
T.C. 

YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI ANABĠLĠM DALI 

ĠSLAM TARĠHĠ BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NİZAMÜLMÜLK’ÜN YÖNETİM ANLAYIŞI 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Selahattin AVUNAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VAN-2016



T.C. 

YÜZÜNCÜ YIL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI ANABĠLĠM DALI 

ĠSLAM TARĠHĠ BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

NİZAMÜLMÜLK’ÜN YÖNETİM ANLAYIŞI 

 

 
 

 

 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

 

 

 

Hazırlayan 

Selahattin AVUNAN 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Mehmet Salih ARI 

 

 

 

 

 

 

 

 

VAN-2016





 

İÇİNDEKİLER 

 

ĠÇĠNDEKĠLER……………………………………………………………………...III 

ÖNSÖZ......................................................................................................................VII 

KISALTMALAR……………………………………………………………………..9 

1.GİRİŞ: SELÇUKLU DEVLETİNİN KURULUŞU VE DEVLET 

TEŞKİLÂTININ OLUŞUMU……………………………………………………..10 

   1.1. SELÇUKLULARIN KÖKENĠ VE TARĠH SAHNESĠNE ÇIKIġLARI……..10 

   1.2. SELÇUKLU DEVLETĠNĠN KURULUġU…………………………………..15 

   1.3. SELÇUKLU DEVLET TEġKĠLÂTININ OLUġUMU VE 

NĠZAMÜLMÜK’ÜN  BUNA KATKISI………………………………...………....27 

2. NİZAMÜLMÜLK VE SİYASETNAME............................................................31 

    2.1. NĠZAMÜLMÜLK…………………………………………………………...31 

       2.1.1. NĠZAMÜLMÜLK’ÜN DOĞUMU VE GENÇLĠK YILLARI………….31  

       2.1.2. SULTAN ALPARSLAN DÖNEMĠNDE NĠZAMÜLMÜLK…………...32 

       2.1.3. MELĠKġAH DÖNEMĠNDE NĠZAMÜLMÜLK………………………..36 

       2.1.4. NĠZAMÜLMÜLK’ÜN KĠġĠLĠĞĠ…………..…………………………...38 

       2.1.5. NĠZAMÜLMÜK ĠLE MELĠKġAH ARASINDAKĠ GERGĠNLĠK VE 

NĠZAMÜLMÜLK’ÜN ÖLDÜRÜLMESĠ …………………………..……………...40 

    2.2. SĠYASETNAME…………………………………………………………….45 

       2.2.1. SĠYASETNAME VE NASĠHATÜ’L-MÜLÛK GELENEĞĠNĠN 

DOĞUġU………………………………………………………………………....…45 

       2.2.2. NĠZAMÜLMÜLK’ÜN SĠYASETNAMESĠ (SĠYERÜ’L MÜLÛK) VE 

YAZILIġ AMACI…………………………………………………….……………..52 

       2.2.3. SĠYASETNAMENĠN ĠÇERĠĞĠ………………………………………….55 

3. NİZAMÜLMÜLK’E GÖRE İDARE TEŞKİLÂTI…………………………...59 

    3.1. HÜKÜMDAR VE SARAY………………………………………………….59 

        3.1.1. HÜKÜMDAR ..........................................................................................59 

           3.1.1.1. HÜKÜMDARLIK YETKĠSĠNĠN KAYNAĞI…………………...…59 

           3.1.1.2. HÜKÜMDARIN TAHTA ÇIKIġI………………………………….63 

           3.1.1.3. HÜKÜMDARLIK ALAMETLERĠ VE UNVANLARI ……………65 



IV 

          3.1.1.4. HÜKÜMDAR’IN KĠġĠLĠĞĠ VE AHLÂKI ĠLE ĠLGĠLĠ 

NĠTELĠKLERĠ……………………...…..…………………………...........................70 

              3.1.1.4.1. DĠNDAR  OLMAK……………………......................................70 

              3.1.1.4.2. ĠLĠM SAHĠBĠ OLMAK…………………………………………72 

              3.1.1.4.3. ADÂLETLĠ OLMAK……………………………………...……74 

              3.1.1.4.4. SABIRLI OLMAK…………………………………………...…77 

              3.1.1.4.5. CÖMERT OLMAK………………………………………….….78 

              3.1.1.4.6. ZEKĠ VE UYANIK OLMAK…………………………….……..80 

           3.1.1.5. HÜKÜMDAR’IN GÖREVĠYLE ĠLGĠLĠ NĠTELĠKLERĠ………….81 

              3.1.1.5.1. ĠġĠNĠ SIKI TUTMAK………………………………………... ...81  

              3.1.1.5.2. SUÇLULARI CEZALANDIRMAK ………………………..….82 

              3.1.1.5.3. ĠSTĠġAREYE ÖNEM VERMEK ………………………………84 

              3.1.1.5.4. TEBAASINDAN HABERDAR OLMAK……………………...86 

              3.1.1.5.5. MEMURLARI DENETLEMEK………………………………..88 

              3.1.1.5.6. HALKI REFAH ĠÇĠNDE YAġATMAK………………………..90 

              3.1.1.5.7. HUZURUNA GELEN ZĠYARETÇĠLERĠ ĠYĠ AĞIRLAMAK...92 

        3.1.2. SARAY TEġKĠLÂTI………………………………………………....…93 

           3.1.2.1. SARAY GÖREVLĠLERĠ……………………………………………97 

              3.1.2.1.1. ÜST DÜZEY SARAY GÖREVLĠLERĠ………………………..98  

                 3.1.2.1.1.1. HÂCĠBÜ’L-HÜCCÂB...……………………………………98 

                 3.1.2.1.1.2. EMÎR-Ġ HARES……………………………………………..99 

                 3.1.2.1.1.3. EMÎR-Ġ SĠLAH (SĠLAHDÂR)…………………………….101 

                 3.1.2.1.1.4. ABDÂR (TAġTDÂR)…………………………...………...102 

                 3.1.2.1.1.5. ÇAġNĠGÎR…………………………………………………103 

                 3.1.2.1.1.6. ġARABDAR……………………………………………….104 

                 3.1.2.1.1.7. CÂMEDAR………………………………………………..105 

                 3.1.2.1.1.8.VEKĠL-Ġ HAS………………………………………………105 

                 3.1.2.1.1.9. NEDĠMLER………………………………………………..106 

             3.1.2.1.2. ALT DÜZEY SARAY GÖREVLĠLERĠ……………………….108 

                3.1.2.1.2.1. SERHENK VEYA ÇAVUġLAR…………………………..108 

                3.1.2.1.2.2. GECE BEKÇĠLERĠ NÖBETÇĠLER VE KAPICILAR…….108 

                3.1.2.1.2.3. MÜSTAHDEMLER………………………………………..109 



V 

           3.1.2.1.2.4. MÜġRĠF…...…………………………………………..…….....110 

    3.2.VEZĠR VE HÜKÜMET…………………………………………………….111 

       3.2.1.VEZĠR……………………………………………………………….......111 

       3.2.2. HÜKÜMET …………………………………………………………….114 

          3.2.2.1. DĠVAN-I VEZÂRET……………………………………………….115 

          3.2.2.2. DĠVAN-I ĠSTÎFA…………………………………………………...116 

          3.2.2.3. DĠVAN-I TUĞRA / DĠVAN-I ĠNġÂ………………………………118 

          3.2.2.4. DĠVAN-I ĠġRÂF………………………………………………...….119 

          3.2.2.5. DĠVAN-I ARZU’L CEYġ………………………………………….120 

4. DİN ANLAYIŞI EĞİTİM VE ADÂLET TEŞKİLÂTI...................................122 

    4.1. DĠN ANLAYIġI……………………………………………………………122 

       4.1.1. SELÇUKLULARDA DĠN ANLAYIġI...................................................122 

       4.1.2. MEZHEPLERĠN DURUMU...................................................................124 

          4.1.2.1. SÜNNĠ MEZHEPLER……………………………………………...124 

          4.1.2.2. BÂTINÎLER VE ġĠÎLER ………….….............................................129 

   4.2. SELÇUKLULAR DÖNEMĠNDE EĞĠTĠM-ÖĞRETĠM VE NĠZAMĠYE 

MEDRESELERĠ………………………………………………………………..….141 

   4.3. ADÂLET TEġKĠLÂTI……………………………………………………...149 

      4.3.1. DEVLET YÖNETĠMĠNDE ADÂLETĠN ÖNEMĠ…………………...…149 

      4.3.2. SELÇUKLULARDA ADLĠ TEġKĠLÂT.………………………………151 

         4.3.2.1. ġER’Î HUKUK...................................................................................152 

         4.3.2.2. ÖRFÎ HUKUK…………………………………………………........155 

         4.3.2.3. ASKERÎ YARGI…………................................................................156 

5. POSTA ASKERÎ VE İSTİHBARAT TEŞKİLÂTI.........................................157 

   5.1. POSTA TEġKĠLÂTI…………………………………………......................157 

   5.2. ASKERÎ TEġKĠLÂT……………………………….……………………….160 

      5.2.1. SELÇUKLULARDA ASKERÎ TEġKĠLÂTIN KURULUġU VE 

ÖNEMĠ…………………...................................................................................…..160 

      5.2.2. SELÇUKLU ORDUSUNUN ORGANĠZE ġEKLĠ………….…….…....162 

         5.2.2.1. SARAY MUHAFIZLARI VE GULÂMLAR.……………………...164 

         5.2.2.2. HASSA ORDUSU (SĠPAHĠYÂN)………………………….……....167 



VI 

         5.2.2.3. HANEDAN ÜYELERĠNE DEVLET ADAMLARINA VE 

EMĠRLERE BAĞLI KUVVETLER……………………………………………....170 

         5.2.2.4. SINIR UÇLARINDAKĠ TÜRKMEN BĠRLĠKLERĠ……………….172 

         5.2.2.5. ÜCRETLĠ ASKERLER………………………………………...…...174 

         5.2.2.6. GÖNÜLLÜ BĠRLĠKLER……………………………………….…..175  

      5.2.3. ASKERÎ EĞĠTĠM…………………………………………….…………176 

      5.2.4. ASKERĠN MAAġI VE HARCAMALARI……………………….….....178 

5.3. ĠSTĠHBARAT TEġKĠLÂTI…………………………………………………..180 

6. SONUÇ................................................................................................................185 

7. KAYNAKLAR....................................................................................................189 

8. ÖZET……………………………………………………………….....………..196 

 



ÖNSÖZ 

 

Bir devletin mükemmel bir Ģekilde nasıl yönetilmesi gerektiği ve yöneticilerin 

hangi vasıflara haiz olması konusu eski çağlardan baĢlayıp günümüze kadar gelen ve 

günümüzde de aynı Ģekilde devam eden bir gerçektir. Bu gerçeğin üzerinde her devirde 

kafa yorulmuĢ ve bu gerçek mercek altına alınıp incelenmiĢtir. Bunun neticesinde farklı 

görüĢler ve farklı ilkeler ileri sürülmüĢtür.  

Devlet yönetimi içinde aktif olarak rol oynayan ve yönetim konusunda çok 

önemli fikirler ileri süren ender Ģahsiyetlerden birisi de Nizamülmülk’tür. 

Nizamülmülk’ün kendisi yönetimin içinde uzun yıllar kaldığı için onun bu konuda ileri 

sürmüĢ olduğu görüĢleri gerçekten kayda değerdir. Nizamülmülk, yönetimin ancak belli 

ilkelere dayandırılarak mükemmel olabileceğini söylemiĢtir. Devlet yönetiminde 

özellikle ahlâki ilkenin çok gerekli olduğunu ortaya koymaya çalıĢmıĢtır. Ona göre 

devlet yönetiminde, ahlâki ilke her zaman geçerliliğini koruması gerekir. Bu ilke 

geçmiĢte varlığını sürdürmüĢ olan devletlerde geçerli olduğu gibi günümüzde varlığını 

devam eden devletler için de geçerli bir prensip olarak kabul edilmesi gerekir. Sürekli 

değiĢen ve geliĢen dünyada farklı yönetim anlayıĢları ortaya çıkmıĢtır. Ancak bir 

devletin yönetim Ģekli ne olursa olsun mutlaka o yönetimde ahlâki ilke her zaman ön 

planda tutulması gerekir.  

Nizamülmülk’ün yönetim anlayıĢı ve onun bu konudaki görüĢleri hakkında 

farklı baĢlıklar altında birçok çalıĢma yapılmıĢtır. Fakat bu alanda yapılan çalıĢmalarda 

onun görüĢlerini ve uygulamalarının tümünü bir arada görmek mümkün değildir. ĠĢte bu 

çalıĢma, Nizamülmük’ün yönetim anlayıĢını derli toplu olarak ele almak ve bu alandaki 

eksikliği gidermek niyetiyle baĢlanmıĢtır. Ancak bu çalıĢma, ulaĢılmak istenilen hedefe 

her ne kadar yeterli olarak görülmese de, en azından bu alandaki bir gediği kapatmak 

için duvarın üzerine koyulan taĢlardan biri olarak kabul edilmesi gerekir. 

ÇalıĢmamız giriĢ bölümüyle birlikte beĢ bölümden oluĢmaktadır. GiriĢ 

bölümünde, Selçukluların ortaya çıkıĢını, devlet kurma yolunda geçirdiği safhaları ve 

devletin kuruluĢu kısaca anlatılmıĢtır. Ġkinci bölümde Nizamülmülk’ün hayatı, genel 

olarak siyasetnameleri ve Nizamülmülk’ün siyasetname adlı eseri anlatılmaya 

çalıĢılmıĢtır. Üçüncü bölümde Nizamülmülk’e göre idare teĢkilâtı baĢlığı altında 

Hükümdar ve hükümdarla ilgili nitelikleri, saray ve hükümet teĢkilâtı; Dördüncü 



VIII 

Bölümde, Selçukluların din ve mezhep anlayıĢları, nizamiye medreseleri ve adâlet 

teĢkilâtı; BeĢinci Bölümde ise askerî, istihbarat ve posta teĢkilâtı araĢtırılmıĢtır. 

ÇalıĢmanın bütün bölümleri Nizamülmülk’ün görüĢleri çerçevesinde ve 

Siyasetnameden de alıntılar yapılarak anlatılmıĢtır. Sonuç bölümünde ise, 

Nizamülmülk’ün, görüĢlerinden hareketle varılan sonuçlar ve onun devlet yönetiminde 

yerine getirilmesini istediği görüĢleri değerlendirme yoluna gidilmiĢtir. 

ÇalıĢmamıza kaynak olarak, birinci dereceden Nizamülmülk’ün devlet yönetimi 

ile ilgili görüĢlerini dile getirdiği Siyasetname adlı eserini temel kaynak olarak 

kullandık. Bunun yanında, Selçuklu tarihi ile ilgili çeĢitli kaynaklar ve bu konuda 

yapılan çalıĢmalardan da istifade ettik. 

Ġlk danıĢman hocam olan Prof. Dr. Osman GÜRBÜZ’e, tez aĢamasında 

danıĢmanlığımı üstlenen ve tez hazırlama sürecinde her konuda desteğini esirgemeyen 

ve bu konuda bana yol gösteren Prof. Dr. M. Salih ARI’ya, eğitim-öğretim hayatım 

boyunca bana destek veren bütün hocalarıma teĢekkürü borç bilirim. 

ÇalıĢma ve gayret bizden muvaffakiyet Yüce Allah’tandır. 

 

Selahattin AVUNAN  

VAN-2016 



KISALTMALAR 

 

a.g.e.  :Adı geçen eser 

a.g.m.  :Adı geçen makale 

a.s.  :Aleyhi’s-selam 

b.  :Bin 

BEÜ  :Bitlis Eren Üniversitesi 

bkz.  :Bakınız 

bĢk.  :BaĢkaları 

Çev.             :Çeviren 

d.n.                  :Dipnot  

DEÜ                :Dokuz Eylül Üniversitesi 

DĠA   :Türkiye Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi 

h.   :Hicri 

Hz.                  :Hazreti 

Haz.   :Hazırlayan 

m.  :Miladi 

ö. : Ölüm Tarihi 

SBE  :Sosyal Bilimler Enstitüsü 

s.a.s.  :Sallallâhü aleyhi ve sellem 

Sade.  :SadeleĢtiren 

Terc.  :Tercüme eden 

v.                  :Vefatı 

v.d.                  :Ve devamı 

v.s.                :Ve sair



10 

1. GİRİŞ: SELÇUKLU DEVLETİNİN KURULUŞU VE DEVLET 

TEŞKİLÂTININ OLUŞUMU 

 

1.1. SELÇUKLULARIN KÖKENİ VE TARİH SAHNESİNE ÇIKIŞLARI 

 

Türkler tarih boyunca yayıldıkları sahalarda pek çok devlet kurmuĢlar, adları 

değiĢik olmalarına rağmen bu devletler bir devamlılık göstererek bugüne kadar 

gelmiĢtir. Bu devletlerin en önemlilerinden biri de Büyük Selçuklu Devleti’dir. Bu 

Türk devletine, hükümdar ailesinin atası olan Selçuk’a nispetle Selçuklular 

denilmiĢtir.
1
 Selçuklu Devleti, Türk ve Ġslâm menĢeinden gelen unsur ve 

müesseselerin katkısıyla kurulmuĢ bir devlettir. Onun göze çarpan ilk vasfı Göktürk 

ve Karahanlılardaki bütün belirtileri ile meydana çıkan eski Türk kültürüne sahip 

olmasıdır.
2
 

Selçuklular, Hazar denizi ile Aral gölünün kuzeyindeki bozkırlarda yaĢayan 

oğuzların Kınık boyuna mensupturlar.
3
 Oğuz kelimesi, kabile anlamına gelen  “ok” 

ile Türkçe bir çoğul eki olan “z”nin birleĢtirilmesi ile oluĢturulan bir kelime olarak 

Oğuz, kabileler demek olup, etnik bir anlamdan ziyade toplumsal bir anlama karĢılık 

gelmektedir.
4
 Oğuz adı baĢlangıçta daha ziyade Hazar çevresi, Aral civarı ve 

Sirderya aĢağısında toplu biçimde yaĢayan çeĢitli Türk gruplarını, bilhassa göçebeleri 

tanımlamak için kullanılmaktaydı. IX ve X. yüzyıllardan itibaren bugünkü 

Kazakistan ve Orta Asya sınırlarında bu ad geniĢ biçimde yaygınlaĢtı.
5
 YaklaĢık X. 

yüzyılın sonu ve XI. yüzyılın ilk yarısından itibaren eski “Oğuz” ismi yerine daha 

çok Türkmen adı kullanılmıĢtır. Türkmen adı toplumsal anlamda X-XI. yüzyıllarında 

                                                 
1
 Ali Öngül, Selçuklular Tarihi (Büyük Selçuklular-Irak, Kirman ve Suriye Selçukluları), I-II, Manisa, 

2007, I, 1. 
2
 Ayhan AfĢin Ünal, “Ġbnü'l-Esir'in el-Kamil fi't-Tarih Ġsimli Kaynak Eserinin Selçuklu Kültür ve 

Medeniyeti Bakımından Bir Değerlendirmesi” Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

8, Kayseri, 1999, 116.  
3
 ReĢîdüddin Fazlullah, Cami’ü’t-Tevârih  (Selçuklu Devleti), (Çev.: Erkan Göksu-H. Hüseyin GüneĢ, 

Notlar ve Açıklamalar: Erkan Göksu) 2. baskı, Ġstanbul, 2011, 70; Ali Sevim- Erdoğan Merçil, 

Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilât ve Kültür, Ankara, 1995, 15; Nesimi Yazıcı, İlk Türk-

İslâm Devletleri Tarihi, Ankara, 2002, 206; Ahmet Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi, 9. baskı, 

Ġstanbul, 2009, 83; Cağfer KaradaĢ, “Selçuklular’ın Din Politikası”, İstem, 2, Konya, 2003, 95.   
4
 Mehmet Ersan-Mustafa Alican, Selçukluları Yeniden Keşfetmek, Büyük Selçuklular, 1. baskı, 

Ġstanbul, 2012, 23.   
5
 Sergey Grigoreviç Agacanov, Selçuklular, (Çev.: Ekber N. Necef-Ahmet R. Annaberdiyev) Ġstanbul, 

2006, 19. 



11 

Mâverâünnehir ve Kuzey Horasan’da meydana gelen geniĢ çaplı Selçuklu 

fetihlerinde kullanılmıĢtı.
6
 Selçukluların atası olarak bilinen

7
 ve kelime anlamı 

“demir yay” demek olan Dukak
8
 yiğit, ileri görüĢlü ve tedbirli bir insandı.

9
 Dukak’a 

“Demir Yay” lakabı kuvvetli olması nedeniyle verilmiĢtir.
10

  

Oğuzlar, X. yüzyılda Sirderya (Seyhun) nehri ile Hazar Denizi’nin doğusu ve 

Aral Gölü arasındaki bölgede yaĢıyorlardı. Oğuzların batısında Hazarlar ve 

Bulgarlar, doğusunda Karluklar, kuzey tarafında Kıpçaklar, güneyinde ise Ġslâm 

dünyası bulunuyordu. Oğuzlar 12’si Bozok, 12’si de Üçok olmak üzere toplam 24 

oğuz boyundan oluĢmakta idi.
11

 Boylar da kendi içinde sırasıyla uruklara ve obalara 

ayrılıyordu.
12

 Selçuklular da bu 24 Oğuz kabilesinden Üçok kolunun Kınık
13

 boyuna 

mensuptur. Kınık boyu da oğuzlar arasında Sirderya suyunun ağzına yakın bir yerde 

oturuyorlardı.
14

 

Oğuz ve Türkmen boylarının ana uğraĢları göçebe hayvancılıktı. Göçebeler 

yaylaklar arasında mevsimlik uzun geçiĢler yapmaktaydılar. Göçebelerin yüzyıllar 

boyu takip ettikleri yollar bilinen nehir yataklarından, aĢılabilir dağ eteklerinden, 

verimli ve bol sulu alanlardan geçiyordu. Bu nedenle Oğuzların bir grubu 

Sirderyanın aĢağı kesimlerinde kıĢı geçirirken, yazları ise Hazar çevresindeki 

bozkırlara çekiliyorlardı.
15

 

                                                 
6 Agacanov, a.g.e., 20-21. 
7
 Sevim- Merçil, a.g.e., 15; Öngül, a.g.e., I, 1. 

8
 Abu’l-Farac ve Bündârî Dukak ismini Tukak olarak kullanmıĢlardır. Bkz.: Gregory Abu’l-Farac (Bar 

Hebraeus),  Abu’l-Farac Tarihi, (Çev.: Ömer Rıza Doğrul) I-II, 3. baskı, Ankara, 1999, I, 292; Ebu 

Ġbrahim Kıvvâmüddin Feth b. Ali b. Muhammed Bündârî, Zübdetü'n-Nusra ve Nuhbetü'l-Usra (Irak 

Ve Horasan Selçukluları Tarihi), (M. Th. Houtsma tarafından1889 da Leiden’de neĢredilen metinden 

Türkçeye çeviren: Kıvameddin Burslan) 2. baskı, Ankara, 1999, önsöz, LIII-LIV; Ġbn Kesir de Dukak 

ismi Boğak olarak kullanılmıĢtır. Bkz.: Ebü’l Fida Ġmamüddin Ġsmail b. Ömer Ġbn Kesir, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye (Büyük İslâm Tarihi), (Terc.: Mehmet Keskin) I-XV, Ġstanbul, 2000, XII, 138. 
9
 Ġzzeddin Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed Ġbnü’l-Esir (630/1233), el-Kâmil fi’t-Târih, (Terc.:  

Abdülkerim Özaydın ve bĢk.) I-XIV, Ġstanbul, VIII, 76.  
10 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 292. 
11

 Oğuzların 24 boyunun isimlerini öğrenmek için bkz.: Erdoğan Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2. 

baskı, Ankara, 2008, 1; Agacanov, 46-47.   
12

 Agacanov, a.g.e., 46. 
13

 Omid Safi’ye göre, Türkmen boylarının reislerine Kınık deniliyordu. Bkz.: Omid Safi, “Oğuz Boyu 

ve 1040 Yılına Kadar YükseliĢi”, (Çev.: Nazlı Esim Mergen) Türkler, Ankara, 2002, IV, 585.  
14

 Öngül, a.g.e., I, 1; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 1; Ersan-Alican, a.g.e., 23; Yavuz Selim Burgu, 

Anadolu Selçukluları (Alâeddin Keykubad ve Zamanı), Ġstanbul, 2011, 24; Arslan Tekin, Selçuklu 

Tarihi, 1. baskı, Ġstanbul, 2012, 55-56. 
15

 Agacanov, a.g.e., 48. 



12 

X. yüzyıl baĢlarında Oğuz Devleti’nin baĢında “Yabgu” unvanını taĢıyan bir 

hükümdar bulunuyordu.
16

 Dukak da Oğuz Yabgu Devleti’nde kalabalık Kınık 

boyunun beyi idi.
17

 Dukak’ın Oğuz Yabgu Devleti’nde Yabgu’nun yanında itibarı 

vardı, önemli bir siyasî ve askerî göreve sahipti.
18

 Dukak, cesurluğu ve devlet 

iĢlerindeki maharetiyle tanınmıĢtı.
19

 Bu yüzden Yabgu Devleti iç ve dıĢ sorunlarını 

Dukakla görüĢerek hallederdi.
20

 Onun sözlerine kimse muhalefet etmez ve emirlerine 

karĢı çıkmazlardı.
21

  

Dukak’ın Kınık boyunun baĢında bulunduğu sıralarda bir oğlu oldu ve ona 

Selçuk adı verildi.
22

 Devlete ismini veren hükümdar ailesinin atasının adının 

telaffuzu konusunda değiĢik görüĢler ortaya çıkmıĢtır.
23

 Kısaca Salçuk, Selçük, 

Selçığ, Salçug, Selçuk, Salçığ, Selçik
 
gibi çeĢitli Ģekillerde söylenmiĢtir.

24
 “Selçük” 

Ģeklinde kaydedilen isminin “küçüksel” anlamına geldiğini, “Salçuğ” (ya da Salçug) 

Ģekli ise mücadeleci anlamına geldiğini,
25

 Selçuk’un ise Orta Asya’da Kırgızlar 

tarafından Buz Tağ denilen Sel-Tağ civarında doğmuĢ ve adını bu dağdan almıĢ 

olmasının muhtemel olduğu ileri sürülmüĢtür.
26

 

Kısa bir zaman sonra Dukak öldü.
27

 Fakat ölüm tarihi hakkında bir bilgi 

yoktur.
28

 Selçuk, babasının ölümünden sonra,  asalet ve liderlik gibi üstün vasıfları 

ile dikkat çekmiĢ, bu yüzden Yabgu tarafından genç (17-18 yaĢlarında) yaĢta ordu 

kumandanı anlamına gelen “SubaĢı” olarak tayin edilmiĢti.
29

  

Selçuk, Yabgu Devleti’nde kısa sürede ün sahibi oldu. Gün geçtikçe 

Yabgu’nun Selçuk’a karĢı teveccühü artıyordu. Onun bu hali bir kısım insanların 

huzurunu kaçırmıĢtı. Selçuk’un yükseliĢini kıskanan devlet erkânı Yabgu’nun eĢini 

                                                 
16

 Öngül, a.g.e., I, 1; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2; Tekin, a.g.e., 74-75. 
17

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Öngül, a.g.e., I, 1. 
18

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Sevim-Merçil, a.g.e.,15; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2; Tekin, a.g.e., 

58. 
19

 Tekin, a.g.e., 75. 
20

 Sevim-Merçil, a.g.e., 15; Öngül, a.g.e., I, 1; Tekin, a.g.e., 75. 
21

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 76. 
22

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 76; Abu’l-Farac, a.g.e., I, 292; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV.  
23

 Yazıcı, a.g.e., 206. 
24

 Sevim-Merçil, a.g.e., 15; Yazıcı, a.g.e., 206. 
25

 Yazıcı, a.g.e, 206; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2. 
26

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2. 
27

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 292; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2. 
28

 Öngül, a.g.e., I, 2.  
29

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 76; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; Yazıcı, a.g.e., 

206; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2; Ersan-Alican, a.g.e., 24; Burgu, a.g.e., 25; Tekin, a.g.e., 75.  



13 

de bu konuda etkilediler.
30

 Bir gün Selçuk, Yabgu’nun sarayına girerek Yabgu’nun 

Hatun’u, çocukları ve devletin ileri gelenlerinin önünden geçerek Yabgu’nun hemen 

yanına oturmuĢtur. Onun bu hareketini, baĢta Hatun olmak üzere, devlet erkânı 

tarafından bir saygısızlık olarak nitelendirilmiĢtir.
31

 Kraliçe ona bakarak: Bu genç 

henüz çocuk olduğu halde bize karĢı bu derece serbest hareket etmesi, büyüdüğü 

zaman bize karĢı acaba nasıl hareket edecek
32

 diyerek kocasını Selçuk’a karĢı 

dikkatli olmaya çağırdı. Hatta Kraliçe bununla da kalmayarak ısrarla Selçuk’u 

öldürmesi için Yabgu’yu kıĢkırttı.
33

 Bunun üzerine Yabgu, Selçuk’a karĢı cephe 

alarak onu bertaraf etme hazırlıklarına baĢladı. Selçuk, bundan haberdar olunca, bu 

durumda hayatını tehlikede görüp, aile bireyleriyle ve Kınık boyuna mensup Oğuz 

kitlesiyle beraber bulunduğu bölgeden ayrılarak Ġslâm ülkeleri ile Türk ülkelerinin 

birleĢtiği bir Uç (Sugur) Ģehri olan Cend’e geldi (tahminen 350/961).
34

 Burada 

yıllarca kaldılar, son derece mutlu bir hayat sürdüler ve sayıları da burada epeyce 

arttı.
35

 Ancak bazı araĢtırmalarda Selçuk’un Cend’e geliĢinin Oğuz Yabgu 

Devleti’nin Kıpçaklar tarafından yıkılması ile ilgili olduğu; bazı araĢtırmalarda ise bu 

göçün baĢlıca sebebinin yer darlığı ve otlak yetersizliği yüzünden olduğu 

belirtilmiĢtir.
36

 

Selçuk, bir süre sonra Kınık boyu ileri gelenleriyle bir toplantı yaparak içinde 

bulundukları Ģartları müzakere edip değerlendirdi. Etrafta hâkim dinin Ġslâm dini 

olduğunu söyleyerek bu dine girmenin önemini ve zaruretini belirtti.
37

 Onlara: “Biz, 

göç edip yerleĢtiğimiz bu ülkede hâkim din haline gelen Ġslâmiyet’i kabul etmek 

zorundayız, aksi takdirde bir devlet halinde büyüyüp geliĢemeyiz, önemsiz küçük bir 

kitle olarak kalmaya mahkûm oluruz” dedi.
38

 Bunun üzerine Selçuk, civarda bulunan 

Zandak Ģehrinin valisine adam göndererek kendilerine Ġslâm dinini öğretecek bir din 

                                                 
30

 Öngül, a.g.e., I, 2; Burgu, a.g.e., 25; Tekin, a.g.e., 75-76. 
31

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Tekin, a.g.e., 76. 
32

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 292. 
33

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 76; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; Ersan-Alican, a.g.e., 25. 
34

 Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; Carl Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, (Çev.: NeĢet 

Çağatay) Ankara, 1992, 141; Öngül, a.g.e., I, 2;  Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2; Ersan-Alican, 

a.g.e., 25; Burgu, a.g.e., 25; Tekin, a.g.e., 76; Gökhan Tüzün, Selçuklu Sultanlarının Tahta Çıkış 

Yöntemleri, (Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ankara, 2006, 6. 
35

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 293. 
36

 Öngül, a.g.e., I, 3; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 2. 
37

 Öngül, a.g.e., I, 3. 
38

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Yazıcı, a.g.e., 207; Tekin, a.g.e., 77. 



14 

bilgini göndermesini söyledi. Vali de birçok hediyeler ile birlikte onlara bir adam 

gönderdi. Adam da onlara Ġslâm dinini öğretti.
39

 Ġslâm dininin açık ve ılımlı esasları, 

Türklerin iĢlenmemiĢ zekâlarına uygun geliyordu. Bu itibarla henüz bozulmamıĢ ve 

heyecana elveriĢli olan ruhlarının bütün kuvvetiyle,
40

 Gök Tanrı dininden ayrılıp 

Ġslâmiyet’i kabul ettiler. Bu olay, gerek Selçuklu tarihinde, gerekse Ġslâmi devir Türk 

tarihinde çok önemli bir dönüm noktasını oluĢturur. Batıya göç eden Türk 

toplulukları genel itibariyle Hıristiyanlığı kabul etmiĢ ve böylece özbenliklerinden 

uzaklaĢmıĢlardı. Fakat Selçuklular Ġslâm dinini kabul etmiĢ hem öz benliklerini 

korumuĢ hem de Ġslâm âlemi için birer koruyucu ve yüceltici duruma gelmiĢlerdi.
41

  

Selçuk Bey de Selçuklu tarihinde Ġslâmiyet’i kabul eden ilk hükümdar olarak 

tarihe geçer. Müslüman olarak mücadeleye giriĢmesinden sonra Selçuk, “Melikü’l-

Gazi” unvanını alarak gayri müslimlere karĢı cihad etti. Selçuk, giderek siyasal 

pozisyonunu Yabgu’nun sahip olduğu egemenlik zemininden farklı bir noktada 

türetmeye baĢlamıĢtır.
42

 

Selçuk Bey’in, Cend’e göç ettikten ve Müslüman olduktan sonra da Oğuz 

Yabgusu’na karĢı tavrında bir değiĢiklik olmamıĢ, hatta daha da ileri giderek onunla 

mücadeleye baĢlamıĢtır.
43

 Selçuk Bey, Cend Ģehrinde vergi toplamak için bölgeye 

gelen Yabgu Devleti’nin vergi memurlarını “Müslümanlar, kâfirlere vergi vermez” 

diyerek onları Ģehirden uzaklaĢtırdı.
44

 Bunun üzerine Yabgunun üzerlerine 

gönderdiği kuvvetlere karĢı koydu. Ayrıca gayri müslim soydaĢlarına karĢı akınlar 

düzenledi. ÇarpıĢmalar sonucunda elde ettiği baĢarılarla bu bölgede tutunma 

imkânını buldu.
45

  

Selçuk’un Mikâil, Arslan, Yusuf ve Musa adlarında dört tane oğlu vardı.
46

 

Selçuk 107 yaĢında Cend’e öldü ve burada toprağa verildi.
47

 Selçuk’un oğullarından 

                                                 
39

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 293; Tekin, a.g.e., 77. 
40

 Brockelmann, a.g.e., 141. 
41

 Corci Zeydan, İslâm Medeniyeti Tarihi, (Çev.: Zeki Megâmiz) I-V, Ġstanbul, 1974, IV, 350; Sevim-

Merçil, a.g.e., 16; Tekin, a.g.e., 77.    
42

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Öngül, a.g.e, I, 3; Ersan-Alican, a.g.e., 27; Burgu, a.g.e., 25; Safi, a.g.m., 

588.   
43

 Ersan-Alican, a.g.e., 27.   
44

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Yazıcı, a.g.e., 207; Öngül, a.g.e., I, 3; Ersan-Alican, a.g.e., 27; Tekin, 

a.g.e., 77; Safi, a.g.m., 589.   
45

 Ersan-Alican, a.g.e., 27; Tekin, a.g.e., 77.    
46

 Ġbnü’l-Esir, Selçuk’un üç tane oğlu olduğunu söylemiĢtir. Fakat Yusuf’tan hiç söz etmemiĢtir. Bkz.: 

Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 77; Abu’l-Farac, Selçuk’un Yusuf adındaki oğlu için Yabagu ismini 

kullanmıĢtır. Bkz.: Abu’l-Farac, a.g.e., I, 293; Ġsfahanî, Selçuk’un Arslan, Mikâil ve Musa adında üç 



15 

en büyüğü olan Mikâil, daha babası hayatta iken (995’ten sonra) gayri müslim 

Türklerle yaptığı bir savaĢta Ģehit olmuĢtur.
48

 Onun iki oğlu olan Tuğrul ve Çağrı 

Beyler bizzat dedeleri Selçuk tarafından özenle büyütülüp yetiĢtirilmiĢlerdi.
49

 

Selçuk’a bağlı kavim ve kabileler onlara itaat eder, onların emir ve yasaklarından 

dıĢarı çıkmazlardı.
50

  

Selçuk Bey’in Yabgu ile anlaĢmazlığa düĢmesi ve bu anlaĢmazlığın 

sonucunda kendi maiyetinde bulunanları yanına alarak bütün ağırlıklarıyla birlikte 

Seyhun Nehri’nin Aral Gölü’ne döküldüğü noktaya oldukça yakın bir yerde bulunan 

Cend yöresine göç etti. Yabgu Devleti hükümranlığının zayıf olduğu Cend Ģehrine 

hâkim oldu ve burada küçük bir beylik kurdu. Bu durum daha sonra “Selçuklular” 

Ģeklinde isimlendirilecek olan bağımsız bir sosyal-siyasal birimin ortaya çıkıĢının ilk 

adımı olmuĢtur.
51

 Selçuk, Türk ve Ġslâm tarihinde olduğu gibi, dünya tarihinde de 

sürekli tesirler uyandıracak ve kendi adıyla anılacak olan Selçuklu Devleti’nin 

temellerini, siyasî ve tarihî öneme haiz olan Cend’de atmıĢtır.
52

 

 

1.2. SELÇUKLU DEVLETİNİN KURULUŞU  

 

Selçuklu Devleti, Türklerin kurmuĢ olduğu yüze yakın siyasî teĢekkül 

arasında yer alan Hun, Göktürk, Selçuklu, Osmanlı gibi dört büyük devletten 

üçüncüsüdür. Bu dört büyük devletten ilk ikisinin Müslüman Türkler tarafından 

kurulmadığı düĢünülürse, Türklerin Ġslâmiyet’i kabul ettikten sonra kurdukları iki 

büyük devletten birincisidir.
53

 

Selçuklular, Cend’e göçüp askerî baĢarılar ile kendilerinden söz ettirmeye 

baĢladıklarında bölgede Oğuz Yabgu Devleti’nden baĢka
54

 ikisi Türk üç büyük 

                                                                                                                                          
oğlu olduğunu söylemiĢ ve o da Yusuftan hiç bahsetmemiĢtir. Bkz.: Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; 

ReĢîdüdîn Fazlullah da Selçuk’un isimlerini söylediğimiz dört oğlunun yanında Yunus’u da ekleyerek 

beĢ oğlu olduğunu söylemiĢtir. Bkz.: Fazlullah, a.g.e., 71; Yazıcı, a.g.e., 208; Merçil, Büyük Selçuklu 

Devleti, 5.  
47

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 77; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; Öngül, a.g.e, I, 

5; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 5; Ersan-Alican, a.g.e., 31. 
48

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 77; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV; Sevim-Merçil, 

a.g.e., 16; Yazıcı, a.g.e., 208; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 5; Burgu, a.g.e., 25. 
49

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Yazıcı, a.g.e., 208; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 5; Burgu, a.g.e., 25. 
50

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 77; Bündârî, a.g.e., önsöz, LIV.  
51

 Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Öngül, a.g.e., I, 3; Ersan-Alican, a.g.e., 25.  
52

 Yazıcı, a.g.e., 208. 
53

 Yazıcı, a.g.e., 205. 
54

 Ersan-Alican, a.g.e., 28. 



16 

Müslüman devlet vardı. Bunlardan birincisi Ġslâm’ın doğu sınırı üzerinde bir Türk 

devleti olan Karahanlılar (840-1212) idi. Diğer Türk devleti de o zaman için Ģimdiki 

Afganistan toprakları üzerinde, hâkimiyetini sürdüren Gazneliler (963-1186) idi. 

Üçüncü büyük devlet ise Ġranlı hanedanın yönetiminde olan Samanoğulları (819-

1005) idi. Abbasî halifeliği ise artık ismen mevcut olup dünyevi iĢlerde idare, 

Büveyhî Devleti’nin (932-1055) Irak’a hâkim kolunun elinde idi.
55

  

X. yüzyılın baĢlarında bölgenin en önemli siyasî gücü olan Samanîler, aynı 

yüzyılın sonlarında güçlerini kaybederek yardıma muhtaç hale geldiler. Gazneliler, 

Samanîler aleyhine büyüme ve hâkimiyet alanını geniĢletme gayreti içindeydiler. 

Karahanlılar ise batı yönünde hızlı bir ilerleme baĢlatmıĢ, Seyhun boylarında 

Oğuzların yaĢadığı Ģehirleri ele geçirmiĢ, X. yüzyılın son çeyreğine girilirken 

Samanîler yönetimindeki Mâverâünnehir bölgesinin önemli bir bölümünü kontrol 

altına almıĢlardı.
56

 Selçuklular, bu komĢularıyla çeĢitli görünümler sergileyen 

iliĢkiler içerisine girmiĢlerdir. Karahanlılara karĢı Samanîlere yardım etmek, 

Mâverâünnehir’le ilgili Karahanlı, Gazneli ve Samanîler arasındaki çeĢitli olaylara 

karıĢmak gibi
57

 duruma göre farklı politikalar izlemiĢlerdir.  

Selçuklular, devletler arası iliĢkilerini ilk olarak Samanîlerle kurmuĢlardır. X. 

yüzyılın sonlarında oldukça zayıf durumda bulunan Samanîler, Karahanlıların ve 

Gaznelilerin saldırılarına karĢı koyacak güçte değildi.
58

 Bu sebeple Selçuklu beyliği, 

Karahanlılar karĢısında sıkıĢık bir duruma düĢen Samanîler tarafından resmen 

tanındı. Çok geçmeden Karahanlı hükümdarı Buğra Han Samanîlerin baĢkenti 

Buhara’yı zabtetmesi (992)  üzerine, Samanî hükümdarı II. Nuh bu Ģehri terk etmek 

zorunda kaldı. II. Nuh, Karahanlı hükümdarı Buğra Han’a karĢı Selçuk’tan askerî 

yardım isteğinde bulundu. Bu durum karĢısında Selçuk Bey, yapılan yardım çağrısını 

iyi değerlendirmiĢ ve oğlu Arslan kumandasında bir kuvveti yardım için 

göndermiĢti.
59

 Bu sayede Samanîler, Karahanlıları yenilgiye uğrattılar. Buna karĢılık 

Samanîler, Buhara ile Semerkant arasında, Karahanlı sınırı yakınlarındaki Nur 

                                                 
55

 Yazıcı, a.g.e., 207-208; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 3; Tekin, a.g.e., 78.   
56

 Ersan-Alican, a.g.e., 28. 
57

 Brockelmann, a.g.e., 142; Yazıcı, a.g.e., 208. 
58

 Ersan-Alican, a.g.e., 30.  
59

 Sevim-Merçil, a.g.e., 17; Öngül, a.g.e., I, 4; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 4; Ersan-Alican, a.g.e., 

30; Tekin, a.g.e., 79. 



17 

kasabasını Selçuklulara yurt olarak verdiler.
60

 Ancak, Karahanlıların 999 yılında 

Buhara’yı ele geçirerek Samanîleri ortadan kaldırması, Selçuklu desteğinin 

Samanîleri ayakta tutmaya yetmediğini gösterir.
61

  

Samanî Ģehzadesi, Ġsmail el-Muntasır’ın hapiste olduğu Özkend 

Hapishanesi’nden kaçıp
62

 Arslan Yabgu ile birleĢip harekete geçerek Buhara’yı 

Karahanlılardan geri aldı ve Karahanlıları Semerkant yörelerindeki ZerefĢan 

Köprüsü yakınlarında bozguna uğrattı.
63

 Ġsmail el-Muntasır, Aslan Bey’den aldığı 

destekle 1002, 1003 ve 1004 yıllarında arka arkaya Karahanlıları mağlub etmiĢti. Bu 

baĢarılı savaĢlarda alınan ganimetlerden sonra Arslan Bey Nur yöresine çekildi ve 

1005 yılında Karahanlılarla yapılan savaĢta Ġsmail el-Muntasır’ı yalnız bıraktı.
64

 

O’nu yalnız bırakmakla kalmayarak saf değiĢtirip Ġlig Nasır Han’la birleĢerek Ġsmail 

el-Muntasır’a karĢı cephe aldı. Bu nedenle Ġsmail el-Muntasır, Karahanlılar 

karĢısında yalnız kaldı ve hezimete uğradı. Ġsmail el-Muntasır’ın kendisi de kısa süre 

sonra öldü. Böylece Ġsmail el-Muntasır, Samanî devletini yeniden diriltme 

giriĢimlerinde baĢarılı olamadığı
65

 gibi onun ölümüyle Samanî Devletini yeniden 

diriltme ümidi de sona ermiĢ oldu.
66

  

Samanî Devletinin yeniden diriltme çabalarının sonuçsuz kalması üzerine, 

bölgede iki büyük devlet olan Karahanlılar ve Gazneliler kaldı. Samanîlerin hüküm 

sürmüĢ olduğu Mâverâünnehir bölgesi Karahanlıların, Horasan ise Gaznelilerin 

hâkimiyetine girdi.
67

 Samanîlerin ortadan kalkması ile Maveraünnehr’e 

Karahanlıların hâkim olması, Selçuklular’ın bu bölgede Karahanlılarla karĢı karĢıya 

kalmasına yol açmıĢtı.
68

  

Samanî Devleti yıkılıp Ġlig Han Buhara’ya hâkim olunca Tuğrul ve Çağrı 

Beyler ile amcaları olan Arslan b. Selçuk’un Mâverâünnehir’deki nüfuz ve itibarı 

iyice arttı.
69

  Ġlig Nasır Han’ın ölümünden (1012-1013) sonra Karahanlı hükümdarı 

olan Arslan Han, Karahanlı ġehzadesi Ali Tekin’i hapse attırmıĢtı. Fakat Ali Tekin 

                                                 
60

 Sevim-Merçil, a.g.e., 17; Öngül, a.g.e., I, 4. 
61

 Ersan-Alican, a.g.e., 31. 
62

 Öngül, a.g.e., I, 5; Ersan-Alican, a.g.e., 31. 
63

 Agacanov, a.g.e., 56; Sevim-Merçil, a.g.e., 17; Öngül, a.g.e., I, 5.  
64

 Agacanov, a.g.e.,57; Ersan-Alican, a.g.e., 31. 
65

 Agacanov, a.g.e., 57; Sevim-Merçil, a.g.e., 18; Öngül, a.g.e., I, 5. 
66

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 5; Öngül, a.g.e., I, 5. 
67

 Ersan-Alican, a.g.e., 31. 
68

Öngül, a.g.e., I, 6; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 6. 
69

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., XIII, 77; Bündârî, a.g.e., önsöz, LV.   



18 

bir yolunu bularak hapisten kaçıp Buhara’ya geldi. Arslan b. Selçuk’un da desteğiyle 

Buhara’yı ele geçirdi ve burada bağımsız bir Karahanlı beyliği kurmayı baĢardı. 

Muttefik Arslan b. Selçuk’un kızıyla da evlenerek daha güçlü bir duruma geldi.
70

 Ali 

Tekin’in Buhara’da bir beylik kurması ve Arslan b. Selçuk’un ittifakı 

Maveraünnehr’e hâkim olmak isteyen Karahanlı ve Gazneli devletleri için kuvvetli 

bir engeldi.
71

 

Ali Tekin, Gazneli Devleti’nin sınırlarına sık sık taarruz eder ve Gazneli 

Devleti’nin Türk hükümdarlarına gönderdiği elçilerin yolunu keserdi.
72

 Bunun 

üzerine Karahanlı Devleti’nin büyük hükümdarı Yusuf Kadir Han ile Gazneli 

Devleti’nin Sultanı Mahmud, Semerkant yakınlarında bir toplantı yaptılar (1025). 

Yaptıkları bu toplantı sonucunda alınan önemli kararlardan bazıları: Ali Tekin’in 

Mâverâünnehir’deki beyliğine son verilecek, beyliğin baĢına Yusuf Kadir Han’ın 

oğlu Yeğen Tekin getirilecek, Karahanlı ve Gazneliler için gittikçe büyük bir tehlike 

olmaya baĢlayan Arslan b. Selçuk’un baĢında bulunduğu bütün Türkmenler, 

Mâverâünnehir ve Türkistan’dan Horasan’a nakledileceklerdir.
73

 Bunun üzerine 

Sultan Mahmud Ceyhun’u geçince Ali Tekin Buhara’dan kaçtı. Arslan b. Selçuk ve 

kavmi de çöllere ve kumluk araziye çekilerek Sultan Mahmut’tan korundular.
74

 

Sultan Mahmud, Selçukluların kuvvetini ve çokluğunu görünce Arslan b. Selçuk’a 

bir elçi vasıtasıyla mektup gönderip
75

 ona Ģöyle bir teklifte bulundu: “Biz, sürekli 

olarak Hindistan’a gaza amacıyla seferlere gidiyoruz. Birçok Ġslâm 

memleketlerinden gelen gönüllüler, bizimle birlikte bu seferlere katılıyorlar; fakat 

Müslüman olan sizler bu gazalara niçin katılmıyorsunuz? Bütün bu konuları 

görüĢmek ve dostluk kurmak üzere, sizi sarayıma davet ediyorum; geldiğiniz 

takdirde size lâyık olduğunuz unvanlarla lütuf ve ihsanlarda bulunulacaktır.” dedi.
76

  

Arslan b. Selçuk da iki büyük devlet karĢısında baĢarılı olamayacağı bilinci içinde 

olduğundan
77

 çaresizlikten bu teklifi kabul ederek oğlu KutalmıĢ Bey ve arkadaĢları 

                                                 
70

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Agacanov, a.g.e., 57; Sevim-Merçil, a.g.e., 18; Öngül, a.g.e., I, 7; 

Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 6. 
71

 Öngül, a.g.e., I, 7; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 6. 
72

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Bündârî, a.g.e., önsöz, LV;  Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 7. 
73

 Sevim-Merçil, a.g.e., 20; Öngül, a.g.e., I, 6; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 7; Osman Çetin, Türk-

İslâm Devletleri Tarihi, 2. baskı, Ġstanbul, 2010, 86. 
74 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Sevim-Merçil, a.g.e., 20; Tüzün a.g.e., 9. 
75

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78. 
76

 Fazlullah, a.g.e.,74; Sevim-Merçil, a.g.e., 20.  
77

 Sevim-Merçil, a.g.e., 20. 



19 

ile birlikte Sultan Mahmud’un yanına geldi. Sultan Mahmud,  Arslan Yabgu’nun 

arkasındaki gönüllü birliklerin gücünden çekiniyordu. Bu yüzden Arslan Yabgu 

yanına gelir gelmez Sultan Mahmud da esasen hile ile davet ettiği onu ve 

beraberindeki arkadaĢlarıyla birlikte hiç zaman tanımadan hemen yakalattı. Esir 

olarak Hindistan’dan KeĢmir’e giden geçitteki bir tepe üzerinde bulunan Kalincar 

kalesine gönderip hapsettirdi (1025).
78

 Sultan Mahmud, Arslan Yabgu’yu böylece 

bertaraf ettikten sonra
79

; Arslan’a bağlı Selçukluların da göçebe çadırlarını 

yağmaladı ve onları Mâverâünnehir ile Horasan geneline dağıttı ve onları vergiye 

bağladı. Ancak, Gazneli vergi memurları vergi toplama sırasında yeni tebaalara karĢı 

zulüm ve haksızlık edip mallarına ve çocuklarına el uzatmaları üzerine onlar da 

dayanamayıp 1027 tarihinde ayaklanmıĢlardı.
80

 Bunun üzerine Sultan Mahmud, önce 

Horasan valisi Arslan Cazib’i onlara karĢı gönderdi. Daha sonra da Sultan Mahmud 

bizzat kendisi harekete geçerek onları ağır bir Ģekilde cezalandırdı (1028). Bunun 

üzerine bu Türkmenlerden bir kısmı, çeĢitli beylerin yönetiminde Balhan dağlarına 

ve Dihistan taraflarına kaçıp buralara sığındılar. Diğer bir kısmı da batıya hareket 

ederek Azerbaycan ve Doğu Anadolu’ya kadar uzanan bölgelere akınlar yaptılar.
81

 

Arslan’a bağlı Türkmenler onu hapisten kurtarmak için giriĢimlerde 

bulundularsa da baĢarılı olamadılar. Yalnız oğlu KutalmıĢ bir yolunu bulup hapisten 

kaçıp kurtulabildi.
82

 Arslan b. Selçuk yedi yıllık bir esaretten sonra bu kalede öldü 

(1032).
83

 

Arslan Yabgu’nun esir edilmesinden sonra Selçuklular’ın baĢına yaĢça büyük 

olan sakin tabiatlı Musa (Ġnanç) Yabgu getirildi. Ancak gerçekte Selçukluları idare 

eden Tuğrul ve Çağrı Beyler idi.
84

 Sultan Mahmud, Arslan Yabgu’ya uyguladığı 

bertaraf etme siyasetini bu defa da onlara uygulamak amacıyla bir elçi gönderip 

                                                 
78

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Bündârî, a.g.e., önsöz, LV; Agacanov, a.g.e., 57; Öngül, a.g.e., I, 8; 

Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 7; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 86; Tüzün, a.g.e., 9.  
79

 Öngül, a.g.e., I, 8.  
80

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Agacanov, a.g.e., 58.  
81

 Agacanov, a.g.e., 58; Sevim-Merçil, a.g.e., 21; Öngül, a.g.e., I, 8; Ersan-Alican, a.g.e., 34. 
82

 Fazlullah, a.g.e., 79; Sevim-Merçil, a.g.e., 21; Öngül, a.g.e., I, 8; Çetin, Türk-İslâm Devletleri 

Tarihi, 86; Ersan-Alican, a.g.e., 34. 
83

 Fazlullah, a.g.e., 79; Safi, a.g.m., 590; Yazıcı, a.g.e., 209; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 7; Ersan-

Alican, a.g.e., 34. 
84

 Öngül, a.g.e., I, 9; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 8.  



20 

kendilerine yurt verme teklifinde bulundu ise de onlar, onun bu maksatlı teklifini 

kabul etmediler.
85

  

Diğer taraftan Ali Tekin, yeniden Buhara’ya dönüp Karahanlı beyliğinin 

baĢına geçti. Tuğrul ve Çağrı Beyler’e haber gönderip ortak düĢmanları olan 

Karahanlı ve Gaznelilere karĢı ittifak teklifinde bulundu. Fakat daha önceki 

düĢmanca tutumu nedeniyle Ali Tekin’e güvenmeyen Tuğrul ve Çağrı Beyler onun 

bu teklifini kabul etmediler.
86

 Ali Tekin de Selçuklu ailesini birbirine düĢürüp 

bölmek, kendisine tâbi durumuna getirmek ve onları mağlub etmek için hileye 

baĢvurdu. Yusuf b. Musa b. Selçuk’a haber gönderip pek çok vaatlerde bulundu, onu 

ısrarla kendi tarafına geçmesini istedi. Bunun için onu yanına çağırdı. Yusuf da Ali 

Tekin’in bu teklifini kabul etti. Ali Tekin yanına gelen Yusuf’u ülkesindeki bütün 

ailesinin reisliğine getirip iktalar tevcih etti, ayrıca ona “Emir Ġnanç Yabgu” lakabını 

verdi. Fakat Ali Tekin hilesinin iĢe yaramadığını ve bu yolla arzusunun 

gerçekleĢemeyeceğini anlayınca Yusuf’un öldürülmesini emretti.
87

 Daha sonra Ali 

Tekin, Alp Kara komutasında sevk ettiği bir orduyla Selçukluların üzerine baskın 

yaptı. Yapılan çarpıĢmalarda, baĢta Yusuf b. Musa b. Selçuk olmak üzere, birçok 

Selçuklu beyi ve askerî öldürüldü.
88

 Yusuf’un öldürülmesi Tuğrul Bey ve kardeĢi 

Çağrı Bey ile onların kabile ve adamlarına çok ağır geldi. Yusuf’un intikamını almak 

için güçlerinin yettiği kadar asker topladılar. Ali Tekin de aynı Ģekilde asker topladı 

ve Selçukluların üzerine sevk etti. Yapılan savaĢta Selçuklular, Ali Tekin’in 

ordusunu yenilgiye uğrattıkları gibi
89

 baĢta Alp Kara ve pek çok önemli komutanlar 

olmak üzere, bu ordudan binin üzerinde askerî öldürdüler.
90

  

Büyük bir öfkeye kapılan Ali Tekin askerlerinin intikamını almak üzere 

Selçuklulara karĢı yeni bir saldırı hareketi baĢlattı. Bu saldırılarda çok sayıda 

Selçuklu askerî öldürüldü. Çok ağır kayıplar veren Selçuklular, yurtlarını terk etmek 

                                                 
85

 Sevim-Merçil, a.g.e., 21; Öngül, a.g.e., I, 9.  
86

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 8; Öngül, a.g.e., I, 9. 
87

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 78; Ancak bazı araĢtırma kaynakları Yusuf’un, Ali Tekin’in bu teklifini 

Ġbnü’l-Esir’in belirttiği Ģekilde kabul etmediğini belirtmiĢlerdir. Bunun için bkz.: Sevim-Merçil, 

a.g.e., 21; Öngül, a.g.e., I, 9; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 8. 
88

 Sevim-Merçil, a.g.e., 21; Öngül, a.g.e., I, 9.  
89 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 79. 
90

 Sevim-Merçil, a.g.e., 22; Ersan-Alican, a.g.e., 34. 



21 

zorunda kalarak Harezm bölgesine çekildiler.
91

 Buranın Gazneli valisi AltuntaĢ’ın 

kendilerine yurt olarak verdiği ġurâhan ve Darhân (Dergân) yörelerine yerleĢtiler.
92

 

Bu sıralarda Gazneli Sultanı Mahmud 1030 yılında ölmüĢ, taht 

mücadelesinde Ali Tekin’in desteğiyle galip çıkan oğlu Mesud, Gazneli Sultanı 

olmuĢtu.
93

 Gaznelilerin baĢına Sultan Mesud’un geçmesiyle beraber Gaznelilerin 

siyasetinde meydana gelen değiĢiklikler karĢısında Selçuklular da buna karĢı yeni 

kararlar aldılar.
94

 “Emir” olarak da adlandırılan yeni sultanın hâkimiyet yılları, Batı 

Asya’nın kaderini belirleyecek tarihi geliĢmelerle anılmaktadır.
95

 Sultan Mesud, 

Sultan Mahmud’a göre daha fazla emirlerinin ve gözdelerinin etkisinde kalıyordu. 

Gizli dolapların döndüğü ortam ile sultanın kuĢkulu kiĢiliğinin üst üste gelmesi, çoğu 

zaman olayların gidiĢatını olumsuz yönde etkiliyordu.
96

 

1034 tarihinin Kurban bayramında, Cend hâkimi ġah-Melik ani bir baskınla 

Selçukluları vurmuĢtu. Bu baskın sonucunda Selçuklulardan 7-8 bin kiĢiyi öldürüp 

birçok kadın,  çocuk ve askerî esir aldıktan baĢka pek çok da mal ele geçirerek 

Cend’e döndü.
97

  

1035 tarihinde Ali Tekin’in ölümü üzerine, Selçuklular bir yandan Ali 

Tekin’in oğulları, öbür yandan da Gaznelilerin tehdidi altında, yeniden ciddi ve 

tehlikeli bir döneme girmiĢ oldular. Mayıs 1035’te bu sıkıĢık durumdan kurtulmak 

için Horasan’a geçmeye karar verdiler. BaĢlarında Tuğrul ve Çağrı Beyler, Musa 

Yabgu, Ġbrahim Yınal ve diğer beyler olduğu halde Ceyhun (Amuderya)’u geçerek 

Horasan’a geçtiler. Horasan’dan Merv, Serahs ve Ferâve çöllerine doğru ilerledikçe 

daha önce o bölgeye gelmiĢ olan bazı Türkmen gruplarının kendilerine katılmasıyla 

sayıları daha da arttı.
98

   

Selçuklular Horasan’a geldikten sonra Sultan Mesud’a bir mektup yazan 

Tuğrul ve Çağrı Beyler, kendisine “Horasan’a göçmek zorunda bulunduklarını, 

dünyada kendilerine sığınacak bir yer kalmadığını” bildirilerek hizmet karĢılığı 

                                                 
91

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 79; Öngül, a.g.e., I, 9; Ersan-Alican, a.g.e., 34. 
92

 Sevim-Merçil, a.g.e., 22; Öngül, a.g.e., I, 9; Ersan-Alican, a.g.e., 35. 
93

 Fazlullah, a.g.e., 82; Sevim-Merçil, a.g.e., 22; Öngül, a.g.e., I, 9. 
94

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 9; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 87. 
95

 Agacanov, a.g.e., 59. 
96 Agacanov, a.g.e., 65. 
97

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 79; Öngül, a.g.e., I, 10; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 9; Çetin, Türk-

İslâm Devletleri Tarihi, 87. 
98

 Sevim-Merçil, a.g.e., 23; Yazıcı, a.g.e.,209; Öngül, a.g.e., I, 10; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 10; 

Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 87. 



22 

bölgenin yurt olarak verilmesini istediler. Fakat Sultan Mesud yurt verme teklifini 

geri çevirdiği gibi Haziran 1035’te büyük bir orduyu Selçukluların üzerine gönderdi. 

SavaĢın ilk safhasında Selçuklular mağlup oldu ve malları yağmalandı. Selçuklular 

mağlup olunca Çağrı Bey onlara: “ġimdi Gazneli kuvvetleri atlarından inip endiĢesiz 

bir Ģekilde istirahata çekilmiĢtir. Takip edilmediklerinden de emindirler. Eğer hemen 

onların üzerine yürürsek belki de amacımıza ulaĢırız.”dedi. Bunun üzerine geri 

dönüp birbirleriyle çekiĢmekte ve savaĢmakta olan Gazneli kuvvetlerine yetiĢtiler, 

onlara saldırıp ok yağmuruna tuttular, ardından ise kılıçlarını devreye sokarak onlara 

ağır bir darbe indirdiler. Selçuklular Nesa çölünde bu orduyu feci bir yenilgiye 

uğrattılar ve pek çok altın, değerli eĢya, silâh, giysi ve at ele geçirdiler. Selçuklu 

beyleri zaferden sonra Sultan’a elçiler göndererek antlaĢma yollarını aradılar. Sultan 

Mesud antlaĢma tekliflerini kabul etti ve kendilerine hediyelerle beraber Nesa’yı 

Tuğrul Bey’e, Dihistan’ı Çağrı Bey’e, Ferâva’yı Ġnanç (Musa)’a verdi. Böylece 

Selçuklular için ilk defa bir devlet kurma imkânı doğmuĢ oldu.
99

 Buna muteâkip 

Gaznelilere yarı bağımlı bir durumun kabulü Ģartıyla, barıĢ sağlanır gibi bir durum 

meydana geldiyse de devamlı olmamıĢtır. Bir süre sonra Selçuklular, kendilerine 

ayrılan bölgelerin yetersizliğinden bahsederek Sultan’a yeni bir elçi gönderip Merv, 

Serahs ve Bâverd’in de kendilerine verilmesini istediler. KarĢılığında ise askerî 

hizmete mükellef tutulmalarını önermekteydiler. Sultan Mesud bu yeni istekleri 

karĢısında çok sinirlendi, âdeta çılgına döndü.
100

 

Selçuklular Horasan’da kuvvetlenip itibarları artınca Sultan Mesud’un 

vezirleri ve ileri görüĢlü devlet adamları toplanıp O’na: “Horasan iĢleriyle 

ilgilenmemeniz Selçuklular için büyük bir bahtiyârlıktır. Onlar bu fırsatı iyi 

değerlendirir, ülkeyi ele geçirirler ve hükümdarlıkları yoluna girer. Biz ve her akıl 

sahibi gayet iyi bilir ki onlar bu vaziyette kendi hallerine bırakılacak olurlarsa 

Horasan’ı süratle istilâ ederler, sonra da oradan Gazne’ye yürürler. ĠĢte o zaman 

gayretimiz hiçbir sonuç vermez; tembellik ve uyuĢukluktan, oyun ve eğlenceyle 

meĢgul olmaktan dolayı onlara karĢı koyacak imkânı dahi bulamayız” dediler. Bunun 

üzerine Sultan Mesud daldığı uykudan uyandı.
101

 Bu defa Selçukluları bütünüyle 

                                                 
99

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 80; Fazlullah, a.g.e., 85; Sevim-Merçil, a.g.e., 23; Agacanov, a.g.e., 85; 

Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 10; Çetin, Türk-İslâm Devletleri tarihi, 87-88; Tekin, a.g.e., 105; 

Tüzün, a.g.e., 11. 
100

 Yazıcı, a.g.e., 210; Agacanov, a.g.e., 86; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 11; Tüzün, a.g.e., 13. 
101

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 81. 



23 

yeryüzünden silmek amacıyla hazırladığı büyük bir orduyu Selçuklular üzerine 

gönderdi.
102

  

Sultan Mesud’un en büyük kumandanı ve hâcibi olan SubaĢı komutasındaki 

Gazneli ordusu, Selçuklular karĢısında baĢlangıçta bazı baĢarılar elde etmeyi 

baĢardıysa da, 1038 yılının Mayıs ayında Telhâb’da her iki tarafın kuvvetleri 

arasında bütün gün Ģiddetli bir savaĢ oldu. SavaĢ sonunda Selçuklular, Gazneli 

ordusunu büyük bir hezimete uğrattılar. SubaĢı ve diğer Gazneli kumandan ve 

askerler Herat’a kaçtılar. Serahs savaĢı olarak bilinen bu savaĢta, Selçuklular pek çok 

esir ve ganimet ele geçirdiler.
103

 Gazneli ordusu büyüktü, ama yeterince hareketli 

değildi; zira silah, iaĢe, hayvanları için yem yüklü büyük atlı kervanlar, yedek atlar 

ve yük hayvanları ordunun hareketini engelliyordu. Gazneli ordusu rakibin 

yayılmasını önlemek için düzenli olarak saldırılarda bulunuyordu. Ama Selçuklular 

ise kanlı çatıĢmalara giriĢir, hemen geri çekiliyordu. KarĢılıklı ve düzenli bir savaĢtan 

kaçınıyorlardı.
104

 Selçuklular, meydan savaĢından daha ziyade, vur kaç taktiği ile 

Gazneli ordusunu yıpratmaya çalıĢıyordu. Genelde bu Ģekilde yaptıkları baskınlarla 

baĢarılı sonuçlar da elde ettiler.  

Bu askerî baĢarıdan sonra Selçukluların cesaretleri ve ümitleri iyice arttı.
105

  

Gaznelilerin uğradığı bu yenilgiler, özellikle Sultan için psikolojik anlamda bir yıkım 

olmuĢtur. Sultan Mesud’un korktuğu baĢına gelmiĢ; Selçuklular karĢısında peĢ peĢe 

alınan mağlubiyetler, Gazneliler üzerinde, üstesinden gelmesi pek de kolay olmayan 

bir baĢarısızlık duygusunu yaratmıĢtı.
106

 

Gazneli kuvvetlerine karĢı baĢardıkları bu ikinci zaferden sonra artık 

bağımsızlıklarını kazandıklarına inanan Selçuklular sahip oldukları güç konusunda 

belirli bir bilinç düzeyine eriĢmiĢ ve yeni bir devlet kurmak için hazırlıklara 

baĢladılar. Kendi aralarında toplanarak eski Türk Devlet geleneğine göre ele 

geçirdikleri yerleri aralarında bölüĢtürdüler. Buna göre Tuğrul Bey, devletin 

hükümdarı olarak NiĢâbur’u, Çağrı Bey Merv’i, Musa Ġnanç Yabgu ise Serahs 

                                                 
102

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 88; Ersan-Alican, a.g.e., 37; Tekin, a.g.e., 105. 
103

 Fazlullah, a.g.e., 86-87; Sevim-Merçil, a.g.e., 24; Agacanov, a.g.e., 89; Çetin, Türk-İslâm 

Devletleri Tarihi, 88; Tüzün, a.g.e., 13. 
104

 Agacanov, a.g.e., 87. 
105

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 81. 
106

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Ersan-Alican, a.g.e., 37. 



24 

Ģehrini aldı. Böylece Horasanda Gazneli Devleti’nin hâkimiyeti sona ermiĢ, Selçuklu 

hâkimiyeti baĢlamıĢ oldu.
107

  

Serahs zaferinden sonra Selçukluların itibarı iyice artmıĢ, buna karĢılık 

Gazneliler çok güç bir durumla karĢı karĢıya gelmiĢlerdi. Sürekli olarak Selçukluları 

ezmek ve bölgeden atmak isteyen Gazneli Sultan Mesud, bunun pek kolay 

olmayacağını biliyordu. Fakat son geliĢmeler karĢısında iyice endiĢelenen Sultan 

Mesud, meseleyi kökünden halletmek için hemen harekete geçti. 300 savaĢ fili ile 

takviye ettiği 70 bin süvari, 30 bin piyade ile toplam 100 bin kiĢilik büyük bir 

ordusuyla Gazne’den harekete geçti.
108

 Selçuklular bu büyük Gazneli ordusu 

karĢısında savaĢmaktan çekinmekte idiler. Bu sebeple Gaznelilere karĢı 

uygulayacakları savaĢ stratejisini görüĢmek üzere Serahs’ta bir araya gelen Selçuklu 

ileri gelenleri Tuğrul Bey ve diğer Selçuklu reisleri, böyle güçlü bir orduyu 

yenmenin zor olacağı endiĢesiyle savaĢı kabul etmeyip, çöllere çekilmek istediler.
109

 

Buna karĢı çıkan Çağrı Bey; “Horasan’ın asla terk edilmemesini, baĢka yeni 

bölgelerde baĢarılı olmanın çok zor olacağını güçlü Gazneli ordusu karĢısında 

üçüncü kez zafer kazanabileceklerini” ifade etti. Neticede Çağrı Bey’in bu fikri ile 

geri çekilmek yerine vur-kaç taktiği ile mücadele etmeye karar verdiler. Fakat (27 

Haziran 1039)’da Serahs çölünde tekrar yapılan savaĢta bu defa Gazneli ordusu galip 

geldi. Ancak bu baĢarı, Gazneliler için Selçukluları itaat altına alabilecek kadar kesin 

bir zafer değildi.
110

 Bu arada Gaznelilerle Selçuklular arasında bir antlaĢma 

imzalandı. Fakat bu antlaĢma geçici bir barıĢtı. Esas barıĢ görüĢmeleri Herat Ģehrinde 

yapılacaktı. Fakat her iki tarafın da bu geçici barıĢı kabul etmelerinin sebebi 

dinlenmek ve savaĢa yeniden hazırlanmak için zaman kazanmaktı. Bu barıĢ 

antlaĢmasıyla ortaya çıkan önemli bir sonuç da Gazneliler tarafından Selçukluların 

siyasî bir teĢekkül olarak kabul edilmesidir.
111

 

Bu geçici barıĢtan sonra Sultan Mesud, Herat’a çekildi. Ancak Selçuklular 

antlaĢma gereği geri verecekleri üç Ģehri (NiĢabur, Serahs ve Merv) tahliye 

                                                 
107

 Öngül, a.g.e., I, 13; Tüzün, a.g.e., 13. 
108

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 89. 
109

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 13; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 89. 
110 Agacanov, a.g.e., 93; Sevim-Merçil, a.g.e., 25; Öngül, a.g.e., I, 14; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 

14; Ersan-Alican, a.g.e., 38. 
111

 Agacanov, a.g.e., 93; Öngül, a.g.e., I, 14. 



25 

etmedikleri gibi yeniden Gazneli topraklarına akınlara baĢlamıĢlardı.
112

 Selçukluların 

kazandıkları bundan önce söz konusu edilen iki önemli zaferden (1035, 1038) sonra 

Gaznelilerin bölgedeki siyasî ve askerî durumu ciddi bir Ģekilde sarsılmıĢtı.
113

 

Nihayet 22 Mayıs 1040 tarihinde Serahs yakınlarındaki Dandanakan 

mevkisinde iki ordu karĢı karĢıya geldi. Gazneli ordusu düĢmanın aralıksız tehlikeli 

saldırılarına rağmen, savaĢarak yavaĢ yavaĢ Merve ilerledi. Üç gün çok Ģiddetli bir 

savaĢtan sonra,
114

 Gazneli ordusu susuzluktan bitkin bir duruma gelmiĢ, asker artık 

savaĢmak istemiyordu. Selçuklu Ordusu, ağır hareket eden Gazneli ordusundan artık 

daha üstün bir duruma gelmiĢti. Kale civarındaki kuyular Selçuklular tarafından daha 

önce tahrip edilmiĢ ve kullanılamaz hale getirilmiĢti. Bu nedenle Sultan Mesud, 

ordusunun 5 fersah (1 fersah yaklaĢık 4444 metredir.) uzağındaki bir havuz baĢına 

gitmesini emretti. Gazneli ordusu hareket edince düzeni bozuldu. Selçuklular, 24 

Mayıs günü büyük bir hücum ile Gazneli ordusuna saldırdılar.
115

 Açlık, susuzluk, 

yorgunluk ve fikir ayrılıklarının da etkisi ile iyice tükenen Gazneli ordusunu 24 

Mayıs 1040 tarihinde büyük bir bozguna uğrattılar.
116

 Selçuklular, saflarına katılan 

gulâmlarla birlikte Sultan Mesud’un mevzilerine Ģiddetli saldırı baĢlattılar. Sultan ve 

çevresindeki Tazik gulâmların küçük grubu bir direniĢ sergilediler, nihayetinde onlar 

da kaçmak zorunda kaldılar.
117

 Meydanda Gazneli ordusundan hiçbir eser 

kalmamıĢtı. Gazneliler, böyle korkunç bir mağlubiyete uğrarken, Selçukluların eline 

hazinelerinin yanı sıra çok miktarda kıymetli savaĢ malzemesi ve yük hayvanları 

geçti.
118

 Dandanakan’da Sultan Mesud’un, kötü mağlubiyeti yeni bir devletin 

doğuĢunu müjdelemekteydi. SavaĢın yapıldığı yere Selçuklu sultanın tahtının 

kurulduğu çadır dikildi.
119

 Sultan Mesud, beraberindeki yüz kadar askerle beraber 

güçlükle Gazne’ye çekildi ise de savaĢın tesirinden kurtulmak ve tekrar güçlenmek 

                                                 
112

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 14. 
113

 Sevim-Merçil, a.g.e., 24; Tabakoğlu, a.g.e., 83. 
114

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 89. 
115

 Fazlullah, a.g.e., 91; Claude Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna 

Kadar), (Çev.: Esat Nermi Erendor) 1. baskı, Ankara, 1990, 235; Agacanov, a.g.e., 95; Öngül, a.g.e., 

I, 15; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 15; Tekin, a.g.e., 106. 
116

 Brockelmann, a.g.e., 142; Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 

235; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 15; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 89; Ersan-Alican, a.g.e, 

39; Tekin, a.g.e., 106; Tüzün, a.g.e., 15. 
117

 Agacanov, a.g.e., 96; Tekin, a.g.e., 106; Tüzün, a.g.e., 15. 
118

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 138-139; Fazlullah, a.g.e., 91; Agacanov, a.g.e., 96; Yazıcı, a.g.e., 211; 

Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 16; Ersan-Alican, a.g.e., 39; Tüzün, a.g.e., 15.  
119

 Agacanov, a.g.e., 96-97; Burgu, a.g.e., 26. 



26 

amacıyla savaĢta ahitlerine güvendiği Hintlilerden yardım almak için Hindistan’a 

giderken, kendi adamları tarafından öldürüldü.
120

 

Dandanakan’dan bir ay sonra Selçuklu beyleri bir araya toplanarak Tuğrul 

Bey’i “Horasan Selçuklu Hükümdarı” olarak ilan ettiler.
121

 Bu merasim Horasan ve 

Mâverâünnehir bölgelerinde yıllardır konar-göçer ve güven duygusundan yoksun 

dağınık bir hayat süren Selçukluların bağımsızlık ilanlarıydı. Böylece Cend’e göç 

ettikleri zaman baĢlayan maceraları 1040 yılında bir devlet kurarak yeni bir döneme 

girdi.  Bundan sonra Selçuklular da Türkistan hükümdarlarına ve Abbasî halifesine 

fetihnâmeler göndererek bağımsızlıklarını ilan ettiler.
122

 KuruluĢunu ilan eden 

fetihnâmelerin yanı sıra Selçukluların ilk sultanı olan Tuğrul Bey adına hutbe 

okutmuĢlar, sikke bastırmıĢlar, nevbet çaldırmıĢlar, yerel hanedanlarla tabiiyet 

anlaĢmaları imzalayarak onlardan vergi toplamıĢlar ve en önemlisi de devletin 

bürokratik kurumlarını inĢâ etmiĢlerdir.
123

 

Selçuklular, daha önce kurulmuĢ olan Türk devletlerinden farklı bir siyasî 

yapıya sahipti. Selçuklulardan önce kurulan Türk Ġslâm devletleri Abbasîlerin 

etkisinden ve denetiminden kurtulamamıĢlardı. Ancak Selçuklular müstakil olarak 

doğmuĢ, farklı bir kuvvet ve ordu ile güçlenerek Abbasîleri bile etkisi altına 

almıĢlardı.
124

 

Sultan Tuğrul döneminde baĢta Anadolu olmak üzere diğer bölgelerde 

sürdürülen fetih hareketleri Alparslan ve MelikĢah dönemlerinde de aynı hızla devam 

ettirilmiĢtir.
125

  

                                                 
120

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 85; Ebu Abdullah Muhammed b. Ali el-Azîmi, Azîmi Tarihi, (Selçuklular 

Tarihi ile ilgili bölümler H. 430-538=1038/39-1143/44) (Çev.: Ali Sevim), Ankara, 2006, 3; Abu’l-

Farac, Gazneli Mesud’un öldürülüĢünü Ģöyle açıklamıĢtır: Sultan Mesud, kıĢ mevsiminde Harezm’in 

son derece soğuk olmasına karĢı her sene yaptığı gibi zevceleri, çocukları ve gözlerini çıkarttığı 

kardeĢi Muhammed ile birlikte Hindistan’a doğru hareket etti. Halam nehrine vardıkları zaman 

haremağası AnuĢtekin 1000 adamı ile birlikte Sultan Mesud’un üzerine atıldı ve onu bağlayarak tahta 

geçirmek istedikleri kör kardeĢinin önüne getirdiler. KardeĢi Muhammed “ben bana yaptığını sana 

yapmayacağım, fakat seçeceğin maiyetinle birlikte nereye gitmek istiyorsan seni oraya göndereceğim” 

dedi. Mesud da Kasa kalesine gitmek istediğini söylediğinden izzetü ikram içinde buraya gönderildi. 

Daha sonra asılzadeler anlaĢarak Muhammed’in yüzüğünü aldılar ve kalenin hâkimine göstererek içeri 

girdiler ve Sultan Mesud’u orada öldürdüler. Bkz.: Abu’l-Farac, a.g.e., I, 297; Yazıcı, a.g.e., 211. 
121

 Sevim-Merçil, a.g.e., 26; Yazıcı, a.g.e., 211; Öngül, a.g.e., I, 16; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 

16; Tüzün, a.g.e., 16.   
122

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 90; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 16; Ersan-Alican, a.g.e., 

40; Tekin, a.g.e., 107. 
123

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 167; Ersan-Alican, a.g.e., 41-42; Tekin, a.g.e., 107-108. 
124

 Zeydan, a.g.e., IV, 350. 
125

 Ali Sevim, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi (Başlangıçtan 1086’ya Kadar), Ankara, 1988, 

2. 



27 

Selçukluların Ġslâm tarihinde pek büyük bir mevkileri vardır. Selçuklular 

zamanında onların sayesinde geçimlerini temin etmek üzere Türkistan’dan Ġslâm 

memleketlerine pek çok insan göç etmiĢtir.
126

 

 

1.3. SELÇUKLU DEVLET TEŞKİLÂTININ OLUŞUMU VE 

NİZAMÜLMÜK’ÜN BUNA KATKISI 

 

Selçuklular, Ġslâm dünyasının siyasî açıdan parçalanmıĢ, ilmi ve kültürel 

yönlerdense zayıflamaya baĢlamıĢ olduğu bir devrede ortaya çıktılar. Bu sıralarda 

varlığını sürdüren Türk Ġslâm devletlerinden Karahanlılar Türkistan’ı, Gazneliler ise 

Horasan’ı ve daha ziyade Hindistan bölgelerini hâkimiyetleri altına alırken, 

Selçuklular Kuzey Afrika dıĢındaki bütün Ġslâm ülkelerini kendi egemenliklerinde 

birleĢtirdiler. Ġlim ve kültür hayatının geliĢmesi için uygun ortamlar oluĢturulmuĢ, 

âlimler desteklenmiĢ, böylece çok sayıda ilmi, kültürel, sosyal eser ve müessese 

meydana getirdiler.
127

 

Selçukluların erken dönemlerinde siyasal otoritenin yapısı 1040 yılında 

meydana gelen Dandanakan SavaĢı’nın ardından daha farklı bir geliĢim sürecine 

girmiĢtir. Tuğrul Bey’in sultan ilan edilmesi ve Abbasî halifesi’ne mektup 

gönderilerek yeni sultanın otoritesinin meĢruiyetinin tanınması ve kabulünün 

istenmesi, Selçuklu siyasal otoritesinin, artık bağımsız bir siyasal iktidara 

dönüĢmenin arifesinde olduğu anlamına geldiği için hem kurumsal hem de kuramsal 

anlamda bir dönüm noktasıdır. Selçuklular bu tarihten itibaren devletleĢmiĢ, saltanat 

ve vezâret baĢta olmak üzere devlet olmanın gerektirdiği idarî mekanizmalarını 

oluĢturmuĢ ve devlet aygıtını inĢa etmeye baĢlamıĢtır.
128

 

Selçuklu devlet teĢkilâtlanmasının oluĢum süreci uzun zaman almıĢtır.
129

 

Selçuklu fetihlerine kadar Oğuz ve Türkmenlerdeki mevcut hâkimiyet anlayıĢı, fethi 

gerçekleĢtirilen ülkelerde sağlam bir yönetimin kurulması için yeterli değildi. Daha 

istikrarlı ve etkili bürokrasi ağının oluĢturulması ihtiyacı ortaya çıktı. Yeni devlet 

                                                 
126

 Zeydan, a.g.e., IV, 351. 
127

 Yazıcı, a.g.e., 324-325. 
128

 Ersan-Alican, a.g.e., 168. 
129

 Agacanov, a.g.e., 158.  



28 

sisteminin temellerinin atılması Horasan’da Selçuklular fetihleri sırasında baĢladı ve 

genellikle Sultan MelikĢah’ın hükümdarlığında tamamlandı.
130

 

Selçuklular, devletlerini kurdukları ilk zamanlarda kendi ulus riyasetine 

oldukça bağlı kalmıĢlar, ancak Karahanlı, Abbasî, Gazneli ve Samanî devletlerinin 

teĢkilâtlarından büyük ölçüde faydalanmıĢlardır.
131

 Kısa zamanda hükümranlık 

sahalarını geniĢleten Selçuklu sultanları Horasan ve Ġran’a yerleĢerek büyük bir 

devlet kurdular. O zamana kadar göçebe hayatı yaĢayan Oğuzlar, bu memleketleri 

fethedince Ġranlılar ve Araplarla karĢılaĢtılar. Kültür, dil ve teĢkilât bakımından 

onların tesiri altında kaldılar. Selçuklu Devleti’nin vezirlerinin çoğu Ġranlı idi. 

Devletin en etkili veziri olan Nizamülmük de aynı Ģekilde Ġranlı idi. Nizamülmülk, 

uzun zaman Selçuklu Devleti’nin en nüfuzlu adamı olmuĢtur.
132

 Bu nedenle Selçuklu 

Devleti üzerinde idarî ve siyasî bakımından Nizamülmülk’ün büyük bir etkisi olduğu 

muhakkaktır.
133

 Selçuklu Devleti’nin etkili vezirlerinden Kündürî ve Nizamülmülk 

gibi Ġranlı devlet adamları tarafından idare edilen Büyük Selçuklu Devleti’nin devlet 

kurumlarında özellikle Nizamülmülk’ün etkisiyle Ġran gelenekleri büyük ölçüde 

egemen olmuĢtu. Toplumsal yaĢamın, saray hayatının, idare ve ordu sisteminin aynı 

örneğe uygun bir geliĢme göstermesi kaçınılmaz hale gelmiĢti.
134

  

Selçuklu devlet teĢkilâtı büyük ölçüde Ġran’dan etkilendiği gibi Ortadoğu 

devletlerin teĢkilâtlarından da etkilenmiĢtir.
135

 Nizamülmülk’ün yazdığı ve Selçuklu 

Devleti’nin bir bilançosunu veren Siyasetname’nin tamamı Sasani, Samani, Abbasî, 

Gazneli ve Karahanlı Devleti’nin teĢkilâtından ne derece istifade edilmiĢ olduğunu 

açıkça göstermektedir.
136

 

Selçuklularda Ģehnamedekileri anımsatan eski Ġran adlarına bir düĢkünlük 

vardı. Sultan uyruğuna görünmez; Sarayda onunla uyruğu arasına bir perde 

indirilmekte idi. Sultan hareket ederken eski Ġran hükümdarlarında olduğu gibi 

üzerinde bir Ģemsiye taĢınmakta ve sultanın Ģemsiyesini uzaktan gören ileri gelenler 

                                                 
130

 Agacanov, a.g.e., 156; Ġbrahim Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi,  Ġstanbul, 1972, 142.   
131

 CoĢkun Alptekin, “Büyük Selçuklular”,  Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, I-XIV, Ġstanbul, 

1989, VII, 184; Yazıcı, a.g.e., 293.  
132

 Wilhelm Barthold,  İslâm Medeniyeti Tarihi, (Ġzah ve düzeltme: M. Fuat Köprülü) 5. baskı,  

Ankara, 1957, 55; Zeydan, a.g.e., IV, 351; Aydın Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 3. baskı, 

Ġstanbul, 2004, 147; Sencer Divitçioğlu, Oğuz’dan Selçuklu’ya (Boy, Konat ve Devlet), 4. baskı, 

Ankara, 2005,105. 
133

 Barthold, a.g.e., 180. 
134

 Ġbrahim Kafesoğlu, Sultan Melikşah, Ġstanbul, 1973, 130; Yazıcı, a.g.e., 293; Alptekin, a.g.m., 184. 
135

 Ġlber Ortaylı, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi, 3. baskı, Ankara, 2008, 101.     
136

 Yazıcı, a.g.e., 293. 



29 

ve bağlı prensler saygıyla atlarından inerlerdi.
137

 Bütün bunlara rağmen, Selçuklu 

Devleti hiçbir zaman milli benliğini Ġran ve Arap kültürü içinde kaybetmedi. Bilakis 

Arap ve Ġran bilginleri ve Ģairleri Selçuklu Sultanlarının himayesinde büyük 

geliĢmeler gösterdiler.
138

 

Selçuklular kendi devlet teĢkilâtını geniĢletir ve yenilerken Ġslâmi esaslara da 

riayet etmiĢler ve bu esasları kendi teĢkilât bünyelerine mükemmel bir Ģekilde 

uygulamıĢlardır. Bunu yaparken de Abbasî, Ġran, Arap ve Gazneli, Samanî ve 

Karahanlı gibi devletlerin teĢkilâtlarından faydalanma yoluna gitmiĢlerdir.
139

 

Selçuklu devlet teĢkilâtı MelikĢah zamanında Nizamülmülk’ün de gayretiyle 

mükemmel bir Ģekil alarak dönemin zirvesine yükselmiĢtir.
140

 Bilimsel ve kültürel 

faaliyetler onun döneminde zirveye ulaĢtı. Bu dönemde güçlü bir devlet teĢkilâtı 

vardı. Yollar güvenliydi. Bağdat’ta Camiu’s-sultan adıyla bilinen bir cami, 

Ġsfahan’da bir rasathane, çeĢitli yerlerde köprü, ribat, imaret, hisar ve kaleler; 

Ġsfahan, Basra, NiĢabur, Herat, Merv, Belh, Musul ve Taberistan’da zengin 

kütüphanelere sahip Nizamiye medreselerini yaptırdı.
141

 Bu medreselerin 

ihtiyaçlarını karĢılamak için vakıflar kurmuĢ, bilimi ve bilim adamlarını yüceltmiĢ, 

Mescid-i Haram ve Mescid-i Nebi’yi de tamir etmiĢtir.
142

 Büyük nehir yataklarını 

açtırmıĢ, Bağdat’ta Sultan Camisini ve avlanma esnasında Kûfe’de Kurun minaresini 

yaptırmıĢ, Mâverâünnehir’de de bunun gibi birçok büyük eser inĢa ettirmiĢtir.
143

  

Nizamülmülk, devletin bürokratik yapısını düzene sokması ve istikrarı için 

çok emek sarf etti. Onun vezirlik süresi içinde devletin karıĢık ve kollara ayrılmıĢ 

yönetim sisteminin teĢekkül süreci genel olarak sona ermiĢti. Bu dönemde sivil, 

askerî ve diğer divanların düzene sokulması, hâkimiyet merkezi organlarının 

güçlenmesi olarak karakterize edilmektedir. MaaĢ ve arazi alan daimi ordu önemli 

ölçüde kurumlaĢmıĢtı. Devlet idaresinin temellerini pekiĢtiren önemli reformlar 

                                                 
137

 Gordlevsk, a.g.e., 289. 
138

 M.Çağatay Uluçay,  İlk Müslüman Türk Devletleri, Ġstanbul, 1965, 183; Zeki Atçeken-YaĢar 

Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti Tarihi, 2. baskı, Konya, 2012, 30. 
139

 Uluçay, İlk Müslüman Türk Devletleri, 183; Ġbrahim Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 5. baskı, 

Ġstanbul, 1988, 352; Alptekin, a.g.m., 184. 
140

 Ünal, a.g.m., 117. 
141

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 282; Abdülkerim Özaydın, “MelikĢah”, DİA, Ankara, 2004, XXIX, 57. 
142

 Abu’l-Farac Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed Bağdâdî Ġbnü’l-Cevzi, el-Muntazam 

fî Târîhi’l-Ümemde Selçuklular, (Seçme, Terc. ve Değerlendirme: Ali Sevim) Ankara, 2014, 164; 

Abdurrahman Acar-Mehmet Mesut Ergin, “Halep’te Memlüklü Dönemine Ait Medrese Vakıfları”,  

Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIV-2, Diyarbakır, 2012, 6. 
143

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 282.  



30 

gerçekleĢtirilmiĢti.
144

 Bu durum Selçukluların devlet felsefesinin âdeta Nizamülmülk 

tarafından çizildiğinin göstergesidir.
145

 Nizamülmülk, Siyasetname adıyla yazdığı 

Farsça eserde Büyük Selçuklu Devleti’ni baĢarıdan baĢarıya ulaĢtıran maddi ve 

manevi âmillere sebep olan ve bunların dayandığı yönetim esaslarına ıĢık 

tutmuĢtur.
146

 

Sonuç olarak Büyük Selçuklu devlet teĢkilâtının oluĢup, düzenlenmesi ve 

geliĢmesinde; uzun bir geçmiĢe dayanan Ġslâm öncesi Türk devlet geleneğinin Ġslâmi 

prensiplerle uyumlu bir kaynaĢması ve bölgede kendinden önce kurulmuĢ olan 

devletlerin tecrübe ve birikimlerinin izlerini görmek mümkündür.
147

 

  

                                                 
144

 Agacanov, a.g.e., 158.  
145

 Niyazi Kahveci, İslâm Siyaset Düşüncesi (XV. Asra Kadar), Ankara, 1996, 175. 
146

 Kemal Edip Kürkçüoğlu,  Malazgirt Zaferi ve Alparslan, Ġstanbul, 1968, 203. 
147

 Yazıcı, a.g.e., 293. 



31 

2. NİZAMÜLMÜLK VE SİYASETNAME 

 

2.1. NİZAMÜLMÜLK 

 

2.1.1.  NİZAMÜLMÜLK’ÜN DOĞUMU VE GENÇLİK YILLARI 

 

Selçuklu Devleti’nin en büyük vezirlerinden olan daha ziyade Abbasî halifesi 

tarafından kendisine verilen Nizamülmülk unvanıyla anılan
148

 ve asıl adı Ebû Ali 

Kıvamuddin Hasan b. Ali b. Ġshak et- Tûsî 10 Nisan 1018 (21 Zilkade 408) 

Horasan’ın eski kültür merkezlerinden Tus Ģehrine bağlı Nukan kasabasında 

doğmuĢtur.
149

 Hâce-i Büzürg
150

 lakabıyla da bilinir. Hâce “vezir”, büzürg ise  

“büyük” anlamına gelir.
151

 Nizamülmülk henüz bebek iken annesini kaybetmiĢti.
152

 

Bunun için babası oğlunu sütannelere götürüp büyüyünceye değin parayla emzirttiği 

söylenir.
153

  

Nizamülmülk’ün babası; Ali b. Ġshak et- Tûsî Gazneliler’in Tus âmili ve 

Nukân kasabasının dihkanı (Ģehir ve yöre beyi, köyün ileri geleni) idi.
154

 Servet 

sahibi bir adam olan Ali b. Ġshak, oğlu Hasan’ı iyi yetiĢtirmiĢtir. Hasan on bir 

yaĢında Kur’an’ı ezberledi. Daha sonra birçok yere gitti, buraların yazarları ve 

bilginleri ile arkadaĢlık ve dostluk etti. Bu sayede iyi yazan ve iyi konuĢan bir insan 

oldu.
155

 Sonra da fıkıh ile ilgilenerek genç yaĢta bu ilmin iyi bilenleri arasına geçti.
156

 

                                                 
148

 Feridun Fazıl Tülbentçi, Türk Büyükleri ve Türk Kahramanları, Ġstanbul, 1967, 17; Sadi S. Kucur, 

“Nizamülmülk’ün Siyasetnamesinde Selçuklu Devlet TeĢkilâtı Açısından Bir BakıĢ: Emîr-i Hares ve 

Emîr-i Dâd”, Türklük Araştırmaları Dergisi, 12, Ġstanbul, 2002, 42. 
149

 Ebu Ali Kıvamüddin Hasan b. Ali b. Ġshak et- Tûsî Nizamülmülk, Siyasetname, (Çev.: Mehmet 

Taha Ayar) önsöz, Ġstanbul, 2009, VII; Ġbnü’l-Adim, Bugyetü’t Taleb fi Tarihi Haleb, Biyografilerle 

Selçuklular Tarihi(Seçmeler), (Çev.: Ali Sevim) Ankara,1982, 39; Ġmaduddin Ebü’l-Fida Ġsmail b. 

Ömer b. Kesir, el-Bidâye ve’n-Nihâye (Büyük İslâm Tarihi),  (Terc.: Mehmet Keskin) I-XV, Ġstanbul, 

2000, XII, 279; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 119. 
150

 Bugyetü’t Taleb fi Tarihi Haleb’de bu lakap “Büzürg” değil; “Bezurg” olarak geçmektedir. Bkz.: 

Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 39. 
151

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 36. 
152

 Abdülkerim Özaydın, “Nizamülmülk”, DİA, Ġstanbul, 2007, XXXIII, 194. 
153

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 40. 
154

 Ġbnü’l-Esir, VIII, 362; Özaydın, “Nizamülmülk”, 194; Faruk Sümer, “Dihkan”, DİA, Ġstanbul, 

1994, IX, 289; Yavuz Altunöz, Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig’i ve Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi 

Işığında Türk Hâkimiyet Anlayışı, (Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Elazığ, 2005, 12.  
155

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279; M. Çağatay Uluçay, Tarih Ansiklopedisi, Ġstanbul, 1961, 381; Altunöz, 

a.g.e., 12. 
156

 Tülbentçi, a.g.e., 17. 



32 

Özellikle ġafii fıkhı
157

 alanında çok iyi bir seviyeye ulaĢmıĢtı. Edebiyata merak 

sararak, güzel yazmayı ve güzel söz söyleme kabiliyetini de kazanmıĢtır.
158

 Bu 

ilimleri öğrendikten sonra yeteneği ve ilmi mertebesi oldukça yükselmiĢti.
159

 

Nizamülmülk Alparslan ve MelikĢah’a vezirlik hizmetinde bulunmuĢtur. 

Türk tarihinin büyük vezirlerinden birisidir. Nizamülmülk, hem devlet adamı hem de 

âlim ve siyasî bir Ģahsiyettir.
160

 Selçuklu Devleti’nin yöneticileri onun sahip olduğu 

bilgi birikiminden ve tecrübesinden yararlanmak için onu vezirlik makamına 

getirmiĢlerdi. 

Nizamülmülk, küçük yaĢlardan itibaren aldığı eğitim ve çevresinden edindiği 

bilgiler sayesinde idareciliğe atıldığı vakit geniĢ bir kültür birikimine ve tecrübeye 

sahipti. Bu sayede vezirlik dönemi boyunca yönetimde büyük bir kabiliyet 

göstermiĢtir.
161

  

 

2.1.2. SULTAN ALPARSLAN DÖNEMİNDE NİZAMÜLMÜLK 

 

Gençlik yıllarında babası ile birlikte Gazneliler devletinin Horasan valisi 

Ebü’l-Fazl es-Sûrî’nin maiyetinde çalıĢan Nizamülmülk, Sultan Mahmud’un varisi 

olarak yerine geçen oğlu Gazneli Mesud’un Dandanakan 431/1040 mağlubiyetinden 

sonra Horasan’ın büyük bölümü Selçukluların eline geçince Belh valisi Ebû Ali b. 

ġadan tarafından idarî hizmetlerde görevlendirildi.
162

 Onun yanında yeteneğinin ve 

hizmetinin iyi izleri ortaya çıktı. Bu vesileyle Nizamülmülk Ebû Ali tarafından 

tanınmıĢ oldu. Ebû Ali, Nizamülmülk’ü Alparslan’a tavsiye etmiĢ ve onun yetenekli, 

güvenilir bir kimse olduğunu, görevini iyi yaptığını söylemiĢtir.
163

 Selçuklu 

Hükümdarı Tuğrul Bey de yeğeni Alparslan’a; onun fikirlerinden faydalan, çünkü O, 

                                                 
157

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279.  
158

 Enver Behnan ġapolyo, Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, Ankara, 1972, 98, Kucur, a.g.m., 42. 
159

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279. 
160

 ġapolyo, a.g.e., 98. 
161

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 362; Tülbentçi, a.g.e., 17.  
162

 Nizamülmülk, a.g.e., önsöz, VIII; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 362; Çetin, Türk-İslâm Devletleri 

Tarihi, 119.  
163

 Sadruddin Ebü’l-Hasan Ali Ġbn NâĢir Ali el-Hüseynî, Ahbârü’d-Devleti’s-Selçukiyye, (Muhammed 

Ġkbal’in 1933 Lahor’da neĢrettiği metinden tercüme eden: Necati Lügal) Ankara, 1943, 19; Ġbnü’l-

Esir, a.g.e., VIII, 362; Ġbnü’l-Adim, a.g.e.,40. 



33 

tedbirli ve geniĢ kültürlü bir insandır diye tanıtmıĢtı. Eğer bir gün hükümdar olursa, 

Hasan’ı kendisine vezir yapmasını tavsiye etti.
164

  

Sultan Tuğrul Bey yerine geçecek herhangi bir evlat bırakmadan ölmüĢtü.
165

 

Tuğrul Bey’in ölümü üzerine veziri Kündürî, Tuğrul Bey tarafından kendisine halef 

gösterildiğini ileri sürerek Alparslan’ın kardeĢlerinden Süleyman’ı Büyük Selçuklu 

tahtına çıkardı.
166

 Alparslan bunu kabul etmeyerek, mücadeleye giriĢti ve sonuçta 

hem onu ve hem de Tuğrul Bey döneminden beri saltanat iddiasıyla baĢkaldırmıĢ 

bulunan KutalmıĢ’ı bertaraf etmeye muvaffak oldu. Alparslan 26 Nisan 1064’te 

Selçuklu tahtına oturdu.
167

 Nizamülmülk, Alparslan’ın tahta geçmesinde büyük 

gayretler göstermiĢti. Kündürî de Alparslan’ın kardeĢi Süleyman’a destek vermiĢti.  

Bu sebeple Alparslan Tuğrul Bey’in veziri Kündürî’yi azlederek yerine 

Nizamülmülk’ü Selçuklu Devleti’nin vezirliğine getirdi.
168

 Abbasî halifesi Kaim 

Biemrillah tarafından kendisine “Nizamülmülk ve Kıvamüd-devle ve’d-din” 

lâkapları verildi.
169

 Alparslan vezirine büyük yetkiler vermiĢti. Nizamülmülk de bu 

yetkilere dayanarak Selçuklu Devleti’nin teĢkilâtını kurdu.
170

 Ülkeyi Sultan adına 

yönetmeye baĢladı. Çok olumlu önlemler aldı ve önemli yeniliklere imza attı.
171

  

Kündürî iyi tahsil görmüĢ, Farsçadan baĢka Arapça ve Hintçeyi de bilirdi. 

Tecrübeli ve faziletli bir devlet adamı idi. Yalnız siyasî mevkisini koruyabilmek için 

rakiplerine karĢı çok Ģiddetli davranır ve bunun için elinden geleni yapardı. Hatta 

kendisini öven bir Ģairin Ģiiri için bir defada 1000 dinar gibi büyük bir miktar para 

bağıĢında bulunmuĢtur. Ahlâk ve fazilet sahibi olmasına rağmen iĢe gereği gibi 

sarılmaz, tedbirsiz davranırdı. Bu Ģekilde gevĢek davranması da beraberinde bir 

takım problemler ortaya çıkarıyordu.
172

  

Ġbnü’l Esir’in naklettiğine göre, o dönemde Bağdat’ta çıkan bir yangın 

sırasında kitap bakımından zengin olan kütüphaneyi halk yağmalaya baĢlamıĢtı. 

Amîdülmülk de halkı oradan uzaklaĢtırıp kitaplar arasından dilediği kitapları seçip 

                                                 
164

 Tülbentçi, a.g.e., 16. 
165

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 41. 
166

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 228; Tülbentçi, a.g.e.,16. 
167

 Yazıcı, a.g.e., 216; Öngül, a.g.e., I, 42. 
168

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 41; Ersan-Alican, a.g.e., 55. 
169

 Kahveci, a.g.e., 172; ġapolyo, a.g.e., 98; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 119; Altunöz, a.g.e., 

12. 
170

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 41. 
171

 Ġbnü’l-Cevzi, a.g.e., 158. 
172

 Divitçioğlu, a.g.e., 105; Öngül, a.g.e., I, 43; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 42; Salim Koca, “Ġlk 

Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, Türkler, Ankara, 2002, V, 156. 



34 

almıĢtı. Bu davranıĢ onun ahlâkının kötülüğüne, iradesinin ve niyetinin bozukluğuna 

yorumlanmıĢ; medreseler yaptıran, bütün Ġslâm âleminde ilim tedvinine çalıĢan, 

kitaplar ve benzeri Ģeyler vakfeden Nizamülmülk’ün yaptıklarıyla Kündürî’nin bu 

davranıĢı arasında ne kadar büyük bir fark olduğunu belirtmiĢtir.
173

 

Kündürî, daha önce Sultan’ın hizmetinde bulunmuĢ, onun yanında dolaĢmıĢ; 

bütün Ģehir ve kazaların durumunu ve kanunlarını biliyordu. Bundan ötürü 

Nizamülmük, Kündüri’yi öldürmesi için Sultanı teĢvik ederdi. Nihayet sultanı 

Kündürî’yi öldürmeye razı etti.
174

 Sultan Alparslan, amcasının veziri olan 

Kündürî'yi tutukladı ve onu hapsetti. Bir yıl hapiste kaldıktan sonra 29 Kasım 

1064’te sultanın emriyle öldürüldü.
175

 Cenazesi Kündür’e gönderilip orada babasının 

yanına defnedildi.
176

 O öldürülmeden önce Nizamülmülk’e: “Vezir, öldürmekle 

dünyaya kötü bir bid’at ve çirkin bir kaide getirdin; bunun akıbetini düĢünmüyorsun, 

senin ve evlatlarının da aynı akıbete uğrayacağından korkarım” demiĢti.
177

 

Sultan Alparslan, Nizamülmülk aleyhinde söylenenlere karĢı vezirini daima 

korumuĢ ve zaman zaman ona bazı nasihatlerde de bulunmuĢtur.  Bir defasında bazı 

kimseler Nizamülmülk’ün halktan zorla mal aldığı ve yeni vergiler koyduğu 

hakkında bazı isnatlarda bulunmuĢlardı. Bu olup bitenleri de bir kâğıda yazarak 

padiĢahın namaz kıldığı yere koymuĢlardı. PadiĢah namaz kılacağı zaman o kâğıdı 

okudu ve Nizamülmülk’ü yanına çağırarak: “Bu kâğıdı al, oku eğer yazdıkları doğru 

ise durumunu, ahlâkını düzelt; eğer yalan söylüyorlarsa onları affet ve kendilerini 

divan iĢlerinden bir iĢ vermekle meĢgul et, ta ki onlar da böyle iftiralarla 

uğraĢmaktan el çeksinler”dedi.
178

 Sultan, devlet idaresinde dedikodulara da itibar 

etmemekle ün salmıĢtı.
179

  

Alparslan; vezirine son derece güveniyordu. Malazgirt savaĢı (26 Ağustos 

1071) öncesinde Sultan; eĢini, çocuklarını ve hazinelerini veziri Nizamülmülk ile 

                                                 
173

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 212; Ünal, a.g.m., 120. 
174

 Fazlullah, a.g.e., 109; Agacanov, a.g.e., 134. 
175

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 202, 207; Divitçioğlu, a.g.e., 105; Öngül, a.g.e., I, 43;  Merçil, Büyük 

Selçuklu Devleti,  43. 
176

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 230. 
177

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 231; Fazlullah, a.g.e.,109; Öngül, a.g.e., I, 43; Merçil, Büyük Selçuklu 

Devleti, 43.    
178

 el-Hüseynî, a.g.e., 21; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 264-265; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228-229; Kamuran 

Gürün, Türkler ve Türk Devletler Tarihi, Ġstanbul, 1984, 317; Öngül, a.g.e., I, 77. 
179

 Gürün, a.g.e., 317. 



35 

Hemedan’a gönderdi.
180

 Bu olay sultanın, Nizamülmülk’e son derece güvendiğinin 

göstergesidir. Eğer sultanın vezirine güveni olmasaydı, hazinesini ve ailesini 

Hemedan’a götürmesi için ona teslim etmezdi. 

Malazgirt savaĢından sonra Alparslan Acem ülkesinde görkemli bir saltanat 

sürdü. Hükümdarlığının sonlarına doğru Sultan Alparslan Maveraünnehr’e doğru 

sefere çıktı. Berzem Kalesini kuĢatıp kaleyi aldı. Bu sırada kale komutanı Yusuf el-

Harezmî’yi yanında bir adamla sultanın huzuruna getirdiler. Sultan dört kazık 

çakılarak el ve ayaklarının bu kazıklara bağlanmasını emretti. Bunun üzerine Yusuf 

el-Harezmî: “Benim gibi bir adam böyle öldürülür mü?” dedi. Sultan bu söze çok 

kızdı. Ok atıcılıktaki ustalığına güvenerek, ok ve yayını alıp adamın ellerini ve 

ayaklarını çözmesini söyledi. Yusuf’un serbest bırakılması üzerine Sultan ona bir ok 

attı, fakat isabet ettiremedi, ok adamı sıyırıp geçti. Sultan’ın o güne kadar attığı ok 

hedefinden hiç ĢaĢmamıĢtı. Bunun üzerine Yusuf hemen Alparslan’ın üzerine 

saldırdı.
181

 Sultan’ı göğsünün üç yerinden bıçaklayarak ağır bir Ģekilde yaraladı. 

Sultan, çok ağır yaraların acılarından kıvranıyordu. Bu sırada hizmetçilerden biri 

Yusuf’un baĢına bir topuzla vurarak onu öldürdü. Bu olay üzerine Alparslan, 

Nizamülmülk’ü huzuruna çağırıp ona vasiyet etti. Onu kendisine vasi olarak tayin 

ettiğini söyledi. Önemli iĢleri baĢarmak ve belaları defetmek hususunda ona itimat 

etti. Oğlu MelikĢah’ı da veliaht olarak tayin edip
182

 kendisinden sonra padiĢahlığı 

ona bıraktı.
183

  Alparslan aldığı yaraların tesiri ile ancak dört gün yaĢayabildi ve 24 

                                                 
180

 Öngül, a.g.e., I, 63-64; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 60; Sevim, a.g.e., 58.  
181

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 263; Abu’l-Farac, a.g.e., I, 325; Kerîmuddin Mahmudî Aksarayî, 

Müsâmeretü’l-Ahbâr, (Çev.: Mürsel Öztürk) Ankara, 2000, 13.  
182

 Salim Kocaya göre Sultan Alparslan, oğlu MelikĢah’ı 1066 yılında Kıpçak seferi sonucunda elde 

ettiği baĢarıdan sonra veliaht olarak ilan etmiĢti. Bunun için veliahtlık törenleri düzenlenmiĢ, 

hutbelerde kendi adından sonra oğlunun da adını zikretmek süretiyle bu kararını idaresi altında 

bulunan halk arasında da yaymak ve benimsetmek istemiĢtir. Hatta Alparslan, bu durumu bir 

mektupla Abbasî halifesi Kaim Bi-emrillâh’a bildirmiĢ ve onun da iznini almıĢtır. Ancak Alparslan 

yaralandığı sırada bu durumu bir daha teyid etmiĢtir. Bkz.: Salim Koca, “Selçuklu Ġktidarının 

Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler ve MelikĢah’ın Büyük Selçuklu Tahtına ÇıkıĢı”, Selçuklu Devri 

Türk Tarihinin Temel Meseleleri, Ankara, 2011, 80-84.  
183

 Bündârî, a.g.e., 44-46; Urfalı Mateos, Vekayi-Nâmesi ve Papaz Grigor’un Zeyli, (Çev.: Hrant D. 

Andreasyan)  3. baskı, Ankara, 2000, 146; Ali Öngül, Alparslan’ın öldürülüĢü Ģöyle gerçekleĢtiğini 

açıklıyor: Alparslan Berzem Kalesini kuĢattığında Yusuf el-Harezmi, Sultan Alparslan’ı ördürmeyi 

planlayarak teslim oldu. Saygısını sunmak bahanesiyle Sultanın elini öpmek için eğildiği sırada 

çizmesinde sakladığı bıçağıyla saldırıp Sultanı ağır bir Ģekilde yaraladığını belirtmiĢtir. Bkz.: Öngül, 

a.g.e., I, 75; Ġbnül-Esir, a.g.e., VIII, 263.   



36 

Kasım 1072’de (40 yaĢında) öldü. Sultan Alparslan, babası Çağrı Bey’in 

Merv
184

’deki türbesine gömüldü.
185

 

Alparslan’ın zehirli bir hançerle katledilmesi nedeniyle, sonraki dönemlerde 

bazı kaynaklarda katil Yusuf el-Harezmî’nin Bâtınî olduğu kaydedilmiĢtir. Ancak 

1090’lı yılların baĢında ortaya çıkan ve toplumun önde gelen kiĢileri zehirli 

hançerlerle suikastlar düzenleyen Bâtınîlerin söz konusu tarihte, teĢkilâtın teorisyeni 

olan Hasan Sabbah’ın tarih sahnesine çıkıĢından 15-20 yıl kadar önce Harezm 

bölgesinde bulunmaları çok düĢük bir ihtimaldir.
186

 

 

2.1.3. MELİKŞAH DÖNEMİNDE NİZAMÜLMÜLK 

 

Alparslan’ın ölümünden sonra on sekiz yaĢındaki oğlu MelikĢah amcası Kara 

Aslan (Kavurd) ile saltanatı hususunda çekiĢmek zorunda kaldı. 25 Kasım 1072 

yılında vezir Nizamülmülk’ün de dirayeti ile Kara Aslan’ı mağlup ederek tahta 

geçti.
187

 Halife el-Kaim Biemrillâh Sultan MelikĢah’ın saltanatını tastik eden bir 

mektup ve bizzat kendi eliyle bağladığı bir sancağı Sultan MelikĢah’a gönderdi.
188

 

Onun tahta geçiĢi ve amcası ile olan mücadelelerindeki baĢarılı hizmetleri dolayısıyla 

Nizamülmülk’ü tekrar vezir olarak tayin etti.
189

 MelikĢah tahta çıkar çıkmaz 

meydana gelen Kavurd Bey’in isyanını Nizamülmülk bertaraf etmiĢtir. MelikĢah da 

vezirine mükâfat olarak hil’atlar verip ihsanlarda bulunmuĢtur. Kavurd Bey’i mağlub 

eden askerlerin halkın mallarına el uzatması üzerine Nizamülmülk bunun doğuracağı 

zararlı sonuçları Sultan MelikĢah’a anlatmıĢ. Sultan da uygun gördüğü, tedbirleri 

almasını, zira bütün devlet iĢlerini, kendisine havale ettiğini ve onu babası gibi kabul 

ettiğini söylemiĢ ve kendisini destekleyeceği konusunda da yemin etmiĢti. Sultan, 

Onun için de atabeg unvanını kullanmayı tercih etmiĢtir.
190

 Nizamülmülk, MelikĢah’ı 

                                                 
184

 Urfalı Mateos, Alparslan’ın defin edildiği Merv Ģehrinin adını “Marand” olarak kullanmıĢtır. Bkz.: 

Mateos-Zeyli, a.g.e., 146. 
185

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 325; Ġbrahim Kafesoğlu, “Alparslan”, DİA, II, Ġstanbul, 1989, 529; Merçil, 

Büyük Selçuklu Devleti, 65; Öngül, a.g.e., I, 78; Ersan-Alican, a.g.e., 23.   
186

 Ersan-Alican, a.g.e, 67. 
187

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 325; Nevzat Kösoğlu, Türk Dünyası Tarihi ve Türk Medeniyeti Üzerine 

Düşünceler, Ġstanbul, 1991, 59; Azîmî tarihine göre MelikĢah 1073 tarihinde tahta geçmiĢtir. Bkz.: el-

Azîmi, a.g.e., 24. 
188

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 275. 
189

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 265; Yazıcı, a.g.e., 223; Öngül, a.g.e., I, 78.  
190

 Öngül, a.g.e., I, 83; Alptekin, a.g.m., 199; Özaydın, “Nizamülmülk”, 195; Koca, “Selçuklu 

Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 100. 



37 

çok seviyordu ve onun muvaffak olması için çok gayret ederdi.
191

 MelikĢah da 

Nizamülmülk’e son derece güvendiği için O’nu devlet iĢlerini yürütmede serbest 

bırakmıĢtı.
192

 Böylece bütün ülke ve devlet iĢleri Nizamülmülk’ün üzerinde kalmıĢtı. 

MelikĢah’a da tahtta oturma ve avlanma dıĢında baĢka bir Ģey kalmadığını 

söyleyebiliz.
193

 MelikĢah Nizamülmülk’ün etkisinde kalarak birçok meselede kendi 

duygu ve düĢüncelerini bir tarafa bırakarak Nizamülmülk’ün görüĢüne göre hareket 

etmiĢtir.
194

 Bu durum MelikĢah’ın Nizamülmük’e aĢırı bir Ģekilde güvendiğinin 

göstergesidir. Hatta ona o kadar güveniyordu ve saygı gösteriyordu ki onu pederi 

yerine koyma derecesine kadar bu iĢi ileri götürmüĢtü. 

Nizamülmülk, MelikĢah döneminde Sultanın kendisine verdiği yetki 

sayesinde devlet yönetiminde çok etkili bir vezirdi. Onun devlet yönetimi ve devletin 

yöneticilerine yönelik ortaya koyduğu kurallar Selçuklu devlet yönetiminde önemli 

yeniliklere yol açmıĢtı. MelikĢah kendi döneminde ortaya çıkan bütün zorlukları 

Nizamülmülk’ün desteği ile yendi. Selçuklu Devleti’nin geniĢlemesi için büyük 

gayretler sarf etti.
195

 

Nizamülmülk, zulüm, Ģiddet, Ģüphe ve huzursuzluğu ortadan kaldırmayı,    

tebaasının iĢlerine iyi bakmayı, adâlet ve insaf kurallarına göre tebaaya yapılacak 

muameleleri değerlendirmeyi, iĢleri kontrol altına aldı. Divanlar en iyi biçimde 

düzenlendi. Ülkenin her tarafı adâlet ve insaf eserleriyle süslendi. Bu yüzden 

MelikĢah devrinde Selçuklu Devleti’nin yıldızı parladı. MelikĢah, Maveraünnehre 

yürüdüğü sıralarda baĢ gösteren tehlikeli olaylar karĢısında Nizamülmülk’ün 

yeteneği burada kendini gösterdi. Her taraftan çok sert düĢmanlar baĢ kaldırmıĢtı. 

Sultanın kardeĢleri de saltanata geçmek isteğiyle harekete geçtiler. Bu sıralarda 

etraftaki memleketlerden harekete geçen fakat isteklerine ulaĢamayan birçok düĢman 

ortaya çıktıysa da sonunda bunlar isteklerinden vazgeçmek zorunda kaldılar. Bütün 

bunlar, Nizamülmülk’ün olgun yeteneği, devletin temellerini sağlam olarak atmıĢ 

olması, devrinin bereketi ve Ģansının mutluluğu sayesinde olmuĢtur.
196

  

                                                 
191

 ġapolyo, a.g.e., 100. 
192

 ġapolyo, a.g.e., 98. 
193

 Ġbnü’l-Cevzi, a.g.e., 158.  
194

 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 95. 
195

 Fazlullah, a.g.e., 130; Uluçay, Tarih Ansiklopedisi, 381.  
196

 Ġbnül-Adim, a.g.e., 41-42. 



38 

Nizamülmülk, Alparslan ile iktidarı boyunca ve Sultan MelikĢah ile de son 

zamanlarına kadar büyük bir ahenk içinde çalıĢtı. Büyük Selçuklu Devleti MelikĢah 

zamanında onun çabalarıyla gücünün zirvesine ulaĢtı.
197

 Sultan MelikĢah, devleti 

baĢarıyla yönetmesinden dolayı Nizamülmülk’ü takdir etmekte idi. Nitekim Sultan 

önce ona atabeg unvanını vererek, Selçuklu tarihinde yeni bir unvan ve gelenek 

meydana getirdi. Peder diye hitap ederek ona verdiği değeri de göstermiĢtir.
198

 

Nizamülmülk’ün yetkisi o kadar artmıĢtı ki MelikĢah hangi yetkilere sahipse, 

Nizamülmülk de o yetkilere sahipti. Sultan MelikĢah’ın Nizamülmülk’e yaptığı bu 

yetki devri, vezirin gittikçe gereğinden fazla güçlenmesine yol açtığı için iĢin 

sonunda bunun zararı Sultan’a da dokunmaya baĢladı. Nizamülmülk, devletin bir 

ortakçısı haline gelmiĢ
199

 ve kayıtsız Ģartsız hüküm sürmeye baĢladı.
200

  

 

2.1.4. NİZAMÜLMÜLK’ÜN KİŞİLİĞİ 

 

Vezir Nizamülmülk, Selçuklu Devleti’nde Sultandan sonra tek söz sahibi 

kiĢiydi.
201

 Devlet yönetme anlayıĢındaki yetenekleri ve yüksek bilgeliği sayesinde bu 

derece ünlü olmuĢtu.
202

 Nizamülmülk’ün bunların dıĢında da faziletleri 

sayılamayacak kadar çoktur.
203

 Görevine bağlı, cesaretli, iyi ahlâk sahibi bir devlet 

sistemi teorisyeni idi.
204

 Kendisi, yaratılıĢı itibariyle dürüst ve Allah’tan çok korkan, 

hayırlı ve seçkin birisiydi.
205

 Nizamülmülk, yalnız iyi bir idare ve siyaset adamı 

değil, aynı zamanda mükemmel bir ilim ve düĢünce adamıydı. Siyasetname adlı 

eseriyle bunu ispatlamıĢtır.
206

 

Nizamülmülk cesareti, isabetli kararları ile savaĢlarda Selçuklu sultanlarının 

baĢarısında hisse sahibi idi. Âlim, âdil ve dindar bir zattı. Suçluları affederdi. 

Meclisinde hep ulemâ ve fukâha bulunurdu. Öyleki günün çoğunu onlarla geçirirdi. 

                                                 
197

 Özaydın, “Nizamülmülk”, 195. 
198

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 268; Öngül, a.g.e., I, 141; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde 

Rol Oynayan Güçler”, 100. 
199

 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 101. 
200

 Brockelmann, a.g.e., 143.   
201

 Öngül, a.g.e., I, 141. 
202

 Vladimir Gordlevski, Anadolu Selçuklu Devleti, (Çev.: Azer Yaran) 1. baskı, Ankara, 1988, 276. 
203

 el-Hüseynî, a.g.e., 46. 
204

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 268; Kahveci, a.g.e., 172.  
205

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279; Kahveci, a.g.e., 173.  
206

 Mehmet Altay Köymen, “Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî Rolü”, Türkler, Ankara, 

2002, V,  270. 



39 

Kendisine, bunlar seni birçok iĢten alıkoyuyorlar denildiğinde Ģu cevabı vermiĢti: 

Bunlar dünya ve ahiretin güzellikleridir. Bunları baĢımın üzerine oturtsam bile 

kendileri için çok Ģey yapılmıĢ sayılmam derdi. O hayır ve kanaat sahibi bir zat idi. 

Malazgirt savaĢı hariç, bütün savaĢlarda Alparslan ve MelikĢah ile birlikte 

bulunmuĢtu.
207

 Nizamülmülk, basiretli ve nüfuzu nazar sahibi idi. Âlim ve erdemli 

kiĢilerin durumlarını soruĢturur, her birinin iĢ çevirme kabiliyetini, ilim ve 

tecrübesini sorup araĢtırır idi. Her hangi birinde idare kabiliyeti hissederse, onu vali 

tayin eder, hangi birini yükseltmeye müstahak görürse, onu yükseltirdi. Kimisini 

ilminden istifade etmeğe layık görürse, onu zengin eder. Vaktini ifade ve istifadeye 

neĢri ulûme hasredebilsin diye kendi malından ona yetecek kadar tahsisat bağlardı, 

çok kere böylelerini ilimden mahrum bölgelere gönderip, oranın eksiğini bunlarla 

doldurur,  orada hak ve hakikatı diriltip fasit ve batıl olan Ģeyleri de giderirdi.
208

 

Nizamülmülk, memleket iĢlerini yöneten adil, erdemli, âlim, cömert, hikmet 

bilen, sadakası ve iyiliği çok olan, bir vezir idi. Ġlim tahsil eden öğrencilere birçok 

medrese vakfetmiĢti. Ġlim sahipleriyle çok oturup kalkar, onlara izzet ve ikramda 

bulunurdu. Ġyi ve ahlâk sahibi birisi idi.
209

 O, doğru sözlü, iyi fikirli, yüce gönüllü, 

yumuĢak huylu, ağır baĢlı bir insan olup, ezan sesini duyunca iĢini bırakıp bir kenara 

çekilirdi; ezan okunup bitince de namaz kılmadan önce de hiçbir iĢe baĢlamazdı. 

Ayrıca geceleri namaz kılar, gündüzleri de çoğu zaman oruç tutardı. O, son derece 

duygusal bir kiĢiliğe sahipti.
210

 Bir keresinde ġeyh Ebû Ali el-Fâremedî’nin 

meclisinde bulunuyordu ve giysisi ıslanıncaya kadar ağlamıĢtı.
211

  Birçok kiĢiden 

hadis dinlemiĢ ve nakletmiĢtir. O bütün Horasan’da, uçlarda, Kûhistan’da ve ülkenin 

baĢka yerlerinde hadis yazdırıp okutmuĢtur. Hadis ilminde tespitine güvenilir, 

sözünde sağlam, araĢtırıcı ve bilgin bir zattı.
212

  

                                                 
207

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 363; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279.  
208

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 363; Bündârî, a.g.e., 57; Zeydan, a.g.e., III, 411; ġapolyo, a.g.e., 100; 

Öngül, a.g.e., I, 126.  
209

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 37; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 280.  
210

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 363; ġemsüddin Ebü’l-Muzaffer Yusuf B. Kızoğlu Sıbt Ġbnü’l Cevzî, 

Mir’atü’z-Zeman Fî Tarihi’l-Âyan, (Yay.: Ali Sevim) Ankara, 1968, 25; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 58; Ġbn 

Kesir, a.g.e., XII, 280.   
211

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 47. 
212

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 363; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 39; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 280; Öngül, a.g.e., I, 

126.  



40 

Nizamülmülk, halkın refahına özen gösterilmesi konusu üzerinde ısrarla 

duruyordu.
213

 Fakirleri yemeğe davet etmek, onları kendine yaklaĢtırmak ve onlara 

yakın olmak Nizamülmük’ün âdetiydi.
214

 Bir keresinde hastalanan Nizamülmülk, 

sadaka vermek suretiyle kendisini tedavi ettiği, bu nedenle onun yanında zayıf ve 

yoksullardan oluĢan bir halk grubunun toplandığı ve böylece hastalığının iyileĢtiği 

görülmüĢtür.
215

 Yine bir gün fakir ve güçsüz bir kadın Nizamülmülk’ten yardım 

istedi, Nizamülmülk de durup onunla konuĢmaya baĢladı. Bunun üzerine hâciplerden 

biri gelip Nizamülmülk’ü o kadının yanından uzaklaĢtırmak istedi. Nizamülmülk 

hâcibin bu davranıĢını yadırgadı ve “Ben seni bu gibilerine yardım edesin diye 

göreve aldım. Emîr ile ileri gelen zevatın zaten sana ihtiyaçları yoktur.”dedi ve onu 

hacîplikten uzaklaĢtırdı.
216

 Nizamülmülk, fitnelere engel bir set, Müslümanlara karĢı 

ise Ģefkatlı bir insandı.
217

 

Nizamülkmülk, yalnız Selçuklu dönemi Türk tarihi açısından değil, dünya 

tarihinin sayılı kiĢilerinden biri olduğu söylenebilir. Daha baĢlangıçta, onun üstün 

kabiliyetlerini görüp hizmete alması için oğlu Alparslan’a tavsiye eden Çağrı Bey’i; 

yine hizmetlerini takdir edip, kendisini vezir olarak seçen Alparslan’ı, onu devleti 

istediği gibi idare etmekte serbest bırakan MelikĢah’ı unutmamak gerekir.
218

 

Nizamülmülk,  Nihavend yakınlarında yaralandığında son söz olarak: “Askerlere 

söyleyiniz,  benim katilimi öldürmesinler, çünkü ben onu affettim.”  demiĢ ve 

kelime-i Ģehadet getirip ölmüĢtür.
219

 Kendi katiline bu Ģekilde iyi davranmasını 

istemek gerçekten herkesin yapacağı bir iĢ değildir. Bunu ancak gönlü merhamet ve 

insan sevgisiyle dolu olan, kin ve düĢmanlık beslemeyen kiĢinin yapacağı bir iĢtir. 

 

2.1.5. NİZAMÜLMÜK İLE MELİKŞAH ARASINDAKİ GERGİNLİK 

VE NİZAMÜLMÜLK’ÜN ÖLDÜRÜLMESİ 

 

Selçuklu Devleti’nde Nizamülmülk çok saygıdeğer, mevkisi kuvvetli ve ülke 

yönetimine hâkim idi. Bununla beraber Nizamülmülk’ün gücüne güç katan on iki 

                                                 
213

 Gordlevski, a.g.e., 262. 
214

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 364. 
215

 Ġbnü’l-Cevzi, a.g.e.,  153. 
216

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 268.    
217

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 43. 
218

 Köymen, “Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî Rolü”, 270.   
219

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 60. 



41 

tane de oğlu vardı.
220

 Nizamülmülk’ün oğulları, torunları, damatları ve hatta 

azadlıları devletin birçok yüksek makamlarına, valiliklerine yerleĢmiĢ; saltanat 

ihtiraslarıyla kıpırdayan Ģehzadeler atıldıkça Nizamülmülk’ün adamları yerlerini 

almıĢtı. Bunlar büyük servetlere sahip olmuĢlardı. Ona bağlı kölelerin sayısı da 20 

bine ulaĢmıĢtı. Bunlardan baĢka vezirin orduda ve devletin her kademesinde çok 

sayıda adamı vardı.
221

 Nizamülmülk sırtını bilhassa merkezi devlet teĢkilâtı ile sıkı 

bağlantısı olan bürokrat yöneticilere ve yüksek mevki sahibi kimselere 

dayandırmaktaydı. Onun en fazla aktif yandaĢları arasında, malî iĢler ve denetim 

divanının baĢı olan Ebû Sa’d Muhammed ile devlet kalem müdürü Kemalü’d-devle 

Ebû Rid Fazlullah bulunmaktaydı.
222

 Bunun yanında vezirin çocukları ve 

adamlarının izledikleri korkusuzca siyaset ve çevrelerindeki diğer devlet adamlarına 

yukarıdan bakmaları, hatta Sultan MelikĢah’ı bile dinlemeyen tavırları zaman zaman 

Sultanı sinirlendiriyordu.
223

 Sultan’ın kendisine verdiği sınırsız yetkinin neticesi de 

ancak böyle olur. 

Sultan, Nizamülmülk’ün vezirlik süresinin uzamasından ve gittikçe nüfuzu 

artmasından bıkarak elçi olarak Tâcülmülk’ü ve baĢka devlet adamlarını ona 

gönderdi. PadiĢah, sözlerini hatır ve gönüle bakılmadan harfiyen yerine getirildiğini 

görmek için, bir adamı da gözcü olarak gönderdi. MelikĢah’ın vezirine gönderdiği 

mektubu Ģu ifadelerden ibaretti: “Sen benim devletimi ve memleketimi istila ettin. 

Memleketimi, oğulların, damatların ve kölelerin arasında öyle paylaĢtırdın ki sanki 

sen devlette benim ortağım gibi oldun. Ġster misin vezirlik divitini elinden ve sarığını 

baĢından alayım ve halkı tahakkümünüzden kurtarayım.”
224

  

O zamana kadar tedbirli olmayı ve yönetimde ciddiyeti bir an olsun elden 

bırakmayan ve benzeri durumlarda Sultan’ı memnun etmenin yolunu bulan vezir, bu 

sefer Sultan’ın öfkesini teskin etmeyi baĢaramadı. Hem de verdiği cevap eskiden beri 

ona karĢı kullandığı ifadeden çok farklıydı. Tâcülmülk’e: “Sultana Ģöyle söyleyiniz! 

                                                 
220

 Muhammed b. Ali b. Süleyman er-Râvendî, Râhatü’s-Sudûr  ve Âyetü’s-Sürûr, (Muhammed 

Ġkbal’in 1921’de G. M. S., II’de bastırdığı Farsça metinden Türkçeye çeviren: Ahmet AteĢ) I-II,  

Ankara, 1957, I, 129. 
221 Ġbnü’l-Esir, a.g.e.,VIII, 360; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 280; Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-

İslâm Medeniyeti, Ankara, 1965, 158; Tülbentçi, a.g.e.,18.  
222

 Agacanov, a.g.e., 181. 
223

 Öngül, a.g.e., I, 142; Abdurrahman Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî 

Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, İslâmi Araştırmalar Dergisi, XIII-3-4,  Ankara, 2000, 498. 
224

 Râvendî, a.g.e., I, 131; el-Hüseynî, a.g.e., 47-48; Bündârî, a.g.e., 63; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 

184; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 158; Salim Koca, Selçuklularda Ordu ve 

Askerî Kültür, 1. baskı, Ankara, 2005, 100. 



42 

Senin nâil olduğun ikbâl benim fikir ve tedbirimin sayesindedir. Babanın 

öldürüldüğü gün seni nasıl tuttuğumu, ayaklanmaları nasıl bastırdığımı seni 

istemeyenleri nasıl eleĢtirdiğimi hatırla!
225

 Efendimiz sultana benim tarafımdan 

Allah seni saltanata daim etsin. Sen beni saltanata kendine rakip ve ortak olmuĢ zan 

ediyorsun. ġunu bil ki bana verdiğin bu vezirlik diviti senin saltanat tacın ile 

birbirine bağlıdır. Ne zaman onu benim elimden alsan senin tacından da eser 

kalmaz”
226

 diye cevap verdi. Sonra da onlara: “Sultan’a benim dediklerimden 

istediğiniz kadarını söyleyin; çünkü tehdit ve kınamaları beni çok üzdü ve zayıf 

düĢürdü.”
227

 Nizamülmülk, sahip olduğu gücü sayesinde Sultan’ın isteklerine karĢı 

adeta ona meydan okudu.  

Selçuklu Devleti ve hatta Ġslâm âlemi ile birlikte genç sultan ve ihtiyar vezir 

de kudret ve haĢmetlerinin son derecesine yükselmiĢlerdi. ĠĢte her kemal gibi bu da 

bozulma ve yok olmaya baĢlangıç teĢkil ediyordu. Zayıflatma ve yok etme planı 

Sultan ile vezir arasındaki ahengin bozulmasıyla baĢladı. Rakip ve düĢmanları, haklı 

haksız tenkitleri ve gayretleri ile Nizamülmülk’ü, MelikĢah’ın gözünden düĢürmeye 

çalıĢıyorlardı. Ġki büyük adamın münasebetleri ve bu tenkitler Selçuklu tarihi 

bakımından da büyük bir ehemmiyet taĢırdı. Nizamülmülk’ün karĢısına rakip olarak 

çıkan Tâcülmülk, Sultan’ın zevcesi Terken Hatun’un da desteğiyle devletin vezirini 

sarsmaya çalıĢıyorlardı.
228

 

Yukarıda bahsettiğimiz sebeplerin yanında, birtakım fitneciler de 

Nizamülmülk’ü Sultan’ın yanında kötülemeye baĢladılar. Bütün bu olup bitenlerden 

dolayı Sultan, Nizamülmülk’ten giderek soğumaya baĢladı.
229

 1082 yılında 

Nizamülmülk’ün karĢıtları, veziri görevinden alma giriĢiminde bulundularsa da 

baĢarısız oldular.
230

 Daha sonraki dönemlerde Terken Hatun ve veziri Tâcülmülk, 

Nizamülmülk’ü Sultan’ın yanında kötülüyorlardı. Nihayet MelikĢah ile kuvvetli 

                                                 
225

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 360; Kafesoğlu, Sultan Melikşah,184; Koca, a.g.e.,100; Öngül, a.g.e., I, 

146. 
226

 Râvendî, a.g.e., I, 131; el-Hüseynî, a.g.e., 47; Fazlullah, a.g.e., 131; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 

184; Öngül, a.g.e., I, 147. 
227

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 361. 
228

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 156; Öngül, a.g.e., I, 145; Çetin, Türk-İslâm 

Devletleri Tarihi, 120. 
229

 Feridun Nâfiz Uzluk, Anadolu Selçuklu Devleti Tarihi,  III,  Ankara, 1952, 10; Tülbentçi, a.g.e.,18. 
230

 Agacanov, a.g.e., 181. 



43 

veziri Nizamülmülk’ün arasını açmayı baĢardılar.
231

 Sultan’ın Nizamülmülk’e karĢı 

tutumunu iyice değiĢtirdiler.
232

 Rakiplerince hâkimiyetin yüksek imtiyazlarını gasp 

etmekle suçlanan Nizamülmülk artık Sultanın gözünden de düĢmüĢtü.
233

 ġimdi onun 

üç kuvvetli düĢmanı vardı. Birisi Terken Hatun, ikincisi Tâcülmülk, üçüncüsü ise 

Bâtınî Tarikatının ġeyhi Hasan Sabbah oldu. Terken Hatun, Tâcülmülk’ü 

Nizamülmülkten daha yüksek bir mevkiye çıkarmak istiyordu.  Bu üç kuvvet 

Nizamülmülk’ün hayatını söndürecek çok sinsi planlar hazırladılar.
234

 Sultan 

MelikĢah, Nizamülmülk ile arasındaki bu anlaĢmazlığa rağmen onu görevinden 

almadı.
235

 Belki de Nizamülmülk’ün arkasındaki gücünden çekinerek onu 

görevinden alamamıĢtır.
236

1092 senesinin Ramazan ayında Sultan, veziri ile 

bozuĢmuĢ olarak Bağdat’a doğru hareket etti. Nizamülmülk de arkasından yola çıktı. 

Nihavend yakınındaki Suhne
237

 denilen yerde, bir haksızlıktan dolayı Ģikâyet etmek 

ya da dilekçe vermek bahanesiyle Nizamülmülk’ün huzuruna çıkan bir Bâtınî fedâîsi 

yanında taĢıdığı bir bıçakla 74 yaĢında bulunan bu pirin kalbine saplayarak öldürdü 

(14 Ekim 1092).
238

 Katil de kaçarken çadır ipine takılıp yere düĢtü ve arkasından 

yetiĢilerek orada derhal öldürüldü.
239

 Sultan MelikĢah bu olay üzerine 

Nizamülmülk’ün çadırına geldi. Sultan çadıra geldiğinde Nizamülmülk ölmüĢtü. 

Sultan Nizamülmülk’ün askerlerini ve adamlarını yatıĢtırdı.
240

 Nizamülmülk 

                                                 
231 Râvendî, a.g.e., I, 130; Doğan Avcıoğlu, Türklerin Tarihi, I-V, Ġstanbul, 1990,  IV, 1602; Öngül, 

a.g.e., I, 145. 
232

 Fazlullah, a.g.e., 131. 
233

 Agacanov, a.g.e., 181. 
234

 Râvendî, a.g.e., I, 130; ġapolyo, a.g.e., 102; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 83; Çetin, Türk İslâm 

Devletleri Tarihi, 119.  
235

 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 83; Enver Behnan ġapolya’ya göre: Bu olup bitenlerden sonra 

MelikĢah, Nizamülmülk’e kızarak onu derhal vezirlikten azletmiĢtir. Bkz.: ġapolyo, a.g.e., 102. 
236

 Carl Brockelmann’a göre: Sultan defalarca Nizamülmülk’ün etkisinden kurtulmaya çalıĢmıĢtır. 

Fakat bunu bir türlü baĢaramamıĢtır. Bkz.: Brockelmann, a.g.e., 143.  
237

 Ġbnü’l-Adim’in eserinde Nizamülmülk’ün öldürüldüğü yerin adı Suhne değil, Sahne olarak 

geçmektedir. Bkz.: Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 56.  
238

 el-Hüseynî, a.g.e., 45; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 360; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 56; Fazlullah, a.g.e., 135; 

Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 281; Brockelmann, a.g.e., 143; Kösoğlu, a.g.e., 60; Merçil, Büyük Selçuklu 

Devleti, 83; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 159; Feridun Nâfiz Uzluk’a göre: 

MelikĢah, Bağdat yolunda bir adamı pusuya  koydu. Bu adam birden bire vezirin üstüne atılarak onu 

öldürdü. Bkz.: Uzluk, a.g.e.,10; ġapolyo’ya göre: Tâcülmülk, Bâtınîlerle temasa geçmesi sonucunda, 

Hasan Sabbah’ın Nihavend’e gönderdiği bir fedaisi tarafından öldürülmüĢtür. Bkz.: ġapolyo, a.g.e., 

104. 
239

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 360; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 56; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 280; Öngül, a.g.e., I, 

147; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 120.  
240

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 360; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 281.  



44 

Alparslan ve oğlu MelikĢah’a 30 yıl vezirlik yapmıĢtır ve 74
241

 yaĢında iken 

öldürülmüĢtür.
242

 

Bağdatlılar, Nizamülmülk'ün ölüm haberini alınca çok üzüldüler. Vezir ve 

reisler taziye için üçgün oturdular. ġairler kasidelerle ona ağıtlar yaktılar. Ona ağıt 

yakan Ģairlerden biri de Mukatil b. Atiye'dir. Ağıdında Mukatil Ģöyle demiĢti: “Vezir 

Nizamülmülk eĢsiz bir inciydi. Rahman onu Ģeref kalıbına dökmüĢtü. Vefat etti, 

kıymetliydi. Zaman onun kıymetini bilemedi. Onu tekrar sedefine geri döndürdü.”
243

 

ġair, Nizamülmülk’e olan sevgisini bu beyitlerle çok güzel bir Ģekilde dile getirmiĢti.  

Nizamülmülk’ün ölümünden sonra Selçuklu Devleti sarsıntı geçirip bir daha 

kendini düzenli bir Ģekilde toparlayamadı.
244

 Yönetim iĢleri iyice bozuldu. Onun 

ölümü dolayısıyla ortaya çıkan ve karıĢıklıkların izleri yıllar sonra bile silinmedi.
245

 

Diğer taraftan Nizamülmülk’ün tesirleri sonraki asırlarda da devam etmiĢtir. Bir 

taraftan kendi oğul ve torunları Selçuklu ya da hilafet veziri veya devlet adamı olarak 

devam ederken diğer taraftan da O’nun düĢünceleri de Türk Ġslâm devlet geleneğine 

önemli katkıları olmuĢtur.
246

 

Nizamülmülk’ün ölümünden bir ay gibi kısa bir süre sonra MelikĢah da 

öldü.
247

 MelikĢah’ın ölümü de Ģöyle gerçekleĢmiĢti: Sultan, halifenin karısı olan 

kızından doğan erkek çocuğun veliaht olmasını ve hilâfete geçmesini istediği için 

halife ile arası açılmıĢtı. Halife sultanın bu isteğini reddedince Sultan da ona “Öyle 

ise Bağdat’tan çık git” tarzında bir haber gönderdi. Halife de ona Ģu cevabı verdi: 

“Emrinizi yerine getireceğim, yalnız yolculuğa hazırlanmak için bana on gün süre 

veriniz.”
248

 Dokuzuncu gün Sultanın karısı Terken Hatun Sultan’a kölesi Hurdik ile 

zehir içirtti. Zehirlenme sonucunda sultan Ģiddetli ve yakıcı bir hummaya 

                                                 
241

 Ġbnü’l-Adim’e göre Nizamülmülk öldürüldüğünde 76 yaĢındaydı. Bkz.: Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 59. 
242

 Bündârî, a.g.e., 57; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 360; ġapolyo, a.g.e., 104; Agacanov, a.g.e., 159; 

ReĢîdü’d-Din Fazlullah, Nizamülmülk’ün 34 yıl vezirlik yaptığını söylüyor. Bkz.: Fazlullah, a.g.e., 

135; Osman Çetin de Nizamülmülk’ün 28 yıl vezirlik yaptığını söylüyor. Bkz.: Çetin, Türk-İslâm 

Devletleri Tarihi, 119.  
243

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 281. 
244

 Alaadin Ata Melik Cuveynî, Tarih-i Cihan Güşa, (Çev.: Mürsel Öztürk)  I-III, 1. baskı, 

Ankara,1988, III, 122; ġapolyo, a.g.e., 104; MustafaKömürcüoğlu-ġeyma Kömürcüoğlu, “Güç ve 

Adâlet Arasında Bir Devlet Adamı: Nizamülmülk ve Siyasetnamesi”, İlem Yıllık, 4, Ġstanbul, 2009, 

53.  
245

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 42; Altunöz, a.g.e., 14. 
246

 Kömürcüoğlu-Kömürcüoğlu, a.g.m., 53. 
247

 Râvendî, a.g.e., I, 132; el-Hüseynî, a.g.e., 48; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 364; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 59;  

Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 159.  
248

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 334; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 285; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 121. 



45 

yakalandı.
249

 Kan aldırdı fakat yeteri kadar kan alınamadı ve hastalığı iyice ağırlaĢtı. 

Sultan bu ateĢli humma hastalığından 38 yaĢındayken vefat etti (19 Kasım 1092).
250

 

Cesedi babası Alparslan’ın Merv’deki mezarın yanına defnedildi.
251

 MelikĢah, 20 yıl 

(1072-1092) saltanat sürmüĢtü.
252

 MelikĢah’ın ölümünden sonra Selçuklu hanedan 

üyeleri arasında Ģiddetli bir taht mücadelesi baĢlamıĢtır.
253

 Bu taht mücadelesi 

Terken Hatun ve Mahmud’un iki yıl sonra (yani 1094 tarihinde) ölmeleri üzerine 

Berkyaruk’un da TutuĢ’u saf dıĢı etmesiyle sonuçlanmıĢtır.
254

 

MelikĢah, iyi bir talihe ve uygun bir devlete sahipti. Görkemli bir saltanat 

sürdü. Dünyanın birçok mülkü, engin ve geniĢ ülkeler onun hükmünün altına ve 

yönetiminin etkisine girdi.
255

 Bütün insanlara karĢı merhametli ve hüsnüniyet sahibi 

bir zat olan Sultan MelikĢah’ın ölümü Ġslâm dünyasını büyük bir matem içine 

düĢürdü.
256

 

 

2.2. SİYASETNAME 

 

2.2.1. SİYASETNAME VE NASİHATÜ’L-MÜLÛK GELENEĞİNİ 

DOĞUŞU 

 

Ġslâm dünyasında devlet yönetimi ve hükümdarlara yol göstermek, öğüt 

vermek maksadıyla yazılan siyasetname türü eserlere genel olarak
257

 Arapça 

“siyaset” ve Farsça mektup, risale anlamına gelen “name”den meydana gelmiĢ bir 

terkiptir. Siyaset, kelime olarak hayvanı tımar etmek, bakmak, terbiye etmek; vali ve 

hâkim olmak, idare etmek, düzene koymak, tedbir almak, bir nesneyi dikkatle 

                                                 
249

 Bündârîye göre, Sultan MelikĢah ava çıkmıĢtı av dönüĢünde getirdiği etten çok yediğinden dolayı 

sıtmaya yakalanmıĢtı. Bkz.: Bündârî, a.g.e., 69. 
250

 Bündârî, a.g.e., 68; Mateos-Zeyli, a.g.e., 178; el-Azîmi, a.g.e., 33; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 364; 

Abu’l-Farac, a.g.e., I, 334; ġapolyo, a.g.e., 104. 
251

 el-Hüseynî, a.g.e., 49. 
252

 ġapolyo, a.g.e., 104; Yazıcı, a.g.e., 228; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 121. 
253

 Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, 

496. 
254

 ġapolyo, a.g.e., 104; Yazıcı, a.g.e., 228; Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî 

Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, 496.  
255

 Aksarayî, a.g.e., 13. 
256

 Mateos-Zeyli, a.g.e., 178. 
257

 Ahmet Altay, Düstûrü’l-mülk Vezîrü’l-melik (Metin ve Değerlendirme), (Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek lisans Tezi), Konya, 2008, 5. 



46 

gözetmek gibi anlamlara gelmektedir.
258

 Muhtemelen buradan mülhem olarak 

zamanla, halkın iĢlerini görüp gözetmek, devlet iĢlerini yürütmek ve düzenlemek 

anlamlarını kazanmıĢtır. Daha sonraları ise hükümet iĢleri, politika ve diplomasi 

kelimelerinin karĢılığı olarak da kullanılmıĢtır.
259

 Kısaca, Siyasetname’nin temel 

anlamı, hükümdarlara ve büyük devlet adamlarına, devlet yönetim ve iĢlerinde, 

ayrıca halkla olan iliĢkilerinde adâletli davranmaları yolunda öğüt ve dersler veren 

mensur ve manzum didaktik eserlerdir.
260

 Hemen her siyasetnamede hükümdarlarda 

bulunması gereken nitelik ve özellikler; devlet yönetmenin ve saltanatın Ģartları ve 

esasları birbiri ardınca sıralanır ve tartıĢılır. Bununla beraber kötü yönetimin, 

adâletsizliğin ve zulmün zararlı sonuçları da ortaya konulmuĢtur.
261

  Hükümdarların 

yanı sıra devlet yöneticileri ve vezirler için de yazılmıĢ siyasetnameler vardır. 
262

 

Dürüst ve ahlâklı fertlerin oluĢturduğu duyarlı bir toplum meydana 

getirebilmek için öğüt verici türde eserlere her kültürde rastlanır. Genellikle ilahi 

dinlerin ve ahlâk felsefecilerinin bu konuda ortaya koyduğu ilkeler bu tür eserlerin 

yazılmasına zemin hazırlamıĢtır. Bu hususta Arap ve Ġran geleneğinde de pek çok 

eserin kaleme alındığı bilinmektedir.
263

  

 Siyasetname geleneğinin ne zaman baĢladığı kesin olmamakla birlikte, 

miladi 8. yüzyıldan itibaren yazılmaya baĢlandığı genel olarak kabul edilmektedir. 

Bu yüzyıla ait iki eser siyasetname geleneğinin ilk örnekleri olarak görülebilir. 

Bunlardan biri, Ġbnü’l-Mukaffâ’nın yazdığı “Risâletü's-Sahâbe” adlı eser, diğeri de 

Abdülhamid el-Katib’in yazdığı “Doğunun Hükümdarı” adlı eseridir.
264

 Türklerde bu 

tür kitapların yazılmaları ise Müslüman olduktan sonraki dönemlere rastlanır.
265

 Türk 

edebiyatında ilk siyasetname yazmak Yusuf Has Hacib’e nasip olmuĢtur.
266

  

Ġslâm tarihinin ilk dönemlerinden itibaren Müslümanların hayatında önemli 

bir yer iĢgal etmiĢ ve bunun sonucunda bu alanda, biri Ġslâm’ın kendi iç 

                                                 
258 

Nizamülmülk, a.g.e., önsöz, XIV; Kadir Canatan, İslâm Siyaset Düşüncesi ve Siyasetname 

Geleneği, Ġstanbul, 2014, 6; Ali Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 

Türkler, Ankara, 2002, V, 271; Hasan Hüseyin Adalıoğlu, “Siyasetname”, DİA, Ġstanbul, 2009, 

XXXVII, 304; Altay, a.g.e., 6. 
259

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 271.  
260

 Canatan, a.g.e., 6; Öngül, a.g.e., I, 150; Altay, a.g.e., 6. 
261

 Canatan, a.g.e., 6. 
262

 Canatan, a.g.e., 7; Altay, a.g.e., 6. 
263

 Ġskender Pala, “Nasihatname”, DİA, Ġstanbul, 2006, XXXII, 409. 
264

 Canatan, a.g.e., 8. 
265

 Pala, a.g.m., 409. 
266

 Canatan, a.g.e., 8. 



47 

dinamiklerinden diğer ikisi de Ġslâm dıĢı kaynaklardan beslenen üç farklı kitabi 

gelenek ortaya çıkmıĢtır. Çoğunlukla fıkıhçıların temsil ettiği, idarecileri adâlete ve 

Ġslâm’a uygun davranmalarını tavsiye eden kuramsal çalıĢmalarla, felsefecilerin 

temsil ettiği, eski Yunan filozoflarından ilham alınarak kaleme alınan ütopik 

denemelerin dıĢındaki üçüncü çizgi, menĢei itibariyle Hind’e dayanmakla birlikte 

Ġran’da geliĢme kaydeden hikâye tarzındaki edebi eserler olmuĢtur.
267

 Sasanîlerin son 

zamanlarında enderznâme, pendnâme gibi isimlerle yaygınlık kazanan bu 

nasihatname/siyasetname türü eserler, özellikle Abbasîlerle birlikte Ġranlı unsurlar 

yönetime taĢındığında, ilim çevrelerinde revaç bulmaya baĢlamıĢ ve zamanla bir 

“edeb” literatürü olmuĢtur. Nasîhatü’l-mülûk, umdetü’l-mülûk, tuhfetü’l-mülûk, 

zahîretü’l-mülûk, enîsü’l-mülûk, kitâbü’s-siyâse, rumuzü’l-kenz, el-Ahkâmü’s-

Sultâniyye, es-Siyasetü’Ģ-ġer’iyye gibi isimlerle de karĢımıza çıkan bu kitaplar, 

Müslüman toplumunun veya devletinin karĢılaĢtığı meselelere acil çözümler 

üretilmesi gerektiğini gören tecrübeli devlet adamları veya hatırı sayılır ilim adamları 

tarafından yapılan tavsiye ve tenkitleri içermektedir.
268

   

Nasihatnameler, genelde ahlâki ve didaktik eserlerdir. Ġslâm toplumları teorik 

ahlâktan ziyade ahlâkın uygulanmasına önem vermiĢlerdir, dinin emir ve yasakları 

ile gelenek ve töre ahlâkı içinde yapılması veya yapılmaması gereken davranıĢları 

konu alan nasihatname türü kitapların telifi doğrultusunda gayret etmiĢlerdir.
269

 

Yazarların kendi gözlemleri, bilimsel çalıĢmaları ve kültürel birikimlerinin yer aldığı 

bu eserlerde öğütler verilirken
270

 “devlet iĢleri en iyi Ģekilde nasıl yürütülebilir” 

sorusunun cevabını aramakla da meĢgul olmuĢlardır. Cevap için baĢvurdukları 

kaynaklar ise genellikle Ġran yönetim anlayıĢı, âdet ve gelenekleri olmuĢ, fakat 

çoğunlukla müellifinin yetiĢme tarzına göre değiĢen oranlarda, dini ve ahlâki 

menkıbeler ve seçkin tarihî Ģahsiyetler hakkında anlatılan hikâyeler de 

kullanılmıĢtır.
271

 

Siyasetnameler, sadece bir ülkenin içiĢleriyle sınırlı bir alanı ele almazlar, 

bunun yanında ülkenin dıĢ iliĢkileri kapsamında savaĢ, barıĢ, antlaĢma, ganimet ve 

                                                 
267

 Nizamülmülk, a.g.e., önsöz, XVI; Canatan, a.g.e., 9; Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak 

Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 271; Altay, a.g.e., 14. 
268

 Nizamülmülk, a.g.e., önsöz, XVI; Canatan, a.g.e., 7; Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak 

Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 271.  
269

 Pala, a.g.m., 409. 
270

 Pala, a.g.m., 409. 
271

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 271. 



48 

benzer konuları da ele alırlar. Bu anlamda siyasetnameler uluslararası iliĢkilere de 

ıĢık tutan metinlerdir.
272

   

Ġslâm hukuku alanında kaleme alınan eserlerde ve özellikle “el-Ahkâmü’s-

Sultâniyye” ve “es-Siyasetü’Ģ-ġer’iyye” türünde yazılan eserlerde bir yandan siyasal 

iktidarla ilgili fiilî durum ve uygulamalarda görülen sapmalar Ġslâmi prensipler 

ıĢığında değerlendirilmeye, Kur’an ve Sünnet’e dayanan bir siyaset ve devlet teorisi 

geliĢtirilmeye çalıĢılırken; öte yandan da içerisinde bulunulan sosyo politik Ģartlar 

dikkate alınmak suretiyle ve saltanatın baskısı sebebiyle fiilî durum bir anlamda 

meĢrulaĢtırılmıĢ, devlet anlayıĢı siyasî gerçekliğin Ġslâm hukuku açısından 

yorumlanması ve yönlendirilmesi Ģeklinde ortaya konmuĢtur.
273

 Bunun yanı sıra 

Siyasetname türünde ortaya konulan eserlerde devlet anlayıĢı, hukukî idealizmin 

ötesinde objektif tarihi gelenek ve tecrübeler birikimine dayanan bir müessese olarak 

sunulmuĢtur.
274

  

Bilindiği gibi, birçok ülkede siyasetname ve nasihatname türünden bu tip 

eserler yazılmıĢ ve ideal devlet adamı anlatılmıĢtır.
275

 Bu tür eserlerden bazıları 

meĢhur olmuĢ ve yüzyıllarca yöneticilere ıĢık tutmuĢtur. Farabi’nin Medinetü’l 

Fazıla’sı, Maverdî’nin el-Ahkâmu’s-Sultâniyye’si, Nizamülmülk’ün Siyasetname’si, 

Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig’i, Nasreddin Tûsî’nin Ahlâk-ı Nasıri, Ġbn 

Haldun’un Mukaddime’si ve Kınalızade Ali Efendi’nin Devlet ve Aile Ahlâkı 

eserleri bunların en meĢhurlarıdır.
276

 

 Siyasetname türünden yazılan eserler genel olarak teorik nasihatler 

içermektedir.
277

 Bu teorik öğütlerin anlatıldığı gibi pratik hayatta uygulanması 

oldukça zor görünüyor. Buna rağmen bu tür eserlerde, her yöneticinin kendisine 

dersler çıkaracak nitelikte öğütler ve tecrübeler yer almaktadır. 

Yukarıda verdiğimiz bilgiler doğrultusunda konumuzun daha iyi anlaĢılması 

için bu tarzda yazılan eserlerden bir kaçı hakkında kısaca bilgi verelim: 

1. Risâletü's-Sahâbe: Abdullah Ġbnü’l-Mukaffâ (Ruzbih) bu eserde 

düĢüncelerini derin bir felsefi birikim ve tarihsel gözlem üzerinde ait olduğu dinin ve 

                                                 
272 Canatan, a.g.e., 12.  
273

 Ömer MenekĢe, “Ġslâm DüĢünce Tarihinde Devlet AnlayıĢı: Mâverdi Ve Nizamülmülk Örneği”  

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, V-3, Samsun, 2005, 195-196. 
274

 MenekĢe, a.g.m., 196. 
275

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 154; Canatan, a.g.e., 10. 
276

 Canatan, a.g.e., 10.  
277

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 154. 



49 

siyasî geleneğin sınırları ve imkânları içinde dile getirilmiĢ, mevcut bir durumu 

dikkate alarak nihaî çözümler öneren, daha çok yeni kurulmakta olan Abbasî 

devletinin genel durumuna ait siyasî bir bildirge olarak kabul etmek gerekir. Çağının 

pek çok meselesine parmak basması, bir devre tanıklık etmesi ve Ġslâm siyasî 

düĢünce tarihinin en erken siyasî metinlerinden biri olması yönüyle ayrı bir önemi 

vardır. Muhteva bakımından da Ġslâm tarihinde mâlî ve iktisâdî alanda bilinen en eski 

ıslahatçı yazı türlerinden biridir. Müellif, baĢta askerî sistemin eksiklikleri, adli 

karıĢıklıklar, üst yönetici kesimindeki bozukluklar, vergi sistemindeki haksızlıklar ile 

ülkenin büyük eyaletleri hakkında siyasî ve sosyolojik değerlendirmelerde 

bulunmaktadır. Sadece olumsuzlukları Ģikâyet etmekle ve nazari düĢünceler 

sunmakla yetinmiyor aynı zamanda halifeye çözüm önerileri ve ıslah yollarını da 

göstermektedir. Emevîlerin çöküĢü örneği üzerinden tarihsel ve sosyal analiz yaparak 

görüĢlerini bu gözlemlere dayandırmaktadır. Buradan hareketle ideal bir yöneticinin 

yaĢanmıĢ bu olaylardan ders alarak ne yapması gerektiğine dair somut tekliflerde 

bulunmaktadır.
278

 Bundan dolayı Ġbnu'l-Mukaffa eserin giriĢinde liderliğin önemi 

üzerinde durmakta ve baĢta halife olmak üzere yöneticilere kararlılık ve irade tavsiye 

etmektedir. Bunun yanında görüĢ ve düĢünce sahipleri ile istiĢarenin gerekliliğini 

vurgulamaktadır.
279

 

2. el-Ahkâmu’s-Sultâniyye: Hicri beĢinci asırda yaĢamıĢ ve Ġslâmi ilimler 

sahasında özellikle Ġslâm idare ve amme hukuku dalında eserler vermiĢ olan biri 

ġafii diğeri de Hanbelî mezhebine mensup ve aynı zamanda yaĢadıkları asırda 

imamlık unvanını almıĢ iki büyük âlim olan; Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. 

Habib el-Maverdî (ö. 450/1058) ve diğeri de Ebû Ya’lâ Muhammed b. Hüseyin b. 

Muhammed b. el-Ferra (ö. 458/1066)’nın aynı adı taĢıyan iki ayrı eseri yazmıĢlardır. 

Aynı asırda ve aynı Ģehirde (Bağdatta) yaĢamıĢ olan bu iki âlimin aynı adı taĢıyan 

eserlerine bir tek kitap gözüyle bakılabilir. Fakat yapılan araĢtırmalar, kaynaklarda 

bu eserlerin ne telif tarihleri ne de müelliflerinden birinin diğerinden istifade ettiğine 

dair bir bilgiye rastlanılmamıĢtır.
280

  

                                                 
278

 Mustafa Demirci, “Emevîlerden Abbasîlere GeçiĢ Sürecinin Bir Tanığı: Abdullah ibnü’l-Mukaffâ 

ve Risâletü’s-Sahâbesi”,  DEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 21, Ġzmir, 2005, 129.  
279

 Demirci, a.g.m., 131. 
280

 Selahattin Kıyıcı, “el-Mâverdî ve Ebu Ya’la’nın el-Ahkâmu’s-Sultaniyye Adlı Eserlerinin Muhteva 

Yönünden Mukayesesi”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, II-2, Van, 1998, 1; 



50 

Maverdî de Nizamülmülk gibi yazdığı eserlerde devrin siyasî görüĢünü 

yansıtmıĢ, devlet kavramı üzerinde durarak devletin varlık gayesini, etkin yönetim 

biçimini, toplum düzeninin sağlanmasına yönelik kamu düzeni ve adâleti, devlet 

baĢkanında bulunması gereken temel özellikleri yansıtmıĢtır. Ortaya koyduğu 

görüĢler, kendisinden sonraki çalıĢmalara rehber olmuĢtur.
281

 Maverdî, gerek dini 

ilimlere vukûfiyeti gerekse devlet iĢlerinde elçilik gibi vazifelerde bulunması 

açısından amme hukukunu iyi bilmekteydi. Yazdığı eserinde hilâfetin KureyĢliliğini 

savunarak bu kurumun meĢruiyetini ve yetkilerini belirlemeye çalıĢmıĢtır.
282

 el-Ferrâ 

da yazmıĢ olduğu bu eseri, aslında çağın yönetim krizinin düĢtüğü zor durumdan 

kurtuluĢunu sağlamak ve meĢru bir zemine oturma ihtiyacını gidermek için yazılmıĢ 

bir proje veyahut kanunî bir taslak olarak görmek de mümkündür.
283

 

3. Siyasetname (Siyerü’l-mülûk)
284

: Nizamülmülk tarafından Farsça yazılmıĢ 

bir eserdir. Nasîhatü’l-mülûk türünün en güzel örneklerinden biri olarak kabul edilen 

eser erken tarihlerden itibaren tarihçilerin ilgisini çekmiĢ, çeĢitli neĢir ve tercümeleri 

yapılmıĢtır.
285

 Saltanatın meĢruluğunu savunan ve doğu toplumlarının saltanat 

görüĢünü yansıtan eser, dönemin anlayıĢını göstermesi bakımından büyük öneme 

sahiptir.
286

 Eser, Selçuklu Devleti’nin siyasî, yönetsel, hukuki, askerî ve ilmi 

sahadaki iĢleyiĢini yansıtsa da nasihatname türüne iyi bir örnek teĢkil etmektedir.
287

   

4. Nasîhâtü’l-Mulûk (Yöneticilere Altın Öğütler): Siyasetname türünün en 

önemli örneklerinden biri olan eserin mukaddimesinde sultana dini nasihatler 

verilmekte ve çeĢitli inanç konuları açıklanmaktadır.
288

 Bu eseri Gazzâli, Sultan 

Sencer’e ithaf etmiĢtir. Gazzâli, Maverdî gibi dini konuların yanında sultanın 

yetkilerini ve onun halife ile olan iliĢkileri hakkında birkaç meseleye değinmiĢtir.
289

 

Gazzâli’nin bu eseri sadece belli idarecilere yönelik yaptığı öğütlerden ibaret 

değildir. Aksine eserinde yaptığı öğütler idarecilerin geneline yapılmıĢtır. Bu eserde 

                                                                                                                                          
Mehmet Salih Geçit, “Ġslâm DüĢünce Tarihinde Yönetimi MeĢrulaĢtırma Çabalarına Örnek Olarak el-

Ferrâ’nın Ahkâmu’s-Sultâniyye Modeli”, Ekev Akademi Dergisi, 56, Erzurum, 2013,
 
57.

   

281
 MenekĢe, a.g.m., 200. 

282
 Ahmet Ocak, Selçukluların Dini Siyaseti (1040-1092), Ġstanbul, 2002, 27. 

283
 Geçit, a.g.m., 58. 

284
 ÇalıĢmamızın ileriki sayfalarında bu eser hakkında geniĢ bilgi vermeye çalıĢacağız. 

285
 Özaydın, “Nizamülmülk”, 196.  

286
 Ocak, a.g.e., 27. 

287
 Özgür Önder, Yönetimde Adalet ve Saadet, 2. baskı,  Ġstanbul, 2014, 9. 

288
 Adalıoğlu, a.g.m., 305. 

289
 G.M. Kurpalidis, Büyük Selçuklu Devletinin İdarî Sosyal ve Ekonomik Tarihi, (Çev.: Ġlyas 

Kamalov)  Ġstanbul, 2007, 74.   



51 

teoriden çok idarenin pratik görevlerine yer verilmiĢtir. Klasik ahlâk kitaplarında 

olduğu gibi burada da Gazzâli yöneticinin adil olması gerektiği, etrafında olup biten 

dalkavukluklara yüz çevirmemesi gibi konulara yer vermiĢtir.
290

 

5. Ahlâk-ı Nâsırî: Ġslâm dünyasında ilk sistematik ahlâk kitabı olan Ahlâk-ı 

Nâsırî, Nasreddin Tûsî tarafından yazılmıĢtır. Bu eser Aristotales’in ahlâk ilkeleriyle 

Gazzâli’nin tasavvufî ahlâk fikrini birleĢtiren bir eserdir.
291

  

Bu eser bir mukaddime ve üç ana bölümden oluĢmaktadır. Mukaddime, 

hikmetin tanımı ve farklı düzeylerini ele alarak, sonraki bölümler için bir temel 

oluĢturur. Buna göre hikmet,  her Ģeyi olduğu gibi anlamak ve her iĢi gereği gibi 

yapmaktır.
292

  

6. Devlet Adamlarına Öğütler: Eser “Sarı” ve “Defterdar” lakaplarıyla anılan 

Mehmet Efendi tarafından yazılmıĢtır. Defterdar Sarı Mehmet PaĢa Osmanlı 

Devleti’nin gerileme döneminin baĢlangıcında çevresinde gördüğü eksiklikleri 

eleĢtirmek ve Osmanlı Devleti’nin en parlak dönemindeki güçlü bünyesini 

düĢünmekteydi. YaĢadığı zamanın Ģartlarını 200 yıl öncesiyle karĢılaĢtırarak 

suistimal veya fesat saydığı Ģeyleri anlatmıĢtır.
293

 

Defterdar Sarı Mehmet PaĢa’ya göre, kamu görevlerine atanacak kiĢiler 

dikkatli bir Ģekilde seçilmelidir. Devlet yönetiminde görev alacaklarda zekâ, bilgi ve 

tecrübenin temel nitelikler olduğunu belirtmiĢtir.
294

 

Defterdar Sarı Mehmet PaĢa’ya göre, bütün yöneticilerin adâletli olmaları 

gerekir. Fakat padiĢahlar bu konuya herkesten daha fazla önem vermelidirler. Bir 

memleketin refahı ve mutluluğu adâlet iledir.
295

  

Bu tür eserler, devletin toplumsal temellerine atıfta bulunmaları, siyaset, 

toplum iliĢkileri, devletin bekâsı için gerekli olan siyasî ve sosyal Ģartlar gibi 

konularda içerdikleri bilgiler, yazıldıkları dönemlerin sosyal, kültürel, siyasî ve 

ekonomik durumları ve olaylarına dair sundukları bilgilerle siyasetnameler, tarihsel 

                                                 
290

 Kahveci, a.g.e., 181; Adalıoğlu, a.g.m., 305. 
291

 Canatan, a.g.e., 177. 
292

 Canatan, a.g.e., 177. 
293

 Canatan, a.g.e., 321. 
294

 Canatan, a.g.e., 321. 
295

 Defterdar Sarı Mehmet PaĢa, Devlet Adamlarına Öğütler (Osmanlılarda Devlet Düzeni), (Sade.: 

Hüseyin Ragıp Uğural) Ankara, 1992, 28. 



52 

birer belge gibi yazıldıkları toplumun mazisinin sosyolojik çözümlemesini 

yapmamızda bize oldukça yararlı veriler sunmaktadır. 
296

  

Siyasetname türü eserlerin çoğunda benzer tekrarlardan oluĢtuğu görülüyor. 

Hatta bazılarındaki bu tekrarlar sanki birbirlerinin taklidi gibi görünüyor.
297

 

Siyasetname türü eserlerine baktığımızda hepsinde Ģu ortak noktayı görüyoruz: Daha 

etkin ve âdil bir yönetimin kurulması ve kamu düzeninin sağlaması gerektiğini 

belirtmiĢlerdir. Bunun için de yönetimin baĢında olan üst yönetici baĢta olmak üzere 

ve ona bağlı olan diğer idarecilerin birtakım ahlâki vasıflar taĢıması gerektiğini 

belirtmiĢlerdir. Bu eserlerde verilen öğütlerin birinci dereceden muhatabı yönetimde 

adeta lokomotif konumunda olan padiĢahtır. Çünkü o yönetimin baĢıdır ve yönetimin 

iĢleyiĢ tarzı da O’na bağlıdır. Bu nedenle nasihatname türü eserlerin müellifleri, 

yönetimle ilgili gördükleri eksiklikleri ve yanlıĢ uygulamaları ya da yönetim için 

yapılması uygun gördükleri Ģeyleri uygun bir dil ile öğüt Ģeklinde padiĢaha 

aktarmıĢlardır. Bu teorik öğütlerin pratik hayatta uygulanması artık padiĢaha kalmıĢ 

bir durumdur. 

 

2.2.2. NİZAMÜLMÜLK’ÜN SİYASETNAMESİ (SİYERÜ’L MÜLÛK) VE 

YAZILIŞ AMACI 

 

Siyasetname, Nizamülmülk’ün (v. 485/1092) en meĢhur eseri olup “Siyerül-

mülûk”  adıyla da bilinmektedir. Siyasetname, baĢlangıçta sultanın baĢvuru kitabı 

olarak kaleme alınmıĢ gözükürken daha sonraları gerek medeniyet ve müesseseler 

tarihi ve gerekse devlet teĢkilâtı ve devletler hukuku ile uğraĢanlar için zengin 

malzemeler ihtiva eden bir eser olmuĢtur.
298

 Ayrıca, eser, uzun süre vezirlik 

görevinde bulunmuĢ bir kiĢinin saltanat ve hükümet hakkındaki görüĢlerini ihtiva 

etmesi yönüyle de önem arz etmektedir.
299

 

Sultan MelikĢah, ölümünden birkaç yıl önce Nizamülmülk, ġerefülmülk, 

Tâcülmülk ve Mecdülmülk’ün de aralarında bulunduğu ilim adamlarından ülkesinin 

durumu hakkındaki düĢüncelerini ve daha önceki sultanlar tarafından izlenen, 

                                                 
296

 Altay, a.g.e.,  8. 
297

 Canatan, a.g.e., 10. 
298

 Kahveci, a.g.e., 173; MenekĢe, a.g.m., 198. 
299

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 272; Kucur, a.g.m., 44. 



53 

kendisinin de uygulayabileceği yönetim ilkelerini belirtmelerini istemesi üzerine
300

 

Nizamülmülk, bilgisini, görgüsünü, tecrübesini ve hocalarından öğrendiği bütün 

bilgilerine dayanarak bu eseri yazmıĢtır.
301

 

Nizamülmülk, eserinin giriĢ bölümünde Sultanın bu eseri yazma isteğini 

Ģöyle açıklamıĢtır: “Her biriniz memlekete dair düĢünüp saltanatımız devrindeki 

aksaklıkları tespit ediniz. Dergâh, divan ve sarayımızda yerine getirilmesi gerekirken 

es geçilen yahut gözümüzden kaçan durumları gözden geçiriniz. Ayrıca evvelki 

padiĢahların icra etmiĢ oldukları halde bizim de yapmamız gerekirken icrasından geri 

kaldığımız durumları saptayınız. Üzerinde fikirler edinelim ve bu fikirleri hayata 

geçirelim ki din ve dünya iĢlerimiz yoluna girsin. Hem Selçukluların hem de baĢka 

padiĢahların töre ve adetleri üzerinde mütalaa edip bu mütalaları açık seçik olarak 

kaleme alarak bize sununuz. Bize sunulan bu çalıĢmalardan makul olanını hayata 

geçirelim ki her iĢlerimiz kurallara göre yapılsın.”
302

 Sultan MelikĢah, devlet 

yönetimiyle ilgili yazılıp ve kendisine sunulan eserler arasından Nizamülmük’ün 

yazdığı Siyasetname’yi beğenmiĢtir.
303

 

Nizamülmülk’ün yazdığı bu eser, âdete Selçuklu Devleti’nin anayasası gibi 

kabul edilmiĢtir. Daha sonraki zamanlarda da devlet idaresinde göz önünde 

bulundurulmuĢ ve devlet adamlarına her zaman örnek olmuĢtur.
304

 Eser, idarî, askerî, 

malî, sosyal, kültürel bakımından büyük bir değer taĢımaktadır.
305

 Nizamülmük’e 

göre, herkesin bu eseri okuması gerektiğini, hiçbir hükümdarın bu esere karĢı ilgisiz 

kalmaması gerektiğini, bu eser sayesinde din ve dünya iĢlerinin daha kolay 

yürütüleceğini söylemiĢtir.
306

 Bu eseri okuyanların önleri aydınlanır ve isabetli 

kararlar vermek için de yüzleĢtikleri kapılar açılır. Diğer taraftan padiĢahlık, divan, 

meclis, mal-mülk, halkın ve ordunun durumu, vergi iĢleri ve bunun gibi nice 

                                                 
300

 MenekĢe, a.g.m., 198; Öngül, a.g.e., I, 150; Ali Ertuğrul, “Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi’nin 

Mevcut Bazı NeĢirlerine Dair”, İstem, 7, Konya, 2006, 99; Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak 

Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 272; Altay, a.g.e., 44. 
301

 Nizamülmülk, a.g.e., 4; Altay, a.g.e., 44. 
302

 Nizamülmülk,  a.g.e., 3; Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 272; 

Altunöz, a.g.e., 15. 
303

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 158; Öngül, a.g.e., I, 150; Ertuğrul, “Bir 

Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 272; Özaydın, “Nizamülmülk”, 195. 
304

 Uluçay, Tarih Ansiklopedisi, 381; Köymen, “Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî 

Rolü”, 270; Abdurrahman Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, Diyanet İlmi 

Dergi, XXXIX-1,  Ankara, 2003, 72.  
305

 ġapolyo, a.g.e., 100. 
306

 Kahveci, a.g.e., 173;  Özaydın, “Nizamülmülk”, 196.  



54 

meselelere vâkıf olurlar.
307

 Bu eser birçok önemli Ģahsiyete de ilham kaynağı 

olmuĢtur. Sultan Alâeddin Keykubad, Nizamülmülk’ün Siyasetname’sini okuyup 

beğendiğini ve ilke olarak öğretilerini sevinçle kabul ettiğini söylemiĢtir.
308

 Gazzâli 

de Nasîhâtü’l-Mulûk adlı eserini yazarken Nizamülmülk’ün Siyasetname’sinden 

faydalanmıĢtır.
309

  

Nizamülmülk’ün yazdığı eser, siyasetname türünün önemli eserleri içinde yer 

alarak sonraki siyasetname yazma geleneğini belirleyen bir numune haline gelmesi, 

bu yönüyle daha sonraki sultan ve idarecilerin yakın ilgisine mazhar olmuĢtur.
310

 

Eser çok kere neĢredildiği
311

gibi, Türkçe dâhil olmak üzere çeĢitli dillere tercüme 

edilmiĢtir.
312

Aynı zamanda birçok araĢtırmaya da konu olmuĢtur.
313

 Siyasetname’nin 

tam ve ilavesiz nüshası, Ġstanbul’da Süleymaniye Kütüphanesi Molla Çelebi 

kısmında 114 numarada kayıtlı bulunmaktadır. Siyasetname’nin eski bir yazma 

nüshası ise (673/1274 tarihli) Tahran Ulusal Kütüphanesinde bulunmaktadır.
314

 Bu 

eser o dönemde yönetimin bizzat içinde olan birisi tarafından kaleme alması 

açısından çok büyük önem taĢımaktadır. Bu eserde Selçuklu Devleti’nin yönetimi ile 

ilgili birçok konu hakkında bilgi bulmak mümkündür. O neden Selçuklular tarihi 

açısından önemli bir kaynaktır. 

Nizamülmülk’ün bu eseri üzerinde, Ģimdiye kadar memleket içinde ve 

memleket dıĢında yapılmıĢ çeĢitli değerlendirmelerle, Ġran devlet anlayıĢını yansıttığı 

tezi ileri sürülmüĢtür. Eserinde Selçuklu hükümdarlarının eğilimlerini göz önünde 

bulunduran yazarın, Türk devlet ve idare anlayıĢını da belirttiği görmezlikten 

gelinmiĢti. Oysa Ġslâm’dan önceki Türklerde olduğu gibi, hükümdarların Tanrı 

tarafından seçildiğinin belirtilmesi, Türk devlet geleneğine uygun olarak saray 

                                                 
307

 Nizamülmülk,  a.g.e., 4; Kucur, a.g.m., 45. 
308

 Nasıreddin Hüseyin b. Muhammed b. Ali el-Ca'feri er-Rugadi veya Ġbn'el Bibî el-Müneccime, 

Selçuknâme, (Haz.: Mükrimin Halil Yinanç, Refet Yinanç, Ömer Özkan) Ġstanbul, 2007, 76; Claude 

Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, (Çev.: Yıldız Moran) Ġstanbul, 1979, 216; Öngül, 

a.g.e., I, 150; Fatih Mehmet ġeker, “Selçuklu Müslümanlığının Tarihi Zemini ve Fikri Çerçevesi”, II. 

Uluslararası Sadreddin Konevî Sempozyumu Bildirileri, (Editör: Hasan YaĢar), Konya, 2014, 219.  
309

 Kahveci, a.g.e., 173. 
310

 Ertuğrul, “Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi’nin Mevcut Bazı NeĢirlerine Dair”, 99. 
311

 Siyasetname hakkında yapılan neĢirlerle ilgili geniĢ bilgi sahibi olmak için bkz.: Ertuğrul, 
“Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi’nin Mevcut Bazı NeĢirlerine Dair”, 99-107; Özaydın, 

“Nizamülmülk”, 196. 
312

 Öngül, a.g.e., I, 150; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 83.  
313

 MenekĢe, a.g.m., 199. 
314

 Altunöz, a.g.e., 14.  



55 

kapısının halka açık olması gibi uygulamalar Türk etkisine örnek olarak verilebilir.
315

 

Netice itibariyle bu eser, Nizamülmülk’ün devlet idaresiyle ilgili bütün tecrübesini ve 

bilgisini ömrünün son yıllarında ortaya koyduğu mühim bir tür hatırat eseridir.
316

 

Claude Cahen’e göre Nizamülmülk’ü ünlü yapan sadece yönetimdeki 

baĢarısından dolayı değil; asıl olarak Nizamülmülk’ü ünlü yapan onun yazdığı 

Siyasetname sayesindedir.
317

 

 

2.2.3. SİYASETNAMENİN İÇERİĞİ 

 

Nizamülmülk’ün Siyasetname’sinde, mevcut sistemin nasıl daha etkin 

uygulanacağına dair sultana nasihatları içermektedir.
318

 Nizâmülmülk, yalnız nasihat 

vermekle yetinmemiĢ; Büyük Selçuklu Devleti’nin teĢkilâtını, iĢleyiĢini, askerî, 

siyasî, malî ve hukukî yapısını, aksayan taraflarını, alınması gereken tedbirleri, 

müesseselere iĢlerlik kazandırmak için yapılması gereken düzenlemeleri ele almıĢ ve 

halkın durumu ile ilgili bilgiler vermiĢtir.
319

 

Eli bir fasla
320

 taksim olunan eserin her fasılda bir meselenin incelendiği 

Siyasetname’de ele alınan Fasıllarda iĢlenen konu ile ilgili, bir kısmı müellifin 

yaĢadığı döneme, çoğu da Selçuklu öncesine ait hikâyelere yer verilmiĢtir.
321

 Her 

fasıl, o fasla yakıĢır ve anlaĢılır bir tarzla yazılmıĢtır.
322

 Eserindeki asıl tavsiyelerini 

her bölümün baĢında bulunan giriĢ kısmında yapmıĢtır.
323

 Daha sonra tezini 

destekleyecek fikre ait sayfalar dolusu menkıbeler sıralamıĢtır. Peygamber 

kıssalarından, geçmiĢte yaĢamıĢ adâletli padiĢahlardan, halife ve sultanların 

hayatlarından, Müslüman memleketlerinden, Ġslâm öncesi Ġran, Orta Asya ve Çin 

                                                 
315

 Köymen, “Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî Rolü”, 270. 
316

 Nizamülmülk, a.g.e., Önsöz, XVII. 
317

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 236. 
318

 Kahveci, a.g.e., 176. 
319

 MenekĢe, a.g.m., 199. 
320

 Nizamülmülk, Siyasetname’nin mukaddimesinde eserinin 50 fasıldan meydana geldiğini söylüyor. 

Bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 5; Abdülkerim Özaydın da Siyasetname’nin 50 fasıldan oluĢtuğunu 

söylüyor. Bkz.: Özaydın, “Nizamülmülk”, 195; Carl Brockelmann da Nizamülmülk’ün ölümüne yakın 

bir zamanda Sultan’ı Ġsmailîlerin ve devleti tehdit eden diğer tehlikelerden haberdar etmek için eserine 

bir fasıl daha eklediğini sölüyor. Bkz.: Brockelmann, a.g.e., 147.   
321

 Nizamülmülk, a.g.e., Önsöz, XVII; MenekĢe, a.g.m., 199; Özaydın, “Nizamülmülk”, 196; 

Adalıoğlu, a.g.m., 305; Altay, a.g.e., 44. 
322

 Nizamülmülk, a.g.e.,14. 
323

 Ertuğrul, “Bir Kaynak Olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 273; Altay, a.g.e., 44. 



56 

tarihlerinden misaller vermektedir.
324

 Kısmen yapılan tahlillere göre Siyasetname’de 

yer alan toplam 56 hikâyenin 11’i eski Ġran ve Sasanilere, 10’u Gaznelilere, 8’i 

Abbasîlere, 6’sı muhtelif peygamberlere, 4’ü Hulefâi RaĢidîne, 4’ü Emevîlere, 2’Ģer 

hikâye Büyük Selçuklu, Büveyhî ve Tâhirîlere, 1’i Samanîlere, 1’i Ġskender’e, 1’i 

Mazdek’e ait olup dört hikâyenin ise devri tespit edilememiĢtir.
325

  Nizâmülmülk, 

çeĢitli devirlerdeki uygulamaları değiĢik hikâyelerle karĢılaĢtırarak kendi dönemi için 

en ideal olanı seçip tavsiye etmiĢtir.
326

 Nizamülmülk eserini yazarken faydalandığı 

önemli kaynaklardan birisi de bizzat kendi yaĢadığı tecrübeleridir. Zira kendisi baĢ 

vezir unvanıyla uzun yıllar devlet adamlığı yapıp büyük bir tecrübeye sahip 

olmuĢtur.
327

 

Kitapta anlatılan hikâyelerden bazısı tarihsel gerçeklerden yoksun, nakledilen 

hadisler de hadis ilmi açısından zayıf olmakla birlikte bunlar Nizamülmülk’ün 

metinde ulaĢmak istediği gayeye hizmet için kullanılması bakımından baĢarılıdır. 

Esas olan hikâyenin doğru olup olmadığı değil, ileri sürdüğü teze uygunluk arz edip 

etmediğidir.
328

 Nizamülmülk, eserinde bolca hikâyelere yer verilmesinin nedenini 

Ģöyle açıklamıĢtır: “Kitabımızın maksadı masal anlatmak değildir. Gayemiz 

müreffeh çağlar çatıp iĢlerinin istikrarlı olmasının alameti iyi bir hükümdarın zuhur 

edip bozguncuları tepelemesi, görüĢlerinin ayniyle sabit olması, vezir ve pîkârânının 

iyi ve asil olmaları, iĢi ehline vermeleri, iki iĢi aynı kiĢiye, bir iĢi iki ayrı kiĢiye 

vermemeleri, sapkın mezheplerle mücadele edip temiz mezheplileri terfi etmeleri, 

zalimlere karĢı sert olmaları, yolları güvenli hale getirmeleri, askerlerinin ve 

riayetinin kendisinden korkmaları, baĢkomutanlığı yeni yetme toy delikanlılara değil 

tecrübeli ihtiyarlara emanet etmeleri, kiĢiyi altın sahibi değil hüner sahibi olduğu için 

tutmaları, dünya menfaati için dinlerini satmamaları, her Ģeyi usulünce icra etmeleri, 

din ve dünya iĢlerinin uyumlu yürümesi için herkesi liyakatlerince istihdam 

etmeleri”
329

 ve devletin selamet bulup muzaffer olduğu, ona gönül verenlerin 

kalplerini kırmaması,  gönüllerini hoĢ tutması ve kendilerine daha fazla itimad edip 

                                                 
324

 Nizamülmülk, a.g.e., Önsöz, XII; Kahveci, a.g.e., 176.   
325

 Kucur, a.g.m., 46. 
326

 Özaydın, “Nizamülmülk”, 196. 
327

 Kömürcüoğlu- Kömürcüoğlu, a.g.m., 55. 
328

 Nizamülmülk, a.g.e., Önsöz, XVII; Altay, a.g.e., 44.  
329

 Nizamülmülk, a.g.e., 254. 



57 

herkesin sözüne itibar etmemesi gerektiğinden kendisini haberdar kılmaktır.
330

 Aynı 

Ģekilde, önceki padiĢah ve halifelerin koyunu kurttan nasıl koruduğuna, memurlarını 

ne Ģekilde cezalandırdıklarına, bozguncu gruplara karĢı izledikleri siyasete, Ġslâm 

dinini ve Müslüman halkı nasıl desteklediklerine, Ġslâm dinini nasıl yücelttiklerine 

dair padiĢah bir fikir edinsin diye anlattık.
331

 Nizamülmülk, eserinde anlattığı 

konuları anlaĢılır ve akıcı hale getirmek için bolca hikâyelerden örnekler 

verilmesinin nedenini bu Ģekilde açıklamıĢtır.  

Nizamülmülk, herhangi bir müstakil baĢlık açmadan da kendi dönemindeki 

bazı hadiselere de atıfta bulunduğu da görülmektedir. Sultanın itibarını koruması ve 

devletin yüceltmesi için belli bazı nitelik ve kabiliyetlere sahip vezirler edinmesini 

öğütlemektedir. Casusluk muessesesinin ilmal edilmesi, memur alımında hassas 

olunması, elçilerin karĢılanması gibi çoğunlukla Alparslan dönemiyle ilgili olan bazı 

nakilleri vezir, daha ziyade yaptığı tavsiyeleri tenkit için kullanmıĢtır. Asker 

sayısının azaltılması teklifinde olduğu gibi kendisine karĢı yapılan tenkitlere de bu 

eserin sayfaları arasında cevap vermiĢtir.
332

 

Eser daha ziyade ideal tipler olarak sunduğu kendi döneminden önceki 

hânedan ve idareler hakkında yapmıĢ olduğu tasvirler ve yönetimin içerisinden biri 

olarak iyi ve geçerli bir yönetim tarzının nasıl olması gerektiğine dair verdiği öğütler 

itibariyle dikkate alınması gereken önemli bir eser hüviyetindedir.
333

 

Nizamülmülk’ün bu eseri hem bir öğütname, hem hikmetler ve vecizlerle 

hem de peygamber kıssalarıyla ve evliyaların menkıbeleriyle, adil padiĢahların 

öyküleriyle doludur. Eser gelmiĢleri yâd eder gelmemiĢlerden bahseder. Bütün bu 

hacmine rağmen eser özet hükmündedir
334

 Nizamülmülk, devletin baĢarıyla 

yönetilmesi konusunda kendi döneminde edindiği tecrübeler vasıtasıyla geliĢtirdiği 

prensipleri, geriye dönerek âdete tarihe onaylatmaktadır.
335

 

Bu eser, devlet kurumlarının teĢekkülü, iĢleyiĢi, aksayan tarafları, alınacak 

tedbirler, kurumlara iĢlerlik kazandırmak için yapılması gereken düzenlemeler 

hakkında bilgiler içeren; MelikĢah'ın bilginlerden, bürokratlardan ve vezirlerden 

                                                 
330

 Nizamülmülk, a.g.e., 166. 
331

 Nizamülmülk, a.g.e., 76. 
332

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 158; Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak 

Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 275-276. 
333

 Ertuğrul, “Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi’nin Mevcut Bazı NeĢirlerine Dair”, 99-100. 
334

 Nizamülmülk, a.g.e., 345. 
335

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 273. 



58 

ülkeyi en iyi Ģekilde idare edebilmesi, din ve dünya iĢlerinde gerekli tedbirleri 

alması, kendi hayat düsturlarını, siyasî, içtimai ve dini davranıĢlarını ayarlayabileceği 

öğüt Ģeklinde kaleme alınmıĢ bir eserdir.
336

 Ancak vezirin devlet teĢkilâtı ve 

kurumlarıyla ilgili aktardığı bilgilerin kendi döneminin idarî anlayıĢını tasvir ettiği 

anlamına gelmediğinin bilinmesi gerekir. Zira o, eserinde Selçuklu Devleti’nin idâri 

mekanizmasını olduğu gibi tespit etme kaygısından ziyade, zamanın Ģartlarına ve 

anlayıĢına göre en uygun devlet nizamının nasıl olabileceğini ve baĢarılı bir 

hükümdarın neler yapması gerektiğini anlatmaya çalıĢmıĢtır.
337

 

Nizamülmülk, mevcut durumun bilindiğini farz ederek eserine devletin iç 

kuruluĢu hakkında fazla bir bilgiye yer vermemiĢtir.
338

  

Kısacası Nizamülmülk, hâkimiyetin kaynağından sultanın özel ve resmi 

hayatına, hükümet teĢkilâtından saray ve askerî teĢkilâta, memur alımından 

memurlara emredilecek iĢlere, devlet ve din düĢmanlarından devletin dayanması 

gereken zümrelere ve türlü meselelerin danıĢılacağı kimselerden halk arasında adâlet 

ve refahın sağlanmasına kadar devleti ve sultanı ilgilendiren her türlü konuya 

değindiğini söyleyebiliriz.
339

 

Siyasetname türündeki eserler daha önce de belirtildiği gibi daha çok siyaset 

sanatıyla ilgilenen eserlerdir. Nizamülmülk’ün Siyasetname’si de aynı bağlamda ele 

alınabilir. Bununla birlikte bu eserin sadece siyaset pratikleriyle ilgilendiğini ve 

hiçbir felsefi-fıkhi içeriğinin olmadığını iddia etmek gerçeği görmemek demek 

olacaktır. Diğer taraftan Nizamülmülk üzerine yazan birçok kiĢi bu hataya düĢmüĢ 

durumdadır. Nizamülmülk’ün ortaya koyduğu pratik siyaset sanatı belli bir düzen ve 

adâlet anlayıĢının üstüne yükselmektedir. Bu anlayıĢın ise fıkhi boyutlarıyla Ġslâm 

dinini ve teorik boyutlarıyla Ġslâm felsefesi üzerine konuĢlandığı söylenebilir.
 340

 

  

                                                 
336

 Adalıoğlu, a.g.m., 305. 
337

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 276. 
338

 Brockelmann, a.g.e., 146. 
339

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 276. 
340

 Kömürcüoğlu- Kömürcüoğlu, a.g.m., 64. 



59 

3. NİZAMÜLMÜLK’E GÖRE İDARE TEŞKİLÂTI 

 

3.1. HÜKÜMDAR VE SARAY 

 

3.1.1. HÜKÜMDAR  

 

3.1.1.1. HÜKÜMDARLIK YETKİSİNİN KAYNAĞI 

 

Ortaçağ Türk Ġslâm devletlerinde hükümdarlık devletin baĢı olarak en önemli 

unsurdur. Bu bakımdan da ilk önce incelenmesi gereken kurumdur. Selçuklu öncesi 

Türk devletlerinde hükümdarın gücünü Tanrı’dan aldığına inanılırdı.
341

 Bu duruma 

göre, Türk kağanı kendisini Tanrı tarafından seçilmiĢ, bazı olağanüstü güç ve 

yetkilerle donatılmıĢ bir kimse olarak görmekte ve kabul etmekteydi. Halk da bu 

düĢünceye katılmaktaydı.
342

 Tanrı tarafından verildiğine inanılan siyasî iktidar ve 

idare kabiliyeti kan vasıtasıyla sultanın evlatlarına da intikal ettiğinden, bütün 

hanedan mensupları hükümdar olmak hak ve salahiyetine sahipti.
343

 

Hükümdarlık yetkisinin kaynağını anlamamız için öncelikle bu yetki ile 

ilintili olan “Kut” sözcüğünün ne anlama geldiğini bilmemiz gerekir.“Kut” sözcüğü; 

egemenlik, devlet yönetme kudreti, egemenlik yetkisi, yönetme sanatı anlamlarına 

gelir.
344

 Bu yetki Tanrı tarafından gönderilmiĢ kutsal yönetme yetkisidir. Herkese 

verilmez; “Kut” bilgisiz, iyi ahlâk ve davranıĢlarını yitirenlerden uzaklaĢır.  “Kut”, 

eski Türk devlet anlayıĢ ve geleneğinde önemli bir yer tutmaktadır. Türk tarihinin 

baĢlangıcından beri bu sözcüğün çeĢitli kültür ve uygarlık değiĢikliklerine rağmen 

yaĢadığını görmekteyiz.
345

 Bu düĢünce doğrultusunda Türk hükümdarları da Tanrı 

bağıĢı yani kut yoluyla yeryüzündeki insanları yönetmekle görevli olarak kabul 

edilirdi.
346

 Bu açıdan Türk hükümdarı adeta göğün yeryüzündeki temsilcisi gibidir. 

                                                 
341

 Orhan Avcı ve bĢk., Selçuklulardan Bugüne, Ankara, 2004, 52; Koca, “Selçuklu Ġktidarının 

Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 75. 
342 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 75; Altunöz, a.g.e., 53-54. 
343

 Tüzün, a.g.e., 25. 
344

 Mahmut Arslan,  Kutadgu Biligdeki Toplum ve Devlet Anlayışı, Ġstanbul, 1987, 41; Koca, 

“Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 41. 
345

 Arslan, a.g.e., 43-45; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 4; Ersan-

Alican, a.g.e., 222. 
346

 Kurpalidis, a.g.e.,73; Sevim-Merçil, a.g.e.,  497.  



60 

Bu hâkimiyet anlayıĢının Asya Hun Devleti zamanından beri, asırlar boyunca Türk 

Devlet idaresinin temel unsuru olarak kaldığı da malumdur.
347

 

Eski Türk devletlerinde siyasal iktidarın yeryüzü temsilcisi olan Kağan, kendi 

görev ve misyonunu yerine getirecek tek kiĢi olduğu inancına sahiptir. O, iktidara 

Gök-Tanrı’nın açtığı yoldan gelmiĢtir. Kağan, dünyaya hükmetmek suretiyle ulus ve 

kavimleri birleĢtirici ve koruyucu bir fonksiyona sahip olduğu iddiasındadır.
348

 

Ancak Türk kağanı, hiçbir zaman olağanüstü varlık, yani bazı eski medeniyetlerde 

olduğu gibi “Tanrı-Kral” sayılmamıĢtır. Onun diğer insanlardan farkı ise, sadece 

ilahi bağıĢa nail olmaktan ibaretti.
349

  

Bilindiği gibi Ġslâmiyet’te devlet baĢkanı olan halife Peygamberimiz (s.a.s)’e 

vekillik ettiği için bütün Müslümanların baĢı yani “Emir’ül mü’minin” diye anılırdı. 

O, insanların dünya ve ahiretle ilgili bütün iĢlerin idaresinden sorumlu tutulurdu. 

Fakat Türk hükümdarına Tanrı’nın bağıĢı olan “kut” anlayıĢı sadece yeryüzündeki 

insanları idare etmekle görevli idi. ĠĢte hâkimiyet anlayıĢındaki bu ayrılık Ġslâm 

tarihinde ilk defa Büyük Selçuklu Devleti döneminde ortaya çıkmıĢtır. Türk 

hükümdarları dünyayı idare etme yetkisini halifeye devretmeyerek kendi 

sorumluluğunda muhafaza etmiĢlerdir. Selçuklu sultanları halifeye saygıda kusur 

etmedikleri gibi halifeyi sadece muhterem bir vatandaĢ olarak kabul ediyorlardı.
350

  

Farabi’ye göre de erdemli Ģehrin yöneticisi sıradan herhangi bir insan olmaz. 

O’na göre yöneticilik iki Ģeyle olur:  

1. O insan, yaratılıĢı ve tabiatı yöneticiliğe yatkın olmalıdır.  

2. O insan, yöneticilikle ilgili iradî meleke ve tutumları kazanmıĢ olmalıdır. 

Bunlar ise tabiatı gereği yöneticiliğe istidadı olan insanda geliĢip ortaya 

çıkacaklardır. Bundan dolayı erdemli Ģehri yönetecek kiĢi herhangi birisi tarafından 

yönetilmesi mümkün değildir. O bütün amaçlarını gerçekleĢtirme yönünde hareket 

eden ve Ģehrin bütün fiillerinde kendisine yöneldikleri kiĢi olmak zorundadır.
351 

                                                 
347

 Oğuz Tuğral, Kutadgu Bilig ve Siyasetname’de Devlet Anlayışı, (Niğde Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Niğde, 2008, 20-21.   
348

 Arslan, a.g.e., 59. 
349

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 23; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 

76; Altunöz, a.g.e., 54. 
350

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 346. 
351

 Ebu Nasr el-Farabi, el-Medînetü’l-Fâzıla (Mabâdı’Arâ Ahl Al-Madına Al-Fâdıla), (Çeviri ve 

Açıklamlar: Ahmet Arslan) 2. baskı, Ankara, 2004, 94. 



61 

Büyük Selçuklularda devlet üç temele dayanıyordu ki bunlar: Saray, hükümet 

ve ordu idi. Siyasal otoritenin çevresinde yapılanan bu idarî organizasyonda en üst 

basamağında sultan bulunmaktadır. O, bu sıfatıyla yasama, yürütme ve yargı 

yetkilerini kendi Ģahsında topluyordu. Sultan yetkisini doğrudan doğruya Tanrı’dan 

almakta idi. Hükümdar Allah’ın yeryüzündeki gölgesi olarak kabul edilmiĢtir. 

Bununla birlikte Selçuklularda hükümdarın yetkileri hiçbir zaman Sâsânî, Bizans ve 

hatta Gazneli hükümdarları gibi sınırsız değildi.
352

  

Selçuklu Sultanları hâkimiyetin Allah’ın iradesiyle ellerinde olduğunu halka 

ispatlamak için her türlü delile baĢvurmuĢlardır. Birçok Selçuklu belgesinin karar 

rüknünde, hükümdarın Allah tarafından görevlendirildiği halkı korumak için 

gösterdiği özen anlatılmaktadır.
353

 Sultan Alparslan’ın Ģu fikirleri bu anlayıĢı teyit 

etmektedir: “Tanrı kendisine teveccüh göstererek onu âdemoğulları arasından, dünya 

iĢlerinin nizama konması için seçmiĢ, zamanın çehresini fikirlerinin nuruyla 

aydınlatmıĢ, dünya yüzünü devletinin büyüklüğü ve adâletiyle süslemiĢ, memleket 

caddesini kendisine göstermiĢ, devlet merdivenlerini çıkmasını emretmiĢtir.”
354

  

Selçuklularda devletin yegâne ve aslî temsilcisi sultandır. O hâkimiyet ve 

idarî yetkisi ile ülkenin ve üzerindeki insan topluluğunun tek sahibidir. Ancak 

hükümdarda bulunan bu hâkimiyet ve idarî hususlar tabiatı ile bizzat 

kullanamayacağı için belirli müesseselere vekâleten veriliyordu. Nitekim Büyük 

Divan tarafından devlet ve hükümet iĢlerinin yürütülmesi için alınan kararlar 

Selçuklu sultanı adına alınırdı. Töre ve yasaya aykırı olmamak Ģartıyla hükümdar her 

hususta mutlak hâkimdi. Ancak hükümdar hiçbir zaman mukaddes ve sorumsuz 

değildi.
355

   

Nizamümülk de eski Türklerde olduğu gibi hükümdarın kudretini doğrudan 

doğruya Tanrı’dan aldığını ve Tanrı adına saltanat sürdüğü görüĢüne sahiptir.
356

 O’na 

göre Allah Teâlâ her çağda halk arasından birini seçerek onu hükümdara yaraĢır 

                                                 
352

 Erdoğan Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, Ankara, 2007, 4-5; Arslan, a.g.e., 41; 

Yazıcı, a.g.e., 294; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 29;  Abdülkerim Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 

İslâm Tarihi, (Hasan Ġbrahim Hasan’ın Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal Ġslâm Tarihi adlı eserine yapılan 

ek ciltlerin ikincisidir.), Ġstanbul, 2006, VIII, 211; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 

151; Altunöz, a.g.e., 55. 
353

 Kurpalidis, a.g.e., 72. 
354 Kurpalidis, a.g.e., 72; Sevim-Merçil, a.g.e., 497; Avcı ve bĢk., a.g.e., 53; Koca, “Ġlk Müslüman 

Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 151. 
355

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 53. 
356

 Sevim-Merçil, a.g.e., 497; Avcı ve bĢk., a.g.e., 53; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde 

Rol Oynayan Güçler”, 76. 



62 

birtakım özelliklerle donatır. Dünya iĢleri ve kamu düzeninden onu sorumlu kılarak 

fitne ve kargaĢa kapısını onun eliyle kapatır. Ġnsanların da ona güvenmesi ve ona 

itaat etmesi için de Allah insanların gönlünde ona karĢı derin bir sevgi ve saygı 

uyandırır. Allah bu kiĢinin bahtını açarak talihini ona yaver kılar, ona verdiği akıl ve 

fikirle eli altındakileri layıkıyla istihdam eder. Onları baĢarılı olabilecekleri makam 

ve mevkiye yerleĢtirir. O da halk arasından hizmetkârlarını ve adamlarını tek tek 

seçerek her birine bir takım rütbeler ve mertebeler verir. Ayrıca din ve dünya ile ilgili 

iĢlerde seçtiği kiĢilere güvenir. Bu sayede halkını olası sıkıntılara ve tehlikelere karĢı 

korur.
357

 Nizamülmülk, eserinin farklı birkaç yerinde bu doğrultudaki görüĢlerini de  

Ģöyle dile getirmiĢtir: Hükümdarlığa yakıĢan güzel vasıfları Hak Teâlâ ona ihsan 

eder. Allah Teâlâ ona liyakat ve inancı ölçüsünde kendisine devlet ve memleket 

verir. Cihanı ona bağlı kılarak onun iktidar ve saygınlığını dünya âleme eriĢtirir.
358

 

Allah padiĢaha kendi kullarına hükmetme yetkisi vermiĢtir. Fakat hükümdarlık, 

insanlara yapılan ihsan ve lütufla pekiĢir. Bunun yanında padiĢahın adâletli olması ve 

mazlumlara kıyan elleri kırması gerekir. PadiĢah eğer bu hususlara riayet etmez ve 

zulüm ederse bu yüzden padiĢahın ömrü kısalır ve saltanatı baĢkasının eline geçer. 

Allah Teâlâ katında padiĢahların iĢledikleri günahtan daha büyük günah yoktur. 

Çünkü Allah Teâlâ padiĢahlara bahĢettiği nimeti hiçbir kuluna nasip etmemiĢtir. 

359
Allah Teâlâ, hükümdarın adil ve akil oğullarından birine talihini yâr kılıp 

düĢmanlarını tepelemesine, ona ilim ve hikmet vererek iyiyi kötüden ayırt etmesine, 

herkesle yakinen ilgilenip kendisinden önceki hükümdarların vasıflarını, atalarının 

yurt ve saraylarının töresini herkese sormasına, bunları kitaplardan tahkik etmesine 

imkân verir.
360

   Nizamülmülk’ün bu ifadelerinden anlaĢıldığına göre Allah birini 

hükümdar olarak seçerken onun hangi ırktan olduğuna bakmamakta, sadece 

hükümdarlık vasıflarına sahip olup olmadığına bakmaktadır.
361

 Nizamülmülk’ün 

hükümdar seçilme konusundaki bu düĢüncelerine baktığımızda hükümdarlık yetkisi 

ve onunla ilgili vasıflar Allah tarafından halk arasından birisine bahĢedilir. Bu 

anlayıĢ   eski Türk devletlerindeki Kut anlayıĢıyla aynıdır. Eski Türk devletlerindeki 

                                                 
357

 Nizamülmülk, a.g.e., 11-12; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 151; Altunöz, 

a.g.e., 58. 
358

 Nizamülmülk, a.g.e., 13, 42. 
359 Nizamülmülk, a.g.e., 54, 208. 
360

 Nizamülmülk, a.g.e., 206. 
361

 Sevim-Merçil, a.g.e., 497; Avcı ve bĢk., a.g.e., 53. 



63 

Kut anlayıĢında da hükümdarlık yetkisi Tanrı tarafından hükümdara bahĢedildiğine 

inanılıyordu. 

Selçuklularda hükümdarlık yetkisi Allah tarafından hükümdara 

bahĢedildiğine inanıldığı için bütün memleket ve halk sultana ait olduğu anlayıĢı 

hâkimdi.
362

 Hükümdarın sahip olduğu bu yetki sayesinde, belirli esaslar dâhilinde 

yayınladığı fermanlar, hatta ağzından çıkan sözler bile kanun niteliğini taĢırdı. Gerek 

her kademedeki devlet teĢkilâtının mensupları, gerekse her sınıftan halk bunlara itaat 

etmekle yükümlüdür.
363

 

 

3.1.1.2. HÜKÜMDARIN TAHTA ÇIKIŞI 

 

Eski Türk töre ve devlet geleneğinde bütün ülke bir bakıma devleti kuran 

ailenin mülkü sayılıyordu. Bu yüzdendir ki hakan ülkesini sağlığında oğulları 

arasında böler ya da hakan ölünce oğulları böyle bir bölüĢümü bazen barıĢ bazen de 

savaĢla çözüyorlardı. Bu anlayıĢ Osmanlılar dâhil olmak üzere tarihte kurulmuĢ 

hemen bütün Türk siyasal kuruluĢlarında görülmüĢ bu yüzdendir ki ülke ve devlet 

bütünlüğü her zaman sağlanamamıĢtır.
364

 Ancak eski devirlerden beri Türk 

devletlerinde tahtı hanedanın belirli bir üyesine intikal ettiren kesin bir gelenek 

yerleĢmemiĢti. Bazen büyük oğullar bazen de küçük oğullar veliaht olarak tercih 

edilirdi. Bu durum Selçuklularda da varlığını devam ettirmiĢtir. Hanedan mensupları 

aileden intikal eden “Kut”un kendilerinde de mevcut ve ülkenin hanedanın ortak malı 

olduğu düĢüncesiyle zaman zaman iktidarı almak gayretine ve belirlenen veliahte 

karĢı mücadeleye giriĢirlerdi.
365

 KardeĢlerden en kuvvetlisi bu düĢünce ile tahta 

geçerken, bu durum bazen de zaafa sebebiyet vererek devletin parçalanmasında 

önemli etken olabiliyordu.
366

 

Selçuklularda da düzgün veraset usulü yoktu, hükümdarlar çoğu zaman 

sağlıklarında yerlerine geçecek veliahtı tayin ederlerdi. Fakat sultanın ölümünden 

sonra hanedana mensup erkekler, veliahtın hükümdarlığını kabul etmezler, aralarında 

                                                 
362

 Kurpalidis, a.g.e., 72; Sevim-Merçil, a.g.e., 497; Avcı ve bĢk., a.g.e., 53. 
363 Sevim-Merçil, a.g.e., 498. 
364

 Arslan, a.g.e., 56. 
365

 Sevim-Merçil, a.g.e., 498; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 28; Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 214. 
366

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 28. 



64 

kanlı savaĢların çıkmasına sebep olurdu.
367

 Büyük Selçulularda Tuğrul Bey daha 

sağlığında yerine kimin geçeceği sorununu çözümlemek istemiĢtir. KardeĢi Çağrı 

Bey’in oğullarından yaĢça küçük olmasına rağmen Ebü’l Kasım Süleyman’ı 

kendisine veliahd olarak göstermiĢti. Buna rağmen yine Çağrı Bey’in oğullarından 

Alparslan Selçuklu tahtına geçmiĢti.
368

 Sultan Alparslan, KutalmıĢ ile yaptığı savaĢta 

galip gelince; akrabalarından KutalmıĢ’la beraber olanları öldürülmelerini hatta 

küçük yaĢtaki oğlu Süleyman ġah’ı da ortadan kaldırmayı emretti. Fakat 

Nizamülmülk, dirayeti ve iyi tedbirinden dolayı bu iĢi uygun görmedi. “Akrabayı 

öldürmek doğru olmaz. Uğursuzluk getirir, devlet çabuk yıkılır.” Sözüne karĢı 

Alparslan da KutalmıĢ’ın oğlu Süleyman ġah’ı ve adamlarını ülke sınırları içinde 

bırakmak doğru olmaz. Onların zararı dokunabilir deyince Nizamülmülk, onlar sınır 

boylarına gönderilsinler ve orada ikâmet etsinler. Onlardan meliklik ve emirlik 

sıfatları alınsın ki sefalet içinde yaĢasınlar. Daha sonra Süleyman ġah’ı, akrabaları ve 

adamlarıyla birlikte Diyarbakır’da onlar için belirlenen bir yere gönderdiler.
369

 Bu 

olayda taht kavgası problemi sultanın yakınlarını öldürme yöntemi dıĢında, 

Nizamülmülk’ün düĢüncesiyle farklı bir yöntemle çözümlenmiĢ oldu.  

Sultan büyük veya küçük ayırt etmeksizin oğullarından dilediği birini veliaht 

olarak seçmekteydi. Fakat sultanın ölümünden sonra bir veliaht tayini öteki 

kardeĢlerin taht üzerinde hak iddiasından alıkoymazdı.
370

 Çünkü veliaht olarak tahta 

çıkan Ģehzadenin dıĢındaki diğer Ģehzadeler haklarının gasp edildiği duygusuna 

kapılarak harekete geçmekteydi.
371

 Sultan Alparslan da çocukları arasında en büyüğü 

olmamasına rağmen cesareti ve idarede gösterdiği kabiliyet ile MelikĢah’ı h. 458 

(m.1065-1066) tarihlerinde hâkimiyeti altındaki bütün beldelerde onun adına hutbe 

okutarak veliahd olarak ilan etmiĢti.
372

 MelikĢah’ın tahta çıkmasıyla mesele 

kapanmamıĢtır.
373

 Alparslan’ın ölümünden sonra onun kardeĢi Kavurd
374

 

Kirman’dan hemen hareket etti. Nizamülmülk’ün de desteği ile MelikĢah amcasına 

                                                 
367

 Uluçay, İlk Müslüman Türk Devletleri, 183. 
368

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 201-202;  Sevim-Merçil, a.g.e., 498-499; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 41. 
369

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 234; Akarayî, a.g.e., 11.  
370

 Sevim-Merçil, a.g.e., 499; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 103. 
371

 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 77. 
372

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e.,  VIII, 244; Sevim-Merçil, a.g.e., 499; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 66; Koca, 

“Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 78. 
373

 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”, 78. 
374

 Abu’l-Farac Tarihinde, Melik Kavurd’un adı Karut (Kaurath) olarak geçmektedir. Bkz.: Abu’l-

Farac, a.g.e., I, 326.  



65 

karĢı galip gelerek amcasını da yayının kiriĢi ile boğarak öldürdü.
375

 Sultan, yerine 

geçecek kiĢinin yani veliahdın tayini konusu bütün çabalara rağmen kesin bir düzene 

kavuĢturulmamıĢ ve genelde bu konu Selçukların zaaflarından birini 

oluĢturmuĢtur.
376

 Bu duruma göre Sultan kendisinden sonra yerine kimin tahta 

geçeğini tayin etse bile bu hanedanın diğer üyeleri için bağlayıcı bir karar olmazdı.   

Büyük Selçuklularda bilfiil isyana giriĢmeyen bir hanedan mensubunun 

saltanata hak iddia edebilir diye idam edildiğine rastlanılmamaktadır. Buna karĢılık 

Anadolu Selçuklular ve Osmanlılarda kardeĢ katline rastlanmaktadır. II. Kılıç Arslan 

1155’te tahta çıktığı zaman kendisine rakip olarak gördüğü ortanca kardeĢini 

boğdurtmuĢtur. II. Keyhüsrev (1237-1246) de bir oğlu olunca hapisteki kardeĢini 

idam ettirmiĢti.
377

  

Selçuklularda Ģehzadeler daha küçük yaĢlarda iken devlet iĢlerine alıĢmak ve 

iyi bir Ģekilde yetiĢtirilmek üzere “atabey” veya “lala” ismi verilen emirlerden 

birisinin denetiminde bir vilâyete gönderilirdi.
378

 Böylece Ģehzadeler lala 

denetiminde gönderilen yerlerde yetiĢtirilerek yönetim hakkında deneyim 

kazanırlardı.  

Görüldüğü gibi Türk hükümdarını Tanrı’nın seçtiği ve üstün meziyetlerle 

donattığı kiĢi idi. Ġktidar ise, hanedan üyeleri arasında birinden diğerine kan yoluyla 

geçmekteydi. Bu duruma göre, iktidar üzerinde bütün hanedan üyeleri eĢit hakka 

sahipti. Fakat Tanrı iradesini, hanedan üyeleri arasından sadece biri üzerinde 

kullanmaktaydı. Bu da genellikle hükümdarlığa en çok layık ve yetenekli bir 

hanedan üyesi olmaktaydı. Dolayısıyla hanedan üyeleri arasında taht kavgaları 

kaçınılmaz ve meĢru bir olay olarak daima tekrarlanmaktaydı.
379

 Bu da merkez 

yönetimi zayıf duruma düĢürüyordu. Bu yüzden Büyük Selçuklu Devleti kısa sürede 

parçalanmıĢ ve sadece Türkiye Selçukluları varlıklarını bir yüzyıl daha 

sürdürebilmiĢtir.
380

 

  

                                                 
375

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 326; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 67-68; Ersan-Alican, a.g.e., 69. 
376

 Yazıcı, a.g.e., 294. 
377

 Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, VIII, 211. 
378

 Akarayî, a.g.e., 11, d.n. 41. 
379

 Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler”,77.   
380

 Tabakoğlu, a.g.e., 83. 



66 

3.1.1.3. HÜKÜMDARLIK ALAMETLERİ VE UNVANLARI 

 

Müslüman Türk hükümdarları, devletin baĢı olmaları sıfatıyla, iktidarlarının 

içeride ve dıĢarıda meĢru bir kuvvet olarak tanınması ve kabul edilmesi için 

hükümdarı, diğer devlet görevlilerinden ve tebaadan ayıran bir takım hâkimiyet ve 

hükümdarlık sembolleri almıĢlar ve kullanmıĢlardır.
381

 Selçuklu hükümdarlarının 

kullandıkları lakaplar ve unvanlar Abbasî halifeleri tarafından kendilerine 

verilmekteydi.
382

 

Selçuklular, baĢlangıçta eski Göktürk devlet düĢüncesi ve teĢkilâtının 

uygulayıcısı Oğuz Yabgu Devleti’nin izinde idiler. Bu devlet teĢkilâtında hükümdar 

Yabgu unvanını taĢıyordu. Nitekim Selçuk’un oğulları Arslan ve Musa, Yabgu 

unvanını taĢımıĢlardı. Fakat Selçuklular, Horasan’a geçip Müslüman Türk 

devletleriyle temasa geçtikten sonra bu unvanlarda değiĢiklikler meydana geldi.
383

 

Tuğrul Bey, ilk baĢlarda emir veya melik unvanlarını kullanırdı. Daha sonra 

bastırdığı sikkelerde (1041/1042) emir unvanını kullanıldığı görülmektedir. 

Selçuklular bağımsızlığını ilan ettikten sonra Çağrı Bey de melik unvanıyla 

anılmıĢtı.
384

 

Sultan Alparslan Selçuklu tahtına (m.1064) geçince Abbasî halifesi Kâim-

Biemrillah tarafından Alparslan’a “ġahinĢahü’l-Âzam, Melikü’l Arab ve’l-Acem” 

gibi bazı lâkap ve unvanlar verilmiĢtir. Yine Bizans’a bağlı ve kaynaklarda “asla 

fethedilmez” Ģeklinde nitelenen, surlarıyla meĢhur Ani’nin (16 Ağustos 1064) 

fethedilmesi üzerine bu baĢarıyı kutlayan halife, Alparslan’a Ebü’l-Feth unvanını 

vermiĢtir.
385

 es-Sultanu’l-Âzam, Sultanu’l-Âlem diye anılan MelikĢah’ın es-

Sultanu’l-Âdil, Ebü’l-Feth lakaplarının yanında halife tarafından kendisine verilmiĢ 

Muizzu’d-Din, Celâlu’d-Dünya ve’d-Din, Kasîmu Emîr’il Mü’minîn,
386

 Celâlu’d-

Din ve’d-Devle Ebü’l-Feth gibi unvanları vardı.
387

 “es-Sultanu’l-Âzam” unvanını 

                                                 
381

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 152; Kasım ġulul, İbn Haldun’a Göre İslâm 

Medeniyeti, 1. baskı, Ġstanbul, 2011, 49. 
382

 Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 32.   
383

 Sevim-Merçil, a.g.e., 499. 
384

 Sevim-Merçil, a.g.e., 499. 
385

 Sevim-Merçil, a.g.e.,499; Yazıcı, a.g.e., 216; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 32; 

Alptekin, a.g.m., 191.   
386

 Sevim-Merçil, a.g.e.,500; Yazıcı, a.g.e., 228; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 33.   
387

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 282. 



67 

asıl kullanan hükümdar ise Büyük Selçuklu Devleti’nin son hükümdarı olan Sencer 

olmuĢtur.
388

  

Sultan, kavramının ne anlama geldiğini ve hangi yöneticiler için 

kullanıldığına da bakalım: Sultan Arapça kökenli bir kelime olup; Güç, kuvvet, 

otorite, iktidar gibi soyut anlamlara iĢaret eden bir kavram olarak Ġslâm 

kaynaklarından anlaĢıldığı üzere, Hz. Muhammed döneminden beri yönetici, 

hükümdar ve devlet baĢkanı gibi anlamların karĢılığı olarak kullanılmıĢtır. Abbasîler 

devletinde genellikle bazı devlet görevlileri, valiler, divan sahipleri ve vezirler için 

kullanılmıĢtır. Daha sonra bu unvan gayri resmi olmakla birlikte bağımsız 

hükümdarlar için kullanılmaya baĢlanmıĢtır. Temel anlamda dünyevi otoriteye iĢaret 

eden sultan kelimesini bir unvan olarak Selçuklularda ilk kez kullanan Tuğrul 

Bey’dir. Bu unvan 1043-1044 tarihlerinde Hemedan’da kestirilen Selçuklu 

sikkelerinde kullanılmıĢtır. Selçuklu hükümdarlarının sultan olmasıyla birlikte Ġslâm 

tarihinde de bir ilk gerçekleĢmiĢtir. Daha önce halife’nin sorumluluğunda bulunan 

siyasal iktidar dünyevileĢmiĢtir. Siyasî ve dini iktidar arasında bir yarılma meydana 

gelmiĢtir.
389

 Nizamülmülk, Siyasetname’de “sultan”  unvanını ilk kullanan Gazneli 

Sultan Mahmud olduğunu söylemiĢtir. Bu unvan Sultan Mahmut’tan sonra gelenek 

haline gelmiĢtir.
390

  

Selçuklu sultanları hiçbir zaman Sasani, Bizans ve hatta Gazne hükümdarları 

gibi mutlak bir sultayı temsil etmemiĢler. Selçuklu sultanları; melikler, beyler ve 

emirler üzerinde ancak bir derece farkıyla en yüksek makama sahip olmuĢlar. Eski 

Türk kağanları durumunda kalmıĢlardı.
391

 

Yukarıda açıkladığımız gibi lâkap ve unvanların farklılıklar gösterdiği gibi 

birçoğunun farklı zamanlarda aynı Ģekilde kullanıldığı da görülmektedir.
392

 Selçuklu 

hükümdarları siyasî ve askerî baĢarılarına uygun olarak çeĢitli unvan ve lakaplar da 

kullanmıĢlardır.
393

 

                                                 
388

 Yazıcı, a.g.e., 234-235; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 32; Koca, “Ġlk Müslüman 

Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 152. 
389

 Ersan-Alican, a.g.e., 169-170; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 31; Koca, “Ġlk 

Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 151. 
390

 Nizamülmülk, a.g.e., 63-64. 
391

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 218. 
392

 Yazıcı, a.g.e., 295. 
393

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 152. 



68 

Nizamülmülk, Siyasetname’de unvan ve lakaplar konusuna bir bölüm 

ayırmıĢtır.
394

 Nizamülmülk burada herkesin bulunduğu makam ve mevkiye göre 

unvana sahip olması gerektiğini ve kiĢinin hak etmediği unvanı kullanılmaması 

gerektiğini belirtmiĢtir. Kendi dönemlerinde unvanların alabildiğince artmıĢ durumda 

olduğuna vurgu yapmıĢtır. Ona göre, bir Ģeyin sayısı arttıkça değeri düĢer ve 

saygınlığı azalır. Hükümdarlar ve halifeler unvan konusunda daima idareli 

davranmıĢlar. Nitekim memleket düsturlarından biri unvanlara sahip çıkmak, diğeri 

de her Ģahsın makam ve mevkisini korumaktır. Ona göre, Tüccar bir kiĢi ile bir 

çiftçinin, avamdan biriyle havastan birinin unvanları bir olunca bunların konumları 

arasında fark kalmayarak aynı olurlar. Bir imam veya kadı’nın unvanı ile ilimden 

irfandan haberi olmayan, hatta okuma yazması olmayan birisinin unvanı aynı olursa; 

âlim ve cahil, kadı ve büyüklerin ile talebelerinin sahip oldukları unvanlar aynı 

olursa hem aralarındaki farkı kaldırır hem de bu Ģekilde doğru olmaz.
395

 

Nizamülmülk burada her kesin bulunduğu mevki ve konumuna göre unvan 

kullanılması gerektiğini söylemiĢtir. 

Nizamülmülk eserinde, kimin hangi lakabı kullanılması ile ilgili de bilgi 

vermiĢtir. Ona göre, Ġmamlar ve din âlimlerinin unvanları Ģu Ģekilde olmalıdır: 

Mecdü’d-din, ġerefü’l-Ġslâm, Seyfü’s-sünne, Zeynü’Ģ-Ģeria, Fahru’l-ulema gibi 

unvanlardır. Ordu komutanları, emirler, ikta sahipleri ve memurlar da; Seyfü’d-

devle, Hüsamu’d-devle, Zahirü’d-devle, Cemalü’d-devle, ġemsü’d-devle gibi 

unvanlar kullanmalıdır. Vezirler, âmiller, mutasarrıflar da Amîdu’l-mülk, 

Nizamülmülk, Kemâlu’l-mülk, ġerefü’l-mülk, ġemsü’l-mülk gibi unvanlar
396

 

kullanmalıdır. 

Nizamülmülk’e göre, din ve Ġslâm lafızlarını içeren unvanlar âlimlere; devlet 

ve mülk lafızlarını içeren unvanlar hâcegân’a hastır. Ulema kesimi dıĢında, din ve 

Ġslâm lafızlarını ihtiva eden bir unvan kullanana engel olunmalı ve baĢkalarına da 

ibret olması için de bu gibi kimseler cezaya çarptırılmalıdır.
397

 

Selçuklular zamanında bir kısım unvan ve lakaplar sadece sultanlara verilirdi. 

Hanedana mensup kiĢiler, melikler, diğer askerî ve sivil erkâna da unvan verilirse de 

                                                 
394

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 53. 
395

 Nizamülmülk, a.g.e., 216. 
396

 Nizamülmülk, a.g.e., 226. 
397

 Nizamülmülk, a.g.e., 227. 



69 

bunlar sultanların kullandıkları unvanlar olmazdı. Hatta birçok sultanın, melik 

olduğu dönemlerde kullandığı unvanlar ile sultan olduktan sonra kullandığı unvanlar 

bile birbirinden farklıydı.
398

 

Yukarıda hükümdarlık alâmetlerinden unvan ve lakapları kısaca açıklamaya 

çalıĢtık. Unvan ve lakaplar dıĢında hükümdarların bir de bazı alâmetleri vardır. 

Hükümdarın sahip olması gereken alâmetlerin ise sadece isimlerini vermekle 

yetinelim. Bu alâmetler Ģunlardır: Hutbe, sikke (para), tevki (imzaya eĢdeğer alâmet), 

tuğra (PadiĢahın ismi ve lakabı bulunan alâmet), çetr (Ģemsiye), nevbet (bando 

konseri), sancak, saray, saltanat çadırları, taht, taç, tıraz (kenar yazılarla süslenmiĢ 

elbise), hil’at (kıymetli elbise), ok ve yay, kemer, çizme, kılıç ve yüzüktür.
399

 

Özellikle hutbe, Selçuklular döneminde hükümdarlık alâmeti açısından vazgeçilmez 

bir unsur idi.
400

  

Selçuklu Sultanlarının muharebelerde veya herhangi bir gezide hâkimiyet 

alâmeti olarak da baĢlarının üstünde atlastan veya altın iĢlemeli kadifeden yapılmıĢ 

bir Ģemsiye (çetr) tutulurdu. Daima yanında hazır bulunan askerî mızıka takımı 

(Nevbet), günde beĢ defa namaz vakitlerinde nevbet çalarlardı.
401

   Hükümdarların 

yerden biraz yüksekçe bir tahtları vardı. Resmi törenlerde giydikleri bir taçları varsa 

da genellikle baĢlarına büyük bir sarık sararlardı. Mühür yüzükleri ise nerede 

olurlarsa olsunlar imzalamaları için kendilerine getirilen belgeleri mühürlemelerinde 

kullanılırdı. Tutsaklar ve muhafız kıtasındaki askerlerden oluĢan maiyetinin geliĢini 

sancaklar ve mızıka takımı haber verirdi. Sultanlar saraylarda yaĢarlardı. Her büyük 

kentte sultan için bir saray yapılmıĢtı. Ayrıca sultanlar isterlerse dinlenmek ve 

eğlenmek için sayfiye saraylarını da yaptırabilirlerdi.
402

 

Görüldüğü gibi Selçuklularda hükümdarlar, bir kısmı manevî diğer bir kısmı 

ise maddi olmak üzere değiĢik unvan ve lâkaplar kullanmıĢlardır. Bu unvan ve 

lâkaplar Selçuklu sultanını en yüksek hükümdar olarak nitelendiren birtakım 

hükümdarlık alâmetleridir.
403

 

                                                 
398

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 54; Alptekin, a.g.m., 191. 
399

 Sevim-Merçil, a.g.e., 499-505; Yazıcı, a.g.e., 295-297; Alptekin, a.g.m., 186-192; Koca, “Ġlk 

Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 152-155. 
400

 Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 73.   
401

 Alptekin, a.g.m., 185.  
402

 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 178. 
403

 Kurpalidis, a.g.e., 71; Yazıcı, a.g.e., 295.   



70 

3.1.1.4. HÜKÜMDAR’IN KİŞİLİĞİ VE AHLÂKI İLE İLGİLİ 

NİTELİKLERİ 

 

3.1.1.4.1. DİNDAR OLMAK 

 

Nizamülmük’e göre bir padiĢahta kesinlikle bulunması gereken ve padiĢah 

için olmazsa olmazlardan kabul ettiği önemli bir özellik dindarlıktır. Ona göre din ve 

hükümdar birbirlerinin kardeĢi gibidir.  Hükümdarın vatanında bir kargaĢa meydana 

gelirse din de bundan zarar görerek bozgunculara ve dini eğrilere gün doğar. Aynı 

Ģekilde dinde de fesat ve bozgunculuk meydana gelirse memlekette düzen kalmaz.
404

 

Bu yüzden Selçuklularda din ve devlet aynı madalyonun iki yüzü gibi kabul 

edilmiĢtir.
405

 

Nizamülmülk’ün kendisi de zaten dindar birisiydi. Dini değerlere oldukça 

hassasiyet gösterirdi. O, bir sözünde Ģöyle demiĢti: Ġçinde suyu bulunan ve geliri ile 

yaĢayabileceğim bir toprak parçası ve dağ baĢında, Rabbime ibadet etmek 

maksadıyla içine çekilebileceğim bir mescidimin olmasını arzu ederdim.
406

 Onun bu 

sözü, kendisinin dindar birisi olduğunu ve dinin gereklerini de yerine getirmek için 

gayret ettiğini görüyoruz. 

Nizamülmülk’e göre; hükümdar dini hassasiyetlere uyması gerekir. Öncelikle 

kötülük yapmaktan Ģiddetle sakınan, kalbinde Allah korkusu taĢıyan, gönlünde ihanet 

beslemeyen,
407

 dinde doğru istikameti takip eden, dosdoğru bir itikada sahip olan, 

Allah’a iyi bir kul olmayı seven, teheccüd namazlarını kılan ve nafile oruçları tutan, 

din bilginlerine saygı gösteren ve onları himaye eden, sadaka veren, yoksullara iyilik 

yapmak
408

 gibi dinin emirlerine sımsıkı sarılan ve yasaklarından da kaçınması 

gerekir. 

Selçuklu sultanları, dinin emir ve yasaklarına uyma konusunda oldukça 

hassas davranmıĢlardı. Örneğin Tuğrul Bey namazların kılınmasına çok dikkat 

                                                 
404

 Nizamülmülk, a.g.e., 78; Canatan, a.g.e., 102; Önder, a.g.e., 23; Altunöz, a.g.e., 62. 
405

 Kahveci, a.g.e., 177.  
406

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 50. 
407

 Nizamülmülk, a.g.e., 65. 
408

 Nizamülmük, a.g.e., 13; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228; Seyfullah Kara, Büyük Selçuklular ve Mezhep 

Kavgaları, 2. baskı, Ġstanbul,  2009, 176. 



71 

ederdi. Pazartesi ve perĢembe günlerinde de nafile oruç tutardı.
409

 Sultan Alparslan 

da aynı Ģekilde dindar, takva sahibi ve her iĢinde Allah’a tevekkül eden birisiydi. 

Dinin emirlerini yerine getirmesi konusunda oldukça dikkat ederdi. Allah’ın 

kendisine verdiği nimetlere karĢı çok dua ederdi. Çok sadaka verirdi. Her Ramazan 

ayında yoksullara 15.000 dinara yakın para yardımında bulunurdu.
410

 Sultan 

MelikĢah ve Sultan Sencer’in de aynı Ģekilde dini hassasiyetlere özen göstermiĢlerdi. 

Hatta Sultan Sencer’in hayatında bir tek vakit namazını bile terk etmediği 

bilinmektedir.
411

 

Nizamülmülk, hükümdarın arzu ettiği gibi davranıp hukukun üstünde 

sorumsuz biri olamayacağını, Ġslâm’ın bildirdiği ilahi hükümlerin sınırları içerisinde 

hareket etmesi gerektiğini vurgulamıĢtır. Böylece hükümdarın sahip olduğu 

yetkilerinin çerçevesini çizmiĢtir. Hükümdarın adil olmasını ve insanların hakkına 

riayet etmesi için de Allah’tan korkması gerektiğini söylemiĢtir.
412

  

Nizamülmülk, padiĢahın dini konularda bilgi sahibi olması için çaba 

göstermesi gerektiğini belirtmiĢtir. Bunun için de padiĢahlar haftada bir ya da iki 

defa din ulemasını huzuruna davet edip Allah Teâlâ’nın emirlerini bizzat onlardan 

dinlemek, Kur’an’ın tefsiri ve Resûlullâh’ın hadislerini onlardan dinleyerek gönlünü 

bu Ģekilde dünya meĢgalesinden kurtarır. ġayet bir süre böyle devam ederse bunu 

alıĢkanlık haline getirir. Dini, dünyevi konularla ilgili takınacağı tutum, izleyeceği 

çözüm yolları hakkında aydınlandığı takdirde yüksek vicdan, adâlet ve muhakeme 

gücü sayesinde hiçbir dini eğri, mezhebi bozuk kiĢi onu hak yoldan ayıramaz; 

memleketinde kötü emeller ve sapkınlıklar ortadan kalkarak muazzam iĢler icra eder. 

Kendi devrinde ahlâksızlığın, yolsuzluğun ve ihtilafların kökü kazınır.
413

 Bu 

doğrultuda Selçuklu sultanları din âlimleri için medreseler açarak onlara büyük 

destek sağlamıĢlardır.
414

 

Nizamülmülk’e göre, padiĢahın sadece kendisi dindar olması yeterli değildir. 

Bunun için padiĢah devletin herhangi bir kademesinde görevlendireceği kiĢilerde de  

bu hususu göz önünde bulundurması gerekir. Görevlendirmek istediği kiĢi, kalbinde 

                                                 
409

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 201-202; Kara, a.g.e., 176; Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve 

Hac Emirliği”, 72; Ünal, a.g.m., 118. 
410

 el-Hüseynî, a.g.e., 21; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228; Kara, a.g.e., 177. 
411

 Kara, a.g.e., 177. 
412

 Nizamülmülk, a.g.e., 15-16; Kahveci, a.g.e., 175. 
413

 Nizamülmük, a.g.e., 77. 
414

 Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 72. 



72 

daima Allah korkusu taĢıyan, içinde kin ve düĢmanlık beslemeyen kiĢileri bulup 

seçerek kendilerine Ģöyle söylesin: “Bu Ģehri ya da bu bölgeyi sana emanet ediyoruz; 

Ahirette Hak Teâlâ’nın bizi sorumlu tuttuğu Ģeyden biz de seni sorumlu tutarız”.
415

 

Sözüyle padiĢahın kendisi dindar olması gerektiği gibi görevlendireceği diğer memur 

ve yöneticilerin de dindarlık vasfına haiz olması gerektiğine dikkat çekmiĢtir. 

Nizamülmülk’e göre, padiĢah ilahi kuralları basite alırsa yahut da Allah 

Teâlâ’nın emirlerini yerine getirmekte bir gevĢeme gösterirse bu durumda Allah onu 

ve maiyetindekileri cezalandıracak ve yaptıkları bu çirkin iĢlerin karĢılığını da ağır 

bir Ģekilde vereceğini belirtmiĢtir.
416

 

 

3.1.1.4.2. İLİM SAHİBİ OLMAK 

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de padiĢah için gerekli gördüğü bir baĢka özellik 

de padiĢahın ilim sahibi olması ve ilim erbabını korumasıdır. Çünkü padiĢahın ilim 

sahibi olması, dini, dünyevi konularla ilgili takınacağı tutum, izleyeceği çözüm 

yolları hakkında aydınlandığı takdirde yüksek vicdan, adâlet ve muhakeme gücü 

sayesinde hiçbir dini eğri, mezhebi bozuk kiĢi onu hak yoldan ayıramaz. 

Memleketinde kötü emeller ve sapkınlıklar ortadan kalkarak muazzam iĢleri icra 

eder.
417

  

Göktürklerde de “bilge” ve “bilgi sahibi olma” Türk kağanlarının baĢta gelen 

ve önemini hiçbir zaman kaybetmeyen özellikleriydi. Kağanların sadece bilgi sahibi 

olmaları yetmiyordu. Onların etrafında büyük memurların ve komutanların da bilge 

olmaları Ģartı vardı. Eski Türk yazıtlarına göre bilgi bilmez kiĢiler, bilmedikleri için 

daima felaket ve yenilgilere sebep olmuĢlardır. Göktürklerdeki devlet adamlarının 

bilgili olması hakkındaki anlayıĢları Selçuklular ve Osmanlılar devrinde de aynı 

Ģekilde devam etmiĢtir.
418

 

Selçuklular ve Osmanlılar döneminde hükümdarlar oğullarına ve kızlarına 

özel bir eğitim ve öğretim programını uygulamıĢlardı. Devrin ünlü bilginleri onların 

kültür seviyelerini yükseltmek için görevlendirdiler. Bilginler, öğrencileri olan 

                                                 
415

 Nizamülmük, a.g.e., 11. 
416

 Nizamülmük, a.g.e., 11. 
417

 Nizamülmülk, a.g.e., 77; Tuğral, a.g.e., 132. 
418

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 137. 



73 

Ģehzadelere, devrin geçerli olan dillerini öğretiyor sanat ve diğer bilimler hakkında 

gereken bilgileri onlara veriyorlardı.
419

 Bu nedenle geleceğin sultanı olan Ģehzadenin 

eğiticisi olan atabeg, Selçuklularda baba olarak adlandırılmıĢtır. Atabeg, 

Selçuklularda büyük bir etkiye sahipti ve saygın bir insandı.
420

   

Nizamülmülk, hükümdarın âlimlerle iletiĢim kurması ve onlarla görüĢ 

alıĢveriĢinde bulunmasını hükümdar için önemli bir meziyet olarak kabul etmektedir. 

Siyasetname’de Süfyân es-Sevri’den rivayet edilen bir sözle bu görüĢünü 

desteklemektedir. “Hükümdarların en hayırlıları ilim erbabıyla ünsiyet peyda 

eyleyenlerdir ve âlimlerin en zararlıları da hükümdarla düĢüp kalkanlarıdır.”
421

   

Nizamülmülk, bu konuyla ilgili Lokman Hekim’den Ģöyle bir söz 

aktarmaktadır: “ġu cihanda bana ilimden daha yakın bir dost bulunmaz. Ġlim 

hazineye bedeldir; zira hazineyi sen muhafaza edersin, ilim ise seni muhafaza eder.”  

Bunun için padiĢah ilimsiz adım atmayıp cahilce iĢlere mani olduğu takdirde 

Allah’ın lütfûna mazhar, ilim yâr ve yardımcısı olduğu için iki cihanda da bahtiyar 

olur. 
422

 

Kaynaklarımızda hükümdarların ilim, kültür seviyelerine ve ilme verdikleri 

ehemmiyete dair çok örnekler vardır. Sultan Alparslan’a meclislerde, hükümdarların 

tarihlerine ahlâk ve terbiyeleriyle Ģeriat hükümlerine dair kitaplar okunurdu.
423

 

Türkiye Selçuklu Sultanı II. Süleyman ġah (1196-1204) Ģiir yazar, edebiyat, belağat 

ve hat sanatı ile meĢgul olmuĢtur. Yine Türkiye Selçuklu Sultanlarından I. Ġzzeddin 

Keykavus (1211-1220) da diğer hükümdarlar gibi yüksek kültüre sahip olup, Farsça 

Ģiir yazardı.
424

 I. Alâeddin Keykubad (1220-1237) da Türkçeden baĢka Arapça, 

Farsça ve Yunanca da biliyordu. Okuduğu eserler arasında Nizamülmülk’ün 

Siyasetname’si ve Gazzâli’nin Kimyâ-i Saadet ve Kabusnâme adlı eserler de vardı. 

Birçok sanatı bilmekte idi. Bildiği sanatların çoğunu da yapmaktaydı.
425

 Demek, 

Selçuklu Sultanları hem kendileri ilim öğrenmek için gayret göstermiĢler hem de 

ilmin yayılması için de gerekli imkânları sunmuĢlardır. 

                                                 
419

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 138. 
420

 Gordlevski, a.g.e., 258. 
421

 Nizamümülk, a.g.e.,78; Önder, a.g.e., 65. 
422

 Nizamülmülk, a.g.e.,79. 
423

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 265. 
424

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 139. 
425

 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 72; Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 
140. 



74 

Netice itibariyle Nizamülmülk, padiĢahın kesinlikle ilim sahibi olması 

gerektiği görüĢündedir. Çünkü bir devletin padiĢahı bilgili olursa, o ülkenin geleceği 

parlak olur. Ġlmin ölçüsü ve iyi törelerin tesisi devletin hali ile kıyasla anlaĢılır. O 

nedenle cihan hükümdarının ilmi birçok aydınlığın kendisinden beslendiği, insanların 

yolunu aydınlatıp onları karanlıktan kurtaran bir mumu andırır. Onun hiçbir kılavuza 

ihtiyacı yoktur.
426

 Onun için Nizamülmülk, bir padiĢahın kesinlikle ilim sahibi 

olması gerektiğini söylemiĢtir. Ona göre sadece padiĢahın ilim sahibi olması yetmez. 

Diğer yönetici ve memurların da bilgili olmaları gerekir. Günümüzdeki geliĢmiĢ 

ülkelerin temel vasıflarından birisi de yöneticilerin ve halkın eğitim seviyesinin 

yüksek olmasıdır. Nizamülmülk de zaten bu görüĢe sahiptir. Ancak burada mevzu 

padiĢah olunca, sadece padiĢahla ilgili Nizamülmülk’ün görüĢlerini açıklamaya 

çalıĢtık. 

  

3.1.1.4.3. ADÂLETLİ OLMAK 

 

Adâlet, kavramı adl ve adâlet kelimeleriyle ifade edilmektedir. Selçuklu 

devlet kayıtlarındaki fermanların birinde ise Farsça dâd kelimesi kullanılmıĢtır. Adl 

kelimesi herhangi bir cismi yerine koymak fazlalıkla eksikliğin sınırı, eĢit ölçülülük, 

denge, dolgunluk, yansızlık, gibi anlamlar taĢımaktadır. Dâd kelimesi ise kanun, 

adâlet, anlamlarına gelmektedir. Adâlet aynen iyilik terimi gibi Selçuklu 

belgelerindeki dini-siyasî terimler arasında en yüksek değere sahiptir.
427

 O nedenle 

Selçuklular döneminde, Allah adâletli davranan hükümdarın hükümdarlığını 

sağlamlaĢtırır, zulüm edenin ise mahfını çabuklaĢtırır anlayıĢı kabul edilmiĢti.
428

 

Büyük Selçuklularda kadı adâlet teĢkilâtının baĢlıca elemanı olmakla birlikte, 

adâletin tek dağıtıcısı da değildi. Esas olan bu hizmeti bizzat hükümdarın yapmasıdır 

ve kadılar da zaman zaman bu görevi üstlenmiĢlerdir.
429

 Maverdî, adâletli olmayı 

bütün devlet memurları için bir Ģart olarak kabul etmiĢtir.
430

 Hakikaten Maverdî’nin 

bu görüĢü çok mantıklıdır. Sadece hükümdarın adâletli olması bir yönetim için 

                                                 
426

 Nizamülmülk, a.g.e.,14. 
427

 Kurpalidis, a.g.e., 81. 
428

 Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 6.   
429

 Yazıcı, a.g.e., 305. 
430

 Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib el-Maverdî, el-Ahkâmu’s-Sultaniye (İslâmda Hilafet ve 

Devlet Hukuku), (Terc.: Ali ġafak) Ġstanbul, 1976, 75. 



75 

yeterli değildir. Hükümdarın yönetimi altında bulunan bütün memurlar adâletli 

olduklarında o zaman adâlet mükemmel bir Ģekilde uygulanabilir. 

Nizamülmülk, bir devlette adâletin uygulanması konusunu çok önemsemiĢtir. 

Sultanların adâletli davranmaları için nelere dikkat edilmesi hususunda fikirlerini 

detaylı bir Ģekilde açıklamıĢtır. Ona göre adâletin gerçekleĢtirilmesi için; padiĢah 

haftada iki gün divan-ı mezalime oturup, mazlumun hakkını zalimden alarak ona 

vermesi ve konuyu aracısız bir Ģekilde halktan bizzat kendisinin dinleyip ona göre 

hükmetmesi gerekir. Nispeten önemli olan hususlar yazılı olarak kendisine arz 

edilmeli ve hükümdar bu meselelerin her birinin neticelerini de kâtiplere yazdırması 

lazımdır. Hükümdarın haftada iki gün haksızlığa ve zülme uğrayanları huzuruna 

çağırıp onları bizzat kendisinin dinlediği haberi memlekette yayılınca zalimler 

dehĢette kapılır, ayaklarını denk alırlar ve cezaya çarptırılma korkusundan ötürü hiç 

kimseye haksızlık ve yolsuzluk yapmaya cesaret edemezler.
431

  

Nizamülmülk, Siyasetname’de adâletin uygulanmasıyla ilgili Hz. Peygamber 

(s.a.s.)’den bazı hadisleri örnek olarak göstermiĢtir. Bu hadislerden iki tanesi 

Ģöyledir: “Bu cihanda halka idarecilik yapanlar, mahĢer günü huzura elleri bağlı 

getirilirler. ġayet âdil ise, adâlet onun ellerini çözüverir ve cennete ulaĢtırır. Eğer 

zalim ise zulmü ellerini bağlar ve elleri boynundan zincire vurulmuĢ bir Ģekilde onu 

cehenneme götürür.”
432

 “Adâletle hükmedenler cennette aileleri ve idare ettikleri 

kiĢilerle birlikte nurdan saraylarda ikamet edecekler.”
433

 Bu nedenle hükümdar adâlet 

konusunda çok dikkatli davranması gerektiğini vurgulamıĢtır. 

Nizamülmülk, adâletin mükemmel bir Ģekilde uygulanması için bizzat 

hükümdarın kendisi bu konuyla ilgilenmesi gerektiğini belirtmiĢtir. Çünkü Hz. 

Peygamber (s.a.s.) ashabı da kendi devirlerinde adâlet yerini bulsun ve hiç kimse 

mahkemeden ayak çekmesin diye bu iĢlerle kendileri ilgilenmiĢ ve bizzat kendileri 

adâleti icra eylemiĢlerdir.
434

 Nizamülmülk’ün bu konudaki görüĢüne baktığımızda 

Peygamberimiz ve onun sahabesi olan dört halife döneminde bazı durumlarda adâlet 

iĢlerinden kendileri bizzat ilgilendiklerini belirtmiĢtir. Nizamülmülk’ün yaĢadığı 

dönemdeki bazı durumlar O’nu böyle bir açıklamaya zorlamıĢ olabilir. Kendi 

                                                 
431

 Nizamülmülk, a.g.e., 17; Avcı ve bĢk., a.g.e., 62; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 

6; Önder, a.g.e., 34. 
432

 Nizamülmülk, a.g.e., 15-16. 
433

 Nizamülmülk, a.g.e., 78. 
434

 Nizamülmülk, a.g.e., 53. 



76 

dönemlerindeki hükümdarların adâlet iĢleriyle daha çok yakından ilgilenmeleri için 

böyle bir tavsiyede bulunmuĢtur.  

Ġslâm tarihine bakıldığında hem Hz. Peygamber hem de dört halife 

döneminde kadı tayin edilmiĢtir. Medine Ģehrinde zamanla kazai iĢler çoğalınca Hz. 

Peygamber hâkim sıfatıyla taĢımakta olduğu görevlerden bir kısmını sahabelerine 

devrederek sadece temyiz yetkisini kullanmakta idi.
435

 Yine Hz. Peygamber 

döneminde fetbedilen yeni vilâyetlere valiler tayin ediliyordu. Tayin edilen valiler 

idarî iĢler yanında kazaî iĢlerden de mes'ul tutuluyorlardı. Vilâyetlerde idarî ve kazaî 

iĢler çoğalınca sırf adli iĢlere bakmak üzere kadılar tayin edilmiĢti. Örneğin, Ali b. 

Ebû Talib, Ebû Ubeyde b. el-Cerrah ve Muaz b. Cebel Yemen bölgesine kadı olarak 

tayin edilmiĢlerdi.
436

 Hz. Ebû Bekir döneminde Medine'de kendisi baĢhâkim olarak 

adli iĢleri yürütürken Hz. ömer'i de bir kadı olarak görevlendirmiĢti. Aynı Ģekilde 

diğer vilayetlerde de valiler adli iĢlerin yürütülmesinden sorumlu tutuluyordu. Hz. 

ömer ise adli sahada büyük hamleler yaparak Ģehirlere sırf adli iĢleri yürütmek üzere 

kadılar görevlendirmiĢti.
437

   

Defterdar Sarı Mehmet PaĢa da Nizamülmülk gibi adâlet konusuna dikkat 

çekmiĢ ve bütün amirlerin adâlete uygun davranmaları gerektiğini belirtmiĢtir. Fakat 

padiĢahlar bu konuya herkesten daha fazla önem vermeleri gerektiğini 

vurgulamıĢtır.
438

 Maverdî’ye göre de hükümdar, halka adil davranıp ve halkın 

hukukuna riayet etmelidir. Ancak bu Ģekilde onların sevgisini ve desteğini kazanarak 

karĢılaĢtığı zorlukları aĢabilir.
439

 

Nizamülmülk’e göre, hükümdarın kendisi adil olunca esirgeyici de olur. 

Hükümdar merhametli olursa ordusu da tıpkı onun gibi olur. Çünkü insanlar 

meliklerinin yönetim anlayıĢına göre hareket etmektedir.
440

 Ona göre, saltanatın 

devamlılığı hükümdarın adil olmasına bağlıdır. Âdem (a.s.)’den Ģimdiye kadar her 

zaman, her millet ve memlekette adâleti Ģiar etmeleri sayesinde mülk kendi 

                                                 
435

 Fahrettin Atar, “Ġslâm Adliye TeĢkilâtı Tarihine Kısa Bir BakıĢ”,  Diyanet Dergisi, XVII-1, 
Ankara, 1978,   37. 
436

 Atar, a.g.m., 38.  
437

 Atar, a.g.m., 40. 
438

 Defterdar Sarı Mehmet PaĢa, a.g.e., 28. 
439

 Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib el-Maverdî, Devlet Yönetimi, (Çev.: Mehmet Ali Kara) 1. 

baskı, Ġstanbul, 2003, 133.  
440

 Nizamülmülk, a.g.e., 215.  



77 

hanedanlarının eliyle devam etmiĢtir.
441

 Eğer hükümdar, adâletli ve cömert ise kâinat 

güzel,  her taraf sakin ve huzurlu olur. Eğer adâlete eğrilik karıĢırsa herkes huzursuz 

olur.
442

 Bu duruma göre, bir toplumda adâletin gerçekleĢtirilmesi hükümdara 

bağlıdır. Hükümdarın kendisi adâletli davranır ve bunu toplumuna yansıttığı takdirde 

yönetimi de güzel olur ve herkes mutlu olur.  

Tarihi kaynakların çoğunda “es-Sultan’ül-Âdil” diye anılan Türk devlet 

baĢkanlarının, hak ve adâleti yürütmekle sorumlu olduğu; halkı huzur içinde günlük 

hayatlarını devam etmekle yükümlü olduğunu belirtilmiĢtir.
443

   Selçuklu sultanları 

adâletli olmaya davranmıĢlar ve saltanatları sırasında zulmü önlemeye çalıĢmıĢlar. 

Selçuklu sultanlarından Sultan Alparslan ve MelikĢah,  kendi dönemlerinde adâlet ve 

cömertlik yolunu takip etmiĢlerdi.
444

 MelikĢah döneminde, zulüm görmüĢ bir insan 

sultanın karĢısına çıkmak istediği zaman hiç kimse ona engel olamazdı. KiĢi 

doğrudan doğruya sultanla konuĢur ve hakkını ondan isterdi.
445

 Eğer birinden 

haksızlık meydana gelmiĢse onun cezası ve tazminatı ne ise hemen verirdi.
446

 Bu 

yüzden ahali kendisinden çok korkardı. Zalimleri kahreder ve mazlumların hakkını 

almadan da zalimlerin yakasını bırakmazdı.
447

 

Adâletin yerleĢtirilmesi, zulmün kaldırılması ve zülmedenlerin 

cezalandırılması, sosyal duruma göre insanların yerlerinin korunması, zâlimlerin 

kovulması, tebaa için barıĢın sağlanması, tecrübeli yöneticilerin tayini,  vergilerin 

âdil toplanması gibi durumlar Selçuklu sultanlarının birinci derecede sorumlu 

oldukları önemli hususlardır.
448

   

 

3.1.1.4.4. SABIRLI OLMAK 

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de padiĢah için gerekli gördüğü özelliklerden 

birisi de padiĢahın sabırlı olmasıdır. ĠĢinin gereği olarak ve adâletin yerini bulması 

için padiĢahın aceleci davranmaması gerekir.   

                                                 
441

 Nizamülmülk, a.g.e., 53. 
442

 Râvendî, a.g.e., I, 127. 
443

 Nizamülmülk, a.g.e., 12; Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 347; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık 

Alâmetleri, 6.  
444

 Aksarayî, a.g.e., 17; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228.  
445

 Râvendî, a.g.e., I, 128; Fazlullah, a.g.e., 129; Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 6. 
446

 Fazlullah, a.g.e., 129. 
447

 el-Hüseynî, a.g.e., 51. 
448

 Kurpalidis, a.g.e., 82-83. 



78 

Nizamülmülk, kemal sahibi ve akıllı insanları Ģöyle tarif etmiĢtir: Onlar 

öfkelerini gizlerler, böylelerinin öfkeleri akıllarına değil, akılları öfkelerine galip 

gelir. Nefsi arzuları akıllarına galip gelirse, kızdığı zaman öfkesi aklını ortadan 

kaldırır, nefis hangi divanelikleri emrederse onu yapar. Kimin aklı nefsî arzularına 

galip gelirse, öfke anında aklı, isterse onun nefsini kırar. Ġnsanlar onun öfke içinde 

olduğunu bildiği halde, yaptığı ve buyurduğu her Ģeyin akıllıca olduğunu bilirler ve 

onu beğenirler.”
449

 

Nizamülmülk’e göre, hükümdar memleket meseleleri gibi baĢka önemli 

konularda da karar verirken acele etmemesi gerekir. Bir Ģey iĢitilir veya umulmadık 

bir olay ortaya çıkarsa, yanlıĢ ile doğru birbirinden ayrılarak gerçek ortaya çıkıncaya 

kadar bekleyip, kararını ondan sonra vermelidir. Acele karar vermek, kudretli 

kiĢilerin değil, zayıfların iĢidir.
450

 Çünkü acelecilik, düĢüncesizliktendir, düĢünmeyi 

bilmeyip, acelecilik eden kiĢi daima hüsrana uğrayarak piĢman olur. Aceleci kiĢi iĢin 

sonunda kendi kendine hayıflanıp, tevbe ederek, özür diler, kınanır ve zararını 

çeker.
451

 Bu nedenle hükümdar sıradan diğer insanlar gibi herhangi bir sorun 

karĢısında acele ile karar vermemelidir. Hükümdar sorunlar karĢısında son derece 

soğukkanlı davranması gerekir. Özellikle ülke yönetimiyle ilgili meselelerde kararını 

verirken, iyice düĢünüp ve verdiği kararın doğru olduğuna kanaat getirdikten sonra 

kararını vermesi gerekir.  

  

3.1.1.4.5. CÖMERT OLMAK 

 

Nizamülmülk’e göre, bir hükümdarda bulunması gereken önemli vasıflardan 

birisi de hükümdarın cömert olmasıdır. Ona göre huzuruna çıkanlara hükümdarın 

onlara izzetu ikrâmda bulunması gerekir. Bu tür ikramlar öteden beri hükümdarların 

bir töresi olarak kabul edilmiĢtir. Bu durum hükümdarların olmazsa 

olmazlarındandır.
452

 

Nizamülmülk, hükümdarın cömertliğini, misafirperverliğini göstermek ve 

hükümdara bu konuda örnek olması için Siyasetname’de Ģöyle bir örnek vermiĢtir: 

                                                 
449

 Nizamülmülk, a.g.e.,180; Önder, a.g.e., 67.  
450

 Nizamülmülk, a.g.e.,195. 
451

 Nizamülmülk, a.g.e.,197.  
452

 Nizamülmülk, a.g.e.,185. 



79 

“Sultan Tuğrul, çeĢitli yemeklerle donatılmıĢ mükellef sofralar kurmalarını 

emrederdi. ġayet sabahları ata binmek ya da ava çıkmayı arzu ederse bir Ģeyler 

yemek maksadıyla sahraya 20 katır yiyecek onunla birlikte giderdi.  Sahraya 

dizdikleri yiyeceklerden cümle emirler ve Türkler hayretler içinde kalırlardı”.
453

 

Nizamülmülk, burada Tuğrul Bey’in yaptığı bu cömertliği sonraki hükümdarların da 

aynı Ģekilde devam etmesi gerektiğini vurgulamıĢtır. O nedenle padiĢah huzuruna 

çıkanlara, halkına ve maiyetindeki memur ve yöneticilerine karĢı son derece 

cömertçe davranması gerektiğini belirtmiĢtir. 

Nizamülmülk, MelikĢah hakkında ise; “Sultanımız cihân ailesinin babasıdır 

ve devrin hükümdarları ona inkıyâd etmiĢtir. Bu sebeple onun babalık Ģefkatı, 

cömertliği ve sofranın geniĢliği de o nisbette büyük olmalıdır.” diyerek Türk Ġslâm 

geleneğinin gereğini belirtmiĢtir.
454

 

Nizamülmülk’e göre, bir insan servet sahibi olup ve insanlar onun önünde 

eğilerek ona saygı gösterip hazret ve efendi diye çağırmalarını arzu ediyorsa her gün 

halka yemek ve erzak dağıtması gerekir. Bugüne kadar dünyaya nam salmıĢ kim 

varsa, halka yaptığı iyilik ve ikram sayesinde olmuĢtur. Çünkü büyüklük ve 

hükümdarlık ihsan ve lütufla pekiĢir. Sultanın çalıĢanlarına karĢı cömert davranması 

ve onların çalıĢmalarını iyi mükâfatlandırması, onların sultana karĢı sevgilerini 

muhafaza ettirecek ve dostluklarını daha güzel bir Ģekilde devam ettirecektir.    Cimri 

olan kiĢiler de her zaman insanlar tarafından kınanmıĢ ve dıĢlanmıĢlardır.
455

 

Hükümdarın, halkın ve maiyetinde bulunanların takdirine ve beğenisine daha çok 

ihtiyacı vardır.  Bu nedenle hükümdar herkesten daha cömert olmalı ve insanlara 

daha çok yardım etmelidir. 

MelikĢah döneminden itibaren Selçuklu Sultanların emriyle her cuma günleri 

lezzetli yemekler hazırlanır ve Sultan sofrası kurulurdu. Yönetici, memur ve halk 

ayrımı yapılmadan herkes bu ziyafetten faydalanırdı.
456

 

  

                                                 
453

 Nizamülmülk, a.g.e.,185; Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 158.  
454

 Aksarayî, a.g.e, 16; Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 157-158. 
455 Nizamülmülk, a.g.e.,188, 208; Râvendî, a.g.e., I, 129.  
456

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 158. 



80 

3.1.1.4.6. ZEKİ VE UYANIK OLMAK 

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de hükümdarın zeki ve uyanık olması gerektiğini 

de belirtmiĢtir. Ona göre insanları yönetmek üzere seçilmiĢ olan kiĢi, bilgi ve akıl ile 

donatılmıĢtır. Ġhsan ve adâletle hükmeden hükümdar böylece insanlara nezaret etme 

görevini üzerine almıĢtır.
457

 

Nizamülmülk’e göre; hükümdar, akıllı ve zeki olursa haksızlığa uğrayanların 

hakkını almak için hangi yollara baĢvuracağını ve bozguncuların yeryüzünden 

silinmesi için hangi tedbirlerin alınması gerektiğini bilir. PadiĢah zekâlarının 

keskinliği bin kiĢilik ordudan daha iyidir. ĠĢte padiĢah ülkenin dört bir yanına 

kimsenin farkına varmaması için değiĢik kılıklara bürünen casusları gönderip, orada 

olup bitenlerden haberdar olması zekâsı sayesinde olur.
458

 Nizamülmülk, eserinde bu 

konu ile ilgili uzun bir hikâye anlatmıĢtır. Gencin birisi bir miktar parasını kadıya 

emanet edip de sonra parasını isteyince kadı onun parasını inkâr etmiĢtir. 

Adudüddevle’nin de kadıyı nasıl oyuna getirip gencin parasını aldığını anlatmıĢ. 

Adudüddevle, hesabını kitabını iyi yaparak ve güzel siyaset takip ederek o gencin 

hakkını kadıdan almıĢtır.
459

 Bunu yapmak da akıl ve zekâ iĢi olduğunu ve her 

hükümdarın da böyle bir özelliğe sahip olması gerektiğini vurgulamıĢtır. 

Ġbn Kesir, el-Bidâye ve’n-Nihâye adlı eserinde anlattığı bir hikâyede, 

dönemin vaizlerinden birisi Kisrayla ilgili Sultan MelikĢah’a bir hikâye anlatmıĢ. 

Ancak Sultan MelikĢah da o vaizin hikâyesine karĢı baĢka bir hikâye
460

 ile hemen 

karĢılık vermiĢ. Ġnsanlar, Sultan MelikĢah’ın zekâsını ve önceki hikâyeye karĢı 

hemen böyle bir hikâye ile mukabelede bulunmasını takdirle karĢıladılar.
461

 

MelikĢah’ın bu durumu hazır cevaplı ve sivri zekâlı birisi olduğunu belirten iyi bir 

örnektir. 

Yukarıda hükümdarla ilgili saydığımız bu özellikler dıĢında Nizamülmülk, 

Siyasetname’sinde hükümdar için önemsediği diğer bazı özellikleri de kısaca 

özetleyelim: Hükümdar,  güzel bir çehreye, temiz ahlâk, adâlet civanmertlik, yiğitlik, 

                                                 
457

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 274. 
458

 Nizamülmülk, a.g.e.,188. 
459

 Bu hikâyenin tamamını okumak için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 101-111. 
460

 Vaiz ve MelikĢah’ın anlattığı hikâyelerin uzun olması nedeniyle bu hikâyeleri çalıĢmamızda 

anlatmadık. Ancak bu hikâyelerde verilmek istenen mesajı yazdık. Bu hikâyeleri okumak için bkz.: 

Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 283-284. 
461

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 283-284. 



81 

binicilik, ilim, envai çeĢit silahları kullanma mahareti, muhtelif sanatlara vâkıf oluĢu, 

Allah Teâlâ’nın yaratıklarına Ģefkat ve merhamet, vaat ve adaklarına vefa, dinde 

istikamet, tertemiz bir itikat, Hak Teâlâ’ya kulluğu sevmek, teheccüd ve nafile 

oruçlara riayet etmek, din bilginlerine saygı göstermek, zahit ve derviĢleri aziz ve 

muteber tutmak ilim ehlini himaye etmek, hikmet sahiplerine düzenli olarak sadaka 

vermek, yoksulara iyilik etmek, küçük dereceli memurlara ve hizmetkârlara müĢfik 

olmak ve zalimlerin kökünü tebadan kazımak gibi hükümdarlığa yakıĢan hasletleri 

Hak Teâlâ ona ihsan etmiĢtir.
462

 Nizamülmülk, Gazneliler Devletinin temellerini atan 

Alptekin’den söz ederken onun Ģu özelliklere sahip olduğunu açıklamıĢtır. Sözünün 

eri son derece vefalı, âlim ve basiretli, halkla iyi geçinen, idaresindekilere Ģefkatli, 

ihsan sahibi, misafirperver, yüreğinde Allah korkusu olan birisi idi.
463

 Gazneli Sultan 

Mahmud için de “kalbinde Allah korkusu taĢıyan, adâletli, yürekli, gayet akıllı, ilim 

sever, sağlam fikirli ve gazi bir hükümdar”
464

 idi. Sultan Mahmud bütün saltanat 

adabı ve erkânını babasından öğrenmiĢ, okuma yazma bilen ve her daim padiĢahların 

kıssalarını dinlemekten hoĢlanan, bütün güzel vasıfları nefsinde toplamıĢ
465

 biri 

olduğunu ifade etmiĢtir. Nizamülmülk, eserinde farklı devletlerin yöneticilerinin 

sahip olduğu özellikleri anlatmıĢtır. Bu özellikleri Selçuklu sultanları için de uygun 

görmüĢ ve padiĢahlık iddiasında olan kiĢilerin de bu özelliklere sahip olması 

gerektiğini söylemiĢtir. 

 

3.1.1.5. HÜKÜMDAR’IN GÖREVİYLE İLGİLİ NİTELİKLERİ 

 

3.1.1.5.1. İŞİNİ SIKI TUTMAK 

 

Nizamülmülk, padiĢahın görevini ciddiye alıp ve iĢini sıkı bir Ģekilde takip 

etmesi gerektiğini belirtmiĢtir. Hükümdar eğer iĢini gevĢek tutar ve gaflete dalarsa 

onun bu durumu yönetime ve devlete zarar verir. Eğer düĢman meydanı boĢ bulur ve 

padiĢahı gaflete dalmıĢ bir Ģekilde bulursa onu gafil bir Ģekilde avlar. PadiĢah 

yönetimden bihaberse, yöneticilerini ve memurlarını ciddi bir Ģekilde denetime tabi 

                                                 
462

 Nizamülmülk, a.g.e., 13. 
463

 Nizamülmük, a.g.e., 152. 
464

 Nizamülmük, a.g.e., 64. 
465

 Nizamülmük, a.g.e., 166. 



82 

tutmuyorsa, bu defa onlar halka istedikleri Ģekilde haksızlık yapıp onları 

sömürürler.
466

 Bu yüzden padiĢah daima memurlarının ne yapıp ettiklerinden 

haberdar olup tuttukları yolları iyi bilmesi gerekir. Onlar bir kanunsuzluk 

yaptıklarında yahut haddi aĢtıklarında iĢledikleri cürüm kadar, diğerlerine gözdağı 

vermek için, onları cezalandırması gerekir. Böylece artık hiç kimse ceza 

korkusundan padiĢaha karĢı en ufak kötü bir niyet besleyemez.
467

 Onun için sultan 

kendi iĢine azami derecede ehemmiyet vermesi gerekir. Çünkü padiĢah kendi iĢini 

önemseyip ve görevini güzel bir Ģekilde yaparsa; maiyetinde çalıĢan diğer görevliler 

de aynı Ģekilde iĢini eksiksiz bir Ģekilde yapmaya çalıĢırlar.   

Netice itibariyle, hükümdarların hem bu dünyada hem de ahirette mahcup 

olmamaları için yönetimi altında bulunan hiçbir Ģey kendilerinden gizli kalmaması 

için bütün iĢlerini dikkatli bir Ģekilde icra etmeleri gerekir.
468

  

 

3.1.1.5.2. SUÇLULARI CEZALANDIRMAK 

 

Nizamülmülk, Siyasetname’nin birçok bölümlerinde halkı değiĢik yollarla 

sömüren, onlara hakaret eden, yolsuzluk yapan veya herhangi bir Ģekilde yanlıĢlık 

yapan kimselere karĢı kiĢinin yaptığı hatanın büyüklüğüne göre farklı ceza tiplerini 

verilmesini tavsiye etmektedir. Suçu iĢleyenler sıradan bir vatandaĢ olabildiği gibi 

vezir, kadı, amil veya devletin herhangi bir memuru da olsa hiç fark etmez, kiĢinin 

iĢlediği suça göre ceza verilmesi gerekir. Siyasetname’de konumuzla ilgili farklı 

bölümler arasında geçen birkaç örnek verelim: 

Allah, padiĢahlara verdiği nimeti hiçbir kuluna nasip etmemiĢtir. PadiĢaha, 

kendi halkına hükmetme hakkı vermiĢtir. Bundan ötürü padiĢahın adil olması ve 

mazlumlara kıyanları ağır bir Ģekilde cezalandırması gerekir.
469

  

PadiĢah,“Hizmetkâr ve atanmıĢların birinden yakıĢıksız bir davranıĢ yahut bir 

yolsuzluk sadır olur da bu kiĢinin bir takım yaptırımlar, kınamalar ve öğütlerle yola 

gelmesi ve gaflet uykusundan uyanması durumunda görevinde devam sağlanır. Yok 

eğer uyanmazsa görevine derhal son verilerek, yerine o makama layık birisi tayin 

                                                 
466

 Nizamülmülk, a.g.e., 36. 
467

 Nizamülmülk, a.g.e., 38. 
468

 Nizamülmülk, a.g.e., 18. 
469

 Nizamülmülk, a.g.e., 54. 



83 

edilir. Nankör olan ve huzurun kadr-ü kıymetini bilmeyen, içlerinde ihanet tasarlayıp 

isyankârlık gösteren, haddi olmayan iĢlere burunlarını sokan kimseler hak ettikleri 

ölçüde cezalandırılırlar ve dahi; ola ki yaptıklarından vazgeçerler diye bağıĢlama 

kapısı her daim açık tutulur.”
470

  

“Cihanın ve hazinenin dört baĢı mamur, kendi ömrünün uzun olması için 

padiĢah, memurlar kanunlara mugayir (aykırı) davrandıklarında yahut raiyyetten 

gerektiğinden fazla bir Ģey aldıklarında alınan Ģeyi sahibine iade ederek, alan kiĢiyi 

diğer memurlara ibret olsun da aynı yolsuzluğu yapmasınlar diye derhal azledip 

uzaklaĢtırmalıdır.”
471

 Nizamülmülk, memura ceza verilmesinin nedeni caydırıcılık 

olduğunu söylemiĢtir. Yani suç iĢleyen birine ceza verildiğinde diğer memurlar artık 

o suçu iĢlemeye cesaret edemezler.  

Alparslan’ın kölelerinden biri, Sultan’ın adamlarından birinin izarını çalmıĢtı. 

Sultan bunu duyunca o köleyi derhal idam ettirdi. Diğerleri de sultanın bu konuda 

acımasız olduğunu anlayınca baĢkalarının malına göz dikmekten sakındılar.
472

 Yine 

MelikĢah döneminde bir hacib’in köleleri çiftçilerden birisinin karpuzunu izinsiz 

almıĢlardı. Çiftçi bu durumu MelikĢah’a bildirince, MelikĢah hacib’i çağırtarak onu 

karpuzların sahibi olan çiftçiye teslim etti.
473

 Ona Ģöyle dedi: “ġunun elinden tut. Bu, 

benim ve babamın kölesidir. Sakın elinden kaçırmayasın”dedi. Daha sonra o hacip 

çiftçiye 300 dinar vererek kendisini çiftçiden kurtardı.
474

 MelikĢah, kadınların, 

zayıfların ve mazlumların hakkını almadan zalimlerin yakasını bırakmazdı. Bu 

yüzden halk kendisinden korkardı.
475

 

Selçuklular döneminde suçluların cezalandırıldığına dair pek çok örnek 

bulmak mümkündür.
476

 Selçuklular döneminde suçlular farklı yöntemlerle 

cezalandırılıyordu. Yüksek görevliler arasında suç iĢleyenler, makamlarından alınır 

ve baĢka yerlere gönderiliyordu. Tehlikeli Ģehzade kardeĢleri ve yeğenleri sultan 

tarafından baĢka yerlere sürüyor ve orada bir kale içinde yaĢamlarına devam 

                                                 
470

 Nizamülmülk, a.g.e., 12; Tuğral, a.g.e., 198.  
471

 Nizamülmülk, a.g.e., 28; Bu konu hakkında geniĢ bilgi sahibi olmak için bkz.: Nizamülmülk, 

a.g.e., 17, 18, 55,76. 
472

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228-229.  
473

 el-Hüseynî, bu olayı Ġbn Kesir’in anlattığı gibi aktarmıĢtır. Fakat Ona göre MelikĢah, karpuzu 

çalan köleyi karpuzun sahibine verdiğini yazmaktadır. Kölenin sahibi hacipten hiç bahsetmemiĢtir. 

Bkz.: el-Hüseynî, a.g.e., 51.  
474

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 282-283. 
475

 el-Hüseynî, a.g.e., 51.  
476

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 284. 



84 

ediyorlardı. Bazen suçlunun mal varlığına el koyulduktan sonra geçici olarak hapse 

atılıyordu.
477

  

Alaeddin Keykubat döneminde ise suçlular Ģöyle bir yöntemle 

cezalandırılıyordu: Herhangi birisi bir hata yaptığında bu kiĢi baĢkumandan gibi 

yüksek mevkiye sahip birisi bile olsa iĢlediği suçun derecesine göre azarlama, eziyet 

etme ya da idamlık bir Ģuç olsaydı idam da edilirdi.
478

 Bu örneklerde anlatıldığı gibi 

Selçuklular döneminde Nizamülmülk’ün söylediği Ģekilde suçlular iĢlediği suça göre 

farklı Ģekillerde cezalandırıldığını görüyoruz. 

 

3.1.1.5.3. İSTİŞAREYE ÖNEM VERMEK 

 

Nizamülmülk, devlet yönetiminde istiĢare konusunu çok önemsemiĢ ve 

Siyasetname’de bu konuya bir fasıl ayırmıĢtır. Siyasetname’nin bu bölümünde 

yönetimle ilgili konularda âlimlerle istiĢare etmenin önemini ve gerekliliğini 

anlatmıĢtır. Nizamülmülk, istiĢareye baĢvurmasının sebeblerini de Ģöyle açıklamıĢtır: 

“Meselelerde istiĢare yoluna gitmek kiĢinin güçlü muhakemesinden ileri gelir. Bir 

meseleye iliĢkin herkesin malumatı olabilir; lakin birisi konuya daha fazla vâkıf; bir 

baĢkasının mevzuyla ilgili bildikleri daha yüzeysel; bir diğeri sahip olduğu ilmi icra 

etmemiĢken bir baĢkası aynı ilmi tatbik ve tecrübe imkânı bulmuĢ olabilir. Farzı 

misal bütün ilaçların adlarını ezbere bilip bir derdin devasını bir kitaptan okuyarak 

bulan biriyle, envai çeĢit ilaçların adlarını bilmenin yanı sıra nice kez onları tecrübe 

ederek tedavilerde bulunan birisi hiçbir olur mu?... Zira birisi kıvrak zekâlı ve 

basiretli iken bir diğerinin anlayıĢı kıt olabilir.”
479

 diyerek iĢtiĢarede bilgi ve terübe 

paylaĢımının önemini ve neden istiĢareye baĢvurulması gerektiğini açıklamıĢtır. 

Hükümdarın sahip olduğu bütün üstün vasıflarına rağmen karar verirken yine 

de danıĢmaya ehil olan vezir, âlimler, tecrübeliler veya ihtiyarlardan konu hakkında 

görüĢ belirtmelerini ister. Onlarla herhangi bir konuyu müzakere edebilir. Ancak 

müzakere sonunda çıkan kararı uygulayıp uygulamamak tamamıyla hükümdara 

                                                 
477

 Gordlevski, a.g.e., 268; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 32. 
478

 Ġbn Bîbî, a.g.e., 75. 
479

 Nizamülmülk, a.g.e., 127; Canatan, a.g.e., 104.  



85 

kalmıĢ bir durumdur. Hükümdar istiĢare sonunda çıkan kararları uygularsa kârlı 

çıkan yine hükümdarın kendisi olur.
480

 

Selçuklu Devleti’nin hükümdarları da Nizamülmülk’ün belirttiği Ģekilde 

sorunların çözümünde genelde iĢtiĢareye baĢvuruyorlardı. Bunun için sultanlar 

haftanın belirli günlerinde devlet erkânı ve emirleri huzuruna kabul eder, onların 

görüĢlerini alırlardı.
481

 Mesela Sultan Alparslan, Malazgirt savaĢını baĢlatmadan 

önce bu konuda âlimler ve Ģeyhlerle istiĢarelerde bulundu. Âlimler bugün Cuma 

günüdür. Bugün doğuda ve batıda Ġslâm minberlerinde okunan hutbelerde Ġslâm 

ordusuna ve Müslümanlara dualar edilir. Müslümanlar için fırsat zamanı olan böyle 

bir günü ve zamanı ganimet saymak gerekir dediler. Sultan Alparslan da onların 

görüĢüne uyarak derhal düĢman ordusuna saldırarak ve Türk Ġslâm tarihinde çok 

büyük önem taĢıyan Malazgirt savaĢını kazandı.
482

  

Nizamülmülk, hükümdarın kadınlarla danıĢılmasına ve onların isteklerini 

yerine getirilmesine kesin bir Ģekilde karĢı çıkmıĢtır. Kadınların akılları kıt olduğunu 

ve dıĢarıdaki durumlardan habersiz olduğunu söylemiĢtir. Hükümdar onların 

istediklerini yapacak olursa, ülkede fesat doğar ve bundan dolayı padiĢah zarar 

görebilir.
483

 O’na göre kadın ve çocukta akıl ve fikir yoktur.  Bunlarda akıl ve fikir 

olmadığı için söz de dinlemezler. ĠĢte bu sebepten ötürü hükümdarlık meseleleri 

kadın ve çocuklara kalan hanedanın sonu yakındır ve böylesi saltanatta istikrar da 

olmaz.
484

  Bunun için Nizamülmülk, kadınların devlet iĢlerine karıĢmamalarını ve 

onlarla danıĢılmamasını tavsiye etmiĢtir.
485

 Nizamülmülk bu fikrini desteklemek için 

de Siyasetname’sinde Ģöyle bir hadisi örnek göstermiĢtir: “ĠĢlerinizde kadınlarla 

istiĢare ediniz; doğru yapmak için onlar iĢin nasıl yapılması gerektiğini söylüyorlarsa 

tam tersini yapınız.”
486

 Ancak Nizamülmülk’ün Hadis olarak gösterdiği bu söz 

Peygamberimizin uygulamalarıyla bağdaĢmamaktadır. Çünkü Peygamberimiz kendi 

eĢleriyle görüĢüp onların fikirlerine göre hareket ettiğine dair pek çok uygulamaları 

vardır. Mesela; Hudeybiye BarıĢ AntlaĢmasının maddeleri Müslümanların aleyhine 

                                                 
480

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 274. 
481

 Alptekin, a.g.m., 185; Ünal, a.g.m., 118. 
482

 Aksarayî, a.g.e., 12. 
483

 Ertuğrul, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, 274. 
484

 Nizamülmülk, a.g.e., 259. 
485

 Avcı ve bĢk., a.g.e.,63. 
486

 Nizamülmülk, a.g.e., 259; Bu konu hakkında geniĢ bilgi sahibi olmak için bkz.: Nizamülmülk, 

a.g.e., 255-265. 



86 

gözüktüğü için Müslümanlar bu antlaĢmanın sonucuna üzülmüĢlerdi. Bu hal üzerine 

Peygamberimiz (s.a.s.) ashâbına: Haydi artık kurbanlarınızı kesiniz, sonra tıraĢ olup 

ihramdan çıkınız emrini üç defa tekrarladığı halde hiç kimse yerinden kalkmamıĢtı. 

Hz. Peygamber (s.a.s.) ashâbının bu durumuna çok üzüldü. Sonra eĢi Ümmü 

Seleme’nin yanına giderek bu üzüntüsünü onunla paylaĢtı. Ümmü Seleme: Ya 

Resûlallah, onlar üzüntülerinden dolayı ilgisiz görünüyorlar. Siz kimseyle 

konuĢmadan kendiniz kurbanınızı kesin, tıraĢ olun. Onlar da size uyacaklardır, dedi. 

Ashâb da Hz. Peygamber (s.a.s)’in kurbanını kesip, tıraĢ olduğunu görünce, hemen 

onlar da kurbanlarını kesip, tıraĢ olmaya baĢladılar.
487

 

Nizamülmülk’ün kadınların yönetim iĢlerine karıĢmasına bu kadar aĢırı bir 

Ģekilde karĢı çıkmasının sebebi vezirlik yaptığı dönemde yaĢadığı bazı olumsuz 

olaylar onu bu kadar katı bir düĢünceye sevketmiĢ olabilir. Çünkü Nizamülmülk, 

MelikĢah döneminde birçok defa Sultanın eĢi olan Terken Hatun’la karĢı karĢıya 

gelmiĢtir. Terken Hatun siyasî iĢlere karıĢmıĢ, birçok yerde Nizamülmülk için adeta 

ayak bağı olmuĢtur. Nizamülmülk’ün yaĢadığı bu olumsuz durum, O’nun kadınların 

yönetim iĢlerine katılmasına ve onlarla danıĢılmasına kesin bir Ģekilde karĢı 

çıkmasına sebep olmuĢtur.  

Netice itibariyle padiĢah çetin bir sorunla karĢı karĢıya kaldığında sözkonusu 

olan Ģeyle ilgili akıllarından geçeni belirtmeleri, fikirlerini beyan etmeleri için 

Ģeyhler, âlimler ve yârenleri ile istiĢare etmeli, ileri sürülen görüĢleri karĢılaĢtırarak 

en doğru olanı benimsemelidir.
488

  

 

3.1.1.5.4.TEBAASINDAN HABERDAR OLMAK 

 

Nizamülmülk, padiĢahın kendi tebaasından haberdar olmasını padiĢah için 

önemli bir vazife olarak kabul etmiĢtir. Çünkü hükümdar maiyetindekilerden 

habersiz olması onun hükümdarlığı ve devletin geleceği için önemli bir tehlike olarak 

görmektedir. Yönetilenlerin yönetendeki çıkar ve menfaatleri, yönetenlerin Ģeklinin 

düzgünlüğüne, yüzünün güzelliğine, cisminin büyüklüğüne, ibadetinin çokluğuna ve 

zekâsının keskinliğine göre değil, bilakis devlet baĢkanının yönetilenle iliĢkisine ve 

                                                 
487

 Ġrfan Yücel, Peygamberimizin Hayatı, 26. baskı, Ankara, 2015, 152.   
488

 Nizamülmülk, a.g.e., 128. 



87 

yönetilene karĢı sergilediği tutuma göre belirlenir. Devlet ve yönetim, yönetilen ve 

yöneten arasındaki karĢılıklı iliĢkiden ibarettir.
489

 

Nizamülmülk’e göre, hükümdar saltanat süresince Ģunu kesinlikle 

bellemelidir ki, o büyük günde, hükmettiği halka dair bizatihi kendisi hesap 

verecektir. Bu hesabı baĢka birine havale etmesi söz konusu olamayacaktır. 

Mademki hal böyledir; bu büyük meseleyi baĢkasına bırakmaması gerekir. Halkın 

iĢlerinden gafil olmaması gerekir. Ordu ve halkın durumunu araĢtırıp onlardan 

haberdar olmak padiĢahlığın gereklerindendir. O nedenle hükümdar elinden 

geldiğince, gizliden yahut açıktan halkla hemhal olması, halka kıyan elleri kırıp 

zalimlerin zulmünden halkı muhafaza etmesi sonucu gelecek bereket onun hükümet 

çağlarına dokunur.
490

  

Nizamülmülk’e göre, padiĢahın tebaasından haberdar olması için kapısı hem 

halka; hem de devletin ileri gelen kiĢilere her zaman açık olmalıdır. Zira büyüklerin 

ve devletin ileri gelenlerinin dergâha kadar varıp padiĢahı göremeden geri 

dönmekten daha fazla ağrına giden bir Ģey yoktur. Defalarca dergâhın kapısını 

aĢındırıp padiĢaha ulaĢamazlar ise hükümdar hakkında suizanda bulunarak art niyet 

besleyecekler.
491

 Ona göre; herhangi bir sorunu olan kiĢi bu sorunu padiĢaha 

rahatlıkla iletebilecek imkâna sahip olması gerekir. Aksi takdirde padiĢah olup 

bitenlerden haberdar olmadığı zaman halk arasında huzursuzluk meydana gelir. Kötü 

niyetli memurlar keyfi muamelelerle halka haksızlık yapmaya kalkıĢırlar. Bununla 

ilgili Nizamülmülk, Hz. Ömer’den Ģöyle bir söz aktarmaktadır: “Memleketi yıkıma 

sürükleyip, raiyeti periĢan eden en büyük Ģey padiĢaha ulaĢmaktaki zorluktur. Buna 

mukabil padiĢaha eriĢmek kolaylığı halk için en büyük saadettir. Halkın zahmetsizce 

hükümdara kolay ulaĢtığını gören memurlar ve görevliler ayağını denk alarak 

raiyyete zorbalık yapamazlar, halktan muayyen vergi dıĢında bir Ģey alamazlar.”
492

  

Sultan MelikĢah bu bağlamda, haftanın belirli günlerinde devlet erkânını ve 

kumandanlarını huzuruna davet eder, onlarla istiĢarelerde bulunur, aynı zamanda 

halkın Ģikâyetlerini dinlerdi. Öyle ki zulüm ve haksızlığa uğrayanlar engellenemezdi. 

MelikĢah onlarla yüzyüze konuĢup onları dinler ve onların her birine hakkını verirdi. 

                                                 
489

 ġulul, a.g.e., 49; Tuğral, a.g.e., 186. 
490

 Nizamülmülk, a.g.e., 16, 85. 
491

 Nizamülmülk, a.g.e.,169; Râvendî, a.g.e., I, 128.  
492

 Nizamülmülk, a.g.e., 79. 



88 

Nizamülmülk’e göre, bu durum hükümdarın ihmal edemeyeceği mühim iĢlerden 

birisidir. Huzuruna insanları kabul edeceğinin iĢareti de saray perdesinin açık 

tutulması Ģekliyle ilân edilirdi.
493

 PadiĢaha ulaĢmaktaki güçlükler yüzünden 

insanların iĢleri aksayınca bozguncular palazlanır, sorunları bir sis perdesi örter, ordu 

sıkıntıya düĢer, halk meĢakkatlere duçar olur.
494

 Böyle bir duruma mahal 

bırakmaması için padiĢahın kapısı halka her zaman açık olmalı ve padiĢah; halk 

arasında olup bitenlerden haberdar olması gerekir. Bu amaçla belirttiğimiz gibi 

Sultanlar, haftanın belirli günlerinde devlet erkânı ve emirleri huzuruna kabul eder, 

onların görüĢlerini alırdı. Aynı Ģekilde sultan halkı da huzuruna kabul eder, Ģikâyet 

ve istekleri dinlerdi.
495

  Hükümdarın kapısı bu Ģekilde halka açık olduğunda halk her 

türlü sorunlarını rahatlıkla hükümdara iletme imkânına sahip olurdu. Böylece diğer 

yönetici ve memurlar da halka karĢı keyfi muamelelerde bulunamaz ve onlara karĢı 

haksızlık yapamazlardı.  

 

3.1.1.5.5. MEMURLARI DENETLEMEK 

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de birçok fasıl arasında memurları denetim 

altında tutulması gerektiğini dile getirmiĢtir.  

Nizamülmülk göre, padiĢah tahsildarları sürekli denetlemeli, onlara nezaret 

etmelidir. Cihanın ve hazinenin dört baĢı mamur, kendi ömrünün uzun olması için 

memurlar kanunlara aykırı davrandıklarında yahut halktan gerektiğinden fazla bir Ģey 

aldıklarında alınan Ģeyi sahibine iade ederek, alan kiĢiyi diğer memurlara ibret olsun 

ve aynı yolsuzluğu yapmasınlar diye derhal görevden azledip uzaklaĢtırılmalıdır.
496

 

Görevlerini noksansız yerine getirip getirmediklerini görmek için padiĢah, vezirleri 

ve mutemetleri gizlice denetlemesi lazımdır. PadiĢahın ve memleketin esenlik yahut 

kargaĢası onlara bağlıdır.
497

 Bu nedenle padiĢahın yapacağı en önemli iĢ tecrübeli 

memurlar yetiĢtirmektir.
498

 Tecrübeli memurlar iĢlerine daha çok dikkat eder ve 

görevlerini daha güzel bir Ģekilde yaparlar. Hükümdarı da sıkıntıya düĢürmezler. 

                                                 
493

 Nizamülmülk, a.g.e., 169; Fazlullah, a.g.e., 129; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 135; Merçil, 

Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 12; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 31. 
494

 Nizamülmülk, a.g.e.,169. 
495

 Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, 12; Alptekin, a.g.m.,185. 
496

 Nizamülmülk, a.g.e., 28. 
497

 Nizamülmülk, a.g.e., 29. 
498

 Bündârî, a.g.e., 67. 



89 

Bunun için padiĢah, kendi maiyetindeki memurları sürekli denetlemeli ve onları 

kontrol altında tutmalıdır. PadiĢah birlikte çalıĢtığı yönetici ve memurlarını 

denetlemediği zaman onlar halka karĢı adâletsiz davranabilirler. ĠĢlerini ihmal eder, 

halka eziyet edip onları sömürebilirler. Eğer memurlar kendilerini kontrol altında 

tutulduklarının farkında olurlarsa iĢlerini en güzel Ģekilde yapmaya çalıĢırlar. 

Kimseye de haksızlık yapmaya cesaret edemezler. 

Nizamülmülk, hükümdarın seçeceği memurlarını Müslümanlardan 

seçilmesini tavsiye etmiĢtir. Eğer hükümdarın seçtiği görevli gayri müslim veya 

yanlıĢ mezhebe bağlı birisi ise; bu gibi sahıslar değiĢik bahanelerle halka eziyet eder 

ve halkı küçük düĢürmeye çalıĢırlar.
499

 Bunun için hükümdar, Müslüman, Ehli 

Sünnet mezhebine bağlı, soyu sopu belli ve takva sahibi kiĢilere devlet kurumlarında 

görev vermesi gerekir. ġayet bu vasıflara sahip kiĢi kendisine teklif edilen görevi 

redderse; hükümdar ona görevi cebren vermelidir. Bu hem hükümdarın yönetimi için 

hem de halkın huzuru için önemlidir.
500

 

Nizamülmülk, memurlarla ilgili dile getirdiği diğer önemli bir husus da; bir 

memura bir tek iĢ verilmesi gerekir. Eğer iki ayrı iĢ aynı kiĢiye verilirse teklif edilen 

iki görevden birisini kesinlikle aksatır ve o görevi hakkıyla yerine getirmez. Çünkü 

bu kiĢi birinci vazifesine kendini alabildiğine vererek yoğunlaĢacağından ötürü diğer 

vazifesinde aksamalar meydana gelir yahut diğer vazifeyi halletmek için itina ile 

hareket etmeye kalkarsa bu defa birinci vazifesi kusurlu ve yarım yamalak olur.
501

 

Nizamülmülk yaĢadığı dönemde bu hususa riayet edilmediğini Ģu ifadelerle dile 

getirmiĢtir:  “Günümüzde iĢinin ehli olmadığı halde on vazifeyi birden elinde 

bulunduran ve hatta baĢka bir görev çıkarsa rüĢvet vermeyi dahi göze alarak onu 

uhdesine almaya kalkan nice kiĢiler vardır. Bu kiĢinin yeterliliğine bakılmaz, 

kâtiplik, iĢ idaresi ve ahlâkına ya da elinde bulundurduğu bunca iĢi baĢarıyla 

nihayetlendirip nihayetlendiremeyeceğine bakılmaz.”
502

 Nizamülmülk herhalde 

gözlemlerine dayanarak böyle bir gerçeği dile getirmiĢtir. Nizamülmülk’ün dile 

getirdiği bu tespitine katılmamak da mümkün değildir. 

                                                 
499

 Nizamülmülk, a.g.e., 244. 
500

 Nizamülmülk, a.g.e., 230-231. 
501

 Nizamülmülk, a.g.e., 229. 
502

 Nizamülmülk, a.g.e., 230. 



90 

Nizamülmülk, görev baĢında olan memurların da Ģu kurallara riayet etmesi 

gerektiğini söylüyor: Görevlerini yapan memurların insanlara kibar davranmalarını, 

alacakları haraç ve öĢürleri nezaketle istemeleri, mahsullerini toplamadıkları sürece 

onlardan mal talep etmemeleri gerekir. Eğer tahsildarlar vaktinden önce halktan mal 

(vergi veya zekât) isterlerse halk elindeki malı yarı fiyatına satmak zorunda kalır. Bu 

durumda halk zarar eder ve periĢan olur.
503

 Nizamülmülk, memurlar görevlerini 

yaparken halka karĢı insaflı olmalarını istemiĢ ve onların özel durumlarını göz 

önünde bulundurarak hareket etmeleri gerektiğini söylemiĢtir. Böylece memurların 

görevlerinin baĢında iken bazı kurallara uyulması gerektiğini belirtmiĢtir. 

Netice itibariyle Nizamülmülk’e göre sultan, devletin ve halkın huzuru için 

vezir ve adamlarını sıkı sıkıya kontrol altında tutmalıdır. Zira ülkenin ve hükümdarın 

durumu vezir ve adamlarına bağlıdır.
504

 

 

3.1.1.5.6. HALKI REFAH İÇİNDE YAŞATMAK 

 

Türk tarihinde binlerce yıldanberi devlet baĢkanı ile halk arasında duygusal 

bir bağ vardır. Halk ile devlet baĢkanı arasındaki iliĢki baba-evlâd arasındaki iliĢkiye 

benzemektedir. Siyasetname ve nasihatname türündeki kitaplarda halk ile devlet 

baĢkanı arasındaki bu yakın iliĢki iĢlenmiĢ ve geliĢtirilmiĢtir.
505

 Buna göre; 

hükümdarlar teba’asını korumak ve doyurmakla yükümlü idiler.
506

 Hükümdarın 

hakikatı, tebaaya hâkim olan ve onların iĢlerini gören bir yöneticiliktir. Bu yüzden 

hükümdarın hükümdarlık sıfatı, tebaaya nisbetledir. Yani yönetilenlere sahip 

olunduğu için hükümdarlık,  yönetim olarak isimlendirilir. Yönetim ve yönetimle 

ilgili iĢler iyi olursa, hükümdardan beklenen amaç en iyi Ģekilde gerçekleĢmiĢ olur.
507

 

Devletin geliĢmesi, Allah’ın lütfu ve hükümdar ile tebaanın Allah’ın çizdiği 

doğru yolu takip etmelerinin bir sonucu gibi sayılmıĢtır. Birçok belgede devletin iyi 

durumu halkının durumuna bağlanmıĢtır. Devlet tebaaya özen gösterir, memurlar da 

reâyânın durumlarını düzeltmeye çalıĢması gerekir. Fermanların birinde memur, 

reâyânın durumunu düzeltmek, hayatlarını kolaylaĢtırmak ve sükûneti sağlamak için 

                                                 
503

 Nizamülmülk, a.g.e., 27. 
504

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 66. 
505

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 157; Avcı ve bĢk., a.g.e., 52. 
506

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 52. 
507

 ġulul, a.g.e., 49. 



91 

elinden geleni yapması gerekir. Reâyânın çıkarlarını korumak için memurlara birçok 

yetki verilmiĢtir. Tebaanın duası, ülkenin güç kaynaklarından biri olarak kabul 

edilmiĢ ve bu gücü elde bulundurmak, halkın durumunun düzelmesi için takip 

edilecek siyaset ile mümkün olurdu.
508

  

Selçuklu Sultanları halka karĢı mesuliyetlerini yerine getirmek için toylar ve 

çeĢitli Ģölenler tertip ederlerdi. Tuğrul Bey, her sabah kahvaltısında sofrasını halka 

açık bulundururdu. Eğer avda ise, sofrasını bu defa kırda kurdururdu. Sultan 

Alparslan’ın mutfağında hergün elli koyun kesilir, yemek piĢirilir ve muhtaçlara 

dağıtılırdı. Sultan MelikĢah zamanında âdet üzere her Cuma sabahı sarayda yemekler 

piĢirilir, bu yemeklere halkın yanı sıra ûlema da davet edilirdi. Bu davetler esnasında 

Ģer’i ve edebi konularda münazaralar ve sohbetler yapılırdı.
509

 

Nizamülmülk’e göre; hükümdarın halka huzurlu ve mutlu hayat Ģartlarını 

sunabilmesi için Allah, hükümdarı çeĢitli özelliklerle ve üstün yetenekler 

donatmıĢtır.
510

 

Nizamülmülk, halkın daha rahat Ģartlarda yaĢamlarını sürdürmek ve yaĢam 

koĢullarını iyileĢtirmek için padiĢahın Ģu görevleri yerine getirmekle yükümlü 

olduğunu açıklamıĢtır: Hükümdar cihanı bayındır kılar. TaĢradan yer altı suları için 

kanallar açar, ırmaklara yataklar yaptırır, büyük sulardan geçmek için köprüler inĢa 

eder, yerleĢim birimlerini düzenler, tarlaları ekime elveriĢli kılar, surları yükseltir, 

yeni Ģehirler kurar, yüksek yapılar ve görkemli meskenler tesis eder, ana ve iĢlek 

yollarda konaklar bina eder, ilim talipleri için medreseler inĢa eder. Böylece bu 

dünyada ebedi hoĢ bir seda bırakır.
511

 Hacıların hac ibadetlerini emniyet ve rahatlık 

içerisinde yapmalarını sağlamak da Selçukluların din siyasetinin bir diğer önemli 

unsuru olmuĢtur.
512

  

Selçuklular döneminde bu bağlamda 1070-1090 yılları arasında çeĢitli 

eyaletlerde sulama kanallarının açılması ve yapım çalıĢmaları sürmekteydi. Sultan 

MelikĢah tarafından Murgab Nehrine bent yapılarak suyu tekrar Merv bölgesi 

                                                 
508

 Kurpalidis, a.g.e., 80. 
509

 Alptekin, a.g.m., 193. 
510

 Nizamülmülk, a.g.e.,13. 
511

 Nizamülmülk, a.g.e.,12; Aydın Usta, Türklerin İslâmlaşma Serüveni (Samanîler), 2. baskı,  
Ġstanbul, 2013, 313; Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 72; Tuğral, a.g.e., 

194; Altunöz, a.g.e., 62. 
512

 Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 72. 



92 

topraklarına akıtarak buranın toprakları sulanmaya baĢlandı.
513

 Bu dönemde binalar 

yaptırılmaya önem verildi, kasabaların surları inĢa edildi, çöllerde hanlar ve 

yolcuların geçmesi için köprüler yaptırıldı. Memleketi imar hususundaki güzel 

iĢlerinden birisi de Mekke yolunun sarnıçlarını ve konak yerlerini tamir etmesi, 

Mekke yolunun yolcuları için sıkıntı yaratan yerlerin düzeltilmesidir.
514

 Yine 

Selçuklular döneminde hac yolu üzerindeki bedevi kabilelerin saldırıları karĢısında 

gerekli askerî ve ekonomik tedbirler alma yoluna gitmiĢlerdir.
515

  

 Sultan MelikĢah da 1092 tarihinde Bağdat’ta bir Ģehir çarĢısını yapılmasını 

emretti. Sultanın bu emri üzerine tüccarlar için hanlar, çarĢılar, yol ve sokaklar 

yapıldı.
516

  

Yukarıda değindiğimiz gibi hükümdar milletini doyurmak ile yükümlü baba 

olarak tanınmaktaydı. Halkın malını korumaya özen gösterirdi. O, halktan kopuk 

değildir, halkın içindedir.
517

 Halkın içinde olan bir hükümdar halkın bütün 

sorunlarını ve ihtiyaçlarını rahatlıkla tesbit edebilir. Halkın ihtiyaçlarına göre 

gereken tedbirler ne ise hemen alır.  

Yönetimle ilgili iĢlerin iyi olması, yönetimin tebaaya refah ve bolluk içinde 

bir yaĢam sağlaması ve onları korumasına bağlıdır. Yönetimle ilgili iĢlerin düzenli ve 

iyi yönde ilerlemesinin önemli bir unsuru da sosyal yapıda zayıfların gözetilmesine 

bağlıdır.
518

 

  

3.1.1.5.7. HUZURUNA GELEN ZİYARETÇİLERİ İYİ AĞIRLAMAK 

 

Nizamülmülk’e göre padiĢah, kendisiyle yapılması istenilen görüĢmelere bazı 

kurallar çerçevesinde izin verilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Hangi vakitlerde ve 

hangi iĢaretlerle huzuruna ziyaretçi kabul edileceğini, kimlerin öncelik sırasına göre 

huzuruna kabul edilmesi gerektiğini ve padiĢahın huzurunda ziyaretçilerin oturuĢ 

Ģekline kadar pek çok meseleyi geniĢ bir Ģekilde açıklamıĢtır.  

                                                 
513

 Agacanov, a.g.e., 166-167; Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 73-74. 
514

 Râvendî, a.g.e., I, 128; Bündârî, a.g.e., 69; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 277; Acar, “Büyük Selçuklular 

Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 74. 
515

 Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 77. 
516

 Ġbnü’l-Cevzi, a.g.e., 152.  
517

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 228-229; Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 157. 
518

 ġulul, a.g.e., 49. 



93 

Nizamülmülk’e göre, padiĢahın ziyaretçi kabul edip edilmediği saray 

perdesinden anlaĢılması gerekir. Perdenin açık olması halinde padiĢahın ziyaretçi 

kabul edileceğini; perdenin indirilmesi durumunda ise özel olarak davet edilenlerin 

dıĢında ziyaretçi kabul edilmeyeceği anlamına gelirdi. Bu Ģekilde devlet büyükleri ve 

ordu komutanları, saraya adam yollayarak padiĢahın o gün ziyaretçi kabul edip 

edilmediğini kolaylıkla öğrenebilirlerdi. Çünkü devletin ileri gelenleri saraya kadar 

gelip de padiĢahı görmeden dönmek, onların çok ağrına giderdi. Bu duruma mahal 

bırakmamak için Nizamülmülk böyle bir iĢaretin bulundurulması gerekli olduğunu 

söylemiĢtir.
519

  

Nizamülmülk, padiĢahın huzuruna girmek isteyenlerin de belli bir düzene 

göre ayrı ayrı içeri alınması gerektiğini söylüyor. Ona göre; Öncelikle akrabalar, 

sonra seçkin kiĢiler daha sonra diğer sınıflardan insanlar kabul edilir. Eğer huzuruna 

girmek isteyenlerin tümü bir defada içeri alınırsa avam ve havas birbirinden ayırt 

edilmez.
520

 Nizamülmülk, burada avam ve havasın birbirinden ayırt etmek istemesi, 

padiĢahın sınıfsal bir ayrımcılık gözeterek avama farklı havasa da farklı muamelede 

bulunmasını istemiyor. Belki havasın devletin mühim iĢleri için geldiklerini ve 

bunların avamdan ayrı olarak içeri alınmasını istiyor. Onların padiĢaha iletmek 

istedikleri durumları ve sorunlarıyla padiĢah özel olarak ilgilenir. 

Nizamülmülk’e göre, padiĢahın huzuruna alınan ziyaretçilerin rastgele değil, 

belli bir düzen içerisinde alınması gerektiği, herkesin oturacağı veya ayakta duracağı 

yer tayin edilmelidir. Devletin ileri gelenleri ve padiĢaha yakınlığıyla bilinen 

kimseler hükümdara yakın bir Ģekilde tahtı çepeçevre kuĢatarak yerlerini almalıdır. 

Bunların arasında oturmak isteyen olursa derhal onlara engel olunmalıdır.
521

 

 

3.1.2. SARAY TEŞKİLÂTI 

 

Saray, Farsçadan gelmekte olup genellikle ev, mesken, konak, menzil 

anlamında kullanılır. Türkçede de aynı manalarda kullanılmakla beraber daha çok 

büyük konak, hükümdarın ikametgâhı, köĢk manasında kullanılır.
522

  

                                                 
519

 Nizamülmülk, a.g.e., 169. 
520

 Nizamülmülk, a.g.e., 169. 
521

 Nizamülmülk, a.g.e., 173. 
522

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 58; Sevim-Merçil, a.g.e., 505. 



94 

Hâkimiyet sembolü olan saray, aynı zamanda hükümdarın yaĢantısını 

sürdürdüğü, âdet ve geleneklerinin yaĢatıldığı yerdir. ġu halde saray, hükümdarın 

resmî ve hususî hayatının cereyan ettiği ve hayatın icap ettirdiği teĢrifatı yerine 

getirmekle görevli kimselerin bulunduğu binadır.
523

 Ayrıca hükümdarın ikametgâhı 

olan saray için dergâh, kasr, dâr el-imare ve köĢk olarak da isimlendirilmiĢtir. 

Türkiye Selçuklularında ise hükümdarın ikametgâhı olan saray ve dergâhın yanında 

bârgâh olarak da adlandırılmıĢtır. Saray ve dergâh sadece merkezdeki yapıyı ifade 

etmezdi. Bu terimler sultanın ikamet ettiği her yer için de kullanılırdı.
524

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de bu yapı için hem saray
525

 hem dergâh
526

 hem de 

bârgâh
527

 isimlerini kullanmıĢtır.  

Saray yalnızca hükümdarın evi olmakla kalmamıĢ aynı zamanda devlet 

yönetiminde de önemli roller üstlenmiĢtir. Bu nedenle sarayı devlet teĢkilâtı 

içerisinde, ordu ve hükümetle birlikte devleti oluĢturan üç temel unsurdan biri olarak 

kabul edilmiĢtir.
528

 

Ġslâm dünyasında ilk saray Emevîler döneminde Muaviye tarafından 

DımaĢk’te yaptırılan Kubbet el-Hadra idi.
529 Selçuklulardaki saray teĢkilâtı, genel 

olarak Gazneli ve Ġran saray teĢkilâtları örnek alınarak oluĢturulmuĢtu. Ancak eski 

Oğuz gelenekleri tamamen terkedilmemiĢti.
530

 

Selçuklular döneminde sultan için her büyük kentte bir saray yapılmıĢtı; 

sultan olmadığı zaman bu saraylarda kentin valisi otururdu. Sultanlar isterlerse 

dinlenmek ve eğlenmek için sayfiye sarayları da yaptırabilirlerdi.
531

 

Ġbn Kesir, Nizamülmülk ve Tâcülmülk de Bağdat Ģehrinde kendileri için 

muazzam bir sarayın inĢasına baĢladığından sözetmiĢtir.
532

 Bu duruma göre 

padiĢahların sarayları yanında vezirlerin de sarayları vardı. 

                                                 
523

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 353; Yazıcı, a.g.e., 296; Avcı ve bĢk., a.g.e., 61; Erdoğan Merçil, 

Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 1. baskı, Ġstanbul, 2011, 13; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 33. 
524

 Sevim-Merçil, a.g.e., 505-506; Yazıcı, a.g.e., 298; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı,15. 
525

 Bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 32 v.d.   
526

 Bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 19 v.d. 
527

 Bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 4 v.d. 
528

 Yazıcı, a.g.e., 297.  
529

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 13. 
530

 Alptekin, a.g.m., 193. 
531

 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 178. 
532

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 277. 



95 

Selçuklu Sarayında kadınların mevkisi de oldukça yüksekti. Kadınlar 

oğullarını tahta çıkarmak için türlü entrikalar döndürmüĢlerdi. Bunlar arasında 

Terken Hatun oğlunu hükümdar yapmak için Nizamülmülk’ün ölümüne sebep 

olmuĢtur.
533

 

Saray, baĢta resmî kabullerin ve toplantıların yapıldığı taht salonu olmak 

üzere birçok odası ve dairesi bulunuyordu. Odaların bulunduğu üst katta sultan ve 

ailesi oturuyordu. Saraya dâhil dairelerde ise, her biri yüksek rütbeli birer komutan 

olan saray görevlileri kalıyordu ve bunlar, baĢında bulundukları dairenin vermekte 

olduğu hizmeti yürütmekten sorumlu idiler. Sultanlar, seleflerinden kalan saraylarla 

yetinebilecekleri gibi, kendilerine yeni saraylar da yaptırabilmekteydiler. Onlar 

bazen de seleflerinin hâkimiyetini hatırlattığı için eski sarayları yıktırmaktaydılar.
534

  

Nizamülmülk, değiĢik vesilelerle saray hayatına ve sarayla ilgili meselelere 

sık sık değinmiĢtir. Burada konumuzu ilgilendiren saray hayatı hakkındaki 

görüĢlerinden bir kısmını sizinle paylaĢmak istiyorum. Nizamülmülk eserinin bir 

yerinde saraydan fazla mektup neĢrolunduğundan söz etmiĢtir. Kendisi de bu durumu 

gereksiz görmektedir. Çünkü gereksiz yere saraydan fazla sayıda ferman 

yayınlanmak bunun kıymetini azaltır. Dolayısıyla muhim bir mesele olmadıkça 

saraydan bir Ģey neĢrolunmasın.
535

  

Nizamülmülk, diğer ülkelerden saraya gelen elçilerle ilgili de önemli bir 

eksikliği dile getirmiĢtir. Ona göre çevre memleketlerden gelen elçilerin saraya 

vardıklarından hiç kimse bunlardan haberdar olmamaktadır. Kimse bu elçilerin geliĢ 

ve gidiĢlerinde eĢlik etmemekte ve bunu yetkili mercilere bildirmemektedir. Hal 

böyle olunca bu, iĢleri aksattığımıza ve hafifsediğimize yorulur. Bunun için sınır 

bölgelerimizdeki memurlara, topraklarımıza giriĢ yapan herkesin künyesi ve geliĢ 

maksadı hakkında bilgi vermek için anında bir suvari göndermelidir. Bundan sonraki 

merhalede görevi teslim alan memur saraya varana kadar onlarla eĢlik etsin. 

Konakladıkları bölgelerdeki memurlar, amiller ve ikta sahipleri onları layıkıyla 

ağırlayıp esenlikle uğurlamaları gerekir. Çünkü elçilere yapılan iyi yahut kötü 

muamele onları gönderen padiĢaha yapılmıĢ muamele demektir.
536

 Nizamülmülk, 

                                                 
533

 ġapolyo, a.g.e., 224. 
534

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 153. 
535

 Nizamülmülk, a.g.e., 95. 
536

 Nizamülmülk, a.g.e., 133. 



96 

saraya gelen elçilerin karĢılanmasında gereken ehemmiyetin gösterilmediğini 

söylemiĢ ve bu durumu bir eksiklik olarak görmüĢtür.  

Nizamülmülk, yine sarayın kapısı her zaman halka açık olmasını istemiĢtir. 

Bunun için dergâha gelenlerin hacibe ihtiyaçları olmasın diye yedi yaĢındaki bir 

çocuğun dahi elinin rahatlıkla eriĢebileceği zillerin asılı olduğu bir zincir yapmaları 

gerektiğini söylemiĢtir. Dergâha Ģikâyet için varanlar o zinciri sallayarak zilleri 

çaldırırdı. Herkes rahatlıkla padiĢaha ulaĢıp derdini anlatabilir. Böylece artık kimse 

zulüm ve haksızlık yapmaya cesaret edemez.
537

 Böylece sorunu olup da padiĢahla 

görüĢmek isteyen kimse herhangi bir engelle karĢılaĢmadan rahatlıkla padiĢaha 

ulaĢabilsin. Kötü niyetli kiĢiler padiĢahın bu durumunu bildikleri zaman artık kötü 

niyetlerini rahatlıkla fiiliyata dökemezler. 

Nizamülmülk, sarayla ilgili dile getirdiği bir baĢka husus, hükümdarın emri 

olmadan saraydan önemsiz iĢler için gulâm gönderildiğini;  bu gulâmlar da haksız 

yere halka haraç kestiğini söylemektedir. Ona göre çok önemli bir durum olmadıkça 

ve padiĢahtan izinsiz gulâm gönderilmemesi gerektiğini belirtmiĢtir.
538

 Eserinin bir 

baĢka yerinde, isimleri divanda kayıtlı, boyu posu yerinde, aklı baĢında, Ģık giyimli, 

değiĢik techizatlarla donatılmıĢ ve farklı ırklardan oluĢturulmuĢ saray koruma 

görevlilerinden bahsetmiĢtir.
539

 Yine O’na göre saray harcamalarına nezaret eden bir 

vekilin bulunması gerektiğini; yaĢadığı devirde bu uygulamanın fena Ģekilde 

unutulmaya yüz tuttuğunu söylemiĢtir.
540

 Nizamülmülk, saraya gelen ziyaretçiler için 

de Ģöyle bir uygulamayı tavsiye etmiĢtir: Saraya ziyaretçi kabul edilip edilmediğini 

bir takım iĢaretlerle gösterilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Bunun için de sarayın 

perdeleri açık olması durumunda ziyaretçi kabul edilir; perdeler kapalı olursa 

ziyaretçi kabul edilmez anlamına gelen iĢaretlerle bu belirsizliğin ortadan 

kaldırılabileceğini söylemiĢtir.
541

 Nizamülmülk’ün sarayla ilgili farklı durumlar için 

dile getirdiği bazı görüĢlerini açıklamaya çalıĢtık. Ancak Nizamülmülk’ün 

Siyasetname’sine baktığımızda birçok fasılda muhtelif mevzular arasında saray 

hayatına sık sık değinmiĢtir. Konumuzun daha iyi anlaĢılması için çalıĢmamızda bu 

örneklerden birkaçına yer vermeye çalıĢtık. 

                                                 
537

 Nizamülmülk, a.g.e., 49. 
538

 Nizamülmülk, a.g.e., 99. 
539

 Nizamülmülk, a.g.e., 129. 
540 Nizamülmülk, a.g.e., 119. 
541

 Nizamülmülk, a.g.e., 169. 



97 

Saraylarda göz önünde bulundurulan en önemli özellik büyüklük ve 

düzendi.
542

 Bu özelliklere riayet edildiğinden dolayı Selçuklu saraylarında ortam 

aydınlık ve parlaktı. Masalarda, porselen, altın, gümüĢ ve zengin sofra takımı 

kullanılıyordu. ġölenlerde verilen yiyecekler, çok çeĢitli ve zevkliydi. Sofralarda 

genellikle koyun eti, horoz eti, av etleri, güvercinler, keklikler, Ģarap ve Ģerbet 

bulunurdu. Bunun yanında sofralarda Oğuz ulusal yemekleri ve içkileri de bulmak 

mümkündü.
543

 

 

3.1.2.1. SARAY GÖREVLİLERİ 

 

Sarayda, hükümdarın resmî ve özel iĢlerinden sorumlu birçok görevli 

bulunuyordu. Doğrudan doğruya hükümdarın Ģahsına bağlı olan bu görevlilerin hepsi 

güvenilir kiĢiler arasından seçiliyordu. Bunların büyük bir kısmı yüksek rütbeli birer 

subay olup, emirlerinde de kalabalık bir hizmetli grubu bulunuyordu.
544

 Yüksek 

makamlarda bulunan saray görevlileri arasında genellikle Ġranlılar vardı.
545

 Saray 

teĢkilâtına mensup memurlar, ilk dönemlerde sultanın otağında daha sonraki 

dönemlerde de saraylarda görev yapmıĢlardır.
546

 

Selçuklu sarayında hizmetlerin yürütülmesi ve bu konuda ihtiyaç duyulan 

personelin yetiĢtirilmesi için bir takım yöntem ve uygulamalar vardı. Sultanın 

sarayında çalıĢtırılmak üzere çeĢitli zamanlarda köleler satın alınırdı. Satın alınan 

köleler belirli eğitim ve deneyim kademelerinden geçtikten sonra liyâkatlarına göre 

sarayda görevlendirilirdi.
547

 Nizamülmülk bu geleneğin Samanoğullarından 

Selçuklulara geçtiğini söylemektedir.
548

  

Siyasetname tabiatıyla devlet teĢkilâtındaki bütün görevlileri ihtiva etmediği 

için, bu eserde bulunmayıp da diğer kaynaklarda mevcut olan görevliler de 

bulunmaktadır.
549

 ÇalıĢmanın merkezini Siyasetname oluĢturduğu için bu 

                                                 
542

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 42. 
543

 Gordlevski, a.g.e., 296.  
544

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı,51.  
545

 Gordlevski, a.g.e., 294. 
546

 Ersan-Alican, a.g.e., 178. 
547

 Carl Brockelmann’a göre: Nizamülmülk kendisine sadık memurları saraya yerleĢtirip ve bu 

memurlar tarafından sarayı denetim altında tutuyordu. Bkz.: Brockelmann, a.g.e., 143.  
548

 Nizamülmülk, a.g.e., 151-152. 
549

 Kucur, a.g.m., 52. 



98 

görevlilerin tümünden bahsedilmeyecektir. Nizamülmülk’ün Siyasetname’de yer 

verdiği saray görevlilerinden sadece bir kısmı burada anlatılmaya çalıĢılacaktır. 

Saray teĢkilâtına mensup görevliler iki gruba ayrılmaktadır: 1- Üst düzey 

saray görevlileri 2- Alt düzey saray görevlileri
550

 

 

3.1.2.1.1. ÜST DÜZEY SARAY GÖREVLİLERİ 

 

3.1.2.1.1.1. HÂCİBÜ’L-HÜCCÂB  

 

Hacb mastarı, sözlükte araya girmek, mani olmak birinin bir yere girmesini 

engellemek; örtmek, gizlemek, muhafaza etmek, kapı muhafızı, kontrol memuru gibi 

anlamlarına gelir.
551

 Selçuklu devlet teĢkilâtında protokol bakımından sultan ve 

vezirden sonra üçüncü sırayı, saray teĢkilâtında ise sultandan sonra gelen en büyük 

görevli Hâcibü’l-Hüccâb idi.
552

 Bugünkü CumhurbaĢkanlığı Genel Sekreterliğine 

benzeyen
553

 Hâcibü’l-Hüccâb, hükümdarla hükümet arasında irtibatı sağlardı. 

Haciplik, sonraları ise bir rütbe olarak bazı hizmet sahiplerine de verilmiĢtir. Bazı 

durumlarda hacipler, ordu komutanlarına dahi tayin edilmiĢler ve hacip unvanını yine 

de kullanmıĢlardır.
554

 Emevî ve Abbasî devletlerinde, hükümdarın kapısında 

bekleyip, görüĢ için belirlenen vakitler dıĢında, insanların padiĢahın huzuruna 

girmesine engel olan kiĢiye hacib denilirdi. Endülüs Emevîler Devletinde ise hacip 

hükümdarın huzuruna giriĢ-çıkıĢları düzenleyen ve hükümdar ile vezirler arasında 

aracılık yapan kiĢiydi.
555

  

Ġslâm devletlerinde haciplik Emevîler zamanında baĢlamıĢ ve Abbasîler 

zamanında aynen devam etmiĢtir. Daha sonra Abbasîlerden Samanîlere, onlardan da 

Gaznelilere ve diğer Türk Ġslâm devletlerine ve Selçuklulara geçtiği kabul 

edilmektedir.
556

 

                                                 
550

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 51. 
551

 Serdar Mutçalı, el-Mu’cemul Arabiyil Hadis (Arapça-Türkçe Sözlük), Ġstanbul, 1995, 148-149; 

ġulul, a.g.e., 121. 
552

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Avcı ve bĢk., 

a.g.e., 58; Ersan-Alican, a.g.e., 178; Usta, a.g.e., 315. 
553

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 44. 
554

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Alptekin, a.g.m., 194. 
555

 ġulul, a.g.e., 121. 
556

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 58; Alptekin, a.g.m., 191-192.  



99 

Hâcibü’l-Hüccâb, sarayın bütün iĢlerinden sorumlu olup, tabiatıyla 

hükümdarın en güvendiği kiĢi durumunda idi. O, görevini daha iyi bir Ģekilde yerine 

getirebilmesi için, kendisine bağlı hacipler grubu da bulunurdu.
557

 Hâcibü’l-Hüccâb, 

saraydaki bütün görev sahiplerinin görevlerini yerine getirip getirmediğini kontrol 

ederdi.
558

 O’nun emrinde çalıĢan çeĢitli rütbe ve derecelerde daha birçok hacip 

bulunuyordu. 
559

 

Nizamülmülk, Siyasetname’nin 28. faslında saray gulâmlarının 

eğitimlerinden bahsederken, otağbaĢı birinci yılın sonunda gulâmın geçirdiği o yıl ki 

eğitim durumunu hacibe, hacib de bunu padiĢaha bildirdiğini ifade etmiĢtir.
560

 Yine 

eserinin 31. faslında saray teĢkilâtına mensup kiĢilerin hükümdarın huzurunda 

otururken herkesin yerlerinin belli edilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Havas ve 

padiĢaha yakın olan kimseler tahta yakın bir yerde oturmaları gerekir. Bunların 

arasında oturmaya teĢebbüs eden kiĢileri de sarayın hacibi onları derhal oradan 

uzaklaĢtırması gerektiğini söylemiĢtir.
561

 Bu durumdan anlaĢıldığına göre hacib, 

sarayda oldukça padiĢaha yakın biri olduğunu ve sarayda önemli bir mevkide görev 

sahibi olduğunu görüyoruz. 

 

3.1.2.1.1.2. EMÎR-İ HARES 

 

Emîr-i Hares, Arapça emîr ve hares kelimelerinden oluĢmuĢtur. Emîr kelimesi 

sözlükte komutan, emîr, prens ve kabile reisi gibi anlamlara gelir.
562

 Hares kelimesi 

ise sözlükte uyanık, bekçi, nöbetçi asker, gözcü, yönetici, koruyucu gibi anlamlara 

gelir.
563

 Emîr-i Hares, sarayı korumak ve hükümdarın vereceği cezaları infaz etmekle 

görevli muhafız birliğin komutanıdır.
564

 Emîr-i Hares, Selçuklularda her zaman 

yüksek görevlilerden biri olmuĢ ve sarayda derece bakımından haciplerden sonra 

                                                 
557

 Zeydan, a.g.e., II, 280; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Yazıcı, a.g.e., 298; Koca, “Ġlk Müslüman Türk 

Devletlerinde TeĢkilât”, 155.  
558

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 44; Alptekin, a.g.m., 

194. 
559

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; “Koca, Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 147. 
560

 Nizamülmülk, a.g.e., 151; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 44. 
561

 Nizamülmülk, a.g.e., 173; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 53.  
562

 Mutçalı, a.g.e., 25. 
563

 Mutçalı, a.g.e., 160. 
564

 Usta, a.g.e., 317; Aydın Taneri, “Emîr-i Hares”, DİA, Ġstanbul, 1995, XI, 134.  



100 

hares emîri geliyordu.
565

 Sultanın verdiği cezaların uygulanmasının yanında örfi 

hukukun iĢleyiĢinden de sorumlu idi.
566

  

Nizamülmülk, Siyasetname’nin 40. Faslını nerdeyse tümünü Emîr-i Hares’e 

ayırmıĢtır. Burada Emîr-i Hares’le ilgili olan durumları ve Emîr-i Hares’te bulunması 

gereken vasıfları detaylı bir Ģekilde anlatmıĢtır.
567

  

Sultan bir kimseyi cezalandırmak istediği zaman bu görevi Emîr-i Hares’e 

verirdi. Emîr-i Hares de bu kiĢinin baĢına vurma, sopa cezasını verme, zindana atma 

hatta durumuna göre ölüm dâhil çeĢitli cezalarla cezalandırırdı.
568

 Aynı zamanda 

hükümdar gibi kös, âlem ve növbet çaldırabilme hakkı da vardı.
569

 Bu yüzden halk 

hükümdardan çok Emîr-i Hares’ten korkardı.
570

 Ġnsanlar da canlarını kurtarmak için 

mal ve mülklerini harcamaktan hiç çekinmezlerdi. Nizamülmülk kendi dönemlerinde 

Emîr-i Hares’in önemini yitirdiğini ve bu makamın gözden düĢtüğünü belirtmiĢtir.
571

 

Nizamülmülk, Emîr-i Hares’in maiyetinde elli çûbdâr (değnekçi)’ın olması 

gerektiğini söylemiĢtir. Bunların yirmisi altın, yirmisi gümüĢ ve on kiĢinin de büyük 

tahtadan sopalı olması, elbise ve techizatlarının da gösteriĢli olması gerektiğini 

belirtmiĢtir.
572

  

Nizamülmülk, eserinde Emîr-i Hares’le ilgili anlattığı bir hikâyede
573

 farklı 

karakterlere sahip iki Emîr-i Hares’ten bahsetmiĢtir. Bu iki Emîr-i Hares’in birisinin 

iyi, birisinin de kötü yönlerini geniĢ bir Ģekilde anlatmıĢtır. Bu hikâyeden 

anlaĢıldığına göre Nizamülmülk, Emîr-i Hares için dinin emirlerini yerine getiren ve 

yasaklarından da kaçınan, ceza verirken adâlete uygun olarak hareket eden ve 

insanlara karĢı merhametli davranan bir kiĢiliğe sahip olmasını gerektiğini 

                                                 
565

 Nizamülmülk, a.g.e., 199; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Usta, a.g.e., 317;  Koca, “Ġlk Müslüman Türk 

Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Avcı ve bĢk., a.g.e., 58; Taneri, “Emîr-i Hares”, 134. 
566

 Yazıcı, a.g.e., 298; Ersan-Alican, a.g.e., 179. 
567

 Emîr-i Hares hakkında geniĢ bilgi elde etmek  ve Nizamülmülk’ün bu konudaki görüĢünü geniĢ bir 

Ģekilde öğrenmek için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 199-204. 
568

 Nizamülmülk, a.g.e., 199; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde 

TeĢkilât”, 155; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Hatice Arıcı, Nizamülmülk ve Selçuklu Müesseselerinin 

Oluşumundaki Yeri, (Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Ankara, 2005, 70. 
569 Usta, a.g.e., 317. 
570

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Taneri, “Emîr-i 

Hares”, 134. 
571

 Nizamülmülk, a.g.e., 199. 
572

 Nizamülmülk, a.g.e., 199; Taneri, “Emîr-i Hares”, 134; Arıcı, a.g.e., 70. 
573

 Nizamülmülk’ün Emîr-i Haresle ilgili anlattığı hikâyeyi okumak için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 

200-204. 



101 

söylemiĢtir.
574

 Nizamülmülk, Emîr-i Hares’te bulunması gereken Ģartları 

çalıĢmamızın ileriki sayfalarında değindiğimiz gibi baĢta padiĢah olmak üzere 

sarayın diğer görevlileri için de eserinin mutelif yerlerinde sık sık dile getirmiĢtir. 

Fakat Emîr-i Hares’in bulunduğu mevkiye göre Nizamülmülk’ün dile getirdiği 

Ģartlara haiz olması diğer memurlara oranla daha önemlidir. 

 

3.1.2.1.1.3. EMÎR-İ SİLAH (SİLAHDÂR) 

 

Hükümdarın silahhânesini idare eden, buradaki silahların bakım ve onarımını 

yapan, merasimlerde hükümdarın silahını taĢıyan görevlilere silahdâr, silahdârların 

baĢında bulunan kiĢiye de Emîr-i silah deniliyordu.
575

 Emîr-i silahın emrinde daha 

küçük rütbede silahdârlar yer almaktaydı. Onlar da bazı görevliler gibi sultanın 

hizmetinde nöbetleĢe bulundukları anlaĢılmaktadır.
576

   

Emîr-i silah makamına gelmiĢ bir kiĢi Nizamülmülk’e göre hükümdara yakın 

birisidir. Merasimler sırasında da hükümdarın oturduğu tahtın yanında ayakta 

dururdu.
577

 PadiĢaha yakın ve üst düzey kiĢiler için ayrılmıĢ olan yerlere 

silahdârlardan biri oturmak isterse bile hacip derhal onu uyarıp oturmasına engel 

olurdu.
578

 Bundan anlaĢılıyor ki Silahdâr, padiĢahı korumak için onun çok yakınında 

bulunması gereken önemli Ģahıslardan birisidir.  

Emîr-i silahların komutanlık mevkine kadar çıktıkları görülmektedir. 

Silahdârlara bazen silahi denilmiĢse de Siyasetname’de silahdâr olarak 

geçmektedir.
579

 

  

                                                 
574

 Nizamülmülk, a.g.e., 200-204. 
575

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 137; Alptekin, a.g.m., 195; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Koca, “Ġlk 

Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 123; 

Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 46; Veysel Aygün, Kâşgarlı Mahmûd, Balasagunlu Yusuf ve Nizamülmülk’e 

Göre Türk Ordusu, (Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Ankara, 2006, 11. 
576

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 123. 
577

 Nizamülmülk, a.g.e., 170; Alptekin, a.g.m., 195; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Merçil, Selçuklularda 

Saraylar ve Saray Teşkilatı, 123; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 46. 
578

 Nizamülmülk, a.g.e., 173. 
579

 Nizamülmülk, a.g.e., 173; Alptekin, a.g.m., 195. 



102 

3.1.2.1.1.4. ABDÂR (TAŞTDÂR) 

 

Hükümdar yemeğe otururken, yemek yedikten sonra, abdest alırken, elini 

yıkadığı zaman sultana ibrik ve leğen tutan kısacası sultanın su ihtiyacı ile ilgili 

bütün iĢlerden sorumlu olan saray görevlisine Abdâr veya TaĢtdâr denilirdi.
580

 TaĢt, 

leğen anlamına gelir.
581

 TaĢtdârın görev yaptığı yere de taĢthane denilmektedir.
582

 

TaĢtdârın maiyetinde ona yardım etmek üzere bazı hademeler vardı. Hükümdar bir 

yere gittiğinde kendisiyle beraber taĢthâne de yola çıkardı.
583

 TaĢthanede sultanın 

kılıç, elbise, çizme, mühür ve değerli mücevherlerin muhafaza edildiği oda takımları 

da bulunurdu.
584

 

Nizamülmülk, eserinde özellikle abdâra has bir konu ayırmamıĢ, bununla 

beraber özellikle abdârdan da bahsetmemiĢtir. Ancak Nizamülmülk, eserinde farklı 

konular arasında değiĢik vesilelerle birkaç yerde abdârdan sözetmiĢtir. Eserinin 28. 

Faslında Samanîler zamanında saray gulâmlarının eğitiminden söz ederken onların 

kademeli olarak yaptıkları gulâm eğitiminin beĢinci yılından sonra gulâma abdârlık 

görevi verildiğini söylemiĢtir.
585

 Saray gulâmına eğitiminin beĢinci yılından sonra 

abdârlık görevi verildiğine göre demek sıradan herhangi birisi istediği zaman hemen 

abdâr olamaz. Bu görev için belli bir eğitim, tecrübe ve güven gibi bazı kriterler 

gereklidir. 

Nizamülmülk, padiĢahın ziyaretine gelen heyetler ve devletin ileri gelenleri 

padiĢahın huzuruna gelip onu ziyaret ettikten sonra adamlarıyla birlikte dergâhtan 

ayrılmaları edebin gereği olarak kabul etmiĢtir. Ancak, bazı önemli kiĢilerle birlikte 

abdârın da padiĢahın huzurunda kalması gereken elzem kiĢilerden biri olarak kabul 

etmiĢtir.
586

 Bu durumda hükümdarın çok yakınında sürekli bulunması gereken 

                                                 
580

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Koca, a.g.e., 155; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Özaydın, “Anadolu 

Selçukluları”, 218; Ersan-Alican, a.g.e., 179;  Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 48; Erdoğan Merçil’e göre, 

abdâr ile taĢtdâr’ın  aynı görevi yapıp yapmadığı konusu pek açık değildir. Ona göre, abdâr’ın manası 

suyu muhafaza eden, görevi suyu soğuk muhafaza etmek olan bir saray görevlisidir. TaĢtdâr ise 

yukarıda tanımını verdiğimiz gibi taĢthane ricaline verilen bir lakaptır. Dolayısıyla bu iki kavram 

birbirinin yerine kullanılacak kavramlar değildir. Her birisi farklı anlam taĢımakta ve sarayda görev 

yapan farklı görevliler için kullanılır. Erdoğan Merçil, “Selçuklularda TaĢtdâr Müessesesi”, 

Selçuklular (Makaleler), 1. baskı, Ġstanbul, 2011, 207-209.    
581

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 48; Alptekin, a.g.m., 195. 
582

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 131. 
583

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 133. 
584

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 48; Merçil, “Selçuklularda TaĢtdâr Müessesesi”, 208. 
585

 Nizamülmülk, a.g.e., 151. 
586

 Nizamülmülk, a.g.e., 170. 



103 

abdârın, güvenilir ve sadık kimselerden seçilmesi gerekir.
587

 Aksi takdirde sultana 

yapılması düĢünülen bir suikastta sadık olmayan taĢtdârdan suikastçılar her zaman 

yardım alabilirler.
588

 

 

3.1.2.1.1.5. ÇAŞNİGÎR 

 

Sultanın sofrasına hizmet eden görevliler için kullanılan bir tabirdir.
589

 

ÇaĢnigîrlerin baĢında bulunan kiĢiye de Emîr-i ÇaĢnigîr denilirdi.
590

 ÇaĢnigîr 

kelimesinin lügat manası yemek tadına bakan, çeĢnisine bakan kimse demektir.
591

 

Sultan, yemek yerken bizzat sultana hizmet eder. Sultan yemeğe baĢlamadan yemeği 

önce o tadar, sonra sultana sunardı.
592

 Bu uygulamanın amacı, hem yemeklerin tat ve 

kıvamlarını kontrol etmek hem de zehirleme yolu ile bir suikast giriĢimine engel 

olmaktı.
593

 Bu nedenle çaĢnigîrlerin görevleri son derece önemlidir. Bu görevlinin 

çok güvenilir ve sağlam karakterli bir adam olması gerekir.
594

 Çünkü sultanın 

hayatının güvencesi daima onun elindeydi.
595

 

Siyasetname’de, Nizamülmülk çaĢnigîrin padiĢahın yakınında bulunması 

gereken elzem kiĢilerden birisi olduğunu söylemiĢtir.
596

 Sultanlar zaman zaman 

devlet iĢleri için onlarla istiĢarelerde bulunurlardı. Bazen onları yabancı ülkelere elçi 

olarak da gönderilmekte idiler.
597

 Ancak çaĢnigîr hakkında bunun dıĢında 

Siyasetname’de baĢka herhangi bir bilgiye rastlayamadık. 

  

                                                 
587

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 134. 
588

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 135. 
589 Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Arıcı, a.g.e., 73. 
590

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 45. 
591

 Gordlevski, a.g.e., 258, 293; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı, 107. 
592

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 136; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 

218. 
593

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 107; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde 

TeĢkilât”, 155; Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 218.  
594

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 59. 
595

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 45. 
596

 Nizamülmülk, a.g.e., 170. 
597

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 109. 



104 

3.1.2.1.1.6. ŞARABDAR 

 

Adından da anlaĢılacağı üzere, hükümdarın sofrası ve verdiği ziyafetler için 

gerekli olan içki, Ģerbet ve diğer meĢrubatı hazırlamak ve sunmakla sorumlu bulunan 

eğlence meclislerinde görevli olan kiĢiydi.
598

 ġarabdarın emrinde ġaraphane denilen 

ve hükümdara ait meĢrubatı muhafaza eden bir yer vardı. Burada hizmet eden saki 

adı verilen görevliler de onun emrinde idiler.
599

 

Sarayda her hafta ve ayrıca haftanın belirli günlerinde toplanan Meclîs-i 

Haslarda verilen ziyafetlerde içecek hazırlar ve sunarlardı.
600

  Sultana ve 

misafirlerine sunulan içkilerin ve Ģerbetlerin iyi veya kötü oluĢlarından bizzat 

sorumluydu. Ġçkilerin kalitesiz oluĢu yüzünden cezalandırılması da söz konusu 

olurdu.
601

  

Nizamülmülk, Siyasetname’de sultanın sarayda düzenlediği Meclîs-i 

Haslarda, belirli kesimlerden devlet adamlarının bulunduğu ve bunların yanında birer 

köle ile Meclîs-i Hasa gelmelerinin usulden olduğunu belirtmiĢtir.
602

 Ancak Meclîs-i 

Hasa gelenlerin yanında Ģarap ve sakilerini getirmeleri Nizamülmülk’e göre 

uygunsuz bir davranıĢtır. Çünkü hükümdar ev sahibidir, cümle âlem onun ailesi 

olduğundan ötürü tarihin her devrinde insanlar kendi evlerinden padiĢahın meclisine 

bir Ģey getirmez. Aksine hükümdarın sarayından kendi evlerine yiyecek, meze ve 

Ģarap götürürlerdi. ġarabdarın kendilerine sunduğu Ģarabın kötü olduğunu bahane 

ederek yanında Ģarabını getirenlere; Ģarabdarın kendilerine sunduğu Ģarabın iyi 

olduğu tesbit edilirse bu kiĢiler cezalandırılmalıdır. Böylece artık kimse padiĢahın 

meclisine Ģarap getirme cesaretinde bulunamaz.
603

 ġarabdar paĢdiĢaha yakın 

kiĢilerden olduğu için güvenilir birisi olması gerekir. PadiĢahın misafirlerine iyi 

davranması, onlara güzel bir Ģekilde ikramda bulunması ve iyi içecekler sunması 

ancak iyi niyetli bir Ģarabdarla mümkün olur. 

  

                                                 
598

 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Usta, a.g.e., 321; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 

155. 
599 Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Alptekin, a.g.m., 195; Usta, a.g.e., 322.  
600

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 136; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Alptekin, a.g.m., 194.   
601

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 135. 
602

 Nizamülmülk, a.g.e., 171. 
603

 Nizamülmülk, a.g.e., 171-172. 



105 

3.1.2.1.1.7. CÂMEDAR 

 

Selçuklu sultanının ve ailesinin giysilerini diken, koruyan, temizlik ve 

bakımları ile ilgilenen görevlidir.
604

 Elbiselerin muhafaza edildiği camehane de onun 

kontrolündeydi. Câmedarlar, sultanın elbiselerini giyip-çıkarmasına da yardımcı 

olurlardı.
605

 Gazneliler’de de bu görevle ilgili olarak câmehâne adı verilen bir mekân 

vardı. Sultan tarafından gelen elçilere, yararlılık gösteren hizmetlilere, komutanlara 

ve tabi hükümdarlara hil’at olarak verilecek malzeme de burada saklanıyordu.
606

 

Samanîlerde bu göreve getirilen kiĢilerin asker kökenli gulâmlar olduğu 

bilinmektedir.
607

 

Nizamülmülk Siyasetname’de, saray için satın alınan kölelerin, altıncı yıldan 

itibaren câmedarlık makamına yükselebildiklerini söylemektedir.
608

 Yine eserinin 

baĢka bir yerinde ise, sarayda hükümdarın huzurunda devamlı bulunması gereken 

yüksek mevki sahiplerini sayarken bunların arasında câmedarı da saymıĢtır.
609

 

 

3.1.2.1.1.8. VEKİL-İ HAS 

 

Saraydaki bir kısım görevlilerin amiriydi. Siyasetname’de bu Saray 

görevlisinin sarayın mutfağı, Ģaraphanesi, sultanın sofrası, tavlası ile saraylarına ait 

bütün iĢlerden sorumlu olduğunu belirtmiĢtir.
610

 Hükümdarın maiyyeti ve 

Ģehzadelere ait iĢler de onun görev alanına girmekteydi.
611

 Bu nedenle her zaman 

hükümdarın huzuruna girmek mecburiyetindeydi. Zira huzura gelir, hergün yapılan 

iĢler hakkında hükümdara bilgi verir, yeni yapılacak iĢler için de hükümdarın 

görüĢlerini alır ve bunları uygulardı.
612

 Vekil-i Has’ın bu tür görevleri yerine 

                                                 
604

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 136; Sevim-Merçil, a.g.e., 506; Koca, “Ġlk Müslüman Türk 

Devletlerinde TeĢkilât”, 156;  Avcı ve bĢk., a.g.e., 60; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 48. 
605

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 95; Usta, a.g.e., 320; Özaydın, “Anadolu 

Selçukluları”, 219. 
606

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 95; Usta, a.g.e., 320. 
607

 Usta, a.g.e., 320. 
608

 Nizamülmülk, a.g.e., 151; Usta, a.g.e., 320. 
609

 Nizamülmülk, a.g.e., 149. 
610

 Nizamülmülk, a.g.e., 121; Yazıcı, a.g.e., 298; Usta, a.g.e., 318; Koca, “Ġlk Müslüman Türk 

Devletlerinde TeĢkilât”, 156. 
611

 Yazıcı, a.g.e., 298; Avcı ve bĢk., a.g.e., 59; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 79. 
612

 Yazıcı, a.g.e., 298; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 155; Avcı ve bĢk., a.g.e., 

59.  



106 

getirebilmesi ve iĢlerini sürdürebilmesi için onun tam bir saygı ve ihtiĢam sahibi 

olması gerekir.
613

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de vezirlik yaptığı dönemde Vekil-i Has’ın, eski 

dönemlere nazaran önemini kaybettiğini söylemektedir. Bu vazifeye kıymet 

verilmesi ve bunu tekrar canlandırılması gerektiğini söylemiĢtir.
614

 

Nizamülmülk’e göre; Sarayla sürekli iletiĢim halinde olan bu makama görevli 

seçilirken çok titiz davranmalıdır. Bu makama getirilecek kiĢi güvenilir ve haĢmetli 

olmalıdır. Çünkü bu görevi ancak böyle vasıflara sahip olan kiĢi yapar. Buna karĢılık 

hükümdarın da ona güvenmesi ve muhabbet göstermesi gerekir.
615

 Güvenilir, iĢini 

güzel ve eksiksiz yapan biri bunun karĢılığında takdir edilmezse zamanla o kiĢi iĢine 

karĢı soğumaya baĢlar ve iĢini ihmal edebilir. Nizamülmülk de herhalde bundan 

ötürü hükümdarın Vekil-i Has’a karĢı muhabet beslemesi ve ona güvenmesi 

gerektiğini söylemiĢtir.   

 

3.1.2.1.1.9. NEDİMLER  

 

Nizamülmülk’ün Siyasetname’de üzerinde önemle durduğu saray 

görevlilerinden bir grup da nedimlerdir. Nedimlerin hükümdarın hususi hayatında 

oldukça önemli bir yeri vardır. Nedimler, Ģiir ve sohbetleriyle padiĢahı eğlendirmek 

ve hoĢça vakit geçirmesini sağlamakla görevlidirler.
616

 Emevî ve Abbasîler’de de 

görülen nedimlerin ilk Müslüman Türk devletlerinden Gazneliler’de de varlığı tespit 

edilmektedir.
617

  

Bir insanın sultanın nedimi olabilmesi için bir takım özelliklere sahip olması 

gerekir.
618

 Nizamülmülk Siyasetname’de, sarayda nedimlerin bulundurmasının 

sebebini Ģu Ģekilde açıklamaktadır: “PadiĢahın liyakatli nedimler edinip onlarla güler 

yüzlü ve samimi olmaktan baĢka yolu yoktur. Zira padiĢahın devletin ileri gelenleri, 

sınır muhafızları, sipahsalar ile ziyadesiyle düĢüp kalkması onları pervasız kılar. Bu 

da onun hükümranlığına halel getirir. Bu minvalde kendisine devlet iĢi tevdi edilen 

                                                 
613

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 79; Usta, a.g.e., 318. 
614

 Nizamülmülk, a.g.e., 121; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 137; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve 

Saray Teşkilatı, 79.  
615

 Nizamülmülk, a.g.e., 121; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 137.  
616

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 62; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 49; Usta, a.g.e., 320. 
617

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 183. 
618

 Sevim-Merçil, a.g.e., 507. 



107 

birine nedimlik buyurmak olmaz. Aynı Ģekilde padiĢah indinde gördüğü güzel 

muamele kendisini Ģımartıp birtakım kanunsuzluklara tevessül ettireceğinden Ģahsına 

nedimlik buyrulan kiĢi hiçbir ek memuriyette atanmaz. Âmil her daim padiĢahtan 

korkmalı; nedim de pervasız olmalıdır. ġayet nedim laubali olmazsa padiĢah ondan 

hiç keyf almaz ve ruhu sükûn bulmaz.”
619

 

ĠĢin ehli nedimler padiĢah için son derece önemlidir. PadiĢahın sadece 

hizmetinde bulunanlarla haddinden fazla düĢüp kalkması onun zayıf tabiatlı biri 

olduğuna yorumlayarak hükümdarlık itibarını zedelenmesine Ģanına halel gelmesine 

yol açar. Dolayısıyla padiĢahın gönlü ancak nedimler sayesinde feraha kavuĢur. 

PadiĢah eğer ki nedimlerle gönlünce vakit geçirmek, Ģaka yoluyla konuĢup nükteler 

anlatma ve mizah yapmayı arzu ederse azametine bir noksanlık gelmez. Zaten 

nedimler böylesi iĢler içindir.
620

  

Nizamülmülk’e göre nedimin baĢka bir faydası da nedimin padiĢahın can 

dostu oluĢu ve onu gece gündüz kollayan bir muhafız gibi olmasıdır. Bir tehlike baĢ 

göstermesi durumunda nedim gözünü kırpmadan bedenini belalara cansiperane 

kalkan eyler. PadiĢah nedimle havadan sudan konuĢabildiği gibi; ciddi birçok 

meseleyi de onunla paylaĢabilir.
621

 

Nedimler geliĢi güzel, sıradan seçilmiĢ insanlar değildir.
622

 Bunların hepsi, 

saray için alınıp, hususi surette yetiĢtirilen ve muazzam silah kullanma, ok atma 

talimleri yaptırılanlar, cesur ve sır tutabilen kiĢiler arasından seçilirlerdi.
623

 Bu 

özelliklerle beraber nedim; asil, erdemli, güler yüzlü,  itikadı saf,  giyim kuĢamı Ģık; 

kitaplardan, kıssalardan, pek az kiĢinin bildiği konulardan, mizahî yahut ciddi 

meselelerden nice Ģeyi hatırında tutarak onları güzel bir Ģekilde nakledebilmeli; her 

daim neĢeli, kafadar olup tavla ve satrancı iyi bilmelidir.
624

  

  

                                                 
619

 Nizamülmülk, a.g.e.,123; Sevim-Merçil, a.g.e., 507; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı, 184; Arıcı, a.g.e., 75. 
620

 Nizamülmülk, a.g.e.,172; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 184. 
621

 Nizamülmülk, a.g.e.,124. 
622

Avcı ve bĢk., a.g.e.,62. 
623

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 137; Usta, a.g.e., 323. 
624

 Nizamülmülk, a.g.e.,124; Sevim-Merçil, a.g.e., 507; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı, 184; Usta, a.g.e., 323. 



108 

3.1.2.1.2. ALT DÜZEY SARAY GÖREVLİLERİ 

 

3.1.2.1.2.1. SERHENK VEYA ÇAVUŞLAR 

 

Bazı Farsça kaynaklarda serhenk, durbaĢ kelimeleri ile ifade edilen çavuĢlar 

zümresi sarayda doğrudan doğruya hükümdarın emri altında bulunan askerî bir 

teĢkilâttır.
625

 Türk Ġslâm devletlerinin birçoğunda görülen çavuĢlar alaylarda ve 

törenlerde hükümdarın önünde giderek ona yol açarlardı. Hükümdarlar divanhanede 

bulundukları sırada veya cülûs törenleri sırasında çavuĢlar, saray kapılarının önünde 

durarak yüksek sesle halkın bir Ģikâyeti veya maruzatının olup olmadığını sorar; 

varsa arz ederlerdi. Sultan tarafından verilen emirlerin yerine getirilmesi ve bu 

emirlerin tebliğ edilmesi, halife ve hükümdara dua etmek ve övgüde bulunmak, 

karĢılama merasimlerinde bulunmak da çavuĢların görevleri arasında yer almakta 

idi.
626

 

Nizamülmülk’ün bildirdiğine göre Serhenklerin suçluları yakalayıp hapse 

atma görevi de vardı.
627

 Yine Nizamülmülk’e göre, eski hükümdarlar zamanında bir 

Serhenk vali da olabiliyordu.
628

  

ÇavuĢlar, her türlü merasimlerde, alaylarda, bayramlarda, hükümdarın 

çıkıĢlarında bellerinde kemerler ve ellerinde altın veya gümüĢ yaldızlı kıymetli asalar 

bulunan bu çavuĢların bulunmaları zorunlu idi. Bu sırada halka savulun veya uzak 

durun dedikleri için bu anlamda kendilerine durbaĢ da denilirdi.
629

 

   

3.1.2.1.2.2. GECE BEKÇİLERİ NÖBETÇİLER VE KAPICILAR 

 

Nizamülmülk, gece bekçileri, nöbetçi ve kapıcılar üzerinde önemle 

durmaktadır.
630

 Bunları göreve alırken son derece titiz olunmasını istemektedir.
631

 Bu 

                                                 
625

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 60; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 176.  
626

 Sevim-Merçil, a.g.e., 507; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 179-180; Atçeken-

Bedirhan, a.g.e., 49. 
627

 Nizamülmülk, a.g.e., 34.  
628

 Nizamülmülk, a.g.e., 313. 
629

 Sevim-Merçil, a.g.e., 507; Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 216; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60; Merçil, 

Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 177; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 49. 
630

 Nizamülmülk, a.g.e., 183; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 
631

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 



109 

görevliler vekil-i Has’ın emrinde olup sarayın kapıları ve çevresinin güvenliği 

bunlardan sorulurdu.
632

 

Nizamülmülk, Siyasetname’nin 35. Faslında bu görevliler hakkında geniĢ 

bilgi vermiĢtir. Ona göre; Vekil-i Has emrindeki gece bekçileri, nöbetçi ve kapıcıları 

iyi tanımalı ve onlar hakkında gizli veya açık ne varsa tam bilgi sahibi olmalıdır. 

Çünkü bunlar fakir kesimden oldukları için zayıf karakterli ve mala düĢkündürler. Bu 

yüzden çok çabuk kandırılır ve yoldan çıkartılabilirler. O nedenle bunların arasına 

giren yabancı kiĢilerin durumları iyice araĢtırılmalıdır. Bunların amiri her nöbete 

geldiklerinde hepsini gözden geçirilmeli ve bu iĢi gece, gündüz demeden asla ihmal 

etmemelidir. Ayrıca bu grup içinde bir yabancı görüldüğü zaman bu durum 

yöneticiler tarafından derhal araĢtırılmalıdır.
633

 Nizamülmülk’ün bu görevliler 

üzerinde bu kadar titiz durmasının sebebi, hükümdar ve sarayın güvenliğini sağlamak 

içindir. Eğer nöbet ve koruma iĢinde gaflete düĢülürse bu durum hükümdar ve saray 

için büyük bir tehlike oluĢturabilir.
634

 

 

3.1.2.1.2.3. MÜSTAHDEMLER 

 

Selçuklu sarayında her türlü ayak iĢlerini yapan ferraĢ da adı verilen 

hizmetkârlardır. Bunların toplu olarak bulundukları yere ferraĢhane denilirdi. 

Bunların baĢındaki kıdemli görevliye ferraĢ baĢı denir. Genellikle bu kimseler 

Türkmen olmakla beraber, ferraĢların arasında Ermeni kökenliler de bulunuyordu.
635

 

Müstahdemler, genelde sultanların yatak ve halılarını sermek, saray dıĢında çadırları 

kurmak gibi görevleri yerine getiriyorlardı.
636

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de müstahdemlerden bahsederken onların ne 

Ģekilde ve kimlerden seçildiğini Ģöyle açıklamıĢtır: Eskiden bir kiĢi kethüdalık, 

ferraĢlık yahut rikâbdârlık vazifesi için seçilirken ona nereli olduğu, hangi mezhep ve 

millete mensub olduğu sorulurdu. Eğer bu kiĢi Sünnî mezheplerden Hanefi ya da 

ġafiî mezhebine bağlı, Horasan ve Sünnî Mâverâünnehir halkından biri ise kabul 

                                                 
632

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 239. 
633

 Nizamülmülk, a.g.e., 183; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray 

Teşkilatı, 237. 
634

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 237. 
635

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 
636

 Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 202. 



110 

edilirdi. ġayet bu Ģahıs, Kum, KâĢân, Âve, Sâve yahut Rey halkından ise kabul 

edilmezdi. Nizamülmülk göre, Tuğrul Bey ve Sultan Alparslan bu gibi hususlara 

riayet ettikleri için bunların hükümdarlıkları bir düzen içinde mutlu bir Ģekilde, 

kazasız belasız olarak devam etmiĢtir.
637

  

Bazı ferraĢların baĢkaları ile iĢbirliği yaptıkları ve bazı öldürme iĢlerine de 

karıĢtıkları olmuĢtur.
638

 Nizamülmülk de herhalde bu gibi nedenlerden dolayı ferraĢ 

olarak seçilecek kiĢinin nereli olduğu, hangi din ve mezhepten olduğunu sorgulaması 

gerektiğini söylemiĢtir.  

 

 3.1.2.1.2.4. MÜŞRİF 

 

Divanı iĢrafın baĢında bulunan müĢrifler, sarayda olup bitenleri öğrenerek, 

gerektiği zaman sultana arz ederdi.
639

 MüĢrifler ayrıca, vakıfların genel teftiĢini de 

yaparlardı.
640

  

MüĢriflerde aranan en önemli vasıf, son derece güvenilir ve hesap iĢlerinden 

iyi anlamaları gerekir.
641

  

MüĢrif, her bölgeye veya Ģehre güvenilir ve namuslu birer nâib tayin 

ederdi.
642

 Nizamülmülk, nâiblere çok önem vermekte ve onlara yapılan harcamanın 

yaptıkları hizmetin yanında hiç kaldığını söylemektedir. Nizamülmülk, nâiblere 

hizmetleri için hazineden para ödenmesini tavsiye etmiĢtir. Böylece nâibler, hem 

halka yük olmadan hem de kimseden rüĢvet almaya tevessül etmeden görevlerini 

yerine getirirler.
643

 

Siyasetname’den anlaĢıldığına göre müĢrifler sarayı, onlara bağlı olan nâibler 

de bütün ülkede sultana ait olan arazi ve emlâkı kontrol etmekle görevli oldukları 

görülüyor.
644

 

Yukarıda saray görevlilerini,  üst düzey saray görevlileri ve alt düzey saray 

görevlileri olmak üzere iki baĢlık altında Nizamülmülk’ün Siyasetname’de değindiği 

                                                 
637

 Nizamülmülk, a.g.e., 232; Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 203. 
638

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 
639

 Nizamülmülk, a.g.e., 83; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 
640

 Sevim-Merçil, a.g.e., 510. 
641

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 60; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 158.  
642

 Nizamülmülk, a.g.e., 83; Sevim-Merçil, a.g.e., 510; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60. 
643

 Nizamülmülk, a.g.e., 83; Avcı ve bĢk., a.g.e., 60-61.  
644

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 61. 



111 

çerçevede açıklamaya çalıĢtık. Fakat değiĢik araĢtırma çalıĢmalarında da yukarıda 

anlattığımız saray görevlilerin dıĢında baĢka görevliler de geçmektedir. Biz bu 

görevlilerin sadece isimlerini vermekle yetiniyoruz. Çünkü bu görevlilerin tümünü 

açıklamaya çalıĢırsak bu durum çalıĢmamızın çerçevesini aĢar. Bu görevlilerden 

bazıları; Emîr-i Candar, Emîr-i Âlem, Hansalâr, Emîr-i Devat, Emîr-i Meclis, 

Üstâdü’d-Dar, Saray Muallimleri, Emîr-i ġikâr, Emîr-i Ahur, Mutribler veya 

Sazendeler, Emîr-i Bar, Bazdâr, Müneccim, Emîr-i Mahfil, Yasacılık
645

 gibi saray 

görevlileri mevcuttur. Fakat biz bu çalıĢmamızda Nizamülmülk’ün özellikle eserinde 

değindiği saray görevlilerini anlatmaya çalıĢtık. 

 

3.2.VEZİR VE HÜKÜMET  

 

3.2.1.VEZİR  

 

Ġslâm devlet teĢkilâtında hükümdar veya halifeden sonra devletin en yetkili 

kiĢisi vezir idi. Bürokrasi teĢkilâtının baĢında vezir bulunmaktaydı. Devletin bütün 

iĢlerinden sorumlu idi.
646

 Vezir, doğrudan doğruya sadece sultana bağlı idi.
647

 

Ortaçağda bir nevi baĢbakanlık görevini yürüten vezir, Büyük Divan’a da baĢkanlık 

ederdi.
648

 Hükümdar üzerinde çok önemli derecede etkisi vardı.
649

 

Maverdî, vezirin sahip olduğu yetkiye dayanarak vezirliği iki kısma 

ayırmıĢtır: 

1.Tefvîzi Vezirlik: Tam yetki ile donatılmıĢ olan bu vezirlik çeĢidinde 

halifenin, amme iĢlerinin yürütülmesinde kendi görüĢ, fikir ve içtihadına göre 

serbestçe hareket edebilen bir Ģahsi vezir tayin etmesidir. Onun için tam yetkili 

vezirin görüĢleri keskin ve muteber olmalıdır. Bir müctehid hukukçu için gerekli 

sıfatlar kendinde bulunmalıdır.
650

 

                                                 
645

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 59-61;  Merçil, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilatı, 51-242; Atçeken-

Bedirhan, a.g.e., 42-49. 
646

 Gordlevski, a.g.e., 255; Alptekin, a.g.m., 199; Refik Turan, Türkiye Selçuklularında Hükûmet 

Mekanizması (Vezir ve Divan), Ġstanbul, 1995, 25; Kurpalidis, a.g.e., 84; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 

51; Usta, a.g.e., 327. 
647

 Kurpalidis, a.g.e., 84. 
648

 Agacanov, a.g.e., 159; Kösoğlu, a.g.e., 71; Ünal, a.g.m., 119. 
649

 Ünal, a.g.m., 119.  
650

  Maverdî, el-Ahkâmu’s-Sultaniye, 26.  



112 

2.Tenfîzi Vezirlik: Yetkisi tefvîzi vezirliğe göre kısıtlı, hükmü daha zayıf ve 

imkânları daha az olan vezirlik çeĢididir. Yetkileri kısıtlı olan bu tür vezirlerin 

idareciliği, fikirleri hükümdarın görüĢ ve fikirleri ile sınırlıdır. Tek baĢına idare etme 

ve hüküm verme yetkileri yoktur.
651

 

Büyük Selçuklularda vezirlik makamı, devlet kurulduktan sonra Sultan 

Tuğrul, Selçuklu tarihinde ilk vezir olan Ebü’l Kasım Buzgâni’yi vezâret makamına 

getirmiĢtir.
652

  Büyük Selçuklularda vezirler genellikle Ġran asıllı idi. Ġranlı vezirlerin 

ise bir kısmının adeta bir hanedan tesis eden Nizamülmülk soyundan oldukları 

görülmektedir.
653

  

Büyük Selçuklu vezirinin, hil’atı vezâret, mühür-yüzük, altın divit, kılıç, 

sarık, nevbet ve çadır gibi bazı alametleri vardı. Vezirler için Sahib-i ecel-i yü’eyyid-

i Mansur-i muzaffer, Mecdü’l-mille ve’d-din, Sadrü’l Ġslâm ve’l-müslimin, 

Nizamülmülk ve’s-selâtin, Kıvamülmülk ve’l-mille, Safi el-iman ve Mecdü’l-enâm, 

Seyyidü’l-vüzera fi’l-âlemin, sahib-i hâce ve hâce-i büzürg gibi birtakım lakaplar 

kullanılmakla birlikte daha çok vezir tabiri kullanılmıĢtır.
654

 

Vezir, hükümdardan sonra en yetkili kiĢi
655

 olduğundan kabul ve törenlerde, 

elçi ve hükümdarlarla görüĢmelerde, sivil iĢlerle ilgili mahkemelerde sultanın yerini 

alabiliyordu. Büyük Divana baĢkanlık edip bütün devlet bakanlıklarının baĢkanları 

üzerinde doğrudan yetkiliydi. Vezir, sultanla tebaası arasında arabulucuydu. Devlet 

içindeki düzen ve güvenlikten de sorumlu olan vezir, devlet memurlarını tayin ve 

azlederdi. Sultanın yakınları için maiĢet parası ile maaĢlarını belirlerdi. Vergi 

yönetiminin kontrolünü de yapan vezir, toplanan verginin nereye harcanacağına 

karar verirdi. Sultanla beraber seferlere çıkar, bazen de orduya komutanlık ederdi. 

Bununla beraber, eğitim ve imar faaliyetlerinde de bulunurdu.
656

 Bu örnekler 

Selçuklular devrinde vezirlerin görev ve yetkilerinin çok geniĢ olduğunun bir 

                                                 
651

 Maverdî, el-Ahkâmu’s-Sultaniye, 30-31. 
652

 Turan, Türkiye Selçuklularında Hükûmet Mekanizması, 27. 
653

 Turan, Türkiye Selçuklularında Hükûmet Mekanizması, 28; Avcı ve bĢk., a.g.e., 64-65; Usta, a.g.e., 

327. 
654

 Turan, Türkiye Selçuklularında Hükûmet Mekanizması, 32; Koca, “Ġlk Müslüman Türk 

Devletlerinde TeĢkilat”, 156; Avcı ve bĢk., a.g.e., 65. 
655

 Kösoğlu, a.g.e., 71. 
656

 Agacanov, a.g.e., 159; Kurpalidis, a.g.e., 84; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 52; Turan, Türkiye 

Selçuklularında Hükûmet Mekanizması, 30; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilat”, 156. 



113 

göstergesidir. Bu durum esaslı bir Ģekilde devletin ekonomik ve siyasî hayatını da 

etkilemiĢtir.
657

 

Nizamülmülk’e göre temiz ahlâklı bir vezir padiĢahın Ģanına Ģan katar ve onu 

muhteĢem kılar. Dünyaya nam salmıĢ, cümle âleme hükmetmiĢ, kıyamete kadar 

hayır dualarla anılacak her hükümdarın arkasında kati surette feraset sahibi bir vezir 

vardır. O’na göre bazı peygamberler için de bu kanun geçerlidir. Nitekim Hz. 

Süleyman’ın Asıf b. Berhiya’sı, Hz. Musa’nın kardeĢi olan Hz. Harun’u ve Hz. 

Muhammed (s.a.s.)’in Ebûbekir Sıddık’ı var idi.
658

 Nizamülmülk, bir vezirin padiĢah 

için önemini daha da abartarak Ģöyle bir benzetme yapmıĢtır. Bir el parmaklarla nasıl 

değer kazanıp iĢ yapabiliyorsa; padiĢah da seçtiği vezir sayesinde iyi bir hükümdar 

olur. Vezir, adeta hükümdarın gözü gibidir.
659

 Bu nedenle Büyük Selçuklularda 

vezirlik makamına diplomatik belgelerin hazırlamasında ve malî sahada ihtisas 

yapanlar tayin edilmekteydi.
660

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de bir vezirde bulunması gereken bazı 

özelliklerden de bahsetmiĢtir. Ona göre, padiĢahı münasip yol yordamdan haberdar 

eden, akıllı, hükümdarların hayat tarzları hakkında okumuĢ ve hayat tecrübesine 

sahip, maharetli, iĢleri tanzim ve takip eden, unvanları kaidesince tertip eden, 

sapkınlık ve kötü alıĢkanlıkları bertaraf eden, keskin görüĢlü ve keskin kılıçlı,
661

 

itikadı temiz, Hanefi yahut ġafiî mezhebine bağlı olması, iĢbilir ve padiĢaha 

muhabbet dolu birisi olması gerekir. Vezirin kendisi bir vezir çocuğu olması daha 

iyidir.
662

 

Nizamülmülk, vezirin yukarıda anlatılan özelliklere sahip olmasının temel 

sebebini de Ģöyle açıklamıĢtır: Vezir iyi tabiatlı biriyse o memleket kalkınır, ordu ve 

halk hoĢnut ve huzurlu olur. PadiĢah ise lüzumsuz kaygılardan da kurtulmuĢ olur. 

Vezir kötü birisi ise memlekette telafi ve tedavisi imkânsız hasarlar verir. Bu sebeple 

padiĢahın gönlü daralır, zihni bulanır ve memlekette karıĢıklıklar zuhur eder.
663

 

Nizamülmülk, bu düĢüncesinde haklı olduğunu Siyasetname’de anlattığı uzun bir 

                                                 
657

 Kurpalidis, a.g.e., 85. 
658

 Nizamülmülk, a.g.e., 247; Önder, a.g.e., 46-47. 
659

 Râvendî, a.g.e., I, 126. 
660

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 65.  
661

 Nizamülmülk, a.g.e., 227; Râvendî, a.g.e., I, 126; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde 

TeĢkilât”, 156; Kurpalidis, a.g.e., 85. 
662

 Nizamülmülk, a.g.e., 247. 
663

 Nizamülmülk, a.g.e., 29. 



114 

hikâye ile somutlaĢtırmaya çalıĢmıĢtır. Hikâyede Behram-ı Gûr, adlı bir hükümdar 

kendisine gayet güvendiği Rast RuĢen adındaki vezirine bütün devlet iĢlerini teslim 

edip, kendisi de gece gündüz demeden içer eğlenir ve ava çıkardı. PadiĢah bunlarla 

meĢgul olduğu için halkın halinden haberdar değildi. Vezir de liyakat sahibi ve 

güvenilir birisi olmadığı için devletin hazinesini boĢaltır, halka zülmedip halkı 

yönetimden bıktırır. Behram da halkın bu durumunu öğrendiğinde bunun neden 

kaynaklandığını araĢtırır. Daha sonra bütün bu olumsuzluklar vezirden 

kaynaklandığını görür. Derhal vezirini azl edip hapse atar ve zulme uğrayanları 

çağırıp onların haklarını geri verir.
664

 Bu nedenle Nizamülmülk, padiĢahın seçeceği 

vezirin liyakat sahibi olmasına dikkat etmesi gerektiğini önemle vurgulamıĢtır. 

Çünkü vezir güvenilir, adil ve dürüst birisi olmadığı zaman rüĢvet alır, haksızlık ve 

yolsuzluk yapabilir. Bu da padiĢahı ve onun yönetimini zor duruma düĢürür. 

Hükümdar, vezirin görevinde bir ihmalkârlık görürse derhal buna müdahale etmeli 

ve ona gereken ceza ne ise hemen verilmesi gerektiğini söylemiĢtir.  

Vezir, yaptığı hizmete karĢılık devletten maaĢ alırdı. Ayrıca, kendisine ikta 

olarak bir bölge veya idarîyet tahsis edilirdi. Vezirin aldığı maaĢın miktarı çok 

olduğu onun durumundan anlaĢılırdı.
665

 Vezirlik makamına gelenler, daha önce 

maddi açıdan sıradan bir insan iken vezir olduktan sonra çok zengin oluyorlardı. 

Mesela Tuğrul Bey’in veziri Kündürî, kendisini öven bir Ģairin Ģiiri için bir defada 

1000 dinar para bağıĢında bulunmuĢtur. Nizamülmülk de vezir olmadan önce maddi 

durumu pek iyi değilken vezir olduktan sonra büyük bir maddi güce sahip olmuĢtur. 

Onun MelikĢah zamanında 20 binden fazla gulâmı bulunuyordu. Bir defasında 500 

atı birden kaybedebilecek kadar büyük sürüleri vardı. Her yıl 300 bin dinar gibi 

büyük miktarda para dağıtıyordu.
666

 Bu örnekler bize, vezirlerin gerçekten çok büyük 

miktarda mal varlığına sahip olduğunu gösteriyor. 

 

3.2.2. HÜKÜMET 

 

Nizamülmülk, Selçuklu merkezi hükümet teĢkilâtını Samanî ve Gazneli 

örneğine uygun olarak kurmuĢtur. Hükümet iĢleri divanlar kanalıyla 

                                                 
664

 Hikâyenin tümünü okumak için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 29-38.  
665

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 156. 
666

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 156. 



115 

yürütülmekteydi. Büyük Selçuklu Devleti’nde idarî teĢkilâtında merkezde veya 

hükümdarın bulunduğu yerde en büyük kuruluĢ büyük divandır. Büyük divan, 

kaynaklarda Divan-ı âla veya Divan-ı vezâret olarak geçer. Saraydan sonra Selçuklu 

baĢĢehrinin ikinci büyük organı ve baĢkanı da vezirdi. Sultanların verdikleri 

buyruklar dâhil olmak üzere memleket ve yönetimle ilgili bütün iĢler bu divan 

tarafından görüĢülür, tartıĢılır ve karara bağlanırdı.
667

 Selçuklularda divan, en düzgün 

Ģekline Nizamülmülk zamanında ulaĢtı.
668

  Nizamülmülk, merkezde kurduğu 

divanlarla birlikte eyaletlerde de küçük divanlar tesis etmiĢtir. Onun kurduğu bu idarî 

yapı daha sonraki Türk Ġslâm devletlerinde ufak tefek bazı değiĢikliklerle devam 

etmiĢtir.
669

 

Selçuklularda divan her gün toplanırdı.
670

 Vezir mutlaka divan toplantılarında 

bulunurdu. Vezirin baĢkanlığında toplanan divan çeĢitli konuları görüĢüp kararlar 

alıyor, bu kararlar daha sonra divan üyeleri tarafından imzalanıp kayıt altına 

alınıyordu.
671

 

Merkez yönetimi oluĢturan divanlar beĢ divandan teĢekkül etmektedir. Bu 

divanlar ve görevlerini Ģöylece sıralayabiliriz.
672

 

 

3.2.2.1. DİVAN-I VEZÂRET 

 

Büyük Selçuklu Devleti’nde Divan-ı Sultan, Büyük Divan da adı verilen ve 

umumi devlet iĢlerini yürütmek için, hükümdarın da zaman zaman katıldığı 

divandır.
673

 Bu divanın baĢında bulunan vezir aynı zamanda diğer dört divandan da 

sorumluydu. En büyük idarî makamı olan Vezâret Divanı baĢkanı olan vezir, 

hükümdarın mutlak vekiliydi.
674

 Vezir, bu günkü deyimiyle baĢbakan bütün hükümet 

iĢlerini yürütüyordu. Vezirin baĢkanlığında toplanan divanda vezirin sağında ve 

solunda divan kâtipleri ve tercümanlar bulunurdu. Bu divanda çeĢitli konular 

                                                 
667

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 353; Sevim-Merçil, a.g.e., 508; Yazıcı, a.g.e., 300; Avcı ve bĢk., 

a.g.e., 64; Alptekin, a.g.m., 196; Usta, a.g.e., 344. 
668

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 53. 
669

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 64. 
670

 CoĢkun Alptekin, Tuğrul Bey’in Horasan valilerinin toplantılarını da göz önünde bulundurularak, 

büyük divanı haftada iki defa topladığını ve bu toplantılara da bizzat kendisi baĢkanlık ettiğini 

söylemektedir. Bkz.: Alptekin, a.g.m., 196.   
671

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509. 
672

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 137; Yazıcı, a.g.e., 300.  
673

 Alptekin, a.g.m., 197. 
674

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 138.  



116 

görüĢülüp kararlar alınır, bu kararlar daha sonra divan üyeleri tarafından 

imzalanıyordu. Bu divandan vezirin imzasıyla çıkan fermanlar hükümdarın 

fermanlarından sonra en geçerli belgelerdi. Hükümdarın yaptığı tayin ve azillerin 

dıĢında gerekli görüldüğünde vezir de tayin ve aziller yapabilirdi. Yabancı 

devletlerden gelen elçiler de önce bu divana getiriliyordu.
675

  

Divan-ı vezârettin baĢındaki vezirde bulunması gereken özelliklerle ilgili 

Nizamülmülk eserinin birçok yerinde padiĢaha tavsiyelerde bulunmuĢtur. 

Nizamülmülk’e göre,  padiĢaha münasip, yol yordamdan haberdar, maharetli, iĢleri 

tanzim ve takip eden, unvanları kaidesince tertip eden, sapkınlık ve kötü 

alıĢkanlıkları bertaraf eden, keskin görüĢlü ve keskin kılıçlı, mutehakkim bir vezir 

gerekir.
676

 Aynı Ģekilde Cihana nam salmıĢ, cümle âleme hükmetmiĢ, kıyamete dek 

hayır dualarla anılacak her hükümdarın arkasında kati surette feraset sahibi bir vezir 

vardır.
677

 Nizamülmülk’ün vezir ile ilgili görüĢleri çalıĢmamızın ileriki sayfalarında 

geniĢ bir Ģekilde açıklanmıĢtır.  

Divan-ı vezârette hükümdarın verdiği bazı emirler bile müzakere ve 

münakaĢa edilir ondan sonra karara bağlanırdı.
678

 

 

3.2.2.2. DİVAN-I İSTÎFA  

 

Bu divana ayrıca Divan-ı istîfay-ı memâlik veya Divan-ı zimam ve’l-istîfa 

Ģeklinde de zikredilir.
679

 Ülke içindeki en yüksek malî mercî ve bazı uzmanlara göre, 

hükümet teĢkilâtı olan divan-ı âlaya bağlı en önemli malî daire idi.
680

 Bu divan, 

bugünkü Maliye Bakanlığı’nın karĢılığı idi.
681

 Devlet hazinesinin gelir ve giderlerini 

kontrol eden, yıllık bütçeyi düzenleyen, vergilerin tahsil edilmesi ve diğer malî 

iĢlerle ilgilenen en üst yetkili kurumdur. Bu divanın baĢında müstevfi, sahib-i divan-ı 

                                                 
675

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 53; Usta, a.g.e., 344; Ziya Kazıcı, İslâm 

Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 13. baskı, Ġstanbul, 2014, 170. 
676

 Nizamülmülk, a.g.e., 227. 
677 Nizamülmülk, a.g.e., 247. 
678

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 65; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 53. 
679

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Kazıcı, a.g.e., 170; Arıcı, a.g.e., 96. 
680

 Kurpalidis, a.g.e., 94; Aydın Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, DİA, Ġstanbul, 1994, IX, 383.    
681

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Kazıcı, a.g.e., 170; Koca, “ilk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 

157. 



117 

istîfa veya müstevfi’l-memâlik denilmekteydi.
682

 Müstevfi’nin emrinde amiller, 

hasipler ve kâtipler çalıĢırdı.
683

  

Nizamülmülk’e göre, vilayetlerdeki gelirlerin tümü yazılması gerekir. Çünkü 

vilayetlerdeki gelirler yazıldığı zaman bütçenin toplamı ve bütçeden yapılan 

harcamalar ortaya çıkar. Bunda umulan fayda Ģudur ki, vergiler-giderler ortaya 

konup doğru bir Ģekilde hesaplandığında gerekli görülen miktara göre belli 

harcamalar yapılabilir. Böylece hesapta bir açık yahut bir eksik olma durumu söz 

konusu ise derhal denetlenmelidir. Zira bu durum kati surette örtbas edilemez.
684

 

Nizamülmük, amiller halktan vergi toplarken onlara sıkıntı çıkartmadan 

devlet tarafından kendilerine belirlenmiĢ vergi dıĢında herhangi bir Ģey almamaları 

gerektiğini söylemiĢtir. Ayrıca padiĢahın da bu durumu çok iyi takip etmesi 

gerekir.
685

  

Büyük Selçuklularda devlet hazinesi iki tane olup bunlardan biri masraf, 

diğeri asıl hazine idi. Asıl hazine bir yerde ihtiyat vazifesi görmekte olup masraf 

hazinesinde paraya ihtiyaç duyulursa asıl hazineden buraya borç para aktarılırdı. 

Daha sonra masraf hazinesi toplanan gelirlerden bu borcunu öderdi.
686

  

Ġstîfa divanının Selçuklu ülkesinin her yerine yayılmıĢ kalabalık memur 

kadrosuyla geniĢ bir teĢkilâtı vardı. Vergiler, müstevfi, amid ve amil gibi bu divana 

bağlı devletin temsilcileri tarafından toplanıyordu.
687

 Sahib-i divan-ı istîfa veya 

müstevfi’l-memâlik, vergi toplayanların faaliyetlerini takip eder ve eksiklikler olursa 

onları sorguya çekerdi. Halktan haksız vergi alınmaması için büyük bir itina 

gösterirdi.  Ayrıca Malî-vergi operasyonları ve onlarla ilgili belgeler de onun 

tarafından kontrol edilirdi. Her türlü malî iĢler, gelir ve giderlerle ilgili bilgiler özel 

defterlere kaydedilirdi.
688

 Devletten çeĢitli Ģekil ve sebeplerle maaĢ alanların 

maaĢların ödenmesinden de sorumlu olan Divan-ı Ġstîfa, özellikle devletin güçlü 

olduğu dönemlerde ikta vergilerini de kontrol etmekteydi.
689

 

 

                                                 
682

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Ersan-Alican, a.g.e., 180; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 54; Alptekin, 

a.g.m., 197; Usta, a.g.e., 348; Kazıcı, a.g.e., 170; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 383.    
683

 Usta, a.g.e., 348. 
684

 Nizamülmülk, a.g.e., 343. 
685

 Nizamülmülk, a.g.e., 43, 79. 
686

 Yazıcı, a.g.e., 300; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 55; Alptekin, a.g.m., 197. 
687

 Kazıcı, a.g.e., 170; Koca, “ilk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 157. 
688

 Kurpalidis, a.g.e., 95; Usta, a.g.e., 348; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 383-384 
689

 Ersan-Alican, a.g.e., 180; Kazıcı, a.g.e., 171. 



118 

3.2.2.3. DİVAN-I TUĞRA / DİVAN-I İNŞÂ 

 

Bu divan, Selçuklu sultanlarının diğer devletler ve eyaletler ile olan 

yazıĢmalarını yapar. Ayrıca berat, menĢur ve niĢan gibi üzerinde hükümdarın tuğrası 

çekilen atama ve arazi tahsis belgeleri gibi evrakları düzenleyerek ilgililere 

ulaĢtırırdı.
690

 Tuğra, Türkçe bir kelime olup, hükümdar adına bir belgenin üst tarafına 

besmele üzerine yazılan ad, lakap ve dua cümlesinden oluĢmaktadır. Adı geçen divan 

hükümdarın çıkardığı emirnâmelere onun iĢaretini koymakla görevliydi.
691

 

Selçuklulardan önceki devletlerde bu divana, divan-ı resâil, divan-ı mektûbat 

veya divan-ı inĢâ olarak geçmekteydi. Büyük Selçuklular devrinde bu teĢkilât 

yeniden örgütlenmiĢ ve eski adının yanında divan-ı tuğra olarak adlandırılmıĢtır. 

Selçuklular döneminde bu daire için daha çok divan-ı tuğra ismi kullanılmıĢ; divan-ı 

inĢâ ise divan-ı tuğranın en önemli alt bölümü olarak kullanılmıĢtır.
692

 Divan-ı tuğra 

Tuğrul Bey devrinden itibaren mevcuttu ve baĢında bir Türk bulunurdu. 

Nizamülmülk, vezir olduktan sonra bu göreve Farslı birini atadı. Ayrıca tuğra ve inĢâ 

divanları da birleĢtirildi.
693

  

Bu divanın en önemli görevi, sultan fermanlarının hazırlanması, iç ve dıĢ 

yazıĢmaları yürütmesi ve farklı türde belgelerin hazırlanması ile menĢur, tevki, 

ferman ve misal adıyla çıkarılan emirnâmelere sultanın tuğrasını çekmekle 

görevliydi.
694

 Tuğraînin bu görevlerinin yanında bir görevi de sultan ava çıktığı 

zaman sultanın yanında bulunur, o esnada sultanın yanında bulunmayan vezire 

vekâlet ederdi. Çünkü vezirler, devlet iĢleriyle meĢgul oldukları için av sırasında 

hükümdarın yanında bulunamazlardı. Tuğraîlerin, Selçuklu sultanlarının eĢlerinin 

vezirliklerini yaptıkları da bilinmektedir.
695

 Tuğraî, vezirin nâibi idi ve ülke içinde 

büyük nüfuza sahipti. Büyük Selçuklu Devleti’nde baĢta Nizamülmülk'ün soyundan 

gelenlerin ve bazı nüfuzlu Ģahsiyetlerin vezir olmadan önce tuğrailik mansıbını iĢgal 

etmeleri, Divan-ı Tuğra'nın vezâretten sonra gelen en büyük makamlardan biri 

                                                 
690

 Zeydan, a.g.e., I, 341; Yazıcı, a.g.e., 300; Ersan-Alican, a.g.e.,180; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 53; 

Usta, a.g.e., 350; Kazıcı, a.g.e., 171. 
691

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Kurpalidis, a.g.e., 88. 
692

 Kurpalidis, a.g.e., 88-89. 
693

 Sevim-Merçil, a.g.e., 509; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 383.    
694

 Kurpalidis, a.g.e., 89; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 383. 
695

 Alptekin, a.g.m., 197; Arıcı, a.g.e., 99; Avcı ve bĢk., a.g.e., 69. 



119 

olduğunu göstermektedir. Hatta Nizamülmülk gibi güçlü bir vezir bile Tuğraînin 

görüĢünü dikkate alıyordu.
696

   

 

3.2.2.4. DİVAN-I İŞRÂF 

 

Bu divana ayrıca divan-ı müĢrif, divan-ı iĢrâf-ı memâlik da denilmektedir. 

Adı geçen divanın görevi devletin malî ve malî teĢkilâtının gelir ve giderlerini 

kontrol ve teftiĢ etmektir. Divan-ı iĢraf ayrıca vakıfların genel teftiĢini de yapıyordu. 

Fakat askerî ve hukuki iĢlerle ilgilenmezdi. Bu divanın baĢında müĢrif-i memâlik, 

sahib-i dıvan-ı iĢraf veya sadece müĢrif de deniliyordu.
697

 MüĢrifler, son derece 

güvenilir, divan ve devlet iĢlerinden anlayan kimseler arasından seçilirdi. MüĢrifin 

diğer Ģehir ve kasabalara tayin ettiği nâiblerin de Nizamülmülk’ün söylediği gibi 

güvenilir kimselerden olması gerekirdi.
698

 

Bu dairenin temsilcileri her bölgede verginin zamanında ve önceden 

belirlenmiĢ olan miktarın gelip gelmediğini teftiĢ ederlerdi. Bunlar malî idarenin 

memurları yanında bir nevi müfettiĢ idiler. MüĢrif, bulunduğu bölgedeki bütün vergi 

gelirlerinin ayrıntılı hesabını yapar, gelir ve giderleri kayder ve divan-ı iĢrafa 

gönderilecek rapor ve listeleri hazırlardı.
699

 Bütün bu iĢleri yapması için müĢrif her 

bölgeye kendi nâiblerini gönderiyordu.
700

 Fakat bu görevliler yaptıkları bu önemli 

iĢler sırasında sık sık rüĢvet gibi uygunsuz durum ve idiaalarla karĢı karĢıya 

kalmaktaydı.
701

 Nizamülmülk,  bu daireye bağlı memurların rüĢvet almalarını 

önlemek için devlet tarafından onlara maaĢ verilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Onların 

iaĢesini karĢılayan halkın bu yükten muaf tutulmasını da tavsiye etmiĢtir. Bununla 

iligili Siyasetname’de Ģunları okuyoruz: “Emeklerinin karĢılığı ve maaĢları raiyetin 

sırtında bir kambur olup yeni sorunların ortaya çıkmaması ve söz konusu kiĢilerin 

yolsuzluk ve rüĢvete bulaĢmamaları için yaptıkları iĢ mukabilinde ihtiyaçları 

                                                 
696

 Kurpalidis, a.g.e., 89; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 383. 
697

 Kurpalidis, a.g.e., 99; Sevim-Merçil, a.g.e., 510; Yazıcı, a.g.e., 301; Kazıcı, a.g.e., 171; Atçeken-

Bedirhan, a.g.e., 56; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 157-158; Taneri, “Büyük 

Selçuklular’da Divan”, 384. 
698

 Nizamülmülk, a.g.e., 83; Kazıcı, a.g.e., 171. 
699

 Kurpalidis, a.g.e., 99; Usta, a.g.e., 358.  
700

 Sevim-Merçil, a.g.e., 510. 
701

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 158. 



120 

beytülmalden karĢılansın”
702

 diyerek böyle bir yolsuzluğun önüne geçmek için bu 

Ģekilde bir yönteme baĢvurulmasını tavsiye etmiĢtir. Nizamülmülk’ün dediği gibi bu 

memurların maaĢları devlet hazinesinden ödendiği zaman halk da kendileri için ağır 

olan bir yükten kurtulup rahat bir nefes alır. 

  

3.2.2.5. DİVAN-I ARZU’L CEYŞ 

 

Bu divan, ordunun genel yönetimi ordudaki asker sayısının kontrolü, ordu 

maaĢlarının zamanında ve eksiksiz dağıtılmasından, levazım ve techizat ile ilgili 

ordunun her türlü iĢlerin yürütülmesi ile maddi kaynak ve donatımdan sorumlu idi.
703

 

Yani bu divan, günümüzdeki Milli Savunma Bakanlığının görevlerini yürütürdü.
704

 

Bu divanın baĢında bulunan görevliye sahib-i divan-ı arz, ârız veya ârızül-ceyĢ 

denirdi.
705

 

Nizamülmülk’e göre, ordusundaki asker sayısı, levazımat ve teçhizatının 

miktarı, ordusunun kendisinden razı olup olmadığı gibi durumlar bir padiĢahın 

gücünü gösteren önemli vasıflardır.
706

 Askere verilecek maaĢ için de Nizamülmülk 

fikrini Ģöyle açıklamıĢtır: Askere verilecek maaĢ ve istihkak kesin bir Ģekilde karara 

bağlanmıĢ ve miktarı da belli olmalıdır. Hükümdara içleri ısınıp gönüllerinde ona 

muhabbet beslemeleri için de askerin maaĢlarını padiĢahın bizzat kendisi vermesi en 

doğru yöntemdir.
707

 

Divan-ı Arzu’l CeyĢin asıl görevlerinden birisi de iktaları idare etmekti.  

Ancak bu divan iktalara sahip olamaz ve müstakil kararlar alamazdı. ÇeĢitli 

rütbelerdeki askerlerin maddi ihtiyaçlarını da karĢılıyordu. Askerlere üç ayda bir 

bistegani denilen maaĢ verilirdi. Askerler ise, bu divanın temsilcilerine iaĢe ve ikta 

ile ilgili bildirdikleri isteklerini, divandan çıkan emir doğrultusunda elde 

etmelidirler.
708

 

                                                 
702

 Nizamülmük, a.g.e., 83; Kurpalidis, a.g.e., 100.  
703

 Kurpalidis, a.g.e.,102; Sevim-Merçil, a.g.e., 510; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 141; Yazıcı, a.g.e., 

301; Kazıcı, a.g.e., 171. 
704

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 56; Kazıcı, a.g.e., 171. 
705

 Sevim-Merçil, a.g.e., 510; Kazıcı, a.g.e., 171; Taneri, “Büyük Selçuklular’da Divan”, 384. 
706

 Nizamülmülk, a.g.e., 134. 
707

 Nizamülmülk, a.g.e., 141. 
708

 Kurpalidis, a.g.e., 103; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 56. 



121 

Nizamülmülk göre,  Ġkta sahibi olan kiĢilerin, kendilerinden tahsil etmeleri 

istenen mal dıĢında halktan bir Ģey almaya hakları yoktur. Ġkta sahipleri bu mal 

üzerinde herhangi bir hak da iddia edemez. Bundan fazlasını talep eden ikta sahibinin 

görevine son verilip iktasına da el konulması gerekir.
709

 

Bu divanın yaptığı teftiĢ sırasında fiziki yapısı ve silahları bakımından 

standart ölçülere uymayan askerler ordu kayıt defterinden silinirdi. Yine ölen veya 

herhangi bir sebepten ayrılan askerlerin yerine alınanların kayıtları ile askerlerin 

düzenli yoklamalarının yapılması da bu defterler vasıtasıyla yapılıyordu.
710

  

  

                                                 
709

 Nizamülmülk, a.g.e., 41. 
710

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 157.  



122 

4. DİN ANLAYIŞI EĞİTİM VE ADÂLET TEŞKİLÂTI 

 

4.1. DİN ANLAYIŞI 

 

4.1.1. SELÇUKLULARDA DİN ANLAYIŞI 

 

Selçukluların hâkim oldukları bölgelerde genellikle üç ilahi dinin mensupları 

bir arada yaĢıyorlardı. Devletin genelinde Müslümanlar çoğunlukta olmakla birlikte 

bir kısım bölgelerde gayri müslimler azımsanmayacak bir nüfusa sahipti. Gayri 

müslim tebaa içerisinde Hıristiyanlar ilk sırayı almaktaydı.
711

  

Selçuklu ailesinin Ġslâm dini ile ilk temasları ve Ġslâm dinini kabul etmeleri, 

Selçuk’un ailesi ile birlikte Kınık boyuna mensup bir grup Oğuz kitlesiyle beraber 

Cend’e göç ettikten sonra gerçekleĢmiĢtir.
712

 Ancak bir rivayete göre henüz Cend’e 

göç etmelerinden önce Müslüman olmuĢlardır. Ailenin ilk atası olan Dukak ile 

Yabgu arasında cereyan eden anlaĢmazlığın Selçukluların Müslüman olmaları ile 

iliĢkili olduğunu bildiren kayıtlar da vardır.
713

 Fakat tez çalıĢmamız sırasında bu 

konu hakkında baĢvurduğumuz kaynakların hemen hepsinde Selçuklu ailesinin 

Cend’e göç ettikten sonra Müslüman oldukları bilgisi mevcuttur.  

Selçukluların Ġslâm dinini kabul etmesini sağlayan çok fazla nedenler vardır. 

Ancak bu nedenler içerisinden en önemlisi; Ġslâm inancının temel ilkeleri ile 

oğuzların mensup olduğu Gök Tanrı inancının ilkeleri arasındaki örtüĢmedir. 

Oğuzların inandığı Tanrı ile Ġslâm dinindeki Allah inancı arasında özellikler 

açısından pek farklılık yoktur.  Dolayısıyla Selçuklular Müslüman oldukları zaman 

çok farklı bir inanç biçimine geçiĢ yapmamıĢlar, iman ettikleri mutlak kudrete yeni 

bir kelime ile hitap etmeye, ona yeni bir isimle çağırmaya, onu artık Tanrı değil 

“Allah” olarak isimlendirmeye baĢlamıĢlardır.
714

 Bu benzerliklerin yanında Selçuk 

Bey, Cend’e geldiğinde Ġslâm dininin üstünlüğünü yakından görmüĢ ve yoldaĢlarına 

danıĢarak Müslüman olmaları halinde önlerine çıkacak olan imkânları 

konuĢmuĢlardır. Bu görüĢmeler sonucunda Ġslâmiyet ile Türklerin Ġlâh inancının 

                                                 
711

 KaradaĢ, a.g.m., 96. 
712

 Abu’l-Farac, a.g.e., I, 293; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 77; Sevim-Merçil, a.g.e., 16; Öngül, a.g.e, I, 3; 

Kara, a.g.e., 168. 
713

 Ersan-Alican, a.g.e., 211. 
714

 Ersan-Alican, a.g.e., 214; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 113; ġeker, a.g.m., 220. 



123 

yakınlığı, Müslüman tacir ve mutasavvıfların bu yeni dini yayma faaliyetleri ile 

Oğuz Yabgusu ile giriĢilen mücadelenin de etkisiyle Müslüman olmaya karar 

vermiĢlerdir.
715

  

Selçuklu sultanları Ġslâm dinini kabul ettikten sonra bu dinin yayılması için 

de çok çaba sarfetmiĢlerdir. Örneğin; Sultan MelikĢah kendi döneminde gösterdiği 

büyük gayretlerle Ġslâm dini geniĢ alanlara yayılmıĢ ve güç kazanarak parlak bir 

dönem yaĢamıĢtır. Puthaneler yerine medrese ve mescitler yapılmıĢtır. Selçuklu 

Sultanlarının kurdukları muazzam düzen ve devlet sayesinde Rum kayserleri bile 

Müslüman olmuĢlardır.
716

  

Nizamülmülk, kendi döneminde Müslümanların iĢlerinin tedbirini öyle 

alıyordu ki hiçbir fitneci kabuğundan çıkamıyordu. O öldükten sonra bozuk fikre 

sahip ve dine karĢı olanlar fitne çıkarmaya baĢladılar.
717

  

Nizamülmülk, Ġslâm dininin yücelmesi ve güç kazanması hükümdarla iliĢkili 

olduğunu söylemiĢ; din ve hükümdarı birbirinin kardeĢi gibi kabul etmiĢtir. Ona göre 

hükümdarın ülkesinde bir kargaĢa meydana gelirse din de bundan zarar görür, o 

zaman bozgunculara ve dini eğrilere gün doğar. Aynı Ģekilde, dine de bir fesatlık 

karıĢırsa memlekette düzen kalmaz. Bu durumda niyeti bozuk olanlar güç kazanarak 

padiĢah’ın itibarını sarsarlar, bozgunculuk ve sapkınlık artarak ortaya çıkar ve asiler 

galip olurlar.
718

 

Selçuklu hükümdarları yönetimleri altındaki halkın kiĢisel uğraĢlarına, 

dinlerine ve geleneklerine hiçbir zaman karıĢmadılar. Ġslâm dininin yayılması için 

gösterdikleri gayretin yanında insanların dini inanıĢlarında serbestçe inanma ve 

yaĢama hakkını da tanımıĢlardı.
719

 Bununla birlikte Selçuklu hükümdarlarının 

kendileri de dindar kiĢilerdi. Dini vecibelerini de yerine getirmeye çalıĢmıĢlardır. Bu 

konuda da çok titiz davranmıĢlardır. Mesela Tuğrul Bey, bir sözünde söyle demiĢtir: 

“Kendime yaptıracağım köĢkün yanı baĢında bir cami inĢa etmeden Allah katına 

                                                 
715

 Ersan-Alican, a.g.e., 26-27. 
716

 Râvendî, a.g.e., I, 134. 
717

 Aksarayî, a.g.e.,17. 
718

 Nizamülmülk, a.g.e., 78.   
719

 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 155; Gordlevski, Selçukluların fethettiği ülkelerdeki 

insanlar, Ġslâm dinini isteyerek ve benimseyerek kabul etmediklerini, aksine insanlar yaĢamlarını 

kurtarmak ve toplumsal konumlarını sürdürmek için Ġslâm Dinini seçtiğini söylüyor. Bkz.: 

Gordlevski, a.g.e., 308. 



124 

çıkarsam utanırım” demiĢtir.
720

 Böylece dindarlık kimliğini açıkça ortaya koymuĢ ve 

ibadet edilmesi için de ibadethane yapılmasını da kendisi için zorunlu bir vazife 

olarak kabul etmiĢtir. 

Nizamülmülk, namaz ibadetini çok hasas ve mühim bir konu olarak kabul 

etmiĢ; Cuma namazının kılındığı camilere imam olarak seçilecek kiĢilerin 

mütedeyyin, kıraatı düzgün ve Kur’an ilimlerine vakıf kiĢiler arasından seçilmesini 

öğütlemiĢtir. Çünkü Müslümanların namazının sıhhati imamlara bağlı olduğunu ifade 

etmiĢtir.
721

  

Selçuklular, Ġslâm dinini kabul edilmesinden sonra dinin incelikleri toplum 

tarafından benimsenme süreci, konar-göçerlikten yerleĢik hayata geçiĢ süreci ile 

paralel olarak gerçekleĢmiĢtir. Selçukluların yerleĢik hayata geçiĢiyle beraber, 

ibadethaneler ve ibadethaneler etrafında geliĢen bir mimari ve dinsel pratiğin de iĢlev 

kazandığı yerleĢik bir kültür oluĢturmuĢlardır. Camilerde ve medreselerde, din 

anlayıĢı yeni toplumsal yapılanıĢa uygun bir biçimde yeniden ĢekillenmiĢtir.
722

 

Görüldüğü gibi sosyal hayatın temel unsuru olan dini değerlerin olması 

gereken yerlerini Selçuklularda bulmuĢtur. Bu durum bizzat sultanların benimseme 

ve teĢvikiyle olduğu gibi halk bazında da kendisini göstermiĢtir. Nitekim Selçuklu 

Sultanları siyasî kudretin simgesi olan saray yapmaya özen göstermenin yanında, 

ilmin ve ibadetin temsil edildiği camilerin yapımına da ayrı bir önem vermiĢlerdi.
723

 

Onlar Müslümanlara emniyet ve istikrar sağlamıĢlar ve Sünnî Ġslâm inancını 

kuvvetlendirerek bozgunculuk yapan karĢıtları da etkisiz hale getirmiĢlerdir. 
724

   

 

4.1.2.MEZHEPLERİN DURUMU 

 

4.1.2.1. SÜNNİ MEZHEPLER 

 

Selçuklu sultanları Ġslâm dünyasında siyasî birliği kurmaya çalıĢırken Sünnî 

Ġslâm akidesini hâkim kılarak dini birliği de sağlamak istiyorlardı. Tuğrul Bey 

                                                 
720

 Divitçioğlu, a.g.e., 103; Kara, a.g.e., 176. 
721

 Nizamülmülk, a.g.e., 56. 
722

 Ersan-Alican, a.g.e., 218.  
723

 Ramazan Biçer, “Türk DüĢünce Tarihinde Selçuklular Devrinin Yeri ve Önemi”, Türkler, Ankara, 

2000, V, 510. 
724

 Kahveci, a.g.e., 173.  



125 

zamanında Ģekillenen bu politika Alparslan ve MelikĢah döneminde de aynı Ģekilde 

sürdürülmüĢtür.
725

 

Dini hayat, Selçuklularda içtimaî bir düzen idi. Selçuklular döneminde Hanefi 

mezhebi diğer mezheplere oranla daha çoğunlukta idi. Hanefi mezhebinden sonra 

kısmen de ġafiî mezhebi hâkim idi. Hanefi ve ġafiî mezheplerine oranla daha az 

sayıda Malikî ve Hanbelî mezheplerine mensup olanlar da vardı. Selçuklular Sünnî 

Ġslâm anlayıĢını benimseyen tüm mezheplere yaklaĢımı aynı olmuĢtur. Ancak 

Ġslâmiyet’i tahribe çalıĢmakta olan Bâtınîlere karĢı da mücadele ettiler. Selçuklu 

hanedanının ve ahalinin büyük çoğunluğunun Sünnî olması, Selçuklu Devleti ile 

Abbasî halifeleri arasındaki irtibatı kuvvetlendirmiĢti.
726

 

Selçuklu hükümdarları Hanefi mezhebine bağlı olmakla beraber o dönemde 

diğer Sünnî mezheplerin yandaĢları da vardı.
727

 Selçuklular, tartıĢma ve fikir 

hürriyetini korumak için cami ve medreseleri, hiçbir fark gözetmeksizin bütün Sünnî 

mezheplere açık tutmanın tedbirlerini alır ve bu ortamı da sağlamıĢlardı. Sultan 

MelikĢah’ın “Biz Nizamiye medreselerini bir mezhebi korumak için değil, ilmi 

yükseltmek maksadı ile kurduk. Mezhepler arası bir tefrik istemiyoruz.”sözü bu 

anlayıĢın ifadesidir.
728

  

Selçuklular, Sünnî Ġslâm anlayıĢını benimsedikleri için
729

 bu dönemde Sünnî 

mezhepler, Nizamülmülk’ün de gayretleriyle güç kazanmıĢlardı.
730

 Selçuklu 

hükümdarları da dini bütün Müslümanlardı ve Ġslâm dünyasının her yanında Sünnî 

Ġslâm anlayıĢını korumaya çalıĢmıĢlardır. Tuğrul Bey’in “kendime bir köĢk yapıp da 

yanında bir câmiî inĢa etmezsem Allah’tan utanırım” deyiĢi, Sultan Alparslan’ın “Biz 

temiz Müslümanlarız, bidat nedir bilmeyiz...” sözleri bu ihlâsın en temiz 

ifadeleridir.
731

  

Vezir Kündürî,
732

 ġafiî ve EĢ’arilere karĢı son derece düĢmanlık yapardı. 

Ġmam-ı ġafiî’ye çok dil uzatırdı. Kündürî, Horasan minberlerinde Râfizilere lanet 

                                                 
725

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 117. 
726

 Zeydan, a.g.e., IV, 350; Alptekin, a.g.m., 211; Sevim-Merçil, a.g.e., 514; Kara, a.g.e., 58; 

Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 113-114; ġeker, a.g.m., 221. 
727

 Gordlevski, a.g.e., 308; Agacanov, a.g.e., 166. 
728

 Kösoğlu, a.g.e., 69. 
729

 Gordlevski, a.g.e., 309.  
730

 ġapolyo, a.g.e.,100. 
731

 Kösoğlu, a.g.e., 68. 
732

 Kündürî’nin Mutezile, Bâtınî, Râfızî, ġia ya da Hanefi mezheplerinden birine mensup olduğunu 

belirtten farklı rivayetler vardır. Seyfullah Kara ise  Kündürî’nin Mutezile ve Hanefi ikili ekollerine 



126 

okumak için Sultandan (Tuğrul Bey) izin istemiĢti. Sultan da bu hususta kendisine 

izin verince, Kündürî bu fırsatı değerlendirerek Râfizilerle birlikte EĢ’arî ve ġafiîlere 

de lanet okutmuĢtu. Horasan âlimlerinden Ġmam Ebu’l-Kasım el-KuĢeyrî, Ġmam 

Ebu’l-Meâlî el-Cüveynî, Ebû Ġshâk ġirâzî ve ġafiî mezhebine bağlı diğer bazı 

imamlar bu duruma karĢı çıkarak Horasan’ı terk ettiler. EĢ'arîlere lanet edilmesi olayı 

Sultan Alparslan'ın baĢa geçmesine kadar devam etmiĢtir. Alparslan’ın tahta 

geçmesiyle ġafiî mezhebine bağlı olan Nizamülmülk vezir olunca,
733

 minberlerde 

EĢ’arîlerin telin edilmelerine son verildi. Yurtlarını terk eden ġafiî mezhebine bağlı 

âlimleri de geri getirterek onlara ihsan ve ikramda bulundu. Rivayetlere göre, 

Kündürî daha sonra Ġmam ġafiî’ye dil uzatmaktan da vazgeçip tevbe etmiĢtir.
734

  

Sultan Alparslan ve MelikĢah dönemlerinde medreseler, kütüphaneler, 

imarethaneler yaptırılıp dini-ilmi müesseselere vakıflarla daimi gelir temin edilerek 

Sünnîliğin geliĢmesi hususunda her türlü imkân hazırlanmıĢtır. Veziri 

Nizamülmülk’ün ġafiî mezhebine, Sultan Alparslan’ın da Hanefi mezhebine bağlı 

olması nedeniyle bu mezheplere bağlı olanlara kısmi bir ayrıcalık tanımasına ve bu 

mezhep âlimlerine de iltifat görmelerine ve fikirlerini yaymalarına imkân 

sağlamıĢtır.
735

  

Nizamülmük eserinde, bir vezirde bulunması gereken vasıfları sayarken 

bunların baĢında vezirin sağlam bir itikada sahip olması, Hanefi veya ġafiî 

mezheplerinden birine bağlı olması gerektiğini söylemiĢtir.
736

 Aynı Ģekilde, Selçuklu 

ordusu içinden Hanefi ve ġafiî mezhebine bağlı Türk askerlerden bahsederken onlar 

için de tertemiz itikadlı, halis, muhlis Müslüman
737

 ifadeler kullanmıĢtır. Tabiî ki bu 

durum diğer Sünnî mezheplere karĢı baskı yapma veya onları hor görme ya da onları 

ortadan kaldırma diye bir anlayıĢ söz konusu değildir. Diğer Sünnî mezheplerin 

                                                                                                                                          
bağlı olduğunu söylemiĢtir. Bkz.: Kara, a.g.e., 240, 246; Ahmet Ocak da “Selçukluların Dini Siyaseti” 

adlı eserinde Kündürî’nin bağlı bulunduğu mezhep için benzer bir ifade kullanmıĢtır: “Kaynakların 

abartılı ifadelerini çıkardığımızda, onun öncelikle Hanefî ve itikatta Mutezilî olduğu söylenebilir.” 

Bkz.: Ocak, a.g.e., 87.  
733

 Sergey Grigoreviç Agacanov’a göre; Nizamülmülk, Hanefi ve ġafiî mezheplerinden hangisi kendi 

siyasî çıkarlarına cevap verirse kâh birine kâh diğerine bağlanmaktaydı. Bkz.: Agacanov, a.g.e., 181; 

KaradaĢ, a.g.m., 100. 
734

 Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 231, 324; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 54; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 131; Çetin, 

Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 119; Ocak, a.g.e., 87-88. 
735

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 131; Ocak, a.g.e., 78.   
736

 Nizamülmülk, a.g.e., 247. 
737

 Nizamülmülk, a.g.e., 88.  



127 

bağlıları da düĢüncelerini özgürce ifade edip kendi anlayıĢları çerçevesinde 

mezheplerinin uygulamalarını devam ettirebiliyorlardı. 

Bu dönemde varlığını devam ettiren Sünnî mezheplerden birisi de Hanbelî 

mezhebidir. Hanbelî mezhebi, diğer büyük mezheplere oranla azınlık durumunda 

kalmıĢtır. Bunun ana sebeplerinden birisi, diğer mezheplerin daha önceden ve büyük 

merkezlerde genellikle de bir siyasî desteğin tesiriyle yayılmıĢ olması, buna karĢılık 

Hanbelî mezhebi'nin yayılma sahasının daralması ve diğer mezheplerde olduğu gibi 

Hanbelîliği yayacak kadıların bulunmamasıydı. Bir baĢka önemli sebep ise, 

Hanbelîlerin kendi mezhep anlayıĢlarından kaynaklanan yorumlarla taassup ve 

Ģiddete meyilli olmalarıydı. Bu yüzden Hanbelî mezhebi, geniĢ alanlara yayılma 

imkânını bulamamıĢtır.
738

  

Ebû Ġshak eĢ-ġirazî, Hanbelîleri Ģikâyet maksadıyla Nizamülmülk’e bir 

mektup göndermiĢti. Nizamülmülk de kendisinin muhtelif mezhep mensupları 

hakkındaki âdil ve müsamahalı görüĢlerini aksettiren bir cevap vermiĢtir.
739

 

Nizamülmülk, ġafiî mezhebine bağlı olmasına rağmen, farklı mezheplerin 

mensuplarına karĢı mutedil davranması, onun mezhep taassubuna düĢmediğini, 

aksine mezhep taasubuna karĢı olduğunu kendi görüĢ ve uygulamalarıyla bunu 

göstermiĢtir. 

Selçukluların hâkimiyet sahasına bakıldığında yukarıda anlatmaya 

çalıĢtığımız üç büyük mezhebin yaygın Ģekilde varlıklarını devam ettirdikleri ve 

sosyal bünyeyi etkiledikleri görülür. ġurası muhakkak ki, Ehl-i sünnet mezhepleri 

bunlardan ibaret değildir. Bugün için müntesibi kalmayan fakat bahsedilen dönemde 

fakihleri ve bağlıları olan Evzâî ve Zâhirî mezhepleri gibi yine Sünnî ekolden olan 

mezhepler o dönemde mevcuttu. Bu mezhepler, görüĢleri ve faaliyetleri ile fazla 

fonksiyon icra etmeseler de bahsedilen dönem için yaĢayan mezhep 

konumundaydılar. Zikredilen bu küçük mezheplerle birlikte yine müntesibi diğer üç 

Sünnî mezhebe nazaran fazla olmayan, dördüncü büyük Sünnî mezhep Mâlikî 

mezhebi de bahsedilen coğrafyada yaĢayan bir mezhepti. Selçukluların hâkim olduğu 

Irak, Bağdâd ve ġam Mâlikî fıkhının en az destek gördüğü yer olmuĢtur. Buna 

                                                 
738

 Ocak, a.g.e., 79. 
739

 Sıbt Ġbnü’l Cevzî, a.g.e., 23; Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 245.  



128 

rağmen bahsedilen bu bölgelerde Mâlikî mezhebinden âlimleri görmek 

mümkündür.
740

 

Selçuklular zamanında devletin mezheplere ve dini cereyanlarına karĢı belli 

bir siyaseti vardı. Selçuklu sultanları yukarıda ifade ettiğimiz gibi Hanefi mezhebine 

mensup olmakla birlikte diğer Sünnî mezheplere hiçbir zaman art niyetle 

yaklaĢmamıĢlardır. Diğer Sünnî mezheplere de en az bağlı bulundukları mezhepler 

kadar önem vermiĢlerdir. Sadece dönemsel ve kiĢisel istisnai bazı olumsuz 

yaklaĢımların varlığını da genelleĢtirmek doğru olmaz. Devlet, mezhepler ve 

cereyanlar arasında ahenk korunmakta ve birbirleriyle mücadele etmelerini 

önlemekteydi. Devletin din adamları üzerinde herhangi bir kontrolü ve etkisi söz 

konusu değildi. Bütün Sünnî mezheplerin yayılması için de gerekli tedbirler 

alınmıĢtır. Hatta Hıristiyan ve Musevi gibi gayri Müslimlere de din özgürlüğünü 

gösterilmekteydi.
741

 Selçuklular, Fethettiği ve ĠslâmlaĢtırmaya çalıĢtığı Anadolu’da 

Hıristiyanlara karĢı siyasî ve iktisadi müsamahanın ötesinde Ortaçağ Ģartları içinde 

kolay kolay düĢünülemeyecek kadar çok geniĢ bir dini müsamaha göstermiĢlerdi. 

Bundan dolayı pek çok Hıristiyan sadece ağır vergilerden kurtulmak için değil 

inançlarını da rahatlıkla yaĢayabilmek için Selçuklu idaresini tercih etmiĢlerdi.
742

 

Selçuklular, Hıristiyanlara karĢı bu Ģekilde müsamaha göstermiĢlerse, Ġslâmi 

düĢünceye sahip olan mezheplere karĢı katı tavır takındıklarını düĢünmek doğru bir 

yaklaĢım olmaz. 

Neticede Selçuklular, Ġslâm âleminde Sünnî-ġiî çekiĢmesinde Sünnîliğin 

geliĢmesi için imkânlar hazırlamıĢlardır. Ancak Ġslâm âleminde bazen taassup, bazen 

de mezheplerdeki metodoloji farklılığı sebebiyle oluĢan fikir ayrılıklarından doğan 

sürtüĢme ve çatıĢmalara da gerektiğinde müdahale edip, kurdukları düzenin 

bozulmasına da asla müsaade etmemiĢlerdir.
743

 

  

                                                 
740

 Ocak, a.g.e, 83.  
741

 Sevim-Merçil, a.g.e., 514; Kara, a.g.e, 175; Ocak, a.g.e., 46. 
742

 Adurrahman Acar, “Ġbni Cübeyr Seyahatnamesinde Dinsel HoĢgörü”, İslâmi  Araştırmalar 

Dergisi, XVII-2, Ankara, 2004, 132.  
743

 Ocak, a.g.e.,  47. 



129 

4.1.2.2. BÂTINÎLERLER VE ŞİÎLER  

 

Ehl-i sünnet ve Mu’tezile âlimlerine göre Bâtınîyye’nin menĢei Mecûsîlik, 

Sâbiîlik, Yahudilik gibi eski din ve kültürlerdir. Bâtınîyye bunların karıĢımından 

oluĢmuĢ Ġslâm dıĢı bir inanç karıĢımı ve hatta yeni bir din olarak da kabul edilmiĢtir. 

Bir yönüyle Bâtınîlik, Ortadoğunun eski dinleri ile yeni Eflatuncu felsefeden 

derlenen düĢünceleri bünyesinde toplayan bir inanç sistemidir. Ġslâm dininin 

yayılıĢını kabullenmeyen bazı eski din mensupları kılıçla engel olamadıkları yeni 

dini kültür değiĢikliğine uğratmak, böylece temel hükümlerini bozup onu içten 

çökertmek amacıyla sözde Ehl-i beyt sevgisi esasına dayandırdıkları gizli teĢkilâtlar 

kurmuĢlardır. Bâtınîyye bu teĢkilâtların en etkili olanıdır.
744

 Bâtınîler, propaganda 

liderleri olan Hasan Sabbah’tan dolayı Sabbahiye olarak da tanınmıĢtır.
745

 

Bâtınîler, Kur’an ve hadislerin zahiri anlamların yanında bâtınî manaların da 

bulunduğunu iddia ederek Ġslâm’ın temel hükümlerini bütün Müslümanların 

anlayıĢından farklı olarak ayet ve hadisleri kendilerine göre yorumladıkları için 

Bâtınîyye adını almıĢlardı. Kur’an’ın özgür ve dıĢavurumcu ölçütleriyle öne 

çıkmaktadırlar. Metinlerde gizli olan iç manayı aramıĢlardır. Bu nedenle bâtınî 

manaları öğrenenlerden bütün dini yükümlülükler kalkmıĢtır. Kur’an ve sünnetteki 

ifadeleri Ġslâm’a aykırı bir biçimde yorumlamaları neticesinde haramları helal 

saymıĢlar. Mesela onlara göre namazın anlamı imamlarına bağlılıktır. Zekât, 

kazançlarının beĢte birini imama veya yardımcılarından birine vermektir. Hac, imamı 

ziyaret ve onun hizmetini sürdürmektir. Abdest, imamı tanımaya dönüĢ, oruçtan 

maksat ise yemekten kesilmek değil, imamın sırrını açığa vurmayı terk etmektir. 

Bazı kolları daha da ileri giderek en sapık inanç ve düĢünceleri meĢru kabul 

etmiĢlerdi. Bâtınîlerin ünlü lideri olan Hasan Sabbah, adamlarına haĢhaĢ 

kullandırttığından Bâtınîlere HaĢhaĢiler de denilmiĢtir. Bunun yanında Bâtınîlere, 

Nizâriye, Melâhide, Ġbâhiye, Ta’limiye, Muhammire, Hurremiye, HaĢĢaĢiyye, 

Fidâviye gibi isimler de kullanmıĢlardır.
746

 Bâtınîler tarihte, Ġran, Irak, Horasan, 

                                                 
744

 Kara, a.g.e., 127; Avni Ġlhan, “Bâtınîyye”,  DİA, Ġstanbul, 1992, V, 191. 
745

 Ocak, a.g.e., 210. 
746

 Kara, a.g.e., 126; Ocak, a.g.e., 210-211; Agacanov, a.g.e., 72; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 

118; Ġlhan, a.g.m, 191, 193; AyĢe Atıcı, Büyük Selçuklu İmparatorluğu’nda Bâtınî Hareket (Hasan 

Sabbah ile İlk Halefleri ve İran Nizârî İsmâilîleri ), (Ankara Ünversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ankara, 2005, 2; Pınar Kaya, Büyük Selçuklular Döneminde 



130 

Suriye, Hindistan, Bahreyn ve daha pek çok Ġslâm Ģehirlerinde
747

, faklı zamanlarda, 

farklı dillerde, insanları farklı inançlara davet etmeleri nedeniyle farklı isimlerle 

anılmalarında büyük rol oynamıĢtır.
748

  

Bâtınîlik bir noktada ġiî
749

 düĢüncesinin vurucu gücünü oluĢturmakta, 

propaganda ve ikna yoluyla elde edilemeyenler korku ve tedhiĢle susturulup, engel 

olanlar ortadan kaldırılmaktaydı.
750

 Bunlar kendilerinden farklı düĢünenlere karĢı çok 

acımasız bir taasupla hareket ediyorlardı.
751

 

Selçuklular döneminde Bâtınîlerin baĢını çeken Hasan Sabbah olarak 

tanınmıĢ olan Hasan b. Ali b. Muhammed, 1049 yılında Rey Ģehrinde doğmuĢtu. 

Dört yaĢında iken babası onu okula gönderdi. Babası ilmi seven ve bilgili kiĢiliği 

sayesinde oğluna iyi bir eğitim ortamı sağlamıĢ ve oğlunun eğitimi ile bizzat 

ilgilenmiĢtir. 14 yaĢına kadar dini ilimleri öğrendi. Daha sonra yüksek bilgiler veren 

bir medreseye gitti. Burada Astronomi ve Matematik öğrendi.
752

 Ġran’a geldikten 

sonra bir süre Ġsfahan’da saklanan Hasan Sabbah, daha sonra fikirlerini yaymak için 

çok uygun gördüğü Taberistan, Kuhistan, Gürcan ve Toharistan’ın dağlık bölgesinde 

dolaĢarak propaganda yapmaya ve halkı etrafında toplamaya çalıĢmıĢtı.
753

  Türlü 

düzenlerle, yalan sözler ve vaadlerle, ikiyüzlü davranıĢlarla kendini fedâ eden 

anlamına gelen “fedailer” denilen bir teĢkilât kurdu.
754

 Hasan Sabbah’ın koyu sofu 

ve zahidane görünümlü bir yaĢantısı vardı. Bunun yanında Bâtınî davetçiler de Hz. 

Peygamber ailesinden mağdur olmuĢ insanlar üzerine ağıtlar yakıyorlar, onlara karĢı 

yapılan eziyetleri dile getiriyorlardı. Bu sayede Hasan Sabbah, birçok kiĢiyi 

mezhebine çekmiĢ ve çok sayıda insan onun davetini kabul etmiĢti.
755

 

Hasan Sabbah, ilk baĢta atalarının mezhebi olan ġia mezhebinin 12 imam 

kolundandı.
756

 Bâtınîlik faaliyetlerine baĢladığı ilk zamanlarda da aynen mutedil ġiî 

                                                                                                                                          
Bâtınîler ile Yapılan Mücadeleler, (Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Ġstanbul, 2008, 6.  
747

 Kaya, a.g.e., 1. 
748 Ġlhan, a.g.m, 191; Kaya, a.g.e., 1. 
749

 Hz. Ali ve daha sonra onun hane halkına derin bir bağlılıkla bağlanması sonucunda ortaya çıkan bu 

hareket ġiîlik diye isimlendirilmiĢtir. Bkz.: Marshall G.S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni, (Çev.: Alper 

Eker ve bĢk.) I-III, Ġstanbul, 1995, I, 15; Ġlyas Üzüm, “ġia”, DİA, Ġstanbul, 2010, XXXIX, 116. 
750

 Biçer, a.g.m., 721. 
751

 Tabakoğlu, a.g.e., 83. 
752

 ġapolyo, a.g.e., 104; Kara, a.g.e., 133; Atıcı, a.g.e., 47. 
753

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 118; Ocak, a.g.e., 216. 
754

 Cuveynî, a.g.e., III, 122; Brockelmann, a.g.e., 148.   
755

 Cuveynî, a.g.e., III, 116; Kara, a.g.e., 131. 
756

 Cuveynî, a.g.e.,  III, 113. 



131 

kimliğiyle gözükmekte ve sadece halifelik meselesi ile meĢgul olduğunu iddia 

etmekte, dini hakikatlerin masum bir imam tarafından öğretilebileceğini 

savunduğundan dolayı “Talimiyye” olarak anılan bu hareket fakat arka planda gizli 

faaliyetleriyle Ġslâmiyet’i tahrip etmeye çalıĢmakta idi.
757

 Nizamülmülk onun bu kötü 

maksadını farkedip kendisini çok ciddi bir Ģekilde arayınca, Hasan Sabbah 

yakalanmamak için Kazvin’in kuzeydoğusunda Rûdbâr vadisinin yanında Elbruz 

dağlarında yalçın bir kaya üzerinde kurulan ve kartal yuvası anlamına gelen Alamut 

Kalesini ele geçirmeyi tasarladı. Hasan Sabbah, MelikĢah’ın bu eyalette kumandanı 

olan bir subayı Fâtımî halifesi el-Muntansır’a biat etmeğe davet etti. Subay onun bu 

isteğini red edince Hasan Sabbah1090 tarihinde hile ile içeri girerek Alamut Kalesini 

ele geçirdi. Bundan sonra bu kale 1256’da Ġlhanlı Hükümdarı Hülâgû tarafından zapt 

edilmesine kadar Bâtınîlerin merkezi olarak kullanıldı.
758

 Çünkü burası Hasan 

Sabbah’ın kendi davetini rahatlıkla yürütebilecek ve baĢkalarının kolaylıkla 

ulaĢamayacağı yüksekliği iki bin metreyi aĢan kayalar üzerine kurulan bir kaledir. Bu 

kale çağın Ģartlarına göre Hasan Sabbah’ın faaliyetleri için müstahkem bir kale idi.
759

 

Birçok Sünnî devlet adamı ve din bilginlerine karĢı süikastleri bu kaleden organize 

etmeye baĢlamıĢtır.
760

 Hasan Sabbah kendi davası uğruna otuz altı yıl Alamut’ta 

yaĢamıĢ ve rivayetlere göre kaleden hiç çıkmamıĢtır. 23 Mayıs 1124’te Alamut 

kalesinde hastalanarak ölmüĢ ve Alamut yakınlarına yapılan kabire gömülmüĢtür.
761

 

Hasan Sabbah, Alamut’a yerleĢip bağımsızlığını kazanınca her tarafa dâîlerini 

gönderdi. Zamanını halkı mezhebine davet etmek ve görüĢleriyle onları yoldan 

çıkarmak için harcadı.
762

 Artık sabit bir merkez ve daha planlı çalıĢma söz konusu 

olduğundan dolayı Hasan Sabbah, bu yeni merkezden gönderdiği propagandacılarla 

çok geçmeden gücünü etrafta hissettirmeye baĢlamıĢtı.
763

  Hasan Sabbah özellikle 

dağlık kesimde yaĢayanları, cahil ve akılca eksik olanları etrafına topluyor ve 

kendisini onlara dindar ve zahit bir insan olarak tanıtıyordu.
764

 Muhatapları ona her 

                                                 
757

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 226; Kara, a.g.e., 131; Ocak, a.g.e., 213. 
758

 Brockelmann, a.g.e., 147; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 118; Kara, a.g.e., 135; Kaya, a.g.e., 

18; Atıcı, a.g.e., 51. 
759

 Ocak, a.g.e., 218; Atıcı, a.g.e., 52. 
760

 Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, 

496.  
761

 Atıcı, a.g.e., 103. 
762

 Cuveynî, a.g.e., III, 117; Atıcı, a.g.e., 58. 
763

 Ocak, a.g.e., 219. 
764

 Ocak, a.g.e., 219. 



132 

halükârda itimat ettikten sonra kendisine inananların beyinlerini yıkıyor, onları her 

istediğini yapan robotlar haline getiriyordu. Bunun için de adamlarına balla 

karıĢtırdığı haĢiĢ (esrar) yediriyordu. Esrarla kendisinden geçen fedaileri çeĢitli 

güzellikler içerisinde bir süre tutulduktan sonra Hasan Sabbah’ın her emrini yerine 

getiriyor, hiç çekinmeden canlarını feda edebiliyorlardı. DüĢmanlarını da hiç 

çekinmeden acımasızca hançerle öldürebiliyorlardı.
765

 

Bâtınîler, ikna edemedikleri insanları baskıya maruz bırakıyorlar, zulme 

uğratarak ya zorla kendi tarafına çekiyorlardı; ya da onların tarafına geçmeyenleri 

öldürüyorlar, mallarına da el koyuyorlardı. Ġnsanları Bâtınîliğe çekmek için de her 

türlü yolu mubah olarak görüyorlardı.
766

 Bâtınîlerin suikast olayları sadece halkla 

sınırlı kalmamıĢtı. Çok önemli devlet adamlarına karĢı da suikastlarda bulunmuĢlar 

ve bunların çoğunda da baĢarılı olmuĢlardır.
767

 

Nizamülmülk, Hasan Sabbah ile adamlarının gelecekte çıkaracakları 

karıĢıklıkları ve Ġslâm’a verecekleri zararın belirtilerini önceden farkettiği için onları 

ortadan kaldıracak askerî güç hazırlama hususunda çok çaba sarfetti.
768

 Bâtınîleri 

ortadan kaldırmak için onlarla amansızca mücadele ediyordu. Bütün bunlara rağmen 

onlara karĢı nihaî bir baĢarı elde edilemedi.
769

  Nizamülmük’ün devlet aleyhine 

zararlı sonuçlar doğuracak olan Bâtınî düĢünceyi siyasî ve ilmi faaliyetleriyle 

bertaraf etmeye çalıĢması onu Hasan Sabbah ve taraftarlarının baĢ düĢmanı haline 

getirmiĢti.
770

 Bu durum Nizamülmülk’ün, 1092’de bir Bâtınî fedaisi tarafından 

öldürülmesine sebep oldu. Selçuklu Devleti bu günden itibaren her geçen gün kan 

kaybederek, yıkılıĢa doğru yol almıĢtır.
771

  Nizamülmülk’ün öldürülmesiyle daha da 

güç kazanan ve eylemlerini iyice artıran Bâtınîler, Sultan Berkyaruk ile Muhammed 

Tapar arasındaki mücadeleler ve bu mücadeleler sebebiyle meydana gelen fetret 

döneminde durumlarını büsbütün güçlendirmiĢlerdir.
772

  

                                                 
765

 Kara, a.g.e., 136; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 118; Kaya, a.g.e., 22-23. 
766

 Cüveynî, a.g.e., III, 119-120; Kara, a.g.e., 138. 
767

 Kara, a.g.e., 140; KaradaĢ, a.g.m., 102.  
768

 Cuveynî, a.g.e.,  III, 122; Kaya, a.g.e., 11. 
769

 KaradaĢ, a.g.m., 96. 
770

 Öngül, a.g.e., I, 148. 
771

 el-Hüseynî, a.g.e., 45; Cuveynî, a.g.e., III, 122; Bündârî, a.g.e., 67; ġapolyo, a.g.e., 104; Çetin, 

Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 118; Kara, a.g.e., 140-141; Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı 

Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, 502; KaradaĢ, a.g.m., 96.  
772

 Kara, a.g.e., 133. 



133 

Nizamülmülk, Siyasetname’de Bâtınîleri uzun bir Ģekilde anlatmıĢtır. Bunun 

yanı sıra ateĢperest olan Mazdek ve Sindbad’ın zuhurunu, Müslümanlar arasına 

soktuğu fitne ve nifaktan da söz etmiĢtir. Bâtınîlerin zararlı faaliyetlerini ve bu 

faaliyetlerin nasıl önlenmesi gerektiği konusunda Nizamülmülk’ün Siyasetname’de 

padiĢaha tavsiyede bulunduğu çizgide anlatmaya çalıĢacağım.  

Mısırda ġiî Fâtımîler de Ġslâm ülkelerinin her yanına “Dâî”ler göndererek 

faaliyetlerini sürdürüyorlardı. Fakat Hasan Sabbah’ın Bâtınîleri ise daha büyük bir 

sorun haline gelmiĢti. Propaganda ve tahriklerle bütün Ġslâm âlemine dehĢet 

saçıyorlardı. Devletlerin yönetimine, eğitim kurumlarına, hatta camilere soktukları 

gizli fitne ve tahriklerle, kimsenin kimseye güvenmediği, huzursuz, tehlikeli bir 

ortam yaratmıĢlardı. Büyük vezir Nizamülmülk, çok ciddi bulduğu bu tehlikeyi Ģöyle 

anlatır: “Her devirde ve ülkede hükümdarlara karĢı asiler çıkmıĢtır. Lâkin hiç birisi 

Bâtınîler kadar meĢ’um (kötü) olmamıĢtır. Zira onların gayesi Ġslâmiyet’i ve bu 

devleti fesada vermektir; kulaklarını ve gözlerini bir sesin çıkmasına ve bir hadisenin 

zuhuruna vermiĢlerdir.” Bu sebeple Nizamülmülk bu tehlikeye karĢı MelikĢah’ı 

dikkatli bir Ģekilde uyarmıĢtı.
773

  Ellerine fırsat geçince hiç zaman kaybetmeden 

Râfizî mezheplerini yayacaklar ve her tarafı yıkıp dağıtacaklar. Bunlar sahtekârdırlar, 

Müslüman gibi görünürler. Fakat hiçbir düĢman Ġslâm dini ve Selçuklular devleti için 

onlar kadar tehlikeli ve korkunç değildir.
774

  

Nizamülmülk’ün belirttiğine göre Bâtınîlere, isyan ettikleri tarihe ve Ģehre 

göre farklı isim ve lakaplar verilmiĢtir. Bu sebepten ötürü Bâtınîler muhtelif adlarla 

anılmaktadırlar. Esasen bunların hepsinin özü birdir. Örneğin Halep ve Mısır’da 

Ġsmailî; Kum, KâĢân, Taberistan ve Zebzvâr’da ġiî; Bağdat, Maveraünnehr, 

Gazne’de Karmatî; Kûfe’de Mübârekî; Basra’da Revendî ve Burkaî; Gürgan’da 

Muhammiri; ġam’da Mubayza; Mağrib’de Saîdî; Lahsa ve Bahreyn’de Cinânî; 

Ġsfahan’da Bâtınî olarak adlandırılmıĢlardır. Müslümanlığın kökünü nasıl kuruturuz, 

halkı ne Ģekilde saptırabilir ve doğru yoldan çıkarabilmek, bunların temel 

hedefidir.
775

 Onun için bu tehlikeli akımların faaliyetlerine karĢı her zaman uyanık 

olmak gerekir. Çünkü bunlar devamlı olarak farklı isim ve farklı yöntemlerle 

faaliyetlerini sürdürürler. Nizamülmülk, bunların zararlı faaliyetleri hakkında 

                                                 
773

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 227; Kösoğlu, a.g.e., 69; Kara, a.g.e., 149. 
774

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 227.  
775

 Nizamülmülk, a.g.e., 325.  



134 

padiĢaha bilgi vermiĢ ve bu tür zararlı faaliyetler karĢısında sessiz kalmaması 

gerektiğini söylemiĢtir. 

Nizamülmülk, Siyasetname’nin baĢka bir yerinde Bâtınîler için Ģöyle bir bilgi 

vermektedir: Sapık mezhepli zındıklar, kasaba ve Ģehirlerde hiç çekinmeden cirit 

atıyorlar, Yüce yaratıcı olan Allah’ı alenen reddetmeyi dillerine pelesenk ederek, 

tutarsız tevillerle temel Ġslâmi hükümleri olan namaz, oruç, zekât ve haccı külliyen 

inkâr etmek, peygamberlere düĢmanlık beslemek ve haramları helâl saymak bunların 

temel vasıflarıdır. Ne ikta sahiplerinin bu sapıkları zaptu rapta kudreti, ne de 

yaptıkları zulüm ve zorbalıkta bir düĢüĢ var, diyen Nizamülmülk, bunların günden 

güne çoğalıp güçlendiğini açıklamıĢtır.
776

 

Nizamülmülk, Ehl-i sünnet dıĢında, itikadı bozuk mezheplere bağlı olan 

kiĢilerin devlet idaresine alınmasına karĢıdır. Ona göre; devlet idaresine alınacak 

olan memur’un diğer liyakat Ģartlarının yanında onun hangi inanç ve mezhebe bağlı 

olduğu da önemlidir. Eğer bu Ģahıs Hanefi ve ġafii mezhebinden veya diğer Sünnî 

mezheplerinden birisine bağlı ise memurluğa kabul edilirdi. ġayet kiĢi Bâtınî 

mezhebine bağlı ise devlet memurluğuna kabul edilemeyeceğini söylemiĢtir.
777

 Bu 

doğrultuda Nizamülmülk Siyasetname’de örnek olarak verdiği hikâyelerinden birinin 

özetini verelim. Böylece Nizamülmülk’ün bu konudaki düĢüncesi daha iyi 

anlaĢılacaktır. Bir gün Sultan Alparslan’a, Erdem’in Bâtınî mezhebine bağlı 

Hurdabeyi kendisine kâtip olarak aldığını haber verdiler. Alparslan, Erdem’e: “Sen 

benim düĢmanım ve saltanatımın hasmı mısın?” “O Hurdabe dedikleri senin kâtibin 

olan kiĢi, Bâtınî mezhebine mensupmuĢ.” Erdem: “Ey efendim o da kim oluyormuĢ? 

Hanedanınıza ne zararı dokunabilir, ateĢ olsa cirmi kadar yer yakar.” dedi. Sultan; 

Hurdabeyi çağırıp ona: “Sen Bâtınîsin ve Bağdat halifesinin hak olmadığını 

söylüyormuĢsun” dedi. Hurdabe: “Efendim bendeniz Bâtınî değil ġiî’yim” dedi… 

Sultan: “Sanki Râfızîlik
778

 matah (önemsiz) bir ĢeymiĢ gibi Bâtınî değil Râfızî’yim 

diyorsun!” Onu huzurundan derhal dıĢarı attı. Sultan daha sonra huzurundaki devlet 

büyüklerine dönerek Ģöyle dedi: “Suç bu herifin değil, böyle sapkınları istihdam eden 

Erdem’indir”… Bunun üzerine Sultan: “iĢte düĢman aynen böyledir. Birer, ikiĢer, 

                                                 
776

 Nizamülmük, a.g.e., 87; Ġlhan, a.g.m., 191.  
777

 Nizamülmük, a.g.e., 232. 
778

 Râfızî, önceleri Hz. Ali’ye taraftar olan ve hilafetin ona ait olması gerektiğini savunan bir anlayıĢı 

ifade eden ġia zaman içinde bir takım aĢırılıklara uğramıĢtır. Râfızî kelimesi ġia’daki bu aĢırılığı ifade 

eden bir kavram olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bkz.: Kara, a.g.e., 154. 



135 

beĢer olunca kolay görünür; lakin sayıları artıp birbirlerine arka vermeye baĢladıkları 

zaman onları yerlerinden sökmek güç olur. Bu da Erdem’in ateĢ olsa cirmi kadar yer 

yakar sözüne cevap olsun dedi.”
779

 Buradaki örnek Selçuklu Devleti’nin Râfızî 

dediğimiz aĢırı giden ġiîlere karĢı bakıĢını ortaya koymaktadır. Selçukluların mutedil 

ġiîlere devlet içinde zaman zaman değiĢik görevler vermiĢtir.
780

 

Nizamülmülk’e göre; Ġslâm dininin korunması, yanlıĢ düĢünce ve sapık 

mezheplerin etkilerinden korunmasının en önemli yollarından birisi ilme önem 

vermek, âlimleri korumak ve onları desteklemekten geçer. Bunun için padiĢahlar 

haftada bir ya da iki defa din ulemasını huzurunda kabul edip, Hak Teâlâ’nın 

emirlerini bizzat onlardan dinlemek, Kur’an’ın tefsiri ve Resûlullâh’ın hadislerini 

onlardan dinleyerek gönlünü dünya meĢgalesinden kurtarır. ġayet bir süre böyle 

devam ederse bunu alıĢkanlık haline getirir. PadiĢah, dini ve dünyevi konularla ilgili 

takınacağı tutum, izleyeceği çözüm yolları hakkında aydınlandığı takdirde yüksek 

vicdan, adâlet ve muhakeme gücü sayesinde hiçbir dini eğri, mezhebi bozuk kiĢi onu 

hak yoldan ayıramaz; memleketinde kötü emeller ve sapkınlıklar ortadan kalkarak 

muazzam iĢler icra eder. Kendi devrinde ahlâksızlığın, yolsuzluğun ve ihtilafların 

kökü bu Ģekilde kazınır.
781

  

Hasan Sabbah’ın Alamut kalesini ele geçirmesi ve büyük bir devlet adamı 

olan Nizamülmülk’ün Bâtınî bir Ģahıs tarafından öldürülmesinden sonra Bâtınîler 

büyük güç kazandılar. Bundan sonra gerek Selçuklu Devleti sınırları içerisinde ve 

gerekse Ġslâm dünyasının genelinde Bâtınîlerin fedaîleri kendilerine bağlı olmayan 

yerleri tahrip edip dehĢet verici cinayetler iĢlemiĢler, yağmalar yapmıĢ ve zor 

kullanarak insanları kendi taraflarına çekmiĢlerdi. Birçok âlim, emir, kumandan, 

hükümdar ve halifeler Bâtınîler tarafından hançerlenmiĢtir.
782

 Bâtınîlerin Selçuklu 

ülkesinde hem doğuda, hem de batıda bu Ģekilde etkili olmaya baĢlamaları karĢısında 

durumun ciddiyetini kavrayan Sultan MelikĢah, meseleyi daha ciddi planda ele alma 

gereğini duydu.
783

 Sultan MelikĢah önceleri askerî mücadeleye pek gerek 

duymasada, sonraları olayın ciddiyetinini kavrayarak onlarla mücadeleyi bir devlet 

                                                 
779

 Nizamülmük, a.g.e., 232-234; Kara, a.g.e., 160. 
780

 Kara, a.g.e., 160. 
781

 Nizamülmük, a.g.e., 77. 
782

 Cuveynî, a.g.e., III, 120; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 227; Yazıcı, a.g.e., 

228; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 82; Kara, a.g.e., 142; Ocak, a.g.e., 228; Acar, “Ġmâm 

Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair Bazı DüĢünceler”, 502. 
783

 Ocak, a.g.e., 221. 



136 

politikası haline getirmiĢtir.
784

 MelikĢah, bu bozgunculuğun sebepleri üzerinde kafa 

yorup onların kökünü kazımak için çareler aradı. Bunun için Alamut ve 

Kuhistan’daki Ġsmâilîlere karĢı YoruntaĢ, ArslantaĢ, KoltaĢ ve Kızılsang
785

 gibi 

komutanları sevketti ise de baĢarılı olamadı.
786

 Sultan MelikĢah, Selçuklu 

kuvvetlerinin bu yenilgilerinden sonra durumun vehametini iyice kavramıĢ ve 

Bâtınîliğin kökünü kazımak için yapılması gerekenler hakkında yeniden kafa 

yormaya baĢlamıĢtır.
787

 Ancak MelikĢah’ın ölümü üzerine Bâtınîlerle ilgili planları 

da yarıda kaldı.
788

 MelikĢah’ın ölümünden sonra Bâtınîleri ortadan kaldırmak için 

yapılan çalıĢmalarda gerileme oldu.
789

 Sultan MelikĢah'ın vefat etmesi Bâtınîler 

açısından bir dönüm noktası olmuĢtur. Çünkü Nizâmülmülk ve MelikĢah'tan sonra 

devletin tepesinde güçlü ve otoriter bir Ģahsiyet kalmadığı gibi, MelikĢah'ın evlatları 

da birbirleriyle taht mücadelesine tutuĢmuĢlardı. Muhammed Tapar ve Berkyaruk 

arasında taht mücadeleleri bir süre devam edince bu arada devlet yönetiminde bir 

boĢluk yaĢanmıĢtır. Devlet yönetimindeki bu boĢluk Bâtınîler açısından bulunmaz bir 

ortam yaratmıĢ ve güçlerini artırdıkları gibi, halk üzerinde de daha tesirli olmaya 

baĢlamıĢlardır.
790

 Onların çıkardıkları karıĢıklıkların boyutları önemli ölçülere 

ulaĢtı.
791

 Yeni kaleler ele geçirmeleri ve yeni suikastler birbirini takip etmiĢtir.
792

 Her 

tarafa gönderdikleri dâî ve fedailerle faaliyetlerini sürdürdüler. Ajanlarını devlet 

mekanizması içine, hatta saraylara ve evlere kadar sızdırıp her tarafa Ģüphe ve korku 

saldılar.
793

 Halk arasında o kadar dehĢet ve korku salmıĢlardı ki evinden sabahleyin 

iĢine giden bir insan, ikindi vakti geçtiğinde evine dönmeseydi, hâne halkı artık 

ondan ümidini keserdi.
794

 

MelikĢah’ın ardından Selçuklu tahtına Berkyaruk (h. 485-498/m.1092-1104) 

oturmuĢtur. Berkyaruk, Bâtınîler ile ilk baĢlarda çok fazla ilgilenememiĢ, hatta 

                                                 
784

 Atıcı, a.g.e., 70.  
785

 Osman Çetin ve Seyfullah Kara, Kızılsang komutanı için Kızılsarığ ismini kullanmıĢtır. Bkz.: 

Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 119; Kara, a.g.e., 150; Kaya, a.g.e., 29-30; Atıcı, a.g.e., 70. 
786

 Cuveynî, a.g.e., III, 120-121; Yazıcı, a.g.e., 228; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 82; Kara, a.g.e., 

150; Ocak, a.g.e., 220-221.  
787

 Ocak, a.g.e., 222. 
788 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 82; Kara, a.g.e., 150; KaradaĢ, a.g.m., 96. 
789

 Cuveynî, a.g.e., III, 121. 
790

 Ocak, a.g.e., 229; Atıcı, a.g.e.,75; KaradaĢ, a.g.m., 96. 
791

 Cuveynî, a.g.e., III, 121. 
792

 Ocak, a.g.e., 229; Kaya, a.g.e., 42. 
793

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 228; Atıcı, a.g.e., 75. 
794

 Ocak, a.g.e., 229. 



137 

istemeyerek de olsa onlara göz yummuĢtur. Bu nedenle Berkyaruk’un saltanatı 

boyunca Bâtınîler Selçuklu topraklarında aktif idiler ve baĢarılı bir sekilde 

büyümüĢlerdir.
795

 Berkyaruk’un sonradan Bâtınîlere karĢı yaptığı bazı baĢarılı 

mücadeleleri olmuĢsa da bu durum Bâtınîlerin gücünü kıramamıĢtır.
796

   

Sultan Muhammed Tapar döneminde de Bâtınîlerle mücadele devam etti. Bu 

dönemde Alamut kalesindeki Bâtınîler’den Ģikâyetin artması üzerine Vezir Ziya el-

Mülk Ahmet b. Nizamülmülk ve atabey Çavlı idaresinde bir orduyu bu kale üzerine 

gönderdi (Ağustos 1109). Atabey Çavlı Alamut’un tahıl kaynaklarını yok etti, 

yakaladığı birçok Bâtınîyi katletti, kale ve evleri tahrip etti. Ottan baĢka yiyecekleri 

kalmayan kaledekiler kadınları ve çocukları baĢka kalelere göndermeye baĢladılar. 

Bâtınîlere büyük bir darbe indirmesine karĢın kıĢın bastırması ve Bâtınîler’in 

dıĢarıdan yardım almaya baĢlaması nedeniyle somut bir sonuç alınmasını engelledi. 

Sultan Muhammed Tapar her yıl Bâtınîleri rahatsız edici seferler tertipledi. 

Muhammed Tapar, Son olarak Emir AnuĢtegin ġirgîr’i Alamut’taki Bâtınîlerin 

üzerine gönderdi (1117). Bâtınî kalesi zabt edilmek üzere iken büyük bir olasılıkla 

Bâtınî taraftarlarından birinin verdiği zehirden Sultan öldü. Sultan’ın ölümü üzerine 

Selçuklu ordusunun dağılmasına ve seferin neticesiz kalmasına sebep oldu.
797

  

Bâtınîlere karĢı mücadele Sultan Sencer döneminde de devam etmiĢtir. Fakat 

bu dönemde de önemli bir netice alınamamıĢtır.
798

 Sultan Sencer, onlarla 

saldırmazlık antlaĢmasını yapmak zorunda kaldı.
799

 Alamut Kalesi’ndeki Bâtınî 

hâkimiyeti ancak Ġlhanlı Hükümdarı Hülâgû’nun 1256 yılında kaleyi ele 

geçirmesiyle son bulmuĢtur.
800

 

Nizamülmülk, büyük bir tehlike olarak gördüğü Râfızî ve Bâtınîlerin ne yapıp 

ettiklerini sultanın dikkatle takip etmesi gerektiğini söylemiĢtir. Hükümdar bunların 

herhangi bir bozgunculuk yapma niyetinde olduklarını sezdiği anda tepesine çökmesi 

gerekir. Bu tehlikeli akımların köklerini kazmak, memleketi onlardan temizlemek ve 

                                                 
795

 Atıcı, a.g.e., 76-77. 
796

 Atıcı, a.g.e.,79-80. 
797

 Brockelmann, a.g.e., 149; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, 103; Kaya, a.g.e., 57. 
798

 Kaya, a.g.e., 71. 
799

 KaradaĢ, a.g.m., 96. 
800

 Kaya, a.g.e., 86; KardaĢ, a.g.m., 102. 



138 

emniyet içinde hüküm sürmesi için dönemin hükümdarının boynunun borcu olarak 

kabul etmiĢtir.
801

 

Nizamülmülk, Bâtınîlere karĢı sadece silahla değil, ilmi ve fikri mücadelenin 

de gerekliliğini savunmuĢtu. Bu amaç doğrultusunda Nizamiye medreselerinin 

kurulmasına öncülük etti. Bâtınîlerin yıkıcı faaliyetleri karĢısında bu medresenin 

âlim ve fakihlerinden azami ölçüde faydalanmıĢlardır. Âlimler, gerektiğinde bir asker 

olarak Bâtınîlere karĢı durdukları gibi, ilimleri ve kalemleri vasıtasıyla da onlarla 

mücadele içinde olmuĢlardır.
802

 Nizamiye medreseleri'nin baĢlattığı fikrî mücadele 

sayesinde ġiîlik egemen bir mezhep olmaktan çıkmıĢ ve Ehl-i sünnet fikri yeniden 

güçlenmiĢtir. Bâtınî propagandalara karĢı halka Sünnî fikirler öğretilerek onların 

propagandaları tesirsiz hale getirilmiĢ, aynı zamanda dini emirlerin gereksizliğini 

tavsiye eden yıkıcı düĢünceler de bertaraf edilmiĢtir. Nizamiye medreseleri bir 

taraftan halkın ıslahını ve eğitimini hedef alırken, diğer taraftan da devlet otoritesine 

ve kanunlara itaat etmenin gereğini öğretmiĢtir. Böylece devletin bütünlüğünü 

korumanın yanında, kanunlara bağlı fertler yetiĢtirilmiĢtir.
803

 Sünnî âlimlerin 

Bâtınîliğe ve Bâtınîlere karĢı kararlı mücadeleri nedeniyle bu ekol mensupları önemli 

devlet adamlarına karĢı yaptıkları suikastleri, ilim adamlarına da yöneltmiĢler, çok 

sayıda fakih ve âlimi katletmiĢlerdir.
804

 

Selçuklu Sultanların ġiîlere yaklaĢımı, bu mezhep mensuplarının Abbasî ve 

Selçuklu Devletlerine yönelik yıkıcı faaliyetlere yönelip yönelmediklerine göre 

ĢekillenmiĢtir.
805

 Selçuklular, mutedil ġiîlere de diğer Sünnî mezhepler gibi 

hoĢgörülü ve anlayıĢlı davranmıĢlardır. Hatta Selçuklu Sultanları ve beyleri, onlara 

medreseler, hankâhlar ve büyük ġiî imamlarının türbelerini inĢa edip ziyaret 

ediyorlardı. Ayin ve merasimlerine katılıyorlardı. Bu mutedil ġiîler ile diğer 

mezhepler arasında ara-sıra gerginlik ve mücadeleler baĢ gösteriyordu. Fakat bu 

gerginlikler kapsamlı ve toplumsal barıĢı etkileyecek Ģekilde değildi.
806

 Ancak, fikri 

meselelerde ZerdüĢtlükten Museviliğe kadar her türlü etkiye açık olan, mutedil 

ġiîleri etkileyip onları kıĢkırtan ve asıl maksadı siyasî olup, Ġslâm dünyasını 

                                                 
801

 Nizamülmülk, a.g.e., 237. 
802

 Kara, a.g.e., 144-145; Ocak, a.g.e., 231; Ünal, a.g.m., 121. 
803

 Ocak, a.g.e., 234. 
804

 Kara, a.g.e., 146; Ocak, a.g.e., 232. 
805

 Kara, a.g.e., 156. 
806

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 224- 225; Kösoğlu, a.g.e., 69; KaradaĢ, 

a.g.m., 99. 



139 

parçalayarak hedefine varmaya çalıĢan aĢırı ġiîliğe karĢı yumuĢak 

davranmamıĢlardı.
807

  

Mutedil ġiî gruplar dıĢında siyasî amaçlarla hareket eden diğer ġiîlerle 

mücadele etmek Selçukluların ana siyasetlerinden biriydi. Bu konuda Selçuklulara 

karĢı çıkan en büyük engel olan 909 tarihinde Mısır’da kurulan ġiî Fâtımî devleti idi. 

Zaten Büyük Selçuklular’ın ġiîlerle mücadelesinde temel hedefleri Fâtımî Devleti 

idi. Mısır Fâtımîlerin gönderdiği dâî ve propagandacılarla bozgunculuk ve kıĢkırtma 

gayretlerinden hiçbir zaman geri kalmıyorlardı. Fâtımîler Mısır, Kuzey Afrika’nın bir 

kısmı, Filistin ve Suriye’yi ele geçirmiĢ ve bu bölgelerde yoğun ġiî propagandasını 

yaparak mezheplerini yaymıĢlardı. Hatta zaman zaman Hicaz bölgesine hâkim 

oldukları bile olmuĢtur. Mekke ile Medine’nin koruyucusu olarak da kendilerini 

kabul ettirmiĢ bulunuyorlardı. Bu sebeple ġiî Fâtımîlere karĢı bir kısım faaliyetler 

bizzat Alparslan tarafından yürütülmüĢ, onun döneminde diğer kumandanlar da bu 

yönde gayret göstererek Fâtımîlere bağlı bölgeler fethedilmiĢti. Bu hedefe yönelik 

çabalar MelikĢah tarafından da aynı Ģekilde desteklenmiĢtir.
808

  

ġiîler, kendi görüĢlerini benimseyen devletlerle iliĢkilerini daha iyi bir Ģekilde 

geliĢtirmeye çalıĢıyorlardı. Sünnî Abbasî halifesini tanımadıkları için de hâkim 

oldukları yerlerde hutbeyi Fâtımî halifesi adına okutuyorlardı. Fâtımîlerin 

karĢısındaki en büyük engel de Selçuklu Devleti idi. Selçuklular dini ve Sünnî 

Abbasî halifesini korumayı kendi görevleri arasında gördükleri için, baĢta Mekke ve 

Medine olmak üzere Hicaz bölgesinde Fâtımî etkisini azaltmaya çalıĢmıĢlardı.
809

 

Selçukluların Bağdat'a gelerek Sünnî dünyanın liderliğini ele almalarından sonra, 

Fâtımîler için öncelikli hedef bu devlet olmuĢtur. Propaganda faaliyetleri ve bunları 

yürüten binlerce Fâtımî dâîsi ile yürütülmekte olan ġiîleĢtirme gayretleri, 

Selçukluların geliĢi ile duraksamaya uğratıldığı gibi gerileme sürecine de girmeye 

baĢlamıĢtır.
810

 

Fâtımîlerin imparatorluk iddiaları onların inançlarında ve bu inancı yayma 

biçiminde kendini göstermiĢti. Bu bilinç sonucunda da kocaman bir propaganda 

                                                 
807

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 225; Kösoğlu, a.g.e., 69; Kara, a.g.e., 162. 
808

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 214; Turan, Selçuklular 

Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 225; Yazıcı, a.g.e., 224; Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi,117; 

Kaya, a.g.e., 8. 
809

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 117.  
810

 Ocak, a.g.e., 170. 



140 

örgütü olan dâî Ģebekesi doğmuĢtur. Bu misyoner Ģebekesi Fâtımî hükümeti için 

haber alma hizmetini yapıyor ve onun direktiflerini her tarafa yaymaya 

çalıĢıyordu.
811

   

Selçuklular, Fâtımîlerle siyasî ve askerî alanlarda verdikleri mücadelenin 

yanında, bunlardan çok daha geniĢ ve önemli bir baĢka saha olan fikri ve ilmi alanda 

da Ģiddetli bir uğraĢ vermiĢlerdi.  Fikri ve ilmi alanda gerçekleĢen bu mücadelede 

Sünnîler Selçuklular sayesinde gerçek manada bir üstünlük sağlamıĢlardır.
812

 Bu 

bağlamda Selçuklular da Mısır’ın meĢhur dâî okulu olan Dâru’l-Hikme’ye karĢılık 

Nizamülmülk’ün giriĢimiyle Nizamiye medreselerini kurarak Ġslâm ülkelerinin her 

yanında yaygınlaĢtırmıĢlar, Fâtımîlere karĢı, tabir yerindeyse ideolojik bir mücadele 

yürütmüĢlerdir.
813

 Selçuklular’ın kurdukları medreseler, Fâtımîlerin 

propagandalarına karĢı sonradan etkisini gösterdi. Fakat Selçukluların 

medreselerinden hiçbir zaman Fâtımî okullarında olduğu gibi aĢırı din yayıcıları 

örgütü ortaya çıkmadı.
814

   

Selçukluların buradaki mücadelesi ġiîliğe cephe alma ile Selçuklu Devleti’nin 

“dini tolerans” prensibi arasında bir çeliĢki söz konusu değildir. Çünkü ortaya çıktığı 

anlardan itibaren siyasî vasıf kazanmıĢ olan ġiîlik, 11. yüzyılda Fâtımîler tarafından, 

bu ġiî devletin desteğiyle Sünnî Ġslâm memleketlerini karıĢıklığa düĢürmek için, en 

kuvvetli silah olarak kullanılıyordu.
815

 Bu yüzden Selçuklular bunlara karĢı mücadele 

etmiĢlerdi. Hâlbuki Selçuklular kendi hâkimiyetleri altında yaĢayan gayri müslimlere 

bile töleranslı davranmıĢlardı. Hatta kendi topraklarında yaĢayan gayri müslimlere 

sağladığı geniĢ imkânlar ve rahat hayat, gayri müslim nüfusun artmasına ve bu 

insanların cemaat olarak geliĢmelerinde önemli bir yer tutmuĢtur.
816

 

Nizamülmülk,  zararlı faaliyetlerde bulundukları için aĢırı giden ġiîlerin de 

Bâtınîler gibi devletin üst düzey makamlarına getirilmesine karĢı çıktığını 

söylemiĢtik. Ona göre; üst düzeydeki makamlara getirilen bir ġiî kendi taraftarlarını 

koruyup kollayarak onları güçlü duruma getirir. Bunlar güçlü duruma gelince, 

hükümdarı Abbasî halifeliğini yıkmak için ikna etmeye çalıĢırlar. Öte yandan vezir 

                                                 
811

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 214. 
812

 Ocak, a.g.e., 209. 
813 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 214; Ersan-Alican, a.g.e., 

160.  
814

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 214. 
815

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 363. 
816

 Ocak, a.g.e., 251. 



141 

ve padiĢah hakkında ileri geri konuĢup onları kötülemeye çalıĢırlar. Fakat ilk 

baĢlarda bunların gizli planları anlaĢılmayabilir. Eğer zamanında bu durumlara karĢı 

tedbir alınmazsa, daha sonraki dönemlerde tehlike çok ciddi noktalara kadar 

ulaĢabilir.
817

 Onun için bu düĢüncede olan kiĢilerin devletin üst makamlarına 

getirilmemesi gerektiğini söylemiĢtir. Belki bu Ģekilde onların sinsi planlarına engel 

olunabilir.  

Bütün bu naklettiklerimiz göstermektedir ki Büyük Selçuklu Devlet’inin 

müfrit ġiî oluĢumlarla mutedil ġiîlere karĢı yaklaĢım biçimi aynı olmamıĢtır. 

Selçuklular müfrit ġiîlerle mücadele ederken, mutedil ġiîlere karĢı Sünnîler gibi iyi 

iliĢkiler içinde olmuĢlardır.
818

 Nizamülmülk’ün ġiîlerle iligili yukarıda açıkladığımız 

görüĢlerine baktığımızda ġiîlere karĢı devamlı olumsuz bir tavır takındığını 

görüyoruz. Muhtemelen Nizamülmülk’ün de Siyasetname’sinde eleĢtirdiği ve devlet 

yönetiminde görev verilmesine karĢı olduğu ġiîler de bu müfrit ġiî grupları olduğu 

söylenebilir.  

 

4.2. SELÇUKLULAR DÖNEMİNDE EĞİTİM-ÖĞRETİM VE 

NİZAMİYE MEDRESELERİ 

 

Selçuklular, Ġslâm dünyasının siyasî açıdan parçalanmıĢ, ilmi ve kültürel 

yönlerdense zayıflamaya baĢlamıĢ olduğu bir devrede ortaya çıkmıĢlardır. Bu 

sıralarda varlığını sürdüren Türk Ġslâm devletlerinden Karahanlılar Türkistan, 

Gazneliler ise Horasan ve daha ziyade Hindistan bölgelerini hâkimiyetleri altına 

alırken, Selçuklular Kuzey Afrika’dakiler haricindeki bütün Ġslâm ülkelerini kendi 

egemenlikleri altında birleĢtirmiĢlerdi. Ġlim ve kültür hayatının geliĢmesi için uygun 

ortamlar oluĢturulmuĢ, âlimler desteklenmiĢ, böylece çok sayıda ilmi, kültürel, sosyal 

eser ve müessese meydana getirilmiĢtir.
819

  

Selçukluların kurulduğu bölgenin etkisi ve yöneticilerin Ġranlı olması 

nedeniyle ilim hayatında Ġran’ın etkisi olması kaçınılmaz olmuĢtu. Alparslan ve 

özellikle MelikĢah döneminde devlet yönetiminde son derece etkili olan vezir 

                                                 
817

 Nizamülmülk, a.g.e., 232, 268; Kara, a.g.e., 166. 
818

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 238; Kara, a.g.e., 168; 

KaradaĢ, a.g.m., 99.  
819

 Yazıcı, a.g.e., 324-325. 



142 

Nizamülmülk Ġranlı idi. Bundan dolayı aydın kiĢilerin büyük bir çoğunluğunda, 

Arapçanın yerini Farsça almıĢtı. Edebi eserlerin hemen hemen hepsi ve yönetimle 

ilgili her Ģey tamamen Farsça yazılmaktaydı. Değerini hâlâ korumakta olan eski 

Arapça eserler Farsçaya çevrilmekteydi. Sultan, Ģehzadeler, feodal sınıf Fars dilini 

iyi biliyor, Farsça Ģiirler yazıyorlardı. Ġran Ģairleri ve bilginleri, onlar onuruna 

kasideler yazıyor onlara yapıtlar adıyorlardı. Bu Türk Ġran karıĢımının sonucunda 

Arapçadan arınma eğilimi baĢ göstermiĢ ve onun yerini yeni bir ĠranlılaĢma, o 

bölgenin büyük etkisi göz önüne alınırsa, bir HorasanlaĢma almıĢtır.
820

  

Selçuklular sapık ve din dıĢı kabul ettikleri inançlara karĢı, halkın zihnine hür 

düĢünceyi yerleĢtirebilmek için bir karĢı faaliyetle harekete geçmekten baĢka çare 

olmadığını anladılar. Bu yanlıĢ düĢünce ve inançlara karĢı, ilmi yaymak bu hususta 

en hayırlı yoldur. VatandaĢa, gerçek dini öğrenme imkânı hazırlanırsa, Ģüphesiz 

onlar, hidayeti dalaletten, hayrı Ģerden ayırt edebileceklerdir.
821

 Nizamiye 

medreselerin kurulmasıyla birlikte bidatçı ve benzeri sapkın inançlıların etkisi 

azaltılmıĢ, Sünnî mezhepler ise güç kazanarak varlık sahasını geniĢletmiĢlerdir.
822

   

Nizamülmülk, eğitim ve öğretime çok önem veriyordu.
823

 Sultan Alparslan 

ile devletin yakın ve uzak hedeflerini belirlemiĢlerdir. Bu düĢünceyi gerçekleĢtirmek 

için de gerekli zeminin hazırlanması gerekiyordu. Sultan Alparslan, silaha silahla, 

fikre fikirle cevap verme zaruretini kavradığından dolayı, yıkıcı ve bölücü 

faaliyetlerle mücadele için, Ehl-i sünnet akidesini güçlendirmek ve devletin ihtiyaç 

duyduğu görevlileri yetiĢtirmek için ülkenin her tarafında medreseler açmak ve 

burada yetiĢen insanlarla mücadelesini yürütmek istemiĢtir.
824

 Nizamülmülk, ilim 

tahsil eden oğluna yaptığı bir nasihatta ona Ģöyle demiĢti: “Sen, fıkıh öğrenmeye 

baĢladın. Bu öğrenimde yalnız fıkıh adını öğrenmekle yetinme! Eğer bu dalda çok 

ilerleme kazanırsan gururlanma! Bilmediğinin, bildiğinden daha fazla olduğunu iyice 

bil.”
825

 Nizamülmülk, oğluna yaptığı bu nasihatte ilim öğrenme yolculuğu hiçbir 

zaman bitmiyeceğini ve bu yola koyulanın yolculuğu her zaman devam edeceğini 

                                                 
820

 Zeydan, a.g.e., IV, 351; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 67; Gordlevski, a.g.e., 

299.  
821

 Ahmet Çelebi,  İslâmda Eğitim-Öğretim Tarihi, (Çev.: Ali Yardım) Ġstanbul, 1998, 84. 
822

 Kara, a.g.e., 178; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 137. 
823

 Kahveci, a.g.e., 172. 
824

 Ahmet Ocak, “Nizâmiye Medreseleri ve Büyük Selçuklularda Eğitim”, Türkler,     

Ankara, 2002, V, 722; Abdülkerim Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, DİA, Ġstanbul, 2007, XXXIII, 

188. 
825

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 48. 



143 

anlatmak istemiĢtir. Ayrıca bu yolda her zaman mütevazı olunması gerektiğini de 

belirtmiĢtir. 

Nizamülmülk, ilim adamlarına değer verip onlara maddi ve manevi yönden 

gereken desteği verirdi. Hangi memlekette olursa olsun meclisinde mutlaka ilim 

adamları bulunurdu. Onun huzurunda tartıĢma yapar, fikir ve görüĢlerini belirtirlerdi. 

MelikĢah döneminde on iki bin bilim ve din adamına hem de çocuklarına miras 

kalmak koĢuluyla devlet hazinesinden maaĢ bağlatmıĢtı. Durumdan haberdar edilen 

Sultan, bu masrafın orduya yapılmasının, askerî gücü daha da artıracağını 

söylemiĢtir. Sultan bu konuda Nizamülmülk’ten açıklama isteyince vezir, “Ben, 

Allah’ın dinini ihyaya çalıĢan, O’nun aziz kitabını hamil olanlara yılda otuz bin dinar 

sarf etsem çok mudur? Sen her yıl askerlere bunun iki mislini sarf ediyorsun, hâlbuki 

bunların en kuvvetlisi ve en iyi niĢancısının attığı ok birkaç yüz metreden öteye 

gitmez. Onların ellerindeki kılıçlarla yalnız yakınlarındaki kimseleri dize 

getirebilirler. Ben ise sarf ettiğim bu para ile öyle bir ordu teçhiz ediyorum ki, 

onların duaları arĢa kadar gider ve Allah’a vasıl olmak için ona hiçbir Ģey mani 

olmaz.”demiĢtir.
826

 MelikĢah bu sözleri iĢittiği zaman ağlamaya baĢladı ve sonra 

Nizamülmülk’e ilim ordusunun sayısının artırılmasını ve onlara istediği kadar servet 

verilmesini söylemiĢtir.
827

 Nizamülmülk, birçok konuda olduğu gibi bu meseleyi de 

etkileyici ifade gücünü kullanarak Sultanı bu Ģekilde ikna etmiĢtir. 

Selçuklu Devleti’nin ihtiĢamı ve hanedanın hâkimiyeti pekiĢmesi için de 

medrese ve bunun gibi yapıcı kurumların açılması gerekiyordu.
828

 Nizamülmülk’ün 

devlet idaresi ile ilgili görüĢleri ve faaliyetleri yanında bilime de öğretime de çok 

önem vermiĢ ve cömert kaynaklar bularak günümüz üniversitelerin ilki sayılabilen 

Nizamiye medreselerini kurmuĢtur.
829

 

                                                 
826

 Nizamülmülk, bu sözüyle ordunun devlet için gereksiz olduğunu kastetmemiĢtir. Nizamülmülk 

burada ilmin ve ilim adamlarının insanlık âlemi için ne kadar önemli olduğunu vurgulamak için böyle 

bir kıyaslamaya baĢvurmuĢtur.  Yoksa orduyu güçümsediği veya gereksiz gördüğü için bu sözü 

söylememiĢtir. Nizamülmülk,  Siyasetname’de ordusu fazla olan hükümdarın memleketi de geniĢ 

olur. Ordudan kısmak, memleket sınırlarını kısmak anlamına gelir. Ordu hazineden daha kıymetlidir, 

diyerek ordunun bir devlet için ne kadar önemli ve gerekli olduğunu belirtmiĢtir. Bkz.: Nizamülmülk, 

a.g.e., 239; Zeydan, a.g.e., III, 413. 
827

 el-Hüseynî, a.g.e., 46; Ġbnü’l-Adim, a.g.e., 47. 
828

 Agacanov, a.g.e., 165. 
829

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279; Mehmet Dağ ve bĢk., İslâm Eğitim Tarihi, Ankara, 1974, 42; Köymen, 

“Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî Rolü”, 269; Ersan-Alican, a.g.e., 204; ġerife Özkan, 

Medrese Tâbirinin ilk Defa Ortaya Çıkışı, Selçuklular Zamanında Medreselerin Kuruluş Sebepleri ve 

Medrese Eğitimi,(Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Konya, 2007, 14. 



144 

Sultan Tuğrul Bey döneminde baĢlayan bu mücadelenin ilki Sultan Alparslan 

döneminde Alparslan’ın izniyle Nizamülmülk tarafından Bağdat’ta 457/1065’te 

baĢlayıp 459/1067’de bitirilen ve özel program ile eğitim- öğretim veren Nizamiye 

Medresesi bu mücadelenin baĢlangıcı olmuĢtur.
830

 Bağdat’ta yapılan bu Medresenin 

ön cephesine Nizamülmülk yazıldığı için Nizamiye adıyla Ģöhret olmuĢtur.
831

 

Nizamülmülk bu medresenin inĢası için o devrin parası ile 60.000 dinar harcadığı 

nakledilir.
832

 Nizâmülmülk, bu medreselere zengin gelirli vakıflar bağlamıĢtır.
833

 

Nizamülmülk ile baĢlayan medrese vakıfları kurma geleneği Eyyûbî ve Memlûklü 

devletlerinde de devam etmiĢtir. Memlûklü Devletinde hem müderrislerin maaĢı ve 

hem de talebelerin bursları bu vakıf gelirlerinden sağlanıyordu.
834

 Medresenin 

etrafına çiftlik, pazar, han, hamam, depo v.s. yaptırıp bunları medreseye 

vakfetmiĢtir.
835

 Dolayısıyla Nizamiye Medresesi ilmi ve idarî muhtariyetin yanında 

malî alanda da böylece muhtariyete kavuĢmuĢ oldu.
836

 Medrese, hoca ve öğrencilere 

mahsus odalar, dershaneler, mescid, kütüphane, yatakhane, yemekhane, hamam gibi 

bölümlerden oluĢan bir külliye niteliğindeydi.
837

 

Bağdat Nizamiye Medresesi uzun yıllar boyu sürecek olan Ģerefli ilim 

hayatına böylece baĢlamıĢ oldu.
838

 Bağdat Nizamiye Medresesi'nin ilk müderrisi Ebû 

Ġshak eĢ-ġirazî’dir.
839

 Bu Medrese, hilafet merkezinde olması, aynı zamanda Ġmamı 

                                                 
830

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 279; Brockelmann, a.g.e., 143; Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı 

Devletinin Kuruluşuna Kadar), 238;  Mehmet Altay Köymen, “Alparslan Zamanı Selçuklu Kültür 

Müesseseleri”, Selçuklu Devleti Araştırmaları Dergisi, Ankara, 1975, IV,  88; Yazıcı, a.g.e., 333; 

Agacanov, a.g.e., 165; Kurpalidis, a.g.e., 142; Özaydın, “Nizamiye Medresesi”,189; Ersan-Alican, 

a.g.e., 203; Ahmet Ocak, Nizamiye Medreselerinin ilki NiĢâbur’da inĢa edildiğini,  Bağdat Nizamiye 

Medresesi ise açılan ikinci Nizamiye Medresesi olduğunu söylüyor. Bkz.: Ocak, a.g.m., 722; Acar, 

“Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 72.  
831

 Kara, a.g.e., 177; Uluçay, Tarih Ansiklopedisi,381; Alptekin, a.g.m., 208.  
832

 Zeydan, a.g.e., III, 413; Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, 175; M. Asad Talas, Nizamiye Medresesi ve 

İslâmda Eğitim-Öğretim, Samsun, 2000, 41; Kurpalidis, bu medresenin inĢası için Nizamülmülk 

tarafından 200 bin dirhem harcandığını söylemiĢtir. Bkz.: Kurpalidis, a.g.e., 140; Nesimi Yazıcı da bu 

medresenin maliyeti  19.000 dinardan 100.000 dinara kadar farklı rakamlar gösterildiğini söylemiĢtir. 

Bkz.: Yazıcı, a.g.e., 336. 
833

 Ocak, a.g.e., 75. 
834

 Acar-Ergin, a.g.m., 6. 
835

 Zeydan, a.g.e., III, 413; Kurpalidis, a.g.e., 140; Özkan, a.g.e., 14. 
836

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 138. 
837

 Özaydın, “Nizamiye Medreseleri”, 189; Kara, a.g.e., 183. 
838

 Biçer, a.g.m., 722. 
839

 Ocak, a.g.e., 133. 



145 

Gazzâli gibi meĢhur müderrislerin birçoğunun burada ders vermiĢ olması bakımından 

büyük Ģöhrete kavuĢmuĢtur.
840

 

Nizamülmülk’ün kurduğu Nizamiye medreseleri, medreseler için önemli bir 

dönüm noktası olmuĢtur. Bu medreselerle Ġslâm eğitim- öğretim tarihinde yepyeni 

bir çığır açılmıĢtır. Bağdat Nizamiye Medresesinin kuruluĢundan sonra Ġslâm 

dünyasında medrese kurma faaliyetleri artarak sürdürülmüĢtür.
841

 Bu Ģehirlerin 

baĢında: Bağdat, NiĢabur, Herat, Ġsfahan, Basra,  ġam, DımaĢk, Gazne,  Merv, Rey, 

Belh, Tus, Amul ve Musul gelir.
842

 Bu merkezlerde kurulan ilk medreseler de 

Nizamiye adını almıĢlardır.
843

 Bunların bir kısmı Nizamülmülk’ün ölümünden sonra 

açılmakla birlikte Bağdat Nizamiye Medresesi örnek alındığı için hepsi bu adla 

anılmıĢtır.
844

 Bundan sonra Nizamiye medreseleri ülkenin her yanına yayılarak en 

ücra yerlere kadar uzanabildi. Medrese, mescid gibi dini imar faaliyetlerinde 

bulunmak, Nizamülmülk baĢta olmak üzere, Selçuklu sultan ve devlet adamlarının 

adeta değiĢmez vasfı olmuĢtur. Bu Medreseler Ġsmâilî dâîlerinin propagandalarına 

karĢı mücadele eden bir eğitim ve propaganda ağı haline gelmiĢtir.
845

 

Nizamiye medreselerinde Kur’an, hadis, fıkıh, usûl-i fıkıh, usûl-i tefsir, kelâm 

gibi Ġslâmi ilimlerin yanı sıra filoloji, matematik, geometri ve astronomi gibi bilgi 

alanları da müfredâta dâhil edilmiĢtir.
846

 Bu medreseler teĢkilât ve müfredatlarıyla da 

tarihte bir dönüm noktası teĢkil etmektedir.
847

 Ders saatleri mevsimlere, dersin 

niteliğine, müderrislerin ilmi mertebesine göre değiĢirdi. Dersler hafta boyunca 

öğleden önce baĢlar, öğle, ikindi ve yatsı namazlarından sonra da devam ederdi. 

Cuma günü öğleden sonraki saatler hadis imlâsı, vaaz ve hitabete ayrılmıĢtı.
848

 

Müderrisler genellikle bir seccâde veya posta oturarak ders verirdi. Öğrenciler ise 

                                                 
840

 Ocak, a.g.e., 135; Acar, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair 

Bazı DüĢünceler”, 497; Biçer, a.g.m., 722. 
841

 el-Hüseynî, a.g.e., 46; Yücel GeliĢli, “On Dokuzuncu Yüzyılda (Osmanlı Devleti’nin) Bağdat ve 

Yemen Vilayetlerinde Medreselerin Açılma Gerekçelerine ĠliĢkin Ġki Belge”,  Gazi Eğitim Fakültesi 

Dergisi, XXV-2, Ankara, 2005, 87; Kara, a.g.e., 178. 
842

 Zeydan, a.g.e., III, 413; Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 

238; Agacanov, a.g.e., 166; Alptekin, a.g.m., 208; Çelebi, a.g.e., 85; Kurpalidis, a.g.e., 140; Kara, 

a.g.e., 180; KaradaĢ, a.g.m., 106. 
843

 Biçer, a.g.m., 511. 
844

 Zeydan, a.g.e., III, 413; Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 188. 
845

 Kara, a.g.e., 180; Ersan-Alican, a.g.e., 203; Ocak, a.g.e., 75. 
846

 Sevim-Merçil, a.g.e., 515; Köymen, “Alparslan Zamanı Selçuklu Kültür Müesseseleri”, 120-121; 

Alptekin, a.g.m., 209; Ersan-Alican, a.g.e., 204. 
847

 Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 191. 
848

 Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 189. 



146 

halka halinde dersleri dinlerlerdi. Kalabalık derslerde ise müderris bir kürsü üzerine 

oturarak ders verirdi.
849

 Müdderisler, öğrencilerin hem eğitim ve öğretimleriyle hem 

de onların hayatlarıyla ilgili özel problemleriyle yakından ilgilenirlerdi. Bu durum 

müderris-öğrenci iliĢkisinin ne kadar samimi bir zemine oturtulduğunun bir 

göstergesidir.
850

 Müderrisler sadece medrese talebelerine ders vermez, bilgi ve 

ilimlerinden halkı da faydalandırırdı.
851

 ġu halde medresenin görevi sadece muhtelif 

gayeler için öğrenci yetiĢtirmek değildir. GeniĢ halk kitlelerini eğitmek de 

medresenin görevleri arasında idi.
852

  

Bağdat Nizamiye medresesinin ders konuları ve programları esas alınarak 

baĢta Osmanlılar olmak üzere bütün Ġslâm dünyasında takip edilerek 

uygulanmıĢtır.
853

 

Nizamülmülk’ün vakfiyesine göre medreselerde müderrislerden baĢka, bir 

vaiz, kütüphaneci, Kur’an okutmak üzere bir öğretmen, Arap dilini öğretecek bir 

gramerci, görevli idiler.
854

 Büyük Medreselerde ise müderrislik görevi çok önemli 

idi.
855

 Nizamiyelerden önceki medreselerde müderrislik için belirli bir Ģart 

aramazken, Nizamiyelerde müderris olabilmek için bazı özel Ģartlar aranmıĢtır.
856

 

Nizamiye müderrisleri ilk zamanlarda seçkin âlimler arasından, daha ziyade önceden 

müderrislik yapmıĢ kiĢiler tercih edilmiĢtir.
857

 Daha sonraki zamanlarda ise ilimde 

ehliyetini ispatlamıĢ kiĢilerin de müderris olarak tayin edildikleri görülmüĢtür.
858

 

Müderrisler, ilk zamanlarda bizzat Nizamülmülk tarafından her eğilimden müderris 

seçilip görevlendirilmiĢtir. Daha sonra Nizamülmülk’ün soyundan gelenlerin 

yanında, sultanlar ve halifeler tarafından da müderris görevlendirildiği 

görülmüĢtür.
859

 

Selçuklulardan önceki devletlerde medreseler daha ziyade özel Ģahıslar 

tarafından kurulmuĢ, Selçuklular zamanında kurulan Nizamiye medreseleri ise 

                                                 
849

 Ocak, a.g.m., 723. 
850

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 141. 
851

 Ocak, a.g.m., 723.  
852

 Köymen, “Alparslan Zamanı Selçuklu Kültür Müesseseleri”, 123.   
853

 Alptekin, a.g.m., 209; Özkan, a.g.e., 14. 
854

 Köymen, “Alparslan Zamanı Selçuklu Kültür Müesseseleri”, 98; Sevim-Merçil, a.g.e., 515. 
855

 Sevim-Merçil, a.g.e., 515. 
856

 Biçer, a.g.m., 723. 
857

 Biçer, a.g.m., 723; Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 189.  
858

 Biçer, a.g.m., 723. 
859

 Ġbn Kesir, a.g.e., XII, 273; Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 

238; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 140;  Biçer, a.g.m., 723;  Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 189. 



147 

hükümdarlar ve devlet adamları tarafından, devletin parası ile kurulmuĢtur.
860

 Bu da 

eğitim ve öğretim açısından son derece olumlu bir geliĢmedir. Çünkü Ģahısların bir 

yere destek vermesi ile devletin bir yere destek vermesi çok farklıdır. Bu destek 

gerek maddi anlamda, gerekse diğer alanlarda olsun hiç fark etmez. Devletin desteği 

her zaman Ģahısların desteğinden daha faydalı ve daha etkilidir. Bu yüzden Nizamiye 

medreseleri kısa zaman içerisinde büyük bir ilerleme kattetmiĢtir. Bu medreseler 

yaptıkları faaliyetlerle Selçukluların ilim seviyesini yükseltilmesine imkân 

sağlamıĢlardır. 

Selçuklular döneminde kurulan bu medreseler sayesinde çeĢitli faaliyetlerle 

ilim hayatında bir canlanma yaĢanmaya baĢlandı. Bu faaliyetler halkı aydınlatmanın 

yanında Hasan Sabbah taraftarlarının ve diğer aĢırı görüĢ sahibi mezhep 

mensuplarının fikirlerine karĢı bir set oluĢturuyordu.
861

 Devrin siyasî, ilmî ve dini 

hayatı üzerinde büyük tesiri olmuĢ, birçok sultan, halife ve devlet adamı 

Nizamülmülk’ün yolunu izleyerek kendi adlarına medreseler inĢa ettirmiĢtir.
862

  Bu 

ve benzeri ifadelerden anlaĢıldığına göre Selçuklular kendi dönemlerinde mevcut 

imkânlar çerçevesinde ilmi ortamın oluĢması ve geliĢmesi için ellerinden geleni en 

iyi bir Ģekilde yapmıĢlardır. Bu zeminin oluĢmasında düĢünce özgürlüğünün büyük 

bir payı vardır.
863

 Nizamiye medreseleri sadece bir ilim merkezi değil, aynı zamanda 

her türlü düĢüncenin de merkezidir.
864

 

Nizamiye medreseleri bazı yönlerden eleĢtirilmiĢtir. Bu eleĢtirilerin bir kısmı 

Ģöylece sıralanabilir: Eğitim-öğretim ġafiî mezhebiyle sınırlı kalmıĢ bu durum diğer 

Sünnî mezheplere ilginin azalmasına ve onların dıĢlamasına sebep olmuĢ. Felsefe 

derslerinin okutulmaması hür düĢüncenin geliĢmesini engellemiĢtir. Nizamiye 

medreseleriyle birlikte siyaset adamlarının ilmî hayata müdahale yolu açılmıĢ, 

âlimlerin ve Ģairlerin siyaset ve devlet adamlarını övmeleri ilmin ve Ģiirin aleyhine 

olmuĢtur.
865

 Bu eleĢtirilerin haklı tarafları olabilir. Ancak bu eleĢtiriler, Nizamiye 

                                                 
860

 Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 191; Mehmet Altay Köymen, “Büyük Selçuklu Ġmparatorluğu 

Tarihi”, Alparslan ve Zamanı, Ankara, 1992, III, 354; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 135. 
861

 Kara, a.g.e., 178; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 125; Acar, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac 

Emirliği”, 73; Biçer, a.g.m., 511. 
862

 Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 191. 
863

 Biçer, a.g.m., 511. 
864 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 138. 
865

 Özaydın, “Nizamiye Medresesi”, 191. 



148 

Medereselerinin muazzam teĢkilâtına ve üstün baĢarılarına hiçbir zaman gölge 

düĢüremez.  

Selçuklular döneminde medreselerin yanında, eğitim faaliyetlerinin 

yürütüldüğü baĢka mekânları da görmek mümkündür ki, bunlar daha çok sûfîlere 

mahsus yerler olan ribâtlardır. Önceleri sûfîlerin sürekli olarak toplanıp ibadet 

edecekleri yerler olan zâviyeler, sonraları tasavvufî bir nitelik kazanan ribâtlar da 

zâviye haline dönüĢmüĢtü. Daha sonra hankah da aynı manada kullanmaya 

baĢlanınca iĢlevleri aynı olan müesseseler, sûfîler için hizmet vermeye devam 

etmenin yanında eğitim, öğretim ve telif merkezleri haline de gelmiĢlerdir.
866

 

Selçuklular döneminde sadece dini ilimlere ilgi gösterilmemiĢ; dini ilimlerin yanında 

pozitif ilimler de canlı bir ilgi bulmuĢlardı.
867

 

Görüldüğü gibi Selçuklular dönemi, Ġslâm âleminin eğitim-öğretim tarihi 

açısından önemli bir dönüm noktasıdır. Bu dönemde ilme ve ilim adamlarına karĢı 

büyük bir saygı gösterilmiĢtir. Selçuklular döneminde Özellikle sultanların eliyle 

kurumsallaĢtırılan sünnî ekole dayalı medrese kurumu, sonraki yüzyılların sosyal, 

siyasal, dinsel ve kültürel görünümünü büyük ölçüde etkilemiĢtir.
868

 Nizamiye 

medreselerinin getirdikleri en büyük yenilik öğrenci statüsünde idi. Bu yeni öğretim 

sisteminde öğrencilerin aldığı bursla maddi sıkıntıdan kurtuldukları gibi ayrıca ders 

aldıkları yerde barınma imkânına da sahip oldular.
869

 

ġu halde, Nizamülmülk genellikle sanıldığı gibi medreselerin ilk kurucusu 

değil, mevcut olup fakat dağınık bir halde bulunan eğitim müesseselerini muntazam 

ve sistemli bir devlet tesekkülü haline getiren kiĢidir. Yani, Nizamiye medreseleri bir 

baslangıç değil, tarihi bir geliĢmenin dönüm noktası veya zirvesi seklinde 

degerlendirmek daha uygun olur.
870

 

Selçuklular döneminde medrese yaptıran tek devlet adamı Nizamülmülk 

değildir. Bizzat sultanların medrese kurma faaliyetlerine de tanık olmaktayız.  

KuĢkusuz bu önemli hususu da göz ardı etmemek gerekir.
871

 Büyük Selçuklulardan 

                                                 
866

 Ocak, a.g.m., 725. 
867

 Brockelmann, a.g.e., 144. 
868

 Zeydan, a.g.e., III, 413; Ersan-Alican, a.g.e., 203. 
869

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 141. 
870

 Özkan, a.g.e., 17. 
871

 Kara, a.g.e., 182. 



149 

sonra, medrese kurma faaliyetleri aynı hızla devam etmiĢtir. Selçuklulardan sonra 

gelenler de onların izlediği sistemi sürdürmüĢlerdir.
872

 

 

4.3. ADÂLET TEŞKİLÂTI 

 

4.3.1.  DEVLET YÖNETİMİNDE ADÂLETİN ÖNEMİ 

 

Selçuklular dönemi kaynaklarında devlet yönetimiyle ilgili hususlarda sıkça 

kullanılan kelimelerden birisi de “adâlet” kavramı idi. Adâlet kavramı dini-siyasî 

terimler arasında en yüksek değere sahip bir kavramdı. Bu kavram ile somut hale 

getirilen hukuk fikri, Selçuklu siyasal yapısının en temel unsurlarından biriydi. 

Sözlükte; herkesin hakkına riayet etme, hakkını verme, zulüm ve eziyet etmeyip 

herkes hakkında doğru hüküm vererek hakkı yerine getirme, âdillik, haksızlıktan 

uzaklaĢma,
873

 herhangi bir cismi yerine koymak, denge, dolgunluk ve yansızlık gibi 

anlamlara gelen “adl” kelimesinden türetilmiĢ olan adâlet olgusu, aynı zamanda 

hukuksal yapının da temel çekirdeğini oluĢturmaktaydı.
874

 

Türklerde adâleti devletin temeli sayan bir hukuk anlayıĢı hâkimdi. Karahanlı 

devrinin en önemli eseri olan Kutadgu Bilig’de adâleti bizzat hükümdar temsil 

etmiĢtir. Burada hükümdarın baĢlıca görevi de doğru kanunlar yapmak ve onu 

adâletle uygulamak Ģeklinde belirlenmiĢtir.
875

 

Bütün Ġslâm devletlerinde adâlet hizmetlerinin düzenli yürütülmesine özen 

gösterilmiĢ, hiç değilse öyle olması gerektiği vurgulanmıĢtır. Büyük Selçuklular da 

mülkün temelinin adâlet olduğu Ģuuru içerisindeydiler. Bu hizmeti hem 

kendilerinden önceki Ġslâm devletlerindeki örneklere göre, hem de bağlı oldukları 

Türk kültüründen prensipler alarak yürütmüĢlerdir.
876

 Hz. Peygamber zamanında 

teessüs edilen geleneklerin büyük bir titizlikle korunarak müstakil ve güçlü bir adli 

teĢkilâtın kurulduğunu biliyoruz. Adli teĢkilâtın baĢında doğrudan sultan tarafından 

tayin edilen “Kadı’l-Kudât” bulunuyordu. Kadı’l-Kudât aynı zamanda ilmiye 

                                                 
872

 Özkan, a.g.e., 17. 
873

 Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, Ġstanbul, 1988, 8.  
874

 Kurpalidis, a.g.e., 81; Ersan-Alican, a.g.e.,187. 
875

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 160. 
876

 Yazıcı, a.g.e., 305. 



150 

teĢkilâtının da baĢı idi. Buna bağlı kadılar ve kadıların yardımcısı durumunda olan 

nâibler ülkenin her yerine dağılmıĢlardı.
877

 

Nizamülmülk, Siyasetname’de bir devlet içinde adâlet sisteminin düzenli bir 

Ģekilde uygulanması için baĢta padiĢahın kendisi adil olması gerektiğini söylemiĢtir. 

PadiĢah adil davrandığı takdirde diğer yönetici ve memurlar da buna titizlikle dikkat 

edeceklerdir. Nizamülmülk, Siyasetname’de altınlarını kadıya teslim edip de sonra 

alamayan bir delikanlının casusa derdini anlattığı bir hikâyede padiĢah için Ģöyle der: 

Eğer padiĢah adil ve meselelere vâkıf olsaydı, atadığı kadı da doğru dürüst olurdu. 

Kadının nizamsızlığından hükümdarın ihmalkâr davrandığı anlaĢılır.
878

 Yani padiĢah 

adâletli olsaydı kadı da ondan çekinir ve böyle bir haksızlık yapamazdı. Mazlum 

delikanlı burada padiĢahın da adâletsiz biri olduğu kanısına varıyor. Hâlbuki 

padiĢahın böyle bir olaydan haberi yoktur. Casus bu olayı padiĢaha bildirdikten sonra 

padiĢah bu olay üzerinde ciddi bir Ģekilde durup haksızlığa uğrayan o gencin hakkını 

kadıdan alır. 

Nizamülmülk, bir yönetimde adâletin önemini belirtmek için Siyasetname’de 

bununla ilgili birkaç ayet ve hadislerden örnekler vermiĢtir. Konumuzun daha iyi 

anlaĢılması için bu örneklerden bir kaçını aktaralım: “Adâlet dünyanın izzeti ve 

sultanın gücüdür.”(Hadis) Adâlet, ordu ve reayanın selameti, iyiliğin mihenk taĢıdır. 

Nitekim Allah Teâlâ buyurur ki “Göğü yükseltti ve ölçüyü koydu.”(Rahman,7) Yani 

adâletten daha hayırlı bir Ģey yoktur. Cenabı Hakk baĢka bir ayette Ģöyle buyurur: 

“Allah kitabı hak ve ölçü ile indirmiĢtir.”(ġura,17) Hükümdarlığa en çok yaraĢan kiĢi 

kalbinde Allah’ı barındırıp; hanesinde dindarların ve âlimlerin huzur içinde 

kaldıkları, adamlarının Allah korkusu taĢıyan Müslüman ve vicdanlı oldukları 

kiĢidir.
879

 Nizamülmülk, burada adâletin ehemmiyetini belirten ayet ve hadislerle 

konunun önemine vurgu yapmıĢtır. 

Nizamülmülk’e göre, adâletin yerli yerinde uygulanabilmesi için Hz. 

Peygamberin ashabı, adâlet iĢleriyle bizzat kendileri ilgilendiklerini ve bu Ģekilde 

adâlet yerini bulmuĢtur. Böylece herkes adâlete güvenir ve hiç kimse mahkemeden 

ayağını çekmezdi.
880

 Nizamülmülk, burada bize Ģu mesajı vermek istiyor. Adâlet 

                                                 
877

 Usta, a.g.e., 361; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 162; Avcı ve bĢk., a.g.e., 70. 
878

 Nizamülmülk, a.g.e., 102. 
879

 Nizamülmülk, a.g.e., 64. 
880

 Nizamülmülk, a.g.e., 53. 



151 

iĢleriyle padiĢahın bizzat kendisi ilgilenmesi gerektiğini söylüyor. PadiĢah adâlet 

iĢini kendisinden sonra gelen zincirin halkalarına bırakmamalıdır. 

Nizamülmülk, Siyasetname’de hukukun hiç kimseye fark gözetmeksizin, 

herkese eĢit bir Ģekilde uygulanması gerektiğini önemle vurguladığı bir baĢka 

husustur.
881

 Bunun için adliye teĢkilâtındaki sorumlu kiĢiler hükümet içinde baĢka bir 

görev alamazlardı.
882

 Böylece herhangi bir siyasî veya idarî baskıya maruz 

kalmaksızın adâleti yürütmek mümkün olurdu.
883

 

Devletin baĢı olan hükümdar aynı zamanda adâlet teĢkilâtının da baĢıydı. O, 

en büyük yargıç sıfatıyla yüksek mahkeme olan “Mezalim Dîvanı”na çıkıp yargıda 

bulunduğu gibi “baĢ kadı” (kadı’l-kudât), “kadı”, “kadı asker” ve “emîri dad” gibi 

adâlet teĢkilâtının baĢlıca görevlerinin tayinini de bizzat kendisi yapmaktaydı.
884

 

  

4.3.2. SELÇUKLULARDA ADLİ TEŞKİLÂT 

 

Selçuklu hukuk sistemi temel anlamda üç sacayak üzerinde kuruluydu. ġer’î, 

örfî ve askerî yargı. Üçlü bir örgütlenme biçiminde organize olan hukukî yapı 

birbirlerine bağlı olmayan dinsel ve geleneksel hukuk kuralları çerçevesinde iĢlem 

yapılıyordu.
885

 Büyük Selçuklularda mülkün temelinin adâlet olduğu Ģuuru içerisinde 

idiler. Bu hizmeti hem kendilerinden önceki Ġslâm devletlerindeki örneklere göre, 

hem de bağlı oldukları Türk kültüründen prensipler alarak yürütmüĢlerdir. Bu 

durumda adâlet teĢkilâtının en önemli unsurunun kadılar olduğu Ģüphesizdir.
886

 Fakat 

Nizamülmülk, padiĢahın haftada iki gün Divan-ı Mezalime oturup, mazlumun 

hakkını zalimden alarak ona vermesi, konuyu aracısız bir Ģekilde tebaadan bizzat 

kendisinin dinleyip ona hukmetmesi gerektiğini vurgulamıĢtır. Bu nedenle 

Selçuklularda en büyük yargı organı olan Mezalim Mahkemesine bu durumlarda 

Sultan kendisi bizzat baĢkanlık yapardı.
887

 

                                                 
881

 Nizamülmülk, a.g.e., 58. 
882

 Alptekin, a.g.m., 204. 
883

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 354. 
884

 Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 160. 
885

 Ersan-Alican, a.g.e., 187. 
886

 Yazıcı, a.g.e., 305; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 64. 
887

 Nizamülmülk, a.g.e., 17. 



152 

Nizamülmülk’e göre, devlet düzeni ve ceza sisteminin temelleri sağlam 

olduğu zaman hukuk, fark gözetilmeksizin herkese eĢit bir Ģekilde uygulanabilir.
888

  

 

4.3.2.1. ŞER’Î HUKUK 

 

ġer’î hukuk, dinsel sistemin bütününe iĢaret eden Ģerîata dayalı hukuk 

demektir. Selçukluların benimsediği biçimiyle Ģer’î hukuk temel kaynakları Kur’an’ı 

Kerim, hadisi Ģerifler, fakihlerin kıyası ve ümmetin icmâsına dayanılarak uygulanan 

Ġslâmi bir hukuk sistemidir.
889

 Müslümanlar, canı ve malı ile adâletlerine sığındıkları 

önemli mekân Ģer’î mahkemelerdir.
890

  

Selçuklular hâkim olduğu ülkelerde, onların gelmelerinden öncesinde de 

olduğu gibi, Ģer’î hukuk aygıtının yürütücüleri fıkıhçılardı. Bunlar bir yandan 

hukuksal metinleri oluĢturarak bütün meseleleri fıkıh zaviyesi içerisinden 

değerlendirirken, bir diğer ifadeyle yukarıda sözünü ettiğimiz dört temel kaynaktan 

hareketle hukuku üretirken, diğer yandan da yerleĢim birimlerinde kadılık görevini 

yürüterek hukukun uygulanmasında çok temel ve belirleyici bir rol üstleniyorlardı.
891

 

Yeri gelmiĢken kadı ve kadılık sistemi hakkında biraz bilgi verelim: ġer’î 

davalara her memlekette bulunan kadılar bakardı.
892

 Kadı, din ve Ģeriatla ilgili bütün 

iĢlerde yetkiliydi.
893

 Kadı adâlet teĢkilâtının baĢlıca elemanı olmakla birlikte, adâletin 

tek dağıtıcısı da değildir. Esas doğru olan bu hizmeti bizzat hükümdarın 

yapmasıdır.
894

 Nizamülmülk’e göre hükümdarın kendisi, vicdan sahibi ve adâletli 

olursa halk da her zaman huzur içinde olacaktır.
895

 Bu ifadeye baktığımızda 

Nizamülmülk, halkın mutlu ve huzurlu bir yaĢam sürmesi padiĢaha bağlı olduğunu 

dile getirmiĢtir. Buna göre padiĢah adâletli olursa ve herkese hukuk çerçevesi içinde 

eĢit bir Ģekilde davranırsa halk da mutlu ve emin bir Ģekilde yaĢamını sürdürür. 

Nizamülmülk, Siyasetname’de Müslümanların kanı ve malı kendilerine 

emanet edilmiĢ olan kadıların eğitim-öğretimi ve ahlâki davranıĢları üzerinde 

                                                 
888

 Nizamülmülk, a.g.e., 58. 
889

 Ersan-Alican, a.g.e., 188; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 160.  
890

 Alptekin, a.g.m., 204. 
891

 Ersan-Alican, a.g.e., 188. 
892

 Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, 142; Avcı ve bĢk., a.g.e. 70; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 64. 
893

 Sevim-Merçil, a.g.e., 515.  
894

 Nizamülmülk, a.g.e., 56; Yazıcı, a.g.e., 305. 
895

 Nizamülmülk, a.g.e., 59. 



153 

bilhassa durmaktadır.
896

 Kadılar ve diğer bazı devlet büyüklerinin daha iyi bir Ģekilde 

yetiĢtirilmeleri için Büyük Selçuklular’dan itibaren Ortadoğu’da hüküm sürmüĢ olan 

Ġslâm devletleri, idarede ihtiyaç duydukları kadı, müderris, müftü vb. kadroları 

yetiĢtirmek amacıyla, yükseköğretim kurumları olan medreselerin kuruluĢunu daha 

çok arttırmıĢlardı.
897

 Medreselerin kuruluĢunu ve yaygınlaĢtırılmasının amacını bir 

tek nedene indirgemek tabiki doğru olmaz. Buradaki durum Medreselerin kuruluĢ 

sebeplerinden bir tanesidir.  

Nizamülmülk’e göre, hükümdar memleketin her tarafında görevli olan 

kadıların vaziyetlerinden teker teker haberdar olması gerekir. Zülme meydan 

vermemek için kadılık görevini onlardan âlim, zahit, âdil ve halkın malında gözü 

olmayan kiĢilere teslim edilmesi gerekir. Kadıların, harama meyletmemesi, adâletten 

ayrılmamaları ve yolsuzluk yapmamaları için ihtiyaçları olduğu miktarda maaĢa 

bağlanmaları gerekir. Zira bu durum muazzam derecede hassas ve önemli bir 

konudur. Çünkü onlar Müslümanların canlarından ve mallarından mesul kılınmıĢ 

kiĢilerdir.
898

 Nizamülmülk, kadıların adâletten sapmamaları ve görevlerini en iyi 

Ģekilde yapmaları için onların eğitim ve öğretimlerine, ahlâki davranıĢ ve tutumlarını 

önemsemiĢtir. Bunun yanında geçim derdine düĢmemeleri ve halktan rüĢvet 

almamaları için de ihtiyaçları kadar onlara maaĢ verilmesini de tavsiye etmiĢtir. 

Kadılık makamına genellikle ünlü ulemâ ve fakihler soyundan gelenler 

atanıyordu. Bu vazife çok sık babadan oğula geçmekteydi.
899

 Kadılar, Ehl-i sünnet 

çerçevesi içerisinde olmak üzere bağlı bulundukları fıkıh ekolüne uygun olarak (bu 

genellikle Hanefilik ve bazen de ġafiîlik olurdu) hüküm verir, verdikleri hüküm de 

mutlak olurdu.
900

 Ancak kadının kasten yanlıĢ verdiği bir karar, diğer bazı kadılar 

tarafından imzalı açıklamalarla sultana arz edilirdi.
901

 Kadı bir tür Ġslâmi gelenekleri 

destekleme ve yayma kaynağı idi.
902

 

Kadı, kiĢiler arasındaki iliĢkiler, kavgalar, anlaĢmazlıklar, eĢler arası 

iliĢkilerle ilgili durumlar, aile meseleleri, adli suçlar, cinayet, içki, kumar gibi sosyal 

                                                 
896

 Nizamülmülk, a.g.e., 53-61; Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, 149.  
897

 Acar-Ergin, a.g.m., 2.  
898

 Nizamülmülk, a.g.e., 53; Avcı ve bĢk., a.g.e., 70; G.M. Kurpalidis, kadı tayin edilmesinde göz 

önünde bulundurulan vasıflar teoride kalıyordu ve uygulâmada bu vasıflara riayet edilmediğini 

söylüyor. Bkz.: Kurpalidis, a.g.e., 133; Usta, a.g.e., 362.  
899

 Kurpalidis, a.g.e., 129. 
900

 Ersan-Alican, a.g.e., 188-189; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 64. 
901

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 70; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 64. 
902

 Kurpalidis, a.g.e., 131. 



154 

suçlar, tereke, miras, vakıf,
903

 Ģehzadeler arasındaki tartıĢmaları ve kavgaları çözüme 

kavuĢturma gibi konular da onun denetimindeydi. Devlet içinde sorun sahibi olanlar 

da kadı’nın öğütlerine baĢvuruyorlardı.
904

 Yetimlerin, erkek akrabası olmayan 

kadınların vasîliklerini üzerlerine alırlar, noter vazifesini görürlerdi. Camilerin ve 

bunlara ait tesis ve vakıfların yönetimi de kadının elindeydi.
905

 Kadılar, Ģer’î 

konularla ilgilenmelerine mukabil, diğer örfi davalara da öncelikli olarak 

bakmıĢlardır.
906

  

Diğer Ġslâm devletlerinde olduğu gibi Selçuklularda da mahkemeler 

bağımsızlıklarını korumuĢtur. Böylece herhangi bir siyasî veya idarî baskılara maruz 

kalmadan adâlet iĢlerini yürütmüĢlerdir.
907

 Kadıların verdikleri kararlar kesindi, 

bozulamazdı.
908

 Eğer bir kadı kasıtlı veya yanlıĢ karar verirse, bu durumda kadının 

yanlıĢ karar verme ve suistimali diğer kadılar tarafından tesbit edilir ve bunu imzalı 

açıklamalarla sultana sunarak, düzeltme yoluna giderlerdi. Görevini kötüye kullanan 

kadı da sultan tarafından görevinden alınır veya cezalandırılırdı.
909

 Anlatıldığına göre 

Nizamülmülk, Serahs kadılığına atadığı bir adamın, bu görevdeki tutumunu 

beğenmemiĢti. Bu nedenle onu görevden alarak onun yerine baĢkasını görevlendirdi. 

Görevinden alınan kadı büyüklerden birisinin araya girip kendisine yardımcı olması 

için giriĢimde bulundu. Bunun üzerine Nizamülmülk, kendisine yazılan aracılık 

mektubunun arkasına Ģunları yazdı: Biz kıyamet gününü dikkate alarak onu çok 

önemli bir iĢle görevlendirdik, fakat o, bu görevi pek umursamadı ve görevini iyi bir 

Ģekilde yerine getirmede gevĢeklik gösterdi. Böylece Allah katında kusur iĢlemekten 

çekinmedi. O, kendisinin bu görevde ebedî olmayıp geçici olduğunu biliyordu.
910

  

Kadıların baĢında “kadı’l-kudât” (kadıların kadısı) unvanını taĢıyan bir de baĢ 

kadı bulunuyordu. Kadıların baĢı olan bu üst düzey bürokrat, sultan tarafından tayin 

edilirdi. Sultan adına adâleti tesis eden bir kimseydi. Mahkeme baĢkanlığı yaptığı 

                                                 
903

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 70; Ersan-Alican, a.g.e., 188. 
904

 Gordlevski, a.g.e., 310. 
905

 Sevim-Merçil, a.g.e., 515. 
906

 Yazıcı, a.g.e., 305 
907

 Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, 150. 
908

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 354; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 64. 
909

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 70; Koca, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, 160.  
910

 Ġbnü’l-Adim, a.g.e, 49. 



155 

gibi, bütün kadıları kontrol ederdi. Kadıların sanık oldukları davalara bakar, 

gerektiğinde görevlerinden alınmalarını ya da atanmalarını sağlardı.
911

 

 

4.3.2.2. ÖRFÎ HUKUK 

 

Töresel hukuk olarak da tanımlanabilecek olan bu hukuk türü, Ġslâmi 

ilhamdan kaynaklı olduğu gibi toplumların kendilerine özgü niteliklerinden, kendi 

kültürel alıĢkanlıklardan ve nesilden nesile aktarılan değer yargılardan oluĢmuĢtu.
912

 

Gerçekte yaĢayan bir kültürel gelenek sürekli geliĢim halindedir. Her zaman yeni 

ihtiyaçlara ve devrin imkânlarına karĢılık kendini yeniler.
913

 Ancak Ġslâmi bir 

gelenek, ihtiyaç ve imkânlar doğrultusunda kendini yenilerken Ġslâm’ın ana 

çerçevesini gözönünde bulundurarak belli bir bütünlüğü her zaman muhafaza 

etmiĢtir.
914

 

Büyük Selçuklular’da Ģer’î hukukun yanı sıra kullanılan, siyasal ve toplumsal 

yaĢamın düzenlenmesinde önemli bir etkisi bulunan örfî hukuk genel anlamda Ģer’î 

kurallarla uyumlu olan bir hukuksal yapıya iĢaret etmekteydi.
915

 

Selçuklularda örfî davalara bakan mahkemeler, asayiĢi bozan, halk ve 

idareciler arasında çıkan ihtilaflara, devlet emirlerine itaatsizlik, kanunlara uymamak, 

düzeni bozmak ve siyasî suçlar gibi davalara bakarlardı. Bu tür mahkemelerin 

baĢında Emîr-i Dâd bulunurdu.
916

 Emîr-i Dâd, bugünkü adâlet bakanı gibiydi.
917

 

Özellikle ceza meseleleri ile meĢgul olurdu.
918

 Emîr-i Dâd olağanüstü yetkilere 

sahipti. Divan üyesi olmadığı halde geniĢ yetkileri vardı. Doğrudan sultanın emriyle 

hareket ederdi. Bizzat hükümdarın yetkisinin de kullanabilirdi. Hâcibü’l-Hüccâb 

bazen bu görevi geçici olarak üstlenirdi.
919

 Anadolu Selçuklularda, Emîr-i Dâd 

protokolde atabegden sonra gelir ve çok nüfuzlu bir emir idi. Alâeddin Keykubad, 

hükümdarlığının ilk yıllarında Divan-ı Mezalim’e bizzat baĢkanlık edip Ģikâyetleri 

                                                 
911 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 354;  Sevim-Merçil, a.g.e., 516; Ersan-Alican, a.g.e., 189; Atçeken-

Bedirhan, a.g.e., 64. 
912

 Hodgson, a.g.e., I, 17; Ersan-Alican, a.g.e., 189. 
913 Hodgson, a.g.e., I, 11. 
914

 Hodgson, a.g.e., I, 19. 
915

 Ersan-Alican, a.g.e., 189. 
916

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 141; Sevim-Merçil, a.g.e., 516; Alptekin, a.g.m., 204. 
917

 Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 65; Refik Turan, “Selçuklular Döneminde Devlet ve TeĢkilât”, Selçuklu 

Tarihi, (Editör: Refik Turan), Ankara, 2012, 444. 
918

 Sevim-Merçil, a.g.e., 516. 
919

 Turan, “Selçuklular Döneminde Devlet ve TeĢkilât”, 444. 



156 

dinlerdi. Ancak daha sonra iĢlerinin yoğunluğu yüzünden bu görevi Emîr-i Dâd’a 

bırakmıĢtı.
920

  

Burada gözden kaçmaması gereken önemli bir nokta var. Kimileri tarafından 

bütünüyle Ģer’î hukuktan ayrı bir kategori olarak zikredilen ve dinsel ilkelerden 

bağımsız olduğu biçiminde görüĢ beyan edilen örfî hukuk, kendine özgü bir yapıya 

sahipse de, fıkıhtan bütünüyle bağımsız değildi. Zaten olması da mümkün değildi. 

Ġslâm fıkhının kadîm “aykırı olmayanın kabulü” ilkesinden hareketle eski Türk 

töresinin Ġslâm hukukuna aykırı olmayan teâmülleri, hukuki açıdan herhangi bir 

sorun teĢkil etmiyordu.
921

  

 

4.3.2.3. ASKERÎ YARGI 

 

Büyük Selçuklu Devleti’nin siyasal organizasyonu içerisinde askerî yargı 

olarak isimlendirebileceğimiz hukuksal bir birim vardır. BaĢında “kadı’l-asker, kadı-i 

leĢker” unvanlı askerî bir yargıcın örfi mahkemelerde görülmemesi için geliĢtirilmiĢ 

olan bir hukuk geleneğinin ürünüydü.
922

 Kadı’l-asker, ordu mensuplarının 

davalarıyla ilgilenmiĢ
923

 ve askerler arasında ortaya çıkan anlaĢmazlıklara Kadı’l-

askerin baĢkanı bulunduğu askerî mahkemeler bakmaktaydı.
924

  

Orduya mensup kiĢilerin Ģer’i meselelerindeki davalarına kadıaskerler 

bakardı.  Böylece herhangi bir siyasî veya idarî baskıya maruz kalmaksızın adâleti 

yürütmek mümkün oluyordu. Ancak sultan adına eyaletlerde amîdlerin, Emîr-i Dâd 

beylerin adâleti yerine getirmekle de görevli oluĢları Ģer’i hukukun tatbikçileri olan 

kadıların faaliyet sahalarını bir hayli daraltmaktadır. Fakat adâletin gerçek 

dağıtıcıları Ģüphesiz kadılardır.
925

 

  

                                                 
920

 Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 219. 
921 Ersan-Alican, a.g.e., 189.  
922

 Ersan-Alican, a.g.e., 191; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 66. 
923

 Yazıcı, a.g.e., 306. 
924

 Sevim-Merçil, a.g.e., 516. 
925

 Avcı ve bĢk., a.g.e.,70; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 66. 



157 

5. POSTA ASKERÎ VE İSTİHBARAT TEŞKİLÂTI 

 

5.1. POSTA TEŞKİLÂTI 

 

Ġslâm tarihinde posta teĢkilâtının temellerinin Hz. Peygamber (a.s.) 

döneminde atıldığını bazı bulgulardan anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber’in, mektup, 

talimât ve antlaĢma metinlerini özel elçilerle göndermesi buna kanıttır. Hz. 

Peygamber’in komĢu ülkelere gönderdiği bir kısım mektuplar günümüze kadar 

ulaĢmıĢtır. Ġslâm dünyasında sistemli ve düzenli posta teĢkilâtının ilk Emevî halifesi 

Muaviye b. Ebû Süfyan tarafından kurulduğu kabul edilir.
926

 Fakat bütün Türk Ġslâm 

devletlerinde birbirine yakın özelliklere sahip posta teĢkilâtları bulunurdu.
927

  

Abbasîler ve Gaznelilerde Divan-ı Berid adında bir posta teĢkilâtı 

bulunuyordu. Posta teĢkilâtına atamalar da diğer bazı önemli vazifeler gibi bizzat 

Sultan tarafından yapılıyordu.
928

 Selçuklu Devlet teĢkilâtında da Büyük Divan’a 

bağlı olmayan divanlardan biri de Divan-ı Berid idi. Bu divanın görevi, merkezin 

vilâyetler ile haberleĢmesini düzenlemek ve her tarafta olup bitenleri en ufak 

ayrıntısına kadar merkeze bildirmekti. Bu divanın reisine Sahib-i Berid denilirdi.
929

  

Selçuklu Devleti’nin güçlü olma yolunda hızlı bir Ģekilde ilerlediği bir 

dönemde (1072-1074) yazılan Divan-ı Lügâti’t-Türk’teki bazı tabirler posta 

teĢkilâtının var olduğunu ve hangi yöntemlerle yapıldığını gösterir. Mesela “Beyin 

emriyle hızlı giden postacının bindiği at” anlamına gelen “ulag” ile “çabuk gitmek 

isteyen postacının yoldan alıp diğerini buluncaya kadar binip gittiği at” demek olan 

“cugfa” kelimeleri bunlardandır. Buna göre postacıların ve belirli yerlerde yola 

çıkmaya hazır yedek atlar bulunurdu.
930

 Hızlı bir Ģekilde bu menzile gelen postacı, 

burada atını bırakıp hazır bekleyen ata binerek yoluna devam ederdi.
931

  

Nizamülmülk, eserinde bir posta örgütü (berid) kurmanın, iĢlek yollarda elli 

fersah aralıklarla haberciler ve postacılar bulundurmanın gerekli olduğunu 

                                                 
926

 Zeydan, a.g.e., I, 318; ġulul, a.g.e., 168-169. 
927

 ġulul, a.g.e., 171. 
928

 Agacanov, a.g.e., 67; Kazıcı, a.g.e., 408. 
929

 Sevim-Merçil, a.g.e., 510. 
930 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 146.  
931

 Kazıcı, a.g.e., 410. 



158 

söylemiĢtir.
932

 Siyasetname’de peykler ve perendeler de denilen suratlı resmi haber 

ulaĢtırıcılardan baĢka devlet posta teĢkilâtı ile ilgili malumat bulunuyor. Fakat çok 

geniĢ ülkelere yayılmıĢ ve o nispette aksaksız iĢleyen idareye sahip olan bir devlette 

eyalet ve vilâyetler, melikler, emirler ve tabi hükümetlerle merkez arasında 

muhabereyi sağlayan bir posta Ģebekesinin olmamasına inanmak güçtür.
933

 

Nizamülmülk, ordu ve halkla ilgili sağlıklı haberleĢmeyi sağlamak 

padiĢahlığın gereklerinden kabul etmiĢtir. Yanı baĢında yahut uzağında kalmıĢ ordu 

ve halkın durumunu araĢtırıp onlardan haberdar olmak padiĢahlığın gereklerindendir. 

Hükümdar böyle yapmaz ise Ģanına noksan gelir ve halk bunu onun gafil, ihmalkâr 

ve gaddar biri olduğuna yorumlayarak: “Memlekette yolsuzluk, bozgunculuğun alıp 

gitmesi padiĢahın umurunda değil” der. ġayet padiĢah olan bitenden haberdar olur da 

tedbir almıyorsa zulme rıza gösterip zalimlere ortak olur.
934

 Nizamülmülk, burada 

haberleĢmeyi daha çok padiĢahın ülkenin genel durumu ve tebaası hakkında bilgi 

elde etmek için bir yöntem olarak seçmiĢtir. PadiĢahın haberleĢme vasıtasıyla elde 

ettiği bilgi doğrultusunda eksik olan konularda tedbir alınması gerektiğini 

söylemiĢtir. Nizamülmülk’ün eserinde anlattığı ve devlet yönetimi için zaruri olarak 

kabul ettiği haberleĢme Ģekli ile günümüzdeki posta teĢkilâtı arasında çok önemli 

farklar vardır. Nizamülmülk’ün anlattığı haberleĢme biçimi; haberleĢmeyi 

sağlamaktan çok istihbarat ve casusluğu ilgilendiren gizli bilgi verme görevine 

benzer niteliktedir.  

Gazneliler Devletinde Sultan Mahmud tarafından her yerde casuslar 

görevlendirilmiĢti. Birisi diğerinin haksız yere tavuğuna el koysa sultan bundan 

haberdar oluyor ve olayı soruĢturuyor idi. PadiĢahları tahtlarında tutan iĢte hep bu 

nizamdı. Selçuklar bu noktayı ihmal ederse yok olur gider.
935

 Her konuda olduğu 

gibi Nizamülmülk burada da kendi görüĢünü desteklemek için Gaznelilerden böyle 

bir örnek vermiĢtir. 

Daha önceki Ġslâm devletlerinde ve Selçuklularda mevcut olan posta teĢkilâtı 

günümüzdeki posta teĢkilâtından farklıydı. O zamanki posta teĢkilâtının görevlileri 

aynı zamanda sultanın, halifenin ya da emîrin hususi casusları idi.
936

 Hâlbuki 

                                                 
932

 Avcıoğlu, a.g.e., IV, 1615; Yazıcı, a.g.e., 301; Aygün, a.g.e., 54. 
933

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 146; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 59. 
934

 Nizamülmülk, a.g.e., 85. 
935

 Nizamülmülk, a.g.e., 93. 
936

 Zeydan, a.g.e., I, 317. 



159 

günümüzdeki posta teĢkilâtı yukarıda anlatıldığı gibi istihbaratla ilgisi yok sadece 

haberleĢmeyi ve bunun gibi bazı görevleri yerine getirir, ayrıca emanetlerin 

dağıtımını yapar. Ġstihbaratla iligili görevleri de istihbarat teĢkilâtları yerine getirir. 

Selçuklulardan önce kervancılar vasıtasıyla alınan haberlerin Selçuklular 

zamanında bizzat devlet eliyle yürütüldüğü görülmektedir. Bu kuvvetli haber alma 

teĢkilâtı, peykler ve perendelerden kurulu idi.
937

 Selçuklulardaki haberleĢme teĢkilâtı; 

haberleri birçok değiĢik Ģekilde gerekli yerlere aktarırdı. Bunun için at, güvercin, 

bilhassa Suriye ve Irak bölgelerinde deve gibi hayvanlar da kullanılır, bunlar devlet 

kayıtlarına geçirilirdi. Arapça yazılan kaynaklarda haberleĢmede kullanılan 

güvercinlere “el-Menâsib”, bunların kayıtlı olduğu defterlere de Defterü’l-Ensâb 

denilmekteydi. Gönderilen haber, Varakü’t-Tayr adı verilen hususi bir kâğıda yazılır 

ve kuĢun teleklerine konurdu. HaberleĢme teĢkilâtının düzenli ve hızlı yapılabilmesi 

için yollar üzerinde karakollar ve daimi kontrolü gerektiren yerlerde ribatlar 

kurulurdu.
938

 Böylece bir bölgede gece gündüz meydana gelen bütün olaylardan 

haberdar olmak demektir. Bu vesile ile padiĢah endiĢelenmeyip gönlünü rahat tutar 

ve saltanatı mazbut ve daim olurdu.
939

 

Posta teĢkilâtı doğrudan padiĢaha karĢı sorumludur. Nizamümülk’e göre; 

bunların iĢlerini gönül huzuruyla yerine getirebilmeleri için maaĢ ve aylıkları 

hazineden temin edilmelidir. Onların görevlerini de padiĢahtan baĢkası bilmemelidir. 

Böylece padiĢah vuku bulan bir hadiseden haberdar olarak ferman buyurabilecektir. 

Hal böyle olunca halk padiĢaha itaat için can atacak. Hiç kimse padiĢaha karĢı isyan 

etmeye cüret edemeyecektir. PadiĢahın sahib-haber ve münhi tayin etmesi onun 

adâlet, teyakkuz ve muhakeme gücünün göstergesi olduğu gibi bu aynı zamanda 

memleketin bayındır olmasına da vesile olurdu.
940

 

  

                                                 
937

 Yazıcı, a.g.e., 301; Pehlivanlı, a.g.m., 282; Alptekin, a.g.m., 204. 
938

 Zeydan, a.g.e., I, 322; Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, 150; Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 353; Kazıcı, 

a.g.e., 409; Alptekin, a.g.m., 204; Pehlivanlı, a.g.m., 282. 
939

 Nizamülmülk, a.g.e., 117; Yazıcı, a.g.e., 301.  
940

 Nizamülmülk, a.g.e., 86. 



160 

5.2. ASKERÎ TEŞKİLÂT 

 

5.2.1. SELÇUKLULARDA ASKERÎ TEŞKİLÂTIN KURULUŞU VE 

ÖNEMİ 

 

Ordu kelimesi eski Türkçe “ortu” yani “orta” kelimesinden çıkmıĢ bir sözdür. 

Eski çağlarda yerleĢik topluluklar genellikle tapınaklar etrafında atlı göçebe 

topluluklar ise bir lider etrafında toplanmıĢlardır. Liderin bulunduğu yer, devletin ve 

teĢkilâtın tam ortası idi. BaĢka bir ifade ile söylemek gerekirse, lider ve otağı devletin 

tam ortasında yer alırdı. Onun etrafını da diğer beylerin ve halkın çadırları halka 

halka sarmaktaydı. Bundan dolayı, Türkler bu çadır kente yani devletin merkezine 

ordu demiĢlerdir.
941

  

Konar-göçer bir toplumsal yapıya sahip olan oğuzlar, diğer topluluklar gibi 

temel anlamda askerî bir organizasyon olmak zorundaydılar. Çünkü boylar halinde 

sahip oldukları her Ģeyi yanlarında taĢıyarak göçer yaĢam biçimine sahip olan bütün 

topluluklar, varlıklarını güvence altına alabilmek ve güvenlik içinde yaĢamlarını 

sürdürebilmek için askerî bir güce, tehlikeler karĢısında mücadele ederek onların 

üstesinden gelmelerini sağlayacak bir savaĢ gücüne muhtaçtırlar. Selçuklular bir 

devlet olarak ortaya çıktığı ilk dönemlerde siyasal organizasyonlarının temeli orduya 

dayanmaktaydı.
942

 

Dünyanın sayılı ve önemli siyasî kuruluĢlarından biri olan Büyük Selçuklu 

Devleti, geniĢlemesinde haddini bulduğu ve en güçlü çağına eriĢtiği Sultan MelikĢah 

zamanında muazzam bir orduya sahipti. MelikĢah’ın itinası ve Nizamülmülk’ün 

gayreti sayesinde yalnız o devrin değil, belki bütün ortaçağın en muntazam ve en 

güçlü ordusu hâline gelen, nizam ve usullerinden bazı kısımları, Osmanlılar dâhil, 

daha birçok Ġslâm devletlerinde tatbik edilmiĢtir.
943

  

Türk devletlerinin genel karakteri Selçuklularda da devam etmiĢtir. Bu 

devletin askerî temeller üzerine kurulmuĢ olmasıdır. Bu yüzden de ordu temel 

kurumlardandır ve âdeta her Ģeyin merkezidir.
944

 Selçuklularda iktidarın 

                                                 
941

 Koca, a.g.e., 81, d.n. 110. 
942

 ġulul, a.g.e., 155; Ersan-Alican, a.g.e., 183.  
943

 Kafesoğlu,  Sultan Melikşah, 147. 
944

 Avcı ve bĢk., a.g.e.,70. 



161 

kurumsallaĢması ile birlikte ordu da kurumsallaĢmaya baĢlamıĢ ve eski yapısını 

önemli oranda kaybetmiĢtir.
945

 

Selçuklular kendi ordularını oluĢtururken sahip bulundukları prensip ve 

tecrübeleriyle birlikte ilk zamanlarda Gaznelilerin ordu teĢkilâtından büyük ölçüde 

faydalanmıĢlardır. Devletin geniĢlemesi neticesinde zamanın Ģartlarına göre tekâmül 

ettirilmiĢti. Siyasal teĢkilâtlanma ile birlikte ordu organizasyonel bir yapıya 

bürünmüĢtür.
946

 TeĢkilâtlanma süreci etnik anlamda bir çeĢitlenmeyi beraberinde 

getirmiĢtir. Selçuklu Devleti’nin hâkimiyet sahasının geniĢlemesiyle birlikte farklı 

etnik kökenlere mensup askerler de Selçuklu ordusunda yer almaya baĢlamıĢlardır.
947

 

Büyük Selçuklular devletlerini korumak ve kollamak kadar topraklarını 

geniĢletmek için de ücretli ve profesyonel bir ordunun gerekliliğine de 

inanıyorlardı.
948

 

Büyük Selçukluların kuruluĢ dönemlerindeki tekil askerî teĢkilâtı, devletin 

geniĢlemesi ve güçlenmesi ile birlikte değiĢerek farlılaĢmıĢ ve ordu kozmopolitik bir 

yapıya kavuĢmuĢtur.
949

  

Nizamülmülk’e göre, bir devletin varlığını sürdürebilmesi ve güçlülüğünü 

ortaya koyması ancak askerî güçle mümkün olabilir. Ona göre, askerî çok olan 

ġah’ın vilayeti çok; askerî az olan ġah’ın vilâyeti de az olur. Ordudan kısmak 

topraktan kısmak demektir. Ordu, hükümdarın hazinesi olduğu vakit cümle âlemin 

hazineleri padiĢahın olur. Ama elde ordu olmayınca dünyanın tüm hazineleri 

padiĢahın olsa da bir iĢe yaramaz. Hazine orduya tabidir; orduyu bırak sen hazineyi 

mamur kıl diyen kimse saltanatın düĢmanıdır. Hükümdarlığın yıkımını isteyen 

kimsedir. Böylesi birine kulak verilmemesi gerekir.
950

 Nizamülmülk, böylece bir 

devletin varlığının sürdürülmesi güçlü bir orduyla mümkün olabileceğini belirtmiĢtir. 

O nedenle ordu hazineden daha kıymetli olduğunu söylemiĢtir. Çünkü hazine ancak 

orduyla ayakta kalabilir.  

  

                                                 
945

 Ersan-Alican, a.g.e., 184. 
946

 Yazıcı, a.g.e., 306; Ersan-Alican, a.g.e., 184; Alptekin, a.g.m., 202. 
947

 Koca, a.g.e., 82; Ersan-Alican, a.g.e., 185.  
948

 Yazıcı, a.g.e., 306. 
949

 Ersan-Alican, a.g.e., 185. 
950

 Nizamülmülk, a.g.e., 239. 



162 

5.2.2. SELÇUKLU ORDUSUNUN ORGANİZE ŞEKLİ 

 

Sultan Alparslan ve oğlu MelikĢah dönemlerinde devrinin en büyük askerî 

gücü haline gelen Selçuklu ordusu günümüzün Milli Savunma Bakanlığı niteliğinde 

bulunan “Divan-ı Arzu’l CeyĢ” denilen bir teĢkilât tarafından idare ediliyordu.
951

 

Selçuklu ordusunun askerî organizasyonu, tavanından tabanına doğru 

geniĢleyen ters bir piramidi andırıyordu. Temelde, klasik Türk geleneğine uygun bir 

biçimde onar kiĢilik takımlar halinde organize edilen ve çadırlara yerleĢtirilen 

gruplar vardı. Bu çadırların bir araya gelmesiyle bölüklere, bölüklerin bir araya 

gelmesiyle de ordu oluĢuyordu. Zamanla piyadeler önem kazanmaya baĢlamıĢsa da 

ordunun belkemiğini atlı süvariler oluĢturuyordu. Ayrıca Selçukluların Ġran 

bölgesindeki askerî teĢkilâtlardan etkilenerek benimsedikleri gruplaĢmalar da vardı. 

Örneğin Selçuklu ordusunun savaĢ esnasında kullandığı sağ ve sol kanat ile merkez 

ve arka Ģeklindeki yapılanma biçimi Müslümanların kullandıkları savaĢ sistemiydi. 

Bunun yanında ordunun önünden giderek bilgi toplayan ve yolların güvenliğini 

sağlayan öncü birliklerle, ordunun ardından gelerek arkadan gelebilecek tehlikelere 

karĢı tetikte bulunan artçı birlikler de vardı.
952

 Selçuklularda ordunun örgütlenmesi, 

birçok devletin askerî teĢkilâtlarından yararlandığı gibi Nizamülmülk’ün etkisi ile 

eski Moğolların askerî teĢkilâtının örgütlenmesinden de yararlanmıĢlardır.
953

 Ancak 

Selçuklulardaki askerî tekniğin ve ordunun örgütlenmesindeki temel oluĢumu 

anlamak için Asya toplumunun askerlik unsurlarını anlamak gereklidir.
954

 

Selçuklu ordusu çeĢitli kavimlerden seçilerek farklı birliklerden 

oluĢmaktaydı: Hassa birlikleri, saray muhafızları, Ģehzade ve hanedanın diğer 

üyelerine bağlı birlikler, bir de vassal birlikleridir. Hazineye bağlı komutan ve 

askerler, divan-ı ceyĢ listelerine kaydediliyorlardı. Onlara ücretli askerler, vassallar 

ve gulâm birlikleri de dahildi.
955

 

Selçuklu ordusunun savaĢçı kısmının esası yaya ve süvarilerden meydana 

geliyordu. Ancak ordunun çoğunluğunu süvariler teĢkil etmekteydi. SavaĢçı 

                                                 
951

 Kazıcı, a.g.e., 469. 
952

 Sevim-Merçil, a.g.e., 513; Ersan-Alican, a.g.e., 185; Koca, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde 

Rol Oynayan”, 91; Aygün, a.g.e., 39. 
953

 Gordlevski, a.g.e., 270. 
954

 Ortaylı, a.g.e., 104. 
955

 Agacanov, a.g.e., 172; Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 355; Divitçioğlu, a.g.e., 104.   



163 

kısmında okçular, mızrakçılar, nacakçılar, gürzcüler, mancınıkçılar, neftçiler, 

kemendciler, lağımcılar gibi çeĢitli ihtisas sınıfları vardı.
956

 

Selçuklu ordusunu oluĢturan bu askerî unsurların her biri yapısal olarak 

birbirinden farklıdır. Organize edilme, teçhizatlandırılma ve savaĢ için hazırlanma 

süreçleri kendilerine özgüdür ve birbirinden ayrıdır.
957

  

Selçuklu ordusu savaĢlarda; ok, yay, kılıç, kalkan, mızrak, gürz, sapan, nacak 

ve hançer gibi hafif silahlar kullanırdı.
958

 Büyük Selçuklu ordusunda, yapısal 

anlamda temelini oluĢturan konar-göçer Türkmen birliklerinin silahlanma adetlerinin 

bir devamı olarak hafif silahlar kullanılırdı. Hafif silahlar meydan, pusu, gece baskını 

ve gerilla savaĢlarında kullanılırdı. Ordunun belkemiğini oluĢturan süvarilerin 

savunma silahları ise genellikle kalkan, zırh ve miğfer gibi geleneksel korunma 

aletleriydi. Selçuklu askerlerinin yayları küçük ve kısa menzilli, kalkanları ise ufak 

ve hafifti. Av ve yağma seferlerinde de sıklıkla kullanılan oklar, kılıçlar ve mızraklar 

kısa ve ani hareket edebilme yeteneğine sahip olan Selçuklulara uygundu.
959

 

Büyük Selçuklu ordusunun teçhizat ve silah donanımı, devletin yapısının 

aldığı biçime paralel olarak zamanla değiĢme ve geliĢme göstermiĢtir. Devletin ve 

ordunun yerleĢikleĢmesine paralel olarak ağır silahlar da kullanılmaya baĢlandı. Kale 

surlarını yıkabilecek güçte mancınıklar, daha küçük taĢların fırlatılmasını sağlayan 

arrâdeler, ok atan çarhlar ve neft makineleri ortaya çıkmaya baĢladı. Zaman 

içerisinde ihtiyaç duyulan birimler ordu çatısı altında inĢa edilmiĢ ve sürekli olarak 

kendini yenileyen, Ģartlara uyum sağlama konusunda sorun yaĢamayan dinamik bir 

askerî yapı oluĢturulmuĢtu.
960

 Sultan MelikĢah döneminde orduda geliĢme ve 

yenileĢme daha da hareketli bir ivme kazandı. Bu dönemde Orduyu bir yerden baĢka 

bir yere sevketme kaideleri ile orduyu koruma yolları geliĢtirerek orduda muazzam 

bir yenilik yapıldı.
961

 

Selçuklu ordusunun organizasyonu hakkında kısa bir bilgi verdikten sonra 

Ģimdi de Selçuklu Devleti’nin ordu birliklerini ayrı ayrı gruplar halinde 

Nizamülmülk’ün görüĢleri doğrultusunda inceleyelim. 

                                                 
956

 Sevim-Merçil, a.g.e., 512; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 80; Aygün, a.g.e., 52. 
957

 Ersan-Alican, a.g.e., 185. 
958

 Sevim-Merçil, a.g.e., 513; Avcı ve bĢk., a.g.e., 73; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 72. 
959

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 73; Ersan-Alican, a.g.e., 186. 
960

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 73; Ersan-Alican, a.g.e., 186-187; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 83. 
961

 Râvendî, a.g.e., I,134. 



164 

5.2.2.1. SARAY MUHAFIZLARI VE GULÂMLAR 

 

Ġlk Müslüman Türk devletlerinde rastlanılan “gulâm” sistemi eski bir 

uygulama idi.
962

 Gulâm, ıstılahî anlamda köle demektir. Hukuki ve sosyal açıdan 

memluk durumunda olup, asıl olarak köle değildir. Selçuklu askerî teĢkilâtında da 

kullanılan bu tabir aylıklı askerî ifade eder. Osmanlılarda kapıkulu askerlerine benzer 

bir askerî sınıf olup, sultanı ve sarayı korumakla mükelleftirler.
963

 SavaĢta ve barıĢta 

hükümdarın en çok güvendiği unsur saray gulâmlarıdır.
964

 

Tarihî kayıtlara göre, gulâmlardan özel birlik oluĢturma faaliyeti, Abbasîler 

ile baĢlamıĢtır. Sâmânîlerde bir sisteme bağlanmıĢ olan bu birlikler Karahanlılar, 

Gazneliler ve Selçuklularda geliĢerek devam etmiĢ, Memlûkler ve Osmanlılarda da 

mükemmelliğin zirvesine ulaĢmıĢtır.
965

  

Sarayı ve hükümdarı korumak, saray hizmetlerini yürütmekle görevli olan bu 

özel birliklere, Karahanlılarda “saray muhafızları” Gaznelilerde ve Selçuklularda 

“saray gulâmları” (gulâmân-ı saray, gulâmân-ı dergâh), Memlûk Devletinde 

“memlûk” veya Türkçe “uĢâkî”, Osmanlılarda “kapı kulu”(yeniçeri) adı 

verilmekteydi.
966

 

Bu askerî birliklere nitelikli askerî donanım ve savaĢ aletleriyle donatmalı, eli 

yüzü düzgün ve yakıĢıklı gulâmlar satın alınmalıdır diyen Nizamülmülk’e göre; 

padiĢah için ev süsleme, dayama, döĢeme, lüks içinde bir yaĢam sürmek maharet 

değildir. PadiĢah için önemli olan, seçilmiĢ ve donatılmıĢ askerî birlikleri hazırlamak 

maharetli iĢlerdedir.
967

 O nedenle gulâmlar, sultan için güvenilir bir dayanak 

oluĢturur.
968

  

Büyük Selçuklu Devleti’nde saray gulâmları, baĢta Türk olmak üzere, Arap, 

Ġranlı, Deylemli, Kuhistanlı, Taberistanlı gibi çeĢitli topluluklardan, küçük yaĢlarda 

(14 veya 15 yaĢlarında) saraya alınarak, ata binmek, kılıç kullanmak, ok atmak vb. 

gibi savaĢ eğitimiyle ve ayrıca hizmet yapacağı sahada özel bir suretle yetiĢtirilmiĢ 

                                                 
962

 Aygün, a.g.e., 4.  
963

 Avcı ve bĢk., a.g.e.,70; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 68. 
964

 Ersan-Alican, a.g.e.,183; Koca, a.g.e., 82. 
965

 Koca, a.g.e., 82, d.n. 110. 
966

 Koca, a.g.e., 82; Aygün, a.g.e., 4.  
967

 Nizamülmülk, a.g.e., 177. 
968

 Gordlevski, a.g.e., 286; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 69. 



165 

gençlerden meydana gelmekteydi.
969

 Nizamülmülk de Gulâmlardan söz ederken 

onların farklı ırklardan seçilmiĢ kiĢilerden oluĢturulması gerektiğini söylüyor. Bunun 

için padiĢaha bağlı her ırktan seçilmiĢ 1000 kiĢi, ihtiyaç hâsıl olduğunda kullanılmak 

üzere ve sipah-salara bağlı 3000 asker bulundurulmalıdır.
970

 Nizamülmülk, 

gulâmların tek bir milletten seçilmiĢ kiĢilerden oluĢan bir birlik olması halinde 

beraberinde bazı tehlikeleri getireceğini söylüyor. Saray gulâmların, farklı ırklardan 

meydana gelmesinin önemini Siyasetname’de açık bir Ģekilde izah etmiĢtir. Bunlar, 

farklı ırklardan meydana gelirse hiç biri diğerlerinin korkularından ötürü yerlerinde 

kımıldamaya cüret edemez, birbirlerini kollayarak uyumazlar. Hiç kimseye falanca 

kavim savaĢ meydanında pek mülayim dedirtmemek için her kavim kendi haysiyet 

ve Ģerefini korumak maksadıyla en iyisinin kendileri olduğunu ispat için cenk günü 

diĢini tırnağına takarak canla baĢla vuruĢur. Elleri silahlarına davrandığında düĢmanı 

kahretmeden topukları üstüne gerisingeri dönmezler.
971

 Ordu sistemi ne zaman bir 

boya dayanırsa o zaman tehlike doğar; gerekli gayret gösterilmez ve tedbir 

alınmazsa, düzensizlik egemen olur. Bu gibi sebeplerden ötürü ordu çeĢitli boylardan 

oluĢturulması gerekir.
972

 Çünkü ordusu tek milletten oluĢan padiĢah, her zaman 

ordunun esiridir ve daima onların önünde güçsüzdür. Tek boya bağlı yöneticiler 

onları birbirlerini cezalandırmak için kullanamazlar. ÇeĢitli kavimlerden oluĢan ordu, 

diğerlerinden de korktuğu için emre itaatsizlik yapmaz ve böylece hükümdarın 

hâkimiyeti sağlam olur.
973

  

Büyük Selçuklularda bu gulâmlardan dört yüz kadarı piyade idi. Ġki yüz 

kadarı iyi silâh kullanan ve ata binen süvari, her zaman sultanın yanında olan savaĢta 

ve barıĢta sultanın koruma görevini üstlenmiĢlerdi.
974

  

Nizamülmülk’ün de eserinde belirttiği gibi; bunların eli yüzü düzgün, boyu 

posu yerinde, aklı baĢında, giyim kuĢamları Ģık, devamlı hizmetlerinin bedeli 

ödenen, ata biniĢleri ve savaĢlarıyla daima dikkatleri üzerine çekerlerdi. Bunlara 

hükümdarın türlü iĢlerini gördüklerinden dolayı Müfredan adı verilirdi.
975

  

                                                 
969

 Gordlevski, a.g.e., 289; Kafeoğlu,  Sultan Melikşah, 147; Koca, a.g.e., 83; Kazıcı, a.g.e., 469. 
970

 Nizamülmülk, a.g.e., 129. 
971

 Nizamülmülk, a.g.e., 145. 
972

 Agacanov, a.g.e., 69. 
973

 Agacanov, a.g.e., 69. 
974

 Uluçay, İlk Müslüman Türk Devletleri, 192; Ersan-Alican, a.g.e., 184. 
975

 Nizamülmülk, a.g.e., 129; Uluçay, İlk Müslüman Türk Devletleri, 192; Gordlevski, a.g.e., 289; 

Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 70.  



166 

Gazneliler’de de Gulâmlar, birkaç sınıfa ayrılıyorlardı: Bunlar arasında en 

kalabalığını sayıları 4000 bulan saray gulâmları oluĢturmaktaydı. Bunların dıĢında 

300 kiĢilik bir gulâm birliği daha bulunuyordu. Altın kemer takı ve değerli kaftanlar 

giyen bu gulâm birliği, sultanın muhafızları ve sancak birlikleriydi.
976

 

Büyük Selçuklu Devleti’nde resmi tören ve kabullerde muhafızlık görevini 

yapmak üzere saray gulâmları arasından gösteriĢli ve silah kullanmakta son derece 

yetenekli olan 200 tanesi seçilirdi. Bunlar, daima sarayda bulunurlardı; savaĢta ve 

yolculuklarda bile saraydan ayrılmazlardı. Bunlara erzak güzel elbiseler ve 

mükemmel silahlar verilirdi. Özellikle 20 tanesinin kılıç kayıĢları ve kalkanları 

altından, 180 tanesinin de gümüĢtendi. Kılıç kayıĢları ve kalkanları altından olan 20 

kiĢilik grup, yabancı devletlerin elçileri huzura alındıkları sırada tahtın yanında saygı 

nöbetini tutardı. Diğer gulâmlar ise sarayda nakîb adı verilen kiĢilerin yönetiminde 

elliĢer kiĢilik gruplar halinde daima hükümdarın hizmetine hazır bir vaziyette 

bulunurlardı.
977

  

Selçuklularda, hükümdarın Ģahsına bağlı saray gulâmlarının dıĢında, her 

Ģehzade, atabek, emîr, sivil ve askerî devlet erkânının kendilerine bağlı özel 

gulâmları da vardı. Devlet adamlarının ve komutanların emrindeki gulâmların sayısı, 

güçlerine göre bazen 500, bazen de 1000 civarında olmaktaydı. Tuğrul Bey’in veziri 

Kündürî’nin Ģahsına bağlı 300 gulâmı vardı. Nizamülmülk’ün de 20 bin civarında 

gulâmı bulunmaktaydı.
978

 Nizamülmülk’ün Ģahsına bağlı bu askerî güç, siyasî 

olayları yönlendirebilecek kadar büyüktü. MelikĢah’ın ölümünden sonra  bu askerî 

güç Berkyaruk’u tahta çıkarmıĢlardı.
979

 

Nizamülmülk Siyasetname’de, Saray gulâmlarının özellikleri, görevleri ve 

onların eğitilme tarzları hakkında geniĢ bilgi vermiĢtir. Nizamülmülk’e göre, daha 

önceki dönemlerde gulâmların eğitimine verilen önemin kendi dönemlerinde buna 

dikkat edilmediğini söylemektedir. Saray gulâmlarının bir hükümdar için ne kadar 

önemli olduklarını da eserinin muhtelif yerlerinde dile getirmiĢtir.
980

 

  

                                                 
976

 Agacanov, a.g.e., 70. 
977

 Nizamülmülk, a.g.e., 129; Koca, a.g.e., 84.  
978

 Sevim-Merçil, a.g.e., 513; Koca, a.g.e., 846. 
979

 Yazıcı, a.g.e., 308. 
980

 Bu konu hakkında geniĢ bilgi sahibi olmak için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 131,147, 149,151, 177. 



167 

5.2.2.2. HASSA ORDUSU (SİPAHİYÂN) 

 

Selçuklu ordusunun en büyük ve en önemli kısmını oluĢturan hassa ordusu 

Selçuklu ordusunun çekirdeği idi. Bu hazır kuvvetlere “sipahiler”, diğer bir değiĢle 

“ıktâlı askerler” adı veriliyordu. Fakat bunlar tımarlı sipahilere benzemiyorlardı. 

Tımarlı sipahiler kendilerine ayrılan dirliklerde oturdukları halde, bunlar baĢkentte 

yakın garnizonlarda otururlardı. Sayıları hiç eksilmezdi.
981

 Kapıkulu tabiri, henüz bu 

devrede kullanılmadığından bu birliğe Hassa ordusu denilmektedir. Sultan MelikĢah 

zamanında bu birliğin mevcudu en yüksek seviyeye ulaĢmıĢtı.
982

 Râvendîye göre, 

MelikĢah’ın yanında bulunan ve isimleri divan sicillerinde kayıtlı olan bu askerî 

birliğin sayısı kırk beĢ bin süvari idi. Bunların iktaları, her gittikleri yerde ulûfe ve 

nafakaları hazır bulunsun diye, memleketin muhtelif yerlerine dağıtılmıĢtı.
983

 

Hassa ordusu; en güzide komutanların emrinde, onların talim ve terbiyesi 

altında, her an savaĢa hazır beklerdi. Devletin esas askerî gücünü oluĢturan hassa 

ordusu, Sultan ile birlikte savaĢa katılırlardı. Ordunun mühim bir unsuru olan bu 

birliklerin komutanları umumi valiliklere ve Ģahneliklere tayin edilirlerdi.
984

 

Karahanlı hassa birlikleri, saray muhafızları gibi hizmetlerinin karĢılığı olarak 

maaĢ almaktaydılar. Gazneliler ve Büveyhîler de askerlere ikta değil maaĢ verilirdi.  

Selçuklular hassa birliklerinin askerlerine ise maaĢ yerine ikta (tımar, dirlik) adı 

verilen belirli bir toprak parçası verilmekteydi. Onlar da bu toprakların gelirlerinden 

barıĢ süresince geçimlerini sağlamakta, eğitim ve donatım giderlerini 

karĢılamaktaydılar.
985

 Burada toprak mülkiyetinin askerî sınıfa verilmeyip sadece 

toprağın öĢür veya haraç gibi gelirlerinin, kısmen veya tamamen hizmet karĢılığı 

olarak sözü geçen askerî sınıf mensuplarına veriliyordu.
986

  

Hassa ordusu; sanat, ticaret, ziraat ve diğer iĢlerle ilgilenmesi kesin olarak 

yasaklanmıĢ olup, yalnızca silahlı güç olarak istihdam edilirdi.
987

 Daima genç, zinde, 

savaĢa hazır bulunmaları ve sadakatlerinin devamı için, sultan tarafından zaman 

                                                 
981

 Koca, a.g.e., 87; Kazıcı, a.g.e., 469.   
982

 Koca, a.g.e., 90; Alptekin, a.g.m., 202. 
983

 Râvendî, a.g.e., I, 128. 
984

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 70; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 71; Kazıcı, a.g.e., 469. 
985

 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti,  220; Koca, a.g.e., 90; Aygün, a.g.e., 14.    
986

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 356; Ortaylı, a.g.e., 104. 
987

 Yazıcı, a.g.e., 307; Koca, a.g.e., 93. 



168 

zaman teftiĢe tabi tutulurlar ve icabında bir kısmı tasfiye edilerek yerlerine yenileri 

alınırdı.
988

 

Ġkta sistemi hakkında da biraz bilgi verelim, eski çağlardan beri çeĢitli 

topluluklarda bilinen ve uygulanan bir sistem idi. Bu sistemin değiĢik bir Ģekli de 

eski Türklerde vardı. Eski Türklerde toprak parçası, bir Ģahsa, bir boya veya bir 

topluluğa tahsis edilmekteydi. Hz. Peygamber döneminde toprakların kiĢilere 

iĢletilmek üzere sınırlı bir mülkiyetle veriliyordu.  Bu sistem Selçuklulardan önceki 

Ġslâm devletlerinde de uygulanmıĢtır. Bu devletlerde toprak askere değil, genellikle 

devlet adamlarına ve yüksek rütbeli komutanlara veriliyordu.
989

  

Selçuklularda Sultan MelikĢah döneminden itibaren Nizamülmülk’ün 

tavsiyesi üzerine ikta sisteminde yeniden düzenleme ve köklü bir değiĢiklik yapıldı. 

Daha önce komutanlar ile yüksek devlet memurlarına verilen topraklar, bundan böyle   

hassa askerlerine maaĢ karĢılığı olarak verildi. Abbasîlerin son zamanlarında ikta 

sistemi bozulmuĢ olup askerlerin maaĢları aynî olarak ödenmekteydi. Nizamülmülk, 

hem çökmekte olan Abbasîler sahasında hem de Bizans feodalitesinin tesiri altındaki 

sahalarda toprakların harap olduğunu ve vergi toplanmadığını görmüĢtü. 

Nizamülmülk, vergi toplanmadığını, mahsul elde edilmediğini görünce, Bunun 

üzerine toprakları rütbeye göre askerlere ikta etmeye baĢladı ve onu asker için 

önemli bir gelir kaynağı yaptı.
990

 Vergi toplanmama problemi bu Ģekilde 

halledilerek, üretim artıĢı dolayısıyla ülkenin her yanı mamur hale geldiği görüldü.
991

 

MelikĢah döneminde Nizamülmülk tarafından yeni Ģartlara uydurulmasıyla 

Ģekillenen ikta sistemiyle, bir yandan kalabalık orduların ihtiyaçları devlete yük 

olmadan temin ediliyor, öte yandan da ikta sahibinin kendi gelirini artırma 

çalıĢmalarının bir sonucu olarak memleket imar ediliyor, üretim de artıyordu. Ġkta 

sahipleri yanlarında belirli sayılarda asker beslemek, ayrıca bölgenin imarına katkıda 

bulunmak durumundaydılar. Belirlenen esaslara uymayanların iktaları ellerinden 

alınırdı. Böylece bu sistem devletin askerî olduğu kadar, idarî ve hukukî 

temellerinden birini oluĢturuyordu.
992

 

                                                 
988

 Yazıcı, a.g.e., 307. 
989

 Koca, a.g.e., 91; Ortaylı, a.g.e., 104; Tabakoğlu, a.g.e., 85. 
990

 Zeydan, a.g.e., I, 230; Koca, a.g.e., 91; Tabakoğlu, a.g.e., 87; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 70; Kazıcı, 

a.g.e., 469. 
991

 Bündârî, a.g.e.,59; Avcı ve bĢk., a.g.e., 78; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 96. 
992

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 238; Yazıcı, a.g.e., 309. 



169 

Selçuklular tarafından uygulanan askerî ikta sistemi ülke ekonomisine büyük 

faydalar sağlamıĢtır. Selçuklular bu sistem sayesinde sayısı 400 bine ulaĢan 

ordularını hiç masraf yapmaksızın beslemiĢler ve donatmıĢlardır. Daha da önemlisi 

Selçuklular, bu sistem sayesinde devlete ait toprakların büyük bir kısmını atıl 

kalmaktan kurtarmıĢ, ziraî üretim artmıĢ, imar faaliyetleri son derece hızlanmıĢtır.
993

 

Halkı sıkça talan eden komutan ve askerlerin keyfi hareketlerini önemli ölçüde 

sınırlandırıldı. Nizamülmülk askerlerin yönetime karĢı keyfi mücadelede olağanüstü 

önlemlere baĢvurmasına rağmen fakat yeterince baĢarılı olamadı. Ġkta sisteminde 

yaptığı reformların ardından ülkedeki durum iyiye doğru değiĢmeye baĢlandı.
994

  

Nizamülmülk’e göre,  devletin diğer memurları denetlenmesi gerektiği gibi 

ikta sahiplerinin de aynı Ģekilde denetlenmesi gerektiğini söylemiĢtir. Bunun için 

padiĢah has adamlarından birini; ikta sahibinin, halkın ve âmilin durumunu tespit için 

gönderilmeli ve böylece memurların verdikleri haberlerin neyi gerekçe göstererek 

böyle bir haber getirdikleri açıklığa kavuĢturulmalıdır. Cihanın dirlik düzeni, halkın 

fakir ve iĢsiz güçsüz durumuna düĢmemesi için padiĢahın böyle tedbirli davranması 

gerekir.
995

  

Nizamülmülk, Siyasetname’nin beĢinci faslında ikta sahiplerinin halka nasıl 

davranması gerektiğini Ģöyle dile getirmiĢtir: Ġkta sahibi olan kiĢilerin, kendilerinden 

tahsil etmeleri istenen mal dıĢında reayadan bir Ģey almaya hakları yoktur. Bu Ģekilde 

tahsil ettikleri takdirde, reayanın kendisi, malı, zevcesi, evladı, arazi ve mülkü 

muhafaza altına alınmıĢ olur. Ġkta sahipleri bu mal üzerinde daha fazla hak iddia 

edemez. Eğer reaya maruzatını arz etmek için divana gelmeyi arzu ederse onlara 

mani olunmamalıdır. Böyle yapmayan ikta sahibinin görevine son verilip iktasına el 

konması ve insanlara ibret olsun diye bu Ģekilde kınanması gerekir. Ġkta sahipleri ve 

valiler reaya ve ikta toprakları üzerinde muhafız gibidirler.
996

 Böyle yapıldığı 

takdirde reayanın hakkı güvence altına alınmıĢ olur. Ġkta sahipleri artık reayaya karĢı 

keyfi muamelelerde bulunmaktan kaçınırlar.  

Devlet adamlarına, beylere, komutanlara ve askerlere hizmetlerinin karĢılığı 

olarak dağıtılan toprağın mülkiyeti devlete aitti. Ġkta sahipleri vilâyetlerde devletin 

                                                 
993

 Agacanov, a.g.e., 174; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 220-221; Kafesoğlu, 

Türk Milli Kültürü, 356; Koca, a.g.e., 92; Tabakoğlu, a.g.e., 86; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 96. 
994

 Agacanov, a.g.e., 171.  
995

 Nizamülmülk, a.g.e.,193. 
996

 Nizamülmülk, a.g.e., 41; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 220. 



170 

memuru durumunda olduklarından bu topraklar üzerinde kanunla belirlenmiĢ olan 

vergiyi almaktan baĢka hiçbir hakları yoktu.
997

  

Ġkta alan rütbeli askerler, isimleri, künyeleri, görev yerleri, iktaları ve gelirleri 

ordu sicil kayıtlarına geçmekteydiler. MelikĢah’ın hâkimiyetinde vergiden belirli 

oranda pay almaya hak kazanmıĢ arazi sahibi süvarilerin sayısı 40 bin ile 47 bin 

arasındaydı.
998

  

Ġkta sisteminin Ģöyle olumsuz bir tarafı da vardı. Bütün toprakların ve 

eyaletlerin mülk ve ikta olarak paylaĢılması tek devletin zamanla çeĢitli hanedanlık 

ve devletlere bölünmesine yol açtı.
999

 Büyük ikta sahipleri devletin zayıf 

zamanlarında taht kavgalarına, Ģehzadelerin mücadelelerine karıĢmakla veya kendi 

hâkimiyetlerini kurmaya uğraĢmakla siyasî buhran ve parçalanmalara sebebiyet 

veriyorlardı. MelikĢah’tan sonra Sultan Berkyaruk’un hükümranlığında bu husus 

bariz bir Ģekilde kendini göstermiĢtir.
1000

 

 

5.2.2.3. HANEDAN ÜYELERİNE DEVLET ADAMLARINA VE 

EMİRLERE BAĞLI KUVVETLER 

 

Selçuklularda, her hanedan üyesinin emrinde, merkezi ordunun benzeri 

önemli bir askerî kuvvet bulunmakta idi. Bu hanedan üyeleri genellikle “melik” 

unvanıyla anılmaktaydılar.
1001

 Sultan tarafından belirli bir bölgenin yöneticisi olarak 

tayin edilmiĢ olan bu hanedan üyelerinin hassa ordusu örneğine göre düzenlenmiĢ, 

farklı sayıda kuvvetleri bulunurdu. Sultanın ihtiyaçlar çerçevesinde yararlanabileceği 

bu askerî kuvvetler yer yer hanedan içi mücadelelerde, diğer devletlerle olan sıcak 

iliĢkilerde veya sahip olunan bölgenin geniĢletilmesinde hatta sultana baĢkaldırmada 

bile bu kuvvetler kullanılabilirdi.
1002

 

Hanedan üyeleri, idarelerine verilen toprakların geliriyle, tıpkı merkezi 

hükümet gibi büyük ordular beslemekte ve eğitmekteydiler. Bunlar siyasî olaylara 

yön verecek kuvvete sahip olabilirlerdi. Mesela Tuğrul Bey, Kuzey Irak’ı ele 

                                                 
997

 Koca, a.g.e., 94. 
998

 Agacanov, a.g.e., 172; Koca, a.g.e., 92.  
999

 Agacanov, a.g.e., 175.   
1000

 Agacanov, a.g.e., 175; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, 221. 
1001

 Koca, a.g.e., 95.  
1002

 Yazıcı, a.g.e., 308; Aygün, a.g.e., 18. 



171 

geçirince Musul ve çevresinin idaresini üvey kardeĢi Ġbrahim Yınal’a bırakmıĢtı. 

Musul ve çevresinin vergi geliriyle güçlü bir ordu meydana getiren Ġbrahim Yınal, 

daha sonra Türkmenlerin de desteği ile iktidarı ele geçirmek için harekete geçmiĢ, 

fakat girdiği mücadelede baĢarılı olamamıĢ ve bu uğurda hayatını kaybetmiĢtir.
1003

 

Aynı Ģekilde MelikĢahtan sonra Berkyaruk’u saltanat tahtına çıkaranlar yine bu 

kuvvetlerdir.
1004

  

Nizamülmülk, gerek duyulduğunda Hıristiyanlardan da asker alınabileceği 

görüĢüne sahiptir. Bu bağlamda egemen Hıristiyan prensleri, Selçuklulara her yıl 

askerî birlikler gönderiyorlardı. Örneğin, yenilgiye uğramıĢ olan Ermeni Kralı II. 

Levon elindeki toprakları koruyabilmek için her yıl 1000 atlı ve 500 topçu yani 

seçkin savaĢçılar göndermeyi üstlenmiĢti.
1005

 

MelikĢah, ġaban 473 (Ocak-ġubat 1081) tarihinde Rey Ģehrine giderek 

askerleri teftiĢ etti ve bunlar arasında Ģüphelendiği Türk kıyafetli 7000 Ermeniyi 

ordudan çıkardı. Sultan bu askerlerin ordudan çıkarılmasını emrettiği zaman 

Nizamülmülk, bunların askerlik dıĢında herhangi bir sanatı ve mesleği yoktur. Eğer 

bunlar ordudan çıkarılırlarsa içlerinden birini seçip de iĢte sultan budur demelerinden 

emin olamayız. Bu takdirde onlarla uğraĢmak zorunda kalırız. Onları itaat altına 

almak için Ģimdi onlara ödediğimiz ücretin kat kat fazlasını harcamaya mecbur 

kalırız. Fakat Sultan vezirin sözünü dinlemeyerek bu askerleri ordudan çıkardı. 

Ordudan çıkartılan bu Ermeniler TekiĢ’in yanına gittiler. TekiĢ onların kendisine 

katılmasıyla güç kazandı. Bu olay muhtemelen Selçuklu Devleti’nin baĢına geçmek 

isteyen TekiĢ’in isyanına sebep oldu. TekiĢ’in isyan haberi MelikĢah’a ulaĢınca 

Nizamülmülk’ün sözünü dinlemediği için piĢman oldu.
1006

  

Selçuklularda, büyük ve küçük devlet adamlarının çoğunluğuna maaĢ yerine 

hizmetlerinin karĢılığı olarak ikta verilmekteydi. Onlar da iktalarının büyüklüğü ve 

geliri oranında asker beslemekteydiler. Hükümdar emrettiği zaman bu askerler 

merkezi orduya hiçbir gecikme ve ihmal söz konusu olmadan katılırlardı.
1007

 

                                                 
1003

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 152; Koca, a.g.e., 96; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 71-72. 
1004

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 152. 
1005

 Gordlevski, a.g.e., 274.  
1006

 Öngül, a.g.e., I, 118. 
1007

 Koca, a.g.e., 99; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 72. 



172 

Büyük Selçuklu devlet adamları arasında gulâm sayısının çokluğu ve 

maiyetinin kalabalık olması bakımından Nizamülmülk birinci sıradaydı.
1008

 

ÇalıĢmamızın önceki sayfalarında da belirttiğimiz gibi Sultan MelikĢah, gulâmlarının 

keyfi uygulâmalarına karĢı Nizamülmük’ü uyarmıĢtı. Nizamülmülk de özür dileyip 

yaptığı hatayı düzelteceği yerde, Sultan MelikĢah’a adeta meydan okuyacak Ģekilde 

karĢılık vermiĢti. MelikĢah, hiç Ģüphesiz vezirine verdiği aĢırı yetkilerinden dolayı 

piĢman olmuĢtu. Fakat Nizamülmülk’ün meydan okumasına karĢılık onu görevden 

almaya cesaret bile edemedi. Bunun sebebi, Nizamülmülk’ün sahip olduğu aĢırı 

derecedeki maddi ve manevi güçtür. ĠĢin kötü tarafı, bu gücün Selçuklu iktidarına 

meydan okuyacak bir seviyeye gelmiĢ olmasıdır.
1009

 Hanedan üyelerine ve devlet 

adamlarına bağlı askerî birlikler, bazen Selçuklu sultanlarına destek olmalarına 

rağmen yinede Selçuklu yönetimi için büyük bir tehdit unsurunu oluĢturmaktaydı. 

Çünkü bu kuvvetler nerede ne zaman kimin yanında yer alacağı belli değildi. 

Büyük Selçuklular ve Türkiye Selçuklu Devletlerinde devlet adamları ve 

büyük komutanlar, hizmet karĢılığı olarak kendilerine verilen iktaları ve devlet 

imkânları kullanarak Ģahıslarına bağlı büyük askerî güçler oluĢturmuĢlar. Bu gücü 

bazen faydalı hizmetlerde bazen de iktidar üzerinde baskı unsuru olarak 

kullanmıĢlardır.
1010

  

 

5.2.2.4. SINIR UÇLARINDAKİ TÜRKMEN BİRLİKLERİ  

 

Büyük Selçuklu Devleti kuruluncaya kadar Selçuklu hanedan üyelerine ve 

onlara bağlı olan kitlelere Türkmen deniliyordu.
1011

 Bu itibarla Selçuk Bey ve 

oğulları, devletin kurucuları olan Tuğrul ve Çağrı Beyler, KutalmıĢ ve Ġbrahim 

Yınal,
1012

 Melik Hasan, Yakutî, Kara Arslan Kavurd, Alparslan birer Türkmen beyi 

idiler.
1013

 Selçuklu Devleti, klasik bir Türk Ġslâm teĢekkülü haline dönüĢünce, 

                                                 
1008

 Yazıcı, a.g.e., 308; Koca, a.g.e., 99; Aygün, a.g.e., 20.  
1009

 Koca, a.g.e., 100-101; Aygün, a.g.e., 21. 
1010 Koca, a.g.e., 102. 
1011 Koca, a.g.e., 103. 
1012

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 152; Yazıcı, a.g.e., 308; Koca, a.g.e., 103. 
1013

 Koca, a.g.e., 103.  



173 

Türkmen adı Selçuklu Devleti teĢkilâtının dıĢında kalan konar-göçer oğuz boylar ile 

bu boylar baĢında bulunan beyler için kullanılmaya baĢlandı.
1014

  

Selçuklu ordusunun özünü oluĢturan, çeĢitli boylardan toplanmıĢ olan 

Türkmen birlikleri, savaĢ ve barıĢ zamanlarında Bizans, Ermeni ve Gürcü 

sınırlarında beylerinin emrinde bekleyen askerî birliklerdir.
1015

 Bu askerî birlikler 

Selçuklu ülkesinde Yıva, Kayı, Bayındır, Çepni, Yüreğir, Döğer gibi çeĢitli 

kabilelere mensup olup, kendi beylerinin idaresinde Selçuklu ordularının yanında 

savaĢlara katılıp büyük baĢarılar elde etmiĢlerdir.
1016

 Türkmenler, hafif silahlarla 

donatılmıĢ fakat etkisi bakımından çok güçlü ve çevik bir orduyu temsil 

etmekteydiler. Ayrıca ganimetler elde ettikleri sürece devlete maliyetleri de az 

oluyordu.
1017

 

Nizamülmülk, sultanlarla soydaĢlıklarından dolayı Türkmenlerden de bir 

grubu asker olarak almasını tavsiye etmiĢtir.
1018

 Ona göre; sayıları 

küçümsenmeyecek kadar çok olan Türkmenlerin de devlet üzerinde hatırı sayılır 

derecede hakları vardır. Devletin kuruluĢ aĢamasında Türkmenler de nice sıkıntılara 

göğüs gererek hizmetlerde bulunmuĢlardır. Hatta Tuğrul Bey’in, askerlerinin 

çoğunluğunu Türkmenler oluĢturuyordu.  Daha da önemlisi bunlar hısım 

akrabalardandır. Dolayısıyla onlardan 1000 kiĢiyi maaĢa bağlayıp, hizmet adabını ve 

silah tutmayı öğretmeli, insanlarla kaynaĢtırmalı, gulâmlar gibi donatıp sarayda 

bulundurulabilir. Ġhtiyaç duyulduğunda bu sayı daha da çoğaltılabilir.
1019

  

Türkmenler göçebeydiler, sultan tarafından beylerine ikta edilen yerlerde 

yaylak ve kıĢlaklar arasında seyreden seyyâl kuvvetler durumundaki Türkmenler bir 

arada bulunuyorlardı. SavaĢlara kadın-erkek toptan iĢtirak ederlerdi. Atsız’ın Kahire 

civarında yaptığı muharebeye hayli Türkmen kadın ve çocuk katılmıĢtı. Beylerinin 

idaresinde bir uçtan diğer uca ülke içerisinde verilen yeni iktalara intikal ederler, 

                                                 
1014

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 238; Kafesoğlu, Sultan 

Melikşah, 153; Koca, a.g.e., 103; Aygün, a.g.e., 24. 
1015

 Özaydın, “Anadolu Selçukluları”, 221; Sevim-Merçil, a.g.e., 513.  
1016

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 356; Yazıcı, a.g.e., 308. 
1017

 Cahen, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 238. 
1018

 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 355. 
1019

 Nizamülmülk, a.g.e., 147; Divitçioğlu, a.g.e., 104; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 72; Aygün, a.g.e., 

24. 



174 

memleket sınırlarını geniĢletmek veya korumak için büyük bir fedakârlıkla mücadele 

edip, canlarını feda etmekten çekinmezlerdi.
1020

 

Sultan MelikĢah zamanına kadar Selçuklu ordusunun önemli bir unsuru 

olarak baĢlarındaki beylerin yönetiminde hemen hemen bütün seferlere ve savaĢlara 

katılmıĢlardı. Ayrıca onlar, bazen hanedan üyeleri arasındaki iktidar mücadelelerine 

karıĢıp, bir melikin arkasında topluca yer alarak meĢru Selçuklu idaresine karĢı 

savaĢmaktan da çekinmemiĢlerdir.
1021

 Türkmen Birlikleri, sultana karĢı ayaklanan 

meliklerin yanında yer almaları ve devlet için ciddi sıkıntılara neden olduklarından 

dolayı Nizamülmük bunların ordu içinde sayıları azaltılması ve buna karĢılık gulâm 

miktarını artırılmasını tavsiye etmiĢtir.
1022

 

Uç beyleri genellikle Bizans Ġmparatorluğu, Haçlı Devletleri, Ġznik Rumları, 

Trabzon Rumları ve Ermeniler gibi Selçuklularla komĢu ve topluluklar üzerine 

devamlı akınlar düzenliyorlardı. Böylece onlar, hem Selçuklu sınırlarını koruyorlar, 

hem de Selçuklu ordularına kılavuzluk ediyorlardı. Daha da önemlisi, Selçuklu 

ordularının yolları üzerindeki engelleri kaldırıp fetihlere uygun zemin 

hazırlıyorlardı.
1023

  

 

5.2.2.5. ÜCRETLİ ASKERLER 

 

Ücretli askerler geçici kuvvetlerdi. Genellikle belirli bir gayeye ulaĢmak için 

toplanmaktaydı. Selçuklu Sultanları sefere karar verdikleri zaman ihtiyaç görülmesi 

halinde bir miktar atlı veya yayadan ücretli asker toplamaktaydılar.
1024

 Türkiye 

Selçuklularında ücretli askerler zaman zaman gayri Müslimlerden tercih etmekle 

beraber, genellikle diğer milletlere kıyasla çok daha üstün savaĢ yeteneklerine sahip 

olan Türkler arasından seçilmekteydi. Bu seçim de genellikle eskiden askerî hizmette 

bulunmuĢ ve tecrübeli olanlar arasından yapılmaktaydı.
1025

  

Selçuklu Sultanları ücretli asker olarak genellikle Türkleri tercih etmeleri 

onların sadece üstün savaĢ yetenekleri ile ilgili değil, onlara güven duymaları da 

                                                 
1020

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 153; Yazıcı, a.g.e., 308; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 72. 
1021

 Koca, a.g.e., 104. 
1022

 Divitçioğlu, a.g.e., 104; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 73. 
1023

 Koca, a.g.e., 107-108. 
1024

 Koca, a.g.e., 114-115. 
1025

 Koca, a.g.e.,115; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 72; Özaydın, “Türkiye Selçukluları”, 221. 



175 

onların tercih etmesinde önemli rol oynamaktaydı.
1026

 Çünkü zor durumlarda kaçma 

olayı yabancı soydan ücretli askerler arasında daha fazlaydı. Mesela Batı 

kaynaklarına göre, Kösedağ savaĢında ilk kaçan askerler ücretli Frank askerleri 

olmuĢtur.
1027

 

Ücretli askerleri savaĢ meydanına kısa sürede intikal edebilmek için, bu 

askerler, genellikle savaĢ yerlerine yakın bölgelerden toplanmaktaydı.
1028

 

 

5.2.2.6. GÖNÜLLÜ BİRLİKLER  

 

Büyük Selçuklu Devleti’ne bağlı olup düzenli olarak vergi ödeyen tabi 

devletler tarafından talep edildiği takdirde gönderilen tabi devletler birlikleri ve savaĢ 

esnasında savaĢ bölgelerine yakın Ģehir ve kasabalardan gelerek geçici bir süre için 

orduya katılan gönüllü birliklerdir.
1029

 Sultan Alparslan, Gürcistan seferi sırasında 

ordusunu Nahcivan’da toplayınca (1064), Sultanın emri üzerine bölgenin 

Ģehirlerindeki kuvvetler de birer birer gelip Selçuklu ordusuna katılmıĢlardı.
1030

  

Seferberlik sırasında orduya katılan gönüllü birlikler geldikleri Ģehrin veya 

bölgenin adını taĢıyorlardı. Özellikle halkı Müslüman olmayan ülkelere karĢı yapılan 

seferlere çok sayıda gönüllü, cihad gayesiyle katılmaktaydılar. Bu birlikler aynı 

zamanda savaĢ meydanında rehber vazifesini görüyorlardı.
1031

 Gönüllülerin cihad 

yaparak sevap kazanmak gibi dini amaçların yanında ganimet toplamak gibi maddi 

nedenlerle beraber, Ģu veya bu amaçla orduya katılan gönüllüler de yer alabilirdi.
1032

  

Özellikle Ģehir halkları, kendi Ģehirlerinin kuĢatılması halinde, askerî 

kuvvetlerin Ģehri savunmasına seyirci kalmıyorlardı. Çocuklardan ve kadınlardan 

yaĢlılara varıncaya kadar halk bütünüyle, tıpkı ordu disiplini ve anlayıĢı içinde 

hareket ederek, Ģehirlerini canla baĢla savunmaktaydı. ġehir halkının birçoğu silah 

kullanamasa bile savunmaya katkıda bulunacak bütün iĢlere yardım etmekteydi.
1033

  

 

                                                 
1026

 Gordlevski, a.g.e., 274; Koca, a.g.e.,115. 
1027

 Gordlevski, a.g.e., 285; Koca, a.g.e., 115. 
1028

 Koca, a.g.e., 115. 
1029

 Yazıcı, a.g.e., 309; Ersan-Alican, a.g.e., 184-185. 
1030

 Koca, a.g.e., 116. 
1031

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 72; Koca, a.g.e.,116; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 73. 
1032

 el-Hüseynî, a.g.e., 33; Yazıcı, a.g.e., 309; Avcı ve bĢk., a.g.e., 72; Atçeken-Bedirhan, a.g.e., 73; 

Aygün, a.g.e., 28. 
1033

 Koca, a.g.e.,117.  



176 

5.2.3. ASKERÎ EĞİTİM 

 

Eski Türk orduları, saldırı durumuna göre eğitilmekte ve düzenlenmekteydi. 

Eğitimler, genellikle canlı ve hareketli hedefler üzerinde yapılmaktaydı. Bu hususta 

sürgün avları, at ve ok yarıĢları, çevgan ve cirit oynama, mızrak ve gülle atma, halka 

kapma, güreĢ tutma, kayak gibi faaliyetler savaĢ eğitimi için bir vasıta olarak 

kullanılmaktaydı. Özellikle binlerce hayvanın ve kuĢun vurulması ile sonuçlanan 

sürgün avları, âdeta bir savaĢ tatbikatı Ģeklinde cereyan etmekteydi.
1034

 Mesela bir 

sürgün avında Sultan MelikĢah ve ordu birlikleri 10 bin civarında av hayvanı 

vurmuĢlardı. Sultan ihtiyaç olmadığı halde bu kadar çok hayvanın öldürülmesinden 

üzülmüĢ ve iĢlediği bu hata yüzünden yoksullara 10 bin dinar dağıtılmasını 

emretmiĢtir.
1035

 

Selçuklularda askerî eğitim, eski Türk askerî eğitim sistemi gibi, askerî 

eğitime daha çocuk yaĢta baĢlamaktaydı. Özellikle çocukların oynadıkları çeĢitli 

oyunlar askerî eğitim için önemli bir vasıta olmaktaydı. Mesela, ata binmeyi, kılıç 

kullanmayı, yay çekmeyi, ok atmayı ve sapanla kuĢ vurmayı daha çocukluk çağında 

öğrenmekteydi. Oyunla baĢladıkları askerî eğitime, tıpkı yetiĢkinler gibi ata binmek 

ve silah kullanmak suretiyle devam etmekteydi.
1036

 

Selçuklularda, Ģehzadelerin eğitimini tamamlamak üzere tecrübeli ve 

yetenekli komutanlar ile hocalar görevlendirilmekteydi. ġehzadelerin eğitim-

öğretiminden sorumlu ve onlara yönetim tecrübesini kazandıran eğitmenlerine atabey 

denilmekteydi.
1037

 ġehzadeler bu süreçte ata binmek, ok atmak, avlanmak, gürz 

kullanmak gibi çeĢitli faaliyetlere katılıyorlardı.
1038

 Ayrıca Ģehzadelerin emrine 

büyük birer birlik de verilmekteydi. Böylece Ģehzadeler, atabey ve tecrübeli 

komutanların denetiminde devlet ve ordu yönetimde yaptıkları pratik uygulamalarla 

ileride gelebilecekleri mevkiye kendilerini önceden hazırlamıĢ olmaktaydılar.
1039

 

Selçuklularda “saraylarda ve gulâm-hanelerde” nakîb ve baba adı verilen 

öğretmenler tarafından eğitim verilmekteydi. Bu eğitim Ģehir merkezlerinde kurulan 

                                                 
1034

 Koca, a.g.e., 150.   
1035

 Koca, a.g.e., 150-151.  
1036

 Gordlevski, a.g.e., 275; Koca, a.g.e., 149. 
1037

 Agacanov, a.g.e., 161; Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 138; Koca, a.g.e., 150. 
1038 Taneri, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 139. 
1039

 Koca, a.g.e., 150. 



177 

kıĢlalarda yapılan sürekli idmanlarla daha da geliĢtirilmekte ve olgunlaĢtırılmaktaydı. 

Böylece Selçuklu ordusu, daima savaĢa hazır ve idmanlı bir Ģekilde 

tutulmaktaydı.
1040

 

Selçuklularda, saraya çocuk yaĢta alınan gûlamlar, önce basit bir hademe 

olarak hizmet görmekteydiler. Bu arada hem askerî alanda hem de saray hizmetleri 

alanında özel bir eğitimden geçirilmek suretiyle yetiĢtirilmekteydi. Satın alınan 

gulâmlar, sahipleri tarafından yetiĢtirilmekteydi. Hükümdara bağlı gulâmlar ise; 

hükümdar ve ailesinin oturduğu sarayda özel öğretmenler tarafından yetiĢtirilirdi. 

Nizamülmülk de saray gulâmlarının eğitim ve terfi iĢlerinin düzenlenmesine 

dair eserinde geniĢ bilgi vermiĢtir: Ona göre; Sâmânîler zamanında gulâmlarla ilgili 

olarak uygulanmakta olan güzel bir âdet vardı. Gulâmın bulunduğu hizmetin ölçüsü, 

kabiliyet ve liyakati nispetince kademeli olarak yükseltilmekteydi. Bir gulâmı satın 

aldıklarında, ilk bir yıl boyunca ata bindiği ortaya çıkarsa cezalandırılırdı. Çizmeyle 

bulunduğu bir yıllık hizmet süresi dolunca otağ baĢı hacibe, hacib de durumu 

padiĢahın bilgisine arz ederdi. Ardından altına iĢlenmemiĢ deriden bir eyer vurulmuĢ, 

sade deriden yularlı bir Türk tayı verilirdi. At ve kamçıyla yerine getirdiği bir yıllık 

hizmet süresi dolunca ikinci sene ona beline kuĢanması için kalaçur adı verilen bir 

kılıç; üçüncü sene huzurda kuĢanmak üzere sadak (okları koymaya mahsus torba) ve 

kırbân; dördüncü senesinde daha has bir eyer, yıldızlı bir gem, bir kaftan, halkalı bir 

çomak; beĢinci senesinde kendisine belinde asılı bir kadeh ile sakilik ve abdârlık (su 

veren hizmetçi) buyrulur; altıncı sene camedârlık (elbiseyi muhafaza eden kimse) 

vazifesini üstlenir;  yedinci sene tek kiĢilik çadır buyrularak siyah ipliklerle örülmüĢ 

keçe bir külah baĢında,  gence iĢi bir kaftanla, emrine yeni satın alınmıĢ üç gulâm 

verilirdi. ĠĢte  bu Ģekilde makam ve mevkisi, emrindekilerin sayısı ve derecesi 

kademeli olarak her sene yükseltilirdi. Fakat liyakat, maharet ve cesareti, Önemli 

meselelerin ustesinden geliĢi, hamiyeti ve hunkara bağlılığı herkesçe tastik olunsa 

bile otuz, otuz beĢ, kırklarına varmadıkça kendisine vilâyet idaresi yahut baĢka devlet 

iĢi verilmezdi.
1041

 Sadece Selçuklularda değil, bütün Türk devletlerinde, hem sivil 

hem askerî kadrolarda, aĢağıdan yukarıya doğru yükselme yolu daima açıktı. Gerekli 

gayret, irade, zekâ, yetenek, cesaret fiziki güç gibi özelliklere sahip olan her gulâm 

                                                 
1040

 Koca, a.g.e., 153. 
1041

 Nizamülmülk, a.g.e., 151-152.   



178 

hiçbir engel ile karĢılaĢmaksızın en yüksek makamlara kadar yükselebilmekteydi.
1042

  

Görüldüğü gibi gulâm, çok değiĢik eğitim safhalarından ve deneyimlerden geçtikten 

sonra rütbesi kademe kademe yükseltilirdi. Nizamülmülk burada Selçuklu 

sultanlarının da Sâmânilerde olduğu gibi saray gulâmlarını sıkı bir eğitim sürecinden 

geçirdikten sonra kademeli olarak derecelerini yükseltilmesi gerektiğini belirtmiĢtir. 

Büyük Selçuklu Devleti’nde, hassa birliklerinin eğitiminden daima savaĢa 

hazır tutulmasından, sipâhsâlâr sorumluydu. Sipâhiler, sadece savaĢ yapmakla 

görevli profesyonel asker idiler. Sefer ve savaĢ dıĢında devamlı kendi eğitim ve 

donatımlarıyla meĢgul olurlardı.
1043

  

 

5.2.4. ASKERİN MAAŞI VE HARCAMALARI 

 

Bir devletin en önemli unsurlarından biri askerî teĢkilât olduğu gibi, askerî 

teĢkilâtta da en önemli husus, asker sayısını düzenli bir Ģekilde tesbit etmek ve 

askerin maaĢını ödemektir.
1044

 

Nizamülmülk, askere verilecek maaĢın ve askerin her türlü hakkını da kesin 

bir Ģekilde karara bağlanmıĢ ve belirlenmiĢ olması gerektiğini belirtmiĢtir. Ona göre; 

Ġkta sahibi olmayan gulâmların alacağı miktar da tayin edilmelidir. Hükümdara içleri 

ısınıp gönüllerinde ona muhabbet beslemeleri için maaĢlarını bizzat padiĢahın 

vermesi en doğru yol olup yılda iki defa huzura çağrılarak yahut zamanı geldiğinde 

istihkakları ayrılarak kendilerine sunulmalıdır. MaaĢlarını hazineden nakit olarak 

vermek,  onları sırtı pek karnı tok tutmak, her zaman hazır bulunmalarını ve iĢlerine 

koyulmalarını sağlamak eskiden beri padiĢahların töresinden idi.
1045

 

Yusuf Has Hâcib’e göre de, bey askerini memnun etmezse kılıç kınından 

çıkmaz. Cömert olan insana askerler de yeri geldiğinde bunun hakkını öderler. 

Dolayısıyla askere ikmal lojistik destek tam yapılmalı, tuzu, ekmeği ve yemeği bol, 

atı, elbisesi ve silahı denk olmalıdır.
1046

 Yusuf Has Hâcip, askerden baĢarı 

beklenmesi veya askerin baĢarılı olması için onların her türlü maddi ve manevi 

ihtiyaçlarını karĢılanması gerektiğini belirtmiĢtir. 

                                                 
1042

 Koca, a.g.e., 87.   
1043

 Koca, a.g.e., 93.   
1044

 ġulul, a.g.e., 157. 
1045

 Nizamülmülk, a.g.e.,141. 
1046

 Aydın Kezer, Türk ve Batı Kültüründe Siyaset Kavramı, 1. baskı, Ankara, 1987, 128.  



179 

ÇalıĢmamızın önceki sayfalarında da söylediğimiz gibi hassa ordusu iktalı idi. 

Yani paraları hazineden ödenmezdi. Her birine ikta edilen arazilerin geliri toplanır ve 

belirli zamanlarda sahiplerine dağıtılırdı.
1047

 Gulâmânı saray da yılda dört defa yani 

her üç ayda bir maaĢ alırlardı. Aldıkları bu maaĢa bistgânî denilmekteydi.
1048

 Saray 

gulâmları maaĢlarını alırlarken teftiĢ edilirdi. Silahları ve giyimleri standart ölçülere 

uymayan gulâmların kayıtları, ordu defterinden silinmekteydi.
1049

  

Selçuklu Devleti tarihinde Nizamülmülk’ün önayak olduğu reformların 

büyük önemi vardır. Bu reformlarından birisi de söylediğimiz gibi toprakların ikta 

olarak askerlere dağıtılmasıdır. Toprak reformun özünde askerin maaĢlarının devlet 

hazinesinden karĢılanması yerine askerlere toprak dağıtarak onlara gelir kaynağı 

sağlandı.
1050

 

Ordunun yönetime karĢı keyfi olarak hareket edilmesine Nizamülmük, 

olağanüstü önlemlere baĢvurmuĢtu, fakat yeterince baĢarılı olamamıĢtı. Ancak 

askerler arasında dağıtılan ikta sistemi sayesinde, askerlerin keyfi olarak hareket 

edilmesine engel olunarak onlar itaat atına alındı, bunun yanında askerin ihtiyaçları 

için devlet hazinesi de asker masraflarından kurtarıldı.
1051

 

Hiç Ģüphesiz eski zamanlardan beri ordu sefere çıktığında askerlerin ihtiyacı 

olan erzak ve malzemeleri karĢılamak üzere bir teĢkilât ve pazarlar mevcuttu. 

Selçuklular döneminde de orduların ihtiyaçlarını karĢılamak için ordu pazarları 

vardı.
1052

 Nizamülmülk de eserinde bu uygulamaya benzer bir askerî harcama 

yöntemini tavsiye etmiĢtir. Buna göre askerlerin köylüleri rahatsız etmemek ve onları 

haraçlarla yıpratmamak için yollar üzerinde belli uzaklarla ordu için erzak 

depolamasını söylemiĢtir.
1053

 Bu münasebetle Selçuklu ordusunun hareket halinde 

geçeceği ve konaklayacağı bölgelerde ihtiyaçlarını karĢılamak üzere mükemmel 

düzenlenmiĢ bir menzil teĢkilâtına sahip olmuĢlardır.
1054

 Menziller çevresindeki 

arazinin de devletleĢtirilmesi bu sebepten ötürü uygun görülmüĢtür.
1055

 Böylece ordu 

                                                 
1047

 Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 159; ġulul, a.g.e., 158. 
1048

 Uluçay, İlk Müslüman Türk Devletleri, 192; Kafesoğlu, Sultan Melikşah, 148; Koca, a.g.e., 89; 

Kazıcı, a.g.e., 469.  
1049

 Koca, a.g.e., 89. 
1050

 Agacanov, a.g.e., 169. 
1051

 Agacanov, a.g.e., 171. 
1052

 Erdoğan Merçil, “Selçuklularda Ordu Pazarı”, Selçuklular ( Makaleler), Ġstanbul, 2011, 258.  
1053

 Nizamülmülk, a.g.e., 139; Gordlevski, a.g.e., 276. 
1054

 Yazıcı, a.g.e., 309. 
1055

 Hamit Pehlivanlı, “Eski Türkler ve Selçuklularda Ġstihbaratçılık”, Türkler, Ankara, 2002, V, 279. 



180 

gittiği yerlerde halka yük olmadan ve halkı zor durumda bırakmadan kendi 

ihtiyaçlarını belirtilen erzak depolarından karĢılayacaktır. Bu uygulama gerçekten 

dönemin Ģartlarına göre enteresan ve olağanüstü sayılabilecek bir uygulamadır. 

  

5.3. İSTİHBARAT TEŞKİLÂTI 

 

Ġstihbaratın lügat manası; bir kimse, bir Ģey hakkında toplanan bilgi, haber 

veya haberler, duyulan Ģeyler, haber alma Ģeklindedir. Istılahî manası veya bugün 

teknik olarak kullanılan anlamı farklıdır. Buna göre istihbarat, haberlerin iĢlenmesi 

sonucu üretilen bir ürün veya bilgidir. Bir baĢka ifade ile istihbarat, planlama, 

araĢtırma, deliller toplama, çeĢitli akli ve tecrübî, ilmi metotlar ile onları 

değerlendirip bir sonuç elde edip kullanma faaliyetlerini içine alır.
1056

 

Binlerce yıllık Türk tarihinde kurulduğunu bildiğimiz büyük-küçük birçok 

devlet ve imparatorluğun bağımsızlıklarını koruyabilmek için ismi ne olursa olsun 

sonuçta istihbaratla uğraĢan basit veya geliĢmiĢ teĢkilâtlara sahip oldukları 

muhakkaktır. Bütün milletlerde olduğu gibi Türklerde de istihbarat ve 

istihbaratçılarla ilgili kavramlara rastlanmaktayız. Türkler casuslara “çaĢıt-çaĢut” 

derlerdi. Ġhbar iĢine ise “çaĢutlama” derlerdi. Göktürk Yazıtları ile yazılmıĢ Türkçe 

yazılarda haberci için “sabçı” denilmiĢtir.
1057

 Gazneliler devletinde de istihbarat 

teĢkilâtı geliĢmiĢ ve hükümdarlar maiyetinden haberdar olmak için bu teĢkilâttan 

faydalanmıĢtır. Ancak devlet mekanizmasının çok yönlü olmasına ve istihbarat ağına 

rağmen memur kesimi zenginleĢmek adına yine de her türlü fırsattan 

yararlanmaktaydı.
1058

 

Selçuklular da daha önceki Türk Ġslâm devletlerinde olduğu gibi istihbarat 

teĢkilâtına sahipti. O dönemin devlet adamları da milli menfaatlerin ülke çıkarlarının 

korunabilmesi için istihbarat teĢkilâtına sahip olmanın zaruriyetine inanmaktaydılar. 

Büyük Selçuklu Devleti’nin en önemli devlet adamlarından Nizamülmülk bunların 

baĢında gelmektedir.
1059

 Fakat Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluĢun ilk yıllarında 

bu teĢkilâta önem verilmediğini ve bu teĢkilâtın bozulduğunu görüyoruz.
1060

 

                                                 
1056

 Pehlivanlı, a.g.m., 279. 
1057

 Pehlivanlı, a.g.m., 280. 
1058

 Agacanov, a.g.e., 67. 
1059

 Pehlivanlı, a.g.m., 281. 
1060

 Sevim-Merçil, a.g.e., 510; ġulul, a.g.e., 171. 



181 

Özellikle Sultan Alparslan, istihbaratçıların haberlerine hiç itibar etmezdi.
1061

 

Alparslan tahta çıktığında Nizamülmülk istihbarat almak için görevli seçme 

konusunu kendisine arz edince Alparslan buna ihtiyaç olmadığını söylemiĢtir.
1062

 

Devletin istihbarat birimleri tarafından kendisine sunulan ihbar raporlarına itibar 

etmez, casusların sunduğu bilgiye dönük Ģüpheci bir yaklaĢımla karĢılardı.
1063

 Hatta 

Nizamülmülk’ün karĢı çıkmasına rağmen Alparslan, Divan-ı Berid içinde özellikle 

istihbarat kısmını tamamen feshetmiĢtir.
1064

 Bu teĢkilâtı ortadan kaldırmasının 

sebebini de Ģu Ģekilde açıklamıĢtır: “Sahib-i haberlere verilecek rüĢvet ile bütün 

dostların düĢman olacağı ve düĢmanların onların yerini alacağı, o zaman 

hükümdarlıkta hiç telafi edilmeyecek bozukluklar doğacaktır.” Ancak daha sonra 

Sultan MelikĢah ve Sencer devrindeki olaylardan anlaĢılacağı üzere, Büyük 

Selçuklular da casus kullanmakta olup, bir haber alma teĢkilâtına sahiptiler.
1065

  

Daha sonraki dönemlerde Sultan Alparslan’ın casusluk hakkındaki belki bu 

iyi niyetinden dolayı Selçuklu devlet kurumlarında bu defa Hasan Sabbah’ın 

casuslarına rastlanmaktır.  Hatta Hasan Sabbah her tarafa memur ettiği casus 

fırkasının devletin tüm kademelerinde birer ikiĢer adamı bulunduğundan Sultan 

Sencer’in Bâtınîler aleyhindeki çalıĢmaları derhal Hasan Sabbah’a bildirilmiĢtir.
1066

   

Büyük bir devlet adamı olduğundan Ģüphe olmayan Sultan Alparslan’ın 

istihbarat teĢkilâtı konusunda gösterdiği bu zafiyet kısa zamanda çeĢitli 

olumsuzluklarla kendini göstermiĢtir. Mesela Bâtınîlerin faaliyetleri Alparslan 

döneminde artmıĢtır. Selçuklu Devleti içinde bulunduğu bu istihbarat zafiyeti 

yüzünden Bâtınîler gizli faaliyetleriyle güçlenip aniden kuvvetli bir Ģekilde ortaya 

çıkmıĢlardır.
1067

 Bu dönemde istihbarat teĢkilâtı güçlü bir faaliyete sahip olsaydı ve 

Bâtınîlerin gizli faaliyetlerini yöneticilere önceden haber verselerdi, Bâtınîler güçlü 

bir duruma gelmeden onların çalıĢmalarına engel olunabilirdi. Selçuklu Devleti’ni 

belki bu kadar uğraĢtırıp yıpratamazlardı. 

                                                 
1061

 Nizamülmülk, a.g.e., 93; Ġbnü’l-Esir, a.g.e., VIII, 264. 
1062

 Bündârî, a.g.e., 67. 
1063

 Ersan-Alican, a.g.e., 67-68. 
1064

 Bündârî, a.g.e., önsöz, XV; Brockelman, a.g.e., 146; ġulul, a.g.e., 171; Sevim-Merçil, a.g.e., 510; 

Pehlivanlı, a.g.m., 281. 
1065

 Nizamülmülk, a.g.e., 93; Bündârî, a.g.e., 67; Sevim-Merçil, a.g.e., 510; Yazıcı, a.g.e, 301; Kaya, 

a.g.e., 9. 
1066

 Kaya, a.g.e., 69. 
1067

 Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 118; Pehlivanlı, a.g.m., 282; Kaya, a.g.e., 9. 



182 

Nizamülmülk, Siyasetname’de bir devlet yönetimi için gerekli kurumlardan 

söz ederken istihbarat teĢkilâtına da yer vermiĢtir. Bu teĢkilâtı çok önemsemiĢ ve bir 

devlet için vazgeçilmez teĢkilât olarak kabul etmiĢtir. Ona göre Selçuklular bu 

teĢkilâtı ihmal edelerse bu onların yok olması demektir.
1068

 Çünkü bu teĢkilât 

vasıtasıyla Sultan, devlet ve halk için tehlike oluĢturan önemli bilgileri elde eder ve 

ona göre tedbirini alır. Bu tehlikeler yabancı devletler tarafından kendisine karĢı 

gerçekleĢtirmek istenen hain planlar olabildiği gibi, devlet içinde de sultan kendi 

yönetici ve memurların görevleri hakkında bilgi almak ve onların halka karĢı iyi 

davranıp davranmadığını da bu teĢkilât sayesinde tespit ederdi. Nizamülmülk, bu 

yüzden istihbarat teĢkilâtının önemine değinmiĢ ve devlet yönetimi için de bu 

teĢkilâtın gerekliliği üzerinde durmuĢtur.
1069

  

Alparslan’ın daha önce reddettiği istihbarat teĢkilâtı için Nizamülmülk, dürüst 

çalıĢan geniĢ bir casusluk Ģebekesinin kurulmasını, baĢarılı yönetimin ilk koĢulu 

olduğunu ve bu teĢkilâtın yönetim için gerekli olduğunu söylemiĢtir. Siyasetname’de 

casusluğun âdil yönetim için zorunluluğunu uzun uzun anlatmıĢ ve Ģöyle bir kuralı 

da bu teĢkilât için uygun görmüĢtür: “Her kime büyük bir hizmet verilse, baĢka birisi 

gizlice onun durumunu incelemekle görevlendirilmelidir. Fakat o memur bunu 

bilmemelidir.”
1070

 Ayrıca istihbarat iĢlerini yapacak elemanların geliĢi güzel 

seçilmediği ve bir takım ahlâki özelliklere sahip olmaları gerektiği belirtilmiĢtir. 

Bununla beraber bu teĢkilât elemanlarının görevlerini suistimal etmelerine karĢı 

istihbarat elemanlarının da baĢka elemanlar ile kontrollerinin gerekli olduğu 

belirtilmiĢtir.
1071

  

Nizamülmülk, ünlü eseri olan Siyasetname’de casusların tayin etme amacını 

ve onların görevleriyle ilgili olarak fikirlerini Ģu Ģekilde dile getirmiĢtir: “Hiçbir 

Ģeyin hiçbir surette gizli saklı kalmaması ve vuku bulan yahut ayyuka çıkan bir 

meseleye anında müdahale için kulaklarına çalınan her Ģeyi padiĢaha ulaĢtıracak, 

tacir, seyyah, sûfî, yoksul, sakatatçı kılığında,  dört bir yana casuslar salmalıdır”.
1072

 

Valiler, mukti’an (çiftçiler), memurlar ve emirler padiĢaha karĢı kötü emeller 

beslemekte, husumet içinde isyan bayrağını açma niyetine olabilir. Casuslar bunların 

                                                 
1068

 Nizamülmülk, a.g.e., 93. 
1069

 Bu konu hakkında geniĢ bilgi elde etmek için bkz.: Nizamülmülk, a.g.e., 101-115. 
1070

 Brockelmann, a.g.e., 146; Avcıoğlu, a.g.e., IV, 1614; Pehlivanlı, a.g.m., 281. 
1071

 Pehlivanlı, a.g.m., 283. 
1072

 Nizamülmük, a.g.e., 101. 



183 

kötü niyetlerini hükümdara bildirdiği ve hükümdar da zamanında tedbir aldığında 

bunların kötü emellerine mani olur. Böylece karanlık emelleri kursaklarında 

kalmıĢtır. ġayet bir baĢka hükümdar onun toprağına saldırma niyetinde ise istihbarat 

bilgileri sayesinde onu püskürterek icabına bakmıĢtır. Öte yandan casuslar halkın iyi 

kötü bütün hallerinden padiĢahı haberdar kılmıĢlar; padiĢah da ona göre tedbirini 

alıyordu. Gerektiğinde onlardan öcünü de almıĢtır.
1073

 Nizamülmülk, yöneticilerin ve 

memurların hem padiĢaha karĢı hem de halka karĢı nasıl davrandıklarını takip etmek, 

baĢka devletlerinin hain planlarını bozmak için yöneticilerin casuslar vasıtasıyla bu 

gibi konuları araĢtırıp ona göre gerekeni yapması lazımdır. 

Casusların yaptığı baĢka bir görev de, yerel bölgelerde olup biten her Ģeyden 

Sultanı haberdar etmektir.
1074

 Bunun yanında Selçuklularda ordu her hangi bir yere 

sefere çıkacağı zaman ordudan önce ordunun gideceği ülkenin durumunu ve düĢman 

kuvvetleri hakkında komutanlığa bilgi ulaĢtıran casuslar vardı. Bunlar ordudan önce 

hareket ediyorlardı.
1075

 Gittikleri yerlerde olup bitenleri önceden orduya haber 

veriyorlardı.  Ordu da ona göre tedbirini alıp hareket ederdi. 

Nizamülmülk Siyasetname’de,  memleketin herhangi bir bölge yahut 

ahalisinin haksızlığa uğrayıp periĢan olduğuna iliĢkin bir haber alınır da haberin 

maksatlı yayıldığından ve sıhhatinden kuĢkuya düĢürülürse, hangi maksatla 

gidileceğinden kimsenin haberi olmamak Ģartıyla hükümdarın has adamlarından biri 

söze konu olan vilâyet ve Ģehrin mamur yahut harap olduğunu, ikta sahibinin, 

raiyetin ve amilin vaziyetini tespit için gönderilmeli ve böylece memurların neyi 

gerekçe göstererek böyle bir haber getirdikleri açıklığa kavuĢturulmalıdır.
1076

 

Maverdî de bir devlet yönetimi için istihbaratın gerekliliği konusunda 

Nizamülmülk ile aynı görüĢe sahiptir. O da bir hükümdarın herhangi bir yere savaĢ 

ilan edeceği zaman düĢman hükümdarın ülkesine ajanlar göndererek ve bu 

hükümdarın yaĢam tarzını ve halkına nasıl davrandığını öğrenerek
1077

 ona göre 

hareket edilmesi gerektiğini söylemiĢtir. Maverdî burada casusluk teĢkilâtının 

görevlerinden birine dikkat çekmiĢtir. 

                                                 
1073

 Nizamülmük, a.g.e., 101. 
1074

 Gordlevski, a.g.e., 269. 
1075

 Gordlevski, a.g.e., 276. 
1076

 Nizamülmük, a.g.e., 193. 
1077

 Maverdî, Devlet Yönetimi , 36. 



184 

Nizamülmülk, dıĢ istihbarat ile askerî ve stratejik istihbarat görevini elçilere 

yüklenmesi gerektiğini söylemiĢtir. Ona göre; hükümdarların birbirlerine elçi 

göndermelerinden maksadın sadece haber ulaĢtırmak veya mektup göndermekten 

ibaret olmadığını belirtmektedir. Elçilerin görünen resmi görevlerinin dıĢında birçok 

gizli vazifeleri yerine getirmekle mükelleftirler. Onlar ülke için önemli olan stratejik 

ve askerî istihbarat yapmak durumundadırlar. Bunun için yolların, boğazların, 

suların, otlakların durumunun nasıl olduğunu tespit edeceklerdir.
1078

 Nizamülmülk, 

elçilerin tespit ettiği bu bilgilerin ne maksatla kullanılacağını da açıklamaktadır. 

Hedef ülke ve hükümdarı hakkında elde edilen bu bilgiler, o hükümdarın ele 

geçirilmesi veya ona karĢı alınacak tedbirlerde bu bilgiler belirleyici rol 

oynamaktadır.
1079

  

Ġstihbarat elemanları görevlerini yaparken Ģüphe çekmemek için farklı iĢ, 

sanat, meslek erbabı olarak görevlerini yapıyorlardı. Bunun için istihbaratçılar 

tüccar, seyyah, sufi, derviĢ, satıcı, eczacı, elçi gibi değiĢik kılıklarla ülkenin çeĢitli 

yerlerine giderek olup biteni hükümdara bildiriyorlardı.
1080

 Böylece kimseye fark 

ettirmeden ve hiçbir baskı altında kalmadan farklı kılıklarla vazifelerini rahatlıkla 

yerine getirebiliyorlardı. 

Netice itibariyle insanlığın var oluĢuyla beraber istihbarat ve istihbarat 

teĢkilâtı vardı. Eski çağlarda basit bir Ģekilde de olsa baĢlayan istihbarat kurumu 

zamanla geliĢerek varlığını devam ettirmiĢtir. Selçuklular döneminde ise hemen 

hemen bütün kurumlarda olduğu gibi istihbarat teĢkilâtında da kendilerinden önceki 

Türk Ġslâm devletlerini örnek almıĢlardır. Vezir Nizamülmülk ve diğer devlet 

adamlarının bu kuruma önem vermelerine karĢılık, Sultan Alparslan ise bu kuruma 

hiç sıcak bakmamıĢtır.
1081

 Veziri Nizamümülk’ün karĢı çıkmasına rağmen Alparslan, 

bu teĢkilâtı kaldırmıĢtır. Daha sonra Nizamülmülk’ün çabalarıyla bu teĢkilât yeniden 

canlandırılmıĢtır.
1082

 

  

                                                 
1078

 Avcı ve bĢk., a.g.e., 76; Pehlivanlı, a.g.m., 284. 
1079

 Pehlivanlı, a.g.m., 284. 
1080

 Pehlivanlı, a.g.m., 283. 
1081

 Pehlivanlı, a.g.m., 284.  
1082

 ġulul, a.g.e.,171. 



185 

6. SONUÇ 

 

Nizamülmülk, Tuğrul Bey döneminde vilâyetlerin idaresine ait önemli bir 

görevde iken, Alparslan ve MelikĢah dönemlerinde 30 yıla yakın vezirlik yapmıĢtır. 

Ġdari yeteneğin yanında uzun yıllarını da ilim tahsiline vermiĢti. Bu yönüyle de bir 

ilim adamıdır. Nizamülmülk, sahip olduğu bilgi birikimi ve idarî tecrübe sayesinde 

Selçuklular Devletinde çok önemli yenilik ve değiĢikliklere imza atmıĢtır. Devlet 

teĢkilâtında aldığı tedbirler ve yaptığı yenilikler sayesinde Büyük Selçuklu Devleti’ni 

dönemin en teĢkilâtlı devleti haline getirmiĢtir. Onun idarî, askerî, eğitim ve 

ekonomik alanlarında yaptığı yenilikler daha sonraki Ġslâm devletleri için önemli bir 

modellik teĢkil etmiĢtir.  

Nizamülmülk, vezirlik yaptığı Alparslan ve MelikĢah dönemlerinde kendisine 

verilen yetki nedeniyle devlet yönetiminde oldukça etkili birisiydi. Sultan Alparslan 

ve MelikĢah’ın Nizamülmülk’e bu derece sınırsız yetki vermesinin sebebi Alparslan 

ve MelikĢah’ın tahta geçmesinde büyük gayretler göstermiĢti. Bununla birlikte 

Nizamülmülk’ün devlet yönetiminde gösterdiği kabiliyet ve yaptığı baĢarılı 

faaliyetler de onun vezir olarak tercih edilmesindeki önemli nedenler arasında 

sayılabilir. Nizamülmülk’e verilen yetki sınırı geniĢ olunca beraberinde birtakım 

olumsuzluklar da getirmiĢtir. Özellikle MelikĢah döneminin sonlarına doğru 

Nizamülmülk’ün devlet içinde gücü iyice artmıĢtı. MelikĢah neredeyse kendisiyle 

baĢ edemiyecek hale gelmiĢti. 

Nizamülmülk, vezirlik yıllarının sonlarına doğru MelikĢah’ın da isteğiyle 

Siyasetname adında önemli bir eser yazmıĢtır. Nizamülmülk, bu eserde kendi 

döneminde devlet yönetimde gördüğü eksiklikleri ve mükemmel bir yönetimin hangi 

ilkelerle gerçekleĢtirebileceğini içine alan önemli bir eseri kaleme almıĢtır. 

Nizamülmülk’ün gerek devlet yönetimiyle ilgili ve gerekse diğer alanlarla ilgili 

görüĢlerini dile getirdiği bu eser çalıĢmamıza temel kaynak olarak alınmıĢtır. 

Nizamülmülk’ün yazdığı bu eser, nasihatname türü eserler arasında benzeri zor 

bulunan bir eserdir. Eserin üzerinden asırlar geçmesine rağmen daha da güncelliğini 

korumaktadır. Böylece bu eser zamana karĢı varlığını sürdürme gücüne sahip ve 

ölümsüz eserler arasında yerini almıĢtır. Bu eserde Nizamülmülk, bilgi birikimini ve 

devlet yönetiminde sahip olduğu tecrübelerini öğüt Ģeklinde özel olarak Selçuklu 



186 

sultanlarına, genel olarak da bütün yöneticilere tavsiye niteliğinde anlatmaya 

çalıĢmıĢtır. Eserde konuların daha iyi anlaĢılması ve bu konuların sıkıcı olmaması 

için de peygamber kıssalarından, Hz. Muhammed (s.a.s.)’in uygulamalarından, dört 

halife döneminden, diğer Ġslâm devletleri hükümdarlarının hayat hikâyelerinden 

örneklerle eseri anlaĢılır ve akıcı hale getirmiĢtir.  

Hükümdarlık, Ortaçağ Türk Ġslâm devletlerinde devletin baĢı ve en önemli 

unsuru olarak kabul edilmekte idi. Nizamülmük de Siyasetneme’de devletin baĢı olan 

hükümdarı çok önemsemiĢ ve eserinde bu konu üzerinde titizlikle durmuĢtur. 

Hükümdarı adeta devletin bel kemiği olarak kabul etmiĢtir. Ona göre, hükümdardan 

kaynaklanan herhangi bir eksiklik veya bir zafiyet doğrudan onun yönetimini de 

etkiler. Hükümdar, sıradan diğer insanlar gibi değildir. Hükümdar her alanda üstün 

yeteneklere ve vasıflara sahip olması gerekir. Selçuklu öncesi Türk devletlerinde 

hükümdar gücünü Tanrıdan aldığına inanıldığı gibi Nizamülmülk de aynı görüĢe 

sahiptir. Hükümdara Tanrı tarafından verildiği kabul edilen “Kut” egemenlik 

anlayıĢına göre, Türk kağanı kendisini Tanrı tarafından seçilmiĢ, bazı olağanüstü güç 

ve yetkilerle donatılmıĢ bir kimse olarak görmekte ve kabul etmekteydi.           

Nizamümülk’e göre de hükümdar kudretini doğrudan doğruya Tanrıdan alır ve Tanrı 

adına saltanat sürer. Ona göre Allah Teâlâ her çağda halk arasından birini seçerek 

onu hükümdara yaraĢır birtakım özelliklerle donatır. Fakat Selçuklulardaki 

hükümdarın sahip olduğu egemenlik anlayıĢı diğer bazı devletlerde olduğu gibi 

sınırsız bir yetki değildir. Selçuklularda devlet yönetme yetkisinde hanedan 

üyelerinin tümünün hakkı vardı. Bu yüzden de bu anlayıĢ beraberinde taht 

kavgalarını getirmiĢtir. 

Nizamülmülk’ün Siyasetname’de iĢaret ettiği baĢka bir husus da lakaplar 

konusudur. Ona göre; herkesin sahip olduğu mesleğe ve bulunduğu mevkiye göre 

lakap kullanması gerekir. Herkesin lakabı yerli yerinde kullanıldığında kiĢinin 

toplumsal düzeyde yeri neresi olduğu bilinir. Nizamülmülk, yaĢadığı dönemde 

lakapların sayısının çoğaldığından bahsetmekte bu durum da lakapların değerini 

düĢüreceğini söylemektedir.  

Nizamülmülk, Siyasetname’de padiĢahta bulunmasını kabul ettiği pek çok 

özellikten sözetmiĢtir. Bu özelikleri Ģu Ģekilde özetleyebiliriz: Hükümdar,  güzel bir 

çehreye, temiz ahlâk, adâletli, yiğitlik, binicilik, ilim, farklı silahları kullanma 



187 

mahareti, muhtelif sanatlara vâkıf oluĢu, Allah Teâlâ’nın yaratıklarına Ģefkat ve 

merhamet, ahit ve adaklarına vefa, dinde doğru bir istikamet, tertemiz bir itikat, Hak 

Teâlâ’ya kulluğu sevmek, teheccüd ve nafile oruçlara riayet, din bilginlerine saygı 

göstermek, zahit ve derviĢleri aziz ve muteber tutmak ilim ehlini himaye etmek, 

hikmet sahiplerine düzenli olarak sadaka vermek, yoksullara iyilik etmek, küçük 

dereceli memurlara ve hizmetkârlara müĢfik olmak ve zalimlerin kökünü tebaadan 

kazımak gibi hükümdarlığa yakıĢan bu hasletler her hükümdarda bulunması 

gerektiğini belirtmiĢtir.  

Nizamülmülk, hükümdarlarda bulunmasını istediği bu hasletler içinde 

özellikle adâlet konusu üzerinde büyük bir titizlikle durmuĢtur. Adâletin 

uygulanması da padiĢahın, halkın sorunlarından haberdar olması ve kapısının halka 

her zaman açık tutulmasıyla gerçekleĢtirebileceğini söylemiĢtir. Bunun için padiĢah 

haftada iki gün Divan-ı Mezalime oturup, mazlumun hakkını zalimden alarak 

mazluma vermesi ve konuyu aracısız bir Ģekilde halktan bizzat kendisinin dinleyip 

ona göre hükmetmesi gerekir. Devlet yönetiminde adâlet mekanizmasının 

iĢleyebilmesi için baĢta padiĢahın kendisi adil olması gerekir. PadiĢah adâletli 

davrandığı ve mazlumun hakkını koruduğu takdirde devletin diğer kademelerindeki 

yönetici ve memurlar da bu konuya gereken hassasiyeti gösterir ve hiç kimseye de 

haksızlık yapamazlar. 

Nizamülmülk’ün giriĢimleri sonucunda Sultan Alparslan ve MelikĢah’ın 

desteği ile Nizamiye medreseleri kuruldu. Nizamiye medreseleri gerçekten eğitim ve 

öğretim açısından çok önemli değiĢim ve yeniliklerin baĢlangıcı olmuĢtur. Eğitim ve 

öğretim artık kılasik yöntemlerden kurtulup mordern yöntemlere doğru bir tırmanıĢa 

geçmiĢtir. Eğitim ve öğretim faaliyetleri için bağımsız mekânlar kuruldu. Öğrencilere 

ve hocalarına yeni imkânlar sunuldu. Ders programları ve metotlarında önemli 

değiĢiklikler yapıldı. Bu dönemde kurulan medreseler daha sonraki dönemler için 

medreselere önemli derecede örneklik teĢkil etmiĢtir. Bu sistemle kurulan Nizamiye 

medreseleri ilim ve bilim hayatına çok önemli katkıları olmuĢtur. Yine O dönemde 

gerek Bâtınîler ve gerekse diğer bazı yanlıĢ akımların faaliyetleri son derece 

yaygındı. Nizamülmülk, bu tür yanlıĢ inanç ve düĢüncelerin yayılmasını önlemek 

için de tedbirler aldı. Nizamiye medreselerinin kurulmasının bir amacı da bu yanlıĢ 

akım ve düĢüncelere karĢı ilimle mücadele etmek ve Sünnî Ġslâm inancını 



188 

güçlendirmektir. Nizamülmülk, özellikle Hanefi ve ġafii mezheplerini destekledi. 

Bâtınî ve ġiîlerin faaliyetlerine karĢı çok sert uygulamalarla engellemeye çalıĢtı.  

Nizamülmülk’ün Büyük Selçuklularda gerek devlet yönetiminde yaptığı 

uygulamaları ve gerekse de Siyasetname’de ortaya koyduğu devlet yönetme 

anlayıĢına yönelik düĢünceleri son derece akla ve mantığa uygun bir yönetim 

sistemidir. Nizamülmülk’ün pratik ve teorik olarak ortaya koyduğu düĢünce sistemi 

ve uygulamaları üzerinden bin yıldan fazla bir zaman dilimi geçmiĢtir. O dönemden 

günümüze kadar pek çok devlet gelip geçmiĢ; çok farklı yönetim anlayıĢları 

denenmiĢ ve uygulanmıĢtır. Nizamülmülk’ün uygulamaları ve düĢünceleri üzerinden 

asırlar geçmesine rağmen, o dönemin Ģartlarına göre ileri sürülen bu görüĢler 

günümüzde halen de uygulanabilir niteliktedir.  Nizamülmülk’ün görüĢlerini bir 

arada toplayan Siyasetname adlı eserini her yöneticinin okuması gereken faydalı bir 

eserdir. Onu okuyan her yönetici kendisi için bu eserden alacak çok mühim dersler 

vardır. Bu eserde dile getirilen görüĢlerinin birçoğu günümüzün yöneticilerine, 

yönetim alanında yol gösterici olarak daha güncelliğini korumaktadır. 

  



189 

7. KAYNAKLAR 

 

ABU’L-FARAC, Gregory (Bar Hebraeus) (685/1286), Abu’l-Farac Tarihi, (Çev.: 

Ömer Rıza Doğrul) I-II, 3. baskı, Ankara, 1999. 

ACAR, Abdurrahman, “Büyük Selçuklular Zamanında Hac ve Hac Emirliği”, 

Diyanet İlmi Dergi, XXXIX-1, Ankara, 2003, 67-80.  

_____,“Ġbni Cübeyr Seyahatnamesinde Dinsel HoĢgörü”, İslâmi Araştırmalar 

Dergisi, XVII-2, Ankara, 2004, 128-138. 

_____, “Ġmâm Gazzali’nin Bağdatı Terketmesinde Siyasî Faktörlerin Rolüne Dair 

Bazı DüĢünceler”, İslâmi Araştırmalar Dergisi, XIII-3-4, Ankara, 2000, 495-

504. 

ACAR, Abdurrahman - Ergin Mehmet Mesut, “Halep’te Memlüklü Dönemine Ait 

Medrese Vakıfları”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIV-2, 

Diyarbakır, 2012, 1-36. 

ADALIOĞLU, Hasan Hüseyin, “Siyasetname”, DİA, Ġstanbul, 2009, XXXVII, 304- 

306. 

AGACANOV, Sergey Grigoreviç, Selçuklular, (Çev.: Ekber N. Necef-Ahmet 

R.Annaberdiyev) Ġstanbul, 2006. 

AKSARAYÎ, Kerîmuddin Mahmudî (720/1320), Müsâmeretü’l-Ahbâr, (Çev.: 

Mürsel Öztürk) Ankara, 2000. 

ALPTEKĠN, CoĢkun, “Büyük Selçuklular”, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm 

Tarihi, (Editör: Kenan Seyithanoğlu), I-XIV, Ġstanbul, 1989, VII, 95-229. 

ALTAY, Ahmet, Düstûrü’l-mülk Vezîrü’l-melik (Metin ve Değerlendirme), (Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Konya, 2008. 

ALTUNÖZ, Yavuz, Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig’i ve Nizamülmülk’ün 

Siyasetnamesi Işığında Türk Hâkimiyet Anlayışı, (Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Elazığ, 2005.  

ARICI, Hatice, Nizamülmülk ve Selçuklu Müesseselerinin Oluşumundaki Yeri, 

(Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Ankara, 2005.  

ARSLAN, Mahmut, Kutadgu Biligdeki Toplum ve Devlet Anlayışı, Ġstanbul, 1987. 

ATAR, Fahrettin, “Ġslâm Adliye TeĢkilâtı tarihine Kısa Bir BakıĢ”,  Diyanet Dergisi, 

XVII-1, Ankara, 1978, 35-42. 

ATÇEKEN, Zeki – BEDĠRHAN, YaĢar, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti Tarihi, 

2. baskı, Konya, 2012. 



190 

ATICI, AyĢe, Büyük Selçuklu İmparatorluğu’nda Bâtınî Hareket (Hasan Sabbah ile 

İlk Halefleri ve İran Nizârî İsmâilîleri), (Ankara Ünversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ankara, 2005.  

AVCI, Orhan ve bĢk., Selçuklulardan Bugüne, Ankara, 2004.  

AVCIOĞLU, Doğan, Türklerin Tarihi, I-V, Ġstanbul, 1990. 

AYGÜN, Veysel, Kâşgarlı Mahmûd, Balasagunlu Yusuf ve Nizamülmülk’e Göre 

Türk Ordusu, (Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Ankara, 2006. 

el-AZÎMĠ, Ebu Abdullah Muhammed b. Ali (538/1144), Azîmi Tarihi, (Selçuklular 

ile Ġlgili Bölümler H.430-538=1038/39-1143/44), (Çeviri, notlar ve 

açıklamalar: Ali Sevim) 2. baskı, Ankara, 2006. 

BARTHOLD, Wilhelm, İslâm Medeniyeti Tarihi,(Ġzah ve düzeltme: M. Fuat 

Köprülü) 5. baskı, Ankara, 1957. 

BĠÇER, Ramazan “Türk DüĢünce Tarihinde Selçuklular Devrinin Yeri ve Önemi”, 

Türkler, Ankara, 2002, V, 510-517. 

BROCKELMANN, Carl, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, (Çev.: NeĢet Çağatay)  

Ankara, 1992. 

BURGU, Yavuz Selim, Anadolu Selçukluları (Alâeddin Keykubad ve Zamanı), 

Ġstanbul, 2011. 

BÜNDÂRÎ, Ebu Ġbrahim Kıvvâmüddin Feth b. Ali b. Muhammed (643/1245), 

Zübdetü'n-Nusra ve Nuhbetü'l-Usra (Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi), (M. 

Th. Houts’de neĢredilen metinden Türkçeye çeviren: Kıvameddin Burslan) 2. 

baskı, Ankara, 1999. 

CAHEN, Claude, İslâmiyet (Doğuşundan Osmanlı Devletinin Kuruluşuna Kadar), 

(Çev.: Esat Nermi Erendor) 1. baskı, Ankara, 1990. 

_____, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, (Çev.: Yıldız Moran) Ġstanbul, 

1979. 

CANATAN, Kadir, İslâm Siyaset Düşüncesi ve Siyasetname Geleneği, Ġstanbul, 

2014. 

CUVEYNÎ, Alaadin Ata Melik (681/1283), Tarih-i Cihan Güşa, (Çev.: Mürsel 

Öztürk) I-III, 1. baskı, Ankara, 1988. 

ÇELEBĠ, Ahmet,  İslâm’da Eğitim-Öğretim Tarihi, (Çev.: Ali Yardım) Ġstanbul, 

1998. 

ÇETĠN, Osman, Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 2. baskı, Ġstanbul, 2010.  

DAĞ, Mehmet ve bĢk., İslâm Eğitim Tarihi, Ankara, 1974.  

DEFTERDAR SARI, Mehmet PaĢa (1129/1717), Devlet Adamlarına Öğütler 

(Osmanlılarda Devlet Düzeni), (Sad.: Hüseyin Ragıp Uğural) Ankara,1992. 



191 

DEMĠRCĠ, Mustafa, “Emevîlerden Abbasîlere GeçiĢ Sürecinin Bir Tanığı: Abdullah 

ibnü’l-Mukaffâ ve Risâletü’s-Sahâbesi”, DEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 21, 

Ġzmir, 2005, 117-148. 

DĠVĠTÇĠOĞLU, Sencer, Oğuz’dan Selçuklu’ya (Boy, Konat ve Devlet), 4. baskı, 

Ankara, 2005. 

DOĞAN, Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, Ġstanbul, 1988. 

ERSAN, Mehmet -ALĠCAN, Mustafa, Selçukluları Yeniden Keşfetmek (Büyük 

Selçuklular), 1. baskı, Ġstanbul, 2012. 

ERTUĞRUL,  Ali, “Bir Kaynak olarak Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi”, Türkler, 

Ankara, 2002, V, 271-277. 

_____, “Nizamülmülk’ün Siyasetnamesi’nin Mevcut Bazı NeĢirlerine Dair”, İstem, 

7, Konya, 2006, 99-116. 

el-FARABĠ, Ebu Nasr (339/950), el-Medînetü’l-Fâzıla(Mabâdı’Arâ Ahl Al-Madına 

Al-Fâdıla), (Çeviri ve Açıklamlar: Ahmet Arslan) 2. baskı, Ankara, 2004. 

FAZLULLAH, ReĢîdü’d-Din (718/1318), Cami’ü’t-Tevârih (Selçuklu Devleti), 

(Çev.: Erkan Göksu-H. Hüseyin GüneĢ, Notlar ve Açıklamalar: Erkan Göksu) 

2. baskı, Ġstanbul, 2011. 

GEÇĠT, Mehmet Salih, “Ġslâm DüĢünce Tarihinde Yönetimi MeĢrulaĢtırma 

Çabalarına Örnek Olarak el-Ferrâ’nın Ahkâmu’s Sultâniyye Modeli”, Ekev 

Akademi Dergisi, 56, Erzurum, 2013, 55-68.
  
 

GELĠġLĠ, Yücel, “On Dokuzuncu Yüzyılda (Osmanlı Devleti’nin) Bağdat ve Yemen 

Vilâyetlerinde Medreselerin Açılma Gerekçelerine ĠliĢkin Ġki Belge”, Gazi 

Eğitim Fakültesi Dergisi, XXV-2, Ankara, 2005, 83-113.   

GORDLEVSKĠ, Vladimir, Anadolu Selçuklu Devleti, (Çev.: Azer Yaran) 1.baskı 

Ankara, 1988. 

GÜRÜN, Kamuran, Türkler ve Türk devletler Tarihi, Ġstanbul, 1984. 

HODGSON, Marshall G.S., İslâm’ın Serüveni, (Çev.: Alper Eker ve bĢk.) I-III, 

Ġstanbul, 1995. 

el-HÜSEYNÎ, Sadruddin Ebü’l-Hasan Ali Ġbn NâĢir Ali (622/1225), Ahbârü’d-

Devleti’s-Selçukiyye, (Muhammed Ġkbal’in 1933 Lahor’da neĢrettiği metinden 

tercüme eden: Necati Lügal) Ankara, 1943. 

ĠBN BĠBĠ, Nasıreddin Hüseyin b. Muhammed b. Ali el-Ca'feri er-Rugadi (670/1272), 

Selçuknâme, (Haz.: Mükrimin Halil Yinanç ve bĢk.) Ġstanbul, 2007. 

ĠBN KESĠR, Ebü’l Fida Ġmamüddin Ġsmail b. Ömer (774/1373), el-Bidâyeve’n-

Nihâye (Büyük İslâm Tarihi), (Terc.: Mehmet Keskin) I-XV, Ġstanbul, 2000. 

ĠBNÜ’L-ADĠM, Kemâleddin Ömer (660/1262), Bugyetü’t Taleb fi Tarihi Haleb, 

Biyografilerle Selçuklular Tarihi (Seçmeler), (Çev.: Ali Sevim) Ankara,1982. 



192 

ĠBNÜ’L-CEVZĠ,  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed 

Bağdâdî (597/1201), el-Muntazam fî Târîhi’l-Ümemde Selçuklular, (Seçme, 

Terc. ve Değerlendirme: Ali Sevim) Ankara, 2014. 

ĠBNÜ’L-ESĠR, Ġzzeddin Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed (630/1233), el-Kâmil fi’t- 

Târih, (Terc.: Abdülkerim Özaydın ve bĢk.) I-XIV, Ġstanbul, 2008. 

ĠLHAN, Avni, “Bâtınîyye”, DİA, Ġstanbul, 1992, V, 190-194. 

KAFESOĞLU, Ġbrahim, “Alparslan”, DİA, Ġstanbul, 1989, II,  526-530. 

_____, Selçuklu Tarihi, Ġstanbul, 1972.  

_____, Sultan Melik Şah, Ġstanbul, 1973. 

_____, Türk Milli Kültürü, 5. baskı, Ġstanbul, 1988. 

KAHVECĠ, Niyazi, İslâm Siyaset Düşüncesi (XV. Asra Kadar), Ankara, 1996.   

KARA, Seyfullah, Büyük Selçuklular ve Mezhep Kavgaları, 2. baskı, Ġstanbul, 2009. 

KARADAġ, Cağfer, “Selçuklular’ın Din Politikası”, İstem, 2, Konya, 2003, 95-108.   

KAYA, Pınar, Büyük Selçuklular Döneminde Bâtınîler ile Yapılan Mücadeleler, 

(Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi), Ġstanbul, 2008. 

KAZICI, Ziya, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 13. baskı, Ġstanbul, 2014. 

KIYICI, Selahattin, “el-Mâverdî ve Ebu Ya’la’nın el-Ahkâmu’s-Sultaniyye adlı 

eserlerinin Muhteva Yönünden Mukayesesi”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, II-2, Van, 1998, 1-74. 

KOCA, Salim, Selçuklular’da Ordu ve Askerî Kültür, 1. baskı, Ankara, 2005. 

_____, “Ġlk Müslüman Türk Devletlerinde TeĢkilât”, Türkler, Ankara, 2002, V, 147-

162. 

_____, “Selçuklu Ġktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler ve MelikĢah’ın 

Büyük Selçuklu Tahtına ÇıkıĢı”, Selçuklu Devri Türk Tarihinin Temel 

Meseleleri, Ankara, 2011, 75-104.  

KÖSOĞLU, Nevzat, Türk Dünyası Tarihi ve Türk Medeniyeti Üzerine Düşünceler, 

Ġstanbul, 1991. 

KÖMÜRCÜOĞLU, Mustafa-KÖMÜRCÜOĞLU, ġeyma, “Güç ve Adâlet Arasında 

Bir Devlet Adamı: Nizamülmülk ve Siyasetnamesi”, İlem Yıllık, 4, Ġstanbul, 

2009, 43-66. 

KÖYMEN, Mehmet Altay, “Büyük Selçuklu Veziri Nizamülmülk ve Tarihî Rolü”, 

Türkler, Ankara, 2002, V, 265- 270. 

_____, “Büyük Selçuklu Ġmparatorluğu Tarihi”, Alparslan ve Zamanı, III, Ankara, 

1992. 

_____, “Alparslan Zamanı Selçuklu Kültür Müesseseleri”,  Selçuklu Devleti 

Araştırmaları Dergisi, Ankara, 1975, IV, 75-124. 



193 

KUCUR, Sadi S., “Nizamülmülk’ün Siyasetnamesinde Selçuklu Devlet TeĢkilâtı 

Açısından Bir BakıĢ: Emîr-i Hares ve Emîr-i Dâd”, Türklük Araştırmaları 

Dergisi, 12, Ġstanbul, 2002, 41-72.    

KURPALĠDĠS, G.M., Büyük Selçuklu Devletinin İdarî Sosyal ve Ekonomik Tarihi, 

(Çev.: Ġlyas Kamalov) Ġstanbul, 2007. 

KÜRKÇÜOĞLU, Kemal Edip, Malazgirt Zaferi ve Alparslan, Ġstanbul, 1968. 

MAVERDÎ,  Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed b.Habib (450/1058), Devlet Yönetimi, 

(Çev.: Mehmet Ali Kara) 1. baskı, Ġstanbul, 2003. 

_____, el-Ahkâmu’s- Sultaniye (İslâmda Hilafet ve Devlet Hukuku), (Terc.: Ali 

ġafak) Ġstanbul, 1976. 

MENEKġE, Ömer, “ Ġslâm DüĢünce Tarihinde Devlet AnlayıĢı: Mâverdi ve 

Nizâmülmülk Örneği”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, V-3, 

Samsun, 2005, 193-211. 

MERÇĠL, Erdoğan, Büyük Selçuklu Devleti, 2. baskı, Ankara, 2008.   

_____, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, Ankara, 2007. 

_____, Selçuklularda Saraylar ve Saray Teşkilâtı, 1. baskı, Ġstanbul, 2011. 

_____, “Selçuklularda TaĢtdâr Müessesesi”, Selçuklular (Makaleler), 1. baskı, 

Ġstanbul, 2011, 207-213. 

_____, “Selçuklularda Ordu Pazarı”, Selçuklular (Makaleler), Ġstanbul, 2011, 258-

262.  

MUTÇALI, Serdar, el-Mu’cemul Arabiyil Hadis (Arapça-Türkçe Sözlük), Ġstanbul, 

1995. 

NĠZAMÜLMÜLK, Ebu Ali Kıvamüddin Hasan b. Ali b. Ġshak et-Tûsî (485/1092), 

Siyasetname, (Çev.: Mehmet Taha Ayar) Ġstanbul, 2009. 

OCAK, Ahmet, “Nizâmiye Medreseleri ve Büyük Selçuklularda Eğitim”, Türkler, 

Ankara, 2002, V, 721-727. 

_____, Selçukluların Dini siyaseti (1040-1092), Ġstanbul, 2002. 

ORTAYLI, Ġlber, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi, 3. baskı, Ankara, 2008. 

ÖNGÜL, Ali, Selçuklular tarihi (Büyük Selçuklular-Irak, Kirman ve Suriye 

Selçukluları), I-II, Manisa, 2007. 

ÖZAYDIN, Abdülkerim, “Anadolu Selçukluları”, İslâm Tarihi, (Hasan Ġbrahim 

Hasan’ın Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal Ġslâm Tarihi adlı eserine yapılan ek 

ciltlerin ikincisidir.),  Ġstanbul, 2006, VIII, 86-241. 

_____, “MelikĢah”, DİA, Ankara, 2004, XXIX, 54-57. 

_____, “Nizamiye Medresesi”, DİA, Ġstanbul, 2007, XXXIII, 188-191. 

_____, “Nizamülmülk”, DİA, Ġstanbul, 2007, XXXIII, 194-196. 



194 

ÖZKAN, ġerife, Medrese Tâbirinin ilk Defa Ortaya Çıkışı, Selçuklular Zamanında 

Medreselerin Kuruluş Sebepleri ve Medrese Eğitimi, (Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Konya, 2007. 

ÖNDER, Özgür, Yönetimde Adalet ve Saadet, 2. baskı,  Ġstanbul, 2014. 

PALA, Ġskender, “Nasihatname”, DİA, Ġstanbul, 2006, XXXII, 409-410. 

er-RÂVENDÎ, Muhammed b. Ali b. Süleyman (604/1207), Râhatü’s-Sudûr  ve 

Âyetü’s-Sürûr, (Muhammed Ġkbal’in 1921’de G. M. S.,  II’de bastırdığı Farsça 

metinden Türkçeye çeviren: Ahmed AteĢ) I-II, Ankara, 1957. 

SAFĠ, Omid,  “Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadar YükseliĢi”, (Çev.: Nazlı Esim 

Mergen) Türkler, Ankara, 2002, IV, 585-594. 

SEVĠM, Ali, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi (Başlangıçtan 1086’ya Kadar), 

Ankara, 1988. 

SEVĠM, Ali – MERÇĠL, Erdoğan, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilât ve 

Kültür, Ankara, 1995. 

SIBT ĠBNÜ’L CEVZÎ, ġemsüddin Ebü’l-Muzaffer Yusuf B. Kızoğlu (654/1256), 

Mir’atü’z-Zeman Fî Tarihi’l-Âyan, (Yay.: Ali Sevim)  Ankara, 1968. 

SÜMER, Faruk, “Dihkan”, DİA, Ġstanbul, 1994, IX, 289-290. 

ġAPOLYO, Enver Behnan, Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, Ankara, 1972. 

ġEKER, Fatih Mehmet, “Selçuklu Müslümanlığının Tarihi Zemini ve Fikrin 

Çerçevesi”, II. Uluslararası Sadreddin Konevî SempozyumuBildirileri, (Editör: 

Hasan YaĢar), Konya, 2014, 219-221. 

ġULUL, Kasım, İbn Haldun’a Göre İslâm Medeniyeti, 1. baskı, Ġstanbul, 2011.  

TABAKOĞLU, Ahmet, Türkiye İktisat Tarihi, 9. baskı, Ġstanbul, 2009. 

TALAS, M. Asad, Nizamiye Medresesi ve İslâm’da Eğitim-Öğretim, Samsun, 2000. 

TANERĠ, Aydın, “Büyük Selçuklular’da Divan”, DİA, Ġstanbul, 1994, IX, 383-385.   

_____, “Emîr-i Hares”, DİA, Ġstanbul, 1995, XI, 134-135. 

_____, Türk Devlet Geleneği Dün-Bugün, 3. baskı, Ġstanbul, 2004. 

TEKĠN, Arslan, Selçuklu Tarihi, 1. baskı, Ġstanbul, 2012. 

TUĞRAL, Oğuz, Kutadgu Bilig ve Siyasetname’de Devlet Anlayışı, (Niğde 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Niğde, 2008.  

TURAN, Refik, “Selçuklular Döneminde Devlet ve TeĢkilât”, Selçuklu Tarihi, 

(Editör: Refik Turan), Ankara, 2012, 441-478.  

_____, Türkiye Selçuklularında Hükûmet Mekanizması (Vezir ve Divan), Ġstanbul, 

1995. 

TURAN, Osman, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, Ankara, 1965. 

TÜLBENTÇĠ, Feridun Fazıl, Türk Büyükleri ve Türk Kahramanları, Ġstanbul,1967. 



195 

TÜZÜN, Gökhan, Selçuklu Sultanlarının Tahta Çıkış Yöntemleri, (Gazi 

ÜniversitesiSosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ankara, 2006.  

ULUÇAY, M. Çağatay, Tarih Ansiklopedisi, Ġstanbul,1961. 

_____, İlk Müslüman Türk Devletleri, Ġstanbul, 1965. 

URFALI MATEOS (952-1136), Vekayi-Nâmesi ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-

1162), (Çev.: Hrant D. Andreasyan) 3. baskı, Ankara, 2000. 

USTA, Aydın, Türklerin İslâmlaşma Serüveni (Samanîler), 2. baskı, Ġstanbul, 2013. 

UZLUK, Feridun Nâfiz, Anadolu Selçuklu Devleti Tarihi,  III, Ankara, 1952. 

ÜNAL, Ayhan AfĢin, “Ġbnü'l-Esir'in el-Kamil fi't-Tarih Ġsimli Kaynak Eserinin 

Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Bakımından Bir Değerlendirmesi” Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 8, Kayseri, 1999, 116-122. 

ÜZÜM, Ġlyas, “ġia”, DİA, Ġstanbul, 2010, XXXIX, 116-120. 

YAZICI, Nesimi, İlk Türk-İslâm Devletleri Tarihi, Ankara, 2002. 

YÜCEL, Ġrfan, Peygamberimizin Hayatı, 26. baskı, Ankara, 2015. 

ZEYDAN, Corci, İslâm Medeniyeti Tarihi, (Çev.: Zeki Megâmiz) I-V, Ġstanbul, 

1974. 

  



196 

ÖZET 

 

Bu çalıĢmada Büyük Selçuklu Devleti’nin ünlü veziri olan Nizamülmülk’ün 

yönetim anlayıĢı araĢtırılmıĢtır. Nizamülmülk, Alparslan ve MelikĢah dönemlerinde 

vezirlik yapmıĢtır. Nizamülmülk, Sultandan sonra tek söz sahibi kiĢiydi. Devlet 

yönetiminde çok etkili bir vezirdi. Özellikle MelikĢah döneminde (1072-1092) 

MelikĢah’ın kendisine verdiği yetki nedeniyle bu dönemde yönetim alanında çok 

etkili olmuĢtur. Nizamülmülk’e verilen bu sınırsız yetki beraberinde birçok problem 

de meydana getirmiĢtir. Nizamülmülk’ün vezirlik süresinin uzaması ve yönetimde 

gittikçe nüfuzu artmasından MelikĢah bile kendisiyle neredeyse baĢ edemiyecek 

duruma gelmiĢtir. 

Nizamülmük’ün kendisi Ġranlı olması nedeniyle Büyük Selçuklu Devleti’nin 

saray hayatı, idare ve ordu sisteminde de Ġran gelenekleri büyük ölçüde egemen 

olmuĢtur. 

Nizamülmülk, Siyasetname adında yazdığı eserde devlet yönetimi alanındaki 

görüĢlerini dile getirmiĢtir. Bu sebeple Siyasetname çalıĢmamız için temel kaynak 

olarak ele alınmıĢtır. Nizamülmülk, Siyasetname’de hükümdar, ordu, saray hayatı, 

devlet memurları, halk, ilim adamları, yöneticiler, din ve mezhep gibi pek çok 

konudan bahsetmiĢtir. Ancak Nizamülmülk, Siyasetname’de özellikle devletin 

baĢında bulunan hükümdar üzerinde çok dikkatli bir Ģekilde durmuĢtur. Ona göre, 

devlet yönetiminin etkili ya da pasif olması hükümdara bağlıdır. Bunun yanında 

hükümdar, ahlâki açıdan ve göreviyle ilgili pekçok özelliklere sahip olması gerekir. 

Özellikle hükümdarın adil olması konusu üzerinde titizlikle durmuĢtur.      

Nizamülmülk, iĢinde tedbiri, devlet yönetiminde de ciddiyeti bir an olsun 

elden bırakmamıĢtır. Gerek yönetim alanında ve gerekse diğer konularda hükümdara 

tavsiyelerde bulunmuĢtur. Pek çok konuda da hükümdarın kararını etkilemiĢtir. Onun 

devlet yönetimi ve devletin yöneticilerine yönelik ortaya koyduğu kurallar Selçuklu 

devlet yönetiminde önemli yeniliklere yol açmıĢtır. 

Anahtar kelimeler: Selçuklular, Hükümdar, Vezir,  Nizamülmülk, 

Siyasetname, Yönetim. 

  



197 

ABSTRACT 

 

 

In this study, the famous vizier of the Seljuk Empire Nizamülmülk 

management approach is investigated. Nizamülmülk was vezier during the periods of 

Alparslan and MelikĢah. Nizamülmülk, was the sole arbiter after the sultan. He was 

very efficient in administration of the state. Especially because of the authority given 

to him during the period of MelikĢah he has been very effective in the management 

field. Many of the problems occurred because of that unlimited authority given to 

Nizamülmülk. Even MelikĢah has not able to cope with him because ofthe prolonged 

vezier of Nizamülmülk, and to be increasingly effectiveness of him in management. 

As Nizamülmülk was from Iranian, Iran traditions has been largely 

dominated in the palace life of the Great Seljuk Empire, the administration and the 

military system.  

In his work that is named Siyasetname Nizamülmülk expressed his views 

about the administration of the state. For this reason, Siyasetname has been the main 

source for our study. In Siyasetname Nizamülmülk, has talked about monarch, the 

army, the palace life, civil servants, public, scientists, managers, and many other 

subjects like religion and sect. However in Siyasetname Nizamülmülk, has especially 

focused very carefully on the ruling monarch who monarched the state. According to 

him, the effectiveness or the pasiveness of the government depends on the ruler. In 

addition to this, Monarch, must have many features like moral and mission. He was 

especially focused on the fairness of the ruler. 

Nizamülmülk, has never left the seriousness in the administration of the state 

and take measures for his business from hands for a moment. He has advised the 

monach both in management fields and in other issues. He has influenced the 

Monarch in many fields. Rules laid down by him for the managers of the state 

administration and the government have led to significant innovations in the 

management of the Seljuk state. 

Key words: Seljuk, monarch, Queen, Nizamülmülk, Siyasetname, 

Administration. 

 


	İçindekiler

