T.C.
ERCIYES UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

KUR’AN’A GORE DOGAL CEVRE
ICINDE INSAN

Tezi Hazirlayan
Mehmet EKkinci

Tezi Yoneten
Prof. Dr. Celal KIRCA

Temel islam Bilimleri Anabilim Dah
Tefsir Bilim Dali
Yiiksek Lisans Tezi

Mart-2009
KAYSERI



T.C.
ERCIYES UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

KUR’AN’A GORE DOGAL CEVRE
ICINDE INSAN

Tezi Hazirlayan
Mehmet EKkinci

Tezi Yoneten
Prof. Dr. Celal KIRCA

Temel islam Bilimleri Anabilim Dah
Tefsir Bilim Dali
Yiiksek Lisans Tezi

Mart-2009
KAYSERI



Prof. Dr. Celal KIRCA danigmanliginda Mehmet Ekinci tarafindan hazirlanan
“Kur’an’a Goére Dogal Cevre I¢inde Insan” adli bu galisma jiirimiz tarafindan
Erciyes Universitesi - Sosyal ‘Bilimler. Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim

Dal’nda Yiiksek Lisans tezi olarak kabul edilmistir,

JURI:

Danigman :Prof. Dr. Celal KIRCA

Uye :Prof. Dr. Erdogan PAZARBASI
Uye :Do¢. Dr. Ahmet Kamil CIHAN
ONAY:

Bu tezin kabulii Enstitii Yénetim Kurulunure, %, L2z, tarih ve .. A1

sayili karari ile onaylanmistir.

Lol L L kesy




II

ONSOZ

Kur’an, inang, ibadet, ahlak konularmi kapsayan bir kitap olmasmin yaninda, insan
hayatmin biitiiniine yonelik kusatic1 ve kapsayici goriisler sunan bir kitaptir. insanliga
bir rehber olarak gonderilen Kur’an’im, bu 6zelliginin gerceklesebilmesi i¢in okunmasi,
anlasilmasi ve yorumlanmasi gerekmektedir. Bu anlamda Kur’an, biitiin insanlar1
kusatabilen ve hayatin geneline yonelik temel ilkeleri kendisinde barmdiran bir kitap
olmalidir. Kur’an’in muhtevasi incelendiginde, Allah, insan ve evren merkezli oldugu
goriilmektedir. Kur’an, insan-Allah; insan-insan ve insan-evren iliskisindeki genel
ilkeleri belirtirken, insan-Allah iliskisini degismez prensiplere baglamistir. Buna
ragmen Kur’an, insan-evren iliskisini genel olarak ifade etmis, mahiyet ve kanunlarin

arastirilmasini insana birakmustir.

Kur’an’in muhtevasi icerisinde yer alan alanlardan biri de, insan-esya iliskisinin dogal
cevre i¢indeki boyutudur. “Halife”, “teshir” ve “emanet’ kavramlari, insan-esya iligkisi
baglaminda Kur’an’in kullandig1 6nemli anahtar kavramlardandir. Ozelikle, son yillarda
cagimiz insanmin fiziki cevresinde karsilastigi plansiz kentlesme, asir1 kirlenme,
kuraklik, iklim degisikligi, buzullarin erimesi, kiiresel 1sinma gibi sorunlar giindemde
cok onemli bir yer isgal etmeye ve bizleri, bu konularin Kur’ani boyutlarini anlamaya
zorlamaktadir. Bundan dolayi, insan-esya iliskisinin Kur’ani boyutunun belirlenmesi,
ozellikle insanin esya karsisindaki halife konumunun ortaya konmasi agisindan hayati
bir 6neme sahiptir. Sunu da ifade etmeli ki, giinlimiizde gerek bilimsel, gerekse felsefi
olarak c¢evre iizerine bir ¢ok c¢alismanin yapilmasinin yaninda, insan-gevre iliskisini
konu edinip, Kur’an perspektifinden yapilan c¢alismalarin azhigi dikkat cekicidir.
Belirtilen gerekceden yola ¢ikarak insan-cevre iliskisine olumlu katkilar saglayacak

caligmalara ihtiyac vardir.

Calismamiz, bir giris ve iki boliimden olusmaktadir. Birinci boliimde genel olarak
cevre, cevreyle ilgili terimlere ve konulara yer verildikten sonra, Kur’an’da ilgili
ayetlerde soz konusu edinilen cevresel Ogelere deginilmektedir. Ayrica, Kur’an’da
ekolojinin kapsami da ortaya konmaya calisilmaktadir. Bu anlamda Kur’an, muhatabi
olan insanin cevresini teskil eden bitkiler, hayvanlar, denizler, gokyiizii, giines, ay ve
yildizlar gibi afiki/dis ayetlere yer vermesinin yaninda, enfiisi/ i¢ ayetlere de yer
vermektedir. Boylece, canli ve cansiz cevresel unsurlar seklinde adlandirilan bir¢ok

ekolojik 6geye Kur’an yer vermis olmaktadir.



111

Calismamizin ikinci boliimiinde ise, Kur’an’a gore dogal cevre icinde insan ve halife
konumuna deginildikten sonra, insan-cevre iliskisinde insanmn ortaya koydugu cesitli
yaklasimlar arastirilmaktadir. Bu yaklagimlardan birincisini, fiziksel agidan insanin tiim
faaliyet alanlarini kapsayan, yeryiizii, yerin alti, stii, gokler, kimi gok cisimleri ve
denizlerin derinlikleri olusturmaktadir. Oyle ki, cevre, insanin da dahil oldugu bircok
varlikla olan iliskiler ag1 olarak anlatilr. Insansiz cevre, nasil bir sey ifade
etmeyecekse, ayn1 sekilde cevresiz insan da, bir anlam ifade etmez. insanin cevresine
kars1 ortaya koydugu ikinci yaklasim, gelismekte olan c¢evre psikolojisinin bir uzantisi
da olan, insan-cevre iliskisine psikolojik agidan yaklasimdir. insan, bulundugu dogal
cevre icinde psikolojik olarak bir takim duygular ortaya koyar. Bu duygular, insanin

cevresiyle olan iligkilerinde onem ifade etmektedir.

Insan-gevre iliskisinde, insanin ortaya koydugu iiciincii yaklasim, dogal cevresine kars1
epistemolojik acidan bakmasidir. Insan, dogal kaynaklarin dogru kullammmi ve
yasanabilir bir cevre i¢in her alanda oldugu gibi ekolojide de epistemolojik agidan
tabiat1 dogru anlamasi gerekir. Cevresine bilgilenme ve arastirma goziiyle bakan insan,
yasadig1 cevreyi dogru algiliyacaktir. Insamin cevresine karsi ortaya koydugu etik
acidan yaklasim da 6nem ifade etmektedir. Giiniimiizde, insan-dogal cevre iliskisinin
cevre aleyhine ivme kazanmasi nedeniyle ve insanin, asir1 isteklerle tabiati
kullanmasindan dolayi, ¢evre artik olumsuz tepki vermektedir. Bu tepki dogal olarak
insanlhig1 ekoloji konusunda duyarliliga sevk etmekte ve bu hassasiyet, cevre ahlakinin
dogusuna zemin hazirlamaktadir. Bu anlamda c¢evre ahlaki, bozulan insan-cevre
iliskisini yeniden kurmayi hedeflemektedir. Insan-cevre iliskisinde, insanin ortaya
koydugu besinci yaklasim, estetik acidan insan-cevre iliskisini kapsamaktadir. Estetik,
insandaki giizel ve giizellik duygusunun bir seyi iyi ve saglam yapma yetisinin, yani,
insanin fitratina yerlestirilen fitri duygularin bir yansimasidir. Estetik duygusuna sahip
olan bir insan, evrende gordiigii veya hayalinde canlandirdig1 herhangi bir olguyu, ayni
sekilde maddi aleme bir sekilde aktarma istegini kendinde tasiyacaktir. Giizel bir dogal
cevrenin varligmi siirdiirebilmesi icin insanin dogal ¢evresine karsi estetik bir duyguyla

yaklagmasi onem ifade etmektedir.

Yasamak icin bir takim faaliyetlerde bulunmak insan igin elbette gereklidir. Insanin bu
faaliyetleri gerceklestirdigi mekansal ortam ise, gevredir. Insan, cevreyle ne kadar

uyumlu ve dengeli ¢caligma faaliyetlerinde bulunursa hayat kaynaklarmi o derece yok



v

etmemis olur. Bu anlamda, insan-cevre iligkisinde insanin ortaya koydugu altinci
yaklasim olan ekonomik ac¢idan insan-cevre iliskisi, insanin cesitli faaliyetler
gergeklestirirken iliski igerisinde oldugu ekolojinin de hassasiyetlerine dikkat etmesi
acisindan onemlidir. Insan, dogal ¢evrenin dengesini bozacak uygulamalardan
kacimalidir. Karalarin ve denizlerin kirletilmesi, topraklarin verimsizlestirilmesi, yer
alt1 kaynaklarmin ekonomik c¢ikar ugruna acimasizca kullanilmasi ve daha kimi
uygulamalar dlemdeki diizeni bozmaktadir. Canlilarin yasamsal alanlar1 giinden giine
daralmakta ve diinya artik kitlik, kuraklik, ¢ollesme, kiiresel 1sinma, cevre kirliligi gibi

olumsuzluklarla yiiz yiize gelmektedir.

Insan-gevre iliskisinde insanin ortaya koydugu son yaklasim, dini acidan insan-cevre
iligkisini kapsamaktadir. Yeryiiziinde, bugiin en ilkelinden en kutsalina kadar cok
sayida din vardir. Bu dinlerin en belirgin vasiflari; tanri, peygamber ve ahiret inancina
0zel bir vurgu yapmalaridir. Dinlerin, ayrica tabiat, insan, hayvan, canli-cansiz
varliklar, gokyiizii gibi konularla da kismi ilgileri vardir. Dinler, belli bir ¢evrede
dogarlar ve gelistikleri ortamdan kimi yerel izler tasirlar. Bu anlamda dini acidan insan-

cevre iliskisinin Kur’ani boyutunu arastirarak ortaya koymaya ¢alistik.

Tezimin hazirlanmasinda danismanhi@imi yapan, sicak ve samimi alakalariyla
caligmami yonlendiren, fikirlerinden ve tavsiyelerinden her zaman yararlandigim
degerli hocam Prof. Dr. Celal Kirca’ya, ayrica yapici tenkit ve katkilarimi gordii§iim
degerli jiiri tiyelerim Prof. Dr. Erdogan Pazarbasi’ya ve Do¢. Dr. Ahmet Kamil Cihan’a,
tezimin hazirlanmasinda yardimlarini esirgemeyen Ars. Gor. Mustafa Karagoz’e,
tezimin hazirlanmasi i¢in ¢alisma zemini hazirlayan ve her zaman destekleriyle yanimda

olan esim Nurgiil Ekinci’ye tesekkiir etmeyi bir borg bilirim.
Mehmet EKINCI

Kayseri 2009



KUR’AN’A GORE DOGAL CEVRE iCiNDE iNSAN

) Mehmet EKINCI
OZET

Insan-cevre iligkisi Kur’an’da yer alan konulardan biridir. Kur’an, bu konuyu dogal
cevre baglaminda ele alir. Ozelikle son yillarda, cevre problemleri toplumlar1 tehdit
etmektedir. Bu nedenle, insan-esya iliskisinin Kur’ani boyutunun arastirilmasi

gerekmektedir.

Neredeyse her iilkede bir ¢evre krizinin belirgin isaretleri goriilmektedir. Bu nedenle,
modern donemin en Oonemli kiiresel sorunlarindan birinin ¢evre krizi oldugunu kabul
etmeyen yok gibi. Smirsizca ve sorumsuzca tiiketen, bunu yaparken de tabiati1 tahrip
ederek yeryiiziiniin en Oliimciil yagmacist haline gelen bir insan yapisiyla karsi
karsiyayiz. Dolayisiyla bu siirecte islam’in, 6zelde de Kur’an’in insana, tabiata, varhga

ve ¢evreye yaklasimi biiyiik 6nem arz etmektedir.

Bu caligmada, kiiresel ¢cevre krizine, bunun nedensel arka planma; Kur’an’in ¢evreye
yaklasimina; Allah, tabiat ve insan arasindaki iligkiye bir calismanin el verdigi sinirlar

dahilinde yer verilmeye ¢alisilacaktir.

Anahtar Kelimeler: Allah, Kur’an, Cevre, Tabiat.



VI

ACCORDING TO QUR’AN THE NATURAL ENiVIRENMENT iN HUMAN
Mehmet EKinci
ABSTRACT

Relation of human-environment is one of Qur’an’s Contents. Qur’an deals with that
relation in context of natural invironment. Especially in recent years, invironmental
problems threat human societies. Thus Qur’anic extents of relation of human

invironment are to be examine.

It has been clear signs of environment crisis almost in every country. So, there is no one
who don’t accept that one of the most important spherical problem is environment crisis
in modern age. We face to face a human who exhoust limitless and irresponsible being
mortal looter. Because of this reason, in this process, it is very important that the
existance of Islam especially the Quran’s approach to the nature, human and the

environment.

In that work, we will be tried to examine as possible as we can do that the Quran’s view
to the environment, spherical environment crisis and its background, view to

environment of the Quran, the relation among Allah, the nature and the man.

Key Words: Allah, Quran, Environment, Nature.



VII

ICINDEKILER

(00,17 PSP I
ONSOZ.ceeevereeerrreesreresessssesssssssesssssssssesssssssssesssssssssssssssssssesssnssessssssssssessssesens I
OZET .....uoeeeeeeetereerereresesesessssssssssssssessssssssssssssessssssssssssssssssssessssssessssssssesesassesns \Y
ABSTRACT .cevreeeereresnenssesssesessssesssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssesesssssesssesss VI
ICINDEKILER ......oueeeveeeeeresererenensesesesessssssesessssessssssssssssssssesssessssesssssssssssssssasens VII
KISATMALAR .....coovuetrueeeresesessesssssssessssesssssssessssssssssssssesssssssssssssssessssssssesssasss X
GIRIS eoveereereeereeereeeseessesssessesessssesessesessesessesessesessessssesessessssesessesessessssessssesess 1

1. ARASTIRMANIN KONUSU ......cooviiviiiieeeieeeeeeeeeee e 1

2. ARASTIRMANIN ONEMI.......ooiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 2

3. ARASTIRMANIN AMACI.... ...t e 3

4. ARASTIRMANIN METODU. ...l 3

BiRINCi BOLUM

KUR’AN’DA CEVRE VE VARLIKLAR

1.1. KUR’AN’ DA CEVRE ...ttt 5
1.1.1. Genel Olarak CEVIC.........coevuvieruiieniieeeiieeeiteeesiieeesiee ceeeeininrreeeeeeseesesnnssneeeess 5
L.1.1.1. Cevrenin TanimI .....c..eeeuiieeiieeiiie et e e e e eeeee e e e 5
1.1.1.2. Cevre ile T1gili TErimIET..........c.ccoveveveeeeeeeiieee e ceveeeeeereeeenns 6
| O R B ) o 153 1S5 o U PPPPRN 7
1.1.1.4. Cevreyle 1Igili Temel KONUIAT .........c.ocoevevereeeeeieeeeeeeeceeeeeeeeeeeeeeeeeens 8
1.1.2. KUur'an’da CeVIC......coovuiiiiiiiiiiiiiiie ettt ettt ettt et e e e 11
1.1.2.1. Kur’an’da Cevrenin KapSami............ccocceevriiiriiiinniiinniieiens eveeceeeeeeeas 11
1.1.2.2. Sureleri Isimlendirmede Cevresel OFeler............ooveveeererere e, 14
1.2. KUR’AN’DA VARLIKLARIN TASVIRI ...c.cooviiiiiiiiiiicccene, 16

1.2.1. CansSi1z VarlIKIAr. .....oovuviieiiiieiiie ettt e e e aaas 16



VIII

1.2.2. Canlt VarliKIar..........ooooiiiiiic e 28
| R 2 311 <1 (<) PPN 29
1.2.2. 2. HAYVANIAT .....eiiiiiiiiiieeeee et e e e e 31
1.2.2.3. INSAN.....oieeecece et 35

1.2.2.3.1. insanin Bedensel Yonii ve OzelliKIeri .............cocoevevevereeenennne. 36
1.2.2.3.2. insanin Ruhsal Yo6nii ve OzelliKIeri.. ............oovevevereeereiercenenene. 40
IKINCi BOLUM

KUR’AN’A GORE DOGAL CEVRE iCINDE iNSAN

2.1. DOGAL CEVRE ICINDE INSAN VE KONUMU .......ccccoovviiiiiieeeennnne 43
2.1.1. Dogal Cevre Iginde INSan ...........c.cocveviviveieeiieeeeeeceeeeeee e, 44
2.1.2. Dogal Cevre Icinde Insanin Konumu..............coccoeveviviveieriierieeeeeeenn, 47

2.2. INSANIN DOGAL CEVREYE YAKLASIMI ... 52
2.2.1.Fiziksel A¢idan Insan-Dogal Cevre TlsKiSi ......ccoovevevevevevieeieeeeeeeene, 52
2.2.2.Psikolojik Acidan Insan-Dogal Cevre TlisKiSi..........ccoovevevvererereeeieerenennn. 54

2.2.2.1. Insanin Dogal Cevreye Aidiyet DUymast .............ccocoevevevevereeerennnnn. 55
2.2.2.2. Insanin Dogal Cevreyi SEVIMESi .......c.ccoeveeeveeerereeeeeeeeeeeeeeeeenenens 59
2.2.2.3. Insanin Dogal Cevreden KOTKMASI............c.ccocvevererieereeererereeereenenes 71
2.2. 3. Epistemolojik (Entellektiiel) Acidan insan-Dogal Cevre Iliskisi. ............... 73
2.2.3.1. Bilgilenme ve ATaStirma ......... cceeeeuviiiiereeeeeneiiiiiieeeeeeeeeiiirnreeeeeeeens 75
2.2.3.2. Zenaat veya TeKniK...........c..eveiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 80
2.2. 4. Ahlaki A¢idan Insan-Dogal Cevre TlisKisi.........cocvoveveeeveveireeeeeeeeieeeenn 82
2.2.4. 1. KOTUIMA. ..eeiiiiiiiiiieiiieee et e ettt e st e e et e e e e e s eaneeeeseaaes 82
2.2.4.2. GEISUIIINC ... e sseasnsensnnnnns 88

2.2.5. Estetik Acidan Insan-Dogal Cevre TlSKisi............ocooveveveeiiveeeieeieeenennn 95



IX

2.2. 6. Ekonomik Acidan Insan-Dogal Cevre TlisKisi... .....coovoveveveveveeeirereennnen. 99
2.2.6. 1. TACAT@L......veeeeeireee e sssssssnssnnnnnnns 100
2.2.6.2. Esyay1 Dengeli Kullanma ve Tuketme .......ccccoceiiiiiiiniiiiiiniiiccnnn, 102

2.2.7. Dini Acidan Insan-Dogal Cevre TlsKiSi.........cocoooeveoeeveveieeeeeeeeeeeeeeen, 105

SONUC eeseeeeeeeeeessssssssssssessssessssssssssssssssssesssssssssssssssssessssssssssssssssssesesssssssssssssees 109
KAYNAKC A . .oueeeiiiiiiiinnnssnnnntieccssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 111

(0763 010\ 1 17U 117



KISALTMALAR
A.S. Anonim Sirketi
Ank. Ankara
Ans. Ansiklopedisi
b. Bin
Bkz. Bakimiz
Cev. Ceviren
Der. Dergisi
DIiB Diyanet Isleri Baskanlig
DUI Dicle Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
EU Erciyes Universitesi
GESIAD Geng Is Adamlar1 Dernegi
Hz. Hazreti
IA Islam Ansiklopedisi
IUOF Istanbul Universitesi Orman Fakiiltesi
IUEF Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi
Ist. Istanbul
U. Universite
KTUOF Karadeniz Teknik Universitesi Orman Fakiiltesi
MEB Milli Egitim Bakanlig:
Nes. Nesriyat
S. Sayfa
TDK Tiirk Dil Kurumu

TDV Tiirk Diyanet Vakfi



Terc.
thk.
TODAIE
trs.
uUGv
USA

vd.

Yay.

XI

Terctiime

Tahkik

Tiirkiye ve Orta Dogu Amme Idaresi Enstitiisii
Tarihsiz

Uludag Universitesi Giiglendirme Vakfi
Amerika Birlesik Devleti

Ve devami

Yayinlar



GIRIS
1. ARASTIRMANIN KONUSU

Kur’an-1 Kerim’in muhatab1 insandir; amaci ise insanlarin hidayeti ve mutlulugudur.
Kur’an da yer alan bilgiler, insan hayatinin biitiiniine yoneliktir. Kur’an, insanin basta
kendisi olmak {iizere iliski igerisinde oldugu biitiin varliklara yonelik bilgiler sunan,
hayatin her alanini1 kusatici bir 6zellige sahip evrensel bir kitaptir. Kur’an’daki bilgileri
sistematik bir bakis acisiyla incelersek, Allah, insan ve evren merkezli oldugu
goriilmektedir. Bu bilgilerin boyutunu ise, insan merkezde olmak iizere, insan-Allah;

insan-insan ve insan-evren iligkilerine dair verilen bilgiler olusturmaktadir.'

Kur’an’in, cok cesitli konular1 arasinda ¢evre olgusu, dolayli ve genel bir baglam
icinde, bir hayli yer tutar. Bir bagka ifadeyle, evren, yeryiizii, gokler, giines, ay,
yildizlar, daglar, denizler ve daha pek cok cevresel 6geyle ilgili ayetler Kur’an’da yer
almaktadir. Mesela Kur’an’da, sedece yeryiizii anlamina gelen “ard” kelimesi, dort yiiz
altmus bir,” g6k ve gokler anlamina gelen “semd” ve “semdvar” kelimeleri, ii¢ yiiz on
defa’ gecmektedir. Belirtilen hususlarla ilgili ayetlerin bir kaci soyledir: “ Goklerde ve
yerde ne varsa Allah'ndir. isler, doniip dolasip Allah'a varir™*, “Gokleri, yeri ve
bunlarin icine yayip iirettigi canlilart yaratmast da O'nun delillerindendir. O diledigi

zaman bunlart bir araya toplamaya da kadirdir.””

Kur’an, muhatab1 olan insana bulundugu c¢evreden bagimsiz, salt bir gozle
bakmamaktadir. Bilakis Kur’an, insanin etrafindaki cevresel 68eleri gerek siire ismi
olarak, gerekse ayetlerde soz konusu ederek deginmektedir. Ciinkii insan, ¢evresinden
bagimsiz bir varlik degildir. Insan, hayata gozlerini actigi, ¢ok cesitli yemislerinden

tattigit ve yasamsal kaynaklarini temin ettiZi cevreyle ilgili cesitli yaklasimlar

! Kirca, Kur’an ve Bilim, Marifet Yay., Ist. 1997, s. 10.

> Muhammed Fuad Abdulbaki,el-Mu’cemu’l-Miifehres li Elfazi’l-Kur’ani’l Kerim, Daru’l Ma’rife, Beyrut
1994, s. 34-42.

? Abdulbaki, s. 459-465.

* Al-i imran, 3/ 109.

> Siira, 42/ 29.



sergilemektedir. Bu yaklasimlarin alani olduk¢a genis olup, insanin dogal cevresiyle

iliskisinde 6nem ifade etmektedir.

Bu calismayla, Kur’an’da insanin dogal cevresini konu edinerek, insan-cevre iliskisine
dikkat cekmeyi amacgliyoruz. Zira, insan-cevre iligkisinin gbz Oniine serilebilmesi i¢in
bu tiir ¢caligmalara ihtiya¢c vardir. Kur’an’in anlasilmasi ise, esas itibariyle anlattigi
konularin bir biitiinliik i¢inde anlagilmasina baglhidir. Calismanin, Kur’an’in biitiiniine

yonelen anlasilma gayretine katki saglayacagindan endise duymuyoruz.

Bu kisa bilgilerden sonra, istifade edecegimiz kaynaklarla ilgili aciklamalara da yer
vermek istiyoruz. Zira calismamiz, belli ol¢iide bir kisim eserlere dayanmaktadir. Bu
caligmada biz, Kur’an’in ¢evre ve insanla ilgili ayetlerini ve bu ayetlerin yorumlandigi
tefsirlerin ilgili kistmlarini; bu arada peygamberimizin hadislerini gozden gegirmeye
calisacagiz. Bu calismada genel olarak, cevre olgusuna ve insan konusuna 151k tutacak
temel bilgileri elde etmek icin ansiklopedilere, felsefe, medeniyet, toplumbilim ve
dinler tarihiyle ilgili eserlere miiracaat edecegiz. Ayrica konuyla ilgili giincel eserlere

de bas vuracagiz.

II. ARASTIRMANIN ONEMI{

Her hangi bir seyin 6nemi, ihtiva ettigi konular, insanlarin ona duydugu ihtiya¢ veya
deger verilen bir kaynaktan gelmesi hususlarindan oldugu gibi, degisik faktorlere
baglhidir. 11ahi kaynakli olusu, ele aldig1 konulari, insanliga sundugu evrensel mesaj,
cevresel 0gelere yer verisi, evreni ve evren Otesini kusatan bilgileriyle Kur’an, farkli

bir konuma sahiptir.

Arastirmanin bir diger 6nemi de, kutsal kitabimizda insan-cevre iliskisinin arastirilacak
olmasidir. Kur’an’m bir ¢ok ayetinde hem insandan, hem de ¢evreyle ilgili konulardan
bahsedilmektedir. Burada dikkate deger mesele sudur: Kur’an, cevre olgusunu konu
edindiginde ondan, yalniz bir yoniiyle ve diiz bir ¢izgide degil, aksine yeryiiziinden,

yerin derinliklerinden, goklerden, uzaydan, canli ve cansiz varliklardan s6z etmektedir.

Son yillarda asir1  kuraklik, buzullarin erimesi, kiiresel 1sinma, hava kirliligi, yesil
alanlarm azalmasi ve iklim degisikligi gibi konular insanlarm yasmalarinda giindem
olusturmaktadir. Dolayisiyla, bu konular her insanin yagamimi az veya ¢ok etkileyecek

oneme sahiptir. Kur’an’in hedefi ise insanin hem diinya, hem de ahiret mutlulugudur.



Bu varlik aleminde insanlarin bizzat kendi elleriyle isledikleri yiliziinden cevresel
felaketler meydana geliyorsa, Kur’an’a gore insanin dogal cevre icindeki durusunu

ortaya koyacagimiz bu arastirmamiz onem ifade etmektedir.

III. ARASTIRMANIN AMACI

Arastirmamizda, degisik shrelerdeki ilgili bir cok Aayette Kur’an’in konu olarak
degindigi insan-gevre iligkisini ve insanin ¢evreye yaklagimlarini, saglikli ve diizenli bir
sekilde incelemeyi hedeflemekteyiz. Kur’an’in ayetlerde anlattigi ¢cevre ve insanla ilgili

hususlar1 ve aralarindaki ilgiyi tespit etmeye calisacagiz.

Giiniimiizde yapilan bilimsel ve felsefi calismalarda cevre olgusuna ¢ok Onem
verilmektedir. Oyle ki, giincelligini artrrarak siirdiiren cevreyle ilgili arastirmalar
arasinda, olabildigi olciide Kur’an perspektifinden bakmaya calismak arastirmamizin
amaclardandir. Insanlarin ¢evresel sorunlarina cevap ararken biz, bu konuda genis

Olciide, Kur’an’daki yonlendirmeleri ortaya koymay1 hedefliyoruz.

Allah, insan1 halife konumunda gorevlendirmistir.® Bu gérevin gerceklestirilme alani ve
sahasi ise yeryliziidiir. Bu acidan insanla ¢evre arasinda zorunlu bir iligkinin var oldugu
aciktir. Bu arastirmada insanla yasadigi cevre arasindaki iligkileri, bu iliskilerin
karsilikl1 etkilerini ve bu etkilerin sonuglarin1 miimkiin oldugu olciide tespit etmeyi
amacghyoruz. Ayrica, bu iliskilerde aksayan kimi yonlerin ve eksik algilama

bicimlerinin desifre edilmesine calisacagiz.

IV. ARASTIRMANIN METODU

Insan, yapmay1 planladig: islerde genellikle metotlu bir calisma tarzi benimsemekle,
sonuca daha kesin bir sekilde ulasmay1 hedefler. Insanm, herhangi bir amaca varmak
icin Onceden belirledigi yola yontem denildigine gore biz de, bu arastirmamizda, kimi
yontemlere miiracaat edecegiz. Bu arastirmada belli oranlarda uygulayacagimiz
yontemleri ve bunlarin calisma eserine yansima sekillerini soylece belirtebiliriz: her
seyden Once, arastirma konusuyla ilgili cesitli eserlerden derledigimiz bilgileri, kendi

biitiinliikleri i¢cinde bir siiflamaya tabi tutacagiz. Boylece konularin i¢sel biitiinligiinii

® Bakara, 2/30.



olustururken derledigimiz bilgilerde belli bir olgunluga ulagsmaya gayret edecegiz.
Ayrica, bu bilgileri kendi aralarinda c¢oziimleme yontemiyle belli bir bigimde
ayristirmaya gayret edecegiz. Ayristirma neticesinde ulastigimiz bilgileri, kendi
aralarindaki miinasebetleri acisindan dikkate alacak, bu miinasebetleri, arastirmamiza

belli 6l¢tide agiklamali bir bicimde yansitmaya calisacagiz.

insan, kazandigi bilgileri kimi zaman bir araya getirmekle en basitiyle birlesim
metodunu uygular. Arastirmaci da, elde etti§i benzer ya da farkli bilgilerden hareket
ederek, aralarinda bilimsel ve mantiki iliskiler bulunan maltimati, bir araya getirmeyi ve
sonucta genel bir hilkkme varmayi hedef edinir. Biz de bu arastirma eserimizde,
ulasabildigimiz benzer veya farkli bilgilerin, aralarindaki iliskileri tespit etmeyi ve
bunlardan genel bir hiikme varmayr planliyoruz. Ayrica biz, bu arastirmada,
tiimevarim, tiimdengelim metotlarinin yaninda, karsilastirma yontemine de miiracaat

edecegiz.



BIiRINCi BOLUM
KUR’AN’DA CEVRE VE VARLIKLAR
1.1. KUR’AN’DA CEVRE
1.1.1. GENEL OLARAK CEVRE

1.1.1.1. Cevrenin Tanim

”7

Cevre sozciigii sozliikkte “bir seyin yakini, dolay: ve etrafi”’ olarak kullanilir. Arap¢a’da
“bie”, Ingilizce’de “environment” sozciikleriyle ifade edilen ¢evre kelimesinin terim
anlam1 “yasamuin gelismesinde etki yapan dogal, toplumsal, kiiltiirel dig kosullarin
toplamr™®dir. Cevre bilimciler, genel anlamda cevre terimini “insanin tiim sosyolojik,

9 olarak tamimlarlar.

biyolojik, fiziksel ve kimyasal faaliyetlerini siirdiirdiigii ortam
Diger genel bir tanima gore cevre “hayatin gelismesine tesir eden tabii, ictimai ve

kiiltiirel dis kosullarin biitiiniine”"° denir.

Kimi c¢evre bilimcilerine ait ‘“canlt varliklarin, hayati baglarla bagl olduklari,
etkiledikleri ve etkilendikleri mekan birimlerine, o canlimin veya canlilar toplulugunun
yasam ortami veya cevre denilmesi”'' tammi bu konudaki en genel tanimlardan
birisidir. Cevreyle ilgili verilen tanimlarda géze carpan en Oonemli nitelikler arasinda
canli varliklari, bu varliklarin yagam ortamlarini, bu vasattan gelen toplumsal, kiiltiirel,

fiziksel, kimyasal ve biyolojik faktorleri sayabiliriz.

7 TDK Sozliigii, TDK Basim Evi, Ank. 1998. I/ 466.

8 Bedia Akarsu, Felsefi Terimler Sozliigii, Tirk Dil Kurumu Yay., Ank. 1979, s. 45.

®  Necmettin Cepel, Ekoloji Terimleri Sozliigii, TUOF. Yay.,1982 Ist., s. 258; Yilmaz Oztan, Cevre
Kirlenmesi, KTUOF Yay., Trabzon 1985, s. 1; Kemal Gormez, Erol Goka, Cevre ve Cocuk, Cocuk Vakfi
Yay., Ist. 1993, s. 7.

' Miislim Akmnci, Tiirk Cevre Hukuku, Kocaeli Kitap Kuliibii Yay.,izmit 1996., s.26.; Mehmet
Bayrakdar, Islam ve Ekoloji, DIiB Yay., Ank. 1992, s.15; Halil Unlii, Yerel Yonetim ve Cevre, Kent
Basimevi, Ist. 1991, s.3.

1 Cepel, s. 258; Gormez, s. 10; Oztan, s.1.



1.1.1.2. Cevreyle flgili Terimler

Cevreyle ilgili terimlerin basinda “ekoloji” gelmektedir. Ekoloji kavrami Alman
biyologu Ernest H. Heackel (1834-1919) tarafindan ortaya atilmis olup, sozliikte
“konut/ ev bilimi” anlamina gelir.'> Terim olarak “organizmalari, ¢cevrelerini ve bunlar

arasindaki karsilikly iliskileri arastiran bilim dalina” 1

ekoloji denir. Tanimdan
anlasilacag lizere, ekoloji, insan ve doganin, dogal ¢cevreyle iligskisi hakkinda ¢cevreye
gore daha genis bir kavrayis getiren, biyosferin dengesini ve biitiinliiglinii amag¢ edinen
bir bilim dalidir."* Ekolojinin esasini, organizma ile ortam arasindaki karsilikli iliskiler

olusturur.”

Bir diger terim, “cevre bilimidir.” Cevre ile bilim kelimelerinden olusan bu terim,
bazen “cevrecilik” veya “cevrecilik bilimi” seklinde de kullanilir. “Tabii cevreyi
korumaya, cevre krizine veya kirliligine yol acan sebepleri ortadan kaldirmaya yonelik
faaliyetlere cevrecilik ve bu faaliyetlerde bulunan kimseye de ¢evreci”'® denilir. Cevre
bilimleri, insan-dogal ¢evre iliskilerini inceleyen uygulamali ve disiplinler arasi bir

bilim dali olarak kendinden sz ettirmeye baslamis ve ekolojinin bir parcasi olmustur.'”

~ (X3

1935°te Ingiliz biyologu A.G. Tansley’in ortaya attig1 “eko sistem” kavranu da cevreyle
ilgili terimlerden biridir ve dilimizde “cevre dizge” veya “cevre diizeni” adiyla anilir.
Bugiin eko sistem denilince “belli bir alanda yasayan ve birbirleriyle siirekli etkilegsim
icinde bulunan canli varliklar ile bunlarin cansiz varlik c¢evrelerinin olusturdugu

biitiinliik™'® anlagilir.

Cevreyle ilgili bir diger terim ise “ekosfer’dir. Buna biyosfer de denilir. Biyosfer, en
biiyiik eko sistem birimi ve ayni zamanda bir diinya eko sistemidir. Bu durumda
“canlistyla ve cansiziyla tiim diinyamin olusturdugu biitiine ekosfer, yani “canli kiire”
anlaminda biyosfer denilir. Biyosfer, yerkiirenin, okyanuslarin en derin noktalarindan

atmosferin birkag bin metre yiiksekligine kadar olan kismini kapsar.”"’

Deniz Giirsel, Cevresizsiniz, insan Yay., Ist. 1989, s.101-102.

3 Mine Kislalioglu; Fikret Berkes, Ekoloji ve Cevre Bilimleri, Remzi Kitabevi, Ist. 1994, s. 13.
14 Akinci, s.27.

Remzi Geldiay; Ahmet Kocatas, Genel Ekoloji, Ege U. Yay., Bornova 1975, s.1.

16 Muzaffer Giinay, Cevrem ve Ben, Tiirdav A.S., Ist. 1998, s. 146.

17 Kislalioglu; Berkes, s. 13-38.

18 Kislalioglu; Berkes, s. 26.

19 Kislalioglu; Berkes, s. 119.



Cevreyle ilgili terimlerin sonuncusunu ‘“habitat” olusturmaktadir. Canli varliklarin
dogal olarak yasadiklar1 dogal cevreyi ifade etmek icin kullanilan “habitat” kelimesi
cevre sozliikklerinde,  belirli bir tiiriin varligini siirdiirebilmesi icin gerekli ozellikleri
tasimakta olan cografik bolge ve cevresel kosullar bataryasimin olusturdugu biitiin™*°

olarak tanimlanmaktadir.

1.1.1.3. Cevre Tiirleri

Cevreyi tanimlayanlar, ¢evrenin iki kisma ayrildigini, yani iki tiir ¢evrenin mevcut
oldugunu vurgularlar. Cevre tiirlerinden ilki, “dogal ¢evre”dir. Dogal cevre
denildiginde “dogal etki ve giiclerin olusturdugu, insan miidahalesine maruz kalmamis
veya boyle bir miidahalenin heniiz degistiremedigi dogal varliklar”*" anlasilir. Dogal
cevrenin bir diger ad1 da “Eko sistem” dir.”> Eko sistem bir alandaki canl varliklarin ve
cansiz varliklarin hepsinin birden olusturdugu sistemdir. Canli varhilarla cansiz ¢evre
elementleri birbirleriyle siki sikiya baghdirlar. Karsilikli olarak madde aligverisi
yapacak bicimde birbirlerine etki yapan canli varliklarla cansiz maddelerin bulundugu
herhangi bir doga parcasi bir ekosistemdir. Eko sistemler cansiz varliklar olan gol,

deniz, ada ve canlilar grubu gibi, ¢ok cesitli bicimlerde olabilirler.

Yapay cevre ise, ¢evre tiirlerinin ikincisidir. Yapay c¢evre denildiginde “insanligin
baslangicindan giintimiize dek uzanan toplumsal ve ekonomik evrim siirecinde, biiyiik
olciide dogal cevreden yararlanarak insan eliyle olusturulan tiim deger ve varliklar

23
kapsamina alan ortam”

anlasilir. Dogal ve yapay cevre ayrimindan baska diger bir tiir
ayrim ise, canli ve cansiz cevre seklinde yapilan tasniftir. Bu tasnife gore canli ¢cevre
“organizmayt dogrudan veya dolayli olarak etkileyen fiziksel alandaki biitiin
tiirlere” ** denilir. Bu sebeple biitiin tiirler, organizmanin canli cevresini olusturur.
Cansiz cevre ise, “kara ve su gibi canlimin icinde veya iizerinde yasadigi maddesel

ortamdan olusur. Hava kosullari, toprak ve suyun fiziksel- kimyasal ozellikleri, giin

2" Cagatay Giiler, Cevre sozliigii, Saypa Yay., Ist. 1994, s. 243.
2 Fevzi Altug, Cevre Sorunlari, UUGV Yay., Bursa 1990, s. 9.
22

Akinct, s. 31.
2 Akine, s. 31.
2 Kislalioglu; Berkes, s. 14.



isiginin mevsimlere gore degisimi gibi durumlar, cansiz cevreyi olusturan kosullar

25
arasinda sayilir.”

1.1.1.4. Cevreyle Tlgili Temel Konular

Cevreyle alakali temel bilgileri tamamlayict olmasi agisindan; ¢evre bilinci, ¢evre
kirliligi, ¢cevre hakki, ¢evre ahlaki, ¢cevre hukuku, cevre suglari, ¢evre politikasi, cevre
korumas1 gibi ¢evreyle ilgili kimi konulara deginilir. Cevreyle alakali konulardan biri,
“cevre bilinci”dir. Bu konuda kimi ¢evre bilimciler, “ son yillarda, ekolojik dengeyi
bozarak ¢evre sorunlarini ortaya ¢ikaran insanin, bu sorunlarin kendisini ve sagligini

20 ifade ederler. Iste bu

olumsuz yonde etkilemesi iizerine cevre bilincine varabildigini
bilinglenme sonucu Bilesmis Milletler, 1972’de Stockholm’de “Uluslararast Cevre ve

Baris Konfferans1” diizenlemis ve 5 Haziran’1 “Diinya Cevre Giinii” ilan etmistir.

Cevre konusunda eser yazanlar, “cevre bilincinin, dar anlamiyla eski tarihlerden beri
insanda var oldugunu; yasamlarini siirdiirmek ve cevrelerini gelistirmek icin insanlarin
cabaladiklarini; agaclari, cicekleri, ormanlart sevdiklerini; buna karsin, cogunlugun
dogal cevreyi hoyratca kullandiklarini ve boylece cevreye zarar verdiklerini” ifade

ederler.”’

Bugiin yiiz yiize geldigimiz ciddi sorunlardan birisi de, “cevre kirlenmesi’dir. Bazi
cevre bilimciler, “insanin dogal ¢evreye hilkmetme cabalarina, dogal cevrenin, insani
kiriyle c¢evreleyerek verdigi miistehzi bir cevap oldugunu; dogal cevreden
yararlanabilmek icin insanm, ona hitkmetmekten vazgecip onu anlamaya ve onunla
uzlasmaya cahismasi gerektigini””® sdylerler. Ayrica onlar, cevre kirlenmesi sonucu
olusan evrensel cevre bilincine de atifta bulunurlar. Iste bunu anlayan insanlik, harekete
gecerek, cevre suurunu gelistirici ve c¢evre Kkirliligini Onleyici tedbirler almaya

baslamustir.

Cevreyle ilgili bir diger husus da, “cevre ahlaki”dir. Ahlak¢ilar, ahlakin * belli bir

donemde belli insan topluluklarinca benimsenmis olan, bireylerin birbirleriyle

= Kislalioglu; Berkes, s. 14.

26 Oznur Ozer; Tansu Giirpinar, Cevre Sorunlarina Giris, Mobil Yay., Ist. 1984, s.4.

2 Unli, s. 75.

¥ John Harkness Dales, Cevre Sorunlarimn Hukuki ve Ekonomik Temelleri, Cev. Orhan Tiirkoz, Alas
Yay., ist. 1984, s. 4.



iliskilerini diizenleyen torel davramss kurallaruun, yasalarmn, ilkelerinin toplami %

seklinde bir tanimlamada bulunurlar. Bu tanima goére, her hangi bir seyi yapmak veya
yapmamakla ilgili kurallar ve her hangi bir konuda yanlis ya da dogru davranmaya iten
sebepler, ahlakin ilgilendigi konulardandir. Cevre ahlaki, bozulan insan-dogal cevre

iliskilerini yeniden kurmay1 hedefler.

Cevre ahlaki konusunda geleneksel ahlak anlayisindan kaynaklanan bir takim sorunlar
vardir. Ciinkii, bu ahlak anlayislarinda insan, merkezde tutulur, ¢cevre dikkate alinmaz
ve insan disindaki varliklar ahlaki bir nesne olarak goriilmez. Onceleri fazla
Onemsenmeyen ¢evre ahlaki, ¢cevre ahlakinin gelismesiyle insan digindaki varliklarin da
ahlaki bir nesne biciminde algilanmasina ve ahlak felsefesinin alt bir bilim dali haline
gelmesine yol acmustir. Insan-dogal cevre iliskilerinin dogal cevre aleyhine ivme
kazanmasi1 ve insanin, asir1 isteklerle dogal cevreyi kullanmasi nedeniyle, bugiin ¢evre
artik tepki veriyor. Bu tepki, dogal olarak insanlig1 cevre konusunda duyarlilifa sevk

etmis ve bu duyarlilik, cevre ahlakinin dogusuna zemin hazirlamistir.*

Cevreye ait diger bir konu da, “cevre hakki”’dir. ““ Ekolojik hareket, baris hareketi gibi
yeni toplumsal hareketlerde dile getirilen celiskiler, cevre hakki ve barig hakki gibi
haklar1 ortaya ¢ikarmistir. 1960’larin sonlarindan baslayarak, dogal kaynaklarin israf
edilmesine, cevrenin kirletilmesine ve tahrip edilmesine karsi ¢ikan ekolojik hareketle

es zamanl olarak, uluslar arasi alanda cevre hakkindan s6z edilmeye baslanmigtir.”!

Cevre hakki konusu, saglkli, dengeli ve bozulmamis bir yasam cevresinde insan
yasaminin siirdiiriilebilmesinden ibarettir. Cevre hakkinin temelinde de hakli bir istem
mevcuttur. Cevresel bozulmanin arttigr son yillarda onem kazanan bu istem, ¢evre
hakkinm tanmmasini ve giivence altina alinmasm ifade eder.?Zira cevre hakki;
bolgesel, ulusal ve evrensel anlamda insanlarin yasam ortamlarinin korunmasini ifade
eder ve insanlig1 felakete gotiiren ¢evre sorunlarinin giderilmesini giivence altina alan
bir hak niteligi tasir. Cevre hakki, Birlesmis Milletler Orgiitii’niin, 5-16 Haziran 1972
tarihleri arasinda Stockholm’de gerceklestirdigi Insan ve Cevre Konferansi’nda kabul

edilmistir.

2 Akarsu, s. 18.

30 Recep Kili¢, Ahlakin Dini Temelleri, TDV Yay., Ikinci Baski, Ank. 1996, s. 2.

*! Yasemin Ozdek, Insan Hakk: Olarak Cevre Hakki, TODAIE Yay., Ank. 1993, s. 1.
32 Ozdek, s. 85.



10

“Cevre hikuku”, ¢evre unsurlarina insan eliyle yapilan tahribatin, ya tazmin edilmesine
ya da kirletilmesinden dnceki ddevlerin diizenlenmesine yonelik bir hukuktur. Bir¢ok
arastirmact bu konuda, “Bu hukuk dali, cevrenin korunmasina ve iyilestirilmesine
yonelik bir hukuktur. Bu hukuk, teknigin ve endiistriyel medeniyetin yol actigi biyolojik-
psisik zararlart engellemeli, insamin dogal c¢evresine iliskin sosyal ve estetik

9933

beklentilerini giivence altina almali ve ekolojik sistemi korumalidir.””” seklinde goriis

belirtir.

Cevre uzmanlari, insanin cevre iizerinde yaptigi tahripkar etkileri, “cevre suclari”
kapsaminda incelerler. Bu baglamda suyun, topragin ve havanin kirletilerek dogal
dengenin bozulmasi, ¢evreye karsi islenen suclarin basinda yer alir. Bu suglarin, insana
ve cevreye yonelik iki olumsuz boyutu vardir. insan, bu olumsuzluklarda hem etkilenen
hem de etkileyen durumdadir. Buna mukabil ¢evre ise, sadece etkilenen konumundadir.
Dolayisiyla ¢evreye karsi islenen suclari, insana ait boyutu bazen yaptirim bazen de
tazminat uygulanarak telafi edilmeye calisilir. Cevre kirlenmesinin ¢evreye yonelik
boyutunun giderilmesi icin, ekolojik dengenin olusumunu saglayan dogal cevre

konusunda insanlarin egitilmesi ve konunun devamli islenmesi gerekmektedir.*

Cevreyle alakali konulardan bir digeri de, “cevre politikasr’dir. Kimi ekologlar, son
yillarda giindeme gelen ¢evre politikasiyla ilgili soyle derler: “Yetmisli yillar, cevre
sorunlarimin diinyada ve iilkemizde, onceki yillara nazaran hissedilir boyutlara ulastigi
yillar olmustur. Bu paralelde cevre politikasinda, Stockholm’deki Insan ve Cevre
Konferansi ile batili toplumlarin cevresel etkinlikleri sonucu mesafe kaydedilmistir.
Onlar, c¢evre politikalarinda  gosterdikleri  tutarliligi, politika olusturmada

gosteremediklerini belirtirler.”>

Cevrenin varlig1 insanlar tarafindan dikkate alinmali
ve buradan hareketle cevre politikalar1 iiretilmelidir. Bu baglamda sanayilesmenin,
kentlesmenin ve kiiresellesmenin getirdigi insan ve dogal c¢evre anlayislari
sorgulanmali, ¢evreyi koruma ve gelistirmeye dayali politikalar belirlenmelidir diye

diistiniiyoruz.

“Cevre koruma” da, cevreye iliskin konulardan birisidir. Bir takim cevrebilim
uzmanlari, dogal ¢evreyi koruma diye de bilinen ¢evre korumay1 “insan, hayvan ve

bitkilerin biyolojik yasam esaslarinin muhafaza edilmesi, varliklart dengeli bir yapi

3 Ozdek, s. 65.
3 Akinet, 5.144 -192.
3 Gormez, s. 159-160.



11

icinde giivence altina almak amact ile dogal cevrenin ve dgelerinin genis kapsamli

3% seklinde tammlarlar. Cevre koruma fikri, cevrede meydana gelen

olarak korunmasi
ve hayati olumsuz yonde etkileyen kimi sorunlarin ve kirliliklerin tehdidine kosul
olarak gelismistir. Cevreyle ilgili eserlerde, cevreyi koruma ve gelistirmenin, sadece
cevreyle ilgili kanunlarla gerceklesecegini zannetmenin yanilgi oldugu; biitiinsel bir
zihniyet degisiminin, insanin faaliyetine yansidigi siirece, cevreyi koruma ve gelistirme

hareketinin amaglarma ulasacag vurgulanir.”’

1.1.2. Kur’an’da Cevre

Genel kabul goren tamima gore cevre, ‘“canlt varliklarin, hayati baglarla bagl
olduklar, etkiledikleri ve etkilendikleri mekan birimlerine, o canlinin veya canlilar

» 38 seklinde tanimlanir. Bu tanimi

toplulugunun yasam ortami veya cevre denilmesi
iceren Kur’an’da bir tanim bulunmamaktadir. Bununla birlikte Kur’an’da, bu tanimla
iligkili olan cevresel Ogelerin, kurallarin yer aldigi bilgiler vardir. Bundan dolay1
Kur’an’da cevre, kavramsal olarak degil, konusal olarak ele alinmaktadir. Dolayisiyla

bu ¢alisma kavramsal degil, konusal bir calismadir.

1.1.2.1. Kur’an’da Cevrenin Kapsamm

Yeryiizii, insan ve diger varliklar i¢in bir yasam alamidir. Bu alanda insan barinma,
beslenme, yiyecek ve icecek gibi temel ihtiyaglarin1 karsilamaktadir. Bunlari
karsilarken insan, cevresindeki canli ve cansiz varliklarla iliski halindedir. insanlar ya
da inananlar i¢in bir hidayet kaynagi olan Kur’an, muhatabi olan insanin cevresini
teskil eden bitkiler, hayvanlar, denizler, gokyiizii, giines, ay ve yildizlar gibi afaki/dis
nesnelere yer vermesinin yaninda enfiisi/ i¢ olaylara da yer verir. Bu baglamda, maddi
ve manevi c¢evresel unsurlar seklinde adlandirilan bir¢ok ekolojik 6geye Kur’an yer

I3

vermektedir. Mesela sadece yeryiizii anlamima gelen “ard” kelimesi, dort yiiz altmis

-3 . . “« A ¢ ALA . o e . 40
bir”, gok ve gokler anlamna gelen “semd” ve “semavat” kelimeleri, ii¢ yiiz on defa

® Cepel, s. 171.

37 Akiney, s. 84.

38 Cepel, s. 258; Gormez, s. 10; Oztan, s.1.
% Abdulbaki, s. 34-42.

%0 Bkz. Abdulbéki, s. 459-465.



12

gecmektedir. Bunlara, cevremizdeki zamansal ve mekansal unsurlar1 ve diger ekolojik

varliklar da ekledigimiz zaman, bu sayilarin daha da arttig1 goriilecektir.

Kur’an’da cevre denildiginde insan basta olmak iizere gokler, yer ve bu ikisi
arasindakilere isaret edilir. Cevrenin bu kadar genis belirlenmesinde ayetlerin etkisi
mevcuttur. Kur’an, evren ve igindeki varliklarin, gokyiizii ile oradaki varliklarin ve
bilmedigimiz diger yaratiklarm, Allah tarafindan yaratildigini belirtir. Belirtilen
hususlarla ilgili ayetlerin bir kacinin meali soyledir: “Goklerde ve yerde olanlarin hepsi
Allah’indur. Biitiin isler Allah’a déondiiriiliir.”*" “Gékleri, yeri ve bunlarin icine yayip
iirettigi canlilart yaratmasi da O’nun ayetlerindendir. O, diledigi zaman onlarn, tekrar

toplamaya kaimdir.”**

Kur’an, dogal cevreyi teskil eden yerin, goklerin ve ikisi arasindaki varliklarin yerli
yerinde var edildigi konusunda gayet aciktir. Zira Kur’an’da, yerdeki, goklerdeki ve
ikisi arasindaki dikey planda bulunan varliklarin sahipliginin, Allah’a ait oldugunu,
O’nun alemlerin sahibi oldugunu ve bu varliklarin hakla yaratildigini1 belirten ayetler
vardir.” Bu ayetlerde, goklerle yerin eglence olsun diye yaratilmadigi, her varligin bir
gayesi oldugu ve liizumsuz hicbir seyin bulunmadigi, yani hikmet ve adalet icinde
mevcut oldugu belirtilir.**

Kur’an’daki c¢evre tasavvurunun bir diger yonii de “O, dogunun, batimin ve ikisi
arasinda bulunanlarin Rabb’idir.” *® ayetinde belirtilen cografi yonlerin ve bunlar
arasinda yatay planda bulunan varliklarin Rabb’inin, Allah oldugunun belirtilmesidir.
Burada insana, dogu ve bati1 gibi yonler belirtilir, dogu ile bati arasinda bulunan
varliklar hatirlatilir. Bu ayet, genis bir ¢evre sahasinda bulunan varliklarin sahipsiz
olmadiklarina, bunlar1 yaratarak varhga getiren ve yok ederek Oldiirenin Allah
olduguna temas eder. Ayrica ayette gecen “mesrik” sozciigii, giines, ay ve yildizlarin
doguslarini; “magrip” sozciigii ise ayn1 varhiklarm batislarii ifade eder.*® Dogus ve
batis ya da varliga gelis ve yok olus, Allah’in ¢evreye yerlestirdigi bir yasa olarak tasvir

edilir.

1 Al-i Imran, 3/ 109.

2 Siira, 42/ 29.

3 Bkz. Maide, 5/17; Hicr, 15/ 85-86; Enbiya, 21/ 16; Rim, 30/ 8; Duhén, 44/ 38; Ahkaf, 46/ 3.

* Seyyid Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, Cev. Bekir Karliga; Hakki Sengiiler; Emin Sarag, Hikmet Yay., Ist.
1979, XIII/ 251.

> Suara, 26/ 28.

0 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, X1/ 34.



13

Kur’an’a gore ekoloji acisindan 6nemli hususlardan biri de, dogal afetler ve bunlara
bagl olarak meydana gelen kitlik ve coraklagsma gibi cesitli olumsuzluklardir. Kur’an,
bunlardan bir kisminin, insanlarin yaptiklar: yiiziinden baslarina geldigini ve diger bir
kisminm ise, kimi kavimlerin uyarilmasi icin oldugunu bildirir. Mesela, “Insanlarin
bizzat kendi isledikleri yiiziinden karada ve denizde diizen bozuldu...”’ ayeti, insanlar
tarafindan dogal cevre icindeki ekolojik dengenin bozulmasina dikkat ¢cekmektedir. Bu
bozulmalar, maddi cevresel 6gelerin, kimyasal ve fiziksel 6zelliklerini yitirmesinden

dolay1 cevreciler tarafindan 6nemsenmektedir.

Insan, evrendeki varliklar arasinda en etkin olamidir ve varliklar skalasinda birinci
sirada yer alir. Ekoloji, en cok insanin yaptiklarindan etkilenir. Bundan otiirii Kur’an,
bu varlig1 odak kabul eder ve agirlikli olarak ondan bahseder. Yapilan tespitlere gore,
Kur’an, otuz yedi defa “beser”, on sekiz defa “ins”, altmis bes defa “insan”, bes defa
“linds”, bir defa “endst” ve iki yiiz kirk bir defa da “nds” olmak iizere {i¢ yiiz altmis

yedi kez bu varliktan bahseder.*®

Kur’an’da cevresel olaylar icerisinde degerlendirilen riizgar ve yagmur sozciiklerinin
karsilig1 olan kelimeler de kullanilir. Bunlardan Kur’an’da riizgar anlamina gelen “rih”
ve “riyah” kelimeleri yirmi sekiz, yagmur/yagdirmak anlamindaki “matar” ve

“emtara” ise on bes defa® gecer.

Kur’an’da gokylizii, giines, ay, yildiz, bulut gibi varliklar hakkinda da ayetler vardir.
Gokyiizii anlamima gelen “semd” ve cogulu “semdvat” yaklasik olarak ii¢ yiiz on,
giines anlamima gelen “sems” otuz iki,”* ay anlamina gelen “kamer” yirmi yedi, yildiz
anlamima gelen “necm” ve “niicim” ise on iki,”' bulut anlamina gelen “sehdb” dokuz

ve “gamam” dort defa® gecer.

Kur’an’da yer alan ve cevre kavrami igerisinde degerlendirilen daha pek ¢ok ekolojik
0ge bulunmaktadir. Kur’an, elbetteki bu varliklar1 zikrederken muhatabi olan insanin da
dikkatini cevresel Ogelere cekmektedir. Mesela, strelerin isimlendirilmesinde bunu

gorebiliriz.

7 Ram, 30/ 41.

* Bkz. Abdulbéki, s. 154, 119-120, 895- 889.

* Riizgar ve Yagmurla ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 414, 842.

*% Gokyiizii ve Giinesle ilgili kelimeler i¢in bkz. Abdulbaki, s. 459-465, 491-492.
°1 Ay ve yildizla ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 702, 861.

>? Bulutla ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 439, 641.



14

1.1.2.2. Siirelerin isimlendirilmesinde Cevresel 6geler

Kur’an, her biri digerinden ayrilmis yiiz on dort stireden olusur. Allah’m soziini
icerdigi ve yiiksek bir mevki iggal ettiginden Kur’an’m her boliimiine slire denilmistir.
Streler isimlerini, ihtiva ettikleri garip bir kelimeden, ifade ettikleri manadan, kissalar1

anlatilan peygamberden veya ad1 gecen kavimlerden alir.”

Kimi sire adlar1, ¢evresel varliklar1 ifade eden isimlerden olugsmaktadir. Bunlardan bir
kismi, akilli ve canli bir varlik olan insan ve onun kimi nitelikleriyle, diger bir kismi
ise, dogal ¢evre i¢cindeki canli ve cansiz varliklardan olan hayvanlar, bitkiler ve diger
unsurlardan secilmistir.”* Ornegin Kur’an’1n ikinci stiresine “Bakara” ad1 verilmistir ve
bu kelime, stirenin 67-71. ayetlerinde bir miinasebetle anilir. Bakara ¢evresel 6gelerden
biri olan ve insanlara ¢ok faydasi olan hayvanlardan manda dahil sigir cinsine verilen
bir isimdir. Bu hayvana, bakara denilmesi ise toprag siiriip yaymasindan dolayidir.”
Kur’an’da cevresel unsurlardan birini olusturan ve sozliikte bal aris1 anlamina gelen
“nahl” kelimesi, Kur’an’in on altinci siresine ad olarak verilmistir. Allah ona,

ciceklerden topladig1 nektardan, bal yapma icgiidiisii vermistir.”®

Karinca da, ¢evresel varliklardan biridir. Bu kiiciik canlinin adi1 olan “nem!”, stirenin on
sekizinci ayetinde gecen, Siileyman peygamberin, bu kiiclik canlilarin aralarinda gecen
konusmay1 duydugu ve bundan otiirii Allah’a hamd ettigi i¢in, Kur’an’in yirmi yedinci
sliresine isim olmustur.57 Oriimcek anlamina gelen “ankebiit” kelimesi, stirenin kirk
birinci ayetinde geger ve Allah’tan bagkasini dost edinenler ile diinyay1 ele gecirmeye
calisanlarin kurduklar1 diizenler, oriimcek agina benzetildiginden yirmi dokuzuncu
sirenin ad1 olmustur.”® En biiyiik hayvanlardan biri olan ve sfirenin birinci 4yetinde
gecen “fil” kelimesi, Peygamber Efendimizden 6nce meydana gelen fil vakasinda savas

hayvani olarak kullamildigindan yiiz besinci siireye isim olmustur.”

Stirelerin isimlendirilmesinde ikinci grubu, ¢evremizde bulunan cansiz varliklardan
secilen adlar olusturur. Sozliikte, ziyade anlamina gelen, savassiz elde edilen

ganimetlere verilen “nefl” kelimesinin cogulu olan “enfal”, Kur’an’m sekizinci

53 fsmail Cerrahoglu, Tefsir Usiilii, TDV Yay., Besinci Baski, Ank. 1985, s. 55,57,60.

4 Cerrahoglu, Tefsir Usiilii, 60.

35 Muhammed Hamdi Yazir, Hak Dini Kur’an Dili, Eser Negriyat ve Dagitim, Ist. 1979, I/ 381.

% Yazir, 11/ 3082; Muhammed Esed, Kur’an Mesaji, Cev. Cahit Koytak; Ahmet Ertiirk, Isaret Yay.,
Besinci Baski, I/ 526.

57 Muhammed Ali Es-Sabini, Safvetii’t —Tefdsir, Dersaadet, Ist. trs., II/ 400; Yazr, V/ 3652.

*% Siileyman Ates, Yiice Kur’an’in Cagdag Tefsiri, Yeni Ufuklar Nes., Ist. 1989, VI/ 495.

> Yazir, IX/ 6097; Esed, 111/ 1307.



15

siiresine ad olmustur. Savasta elde edilen maddi ganimetlere “nefl” denilmesi, uhrevi

sevaba ek olarak kazanilan mallar olmasi sebebiyledir.®

Diinyada insan icin pek cok meta var edilmistir. Bu metalardan bazilar1 ise, siis ve
ziynet esyalaridir. Altin ve miicevherleri ifadeden ve slirenin besinci ayetinde gegen
“zuhruf” kelimesi, kirk tigiincii sireye isim olmustur.®' Bir diger cevresel unsur da, kum
tepeleridir. Riizgarlarin olusturdugu kum tepecikleri anlamina gelen, bdylesi bir yerde
yasayan Ad kavminin kissas1 anlatilan ve sirenin yirmi birinci yetinde gecen “ahkaf”
kelimesi, kirk altinci sireye isim olmustur. ® Bir diger cevresel fenomen olan,
riizgarlara deginen, toz ve kum kaldirma 6zelligi olan ve strenin birinci ayetinde gecen
“Zariyar” kelimesi elli birinci sireye ad olmustur.®> Misd peygamberin, Allah ile
konusmasina taniklik eden, bereketliligiyle iinlii ¢evresel bir goriintii olan, slirenin

birinci ayetinde gecen “tir” kelimesi, elli ikinci siireye isim olmustur.®*

Gokyiiziindeki ¢evresel unsurlardan biri olan, surenin birinci ayetinde gecen ve yildiz
veya bitki anlamma gelen “necm” kelimesi, elli iiciincii streye ad olmustur. ®
Gokyiiziindeki ¢evresel unsurlardan bir digerini olusturan, surenin birinci ayetinde
gecen ve ay anlamima gelen “kamer” sozciigii, elli dordiincii siireye ad olmustur.®® Burg
kelimesinin ¢ogulu olan, bur¢lar anlamina gelen ve sdrenin birinci ayetinde gecen
“burfic” kelimesi, seksen besinci sireye isim olarak verilmistir.®” Geceleyin ortaya
cikan ilk yildiz anlamina gelen ve slirenin birinci ayetinde gecen “fdrik” kelimesi,
seksen altinci stirenin adi olmustur.®® Gokyiizii cisimlerinden olan giinese, kimi gok
cisimlerine yeminle baslayan ve surenin birinci ayetinde gegcen “sems” kelimesi,

doksan birinci strenin adi olmustur.®’

Cansiz ¢evresel varliklardan biri olan, insanlara cok faydalar1 oldugu anlatilan, surenin

yirmi besinci ayetinde gecen ve demir anlamimna gelen “hadid” kelimesi, elli

0 Ebu’l Ala Mevdudi, Tefhimii’l Kur’an, Cev. Muhammed Han Kayani; Yusuf Karaca, Nazife Sigman ve
Digerleri, Insan Yay., Besinci Bask, Ist. 1991 II/ 137; Sabini, 1/492.
®' Esed, I1I/ 970; Yazir, VI/ 4184.

2 Mevdudi, V/ 335; Yazir, VI/ 4333.

% Ates, IX/ 51

% Yazir, VII/ 4548.

% Esed, I1I/ 1079; Sabtni, 111/ 271.

% Mevdadi, VI/ 43.

" Yazir, VIII/ 5688.

%% Ates, X/ 409.

% Mevdadi, VII/ 131.



16

A . . . 70 A ..
dokuzuncu siirenin ismi olmustur. ™~ En kutsal cevresel mekanlardan biri olan, Mekke
sehrine yeminle baslayan ve stirenin bir ve ikinci ayetlerinde iki defa gecen “beled”
. . A 71 . A . . . .
kelimesi, doksaninct stireye ad olmustur.” Incir anlamina gelen ve slirenin birinci

a3

ayetinde gecen “sin” kelimesi, doksan besinci siireye ad olarak verilmistir.”>

1.2. KUR’AN’DA VARLIKLARIN TASVIiRi

Varlik sozciigii, “ Var olan sey; var oldugu soylenen sey; var olamin varolusu olarak

» 13 olarak ifade edilir. Kur’an,

veya biitiin var olanlart icine alan en genel kavram
muhatab1 olan insanin etrafindaki cevresel objeleri de konu edinmistir. Zira insan, tek
basina olan bir varlik degildir. Insanm etrafinda cesitli varliklar vardir. Kur’an, insanin
yaratildig1 dogal cevre icinde canli ve cansiz cesitli varliklara yer verir. Bu anlamda ilk

incelenecek varliklar, cansiz varliklardir.

1.2.1.Cansiz Varhklar

Icinde yasadigimiz dogal ¢evre canli ve cansiz varliklardan olusmaktadir. Cansiz forma
dahil olan varliklar iireyemeyen, solunum yapmayan, beslenmeye ihtiyact olmayan
varliklardir. Evren, yeryiizii, daglar, denizler, goller vs. eko sistem igerisinde siirekli bir
doniisiim icerisinde olmasina ragmen canli sayilmazlar. Genel anlamda dogan, gelisen,
biiyiiyen ve olen varliklar canh varliklardir. Insanlar, hayvanlar ve bitkiler canli

varliklardir.

Canli varliklarla cansiz varliklar arasinda bir bag vardir. Bu bag tek taraflidir. Canli
varliklarin dogal cevre icindeki gelismeleri, hayatlarini devam ettirmeleri cansiz
varliklara baghdir. Fakat cansiz varliklar canli varliklar olmadan da varliklarini
siirdiirebilirler.”*Bundan dolay1 cansiz varliklarin bilinmesi nem teskil etmektedir. i1k

incelenecek cansiz varlik evrendir.

Astro-fizik alimleri, tabiat kanunlarindan ve bu kanunlarin neticelerinden elde ettikleri

yeni birtakim bilgilerle, evrenin yaradilist konusunda kendi kanaat ve goriislerini

" Yazir, VII, 4728.

" Ates, X/ 477.

7> Sabni, I1/ 565.

> Akarsu, s.189.

7 Takiyettin Mengiisoglu, Felsefeye Giris, Remzi Kitabevi, Besinci Bask, ist. 1992, s. 151-153.



17

aciklamiglar ve bazi ilmi nazariyeleri ve teorileri ortaya koymuslardir. Bunlar arasinda
Descartes, Kant, Buffon, Laplace, Faye, Bello, George Gamow, Sir James Jeans, Fred
Hoyle ve Velyaminov’un nazariye ve hipotezleri, en fazla dikkati ¢ceken hipotezler
olmus ve iizerinde dnemle durulmustur. Fakat bu hipotezlerden bazisi, daha dogmadan

Olmiis, bazisi ise canliligin giiniimiize kadar koruyabilmistir.

Bu nazariye ve hipotezler, bir bakima ictimai hayat felsefesinin veya sosyal ve
ekonomik diizenin ilmi sahadaki tezahiirleri oldugundan, zaman zaman dini ve
ideolojik sistemlerin miidafaasinda da kullanilmis ve belki de bu nazariyelerin
hayatiyetini koruyabilmesi, biiyiikk 6l¢ciide bu kullanmaya baglh kalmistir. Mesela:
Laplace, G. Gamow, ve J. Jeans’in nazariyeleri, inananlar tarafindan Allah’in varligina
ve vyaraticiligma delil olarak kullanilirken; Buffon, Hoyle ve Velyaminov’un
nazariyeleri ise, materyalistler ve inkarcilar tarafindan Allah diye bir yaraticinin

bulunmadigina delil olarak kullamlmustir.

Kur’an-1 Kerim’de evrenin yaratilisi konusuna temas edilmis ve bu konu ile ilgili
ayetlerde her ¢agin anlayisina hitap edecek sekilde bir iisliip kullanilmistir. Bu nedenle
asirlardan beri tilavet olunan bu ayetlerin mahiyetlerinin anlasilmasi, kismen de olsa,
zamanimizdaki bazi ilmi kesiflerin ve icatlarin yardimiyla miimkiin olabilmistir. Bu
konudaki bazi hipotezler, evrenin yaradilisi ile ilgili ayetlerin daha iyi anlagilmasina
yardimc1 olmustur. Bu hipotezler icerisinde Kur’an’a en yakin olan Gamow’un
hipotezleridir. Gamow, “Kainat ve Yaratilig” adli kitabinda konuyla ilgili su bilgileri
verir: “ Mekanda once gazlardan miitesekkil ¢cok biiyiik bulutlar vardi. Bu bulutlar sabit
olmadiklar1 icin donmeye devam ettiler ve cazibe kuvvetinin etkisiyle parcalandilar.
Her par¢a da yine cazibenin etkisiyle yogunlasarak sikismaya basladi. Boylece sikisan
ve donen cisimler kiireye yakin sekiller aldilar. S6z konusu yogunlagsmanin artmasiyla
kiitlenin igerisindeki sicaklik da artarak, merkezdeki hidrojen helyuma doniistii ve 1s1
yaymaya basladi. Iste bu boliinen ve parcalanan gaz kiitleleri galaksileri, yildizlar1 ve

giines sistemini meydana getirmis oldu.””®

Kur’an’da ise, evrenin yaratiis1 soyle tasvir edilmektedir: “Sonra duman halinde

bulunan goge yoneldi; ona ve yeryiiziine, ‘Isteyerek veya istemeyerek gelin’ dedi. Ikisi

> Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, Marifet Yay., Ist. 1997, s. 132.
76 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 133.



18

de, ‘Isteyerek geldik’ dediler.””” “Kafirler, gormezler mi ki, gokler ve yer birbirine

" 75 Ik ayette “duhdn” tabiri yer almaktadir. Bu

bitisik idiler, onlart biz ayirdik.....
kelime duman anlammdadir. Evrenin ilk olusum devresinde, Kur’an’m ifade ettigi
duman ile ¢agdas bilimin ortaya koydugu, evreni baslangicta teskil eden nebiiloz
(bulutsu madde) aym: sey gibidir. ” Bir sonraki 4yette de evrenin yaratilisinin
baslangicta bir parcalanma ile basladigr ifade edilerek iki kelimeye dikkat
cekilmektedir. Bunlardan biri “ratk” digeri ise “fatk”dir. “Ratk” bitisik demektir.™
“Fatk” ise bitisik olani ayirma anlamindadir.®’ Kur’an’a gore evren, “duhdn” (duman)
gibi bir maddeden yaratilmistir. Bu madde 6nce yarilmig daha sonra da birbirinden
ayrilmistir. Cok ince ve kiigiik parcalardan olusan s6z konusu madde sabit olmayip
dondiigii icin, cazibe kuvvetinin etkisiyle parcalanmis ve donen yeni kiireler meydana

gelmistir. Bu donen ve atese benzeyen kiireler de tekrar parcalanarak yeni birtakim

yildizlar1 ve giines sistemini olusturmuslardir.®

Kur’an, evrenin yaratilisindan sonra cansiz varliklardan olan goklerden ve yeryiiziinden
bahseder. Ayrica Kur’an, goklerin ve yeryiiziiniin birtakim merhalelerden gecerek
yaratildigim ifade etmektedir.*’ Cagimizda gecerliligini koruyan teorilere gore gokler
ve yer “sedim” denilen gaz-toz karisimi bir maddeden yaratilmis ve ilk maddenin
meydana gelisinden su ana kadar yaklasik bes milyar yillik bir zaman ge¢mistir. Yine
bu teoriye gore diinyada insan nesli takriben bundan ikiyiiz- ii¢yiiz bin y1l once ortaya
cikmistir. Bu da gosteriyor ki, goklerin ve yeryliziiniin meydana gelisi ile insanin
yaratilis1 arasinda uzun devirler ge¢mis ve yeryiizii bir takim jeolojik donemlerden
gectikten sonra ancak bugiinkii halini alabilmistir.**Kur’an’in bes ayr1 ayetinde yerin ve
goklerin olusumunun alti devrede tamamlandig: ifade edilirken® Fussilet siresinin 9-
12. ayetlerinde farkli bir tablo ortaya konmaktadir: “De ki: ‘Siz mi yeri iki giinde (iki
devrede) yaratani inkdr ediyor ve O’na ortaklar kosuyorsunuz? O, dlemlerin Rabbidir.’

O, dort giin icinde (dort devrede), yeryiiziinde yiikselen sabit daglar yaratti, orada

7 Fussilet, 41/11.

78 Enbiya, 21/30.

" Mourice Bucaille, Miispet Ilim Yoniinden Tevrat, Incil ve Kur’an, Cev. M. Ali Sonmez, DIB Yay., Ist.
1991, s. 220.

% Ragib Ebu’l-Kasim Hiiseyin bin Muhammed Isfehani, el Miifredat fi Garibi’l Kur’an, tah. Muhammed
Seyyid Keylani, Darul Marife, Beyrut trs., s.187.

81 [sfehant, s. 371.

82 Kirca, Kur’dn-1 Kerim ve Modern Ilimler, Marifet Yay., Ist. 1981, s.131-132.

8 A’raf, 7/54; Fussilet, 41/11.

8 Kirca, Kur’an-1 Kerim ve Modern Ilimler, s. 133.

8 Araf, 7/54; Yanus, 10/3; Had, 11/7; Furkan, 25/59; Hadid, 57/4.



19

bolluk ve bereket meydana getirdi ve orada nizik arayanlarin ihtiyaclarina uygun
olarak nziklar takdir etti. Sonra duman halinde bulunan goge yoneldi; ona ve
yeryiiziine, ‘Isteyerek veya istemeyerek gelin’ dedi. Ikisi de, ‘Isteyerek geldik’ dediler.
Boylece onlar, iki giinde (iki devrede) yedi gok olarak yaratti ve her goge kendi igini
bildirdi....” *

Bu ayetlerde ilk bakista yerin iki giinde, “evkdr” i yani riziklarmn (bitkilerin) dort
giinde, goklerin de iki giinde olmak {izere yaratilisin sekiz giinde tamamlandigi manasi
anlagilmaktadir. Ancak “evkdr” icin 6ngoriilen dort giin ifadesinin yeryiiziiniin yaratilis
stiresini de kapsadigi diisiiniiliirse o zaman so6z konusu ayetlerle, alt1 giin tabirinin
gectigi ayetler arasindaki miigkilat ortadan kaldirilmis ve yine rakam alt1 devre olarak
ifade edilmis olur. Buna gére yeryiizii dort, gokler de iki devrede yaratilmustir.®’

Kur’an’da, cansiz forma dahil olan gokyiiziine, gokyiiziindeki varliklara belli acilardan

A

deginilir. Kutsal kitabimizda gokylizii anlamima gelen “semd” kelimesi yliz yirmi,
gokler anlamma gelen “semavat” kelimesi ise yiiz doksan defa kullanilmaktadir.®®
Gokyiiziinde giines, ay, yildizlar ve yerle gok arasinda bulunan hava ve atmosfer

tabakalar1 gibi cansiz varliklar yaratilmistir.

Goklerin yaratilmasiyla ilgili bir ayette, “ Ciinkii, Allah, gokleri ve yeri, hak ve hikmete
uygun olarak, herkese kazandigiun karsiigi verilsin diye yaratmistir”®® deniliyor.
Tefsirlerde, “Gokyiiziiniin ve gokle yer arasindaki varliklarin, bir gercege isaret etsin
diye yaratildigi, bu gercegin de, evrendeki her seyin, belli bir plan ve programa gore
siirl bir amact gerceklestirmek iizere var edildigi”®® belirtiliyor. Gokyiiziiyle ilgili
hususlardan biri, onun Allah tarafindan “bind” edildiginin belirtilmesidir. Ilgili bir
ayette, “Gogii de kubbemsi bir yapt gibi bina eden Allah’tir.”" denilmesi, miifessirler
tarafindan, “gdgiin kubbemsi bir yap1 halinde yaratildigi, sema sozciigiiniin birden ¢ok
gokler anlamima geldigi,”* canli yasaminda gogiin onemli bir payr oldugu, ondaki
varliklarin ziya, 1s1, 151k verdigi, barindirdig1 varliklarin cekici, insicamhi ve diinyayla

miinasebetli oldugu, yeryiiziindeki hayatin varligina elverisli oldugu, orada hayatin

* Pussilet, 41/ 9-12.

%7 Celal Yeniceri, Uzay Ayetlerinin Tefsiri Islam A¢isindan Kainat ve Imkanlari, Erkam Yay., ist. 1995, s.
85.

% Abdulbaki, s. 459-465.

¥ Casiye, 45/22.

% Esed, 1/ 391.

°! Mii’min, 40/64.

%> Muhammed b. Omer er-Razi,, Mefatihu'l-Gayb, Matbaatii’l-Behiyye, Misir trs., I1/105.



20

devamina yardimci olacak yiiksek tavan oldugu, istikrar yeri olan yer iizerinde gogiin

genis bir cadir gibi yaratildigr™®

seklinde agiklaniyor. Gokyiiziiniin kubbemsi bir bina
seklinde var edilmesi, tefsirlerde de deginildigi gibi, insan dahil ekolojideki varliklar1
koruyucu bir 6zellige vurgu yapilmasi sebebiyledir. Bu, cevre ile gokylizii arasindaki
iliskiyi belirten bir husustur. Kur’an, uzayi olusturan samanyolu sisteminin ihtiva ettigi
giines, ay, yildiz, gezegen, galaksi, yoriinge ve bir¢cok gok cismini ifade etmek iizere
gokler anlamina gelen “semdvdt” ifadesini kullanir. Bu kelime kutsal kitabimizda tam

yiiz doksan defa geciyor.”*

Kur’an’da gokteki cansiz varliklardan olan ve giines anlamina gelen “sems” kelimesi
otuz ii¢ defa kullanilir. Samanyolu yildizlar toplulugu igcinde yer alan giines, orta
biiytikliikte bir yildiz olup, diinya gezegenine 1s1 ve 151k verir; ve diinyadaki canli ve
cansizlara pek ¢ok fayda saglar. Bu acidan giines, ekoloji ve ¢evre i¢in yararh bir
goksel varliktir. Ekolojideki canlilarin yasamlarini devam ettirmeleri ve her tiir
popiilasyon” icin gerekli besinlerin olusumu giines enerjisine baghdir. Riizgar, yagmur,
yagis c¢esitleri ve akarsular giines enerjisi sayesinde olusur. Diinya gezegeninin
eksenindeki egiklikten dolayi, gezegenin her tarafi ayni oranda 1sinmaz ve bundan
otiirii atmosferlerde hava akimlar1 olusur ki bunlara riizgar denilir. Giines 1sinlari,
yeryliziindeki sular1 buharlastirir ve bu su tanecikleri, yiikselerek bulut haline gelirler;
riizgar, bulutlar1 birlestirir ve ondan yagmur, kar taneleri yer yiiziine iner ve boylece
iklim olaylar1 giinesin etkisiyle olusur. Siiphesiz giines, diger gezegen, uydu ve
yildizlarda oldugu gibi ekoloji icin olmazsa olmaz bir varhiktir.”® Ayrica giines, gok
cisimleri arasinda bir kandil gibi parlamakta olup, Kur’an’da buna “sirdc” kelimesiyle
temas edilir. lgili ayette, “Onlarin arasina hilali, yansiyan bir 1sik olarak yerlestirmis,
giinesi de 1sik sacan bir lamba yapmistir.”®” deniliyor. Bu ayetle ilgili olarak kimi
tefsirlerde * Giinesin, gecenin karanligim giderdigi, giinesin 15181 sayesinde diinyada
yasayanlarin varlik ve ufuklar1 gorebildikleri, gormeye muhta¢ olduklari nesnel ve
varliklar1 onun 15181yla gordiikleri, ayrica giinesin, yeryliziiniin golgesini giderdigi i¢in

sirdc oldugu ve bu niteligin, 1s1kl1 bir cismi ifade ettigi; 1518 nurdan daha kuvvetli

3 Mahmud b. Omer ez-Zemahseri, el-Kessdaf An Hakdiki’t-Tenzil, Ikinci Baska, Beyrut 1976, 1/ 233.

** Abdulbaki, s. 462-465.

% « Belli zaman diliminde, belirli bir eko sistemde, ayn1 cinsten canlilara ekoloji deyimiyle, popiilasyon
denilir.” Daha genis bilgi i¢in bkz. Cepel, 178.

% Kislalioglu; Berkes, s. 71.

" 1sra, 71/16.



21

oldugu, bundan otiirii kuvvetli olanin giinese ve zayif olanin da aya verildigi” gibi

aciklamalar yapilmaktadir.”®

Kur’an’da yer alan ve uzay cisimleri arasinda diinya gezegeninin de uydusu olan bir
diger cansiz varlik ise ay’dir. Ay, Kur’an’da “kamer” sozciigii ile ifade edilir ve bu
kelime yirmi yedi defa kullamlir.” Ay, diinyanin etrafinda déner ve bu cisme diinyanin
uydusu denilir. Zira gezegenlerin etrafinda donen kiiciik gok cisimleri uydu olarak
isimlendirilir. Ayin diinyadan goriiniimii farkli farklidir ve bunlar hilal, dolunay, ilk ve
son dordiin olarak adlandirilir. Ay, diinya gezegeninden 14 oraninda kiigiiktiir ve diinya,
ayin tam dort kat1 biiyiikliigiindedir. Ay, yildizlardan daha kiiciik oldugu halde,
diinyaya yakin oldugu i¢in biiyiik goziikiir ve uzayda, diinyamiz aydan elli kat fazla yer

kaplar.'®

A9

Kur’an, ayin “nlir” kilindigin1 bildirir ve bununla ilgili olarak “Gormiiyor musun Allah,
onlarin icine hilali bir ik olarak yerlestirmistir’'°" denilir. Aciklamalarda “gece
karanliginda yeryiiziinii ayin aydinlattigi, istifadeye imkan tamiyacak sekilde ayin
aydinlik kilindigi, onun sonmiis, sogumus ve kabuk baglamis bir gezegen oldugu,

giinesten gelen ve nir adi verilen 1181 yansittigr” ' belirtilir.

Kur’an’da cansiz formlar arasinda yer alan ve uzay cisimlerinden olan yildizlara da
degisik kelimelerle deginilir. Yildizlar, gokyiiziinde bulunan, bir¢ogu sonmiis uzay
cisimleridir. Gece goge bakildiginda bunlarin 1s18min diinya gezegenine titreserek
ulagtign goriliir. ' Necm sozciigiic Kur’dn’da yildiz ve gdvdesiz bitki anlaminda
kullanilir. Bu tiir yildizlarin insana sagladigi en biiyiik yarar, eskiden beri yolculukta
yon tayininde onlardan yararlanilmasidir. Diinya gezegeninde yasayan alti milyara
yakin insanin bir kismi1 hala bu yontemi kullaniyor. Aksi takdirde ayetin yarar1 yok
olmus ve ayet tarihsellik icinde kalmis olur. Insan yararlansin ya da yararlanmasin,
kimi yildizlar yolculukta yon tayininde kullanilan goksel bir cisimdir. Eger ayette gecen

ifade, ¢cimen anlamina alinirsa bu, otlarin giirliigiinii; yani baharin en iyi zamaninda

% Razi, XXX/140.

9 Abdulbaki, s. 702.

100 Kislalioglu; Berkes, s. 82-88.
0 jgra, 71/16.

192 Ates, 1V/203.

103 Kislalioglu; Berkes, s 93.



22

otlarin yiikseldigi ve iyice yere yattig1 zamani belirtir. Ekolojideki bitki ortiisti de dahil

tarimsal iiriinlerin olgunlastig1 zamana da isaret eder.'®*

Kur’an’da, yildizlarla ilgili kimi hususlara “burii¢” kelimesiyle deginilir ve ilgili
ayette, “Burclarla donatilmis gége yemin olsun ki’'®® denilir. Burfcla ilgili olarak
tefsirlerde giinesin burglarin teskil ettigi yoriingede bulundugu ve bunun, diinya
gezegenine bir ¢ok istifade imkam sagladigi; yahut ayin duraklari oldugu ve bunun,
ekoloji ve insan hayatina olumlu etkiler yaptigir ve tiim bunlardan otiirii de burclara

yemin edildigi”'*® belirtilmektedir.

Kur’an’da ifade edilen cansiz varliklardan biri de insan hayat1 ve diger canli varliklar
icin yasam alan1 olarak mutlaka gerekli bir unsur olan yeryiiziidiir. Basta daglar,
denizler, kitalar olmak iizere bir cok ¢evresel fenomen yeryliziinde yer almaktadir. Bu
fenomenler olmadan insan veya diger canli varliklarin hayatlarini siirdiirmeleri

imkansizdir.

Kur’an’da yeryiizii, “ard” sozctigii ile ifade edilir. “Ard” kelimesi, kutsal kitabimizda
farkli baglamlarda, degisik konular1 anlatmak iizere yaklasik olarak dort yiiz altmis bir
defa kullanilmustir.'”” Yeryiiziiniin ve goklerin yaratilis safhalar1 yukarida ifade edildigi
gibi var edildikten sonra, canli varliklar i¢cin bir ¢ok ekolojik nimet de yaratilmistir.
Ayrica bu nimetlerin oyun, eglence ve amacgsiz yaratilmadigi Kur’an’da “ld@ib” ve
“banl” ifadeleriyle belirtilir. Bir ayette, “ Bir de, sunu bilin ki gokleri, yeryiiziinii ve

ikisi arasinda var olan hi¢hir seyi oyun ve eglence olarak yaratmadik™'* denilir.

Yeryiiziiniin, insanin ve diger varliklarin yasayabilecegi bicimde genis yaratilmasi da,
Kur’an’in ele aldig1 bir diger husustur. Kur’an, yeryiiziiniin bir dosek mesabesinde

A9

oldugunu “firds, ferasnd ve mehd, mihdd, mahidin” kelimeleriyle ifade eder. Ilgili bir
ayette, “ O Rab ki, yeryiiziinii, sizin icin bir zemin ve dések yapti”'” denilir. Burada,
yeryliziiniin, iyice yayildig1 ve diizenlendigi belirtiliyor. Yeryiiziiniin insan ve ekoloji
icin 6onemli olan bu ozelligi, tefsirlerde, “ Yeryiizii, iizerinde yasamak zorunda olan

. a 110 T Lo
canli organizmalarin ihtiyaglariyla uyumlu olarak "~ ve yeryiizii, insanlar iizerinde

% Yazir, VII/ 4569; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XIV/122.
195 Burig, 85/1.

106 Mevdadi, VII/85; Ates, X/392.

107 Abdulbaki, s. 34-42.

1% Enbiya, 21/16.

19 Bakara, 2/22.

10 Esed, 11/1070.



23

istikrarlt bir durumda olsunlar diye genisletildi ve diizenlendi”'"!

seklinde agiklaniyor.
Kimileri ise, bu ayeti, “yeryiiziiniin her zaman ve her yerde insanlik icin bir besik
oldugu, topragin onlar1 bagrina bastigi, verimli gidalar1 kendilerine verdigi, yiiriime,
ekme, bigme, yasama icin hazirlanan yerin, ilk yaratildig: giinden beri, planlandig: gibi

59112

hayata elverisli kilindig1 seklinde aciklar.

Kur’an’da, yeryiiziiniin yayildigina “medde” sozciigiiyle deginilir ve bu kelime, insan
ve ekoloji icin gerekli bir 6zellige vurgu yapar. Ilgili bir Ayette, “Biz, yeryiiziinii
yaydik”'"? denilir. Kimi tefsirlerde bu ayet, “medde ifadesinin ciplak gozle sonu
goriinmeyecek kadar genisletmek anlamina geldigini, bundan dolay1 yeryiiziiniin enine
ve boyuna yayildigini, diinya gezegeninin, belli bir genislikte yaratildigini, hacminin
kiiciik olmasit halinde istifade etmenin imkansiz olacagini, tarimsal iiriinlerin
yetisebilecegini ve hayvanlarin yasayabilecegi bir genislige gore var edildigini, '™
insanlarin yasadigi diinya gezegeninde ova, yayla, dag ve wrmaklarin yaratilmak

suretiyle oranmn yayildigr™'"

seklinde tefsir edilir. Yeryiiziiniin yayilmasi ve varliklarin
bu satihta dagilmasi ekoloji agisindan ©Onemlidir. Ciinkii nimetlerin bir yerde

toplanmasi, bagka yerdekiler icin biiyiik zorluklar olusturabilir.

<

Kur’an’da, yeryiiziiniin insana “zeliil” kilindigina da temas edilir ve bu insan i¢in ¢ok

onemlidir. Bu husustaki bir ayette, ““ O, yeryiiziinii, yasanmast kolay bir yer yapmustir.
Oyleyse, O’nun her tarafimi dolasin ve Allah’in verdigi niziktan pay almaya calisin”™'®
denilir. Yeryiiziiniin bu 6zelligi, onun iizerinde tasarrufta bulunmaya uygun bir sekilde
var edildigini ifade eder.''” Yeryiiziiniin yiirimeye ve imar edilerek gelistirilmeye
uygun olmasi, sert veya yumusak olmasi, canli ve oliiler i¢in yasanabilir olmasi bunlara
dahil edilebilir. Kur’an’da ayrica yeryiiziiniin 6lii ve diriler i¢in bir toplanma yeri/kifat
kilindigma deginilir. Ilgili ayette, * Biz yeryiiziinii, diriler ve oliiler icin toplanma yeri
yapmadik mi?” "*denilir. Bu, ekolojik bir dzelliktir ve insan i¢in faydali bir husustur.

Yeryiiziiniin kifat olmasi, toplanma yeri kilinmasi, yeryiiziiniin canlilar1 sirtinda, 6liileri

de bagrinda toplamasi, gereksinim duyulan yiyecek ve igcecekleri bulundurmasi gibi

" Razl, XXVII/227; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XIV/72.

"2 Eba Cafer ibn-i Cerir et-Taberi,, Camiu ‘I-Beydn an Te'vili’l Kur’an, Misir 1954, XVI/ 174; Ebu’l-
Fida Ismail Ibn Kesir, Muhtasaru Tesiri Ibn Kesir, Tah: M. Ali es-Sabiini, Dersaadet, Ist. trs., I1/482.

'3 Hicr, 15/19.

4 Razi, XIX/ 2.

5 Ates, IV/451.

1 Miilk, 67/15.

17 Ates, 1X/534.

"8 Miirselat, 77/ 25-26.



24

hususlar1 ihtiva eder.''Ayrica, bu sozciigiin kucaklamak ve kendine ¢ekmek anlamina
gelmesi, cekim giiciiyle yeryiiziiniin iistiindekileri kendine dogru cektigini de gdsteren

bir isarettir.'*’

Kur’an’da yer alan cansiz varliklardan yeryiiziindeki en yiiksek yiizey seklini daglar/
cibal olusturur. Daglar, diinyanin katmanlarindan biri olan litosfer/yer kabugu katmani
tizerine kurulmustur. Bunun iistiinde gaz katmani/ atmosfer bulunmaktadir. Daglarin
altinda magma/ pirosfer, ¢ekirdek/ barisfer ve yaninda hidrosfer/su katmani yer alir.
“Yaratici, yer kabugu katmanini sabit tutmasi icin iizerine biiyiik agirliklar koymustur”
diyen Nurbaki, soziine, “Yapilarinda potasyum, silisyum ve bircok yiginak yapilan
stradaglar sayesinde yeryiiziiniin merkezindeki atesin disiplin altina alinmasi

saglanmugnr.” ' diye devam eder.

Ayni1 konuda kimi yazarlar “I1ahi plan geregi, daglarin olusmasi ve sabitlesip yerlerinde
kalmasinda insan ve evren i¢in bir cok yarar vardir. Ekvator bolgesinde, dakikada yirmi
yedi km. hizla kendi ekseni ve saatte yiiz on km. hizla giinesin etrafinda bas dondiiriicii
bir siiratle donen diinyanin, dortte biri dag olmasaydi bugiinkii denge olmazdi. Daglar
olmasaydi arzin cekirdegindeki sonu gelmez patlama ve hizhi akislar, yeryiiziinde bir
saniye oturmamiza firsat vermez ve her an, deprem icinde olurduk. Sehirler kurmak bir

yana, yeryiizii sathinda bir ¢adir bile kuramazdik”'** demektedir.

Daglarin var edilmesinde insanlar ve diger canlilar i¢in bir takim yararlar oldugu
tahmin edilebilir. Daglar, yeryiiziinii saglamlastirma gibi bir 6zellige de sahiptir. Bu
konuyla ilgili bir ayette, “ Yerinden oynatilmaz sandigin saglam daglarin, o giin,
bulutlarin gidisi gibi gecip gittigini goriirsiin. Bu, her seyi sasmaz bir diizene baglayan
Allah’in z'gialir.”lz3 denilir. Kimi tefsirciler, ayetin, “bu diinyanin, Allah’in tasarrufuna
bagl gecici bir mahiyet tasidigina isaret edecek yonde oldugunu,'** Allah’in saglam

sanatinin, mevcudattaki her seyde belirdigini, varliklar dleminde liizumsuz bir sey

" Mevdadi, VI/586-587.

120 Ates, X/271.

2! Haluk Nurbaki, Kur’an-1 Kerim’den Ayetler ve limi Gergekler, TDV Yay., Ikinci Baski, Ank. 1987, s.
191.

122 M. Kemal Atik, Kur’an ve Cevre, EU Yay., Kayseri 1992, 5.90.

'2 Neml, 27/88.

124 Esed, 11/ 778.



25

olmadigmn: ve iyi diisiinen birinin, ilahi sanat eserlerindeki mucizeleri gorebilecegini”'*

sOylemektedir.

Daglar, yeryiiziine dikilmis birer denge unsurlaridir. Kur’an, bu konuya da deginir ve
ilgili ayette, “ O, daglari saglam bir sekilde ¢aktr’ > denilir. Daglarm burada
vurgulanan ozelligi, “reseye” fiilinde belirtilen demir atmak anlamindadir. Tipki
denizde yilizen geminin limana demir atmasinda oldugu gibi, daglar da, bugiinkii
bilgilerimize gore yeryiiziinde kizgin magma iizerinde yiizen yer kabugunu tutmasi i¢in

kazik gibi oraya cakilmustir. Zira denizde giden gemiler de aymi kurallara tabidirler.'*’

Daglarin, insan ve diger canlilara barinak saglamasi ve ¢ok genis bitki oOrtiisiine sahip
olmas1 da onlarla ilgili bir diger ozelliktir. Ilgili Ayette, “Allah, daglarda sizin icin
barinaklar yaratty”'*® deniliyor. Ayette gecen “eknan” sozciigii, kimi tefsirlerde “bir ya
da daha ¢ok nesne veya varligi koruyan nesneler oldugu ve bundan maksadin da, insan
ve hayvanlarin korunabilecegi daglardaki dogal in, magara ve barinaklar sagladig1 veya

59129

depreme dayanikli yerde oldugu” “~ seklinde izah edilir.

Sonug olarak, cevresel 6gelerden biri ve ekolojide bircok yarar1 olan daglar, diinyanin
akcigerini bagrinda barindiran, sayisiz bitkilere, hayvanlara ev sahipligi yapan, orman
zenginligini devam ettiren, aralarindan nehirler ve yollar gecen, kimi insanlara yazlik
ev ve dinlenme mekani saglayan, takim sporlar1 ve kamp calismalarinin yapilmasina
imkan veren, turizm faaliyetlerine konu olan, insanin yararlandig1 daha bir¢ok imkanlar

sunan ve Allah tarafindan yeri sarsmamasi icin yaratilan yeryiizii sekillerinden biridir.

Diinyayi, diger gezegenlerden ayiran en 6nemli faktorlerden biri de sudur. Ciinkii su
yasam ve canliligin temelidir. Kur’an’da cansiz form icerisinde yer alan suya, yagmura,
denize ve bunlardaki ekolojik faydalara vurgu yapilir. Bir ayette, “ Hakki inkdra
sartlanmis olan insanlar, yasayan her seyi, sudan yaratngumzi gérmiiyorlar mi?”"°
denilir. Kimi tefsirlerde bu ayet, bilim diinyasinin evrensel capta kabul ettigi bir husus

oldugu, hayat i¢in suyun en uygun ve gerekli Ozelligi tasidigi, bitkisel-hayvansal

125 Rutub, Fi Ziali’l-Kur’an, X1/201.
126 Naziat, 79/32.

127 Atik, s. 90.

128 Nahl, 16/18.

129 Razi, XX/ 93.

0 Enbiya, 21/30.



26

hiicrenin temelini olusturan protoplazmanin biiyiikk 6lciide sudan tesekkiil ettigi

131

seklinde ° tefsir ediliyor.

Kur’an’da, su ve yagmura onemli sayida ayetlerle deginilir. Kur’an’da su anlamina

¢

gelen “mad” ifadesi, altmis i, yagmur ve yagmur yagdirmak anlamindaki “matar ve
emtara” ise on bes defa gecmektedir.’* Su kelimesinin kullanildig1 kimi ayetlerden
sonra, “ fe ehrace bihi mine’s-semerati rizkan lekiim” ctimlesi gelir. Bu tiir ayetlerden
birinin meali, “O Rabb ki, sizin icin yeri bir dosek, gogii bir tavan yapti. Gokten size su
indirdi. O su sebebiyle, tiirlii meyvelerden ve ekinlerden size bir rizik ¢cikardi™'>
seklindedir. Kimi miifessirler, bu ayette, sudaki gelistirici giice dikkat c¢ekildigini,
topraktaki giiclerle sudakilerin birlestirildigini, ekolojik nimetlerden olan “semardt”1n
diger cevresel sartlarin uygunluguyla cikarildigini, agaclar ile tarimsal ve bitkisel
irtinlerin olusturdugu ekolojik riziklar1 bu terimin kapsadigini, semarat yaratilmak
suretiyle kullara rizik olmasmin saglandigini ve ekolojik menfaatlerin varliklara

ulastirilmasinin temin edildigini'** belirtir.

Yeryiiziindeki canli varlik popiilasyonlari, gokten inen yagmurla beslenen topragin
cikardigi iirlinlerle gidalarini temin ederler. Yeryiiziinde insanlarin gidast olan kimi
gida ve varliklar, diger hayvanlar icin de riziktir. Bu acgidan, tabiattaki ekolojik
varliklarin ¢esitliliginin korunmasi, 1ss1z ¢ollerin yesertilmesi bir zorunluluk arz eder.
Nitekim Ibrahim peygamber, ailesinin kimi bireylerini yerlestirdigi Mekke’de, oranin
insan ve ekolojik bakimlardan gelistirilmesi i¢in dua etmistir. Bu duanin, ekolojinin
gelistirilmesi, nimetlerin ¢ogaltilmasinin istenmesi ve insan niifusunun artirilmasina
yonelik bir dua oldugu herkesin malimudur. Razi’ye gore * Ibrahim peygamber’in bu
duadaki amaci, Allah’tan kimi meyve ve d{iriinlerin, corak ve ekinsiz vadiye
ulastirilmasini  istemesi  veya  bunlarin, ticaretle oralara  ulastirilmasini
dilemesidir.”'*’Bu baglamda, dinsel gorevler ile ekolojik nimetler, onlarin zengin ve

bol ¢esitliligi arasinda dogru bir iligski oldugu soylenebilir.

Kur’an’da, cansiz varliklardan olan denizlere de deginilir. Ekolojik dengenin temininde
deniz ve okyanusun temini biiyiiktiir. Kimi yazarlar, “ yerkiirede biiyiik capta sicaklik

degisimlerinin olugsmamasi i¢in diinyanin kendi ekseninde ¢ok hizli dondiigiinii, fakat,

B! Esed, 11/651.

132 «“MA”, “matar” ve “emtara”ile ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 857,842.
133 Bakara, 2/22.

34 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, 1X/71; Ates, V/121.

135 Razi, XIX/ 137.



27

11 cihazlarinda oldugu gibi, gezegeni sabit sicaklikta tutmak i¢in bir termostatin gerekli
oldugunu, bu maksada en uygun sivinin ise su oldugunu, ciinkii berrak bir sivi olan
denizin derin tabakalarinin, ancak radyasyonla 1sindigini, konveksiyonla sogudugunu,
suyla kapli yiizeylerin giindiiziin 1s1 aldigin1 ve geceleyin 1sisin1  muhafaza
edebildigini” *° dile getirirler. Dogal cevredeki su havzalari, ekolojik dengenin
temininde, 1sinin yeterli oranda tutulmasinda ve bulutlarin olusmasmda biiyiik rol

oynarlar.

Kur’an, cevresel d6gelerden olan denizlerin insanliga sagladigi kimi yararlarina temas
eder. Denizlerin insana sagladigi ulasim, ticaret ve taze besin 6zellikleri cogu ayette s6z
konusu edilir. Bu baglamda Kur’an’da, denize “bahr” terimiyle kirk bir, “yemm” ile
sekiz;137 ticaret ve ulasim i¢in kullanilan her tiir deniz tasitina “cdriye-cevari” ile alti,
“sefine” ile dort ve “fiilk” ile yirmi ii¢c defa deginiliyor.'*®

Konunun uzmanlari, “Gezegendeki sularla kapl alanlarin ¢ogunun tuzlu olmasini ve
derecede planlanmis islerinden sayarlar. Onlar, ayrica yagmur damlalarinin tesekkiilii
icin gerekli ¢ekirdeklerin, deniz suyundaki tuzlardan yaratildigini, riizgarlarin etkiledigi
damlalarin, binlerce sahili dovdiigiinii, bu dalgalar esnasinda sigrayan kiiciik su
damlaciklarinin havada buharlastigini, bunlarin riizgarlarla siiriiklendigini, yagisin
olusumu icin gerekli zerreciklerin bu sayede gezegende hazir hale getirildigini ve
dalgalarin kayalardan parcaladiklar1 tuz mineralleriyle denizlerin tuz dengesinin

59139

korundugunu” " ifade ederler.

Denizler, insanin faydasi icin var edilmistir. Tabiatin bu boliimiiniin sagladig1 ekolojik
fayda, gercekten coktur. Ciinkii denizler, tasimacilik sektoriiniin bir boliimiinii
olustururlar ve denizlerden, taze balik, inci, mercan ve kimi sporlar i¢in de yararlanilir.
Ayrica insanlar denizlerin dibindeki gaz, maden ve petrol gibi dogal kaynaklardan da
yararlanirlar. Bu konuya deginilen bir ayette, “ Allah, icinde taze balik yemeniz ve
takacaginiz siis egyast ¢cikarmaniz icin denizi emrinize verendir. Gemilerin, denizde

sulart yararak gittiklerini de goriiyorsunuz. Bunlar, O’nun liitfunu aramaniz ve

136 Y1lmaz Muslu, Ekoloji ve Cevre Sorunlari, Aktif Yay.,ist. 2000, s. 29-30.

137 “Bahr” ve “yemm” ile ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 145-146, 940.

18 «Cariye”, “sefine” ve “fiilk” ile ilgili kelimeler icin bkz. Abdulbaki, s. 213, 447, 668-669.
139 Muslu, s. 32-33.



28

nimetine siikretmeniz icindir.”'* denilir. Diinyanin dértte iiciinii kaplayan bu ekolojik

nimet ya da tiim hidrosfer tabakasi, insanin hizmetine verilmistir.

1.2.2. Canh Varhklar

Genel anlamda dogan, gelisen, biiyiiyen ve 6len varliklar canli varliklardir. insanlar,
hayvanlar ve bitkiler birer canli varhklardir.'*' Canli varliklar, belli bir yasam siiresi
icinde dogum, yetisme, erginlik, 6liim gibi baslica safhalar1 gecirirler. Bu safthalar
boyunca da beslenme, sindirim, Oziimleme, solunum, bosaltim, salgi, hareket,
duyarlilik, iireme gibi faaliyetlerde bulunurlar. Canlhi varliklarla cansiz varliklar
arasinda bir bag vardir. Bu bag tek taraflidir. Canli varliklarin iireyebilmesi,
beslenebilmesi, solunum yapabilmesi i¢in diger canli ve cansiz varliklarla siirekli bir

iligki icerisinde olmasi gerekir ki ancak bu sekilde varliklarin1 devam ettirebilsinler.

Kur’an, canli varliklardan bahsederek, ilk olarak her canlinin sudan yaratildigini ifade
eder. Ilgili Ayette, “Biz her canli seyi sudan meydana getirdik” "** denilir. Kimi
tefsirlerde bu ayet icin, bilim diinyasinin evrensel capta kabul edilen bir husus oldugu,
canli tiirlerin ortaya c¢iktiZ1 ortamin su oldugu, hayat icin suyun en uygun ve gerekli
ozelligi tasidigi, bitkisel-hayvansal hiicrenin temelini olusturan protoplazmanin biiyiik

olciide sudan tesekkiil ettigi seklinde'*® tefsir edilir.

Bir diger ayette, “Allah, biitiin canlilart su maddesinden yaratt” "** denilir. Kimi
miifessirler, mithim gerceklerin ayette ifade edildigini, yagmurla gogiin, bitkilerle
yeryliziiniin yarildigii, hayat sahibi canlilarin olusumunda suyun etkili oldugunu,
suyun hayatla olan iligkisinin bilimsel arastirmalarca kanitlandigin1 ve canlilarin
bilesiminin yaridan fazlasim suyun olusturdugunu'®® ileri siirerler. Kimi tefsirlerde ise
her canlinin, suyun bir kismi veya 6zel bir su unsurundan yaratildigi ve bu 6zel suyun,

nutfe yoluyla iiremeyen canlilar hari¢, hareket eden canlilarin, su maddesinin

149 Nahl, 16/14.

! Mengiisoglu, Felsefeye Giris, s. 151.

"2 Enbiya, 21/30.

143 Bged, 11/651.

144 Nur, 24/45.

Y5 Yazir, V/3252; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, X/125.



29

< 14

olusturdugu nutfeden yaratildigi'*® ifade edilir. Kur’an’da yer alan canli varliklardan ilk

ele alinacak olan bitkilerdir.

1.2.2.1. Bitkiler

Dogal hayatin en 6nemli unsurlarindan birisi, biitiin ¢esitliligi ve canliligiyla bitkilerdir.
Yeryiiziindeki binlerce ¢esidiyle dogal ¢evrenin devaminin vazgec¢ilmez unsuru olan
bitkiler, Kur’an’da da gerek stre ismi olarak gerekse ayetler de konu olarak
gecmektedir. Kur’an’da bitkilerin yaratilis1 konu edinilerek, ilgili kimi ayetlerde de, “
Bundan sonra da yeryiiziinii désedi. Ondan suyunu ve otlagim ¢ikard”’, “ O Rabbin
ki, otlari ¢ikardi. Sonra da, onlart siyah ve kuru bir hale ¢evirdi ™'* seklinde ifade
edilir. Bu ayetlerin tefsirinde Elmalili, “Cenab-1 Hak, onceleri otlak, yayla, bahce ve
ormanlardaki agaci yetistirdi ve daha sonralar1 da bunlar1 kapkara bir giibre ve komiir
haline getirdi” demektedir. Elmalili, bu konuda Muhammed b. Ahmed el-
Iskenderani’nin “Kesfu’l Esrar” adli eserinden genis nakillerde bulunarak soyle
demektedir: “ Kur’an’daki bu ifadeden de anlasilacagi iizere yeryiizii onceleri diiz bir
satth halinde idi ve daglar da heniiz tesekkiil etmemisti. Fakat bu donemde hava ¢cok
sicak ve rutubetli ve yeryiizii de ¢ok sulu oldugundan, bugiinkii bitkilere benzemeyen
fakat onlarin ilk iptidai seklini teskil eden yosunumsu dev bitkiler meydana gelmisti.
Bu bitkilerin hacimleri ¢ok biiyiik ve sayilar1 da o nispette coktu. Hatta yeryiizii bu
bitkilerle kapl idi. Daha sonralar1 yeryiiziinde meydana gelen jeolojik degisiklikler ve
yer hareketleri neticesinde daglar meydana gelmis ve yeryiiziindeki bu dev bitkiler,
yerin derinliklerinde kalmistir. Yerin alti da ¢ok sicak oldugundan bu bitkiler, bazi
unsurlarini ve 6zelliklerini yitirmis ve yer altindaki ziftli ve katranli maddeleri i¢mistir.
Neticede bu ziftli ve katranh bitkiler, uzun seneler ve devreler sonunda komiir haline

gelmistir.”"*’

Ayrica Kur’an’da, bitkilerin dollenerek cogalmasinda riizgarlarm ve suyun 6nemli bir
rolii oldugu ifade edilerek ilgili Ayetler de, “ Biz asilayici riizgdrlar gonderdik” "™

“....Bir de yeryiiziinii goriirsiin ki kupkurudur, fakat biz onun iizerine su indirdigimiz

16 Ates, V/502; Mevdadi, I11/305.
7 Naziat, 79/ 30-31.

4% A’la, 87/ 4-5.

9 Yazir, IV/ 3433.

150 Hicr, 15/ 22.



30

zaman, harekete gecer, kabarir ve her giizel ciftten bitkiler bitirir’ B

seklinde
gecmektedir. Canli varliklarin lireyebilmesi, beslenebilmesi, solunum yapabilmesi i¢in
diger canli ve cansiz varliklarla siirekli bir iliski icerisinde olmasi gerektigi daha Once
ifade edilmisti. Eko sistem i¢inde bitkilerin var olabilmeleri toprak, su, 151k, hava,
sicaklik gibi Onemli cevresel faktorlere baghdir. Bu faktorler, bitkilerin dogal cevre
icindeki dagilim cesitliligine de yon vererek, kimi yerlerde fazla bitki tiirlerinin

goriilmesine, kimi yerlerde de kuraklik veya ¢collesmenin goriilmesine etki etmektedir.

43 a9

Kur’an’in doksan besinci suresine, bir bitki ismi olan “ tin” ad1 verilmistir. Bir bitki
tiirliniin sureye isim olmasi, insanlarin dikkatlerini bitkilere ¢ekmesi acisindan
onemlidir. “Tin”, incir anlamma gelip, ilgili Ayette soyle denilmektedir: “ Incire ve
zeytine, Sina dagina ve bu giivenli beldeye yemin olsun ki, biz insani en giizel bicimde
yaratnik”">* Kur’an’da, bir sureye bitki admim verilmesi ve o sureye, bitkiye yeminle

baslamasi, Kur’an’in bitkilere verdigi 6nemi de gostermektedir.

Kur’an’da, yeryiiziindeki cesitli bitki adlar1 kimi ayetler de isim olarak da ifade
edilmektedir. Zira Kur’an’in muhatabi olan insan, yasamimi siirdiiriirken varlik
aleminde 6nemli bir yere sahip olan bitkilerle devamli iliski icerisindedir. Insanlar i¢in
bir besin gidasi, yakacak bir odun, kirli havay1 temizleyen bir oksijen kaynagi, erozyon
gibi dogal felaketlerde toragi tutarak ©onlemesi, giizel bir koku vermesi, hayatlarini
giizellestiren bir goriintii vermesi gibi faydalariyla bitkiler insanlarin yasamlarinin bir
parcasi haline gelmislerdir. Bu anlamda bitki isimlerinin Kur’an’da ifade edilmesi gayet
dogaldir. Insanlarin beslenmelerinde 6nemli bir yere sahip olan sebze “ bakl”, salatalik
“kissa”, sarimsak “fiim”, sogan “basal”, mercimek “adese” kelimeleri Kur’an’daki
bir Ayette beraber gecmektedir. Ilgili Ayette, “ Hani bir zamanlar, ‘Ey Musa, biz tek
cesit yemege asla katlanamayacagz, yeter artik bizim icin Rabbine dua et de bize yerin
vetistirdigi seylerden; sebzesinden, salataligindan, sarimsagindan, mercimeginden ve

« . . 153
sogamindan c¢ikarsin’ dediniz”’

buyrulur. Bu yetistirilen bitkiler, yerde yetisen ve
insan nefsinin arzu ettigi yemislerdir. Ayn1 zamanda Israil ogullarimin bunlar1 Musa
peygamberden istemeleri, insanin farkl tattaki bitkilerden isteme duygusunun, insanin

fitratinda var oldugunu ortaya koymaktadir.'>*

! Hac, 22/ 5.

2 Tin, 95/ 1-4.

"> Bakara, 2/ 61.

'3 Nurettin Turgay, Kur’an A¢isindan Hayvan ve Bitkiler, DUL. Yay., Diyarbakir-2008, s. 124.



31

Kur’an’da, iziim anlamina gelen “ineb” ve cogulu “a’ndb”, hurma olarak ifade edilen
“nahl”, nar olarak gecen “rummdn” ve zeytin anlamina gelen “zeytiin”, isimleri de
gecmektedir. Ilgili bir ayette, “ Gokten suyu indiren O'dur. Onunla her cesit bitkiyi
ctkardik, o bitkiden bir yesillik ¢ikardik, ondan da birbiri iizerine binmis taneler;
hurmamn tomurcugundan sarkan salkimlar, iiziim baglari, zeytin ve nar bahgeleri
ctkartyoruz. Bunlarn, kimi birbirine benzer, kimi benzemez...”'> denilmektedir. Bu
meyve tiirli bitkiler, ¢esitli faydalar1 biinyesinde barindiran ve insanlarin beslenmesinde
onemli bir yere sahip olan yemislerdir. Ayrica Kur’an’da, muz anlamina gelen “talh”
ve kiraz anlamma gelen “ sidr” kelimeleri de belirtilmektedir. '**lgili dyetler de muz

s 157

ve kiraz, “Dalbasti kirazlar, Meyve dizili muzlar” "~ seklinde gecmektedir.

Kur’an’da yaprak anlamina gelen “verdk” ve cogulu “evrdk/ virak” olan bitki ismi de
gecmektedir."® Tlgili ayette, “ Gaybin anahtarlart O'nun katindadir, onlari O'ndan
baskast bilmez, karada ve denizde olanlart O bilir ve bir yaprak diismez ki, onu O
bilmesin; ne topragin karanliklarinda bir tane, ne de kuru ve yag hicbir sey yoktur ki, o
her seyi aciklayan Kitap'ta bulunmasin” "> buyrulur. Giil anlammna gelen “ Verd”
kelimesi de Rahman suresinin otuz yedinci dyetinde gecmektedir. Ilgili Ayette, “ Gok
yarilp da, erimis yag gibi kipkurmuzi bir giil oldugu zaman™"*® denilmektedir.

Kur’an’da, bir agag tiirli olarak ifade edilen ve Tiirkce’ye de aymi isimle gecen
“zakkam”, ilgili ayetler de, “Gercekten zakkum agaci, giinahkarlarin yemegidir’ '
seklinde gecmektedir. Zencefil bitkisi de Kur’an’da, “zencebil” olarak ilgili ayette su

sekilde gecmektedir: “Onlara orada bir dolu kadeh sunulur ki, karisimi zencefildir™®

1.2.2.2. Hayvanlar

Ekolojik dengenin en Onemli unsurlarindan birisi de hayvanlardir. Yeryiiziindeki
binlerce ¢esidiyle eko sistemin devaminin vazgecilmez unsuru olan hayvan ve hayvan

tiirleri Kur’an’da da gerek slire ismi olarak gerekse ayetler de konu edinerek yer alir.

135 En’am, 6/ 99.

1% Ali Akpmar, Kur’an Cografyast, Fecr Yay., Ank. 2002, s. 47-48.
7 Vakia, 56/ 28-29.

8 Turgay, s. 151.

159 En’am, 6/ 59.

10 Rahman, 55/ 37.

1! Duhan, 44/ 43-44.

192 {nsan, 76/ 17.



32

Kur’an, hayvanlar dlemine deginen ayetlerin de ortak terim olarak “en’dm” ve “dabbe”
kelimelerine Oncelik verir. Bunlardan “ddabbe” genel anlamiyla tiim hayvanlar1 ifade

>

ettigi icin daha kapsaml, “en’dm” ise sadece koyun, keci, deve ve sigir cinsi ehil
hayvanlar1 i¢ine alan birer ad olup, “en’dm” seklinde otuz iki'®, “dabbe” ve “devib”
seklinde ise on sekiz defa gecer. “Ddbbe” on dort, “devab” ise dort defa gecer.'** Bu
ayetlerden dort tanesinde “besse fiha min kiilli dabbe”'® ifadesi vardir. Bir ayetteki “
Yeryiiziindeki her cesit canliyt yaymasinda diisiinen bir topluluk icin pek cok deliller

5,166

vardir. ifadesini, miifessirler “ Hayvanlarin, esrarengiz yaratiklar oldugu, yerde ve

gokte deprenen her tiirlii canliyr Allah’in yarattig1r ve bu canlilar1 da yeryiiziiniin her

tarafina yaydigr”'®’

seklinde tefsir ederler. Biz bu canlilardan kimilerini her zaman ve
her yerde goriiyoruz, diger bir kismini ise yasamlarindaki degisik ekolojik sartlar geregi
gorememekteyiz. Fakat ister oyle ister boyle olsun, hayvanlarin diger varhklarla iliskisi

sirmektedir.

Kur’an’da, surelere isim olan hayvan isimleri, insanlarin dikkatlerini hayvanlar iizerine
cekmede ayr1 bir yere sahiptir. Ayrica bu, Kur’an’da hayvanlara verilen oneme de bir
temel teskil eder. Kur’an’da alt1 sureye, o surelerde konu olan hayvan isimleri ad olarak
verilmistir. Bu surelerden ilki Bakara suresidir. Kur’an’in ikinci suresi olan bakara,
Arap¢a’da inek ve sigir anlaminda kullanilmakla beraber, aslinda “bakar” kelimesi,
okiiz icin cins isimdir ve “bakara”, bu cins ismin tekili i¢in kullanilir.'®*Kur’an’m
altinct suresi olan En’am ise, koyun, ke¢i, deve ve sigir cinsi ehil hayvanlar ve genel
olarak davarlar icin kullamlmaktadir.'® Kur’an’in on altinci suresine ad olan Nahl
kelimesi de bal aris1 anlamindadir. Yirmi yedinci surenin ismi olan “Neml” ise, karinca
anlamina gelip nemlenin coguludur. Karinca, Arapca’da nemle adi ile taninmaktadir.'”
Kur’an’da, bir ayette iki defa “neml” ve bir defa da “nemle” kelimeleri yer
almaktadir.!”'Kur’an’1n yirmi dokuzuncu suresine ad olmus olan “Ankebiit” kelimesi,

Arapca’da disi 6riimcek anlamma gelir ve cogulu anakib’dir.'’* Ankebit kelimesi,

193 Abdulbaki, s. 98-105.

1% Abdulbaki, s. 370-371.

195 Bkz. Bakara, 2/164; Lokman, 31/10; Stra, 42/29; Casiye, 45/4.
1% Bakara, 2/164.

17 Ates, VIII/197; Yazir, VI/ 42-43.

1% Turgay, s. 26.

1% Akpmar, s. 53-54.

"0 Turgay, s. 84.

! Neml, 27/18.

"2 Turgay, s. 19.



33

173

Kur’an’da bir ayette iki defa yer almaktadir.””Kur’an’da bir yerde yer alan “fil”

kelimesi, bes dyetten olusan yiiz besinci sureye ad olmustur.'”*

Tiirkce’de de bir hayvan
ismi olarak kullanilan fil, surede Kabeyi yikmaya gelen Ebrehe’nin ordusunda bir savas

araci olarak kullanildigindan bahseder.'”

Kur’an, insanlarin dikkatlerini hayvanlarda bulunan ibretlere ¢eker ve buna en’am
sOzciigli baglaminda deginir. Bu ayetler de, “Kuskusuz sizin icin hayvanlarda da biiyiik
bir ibret vardir. Onlarin karinlarindakilerden size iciririz. Onlarda sizin icin bir takim

176 . ..
7 Pve “Zira onlarin karinlarindaki iskembe

faydalar vardir; ayrica etlerinden yersiniz
ile kan arasindan gelen ve igcenlerin bogazindan rahatca gegen temiz ve halis bir siit
iciriyoruz” """ deniliyor. Miifessirler “Bu iki Ayette hayvanlardaki ibretlerin, siit
vermeleri, siitiin iskembe kan arasindan gelmesi, i¢enlerin bogazindan kolayca ge¢mesi,
etlerinden yenilmesi, satilarak parasindan ve binit olarak kullanma gibi kimi
faydalarindan yararlanmak seklinde oldugunu™'’® belirtirler. Onlar ayrica, “Hayvanlarin
otlarla beslendiklerini, otlardan edindikleri gidalardan kan, siit ve giibre olustugunu,
stitlerin renk, koku, yap1 ve kullanim bakimindan diger ikisinden yiizde yiiz farkli

oldugunu'” ve diger bir ibretin ise bunlarin yedigi otlarin, toprak ve sudan olustugunu,

bu otun da kanu siite, siitii yaga ve peynire doniistiirdiigiinii de”'® belirtirler.

Kur’an’da ayrica hayvanlarla ilgili olarak onlarin da birer {immet olduklarina yer
verilir. 1lgili ayette , “Yeryiiziinde gezen her tiirlii canli ve iki kanadiyla ucan her tiir
kus, sizin gibi birer iimmetten bagska bir sey degildir. Biz Kitapta hicbir seyi eksik
birakmadik. Sonunda hepsi Rablerinin huzuruna toplamp getirilecekler” '®' denilir.
Ayette, hayvanlarin da insanlar gibi suuf smif oldugu ifade edilmekte, yiiriiyen ve
siriinen hayvanlardan her tiiriin bir iimmet; kuslarin bir immet, insanlarin bir iimmet

oldugu belirtilmektedir.

Cevremizde bulunan hayvanlar, her zaman insanlarin ilgisini ¢cekmistir ve hatta kimi

zaman bu ilgi, bir sevgiye ve zinete donligsmiistiir. Bu konuyla ilgili bir ayette, “Salma

'3 Ankebit, 29/41.

"7 Turgay, s. 39.

5 Fil, 105/1-5.

176 Mii’mintin, 23/21.

177 Nahl, 16/66.

78 {bn Kesir, 11/562; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, X/314; Mevdadi, 111/ 309.
179 Mevdidi, I11/36; ibn Kesir, 11/ 336; Yazir, V/3107.

180 Razi, XX/ 63-67; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, IX/210.

81 En’am, 6/38.



34

atlardan, sagmal hayvanlardan, ve ekinlerden gelen zevklere diiskiinliik ve baglilik,
insanlar icin bezenip siislenmigtir, ve bunlar diinya hayatinin metdidir” " denilir.
Ayette sayilan salma atlar ve sagmal davarlar, insanin tabiatinda varolan estetik zevk
unsuruna hitap ederler. Ciinkii ayette, insandaki estetik duyguya vurgu yapan bir
bicimde son verilir ve bu siislerin, diinya meta1 olduklar1 belirtilir.'®> Ayrica Siileyman
peygamberin besledigi atlar i¢in “Gergekte ben, mal sevgisine, Rabb’imi anmayi

184 .. .o 7. 7. 95185
7 ve “O, mal, sevgisine asirt derecede diiskiindiir’

sagladig icin diistiim ayetleri,
diinyanin bu zevklerini ifade eder. Kur’an, insanin diinya hayatindaki gecimliklerini ve
onun bu konudaki tabii egilimlerini, inkar etmez ya da yasaklamaz; aksine dogal

karsilar ve onlar1 tabii seyri i¢inde birakir.

Kur’an, hayvanlarin faydalarina ve istifade sekillerine, kimi ayetlerde nakil araci,
beslenmek icin et ve zevk verici bir unsur oluslar1 baglaminda temas eder. Ilgili ayette,
“Allah, kimine binesiniz, kimini yiyesiniz diye sizin icin hayvanlari yaratandir. Onlarda
sizin icin daha nice faydalar vardir. Siz onlarin sirtina binerek goniillerinizdeki bir
arzuya ulagir; onlarn ve gemilerin iistiinde tasimirsimiz.”'®® deniliyor. En’am denilen
biiyiik ve kiiciik bag hayvanlari, insanlarin istifadesine veren Allah’tir ve insan, bu
hayvanlardan kimini etinden yemek ve kimini binmek icin kullanir."®” Insanlar ayrica,
deniz yolculugunda adi ne olursa olsun gemileri, kara yolculugunda ise biiyiik bas

hayvanlar1 ve kendi iirettigi araclar1 kullanir.'®®

Kur’an, hayvanlar1 yaratilig gayelerinden bagska amaglarla kullanmay1 yerer ve ayette bu
hususa temas eder. Ilgili ayette,  Onlart mutlaka saptiracagim, mutlaka onlart bos
kuruntulara  sokacagim ve onlara emredecegim:  hayvanlarin  kulaklarini

189
yaracaklar...”

ifadesiyle, seytanin diirtiikklemesi sonucu kimi insanlarin hayvanlara
kars1 olumsuz davraniglarda bulunacagina yer verilir. Miifessirler, bu ayette belirtilen
kulaklar1 kesmenin, eski bir Arap gelenegi oldugunu sdylemelerinin, dyetin kapsamini

daralttigini, halbuki ayetin, kulak kesmek de dahil olmak iizere hayvanlara yonelik her

182 Al-i imran, 3/14.

183 Rutub, Fi Zilali’l-Kur’an, 11/230-233.
184 Sad, 38/32.

185 Adiyat, 100/8.

136 Mii’ min, 40/ 79.

87 Ates, VIII/ 99.

'8 Yazir, VI/ 4267; Ates, VIII/ 241.

139 Nisa, 4/ 119.



35

tiir olumsuz fiili kapsadigini, bu degistirmenin, insanin fitratina, hayvanin tabiatina ve

tabii fonksiyonlarmnm aksine kullanilmasindan ibaret oldugunu belirtirler. '*°

1.2.2.3. insan

insan sOzciigii alismak, yadirgamamak, cana yakin olmak, uyum saglamak anlamlarma

(X3

gelen ‘iins’ ve ‘enis’ kelimelerinden ti’lremistir.191 Insan, “ wusu olan varliktir. Dik
yiiriiyen, ellerini kullanan, beyni dzel bir bicimde gelismis olan, ozellesmis organlar
olmayan, cevresini degistirebilen, diinyaya ve evrene acik olan, konusan ve diisiinme
yetenegi olan, deney diinyasint asabilen, kendinin ve evrenin bilincine varmis olan,
eylemlerinden sorumlu olan varliknr.” "> Bu ve benzeri tammlar1 cogaltmak
miimkiindiir; ancak her tanim, beraberinde bazi sinirlamalar getirir ve dolayisiyla da
kimi eksiklikler tasir. Bu, bazen tamimlayandan, bazen de tanimlanandan ve tanimlama

yonlerinden kaynaklanir.

Var olusundan beri insanlik daima kendini bilmek istemistir. Onun bu meraki, kendisini
gelecekte de tanmimaya sevk edecektir. Insanin bu dogrultudaki en onemli meselesi,
“Insan nedir?’ sorusu olmustur. Bu soruya, hem objenin hem de sujenin “insan”
olmasindan dolay1, yeterli cevap verilmedigi soylenebilir. Bu baglamda insana iligskin

yazdig1 eserde Colhaun, “Insan nedir?” sorusunun normal oldugunu'®® sdyler.

Insan, karmasik bir varliktir. Bu cercevede insan, bir¢ok bilim dalina konu olmus ve o
bilim dallar1 tarafindan arastirilmis bir varliktir. Ciinkii insan, gokyiizii, yeryiizii ve ikisi
arasindaki sayisiz canli varliklar iginde sorumluluk sahibi olan yegane

varliktir."* Ayrica insan, bu sorumluluguna denk diisen meziyetlerle donatilmustur.

Kur’an, insanin maddi ve manevi yoniine atifta bulunur ve biiyiik ihtimalle onu hem
ruh hem de beden acisindan degerlendirir. Bu baglamda Kur’an, insanin konumunu,
Allah’a kars1 kul; hemcinsine karsi insan; yeryiiziine kars1i ise halife olarak

aciklamaktadir. Bu konumlandirmaya gore insan, Allah’m kuluyken kainatin

10" Mevdidi, 1/408; ibn Kesir, I/ 438.

1 fsfehani, s. 47; Cemaleddin Muhammed b. Miikerrem Ibn Manzir, Lisdnu’l-Arab, Daru Sadir,
Beyrut trs., VI/10-11; Celal Kirca, Ali Bardakoglu, Ali Toksar1 ve Digerleri, Islami Kavramlar, S. Yazar
Genglik Vakfi Yay., 1997 Ank., s.123.

192 Akarsu, s. 105.

193 R, Lawry Colhaun, What is Man, Assacition Pres, USA-1965, s. 1.

194 Ahzab, 33/ 72.



36

halifesidir. Hemcinsinin ise ne kulu, ne de Rabbi’dir. Zira insan ancak Allah’a kul ve

yeryliziine kars1 Allah’1n halifesi olacak sekilde yaratilmistir. 199

Kur’an, insanin zaaf yonlerini, seytanmn onun iizerindeki kotiiliiklerini, iyilik-bolluk ve
musibet—kithk karsisindaki tutumunu, toplum halinde uyulmast gereken sosyal
kurallari, neslini devam ettirebilmek i¢in gerekli medeni kurallari, insanin yeryiiziindeki
durumunu, goklere, yerlere ve ikisinin arasindaki varliklara kars1 tavrini degisik ayetler

icinde agiklar.

1.2.2.3.1. insamin Bedensel Yonii ve Ozellikleri

Kur’an’da, insanin bedensel olarak {i¢ yonii {izerinde durulmaktadir. Bunlar, insanin
beser olmasi, bir cinsiyet kimligine sahip olmasi ve etnik bir kokten gelmesini
icermektedir. Insanin bedensel yonii ve ozellikleri, Kur’an’da ilgili ayetlerde soz
konusu edilmis ve her ifade insami1 daha iyi tamimaya yonlendirmistir. Bu anlamda ilk

ele alinacak insanin bedensel yonii, onun beser olmasidir.

Insana beser denmesi, hayvanlarin aksine iizerinde yiin, kil ve tily gibi seylerin
bulunmayip derisinin oldugu gibi goriinmesindendir. **Ayn1 kokten gelen "besere":
Ust deri, derinin iist tabakasi; "besir”: giizel yiizlii, miijdeleyici; "besdre": giizellik

Ealll

anlamina gelir. "beseri" ise, insana ait olan, ilahi olmayan anlaminda kullanilir. 197

Sozliik anlamindan da anlasilacagi iizere "beser" tabiri, insan hakkinda, onun biyolojik
yonii ve dig goriintisiiyle ilgili olarak kullanilir. Kelimelerin ifade edilisinde ince
anlamlarin1 g6z oniinde bulunduran Kur'an-1 Kerim, beser sozciigiinii insanin biyolojik
yonii ve dis goriiniisiiyle ilgili olarak ele almustir. '*® Kur’an’da : “Ve O, sudan bir
beser yaratti. ""*° "Bir zamanlar Rabbin meleklere demisti ki: Ben kupkuru camurdan,
degisken balgiktan bir beser yaratacagim. Onu diizenleyip (beser sekline) koydugum ve

g e 200 .
ona ruhumdan iifledigim zaman hemen ona secdeye kapamin”~"" “Rabbin meleklere

95 Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 10.

196 Tsfahand, s. 47.

97 Samil Islam Ans., “Beser”, Samil 1A, Samil Yay., ist. 1990, I/ 225.
198 Isfahand, s. 47.

199 Furkan 25/ 54.

% Hicr, 15/ 28-29.



37

demigsti ki: Ben camurdan bir beger yaratacagzm”zw

seklindeki ayetler de beserin
maddi yonii ve sekli, daha agik bir ifadeyle ‘bedeni’ s6z konusu edilmektedir.

Burada 6zellikle ilk ayetteki “Ve O, sudan bir beser yaratty*"

seklindeki mesaj, bu
gercegi acik bicimde ortaya koymaktadir. Bilindigi gibi, her canlinin sudan yaratilmis
olmasinin yani sira, insan da iki sekilde sudan yaratilmistir. Biri, suyun yeryiiziindeki,
hatta tiim goriiniir alemdeki canli varliklarin temel kaynagini olusturmasi ve dzellikle
topraktan meydana gelen tiim yaratiklarin ancak suyla hayat bulmalar1 bakimindan,
digeri de iginde insanin tohumunu barindiran meninin de su kabul edilmesi
sebebiyledir. Insanimn, beseri yapis1 ve yaratihis1 geregi karsi cinsiyle birlesip iiremesi,

cocuk yapmas1 onun beseri 6zelligini yansitir. 2

Insanin beseri yonii ve ozelliklerinin yaninda diger bir bedensel yonii de cinsiyet
kimligine sahip olmasidir. Cinsiyet kimligi, eski ¢aglardan beri insanlarin ilgisini ¢ceken
bir konu olmus ve hald da olmaya devam etmektedir. Bir ¢ocufun cinsiyetinin
tayininde anne-babanin kismen roliiniin bulunduguna inanilmis ve pek cok miiessir
sebepler ileri siiriilmiistiir. Oyle ki cocuga tayin edilen cinsiyetin tesekkiiliinde akil ve
bilimsellikten uzak bir sekilde giines, ay, yildizlar, esen riizgarlar, sicak, soguk, iklim,
mevsim, aylar, giinler, his, hayaller, yas, kuvvet, sehvet, cinsi miinasebet esnasinda

almacak vaziyetler, yiyecekler ve 6zel bazi ilaglarin etkili olduguna inanilmistir.

Irade dis1 olarak tayin edilen cinsiyet kimligi konusundaki batil inanislarda daha da ileri
gidilerek kiz isteyenlerin, fazla yorulmamasi, spordan ¢ekinmesi, daha ¢ok patates, unlu
hamur isi, yumurta, tathilar, sekerlemeler yiyip cok su i¢gmesi ve bilhassa adeti takip
eden ikinci haftanin sonunda cinsi miinasebette bulunmasi; bunun yaninda erkek cocuk
isteyenlerinse, cok hareketli olmasi, spor yapmasi, ekmegi az yemesi ve suyu az icmesi,
istekli oldugu zaman cins1 miinasebette bulunmasi, yatagini kuzeye cevirmesi, sagina
uzanarak yatmasi gibi ceninin cinsiyet kimligine en kii¢iik etkisi dahi olmayan bos

inanislardan fayda beklenmistir. ***

Yukaridaki ifadelerden de anlasilacagi iizere insan, cinsiyet kimligini tayini noktasinda

kendini etken konuma koymak istemektedir. Oysa ki cinsiyet kimligi konusunda

' 5ad, 38/ 71.

292 Furkan, 25/ 54.

29 Samil Islam Ans., “Beser”, Samil IA, 1/ 225.
204 Rirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 299-300.



38

insanin daha akilc1 ve bilimsel diisinmesi gerekmektedir. >

Bilimsel acidan cinsiyet
kimliginin nasil kazanildigina baktigimizda insanda 46 kromozom bulunmakta ve
bunlardan ikisi cinsiyet kromozomu olarak vasiflandirilmaktadir. Bunlardan biri
erkekligin, digeri de disiligin Ozelliklerini tasimaktadir. Erkek yumurta hiicreleri
parcalanirken bu kromozomlar, ikiye boliiniir ve ayr: hiicrelere gecer. Sonug itibariyle
erkekten gelen spermlerin yarist erkek (x) kromozomlarmi, yarist da disi (y)
kromozomlarini olusturmus olur. Bu durumda, bir cinsel iliski esnasinda erkek
tarafindan atilan 300 milyon spermin yaris1 erkeklige, yarist da disilige sonu¢ verecek
kapasiteye sahiptir. Bilim dilinde annedeki kromozom sekli: xx, babadaki kromozom
sekli de: xy olarak ifade edilir. Anne yumurta hiicresi olan xx kromozomlarini
dolleyen erkek tarafindan atilan sperm (x) kromozomlu ise dogacak ¢ocugun cinsiyeti
kiz, (y) kromozomlu ise dogacak c¢ocugun cinsiyeti erkek olmaktadir. Bilimsel
sonuclarin da ifade ettigi iizere bir cocugun cinsiyetinin tayinini cinsel iliski esnasinda
erkek tarafindan atilan 300 milyon spermden (x) veya (y) kromozom olmasi

belirlemektedir.?

Cinsiyet kimligi hususunda “Kur’an insanlara ne demektedir?”’ diye yoneldigimizde
“Goklerin ve yerin hiikiimranligt Allah’indir. Diledigini yaratir, diledigine kiz cocuk,
diledigine de erkek cocuk verir. Yahut cocuklart erkek ve kiz olarak cift verir ve
diledigini de kisir yapar. Siiphesiz O, bilir ve her seye kadirdir. "> “Onun bilgisi
disinda hicbir kadin gebe kalamaz ve dogurmaz.”*®®  Rahimlerde sizi diledigi gibi

sekillendiren O dur.”*”

Yiice Allah, oyle ince ve hassas bir dengeye gore insanlarin cinsiyet kimligini tayin
etmektedir ki yeryiiziine baktigimizda niifus acgisindan bir dengesizligin olmadigini
gormekteyiz. Ciinkii ayetlerden de anlasilacagi iizere cocugun cinsiyetindeki takdirin
Allah’a ait oldugu bildirilmektedir. Insana beser kimliginde oldugu gibi, bu kimligi de
verilirken kendi iradesi dogrultusunda degil, Yaratanin diledigini kiz diledigini de erkek

olarak tayin etmesi dogrultusunda verilmektedir. *'°

205 Kyrca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 300.

206 Ryrca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 303-304.
27 Siira, 42/ 49-50.

208 Fussilet, 41/ 47.

209 Al-i imran, 3/6.

20 Ryrca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 302.



39

Cinsiyet kimliginin tayini hususunda Peygamber efendimiz: “Allah Tedld rahime bir
melek miivekkel kilmistir. Ya Rab, nutfe, ya Rab aleka, ya Rab, mudga der. Allah Teadla
da onun yaratilistmi tamamlamak istedigi zaman, erkek mi, disi mi, iyi bir insan mi,
kotii bir insan mi?, Rizki ne?, Eceli ne? Onu melege soyler. Anast karninda bunlar
yazilir. O vakit onu o melek ve Allah Tedld’nin mahliikatindan diledigi kimseler de
bilir?”*" buyurarak cinsiyet kimliginin tayininin Allah katinda oldugunu, insan iradesi

dahilinde olmadigini bizlere vurgulamaktadir.

Insanin bedensel yoniinii ifade eden bir baska 6zellik ise onun belirli bir etnik kokenden
gelmesidir. “Etnik” kelimesi, kavim, ulus, budun anlamlarina gelmektedir. 212 Bir
insanin hangi etnik kimlige sahip oldugu, onun yetistigi, mevcut kan bagmin bulundugu

kavmi veya ulusu ifade eder.

Insanin diinyaya hangi etnik kimlige sahip olarak gelecegi konusunda, Allah Teala,
insan1 tipki beser mi baska bir canli m1 yaratayim, yoksa kiz mi1 erkek mi yaratayim
diye insanin Ozgiir iradesine birakmadigi gibi, insanin hangi etnik kimlige sahip

olacagini da insanin 6zgiir iradesine birakmamustir.

Kur’an’da ilk insan neslinin tek bir ziirriyetten geldigi halde kavimlere ayrilmasinin
nedenini arastirdigimizda Allah Teala: “O’nun delillerinden biri de, gokleri ve yeri
yaratmast, lisanlarimizin ve renklerinizin degisik olmasidir. Siiphesiz bunda bilenler
icin alinacak (dersler) vardir. *'* buyurmaktadir. Elmalilh Hamdi Yazir, bu ayeti soyle
yorumlamaktadir: “IIk olarak, biitiin bu cesitlilik ve farklilik, tabiatin akisini
degistirerek farkli tabiatlar yaratan Allah Tedld'nin kudretini gosterir. Ve biitiin bu
degisiklik i¢inde hepsinin diizenini koruyup idare etmesi de ilim ve sanatindaki kemal
(olgunluk) ve hikmetini gosterir. Ikinci olarak, demek ki, dillerin ve renklerin

degismesinde hikmet vardur. ”*"*

Kur’an’daki bir bagka ayette ise Yiice Allah: “Ey insanlar siiphe yok ki, biz sizi bir
erkekle bir disiden yarattik ve birbirinizle tanisasiniz diye boylara ve kabilelere ayirdik.

Allah katinda en degerli olaniniz, O’na karsi gelmekten en ¢cok sakinanizdir. Siiphesiz

' Ebu Abdillah Muhammed b. ismail b. ibrahim el-Cu’fi Buhari, es-Sahih, Cagr1 Yay., ist. 1981, Hayiz,
17.

212 TDK Sozliigii, 1/742.

213 Ram, 30/ 22.

24 Yazir, VI/ 248.



40

Allah hakkyla bilendir, hakkiyla haberdar olandir. " buyurarak bizlere Adem ve
Havvanin neslinden geldigimizi, koken bakimdan hepimizin ayni1 kdkten oldugumuzu,
birbirimize karsi istiinliiglimiiziin bulunmadigini ifade etmektedir. Bunun yaninda
insanlarin boylara ve kabilelere ayrilmasinin, onlarin birbirleri ile tanisip, kaynagmasi

icin oldugunu anliyoruz.

1.2.2.3.2. insamin Ruhsal Yonii ve Ozellikleri

Kur’an’da, insanin ruhsal yonii ve ozellikleri iizerinde de durulmaktadir. Bu anlamda
insanin ruhsal yoniinii ifade etmek icin “kisi” kavrami onem ifade etmektedir. Almanca
“person”, Fransizca “personne” ve Latince “persona” sozciikleriyle ifade edilen kisi
kelimesi, “insamin oz niteligi, 0z cizgileri; olusumunu oOzgiirliige dayatan, kendini
kendisi kuran bireysel 6z; yasamin gidisi icinde tek beni kuran birlik; kendini ‘sen’in’
karsisinda bir ‘ben’ olarak yasayan 6z; ya da baskalarina olan davraniglarinda ortaya

5 216

ctkan ben seklinde tanimlanmaktadir.

Bir bagka agiklamada ise kisi, ““ kendi bilincinde olmakla kendi kendisinin sorumlusu

» 217 Glarak

olan varlik; o0zgiil olarak insan degerleriyle donanmis birey
tanimlanmaktadir. Insan, kendisinde kisi olmanimn 6zelliklerini barindirarak hem kendi
0znel 6zelliklerini hem de insan olmanin nesnel kosullarin1 kendinde tasiyan bir bilince
sahip olmus olmaktadir. Oyle ki, her kisi bundan dolay1r yasamlarini siirdiiriirken
hayatta kendilerini etkin kilan oOzgiir segisleriyle ya da ozgiir edimleriyle dikkat

cekmektedir.*'®

Kur’an’da, insanin kisi olma 6zelligini ortaya koyan c¢esitli yonlerinden bahseder.
Mesela insanmn inanan bir varlik olmasi,*'® onun “kisi” olma dzelligini ortaya ¢ikaran

yonlerinden bir tanesidir. Ilgili ayetlerde, “Ey iman edenler! Size verdigimiz riziklarin

temiz olanlarindan yeyin, eger siz yalmz Allah'a kulluk ediyorsamiz O'na siikredin”™**°

“Allah, iman eden ve iyi seyler yapanlara soz vermistir; onlara bagislama ve biiyiik

59221

miikdafat vardir’”"", “Bazi insanlar, ‘Allah’a ve Peygamber'e inandik ve itaat ettik’

215 Hucurat, 49/ 13.

216 Akarsu, 116.

217 Afsar Timugin, Felsefe Sozliigii, BDS Yay., ist. 1994, s. 161.

*!® Timugin, 5.161-162.

29 Takiyettin Mengiisoglu, Insan Felsefesi, Remzi Kitabevi, Ist. 1988, s.196.
% Bakara, 2/ 172.

2! Maide, 5/9.



41

diyorlar; ondan sonra da iclerinden bir gurup yiiz ceviriyor. Bunlar inanmis
3 222

degillerdir seklinde gecmektedir. Gergekten Kur’an’da, insanin ruhsal yOniiyle

alakal1 olarak inanma 0zelligine atifta bulunan ¢ok sayida ayet vardir.

Kur’an, insanin kisi olma 0zelligini kendisinde barindiran diger bir yoniinden daha
bahseder. Insanmn bu yonii diisiinen, 6grenen ve konusan bir varhk olmasidir. Insanin
Ogrenen ve konusan bir varlik olmasiyla ilgili ayetlerde, “Yaratan Rabbinin adiyla oku,
O, insani bir astlanmis yumurtadan yaratti. Oku Rabbin, en biiyiik kerem sahibidir. O

2223 denilmektedir.

Rab ki kalemle yazmay ogretti. Insana bilmedikleri seyi ogretti.
Insan1 diisiinmeye davet eden Ayetlerde ise, insandan bu o6zeligini kullanmasi
istenmektedir. lgili ayetlerde, * Insanlar, devenin nasil yaratildigina, bakmazlar mi?,
Goge bakmiyorlar mi nasil yiikseltilmis?, Daglarin nasil dikildigine, bakmazlar mi?,

992224

Yeryiiziiniin nasil yayildigina bir bakmazlar mi seklinde ifade edilmektedir.

Insanin, estetiksel ve sanatsal yoniinii kendinde barmdirmasi da, onun ruhsal 6zellikleri
arasindadir. **° Oyle ki, insan bu yoniiyle giizel gordiigii seyleri zihninde farl
yansimalarini ortaya koyabiliyor. Kur’an’da insanin estetiksel algilama yOniine tesvik
etmektedir. Ilgili Ayetlerde, “ O Allah ki, yarattigi her seyi giizel yapmus ve ilk basta

. 226
insami camurdan yaratmigtir.”

, “Allah’in gokten indirdigi suyu gormedin mi? Biz
onunla renkleri cecit cesit meyveler cikardik. Daglardan gecen degisik renklerde ve
siyah yollar yaptik. Insanlardan, hayvanlardan, ve davarlardan da yine béyle tiirlii
renkte olanlar vardir.”**" denilerek insanlar1 cevresel 6gelere bakmaya ve etkilenmeye
davet vardir.

Insanin 6zgiir bir varlik olmasi da**®

, kendisinin “kisi” olma Ozelligini ortaya
koymasindandir. Kur’an’da insansin bu yoniinii ortaya koyar. Nitekim ilgili bir ayette,
“Sonra onlarin ardindan sizi yeryiiziinde halifeler kildik ki nasil davranacaginizi
gorelim.” **’buyrulmaktadir. insan, yeryiiziinde zgiirce hareket etme yetisine sahip bir

varliktir. Oyle ki, insanin yeryiiziindeki halifelik konumu bunu ortaya koymaktadir.

222 Niir, 24/ 47.

22 Alak, 96/ 1-5.

2% Gasiye, 88/ 17-20.

¥ Mengiisoglu, Insan Felsefesi, s. 204.
226 Secde, 32/ 7.

7 Fatr, 35/ 28.

% Mengiisoglu, Insan Felsefesi, s. 129.
2 Yunus, 10/14.



42

Insan, isteyen, arzulayan, seven veya nefret eden bir varliktir. Boyle 6zellikler, onun

ruhsal y6niinii ortaya koymaktadir.**°

Kur’an, insanin bu 6zelliklerine de kimi ayetlerde
deginir. Ilgili ayetlerde, “Miisd’mn annesinin gonlii bombos sabahladi Merakindan
cildiracak oldu. Eger biz va’dimiz inananlardan olmast icin onun kalbini iyice
pekistirmemis olsaydik, neredeyse igi aciga vuracakti.” 1 «Siiphesiz Karian, Miisa’min
kavmindendi. Onlara kars1 azginlik etti. Biz ona, anahtarlarini (bile tasimak) giiclii bir
topluluga agir gelecek hazineler verdik. Hani, kavmi kendisine soyle demigti:

‘Bobiirlenme, Ciinkii Allah bébiirlenip simaranlari sevmez.” >

, “Kaynasmaniz icin
size kendi cinsinizden esler yaratip aranizda sevgi ve merhamet peyda etmesi de O'nun
varliginin delillerindendir. Dogrusu bunda, iyi diisiinen bir kavim icin ibretler

5233

vardir. , “Gerek cinlerden, gerek insanlardan olan biitiin vesvesecilerin serrinden

9234

Allah'a siginirim seklinde gecmektedir.

Kur’an’da insanin kisi olma 06zelligine deginen diger bir 6zelligi de insanin zalim ve
cahil olmasidir. Insanm negatif bir 6zelligi de olsa zalim ve cahil davranislar, insanin
kisi olma oOzelligini ortaya koymaktadir. Nitekim konuyla ilgili bir ayette, “ Biz
emaneti, goklere, yere ve daglara teklif ettik de onlar bunu yiiklenmekten cekindiler,
(sorumlulugundan) korktular. Onu insan yiiklendi. Dogrusu o c¢ok zalim, cok

cahildir.”**seklinde ge¢cmektedir.

Insan, “kisi” olma ozelligini kendisinde barindirdig: siirece inanan, diisiinen, sanatsal
faaliyetlerde bulunan, seven veya nefret eden, Ozgiir olan bir varlik olacaktir.
Kur’an’da, insanin bu yonlerine yer vermekte ve her kisinin kendisini ortaya

koyabilmesi i¢in tegvik etmektedir.

29 Mengiisoglu, Insan Felsefesi, s. 123.
B Kasas, 28/ 10.

232 Kasas, 28/ 76.

23 Raim, 30/ 21.

234 Nas, 113/ 5.

235 Ahzab, 33/ 72.



IKINCi BOLUM
KUR’AN’A GORE DOGAL CEVRE iCINDE iNSAN
2.1. DOGAL CEVRE iCINDE INSAN VE KONUMU
2.1.1. Dogal Cevre Icinde insan

Insan yaratilmadan 6nce Evren’de onun yasayabilecegi bir dogal cevre meydana
getirilmis ve bu siire icinde ihtiya¢ duyabilecegi her sey de etrafinda var edilerek,

hizmetine hazirlanmistir.

Insan yaratildiktan sonra yasayabilecegi bu dogal cevrede ileride getirilecegi halifelik
konumuna yetistirilmesi, egitilmesi ve bilgilendirilmesi onun esya ile tanigsmasiyla
baglar. Kur’an, bu tanisma olaymi su ifadelerle anlatmaktadir: “Ve Adem’e biitiin
isimleri ogretti. ”**° Elmahli, bu Ayeti tefsir ederken, Allah’in insana Ogrettigi
isimlerden maksadi maddeler halinde vermeye calismaktadir: “Allah, ya o isimleri
kendi koyup Adem'in ruhuna naks ve ilham etti veya Adem'e bunlari gerektiginde koyup
kullanacak bir ozel yetenegi haiz bir ruh iiflemeyi takdir etti ki, onceki zahir (agik),
ikincisi muhtemeldir. Talim ile (yani ogretmek ile) bildirmek herkesin bildigi seydir.
Bundan Hz. Adem'in dilin esast olan isimleri birdenbire bir anlatma ile bilmis olmayip,
terbiyenin sirrt hiikmiince bir yetenek ile az ¢ok bir tedri¢c (azar azar ilerleme) icinde
belleyecegi anlasilir. Ve burada, bu égretimin gecmisinin takdiri ve bizzat Adem'in
kendine ozgii sifati aciklaniyor ki, bu sifat beser tiiriiniin mahiyet ve ilk fitrati demektir.

Zira Adem bu tiiriin ilk ferdidir ve tiire ait duygularin asli ondan miras kalmistr.

Bu isimler nedir? Ve istigrak (genellestirme)in kapsami ne kadardir? Yani biitiin
esyamin isimleri midir? Yoksa birtakim bilinen isimlerin toplami midir? IImi tabiriyle

"elif lam" istigrak icin midir? Yoksa "Allah''n oOgretmesini murat ettigi isimler"

236 Bakara, 2/31.



44

mandsina ahd-i harici olup bunun te'kidi midir? Bu noktada selef tefsircilerinden

birka¢ goriig vardir:

1- Bu isimler, insanlarin tanismalarina, anlasmasina sebep olan biitiin isimlerdir.
Insan, hayvan, yer, deniz, dag, esek ve digerleri hepsi (Ibn Abbas'dan Dahhék); karga,
giivercin ve herseyin ismi (Miicahid); her seyin ismi, deve, inek, koyuna varincaya
kadar (Said b. Ciibeyr); her seyin ismi, hatta su, bu abdestsizlik bile (Ibnii Abbas'dan
Said b. Ma'bed); her suif halkin ismi ve cinsine ¢evrilmesi, su dag, bu deniz, su soyle,
diye her seyin ismi (Katdde). Bunlarin ozeti, biitiin dillerin asli olan dilin hepsi oluyor.
Ve "elif lam" genellestirmeye hamlediliyor. Bundan kiyamete kadar olmus, olacak

biitiin seylerin isimleri mandsimi anlayanlar da olmustur.
2- Meleklerin isimleri (Rabi' ve daha digerleri)

3- Ziirriyetinin isimleri (Ibnii Zeyd'den, Ibn Vehb'den Yunus b. Abdi'l-Alé ve digerleri).
Bu iki sekilde de "elif lam" ahd icindir ve bunun karinesi gelecek olan zamir
gosterilmigtir. Ciinkii taglib muhtemel olmakla beraber zamirinin akil sahipleri icin
oldugu aciktir. Ve bu karineye gore bazi tefsirciler hem meleklerin isimlerini ve hem
nesillerin ismini kapsamasw (yani ikinci ve iictincii goriisii) toplanuslardir. Bu

isimleri, Allah'in isimleri diye telakki etmeye bu zamir engeldir.

4- Esma (isimler)dan murad dil degil, esyamin duygulari, diger deyimle o duygulardan
olusan ilmi suret (bicim)lerdir, diye de tefsir edilmistir. Fakat bunun ilimden cok keldam,
hi¢ olmazsa kelam-1 nefsi (zata mahsus kelam) olan zihin olmast gerekir. Her ne olursa
olsun burada kat't (kesin) olan nokta, Hz. Adem'e -az veya ¢ok- lisan égretilmis ve onun
ilim ve keldm sifatlarina mazhar kilinmis olmasi, kelam ve dil meselesinin hilafet iginde

y C 237
onemli yerinin bulunmasidir.”

Miikemmel bir sekilde var edilen insanin, yeryiiziiniin halifesi olma konumunda
hazirlanisiin ilk basamagi onun esyanin isimlerini 6grenip, esya ile tanigmasiyla
baslanustir. Insan, tasarrufu altina verilen esya ile tanistirildiktan sonra, esyanin

bilgisine ulastirilmigtir.

57 Yazir, 1/ 266.



45

“Allah, ‘Ey Adem, onlari isimleri ile kendilerine bildir. * deyip de, o da onlar1 isimleri
ile soyleyince, (Allah) ‘Ben goklerin ve yerin gaybimi bilirim. Sizin a¢ikladiginizi ve

gizlemekte oldugunuzu da bilirim diye size soylememis miydim” dedi. »238

Yeryiiziiniin halifeliginin diger varliklara degil de, insana verilmesi, bu konuda onun
daha yetenekli ve yeterli oldugunu ve bu gorev i¢cin gerekli donanimda yaratildigini
gostermektedir. Insam diger varliklardan aymran akil, irade ve onun iiriinii olan

kiiltiirdiir. Bu 6zellikleriyle insan, yeryiiziiniin halifeli§ine uygun goriilmiistiir.

Esyanin bilgisi ve kullanim yetkisi yalniz insana verilmis ve insan da, bunun icin
gerekli olan giiven ve yetenege sahip kilinmistir. Allah’in insana 6grettigi ve hakkinda
bilgi sahibi yaptig1 esyanin isimleri, insanin dogal ¢evre icinde hayatim siirdiirebilmesi
icin gerekli olan ve kendisinden yararlanabilecegi her seyi icermektedir. Ibn Abbas’a
gore, insana Ogretilen esyanin isimleri arasinda; insanin insani, hayvani, yeryiiziinii,
ovayl, dagy, denizi ve benzeri diger seyleri tanimaya yarayan bilgiler bulunmaktadir. >
ibn Kesir ise, “Allah, Adem’e biitiin esyanin kendisini, sifatini ve ne is yapabilecegini,

9240

neye yaradigini ogretti. seklinde yorumlamaktadir. **'

Insana ogretilen isimleri dogal ¢evre icinde birkac varlikla smirlandirmak dogru
degildir. Bu Ogretme, insana verilen 6grenme yetenegine isaret etmektedir. Bununla
insan, cevresindeki esyanin tabiatina niifuz edebilmekte ve onda gecerli olan yasalar1

kesfederek, bunlar1 kendi hizmetinde kullanabilmektedir. 242

Allah, insana cevresindeki esyanin hem isimlerini hem de Ozelliklerini 6gretmistir.
Esyanin birbirinden ayirt edilmesi, her birine ayri1 ayri isim verilmesiyle miimkiin
olabilmektedir. Ciinkii isim, verilmis oldugu seyi belirtir. Ornegin karsimizdaki “elma”
denen meyveden s6z ederken, elmay1 elimize alip, iste bu meyve demek yerine, sadece
elma demekle yetiniriz. ***Ciinkii sozciikler, insamin bulundugu cevre icinde esyyi
algilamasina yarayan araglar olmaktadir. Allah’in yarattigi bir varhia biitiin isimleri

O0gretmesi; konusma, esya hakkinda bilgi sahibi olma, onu bilincli olarak isleme ve

238 Bakara, 2/33.

9 Taberd, I/ 215.

% {bn Kesir, I/ 104.

! {bn Kesir, I/ 104.

242 Erdogan Pazarbasi, Kur’an ve Medeniyet, Pmar Yay., Ist. 1996, s. 103.
* Pazarbasgi, s. 105.



46

sanat yetenegini gerektirir ki, biitiin bu sayilan Ozellikler de, insanda ortaya
¢ikmaktadir. ***

Insana isimlerin 6gretilmesiyle iliskili olarak, insana “beyan”m ogretilmesi konusuna
da deginecek olursak, Kur’an’da; “O, insamt yaratti, ona beydni oOgretti” 245
denilmektedir. Beyan; konusma ve anlatma demektir. Konusma, duygu ve
diisiincelerini anlatma 6zelligi, insan1 diger canlilardan ayiran en belirgin 6zelliktir. **°
Beyan, biitiin esyamn isimleri olarak da aciklanmaktadir. **’Insan yaratildiktan sonra,
kendisine isimlerin 6gretilmesiyle, meleklerin bilemediklerini bilmis ve eremediklerine
ermistir. Beyan sozciigiiniin bir anlami, insanin kendi maksadin1 aciklamasi, digeri ise,
iyi ve kotii arasindaki farkin agiklanmasidir. Beyan yalnizca konusma 6zelligi degildir.
Ciinkii bu konugmanin ardinda akil, suur, idrak, fehim gibi yetenekler de vardir ki,
bunlar olmaksizin konusmak miimkiin degildir. Dolayisiyla insanda konusma

melekesinin bulunmasi, onun suur ve irade sahibi olmasinin da bir delilidir. 248

Insanin dogal ¢evre icinde yaratilip, ona beyanin gretilmesi; onun konusma, anlama ve
anlatma yeteneginde olmasi ve buna uygun bir fizik1 6zellikte yaratilmasi demektir.

» 249 ifadelerinde,

Kur’an’da: “O kalemle ogretendir. Insana bilmedigini ogretti.
ogretme-kalem iligkisini, beyan cercevesinde ele aldigimizda; beyan sozle oldugu gibi,
yaziyla da olmaktadir. Burada kalemle Ogretmek, insana kalemle yazi yazma
yeteneginin verilmesi demektir. Bu yolla insan 6grendiklerini kayit altina alacak ve

kendisinden sonra gelen nesillere aktaracaktir. *°

Insana beyanin o6gretilmesi; onun konusma, anlama, anlatma, okuma ve yazma
yetenekleriyle donatilmasi demektir. Dogal c¢evre icinde miikemmel bir sekilde
yaratilmasiyla baglayan insanin hayat seriiveni, onun esya ile tanismasiyla devam etmis,
en nihayetinde beyanin Ogretilmesiyle diger varliklara verilmeyen tiim yetenekler

insana verilmesiyle tamamlanmistir.

* Ates, 1/ 144.

**> Rahman, 55/3-4.
##¢ pazarbasgi, s. 103.
7 Pazarbasgi, s. 103.
8 pazarbasgi, s. 103.
9 Alak, 96/4-5.

2% pazarbasgi, s. 103.



47

2.1.2. Dogal Cevre icinde insanin Konumu

Kur’an, insanin var edicisi ve insanlarla olan iliskilerine dair genis aciklamalarda
bulundugu halde, insanin dogal cevre icindeki bulundugu konumu ile ilgili genel
prensipler getirmis, ama mahiyet ve kanunlarinin arastirilmasini evrende halife olarak

sorumluluk yiikledigi insana birakmustir.

Kur’an, insanin konumunu ii¢ béliimde soyle ifade ediyor:
1. Allah’a kars1 konumu: Kul.
2. Hemcinsine karsi konumu: insan.
3. Dogal ¢cevresine karsi konumu: Halife’dir.

Yukaridaki maddeleri sekille ifade etmek istersek;

INSANIN KONUMU
Allah’a Kars1 Hemcinsine Kars1 Dogal Cevresine Karsi
(KUL) (INSAN) (HALIFE)

Bu konum tizere var edilen insan, Oncelikle Allah’in kuludur ve kdinatin halifesidir.
Hemcinsinin ise ne kulu, ne de Rabbidir. Ciinkii insan ancak Allah’a kars1 kul ve varlik
alemine kars1 yeryiiziinde Allah’in halifesi olarak var edilmistir. Dolayisiyla insanin

varlik aleminde yiikiimlii kilindig1 ii¢ sorumlulugu vardir.
1. Allah’a kars1 — Kulluk.
2. Hemcinsine karsi—Insanilik.

3. Dogal ¢evresine karsi—Halifelik'tir. >

B Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 10.



48

Insanin bu ii¢ yiikiimliiligii de konumuna yoneliktir. Sacin ii¢ ayagi gibi birbirini
tamamlayan ve sonunda “ahsen-i takvim” makamina eren insanda biri olmadan

digerlerinin olmasi beklenemez.

Konumuz itibar ile biz, sadece dogal cevre i¢inde insanin konumunu ortaya koymaya
calisacagiz. Kur’an merkezli bir bakis acisiyla dogal ¢evre i¢cinde insanin konumunun
“halife” olarak sorumluluk yiiklenmesi ile basladigin1 goriiyoruz. Bu itibarla “halife”

sOzciligli calismamizda 6nem arz etmektedir.

Halife kelimesi, “Ha-le-fe” kokiinden gelmis olup, sozliiklerde kok itibari ile
birbirinden farkli bircok anlamlar1 bulunmaktadir. Bunlar: Zaman ve yon bakimindan
arka, arka taraf, sonra, nesil ve ziirriyet, iyi ve kotii bir sekilde birbirini temsil etme,
birbirinin yerine ge¢me, birbiri ardinca gelme, birinden sonra gelme, yerine birini

birakma, birinin yerine gecme gibi anlamlara gelmektedir. >

Kavram itibar1 ile baktigimizda Halife; Kendisinden oncekine vekil kilman, birinin

yerine gecen kimse demektir. 2>

Insan birinin yerine gecerse veya o kimseden sonra vekil kilinirsa ona “halef’ olur.
Dogal ¢evre icinde insanin halifeligi daha farkli bir durum olup, bu konum ona Allah
tarafindan verilmistir. insanin halifeligi ne hemcinsine ne de var edenine karsidir, onun
halifeligi veya ‘“halifelik konumu” teshir kavrami ile ifadesini bulan yeryiiziindeki

varliklara karsidir.

Bir kimse, baskasindan sonra gelip, onun yerine gecerse; falan adam filan adama halef
oldu denir. Insanin halifeligi daha farkhi bir durumdur. Bu gérev, ona Allah tarafindan
verilmistir ve onun halifeligi evrende sorumluluk yiiklenmesiyle baslamaktadir. Kur’an
bu olay1 soyle ifade ediyor: “Ben yeryiiziinde bir halife kilacagim. ”** Konu biitiinliigii
icinde ayete yoneldigimizde Allah, insan neslinin yasayabilecegi fiziki bir kapasitede
Once evreni, sonra yeryiiziinii ve i¢inde insanin yasamasina imkan saglayacak biitiin
canli-cansiz varliklar1 yaratip, insanligin hizmetine hazirladiktan sonra, kupkuru bir
camurdan sekillenmis kara balgiktan insami yaratip tesviye etmis™> ve ardindan onu,
hilifet konumunda fonksiyonel kilmustir. Insamin varlik sahnesine cikismmn ilk

basamagi onun camurdan yaratilisi ile baslar: “Hani Rabbin meleklere demisti ki: ‘Ben

32 fbn Manzir, IX/ 82-97.
33 {bn Manzir, IX/ 83.

234 Bakara, 2/30.

235 Hicr, 15/28; Sad, 38/71.



49

kupkuru bir camurdan, sekillenmis kara balgiktan bir insan yaratacagim.” *>° Ayetin
ifadesinde insanin var edilmesi ile ilgili olarak “Haleka” kelimesi yer almaktadir. Oysa
“halifelik” konumunun tahsis edildigi ayette Allah Teala “Ben yeryiiziinde bir halife
kilacagim. ">’ buyurmaktadir. Béylece yaratilan bir varhgi fonksiyonel hale getirmek
icin “caale” kelimesi kullamilmistir. Varlik katmanlarinin tepe noktasina yerlestirilen
insanin birinci asamada yaratiligl, ikinci asamada ise ‘“‘halifelik” konumu ifade

edilmistir. 2°*

Allah’m iradeli bir varlik olarak var ettigi insanin yeryiiziindeki konumunu ifade etmek
icin kullanilan halife kelimesi, farkl sekillerde anlasilmis, tek bir mana ve tek bir goriis

tizerinde ittifak s6z konusu olmamistir. Konu ile ilgili goriisler su sekildedir:

1. Yeryiiziiniin ilk sakinleri meleklerdi. Allah, bu melekleri yeryiiziinden goge cikardi.
Onlarin yerine yeryiiziinde insami yaratti. Yani Adem ve zirriyeti daha Once
yeryliziinde bulunan "meleklerin halifesi"dir. Bu goriis Zeyd b. Eslem'den rivayet

edilmektedir. **°

2. Insan, yeryiiziinde Allah'a halife olarak yaratilmistir. Insan, Allah adma, Allah'in
emir ve hiikiimlerini uygulayacaktir. Hz. Adem'in dolayisiyla insanligin, Allah'in
yeryiiziindeki halifesi oldugu goriisiinii ibn Mesud ve Ibn Abbas desteklemektedir.
Insanin, "Allah'in halifesi” oldugu goriisii, Islam diisiiniirleri arasinda cok meshurdur.

Mevdudi260, S. Kutup261, Elmahhm, Siileyman Ate$263, [smail Cerrahoglu264 bu

goriistedirler.

3. Yeryiiziiniin ilk sakinleri cinlerdi. Ancak yeryiiziinde bozgunculuk ¢ikardilar, kan
doktiiler. Bunun iizerine Allah meleklerden olusan bir orduyu iizerlerine gonderdi. Bu
ordu o cinleri yenerek onlar1 adalara, daglara siirdii ve Allah, Adem ve soyunu o

cinlerin yerine yeryiiziinde halef olarak yarattr. > Allah'in meleklere: “Yeryiiziinde bir

>3 Hicr, 15/28.
257 Bakara,2/30.
28 Yazir, 1/258.
29 M. Said Simsek, Kur'an'da Kissalarin Mensei, Yonelis Yay., ist. 1992. s. 28.
20 Mevdadi, I/ 49.
*0! Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, I/ 78-79.
292 Yazir, 1/ 299.
203 Ates, 1/129.
*%% {smail Cerrahoglu, bu goriisiinii su sekilde ifade ediyor: “Allah’n halifesi demek; yeryiiziinde Allah
adina is yapacak, imar ve islah gorevini listlenecek, kendisinin hizmetine sunulan varliklar: hizmetinde
kullanacak, Ona vekdlet edecek bir varliktir, demektir ki, bu da insandi.” Daha genis bilgi icin Bkz.
2E(s)smail Cerrahoglu; Talat Kogyigit, Kur’an-1 Kerim Medl ve Tefsir, DIB Yay., Ank. 1990, 1/87-88.
Ates, 1/129.



50

halife kilacagim” soziinden sonra, meleklerin: "Orada bozgunculuk yapacak, kan
dokecek birini mi var edeceksiniz?"**°seklindeki cevaplar1 olay1 destekler niteliktedir.
Ciinkii melekler gaybi1 bilemezler, bu bilgileri olsa olsa daha ©nce cinlerin bu
durumlaria sahit olmalarindan kaynaklaniyor olmalidir. Nitekim Allah Kur'an'da
cinlerin insanlardan Once yaratildigin1 belirtmektedir: “Gercekten Biz, insant kuru bir
camurdan, bicimlendirilmis bir balciktan yarattik. Cini ise, daha once zehirleyici

siddetli atesten yaratmistik. »267

Kur’an’da “halife” kelimesinin gectigi diger ayetlere baktigimizda, “halife”
sOzcligiiniin bagkasinin yiiriittiigli bir isi ondan sonra yiiklenip, yiiriiten anlaminda
kullanildig1 ifade edilmektedir: “Sonra onlarin ardindan sizi yeryiiziinde halifeler kildik
ki nasil davranacagimizi gorelim. ” *°® Bir baska ayette ise “halife” sozciigii hakimiyet
ve egemenlik anlaminda kullanilmastir: “Ey Davut, siiphesiz biz seni yeryiiziinde halife
kildik. Insanlar arasinda hak ile hiikiim ver. Nefis arzusuna uyma, yoksa seni Allah’in
yolundan saptirir. Allah’in yolundan sapanlar icin hesap giiniinii unutmalar: sebebi ile

siddetli bir azap vardir. %

Kur’an’da “halife” kelimesinin kullamim sekillerine baktigimizda “halife” seklinde
tekil olarak iki yerde, ‘“helaif” ve “hulefa” seklinde cogul olarak yedi yerde
kullanildigini  gériiyoruz. 2’ Topraktan var edilen insana, ilk var edildigi zaman
diliminden giiniimiize kadar Allah katindan onun konumunu hatirlatict nice ayetler
ifade edilmis, diisiinen insanlar tarafindan yine insanin yeryiiziindeki konumuna dair
belki de soylenmedik s6z kalmamustir. Insanin hayata gozlerini acip, iizerinde
yiiriidiigii, kendisinden yiizlerce kat biiyiiklikkte mimari eserler insa ettigi su varlik
aleminde, kainat ve icindekilerin insanin hizmetine verilmesinin bir istiinliikk
olmadigini, tam tersine kendisine yiiklenmis bir yiikiimliilik ve emanet oldugunun
bilincinde olmasi bulunus amacinin bir geregidir. Dogal cevre i¢inde ‘halife”
konumunda bize emanet edilen bu yiikiimliiliigii Allah Teald soyle ifade ediyor: “Biz
emaneti goklere, yere ve daglara arz ettik, onlar, onu yiiklenmeye yanasmadilar, ondan

korktular da onu insan yiiklendi. O gercekten cok zdlim ve ¢ok cahildir. """

26 Bakara, 2/30.

27 Hicr 15/ 26-27.
2% Yunus, 10/14.

29 §ad, 38/26.

210 Abdulbaki, s. 215.
271 Ahzab, 33/72.



51

Ayette gecen “emanet” kelimesi ile ilgili gesitli yorumlar yapilmistir. Taberd, “emanet”
kelimesinden maksat, Allah’m kullarina gonderdigi hak din, bu dinin yiiklendigi vecibe
ve hiikiimler oldugunu ifade ederken 272, Zemahserl ve Fahreddin Razi “emanet”

sozciigiiniin yiikiimliilik anlamma geldigini soylemislerdir. *”

“Halife” sdzciiglinlin anlamyla iligkili olarak Allah’in vermis oldugu irade ve kudretle,
Allah adina ve O’na vekaleten, yaratilan diger varlklar iizerinde hem tasarruf
yetkisinde bulunmasi hem de Allah’in hiikiimlerini uygulama konumunda olmasi
insana bir emanettir. Bu “emanet’in sorumluluk baglaminda insana yiliklenmesi, asalet
degil, sadece bir vekaletten ibarettir. Oyle ki yiikiimliiliigiin agirhgin1 ifade etmek icin
ayette diger varliklara emanetin yiiklenmek istendigi fakat onlarin bundan kac¢indigi

belirtilmektedir.

Dogal c¢evre icinde insanin konumunu aydinlatici olarak kéinatin varlik sebebi
incelendiginde, insanin emrine ‘“musahhar” kilinmasindan ibaret oldugu goriiliir.
Kainat, insan karsisinda konumu itibar1 ile hizmet eden durumundadir, clinkii varlik
sebebi, insana hizmet etmek ve onun hayatim kolaylastirmaktir.”’* Bu durum Kur’an’da
sOyle ifade ediliyor: “Allah odur ki, gokleri ve yeri yaratti; gokten su indirdi ve onunla
size rizik olarak cesitli meyveler ¢ikardi; buyruguyla denizde akip gitmesi icin gemileri
emrinize verdi. Siirekli olarak gorevlerini yapan giinesi ve ayr emrinize verdi; geceyi ve
glindiizii de emrinize verdi. Ve kendisinden istediginiz her seyden size bir parca verdi.

Eger Allah’in (size vermis oldugu) nimetini saymaya kalksaniz onlart sayamazsiniz.
275

Kur’an’da, her seyin insanin emrine “musahhar” kilindigini ifade eden diger ayetlerde
de evrenin konumu belirtilmektedir: “Odur ki sizin icin gokten bir su indirdi; (sizin ve
hayvanlarimizin) icme suyu ondandir, agacglar, (bitkiler) de ondan (sulanip
filizlenmektedir. )O suyla size ekin, zeytin, hurma, iiziimler ve her cesit meyvelerden
bitirmektedir. Siiphesiz bunda diisiinen bir toplum icin ibret vardir. Geceyi, giindiizii,
glinesi ve ayi sizin hizmetinize verdi. Yildizlar da onun emriyle (size) boyun
egdirilmistir. Siiphesiz bunda aklimi kullanan bir toplum icin ibretler vardir.

Yeryiiziinde yarattigi cesitli renklerdeki (hayvanlar, bitkiler ve diger varliklari da) sizin

272 Taberd, XI1/ 53.

13 Zemahserd, 111 / 276-277; Razi, VIIL/ 100-102.
21 Kurca, Kur’an ve Bilim, s. 10.

275 {brahim, 14/ 32-34.



52

hizmetinize verdi. Siiphesiz bunda 0giit alan bir toplum icin ibret vardir. O, denizi
(hizmetinize) verdi ki, ondan taptaze et yiyesiniz ve ondan siisleneceginiz siis egyalart
ctkarasiniz. Goriiyorsun ki gemiler, denizi yara yara akip gitmektedir. Allah’in liitfunu

. .. 276
aramamiz ve O’na gsiikretmeniz icin.

Kur’an’da, “Teshir” kavram ile ifadesini bulan insan karsisinda evrenin konumunu

belirleyici daha pek cok dyet yer almaktadir. *’’

Yapilan bu aciklamalardan da
anlasilacag iizere, Allah Teald’ nin insana bigtigi konum yeryiizii ile sinirlidir. Bundan
dolay1 insanin “‘halifelik” konumunu diger varliklara kars1 iistiinliik gibi gormek yerine,
yeryliziinde bulundugu sinirli zaman diliminde kendisine emanet edilen varlik alemine

mes’uliyet duygusu icinde yaklagmasi en uygun olanidir.

2.2. INSANIN DOGAL CEVREYE YAKLASIMI
2.2.1. Fiziksel Acidan Insan-Dogal Cevre iliskisi

Cevre, insandan bagimsiz bir olgu degildir. Cevre, insanin da dahil oldugu bir¢ok
varlikla olan iliskiler ag1 olarak anlatilr. Insansiz cevre, nasil bir sey ifade
etmeyecekse, aym sekilde cevresiz insan da, bir anlam ifade etmez.”’® insan, bulundugu
cevrede faaliyetleri olan bir varhktir. Fiziksel acidan insanin faaliyetleri, tiim
yeryliziine, yerin altina, dstiine, goklere, kimi gok cisimlerine ve denizlerin

derinliklerine kadar ulasir.

Insanin yeryiiziinde fiziksel acidan gerceklestirdigi faaliyetlerden biri caligmaktir.
Calismak, insanin gecimini ve hayatimi siirdiirmesi icin zorunludur. Mesela, insanin
temel gidasi olan bitkiler, yeryiiziinde beslenme kaynaklarindan biridir. Bitkilerin {iriin
halinde gelisebilmesi i¢in insanin toprak iizerinde bir tarim faaliyetinde bulunmasi
gerekir. Bu anlamda Kur’an’da ifade edilen Yusuf peygamberin kissasi giizel bir
ornektir. 1lgili Aayette, “Yusuf onlara, ‘ddetiniz iizere yedi sene ekin ekersiniz,
yiyeceklerinizin az bir miktart haric, hasat ettiklerinizi basaginda stok edip birakirsiniz’
dedi. Bunun ardindan tohumluk olarak saklayacaklarimizin az bir miktart harig, o yillar

icin biriktirdiklerinizi yeyip bitirecek yedi kitlik yili gelecektir. Bundan sonra bir yil

*7° Nahl, 16/10-14.
*77 Abdulbaki, s. 347-348.
" Emrullah Giinay, Cevre Sorunlari, Bizim Genglik Yay., Kayseri 1992,137-139.



53

gelecek ki o yilda, insanlara Allah tarafindan yardim olunacak, o yilda meyve

stkacaklar ve bolluk olacak”*” denilir.

Fiziksel acidan tarimin gelistirilmesi, organizeli bir ¢calismaya baglhdir. Burada suyun
Onemi de biiyiiktiir. Bu anlamda Yusuf peygamber, bulundugu fiziki ¢evrede sulama
kanallar1 actirmig, tarim alanlarmi islah ederek genisletmis ve sulu tarimi tesvik
etmistir. Ayrica, Yusuf peygamberin tarim, meyve ve sebze yetistiriciligine verdigi
onem sonucu iilke halki, kithktan ¢ok az etkilenmis ve civar iilkelere ihtiya¢ fazlasi

iiriinleri ihrac ederek, gelirlerini ve yasam diizeylerini artirmistir.”*’

Kur’an, fiziksel agcidan dogal cevrenin bir parcasi olan okyanuslari, denizleri, irmaklari,
nehirleri olusturan hidrosfere vurgu yapar. Ilgili ayetler de, *“ O, gokten su indirendir.
Biz her cesit bitkiyi onunla bitirdik. O bitkiden bir yesillik var ettik ki, ondan birbiri
iizere binmig taneler ¢ikarttik. Hurmanin tomurcugundan sarkan, koparmak isteyene
yakin salkimlar, iiziim baglari, bir kismi birbirine benzeyen zeytin ve nar bahceleri
cikarttik. Meyve verdigi ve olgunlasngi zaman meyvelerine bakin”*®' ve “ Corak
yerlere suyu ulastirdigimiz, onunla gerek hayvanlarinin gerekse kendilerinin yemekte
olduklart ekinleri c¢ikarmakta oldugumuzu gormiiyorlar mi?” denilir. Bu ayetler,
fiziksel agcidan sularin faydalarin1 ortaya koymaktadir. Cevresel fenomenleri olusturan

canli varliklarin hayatlarinin devam edebilmesi i¢in su gereklidir.

Kur’an’da, fiziksel acidan insanin bulundugu cevredeki varliklarin insanin istifadesine
verildigi de vurgulanir. Ilgili ayette, “Yeryiiziinde var olan her seyi sizin istifadenize
verenin Allah oldugunu gormiiyor musunuz?”*** denilir. Ekolojideki varliklarin insanin
istifadesine verilmesi miifessirler tarafindan “Insanin cevresel varliklar olan hava, su,
ates ve bitkiler ile diger varliklardan faydalanmaya yetkili kilindigi, giines, ay, gece ve
giindiiziin belli kanunlar ¢ercevesinde insan i¢in fiziksel a¢idan var edildigi, insanla bu

99283

varliklar arasinda bir uyum oldugu”~"” seklinde aciklanir.

Insanin yasammi devam ettirdigi cevrede evler, yollar, sehirler kurarak gelistirmesi de
fiziksel acidan 6nemlidir. Kur’an’da Salih peygamber ve kissas1 bu anlamda 6nemlidir.

Ilgili ayette, “Hatirlayn ki Allah Ad kavminden sonra, sizi onlarin yerine getirdi ve sizi

21 Yusuf, 12/ 47-49.

20 Yazir, IV/ 2870; Kutub, F7 Zilali’l-Kur’an, VIII/ 410; Ates, IV/ 389.
21 En’am, 6/ 99.

82 Hac, 22/65.

283 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XU/ 480; Yazir, VI/4315; Razi, XXVII/ 262.



54

yeryiiziine yerlestirdi. Yerin ovalarinda koskler kuruyor, daglart oyup evler
vapiyorsunuz. Artik Allah’in nimetlerini anmin da yeryiiziinde bozgunculuk yaparak
karisiklik ctkarmayin.”***denilir. Semid kavmi, ikamet ettigi hicr bolgesinde diizliik
ovalar lizerine saraylar, daglara da oyma evler kurarak fiziksel agidan bulunduklar1
cevreyle giizel bir uyum icinde hayatlarini devam ettirmislerdir. insanm bulundugu

285 .
Insan ve cevre arasindaki bu

cevreye uyumu, bu anlamda Onem arz etmektedir.
fiziksel uyum her zaman giizel devam etmemektedir. Allah’in emrinin disina ¢ikan
Semud kavminin sonu da buna ornek teskil etmektedir. Hgili ayette, “Derken, onlart o
kuvvetli sarsinti yakaladi da yurtlarinda viiziistii - hareketsiz  ¢okekaldilar” **°
denilmektedir. Semud kavmi, bulunduklar1 mekanda siddetli sarsintilara yakalanmiglar

ve diz iistii ¢okiik halde helak olmuslardir. O muazzam sehirleri ise harap olmustur.

Kur’an’in, en biiyiik iki ¢evresel varlik olan yer ve gokler hakkinda ortaya koydugu
ibret de fiziksel acidan dikkat cekicidir. Ilgili Ayette, “Onlar, oOnlerindeki ve
arkalarindaki (kendilerini dort bir yandan kusatan) goge ve yere bakmadilar mi? Eger
dilersek onlart yere gecirir veya gokten iizerlerine parcalar diisiiriiriiz. Bunda, Rabbine
yonelen her kul icin bir ibret vardir”™®®" denilmektedir. insanlarin iizerlerinde durduklar
yerin ve {stlerindeki gogiin, onlar1 sarsmadan tutmasi, dogal cevredeki mekansal

diizenin varligina cok acik bir drnektir.”

2.2.2. Psikolojik Acidan Insan-Dogal Cevre iliskisi

Yunanca ruh anlamina gelen “psyche” ve bilgi, bilim anlamina gelen “logos”

(X3

Insan davranislart ve bu
25289

kelimelerinin birlesmesiyle ifade edilen psikoloji,
davramiglarin altinda yatan siirecleri bilimsel olarak inceleyen bilim dali olarak
tanimlanmaktadir. Insan yasammin ¢ok cesitli yonleri vardir. Bu yonler, psikolojinin
degisik alanlar gelistirmesine yol acmustir. Bunlardan kimileri, gelisim psikolojisi,
kisilik psikolojisi, sosyal psikoloji, din psikolojisidir. Oyle ki, bunlarin her biri ayr1 bir

uzmanlik alani olarak gelismesini siirdiirmektedir. Bunlarin yaninda saghk psikolojisi

24 Araf, 7/74.

85 Esed, 11/ 757.

286 A’raf, 7/78.

27 Fatir, 35/ 44.

8 Ates, VII/239.

289 Dogan Ciiceloglu, Insan ve Davranisi, Remzi Kitabevi, Ist. 1991, s. 27.



55

ve gevre psikolojisi gibi heniiz gelismeye baslayan yeni psikoloji alanlar1 da vardir.**
Gelismekte olan c¢evre psikolojisinin bir uzantis1i da, insan-cevre iligkisini
kapsamaktadir. Insan, bulundugu dogal cevre icinde psikolojik olarak bir takim
duygular ortaya koyar. Bu duygular, insanin c¢evreyle olan iligskisinde onem ifade
etmektedir. Psikolojik olarak bu duygular, ii¢ boliimde incelenecek olursa; insanin
dogal cevreye aidiyet duymasi, dogal cevresini sevmesi ve korkmasi olarak

incelenebilir. Ilk incelenecek duygu, insanmn dogal cevreye duydugu aidiyettir.

2.2.2.1. insanin Dogal Cevreye Aidiyet Duymasi

’

Insanin halifelik konumu, diinya’ya gézlerini actig1 “arz” veya “arz”’m kosullarinin
gecerli oldugu yer ile smirhidir. Onun hammaddesi yine kendisinin hizmetine verilen
topraktir. “Arz” ile sinirlt olan hilafeti bittiginde ise insan®’, yine var oldugu topragmn
kucagina donecek ve uhrevi hayata baglamak i¢in tekrar oradan ¢ikarilacaktir. Kur’an
ilgili ayette bu olay1 soyle ifade ediyor: “Sizi ondan (topraktan) yarattik; yine sizi oraya
dondiirecegiz ve bir kez daha sizi oradan ¢ikaracagiz. 7 *** Insann, halifelik
konumunun basariya ulasabilmesi i¢in ilk adim, onun aidiyet duygusu i¢inde esya’ya

yonelmesi olacaktir. Kendini Arz’mn bir parcasi hissedemeyen insanin, esya ile dogru

iletisim kurmasi beklenemez.

“Aidiyer” kelimesi sozliikklerimizde: Aid olma hali, ait olma durumu, aitlik, iliskinlik,
dairlik, racilik anlamlarina gelmektedir. 23[nsanin esya iizerindeki aidiyeti ise; Onun,
esya ile kendisini iliskilendirmesinden, kendini esya ile biitiin gormesinden ve esyanin
dogasina niifuz edebilmesinden gelmektedir. Insan esya’ya ne kadar aidiyet duygusu
icinde yaklasabilirse; o derece ona sekil verebilir, onu amacma uygun ve dengeli

kullanabilir.

Kur’an agisindan insana bicilen roliin geregi yeryiizii, insanin ‘“‘hilafet” konumuna gore
diizenlenmistir. Allah’m kudretinin en seckin ve en Ozenli bir eseri olan insan,
istlendigi emanetin geregini yerine getirdigi diizeyde degerlidir. Arz’a, aidiyet duygusu

icinde yaklasabilen insanlarin, dag basinda bir ¢coban, tarladaki bir irgat veya apartman

0 Ciiceloglu, s. 27-32.

PU Insanin, “insanilik’ ve “halifelik” konumlar1 sadece bu “arz” icin gecerli, “kulluk”
konumu ise uhreviyatta da varliginm stirdiirmektedir.

*2 Taha, 20/25.

23 TDK Sozliigii, 1/ 50.; Mehmet Dogan, Biiyiik Tiirkce Sozliik, iz Yay., ist. 1996, s. 25.



56

dairesindeki bir kapici olmas1 6nemli degildir. Ciinkii, bu insanlarin topragin bagrindaki

durumlar1 hep aynmidir. Bu itibarla aidiyet duygusunun iki dnemli agilimi vardir;
1. Insanin topraktan yaratilisi,
2. Besin kaynaginin toprak olusudur.

Bu acilimlar, insanin esya ile iletisiminde aidiyet duygusunun kaynagini ortaya
koymasindan dolay1 6nemlidir. Insan, yaratilanlarin en sonuncusu ve en miitekamilidir.
Kur’an, insanin topraktan yaratildigini agik bir sekilde ilgili ayetlerde ifade etmektedir:
“Sizi topraktan yaratmasi, sonra yeryiiziine dagilan beser olmaniz, O’nun kudretine
isaret eden ayetlerdir. "** “Sizi topraktan O yaratti. **°° “O insami testi gibi yanmus
kuru balgiktan yaratni. *°° Bilimsel calismalar insan viicudunun, yeryiiziiniin ihtiva
ettigi elementleri, kendisinde topladigini ortaya koymustur. Topragin tasidigi : Karbon,
oksijen, hidrojen, kiikiirt, azot, kalsiyum, potasyum, sodyum, klor, magnezyum, demir,
manganez, bakir, iyot, florin, kobalt, ¢inko, silisyum ve aliiminyum elementlerinin,
insanda da degisik oranlarda yer aldigin1 gérmekteyiz. Bu oran, topraktan topraga
degistigi gibi insandan insana da degismektedir. Fakat yine de bunlardan birer parca,

hepsinde bulunmaktadir. >’

Insanin yaratilisindaki cevher, maddi ve manevi yonlerinde, yani sekil itibar1 ile
bedeninde ve manevi olarak da huy ve kabiliyetlerinde kendisini gostermektedir.
Nitekim topragin oziinde agirlik, siikinet, yumusaklik, sebat ve teenni vardir. Bu
ozellikler insanin manevi yonlerinde de kendisini gosterir. **® Kur’an’in, yaratilis
ifadelerine gore ilk insan, topraktan ve onun degisik durumlardaki merhalelerinden
yaratilmistir. Bu merhalelerden biri de camurdur. Fakat bu camur, nasil bilinen
elementlerden miitesekkil olan yapisin1 degistirmis ve ilk organik hayat sekline ulagmus,
daha sonra da geliserek insani hayat bicimine varmustir? iste bu nokta bir sirdir. Ve bu

sirr1, higbir beser de ¢cozmiis degildir.

Tekamiil nazariyesini kabul edecek olsak dahi, ilk hiicrede hayat fenomeninin nasil

basladigin1 bilmek miimkiin degildir. Bu nokta, hala bir sir olarak gizliligini devam

2% Raim, 30/20.

25 En’am, 6/2.

% Rahman, 55/14.

27 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 324.

28 yeli Ulutiirk, Kur’an-1 Kerim’de Yaratma Kavrami, insan Yay., Ist. 1995, s. 133.



57

ettirmektedir. >*°

Seyh Tantavi de, insan viicutlarinin, yer elementlerinden miitesekkil
olduklarim1 zikrettikten sonra, “Bizler arzin birer parcasiyiz. “der. 39 Elmalily,
zihinlerde yeryliziinde ilk insan, ilk hayvan, ilk bitki hiicresinin nasil ve nereden
yapildigina dair sorular bulundugunu soyledikten sonra, “Bu sorulara fenn-i beserin,
“Nasil yapildigint heniiz bilmiyorum ve fakat surasi muhakkak ki, her halde basit yer
maddelerinden yapilnistir. Bu nokta fennen ve aklen miiteyakkandir. Zira terkibatinda

3995301 seklinde

(terkiplerinde) arzda bulunabilen basit maddeler miisahede olunuyor.
cevap verdigini nakleder.

Fahreddin Razi ise, “Sizi topraktan O yarattr>**

ayetinin tefsirinde, bu konudaki
goriislerini  soyle aciklamaktadir: “Insan, erkek menisiyle kadin menisinden
yaratilmigtir. Bu iki meni, kandan meydana gelir. Kan ise, ancak gidalardan olur.
Gidalar, ya hayvani ya da nebdtidir. Sdyet gida hayvani bir gida ise, burada
hayvanlarin meydana gelmesindeki durum, insanlarin meydana gelmesindeki durum
gibi aymidir. Bu nedenle sadece ortada nebdti gidalar kalir ki, insan bu nebdt?

gidalardan yaratilmistir. Siiphe yok ki bu gidalar da topraktan meydana gelmistir. Bu

benim kanaatimdir ve gercege daha yakindur. der. >

Razi’nin bu aciklamasi, Hz. Adem’in yaratilist ile ilgili degil, O’ndan sonraki insanlarin
topraktan yaratilis1 ile ilgilidir. Insan varligim meydana getiren maddeler ile onun
hayatiyetini devam ettiren gidalarin kaynagi toprak oldugundan insan viicudu tahlil
edilmek siretiyle, insanin ash olan Hz. Adem’in topraktan yaratilmis oldugu da

kendiliginden ortaya cikmaktadir. >**

Dogal cevre i¢inde halifelik konumunda sorumluluk yiiklenerek hammaddesi toprak
olarak yaratilan insan yeryiizii ile i¢ ice bir hayat siirdiirmektedir. Insanmn beslenme,
barinma gibi hayatin1 siirdiirebilmesi icin ihtiya¢ duydugu gereksinimlerin kaynagi

topraktir.

Insan icin yeryiiziinde beslenme, ihtiyaclar hiyerarsisinin basinda yer almaktadir. Bu

yiizden insan, kendisine bigilen rolii geregi aidiyet duygusu icinde toprakla iletisim

29 Kurca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 325.

3% Misri Tantavi, Cevherd, el-Cevahir fi Tefsiri'l- Kur’ani'l- Kerim, Matbaa-i Mustafa el-Bali,
Maisir 1972, IV/ 9.

" Yazr, 111/ 872.

392 En’am 6/2.

93 Razd, X1I/ 152.

3% Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 326.



58

kurarak onu isler, eker, biger, imar eder, onun altini iistiine getirir, ge¢imini saglar,
onun ugruna savasir, onunla yogrulur, onunla ruhunu dinlendirir ve toprakla birlikte

305
Kur’an’da

gecirdigi yorucu bir hayatin ardindan yine onun bagria kendini birakir.
insanin topraktan beslenmesi bir ibret vesilesi yapilarak, onu devamli diisiinmeye
yonlendirme vardir. Ilgili Ayetler de, “Gormediler mi ki, biz yagmuru kupkuru yere
indirip onunla hayvanlarinin ve kendilerinin yiyecegi ekinler ¢ikaririz. Hala

. 97306
gormeyecekler mi?

“0, gokten su indirendir. Her bitkiyi onunla bitirdik, ondan
bitirdigimiz yesilden, birbirine benzeyen ve benzemeyen yigin yigin taneler, hurmalarin
tomurcuklarnindan sarkan sallkimlar, iiziim baglar, zeytin ve nar ¢ikardik. Uriin
verdiklerinde iiriinlerine, olgunlasmalarina bir bakin. Bunlarda, inananlar icin,
siiphesiz deliller vardir.>® “Yeryiiziine bakmazlar mi? Orada, bitkilerden nice giizel
ciftler yetistirmisizdir. Siiphesiz bunlarda Allah’in kudretine isaret vardir, ama cogu
inanmazlar. > “Allah, yeri canli yaratiklar icin meydana getirmistir. Orda meyveler,
salkimli hurma agaclan, kabuklu taneler, giizel kokulu otlar vardir. (Ey insanlar ve

309 «7
7?2’ “Insan,

cinler!) Oyleyken Rabbinizin nimetlerinden hangisini yalanlarsini
yiyecegine bir baksin. Dogrusu suyu bol bol indirmekteyiz. Sonra yeryiiziinii iyice
yarmakta ve orada taneli ekinler, iiziimler, sebzeler, zeytin, hurma agaclart ve
bahgelerde koca koca agacli meyveler ve cayirlar bitirmekteyiz. Bunlar sizin ve

hayvanlarimiz icin gecimliktir. >'°denilmektedir.

Insanin topraga hiir iradesi ile yon vererek, onu kendisine tabi kilmasi, insanin esya
karsisinda aktif bir varlik oldugunu gostermektedir. Kur’an, insanin yeryliiziinde topragi
besin kaynagi goriip, zirdi olarak islemesini, onun dogal bir ihtiyacinin geregi olarak
goriir. Bundan dolayr Kur’an, insanin topraktan en ¢ok yararlandig1 bitkiler olan
meyve, sebze, agac ve ottan bahsetmektedir. Ger¢ekten de topraktan yetisen bitkilerden
insan, hayatim siirdiiriirken ¢ok yonlii olarak yararlanir. Bunlar, hem insanin beslenme

ihtiyacini giderir hem de onun saglikli bir hayat siirmesine katki saglar. "'

% Akpinar, s. 49.

3 Secde, 32/27.

397 En’am, 6/99.

% Suara, 28/7-8.

39 Rahman, 55/10-13.
310 Abese, 80/25-32.
1T Akprnar, s. 49.



59

2.2.2.2. insanin Dogal Cevreyi Sevmesi

Allah’in en Ozenli varligi olan insanin, dogal c¢evre icinde beslenme ihtiyacii
giderdikten sonra, ihtiya¢ duydugu ilk duygu, sevgidir. Yasanmadik¢a bilinemeyen bir

duygu olan sevgi cesitli sekillerde aciklanmistir: Sevgi, “Insami bir seye veya bir

2 »

kimseye karst yakin ilgi ve baghilik gostermeye yonelten duygudur. M2 Sevgi,

Toplumsal kuruluslart yiicelten, kiiltiir esinleyen diinyayt sicak ve giizel bir evren

yapan, insanlarin bicimini degistiren, dinamik bir giictiir. "

Kur’an’da sevgiyi ifade eden ¢ok sayida sozciik vardir. Bu kavramlardan sevginin
mihverini “hubb” kokiinden tiireyen “muhabbet” kavrami olusturmaktadir. Tiirevleriyle
birlikte “muhabbet” sozciigii Kur’an’da 95 yerde ge¢mektedir. ilgili kimi Ayetler de,
“Insanlardan kimi, Allah’tan baska esler tutar, Allah’t sever gibi onlari severler.

"I “Iyilik yapwn, dogrusu Allah iyilik yapanlar

Inananlar ise en cok Allah’t severler
sever”’"” “Onlar, yoksula, yetime ve esire sevdikleri yemegi yedirirler. "', “De ki:
‘Eger babalariniz, ogullariniz, kardesleriniz, esleriniz, agsiretiniz, kazandiginiz mallar,
zarara ugramasindan korktugunuz bir ticaret ve meskenler size Allah’tan,
Peygamberinden ve onun yolunda cihattan daha sevgili ise, artik Allah’in emri
gelinceye kadar bekleyin. Allah fasik toplulugu dogru yola erdirmez. *>'” “Bilin ki,
aramizda Allah’in elgisi bulunmaktadir. Eger o, bircok islerde size uysaydi, sikintiya
diiserdiniz. Fakat Allah, size imani sevdirmis ve onu goniillerinize giizel gostermis;

inkdri, fasikhigi ve karsi ¢ikmayr da cirkin gostermistir. Iste bunlar dogru yolda

olanlarin ta kendileridir”>'®denilmektedir.

Sevgi, insanin mayasinda bulunan fitri bir duygudur. Bu duygu, sadece dillerden
dokiilen sozciiklerden ibaret olmayip, bilfiil yasanarak hayata aktarilan ve kalbin
dinamiklerinden olan bir ruh halidir. Insan fitrati itibar1 ile kendisine huzur veren,

goziine ve gonliine uyumlu gelen seylere meyletmekte ve onlar1 daha ¢cok sevmektedir.
319

12 TDK Sozliigii, 11/ 1289.

13 Philip Q. Roche, Sevginin Anlamlari, Cev. Mehmet Harmanc, Say Yay., ist. 1998, s. 167.
*'* Bakara, 2/165.

*1° Bakara, 2/195.

316 fnsan, 76/8.

*'" Tevbe, 9/24.

318 Hucurat, 49/7.

1% Ali Galip Gezgin, Kur’an’da Sevgi, Fakiilte Kitabevi, Isparta 2003, s. 92.



60

Sevgi konusunu iyi inceleyen diisiiniirlerden biri olan Gazzali, sevginin dereceleri

oldugunu ifade ederek, bunlar1 ii¢ kisma ayirir:

1. Insanin oncelikle kendisini, kendi varligmin devam edip, gelismesine katki

saglayacak seyleri sevmesidir.
2. Insani kendisine iyilik ve ikramda bulunanlari sevmesi.

3. Sevginin en yiiksek mertebesi; herhangi bir enaniyet, cikar, faydalanma gibi nefsani
istekler bulunmaksizin, bir kimseyi veya bir seyi sirf ondaki giizellik, yetkinlik gibi

olumlu ve iistiin nitelikler dolayisiyla sevmesidir. **°

Dogal cevre icinde, halife konumunda sorumluluk yiiklenen insanin varlik alemine
yonelirken fitratinda var olan sevgiyi ortaya koymasim iki yaklasimla inceleyecegiz.
Bunlar, cansiz varlik sevgisi ve canli varlik sevgisidir. Bu yaklasimlar, insanin evrenle

iletisiminde sevgi duygusunun kaynagini ortaya koymasi ac¢isindan énemlidir.

Insan, duygusal bir varhiktir. Allah, insanin bu duygularini dogal cevresine hiir
iradesiyle yon verirken, yani cevresini sekillendirirken bulunmasini istedigi bir
yaklasim olarak var etmistir. insan-esya iletisiminde hissedilen bir duygu olan sevgi,
dogal cevre icindeki insanin kalbinden kendisine musahhar kiliman varliklara
yansitilmasinda, onun esya’ya duydugu sevgi duygusunun yogunlu§u Onem arz
etmektedir. Kur’an, “halife” konumundaki insanin evrende kendisine musahhar kilinan
cansiz varliklara asir1 sevgi gostermesini ilgili ayetler de soyle ifade ediyor: “And olsun
ki, onlarin hayata diger insanlardan ve hatta Allah’a es kosanlardan da daha diigkiin

olduklarm goriirsiin. Her biri omriiniin bin yil olmasini ister. Oysa uzun omiirlii olmasi

321 < <
TR L igin yigin

biriktirilmis altin ve giimiise, salma atlara, sagmal hayvanlara ve ekinlere karsi asiri
»322 «

onu azaptan uzaklastirmaz. Allah onlarin yaptiklarini goriir.
sevgi beslemek insanlara giizel gosterildi. . . . kazandiginiz mallar, kesada
ugramasindan korktugunuz ticaret, hoglandiginiz meskenler size Allah’tan, Resuliinden
ve Allah yolunda cihat etmekten daha sevgili ise, artik Allah emrini getirinceye kadar

bekleyiniz. ”323“Gergekten o mal sevgisinde pek katidir. %

320 Muhammed ibn Muhammed Gazzali, fhya 't Ulumi’d-Din, Terc. Ahmet Serdaroglu, Bedir Yay.,
1st. 1985, IV/ 538.

321 Bakara, 2/96.

22 Al-i Imran, 3/14.

2 Tevbe, 9/24.

3% Adiyat,100/8.



61

Insanin varlik Alemine “asir1 sevgi” duymasi Ayetlerde de ifade edildigi gibi hos
goriinmemektedir. Insan, fitrat1 geregi altna, giimiise, ticaretten kazandigi mallara,
meskenlere ve hisili tiim diinya varligina asir1 ilgi duyar. Bunlardan ne miktar elde etse,
daha fazlasina sahip olmak ister. Insan, bu asir1 tutkusunu dizginleyemezse gozii

doymaz bir varlik olur. **

Evrenin var olma amaci insana hizmettir, dolayisiyla yasamimizi siirdiirdiigiimiiz bu
“arz” bizatihi Allah’in sorumluluk yiikledigi insana bir armagani ve her tiirlii nimetin
temel kaynagi oldugu halde, insan, kulluk konumunu unutarak, kendi heva ve hevesine
uydugu takdirde bu “asiri sevgi” kinanir ve onemini yitirir. **° Kur’an’da , insanm
dogal cevre i¢indeki varliklara “agsiri sevgi” duyarak yonelmesi iyi gosterilmedigi gibi,
onun varlik aleminden yiiz cevirerek sadece uhreviyata yonelmesinin de yanlis oldugu
ifade edilmektedir. Ilgili ayette, “Allah’in sana verdigi seylerde Ghiret yurdunu gozet,

diinyadaki payini da unutma...”**’ denilmektedir.

Bu ayette, insanin hizmetine sunulan evrendeki nimetlere ahlaki ve hukuki daire
icerisinde faydalanmaya tegvik vardir. Kur’an’in gayesi, insana sunulan varlik
aleminden el etek ¢cekmeye sevk etmek degil, insan1 hem iizerinde yasadig1 “arz” i¢in
hem de uhreviyat: icin dengeli bir “sevgi” duygusu icinde yaklasmaya yoneltmektir. ***

(X3

Ayrica Siilleyman peygamberin besledigi atlar icin
3329

Gergekte ben, mal sevgisine,
Rabb’imi anmayt sagladigi icin diistiim ve “O, mal, sevgisine agsirt derecede
diiskiindiir” **° ayetleri, diinyanin bu zevklerini ifade eder. Kur’an, insanmn diinya
hayatindaki gecimliklerini ve onun bu konudaki tabii egilimlerini, inkar etmez ya da
yasaklamaz; aksine dogal karsilar ve onlar1 tabii seyri i¢inde brrakir. Ciinkii Siileyman
peygamber, varlik sevgisini Allah’1 anmay1 saglayan bir ara¢ olarak goriiyor. Eger bu
sevgi amag haline gelirse insanlar icin tehlikeli olur. Nitekim Kur’an’da Karun 6rnegi
mal sevgisini diinya’da amac edinenlere giizel bir ornektir. Ilgili Ayetlerde, “Siiphesiz
Karin, Miisa’min kavmindendi. Onlara karst azginlik etti. Biz ona, anahtarlarin (bile

tasimak) giiclii bir topluluga agir gelecek hazineler verdik. Hani, kavmi kendisine soyle

demigsti: ‘Bobiirlenme, Ciinkii Allah bobiirlenip simaranlari sevmez.”>*! ve “Karin,

23 Ates, 11/ 22.
326 Razi, XXIX/ 203.
T Kasas, 28/ 77.
% Afif Abdulfettah Tabbara, Rithu’d-Dini’l-Islami, Darii’l- Ilmi 1i’l- Melayin, Beyrut 1966, s. 161.
329 qa
Sad, 38/32.
30 Adiyat, 100/8.
3! Kasas, 28/ 76.



62

‘Bunlar bana bendeki bilgi ve beceriden dolayt verilmistir’ dedi. O, Allah’in kendinden
onceki nesillerden, ondan daha kuvvetli ve daha ¢ok mal biriktirmis kimseleri helak
etmis oldugunu bilmiyor muydu? Sucluluklart kesinlesmis olanlara giinahlar

konusunda soru sorulmaz, ciinkii Allah hepsini bilir.”>*

seklinde gecmektedir. Karun,
kendi yasadigr donemde gercekten hayret verici bir zenginligin i¢indeydi. Ama onun
zenginligi Siileyman peygamberden farkli olup, zenginligi ara¢ degil, amag¢ haline

getirmis ve kendi sonunu hazirlamisti.

Insanin, dogal cevresindeki cansiz varhklara gosterdigi sevgi ile duyularimizda
algilayip, giizel hissettigimiz duygular arasinda bir biitiinliik vardir. Insanmn hissettigi
bu sevgi cok farkli sekillerde ifadesini bulur. Ornegin bir doga manzarasinda veya
temiz bir rizikta sevginin giizellikle bir biitiin oldugunu soyleyebiliriz. Bu sevgi
biitlinliigiiniin otesinde ise insan kalbinde var edenine karsi “ilahi sevgi” dedigimiz

o An . 333
nihai sevgi vardir.

Yunus’un ifadesi ile: “Yaratilani severiz yaratandan Otiirii”
sOziiyle tiim varlik alemi sevilmeye layiktir.

»334 sozleri ile

Paul Tillich; “Iman, sevgi ve ask icerir. Sevginin ifadesi ise amellerdir.
sevginin sadece kalpte veya dilde olmasmin bir sey ifade etmedigini, ancak fiillerde
yerini buldugunu soylemektedir. Zira insan, Allah’in yeryiiziindeki “halifelik”
konumunda sorumluluk yiikledigi bir varlik ise, kendisine emanet edilen evreni sevgi
yumagi ile Tmar ve ingd etmelidir. Aksi takdirde insan, yakin bir zamanda, sevgi ile
yaklasmadig1 dogaya, ¢evre ve hava kirliligi, susuzluk, kuraklik vs. durumlarla agir bir
karsilik odeyebilir. Sonug olarak insan “emanetine” sevgi ile yaklasmalidir. Insan,
dogumundan itibaren kendisini, yakin cevresini, kendisine fayda saglayan her seyi
sever. Oyle ki ‘sevgi’ hususundaki bu kabiliyet insanin dogasinda vardir. *>>insanin
esya ile iletisiminde sevgi ne kadar Ooneme sahipse, bu duygunun canli varliklara
yansitilmasi ayni sekilde onemini korumaktadir. Kur’an’da insanin canli varliklara
hissettigi sevgileri; Allah sevgisi, insan sevgisi, es ve cocuk sevgisi, hayvan ve bitki
sevgisi seklinde cogaltabiliriz. Elbette ki ifade edilen sevgiler sevgi tiirlerinin tamamini
kapsayamaz. Bizim ¢cabamiz insanda bulunan canli varlik sevgisini biitiinliige yakin bir

sekilde ifade etmeye caligmaktir.

32 Kasas, 28/ 78.

33 Rutub, Fi Zilali’l-Kur’an, VI/ 205-206.

334 paul Tillich, fmamn Dinamikleri, Cev. Fahrullah Terkan; Salih Ozer, Ankara Okulu Yay., Ank. 2000,
s. 103.

3 Muhammed Osman Necati, Kur’an ve Psikoloji, Cev. Hayati Aydin, Fecr Yay., Ank. 1998, s. 98.



63

Insanin kalbinde var olan sevgiyi: ““ Kalbin sevilen varliga yonelmesi ve ona tiim varligi

. < 336
ile baglanmasidir.

seklinde ifade etmeye calismistik. “Allah sevgisi” hissedilen
sevgi duygular1 i¢inde hiyerarsinin tepe noktasinda yer almaktadir. Zira insan, varlik
alemindeki varliklar arasinda sevilmeye en layik olarak Allah’t gérmeli ve O’na tiim

varlig1 ile baglanmalidir.

Insan, Allah karsisinda “halife” konumunda oldugu kadar “kul” konumunda oldugunu
da unutmamalidir. Dogal cevre i¢inde hayatina devam eden bir insan, kalbinde “Allah
sevgisi” tasidiginda elbette ki “arz”’1 sekillendirmesi, O’nun istedigi sekilde olacaktir.
Allah, insanin hicbir zaman, yeryiiziine acimasiz ve sevgisiz yaklasarak onu yok
etmesini hos gormedigi gibi kendisine de sevgi duygusundan yoksun bir sekilde
yonelmesini hos gormemistir. >’ Allah’a sevgi duyamayan, O’nun var ettiklerine hic
sevgi duyamaz. Insan kalbinde hissettigi “Allah sevgisi”, kendisini harekete geciren
etkin bir giic olursa, insanlara, hayvanlara, bitkilere, biitiin canli ve cansiz varliklara

sevgiyle yaklagir. ***

Sevgi, evrendeki varliklar1 birbirine baglayan, her tiirlii ayrilig1 ve darginligi bir potada
eriten ylice bir olgudur. Kur’anda insanin canl varliklara hissettigi sevgi cesitlerinden
bir digeri “insan sevgisi”dir. Kur’an’da “insan sevgisi’ni ortaya koyan ilgili ayetler de,
“Iste siz dyle kimselersiniz ki, inanmayanlar sizi sevmedigi halde siz onlari seversiniz”,
“Daha onceden yurt edinmis ve goniillerine inanci yerlestirmis kimseler, kendilerine
goc edip gelenleri severler, onlara verilenlerden i¢lerinde bir cekememezlik duymazlar,
kendileri zorluk icinde bulunsalar bile, onlart kendilerinden onde tutarlar. Nefsinin
cimriliginden  korunabilmis  kimseler, iste onlar  kurtulusa ulasanlardir.

»339denilmektedir.

Allah’m var ettigi su varlik alemi icerisinde, yaratilan varliklar arasinda sevilmeye en
layik olan “insan”dir. Insan1 sevemeyen, ne onu yaratani ne de ona musahhar kilnan
canli veya cansiz varlik alemini sevebilir. Kurtubi, “insan sevgisi’ni aciklarken, bu
sevginin bulundugu kiside, kendi rahatini, huzurunu, hatta hayatin feda etmeyi goze

alacak bir duygu olarak ifade eder. Ciinkii, “insan sevgisi’nin doruk noktasinda kisinin

336 {bn Manzfr, I/ 292-293.

337 Al-i imran, 3/31; Tevbe, 9/24.
338 Necati, s. 74 -76.

3% Hasr, 59/9.



64

gerektiginde sevdigi i¢in canim feda etmeyi goze almasi vardir. **° Gazzali de “insan
sevgisi’ne deginerek; onu, maddi ve méanev1 bir karsilik beklemeden sadece Allah rizasi
ve insan sevgisinden dolay1 kiginin kalbinde bulunan bir sevgidir, **' seklinde ifade
ederek insanin temelinde bulunan duyguyu agiklamaktadir. Insanmn kalbinde
hemcinsine karsi besledigi giizel bir duygu olan “insan sevgisi”, her seyin Otesinde
yeryliziinde darginliga, savasa, nefrete, diismanliga yer birakmayip, ne olursa olsun
hemcinsini sevebilmeyi gerektiriyor. Insan, dogal cevre icinde “halifelik” konumunun
yiikkiimliiliigiinii yerine getirirken, ona bu sorumlulugu yiikleyen elbette, insani1 bu
konumda yalmz var etmemistir. Allah, insandan hemcinsi ile “emaneti” en giizel
sekilde muhafaza etmelerini isterken, birbirlerine sevgi duygusu ic¢inde

yaklasmalarindan daha dogal bir iletisim diisiiniilemez.

Evrendeki varliklar arasinda her an yasanan bir duygu olan sevgi, varliklarin hayatlarini
idame ettirebilmeleri ve yeni nesiller meydana getirebilmeleri i¢in hemcinsler arasinda
da yasanir. Canlilarda bulunan ve tiirlerine karsi hissettikleri “es sevgisi” insan icin de

¢

gecerlidir. *** Insanda bulunan cinsi icgiidii veya fitri bir duygu olarak ifade edilen “eg
sevgisi”, Kur’an’da da ilgili ayetler de dile getirilmektedir: “Insanlara, kadinlarmn,
cocuklarin, yigin yigin biriktirilmis altin ve giimiisiin, salma giizel atlarin, ehli
hayvanlarin ve ekinlerin sevgisi bezenip siislendi. Bunlar, diinya hayatimin
meta’idirlar” %, “Sizi tek bir nefisten (Adem’den) yaratan, gonlii isinsin diye O’ndan
da esini (Havva’yi) yaratan O’dur. Esi ile (birlesince) esi hafif bir yiik yiiklendi (hamile
kaldr). Onu bir miiddet tasidi. Hamileligi agirlasinca, Rab’leri Allah’a; “ Andolsun
bize iyi ve sagliklt bir cocuk verirsen muhakkak siikredenlerden olacagiz” diye duad
ettiler”*, “I¢inizden kendileriyle huzura kavusacagimiz esler yaratip, aramizda sevgi ve
rahmet var etmesi O’nun varliginin belgelerindendir. Bunlarda, diisiinen bir toplum

C 345
icin ibretler vardir ”

Insanin var oldugu dogal ¢evre icinde hayatini siirdiiriirken, bir yol arkadasinin olmasi
dogaldir. Oyle ki, onunla sevinip onunla iiziilmesi ve hayatin tiim yonlerini onunla

paylasmas1 insana Allah’tan bir armagandir. Razi, Allah’in esler arasinda cinsi

30 Ebii Abdillah Muhammed b. Ahmed Kurtubi, el-Cami'u li Ahkami’l-Kur’an, Daru'l Kiitiibii'l
Misriyye, Ikinci Baski, Kahire 1965, XVIII/ 28.

! Gazzali, 111/ 260.

342 Necati, s. 71.

3 Al-i imran, 3/14.

¥ Arraf, 7/189.

3 Riim, 30/21.



65

miinasebette bulunmak siireti ile, sevgiyi, bu sevgiden dolayr olusan cocuk ile de
aralarinda sefkati var ettigini ifade eder. Ayrica kadinin yaslilik ve hastaligi sebebi ile
erkek i¢cin sehvet mahalli olmaktan ¢iktiginda da aralarinda olusan sevginin, birbirlerine

duyduklar: sefkat sayesinde devam ettigini dile getirmektedir. **°

Sevginin en giizel sekli olarak kalplerde tezahiir eden “es sevgisi” hususunda
Peygamber Efendimiz ilgili bir hadisinde: “Bana diinyada ii¢ sey sevdirildi: Kadin,
giizel koku ve géziimiin niiru olan namaz. "%’ buyurarak insamn karsi cinse duydugu
sevginin yaratilistan oldugunu ve bu hissin fitri olarak Allah’tan insana verildigini ifade

etmektedir. >**

Insanin kalbinde kars1 cinsine dogal olarak hissettigi “es sevgisi”, sadece cinsellikten
ibaret degildir. Ciinkii cinsellik, bedenlere yonelik ve belli donemlerde yogunluk
kazanan bir olgu iken, insanlarin birbirlerine duyduklar1 sevgi ve ask, kisilige

yoneliktir. Es sevgisi, bir omiir boyu devam eden etkisiyle siirekli bir duygudur. **°

“Insanlar arasinda ask olmasayd: diinya donardi. "° diyen Mevlana, kadin ve erkek
arasindaki es sevgisini soyle ifade etmektedir: “Ezeli hiikme gore, evrenin biitiin
zerreleri ¢ift cifttir ve her ciiz’ii de kendi ¢iftine dsiktir. Arifin nazarinda gokyiizii erkek,
yeryiizii kadindir. Gogiin verdigini yer alir, besler. . . Bu birlikte dlem beka bulsun diye
Allah erkekle kadina da birbirine karsi meyil verdi. Her ciiz’e diger bir ciiz icin meyil
verdi. Ikisinin birlesmesinden bir sey dogar, bir sey viicida gelir. Gece de boylece
glindiizle sarmas dolas olmustur. Geceyle giindiiz suretd birbirinden ayrilir, ama
hakikatte birdir.”””' Evrendeki her seyin tezahiiriinii sevgiye baglayan Mevlana, eslerin

birbirine duydugu sevgiyi ezeli hiikiim i¢inde degerlendirmektedir.

Insanin dogal ¢evre icinde hissettigi tabii bir duygu olan “es sevgisi nin meyvesi olarak
nitelendirilecek diger bir duygu da “cocuk sevgisi’dir. Insan, kendisinin bir pargasi
olarak gordiigii bu kiiciik, sevimli varliklara kars1 ayr1 bir sevgi hissetmektedir. Kur’an,
“cocuk sevgisinin”, yeryiiziindeki diger canlilarda oldugu gibi insanda da fitri oldugunu

ifade etmektedir. Ilgili Ayette, “/nsanlara, kadinlarin, cocuklarin, yigin yigin

%6 Razi, bu yorumunu, Ram, 30/21. Ayette gecen “Aranizda sevgi ve rahmeti var etmesi” ibaresini
ozetlerken nakletmektedir. Daha genis bilgi i¢in bkz. Razi, XXV/ 97-98.

347 Eb Abdirrahméan Ahmed ibn Ali ibn Suayb en-Nesai, es-Siinen, Isratii’n-Nisa, Beyrut trs., VII/ 61.

38 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 348.

** Karca, llimler ve Yorumlar A¢isindan Kur’an’a Yonelis, Tugra Nesriyat, Ist. 1993, s. 269.

330 Mevlana, Mesnevi (Sark-Islam Klasikleri), Cev. Veled Izbudak, MEBYay., Ist. 1988, V/ 3854 numarali
beyit.

1 Mevlana, 111/ 4401 numarah beyit vd.



66

biriktirilmis altin ve giimiisiin, salma giizel atlarin, ehli hayvanlarin ve ekinlerin sevgisi
bezenip siislendi. Bunlar diinya hayatiun metd dirlar. ° buyrulmaktadir. Razi, bu
ayeti aciklarken, Allah’in, insanm kalbine es ve cocuk sevgilerini koymasiin yiice bir
hikmet oldugunu sdylemektedir. Oyle ki eger bu sevgiler olmasaydi, insan tiirii icin
dogum ve ¢ogalma meydana gelmeyecek, neslin sona ermesine sebep olacakti. Bundan

dolaydir ki bu sevgiler neslin bekdsini saglamaktadur. >

Kur’an’da ¢cocuk sevgisinin vurgulandigi bagka bir ayet ise, Miisd peygamber ve annesi
arasinda yasanan olaydir. Kur’an’da kissa olarak anlatilan bu olay, anne-¢ocuk
arasindaki derin sevgiyi ortaya koymaktadir. ilgili Ayette, “Miisd’min annesinin gonlii
bombos sabahladr (Merakindan c¢ildiracak oldu). Eger biz (va’dimize) inananlardan
olmast i¢cin onun kalbini iyice pekistirmemis olsaydik, neredeyse isi aciga vuracakti.
3% denilmektedir. MaisA peygamberi sandiga koyarak®”> Nil nehrine birakan annesinin
duydugu “cocuk sevgisi”’, onu merakindan cildirtacak dereceye ulagsmisti. Nil nehrine
birakilan sandik Firavun’un sarayina kadar gelmis®® ve Miis peygamber onlara “bir
g0z aydinligi1” olmustu. Daha once hic siit anne kabul etmeyen Miisa peygamberin,
cocuk sevgisi'nden yanan annesiyle kavusmasi ilgili ayetler de sOyle ifade
edilmektedir: “Biz daha onceden (annesine geri verilinceye kadar) onun siit analarin
kabuliine (emmesine) miisaade etmedik. Bunun iizerine ablasi: “Size onun bakinuni
ndamuiza iistlenecek, hem de ona iyi davranacak bir aile gostereyim mi? dedi.
Boylelikle biz onu, annesine, gozii aydin olsun, gam cekmesin ve Allah’in vadinin

gercek oldugunu bilsin diye geri verdik. Fakat yine de pek ¢ogu bunu bilmez. ">’

Kur’an’da, Yakup peygamber ile oglu Yusuf peygamber arasinda yasanan olayda da
“cocuk sevgisi” vurgulanmaktadir. Oyle ki, Yakub peygamber, oglu Yusuf peygambere
olan sevgisi ve Yusuf peygamberin kaybolmasmin ardindan bu sevgi ve ayrilik

sebebiyle gozleri gormez hale gelmistir. {lgili Ayetler de, “(Kardesleri) dediler ki: Yusuf

332 Al-i Imran, 3/14.

333 Razi, VII/ 170-171.

> Kasas, 28/10.

3 Taha, 20/39. Ayetin medli su sekildedir: “Miisd’yi sandiga koy; sonra onu denize (Nil’e) birak; deniz
onu kiytya atsin da benim diismanin ve onun diismant olan biri onu alsin. (Ey Miisd! Sevilmen) ve
benim nezaretimde yetistirilmen icin sana kendimden sevgi verdim."

30 Kasas, 28/8-9. Ayetlerin medli su sekildedir: “Nihayet Firavun ailesi onu yitik cocuk olarak
(nehirden) aldi. O, sonunda kendileri icin bir diisman ve bir tasa olacakti. Siiphesiz Firavun ile Himan
ve askerleri yanlis yolda idiler. Firavun’un karisi (sepetin icinden erkek ¢ocuk ¢ikinca kocasina): Benim
ve senin i¢in goz aydinligidir! Onu dldiirmeyin, belki bize faydasi dokunur, ya da onu evlat ediniriz, dedi.
Halbuki onlar isin sonunu sezemiyorlardi.”

7 Kasas, 28/12-13.



67

ile kardesi (Biinyamin) babamiza bizden daha sevgilidir. Halbuki biz kalabalik bir
cemaatiz. Siiphesiz ki babanmuz apacik bir yanlshk icindedir” 358,“(Hz. Yakub)
Onlardan yiiz cevirdi: ‘Ah Yusuf’'um ah!’ diye sizlandi ve kederini icine gommesi

yiiziinden gozlerine boz geldi >°° denilmektedir.

“Halife” konumundaki insanlara bir ibret vesilesi olarak Kur’an’in bir ¢cok yerinde
“cocuk sevgisi” vurgulanmistir. °*° Son yillarda yapilan arastirmalar, yukarida sevginin
tezahiirlerini yansitan ayetler de oldugu gibi, cocugun yasaminda anne ve babasindan

gordiigii sevginin biiyiik onem tasidigini ortaya koymaktadir. *°!

Cocuklarimiz1 sevgi
ile biyiittiigimiizde, elbette ki bunun dogal ¢evre icinde sorumluluk yiiklenen insanin

fiillerine yansimasi da pozitif olacaktir.

Insanin hissettigi duygular arasinda ele alacagimiz sevgi ¢esitlerinden birisi de “hayvan
ve bitki sevgisi”dir. Insana musahhar kilman canli varliklar arasinda olan hayvan
aleminin, Kur’an’in bir¢ok yerinde isimleri ile zikredilmesine ragmen, insan-hayvan

iletisimine sevgi merkezli yaklasan eserlerin azlig1 calismamizda dikkat ¢ekmistir.

Insanlarin hayvanlara diiskiinliigii Kur’an’da ilgili ayette soyle ifade ediliyor,
“Insanlara, kadinlarin, ¢cocuklarin, yigin yigin biriktirilmis altn ve giimiisiin, salma
giizel atlarin, ehli hayvanlarin ve ekinlerin sevgisi bezenip siislendi. Bunlar diinya
hayatimn metd’idirlar. 3% Kur’an’da, insan-hayvan iletisimini ifade eden Ayetlerde,
hayvanlarin yeryliziinde bulunmalarinin, “halife” konumundaki insanin yasamina
getirdigi giizellikler acik bir sekilde ilgili ayetler de su sekilde anlatilmaktadir:
“Hayvanlart da O yaratti. Onlarda sizin icin isitict (seyler) ve bircok faydalar vardir.
Onlardan bir kismunmi da yersiniz. Sizin icin onlardan ayrica aksamleyin getirirken,
sabahleyin salwverirken bir giizellik (bir zevk) vardir. Bu hayvanlar sizin agirliginiz,
ancak giicliiklere katlanarak varabileceginiz bir memlekete tasirlar. Siiphesiz Rabbiniz

cok sefkatli, pek merhametlidir”%

Kur’an, insanlara musahhar kilinan hayvanlar1 tanitirken, onlarin derisinden, kilindan,

tilylerinden, etinden, siitiinden insanlarin faydalandiklarina dikkat cekmektedir. Ayrica

% Yasuf, 12/8.

% Yasuf, 12/84.

3% Kur’an’da “cocuk sevgisi”nin ifade edildigi yerler icin bkz. Had,11/42-46; Meryem, 19/5-7; Lokman,
31/13, 16-19; Saffat, 37/ 100-102.

%! Rasit Kiiciik, Sevgi Medeniyeti, Ragbet Yay., Ank. 1991, s. 52.

%62 Al-i Imran, 3/14.

3% Nahl, 16/5-7.



68

hayvanlarin yeryiiziinde bulunuslarinin insana ve dogal cevreye giizellik veren birer
mutluluk sembolii olduklar ifade edilmektedir. *** Allah’in, insanlar icin dogal cevreyi
sisleyen ve fayda saglayan varliklar olarak tanittigi hayvan tiirlerini Kur’an’da cesitli
stirelerin isimleri olarak zikrettigini goriiyoruz. Hayvan isimleri ile ifade edilen siireler:
Bakara (inek)>*, Nahl (ar1)**, Ankebit (6riimcek)”’, Neml (karinca)’®, Fil**

streleridir.

Kur’an’da insan-hayvan iligkisini sevgi baglaminda ele alindigi konumuzda,
hayvanlarla ilgili dikkat ¢ekici bir ayette ise Allah, hayvanlarin da birer “fopluluk”
olduklarm ifade etmektedir. “Yeryiiziinde yiiriiyen hayvanlar ve “gokyiiziinde) iki
kanadryla ugcan kuglardan ne varsa hepsi ancak sizin gibi topluluklardir. Biz o kitapta
hicbir seyi eksik birakmadik. Nihayet (hepsi) Rablerinin huzuruna toplanip
getirilecektir. 77" Elmalr’li, bu ayeti aciklarken hayvanlarm yaratibsinda ve hayat
tarzlarinda insanlarin istifade edecegi pek ¢ok sirlar bulundugunu dile getirerek sunlari
ifade eder: “(Hayvanlarin) yerde siiriinenleri, havada ucanlariyla, her cesit size, bir
benzeme yoniinii icererek, hepsi sizin denginizdir. Siz de, swniflariniz ve c¢egitli
ozelliklerinizle onlarin bir benzerisiniz, hepsi ilahi takdir ve Allah’in tedbiri dairesinde
ozel nizamlar ve hiikmedici kanunlar altina konulmus korunan haller, kurala bagh
isler, goriinen ve yiiriiyen hususlar sizin gibi birer topluluk ve bundan dolay: size birer

. L. 371
ibret dersidirler. ”

Insanm “arz” ile sinirlt olan “halifelik” konumunda, insan- hayvan iletisimi olmadan,
yani yeryiiziinde hayvanlar olmadan hayatin insanlar i¢in cok ciliz, anlamsiz ve
beslenme bozukluklarina sebep olacagi cok agiktir. Insan ise, bu gercegi maalesef ¢ok
gec anlamustir. °’> Kur’an bu konunun onemine binaendir ki, sorumluluk yiiklenen
insanin dikkatini hayvanlarin iizerine cekmektedir. ilgili ayette: “Kuskusuz sizin icin

hayvanlarda da biiyiik bir ibret vardir. Zira size, onlarin karinlarindaki fiski ile kan

%% Atik, s. 96.

365 Bakara, 2.

7% Nahl, 16.

%7 Ankebit, 29.

7% Neml, 27.

%9 Fil, 105.

7% En’am, 6/38.

7 Yazur, 111/ 418.

372 fbrahim Ozdemir; Miinir Yiikselmis, Cevre Sorunlart ve Islam, DIB Yay., Ank. 1995, s. 114-116.



69

arasindan (gelen), icenlerin bagirsagindan gecen hdlis bir siit iciriyoruz. 7"

denilmektedir.

Hz. Peygamber de insanlarin dikkatini “hayvan sevgisi’nin iizerine ¢ekerek su olayi
ifade etmektedir: “Bir adam yolda, yiiriirken susadr ve susuzlugu artti ve bir kuyuya
rastladi. Icine inip susuzlugunu giderdi. Cikinca susuzluktan soluyup topragi yemekte
olan bir kopek gordii. Adam kendi kendine: "Bu kopek de benim gibi susamis” deyip
tekrar kuyuya inip, mestini su ile doldurup agziyla tutarak disar ¢cikti ve kopegi suladi.
Allah onun bu davranmisindan memnun kaldi ve giinahlarini affetti. "Hz. Peygamber’in
yanindakilerden bazilari: "Ey Allah''n Resulii! Yani bize hayvanlar’a yaptigimiz
iyilikler icin de sevap mi var?" dediler. Hz. Peygamber: "Evet! Her ‘yas ciger’ (sahibi)

- 374
icin sevap vardir. " buyurdu.

Allah’m, dogal cevre i¢inde yarattig1 hayvan alemini ve onlarin tabi olduklar1 kanunlar1
diisiindiigimiizde, bunun hikmetinin “halife” konumundaki insanin yeryiiziindeki
hayatinin siirekliligini ve giizelligini saglamak, dogal ¢evresini yasanabilir ve sevilebilir
bir “arz” haline getirmek oldugunu goriiyoruz. Insanin dogal hayatin siisleyen bir
baska varlik tiirii ise bitkilerdir. Insanda bulunan “bitki sevgisi”, tezahiirlinii kimi zaman

bir agacta, kimi zaman da bir giilde bulmaktadir.

Yeryiiziiniin giizelligi, hayat ve bereket kaynagi olan bitkilerin insan yasamindaki
onemi ilgili ayetler de soyle ifade ediliyor: “Insan vyedigine bir baksin, Soyle ki:
Yagmurlar yagdirdik. Sonra topragi goz goz yardik da oradan ekinler, tiziim baglari,
sebzeler, zeytin ve hurma agaclari, iri ve stk agacli bahgeler, meyveler ve cayirlar
bitirdik. (Biitiin bunlar) sizi ve hayvanlarimzi yararlandirmak icindir. " Bu ayetlerin
tefsirinde Elmalili sunlar1 ifade etmektedir: “(Insan)Yedigi nimetlerin nasil bir kudret
ve hikmet ile yavas yavas yiikselerek yetistirildigine baksin. Boylece hem kendi icinde
hem de disinda olmak iizere ne kadar nimet icinde bulundugunu ve onlarin hakkini

ddeyerek yararlanmak icin nasil calismak gerektigini diisiinsiin. ™"

Insan-bitki iletisimini, “sevgi” baglammnda ele aldigimiz konumuzda, insanin
yeryiiziindeki diger varliklara karst duydugu ilginin fitri olarak bitkiler i¢in de gecerli

oldugu Kur’an’da sdyle anlatilmaktadir: “Insanlara, kadinlarn, cocuklarin, yigin yigin

73 Nahl, 16/66.

™ Buhari, Sirb, 9; Miislim, Ebu’l Hiiseyn b. Haccac, es-Sahih, Beyrut 1972, Selam, 153.
7 Abese, 80/24-32.

78 Yazr, VIII/ 537.



70

biriktirilmis altin ve giimiisiin, salma giizel atlarin, ehli hayvanlarin ve ekinlerin sevgisi

bezenip siislendi. Bunlar diinya hayatinin meta’dirlar. ™"”

Allah’m evrende “halife” konumunda mes’uliyet yiikleyerek var ettigi insan,
cevresindeki tiim varliklara sevgi duyarak iradesini ortaya koydugu gibi, bitki tiirlerine
de aym sevgiyi gostermelidir. Insanin dogal cevre icindeki yasamini miimkiin ve
stirdiirebilir kilan bitkiler hususunda Allah, bir ¢ok ibretler oldugunu ifade etmektedir:
“O gokten su indirendir. Iste biz onunla her tiirlii bitkiyi ¢ikarip onlardan yesillik
meydana getirir ve o Yyesil bitkilerden, iist iiste binmis taneler, -hurma agacinin
tomurcugunda da asagiya sarkmuis- iiziim bahgeleri, zeytin ve nar cikaririz:(Her biri)
birbirine benzer ve (her biri) birbirinden farklidir. Bunlarin meyvesine, bir meyve
verdigi zaman, bir de olgunlastigi zaman bakin. Siiphesiz bunda inanan bir topluluk

icin (Allah’in varligini gésteren) ibretler vardir. "

Kur’an’in “bitki sevgisi”’ne verdigi onemi, ayn1 zamanda s@irenin ismi de bir bitki tiirii
olan “Tin” stiresinde daha acik goriiyoruz. Oyle ki Allah, bu sfire’ye bitkilere yeminle
basliyor: “Incire ve zeytin’e yemin olsun ki”?”° Bu ayetin tefsirinde Elmali’li su yorumu

«

yapmaktadir: “. . . Incir ve zeytinin insan hayati icin hem gida, hem meyve, hem ilac,
hem ticaret acisindan faydalart pek cok olan meyvelerin en giizel ve miibareklerinden
oldugunu aciklamaya ¢alismislardir ki, biz burada bunun ayrintilarina girmeye gerek
duymuyoruz. Insan yasamak icin maddi ve méanevi gidaya muhtactir. Maddi gidalarn
en onemlileri tatli ve tuzlu veya yagsiz ve yagl yiyecekler, bunlarin en giizelleri de
meyvelerdir. Iste incir ve zeytin ya meyvelerin en faydali ve en miibarekleri olmak
itibariyla ozel durumlarina veya ozeli zikredip geneli kastetmek yoluyla tatli veya tuzlu,
vagsiz veya yagl genellikle onemli yiyecekleri temsil edecek birer misal olmalart

’»

nedeniyle bunlara yemin edilmistir.

Peygamberimizin hayatinda da bitki tiirlerine duydugu sevgi farkli olaylarla kendini
gostermektedir. Hz. Peygamber bir defasinda bes yiiz hurma agacini birden dikmis ve
bu konuda ilgili hadiste sunlar1 sdylemistir: "Bir Miisliiman bir aga¢ diker de bunun
meyvesinden insan, evcil veya vahsi hayvan, veya bir kus yiyecek olsa, yenen sey diken

icin bir sadaka hiikmiine gecer. " **° Bir baska hadis de ise bitki sevgisi, diinyanin sonu

377 Al-i imran, 3/14.

378 En’am, 6/99.

37 Tin, 95/1.

380 Miislim, Miisakat, 10.



71

dahi olsa insan da bulunmasi gereke bir davranis olarak soyle ifade edilmektedir:

"Kryamet kopma anminda bile olsa, elinde bir agag filizi bulunan onu mutlaka diksin.
381

Yeryiizii, Kur’ani bir ifade ile insanin emrine “musahhar” kilinmig bir varliktir. Higbir
varlik “besere” emanet edilmemis, sadece ‘“‘insana” emanet edilmistir. Allah’in,
Evren’deki varliklar1 insanin hizmetine sunmasi, onlara karsi gelisi giizel hareket
edilebilecegini gostermez. Insan, etrafindaki canli veya cansiz varliklarla iliski kurdugu

zaman, yerylizii sevgi ile bezenip, yasam kaynagi olmaya devam edecektir.

2.2.2.3. Insamin Dogal Cevreden Korkmasi

Latince de “bunalt:” anlamina gelen “anguista” sozctigiinden tiiredigi kabul edilen
korku, kotii bir seyle karsilagsmaktan ve sakinilmasi gereken bir seyi beklemekten ileri
gelen, insanin karsilasmis oldugu tehlike ile orantili bir tepki durumudur.’**insanmn
dogal cevreyle iliskisinin korku psikolojisi icerisinde ele alindig1r bu boliimde gegmis

kavimlerin helak edilis sekilleri insan-g¢evre iligkisi acisindan 6nemlidir.

Salih peygamberin kavmi Semiild’un yok edilisi ¢evresel bir unsur olan “sayha”;
korkung bir ses, ciglik, ugultu ve giirilti ile yok edildigi ifade edilmektedir.*’
Kur’an’da Semiid halkinin peygamberlerini yalanladiklar1 ve Allah’in ayetlerinden yiiz
cevirdikleri belirtildikten sonra, Ilgili ayetlerde, “Onlar, daglardan emniyet icinde
kalacaklart evier oyarlardi. Onlart da sabaha ¢ikarlarken o korkung ses yakaladi.”?**

buyrulmaktadir. Insanlarin cevrelerini birden bire saran korkun¢ bir sesle helak

edilmesi diger topluluklar i¢in gercekten ibret vericidir.

Kur’an’da ayrica cevresel bir 6ge olarak “sayha” denilen korkung sesle daha kimi
kavimlerin helak edildigi kissa olarak anlatilir. Suayp peygamberin kavmi Meyden
halki da, ayni sekilde korkung bir sesle helak edilmistir. ilgili ayettde, * Emrimiz

gelince, Suayb'i ve onunla beraber iman edenleri tarafimizdan bir rahmetle kurtardik;

**! Buhari, el-Edebii'l-Miifred, 168.

%2 Rusen Alaylioglu; Ferhan Oguzkan, Ansiklopedik Egitim Sozliigii, ist. 1976, s. 176; Turgay Giindiiz,
Kur’an’da Korku Motifi, Disiice Kitabevi, Ist. 2004, s. 23.

% Pazarbasgi, s. 258.

3% Hicr, 15/ 82-83.



72

zulmedenleri ise korkung¢ bir giiriiltii yakaladi da yurtlarinda diz iistii ¢oke

kaldilar.”**buyrulmaktadir.

Musa peygamber ile kavmi arasindaki konusmayi dile getiren bir ayette, kavminin,
onun uyarilarma aldirig etmeyisi ve bunun sonucu olarak cevresel bir 6ge olan
“vildirim” ile cezalandirilmalari ilgili ayette su sekilde ifade edilir; “ Bir zamanlar: Ey
Musa! Biz Allah’t acik¢ca gormedikce asla sana inanmayiz, demistiniz de bakip durur

oldugunuz halde hemen sizi yildirnim carpmustr. ™

Kur’an’da ¢evresel korku motifleri anlatilirken Karun’un kissasi dikkat cekicidir. Oyle
ki, Karun’un giivendigi maddi giiciin kendisini kurtarmaya yetmedigi, hem kendisinin
hem de saraymnin yerle bir edildigi ilgili ayette, “ Nihayet biz, onu da, sarayint da yerin
dibine gecirdik. Artik Allah'a kars1 kendisine yardim edecek avenesi olmadigr gibi, o,

»387 seklinde ifade edilmektedir.

kendini savunup kurtarabilecek kimselerden de degildi.
Hud peygamberi yalanlayan Ad kavmi de, yine bir cevresel 6ge olan riizgar ile yok
edilmistir. Konuyla ilgili ayetler de, “Ad kavmi (Peygamberleri Hiid'u) yalanladi da
azabum ve tehdidim nasilmis (gordiiler). Biz onlarin iistiine, ugursuzlugu devamli bir
giinde dondurucu bir riizgar gonderdik.” **® buyrulmaktadir. Ayrica Kur’an’da Ad
kavmine gonderilen riizgarin giicii de ortaya konmaktadir. ilgili Ayette riizgarmn 6zelligi,

» 389 seklinde

“O riizgar, insanlar, sokiilmiis hurma kiitiikleri gibi yere seriyordu.
gecmektedir. Insanlar icin cok faydali bir cevresel unsur olan riizgar, yeri geldi zaman

korkulacak ve tehdit edecek bir konumda olabiliyor.

Ikinci Adem olarak da anilan Nith peygamberin kavminin helak edilisi de cevresel bir
unsur olan “su” iledir. Nitekim Nth peygamber, bir tiirlii yola gelmeyen kavminin
helakini isterken, Allah “su” wunsurunu kullanarak 1slah olmayan kavmi
cezalandirmistir. Konu ilgili ayette, “ Bunlar, giinahlart yiiziinden suda boguldular,
ardindan da atege sokuldular ve o zaman Allah'a karst yardimcilar da bulamadilar.”*°
seklinde gecmektedir. Esasinda su, insanoglu i¢in bir hayat kaynagidir. Insanlar
giindelik yasamlarinda ¢ok cesitli olarak sudan yararlanirlar. Kur’an’da anlatilan Nah

peygamberin kissasinda ise su, insanlar1 korkmaya sevk eden cezalandirma

85 Had, 11/ 94.

386 Bakara, 2/55.

37 Kasas, 28/ 81.

388 Kamer, 54/ 18-19.
389 Kamer, 54/ 20.

30 Nah, 71/ 25.



73

motiflerinden biridir. Nih peygamberin kavmi, ayni zaman da Kur’an’da ilk helak

edilen toplum olarak kargimiza ¢ikmaktadur.””!

Lut peygamberin ahlaksiz kavmi de yine bir ¢evresel obje olan “yagmur” ile helak
edilmistir. Ahlaksizlikta en uc¢ noktalara ulasan Sedum halkina uyarici olarak Lut
peygamber gonderilmisti. Peygamberlerini yalanlayarak, siirgiin etmekle tehdit eden bu
kavmi Yiice Allah, kendilerine gonderdigi yagmurla yok etmistir. Ilgili Ayetler de,
“Onlar soyle dediler: Ey Lit! (Bu davadan) vazgecmezsen, iyi bil ki, siirgiin
edilmislerden olacaksin! Bunun iizerine onu ve biitiin ailesini kurtardik. Ancak bir
koca kari miistesna. O, geride kalanlardan (oldu). Uzerlerine oyle bir yagmur
1 392

vagdirdik ki... Uyarilanlarin (fakat yola gelmeyenlerin) yagmuru ne de kotii
seklinde gecmektedir.

Kur’an, insan-cevre iligkisinde korkuyla ilgili ayetleri insanlara ifade etmesinde
cevresel Ogelerden korkutarak uzaklastirmak gibi bir gaye hedeflememektedir. Bilakis
Kur’an, insanlarin asil kendilerinin ve diger varliklarin yaratici olan Allah’tan

korkmalar1 gerektigini vurgulamaktadir.

2.2.3. Epistemolojik ( Entellektiiel) Acidan insan-Dogal Cevre iliskisi

Insan nesli, son birkag asirdir bilim, teknik ve zenaatta inanilmaz basarilar elde etmistir.
Ulasim, iletisim, uzay, kimya, fizik ve endiistriyel alandaki gelismeler cagdas diinyanin
hangi asamalara geldigini rahatlikla ortaya koymaktadir. Tiim bu gelismelerin yaninda
diinya niifusunun geometrik olarak hizla artmasi, sanayi ve teknigin akil almaz bir
sekilde ilerlemesi, dogal kaynaklarin bilingsizce ve hizla tiiketilmesi, ekolojik dengeyi
alt iist ederek, varliklarin yasamsal alanlarini tehdit eder duruma gelmistir. Dogal
cevredeki bu bozulmalar insanlar1 yavas da olsa ekolojik anlamda bilgilenmeye sevk
etmistir. Insanin ekolojik anlamda bilinglenmesi, dogal ve yapay ¢evresinin farkinda
olmasma, eko sistemin hassasiyetlerine énem vermesine ve asir1 derecelere ulasan

tahrip edici davranislarin1 onlemesini saglayacaktir.

Cevreye bilgilenme ve arastirma goziiyle bakan kitaplarin sayis1 son yillarda kiiresel

isinmanm  da etkisiyle artmigtir. Egitim olarak, cevre derslerinin miifredatlara

! Pazarbasgi, s. 273.
392 Suara, 26/ 167-173.



74

konulmas: ise, bilingli bir “cevre egitimi” icin 6nem teskil etmektedir. Bu anlamda
dogal kaynaklarm dogru kullanimi ve yasanabilir bir ¢cevre i¢in her alanda oldugu gibi
ekolojide de epistemolojik acgidan tabiati dogru anlamak gerekir. Epistemoloji,
“bilginin dogasi, kaynag, simirlar, dogrulugu, giivenilirligi, gecerliligi ile elde edilme
ve aktarilma bicimlerini inceleme, arastirma ve sorgulamayi konu edinen disiplin

3% Insann, dogal cevreye epistemolojik olarak bakmast,

olarak tamimlanmaktadir.
bilgilenme ve arastirmayr da yaminda getirecektir. Oyle ki insan, yasadig1 cevreyi

bilgilendigi ve arastirdigi oranda dogru algilayacaktir.

2.2.3.1. Bilgilenme ve Arastirma

Insan, dogumundan itibaren dogal ¢evresinde olup bitenleri merak etmektedir. Oyle ki,
bu merak onun evrendeki her seyi ve kendisini anlamaya caligmasini saglar. Akip giden

yasamiin ne anlam ifade ettigini kendisine diisiindiiriir. Bu anlamda insanin dogal

(X3

cevresiyle ilgili bilgilenme ve arastirma yapmasi onem ifade etmektedir. Bilgi icin,

9394

Bilme edimi, bilinen sey; bilme edimi sonucu ulasilan sey veya “Insan aklimin

erebilecegi olgu, gercek ve ilkelerin biitiiniine verilen addir. Ogrenme, arastirma veya

3% seklinde tanimlar yer almaktadir. Bilgilenme

gozlem yolu ile elde edilen gercektir.
ise, “Bilgi sahibi olmak, bilgi edinmek, haberdar olmaktir. ”396diye ifade edilmektedir.
Arastirmanin tanimi ise, “Birini veya bir seyi bulmak icin bir yeri gozden gecirmek. Bir

gercegi ortaya ¢ikarmak icin aramalarda bulunmak, sormak, sorusturmaktir. ™’

Bilgilenme ve arastirmanin dogal cevre icinde insan ile esya arasinda nasil bir iliskiyle

gerceklestigini sekille ifade etmek istersek:

Bilme edimi

Bilmek isteyen / » Bilinmek istenen
(insan) < / (esya)

Bilgi

393 Omer, Demir; Mustafa, Acar, Sosyal Bilimler Sozliigii, Vadi Yay., Ank. 1992, s. 120.
394 Akarsu, s. 34.

% TDK Sozliigii, I/ 294.

% Dogan, s. 143.

¥7T TDK Sozliigii, I/ 127.



75

Insanin esya ile iletisim kurmasi ve bu iliski neticesinde kendisinde bir bilginin
meydana gelmesi bilgilenme veya ogrenme olarak ifade edilmektedir. *** Oyle
goriiliiyor ki, insanin esyanin bilgisine sahip olmasi onun hakkinda belli niteliklere

sahip olmakla gerceklesmektedir.

Dogal cevre i¢cinde halife konumunda yer alan insanin epistemolojik olarak bilgilenme
ve kavrayisi, esyay1 tantyarak, kesfederek ve arastirarak olmaktadir. Bir bagka ifadeyle
insan, esyanin bilgisine ulasarak dogal c¢evreyi tanima konusunda ilk adimini
gerceklestirmis olur.

(X3

Insanin bilgilenmesinin cesitli yollar1 vardir. Bilgilenme kanallarindan biri de
okumaktir. ” Zira Kur’an’in ilk ayetinin “oku” emri ile baglamasi ilah1 iradenin insanin
bilgilenmesine verdigi Onemi yansitmaktadir. **° Allah, insanin esya iizerindeki
“bilgilenme ve arastirma sorumlulugu”nu yerine getirirken diledigi gibi hareket
etmesini, onun konumuna aykir1 bir tavir gordiigii icin gonderdigi kitaplarla insana yol
gostermistir. Insan ilahi kitaplarda yer alan ilkelere ve kurallara uyarak Allah’a,
hemcinsine ve esya’ya karsi genel bir ifade ile yiikiimliiliigiinii yerine getirmis olur.
Kur’an, kendisine bir bilgi objesi olarak yonelen insanin esya ile iliskisinde uymasi

gereken kurallar1 su sekilde siralamaktadir:
1. Esyanin helal-haram olmasina dikkat edilmesi,
2. Esyanin temiz-pis kullanilmasina dikkat edilmesi,
3. Esyanin dengeli-israfa dayali kullanilmasina dikkat edilmesidir. **°

Kur’an’a yonelerek bilgilenen bir insan, dogal c¢evresinde kendisine teshir edilen
varliklarla kurdugu iligkide, onlar1 kendi hizmetinde kullanirken yukarida siraladigimiz
gibi bir takim ahlaki ve hukuki sinirlamalarla yiikiimlii oldugunu bilecektir. Insan-esya
iliskide bir sinirlama olmadiginda hayatin dengesi bozulur ve yeryiiziinde Allah’in

halifesi konumunda bulunan insan diledigi gibi hareket etmek ister.

Kur’an’da insanin dogal cevresine ait bilgilenme ve arastirma yiikiimliiliigiinii
hatirlatict bir cok ayet yer almaktadir. Ilgili ayetler de, “...Allah diisiinesiniz diye size
delillerini apacik bildiriyor. ”401,“Bilmedigin seyin pesine diisme. Ciinkii kulak, goz ve

38 Celal Yildirim, Bilim Felsefesi, Remzi Yay., Ist. 1998, s. 132.
%9 Alak, 96/1.

400 Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 10-18.

01 Bakara, 2/221.



76

kalp, bunlarin hepsi ondan sorumludur. "> “...De ki sizin ( iddiamz ispat edecek)

yaninizda bir ilim var nudir ki ¢ikarip bize gosteresiniz. Siz ancak zanna uyar ve ancak
yalan soylersiniz. %, “Onlarin bu hususta bir bilgisi yoktur, onlar ancak zanna tabi

9404

oluyorlar. Zan ise haktan, dogrudan hicbir sey ifade etmez. seklindedir.

Kur’an insanin dogal ¢evresini sekillendirirken bilgi ile yon vermesini istemektedir.
Oyle ki Kur’an, insan-dogal ¢evre iliskilerinde, onun hizmetine sunulan varliklarin
bilgilenme ve arastirilma konusunu, insan akli, becerisi ve ¢abasina birakmistir. Kur’an

bu konuda sadece genel prensipler getirmistir. **°

Hz. Peygamber de insanin varlik alemine yonelirken “bilgilenme ve arastirma
sorumlulugunu” hatirlayarak yon vermesini istemis ve dikkatlerimizi bu konunun
iizerine cekmistir. Hz. Peygamber Ilgili hadislerde, “I/lim, mii’minin yitik malidir, onu

59406 52407

nerede bulursa alsin. ve “Ilim ogrenmek kadin-erkek her miislimana farzdir.

buyurmaktadir.

Calismamizin birinci boliimiinde insanin ruhsal yoniinii ve 6zelliklerini ifade ederken,
insan1 insan yapan seyin onun Kisiliginde var oldugunu belirtmistik. Ciinkii insanin
kisiligi, onu asir1 israfa gotiirmekten, c¢evresine karsi dengesiz davranmaktan
korumaktadir. Insanin “bilgilenme ve arastirma” da kisiliginin gelismesine yoneliktir.
Boylece insan, Kur’an’in ifade ettigi “ahsen-i takvim” makamindaki insan olma

yolunda en onemli adimi gerceklestirmektedir.

Insanin “bilgilenme ve arastirmasini”, dogal cevresine yayarak iki baslik altinda
incelenecektir. Bunlar;

1. Evren ile ilgili bilgilenme,

2. Yeryiizii ile ilgili bilgilenmedir.

Kur’an, insanin dogal cevresi ile ilgili onemli bilgiler ortaya koymaktadir. Bunlarin
basinda da evren hakkindaki bilgiler gelmektedir. Oyle ki ilahi irade insandan, dogal

cevre icinde kendisinin hizmetine sunulan evrenin bilgisine akli, becerisi ve cabasi ile

ulagmasini istemektedir.

402 igra, 17/36.

% En’am, 6/148.

404 Necm, 53/28.

93 Daha genis bilgi icin bkz. Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 31.

406 Ebdi is4 Muhammed b. Isa Tirmizi, es-Siinen, Cagn Yay., Ist. 1981, ilim, 19.

*7 Ebi Abdillah Muhammed b. Yezid ibn-i Mace, es-Siinen, Cagr1 Yay., ist. 1981, Mukaddime, 17.



7

Kur’an’da insanmn evren hakkinda bilgilenmesini hatirlatici ilgili bir¢cok ayet yer
almaktadir. Bu ayetler, “hiikiim” ifade eder durumda olup, “sebeplerin arastirilmasina”
tesvik etmektedir. BOylece insan, gerek evren hakkinda gerekse diger varliklar
hususunda kendi akl ile 6grenme, arastirma ve sebep-sonug iliskisi kurarak kesfetme

408

noktasina ulasacaktir.™ Ciinkii Kur’an, genel itibari ile hazir bilgiler sunan bir depo

degil; insanlar1 bilgilenme ve arastirmaya yonelten bir bilgi kaynagidir. **

Insan — evren iliskisinin ilk adin bilgilenmedir. Insan, kendisinin hizmetine sunulan
evren hakkinda ne kadar bilgiye sahip olursa, o derece c¢evresiyle iletisimi dogru
olacaktir. Kur’an’da, evren hakkinda bilgi veren ayetleri ifade edecek olursak,
“Baslarint iistiindeki goge bakmazlar nmi? Biz onu nasil bina ettik ve nasil donattik,
onda hi¢ bir catlak ta yoktur’*'° “Gokte ve yerde olan seylere bakin (da ibret
alin)”*" “Geceyi ve giindiizii, giinesi ve ayt yaratan O’dur. Her biri bir yoriingede
yiiriir. "2, “Ne giines aya yetisebilir, ne de gece giindiizii gecebilir. ”*"°, “Gokleri yedi
kat yaratan O’dur. Rahmadn’i yaratmasinda bir diizensizlik bulamazsin. ”*'"*, “Giines’i
isikl, Ay’t da parlak kilan, yillarin sayisint ve hesabint bilmeniz icin ana(Ay’a) bir

takim menziller takdir eden O’dur. ™" seklidedir.

Yukarida ifade edilen ayetlerde de goriilecegi iizere Kur’an, evren hakkinda bilgi
verirken, halife konumundaki insanin evrene bir bakmasini, onun nasil insa edildiginin
arastirmasini, varliklarin her birinin kendi yoriingesinde ilerlerken bir diizensizliginin
almamasma dikkati cekmektedir. Oyle ki ilahi irade, evrenin ve diger varliklarin “nicin
yaratildigi” hususunda sorumlu kildig1 insan1 bilgilendirirken, bu varlik aleminin ve
icindekilerin “nasil yaranildig” hususunun arastirilmasini insana birakmistir. *'°
Boylece Kur’an, muhatabi olan insani1 varlik dlemi hususunda bilgilendirerek iizerine
diisen gorevi yerine getirmis olmaktadir. Dogal ¢evre i¢inde sorumlu kilinan insanin
gorevi ise zeka, beceri ve cabasini ortaya koyarak evrenin mahiyetini arastirip,

kesfetmektedir.

408 Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 24.

49 Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 27.

19 Kaf, 50/ 6.

" Yunus,10/ 101.

2 Enbiya, 21/ 33.

*1% Yasin, 36/ 40.

14 Miilk, 67/ 3.

15 Yunus, 10/5.

416 M. Sait Kursuoglu, Insan-Evren Iliskisi ve Antropik Iike, Elis Yay., Ist. 2006, s. 45.



78

Elmalr’lh evren ile ilgili bilgilenme hususunda insanin iki yOniiniin oldugunu ifade
ederek soyle yorumlamaktadir ;“Artik iistlerindeki goge bakmadilar mi ki? Burada gok
ufkumuzun iistiinde gorebildigimiz (gok) cisimleri ve boyutlari ile ozel bir sekilde
bakisimiza iz diigiiren ve diinya gogii denilen yiiksek binadir ki biri hissi, biri akli olmak
iizere iki yonii vardir. Her seyden once bunun hisst yoniiyle gozlerimize olan tecellisine
dikkat cekilmistir. Ikinci derecede fikirler ve deliller ile, akil ile anlam cikarmak
miimkiin olabilen gogiin seklinin derinliklerine dalmadan yalniz hissi olan bu yapilmis
resmin durumuna bakildigt zaman bile onu yapan yaraticimin ilim ve kudretindeki
yiicelik derhal gozlerde, géniillerde kendini gésterir. ”*' Evren ve icindeki alemin
bilimsel metotlarla incelenmesi, insanlik tarihinde hi¢bir ilahi din tarafindan
yasaklanmamustir. Insan, yasadigi evren hakkinda ne kadar bilgiye sahip olursa,
yaraticisina bir nebze daha hayranligi artmaktadir. Boylece Allah’in ilim sifatinin tiim
kainat1 nasil kusattiginin farkina varan insan, daha bilincli bir sekilde O’na “kulluk

konumunda™ yonelmeye ve yiikselmeye calismaktadir.*'®

Arz’m en onurlu varlig1 olan insan, bilgilendigi oranda degerli olmaktadir. Bilgisine
eremedigi her esyanin cehaletini yasayan insanin esya ile iliski kurabilmesi ancak

bilgilenme ile gerceklesmektedir.

Atalarimiz “altinmmi kiymetini sarraf bilir’ atasoziinde, altinin ne deger ifade ettigini
ancak onunla iligki kurup, bilgisine eren kisilerin anlayabilecegini belirtmislerdir.
Yeryiiziiniin paha bicilmez degerde oldugunu bilebilmek icin halife konumunda
sorumluluk yiiklenen insanin yapmasi gereken ilk gorev “arz”m bilgisini arastirip,
kesfetmektir. Bu bilgilenme konumu geregi insani ileriki asamalarda yeryliziinii
korumaya, gelistirmeye ve dengeli kullanmaya gétiirecektir. Bunu asamali olarak ifade

edecek olursak:

Insan-Esvya Iliskisinde:

1. asama: Bilgilenme,
2. asama: Koruma,

3. asama: Dengeli Kullanma veya gelistirmedir.

"7 Yazir, VII/ 227.
418 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s.37.



79

Hicbir cahil, kendisine emanet edilen seyin kiymetini bilgilenmedikce bilemez, o
esyanin koruma ve kullanma dengesini de saglayamaz. Oyleyse “arz’in halifesi”
konumunda bulunan insanin bilgilenmesi yiikiimliiliigiiniin bir geregidir. Insanlar icin
bir hidayet kitabi olan Kur’an, yerylizii ile ilgili diisiindiiriicii ayetlerle de
bilgilendirmeye devam etmektedir. Ornegin ilgili ayetler de, “ Sen yeryiiziinii kupkuru
goriirsiin. Onun iistiine su indirdigimizde harekete gecer, kabarir ve giizel ciftten
nebatlar biter. ”*'°, « Yeryiiziinde gezip dolasin da Allah’in baslangicta mahlikan nasil
yarattigina bakin”™**°, “ O Allah ki, sizin i¢in arz’t besik yapt” **', “ Biz yeryiiziinii bir

999422

besik, daglari da kazik yapmadik mi seklinde ifade edilmektedir.

Kur’an’da insan1 yeryiizii ile ilgili bilgilenme sorumluluguna davet eden daha pek cok
ayet yer almaktadir. Bu ayetler, insan-yeryiizii iletisiminde “halife konumundaki” insan1
bilgilendirmeye devam ederken, Kur’an’in inzal oldugu ilk donem ile on bes asir
sonraki donemi birbirinden aywrmak gerekiyor. Soyle ki, ilk nesil bilgi ifade eden
ayetleri kendi ¢aglarindaki bilgi birikimleri ile anlamaya ¢alismislardir. Insan nesli, her
cagda fitrat1 geregi akil, beceri ve kesfetme yetisini kullanarak bilgilenmeye devam
etmis ve bir sonraki nesle bu bilgi birikimlerini aktarmistir. Boylece Kur’an’in ifade
ettigi ayetler giiniimiize gelinceye kadar daha derin ve genis anlamlar ortaya
koymustur. Insan neslindeki bu bilgilenme silsilesi var oldugu siirece, bilgi ifade eden

ayetler gelecekte daha farkli anlamlar kazanacaktir. **

Kur’an’da yeryiizii ile ilgili bilgi ifade eden ayetler, insanin bilgilenmeye yoneltici
“sonug¢” ifade eder durumdadir. Bu ayetlerin sebeplerinin arastirilmasini ise Allah,
evrenle ilgili ayetlerde oldugu gibi “halife konumundaki” insana birakmustir. insan,
yasadig1 cagin bilgilerini 6ziimseyerek Kur’an’a yoneldiginde “sebep-sonug¢” iligkisi

kurarak bilgilenme yiikiimliiliigiinii yerine getirecektir. ***

Insanin yasadig1 “arz”a dair bilgilenmesi arttig1 siirece, ona olan aidiyeti de o oranda
artacaktir. Bu yOniiyle insan, yeryiizii ile ne kadar ¢ok iletisime gecerse Ogrenme,
arastirma ve kesfetme diizeyi yiikselmektedir. Boylece insan akli, arz’in kupkuru bir

halden nasil canlanarak yeserdiginin farkma varacaktir. Kur’an’in ifadesi ile insan,

419 Hac, 22/ 5.

420 Ankebut, 29/ 20.

421 7uhruf, 43/ 10.

422 Nebe, 78/ 6-7.

423 Rutub, Fi Zilali’l-Kur’an , VII/ 65.
424 Kirca, Kur’an ve Bilim, 27.



80

kendisine emanet edilen “ yeryiiziiniin bir besik, daglarin da kazik”** olarak nasil
tesekkill ettigini arastiracaktir. Yeryiizii, diger varliklar gibi insanin hizmetine sunulmus
bir “arz”’dir. Kur’an’da yeryiiziiniin “nicin var edildigi” c¢ok acik bir sekilde
belirtilirken, “nasil var edildigi nin arastirilmasi**®insan zekasma birakilmustir. insanin
“emaneti” hususunda bilgilenmesi ve “nasil?” sorusunun cevabini bulmasi ise, onun

yeryliziinde “konumunu’ ortaya koyacaktir.

2.2.3.2. Zenaat veya Teknik

Insanin faaliyetlerinde zenaat, teknik bilgi ile miimkiin olabilmektedir. Bilgi, bu
anlamda insanin faaliyet gosterdigi alanlarda faydaya doniiserek, c¢alisma yasamini
kolaylastirmaktadir. Bu anlamda insan, yeryiiziinde bulundugu siire miiddetince bir ¢ok
alanda faaliyet gostermis ve gostermeye de devam etmektedir. Oyle ki insan, kendi
faaliyetlerini nicelik, nitelik, alan ve mahiyet bakimindan olabildigince genisletmistir.
Giinlimiizde ve gelecekte insanin, islev sahalarini daha ileriye gotiirebilecegini

sOylemek miimkiindiir.

Insanla birlikte evrene yeni bir varlik alam katilmistir. Daha once karsilasilmayan bu
varlik alanina, insanin faaliyet alani denilir. Bunlar arasinda sanat, teknik, bilim ve
zenaat gibi insan faaliyetlerini saymak miimkiindiir.**’Dogal ¢evre icinde insamn bu
faaliyetleri, bulundugu cevreye bir anlam verir. Insamin yasadig1 cevreyi
anlamlandirmasi, onun yasamini da anlamli kilacaktir. Kimi filozoflar, * Insanin
anlamlandirma boyutu yani nesnelere ve olaylara anlam verme fenomeni, insan i¢in
onemli olan bir deger alanmna isaret eder. insan eger, hayatinda herhangi bir anlam

gdrmezse, varhiklarla olan biitiin bagini koparmus olur”™**® demektedir.

Insan, ©nceki nesillerinin faaliyetlerinden faydalanabilen bir varhktir. Insanin
yeryliziindeki bilim, teknik ve zenaat gibi kimi alanlarda basarili olmasiin temelinde,
onceki insanlarm ahin terini gérmek miimkiindiir. insan, gecmiste yasamis insanlarin
faaliyet gosterdigi alanlardan yararlandigi gibi yasayan diger insanlarin faaliyetlerinden

de karsilikli olarak yararlanan bir varhktir. Oyle ki bu faydalanma, tek alanla smirl

*2> Nebe, 78/6-7.

426 Kirca, Kur’an ve Bilim, s. 24.

2" Mengiisoglu, Insan ve Hayvan-Diinya ve Cevre, IUEFYay., Ist. 1979, s. 5.
28 Mengiisoglu, Insan ve Hayvan-Diinya ve Cevre, s. 5-6.



81

olmayip aksine, insanin faaliyetlerinin girdigi her alani ihtiva eden bir yararlanmadir.

Boylece insanlar, yasamsal alanlarindaki bagi basarili olarak siirdiirmektedirler.

Kur’an’da, insanin zenaat ve teknik konusunda yaptig1 faaliyetlere gesitli yonleriyle
yer verilir. Ornegin Nuh peygamberin ilk gemiyi insd etmesi buna ornek olarak
verilebilir. Ilgili Ayette, “ Bunun iizerine ona soyle vahyettik: Bizim nezaretimiz altinda
ve vahyimizle gemiyi yap...”** buyrulmaktadir. Nuh peygamberin ince bir zenaat ve
teknik beceri gerektiren gemiyi neden ve nasil yaptigini ise bagka bir ilgili ayette,
“Nuh'u da tahtalardan yapilmus, c¢ivilerle (cakilmis gemi) iizerinde tasidik.” *°
denilmektedir. Nuh peygamberin gemisiyle ilgili kimi tefsir kitaplarinda su bilgiler yer
almaktadir: Tilu (uzunlugu) iic yiiz metre, arzi (eni) elli metre, semadan uzunlugu, yani
su kesiminden yukart boyu otuz metre, sacdan mamul ii¢ ambarli bir gemidir.””**'Nuh
peygamber, yasadig1 donemde ve kendinden sonraki donemde yapmis oldugu gemiyle

diger insanlara onder olmus bir peygamberdir.

Zenaat ve teknigin gelismesinde Davut peygamberin de ayr1 bir yeri vardir. Ilgili
ayetler de, “Ona, sizi savasta korumak icin zirh yapma sanatum ogrettik, artik siikreder

?”432, “Ona( davut’a) demiri yumu§attlk”433 denilmektedir. Demirin kesfi,

misiniz
eritilmesi daha eski donemlerde olmasma ragmen, onun bir mum gibi kullanilarak

elbise yapilmas: Davut peygamber déneminde olmustur.**

Siileyman peygamberin kendi doneminde yaptirdigi sarayda insanligin teknik agidan
geldigi ileri derecelere 6rnek verilebilir. ilgili Ayette, “ Ona ‘koske gir’ dendi. Melike
onu goriince derin bir su sandi ve etegini ¢cekti. Siileyman ‘Bu billurdan yapilmus, seffaf
bir zemindir’ dedi. Melike: ‘Rabbim, Ben gercekten kendime yazik etmistim.
Siileyman'in ~ mabhiyetinde,  dlemlerin  Rabbi  olan  Allah'a teslim  oldum’
dedi.” **° buyruldu. Siileyman peygamber, Belkis saraya gelmeden Once, saray
salonunun zeminine havuz yaptirmis, icine deniz hayvanlar1 koydurarak, havuzun
iistiinii seffaf bir camla kaplatmustir.*® Siileyman peygamber doneminde yapilan bu

mimari noktadaki gelismeler insanligin medeniyet tarihine yaptig1 olumlu bir katkidir.

42 Mii’mintin, 23/ 27.

430 Ramer, 54/ 13.

B yazr, IV/ 2780.

2 Enbiya, 21/ 80.

433 Sebe, 34/ 10.

434 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 118.
435 Neml, 27/ 44.

436 {bn Kesir, VI/ 206.



82

Zenaat ve teknigin gelismesinde peygamberlerin ayri bir yeri olmustur. Oyle ki,
insanlarn belli mimari yapitlara ulagsmasinda, denizlere hakim olmasinda, sehirler

kurmasinda, esyay1 kullanmada bu 6rnek gelismeleri gormek miimkiindiir.

2.2.4. Ahlaki Acidan Insan-Dogal Cevre iliskisi

Insan-dogal cevre iliskisinde ahlak, 6nem verilmesi gereken bir husustur. Arapca

“hulk”un ¢ogulu olan ahlak kelimesi, “din, huy, hal, hareket ve karakter” **’

gibi
anlamlara gelir. Ahlak¢ilar ahlaki, “belli bir donemde belli insan topluluklarinca
benimsenmis olan, bireylerin birbirleriyle iligkilerini diizenleyen torel davranig

5943855

kurallarinin, yasalarimn, ilkelerinin toplanu seklinde tanimlarlar. Bu tanima gore,

herhangi bir seyi yapmak veya yapmamakla ilgili kurallar ve herhangi bir konuda iyi

veya kotii davranmaya iten sebepler, ahlakmn ilgilendigi konulardir.**

Ahlak, insamin hal ve davranislarinda ortaya cikan bir husustur. Insan-dogal cevre
iligkisinin cevre aleyhine ivme kazanmasi nedeniyle ve insanin, asir1 isteklerle tabiati
kullanmasindan dolayi, ¢evre artik olumsuz tepki vermektedir. Bu tepki dogal olarak
insanhi@1 ekoloji konusunda duyarliliga sevk etmekte ve bu hassasiyet ¢evre ahlakinin
dogusuna zemin hazirlamaktadir. Bu anlamda c¢evre ahlaki, bozulan insan-cevre

iligkisini yeniden kurmay1 hedeflemektedir.

Ahlakin ¢evreyle olan iliskisi, ahlakli davranma yeteneg§ine sahip olan insanimn, dogal
cevreyle olan iligkisinde ortaya ¢ikmaktadir. Yasadigimiz yiizyilda dogal ¢evremizi
korumaya ve gelistirmeye yonelik faaliyetlerden uzak duran insan, dogal cevredeki
diizenin boyle siiriip gitmeyeceginin farkina varmali ve dogaya kars1 gorevlerini yerine

getirmelidir.

2.2.4.1. Koruma

Dogal cevre, insan igin var edilmistir. Oyle ki, ilahi irade sahibi tarafindan bir diizen ve
ekolojik denge de yaratilan evren, insanin hizmetine sunulmustur. Buna mukabil

insandan, “arz’1 kirletmemesi, esyay1 Ol¢iilii kullanmasi, yeryiiziindeki diizeni ve

7 {bn Manzir, X/ 86.
438 Akarsu, s. 18.
9 Kilig, s. 2.



83

ekolojik dengeyi bozmamasi istenmektedir. **°

Evren—insan iligkisini bilgilendigi
diizeyde varliklara yansitan insan, sunu acik bir sekilde bilmektedir ki, “evren insanin
degil Allah’m bir miilkiidiir, yalnizca kullanma yiikiimliiligi insana verilmis bir

emanettir. ”**!

Kur’an’da bu durum soyle ifade edilmektedir, “Alemlere uyarict olsun
diye kulu Muhammed’e Furkan’t indiren, goklerin ve yerin miilkiyeti kendisine ait olan,
hi¢ cocuk edinmeyen, miilkiinde ortagi bulunmayan, her seyi yaratip ona bir nizam

veren ve mukadderatini tayin eden Allah, yiiceler yiicesidir. "***

Evrenin 6nemli bir par¢asi olan insanin hayatim1 devem ettirirken dogal ¢evre i¢indeki
varliklarla iliski icinde olmasi dogaldir. insamin temel ihtiyaclarini giderirken varlik
alemindeki denge ve Olciiyii de bozmamasi gerekir. Her seyin en giizel sekliyle yaratilip
insanin hizmetine verildigi su yeryiiziinde olumsuzluklarin bas mimar1 da maalesef
kendisine verilen “emanete” ihanet eden insan olmaktadir. Insanlarin iliskiye gectigi
arz’da diizenin nasil bozuldugu Kur’an’da acik bir sekilde ifade edilmektedir. Ilgili
ayette, “Insanlarin bizzat kendi isledikleri yiiziinden karada ve denizde diizen
bozuldu..”**denilmektedir. Elmalr’l1 4yeti yorumlarken insanin “koruma duygusundan”
yoksun olmasina dikkatlerimizi cekmistir. Oyle ki, bu sekilde davranan insan, dogal
hayatin dengesini bozmakta, beseri hirslar1 yiiziinden karada ve denizde uygunsuzluklar

belirmektedir. ***

Son zamanlarda insanligi tehdit eder duruma gelmis olan “kiiresel isinma” ve buna
bagl olarak karalarda ve denizlerde meydana gelen cevre felaketleri insanin ne kadar
“koruma duygusundan” yoksun oldugunun agik bir delilidir. Dogal ¢evre icerisinde
insanin teknolojiyi sorumsuzca kullanarak meydana getirdigi felaketler gosteriyor ki
dogal denge bozulmakta, teneffiis ettigimiz hava kursun ve kiikiirt atiklariyla
kirletilmektedir. Istatistikler incelendigi zaman yakin bir gelecekte yeryiiziiniin (acik
denizler, buz ve kum colleri hari¢) hicbir yerinin dogal dengesi bozulmamis halde
kalmayacaktir. Oyle ki tiim kullanim alanlar1 insanlar tarafindan tahrip edilmis

olacaktir. **

0 pazarbasi, s.119-122.

*! Kirca, Ismmanim Kiireselligi, GESIAD Bakig Dergisi, Diinya Yay., Kayseri Temmuz 2008, say1 9, s.
64-65.

*“2 Furkan, 25/ 1-2.

“ Ram, 30/ 41.

4 Yazir, VI/ 263.

445 Kislalioglu; Berkes, s. 84.



84

Insanin dogal cevre icindeki varliklara aidiyet duygusu i¢inde yaklasimini ele aldigimiz
boliimiimiizde, onun topraktan nasil yaratildigini ve dogal ¢evreye olan aidiyetini ele
almistik. Insan, kendisinin bir parcas1 hissettigi dogal cevreyi tahrip ederek adeta kendi
viicudunun tesekkiil oldugu varligi yok etmektedir. Kur’an, insanlar1 bu konuda
bilgilendirerek kendilerinin hangi maddeden var edildigini ve akibetlerinin ne olacagini
ifade etmektedir. Ilgili Ayette, “Sizi ondan(topraktan) yarattik; yine sizi oraya

dondiirecegiz ve bir kez daha sizi oradan ¢ikaracagiz. " ***denilmektedir.

Allah, dogal ¢evre i¢inde sadece insani var etmemis, biitiin kainat’1 ve onun igindekileri
de var etmistir. Dolayisiyla Allah’in yarattig1 her sey insan gibi 6nemli ve kiymetlidir.
Allah, yaraticimiz olarak, insanlar hemcinsimiz olarak nasil sevgi ve saygi gosterilmeye
layik ise, dogal hayat ve cevre de ayni sekilde sevgi ve saygi gosterilmeye layiktir.
“Dogal hayat ve cevre” insan icin var edilmistir. Insanin i¢ ice yasadig1 ve her an iliski
icinde bulundugu dogal cevresine koruma duygusu iginde yoOnelmesi halifelik
konumunun bir geregidir. Ciinkii kainat’t ve icindekileri yaratan ilahi irade sahibi

Allah’tir, kullanma ve koruma gorevini yiiklenen ise, insan’dir.

Allah’m kavli kitabr olan Kur’an insan’a yoneliktir. Bunun yaninda bir de Allah’in
kevni yani “kdinat kitabi” vardir. Evren ve icindekiler, bir anlam da Allah’in
ayetleridirler. Kainat kitabinin mesaji da insan’a yoneliktir. Oyle ki, kainat kitabinda
sozlii olmasa bile igerisinde uyarilari, gecmisin izlerini ve diisiindiiriicii bir ¢evreyi
bulabiliriz. Bundan dolay1r insan’a diisen gorev, Kur’an’a gosterdigi Onem ve
ehemmiyeti, dogal hayata ve ¢evreye karsi da gostermesidir. Bu kadar mitkemmel bir
sekilde yaratilan kdinatta insanin goreviyse, konumu geregi kendisine verilen “dogal
hayat ve ¢evre emanetini”’ koruyarak bu diizeni bozmamasidir. Yasadigimiz “arz’da
diizen bilingli veya bilingsiz bir sekilde bozulmaktadir. Dogal hayatin ve cevrenin
tahrip edilerek bozulmasinin bas mimar1 da maalesef insan’dir. Kur’an bunu c¢ok agik
bir sekilde ifade etmektedir. Ilgili ayetler de, “Insanlarin bizzat kendi isledikleri

"7 “Baslarnimiza gelen her hangi bir

viiziinden kara da ve deniz de diizen bozuldu
musibet, kendi ellerinizle isledikleriniz yiiziindendir...” *** denilmektedir. Ayrica
Kur’an’da, “dogal hayat ve cevre igerisinde” bir diizenin oldugu ve bu diizenin

bozulmamas1 gerektigi ¢ok acik bir sekilde ifade edilmektedir. Yine ilgili ayetler de,

446 Taha, 20/ 25.
7 Rim, 30/ 41.
8 Sira, 42/ 30.



85

“Yeryiiziinii 1slah ettikten sonra orada bozgunculuk ¢ikarmayn™**

,“Gergekten biz her
seyi bir olgiiye gore yarattk”*°, “Giines ve Ay bir hesaba gére (hareket etmekte)dir.
Bitkiler ve agaclar secde ederler. Gogii Allah yiikseltti ve mizant (dengeyi) O koydu.
Sakin dengeyi bozmaymn. "', “O ki, birbiri ile uyumlu yedi gogii yaratnustir. Rahman
olan Allah’in yaratisinda hi¢bir uygunsuzluk goremezsin. Goziinii ¢cevir de bir bak, bir

diizensizlik gorebiliyor musun? Sonra goziinii tekrar tekrar cevir bak; goz (aradigi

diizensizligi bulmaktan) dciz ve bitkin halde sana donecektir.”** denilmektedir.

Seyyid Kutub, “Gercekten biz her seyi bir dlgiiye gire yarattnk™ yetini tefsir ederken
halife konumundaki insanin iletisim kurdugu cevreye hayranlikla bir bakmasini ve bu
kainattaki diizenden ¢ok seyler cikarmasi gerektigini ifade etmektedir. “Bu kisacik ayet,
son derece genis kapsamli, gorkemli ve biiyiik bir gercege parmak basar. Biitiin evren
bu gercegin somut kanit1 niteligindedir. Su evren biitiinii ile yeryiiziine gelen, onunla
iletisim kuran, ondan etkilenen, varlik biitiiniiniin uyumlu ve koordineli bir pargasi
oldugunun bilincinde olan kalp, bu gercegi ana c¢izgisi ile kavramakta gecikmez.
Evrendeki her sey bu mutlak uyumu gerceklestiren bir plana baghdir. Bu evren biitiinii
ile yeryiiziine gelen her kalp, bu kapsamli planin gélgesinin ana ¢izgilerinin damgasini

lizerinde tagir. 7+

Rahman siresindeki “Sakin dengeyi bozmaywn” ayetini, Elmali’li tefsirinde izah
ederken, Allah’in esya’ya koydugu dengenin 6nemi iizerinde durmaktadir; “Eskiler
bunun (yani dengenin) yalniz yeryiiziinde kullanildigin1 zannediyor idiyseler de, sema
ve yerdeki biitiin cisimler hakkinda gecerli genel bir kanun oldugu ve astronomi ilmi
bakimindan hususi bir 6nemi bulundugu artik anlasilmistir. Bununla beraber genel
denge kanunu yalniz cansiz, duygusuz ve fiziki olan ¢ekim kanununa hasredilmeyip
kimyevi ve ruhi miinasebetleri dahi i¢ine almak iizere adalet kanunu adiyla daha
kapsaml olarak izah edildigi takdirde, faydasinin daha fazla olacag: asikardir. Bu, her

seyi esya arasinda layik ve miinasib oldugu yer ve mertebeye koyma demektir.

Allah’m kitabinda insanlar1 diizeni bozmamaya sevk eden ayetler oldugu gibi Hz.

Peygamber’in yasaminda da dogal hayat1 ve cevreyi korumaya yonelik giizel 6rnekler

49 Araf, 7/ 56.

430 Kamer, 54/ 49.

45! Rahman, 55/ 5-8.

452 Miilk, 67/ 3-4.

453 Kamer, 54/ 49.

454 Rutub, Fi Zidali’l-Kur’an, XIV/ 185.
455 Yazir, VII/ 367.



86

vardir. Oyle ki, Hz. Peygamber de yasadigi donemde dogal hayatin ve cevrenin insan
hayatindaki onemini fark etmis ve “cevrecilik” faaliyetlerinin uygulamalarin1 hayata
gecirmistir. Bu uygulamalar: birka¢ 6rnek ifade edece olursak, Hz. Peygamber Hayber
seferinden donerken Medine sehrini gostererek: “Yd Rabbi, Hz. Ibrahim’in Mekke’yi
haram kildigi gibi, ben de Medine’yi haram kiltyorum. Onun iki kayaligi arast haram
bolgesidir. Agaclart kesilmez, hayvanlart avlanmaz, otu yolunmaz, agaglarini yapragi

koparilmaz. ”*°

Hz. Peygamber Islam dinine girmek icin gelen Taif halkinin, kendi sehirlerinin de
koruma icerisine alinma teklifini kabul etmis ve bunu metne su sekilde yazdirtmustir:
“Rahman ve Rahim olan Allah’in adiyla, Peygamber Muhammed’den Mii’minlere:
Vacc vadisinin ( yani Taif bolgesinin) ne dikenli agaclari, ne de calilart tahrip
edilmeyecektir. Bu yasaklardan birini ihlal eden bir kimse yakalanacak olursa, kamgt
ile doviilecek ve elbisesi de soyulup alinacaktir. Eger biri haddi asacak olursa,
yvakalamp  Peygamber  Muhammed’e  getirilecektir. bu  emir  Peygamber
Muhammed’dendir. Bunu Allah’in elgisi Muhammed’in emriyle Halid Ibni Sa’id yazd:.
Bu emri kimse ihlal etmesin, aksi halde, Muhammed’in emrettigi seyde nefsine

zulmetmis olur. ™’

Yeryiiziiniin halifesi konumunda bulunan bir insan i¢in, “dogal hayati ve cevreyi
korumak neden bu kadar onemlidir?” diye sordugumuzda bir atasdziimiiziin derin
anlaminda sorumuzun cevabmni buluyoruz. Biiyiiklerimizin dedigi gibi, insan,
elindekinin kiymetini kaybettigi zaman anlarmis. Gercekten insan, suyun, topragin,
havanin, agaclari, meyvelerin kiymetini yok olmaya baslayinca fark ediyor. Aslinda
her seyin kiymeti yok olunca bilinmeye baslamiyor mu? Daha diine kadar doga’ya
hakim olma pesinde olan insan, artik kiiresel 1stnmanin ve dogal felaketlerin kiyisina
kadar geldiginin yavas yavas farkina varmstir. Diinya devletleri bir araya gelerek iklim
raporlar1 yayinlamaya baslamiglar ve artik doganin dengesini bozduklarmi kabul

etmislerdir. **®

“*° Buhari, Cihad, 71.

7 Muhammed Hamidullah, el-Vesdiku’s- Siyasiye, Cev. Vecdi Akyiiz, Kitabevi Yay., Ist. 1997, s. 37.

#38 2 Subat 2007 tarihinde, Fransa'nin baskenti Paris'te diizenlenen iklim Degisikligi konulu panelde,
Hiikiimetler Arasi Iklim Degisikligi Uzmanlar1 tarafindan bir rapor yayimlandi. 130 iilkeden 500
uzmanin katildigi panelde kiiresel isinmanin insanlari tehdit eder duruma geldigi belirtildi. Ayrica
raporda, 2100'e kadar yeryiiziindeki sicakligin 1,8 ila 4 derece artacagi, okyanuslardaki su seviyesinin 18
ila 59 santimetre yiikselecegi, sera gazlarinin salimi ne kadar azalirsa azalsin, kiiresel 1sinma ve deniz
seviyesinin yiikselmesinin asirlarca siirecegi, 2070 yilina kadar diinyayr buzulsuz birakacak, kiiresel



87

Gelecek nesillerimize havasi kursun ve kiikiirt atiklariyla kirletilmis, topragi tamamen
tahrip edilmis, dogal olarak yetistirilen besini kalmamis, kiiresel 1sinmayla birlikte
yasam alami ¢ok sinirli bir kara parcasinda kalmis, tamamen cevre felaketlerinin bas
gosterdigi bir miras birakmak da elimizde; Allah’in bizlere en giizel sekilde emanet
ettigi yasanabilir bir cevre birakmak da elimizdedir. Bugiin, insan-dogal cevre
iliskisinin geldigi nokta son derece korkutucudur. Dogal hayati ve cevreyi koruma
duygusundan yoksun olan insan, kendisine emanet edilen ¢evreyi tahrip etmeye devam
ederse yakin bir gelecekte doniisii olmayan felaketler kapimizi calacaktir. Bundan

dolay1 “cevreyi koruma” faaliyetleri 6nem arz etmektedir. **°

“Dogal hayat1 ve c¢evreyi koruma” yOntemlerinin basinda her tiirlii kaynaklari en
verimli ve halife konumundaki insan’a yakisir bir sekilde kullanma ©Onem arz
etmektedir. Bunun saglanabilmesi iginse, cevre egitimi almis bilingli nesillerin
yetistirilmesi sarttir. Bu konuda “Diinyanin Durumu 1999 adh eserde su ifadeler yer
almaktadir: “Yirmi birinci yiizyila uygun bir dogal hayat ve cevre sistemi olusturmak,
dogal kaynak, insan refah1 ve ¢evre arasindaki olumlu, fakat, cogu kez goz ardi edilen
baglantilar1 yeniden kurmaya yardimci olacaktir. Dogal c¢evreyi, sonuclari
diistiniilmeden tiiketilen bir mal olarak gormektense, deger verilen, tasarruf edilen ve
dogal diinyanin gerceklerine saygili bir sekilde, ihtiyaclarimiz icin kullanilan bir
kavram olarak gormeliyiz. Boylece kendimizi, cevresel servetleri yok ettikleri icin
ekolojik felaketlere ugrayan eski uygarlklarin durumuna diisiirmekten koruyabiliriz.
Hidrokarbon c¢agini ne kadar c¢abuk sona erdirip, yenilebilir enerji kaynaklarina ve
hidrojene dayali bir uygarliga ne kadar hizli bir ge¢is yaparsak, gelecek nesillerin dogal
mirasin1 yok etmeye o kadar ¢abuk bir son verebilir ve yasanabilir bir gezegene yatirim
yapmaya baslayabiliriz.”**® Ayrica, cocuklarda ve genclerde cevre bilincinin asilanmasi
ve bu konuda c¢alismalarin c¢esitlenmesi amaciyla cesitli proje yarigsmalarinin
cogaltilmas1 gerekir. Bu yarigsmalardan biri, Birlesmis Milletler Cevre Programi ile

ortaklasa her yil diizenlenen Volvo Adventure yarismasidir, bu yarismada dereceye

collesmenin olacagi kaydedildi. Raporda daha siddetli firtinalarin goriilecegi ve sicaklik dalgalarmin
daha sik yasanacagi da ifade edildi. Panele katilan yiizlerce bilim adami ve biirokrat diger panellerden
farkli olarak, ilk defa kiiresel isinmanin bas sorumlusunun insanlar oldugunu ve asirlarca siirecegini
acikladilar.

459 Kislalioglu; Berkes, s. 92.

0 Cristopher S.D. Flavin, Enerji Sistemini Yeniden Kurmak, Cev. Ayse Basci, Tema Vakfi Yay., Ist.
1999, s. 48.



88

girenler Birlesmis Milletler Cevre Programu dahilinde her yil cocuklar ve gengler icin

diizenlenen konferansa katilma hakki: kazanmaktadir.

Yasanabilir bir “arz” ve diizenin kurulabilmesi icin dogal hayat ve ¢evredeki ekolojik
diizenin bozulmamasi, birinci derecede 6nemlidir. Oyle ki, yasadigimz yiizyila soyle
bir baktigimizda meydana gelen cevre sorunlari, dogal hayattaki ahengi ve diizeni
tehdit eder niteliktedir. Ozon tabakasmin incelmesi, sera etkisinin hizlanmasi,
kullanilabilir sularin giderek azalmasi, denizlerin ve karasal alanlarmn Kkirletilmesi
gosteriyor ki; insanlik, bu konuda bilingsizce hareket etmektedir. Bunun diizelmesi i¢in,
ekoloji uzmanlarmin da belirttigi gibi, diinyanin yeniden yaratilmasi degil, insanin,
dogal hayat ve cevre konusunda koruma sorumlulugunu harekete gecirerek “arz’a

yonelmesi gerekmektedir. *°!

Dogal cevre icinde karsimiza ¢ikan sorunlarin ¢oziimiinde gelenegin, maneviyatin,
ahlakin, dinin ve bunlarla yogrulmus degerlerin etkin bir rol iistlenebilecegi, degisik
ilkelerden farkli egilimlere mensup aydinlar tarafindan sik¢a dile getirilmektedir.
Ornegin derin ekolojinin kurucularindan Norvecli Arne Naess, Incil’in ve Kur’an’in
insan’a yiikledigi sorumlulugun ekolojik bakis acisiyla yeniden yorumlanip
vurgulanmasi gerektigini belirterek dogal hayati ve ¢evreyi korumada dinin oynayacagi

role isaret etmektedir. %2

Sonug olarak diyebiliriz ki, “dogal hayati ve cevreyi korumak” insanin yeryliziindeki
“halifelik” konumunun bir geregidir. Insanligin hizmetinde olan sulardan,
hayvanlardan, ormanlardan, bitkilerden yasanabilir bir yeryiizii ve diizen icin gerekli
miktarlarda, israfa kagmadan yararlanmaliyiz. Teneffiis ettigimiz havanin da bizlere bir
“emanet” oldugunu unutmayarak kursun ve kiikiirt atiklariyla havayi kirletmemeliyiz.

2

Yeryiiziinde yasayan her insana, “cevreyi koruma bilincini > onlara verecegimiz

egitimle anlatmaliy1z.

2.2.4.2. Gelistirme

Canli veya cansiz tiim yaratilan varliklar arasinda yeryiiziinii gelistirme iradesine ve

imkanina sahip tek varlik insandir. Her varlik gibi insanin da hayatin1 dogal cevresiyle

*! Turgut Giindiiz, Cevre Sorunlari, Bilge Yay., Ank. 1994, s. 85.
462 Ozdemir; Yiikselmis, s. 28-30.



89

iletisime gecerek devam ettirmesi “arz’daki diizenin bir geregidir. Insan aklinin
kendisine verilen “emanetten” bir medeniyet ortaya koymasi ise, insanin yeryiiziiniin
halifesi konumunda oldugunun bir gostergesidir. Daha acik bir ifadeyle insanin dogal
cevresindeki diger varliklara dstiinliigiidiir. Ciinkii insanin disindaki hig¢bir varlik,
iliskiye gectigi diger varliklardan bir medeniyet kurma yetisine sahip degildir. *®’
Sadece insan, yeryiiziindeki varliklarla iliskiye gecerek “teshir” konumunda bulunan
varliklardan bir medeniyet*®*kurma yetisine sahiptir. Medeniyet, insanin gelistirmek
istedigi esya lizerinde diisiinerek, kafa yorarak, ¢ehresini degistirerek, esyaya kendi
damgasin1 vurmasiyla ortaya c¢ikmaktadir. Ciinkii dogal cevre igerisinde insansiz

medeniyet, medeniyetsiz insan yoktur. **°

Yeryiiziindeki varliklar1 gelistirip medeniyetlerin kurulmasimi saglayan insan, ayni
zamanda bunlarmn tek mimar1 konumundadir.*®® insan, dogal cevre icerisinde hayatin
sirdiiriirken varliklar1 gelistirerek ayn1 zamanda kendi yasam alanini da kolaylatirmis
olmaktadir. Soyle ki, insanin barinmasi i¢in evler insa etmesi, rahat bir ulagim icin
yollar, kopriiler kurmasi, besin gidalarindan daha verimli yararlanmak i¢in bag, bahce
ve tarla alanlar1 olusturmasi, hatta dinlenme alanlar1 i¢in 6zel mekanlar kurmasi bile
sadece hemcinslerinin rahat ve huzuruna yonelik bir cabadir. Oysa ki diger varliklarin
boyle bir caba icerisinde oldugunu diisiinmek dahi imkansizdir. Kur’an da ¢ok agik bir
sekilde insan muhatap almarak: “yeryiiziinii size boyun egdiren O’dur.”*®" ifadesiyle

“arz’1n insanin hizmetinde oldugu belirtilmektedir.

Insanin Allah’a ve hemcinslerine kars1 yerine getirdigi gorevlerini dogal cevresine kars1
da yerine getirmesi halife konumunun bir geregi oldugunu daha once ifade etmistik.
Insanin dogal cevresine kars1 gorevlerini yerine getirirken yaptig1 en biiyiik hata esyay1
tanima, kesfetme ve koruma duygularindan yoksun bir sekilde kendisine musahhar
kilmak istemesiydi. Oysa ki Yunus’un ifadesiyle, “yaratilani severiz yaratandan otiirii”

anlayisina gore her var edilen esya, insan tarafindan taninmaya, kesfedilmeye ve

93 pazarbasi, s. 118.

%4 Medeniyet kelimesine gerek giiniimiizde gerekse gecmiste birbirine yakin bir ¢ok tanimlar
atfedilmistir. Bu tanimlardan bir kagim ifade edecek olursak medeniyet: “/nsan neslinin meydana
getirdigi ve olusturdugu bir biitindiir. ” Celal Kirca, Insanlik Tarihi A¢isindan Kur’an-i Kerim’de
Medeniyet, Islami Arastirmalar1 Der., Ank. Ekim 1986, sayt 2, s. 36. ; Medeniyet: “Sehirlerin ortaya
ctkmastyla vurgulanan bir gelisme seviyesidir.” Ismet Ozel, U¢ Mesele (Teknik-Medeniyet-
Yabancilagma), Sule Yay., Ist. 1998, s. 125.

465 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 33-47.

¢ pazarbasgi, s. 115-122.

“7 Miilk, 67/ 15.



90

korunmaya yonelik bir sekilde ilahi irade tarafindan var edilmistir. Bu durumun tam
tersini diistinmek ise sadece esyay1 insandan iistiin gormeye ve insani iradesiz bir varlik
haline getirmeye yonelik bir ¢abanm iiriiniidiir. **® Allah, esyayr insamin hizmetine
vererek ayni zamanda insanin esyadan iistiin oldugunu belirtmektedir. insanin esya

karsisindaki bu konumu iradeli bir varlik oldugunu da ortaya koyar.

Insanin halifelik konumunda goérevlendirilerek dogal cevresine karsi 6devlerini
gerceklestirecegi alan da sadece “arz” ile smirlidir. Bu anlamda insanin varliklarla
iliskiye gecerek, onlar1 gelistirdigi ve imkanlarim1 ortaya koydugu alan dogumu,
gelismesi ve Olimiine kadar siiren zamanmi kapsamaktadir. Oysa ki, insanin genel

anlamda gecirdigi donemlere baktigimizda;

1. Insanin anne rahminde bulundugu dénem,
2. Insanin dogumu, gelismesi ve Oliimiine kadar siiren donem,
3. Insanin ahiret hayatinin basladig1 donemdir.

Bu {i¢ donemde insana yonelik olup sadece insanin egyaya karsi gelistirme iradesini
ortaya koydugu donem dogumu ile baslayip oliimiine kadar siiren donendir. Daha acik
bir ifadeyle bu donem, insanin Allah’a, hemcinsine ve dogal ¢evresine karsi imkan ve
gorevlerini ortaya koydugu siireyi kapsamaktadir. Diger iki donem de insanin iradesini

ortaya koymasi soz konusu degildir.

Kur’an, insan-esya iliskisinde bir sinirlama ve dengenin olmasimi istedigi gibi
yeryliziiniin en giizel bir sekilde gelismesini de istemektedir. Kur’an’da insanin
yeryliziinii gelistirme gorevinin de oldugu ilgili ayette acgik bir sekilde ifade
edilmektedir, “Semud’'a da kardegsleri Salih'i gonderdik. O: ‘Ey kavmim, Allah'a kulluk
edin, O'ndan bagka bir ilahiniz da yoktur. Sizi, yerden O meydana getirdi, yeryiiziinde
yerlesme ve imar etme giiciinii size O verdi; O'nun bagislamasint isteyin, sonra O'na

tevbe edin! Siiphe yok ki, Rabbim yakindur, dualart kabul edendir. * dedi. "*%°

Ayette gecen “isti’mar” kelimesine iki anlam yiiklenmektedir. Bunlardan birincisi,

”4

“Allah sizi, yeryiiziinii imar ediciler yapt”*"° seklinde tekvini emri; yani Allah'in insan,

yeryiiziinii gelistirecek sekilde yarattigi ifade edilirken, ikinci yiiklenilen anlam ise

8 pazarbasi, s. 119.
4 Hud 11/ 61.
479 {bn Kesir, 11/ 450.



91

“Allah yeryiiziinii sizin imar etmenizi istedi”*’" seklinde teklifi emri; yani Allah'in

insandan yeryiiziinii gelistirmesini istedigi seklinde ifade edilmektedir. Bu yorumlardan
ikisi de insanin yeryiiziinii gelistirmesine yonelik ifadelerdir. Insanin esya ile iletisime
gectigi su “arz’da, ondan geregi gibi istifide etmesi ancak yeryiiziinii gelistirmesiyle
miimkiin olabilmektedir. Insanlar tarafindan yasamak igin gelistirilen yerlerde -tarih
sahnesi icerisinde bazen sahipleri degisse de- uzun Omiirlii medeniyetler olusmus,
insanlarin gelistirmedigi yerlerde ise yasamaya elverisli ortamlar olmadigi icin

medeniyetler de kurulamamustir. 7

Seyyid Kutup, insanin yeryiiziinii gelistirmesiyle ilgili olarak yukaridaki ayeti
yorumlarken insanla yeryiizii arasinda miikemmel bir iliski kurmaktadir: “Hz. Salih, bu
ayette onlara topraktan olustuklarini, varlik kaynaklarimin * yer’ oldugunu hatirlatiyor.
Bir defa insan olarak tiirleri toprak kaynaklidir. Tek tek fertler olarak da topragin
olusumlarindaki pay: ¢ok biiyiiktiir. Yedikleri besinler toprakta yetisir, organizmalarin
olusturan cesitli elementler toprak kokenlidir. Topraktan meydana gelmelerine, ‘ yer’
kokenli elementlerden olusmalarina ragmen, Yiice Allah onlar yeryiiziine halife olarak
atadi. Burayi kalkindirsinlar, gelistirsinler, baywndir hale getirsinler diye. Allah,
parcast olduklart insan tiiriinii yeryiizii halifesi yaptig gibi, kendilerini de bu halifelikle

goreviendirmis, bu amagla onlart daha énceki insan kusaginin yerine gecirmistir. ”*"

Gercekten de Hz. Salih’in peygamber olarak gonderildigi Semiad kavminin yeryiiziiniin
gelistirilmesi konusunda ¢ok ileri gitmis bir topluluk oldugunu gériilmektedir. Oyle ki,
Hicaz ile Suriye arasinda bulunan Hicr beldesinde yasamis eski bir topluluk olan
Semud kavminin yasadigi yer hakkinda*’*hem ovalik hem de daglik bir alana sahip
oldugu ifade edilmektedir.*’°Ovalik alanlar iizerine yazin yasamak icin koskler (villalar,
yalilar) insa etmisler, kisin yasamak icin ise daglara cikarak, kayalar1 oymuslar ve evler
yapmislardir. “’® Semud kavminin yasadigi cagda daglar1 oyarak evler insa etmeleri

gercektende insanlar1 bugiin bile hayretlere diisiiren bir gelismedir.*”’Semad kavminin

*"! Ebu'l-Ferec Abdurrahman ibnu'l-Cevzi, Zadii'l-Mesir fi Ilmi’t-Tefsir, Nsr.: Muhammed Ziiheyir
es-Savis, Mektebu’l- Islami, Beyrut 1984, IV/ 133.

472 Pazarbasi, s. 121.

*73 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, V/120.

#7* Taberi, Semtd kavminin daglardaki kayalar1 oyarak evler yapmalarmmn sebebinin emniyet icin
oldugunu ifade etmektedir. Daha genis bilgi i¢in bkz. Taberi, IV/49.

475 Samil Islam Ans., “Semud”, Omer Tellioglu, V/ 387-388.

*76 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, IV/ 88.

*7 Semud kavminin yasadig: yer olan Hicr bolgesinin batisinda ‘Asalis’ denilen bes ayri biiyiikk kum
kayast bulunmaktadir. Bu kayalarin icerisinde sanat degeri yiiksek oyma binalarin mevcut oldugu da



92

yeryiiziinii gelistirmesi konusunda geldigi diizeyi Kur’an ilgili ayette bizlere soyle ifade
ediyor, “Allah'in sizi Ad kavminin yerine gecirdigini ve ovalarinda koskler edinip
daglarinda yontma evler yaptiginiz bir bolgeye yerlestirdigini hatirlayiniz. Allah'in
nimetlerini hatirlaymiz da yeryiiziinde bozgunculuk yapmaktan kesinlikle kacininiz. ath
Ayetteki ifadelerden de acikca anlasildigina gore Ad kavminin devamu niteliginde olan
Semlid kavmi de kendi bulundugu cagda yasadigi “arz”1 gelistirerek bir medeniyet
olusturmustur. Ibn Kesir, Semud Kavminin ovalar iizerine insa ettigi sehirlerdeki
saraylarin siitunlarinin yakuttan, siis iscili§inin altin ve giimiis malzemesinden
479

oldugunu belirtmektedir.

Kur'an’da “ Bir de ince sanatla daglardan hayrete deger evler yapiyorsunuz.”**°

ayetinde sahsen vurgulanan Semud Kavminin tarih sahnesinden silinmesinin en biiyiik
sebebi Allah’in  yeryliziindeki miilkiiniin  “emanetcisi’ olduklarin1  unutarak
sahibi/miilkiyecisi gibi davranmalar1 ve kendilerini hidayete gelen Hz. Salih’in bu

1 Insamin  bulundugu arz’1

gercegi ifade etmesine ragmen inkar etmeleridir.
gelistirmesi ayn1 zamanda dogal ¢cevresini kevni uyum igerisinde diizenlemesi demektir.
Bu konuda bir yazar sunlar1 ifade etmektedir: “Aslinda dogal cevre ile insan arasindaki
baris ve uyum gerceklesmedikce, insanlar arasinda barisin saglanmast imkansizdur.
Dogal cevreyle baris ve uyum icinde olmak, goklerle ve nihayet her seyi kaynagiyla
uyum icinde olmaya baghdir. Rab ile barisik olan, O’nun yarattiklartyla barisiktir,

dogal ¢evresiyle barisiktir ve insanla barisiktir.”**

Insanin fitratinda yeryiiziinii gelistirecek duygu yer almaktadir. Bu anlam da;“/nsan;
varliklar icerisinde cevresini fark eden, yeryiiziiniin gelistirilmesi ve varliklarin,
ozellikle kendi neslinin 1slah edilmesi gibi gorevleri iistlenen, onu yeniden sekillendirme
ve koruma imkamina sahip olan bir varlik oldugu icin yeryiiziinde halife olarak
goreviendirilmistir.” * Dolayisiyla insanmn arz’1 gelistirirken, esyanin var olus

diizenine uygun gelistirmesi onun fitratinin bir geregidir.

bilinmektedir. Bkz. Islam Ansiklopedisi, Komisyon, Milli Egitim Basimevi, Ist. 1965, V/ 475;
Giiniimiizde yapilan arkeolojik arastirmalar kayalarin igerisine oyularak yapilan biiyiik ve sayica fazla
olan binalardan hareketle Semud Kavminin kayalarda daglarda yasayan niifusunun yaklasik dort yiiz bin
ile bes yiiz bin arasinda oldugu ifade edilmektedir. Bkz. Akpinar, s. 148.

*78 Araf 7/ 74.

*” Tbn Kesir, VII/ 416-418.

80 Suara, 26/ 149.

1 Kirca, Kur’an ve Fen Bilimleri, s. 111.

#2g, Hiiseyin Nasr, Insan ve Kainat, Cev. Nabi Avci, Yeryiizii Yay., Ist. 1982, s.181.

* Muzaffer Giinay, s. 11.



93

Kur’an ¢ok acik bir sekilde var edilen her seyin insanin istifadesine sunuldugunu
bizlere bildirmektedir: “O, yeryiiziinde ne varsa hepsini sizin icin var etti. » 484 Hig
siiphesiz yasadigimiz su yeryiiziinde insan ve esya ayni geminin yolcularidir. Onemli
olan insanin, kendisinin istifadesine verilen esyaya karsi tavir alarak dogal ¢evredeki
diizensizligin sebebi olmak yerine; esyay1 tahrip etmeden ve dogal dengeyi bozmadan
gelistirerek sekillendirmesidir. Bu anlamda, “bu muazzam diinya habitatuimizda, her

insan kendi evinin bir mensubu gibi davrandiginda esyanin dengesini bozmamis olur.”
485

Kur’an, insanin arz’i gelistirirken dengeli davranmasini isterken, insanin arz’dan
tamamen uzak durmasini, esyaya karsi yiiz ¢evirmesini de istememektedir. Ciinkii,
yaratilan her sey insan icin var edilmistir.**® Dolayisiyla esyanmn bizatihi kendisini
kotiilemek veya kotii yollara sebebiyet verdigini diisiinmek insani ancak esyadan
uzaklastirr.  Elmalili Hamdi Yazir bu konu da yeryiiziinde insana hizmet i¢in var
edilen esyanin her birinin “siikrii gereken ve mesru daire icerisinde istifade edilecek

2487

olan miisbet seyler. oldugunu bizlere bildirmektedir.

Dogal cevrenin giizelliklerini satin almak isteyen beyaz adama Kizilderili reisi
Seattle’in verdigi cevap ilgingtir. Kizilderili reisi, Allah’in insana verdigi nimetlerin ve
giizelliklerin iyiye kullanilmasini ne kadar giizel ifade etmektedir: “Beyaz adam:
Gokyiizii nasil alimr ve satilir?, Kizilderili reisi: Biz havamin temizliginin, suyun
pirdtistnin sahibi degiliz. Hayvanlara ne olursa bizim basumiza da aynist olur. Her sey
birbirine baghdir. Topraga ne olursa, topragin dogurduklarina da aynisi olur.
Diinyanmin basina ne gelirse, aynist diinyamin ¢ocuklarinin bagina da gelir. Biz topragin
bir parcasiyiz ve o da bizim bir parcamizdir. Topragin her parcast bizim icin kutsaldir.
Tanrt beyazlarin oldugu kadar, Kizilderililerin de, hatta biitiin insanligin Hlahi’dir. Bu

toprak onun icin degerlidir; topragi yaralamak O’nun yarattiklarina karsi ¢cikmaktir.”
488

Insan, dogal cevresini gelistirirken ekolojiyi tahrip ederek veya esyayr dengeli
kullanmayarak sadece kendisine musahhar kilinan varliklarm sonunu hazirlamiyor, ayni

zamanda kendi neslinin de sonunu hazirlamis oluyor. Dolayisiyla insan, esyay1 dengeli

8 Bakara, 2/ 29.

3 Fritjof Capra, Kainata mensup olmak, Cev. Miicahid Bilici, insan Yay., ist. 1996, s.16.

486 pazarbasi, s. 122.

7 Yazir, 11/ 1051.

88 porritt Jonathan, Yesil Politika, Cev. Alev Tiirker, Ayrintt Yay., Ikinci Basky, Ist. 1989, s. 176.



94

bir sekilde gelistirirken hem esyanm hem de kendi neslinin devamliligini da saglamis
oluyor. Kur’an’daki, “Diizeltildikten sonra yeryiiziinde bozgunculuk yapmaywmn.” 89
ayetini tefsir eden Elmalili sunlar1 ifade etmektedir, “ Haddi asmayiniz ve yeryiiziinde
islahindan sonra fesat c¢ikarmayiniz. Allah Tedld yeri yaratip nizamina koymus,
faydalarimiza ve iyiliginize uygun bir sekle sokmus. "Dogrusu biz yeryiiziinde sizi
yerlestirdik, orada size gecimlikler verdik." ve "Sizin icin yeryiiziinde belirli bir zamana
kadar yerlesme ve gecim imkdani vardir." (Bakara, 2/36) dyetlerinin delaletince sizi
onun iizerinde yerlestirmis ve kudret vermis, bir vakte kadar onu size karargdh, gecim
ve faydalanmaniz i¢in bir yer yapnus, fayda ve zararinizi onun diizelme ve bozulmasina
baglamis ve bundan sonra sizi bunun islah ve ifsadindan sorumlu tutmus. Su halde siz
isteyeceginizi emri dairesinde Allah'tan isteyiniz de yeryiiziiniin islahindan sonra
iizerinde diismanlik etmekle fesat cikarmaymiz, sirk ve isyana, azginlik ve diismanliga
sapmaymiz. Istek hedefiniz, sirk degil tevhid, kiifiir degil iman, isyan degil itaat, ihtilal
degil intizam, zuliim degil adalet, yikma degil yapma, kisaca bozmak degil yapmak,
fesat degil iyilik olsun. Insan muhtag oldugu her hangi bir seyin, bir lokma ekmegin, bir
yudum suyun yoklugundaki fecaati diigiinmeli, bastigt yerin nizami bozulup
calkalanmaya baslamasindaki dehsetin  siddetini hesap etmeli de her cesit
bozgunculuktan sakinmali, daha iyisini yapamayacagu hi¢ bir seyi bozmamall ve her
nede tasarruf ederse bir iyilik fikri ile tasarruf etmeli, faydasiz yere bir danenin bile

bozulma ve yok olmasindan sakinmalidir.”**°

Giiniimiizde artik teneffiis edilen hava, icilen su, islenen toprak insan nesline tepki
vermektedir. Insan-esya iletisiminde insan igin artik esyay1 dengeli ve tahrip etmeden
gelistirme vakti gelmistir. Bir Kizilderili atasoziiyle konuyu noktalarsak: “ Son agac
kesildiginde, son nehir kirletildiginde, son balik tutuldugunda beyaz adam paranin
yenmeyecegini anlayacaknr.” *' Tim temennimiz, insanmn yasadigi arz’a sahip

cikmasidir.

9 Araf, 7/ 56.
40 Yazir, IV/ 65-66.
“1 porritt, s. 178.



95

2.2.5. Estetik Acidan insan-Dogal Cevre iliskisi

Yunanca “aisthésis” kelimesinden gelen estetik sozciigii, Tiirkce’ye “algi” olarak
gecmistir. > Giizel olan, giizellik duygusu uyandiran anlaminda giizeli, giizelligi
inceleyen ve ilgili goriisleri tahlil eden felsefe koluna veya duygu ilmine estetik

denilir.**?

Estetik, filozoflarin ¢ok eski ¢aglardan beri ilgilendikleri bir bilimdir. Tabiata
ve tabiattaki her seye sanat eseri goziiyle bakmak, estetigin ve bununla ilgili bilimin
temelini teskil eder. Her seyde sadece estetik degeri on plana ¢ikarmaya estetizm
denilir.*** Sanat ise, “Insanlarin gordiikleri, isittikleri, his ve tasavvur ettikleri olaylar1
ve giizellikleri, diger insanlarda estetik bir heyecan uyandiracak tarzda ifade

etmesine”**denilmektedir.

Estetik, insandaki giizel ve giizellik duygusunun bir seyi iyi ve saglam yapma yetisinin,
yani, insanin fitratina yerlestirilen fitri duygularin bir yansimasidir.*°Buna gore estetik,
giizellik duygusuna sahip olan insanin, evrende gordiigii veya hayalinde canlandirdigi
herhangi bir maddi olguyu, ayn sekilde maddi dleme bir sekilde aktarmasidir. Insanin
hayret edilecek yonlerinden birisi de, sanat eserlerine yonelik olan estetik duyarliligidir.
Bu anlamda insani1 diger varliklardan ayiran 6zelliklerden biri de onun sanat ruhuna ve
estetik bir deger duygusuna sahip olmasidir. Sanat ve estetik, insanin kendisiyle,

toplumuyla ve esyayla daha uyumlu iliskiler kurmast icin gereklidir. *’

Sanat ve sanatin ortaya koydugu estetik deger, insandaki giizellik ve sanat duygusuna
isaret etmektedir. Sanat, insanin manevi diinyasinda olup biten olaylardan biridir.
Sanatin dig diinyaya yansimasi ise, estetik bir degeri olan, sanat eserleri
seklindedir.*®Bu anlamda insan, estetik bir degere ulasmis sanatsal faaliyetlerini sesle,

renkle, ¢izgiyle, sozle, hareketle, davranisla ve yaziyla ifade edebilir.

Allah evrende bircok cesitli varliklar yaratmistir. Bu varliklar, harika varliklardir.
Allah’m yarattigit bu varliklardaki miikemmellik, islevsellik, ergonomik olusu ve
kusursuzluk, insanlardaki estetik degerlerin olusumunu canlandiran bir durumdur.

Kur’an’da bu duruma temas edilir ve miikemmel bir sekilde yaratilan varliklar

2 Francis E. Peters, Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sizliigii, Cev. Hakki Hiinler, Paradigma Yay., Ist.
2004, s. 20.

493 Akarsu, s. 72; Dogan, s. 350; Ramazan Altintas, Tevhid ve Estetik liskisi, Suffe Yay., Ist. 1997, s. 11.
49 fhsan Sezal, Sosyal Bilimlerde Temel Kavramlar, Birlik Yay., Birinci Baski, Ank. 1981, s. 79.

495 Nusret Cam, Islam’da Sanat Sanatta Islam, Akcag Yay., Birinci Baski, Ank. 1997, s. 2.

496 Hiiseyin Certel, Kur’an’da Insan, Tugra Matbaasi, 1sparta 2000, s. 43.

7 Certel, s. 43- 44.

8 Cam, s. 9-10.



96

arasindan insan ornek olarak verilir. 1lgili Ayetler de, “Incire, zeytine, bereketli Sina’ya
ve giivenli beldeye yemin ederim ki biz insani en giizel bicimde yarattk”*” denilir.
Evren’de yaratilan tiim giizel varliklar gibi insan da gerek digsal giizelligini ifade eden
boy, sekil, dik durus vb. ozelliklerle, gerekse i¢sel Ozeliklerini ifade eden ahlaki
ozellikleriyle estetik bir deger ifade eder.’” Insanin ic-dis yoniiyle giizel bir sekilde
yaratilmasma peygamberler ornektir. Eyylib peygamberin sabri, Daviid peygamberin
sesi ve Yusuf peygamberin giizelligi diger insanlara hayranlik verecek bir estetik
degere sahiptir. *”' Diger varhiklardaki organlarin islevselligi ve uzuvlarmm islere
uygunlugu da, estetik yonden bir degere sahiptir. Bu anlamda kimi varliklar,
mevsimlerin degismesine gore kendilerini adapte ederken, kimi varliklarin yangm ve
soguk karsisindaki uyumu, gercekten insani hayranliga sevk etmektedir. Kurbagalar,
kimi tehlikeler karsisinda tenlerinin salgiladiklar1 ter sayesinde kendilerini korurlar.
Afrika’daki savana yanginlar1 sirasinda kurbagalar terlemek stiretiyle salgiladiklar1 sivi
ile kendilerini topraga bularlar, tenleriyle yangin arasinda topraktan olusmus bir yalitim
katmani olusturarak, yangindan korunurlar. Ayni sekilde buzul ve soguk kosullarda
ayni yontemle terleyerek deriler ile bu sartlar arasinda bir yalitim tabakasi olusur. Sicak

havalar gelince eriyen buz katmani, onlarin hayata tekrar dsnmelerini saglar. **

Kur’an, hayvanlardan estetik deger olarak bahseder ve insanlarin hayranliklar1 bu
hayvanlar iizerinde toplar. Armin c¢aligkanligi ve kovan icerisindeki olaganiistii is
boliimii, karincalarin harika diinyalari, devenin mdnisligi, yunus baliginin insana olan
yakinlig1 ve atlarin sasirtacak bicimdeki faydalar1 Kur’an’da estetik deger olarak
bahsedilen bazi hayvanlardir. Siileyman peygamberin besledigi atlar ve onlar hakkinda
Kur’an’da ifade edilenler ilgili ayette soyledir: *“ Ogleden sonra kendisine, ii¢ ayaginin
iizerinde durup bir ayagini yere diken ¢calimli ve safkan atlart sunulmugstu. O, gercekten
ben, mal sevgisine, Rabb’imi anmayt sagladig icin diistiim, dedi. Nihayet atlar kosup
gozden kaybolduklart zaman, onlart bana getirin, dedi. Bacaklarini ve boyunlarini

swazlamaya basladi.”™

Kur’an’da , ayrica bitkileri olusturan sebzeler, taneli ve tanesiz meyveler insanda var

(13

olan estetik degeri canlandiran varliklar olarak bahsedilir. Bu anlamda ilgili ayette,

49 Tin, 95/ 1-4

290 Razi, XXXII/ 8-11; Ates, X/ 533; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XV1/ 269; ibn Kesir, I1I/ 654.
O yazir, VII/ 5934; Mevdadi, VII/ 169.

392 Ferzan Yildirim, Cevre Terimleri Sozliigii, Kent Basimevi, Ist. 1992, s. 40.

393 §ad, 38/ 31-33.



97

Onlar mi hayirli yoksa gokleri, yeri yaratan ve gokten size su indiren mi? Ciinkii biz, o
suyla bir agacint dahi bitirmeye giiciiniiziin yetmedigi giizel bahgeler bitirmigizdir...”>"*
denilir. Ayette yer alan giizel bahceler ifadesini, duvarlarla cevrilmis, her tiirli taze
sebze, meyve, c¢icek ve kimi hayvanlari bulundugu, bakan ve gezen kisilerdeki estetik

o . .. . .- 505
degeri ve sanat zevkini son sinira kadar vardiran bahgeler olarak tefsir edilir.

Allah, yarattig1 her varligi en giizel sekil, bicim, kivam, tarz ve islevde yaratmistir.
Ilgili bir ayette, “ O Allah ki, yarattigi her seyi giizel yapmis ve ilk basta insani
camurdan yaratmstir.”% denilir. Her varhigin kendine 6zgii 6zellikleri vardir. Her sey
kendi yaratilis tarzi ile miitenasiptir. Ayrica ayetteki yaratilistaki giizellik, hikmet ve

maslahata uygunlugu da kapsar.””’

Sanat ve estetik degeri yansitan diinyadaki tiim eserler, sehirlere giizel bir nese eklerler
ve sehirlerin giizel goriinmesini katki saglarlar. Modern sehirlerin beton yigini
olmasmin yaninda, eski sehirlerin estetik degerleri lime lime isledigi camiler,
medreseler, hanlar, hamamlar, minareler, ¢cesmeler ve carsilarla bezenmesi ayri bir
sanat degeri olusturmaktadir. Ayrica, insanin ¢esitli eylemlerinde sanat duygusu ve
estetik deger kendisini gostermektedir. Musikiginaslarin sesleri, hafizlar makamlari,
hattatlar yazdiklar1 Kur’an, ilim adamlarinin eserleri insana ayr1 bir estetik anlam

vermektedir.

Kur’an’in estetik duygu ve sanat zevkine yaptigi bir takim vurgular vardir. Bunlardan
biri, insanlarin, yeryliziinde yasayan canlilarin, hayvanlarin ve bitkilerin tasidiklari
renkler ve boyalardir. Bu konuda ilgili bir ayette, “Allah’in gokten indirdigi suyu
gormedin mi? Biz onunla renkleri cecit cesit meyveler cikardik. Daglardan gecen
degisik renklerde ve siyah yollar yaptik. Insanlardan, hayvanlardan, ve davarlardan da
yine boyle tiirlii renkte olanlar vardir.”® denilir. Bu ayetin tefsirinde, “Hayvanlardaki
renkler, tipki kayalarda ve meyvelerde oldugu gibi bir manzara arz ederler. Renkler,
ilah1 kudretin kainatta yerlestirdigi bedii giizellik eserlerindendir. Gergekten giizellik
unsuru, yiice yaraticinin irade eseri olarak bu kainatin 6ziinde acikca belirir. Varliklar
arasindaki ig boliimiiniin hiisn-1 cemal yoluyla yapilmasi da, bu giizelligin tamamlayic1

bir alametidir. Ciceklerdeki giizel renkler, kendilerine 6zgii hos kokulariyla bal arisini

3% Neml, 27/ 60.

95 Yazir, VI/ 3689; Kutub, F7 Zilali’l-Kur’an, X1/ 175; Ates, VI/ 378.
0 Secde, 32/ 7.

7 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, X1, 515.

%8 Fanr, 35/ 28.



98

ve kelebegi kendisine ¢ekerler. Bir cinsin cemali, bagka bir cinsi kendisine ¢eksin ki bu
sekilde, goriilecek vazifeyi ifa ederler. Hiilasa giizellik, bu kéinatin yaratilis ve

diizeninde 6zellikle kastedilen bir unsurdur.”* deniliyor.

Kur’an’in estetik duygu ve sanat zevke yaptig1 vurgulardan bir digeri de, tiim
varliklardaki gayeliliktir. Gayelilik, estetik duygunun ve sanat zevkinin olusmasinda
onemli bir 6gedir. Giizelligin olusmasinda mutlaka ahenklilik, dl¢iiliiliikk, saglamlilik ve
amachlik bulunur. Bu a¢idan Kur’an’da kéinatta bulunan varliklardaki gayelilik,
gercekten on planda tutulur. ilgili Ayette, “Goklerin ve yerin yaratilisinda, geceyle
glindiiziin  birbiri ardinca gelisinde akil sahipleri icin gercekten acik ibretler
vardir”denilir.”'"Hicbir seyin abes/yani bos ve sebepsiz yaratilmadigmin vurgulanmast,

gayeligin anlasilmasinda 6nemli bir yer tutar.”''

Kur’an, estetik giizellik konusunda ahenk konusuna da, temas eder. Ahenk, varliklarin
seklinde, renginde, sesinde, hareketinde, duygusunda bir sekilde kendisini gosterir.
Kur’an’da esyadaki uyum, diizen, olciiliilik ile ahenkten ve alemdeki varliklarin
ahenkli oldugundan soz eden ayetler yer almaktadir. Ilgili Ayetler de, “Gece de onlara
bir delildir. Biz ondan giindiizii soyar cikaririz, bir de bakarlar ki karanliga dalmislar.
Giines de bir delildir ki kendi yolunda akip gidiyor. Iste bu ¢ok giiclii ve her seyi bilen
Allah'in takdiridir. Ay'a gelince, ona menziller tayin ettik. Nihayet o eski hurma
salkimmmin ¢opii gibi (yay haline) donmiistiir. Ne giinesin aya ¢atmast yaragsir, ne de
gece giindiizii gecebilir; onlarn her biri kendi yoriingesinde yiizerler.”>'* “Biz her seyi
bir élgiiye gére yarattik.”>", “Yaranp diizene koyan O'dur. Takdir edip hidayeti

gosteren O'dur.”>'* buyrulur.

Kur’an’da kimi toplumlara 6zgii sanat yapitlarina da deginilmektedir. Bu toplumlardan
biri olan Semtid kavmine hitap eden ilgili bir ayette, * Diisiiniin ki Allah, Ad kavminden
onlarm yurduna sizi hiikiimdarlar kildi ve yer yiiziinde sizi yerlestirdi. O'nun
diizliiklerinde saraylar yapryorsunuz, daglarinda evler yontuyorsunuz”’ 315 denilir.
Ayette, Semiid kavminin yiiksek medeniyetine ve bunun sonucu refah seviyelerinin

yiikseldigine deginilmistir. Onlar, ovalarda kurduklar1 saraylar1 ki mevsiminde,

9 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XII/ 211- 213; Ates, VII/ 302.
310 Al-i Imrani 3/190.

1 Altintas, s. 113-114.

12 Yasin, 36/ 37-40.

313 Kamer, 54/ 49.

314 A’14, 87/ 2-3.

315 Arraf, 7/ 74.



99

daglarda yonttuklari evleri ise, yaz mevsiminde kullaniyorlardi.’'® Kur’an’da, Semid
kavminin bas kenti ve halkinin yasadig1 yer olarak belirtilen “Hicr” bdlgesinin adinin
gectigi bir slire vardir. Hicr sliresinin seksen ikinci ayetine yapilan yorumlarda
belirtilen su husus ilginctir: “ /bn Batuta, hicri sekizinci yiizyilda Mekke’ye giderken
buraya ugradigimi ve orada, kizil daglara oyulmus Semiid evlerini gordiigiinii
soylemistir. Resimlerin ¢ok parlak oldugunu ve sanki ¢ok kisa bir siire once
boyandigimi diisiindiigiinii de belirtmistir. Kavmin,tepe ve yamaclarda oyduklart tas
evler bugiin bile biiyiik bir alana yayilmis hélde bulunuyordu.””'” Bu eserler o zamanki
insanlarin, isteyerek ve estetik duygunun tesiriyle yapilmis eserler idiler. Insan, sanata
ve estetik duyguya sahip bir varliktir ve bu varlik, diinya {izerindeki esyadan sanat eseri

yapan ve gelistirendir.

2.2.6. Ekonomik Acidan insan-Dogal Cevre iliskisi

Insan, yeryiiziinde gecimini ve hayatin siirdiirebilmek icin cesitli faaliyetlerde bulunur.
Oyle ki insanin, varligmi devam ettirebilmesi icin, cevresinden c¢esitli yonlerle
yararlanmas1 zorunludur. Insanin dogal ¢evreyle olan iliskisi ekonomik agidan kimi
zaman topragin ekilmesi, giibrelenmesi, hasat zamani iiriinlerin kaldirilmasi, mahsuliin
alim1 ve satimi, meyvelerin bakimi ve toplanmasi seklinde olacagi gibi, kimi zaman da
barajlarda dahil deniz iiriinlerinden veya karasal iiriinlerden, biiyilkk ve kiiciik bas
hayvanlardan cesitli yonlerde yararlanma seklinde olur. insan, bu faaliyetleri dogal

cevreden bagimsiz gerceklestiremez.

Ekonomik ac¢idan insan, cesitli faaliyetler gerceklestirirken iligski icerisinde oldugu
ekolojinin de hassasiyetlerine dikkat etmelidir. Insan, dogal ¢evrenin dengesini bozacak
uygulamalardan kacinmalidir. Karalarin ve denizlerin kirletilmesi, topraklarin
verimsizlestirilmesi, yer alt1 kaynaklarinin ekonomik c¢ikar ugruna acimasizca
kullanilmas1 ve daha nice uygulamalar varlik Aalemindeki diizeni bozmaktadir.
Canlilarin yasamsal alanlar1 giinden giine daralmaktadir. Diinya artik kitlik, kuraklik,

collesme, kiiresel 1sinma, ¢evre kirliligi gibi olumsuzluklarla yiiz yiizedir.

Yasamak icin ekonomik faaliyetlerde bulunmak bir insan icin elbette gereklidir. insanin

bu faaliyetleri gerceklestirdigi mekansal ortam ise, cevredir. Insan, cevreyle ne kadar

316 Mevdadi, I/ 57; Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, VI/ 131; Ates, 111/ 363.
317 Taberd, IV/49; Razi, XIX/ 205.



100

uyumlu ve dengeli ¢caligma faaliyetlerinde bulunursa hayat kaynaklarmi o derece yok
etmemis olur. Insanin ekonomik agidan cevreyle olan iliskisi iki alt baslik halinde

incelenecektir. Bunlardan biri ticaret, digeri de esyay1 dengeli kullanmadir.

2.2.6.1. Ticaret

Insan, kazanglarin1 nihai anlamda calisarak elde eder. Bu anlamda insanin, iiretim ve
tilketim faaliyetleri sirasinda ticaret yapmasi dogaldir. Kur’an’da, insanmn bulundugu

cevrede calismas1 ve rizkii aramasi gerektigi ifade edilmistir. Ilgili Ayetler de,

Allah’in  sana verdiginden dhiret yurdunu gozet; ama diinyadan da nasibini

59518 5519

unutma....”” ", *“ Bilinsin ki, insamin kendi calismasindan bagka bir gey yoktur.
denilmektedir. Ayetler, insana ancak calistigimn karsihigmnin verilecegini ifade

etmektedir.

Evrendeki bir c¢ok c¢evresel ©ge, insanin ekonomik anlamda caligma alanini
olusturmaktadir. Bu ac¢idan insan, ¢esitli faaliyetlerinde ¢cevresel unsurlardan yararlanir.
Yeraltindan gokyliziine kadar, dogu-bati, giiney- kuzey yonlerinde bir genislige sahip
olan evren, insanin ¢alisma alanmi olusturmaktadir. Allah, dogal cevreye, insanin
rizkimi aramasii kolaylastiracak kurallar yerlestirmistir. O, bu baglamda, geceyi
dinlenme ve giindiizii de calisma vakti kilmustir. Ilgili kimi Ayetler de, “Allah, geceyi

. 25520
dinlenme zamam kilmistir”

, “Allah, icinde siikiinet bulup istirahat etmeniz icin,
geceyi karanlik olarak yaratan; calisip kazanmaniz icin de, giindiizii aydinlik
kilandir™>*" “Sizin icin geceyi ortii, uykuyu istirahat kilan, giindiizii yayilp calisma

zamant yapan O’dur’*%, “ buyrulmaktadir.

Allah, insanin dinlenmesi i¢in geceyi karanlik, ticaret ve benzeri faaliyetlerle rizkini
aramas1 icin giindiizii de aydinlik olarak yaratmistir. insan, gormek icin aydinlhiga
ihtiya¢ duyar, aydilikta calisir, dolasir, gezinir, bir siirii is goriir ve yorulur. Iste gece
de dinlenmek icin var edilmistir. Gece ve giindiiz, insanlarin hayatlariyla yakindan
alakali cevresel unsurlardir.’> Insanlar, genellikle geceleri uyuyup, giindiizleri ¢alisirlar

ki bu, yaratilisin genel isleyisidir. Zorunlu durumlar genel kurali bozmaz. Cesitli

318 Kasas, 28/ 77.
319 Necm, 53/ 39.
320 En’am, 6/ 96.
32! Yanus, 10/ 67.
522 Furkan, 25/ 47.
2 Taberd, X1/ 139.



101

sebeplerle kimi insanlar dinlenmek icin giindiiziin uyur, rizklarm: kazanmak i¢in

geceleyin caligirlar.”**

Insanin dogal cevreyle olan ticari agidan iliskisinde Kur’an’da yer alan Yusuf
peygamberin kissast giizel bir Ornektir. Yusuf peygamber, Misir’in hazinelerine
sorumlu tayin edilmesiyle, onun yaptig1 tarimsal kalkinma, daha sonra ticaretin
gelismesine ve hatta kitlik nedeniyle iiriin bulamayan ve Filistin’de yasayan ailesiyle
bulusmasina yol acan bir tahil ticaretinin olusmasina katki saglamstir. ilgili ayetler de,
“ Yusuf onlara, ‘ddetiniz iizere yedi sene ekin ekersiniz, yiyeceklerinizin az bir miktar
hari¢, hasat ettiklerinizi basaginda stok edip birakirsiniz’ dedi. Bunun ardindan
tohumluk olarak saklayacagimizin az bir miktart haric, o yular icin biriktirdiklerinizi
yeyip bitirecek yedi kitlik yili gelecektir. Bundan sonra bir yil gelecek ki o yilda,
insanlara Allah tarafindan yardim olunacak, o yilda meyve sikacaklar ve bolluk

olacak™? denilir.

Ticari ag¢idan tarimin gelistirilmesi organizeli bir calismaya baghdir. Burada cevresel
bir 6ge olan suyun 6nemi de biiyiiktiir. Bu a¢idan Yusuf peygamber, iiretimi artirmak
icin sulama kanallar1 actirmig, tarim alanlarii 1slah ederek genisletmis ve sulu tarimi
tesvik etmistir. Insan, calismak durumundadir ve bu, onun yasamni siirdiirmesi icin
zaruridir. Fakat yagmurun yagmamasi, kurakligin olmasi ve dogal afetler gibi ekolojik
kosullar, ¢cogu zaman kithga ve iiriinlerin azalmasma neden olur. Yusuf peygamberin,
tarim, meyve ve sebze yetistiriciligine verdigi 6nem sonucu Misir halki, kitliktan ¢cok az
etkilenmis ve civar iilkelere ihrac fazlasi iiriinleri ihra¢ ederek, ticari olarak gelirlerini
artirmistir. Bunlar, biiyiilk halk desteginde genel ve yorucu bir calismayla elde
edilmistir.”*® Yusuf peygamberin baslattig1 bu calismalar, iilke yoneticilerin kimi zaman
karsilagtiklar1 ekonomik krizlerde nasil davranilmasi gerektigi konusunda Oneriler

icermesi acisindan onemsenmelidir.

Glinlimiizde insanoglu bir ¢ok alanda ticari anlamda is gormekte ve yeni calisma
sektorleri olusturmaktadir.  Insan, bu faaliyetlerini cevresel Ogelerle hep i¢ ice
yapmaktadir. Kara, deniz ve hava yolu ulasiminda; turizm, sanayi, demir-¢elik, ziraat,
saglik, sporsal faaliyetler, yeralt1 ve yeriistii zenginliklerinden istifade etmede, su,

riizgar, dogal gaz ve giines enerjisi gibi tabii kaynaklardan yaralanma konularinda ¢evre

2 Yazir, VI/ 3814.
33 Yisuf, 12/ 47- 49.
326 Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, VIII/ 410; Ates, IV/ 389.



102

insanlar tarafin kullanilmaktadir. Kur’an, insanin faydalandigi kimi ¢evresel 6gelere de
yer verir. Ornegin ilgili bir Ayette, “ Allah, ondan taze et yemeniz ve takacaginiz bir siis
esyast citkarmaniz icin, denizi istifadenize verendir’ **’ denilir. Deniz, insanlar
tarafindan rizklarimi aradiklar1 ve cesitli ticarl faaliyetlerini yaptiklar1 6nemli bir

ekolojik unsurdur.

Unutulmamalidir ki, dogal kaynaklar denilen ekolojik nimet ve zenginlikler, birtakim
kullanim ilkelerine riayet ederek varliklarim siirdiiriirler. Sinirsiz ve sonsuz olmayan
doga unsurlar1 ve kaynaklar, insanin, sinirsiz, ilkesiz ve sonsuz isteklerine cevap
verebilecek biiyiikliikkte degildir. Bu anlamda dogadaki ekolojik zenginliklerin israf

edilmeyerek dengeli kullanilmasi gerekir.

2.2.6.2. Esyay1 Dengeli Kullanma ve Tiiketme

Dogal cevre icinde insana hizmet etmek icin var edilen her bir varlik miikemmel bir
dengenin adeta temsilcisi durumundadwr. Evrendeki bu dengeye Kur’an’da yer
vermektedir. Ilgili Ayetler de, “Yeri yardik, oraya sabit daglar yerlestirdik, orada her
seyi bir dlciiye gore bitirdik™>®, “Her sey onun katinda bir dl¢ii iledir ™%, “Gergekten
biz her seyi bir dlgiiye gore yaratnk™>°, “Siiphesiz Allah, her seye bir él¢ii koymustur.

"33 buyrulmaktadir.

Kimi miifessirler, ekolojideki bu dengenin devaminin ayni zamanda insan hayatinin da
devami anlamma geldigini su sekilde aciklamaktadir: “Uzerinde yasadigimiz su yer
kiirede egemen olan uyumu, yiice Allah'in pldnit uyarinca bu gezegeni belirli bir "hayat"
tiiriine elverigli kilan sartlar arasindaki ahengi de kesfetmistir. Oyle ki, bu sartlar
arasindaki oranlardan herhangi birinin bozuldugunu farz edelim; o takdirde ya hayat
tiimii ile sona erer ya da daha bastan ortaya ¢ikmast miimkiin olmaz. Su
yeryuvarlagimin hacmini, kiitlesini, giinesten uzakligini, giinesin ist derecesini, diinya
ile ekseni arasindaki egimin acisal degerini, diinyanin kendi cevresindeki ve giines
etrafindaki doniis hizini; ayin diinyadan uzakligini, hacmini, kiitlesini, diinya iizerindeki

denizlerin ve karalarin dagilinuni bir arada diisiinelim. Bunlara burada sayimayan

27 Maide, 5/ 96.
28 Hicr, 15/ 19.
3 Ra’d, 13/ 8.
330 Kamer, 54/ 49.
31 Talak, 65/ 3.



103

binlerce olguyu ekleyelim. Biitiin bu olgular ve sartlar arasinda ince bir duyarlilikla
planlanmugs olciiler ve oranlar vardir. Eger bu oranlardan bir teki bile bozulsa biitiin
dengeler alt-iist olur ve bu dengesizlik, yeryiiziinde siiren "hayat" olayinin sona

.. 532
ermesini kagcinilmaz kilar.”

Evrendeki biitiin varliklar birbiriyle baglantili miikemmel bir denge meydana
getirmektedir. Riizgarlarin yagmur yiiklii bulutlar1 karalara tasimasindan, Ay'in
Diinya'miz1 geceleri bir kandil gibi aydinlatmasina ve Diinya'mizin Giines etrafindaki
harikuldde bir hizla doniisiine kadar (saatte ortalama 110. 000 km) her sey bu
mitkemmel dengenin bir ifadesidir. Yagmur damlalarinin boyutlarindan tutun da
agaclarin uzunluklarina, riizgarin hizima ve yer cekim kuvvetinin viicudumuzla olan
ahengine kadar her sey, yeryiiziiniin bir 6lgiiye gore yaratildigii gostermektedir. Oyle
ki, her defasinda tonlarcasini yedigimiz halde sulardaki baliklar hala oltamiza
takilmakta, siit, et ve derisinden faydalandigimiz hayvanlar insanlara hayat kaynagi

olmaya devam etmektedir. >

Dogal cevre icerisinde meydana gelen her hangi bir
diizensizlik onun bir parg¢ast konumunda olan insan1 da er veya gec etkileyecektir.
Ashinda tiim varliklar kendi igerisinde bir biitiinii olusturmuyor mu? Bu biitiinliik

icerisinde meydana gelen en ufak bir degisiklik tiim dogay1 bir sekilde etkilemektedir.

Ahlaht acidan insan-dogal ¢evre iliskisini ele aldigimiz “koruma” boliimiinde Allah’in
kavli kitabi olan Kur’an’in yaninda bir de Allah’in kevni yani “kdinat kitabi” oldugunu
ifade etmistik. Iki kitabin mesaji da insan’a yoneliktir. yiikiimli kilindig1 su varlik
aleminde insan’a diisen gorevse Kur’an’a gosterdigi sevgi ve saygiyr Allah’in kainat
kitabina da gostermektir. insan icin her seyden 6nemlisi ise, Allah’in mesajlarini dogru
anlayarak hayatina yansitmasidir. Nitekim kimi ayetlerde, insanin iligki i¢inde oldugu
varliklar1 dengeli kullanmasi ve israf etmemesi kendisinden istenmektedir. Ilgili
ayetlerde, “ Cardakli ve ¢ardaksiz (iiziim) bahceleri, iiriinleri cesit cesit hurmalari,
ekinleri, birbirine benzer ve benzemez bicimde zeytin ve narlart yaratan O'dur. Her biri
meyve verdigi zaman meyvesinden yeyin. Devsirilip toplandig giin de hakkini (zekdt ve
n3H o« py

sadakasini) verin, fakat israf etmeyin; ciinkii Allah israf edenleri sevmez

Adem ogullar, Her secde edisinizde giizel elbiselerinizi giyin; yeyin, icin, fakat israf

> Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an, XIV/ 185. .
>33 Musa Tosun, Insan ve Cevre, insanliga Hizmet Vakfi Yay., ist. 1992, s. 56-57.
> En’am, 6/ 141.



104

etmeyin; ciinkii Allah israf edenleri sevmez. 733 “Sakin dengeyi bozmayin. Olciiyii

adaletle tutun ve eksik tartmaym.>° buyrulmaktadir.

Allah, dogal cevre igindeki higbir varligi gelisigiizel bir sekilde yaratmamistir. Tim
varliklarin bulunuslarinda miikemmel bir denge ve diizen vardir. Evrendeki bu diizeni,
giizel bir iislup ile ifade eden Seyyid Kutup sunlari dile getirmektedir: “Kdinat,
viiriiyen, yonetilen, takdir edilen bir evrendir. Ondaki her sey bir gaye ve hikmet ile
miktarlt olarak var edilmistir. Ayrica her sey, vazifesini yerine getirerek, hesapli bir
denge iizere yaratimustir. Icindeki varliklar, yaratilis gayelerini cesitli fonksiyonlarla
yerine getirirler. Ondaki her hareket, ozel bir hikmet ve bilinen bir gayeye dayali

olarak Allah’wn takdiri ile gerceklesir ve yonlendirilir. ™’

Insanin esya ile iliskisinde bugiin gelinen nokta, esyanin dengeli bir sekilde
kullanilmadigimi ortaya koymaktadir. Bilgisine eremedigi her esyanin cehaletini
yasayan insan, havay1 ve suyu kirleterek, yeryiiziiniin ¢ollesmesine neden olarak, ozon
tabakasmin delinmesini saglayarak, yasanmaz bir diinyaya dogru ilerlerken, doga artik
kendisini yenileyememekte ve dengesini bir sekilde kaybetmektedir. Bir Kizilderili
kabile reisinin: “Biz bu diinyay: atalarimizdan bir miras degil, cocuklarimizdan odiing
aldik” dedigi gibi, bizler dogal ¢evrenin yasam dengesini bozarak hem kendi adimiza

zarar veririz, hem de ¢ocuklarimiz i¢in yasanmaz bir “arz” birakiriz.

Insanin, kendisine “musahhar’ kilinan varhklara daha bir 6zen gostermesi yirmi birinci
yiizyilda zorunluluk haline gelmistir. Oyle ki, bir yazarin da ifade ettigi gibi “/nsanin
kendini frenleme ihtiyacinin, asirt tiiketimciligi zapturapt altina almak iizere zorunlu
olarak ortaya ¢iknigi goriilmektedir. Insanlar arasinda her seyin fazlasiun mutlaka iyi
bir sey olacagi varsayumina karst bir direnme gelisiyor. Baska bir ifadeyle, kiiresel ruh
kriziyle basa ¢ikmak icin hayatlarimizi yeniden bir dengeye oturtmamiz gerekiyor.
Hayatin manevi yoniiniin de maddi yonii kadar onemli oldugunu kabul etme zamani
gelmistir. Yirmi birinci yiizyilda, yeniden bir daha asla demek zorunda kalabilecegimiz
actkca goriilmiistiir. Eger insanlik, uyumlu bir diinyada kendi kaderini kendi eline

alacaksa manevi kurallarin merkezi bir noktaya yerlestirilmesi sarttir.” > Gercekten

3 A’raf, 7/ 31.

>%% Rahman, 55/ 8-9.

337 Seyyid Kutub, Islam Diisiincesi, Cev. Hamdi Siikrii; Resul Tosun; Mehmet Celen, Diinya Yay., Ist.
1992, s. 544.

>3 Zbigniev Brzezinski, Yiizyiin Sonu, Cev. Belkis C. Disbudak, Kiiltiir Yay., Ist. 1995, s. 56-57.



105

de ortada olan sorun “kiiresel 1sinma krizinden” ziyade “kiiresel ruh krizi”dir. Insanlar

esyanin dengesini saglamaya; ruhlarini, i¢ diinyalarim diizeltmekle baglamalidirlar.

Sanayi ve teknolojinin bas dondiiriicii bir hizla gelistigi on dokuzuncu yiizyildan
bugiine geldiginde sadece maddeyi hedef alarak dogal cevre igerisindeki varliklara
insanin yonelmesi, onun sevgi ve saygi duygularindan yoksun bir sekilde esyaya
yaklagsmasma sebep olmustur. Meshur Rus yazar Tolstoy, kendi yasadigi cagdan
sorunlar1 gorerek sunlar1 ifade etmistir: “Tarihin hicbir doneminde on dokuzuncu
viizyildaki kadar maddi basartya ulasilamanustir. Fakat, tarihin hicbir doneminde
giderek canavarlasan simdiki kadar ahlaksiz, insanin hayvani duygularina hicbir
kisitlamanmin getirilmedigi bir hayat da yasanmadi. On dokuzuncu yiizyilda ulasilan
maddi ilerleme gercekten muazzam, fakat bu ilerleme Neron’un zamamnda bile sahit
olunmayacak sekilde ahldkin en temel sartlarimi ihmal pahasina satin alindi ve halen

539
de o satin alintyor. ”

2.2.7. Dini Acidan Insan-dogal Cevre Iliskisi

Yeryiiziinde, bugiin en ilkelinden en gelismisine kadar cok sayida din vardir. Bu
dinlerin en belirgin vasiflari; tanri, peygamber ve ahiret inancina Ozel bir vurgu
yapmalaridir. Dinlerin, ayrica tabiat, insan, hayvan, canli-cansiz varliklar, gokyiizii gibi
konulara da kismi ilgileri vardir. Dinler, belli bir c¢evrede dogarlar ve gelistikleri

40 Cevre olgusu ise, deniz, gol, dere ve akarsu gibi

ortamdan kimi yerel izler tasirlar.
hidrosferi; hava, hava hareketleri, riizgar, giines, ay ve yildizlar gibi atmosferi ve onun
iist tabakalarini; ada, yerkiire, yerkiiredeki bitki, hayvan, insan popiilasyonlarini icine
alan olgu sistemlerinden olusur.”*' Bir seyin, din olabilmesi icin bir takim sartlari
tasimasi lazimdir ve dinin tanimi da bunlara gore yapilir. O halde din, * bir cemaati,
kutsal kitabi, peygamberi veya kurucusu bulunan; tanr1 kavramina sahip olan; inan¢
sistemine bagli olarak yapilan ibadeti mevcut bulunan ve ahlaki kurallara vurgu yapan

bir degerler sistemi”>** seklinde tanimlanur.

>¥ Lev Nikolayevic Tolstoy, Din Nedir?, Cev. Murat Ciftlikkaya, Kakniis Yay., Ist. 1995, s. 33.

340 Abdurrahman Kiiciik, Dinler Tarihi, Ocak Yay., Ikinci Baski, Ank. 1993. s. 1; Hiiseyin Oztiirk,
Diisiince ve Uygarlik Tarihi, Ulke Yay., Ank. 1987, s. 25.

! Cepel, s. 258.

542 Tiimer; Kiigiik, s. 6.



106

Kutsal kitabimizda Allah’m, bir¢cok alanla ilgili sonsuz 6zelligi ve hususiyetleri
anlatilir. Bunlarin bir kismu ise, doga ve dogadaki isleriyle ilgilidir. Kur’an’da, yerdeki,
goklerdeki ve ikisi arasindaki varliklarin miilkiiniin, Allah’a ait oldugunu, O’nun
alemlerin sahibi oldugunu ve varliklarin kendilerine 0zgii varhik Ozellikleriyle

(13

yaratildigin1 belirten ayetler vardir. Ilgili Ayetler de .....Goklerin, yerin ve ikisi
arasindakilerin miilkiyeti sadece Allah'a aittir. O, diledigini yaratir. Allah, her seye
kadirdir’ ** | < Biz gok ile yeri ve aralarindaki seyleri, bos bir eglence icin
yaratmadik>**, < Biz gékleri, yeri ve ikisi arasindakileri ancak hak ile ve belirli bir
siire icin yarattik. Inkdr edenler uyarildiklar: seyden yiiz ceviriyorlar” >*seklinde ifade
edilmektedir. Bu ayetler, cevre kapsamina giren tiim varliklarin bir gaye ve hikmete
gore var edildiklerini, bu varliklarda her hangi bir diizensizlik olmadigini1 ve bunlarin

bir oyun olsun diye de yaratilmadiklarini anlatir.>*°

Kur’an’da goklerin, yerin ve ikisi arasmdaki tiim maddi ve manevi varliklarin
miilkiyetinin Allah’a ait oldugu pek ¢ok kere belirtilir. Ilgili bir ayette, “....Goklerin,
yerin ve ikisi arasinda bulunan her geyin miilkii Allah'indir. Nihayet doniis de
O'nadir”>*" denilir. Allah, yerdeki biitiin canli veya cansiz, gokteki tim yildizlar,
gezegen, gok cisimleri ve yerle gok arasindaki varhilarin sahibi ve malikidir. Allah,

diledigini yasatan, 6ldiiren, zayif birakan ve miilkiinde ortagi olmayandir.”*®

Kur’an’a gore ekoloji acisindan 6nemli hususlardan biri de, dogal afetler ve bunlara
bagl olarak meydana gelen kitlik ve ¢oraklasma gibi ¢esitli olumsuzluklardir. Kur’an,
bunlardan bir kisminin, insanlarin yaptiklar1 yiiziinden baslara geldigini ve diger bir
kismmmn ise, kimi kavimlerin uyarilmasi icin oldugunu bildirir. Ilgili bir Ayette,
“Insanlarin  bizzat kendi isledikleri viizinden karada ve denizde diizen
bozuldu..”>* denilerek insanlarin isledikleri kotiilikler ve yaptiklar1 olumsuz isler

yiiziinden karalarda ve denizlerde diizensizliklerin ortaya ¢ikmis oldugu anlatilir.

Kur’an’da, kimi ayetler de tek Tanr1 inancina deginilerek “ Yerde ve gokte, Allah’tan

baska Tanrilar olsayd: eger, yer ve gogiin ikisi de bozulur ve yok olurdu™° buyrulur.

>3 Maide, 5/ 17.

>* Enbiya, 21/ 16.

45 AhKkaf, 46/ 3.

346 Rutub, Fi Zilali’l-Kur’an, IX/ 144-145.
7 Maide, 5/ 18.

8 Razi, XIX / 205.

> Raim, 30/ 41

% Enbiya, 21/ 22.



107

Tek tanr1 olan Allah, arasindakiler de dahil olmak iizere yerdekilerle goktekileri idare
eder. Bu varliklar aleminde birden ¢ok tanr1 olsaydi, bunlardaki diizen yok olurdu. Ayni
sekilde, insanlarin giivenecegi bir Allah olmaldir ve bir Allah inanci ayrica,

insanlardaki gayelilik ve diizenliligin de temelini olusturur.

Kur’an, Allah’in varligi, birligi ve tekligi gibi hususlari inan¢ haline getirmek i¢in
ekolojide meydana gelen olaylara dikkat ¢eker. Bu ayetler insani, bu olaylarin, ancak,
bir ve tek olan Allah’in gergeklestirebilecegini diisiinmeye davet eder. Ilgili bir ayette, *
Onlar mi daha hayirli yoksa, gokleri ve yeri yaratan, gokten size su indiren mi? Ciinkii
5 551

biz onunla, bir agacim bile yetistiremeyeceginiz giizel bahgeler bitirmisizdir

buyrulur.

Insan-dogal cevre iliskisinin dini acidan bir yonii de ibadetlerdir. Allah, ibadetleri kimi
cevre olaylara bagl olarak farz kilimmistir. Abdest almak, ibadetlerin gerceklestirilmesi
icin On temizliklerden biridir ve abdest almanin asil maddesi, sudur. Su, insan yasami
icin gerekli ve onemli oldugu kadar, hayvan, bitkiler i¢in de 6nemlidir. Kur’an’da,
cevremizde bulunan kaynaklardan saglanan suyun, temizlenmek ve abdest almak icin
kullamlacagini belirtir. Ilgili Ayette, “ Namaz kilmaya kalktigimiz zaman yiizlerinizi,
dirseklere kadar ellerinizi, topuklariniza kadar ayaklarimizi yikaymn ve baglarimizi da
meshedin”>* buyrularak abdest almanin suyla olacag: bildirilir. Su, ¢evresel 3gelerden
biridir ve o bulunmadig1 zaman teyemmiime ruhsat verilmistir. Bu temizlik, toprakla
gerceklestirilir ve ilgili ayette, “ O zaman temiz bir toprakla teyemmiim edin ve onu,
ellerinize ve yiizlerinize siiriin”>>> denilir. Topragin temiz olmasi, teyemmiim icin sart
olduguna gore, onun Kkirletilmemesi gerekir. Bu durum, teyemmiim izninden
yararlanmak i¢in ¢evreye ihtiyac duyuldugu ve ibadetlerle cevre arasinda bir iliski
oldugunu gosterir. Namaz, bazi yerler hari¢ yeryiiziiniin temiz kisimlarinda da
yapilmasina ruhsat taninan bir ibadettir. Bu acidan mekanlar, namaz ibadetinin

kilmacagi ¢evresel mekanlardir.

Zekat, ibadetler arasinda cevreyle en ¢ok alakali olanidir. Zira zekata tabi olan acik ve
gizli mallarin hepsi, bir yoniiyle insan emegiyle ortaya cikan ¢cogalmayla, diger yoniiyle
de toprakla alakalhdir. Zekata konu olan mallar arasinda hayvanlar, ticaret mallari,

madenler ve toprak diriinleri sayilir. Hayvanlarin zekati, otlayan veya ahirlarda

351 Neml, 27/ 60.
552 Maide, 5/ 6.
533 Nisa, 4/ 43.



108

beslenenler olarak tahsil edilir. Yine tarimdan elde edilen iiriinlerin zekatlari,
kendiliginden veya parayla sulanan iiriinlerden; define ve madenlerden farkli oranlarda
zekat alinir. Zekata konu olan mallar, temelde eko sistemde yetisen veya yetistirilen ve

insanlarin gecimliklerini olusturan mallarla alakalidir.

Hac ibadetinde de, ¢evresel unsurlarin 6nemi biiyiiktiir. Bu konuda bir ayette, “ Hacca
gitme imkdamna kavusanlarin, o evi haccetmesi, Allah’in insanlar iizerindeki bir
hakkidir>>** buyrulur. Bu ibadet, belli aylarda yapilmasiyla zaman ve belli yerlerde
yapilmasiyla da mekan agisindan ¢evreyle alakalidir. Ayrica, hac ibadetindeki mekansal
oge, Ibrahim peygamber ile oglu tarafindan kurulan Kabe’dir ve bu gérevin orada

yapilmasi1 zorunludur.

554 Al-i Imran, 3/ 97.



SONUC

Cevre, insan ve diger varliklar icin bir yasam alamdir. Bu alanda insan barmnma,
beslenme, yiyecek ve igcecek gibi temel ihtiyaglarin1 karsilamaktadir. Sanayinin
gelismesi, son ylizyilda diinya niifusunun hizla artmasi, asir1 kuraklik, buzullarin
erimesi, kiiresel 1sinma, hava kirliligi, yesil alanlarin azalmasi ve iklim degisikligi gibi
kimi konular neticesinde diinyamizda ciddi bir ¢evre sorunu ortaya cikmustir; bu
sorunlar giinden giine artarak devam etmekte ve eger gerekli 6nlemler alinmazsa yakin
bir gelecekte c¢evresiz kalabiliriz. Dogal hayatin ve cevrenin tahrip edilerek
bozulmasinin bas mimar1 da maalesef insan’dir. Bu anlamda hedefi insanin hem diinya,

hem de ahiret mutlulugunu saglamak olan Kur’an’in, ¢evreye bakis1 6nemlidir.

Kur’an, cevre olgusuna, ekolojiye ve insanin ihtiyac duydugu hemen hemen
degindiginden dolay1 her zaman ¢ok yonlii arastirmalarin konusu olmustur. Bu alanda
yapilan arastirmalarda gosteriyor ki Kur’an, insan ve c¢evre konusunda da insana

rehberlik edecek zenginlige sahiptir.

Kur’an, insanin konumunu, Allah’a kars1 kul; hemcinsine karsi insan; yeryliiziine karsi
ise halife olarak aciklamaktadir. Bu konumlandirmaya gore insan, Allah’in kuluyken
kéinatin halifesidir. Hemcinsinin ise ne kulu, ne de Rabbi’dir. Zira insan ancak Allah’a
kul ve yeryiiziine kars1 Allah’in halifesi olacak sekilde yaratilmistir. insanin hayata
gozlerini agip, lizerinde yiiriidiigli, kendisinden yiizlerce kat biiylikliikte mimari eserler
inga ettigi su varlik aleminde, kainat ve i¢indekilerin insanin hizmetine verilmesinin bir
iistiinlik olmadigini, tam tersine kendisine yiiklenmis bir yiikiimliilik ve emanet
oldugunu bilmesi 6nem ifade etmektedir. Ayrica, bu bilgilenme insan-gevre iligkisine
olumlu bir ivme kazandiracaktir. insan, ekolojik varliklardan yararlanirken yukarida
deginilen hususlar1 dikkate almasi, onlarin sinirli ve sonlu oldugunu bilmesi, dogaya
kars1 hoyratca davranmamasi ve israf etmemesi gerekir. Ciinkii ¢evre, Allah’m bir
liitfudur. Insan, Allah’in bu emanetini diizensizliklerle yok etmemeli ve ekolojik

dengeyi korumalidir.

Cevre, insandan bagimsiz bir olgu degildir. Insansiz cevre, nasil bir sey ifade

etmeyecekse, ayn1 sekilde ¢evresiz insan da, bir anlam ifade etmez. Insanlarda cevre



110

bilincinin yerlesebilmesi i¢in ¢evre derslerinin okul miifredatlarina konulmasi gerekir.
Boylece bilingli bir “cevre egitimi” icin dnem bir adim atilmis olacaktir. Genel bir
cevresel bilin¢clenme, toplumun sadece bir kesiminde degil, bireye, aileye, is ¢evresine,
arkadas ortamlarina ve daha pek cok topluluklara yayilmasiyla miimkiindiir. Ayni
zamanda ekolojik hareketin olusmasini saglayan cevrecilerin, din, felsefe, gelenek ve
ideolojilerden yararlanmasi1 gerekmektedir. Salt c¢evre yapilanmalari toplumun
tamamina yayilamaz. Cevreciler, bu anlamda yeri geldigi zaman din adamlariyla,
felsefecilerle, sosyologlarla ve hukukcularla ve daha kimi insanlarla iligki halinde

olmalidirlar.



111

KAYNAKCA

Abdulbaki, Muhammed Fuad, el-Mu’cemu’l- Miifehres li Elfazi’l- Kur’ani’l Kerim,
Daru’l Ma’rife, Beyrut 1994.

Akarsu, Bedia, Felsefi Terimler Sozliigii, Tiirk Dil Kurumu Yay., Ankara 1979.
Akinci, Miisliim, Tiirk Cevre Hukuku, Kocaeli Kitap Kuliibii Yay., [zmit 1996.
Akpinar, Ali, Kur’an Cografyasi, Fecr Yay., Ankara 2002.

Alaylioglu, Rusen; Oguzkan, Ferhan, Ansiklopedik Egitim Sozliigii, istanbul 1976.
Altug, Fevzi, Cevre Sorunlar, UUGV Yay., Bursa 1990.

Altintas, Ramazan, Tevhid ve Estetik iliskisi, Suffe Yay., Istanbul 1997.

Ates, Siileyman, Yiice Kur’an’in Cagdas Tefsiri, I-XII, Yeni Ufuklar Nes., Istanbul
1989.

Atik, M. Kemal, Kur’an ve Cevre, EU Yay., Kayseri 1992.
Bayrakdar, Mehmet, islam ve Ekoloji, DIB Yay., Ankara 1992.

Brzezinski, Zbigniev, Yiizyihin Sonu, Cev. Belkis C. Disbudak, Kiiltiir Yay., [stanbul
1995.

Bucaille, Mourice, Miispet Ilim Yoniinden Tevrat, Incil ve Kur’an, Cev. M. Ali

Sénmez, DIB Yay., Istanbul 1991.

Buhari, Ebu Abdillah Muhammed b. ismail b. ibrahim el-Cu’fi, es-Sahih, I-VIII, Cagr
Yay., Istanbul 1981.

Capra, Fritjof, Kainata mensup olmak, Cev. Miicahid Bilici, Insan Yay., Istanbul

1996.
Cerrahoglu, Ismail, Tefsir Usiilii, TDV Yay., Besinci Baski, Ankara 1985.

Cerrahoglu, Ismail, Kogyigit, Talat, Kur’an-1 Kerim Meal ve Tefsir, DIB Yay.,
Ankara 1990.

Certel, Hiiseyin, Kur’an’da insan, Tugra Matbaasi., 1sparta 2000.

Cevheri, Misri Tantavi, el-Cevahir fi Tefsiri'l- Kur’ani'l - Kerim, I-XXV, Matbaa-i
Mustafa el-Bali, Misir 1972.



112

Colhaun, R. Lawry, What is Man, Assacition Pres, USA-1965.

Ciiceloglu, Dogan, insan ve Davramsi, Remzi Kitabevi, Istanbul 1991.

Cam, Nusret, Islim’da Sanat Sanatta Islam, Akcag Yay., Birinci Baski, Ankara 1997.
Cepel, Necmettin, Ekoloji Terimleri Sozliigii, [UOF Yay., Istanbul 1982.

Dales, John Harkness, Cevre Sorunlarinin Hukuki ve Ekonomik Temelleri, Cev.
Orhan Tiirkoz, Alas Yay., Istanbul 1984.

Demir, Omer; Acar, Mustafa, Sosyal Bilimler Sozliigii, Vadi Yay., Ankara 1992.
Dogan, Mehmet, Biiyiik Tiirkce Sozliik, 1z Yay., istanbul 1996.

Flavin, Cristopher S.D., Enerji Sistemini Yeniden Kurmak, Cev. Ayse Basci, Tema
Vakfi Yay., Istanbul 1999.

GazzAili, Muhammed Ibn Muhammed, ihya’ﬁ Ulumi’d-Din, I[-IV, Terc. Ahmet
Serdaroglu, Bedir Yay., Istanbul 1985.

Geldiay, Remzi; Kocatas, Ahmet, Genel Ekoloji, Ege U. Yay., Bornova 1975.
Gezgin, Ali Galip, Kur’an’da Sevgi, Fakiilte Kitabevi, Isparta 2003.

Giiler, Cagatay, Cevre sozliigii, Saypa Yay., Istanbul 1994,

Giinay, Emrullah, Cevre Sorunlar, Bizim Genglik Yay., Kayseri 1992.

Giinay, Muzaffer, Cevrem ve Ben, Tiirdav A.S., Istanbul 1998.

Giindiiz, Turgay, Kur’an’da Korku Motifi, Diisiice Kitabevi, Istanbul 2004.
Giindiiz, Turgut, Cevre Sorunlari, Bilge Yay., Ankara 1994.

Giirsel, Deniz, Cevresizsiniz, insan Yay., Istanbul 1989.

Gormez, Kemal; Goka, Erol, Cevre ve Cocuk, Cocuk Vakfi Yay., Istanbul 1993.

Hamidullah, Muhammed, el-Vesaiku’s- Siyasiye, Cev. Vecdi Akyiiz, Kitabevi Yay.,
Istanbul 1997.

Hancerlioglu, Orhan, Toplum Bilim Sézliigii, Remzi Yay., Istanbul 1986.

ibn Kesir, Ebu’l-Fida ismail, Muhtasaru Tesiri ibn Kesir, I-III, Tah: M. Ali es-

Sabini, Dersaadet, Istanbul trs.



113

Ibn Manziir, Cemaleddin Muhammed b. Miikerrem, Lisanu’l-Arab, I-XV, Daru Sadur,
Beyrut trs.

Ibn-i Mace, Ebi Abdillah Muhammed b. Yezid, es-Siinen, I-II, Cagn Yay., Istanbul
1981.

Ibnu'l-Cevzi, Ebu'l-Ferec Abdurrahman, Zadii'l-Mesir fi ilmi’t-Tefsir, I-IX, Nsr.
Muhammed Ziiheyir es- Savis, Mektebu’l- Islami, Beyrut 1984.

Isfehani, Ragib Ebu’l-Kasim Hiiseyin bin Muhammed, el-Miifredat fi Garibi’l
Kur’an, tah. Muhammed Seyyid Keylani, Darul Marife, Beyrut trs.

islam Ansiklopedisi, I-XIII, Komisyon, Milli Egitim Basimevi, Istanbul 1965.

Islami Kavramlar, (Ali Bardakoglu, Ali Toksari, Celal Kirca, Kemal Atik, Selahattin
Polat), S. Yazar Genglik Vakfi1 Yay., Ankara 1997.

Jonathan, Porritt, Yesil Politika, Cev. Alev Tiirker, Ayrint1 Yay., II. Baski, [stanbul
1989.

Kilig, Recep, Ahlakin Dini Temelleri, TDV Yay., Ikinci Baski, Ankara 1996.
Kirca, Celal, Kur’an ve Fen Bilimleri, Marifet Yay., Istanbul 1997.

................. Ilimler ve Yorumlar Acisindan Kur’an’a Yonelis, Tugra Nesriyat,

Istanbul 1993.

.................. Insanbk Tarihi Acisindan Kur’an1 Kerim’de Medeniyet, Islami

Aragtirmalar1 Dergisi, Ankara Ekim 1986, say1 2, s. 33-47.
................. Kur’an ve Bilim, Marifet Yay., Istanbul 1997.

................. Ismmanmn Kiireselligi, GESIAD Bakis Dergisi, Diinya Yay., Kayseri
Temmuz 2008, say1 9.

Kislalioglu, Mine; Berkes, Fikret, Ekoloji ve Cevre Bilimleri, Remzi Kitabevi,
Istanbul 1994.

Kursunoglu, M. Sait, insan-Evren iliskisi ve Antropik ilke, Elis Yay., Istanbul 2006.

Kurtubi, Ebii Abdillah Muhammed b. Ahmed, el-Cami’u li Ahkami’l-Kur’an, I- XX,
Daru'l Kiitiibii'l Misriyye, II. Baski, Kahire 1965.



114

Kutub, Seyyid, Fi Zialali’l-Kur’an, I-XVI, Cev. Bekir Karliga; Hakki Sengiiler; Emin
Sarac, Hikmet Yay., Istanbul 1979.

..................... Islam Diisiincesi, Cev. Hamdi, Siikrii; Resul, Tosun; Mehmet, Celen,

Diinya Yay., Istanbul 1992.
Kiiciik, Rasit, Sevgi Medeniyeti, Ragbet Yay., Ankara 1991.

Mengiisoglu, Takiyettin, Felsefeye Giris, Remzi Kitabevi, Besinci Baski, Istanbul
1992.

............... ,insan Felsefesi, Remzi Kitabevi, Istanbul 1988.
............... ,Insan ve Hayvan-Diinya ve Cevre, IUEF Yay., Istanbul 1979.

Mevlana, Mesnevi (Sark-Islam Klasikleri), I-V1, Cev. Veli izbudak, MEB Yay.,
Istanbul 1988.

Mevdidi, Ebu’l-Al4, Tefhimii’l-Kur’an, I-VII, Cev. Muhammed Han Kayani, Yusuf
Karaca, Nazife Sisman, ismail Bosnali, Ali Unal, Hamdi Aktas, Insan Yay., Istanbul
1996.

Miislim, Ebu’l Hiiseyin b. Haccac el Kureys, es-Sahih, I-VIII, Dar’ul Hayr, Beyrut
1972.

Nasr, S. Hiiseyin, Insan ve Kainat, Cev. Nabi Avcy, Yeryiizii Yay., Istanbul 1982.

Necati, Muhammed Osman, Kur’an ve Psikoloji, Cev. Hayati Aydm, Fecr Yay.,
Ankara 1998.

Nesai, Eba Abdirrahman Ahmed Ibn Ali Ibn Suayb, es-Siinen, I-VIII, Beyrut trs.

Nurbaki, Haluk, Kur’an-1 Kerim’den Ayetler ve Ilmi Gergekler, TDV Yay., Ikinci
Baski, Ankara 1987.

Ozdek, Yasemin, insan Hakki Olarak Cevre Hakki, TODAIE Yay., Ankara 1993.

Ozdemir, Ibrahim; Yiikselmis, Miinir, Cevre Sorunlar1 ve Islam, DiB Yay., Ankara
1995.

Ozel, Ismet, Uc Mesele (Teknik-Medeniyet-Yabancilasma), Sule Yay., Istanbul
1998.

Ozer, Oznur; Giirpinar, Tansu, Cevre Sorunlarina Giris, Mobil Yay., istanbul 1984.



115

Oztan, Yilmaz, Cevre Kirlenmesi, KTUOF Yay., Trabzon 1985.

Oztiirk, Hiiseyin, Diisiince ve Uygarhk Tarihi, Ulke Yay., Ankara 1987.

Ulutiirk, Veli, Kur’an-1 Kerim’de Yaratma Kavrama, Insan Yay., Istanbul 1995.
Unlii, Halil, Yerel Yonetim ve Cevre, Kent Basimevi, [stanbul 1991.

Pazarbasi, Erdogan, Kur’an ve Medeniyet, Pinar Yay., Istanbul 1996.

Peters, Frances E., Antik Yunan Felsefesi Terimleri Sozliigii, Cev. Hakki Hiinler,

Paradigma Yay., Istanbul 2004.

Q.,Roche, Philip, Sevginin Anlamlari, Cev. Mehmet Harmanci, Say Yay., Istanbul
1998.

R4zi, Muhammed b. Omer, Mefatihu'l-Gayb, I-. XXXII, Matbaatii’l-Behiyye, Misir

trs.
Sabini, Muhammed Ali, Safvetii’t —Tefasir, I-1I1, Dersaadet, Istanbul trs.

Sezal, Thsan, Sosyal Bilimlerde Temel Kavramlar, Birlik Yay., Birinci Baski, Ankara

1981.
Sosyal Bilimler Ansiklopedisi, “Kisilik” ,Risale Yay., Istanbul 1990.
Soyalan, Mehmet Yasar, Kur’ani Terimler ve Deyimler, Agac Yay., Istanbul 2003.

Samil islam Ansiklopedisi, “Beser”, Samil 1A, I/ 229-230, I-VI, Samil Yay., Istanbul
1990.

............... ,“Semiid”, Omer Tellioglu, V/ 387-388, I-VI, Samil Yay., Istanbul 1990.
Simsek, M. Said, Kur'an'da Kissalarin Mensei, Yonelis Yay., Istanbul 1992.

Tabbara, Afif Abdulfettdh, Rihu’d-Dini’l-Islami, Darii’l- {lmi li’l-Melayin, Beyrut
1966.

Taberi, Eba Céfer ibn-i Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili’l Kur’an, [-XXX, Misir
1954.

TDK Sozliigii, I-11, TDK Basim Evi, Ankara 1998.

Tillich, Paul, imanin Dinamikleri, Cev. Fahrullah Terkan- Salih Ozer, Ankara Okulu
Yay., Ankara 2000.



116

Timucin, Afsar, Felsefe Sozliigii, BDS Yay., Istanbul 1994.
Tirmizi, Ebsi IsA Muhammed b. Isa, es-Siinen, I-V, Cagr1 Yay., Istanbul 1981,
Turgay, Nurettin, Kur’an Acisindan Hayvan ve Bitkiler, DUI. Yay., Diyarbakir 2008.

Tiimer, Giinay; Kiiciik, Abdurrahman, Dinler Tarihi, Ocak Yay., Ikinci Baski, Ankara
1993.

Tolstoy, Lev Nikolayevic, Din Nedir?, Cev. Murat Ciftlikkaya, Kakniis Yay., Istanbul
1995.

Tosun, Musa, insan ve Cevre, insanliga Hizmet Vakfi Yay., Istanbul 1992.
Ulutiirk, Veli, Kur’an-1 Kerim’de Yaratma Kavrami, insan Yay., Istanbul 1995.

Yazir, Elmalili Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, I-IX, Eser Nesriyat ve
Dagitim, Istanbul 1979,

Yeniceri, Celal, Uzay Ayetlerinin Tefsiri islam Acisindan Kainat ve imkanlar,

Erkam Yay., Istanbul 1995.
Yildirim, Celal, Bilim Felsefesi, Remzi Yay., Istanbul 1998.
Yildirim, Ergiin, Tiirkiye’nin Modernlesmesi ve Islam, insan Yay., Istanbul 1995.

Yildirim, Ferzan, Cevre Terimleri Sozliigii, Kent Basimevi, Istanbul 1992.

Zemahseri, Mahmud b. Omer, el-Kessaf An Hakaiki’t-Tenzil, I-1V, Ikinci Baski,
Beyrut 1976.



117

OZGECMIS

1976 yihinda Kayseri’de dogdu. Ilkogretimi ve Liseyi Kayseri’de okudu. 2001 yilinda
Erciyes Universitesi Ilahiyat Fakiiltesini bitirdi. 2005 yilinda EU Sosyal Bilimler
Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dali Tefsir Bilim Dalinda yiiksek lisans
ogrencisi oldu. Evli ve bir cocuk babasi olan Mehmet Ekinci, Diyanet Isleri

Baskanlig1, Biinyan Ilce Miiftiiliigiinde imam-hatip olarak gorev yapmaktadir.

Tletisim Bilgileri
Adres : Hiirriyet Mah. Hiisniigiizel Sok. No:12 KAYSERI
Tel : 035232032 57

Email : mehmet_ekinci38 @hotmail.com



