
 
 
 
 
 

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
YENİ TÜRK EDEBİYATI 

ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DİLÂVER CEBECİ HAYATI, SANATI VE ESERLERİ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 

Yıldıray BULUT 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2009 

 

 

 



 
 
 
 
 

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
YENİ TÜRK EDEBİYATI 

ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DİLÂVER CEBECİ HAYATI, SANATI VE ESERLERİ 
 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 

Yıldıray BULUT 
 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof.Dr.Nurullah ÇETİN 

 

 

 

 

 

Ankara-2009 

 

 





 I 

İÇİNDEKİLER 
 
İçindekiler           I 

Önsöz            IV 

Giriş            1 
 
I.BÖLÜM HAYATI, SOSYAL VE PSİKOLOJİK DÜNYASI    5 
 
A.DİLÂVER CEBECİ’NİN HAYATI VE SOSYAL DÜNYASI   5 

 

1. Doğumu,  aile çevresi ve çocukluğu      5 

2. Öğrenim hayatı         6 

3. Askerliği          6 

4. Öğretmenlikleri         7 

5. Evliliği ve aile bireyleri        8 

6. Yurt dışı gezileri         10 

7. Hastalığı ve ölümü         11 

B.PSİKOLOJİK DÜNYASI VE BAZI ÖZELLİKLERİ    14 

II. BÖLÜM SANAT HAYATI        20 

1. Edebiyatla ilgilenmeye başlaması       20 

2. Şiire başlaması         20 

3. Sanat çevresi          22 

4. Sanatçı kişiliği         23 

5. Çalışma biçimi         23 

6. Sanat, edebiyat ve dil anlayışı       24 

III. BÖLÜM ESERLERİ         27 

A.ŞİİRLERİ 

1.İÇERİĞİ           27 

ŞİİRLERİNİN BAŞLICA TEMALARI      31 

a.BİREYSEL VE PSİKOLOJİK TEMALAR     32 



 II

 

Aşk ve cinsellik         32 

Anı           65 

Yalnızlık          68 

 

b. METAFİZİK TEMALAR        71 

 

Allah ve Din          71 

Ölüm           74 

 

c. SOSYAL TEMALAR        76 

ç. TÜRKLÜK ve TARİHSEL BİLİNÇ TEMALI ŞİİRLERİ   77 

 

2.ŞİİRİNİN BESLENDİĞİ KÜLTÜREL KAYNAKLAR VE 

ETKİLENMELER          83 

 

 a. Dede Korkut Hikâyeleri        83 

 b. Klâsik (Divan) Türk edebiyatı ve kültürü      84 

 c. Halk edebiyatı         92 

      d. İslam’ın temel kaynakları ve kültürü      100 

      e. Mitoloji          101 

  

3. ŞİİRLERİNİN BİÇİM ÖZELLİKLERİ      107 

 

 a. Nazım Biçimleri         109 

 b. Nazım türleri         112 

 c.Vezin          112 

 ç. Kafiye          113 

 d. Dil ve anlatım         114 

 e. Edebî sanatlar         116 

 f. Dil bilgisi kuralları açısından şiir dili      119 

 g. Şiirinde söz varlıkları        124 



 III

 ğ. Üslubu          127 

 h. Müzikal öğeler         130 

 

B. DÜZYAZILARI         132 

 

1. DENEMELERİ         132 

 

 a. Seyrannâme         132 

 b.Mavi Türkü          136 

 

2. İNCELEME YAZILARI        140 

 

a.Türk’e Dair         140 

b.Divan Şiiri ve Kadın       148 

c.Tanzimat ve Türk Ailesi        154 

 

3. GEZİ YAZILARI         160 

 

a.Men Kazanga Baramen       160 

 

4. RESİMLİ ÇOCUK KİTAPLARI (HİKÂYELERİ)    167 

 

  a.Evliyâ Çelebi    (Bahadır Giray’ın Mektubu)     167 

 

SONUÇ           170 

KAYNAKÇA ………………………………………………………………... 174 

ÖZET………………………………………………………………………….183 

ABSTRACT…………………………………………………………………..185 

 

 

 

 



 IV

ÖNSÖZ 

 

Bu çalışma, “Türk âşığı” olarak adlandırılan ve yer aldığı tüm çevrelerde gerek 

yazdıklarıyla, gerek savunduğu fikirleriyle, gerekse gösterdiği dostluğu ve cana 

yakınlığıyla birçok insanın saygısını ve sevgisini kazanan bir büyük memleketçi fikir 

adamının hayatını, sanatını ve eserlerini ayrıntılı bir biçimde açıklamayı 

amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda çalışmam sırasında bana sistematik bir 

yöntem öneren ve çalışmanın planı konusunda desteklerini esirgemeyen hocalarım 

Prof. Dr. Nurullah Çetin ve Doç. Dr. Nihayet Arslan’a, bilgi ve belge yardımında 

bulunan değerli şair ve yazar Dilâver Cebeci’nin eşi Ayla Cebeci ve oğlu Çağrı 

Cebeci’ye, son olarak da çalışmamın yürütülmesinde teknik anlamda yardımları 

bulunan aziz dostlarım Mehmet Ufuk Çabuk, Cem Koray Olgun, Gencer Türkmen ve 

Cihad Özsöz’e yardımlarından dolayı teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1

GİRİŞ 

 

Merhum şair, yazar ve akademisyen Dilâver Cebeci, 23 Eylül 2005 tarihinde 

kendi adına Elazığ’da düzenlenen “Hazar Şiir Akşamları – Dilâver Cebeci’nin Şiir 

Dünyası” isimli panelde sevenlerine şu konuşmayı yapmıştır: 

 

 “Muhterem Dostlar, 
 

Hastalığımdan dolayı konuşmakta zorlanıyorum. Gözlerim zor görüyor. Harfleri 
zor anlıyorum. Fakat sizler için bir şiirimi okumaya çalışacağım. Bu, benim sağlıklı 
olduğum zamanda yazdığım son şiirimdir. Adı “Zaman Masalı” dır.  
 
 Susadım, su diye içtim zamanı 
 Bindim bir huzmeye geçtim zamanı 
 Dilime verildi sözden anahtar 
 Yanaştım onunla açtım zamanı 
 
 Dediler ki vakit kılıçtır, keser 
 Davranıp onunla biçtim zamanı 
 Sonra ellerimde oldu bir tespih 
 Koparıp etrafa saçtım zamanı 
 

Silkinip dönüştü bir gök küreye 
Sardım kollarımla koçtum zamanı 
Kırk bin yılda kırk bin belde dolaştım 
Nihayet arkadaş seçtim zamanı 

 
Susadım su diye içtim zamanı 
Bindim bir huzmeye geçtim zamanı 

 
Bu şehir güzel insanlar yetiştirdi. Evlatlarınız bu ülkeye büyük hizmetlerde 

bulundu. Beni de evladınız gibi bugün bağrınıza bastınız. Kadirbilir vefalı Elazığ 
şehrine çok teşekkür ediyorum, saygılarımı sunuyorum.” 

 

Bu konuşma merhum şair, yazar ve akademisyen Dilâver Cebeci’nin sağlığında 

bir panelde yapmış olduğu son konuşma olarak tarihe geçmiştir. 2000 yılında 

geçirdiği bir trafik kazası sonucu beyin ameliyatı olmak zorunda kalan Dilâver 

Cebeci sekiz yıl daha ölüme direnmiş; ancak 28 Mayıs 2008 tarihinde hayata 

gözlerini yummuştur. Çalışmamızın giriş kısmında Dilâver Cebeci’yi genel hatlarıyla 

tanıtmaya çalışacağız.  

 

Dilâver Cebeci, millî ve tarihî motiflerle kurulmuş lirik şiirleriyle ünlenmiştir. 

Edebiyatımıza "Seyyah-ı Fakir Evliya Çelebi" mizahi tipini kazandırmış, Seyyah-ı 

Fakir Evliya Çelebi imzasıyla yazdığı yazılarında Türk sosyal hayatına bir 16. yüzyıl 



 2

Osmanlı vatandaşı gibi yaklaşarak, bu hayatın Türk kültürüne yabancı yönlerini 

mizahi bir üslupla hicvetmiştir. (Cebeci, 1999) Edebiyatımızda uzun ve hikâyemsi 

mensure türünü denemiş ve bu denemelerinde millî romantizmi vermek için 

uğraşmıştır. 

 

Bestelenip dillerden düşmeyen, âdeta sloganlaşmış şiirler yazan Dilâver Cebeci, 

edebiyatımıza gelenekle geleceğin nasıl harmanlanması gerektiğini gösteren 

yenilikler getirmiştir. Onun yazılarıyla hayat bulan  “Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi” 

çağımızın önemli anlatım özelliklerinden biri olan ironinin en güzel örneklerini 

vermiştir. Mizahın basitlik ve saçmalık olarak anlaşılmaması gerektiğini savunan 

Cebeci'nin tüm şiirleri, güçlü sembollerle örülüdür. Edebiyatımıza uzun ve 

hikâyemsi mensure türüyle katkıda bulunmuş, millî romantizmi en güzel imgelerle 

yansıtmıştır. 

 

Daha çok, bestelenmiş olan, “Türkiye’m” ve “Sultanım” isimli şiirleriyle tanınan 

Dilâver Cebeci, Türk ve İslam terkibinin yiğit, edebî ve estetik bir şairi olarak 

tanımlanabilir. Epik şiirden, lirik,  poetik ve mistik şiire kadar oldukça zengin bir şiir 

atlası çizen şairin şiirlerinde, edebî sanatların ve bir şiiri güçlü kılan unsurların 

hemen hepsi yer alır. (Ses, ahenk, şekil, mana, çağrışım, musiki, estetik, soyutlama 

ve özgün semboller gibi). Ayrıca, yaşayan, güzel Türkçe sevgisi ve zengin bir dil 

dağarcığı da kendini mısralarında gösterir. Şiirinde, edebiyatın hemen bütün 

sanatları, imajları, özgünlük, yenilik, kendine ait hayal-kurgusu, aşk, kadın, lirizm, 

millî romantizm ve İslami hassasiyet, medeniyet idraki ve şuursuz-sorgusuz değişime 

karşı sosyal-toplumsal eleştiri, öfke ve kızgınlık yer alır. Cebeci millî ve İslami 

hassasiyeti yanında, aynı zamanda en güzel aşk şiirlerinin de şairidir. Vatan aşkı 

kadar, beşerî aşkın da en yoğun anlatış yetkinliği kendisinde mevcuttur. “Bütün 

Şiirleri” ’nin sonunda yer alan ilk şiirlerinden son şiirlerine kadar Dilâver Cebeci, 

vatan, tarih, din ve memleket sevgisi yanında aşk şiirleri de söylemiştir. (Cebeci, 

2003) “Sitâre” adlı ünlü şiiri, liseli bir gencin aşk şiirlerinden, geleneksel şiirimizde 

ortaya çıkmış muhayyel sevgiliye, “evdeşim” diye hitap ettiği eşinden, yaşayan ve 

güzelliğiyle şiirine konu olan tüm hanımlara kadar anlatmaya değer bulduğu pek çok 

varlığı temsil eden bir sembol gibi görünmektedir. (Cebeci, 1999) 



 3

 Şiirlerinin birçoğu sosyal muhteva içerir. Yaşanan toplumsal kargaşa, kaos ve puslu 

kavga sıklıkla dikkatini çekmektedir. Şairin dünya görüşü ülkücü/idealist bir dünya 

görüşüdür. Bu görüşü de kimi şiirlerinde rahatça barındırır. (Cebeci, 2001) Şiirlerini 

hece yahut serbest nazımla yazar. Serbest şiirle birlikte eski şiir formlarını da 

kullanan Cebeci, yeni biçim denemelerine de girişmiştir. Her usta şairde olduğu gibi 

Cebeci’nin de kendine has bir söyleyiş tarzı bulunur. Ünlü güzellemelerinin yanında 

pek çok bestelenmiş marş güftesine de eserlerinde yer verdiği görülmektedir. 

Nesirleriyle de tanınan Dilâver Cebeci’nin şiirinin beslendiği kaynaklar, Halk şiiri, 

divan şiiri ve yeni nesil Türk şiiridir. (Cebeci, 2003) 

 

Dilâver Cebeci, bestelenen “Türkiyem” adlı şiiriyle haklı bir üne kavuşan, 

“Kandehar Dağlarında Sabah Namazı” adlı eserinin kasetten dinlenen mesajıyla 

kulaklarda yer eden ve unutulmaz Sitâre şiiriyle de gönüllere taht kuran bir şairdir. 

(Cebeci, 2001) 

 

Dilâver Cebeci edebiyatımıza çok önemli eserler kazandırmıştır. Örneğin Dilâver 

Cebeci’nin Bütün Şiirleri adlı kitabı daha önce yayınlanmamış eski ve yeni pek çok 

şiirini bir araya getirmiştir: Hûn Aşkı (1973), Şafağa Çekilenler (1984), Ve Sığınırım 

İçime (1992) Sitâre (1997) ve Asra Yemin Olsun Ki… (2000) gibi. (Cebeci, 2003:5)  

Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi adıyla yazdığı yazıların bir kısmını ise iki kitapta 

toplamıştır: Otuz yıldan beri Türk toplumunda kendini gösteren sosyal, siyasi ve 

kültürel olayları farklı bir Osmanlı bakışıyla yorumlayıp mizah edebiyatımıza yeni 

bir tarz kazandıran Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi, Devrannâme adlı ilk kitabından 

sonraki yazdıklarını bir araya getiren Seyrânnâme ile okuyucusunun karşısına bir kez 

daha çıkarken, Evliyâ Çelebi’nin İstanbul eksenli bakış açısını da kitabın merkezine 

yerleştirmiştir. Çeşitli dergi ve gazetelerde yayınlandığında büyük ilgi görmüş olan 

yeni seyahatnâme parçaları, bu türe ilgi duyanların zevkle okuyabileceği metinlerdir. 

Dilâver Cebeci yaklaşık otuz yıldır bu üslubu ayakta tutmaktadır. Bunlardan başka, 

dergilerde yayınlandıktan sonra kitaplaşmış olan Men Kazanga Baramen adlı 

Tataristan seyahati notlarıyla gezi edebiyatımıza da kendine has bir renk katmıştır. 

Adı, “Ben Kazan’a Gidiyorum” demek olan bu kitapta, Tataristan’a ait pek çok güzel 

izlenimin yanı sıra yanında, çeşitli şairlerin şiirleriyle Sultan Galiyev, Zeki Velidi 



 4

Togan ve Sadri Maksudi Arsal gibi, Kazan asıllı önemli şahsiyetler hakkında bilgiler 

de yer almaktadır. (Cebeci, 1998)  Bu eserleri yanında, sanat ve edebiyat alanında 

dergilerde yayınlanmış incelemeleri, sosyoloji alanında yaptığı doktora tezi ile pek 

çok ortak çalışmada yer almış araştırmaları da mevcuttur. Bunlardan ilki, Tanzimat 

ve Türk Ailesi adıyla yayınlanmıştır. Alt başlığı “Sosyal Değişme Açısından 

Tanzimat İstanbul’unda Türk Ailesi Üzerine Bir İnceleme” adını taşımaktadır ve 

akademik bir disiplin içinde ele aldığı konuyu her açıdan incelemektedir. Akademik 

disiplinle yazmış olduğu yazılardan bir kısmını daha sonra Türk’e Dair adıyla bir 

kitapta toplamıştır. Burada da Türk sosyal hayatıyla bu hayatın iktisadi ve kültürel 

temellerini, Türk ailesindeki yansımalarıyla birlikte gözden geçirmektedir. (Cebeci, 

2001) Divan Şiiri ve Kadın adındaki kitabı ise, öteki ilmî kitaplarında dikkate aldığı 

akademik disiplin içinde yazılmış yazılarını bir araya getirmektedir. (Cebeci, 2001) 

 

Gazeteci-yazar Nazım Payam’a göre Dilâver Cebeci, çağımızın “Alperen Ulak” 

larından biridir. Edindiği görev ise okuyucusunda bulunan güzellikleri ve meziyetleri 

ona fark ettirmektir. Görevini ifa ederken öz sesimize ses veren bir dağ olur ve 

karşımıza dikilir. Bize kendimizi sorgulatır ve millî bilincimizi daima uyanık 

tutmamızı sağlar. 

 

Bu genel girişten sonra Dilâver Cebeci’nin Türk şiir tarihindeki yerini ve onun 

sanatının biçim ve içerik özelliklerini ayrıntılı olarak incelemeye çalışacağız. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

1.BÖLÜM 

 

HAYATI, SOSYAL VE PSİKOLOJİK DÜNYASI 

 

A.DİLÂVER CEBECİ’NİN HAYATI VE SOSYAL DÜNYASI 

 

8. Doğumu,  aile çevresi ve çocukluğu 

 

Dilâver Cebeci, 1943 yılında Gümüşhane iline bağlı Kelkit kazasının Dayısı 

köyünde dünyaya gelir.1 Babası, o köyden bir çiftçi olan Zihni Çavuş’tur. Dayısı 

köyü 1516’da ıssız ve harap bir köy olarak bilinmektedir. 1530’da köyde 7 sipahi 

zade, 1592’de ise 10 nefer, 7 sipahi zade bulunmaktadır. Ürünleri buğday, arpa ve 

sebze; geliri de 1516’da tahminen 2000 akçe iken, 1530’da 2225’e, 1591’de 5999’a 

yükselmiştir. Bugün ilçe merkezine bağlıdır. Annesi ise Kelkit’in Melişan köyünden 

(Köyün adının Melikşalı veya Elmelik olduğuna dair bilgiler de bulunmaktadır; 

ancak 2008 itibariyle adı Kınalıtaş’tır) o civarda dinî ilimlerdeki bilgisi ile çok 

sevilen ve sayılan Selim Hocanın kızıdır. Dilâver Cebeci’nin birçok akrabasının 

bulunduğu köyün adı ‘savaşan’ anlamına gelen “Deliler” köyüdür.2 Babası 1946 

yılında vefat edince annesi, Dilâver Cebeci’nin amcalarından biri olan Mehmet 

Cebeci ile evlenmiştir. 1948 yılında ise Dilâver Cebeci 5 yaşında iken Ankara’nın 

küçük bir kazası olan Kırıkkale’ye yerleşmişlerdir. Gençlik yaşları burada geçmiştir. 

Fikir ve sanat hayatının şekillenmesinde Kırıkkale’nin çok önemli bir yeri vardır. 

(Kardeşleri ve bazı akrabaları hâlâ Kırıkkale’de ikamet etmekte ve bu vesile ile 

Kırıkkale’ye gidip gelmekteydi.)  

 

Cebeci, çocukluğunda annesine son derece düşkün bir yaşam sürmüştür. Onun 

için yazdığı “Anam ve Ben”  adlı şiiri, ona olan tükenmez sevgisine bir delildir: 

 

 

 

 
                                                 
1 Milliyet Edebiyat Ansiklopedisi,  Dilâver Cebeci Biyografisi, 1991, s.57. 
2 Türk Dünyası Tarih Kültür Dergisi,  Dilâver Cebeci Kimdir? , İstanbul, Haziran 2008, s. 13. 



 6

Bir emin belde idi başımı koyduğum dizlerin, 

 Yumunca gözlerimi masallara uçardım… 

 Alıştığım kanunlar allak bullak olurdu; 

 Bir âsâ temâsıyla yarılırdı denizler, 

 Ateşperest çölleri bir solukta geçerdim…(Cebeci, 2003:100) 

 

Dilâver Cebeci’nin çocukluk dönemi, babasının erken ölümü, küçük yaşta 

yaşadığı şehri değiştirmesi ve öğrenimini farklı okullarda sürdürmek zorunda 

kalması gibi sebeplerden dolayı sıkıntılı geçmiştir. Kendi çocuklarına ve genel 

anlamda bütün çocuklara olan ilgisi ve sevgisi, küçük yaşta içinde kalan bir takım 

duyguları dışarı vurması olarak algılanmaktadır. 

 

2. Öğrenim hayatı  

  

Dilâver Cebeci, ilkokulu Kırıkkale’de Tınaz ve Atatürk İlkokullarında okuyarak 

bitirmiştir. Ortaokul tahsiline 1956–1957 ders yılında Merzifon 1. Astsubay 

Hazırlama Ortaokulunda başlamıştır. 1956 yılında Mersin 3. Astsubay Hazırlama 

Ortaokulunda son sınıfta iken askerî öğrencilikten ayrılmıştır. 1961 yılında 

Kırıkkale’de başladığı lise tahsilini çeşitli engeller dolayısıyla 1965–1966 ders 

yılında Erzincan lisesinde tamamlamıştır. Üniversite tahsilini ise 1966–1970 ders 

yılları arasında Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde İlahiyat Bölümü’nde 

gerçekleştirmiştir. 

 

3.Askerliği 

 

Dilâver Cebeci, askerliğini Aydın’da gerçekleştirmiş ve askerliği sırasında 

çocukları Azapay Cebeci (1972) ve Çağrı Cebeci (1972) Aydın’da dünyaya 

gelmiştir. Cebeci, bu süreçte Aydın İmam Hatip Lisesi’nde öğretmenlik vazifesinde 

bulunmuştur. 

 

 

 



 7

4.Öğretmenlikleri 

 

 Dilâver Cebeci, üniversite tahsilinin ardından Aydın İmam-Hatip Okuluna 

Meslek Dersleri Öğretmeni sıfatı ile atanmıştır. Aydın’da 1976 yılında Halk Eğitimi 

Başkanlığı görevinde bulunmuş, aynı yıl İstanbul Ortaköy Eğitim enstitüsüne tayin 

edilerek orada öğretmenlik görevine devam etmiştir. 1978 yılında Diyanet İşleri 

Başkanlığına geçerek orada iki yıl neşriyat uzmanı olarak çalışmıştır. 1980 yılında 

tekrar öğretmenliğe dönmüş ve İstanbul’da Üsküdar Kız lisesinde Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi öğretmeni olarak göreve başlamıştır. 1986 yılında İktisat Fakültesi 

Türk İktisat Tarihi Anabilim dalında yüksek lisansını, 1989 yılında ise yine aynı 

fakültede Sosyal Yapı Sosyal Değişme Bilim Dalında doktorasını gerçekleştirmiştir. 

1993 yılında Marmara Üniversitesinde Türk Dili Okutmanlığı vazifesi ile göreve 

başlamıştır. Marmara Üniversitesi Anadolu Hisarı Beden Eğitimi ve Spor Yüksek 

Okulunda Sporda Psiko-Sosyal Alanlar Anabilim Dalında Yrd. Doç.Dr. unvanı ile 

görev yapmıştır.  

 

Cebeci, öğretmenlik hayatı boyunca her zaman öğrencilerinin en sevdiği ve 

saydığı öğretmen olma özelliğini kazanmıştır. Öğrencileri ile yapılan röportajlarda 

söylenen özelliklerinden dikkat çekici olanı Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersini 

öğrencilerine sevdiren bir öğretmen olduğudur. Dilâver Cebeci’nin eski bir öğrencisi 

olan Hilal Çelenk, Cebeci’nin öğretmenliği ile ilgili şu açıklamaları yapmaktadır: 

 

“Uzun boyu ile dev gibi gelirdi bana o zamanlar. Kırmızı yanakları vardı, elma 

elma… Dingin bir ses tonuyla sakin sakin anlatırdı dersi… Din dersi ve Ahlak 

Bilgisi dersi öğretmenimdi. Öğrettiği her şeyi önce yüreğimize sonra aklımıza işlerdi. 

En sayılan öğretmendi okulda. Korkudan değil sevgiden sayardık. Ve öyle bir denge 

kurmuştu ki öğrencileriyle arasında onu üzmekten korkardık sadece.”3 

 

Cebeci, her dersin başında öncelikle öğrencilerine edebî bir konuşma yapar. Bu 

konuşma çoğu zaman bir hikâye, bir şiir yahut bir roman hakkındaki bilgileri içerir. 

Dersini işledikten sonra dersin sonunda benzer bir konuşma daha yapar ve dersin 
                                                 
3 Hilal Çelenk, Elma Yanaklı Öğretmenim, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 40. 
 



 8

sonunda öğrencilerine herhangi bir sorunları olup olmadığını sorarak onların 

sıkıntılarını giderir. Âdeta onlar için bir rehber gibidir. Onları toplum konusunda 

bilinçlendirmeye gayret eder ve insan ilişkilerinde sosyalleştirmeye çalışır. Ahlaksız 

insanlarla görüşülmemesi gerektiğini salık verir. Şair ruhu taşıması dolayısıyla 

duygulu bir ders anlatımına sahiptir. Hayat şartlarını anlatarak öğrencilerini 

yoğurmak için uğraştığı birçok öğrencisinin belirttiği durumlardandır. Söz konusu 

öğrenciler Dilâver Hocalarının sayesinde hayatı örendiklerini ve karakterlerini 

oluşturduklarını ifade etmektedirler. 

Öğretmenliği sırasında öğrencilerine kazandırmaya çalıştığı bir diğer bilinç de 

Türk’ün ve ana dili olan Türkçenin büyüklüğü bilincidir. Kayıtsız batı üstünlüğünü 

kabullenmeye ve yabancı dil hayranlığına karşıdır. Yabancı dil öğrenimini 

desteklerken yabancı dille eğitimi taraftarı değildir. Aydınların bu konuya eğilmesi 

gerektiğini belirterek doğru eğitimle Türk çocuklarının bu konuda daha duyarlı bir 

duruma geleceklerine inanmaktadır. 

 

5.Evliliği ve aile bireyleri 

 

Eşi Ayla Cebeci ile üniversite üçüncü sınıfta iken ortak arkadaşları Ülkü Hanım 

ve eşi Mehmet bey vasıtasıyla tanışırlar. Evlilikleri görücü usulü ile gerçekleşmiştir. 

Cebeci evlendiğinde 27 yaşındadır. Eşiyle birçok ortak yöne sahiptirler. Ayla Cebeci 

de Dilâver Cebeci gibi, güzel sanatlara, ilme ve edebiyata karşı son derece ilgili bir 

insandır.  

Dilâver Cebeci, ailevi hayatına hiç kimseyi karıştırmamış, aile içi sorunlarını 

ailesini etrafında birleştirerek çözmeyi denemiştir. Eşi Ayla Cebeci ile gazeteci, 

yazar ve edebiyat araştırıcısı Mehmet Nuri Yardım’ın yaptığı röportajda Dilâver 

Cebeci’nin babalık ve kocalık vasıfları son derece üstün olarak nitelenmiştir.  

“Dilâver ile evliliğimiz bugüne kadar pek çok yerde bizlere soruldu. Çok kişi de 
ikimizin tanışıp konuşarak evlilik kararımızı verdiğimizi zannetmişlerdir. Öyle olmadı. 
Benim ve Dilâver’in de tanıdığı ortak bir aile dostumuz vardı. Ülkü abla ve eşi Mehmet 
ağabey. Bizleri birbirimize yakıştırmışlar. Konuyu Dilâver’e açmışlar o da kabul etmiş. 
Bize geldiler, istediler ve sonuçta, anlaşacağımıza inandık ve evlendik. Yani evliliğimiz 
görücü usulü ile oldu. Günümüzde görücü usulü ile evlenmenin pek çok sakıncalar 
doğuracağını, tanışıp birbirlerini anlayarak evlenmenin gerektiğini söyleyenler 
çoğunlukta. Onlara da saygı duyuyorum ama biz görücü usulü ile evlendik. 30 senelik 
evliyiz. 2 çocuğumuz var ve bugüne kadar da hep mutlu olarak yaşadık.  

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/mehmet/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/mehmet/


 9

Dilâver Cebeci her zaman iyi bir eş ve çocuklarına da müşfik bir baba olmuştur. 
Dilâver sevgi dolu bir insandır. Sanatçı ve sanat âşığı bir insandır. Sanatçı bir insan her 
zaman duygu yüklü ve hassas olur. Ve dolayısı ile Dilâver de duygu yüklü ve hassastır. 
Biz ailede sevgi ve anlayışın çok önemli bir rol oynadığına inanıyoruz. Hep bu düşünce 
ile yola çıktık ve bugüne kadar da getirdik. Evin dışındaki problemlerini ve sıkıntılarını 
hiçbir zaman bize aksettirmez. Kapıdan içeri girdiğinde bütün her şey dışarıda kalır.”4 

 

Aile bireyleri 

Eşi: Dilâver Cebeci, kadın-erkek eşitliğini savunan bir yapıya sahiptir. Birçok 

şiir şölenine yahut geceye eşiyle beraber gitmeyi tercih etmiş, onu hiçbir zaman 

ikinci planda görmemiştir. Sanatını ve düşüncelerini eşiyle paylaşmış ve görüşlerine 

son derece önem vermiştir. Bazı geceler yazdığı yeni bir şiiri onu uyandırarak 

sorduğu bile olmuştur. Eşi eğer yazdığı şeyi beğenmişse rahata kavuşmuş, beğenmez 

ise üzerinde çalışmaya devam etmiştir. 

Ayla Cebeci de Dilâver Cebeci gibi ilme ve sanata kendini adamış bir insandır. 

Bir müddet resim ile uğraşmış bu resimler Tercüman Çocuk ve Türkiye Çocuk 

dergilerinde yayınlanmıştır. Şiire olan ilgisi ise ortaokul ve lise yıllarına 

dayanmaktadır. Okullarının özel günlerinde şiirleri okumak için ilk seçilen öğrenci o 

olmuştur. Okullar arası şiir yarışmalarında birinciliklere sahiptir. Dilâver Cebeci ile 

tanışıp onun şiirlerini görünce şiir yazmayı bırakmıştır.  

Ayla Cebeci, son zamanlarda el örgüsüne merak duymuş ve ilmî olarak 

çalışmaya başlamıştır. Ürettiği eserleri, televizyonlarda hanımlara öğretmeye 

çalışmaktadır. El örgüsü konusunda konferanslar düzenlemekte ve sergiler 

açmaktadır. 

Eşi Ayla Cebeci ile aralarında çok büyük bir bağ bulunan (genelde birçok açıdan, 

özelde sanata düşkünlükleri açısından) Dilâver Cebeci, çok duygulu ve sık ağlayan 

bir yapıya sahiptir. Eşiyle oturup birçok kez birlikte gözyaşı döktükleri olmuştur. 

Dışardan sert bir görünümü olan Dilâver Cebeci, eşinin açıklamalarına göre oldukça 

duygulu ve yufka yürekli bir kişiliğe sahiptir. Evini hiç ihmal etmeyen daima 

gündeminin başköşesine oturtan bir yapıdadır. Mütevazı bir aile kurma çabası içinde 

                                                 
4 http://www.porttakal.com/haber-ayla-cebeci-ile-dil-ver-cebeci-hakkinda-mul-kat–1514.html 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/dilaver-cebeci/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/sanatci/


 10

olmuştur. Evleneceği kişiyi kendi kültürüne yakın bir çevreden seçtiğini ifade eder 

ve öğrencilerine de bu doğrultuda tavsiyeler verir. 

Çocukları: Kızı Azapay Cebeci, Dilâver Cebeci 27 yaşında iken dünyaya 

gelmiştir. 1972 yılı Aydın doğumludur. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Bölümü 

mezunudur. Aynı bölümde de yüksek lisansını gerçekleştirmiştir. 2009 yılı itibariyle 

öğretmenlik mesleği yapmaktadır. Güzel şiir okur ve birkaç hikâye denemesi de 

bulunmaktadır. 

Oğlu Çağrı Cebeci, 1974 yılı Aydın doğumludur. Güzel Sanatlar Fakültesi 

Seramik bölümü mezunudur. Caf Caf mizah ve Birdirbir çocuk dergilerinde 

karikatüristlik ve yazarlık, İstanbul Mizah Derneği’nde başkanlık görevlerinde 

bulunmaktadır. 

Dilâver Cebeci, çocuklarına son derece düşkündür. Onlara karşı hassaslığı daima 

göz önündedir. Çocuk eğitimine büyük önem verir. “Çocukları gelişmiş bir insanmış 

gibi eğitmek gerekir, onlara boş hediyeler verilmemelidir veya onları gereksiz 

bilgilerle donatmaya çalışılmamalıdır, ihtiyacı olan şeyler nelerse onların üzerinde 

durmalıdır.” görüşüne sahiptir. 

Dilâver Cebeci’nin çocuklarına öğretmeye ve aşılamaya çalıştığı en önemli olgu 

ise helal ve haram kazanç olgusudur. Evine gelen karşılıksız ve uğruna emek 

harcamadığı hediyeleri kabul etmez ve söz konusu hediyelerin muhtaç kimselere 

bağışlanması şartını öne sürer. 

6.Yurt dışı gezileri 

Dilâver Cebeci, yurt dışı gezileri bağlamında Tataristan, Almanya, Hollanda ve 

Makedonya’da bulunmuştur. Tataristan’a yapmış olduğu gezide büyük Tatar 

şairlerinden Abdullah Tukay’ı anma etkinliklerine katılmıştır. Bu gezinin ayrıntıları 

Dilâver Cebeci’nin Men Kazanga Baramen adlı kitabını incelediğimiz Gezi Yazıları 

bölümünde belirtilmektedir. 

Yazarın Hollanda ziyareti sırasındaki izlenimlerini paylaştığı “Hollanda Destanı” 

adlı şiiri dikkat çekicidir: 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/istanbul-universitesi-sosyoloji-bolumu/


 11

 

 

Hollanda mülkünü gezdim dolaştım;                                                                                  

Çalışırlar, dur-durağı bilmezler.                                                                     

Tefrika yok, lisan, âdet, din birdir,                                                                         

Bizim gibi solu sağı bilmezler. (Cebeci, 2003:27) 

 

7.Hastalığı ve ölümü 

Dilâver Cebeci, 2000 yılında İzmir’de yapılan Türk Kurultayı’na giderken 

bindiği otobüsle geçirmiş olduğu bir trafik kazası sebebiyle üretkenliğini yitirmiştir. 

Bu kazada kafatasının büyük bir kısmı hasar görmüş ve beyinsel faaliyetlerinin 

çoğunu kaybetmiştir. İnsanları tanımada ve onlarla konuşmada büyük zorluklar 

çeken Dilâver Cebeci’nin, rahatsızlığının yaşattığı olumsuzluklara rağmen üretmek 

için elinden geleni yaptığı ailesi ile yapılan röportajda sıklıkla dile getirilmektedir. 

Çoğunlukla eşi Ayla Cebeci ve oğlu Çağrı Cebeci, Dilâver Cebeci’nin geçirdiği bu 

kazanın ardından onun eserlerini yayınlama ve hatta Türk edebiyatına onun elinden 

yeni eserler kazandırma çabasına girişmişlerdir. Bu çabaların ilki 18. Yüzyıl Osmanlı 

Toplumu ve Farklı Yönleriyle Evliyâ Çelebi adını taşımaktadır. Bu çalışmada 18. 

yüzyıl Osmanlı toplumu ve Evliya Çelebi ile ilgili daha önce hiçbir yerde 

yayınlanmamış ve üzerinde durulmamış tezlerin yer alması planlanmaktadır. Söz 

konusu eserin 2009 yılı itibariyle yayınlanma girişimleri oğlu Çağrı Cebeci 

tarafından sürdürülmektedir.  

Yazarın rahatsızlığı sırasında hayata geçirmek için çabaladığı ikinci eser ise 

Farklı Yönleriyle Türkler adını taşımaktadır. Bu eserde Dilâver Cebeci, geçmişten 

günümüze Türk yaşayışı, âdetleri, gelenekleri-görenekleri ve toplum yapısı üzerinde 

durmaktadır.  

Yazarın hazırlık aşamasında olan üçüncü eseri, bir şiir kitabıdır. Fakat bu şiir 

kitabının ilgi çekici bir özelliği bulunmaktadır ki bu özellik, yazarın yazmış olduğu 



 12

şiirlerin birer öz geçmişinin sunulacak olmasıdır. Türk edebiyatı için özgün bir fikir 

olduğu birçok akademisyen tarafından kabul edilmiş olan bir gerçektir. Kitabın ismi 

henüz konmamıştır. 

Dilâver Cebeci’nin rahatsızlığı esnasında çalışmalarını yaptığı ve yakın zamanda 

piyasaya çıkarılması beklenen son kitabı Kervannâme adını taşımaktadır. 

Devrannâme ve Seyrannâme ismini taşıyan Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi yazı 

dizisinin üçüncü ve son basamağı olması beklenen bu eserde Seyyâh-ı Fakîr mahlası 

altında yazdığı ancak daha önce hiçbir yerde yayınlamadığı denemelerini bulmak 

mümkün olacaktır.   

Dilâver Cebeci geçirdiği beyin ameliyatının ardından sekiz yıl daha yaşamış; 

ancak 2008 yılı Mayıs ayında (kalp ameliyatını atlatmasına rağmen) geçirdiği bir 

kalp krizi sonrası, Dr. Siyami Ersek Göğüs Kalp ve Damar Cerrahisi Eğitim ve 

Araştırma Hastanesi'nde 65 yaşında iken hayatını kaybetmiştir.  

Dilâver Cebeci için 2008 yılı, 30 Mayıs Cuma gününde öğretim üyesi olduğu 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Camii’nde cenaze töreni düzenlenmiş, 

törene, Dilâver Cebeci'nin eşi Ayla, oğlu Çağrı, kızı Azapay, damadı Selim Şener ile 

2008 yılı itibariyle TBMM Başkanvekili olan Meral Akşener, BBP Genel Başkanı 

Muhsin Yazıcıoğlu, MHP İstanbul İl Başkanı İhsan Barutçu, eski milletvekilleri 

Bozkurt Yaşar Öztürk ve Ahmet Çakar, Nevzat Yalçıntaş, Üsküdar Belediye Başkanı 

Mehmet Çakır, Türk Edebiyatı Vakfı Başkanı Servet Kabaklı, sanatçı Esat Kabaklı 

ile çok sayıda vatandaş katılmıştır. Cenazeye MHP Genel Başkanı Devlet Bahçeli de 

çelenk göndermiştir. 5 

Türk Yurdu dergisi yazarı İbrahim Metin, Cebeci’nin cenaze töreni hakkındaki 

izlenimlerini âdeta merhuma hitap havasında, şöyle belirtmektedir: 

“Hıncahınç dolu olan İlâhiyat Camii’ndeki cenaze namazından sonra, seni 
Çengelköy Mezarlığına götürdük. Hani büyük adamlar hep yüksek tepelerde yatar 
diyordun ya. İstanbul gibi insanın yatacak yer bile bulamadığı bu koca şehirde neyse ki 
senin arzuna uygun bir yer tesadüfen bulundu… Hoca talkın verip; seni “Yıldızlar”ına 
uğurladıktan sonra, Üsküdar’daki evine toplandık. Ama bu toplanma faslı biraz uzun 
sürdü. Sevenlerini, küçücük evine nasıl sığdıracaktık. Gönlün çok genişti, evi değil 

                                                 
5 Yeni Çağ, 14.07.2008 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/mhp-genel-baskani-devlet-bahceli/


 13

kâinatı kapsıyordu ama şöyle dua merasimine katılan insanları sığdıracak kadar bahçeli 
bir evin veya villan bile yoktu. Ömrünce hep vatan, millet demiş bir lokma, bir hırka 
yaşayabilmiştin...”6 

Dilâver Cebeci’nin ölümü birçoklarına göre âdeta onun için bir kurtuluş 

olmuştur. Nitekim Necmettin Sefercioğlu, Cebeci’nin ölümünün ardından 

duygularını şöyle ifade etmektedir: 

“Çünkü onun yıllardır konuşamadan, yazamadan, çoğu kez yatağa bağlı olarak 
yaşamaya çalıştığını ve bu durumun onu kahrettiğini duyuyor, biliyordum. Bu açıdan 
bakıldığında, ölümün onun için bir kurtuluş olduğunu söylemek, buna sevinmek 
gerektiğini düşünmek mümkündü…”7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
6 İbrahim Metin, Kavuşmayı Çok İstediği “Yıldızları”na Gitti, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 
31. 
 
7 Necmeddin Sefercioğlu, Seyyah-ı Fakir Ebedîlik Yolunda, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 
26. 



 14

B.PSİKOLOJİK DÜNYASI VE BAZI ÖZELLİKLERİ 

Dilâver Cebeci’nin kişiliği, psikolojik dünyası ve bazı özellikleri, onun sanatsal 

yönlerini incelememizde yardımcı olacak faktörlerin başında gelmektedir. Bunu 

yaparken eşinin, çocuklarının ve öğrencilerinin birinci ağızdan verdikleri bilgilerden 

ve anılardan yararlanmaya çalışacağız. Nitekim Dilâver Cebeci’nin sanatı ve kişiliği 

birbirinden bağımsız düşünülemeyecek iki olgudur.  

Dilâver Cebeci, gündelik yaşamında bir gönül adamı çizgisi çizer. Ailesine son 

derece düşkün olan Cebeci, sabah kahvaltılarında veya akşam yemeklerinde tüm 

ailesinin bir arada olmasını arzulayan bir yapıdadır. Çok titiz olmayan bir temizlik 

anlayışı vardır ki çalışma odası daima yerlere dağılmış, düzensizce duran kitaplarla 

doludur. Mükemmeliyetçilik duygusu yoktur. Ancak eşi bu durumdan hiçbir zaman 

şikâyetçi olmamış, bunu ilim adamlığının ve yoğun meşguliyetin bir gereği olarak 

kabul etmiştir.  

Dilâver Cebeci’nin günlük yaşamında spor çok önemli bir yer tutar. Bu durum 

spor akademisinde görev almasından da kaynaklanır. Ona göre bir Türk, kuvvetli ve 

dirayetli olmalıdır. Kuvvet ve dirayet de spor yapılarak kazanılır. İyi beslenmeye çok 

önem verir ve öğrencilerine daima iyi beslenmeleri konusunda telkinlerde bulunur. 

Kendi beslenmesine de sürekli dikkat eder ve her sabah şınav ve mekik çektiği, bazı 

geceler ise geç saatlerde özellikle öğrencileriyle yürüyüşlere çıktığı bilinmektedir. 

Dilâver Cebeci, günlük yaşamında giyim ve kuşamına önem veren ve daima şık 

giyinen bir isim olmuştur. Marka ve etiket merakı yoktur, üzerine yakışanı giymeye 

gayret eder. Giyiminde kuşamında da her zaman eşi ve çocukları ile en yakın 

dostlarının fikirlerini almaktan çekinmez. Gittiği memleketlerin giyim tarzına uygun 

giysiler giymeye çabaladığı da bilinmektedir. 

Dilâver Cebeci için dinî ibadetler günlük yaşantısında büyük bir yer tutar. Çok 

büyük bir engel olmadıkça namazını kılmazlık etmez. Yakınlarını da İslam dinînin 

yüceliği ve ibadetin gerekliliği konusuna bilgilendirmekten çekinmez. Zorlama ile 

değil telkinle İslam’ın savunuculuğunu yapar. Tarikat, cemiat ve şeriat duygularını 

hiç bilmez ve o konulara hiçbir zaman girmez. 



 15

Yazarın günlük hayatındaki çalışma yaşantısı, eşi Ayla Cebeci tarafından 

gazeteci, yazar ve edebiyat araştırıcısı Mehmet Nuri Yardım’a verilen röportajda şu 

cümlelerle açıklanmaktadır: 

 “Eşim son derece prensip sahibi bir insandır. Yapacağı işleri bir düzene 
koymuştur. Her şeyin bir sırası olduğuna inanır. Okulda dersi olduğu gün çalışmasını 
akşam yapar ve gece geç vakitlere kadar sürer. Eğer okulda dersi yok ise gündüz de 
odasına çekilir ve yazılarını yazar. Ara sıra kendisine çay molası verir. Bazen de 
kafasını dinlendirmek, enerji ve moral depolamak için arkadaşları ile buluşup sohbet 
eder. Fakat şiir yazmanın onun için belli bir mekânı ve zamanı yoktur. İlham her yerde 
bulunur. Vapur`da, trende, evde istirâhât ederken vs... Meselâ bir şiirini İstanbul’dan 
Ankara’ya giderken trene bindiğinde başlayıp, vardığında bitirdiğini söylemişti. Bir 
başka şiiri yazarken de bir mısranın yerine uygun olmadığı için bir sene beklediğini 
bilirim. Şiirlerini yazdıktan sonra bana okur ve fikrimi sorar. Şiiri yazarken aynı doğum 
sancısı çeker gibi bir sancı çektiğini, fakat bitirdikten sonra doğum yapmış bir kadının 
rahatlaması gibi rahatladığını söyler. Dilâver Bey’in zengin bir kelime hazinesi vardır. 
Bu kelimeleri yerinde kullanmasını bilir. Ayrıca halk arasında unutulmaya yüz tutmuş 
kelimeleri de şiirlerinde sıkça görürüz.”8 

Yine Ayla Cebeci, Dilâver Cebeci ile evliliğinin ilk yıllarını ve onun kişilik 

yapısını şu cümlelerle anlatmıştır: 

“Evlendiğimizden 15–20 gün sonra beni bırakıp; çocuklarla, gençlerle konuşmaya 
giderdi. Yalnızlıktan çok korkardım; evde yalnız kalamazdım ama onu beklerdim. Eve 
saat 2 civarında gelirdi. Geldikten sonra “Aylacığım özür dilerim; ama gençlerle bir 
olmak; onlara bir şeyler verebilmek için gidiyorum” derdi. Ben de “Olsun Dilâver, senle 
beraber bu yola çıktık; sonuna kadar beraberiz.” derdim. Dilâver Bey ile 6 sene 
Aydın’da oturduk. Çok güzel günlerimiz geçti. Daha sonra İstanbul’a geldik. Dilâver 
Bey paraya hiç önem vermeyen bir insandı. Onun bütün her şeyi ideali iyi çocuklar 
yetiştirmek; okulda iyi çocuklar yetiştirmek; okumak, okutmak, yurduna faydalı 
insanlar yetiştirmekti. Ben her zaman onun arkasındaydım.”9 

Dilâver Cebeci, çoğunlukla gece saatlerinde çalışmayı tercih etmiştir. Yalnız 

kalmaktan hoşlanmış, şiir yazarken belli bir zaman seçmediğini ifade etmiştir. Onu 

etkileyen bir olay, durum ya da kişi olduğunda bilinçaltında bir patlama yaşadığını ve 

tomurcuk gibi açarak kendi şiirini oluşturduğunu belirtmiştir. Ismarlama şiir 

yazmadığını, ısmarlama şiirin kalıcı olmadığını söylemiştir. Sıklıkla şarkı sözü yazarı 

olmadığını, şarkı sözüyle şiir arasında büyük farklar olduğunu ifade etmiştir. 

 Dilâver Cebeci, dostları arasında kalp kırmaktan çekinen yapıya sahip bir kişi 

olarak bilinir. Sevdiği insanları sonuna kadar seven, sevmediği insanla ise hiçbir 

                                                 
8 http://www.porttakal.com/haber-ayla-cebeci-ile-dil-ver-cebeci-hakkinda-mul-kat–1514.html 
9 Ayla Cebeci, Dilâver’in Dünyası: Türklüğü, Şiirleri ve Yazılarıydı, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 
2008,  s. 35. 
 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/istanbul/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/ankara/


 16

zaman görüşmeyen bir kişiliktedir. Gönül almasını çok iyi bilir. İstemeden de olsa 

kırdığı insanlar varsa onlardan özür dilemesini de bilmiştir. Hep aynı kişilerle 

dostluk kurma yerine sürekli yeni insanlarla tanışma ve tanıştıklarını da 

kültürlendirme çabası içindedir. Ailesi ve öğrencileri, onun daima etrafındakileri 

sosyalleştirme isteği içinde olduğunu, bildiği doğruları ve yanlışları onlara empoze 

etmeye çalıştığını ifade etmektedir. Herkesi kucaklayan bir yapıya sahiptir ve insan 

yelpazesi oldukça geniştir. İlmi, akademik yönü, doçentliği, hocalığı ve danışmanlığı 

ile oldukça aktif bir yaşam kazanmıştır.  

Dilâver Cebeci’nin mizahi yönü çok kuvvetlidir ve bu yönünü günlük yaşamına 

da yansıtmaktadır. Çocuklarından Çağrı Cebeci, bir karikatür sanatçısıdır ve mizahi 

yönünü babasından aldığını ifade etmektedir. Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi 

mahlasıyla yazdığı denemeleri, Cebeci’nin mizahi yönünü anlamlandırmak için 

önemli delillerdir. İsmail Yakıt, Dilâver Cebeci’nin mizahi yönünü şu cümlelerle 

anlamlandırmaktadır: 

“…Daha sonraları, o zamanlar milliyetçi yazarların çıkardığı “Devlet” dergisinde 
Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi müsteâr ismiyle mizahi yazılar yazmaya başladı. Evliyâ 
Çelebi’yi 20.Asra getirip, 17. Asır diliyle konuşturur, o zamanki olayları onun üslubuyla 
kritik ederdi. Son derece zevkli, anlamlı ve mesaj yüklü mizahi yazılardı. Tiryakisi 
olmuştuk.”10   

Dilâver Cebeci için toplumsal ahlaklılık büyük bir öneme sahiptir. Toplumda 

birçok alanda yaşanan duyarsızlık onu daima üzmüştür ve bu duyarsızlığı yok etmek 

için şahsı adına sürekli çalışmalarda bulunmuştur. Ona göre herkes üzerine düşeni 

yapmış olsa, bu duyarsızlık derhâl ortadan kalkar. Ahlak konusunda öncelikle 

çocukların eğitilmesi gerektiğini ve bunun için ailenin büyük bir rolü olduğunu 

belirten Cebeci, kendi çocuklarını da ahlak konusunda son derece titiz bir biçimde 

eğitmiştir. Onlara ahlaksız insanlarla hiçbir şekilde görüşmemelerini salık vermiştir. 

Ona göre toplumdaki kriz ekonomik kriz değil, ahlak, tarih, bilinç ve millîlik krizidir. 

Dilâver Cebeci çocuklarını helal ve haram konusunda bilgilendirmiş ve onlara 

haram kazançta bulunmamaları konusunda sürekli nasihatlerde bulunmuştur. Ailesini 

                                                 
10 İsmail Yakıt,  “Türkiyem” Şairi Dilâver Cebeci Kardeşime, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 
27. 
 



 17

ve çocuklarını mütevazı yetiştirmeye çalışmıştır. Onlara terbiyeyi, namusu, şerefi, 

vatan ve bayrak sevgisini aşılamaya gayret etmiştir.  

 Dilâver Cebeci, toplumun içinde bulunduğu sisteme uyanlara karşı anti sempatik 

bir tavır göstermektedir. Her şeyi olduğu gibi kayıtsızca kabullenmek onun için 

yanlış bir tutumdur. İnsan aklı birçok şeyi sorgulayabilme kapasitesine sahiptir ve 

daima tetikte olabilmelidir. Toplumdaki insanlar saflarını belirlemelidir; çünkü 

Dilâver Cebeci’ye göre bir insan ya eğri ya da doğru olur.   

Dilâver Cebeci, günlük yaşamında etrafındaki insanların fikirlerine çok değer 

veren bir yapıda olmuştur. Özellikle ihtiyar insanları çok sever ve onlarla sohbet 

etmeye karşı özel bir ilgisi bulunur. Nerede yaşlı bir insan görse yanına gidip oturur 

ve onlara birçok farklı konudaki fikirlerini sorar. Tecrübeye önem verir ve saygı 

duyar. Topluma ve devlete hizmet eden herkes onun için saygıdeğerdir. Hatta 

çalıştığı okullardaki hizmetlilere bile saygı duymaktadır. Onların emeklerine 

teşekkürlerini belirtmekten hiçbir zaman çekinmez. Onlarla oturur, dertlerini dinler 

ve onlara paye verir. Her bir hizmetliyi, çalışanı vatan evladı olarak görür ve asla 

küçümsemez, tepeden bakmaz. 

Öğrencileri Dilâver Cebeci için, onun ne bağnaz bir çizgide İslamcı, ne de içi boş 

ölçüde bir Türkçü olduğunu belirtmektedir. Onun büyüklüğünün sebebi her kesime 

sarılabilen evrensel bir yapıda olabilmesidir ve bunu karşılıksız yapmış olmasıdır. 

Toplum bir çınar ağacıdır ve ağacın kökü kurursa gövdenin de bir anlamı kalmaz. 

Cebeci, bu ortamda kök olmayı tercih etmiş ve kendisini gövdenin gelişimine 

adamıştır. Kendini geri planda tutup toparlayıcı ve tampon görevlerini üstlenmiştir. 

Dilâver Cebeci, şiir yazmak isteyen gençleri daima yanına kabul etmiş ve onlarda 

az da olsa bir ışık görmüşse desteğini esirgememiştir. Kıskançlık duygusunu içinde 

barındırmamıştır. Ben merkezli bir yapısı yoktur ve ‘ben’ demenin bir insanın 

kişiliğini bitiren bir faktör olduğunu belirtmektedir. Övüldüğü zaman bile kızaran, 

alçak gönüllü bir insan olarak tanınan Cebeci, kendini bu topluma ait görmüş ve bu 

toplum için var olduğunu ifade etmektedir. Öğrencileri ise, onun Anadolu’daki 

çiftçinin elindeki çatlaktan bile rahatsızlık duyduğunu belirtmektedirler.  



 18

Dilâver Cebeci, günlük yaşamında sigara içen bir insandır; ancak ağzına asla içki 

koymamıştır. İçkili toplantılara gitmemeyi ilke edinmiştir. Gideceği ortamda 

ahlaksızlığı yahut içki düşkünlüğü ile tanınan bir kişi varsa o ortama gitmemeyi 

tercih eder. Nitekim gideceği her toplantı ya da törene eşiyle birlikte gitme 

alışkanlığı içindedir. Ayrıca şu anda belirtilmesi gereken bir diğer özelliği de kadın 

erkek eşitliğine duyduğu saygıdır. Dostlarıyla yaptığı buluşmalarda onlara eşlerini de 

yanlarında getirmeleri gerektiğini birçok kez ifade etmekten çekinmemiştir. 

Cebeci’nin katıldığı sohbetlerde bel altı hiçbir sohbete girmediği çoğunlukla gündem 

ve sanatla ilgili konuları konuşmayı tercih ettiği bilinmektedir. Katıldığı 

konferanslarda ise kimi isimlerin varlığını tercih ettiği ailesi tarafından röportajlarda 

ifade edilmektedir. Bu isimlerin başında Bekir Sıtkı Erdoğan, Ayhan İnal, Niyazi 

Yıldırım Gençosmanoğlu gelmektedir. Nazım Tektaş, Dilâver Cebeci ile 

gerçekleştirdiği sohbetlerini şu cümlelerde anlamlandırmaktadır: 

“Afaki şeylere meyletmez, önemli konular icat eder, her sohbeti bir ziyâfete 
çevirirdik; zannımca bundaki başarının sahibi oydu: Bana göre, suya düşen kar gibi 
erirdi zaman, Dilâver Cebeci’yi dinlerken… Her ne kadar memleket meselelerini 
mesele etsek de kendimize, şiir müşterek konularımızın başında yer almaktaydı.”11 

Dilâver Cebeci, sanat, siyaset ve tarih konularında hassastır. Çevresindekilere bu 

konulardaki görüşlerini sorarak onları güncel tutmaya çalışmıştır. İslam ve tarihi iki 

kanat gibi görür. Türkiye’yi uçuşa geçirecek iki kanat bu olgulardır. Bilinçli bir tarih 

anlayışı ile doğru uygulanan İslam dinî ile Türklerin zirveye çıkabileceğini ifade 

eder. Siyasi ve sosyal alanda ileri görüşlü bir kişi olduğu çevresince belirtilmektedir. 

Ancak hiçbir zaman milletvekilliği yapmak yahut siyasete karışmak düşüncesi içinde 

olmamıştır. Mevki ve makam hırsı yoktur. 

Dilâver Cebeci, konuşkan, girişken ve davetkâr bir kişiliğe sahiptir. Dinî ve millî 

bayramlardaki konukseverliği etrafındakilerce övülmektedir. Bu profili korudukça 

kendi kimliğimizi koruyacağımıza inanmaktadır. 

Dilâver Cebeci’nin sekiz yıl süren rahatsızlığına rağmen hâlâ üretme çabasında 

olması kendisinin ve ailesinin psikolojisini olumlu yönde etkilemiştir. Ancak 

hayatının son yıllarına doğru hastalığının geçmeyeceğini anlayınca sinirlenmeye 
                                                 
11 Nâzım Tektaş, Dilâver Cebeci’nin Ardından, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 38. 
 



 19

başlamış ve ailesiyle sevenlerini istemeden de olsa üzmeye başlamıştır. İlâçlarını 

içmek istememiş âdeta pes etmeye başlamıştır. Agresifliklerinin ardından durumunun 

farkına varıp sevdiklerinden özür dilemiş ve gönüllerini almayı bilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 20

2.BÖLÜM 

SANAT HAYATI 

7. Edebiyatla ilgilenmeye başlaması 

Dilâver Cebeci’nin sanatçı kişiliğinin oluşmasında ve sanat hayatına atılışında 

aile çevresinin doğrudan bir etkisi bulunmamaktadır. Cebeci’nin aile çevresinde 

şiirle yahut edebiyatla ilgilenen bir şahıs, onu etkileyecek bir akraba veya yakını 

olmamıştır. Dolayısıyla Cebeci, bu alana kendi kendini eğiterek atılmıştır. Şairliği 

kendiliğinden beliren bir kabiliyetidir. Çocukluk yıllarında farklı şehirler gezen ve 

farklı okullarda okuyan Cebeci’nin ailesi o dönemde maddî ve manevi bir takım 

sıkıntılar yaşamakta ve hayat gailesi içinde bulunmaktadır. Bu sebeple Cebeci’nin 

eğitim ve öğretim yaşamı boyunca kendi kendisini yetiştirdiği bir gerçektir. Eline ne 

geçtiyse okumayı seven bir yapıda olan Cebeci’nin şiirle tanışması da birçok şair de 

olduğu gibi ilkokul yıllarına dayanmaktadır. 

2. Şiire Başlaması 

 Kırıkkale’de Atatürk İlkokulu 5. sınıfta okumaktayken bitirme imtihanları 

sırasında öğretmenleri ondan bir şiir okumasını ister. O da Kırıkkale’ye yazmış 

olduğu bir şiiri okur. Öğretmenleri tarafından bu şiir çok beğenilir ve alkışlanır. 

Cebeci’nin imtihanlara girmesi gerekmediğini, şiir yazması gerektiğini ifade ederler. 

Bu teşvikler sonucunda Cebeci’nin şiir yaşamı başlamış olur.  

İlk şiirlerini ilkokuldayken yazmış olan şair, ürünlerini çoğunlukla defter 

yapraklarına veya küçük kâğıtlara yazar. Ortaokul ve lise yıllarında genellikle aşk 

şiirleri yazan şairin, memleket şiirleri yazdığı da görülmektedir. Ülkü ocakları ile 

iletişiminin yüksek olması buna sebep olan bir faktördür. O yıllarda yazmış olduğu 

şiirlerinin çoğu başlıksızdır. Başlığı bilinen şiirlerinden birkaçı ise “Sen Olmasan” 

(Cebeci, 2003:165), “Vedat’a” (Cebeci, 2003:167), “Hani” (Cebeci, 2003:168), 

“Ağlama” (Cebeci, 2003:169), “Yitik Kişi” (Cebeci, 2003:170), “Seni” (Cebeci, 

2003:177) adlarını taşır. 



 21

Zaman 1960’lı yıllardır ve ilk şiirini 1965’de “Defne” dergisinde yayınlar.  Daha 

sonraki edebî yaşamı boyunca şiirleri, hikâyeleri, mensureleri ve mizah yazıları 

Devlet, Töre, Bozkurt, Türk Edebiyatı, Türk Yurdu, Güney Su, Ortadoğu, Her gün, 

Yeni Düşünce, Ayrıntılı Haber ve Türkiye dergi ve gazetelerinde yayınlanır.12 

Kendi dilinden verdiği bilgilere göre Cebeci’nin şiir merakı lise yıllarında 

ciddiyet ve olgunluk kazanarak belli bir seviyeye ulaşmıştır. 1970’den itibaren 

öncelikle İbrahim Metin’in teşviki ile Töre dergisinde daha sonra ise haftalık Devlet 

gazetesinde Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ Çelebi müstear adı ile Osmanlıca mizahi yazılar 

yazmaya başlamış, o yıllarda ve daha sonra neşredilen Türk Yurdu, Töre, Bozkurt 

gibi çeşitli dergilerde şiir, mizah ve mensureler yazmaya devam etmiştir. Daha sonra 

Her gün, Ortadoğu, Ayrıntılı Haber, Millet, Türkiye gibi gazetelerde ve başta Türk 

Edebiyatı olmak üzere birçok dergide şiir ve çeşitli yazılar neşretmeye devam 

etmiştir.  

Dilâver Cebeci, ilk şiir kitabı olan Hun Aşkı ’nı 1973 yılında 30 yaşında iken 

yayımlar. Adında anlaşılacağı gibi Hun Aşkı, milliyetçi duyguların ağır bastığı bir 

eserdir ve zamanın siyasal atmosferi düşünüldüğünde oldukça cesur bir söylem 

taşımaktadır. 

Şair Hun Aşkı’ndan on bir yıl sonra 1984 yılında bu kez Şafağa Çekilenler adlı 

kitabını yayımlar. Bu kitap kısmen de olsa Hun Aşkı’nın karakteristik özelliğini taşır; 

ancak bu çalışmasında Türk kimliğinin yanına bu kez keskin bir de Müslüman 

kimliği koyar. 

1992 yılında Ve Sığınırım İçime adını taşıyan ve içinde “Şimdiki Zaman 

Çekiminde Bir Mahkuma Mektup” (Cebeci, 2003:183), “Beş Zaman Arasında Bir 

Kaside” (Cebeci, 2003:192) gibi ün kazanmış şiirlerinin bulunduğu kitabını 

yayımlar.  Bu kitap bir anlamda Şafağa Çekilenler adlı kitabın genişletilmiş bir 

baskısı gibidir.   

                                                 
12 http://www.sanatalemi.net/makale.aspx?mid=2462 



 22

Cebeci, 1997 yılında ünlü şiiri Sitâre ’nin adını taşıyan kitabını yayımlar. Kitabın 

dikkat çeken en önemli özelliği, Cebeci’nin kitabın sonuna şiirleri için bir 

“Meraklısına Açıklamalar” kısmı eklemesidir. 

Şair, 2000 yılında içinde Sitâre adlı eserinin de yer aldığı Asra Yemin Olsun ki… 

adlı eserini yayımlar. Bu kitap, şairin şiir yolculuğunun özümsenmesi açısından 

önemli bir eserdir.13 

Cebeci’nin şiir kitaplarının dışında kalan neşredilmiş eserleri ise yayımlanış 

tarihlerine göre şu şekilde sıralanır: Din Bilgisi(Lise 3, 1981), Din Bilgisi(Ortaokul 3, 

1981), Mavi Türkü (mensureler, 1983), Büyü (piyes, 1984), Devrannâme (Seyyâh -ı 

Fakîr Evliyâ Çelebi, 1984), Tanzimat ve Türk Ailesi (araştırma, 1993), Evliyâ Çelebi 

Çocuk Kitapları Dizisi (1993), Seyrannâme (Seyyâh -ı Fakîr Evliyâ Çelebi, 1997), 

Men Kazanga Baramen (seyahat notları, 2000), Türk’e Dair (araştırma, 2001) ve 

Kur’ân Gerçekleri (2002) 

3. Sanat çevresi 

Dilâver Cebeci, asıl sanat çevresine İstanbul’da sahip olmuştur. İstanbul’da 

zaman içerisinde belli bir sanat ve edebiyat çevresinin içine girmiştir. Bu çevredeki 

en yakın dostları Niyaz Yıldırım Gençosmanoğlu, Ayhan İnal, Bekir Sıtkı Erdoğan, 

Bahaeddin Karakoç, Ahmet Kabaklı, Mertol Tulum, İbrahim Metin, Mustafa Erkal,  

Mehmet Niyazi Özdemir, Bahri Yüzlüer, Selçuk Küpçük, Ahmet Özdemir, İsmail 

Yakıt, Yümni Sezen, Nazım Tektaş ve Hayrettin Nuhoğlu, olmuştur.  

Cebeci, içinde bulunduğu sanat çevresi tarafından her daim sevilen ve sayılan bir 

kişiliğe sahip olmuştur. Bu çevre ile ekseriyetle dergi ofislerinde, basım evlerinde, 

Darüzziyâfe’de veyahut da şahsi evinde buluşmalar düzenlemiş, birçoğuyla 

seyahatlere katılmış, konferanslar ve geceler düzenlemiştir. Bu çevreden dostlarıyla 

katıldığı seyahatleri ise Devrannâme ve Seyrânnâme adlı eserlerinde mizahi bir dille 

anlatmıştır. 

 

                                                 
13 http://gokekin.com/bir-yalniz-savascinin-olumu-dilâver-cebeci 



 23

4. Sanatçı kişiliği 

Dilâver Cebeci’nin gündelik meşguliyetlerinin dışında kalan asıl hayatı şiirle 

dolmuştur. Onu mutlu eden, hayatına bir yaşama sevinci katan temel öğe kendi 

deyimiyle şiirdir. Şiirin dışında birçok sahada eser verdiği bilinen Dilâver Cebeci’nin 

sanatçı kişiliği ile ilgili eşi Ayla Cebeci şu açıklamaları yapmaktadır: 

“Gerçekten bugüne kadar Dilâver Bey değişik alanlarda birçok çalışmalara imza 
attı ve böylece birçok işi de bir koltuğa sığdırmaya çalışıyor. Tabii ki bunca işi yaparken 
zorlandığı oluyor. Fakat kendisi çok azimli bir insan, her şeyin üstesinden gelmeye 
çalışıyor. Kendisine yardım ettiğimiz oluyor. Meselâ Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi 
yazılarını yazarken bazen konu bulmakta zorlanır. Ben olayım, Çağrı (oğlumuz) olsun 
bazı komik bulduğumuz olayları anlatırız. Eğer güzel bulursa onu yazar. Evvelden 
faksımız yoktu. Yazılarını gazeteye götürmek işi de Çağrı’ya düşerdi. Yazılarını 
daktiloda gece geç vakitlere kadar yazar, eğer yetiştiremez ise benden veya Çağrı’dan 
yardım ister. Ben ve çocuklarım bugüne kadar elimizden geldiğince Dilâver Bey’e 
yardım etmeye çalıştık.”14 

5. Çalışma biçimi 

Dilâver Cebeci’ye göre çalışmanın belirli bir saati olmaz. O otobüste, vapurda 

hatta yolda yürürken aklına düşen mısraları not eder, incelemek istediği bir konu 

veya çalışma belirler. Bu not alışın ya da çalışmanın hazırlanış aşaması bazen on 

dakika bazen aylarca veya yıllarca sürebilir. 

Çalışması esnasında odasını dağınık tutan Dilâver Cebeci, bütün bu dağınıklığa 

rağmen son derece disiplinli ürünler ortaya koymaktadır. Oldukça katı prensipleri 

vardır ve iş düzenine çok önem verir. Ortaya koyduğu ürünleri öncelikle ailesine 

gösterir ve fikir alır. Doğru bildiği bir konu varsa sonuna dek savunur; ancak hatası 

varsa da kabul etmesini bilir.  Eşi Ayla Cebeci, Dilâver Cebeci’nin çalışma hayatı ile 

ilgili şu açıklamaları yapmaktadır: 

“Eşim son derece prensip sahibi bir insandır. Yapacağı işleri bir düzene koymuştur. 
Her şeyin bir sırası olduğuna inanır. Okulda dersi olduğu gün çalışmasını akşam yapar 
ve gece geç vakitlere kadar sürer. Eğer okulda dersi yok ise gündüz de odasına çekilir 
ve yazılarını yazar. Ara sıra kendisine çay molası verir. Bazen de kafasını dinlendirmek, 
enerji ve moral depolamak için arkadaşları ile buluşup sohbet eder. Fakat şiir yazmanın 
onun için belli bir mekânı ve zamanı yoktur. İlhâm her yerde bulunur. Vapurda, trende, 
evde istirahat ederken vs... Meselâ bir şiirini İstanbul’dan Ankara’ya giderken trene 
bindiğinde başlayıp, vardığında bitirdiğini söylemişti. Bir başka şiiri yazarken de bir 
mısranın yerine uygun olmadığı için bir sene beklediğini bilirim. Şiirlerini yazdıktan 
sonra bana okur ve fikrimi sorar. Şiiri yazarken aynı doğum sancısı çeker gibi bir sancı 

                                                 
14 Eşi Ayla Cebeci ile gerçekleştirilen röportajımdandır. 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/fakir-evliya-celebi/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/istanbul/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/ankara/


 24

çektiğini, fakat bitirdikten sonra doğum yapmış bir kadının rahatlaması gibi 
rahatladığını söyler. Dilâver Bey’in zengin bir kelime hazinesi vardır. Bu kelimeleri 
yerinde kullanmasını bilir. Ayrıca halk arasında unutulmaya yüz tutmuş kelimeleri de 
şiirlerinde sıkça görürüz. Bunları birkaç örnek ile gösterirsem daha iyi anlaşılacağını 
zannediyorum "Bu bendeki çölün suya çağrısı" (Ölümsüz Koşma isimli şiirinden); 
"Erguvan arzular doldu içime/Katmerli güllerin aklıma düştü/ (Aklıma Düştü isimli 
şiirinden), /Yüz yerimde yara vardı kapandı/ Kirpiklerin ok yağdırdı kanattı/ (Kıyamet 
isimli şiirinden), /Bir türkü yolları sılaya bağlar/ Telleri sızılı sazda sen varsın/ (Sen 
Varsın isimli şiirinden).”15 

6.Sanat, edebiyat ve dil anlayışı 

Dilâver Cebeci’ye göre sanat toplumu birleştiren ve toplumu hem kendi içinde 

hem de başka toplumlarla kaynaştıran önemli bir fonksiyondur. Sanat, sanatçıları 

vasıtasıyla topluma ve fertlere bir şeyler öğretmelidir. Cebeci bunu ifade ederken 

herhangi bir sanat anlayışına veya edebî kurama bağlı kalmadığını da belirtir. Ona 

göre sanat ne tamamen toplum için ne de tamamen sanat için yapılmalıdır.   

Sanat, diğer ilimlerle yan yana yürümelidir; ancak en büyük etkileşimi edebiyatla 

gerçekleştirir. Sanat ve edebiyat iç içe olmalı, birlikte değerlendirilmelidir. Sanat 

anlayışının güzellik, kahramanlık ve mutluluk üzerine temellenmiş olduğunu, bu 

olguların da en güzel ve doğru olarak edebiyatla ifade edilebileceğini savunur. 

Ona göre sanatçı, eğer hakkıyla sanatını icra etmek ve topluma bir şeyler 

katabilmek istiyorsa öncelikle çok okumalıdır. Ana dilini doğru kullanmalı ve 

korumalıdır. Sanatçı kültür koruyucusudur, bir milletin kültürü sanatıyla, sanatı ise 

diliyle ayakta kalabilir. Bu sebeple sanatçı dilin de koruyucusudur. 

Dilâver Cebeci’ye göre sanatçı, millî tarihinin de bekçisi olmalıdır. Senail Özkan, 

12 Haziran’da Anadolu Aydınlar Ocağı’nın tertiplediği “Dündar Taşer ve Dilâver 

Cebeci’yi Anma Günü” ’nde yaptığı konuşmada (konuşma Türk Yurdu dergisi 2008 

yılı Ağustos sayısında da yer almaktadır.) Dilâver Cebeci’nin diğer büyük Türk 

sanatçılarına benzer yönlerini şöyle açıklamaktadır: 

“Cebeci, tarihe hayranlığı itibariyle, tarih bilgisi ile Yahya Kemal’i andırır; belki 
Yahya Kemal kadar tarihe hâkim değildi ama tarih şuuru bakımından Yahya Kemal ile 
aynı güzergâhtadır. Millî ve dinî tarafı ile Mehmet Âkif’e benzetilebilir. İsyankâr 
tarafıyla, haksızlıklara başkaldırışı ile belki Necip Fazıl’a benzetilebilir. Türk 
coğrafyasına, tabiata, dünyaya bakışı itibariyle, toprağımıza, coğrafî manzaramıza 

                                                 
15 Eşi Ayla Cebeci ile gerçekleştirilen röportajımdandır. 

http://www.tumgazeteler.com/haberleri/bu/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/bu/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/kosma/
http://www.tumgazeteler.com/haberleri/erguvan/


 25

bakışı itibariyle de Fazıl Hüsnü Dağlarca’ya rahatlıkla benzetilebilir. Bunlardan; 
renkler, sesler, onun şiirinde vardır. Bunu şiirden anlayan herkes rahatlıkla görebilir.” 16 

Dilâver Cebeci, sanatını icra ederken, millî doku eksikliğini bilinçsiz “ben” de 

görür. Tarihini tanık göstererek kendini sorgular. Oysa asıl sorguladığı “biz” dir. 

Şiirlerinde geleneğe dayalı fertten topluma eleştirisi, onun çağdaş şairler içerisinde 

özgün bir yer edinmesini sağlar. Okuyucular nezdinde sanatçı değerini artırır. 

Görevini ifa ederken öz sesimize ses veren dağ olur, dikilir karşımıza. Milletinin 

kültür imbiğinden geçerek yetişmiş Cebeci, sanatçı duyarlılığıyla mücâdelesini 

sürdürürken beklentilerinde yanıltıcı noktaları tüyo verir.17 

Dilâver Cebeci, mısra yapısı, kelime kadrosu, söz sanatlarını kullanışı, şiirine 

birkaç katman kazandıran telmih örgüsü ile derinlikli ve özgün bir şairdir. Şiirde 

estetik kaygısı taşımaz. Estetik, ona göre kendiliğinden oluşan bir durumdur ve o an 

ne kadarı gerekliyse o kadarı ortaya çıkar. Bu bağlamda şiirleri gereksiz yere 

süslemek, bol sanatla doldurmak gibi amaçlar taşımadığını belirtir. Yazar bazı 

Türkçe kelimelerin unutulmaya yüz tuttuğunun bilincindedir ve onları yeniden 

kazanmak için şiir dilinde sıklıkla bu kelimelere yer vermektedir. Mümkün 

olduğunca yabancı kelime kullanımından kaçınmakta, söz konusu değerli Türkçe 

kelimelerin yeni nesillerce de tanınmasını sağlamaya çalışmaktadır. Dilâver 

Cebeci’ye göre genç insanların hoşuna gidecek güzel ifadeleri zamanında vermek, 

onlara edebiyatı sevdirmeye yeterli olacaktır. 

Yazara göre Batı etkisi Müslüman Türk düşüncesine karşı edebiyatımıza 

girmiştir. Bu tesirle oluşan Batı hayranlığı günümüzde de devam etmektedir. 

Yazara göre Türk dili dünyanın en eski ve en zengin dilidir. Üç kıtada yaygın bir 

şekilde çok uzun asırlarca konuşulduğu için diğer lisanları etkilemiştir. Ayrıca 

Türkçe anadil olarak en küçük yaşta öğrenilen tek dildir. Bilgisayar ve bilişim diline 

de uygunluğu göz önündedir. Bu gibi sebeplerle yaşayan Türkçe korunmalıdır. Eğer 

Türkçe dışındaki Türk topluluklarının kullandığı bazı kelimeler dilimize 

kazandırılırsa dilimizle ilgili kimi sorunların çözülmesi kolaylaşacaktır. Bütün dünya 

Türkleri, Türkçe’yi koruyarak hayatlarını devam ettirebilirler. Yazar, bugün içinde 
                                                 
16 Senail Özkan, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008, s.54.  
17 http://sanatalemi.net/makale.aspx?mid=1447 



 26

bulunduğumuz kültür bozulması karşısında bir Türk’ün en önemli görevi olarak 

yaşayan Türkçe’yi korumayı göstermektedir. Türkçe’ye sahip çıkmak birinci vazife 

iken Türk töresi, geleneklerimiz ve göreneklerimiz ile sanatımızın bütün incelikleri 

gençlerimize öğretilmelidir.  

Dilâver Cebeci, öğrencileriyle yapılan görüşmelerinde edebiyatta hiçbir akıma 

bağlı kalmadığını ifade etmiştir. Edebî bağlamda düşünüldüğünde ise şiire nesirden 

daha fazla değer verdiğini belirtmiştir. Her ikisinin birbirinden ayrı bir dil yapısına 

sahip olduğunu söylemiş, şiir dilinin nesre göre daha fazla yetenek isteyen bir dil 

olduğunu savunmuştur. Şiir ona göre diğer edebiyat türlerinden daha etkili bir bilgi 

tatmin aracıdır. Şairinden bağımsız bir tür değildir. Şiiri yazan şair, yazdıklarına 

kendi kimliğini gizlice işler ve bir bireyden tüm topluma ulaştıran ifadeler kullanır. 

Şiir bir kelime oyunundan fazlasıdır. Millî bir hüviyet taşır. Bu sebeple bir 

yükümlülüğü de bünyesinde barındırır. Okuyana boş sözcüklerle hitap demek 

değildir. İçinde taşıdığı mesajla okuyucuda bir haz uyandırmalı, okuduğundan 

faydalanabilmesini sağlamalıdır. Şekil ve teknik birbirini dengelemeli, iç ve dış yapı 

birbirinin üzerine çıkmamalıdır. Vezin ve kafiyeye karşı değildir ancak sadece vezin 

ve kafiye ile de şiir yazılamayacağını savunur. Bu gibi düşünceleriyle Dilâver 

Cebeci, Necip Fazıl Kısakürek’e benzemektedir. İdeolojik açıdan bakıldığında ise 

Cebeci’nin şiirinin devrimci ya da toplumcu bir şiir olmadığını belirtmek gerekir. 

Memleket sevdasıyla şiirler yazdığını ifade eden Dilâver Cebeci, şiirde hiçbir 

ideolojiye bağlı olmadığını her mülakatında yinelemektedir. 

Dilâver Cebeci’nin roman, hikâye ve tiyatro türlerine çok ilgili olmadığı 

bilinmektedir. Çocuk kitapları serisinde yer alan küçük hikâyeleri dışında bu türlerde 

eserler vermemiştir. Manzum hikâye türüne de kendini yakın bulmaz. 

Öğrencilerinden Serpil Seneler’in kendisiyle yaptığı röportajda bu durumu açıkça 

belirtmektedir. 

 

 

 



 27

3. BÖLÜM 

ESERLERİ 

A.ŞİİRLERİ 

1.İÇERİĞİ 

 

  Dilâver Cebeci’nin şiirinin içeriğini bütün şiirleri çerçevesinde; gereken yerde 

düz yazılarının, diğer yazı ve fikirlerinin beyanlarıyla destekleyerek sunmaya 

çalışacağız. Bunun sebebi, Dilâver Cebeci’nin meydana getirdiği ürünler, birbirini 

tamamlayıp destekleyen ürünlerdir. Fikir ve muhteva yapılarında yazarın son derece 

tutarlı bir mahiyet gösterdiği açıktır. Şiirlerinde biçim özellikleri bazı değişimler 

göstermesine rağmen içerik özelliklerinde keskin değişimlere rastlanmaz. Şiirlerinde 

dünya görüşü, hayata, insanlara, diğer varlıklara, yaşadığı toplumsal çevrenin 

öğelerine ve özel olarak milletine ve vatanına bakış açısı değişken değildir. 

Doğrudan doğruya bir süreklilik kendini göstermektedir. 

 

      1999 yılında yayınlanan Sitâre adlı şiir kitabının önsözünde belirttiği gibi o, şiiri 

yavaş yavaş sindirilerek okunacak, okundukça tat kazanacak bir tür olarak görür. 

O’na göre güzel şiir, içeriğinde gerçek olmayanı terennüm eder, ama bu terennüm 

ettiği şey hem gerçekten daha güzel, hem de gerçek olandan daha gerçektir. Şair, 

şiirde ve diğer sanatlarda akıl dışılığın çok tabii olduğunu belirtir. Şiir bir yönüyle 

oldukça yüksek seviyede bir idrak halidir, şiirle şuur arasında bir bağlantı olduğunu 

bu görüşüyle öne sürer.18 

 

Şairin şiirinin özü değişmez. Ülkücü, Milliyetçi, Türkçü hatta Turancı şiirlerinin 

yanında sevgiliye uzatılan bir el gibi düşünülebilecek aşk şiirleri de mevcuttur. Vatan 

aşkının yanı sıra bir sevgili şahsında asil ve erdem dolu bir sevdanın en duygulu, 

lirik, yüreğe dokunur, hüzünlü ve düşüncelere daldırıcı mısraları, derin ve yetkin bir 

anlatış biçimi içerisinde yine onun kaleminden çıkmadır. 

 

                                                 
18 Dilâver Cebeci, Sitâre, İstanbul 1999, s.9 



 28

Dilâver Cebeci’nin şiiri birçok edebî sanatı bünyesinde barındırır. Sembolik 

çağrışımlar ve kendine has imajlarla dolu olan şiiri, âdeta fazlalıklarından arınmış, 

ayrıştırılmış ve saf bir görüntü kazandırılmış bir şiir niteliğindedir. Birçok şiiri 

birbiriyle bütünlük gösterircesine devamlılık içindedir. Biri diğerinin devamı gibidir. 

Çoğu Türk-İslam kaynaklarından, uzun yılları kapsayan Türk şiir geleneğinden 

beslenir. Divan ve halk edebiyatı ürünlerini anımsatan şiirlerinde yer yer Dede 

Korkut’tan, yer yer Yunus’tan ve yer yer de tarz-ı kadîm üzere gazellerle Fuzûlî, 

Şeyh Gâlib ve Nedîm’den izler görünür. 

 

Serbest tarzda yazılmış şiirlerinin yanında onun şiir tekniğini oluşturan asıl 

doğrultu, vezinli, kafiyeli, ahenkli, millî geleneğe sahip olan bir şiir doğrultusudur. 

Serbest şiirlerinde ise mısralara, lirik, aşkın bir felsefe, sembolik, derin bir mana, 

gizemli bir estetik, mistik, sofiyane bir yaklaşım kazandırmasını bilmiştir.19 

 

Şairin görüşlerine göre şiir kutsal bir sanattır. Ona bu şuurla yaklaşmak gerekir.  

Sanatlar içerisinde vahye en yakın sanat olarak şiiri görür. Şiir sözdür, sestir ve 

ahenktir. Doğrudan kulağa hitap eden bir türdür. Onda şekil aranmamalıdır, eğer ki 

onda şekil aranacak olunursa putlaştırılmış gibi olur. Bu yüzden mana bile ikinci 

planda kalır. Şiiri açıklamaya kalkışmamalı, sadece ona yaklaşımda bulunulmalıdır. 

Belki de şiirde dil mantığından başka bir şey aranmamalıdır görüşüne sahip olan 

yazar şiirlerinde determinist eşya düzenini değiştirmeye çalıştığını Sitare kitabının 

önsöz kısmında dile getirmekten çekinmemiştir. 

 

Temalar açısından büyük bir değişikliğe rastlanmasa da Dilâver Cebeci’nin 

şiirinin ve sanatçı kişiliğinin oluşum aşamaları üç dönemde değerlendirilebilir: 

Gurbet burcu, Hasret burcu ve Hikmet burcu. Usta yazar ve şair Behçet Necatigil’e 

göre kendisi de dâhil olmak üzere her şair, hayatı boyunca bu üç burçtan 

geçmektedir. (Çetin, 1988:107) 

 

 

 

                                                 
19 http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734 



 29

1.Gurbet burcu 

 

 Bu dönem şairin şiir hayatının ilk evresidir. Taklit, özenti ve kendini arayış 

aşaması olarak adlandırabileceğimiz bu dönemde şair yazdıklarının bilincine tam 

olarak varabilmiş değildir. Yazdıklarında birçok şairden esintiler görülebilmektedir 

ve kendine has bir tarzı henüz oturtabilmiş değildir. Tam olarak belirli bir vezne 

bağlı kalmamıştır. O anda hangi vezinle yazmak içinden geldiyse o vezni seçer ve 

yazmaya başlar. Yahya Kemal, Necip Fazıl ve Ârif Nihat Asya gibi şairler beğendiği 

isimler arasındadır. Vatan ve millet bilincinin şekillenmesinde Yahya Kemal’in, 

Türk-İslam estetiğinin gelişmesinde ise Necip Fazıl’ın izlerinin bulunduğu 

muhakkaktır. 

 

2. Hasret burcu 

 

Bu dönemle birlikte şairin şiir hayatının ikinci dönemi başlar. Bu dönemde şair 

taklit döneminden kendi kişiliğini bulma dönemine geçiş sağlar. Özentiden 

kurtularak kendi şiirinin yolunu bulur. 

 

Dilâver Cebeci’nin hasret burcu döneminde ülkücü/idealist denilebilecek bir 

dünya görüşünü içinde tam olarak benimsediğini fark edebiliriz. Millî ve İslami bir 

hassasiyet kazanmış olan yazar, bu dönemde fantezilerden uzaklaşıp ülküsünü gerçek 

bir amaca dönüştürür ve birçok şiirinde de bu ülküye ulaşmak için okuyucuya yollar 

sunmaya başlar. Artık hazırlık dönemi bitmiş, harekete geçme zamanı gelmiştir. 

 

3.Hikmet burcu 

 

Şairin şiirinin son dönemini hikmet burcu oluşturur. Artık şair kendi kişiliğini 

bulmuş, kabullerinin, benimseyişlerinin ve hayal kırıklıklarının şiirlerini yazmaya 

başlar. Şair, arzuladığı yahut hedeflediği pek çok ülküye milletçe ulaşamamanın 

verdiği iç sızısı içindedir. Pek çok şiirinde emperyalizme karşı verdiği savaşa 

milletin ayak uyduramadığı hüznünü yansıtmıştır. Bu döneminde yazdığı şiirlerle 

âdeta hayatının bir muhasebesini yapmıştır. Telmihle örülü şiirlerinin çoğu bu 



 30

döneme aittir. Sanki bir veda geçidi yapmaktadır. Kaybettiği dostları, evdeşim dediği 

eşi ve Türkiye’ye mal olmuş önemli şahsiyetlere yazdığı pek çok şiir bu dönemine ait 

şiirlerdir. Hikmet burcu döneminde didaktik eserlerden ziyade lirik eserler yazılması 

da bu sebeplerdendir. Şairin artık anlatacağı şeyler azalmış, kendini ve çevresini 

anlatma vakti gelmiştir. Genelde şairler hikmet burcu döneminde ölümü anlatmayı 

seçerken o ölümü neredeyse hiç anlatmamıştır. Ancak eskiye duyduğu özlem ve 

yeninin yozlaşmışlığına ettiği sitemler onun sona yaklaştığının bilincinde olduğunu 

göstermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 31

ŞİİRLERİNİN BAŞLICA TEMALARI 

 

Dilâver Cebeci, Türk toplumunun büyük alaka gösterdiği Yahya Kemal, Necip 

Fazıl Kısakürek ve Ârif Nihat Asya gibi büyük isimlerden sonra, çağdaş Türk şiirinin 

değerlerini özümseyerek ruhuna sindirmiş ve Türk geleneğinin tüm ilmini 

bünyesinde barındırmayı ülkü edinmiş istisnaî birkaç isimden birisi olmayı 

başarmıştır. 

 

Özgün, yeni ve kendine ait bir hayal gücü kabiliyetinin yanı sıra üstün telkin 

gücü ile kendini gösteren şair, aşk, kadın, lirizm, millî romantizm ve İslami 

hassasiyet çerçeveleri etrafında Orta Asya’dan saadet asrına kadar olan süreçteki 

kültür birikimi ve medeniyet anlayışı üzerine birçok şiirler yazmıştır. Toplumsal 

değişimin böylesine sorgusuz sualsiz kabul edilmesini asla içine sindirememiş ve sert 

eleştirilerde bulunmaktan kaçınmamıştır. Bu eleştiriler kimi şiirlerinde öfke ve 

kızgınlık mertebesine dahi erişmiştir. 20 

 

Genel itibariyle toplumun genelini ilgilendiren konularda yazmayı hedefleyen 

şair, Türkçülük, Milliyetçilik ve hatta Turan fikrini kendine rehber olarak edinmiştir. 

Bu rehber etrafında batılılaşma hevesi içinde giderek kaybolduğuna inandığı millet 

bilincini yeniden uyandırmayı, millî şuuru kuvvetlendirmeyi amaçlamıştır. 

 

Vatan, millet, Türklük aşkı kadar bir sevgilinin şahsında soylu ve erdemli bir 

sevdanın da şiirlerini yazdığını görüyoruz. Gönlü bol bir şair olan Dilâver Cebeci, 

öncelikle “Evdeşim” diye hitap ettiği eşine son derece samimi ve lirik bir dil 

kullanımıyla eşsiz şiirler yazmıştır. Onun dışında bir Tataristan gezisi sırasında 

tanıştığı bir Tatar güzeline de şiirler yazabilen şair, saçlarını çöl gecesine, dudaklarını 

ise gül sağanağına benzettiği sevgili imajına birçok şiirler düzebilmektedir. 

 

Destansı, epik unsurlar taşıyan, menkıbevî şiirlerin yanı sıra toplumsal kargaşayı 

ve puslu kavgaları anlatan şiirleri de göz önündedir. Kimi zaman bir mahkûma şiirler 

yazar, öfkeli bir yüreğin çağrısı olarak dikkat çeker, kimi zaman da sembolik, 

                                                 
20 http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734 



 32

metafizik derinliği olan şiirlerle karşımıza çıkar.  Bazen de millî efsanelerle aşkı 

harmanlar ve bir şiirde buluşturur. Baştanbaşa bir namazı anlattığı şiirleri de, zaman 

mefhumunu sonsuzluk fikri potasında erittiği şiirleri de vardır. 

 

Ona göre toplumsal şiirleri çözümden çok uzakta kalmıştır. Durumları apaçık 

belirtmesine rağmen gerekli adımlar atılmadığı için yenilgi kaçınılmaz olmuştur. Bir 

şiirinde bu yenilgiyi kutlamakta ve sitemini artırmaktadır. Şiirlerinin konularına 

genellikle karamsarlık ve hüzün duyguları egemendir. Şair sabırsızlık içindedir ve 

özlem duygusu birçok şiirinde ağır basmaktadır. Hayal kırıklıkları ön plandadır. 

Beklediği hedeflere yakınlaşmak yerine daima topluca bir uzaklaşmayı seyretmek 

zorunda kalmıştır. Ancak yine de hiçbir zaman yılmayacağını da sezdirmektedir. 

 

Bu genel bilgilerden sonra Dilâver Cebeci’nin şiirlerinde ele aldığı başlıca 

temaları inceleyelim: 

 

a.BİREYSEL VE PSİKOLOJİK TEMALAR 

 

Aşk ve cinsellik 

 

Aşk, iki süje arası sevgi etkileşimi olarak adlandırılabilecek, duygusal yakınlık ve 

bağlılık göstergesi olarak ifade edilebilecek bir his bütünlüğüdür. Geçmişi insanlık 

tarihi kadar eskidir denilebilir. Edebiyatımızda da aşk ve cinselliğin bu boyutlarıyla 

ele alındığı ortadadır. Dilâver Cebeci’nin aşk temalı şiirlerini incelediğimizde yoğun 

tutku, bağlılık ve özlem hislerinin göz önünde olduğunu fark ediyoruz. 

 

Dilâver Cebeci’nin, beşerî aşkla ilgili şiirleri çok sayıda olmasa da gerekli 

yoğunluğu ve paylaşımı sağlayabilmektedir. Birçok şairin içselleştirip okuyucularına 

sunduğu aşk, Cebeci’yi en çok vatan ve Türklük aşkı çerçevesinde vurmuştur. 

Sevgiliye duyulan aşk, onda çok fazla sirayet etmemiştir. Ancak kişilik itibariyle 

insan sevgisine ve doğasına son derece önem verdiğini bildiğimiz şair, tabir 

yerindeyse sevdi mi sonuna kadar seven ve bağlanan bir yapı içerisindedir. Lirizmi 

sevdiği kadınların varlığından beslenir. Şiir yazma vakti geldiği zaman ki bu çoğu 



 33

zaman bir otobüs, bir yürüyüş yahut yağmurlu bir gecede evinin balkonunda oturma 

esnasında gerçekleşir, kaleminden en efkârlı aşk şiirlerinin döküldüğüne de 

rastlanabilir. 

 

Aşk, âşık ve sevgili üçlüsünün her biri birbirinin tamamlayıcısıdır. Biri olmazsa 

öteki de olmaz. Şairin şiirlerinin çoğunda sevgili imajının idealize edildiğini 

görüyoruz. Çoğunlukla hece ölçüsü kullanarak yazdığı aşk şiirlerinde sevgiliye hitap 

şekli oldukça etkileyicidir. Örneğin “Babamın Yarım Kalmış Sevdasının Yerine” adlı 

şiirinde: 

 

 Sîneme yüzlerce ok saplanırdı 

 “Kirpiğin kaşına değdiği zaman” 

     Bir sızı içimde keleplenirdi, 

 Kulağım adını duyduğu zaman. (Cebeci, 2000:40) 

 

diyerek sevgili gözlerini kapadığında gönlünde yüzlerce yaralar açıldığını, sevgilinin 

adını bile duysa içine bir sızının düştüğünü belirtmektedir. Divan edebiyatından izler 

taşıyan bu kıtanın bulunduğu şiirin tamamını incelediğimizde sevgiliye olan 

hayranlığını her kıtada sürekli tekrar ettiğini görmekteyiz:  

 

 Kâh zülfünün karasında yatardım, 

 Kâh gözünün deryasında yiterdim. 

 Seni hayal eder dilek tutardım, 

Göğümde bir yıldız kaydığı zaman. 

 

Dilâver Cebeci’ye göre baharın gelişi, aşkın müjdecilerinden biridir. Birçok 

edebiyatta âdeta âşığın mevsimi olarak kabul gören bahar mevsimiyle, sevgili ve 

âşığın gönlü açılır, birbirine doğru meyil kazanır ve soğuk geçen günlerin bir sonu 

gelir. Âşığın sevdası bir çiçek gibi açılır, güneşi olan sevgiliye doğru döner: 

 

 

 



 34

 Bahar başlayınca elvan toyuna, 

 Sevdam çiçek açar idi boyuna… 

 Koyakdaki gür derenin soyuna, 

 Söğüt dallarını eğdiği zaman.  

 

Yine “Aklıma Düştü” adlı şiirinde, bahar, âşığa aşkı hatırlatan bir vazife 

üstlenmektedir:  

 

 Bir bahar rüzgârı değdi saçıma 

 Yumuşak ellerin aklıma düştü 

 Erguvan arzular doldu içime 

 Katmerli güllerin aklıma düştü (Cebeci, 2003:21) 

 

“Söz” adlı şiirde bahar mevsiminin gelişiyle âşık sevgilisine kavuşma sözü verir:  

 

 Vakit gelmeyince açılmaz gonca, 

 Bahar gelsin seller aksın ilkönce. 

 Bizim ilin turnaları gelince, 

 Yücelerden yiğitleri sor hele! (Cebeci, 2003:75) 

 

“Sen Varsın” adlı şiirde bahar geldiğinde âşığın gönlünde çiçekler açmaktadır: 

 

Sevdiğim kışlada mevsimler geçer, 

 Kara kışta, sıcak yazda sen varsın. 

 Her bahar gönlümde çiçekler açar, 

Sarılar giyinen güzde sen varsın. (Cebeci, 2003:76) 

 

Ancak her zaman âşığın beklentileri bir cevap bulmaz. Aslında çoğu zaman bu 

beklentilere bir yanıt alındığını görmeyiz. “Babamın Yarım Kalmış Sevdasının 

Yerine” şiirinin son kıtasında da âşığın durumu bu şekilde olmuş, gönlü ve aşkı 

yarım kalmış, solmuştur. Bu yarım kalmışlık içinde şair yine de sevgiliye olan 

doyumsuzluğuyla ölümü bekleyecektir: 



 35

 

 Bu aşk can evimde kaldı da yarım, 

 Hâlâ o iklimden sesler duyarım. 

 Kim bilir belki de sana doyarım, 

 Topraklar yağmura doyduğu zaman. (Cebeci, 2000:40) 

 

Âşığın sevgiliye visalinin imkânsızlaştırıldığı bir diğer şiiri “Temennî” adını 

taşır. Bu şiirde âşık bir gün tesadüf eseri yolda sevgilisine rastlar ve bu tesadüfle dili 

tutulur, kalbi yerinden çıkarcasına atmaya başlar, küllenmeye yüz tutmuş sevgisi 

yeniden alevlenir ve çevredeki insanlar bu buluşmaya tanıklık ederler: 

 

 Bir gün sokakta sana rastlasam 

 Gözlerim üstüne çakılıp kalsa 

 Yolun ortasında tutulsa dilim 

 Aklım saçlarına takılıp kalsa (Cebeci, 2000:44) 

 

Kalbim kütür kütür atsa derinden  

 Dağlar taşlar kımıldasa yerinden 

 Denizi andıran gök gözlerinden  

Göğsüne damlalar dökülüp kalsa 

 

Karşılaşmanın verdiği bu can alıcı heyecanın ardından çevredekilerin bir olay 

varmışçasına dikilip kalmasıyla âşığın bu tesadüfü ne kadar önemli gördüğünü 

anlıyoruz. Nitekim divan edebiyatında âşık, sevgiliye bir türlü kavuşamaz. Sevgili, 

âşığa visal iznini hiçbir zaman vermez. Hece vezniyle yazılmış olan “Temennî” şiiri, 

konu itibariyle divan edebiyatı, şekil itibariyle ise halk edebiyatından izler taşır: 

 

Nihayet öğrense sevilen seven 

 Kavuşmaya engel olamazmış ten 

 Rûhum rûhun ile kucaklaşırken 

 Bedenim orada yıkılıp kalsa 

 



 36

Şairin aşk şiirlerinde sevgilisine olan bağlılığını ve onu kendi gönül gözüyle nasıl 

gördüğünü ifade eden “Aklıma Düştü” şiirindeki sevgili tasvirlerine dikkat çekelim:  

 

 Sıcağın çözerdi katı buzları 

 Dudağın dökerdi aşk yıldızları 

 Yanak üzre sarı çiçek tozları 

 Püskürme çillerin aklıma düştü (Cebeci, 2003:21) 

 

 Gün batanda gece ile yarışan 

 Hançer çekip kaş ucuyla vuruşan 

 Ara sıra kirpiklere karışan 

 Siyah kâhküllerin aklıma düştü 

 

Görünüyor ki, âşık, sevgilisini tasvir ederken, dudaklarını aşk yıldızları döken 

gökyüzüne, siyah kâküllerini ise gece ile cenk eden hançerli bir savaşçıya 

benzetmektedir. Yine aynı şiirin son kıtasında sevgilinin gözleri bengisu dolduran ve 

içinde ateşler yanan bir pınara benzetilmektedir: 

 

 Bakarken gözlerin pınar gibiydi 

 Bengisu doldurup sunar gibiydi 

 İçinde ateşler yanar gibiydi 

 O diri hallerin aklıma düştü. 

 

Şairin “Ekincikte Bir Gece” adlı şiirinde aşkın canlandığı zaman dilimlerinden 

biri olarak da geceye önem verdiğini görmekteyiz. Bir gece Muğla / Marmaris’teki 

Ekincik kasabasında şair, yine bir şiir yazma anına denk gelir. O an sanki yıldızlar 

sagu sağmakta, şairin ellerine âdeta gümüş yağmaktadır. Yüzyıllar sanki bir ana 

sığmakta, şairin unutulmaz hatıraları gözünde canlanmaktadır: 

 

 

 

 



 37

İçimdeki hayal perisi uyandı: 

 Hayallerim son menzile dayandı 

 Özüm sözüm hep sevdaya boyandı 

 Aylânın burçlara ağdığı gece (Cebeci, 2000:63) 

 

Kıtanın son dizesinde adı geçen (Aylâ) kişi, Dilâver Cebeci’nin gerçek hayattaki 

eşi Ayla Cebeci’dir. Bu durumdan da şiirin, birçok şiirde “Evdeşim” olarak hitap 

edilen kişi olan Ayla Cebeci’ye ithaf edildiği anlaşılmaktadır. Şairin Ekincikte 

yaşadığı bu gece sanki diğer gecelerden özel bir gecedir. Bunun sebebi aklına eşinin, 

eşiyle ilgili hatıralarının ve aşkıyla ilgili kurduğu düşlerin gelmesidir. 

 

Dilâver Cebeci’nin eşi Aylâ Cebeci için yazdığı şiirlerin doruk noktasında 

“Evdeşim” adlı şiir bulunur. Bu şiirde evdeşini tasvir ederken söylediği, teninde gül 

açmak, saçlarından ay ışığı süzülmek, ağladığında çöle yağmur yağdırmak, 

güldüğünde göğe yıldız ağdırmak gibi söylemler son derece etkileyicidir. Her biri 

insanı derinden etkileyen özgün çağrışımlardır:  

 

 Dokundukça, ak teninde gül açan, 

Yürüyende kâh salınan kâh uçan, 

Dar günümde yollarıma nûr saçan, 

Elâ gözlü, selvi boylu evdeşim. (Cebeci, 2003:72) 

 

Saçlarından ay ışığı süzülen, 

Sıcağında katı buzlar çözülen, 

 Satır satır kaderime yazılan, 

 Kor yürekli, melek huylu evdeşim. 

 

Şairin sevgiliyle ilgili hâtıralarının depreştiği bir diğer şiiri “Kıyamet” adını taşır. 

Bu şiirde de şairin aşkı küllenmeye yüz tutmuş, sabrı beklemekten dolayı tükenmiş 

ve hatta sevgili yavaş yavaş unutulur hale gelmiştir:  

 

 



 38

Unutmuştum çıkıp geldin ansızın 

Bakışların beni çöllere attı 

Yüz yerimde yara vardı kapanmış 

Kirpiklerin ok yağdırdı kanattı (Cebeci, 1999:39) 

 

Gizli bir âteşin külü savruldu 

Kanım alevlendi sînem kavruldu 

İçimde bir ummân çalkandı durdu 

Fırtınalar koptu gemiler battı 

 

Şairin gönlünde bunlar olurken, sevgilinin gelişi âdeta bir kıyameti 

andırmaktadır. Bu kıyamet, kötü anlamda bir kıyamet değildir. Şair içinde sevgilinin 

anısını çoktan öldürmüş, yıllar sonra karşısına çıkmasıyla bütün anıları ve aşkı 

yeniden depreşmiştir. Şair bu durum karşısında ne yapacağını bilememekten 

kaynaklanan bir kıyamet yaşamaktadır. Hatta içinde belki de bu kıyamete yıllardır 

gönüllüdür: 

  

 Sabır bendim taştı çağladı seller 

 Şakıdı yeniden susmuş bülbüller 

 Ordulaştı ümitlerle emeller 

 Ilgar etti tozu dumana kattı 

 

Birçok şiirinde rastlayabileceğimiz “ılgar” kelimesi, bir atın tozu dumana katarak 

dörtnala koşması anlamına gelir.21 Burada da ılgar olan ümitlerle emeller, şairin bu 

kıyameti aslında içten içe istediğine işaret etmektedir. 

 

Şair kimi şiirlerinde sevgiliye sığınan, iltica eden bir âşığı canlandırır. İçinde 

çözemediği durumları, hislerindeki başıboşluğunu ve korkularını, sevgiliye sığınıp 

bir masal âlemine iltica etmekle yok edebileceğine inanır: 

 

 

                                                 
21 http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=ilgar 



 39

Masal kaçkını devler gezinir şehirlerde 

 Kenetlenmiş sarı seyrek dişleri 

Söner birden bebeğimin pembe gülüşleri 

 Ürperir örümcekler ağlarına sığınır 

 Ben sana…(Cebeci, 1999:51) 

 

İltica için sığınmayı düşündüğü sevgiliye öyle bir anda elini uzatıp da kavuşmayı 

şair has kavuşmalardan saymaz. Ona göre sevgiliye ulaşmak için belirli bir acıdan, 

sınavdan ve zorluklarla dolu bir yoldan geçmek gerekir. Sevgili, kolay kolay eline 

girmemeli, âdeta sarp yamaçlarda bir kale olmalıdır. “Arayış” adlı şiirinde sevgiliye 

bu açılardan seslenirken, şiirin sadece beşeri sevgiliye sesleniş olmadığı, ayrıca 

tasavvufî bir mana da taşıyabileceği göz önünde bulundurulmalıdır: 

 

 Sakın kolay kolay girme elime 

 Arayı arayı bulayım seni 

 Muhkem bir kale ol sarp yamaçlarda 

 Kuşatıp cenk ile alayım seni (Cebeci, 1999: 33) 

 

 Ben istemem öyle kolay zaferi 

 Akmalı alnımdan ülkümün teri 

 Aktarıp toprağı yırtıp gökleri 

 Muammâlar içre bileyim seni 

 

Söz konusu şiirde Allah’ı arayış fikri de barınmaktadır. Bu arayış yolculuğu 

sırasında (seyr ü sefer) karşılaşılan nice zorluklar, kâmil insanlığa ulaşabilmenin 

yegâne şartlarındandır. Şair de şiirin dördüncü kıtasında tasavvufî makamlardan söz 

açarak bu arayışın bir Allah arayışı olduğuna da işaret etmektedir: 

 

 Dolaşayım gönlümdeki köz ile 

 Yıldızları yandırayım söz ile 

 Otuz iki makam on dört saz ile 

 Bir günde kırk defa çalayım seni 



 40

 

 Dört Kapı Kırk Makam şeklindeki Kâmil (olgun) insan olma ilkelerini Hünkâr 

Hacı Bektaşi Veli’nin oluşturduğuna inanılır. Hacı Bektaşi “Kul Tanrı’ya kırk 

makamda erer, ulaşır, dost olur.” buyurmuştur. Söz konusu ilkeler aşama aşama 

insanı olgunluğa ulaştıran ilkelerdir. Bir diğer yoruma göre ise şeriat anadan doğmak, 

tarikat ikrar vermek, marifet nefsini bilmek, hakikat Hakkı özünde bulmak 

yollarıdır.22 

 

Şairin sevgiliye kolay ulaşmama isteği “Söz” adlı şiirinde de kendini 

göstermektedir. Âşık bu şiirde sevgiliye beklemesini, bu bekleyiş esnasında 

kendisinin de nice zorluklar yaşayacağını ancak sabredip sonunda sevgilisine verdiği 

visal sözünü tutacağını ifade eder. Nitekim yaşana zorluklar sonrasında yaşanan 

kavuşma, çok daha fazla değer kazanacaktır:  

 

 Bekler misin, ciğerinde kan mı var? 

 Geleceğim, geleceğim dur hele! 

 Mor dağlardan sarı şafak sökende, 

 Gök mâvisi düşlerini yor hele! (Cebeci, 2003:75)  

 

 Vakit gelmeyince açılmaz gonca, 

 Bahar gelsin seller aksın ilkönce. 

 Bizim ilin turnaları gelince, 

 Yücelerden yiğitleri sor hele! 

 

Aynı şiirin beşinci kıtasında:  

 

Alnımdaki kara yazı silinsin, 

 Kör karanlık dokuz yerden silinsin, 

 Tan ağarsın, eğri doğru bilinsin, 

 Yağadursun illerime nûr hele! 

 

                                                 
22 http://alevibektasi.org/inances4.htm 



 41

diyerek şairin kaderci bir anlayış sergilediğini de görüyoruz. 

 

Dilâver Cebeci, Yahya Kemal’in ordu-millet anlayışına son derece bağlı bir 

şairdir. Ona göre her Türk asker doğar.  Asker olan gençler yüreklerinde vatan 

sevgisinin yanında, aile ve akraba sevgisi ve elbette ki geride bıraktıkları sevgiliye 

karşı bir sevgi de beslerler. “Sen Varsın” adlı şiirinde kışlasında askerde olan bir 

gencin ağzından sevgiliye duyulan özlem dile getirilmiştir: 

 

 Sevdiğim kışlada mevsimler geçer, 

 Kara kışta, sıcak yazda sen varsın. 

 Her bahar gönlümde çiçekler açar, 

Sarılar giyinen güzde sen varsın. (Cebeci, 2003:76) 

 

Bu dörtlükte âşığın yaz kış sevgiliyi aklından düşürmediğini ve sadakatinin en üst 

noktasını görmekteyiz. 

 

 “Kızlar tepesi”nde bayrak açılır, 

 Eteğine gök kurşunlar saçılır, 

 Çelik namlulardan hedef seçilir, 

Arpacıkta, gözde, gezde sen varsın. 

 

Askerlik görevini yerine getirmekte olan âşık, gördüğü ve karşılaştığı her şeyde 

sevgiliden bir parça bulmakta, oldukça saf ve temiz bir aşk duygusu taşımaktadır. 

Her dost bakışında, her güler yüzde hatta gözlerine dolan her tozda sevgiliyi hatırlar. 

Bağlılığı üstün derecededir. “Sen Varsın” şiiri aşkı en duygulu biçimde anlattığı 

şiirlerinden biridir. 

 

“Yıllar Sonra” adlı şiirde âşık, sevgilisi ile yıllar sonra yeniden karşılaşır. 

“Temennî” şiiriyle benzer bir konuyu işleyen şiirin farklı özelliği ise âşığın sevgiliyi 

beklediği gibi bulamamasıdır. Zaman mefhumu, sevgiliden birçok şeyi alıp 

götürmüştür. Saçları ağarmış, elleri eski sıcaklığını, ses tonu albenisini kaybetmiş, 

kokusu etkileyiciliğini yitirmiştir: 



 42

 

 Yıllar saçlarını tarumar etmiş, 

 Güzelim tellerin böyle değildi! 

 Günler boyu sevdamızla yanardı, 

 Sıcaktı ellerin böyle değildi! (Cebeci, 2003:78) 

 

Aynı şiirin üçüncü kıtasında: 

 

 Yüreğin kafeste çırpınan bir kuş, 

 Gamzelerin ıssız, avuçların boş… 

 Ne zaman koklasam olurdum serhoş, 

 Al aldı güllerin, böyle değildi! 

 

diyerek sevgilinin güzelliğinden çok şey kaybettiğini belirten âşık, bu duruma 

oldukça üzüldüğünü de bir sonraki iki kıtada ifade etmekten kaçınmaz. Sevgilinin 

gözleri karanlık ve hatta bir şeylere dargın gibidir. Dudakları kırgınlığını 

sezdirmektedir. Âşık bu durumun kendine kaynaklanıp kaynaklanmadığını merak 

içindedir. Sevgiliyi görünce kendinden bahsetmeyi unutmuş bir hale bürünür. Bunun 

için haddini aşacak kelimeler söylediğini ifade ederek özür diler ve bu rastlayışa bir 

son verir.  

 

Sevgili, âşığı pek çok şiirde gözleriyle mest etmekte ve ona kendini 

kaybettirmektedir. Divan şiirinde ve halk şiirinde gözler, âşığın kalbini en çok yakan, 

en çok yaralayan ve aşka en çok yön veren organlar olmuştur. “Gözlerin” şiirinde 

şair, sevgilisinin gözlerini tasvir etmesinin yanı sıra çözemediği bu gizemli silahı 

sorgular:  

 

 Siyah mı, elâ mı, yeşil mi bilmem? 

 Gözlerin, gözlerin, aman gözlerin! 

 Alır beni mor dağlara çıkarır, 

Sevdalı başımda duman gözlerin (Cebeci, 2003:83) 

 



 43

Sevgilinin gözleri çoğu zaman çağlar boyu seyredilesi bir menzil, çoğu zaman 

pupa yelken içinde kaybolunacak bir okyanus, kimi zamansa uçsuz bucaksız bir çöle 

benzetilir: 

 

 Göz kırpmadan çağlar boyu seyretsem, 

 Aşkın çağırdığı menzile yetsem. 

 Pupa-yelken orda kaybolup gitsem, 

 Bir uçsuz bucaksız umman gözlerin. 

 

Sevgili, bakışlarını âdeta kılıç gibi kullanarak her zaman âşığın yüreğini 

yaralamakta, gamzeleriyle oklar atıp göğsünü delmektedir. Fakat buna rağmen âşık 

hiçbir zaman halinden şikâyet etmez ve bu durumu sevgilinin ona olan ilgisi olarak 

kabul eder: 

 

 Gözlerin bir çölde lâcivert gece: 

Işıklar oynaşır sarışın ince… 

Her sînede yara açar derince: 

Zağlı kılıçlardan yaman gözlerin. 

 

Çölde sarışın ışıkların oynaşması sözünden elaya yakın bir renkte olduğu 

izlenimini veren o gözler, âşığın âdeta cenklerde hayatta kalmasını sağlayan hayat 

kaynağıdır. Âşık o gözleri düşünüp yaşama sevinci kazanır ve bir yaydan boşanan ok 

gibi cesaret ve hız kazanır: 

 

Gözlerin cenklerde yaşatır beni, 

Gerilmiş bir yaydan boşaltır beni, 

Bozkır hilâlince kuşatır beni, 

Gözlerin, gözlerin aman gözlerin. 

 

Dilâver Cebeci’nin aşk ve cinsellik teması üzerine yazdığı en etkileyici şiirlerden 

birisi de “Hun Aşkı” adını taşıyan şiiridir. Bu şiirde, âşık ve sevgili Hun 

İmparatorluğu zamanında yaşayan iki kişidir. Âşık, sevgilisinden uzakta, cenk 



 44

meydanlarındadır. “Sarı bürçeklim” olarak adlandırdığı sevgilisi ise otağında 

halkıyla beraber yaşamaktadır. Âşık, sevgilisini geride bırakmış, onun ve vatanının 

uğruna bin Kırgız ile dövüşmeye gitmiştir. Uzak kentlerdedir. Hasreti son 

seviyededir. Sevgiliden uzakta kendisini âdeta bir mahkûm gibi hissetmektedir. 

Ancak ona ulaştığı zaman özgürlüğüne kavuşacaktır. Gittiği her yerde sarı 

bürçeklisini arar. Fakat bulamaz. Bulamadıkça da aramaya devam eder. Bütün Çin 

illerini dolaşır. Akınlarını sürdürür. Dilâver Cebeci’nin bu şiirde Türklük bilinci ve 

tarihi ile aşkı bir potada nasıl erittiğini gayet net bir biçimde görebiliriz. Türklerde 

dinî inancın Gök Tanrı inancı olduğu o dönemde âşık, sevgilisini Gök Tanrı’ya 

sormaya niyetlenir. Ancak Tanrı çok yücelerdedir. Sesi ona bir türlü ulaşmaz. Şiirde 

adı geçen diğer bir isim Erlik Han’dır. Erlik Han eski Türklerin ve Moğolların inancı 

Tengricilikte yeraltı âleminin efendisidir. Altayların bir yaradılış efsanesine göre 

Erlik Han, dünyanın yaradılışında Tengri'ye karşı fenalık yapmış ve Tengri onu ceza 

olarak yeraltı âleminin efendisi yapmıştır.23 Âşık, Gök Tanrı’dan sevgilisi hakkında 

yanıt alamayınca “Erlik Han’a mı sorayım” diyerek ikileme düşmektedir. Oysa 

korkusu buna engel olacak ve ona da danışamayacaktır. Bütün bu sıkıntılara kış 

mevsimi de eklenir. O dönem Türk topluluklarının mevsim dinlemeden yaptıkları 

akınlara göndermede bulunan şair, soğuk Altay dağlarında akınlarda olan âşığın, 

sevgiliyi düşünerek ısındığını ifade ediyor. Anasını, atasını, obasını, avlusunu geride 

bırakan âşık, bir tek sevgiliye geri döneceği inancıyla ayakta kalmaya devam 

etmektedir. Selenge ırmağı yol vermez olmuştur, giysileri eskimiş, silahları artık pas 

tutmuştur. Ancak bütün bu zorluklara sevgilinin vuslatı değerdir. Âşık, sarı bürçeklisi 

olan sevgilisini bulana dek at sürmeye devam edecektir: 

 

Sarı bürçeklim, her şeyim, 

Uğruna bin Kırgız'la vuruştuğum. 

Yine sensin aklımda.. 

 

Uzak kentlerden geliyorum, 

Seni arıyorum kaç yıldır. 

Kime sorsam sarı bürçeklim kime..? 

                                                 
23 http://tr.wikipedia.org/wiki/Erlik 

http://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrk
http://tr.wikipedia.org/wiki/Mo%C4%9Fol
http://tr.wikipedia.org/wiki/Tengricilik


 45

 

Gök Tanrı'ya sorsam, sesim ulaşmaz, 

Erlik Han'a sorsam korkuyorum. 

Altaylar'da at sürmekteyim şimdi. 

Kar yağıyor, 

Altaylar sisli sarı bürçeklim. 

Ben taş gibiyim, taş gibiyim. 

Yüreğimi çaldığından bu yana . 

Üşütmüyor soğuk beni. 

Şimdi nasıldır, gün doğusu bilsen sarı bürçeklim, 

Her şeyi bir yana attım, 

Terk ettim anamı, obamı, atamı, avlumu. 

Hem Çine akın vardı o sene  

Ben senden yana döndüm. (Cebeci, 1973:36) 

 

Sevgili birçok şiirde âşığı yalnızlıktan kurtaran bir kurtarıcıdır. Âşık birçok şiirde 

yorgundur, nice acılardan henüz çıkmış, birçok yarayı ruhunda biriktirmiştir. 

Sevgiliye kendini bırakır ve ondan yardım ister. İhtiyacı olan silkinişi ona, bir tek 

sevgili kazandırabilir. “Gel” adlı şiirde bu duruma örnekler buluyoruz: 

 

Soy bir cenk elbisesi gibi üstümden yorgunluğu 

Avuçlarıma yıldızlar dökülürken gel. 

Bırak yaşamayı sarışın sabahlara, 

Karanlığı yedi yerden del. (Cebeci, 1973:48) 

 

Âşık, sevgiliye, yalnızlığı öldürmek ve haksızlıkları yok etmek için gel çağrısı 

yapmaktadır: 

 

Bir zafer ulağı gibi uzaklardan, 

 Gel sızılı günlerime otur ne olur, 

 Cümle haksızlıklara inat olsun diye, 

 Kimsesizliğe vur, yalnızlığa vur! 



 46

 

“Sevgi Aralığı” adlı şiirde âşığın her şeyinin sevgiliden sorulması isteği ön plana 

çıkar. Yine bu şiirde de birçok şiirinde olduğu gibi Türk toplumunun savaşçı ve 

göçebe kimliğinin varlığıyla bütünleştirilen aşk temasına rastlıyoruz: 

 

 Kurumuş denizlerin suçlusuyum çağlardır. 

Ben göçlere, ben cenklere tanığım. 

Bu kirpiklerimden damlayan iyiliğin kanı 

Ve göz bebeklerimdir sevindiren şeytanı; 

Günahım senden sorulsun. (Cebeci, 2003:138) 

 

“Sana Kadar” adlı şiirde şair tüm varlıkların sınırının sevgilinin ayaklarına kadar 

uzandığını belirtir. Sabırla hürriyeti bekleyenlerin, mutluluk ve kavuşma hasreti 

çekenlerin yaşadığı dünyada, kanlı ve acılı bir düzenin olduğu hatta yıldızların bile 

gökte tutsaklık çektiği o devirde her şey sevgilinin ayağına kadar uzanan bir 

çizgidedir. Anlatılmak istenen sevgilinin her şeyin son durağı olduğudur. Ne 

yaşanırsa yaşansın, devir hangi devir olursa olsun en son dönüş sevgiliye olacaktır: 

 

Ayaklarında gümüş zincirlerle, 

Üstümüzde tutsak ve sessiz dursun yıldızlar. 

Ey düşlerimi kurşunlayan beyaz ışık, 

Düşüncem sana kadar. (Cebeci, 1973:51) 

 

 Aynı şiirin beşinci ve son kıtasında da görüşlerini destekler. Âşığın dileği 

sevgilinin ayaklarında biter: 

 

Seni en kalabalık şehirlere çağırıyorum; 

Yüreğimde yedi renkli bayramlar… 

Bu yorgun gözlerimi unutma ne olur, 

Dileğim sana kadar… 

 



 47

Kimi zaman da şair vefasız ve acı veren sevgiliye yaptığı düşmanlıklardan dolayı 

sitem eder. ”Düşman” adlı şiirde acı veren anıları yaşatan sevgili, âşığın dostâne 

davranışlarına düşmanca tavırlarla yanıtlar vermiş ve onun gönlünü yaralamıştır. 

Âşık en sonunda içinde büyüttüğü tüm sevgiyi öldürür ve sevgiliye istediği 

düşmanlığı verir. Yeniden karşılaşmalarına hazırlanır ve alacağı zafer için 

çalışmalara başlar. Sevgili, onun için kobra bakışlı bir engerekten, kara bir yılandan 

başkası değildir: 

 

 Bir gün çıkıp gelirse yüreğindeki askerler, 

 Yıldızlar senden yana olursa bir gün; 

 Boynuma yağlı kementler hazırla, 

 Düşünceme cellat ol. (Cebeci, 1973:53) 

 

Aynı şiirin son kıtasında zafer yemini ve benzetmeler daha dikkat çekicidir: 

 

 Pirhos’ca bir zafer kazanacağım, 

 Al, iyimser dualarımı, çok yaşa. 

 Kobra bakışlım, engereğim, karayılanım, 

 Düşmanım ol, düşmanım ol. 

 

Şiirde adı geçen Pirhos, Truva kahramanlarından Hektor’un eşidir. Hektor’un, 

oğlu Astianaks’ın ve ailenin tüm üyelerinin vefatından sonra Akhilleus’un oğlu 

Pirhos’un tutsağı olur. Bu ilişki sonunda da oğulları dünyaya gelir. Ancak artık 

Pirhos onu eşi olarak tanımaz ve Hektor’un kardeşi Helenus’a verir. Euripides’in ve 

Racine’in aynı adı taşıyan trajedileri vardır.24 

 

İnsanı derinden etkileyen ve farklı çağrışımlar ihtiva eden “Masal Güzeli” adlı 

şiirde, şair, sevgilisinin saçlarını ipek yolunda yorgun bir bezirgâna benzeterek son 

derece özgün bir söyleyiş yakalar. Saçların dağınıklığı ve bezirgânın yorgunluğuna 

ve sağa sola salınışına, yumuşaklığı ise bu bezirgânın ipek yolundan gelişine 

bağlanmıştır. O saçlar aynı şiirde bir çöl gecesine benzetilir. Bu da saçların siyah 

                                                 
24 http://www.tarihvakfi.org/page/40 



 48

renginden kaynaklanmaktadır. Çöl ikliminde gecelerin oldukça rüzgârlı geçmesi yine 

saçların dağınıklığıyla ilgilidir. Sevgilinin dudakları sanki şafaktan kopmadır. Güneşi 

andırması parlaklığından ve kırmızılığındandır. Asya şehirlerine yağan bir gül 

sağanağı olarak da nitelendirilen dudaklar kırmızı rengi ve kokusu dolayısıyla güle 

benzetilmektedir: 

  

 İpek yolunda bir yorgun bezirgân 

 Ve çöl gecesi saçların… 

 Asya şehirlerine gül sağanağıdır, 

 Şafaktan kopma dudakların. (Cebeci, 2003:144) 

 

 Bir çıra aydınlığı eski akşamlardan; 

 Düşlerce hür ve sessiz, dolar avuçlarına. 

 Bir mabet serinliği getiri belki Buhara’dan 

 Ulağıdır, caddelerin, sokakların… 

 

Buhara kentinde su sorunu yüzyıllardır aşılamayan bir sorundur. Şiirde de 

sevgilinin gözlerine Buharalı çocuklar âdeta suya hasret kaldıkları gibi hasret 

kalmışlarıdır. Şair bu sorunu önceden bildiğinden bu iki durumu oldukça özgün bir 

benzetmeye dönüştürmeyi başarmıştır. Sevgilinin ayak bastığı yerlerden âdeta 

zemzem suyu fışkırmaktadır: 

 

O altun kâhküllü masal çocukları, 

 Bin yıldır gözlerine susuz… 

Gözlerin yön yitimi ve pınarlarda arı. 

Zemzeme çığrı topukların… 

 

Şairin “Koşu” adlı şiirini incelediğimizde âşık, sevgiliye sitemlerini devam 

ettirmektedir. Sevgiliye duyulan aşkın derecesi çok yüksektir; ancak sevgilinin bu 

aşka verdiği karşılık âşığı hiç tatmin etmez. Sevgili, âşığa yakınlaşmaz, çoğu zaman 

ondan uzak durur. Şair bu durumu, “çisil çisil yağmurlarımdan kaçmışsın” dizesiyle 



 49

belirtir. Sevgili, âşığın içinde bulunduğu belalara, zorluklara karışmaz. Âşık da bu 

duruma gayet sitemkâr yaklaşır: 

 

 Güzelliğim düşüncene sığmadı, 

 Biraz daha kalsa idin ölürdün, 

 Çisil çisil yağmurlarımdan kaçmışsın, 

 Sularıma gelse idin ölürdün. (Cebeci, 1973:60) 

 

Âşığa göre sevgili, âşığın henüz en yüce seviyeye ulaşmayan aşkına 

dayanamamıştır. Demek ki o seviyedeki aşkıma şahit olsan ölürdün diyerek sevgili 

yergiye uğramıştır. 

 

Aşk, âşık ve sevgili üçgeninde aralarda perde perde sırların olması beklenemez.  

Âşık, her yerde aşkını, içindeki hisleri oldukça açık ve net bir biçimde beyan 

etmektedir. Gizlisi saklısı yoktur ve herkesin olanlara şahit olmasını dilemektedir. Bu 

durumdan hiç çekinme gereği duymaz. Ancak sevgili, aralarındaki her şeye bir giz 

koymakta ve daima üstü kapalı hareket etmektedir. Elbette ki bu da mutluluğun, 

tebessüm dolu anların yok olmasına sebebiyet vermektedir: 

 

Katı gerçek filizlendi her yerde, 

 Daha aramızda sır, perde perde. 

 Tebessüm nerede, mutluluk nerde, 

 Bir kerecik gülse idin ölürdün. 

 

Âşık, “Ellerin” şiirinde kendi sessiz ve yalnız dünyasında acı içinde 

yaşamaktadır. Dost kentleri sevgili için terk edip gelmiş; ancak sevgiliden beklediği 

sevgi ve şefkate kavuşamamıştır. Dara düşmüş durumdadır ve her yanı uçurum 

gibidir. Âşığın çaresizliğinin gayet açık bir biçimde anlatıldığı bu şiirde bu çaresizlik 

içinde dahi umutların sıcak tutulması gereği telkin edilmektedir. Umutları yeşertecek 

olansa sevgilinin elleri olacaktır:  

 

 



 50

Dost kentleri yıkıp sana gelmişim, 

 Esirin olmayı şeref bilmişim. 

Bilsen ıssızlıktan nasıl yılmışım. (Cebeci, 2003:146) 

 

 Bu sessiz dünyama girecek misin? 

 Ellerini bana verecek misin? 

 

Gül yüzünü gecelere dokurum, 

Şiirimsin günde bir kez okurum. 

Dara düştüm, sağım solum uçurum; 

 

 Şimdi bu müşkülüm görecek misin? 

 Ellerini bana verecek misin? 

 

Şairin aşk ve sevgili tasvirini yoğun tuttuğu bir diğer şiiri ”Seni” adını taşır. Söz 

konusu şiirde sevgili, âşığın gönlüne nakış nakış örülen, gece gündüz açılmak 

bilmeyen bir kördüğüm gibidir. Kızdığı zaman kılıç kadar keskin, diken kadar sivri 

kaşları vardır. Gözleri okyanus misali berraktır. Çiçeklerin, güllerin rengini 

yanaklarında taşır. Dilleri mâni ve türkü gibi gönle hitap eder. Gözleri doğuştan 

sürmeli, görünüşü ise âdeta bir yağmur gibi saf ve temizdir. 

 

Gözlerinde berrak sular gördüğüm, 

Gece gündüz uğraştığım kördüğüm. 

Nimet diye huzuruna vardığım, 

Kiraz seni, elma seni, nar seni. (Cebeci, 1973:64) 

 

Âşığın gönlünde sevgili en yüce yere sahiptir. Bulutlarda bir yerde yaşayan 

sevgili, yağmura benzetildiği son dörtlükte bulutlardan yeryüzündeki çöllere ve 

âşığın gönlüne düşer ve oralara bereket ve sağlık getirir. Âşık bu dörtlükte kendisini 

çöle benzetir. Sevgili de onun gönül çölündeki ateşi dindirebilecek bir yağmur 

damlası gibidir: 

 



 51

 Yücelerde bulutlarla yaşarsın, 

 Verimlice yüreğime düşersin. 

 İn çöllere, kuru otlar yeşersin, 

 Yağmur seni, dolu seni, kar seni… 

 

Sevgiliye uzakta olan âşık, gördüğü, duyduğu, dokunduğu her şeyde onu 

hisseder. Ondan gelebilecek bir haber, resim yahut mektup, aşkının depreşmesi için 

büyük bir sebeptir. ”Resim” adlı şiirde bu duruma örnekler görüyoruz. Vatanına, 

milletine ve dolayısıyla da bayrağına son derece bağlı bir şair olarak tanınan Dilâver 

Cebeci, bu şiirde sevgilisinin yüzünü rengi dolayısıyla Türk bayrağına 

benzetmektedir. Yüzün aya gözlerinse ışık saçması bakımından yıldıza benzetilmesi 

Türk şiirinde sıkça görülen benzetmelerdendir: 

 

 Sevdiğimden resim geldi dün bana, 

 Ceylan gibi duruşunu seyrettim.  

 Sarı saçın omuzlarından aşağı, 

 İnce bele varışını seyrettim. (Cebeci, 1973:66) 

 

Gül yüzünde bayrağımdan renkler var; 

 Baktıkça yiğitte dağılır efkâr. 

 Sinemi delmeğe almışlar karar; 

Kirpiklerin yarışını seyrettim. 

 

Âşığın gönlünü ikiye ayırmaya, sevgilinin saçlarının gücü yeter. Onun hasretiyle 

yanıp tutuşan âşık için,  bu pek de zor olmayacaktır: 

 

Bir ara dalmışım zülüf ucunda; 

 Saraylar yaptırdım Turan’da Çin’de. 

 Sigaramın dumanları içinde, 

 Bir alımlı sarışını seyrettim. 

 



 52

Dilâver Cebeci’nin aşk ve cinsellik temasını taşıyan ve sevgilinin güzellik 

öğelerinden biri olan saçlarını öven şiirlerinden birisi de “Saçlarını Uzatmadın” adını 

taşır. Bu şiirde âşık, sevgiliye saçlarını beline kadar uzatması temennisinde bulunur. 

Saçların uzunluğu, âşığın sevgilisine olan beğenisinin yanında aşkının seviyesini de 

belirtmektedir. Saçlar uzadıkça âşığın hisleri de artacaktır: 

 

 Bir öğülmüş kulsun dedim, 

 İnce beli bulsun dedim,  

 Belik belik olsun dedim, 

 Saçlarını uzatmadın. (Cebeci, 2003:149) 

 

Âşık, “Resim” adlı şiirde olduğu gibi bu şiirde de sevgilinin saçlarına dalıp 

kendini kaybeder: 

 

  Dedim güzel koyma darda, 

 Murat budur Türkmen erde 

 Usum gitti zülüflerde, 

 Saçlarını uzatmadın. 

 

İmkânsız aşk temasını işleyen, hüzünlü ve trajik bir hikâyeye sahip olan 

“Olumsuz Koşma” adlı şiirde âşık, değiştirilemez bir alın yazısına sahiptir. Şairin 

kaderci bir anlayış sergilediği şiirde zamana ve yurtsuzluğa karşı da bir sitem 

duygusu sezilir: 

 

Yüreğime kör düğümler atıldı, 

 Çözemedim, çözülmüyor Sultanım, 

 Yıllar yılı kaderimin hükmünü, 

 Bozamadım, bozulmuyor Sultanım. (Cebeci, 2003:150) 

 

Ne kadar zaman geçerse geçsin âşığın gönlü huzur bulmayacaktır. Sevgiliye 

ulaşma çabasında yolları âdeta tuzaklarla doludur. Duyduğu hasret öylesine büyüktür 

ki bulunduğu diyarların güzellikleri bile gözünde yitip gitmiştir: 



 53

  

 Yollarıma tuzak konmuş bir kere, 

 Güvenim yok haftalara günlere, 

 Zamanın tesbihi saçıldı yere, 

 Dizemedim, dizilmiyor Sultanım. 

 

 Bu bendeki çölün suya çağrısı, 

 Fecir vakti yıldızların ağrısı. 

 Bu diyarlar güzel ama doğrusu, 

 Gezemedim, gezilmiyor Sultanım. 

 

Şairin gözünde sevgilinin, Turan fikri hariç her şeyden üstün olduğunu, “Ellerin 

Etmez” adlı şiirde görüyoruz.  Bu şiirde sevgili oldukça üstün bir varlık olarak tasvir 

edilmektedir. Gök Tanrı inancının da yer aldığı şiirde sevgilinin elleri, Gök Tanrı’nın 

eşi Ayzıt’tan, bereket tanrıçası olan Umay’dan, saman yolundan, Arabistan, Umman 

ve Katar çöllerinden daha güzeldir. Şair, sevgiliyi Turan kadar çok sevmiştir. 

Dilekleri gökleri aşar, yaşadığı her an sevgiliye doğru akıp gider: 

 

Ayzıt, Umay, melek, peri, 

 Yedi acun güzelleri, 

 Toplanıp da gelse beri, 

  Ellerin etmez. (Cebeci, 1973:70) 

 

Tüm Ural-Altay kavimlerinin birliğini savunan siyasi görüş olan Turancılık 

görüşüne son derece bağlı bir yazar olarak tanınan Dilâver Cebeci, şiirin üçüncü 

kıtasında Turan’ı, sevginin en yücesini hak eden bir varlık olarak göstermektedir: 

 

 Gökten yüce dileğim var; 

 Seni sevdim Turan kadar. 

 Arabistan, umman, Katar, 

  Ellerin etmez. 

 



 54

Birçok şiirinde görüleceği gibi şair, sevgilisine çok şey borçlu olduğunu hisseder. 

Aşkının, sevinçlerinin, mutluluklarının yanı sıra üzüntülerini, başına gelen belaları ve 

sıkıntılarını da sevgiliden bilir. Kimi zaman da bu sıkıntılar için sitem eder. Tüm 

sitemlerine rağmen sevgiliye bağlılığını asla yitirmez. “Sen Olmasan” adlı şiirde de 

âşık, sevgiliye seslenerek hürriyetini ister. Uykusuzluğunu sevgiliye bağlar. Sevgili 

ona kahkaha atmayı unutturandır. Âşık onun yüzünden şarap içer, günahkâr olur. 

Allah’a ibadet etmekten vazgeçer. Her sabah uyandığında düşlerini sevgiliye 

yormaktan bıkmış usanmıştır. Ağaçları, kuşları hatta gökyüzünü sevmez olmuştur. 

Fakat bütün bunlara rağmen sevgili sayesinde şiirleri büyük anlamlar kazanmıştır. 

Yaşamın çocuksuluğundan uzaklaşmayı başarmış ve olgunlaşmıştır. Ölüm korkusu 

içine girmiştir. Dünyayı sevmeyi öğrenmiştir. İyi bir ozan olmasını sevgiliye 

borçludur: 

 

 Sen olmasan ozan olamazdım ilkin, 

 Çakılıp kalmazdım bu köhne kente. 

 Alırdım başımı çeker giderdim, 

 Delice kahkahalar atardım her yerde, 

 Ağaçları, kuşları, göğü severdim. (Cebeci, 2003:165) 

Sen olmasan bu kadar oturmazdım meyhanelerde 

 Bu kadar içmezdim bu kahrolası şarabı 

 Tanrının yanına varır gelirdim günde beş kez 

Ellerim günahkâr, dizlerim günahkâr 

Bırakmıyorsun, sana tutsağım. 

 

Dilâver Cebeci’nin bunca sevgiliyi öven ve ona olan tutsaklığı anlatan şiirlerinin 

yanı sıra sevgiliyi terk etmekten bahsettiği ve bunu gönülden istediği şiirlerine de 

rastlarız. Bu terk edişin ardından sevgilinin yaşadıklarını anlattığı şu dizeler ilgi 

çekicidir: 

 

 

 

 



 55

 Önce seni terk edip gideceğim………. 

 Sızılar saracak yüreğini ince ince 

 Gözlerin dalıp gidecek dört yöne 

Bu koca kentte büyüyecek yalnızlığın 

Bulanık düşler göreceksin her gece (Cebeci, 2003:166) 

 

Zaman geçip de âşık ve sevgili yaşlandıkça âşığın gönlündeki aşk biterken, bu 

kez sevgilinin içindeki azap büyüyecek ve acısı her geçen gün derinleşecektir. Bu 

dizelerde şairin Kırıkkale’de öğretmenlik yaptığı yıllardan hatıralar da sezilmektedir:  

   

Ve seneler gelip gelip geçecek………. 

 Ben gittikçe büyüyeceğim usunda gittikçe 

Günde beş vakit şiirlerimi okuyacaksın ibadet gibi 

Beni hatırlayıp anlayacaksın 

Saçları ağarmış öğrenciler görünce 

 

Âşığın sevgiliden beklentilerinin gerçekleşmediği “Hani” şiiri de sitemkâr aşk 

şiirlerinden biridir.  

 

Hani bana şiirler yazacaktın şiirler 

Bakmayacaktın uzaklarda olduğuma 

Kahırlı bakışlarımı bir köhne kentte yenilmişliğime sayacaktın 

Biz de biliyorduk sevmesini iyi kötü 

En verimli çağımızda böyle susmayacaktın (Cebeci, 2003:168) 

 

“Hani” şiirinde sevgili, âşığa aşkını doyasıya, âdeta bir şiirmişçesine 

yaşatmamış, aşkın en yaşanası çağı olan gençlik çağında onun sevgisine yanıt 

vermeyerek susmayı tercih etmiş, bir gün bile gülümsememiş ve yıllar geçtikçe 

birlikteliklerine olan inancı azalmış ve güçsüzleşmiştir: 

 

 

 



 56

Böyle tezden yitirmeyecekti ellerin sıcaklığını 

Nerde olsam üstüme yağacaktın rahmet olup 

Meydan okuyacaktın bir gün tüm rezilliklere 

Biliyordun uykuda olduğunu acunun 

Hani sen de uymayacaktın ellere 

 

Âşığın sevgiliden uzakta olup da âniden aklına girdiği ve âşığın yaşadıklarını 

hatırlayıp siteme başladığı başka bir şiirde şair, odasında günlerdir yalnızdır ve hiç 

kimseyle konuşmamış, defterleri ve kitapları arasına gömülmüştür. Sevgilisini 

önündeki kitaplarda yer alan şiirlere benzetmeye başlamıştır. Sevgili, o şiirler kadar 

güzeldir: 

 

 Garibliğim büyüyor…….Ellerini ver 

 Kutsal geleneklerimiz var, daha ölmedik 

 Günler boyu susmak verem olmak demektir bilirsin 

 Hani bir ağlıyabilsem boşalacağım 

 Yığılmış kalmışım kapında, gayri sen bilirsin (Cebeci, 2003:172) 

 

Suya düştüm……………avuçlarım yanıyor 

İnadına güzel doğa bu ilk güz sabahlarında 

Kitapların her yaprağında bir dokunaklı şiirsin 

Sağır oldu şiirlerime gecelerin kulağı 

Gün doğuyor………………gözlerim kan çanağı 

 

Şairin bazı şiirlerinde sevgiliyi hatırlamanın özel bir saati vardır. Bir ihtimaldir ki 

bu saatle ilgili bir anısı bulunmaktadır. Her akşam saat 19.00 sularında sevgili aklına 

gelir ve şair şiirini yazmaya koyulur: 

 

 

 

 

 



 57

Bu şiiri de saat ondokuzda yazdım………… 

 Bir gün gelir, seni bir yerde bulur 

Kaçıp gittiğime bakma bu garip illerden 

Sana şiirler yazabilirim yine 

Bizim orda da böyle akşamlar olur (Cebeci, 2003:173) 

 

Şair bu şiirini Kırıkkale’de kaldığı son akşamda yazdığını belirtmiş ve bir nevi 

veda şiiri olduğunu okuyucularına hissettirmiştir. 

 

Yine saat ondokuzda yazdığını belirttiği bir başka şiirinde, şair artık 

dayanamadığını ve sevgiliden yalan da olsa sevgi sözleri duymak istediğini 

belirtmektedir. Ona olan muhtaçlığı her an her dakika artmakta, sevgiliden başka her 

şeyi kendine haram saymaktadır: 

 

 Şiir yazmıyorum gayrı dersem…………. 

 Sakın inanma yalandır. 

 Sevgilerin en güçlüsü ile yaşıyorum bu çağda. 

 Saat ondokuz, gözlerim sana açıktı 

 Alnımın ilk çizgisinde adın var 

Senden gayrısı bana günahtır, haramdır (Cebeci, 2003:176) 

 

Beni kandır………..bir daha kandır. 

Dilinle söyleyemiyorsun gözlerin söylesin 

Bu kez yalansan da aldırmayacağım 

Muhtacım sana………….muhtacım, 

Bir şeyler söyle beni inandır 

 

Şairin Erzincan’da iken yazdığı başlıksız şiirlerinden birinde, aşk hasreti, 

yalnızlık ve hayal temaları son derece lirik bir anlatımla okuyucuya sunulmuştur: 

 

 

 



 58

Sen bilmezsin………….sen bilmezsin 

Bu karlı, buzlu, kış günlerinde ben ne yaparım 

Ne yaparım bu yıldızsız kapkara gecelerde 

Şarkılar dinlesem yalancıdır cümlesi 

Türkülerde sen varsın, inadına vefasız 

Nasılım, şarap, gözyaşı ve baş dönmesi (Cebeci, 2003:175) 

 

Bu şiirde âşığın aklı ve yüreği sevgiliye aittir. Sevgili yaşattıklarıyla âşıkta âdeta 

bir bilmece hissi uyandırmaktadır. Âşığın sevgiliyi bir türlü anlayamaması durumu 

şiirde ön plana çıkmaktadır. Ayrıca yarım kalmış aşk imajını da tespit etmek 

mümkündür: 

 

 Hâlâ bir bilmecesin aklımda çözemediğim  

Kör bir düğümsün beynimin tam ortasında 

Tüm acunu verdim İstanbul’u verdim söylemedin 

Mızıkçılık ettin……….bu oyun olmadı 

Şimdi ellere verdim her şeyimi,  

Sende bir yüreğim kaldı. 

 

Şairin âşığın sevgiliye çok şey borçlu olduğunu ifade ettiği şiirlerinden başka 

sevgilinin de âşığa bir takım şeyler borçlu olduğunu söylediği şiirleri de 

bulunmaktadır. Bu şiirlerden bir tanesi de “Seni” adını taşır. Bu şiirde sevgili, 

kadınlığını ve güzelliğini âşığın aşkından almaktadır: 

 

Alıp ellere verdim çirkinliğini 

Seni güzel ettim, kadın ettim 

Boş yere dile düştüm……….. (Cebeci, 2003:177) 

 

Şairin millî efsane ile iflah olmaz aşkı harmanladığı şiirlerinden biri “Bakülü 

Karanfil” adını taşır. Bu şiirde sevgili bir Frenk bahçesinde uyuyakalmıştır. Saçları 

mesih kokar. Etrafında birçok çiçek ve özellikle nilüfer çiçekleri bulunur. Ancak bu 



 59

bahçede karanfile yer yoktur. Bu sebepten karanfilin gönlü yaralıdır. Şiirde karanfil, 

âşığı simgelemektedir: 

 

 Dildâr bir Frenk bahçesinde mest-i hâb olmuş, 

 Mesih’in nefesidir saçlarında dolaşan. 

Galatyalar, Guzmanyalar, Koniferler, 

Soyunurken aşüfte Bizans akşamlarına, 

Mahcûb sularda yumar gözlerini Nilüferler….  (Cebeci, 1992:39) 

 

 Senin burada adın yok ey bîçare Karanfil, 

 Eli-yüzü kan içre kalbi yâre Karanfil! 

 

Karanfil elden ele çok gezmiştir. Artık intizara tahammülü kalmamıştır. 

İstemediği kimselere gitmek zorunda kalmış, yaralarının ona verdiği acılar bu sayede 

artmıştır. Oysa sevgili derin uykulardadır, karanfilin acısının farkında bile değildir: 

 

 Dildâr derin uykuda, kirpikleri dolâşık; 

Oysa kulanlar kişner sabırlı koyaklarda, 

Nalsız toynaklarında destanlar kımıldanır, 

Binip gider nefesleri kurşûnî bulutlara, 

Bakarsın bir baharda Settar Hanlar uyanır… 

 

 Dayanmak kolay değil bu efkâre Karanfil, 

 Dökelim dertlerini gel eş’âre Karanfil! 

 

Şiirde geçen Settar Han ise 1868–1914 arasında yaşamış ünlü Azeri devrimcidir. 

İran'daki 1906 devriminin sembollerindendir, hala Azeriler tarafından millî bir 

kahraman olarak anılır.25 

 

Aşkla efsanenin iç içe geçtiği bir diğer şiirde “Beş Zaman Arasında Bir Kaside” 

adını taşır. Bu şiirde şair, okuyucularını âdeta bir oluş öncesine gönderir. Belirgin bir 

                                                 
25 http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=settar%20han 



 60

zamansızlık söz konusudur. Var diyebileceğimiz tek zaman ezel ve ebed arasında bir 

zaman dilimidir. Zamanı beşe bölmek gerekirse, ilk safha aşkın kana karışması, 

ikinci safha cana bulaşması, üçüncü safha aşkın başlangıç ivmesi kazanması,  

dördüncü safha aşkın yerini bulup mekânına kavuşması ve son safha da aşkın 

tamamlanması safhalarıdır. İlk safhada gelecek hayalleri kurulmakta, ikinci safhada 

aşk, acı çekilerek öğrenilmekte, üçüncü safhada aşkı yaşamak için mekân aramakta, 

dördüncü safhada aşk, alışkanlığa dönüşmekte ve son safhada aşk, anıları 

hatırlatmaktadır. Anılara dönüş şiirde şu şekilde anlatılmıştır:  

 

 Bir ıssız gezegende fısıldaşıyorduk ikimiz, 

 Sözün lezzetini tadıyorduk bir mercan kadehten, 

 Deli yağmurlar dolduruyordu derin çukurları, 

 Henüz denizler yoktu ben seni severken… (Cebeci, 1992:57) 

 

Âşığın sevgiliyi tasvir ettiği ve bu sayede anılarının depreştiği bir başka şiir “Eski 

Bir Kasaba Sevdasından Kalanlar” adını taşır. Âşığın sevgilisi, serçe kanatlı 

gamzelere ve peri masalı gibi saçlara sahiptir. Her gece aynı saatte âşığın sokağından 

geçen sevgili, bazı zamanlar, bulundukları kasabanın han köşelerine çekilip 

ağlamakta ve bu anlara yalnız âşık şahit olmaktadır. Âşık, aşkını sevgiliye bir türlü 

söyleyememekte ve onun acılarına gizliden gizliye ortak olmaktadır. Her ne kadar o 

zamanlar hüzünlü ve efkârlı zamanlar da olsa âşık, yıllar sonra o zamanları 

hatırladığında özlem dolar ve içinde bulunduğu andan şikâyet eder: 

 

Nasıl gelip geçerdin o sokaklardan 

Şimdi kırk gözlü beton devler tutmuş köşe başlarını 

Eski toprak evlerin yerini telaşlı caddeler almış 

Eksoz homurtuları karışıyor korna seslerine 

Artık ne serçeler var ne ürkek türkülerimiz kalmış  (Cebeci, 1992:63) 

 

Şairin sevgiliyi tasvir ettiği şiirlerinden bir diğeri “Nigârî Bir Minyatürden 

Çıkardım Seni” adını taşır. Âşık bu şiirde sevgiliyi arama yolculuğuna çıkmış, bu 

yolculuğu sırasında yaşadığı sıkıntı ve zorluklarda aklına onu getirerek dayanmış ve 



 61

güç kazanmıştır. Bir gazel beyti kadar nezâkete, nigârî bir minyatüre sığacak kadar 

narinliğe sahip olan sevgiliyi aramak şair için çok kolay olmamıştır. Şair sevgiliyi 

kâşiflerden ve ünlü fıkıh ve tefsir âlimlerinden sormuştur. Şiirde adı geçen Taberî de 

bu âlimlerden biridir: 

 

 Ben de Yunus’un geçtiği şarlardan geçtim, 

Horasan göklerinde yıldızlarla söyleştim. 

Ne müzeyyen kitaplar karıştırdım sayfa sayfa, 

Keşşâftan, Taberî’den sordum seni. (Cebeci, 1992:68) 

  

Dilâver Cebeci’nin çoğu şiirinde âşık kişi, sevgiliden uzaktadır ve özlemi günden 

güne büyümektedir. Âşığın duaları, dilekleri bir türlü gerçekleşmek bilmez, vuslata 

birkaç istisna hariç hemen hemen hiç rastlanmaz. İşte böyle bir şiir olan “Eski Bir 

Hasret Türküsü” ’nde de âşığın göz pınarları kurumuş ve gece ile gündüz âşık için 

birbirine karışır olmuştur. 

 

Şairin kaderci anlayış gösterdiği şiirde adı geçen Yesrib şehri, Medîne şehrinin 

Hz Muhammed’in hicretinden önceki ismidir: 

 

Gözlerim Yesrib’de bir derin kuyu; 

Nice yıllar var ki çekilmiş suyu. 

Çöller yuttu gönlümdeki orduyu, 

Vuslat diyârına salamıyorum. (Cebeci, 1992:78) 

 

Ezel meclisinde divan kurmuşlar, 

Çamurumu çile ile karmışlar, 

Yazıp çizip ak alnıma vurmuşlar, 

Hasret fermânını silemiyorum. 

 

Şairin aşk ve cinsellik temalı şiirlerinin genelinin açıklandığı yukarıdaki 

incelemelerden sonra belki de bu temanın en yoğun izlendiği ve şairin de şiir 

yazmadaki en büyük başarısını kazandığı “Sitâre” adlı şiiri incelemeye alalım: 



 62

 

İlk yayınlandığında “Terkib-i Bend-i Sitâre” adını taşıyan şiir, şairin şiir 

dünyasını bütünüyle kavramayı kolaylaştıran bir şiirdir. Şiirdeki sevgilinin adı olan 

Sitâre, bilinen anlamdaki sevgili değil, Nedîm’in şiirlerinde de sıklıkla rastlanan 

hayal türünden, şiirsel bir sevgilidir. Birçok şair böylesine hayalî bir sevgiliye 

sahiptir. 

 

Şair, şiirde Sitâre ile telaşlı bir kalabalık ortasında karşılaşır. Bu tesadüf onun için 

hem beklenilmez hem de gönülsüz bir tesadüf olmuştur. Şair, utana sıkıla Sitâre ile 

ayaküstü konuşmaya çalışır. Aralarındaki yaş farkı da utanma sebeplerinden biridir. 

Sitâre doğduğunda şair askerî bir okulda öğrenci olduğunu belirterek okuyucuyu bu 

konuda aydınlandırır. Şiirin ilk kısmında şairin bu askerî okulda nasıl günler 

geçirdiğini öğreniriz. Yatış ve kalkış saatleri belirtilir ve bu saatler boyunca şair, 

hüzün dolu zamanlar geçirmektedir. Bu sıkıntılı zamanlardan düşleri sayesinde 

uzaklaşabilmektedir. Çünkü düşlerinde siyah benli bir kız yanı başına gelir ve ikisi 

birlikte şairin annesinin düşlerine giderler: 

 

 Dün oturup hesâp ettim 

 Sen doğduğun zaman 

 Ben bir askeri mektepte talebeymişim 

 Sen bilmezsin Sitâre 

Burada gündüzler çekip durduğumuz bir mercan tesbih 

Geceler içinde uyuduğumuz birer siyah buluttu 

Her akşam dokuzda yat borusu çalardı 

Yat borusu baştan aşağı hüzün çalardı 

Bir derin uykuya atardım kendimi 

Siyah benli bir kız düşlerime kaçardı 

Ben de onu alır anamın düşlerine kaçardım  

 

Bu azgın kalabalıkta seni tam duyamıyorum 

Gözlerin mi daha sıcak gülüyor 

Yoksa dudakların mı anlayamıyorum (Cebeci, 1999:11) 



 63

 

Son üç dize şiirde dört defa olmak üzere tıpkı halk şiirinin türkü formundaki 

nakaratlar veya divan şiirinin terkib-i bendindeki tekrarlar gibi tekrar edilmektedir. 

İlk tekrardan sonra şiirin ikinci kısmı diyebileceğimiz kısım gelir. Bu kısımda şair 

sevgiliyi Zühre yıldızına benzetir ki Sitâre adı da Farsçada yıldız anlamındadır. 

Zühre ise mitolojide, şehvet, müzik ve aşkı temsil eden bir yıldızdır. Eski astronomi 

bilgilerine göre üçüncü göktedir ve kutlu bir yıldızdır. Kur’ân-ı Kerîm’de adları 

geçen iki melek olan Harut ile Marut dünyaya test edilmek için gönderilirler. Testi 

sağlayacak olan kişi ise yine Allah tarafından dünyaya gönderilen Zühre’dir.26 

 

Şiirin bu kısmında bir Bâbil sahnesi çizen şair, bulunduğu Bâbil çöllerinde 

kendisine dost olarak İslamiyet öncesi Arap edebiyatının en önemli şairlerinden olan 

İmrü’l Kays’ı, Kâbe duvarlarında ismi bulunan ünlü Arap edebiyatı şairi Antere’yi 

ve yine ünlü bir Arap şairi olan A’şâ yı seçmiştir. Onlarla en kuytu vahaları dolaşır 

ve Sitâre’nin izlerinin arar. Bâbil’de Ziggurat adı verilen kalabalık tapınaklarda 

Sitâre’nin izini bulmak kolay değildir. 

 

 Gözlerine baktığım zaman Sitâre 

Bütün çöllere ay doğuyor 

Yoldaş ediyorum kendime 

İmrü’l Kays’ı Antere’yi A’şâ’yı 

En kuytu vahaları dolaşıyorum 

Hangi vahaya gitsem çadırlar sökülmüş Sitâre 

Çadırla su arasında bir cılga var 

O cılgada nârin ayak izlerin var 

Durgun suya düşüp kalmış gözlerin var (Cebeci, 1999:12) 

Şiirin üçüncü kısmında Sitâre soluk benzi ve yorgun yüzüyle tasvir edilir. İçinde, 

onu verimsiz kılan bir sızı vardır. Hazreti Muhammed’in hırkasını sunduğu ünlü şair 

Kâ'b bin Züheyr’in Banet-i Suad kasidesine de telmihte bulunulan bu kısımda 

sevgili, karşısındakilerden merhamet, cömertlik ve bağış dileyen bir görüntüdedir. 

                                                 
26 http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=zuhre 



 64

Şair sevgiliyi böyle görmeye dayanamayıp Medine’ye ve dolayısıyla Kurân’a sığınır. 

Sevgili uğruna sînesine elif çeken yani göğsünü sevgili aşkıyla tam ortasından 

yarmayı göze alan şair (mecazi olarak), Şeyh Gâlib’in “Âh minel aşkı ve halatihi, 

ahraka kalbi ve hararatihi…” olarak devam eden  ve "ah o aşktan..ve onun 

hallerinden..benim kalbimi yaktı yandırdı.." manasına gelen klasikleşmiş şiirinin bir 

cümlesini de alıntı olarak şiirinde kullanmıştır. 

 

Şiirin dördüncü kısmında Şair ve sevgilisi olan Sitâre bir yağmur altında 

yürümektedirler. Şair, Sitâre’ye, çok zorluklar ve sıkıntılar çektiğini “Ben ne 

yağmurlar gördüm Sitâre” dizesiyle anlatır. Şair o yağmurların altında yürürken 

Sitâre’nin yaşı daha olgunlaşmamıştır. Şair gene Bâbil’dedir ve insanlar 

tapınaklardan çıkarak şairin önüne dizilirler. Şair bu sıkıntılara dayanamayıp bir 

Uygur çadırına gider ve o çadırda Türk şiirinin en eski lirik şiir örneğini yazan İslam 

öncesi Türk edebiyatı şairlerinden olan Aprınçur Tigin ile sevgilisi Sitâre hakkında 

sohbetler eder.  

 

Telmihlerin devam ettiği dördüncü bölümde sevgili, eski Türk inancına göre 

bereket tanrısı olan Umay’a benzetilir. Bu kısımda Asya’nın bozkırlarından Anadolu 

toprağına göç ettiğini ifade eden şair, kendisi bağlamında Türk ilerleyişini 

yansıtmaktadır. Zamanda yaşanan bu gibi atlamalar vasıtasıyla şairin vermek istediği 

mesaj, aşkın zaman ve mekân tanımadığıdır.  

 

Asyanın bozkırlarında ordular düşüyor peşime 

 Yığılıp kalmışım bu Anadolu toprağına Sitâre 

Adam akıllı yorulmuşum 

Ellerin böyle olmamalıydı ellerine acıyorum 

Ve kim bilir kaç yıldan beri kalbimi öğütlüyorum 

Durup durup ıssız yerlerde 

Güçlü ol ey kalbim güçlü ol 

Daha çok işimiz var diyorum 

 



 65

Çağdaş destan sayılabilecek, birçok serbest çağrışıma sahip olan, duygusal ve 

trajik bir şiir diyebileceğimiz Sitâre şiiri, şairin aşk ve cinsellik temasını tarihle 

yoğurabildiği en önemli şiiridir denilebilir. 

 

Anı 

 

Birçok şair gibi Dilâver Cebeci de şiirlerinde anılarına yer vermiştir. Bu anılar 

çoğunlukla özlemini duyduğu anlardan oluşur.  Geçmişe olan hasretini yazılarında 

sıkça yansıtan şair için, içinde bulunduğu günler eskiyi aratır durumdadır. Gerek 

toplumsal yozlaşma gerek ikili ilişkiler gerekse yüreğinde taşıdığı ülkünün istediği 

doğrultuda ilerlememesi, onu anılarına son derece bağlı bir şair haline getirmiştir. 

Anıları onda çoğu zaman hüzün ve yorgunluk hisleri uyandırır. Anıları bir bakıma 

yalnızlıktan kaçış yeridir. Fakat yalnızlık da onun için vazgeçilmez öğelerden biri 

olmuştur. 

 

“Hüzn-i Tahattur” adlı şiirinde şairin, gençliğinde yaşadığı günleri özlemle 

andığını görmekteyiz. İnsanın en verimli ve coşkun çağı olarak nitelendirilebilecek 

olan gençlik zamanlarında hissettiklerini şair şu dizelerle açıklamıştır: 

 

Bazen deli Bozlaklar eserdi başımızda poyraz gibi; 

Hem dağlara hem devlere benzerdik. 

Ulu ırmaklar geçerdi ayaklarımızın ucundan. 

Zamanı bir gümüş ibriğin lülesinden süzerdik; 

Çimilesi sulardı elâ tebessümlerle baktıklarımız. (Cebeci, 2003:49) 

 

Şairin gençlik anılarını canlandıran bir başka şiiri “Dolunay Çağından Gelen 

Kızlar” adını taşır. Bu şiirde şair geçmişte kalan delikanlı zamanlarına özlem 

duymakta, içinde bulunduğu andan şikâyetçi olmaktadır. O devirde şair genç ve 

yağız iken daha dolunay çağının kızları doğmamıştır bile. Sokaklar şairin nefesine 

hayran iken çoğu genç kız da ayak izlerine âşık bir durumdadır. Yıllar sonra şair aynı 

sokaklara geri döndüğünde dolunay çağı kızlarını görür ve onlara kendini tanıtma 



 66

ihtiyacı içinde olur. O kızlar zamanında şairin kafasında çizdiği imajla 

benzeşmektedir: 

 

 O uzun saçlı kızların kirpik uçlarına 

Konuk olurdunuz ara-sıra. 

Benden habersiz, benden uzakta: 

Geleceği beklerdinîz öyle sabırlı… 

Ben bir meydan kavgasında kana bulanırdım, 

Daha siz yoktunuz… (Cebeci, 2003:103) 

 

Şairin Tacikistan’da bulunan Çeğen Köyü tepesinde geçen geceleri anlattığı şiiri 

“Çeğen Tepesi”, Çeğen kızları ve Buhara’nın tabiat özellikleri hakkında bilgiler de 

vermektedir: 

 

Bir ceviz ağacı bir duru pınar 

Ve gökte gümüş bilmeceler 

Vurur kutlu toprağın bağrında iki yürek 

Koşan bir atın soluğudur 

Çeğen tepesinde geceler… (Cebeci, 2003:77) 

 

Şairin “Yıllar Sonra” adlı aşk şiirinde, sevgilinin eski güzelliği ile ilgili anılarını 

da bulmaktayız. Sevgili şairin anılarında elleri sıcak, saçları henüz aklarla 

tanışmamış, ses tonu ince ve güzel bir ten kokusuyla hatırlanmaktadır: 

 

 Yıllar saçlarını tarumar etmiş, 

 Güzelim, tellerin böyle değildi! 

 Günler boyu sevdamızla yanardı, 

 Sıcaktı ellerin böyle değildi! (Cebeci, 2003:78) 

 

“Ağıt” adlı şiirinde şair, arkadaşı olan Büyük Türkiye Ansiklopedisi Baş 

redaktörü ve Türk Dil Kurumu üyesi Agop Dilaçar hakkındaki anılarını ifade eder. 

Bu anılar sayesinde Agop Dilaçar’ın yaşam felsefesi hakkında bilgiler de edinilebilir: 



 67

 

Şu kargaca “yapıt”lar kaldı bize hâtıra, 

Hayat onca “yaşam”dı, “dize” derdi satıra, 

İnatlaşma çenginde, baskın idi katır’a (Cebeci, 2003:82) 

 

Ankara’da bulunan Çaltepe köyünde yaşayan sakinlerden biri olan Kiraz Bibi’ye 

ithaf ettiği “Kiraz Bibi” şiiri, şairin gençliği ve çocukluğu ile ilgili anılarını içerir. 

Şiirde adı geçen Baloğlu destanı, Çanakkale savaşı sırasında elde edilmiş bir zafere 

göndermedir: 

 

Şöyle adımlasam köyü bir baştan bir başa, 

 Bilmem beni kaç kişi tanır? 

 Oysa söğüt gövdesindeki bıçak izi gibi 

Yer etmiş hâfızamda “Baloğlu” destânı 

Ve bir gök kurdun köyüme çizdiği sınır… (Cebeci, 2003:96) 

 

Şair “Anam ve Ben” şiirinde, gece olunca yaşadığı şehirden bunalan ve kendi 

içindeki boşluklara sığınarak anılarıyla baş başa kalmaya gönüllü olan bir kişi 

görünümüne bürünür. Annesinin dizleri, sığındığı emin bir belde olarak anılarında 

canlanır. İçi rahat ve huzurlu bir biçimde uykulara dalar. Annesine duyduğu özlem, 

şiirde hat safhadadır: 

 

 Bir emin belde idi baş koyduğum dizlerin, 

 Yumunca gözlerimi masallara uçardım… 

 Alıştığım kanunlar allak-bullak olurdu; 

 Bir âsâ temâsıyla yarılırdı denizler, 

 Ateşperest çölleri bir solukta geçerdim… (Cebeci, 2003:100) 

 

Şairin anılarıyla ilgili bir başka şiiri ”Geceler” adlı şiiridir. Bu şiirde şair, geceleri 

en iyi dostu olarak kabul ederek, onları geçmişte bırakmış olmanın acısını 

hissetmektedir. Geçmişteki üzgün anlarında onlara sığınmakta, yıldızlarla geceyi 



 68

paylaşmaktadır. Arkadaşı olan gece, ona siyah rengi sevdiren ve kendini yalnız 

hissettirmeyendir: 

 

 Sizden kaldı bendeki bu siyah sevgisi, 

 Sizde keşfettim sükûnetteki büyülü sesi. 

 Titrek ışıklar konardı gür yapraklı dallara, 

 Uzar giderdi bir akasyanın koyu gölgesi… 

 Şiirlerle yüreğime dolan geceler… (Cebeci, 1992:62) 

 

Dilâver Cebeci, şiirlerini tamamen anılarının esaretine vermez. Geçmişe ve 

anılara duyduğu özlem çok büyük olmasına rağmen sürekli yeni anlar yaşayarak yeni 

anılar biriktirme hevesi içindedir. Eskiyi, yapılmış hataların tekrarlanmaması için bir 

araç olarak kullanır. 

 

Yalnızlık 

 

Dilâver Cebeci, aile hayatına çok önem vermiş ve sürekli yeni insanlarla 

tanışmaktan ve onları misafir etmekten mutluluk duymuş bir şairdir. Çalışma saatleri 

dışında yalnızlığı çok fazla sevmemiş bir halk adamıdır. Fakat bazı zamanlar yalnız 

kalmanın gerekliliğine de inanır. Özellikle çalışırken yahut şiir yazarken yalnız 

olmak, olması gerekliliğine inandığı bir durumdur. İçinde bulunduğu her durumu 

ailesiyle, arkadaşlarıyla ve okuyucularıyla paylaşmaktan son derece memnun olan 

şair, bazı şiirlerine yalnızlık duygusunu yansıtarak bu duyguyu dahi paylaşım 

endişesi içine girmiştir. 

 

“Asra Yemin Olsun ki Hüsrandayım” adlı şiirinde içinde yaşadığı şehir, şairi 

boğar olmuştur ve şairin artık anlatmaya gücü kalmamıştır. Sessizlik, onu âdeta ses 

arayan bir avcı durumuna getirmiştir. Kesinlikle içinde bulunduğu durumdan 

memnun değildir: 

 

 

 



 69

Beni akşama kadar öğüten bu şehirde 

Kulaklarım ses gözleyen avcıydı 

Gün boyu bir coşkun ırmak olur çıkardı önüme 

Korna feryadları eksoz homurtuları 

Yakalardım ben bu sesleri sonra 

Bir ortaçağ simyacısı gibi çevirirdim altuna 

Şimdi gücüm yetmiyor sekiz köşeli çığlıklara 

O yüzden dönüyorum silahlara (Cebeci, 2000:18) 

 

Şairin yalnızlığı en bâriz biçimde anlatan şiiri “Ev “adını taşır. Yapayalnız ve 

ıssız olan bir ev ve bu evin içinde geçmişte yaşanmış anılar bir odadan bir odaya 

esmektedir. Şiirde yalnız olan şairden ziyâde evin kendisidir: 

 

 Bir ev…Yapayalnız ve ıssız … 

 Bir gün zemberek boşanmış 

Ve saat durmuş 

Sâdece camları öpen 

Güneşi hatırlıyor şimdi, 

İçinde neler yaşanmış, 

Ne sıcak yürekler vurmuş. (Cebeci, 1999:20) 

 

Şair, “Gel” adlı şiirinde sevgiliden, yalnızlığına bir son vermesini ister. 

Üzerindeki yorgunluğu alabilecek, içinde yaşadığı karanlığı delecek ve başına gelen 

haksızlıkları yok edebilecek tek kişi sevgilidir: 

 

 Bir zafer ulağı gibi uzaklardan, 

 Gel, sızılı günlerime otur ne olur. 

 Cümle haksızlıklara inat olsun diye, 

 Kimsesizliğe vur, yalnızlığa vur! (Cebeci, 1973:48) 

 



 70

Sevgiliden uzakta yalnızlığı yaşayış şekli konusunu ele alan başlıksız şiirlerinden 

birinde şair, kış mevsiminde bir gece vaktinde, gözlerinde yaşlar ve elinde bir kadeh 

şarapla yalnızlığı derinlemesine yaşamaktadır: 

 

 Sen bilmezsin…………sen bilmezsin 

Bu karlı, buzlu, kış günlerinde ben ne yaparım 

Ne yaparım bu yıldızsız kapkara gecelerde 

Şarkılar dinlesem yalancıdır cümlesi 

Türkülerde sen varsın, inadına vefasız 

Nasılım, şarap, gözyaşı ve baş dönmesi (Cebeci, 2003:175) 

 

Gecenin yıldızsızlığı ile şairin yalnızlığı arasındaki bağ dikkat çekicidir. 

“Yalnızlığa düşen kişi bu düşüşten sıyrılmak istedikçe daha da batar” görüşü ise 

şarkı dinlemek yahut başka herhangi bir eylemde bulunmak istemeyişiyle örtüşebilir. 

Yalnızlığında yaşadığı her şey ona sevgiliyi anımsatmaktadır.  

 

Şairin yalnızlıktan şikâyetiyle ilgili şiirlerinin yanında yalnızlığını övdüğü bir 

şiiri de bulunur. Bu şiir “Yalnızlığa Övgü” adını taşır. Şairin bu şiirinde yalnızlığının 

bile yalnızlık çektiğini görüyoruz. Ancak bu yalnızlık kimseye muhtaç değildir. 

Korkusuzdur ve geceye kendini hazırlamış bir biçimdedir. Şair kendini ona çoktan 

hazırlamıştır. Yalnızlığı şairin en eski dostlarından biridir ve onu hiç terk etmemiştir: 

 

El uzanmaz yerinde bir uçurumun, 

 Sessiz, kimsesiz, uykusuz, 

 Günahtan korunmuş, sevgiden zorlu 

Ve kurşunca korkusuz, 

Çiçek yalnızlığım… (Cebeci, 2003:74) 

 

Şairin yalnızlık temalı şiirlerinin çoğunda görülen ortak özellikler, yalnızlığın 

çoğunlukla gece vakitlerinde yaşandığı ve sebebinin çoğu zaman sevgili olduğudur. 

Yalnız kalış esnasında şair, anılarını hatırlar, içinde bulunduğu karanlıktan, anılara 

sığınarak kurtulmaya çalışır. Yalnız kalmak şairde bir iç sızısı uyandırır. Bu sızı 



 71

telaşlı bir korkuyla desteklenir. Telaşın sebebi, yaşamında yalnızlığa alışmamış bir 

halk adamının telâşıdır. Sadece çalışma saatlerinde yalnız kalmayı kendine ilke 

edinmiş Dilâver Cebeci, yalnızlık temasını şiirlerinde çok yoğun bir şekilde 

işlememiş, daha çok yalnızlık esnasında hatırına gelen anılarıyla şiirlerini bezemiştir.  

 

b. METAFİZİK TEMALAR 

 

Allah ve Din 

 

Dilâver Cebeci’nin şiiri Türk-İslam kaynaklarından ve binlerce yıllık geçmişe 

sahip olan Türk-şiir geleneğinden beslenir. Bazı serbest tarzda yazdığı şiirleri varsa 

da, onun şiir tekniğini oluşturan öz, vezinli, kafiyeli, ahenkli, Türk-İslam estetiği ile 

yoğrulmuş, millî ve gelenekli bir şiirdir. Şiirlerinin ana malzemesinin veya işlediği 

temaların büyük kısmı İslami kültüre ve menkıbelere dayanmaktadır. 

 

Günlük yaşamında son derece dinî bütün bir insan olan Dilâver Cebeci, tabir 

yerindeyse hiç namaz kaçırmayan bir kişiliğe sahiptir. İslami eserlere ve kişiliklere 

ilgisi oldukça büyüktür. Tasavvufa eğilimli yapısı da yakınlarınca bilinen yazar, çok 

sayıda şiirinde Allah ve din üzerinde durmaktadır. Şiirlerinde ayrıca İslami yönü 

kuvvetli olan kişiliklere de rastlanmaktadır. Bir şiirinde “Ben de Yunus’un geçtiği 

şarlardan geçtim.” der. Şairin, destansı unsurlarla, menkıbevî unsurların iç içe geçtiği 

şiirlerinden bazıları ise “Kıyam Düşünceleri 2” , “Medine”, “ Nurdağı’ndan 

Gelenler” adlarını taşır. Bu şiirler hamâset ve manzum söyleyiş olarak 

görülmemelidir. Bu şiirler sanatlı ve edebi şiirin tüm özelliklerini bünyesinde 

barındırır. Metafizik özelliklere ve sembolik öğelere sahip olan şiirlerine örnek 

olarak ise “Kadir Gecesi”, “…Ve Hüve’l-Bâkî”, “Çâh-ı Bâbil” ve “Kandehar 

Dağlarında Sabah Namazı” verilebilir. 

 

Şiirlerinden bazılarını bu tema üzerinden incelemek gerekirse öncelik “… Ve 

Hüve’l-Bâkî “ adlı şiirine verilmelidir. Bu şiirde Allah’ın varlığını ve birliğini kabul 

ettiğini, 

 



 72

 Döğünsün destanlar, ağlasın şiir, 

 Allah kadîm, Allah bâkî, Allah bir. (Cebeci, 2003:52) 

 

dizelerinden anlıyoruz. 

 

Allah’ın birliğini kabul ettiği bir diğer şiiri “Kabul Edilmiş Eski Bir Dua” adını 

taşır. Bu şiir Allah’a Türk ırkı için yapılmış bir duayı içermektedir: 

 

 Rahmânsın, Rahimsin, teksin, yücesin, 

 Türk’ü birbirine kırdırma yâ Rab! 

 Al canını hemen şu münafığın, 

Onu muradına erdirme yâ Rab! (Cebeci, 2003:71) 

 

Hz. Muhammed’in Mekke’den Medine’ye gerçekleştirdiği Hicret’ine telmihte 

bulunan şiiri “Medîne” de şairin dert ortağı kubbeler, fikrine derinlik veren yârenleri 

ise âyetlerdir. En büyük aşk olarak nitelendirdiği Allah aşkı içinde Medîne’ye 

yürüyen bir yolcu imajında olan şair, yolda mûcizelere rast gelir.  Bu mucizeler Hz. 

Muhammed’in mucizelerine bir gönderme değeri taşır. (Örnek olarak örümcek ağları 

sayesinde Hz. Peygamberin düşmanlardan korunma mucizesine değinilmektedir.) 

Tasavvuf felsefesinde gökten iniş anlamına gelen “nüzul” ve Allah’ın birliği ile 

mutasavvıfın dünyevi öğelerden arındığı, nesneleri Allah ile görme durumu anlamına 

gelen “vahdet” objelerine de bu şiirde rastlanmaktadır. 

 

 Feryâdıma ses versin dert ortağım kubbeler, 

Benim büyük da’vâmı anlayamaz habbeler! 

Gök yere nüzûl etsin, vakarlı kubbe olsun, 

Kimin yitiği varsa, gelsin kubbede bulsun,  

 Sesin sırrı kubbede, kubbede asîl nakış,  

 Yedi renkten süzülüp sonra vahdete akış… (Cebeci, 1999:29) 

 

Şairin “Kadir Gecesi” adını taşıyan şiirinde bir Kadir gecesinin somut ve soyut 

tasviri yapılmaktadır. Müslüman memleketlerinde her yerde kandiller yanmakta ve 

http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=mutasavvif


 73

müm’inler mescidlere doluşmaktadır. Bu gece şeytan gayız halinde, küfür ustaları ise 

kin dolmaktadır. Aşk, ta arşın üzerindeki kiraz ağacı olan Sidre’ye yükselmekte ve 

gaflet derin uykulardadır. Bu gece dalalet yoktur, temyiz vardır: 

 

 Bu gece her tarafta kandil kandil feyiz var; 

 Yerde Cibrîl-i emîn, gökte nûrdan deniz var. (Cebeci, 1999:45) 

 

Şairin kıyamete ve âhirete olan inancını, aşk ile Allah bilincini yoğurarak 

anlattığı “Kıyamet” şiirinin son dörtlüğünde bulmaktayız: 

 

Bu nasıl hâl, tüm kanunlar bozuldu 

Yıldızlar döküldü gökler çözüldü 

Dalar dümdüz oldu yere yazıldı 

Sûr öttü dünyama kıyamet çattı (Cebeci, 1999:39) 

 

Şairin “Tespih” adlı şiirinde şehit olan Mehmetçikler, rahmet damlalarından 

bereketli olan birer tespih tanesine benzetilmektedir. Tane tane her geçen an 

sayılarının artması, şaire âdeta bir tespihin çekilme sahnesini çağrıştırır: 

 

Ne acı! Gerçeğin soylu acısı… 

Tamam etti sonunda tespihimi 

Tesbihim ülkümün doğum sancısı 

Tesbihim alnımda otuz üç damla ter… 

Allahu Ekber…Allahu Ekber…Allahu Ekber… (Cebeci, 2003:69) 

 

Şairin Allah ve Din temalı şiirlerinin en yoğun hissedildiği şiiri “Kandehar 

Dağlarında Sabah Namazı”  adını taşır. Bu şiirde şair, bir sabah namazını aşama 

aşama tasvir eder. Öncelikle yönünü kıbleye döner. Niyetini eder. Allah’ın adıyla 

namazına ve dolayısıyla şiirin kalan kısmına başlar. Duaların olması gereken 

boşlukta Vahdet ve kesret imajlarına değinir. Daha sonra sırasıyla rükû ve secdeye 

geçer. Bir namazın aşamaları her ne ise birer birer şiirinde uygulayan şair, şiirin 

sonunda da selâmını vererek namazını sonlandırır. Konusu ve şekli itibariyle son 



 74

derece özgün bir şiir olan “Kandehar Dağlarında Sabah Namazı” onun Allah’a ve 

dine olan bakışını en açık biçimde ispatlayan şiiridir. Şair, kendi sesinden yayınladığı 

bir albümle bu şiiri geniş kitlelere ulaştırmayı da hedeflemiştir. 

 

Ölüm 

 

İslamiyet öncesi Türk edebiyatının vazgeçilmez öğelerinden olan sagular, Divan 

edebiyatının mersiyeleri ve Türk halk şiirindeki ağıtlar, ölüm olgusunu içeren 

türlerdir. Türk-İslam sentezi çerçevesinde kalmak amacını taşıyan Dilâver Cebeci de 

birçok şiirinde ölümü işlemeyi bu çerçeveye uygun bulmuştur. 

 

Şairin şiirlerinde ölümü işleyiş biçimleri çeşitlilik arz eder. Örneğin “Temennî” 

şiirinde işlenen ölüm, âşığın sevgiliye kavuşmasıyla meydana gelen bir ölümdür: 

 

 Nihayet öğrense sevinle seven 

 Kavuşmaya engel olamazmış ten 

Rûhum rûhun ile kucaklaşırken 

Bedenim orada yıkılıp kalsa (Cebeci, 2000:44) 

 

Ölümün bir diğer ele alınış biçimi de şehit olan Mehmetçiklerin ölümünün 

ardından yakılan ağıtlar biçimidir.” Bayram Ağıtı” şiirinde şair Edirnekapı şehitliğini 

gezerek ağıt yakmaktadır: 

  

 Edirnekapı’nın şehitliğinde, 

Göğsüme ay-yıldız taktım ağladım. 

Kabirlerin arasında dolaştım, 

Yazılara baktım baktım ağladım. (Cebeci, 2000:61) 

 

“Ekincik’te Bir Gece” şiirinde yıldızlar sagu sağmakta, şair aklının almadığı bir 

karanlıkta, hayalleriyle dolu, özel bir gece yaşamaktadır: 

 

 



 75

 Hem gönlüm hem fikrim yücelerdeydi, 

Yıldızların sagu-sağdığı gece…(Cebeci, 2003:25) 

 

Batı’nın Türk dünyasını ve Turan fikrini yozlaştırıp bozduğunu savunan Dilâver 

Cebeci, “Rüya “ adlı şiirinde bu fikrini destekleyerek Batıyı ve Batı medeniyetini, 

kitleleri yok eden katillere benzetmektedir. Ölüm bu şiirde kültürel ve siyasal 

yozlaşma şeklinde kendini gösterir:   

 

 Ben dayanıp iri gövdesine yaşlı bir çınarın 

Yapayalnız ölüyormuşum çağın ufkunda 

Güneş mağlûb bir kalyon gibi batarken 

 

Ve ağıtlar yükseliyormuş o güzel atların gittiği yerden (Cebeci, 2003:45) 

 

Şairin ölümü tasavvufî açıdan ele aldığı “Gözlerim” şiirinde ölüm, bir son olarak 

değil, bazı değerlerin başlangıcı ve amacı olarak kendini gösterir: 

 

Bir derin ummâna girmek üzere 

Eşyânın sırrına ermek üzere 

Başka âlemleri görmek üzere 

Gün gelir kapanır söner gözlerim (Cebeci, 2003:59) 

 

“Bir Yalnız Savaşçının Ölümü” adlı şiirde şair, büyük bir caddede akşamüstü 

saatlerinde vurularak ölümü tadar. Mevsim bahardır ve etraftaki hiç kimse şairin bu 

durumuna yardımcı olmamaktadır: 

 

Erguvan bakışlı bir akşamüstü 

Bir büyük caddede vurdular beni… 

Neon lambaları yeni yanmıştı, 

  Yanımdan insanlar geçiyordu…(Cebeci, 2003:92)27 

 

                                                 
27 Bu şiir Selçuk Küpçük tarafından bestelenmiştir. 



 76

Şairin, ölümü işleyiş biçimlerinden biri de vefatını öğrendiği yakın çevresinden 

kişilerin ardından yaktığı ağıtları anlatan şiirlerdir. Arkadaşlarından ve ülküsünü 

paylaşan kişilerden olan eski MHP Genel Başkan Yardımcısı Dündar Taşer için 

yazdığı “Dündar Taşer Sagusu”  bu şiirlerden en bilinenidir: 

 

Dündar Ağam, çoh görestim hardasan? 

 Eller sanır bir karanluk gordasan, 

 Mene göre Tanrı nerde ordasan, 

 

  Get Cennette nebileri gör ağam, 

Muhammedin sağ yanında dur ağam. (Cebeci, 1973:80) 

 

Diğer bir arkadaşı Büyük Türkiye Ansiklopedisi Baş redaktörü ve Türk Dil 

Kurumu üyesi Agop Dilaçar için yazdığı “Ağıt” şiiri de bu tür şiirlerine bir örnek 

teşkil eder:  

 

Öfkelendi Azrail, dedi ki; ”Artık yetti!” 

Semâdan buyruk geldi, Agop tamu’ya gitti… (Cebeci, 2003:82) 

 

c. SOSYAL TEMALAR 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirlerinin içeriği incelendiğinde ev ve aile gibi, orta yurttaşın 

yaşam şartları gibi öğelere pek rastlanmaz. Ancak genel bilgi vermek gerekirse onun 

fikir dünyasında ev ve ailenin halk yaşayışındaki önemi oldukça büyüktür. Günlük 

yaşamındaki evini her gün farklı bir misafire açan şair, İstanbul evlerine (özellikle 

fakir semtlerdeki) büyük hayranlıklar besler. Ailesi belki de ömründe en çok değer 

verdiği kıymetidir. Türklük bilincinin oluşması ve Turan fikrinin gerçekleşmesi 

öncelikle aileden başlar görüşüne sahiptir. Ancak yine de Türk evleri ve Türk ailesi 

hakkındaki görüşlerini şiirlerine yansıtmamıştır. Fakat düz yazılarında bu konuyu 

hatta tarihsel dokusu içinde, son derece detaylı bir biçimde ele aldığını ifade 

edebiliriz. 

 



 77

ç. TÜRKLÜK ve TARİHSEL BİLİNÇ TEMALI ŞİİRLERİ 

 

Şairin geçim sıkıntısı, trafik sorunu, tatiller gibi halkın sosyal yaşamında büyük 

rol oynayan konularda şiirlerine rastlamıyoruz. Ancak şair Türk halkı kültür ve 

yaşayışının, Batı medeniyeti tarafından yozlaştırıldığını her fırsatta dile getirmekten 

çekinmemiştir. Bu konudaki örneklere baktığımızda öncelikle “Hamayıl Kuşandım 

Şiir Kılıcını” adlı şiirini incelemek doğru olacaktır.  

 

Şairin bu şiirinde tarih bilinci son derece yüksek bir millet olan Türk milleti, 

yirmi birinci yüzyıla beş kala büyük bir basiretsizlik içine girmektedir. İnsanlar ne 

yapacağını bilemeden, âdeta kimliklerini kaybetmişçesine sokaklarda yürümektedir. 

Sular, balıklar, ıstakozlar, cinler gaflet içinde, şairin bunları fark eden duyuları ise 

dehşet içindedir. 

 

Yine bu konuyu ele alan başka bir şiir “Gece Yürüyüşü Sohbeti” adını taşır. Bu 

şiirde de şair, çocukların geleceklerinden habersiz bir şekilde büyüdüklerini, etrafta 

özellikle mimari alanda Türklük bilincini yaşatan son değerlerin yavaş yavaş yok 

olduğunu ve kâinatın istenmeyen bir doğrultuda ilerlediğini belirtmektedir. 

 

Şairin Batı medeniyetinin Türklük üzerinde yozlaşma sağladığını savunduğu bir 

diğer şiiri de kitabına isim olmuş “Şafağa Çekilenler” adlı şiiridir: 

 

Uyvar kalesinin eski yoldaşı 

O batılı akşama yenildinîz 

Ne kırıldınız ne büküldünüz 

Bir yeniçeri palası gibi 

Öç gününe çekildinîz. (Cebeci, 2003:91) 

 

Mevcut şiir, 1980 yılına kadarki süreçte katledilen ülkücü gençler için yazılmış, 

uzun, sert ve baş eğmez bir mersiye olarak yorumlanabilir. 

 



 78

Aynı fikrin en belirgin biçimde işlendiği şiir ise “Zaman Bir Ejderdir Ensemizde 

Soluyan”  adlı şiirdir. Bu şiirde artık eski gecelerin kalmadığı, geçen zamanın 

bilincimizi kaybettirdiği ve yozlaşmanın günden güne arttığı görülmektedir. Şairin 

ülküsü gittikçe umutsuz bir hâl almaktadır: 

 

 Kim bilir kaç yıldan beri… 

 Dökülür oluk oluk kaderimize, 

 Ülküsüz çeşmelerin simsiyah kiri… (Cebeci, 2003:73) 

 

Bayrak, Vatan, Bağımsızlık ve Hürriyet 

 

Dilâver Cebeci, 1973 yılında, kendisi otuz yaşında iken ilk şiir kitabı Hun Aşkı nı 

yayınlamıştır. Hun Aşkı kitabı, milliyetçi duyguların ve söylemlerin yoğun olduğu bir 

kitaptır ve o devrin siyasal atmosferi için son derece cesur bir söyleme sahiptir. Hatta 

eserde yer alan “Urun Ha” adlı şiirin 2003 yılında basılan “Bütün Şiirleri” 

kitabındaki baskısında bazı dizeleri ve kelimeleri refüze edilerek yayınlanmıştır. Bu 

değişim:  

 

“Altaylar’da ateş kanlı börüler,         “Altaylar’da ateş kanlı börüler,          

 At üstünde doğup ölen çeriler;           At üstünde doğup ölen çeriler; 

 Bir bilseniz deli gönül ne diler;          Bir bilseniz deli gönül ne diler; 

 

Tanrıdağı’n etrafını sarın ha!             Tanrıdağı’n etrafını sarın ha! 

Rusçulara, Çincilere urun ha!”             Nâmertlere, zâlimlere urun ha!” 

(1973 basımlı Hun Aşkı eseri)          (2003 basımlı Bütün Şiirleri eseri) 

 

olarak gösterilebilir. 

 

Yine Hun Aşkı adlı kitapta Ülkücü Hareket yanlılarından Ruhi Kılıçkıran ve 

Dündar Taşer’e adanmış birer sagu yer almaktadır. Dolayısıyla Hun Aşkı adlı eser, 

bazı istisnaî konuları işleyen şiirleri dışında tamamen kahramanlık, cenk, bayrak ve 

Türklük motifleriyle işlenmiş bir kitaptır. 



 79

 

Şair, 1984’te yayınladığı Şafağa Çekilenler adlı kitabında da bu sefer milliyetçi 

sağın önemli isimlerinden Emine Işınsu için “Çâh-ı Bâbil” şiirini okuyucuya 

sunmuştur.  Şafağa Çekilenler kitabı 1980 yılına kadarki süreç içerisinde öldürülen 

ülkücü gençler için, uzun ve sert bir mersiyedir. Kitapta yer alan “Bozkırda Bir 

Sancı” adlı şiirde bu gençleri dolaysızca anlatmaktadır: 

 

O çocuklar birer birer gittiler… 

            Soylu sevda türküleri dudaklarında,  

            Saçlarında kurt nefesi rüzgârlar, 

            O çocuklar birer birer gittiler…(Cebeci, 1984:8) 

 

Şairin sıradaki eseri “…Ve Sığınırım İçime” 1992 yılında yayımlanır. Bu kitapta 

da “Şimdiki Zaman Çekiminde Bir Mahkuma Mektup” adlı şiir, milliyetçi hareketin 

en önemli lideri Alpaslan Türkeş’e ithaf edilmiştir. Şiir, yapı itibariyle bir davayı 

hikâyeleştirme çabasıdır: 

 

           Öfkeyle kollarını çemriyor yalancı fecir 

     İmanım gibi biliyorum vakit asılmak vaktidir 

     Ve Taksim gazinolarında trahomlu şairler 

     Mısra arıyorlar masaların altında 

     Kanını içiyorlar bilmeden “Cennet atları’nın” (Cebeci, 1992:15) 

 

Şairin Türk milletini, aynı vatan topraklarında, aynı bayrak altında, bağımsız bir 

şekilde, bir arada ve birlik içinde yaşamaya çağrısı birçok şiirinde kendini gösterir. 

Hun Aşkı adlı eserinde yer alan “Bozkurt Çağrısı” adlı şiirinde şair, Bozkurt’a 

seslenerek Turan’ı gerçekleştirme görevinin onun üzerinde olduğunu ifade 

etmektedir. Bozkurt, Başbuğunu izleyerek Moskova kalesini yıkmalı, Tanrı dağı’na 

kendi tuğunu dikmelidir. Şair, bu ülküye gönül verenlerin ölümsüz olacağını 

belirtmektedir: 

 

 



 80

 Bu ülküye gönül veren, 

 Ölür mü Bozkurt ölür mü? 

 Oğuz soyu cenkten ırak, 

 Kalır mı Bozkurt kalır mı? (Cebeci, 1973:7) 

 

Yine aynı kitaptaki “Birlik Çağrısı” adlı şiirinde şair, Türklerin birlik içinde 

olması gerektiğini, onları bölmek üzere dış mihrapların çalışmalar içinde olduğunu 

ve arzu edilen ülküye ancak birlik içinde olunarak ulaşılabileceğini belirtir. Bu 

uğurda çok şeyler beklediği Türk Cumhuriyetlerinden yeterli cevabı alamadığını 

söyleyen şair, bu durumdan son derece şikâyetçidir. ”Türk’ün Türk’e küseceği çağ 

mıdır? “ diye sorarak yakınmasını da açıkça belli eder. Oysa Türk dünyası ona göre 

oldukça ulu bir dünyadır ve milletlerin birliği ile aşılmayacak engel, 

gerçekleştirilemeyecek ülkü yoktur: 

 

 Kalın ordu nerde olsa görülür. 

 Ülkülere birlik ile varılır. 

 Yoldaşımız, gök pusatlar darılır, 

 Türk’ün Türk’e küseceği çağ mıdır? (Cebeci, 1973:24) 

 

Şairin Turan fikrini açıkça beyan ettiği bir başka şiiri “Türk ve Turan” adını taşır. 

Bu şiirde şair, yeryüzü veya gökyüzündeki her yana Türk ve Turan yazmaya 

gönüllüdür: 

 

 Hilâllerin ardı sıra, 

 Denizleri yara yara, 

 Şam’a Kerkük’e, Mısır’a, 

 Türk ve Turan yazacağım. (Cebeci, 1973:8) 

 

Uzun soluklu bir şiir olan “Bayrak Olayı” şiirinde, Maraş iline Kahramanlık 

unvanının verilmesini sağlayan millî direnişin bayrak olayı anlatılmaktadır. 28 

Kasım 1919 Cuma günü sabahında kalelerinde Türk yerine Frenk bayrağını gören 

vatandaşlar derhâl direniş gösterirler ve Türk bayrağını yeniden göndere çektirmeyi 



 81

başarırlar. “Akın” adlı şiirle “Bayrak Olayı” şiirindeki olay sonuçlanır. Bu iki şiir 

birbirini tamamlayan bir konuya sahiptir: 

 

 Frenk bayrağını aldı gönderden, 

 Tırmandı, Ay-Yıldız’ı taktı yüceye… 

 Göğün güzelliği geldi üstüne, 

 Gök, işte şimdi göktü. (Cebeci, 2003:156) 

 

Şairin, milletini birlik altında tutmak için yaptığı çağrılardan bir diğerine de 

“Kutsal Çağrı” adlı şiirinde rastlarız. Şair, bu şiirde gerçekleştirdiği çağrının ilk 

olmadığını belirtir. Fakat buna rağmen garip bir şekilde çağrılarına yanıt 

alamamaktadır. Oysaki içinde yaşanılan vatanın görkemli bayramları, kıvanç 

duyulacak özel günleri mevcuttur. Bu günlerde vatan toprağında yaşayan millet bir 

araya gelir ve birlik içerisinde olurlar. Fakat şaire göre gerçekler unutulmaktadır. 

Türk milleti geriye gittikçe Yahudiler gülmektedir. Bu gibi sebepler birçoktur ve şair 

tedirgin olmaktadır. Bu yüzden çağrılar yapmaktadır ve yapmaya devam edecektir: 

 

 Bu ilk çağrım değil bilmelisiniz 

 Ben yürekten yüreğe de seslenirim 

 Daha mutlu geleceklerimiz var 

 Top yekûn bayramımız  

 (…) (Cebeci, 2003:179) 

 

Şairin birlik çağrısında bulunduğu şiirlerinin dışında tarihsel açıdan Türk ırkını, 

milletini ve vatanını övdüğü şiirleri de bulunmaktadır. Bu şiirlerden biri “Yürüyüş” 

adını taşır. Malazgirt savaşından izler taşıyan şiirde Türk ilerleyişi anlatılmaktadır:  

 

 Malazgirt’te, Mohaç’ta devler keser yolunu 

 Poyrazdan yaratılmış atlarla çiğner yürür. (Cebeci, 2000:38) 

 

Bir diğer şiiri “Yirminci Zırhlı Tugay Marşı” nda ise Hüseyin Erim Paşa’nın 

komutasındaki Yirminci Zırhlı Tugay’ın başarıları üzerinde durmuştur: 



 82

 

 Yiğitlik taksiminde bize düştü ulu pay; 

 Türklüğün çelik göğsü, Yirminci Zırhlı Tugay. (Cebeci, 2000:69) 

 

Açıklanan şiirlerinin dışında “Ne Mutlu Türküm Diyene” , “Atsız Yabgu Katında 

Dokuzlama”, “And”, “Cenk”, “Selçuk İli” , “Biz”, “Özlem”, “Yemin” ve “Bekleyin” 

adlı şiirlerinde de milliyetçilik, bayrak, vatan sevgisi ile bağımsızlık ve hürriyet 

temalarını işlediğini söyleyebiliriz. Bütün bu şiirlerden başka, vatanı ve milletine 

duyduğu saygı ve sevgi için yazmış olduğu “Türkiyem” şiiri ise âdeta millî bir destan 

olup kulaklarda ve gönüllerde yer etmiştir. Bu şiirde şair vatanının yoluna baş 

koymuş, onu ırmaklarının akışına can verecek kadar çok sevmiştir. Vatanın her bir 

toprağı ile üzerinde yaşayan milletin her bir ferdi, şairin gönlünde en yüce yerde 

bulunmaktadır. Hayatını bu ülkeye feda etmeye hazırdır: 

 

 Baş koymuşum Türkiyem’in yoluna 

 Düzlüğüne, yokuşuna ölürüm, 

 Asırlardır kır atımı suladım. 

 Irmağının akışına ölürüm. (Cebeci, 2003:115) 

 

Bu dörtlük şiirin ilk dörtlüğüdür ve içinde geçen “Düzlüğüne yokuşuna ölürüm” 

dizesindeki düzlük ve yokuşun, Ankara-Kırıkkale yolu üzerinde olduğu, şairin oğlu 

Çağrı Cebeci tarafından doğrulanmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 83

2.ŞİİRİNİN BESLENDİĞİ KÜLTÜREL KAYNAKLAR VE 

ETKİLENMELER 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirlerinin ve düz yazılarının kendine has ve dikkat çekici 

yanlarından birisi, bu türlerde verdiği ürünlerin sadece bireysel yeteneğine, 

duygusuna, düşünüşüne ve sezgilerine bağlı kalması değil, aynı zamanda da millî ve 

evrensel nitelik taşıyan kültürel kaynaklardan da beslenmiş olmasıdır. Şiirsel 

kabiliyeti yeterli bir görünüm arz etmesine rağmen o yine de bazı kaynaklar 

vasıtasıyla millî ve tarihsel bilinci okuyucularına aşılamak istemektedir. Birçok 

şiirinde bilgi verme amacı taşıması da bu sebepledir.  

 

Dilâver Cebeci’nin şiirinde edebiyatın neredeyse bütün sanatlarına, kendine has 

hayallerine, yeniliklerine ve imajlarına rastlamak mümkündür. Bunların yanı sıra 

aşk, kadın, lirizm, millî romantizm ve İslami hassasiyet;  medeniyet anlayışı ile 

sorgulamaksızın kabul edilen toplumsal değişime karşı eleştiri ön planda yer alan 

öğelerdir. Bu öğelerin altını çizerek netleştirmek amacı taşıyan şair, bu 

belirginleştirme işini bazı etkilenmeler ve alıntılar kullanarak gerçekleştirmeye 

çalışmıştır. Bazen bu belirginleştirme çabası içindeyken de kapalılığa düşer. 

Telmihler ilk başta anlaşılmayabilir. Ancak çoğunlukla hangi dizede nereye varmak 

istediğini belli ettiğini görmekteyiz. 

 

Bu genel girişten sonra Cebeci’nin şiirlerinde hangi kaynaklardan beslendiğini, 

hangi sanatçılardan etkilenmeler ve benzerlikler taşıdığını somut bir biçimde 

karşılaştırmalı olarak göstereceğiz. 

 

a.Dede Korkut Hikâyeleri 

 

Dilâver Cebeci, “Kutalmış” adlı şiirinde Dede Korkut hikâyelerinde görülen 

tiplerden ata, ozan, alp-eren isimlerini; o devrin içkilerinden biri olan kımızı ve 

hikâyelerde yapılan av merasimleri sonrası gerçekleştirilen şölen ziyafetlerini örnek 

olarak kullanmaktadır: 

 



 84

Öz atası eydür:”hemen varayım; 

Doksan aygır, dokuz buğra kırayım 

Kımız sağdırayım, şölen vereyim,  (Cebeci, 2003:85) 

 

b.Klâsik (Divan) Türk edebiyatı ve kültürü 

 

Dilâver Cebeci, Klasik (Divan) edebiyatı kültürü üzerine çalışmaları olan bir 

şairdir. Bu edebiyat içinde kadının nasıl ve ne şekillerde ele alındığını anlatan Divan 

Şiirinde Kadın adlı bir eseri de mevcut olan şairin, tarz-ı kadîm üzere yazdığı 

gazelleri de bulunmaktadır. Asra Yemin Olsun ki… adlı şiir kitabında beş adet gazeli 

bulunmaktadır. Gazelleri dışındaki bazı şiirlerinde de, bu edebiyatın şekil 

özelliklerinden ziyade mazmunlar, istiareler gibi bazı sanatsal özelliklerini 

kullanmaktadır. Asli kaynakları kullanma fikri yoğun olan şair, klâsik şiirden aldığı 

motifleri, Türk-İslam sentezi içerisinde yeniden yoğurup modern bir görünüm 

kazanma çabasındadır. Bu sebeple klasik şiir özelliklerinin dışında halk şiiri ve 

serbest şiir örnekleri de bulunmaktadır. Şairin divan edebiyatı motiflerini kullandığı 

şiirler incelenecek olursa: 

 

Bazı mısra ya da beyitleri iktibas 

 

*)- “Hüzn-i Tahattur” adlı şiirinin Ahmet Hâşim’in “Tahattur” adlı şiiriyle üslup 

ve konu bakımından benzerlikler taşıdığı görülmektedir. Her iki şiirde de konu 

geçmişe duyulan özlemdir. Akşam, karanlık ve gölgeler her iki şiirde de kullanılan 

imajlar olarak dikkat çeker: 

 

 “Beyaz günler ve beyaz güller.. 

 Diri kubbeler altında soluyup okşadıklarımız… 

 Osmaniyeli Garib akşamları vururdu ara-sıra eşkıya… 

 Hükmü başlayınca dağlarda karanlığın, 

 Söz yıldızlarıydı pırıl pırıl yaktıklarımız.” (Cebeci, 2003:49) 

 

dizeleri ile Ahmet Haşim’in “Tahattur” şiirinin, 



 85

 

“Bir Acem bahçesi, bir seccâde, 

Dolduran havzı ateşten bâde... 

Ne kadar gamlı bu akşam vakti... 

Bakışın benzemiyor mu'tade.” 

 

dizeleri arasındaki imaj ve vakit uyuşması göz önündedir. 

 

*)-“Masal Güzeli”  şiirinin ilk dörtlüğünde şair, sevgilinin saçlarını tarumar 

olmuş, yani dağılmış ve perişan bir hale gelmiş, yorgun bir bezirgâna 

benzetmektedir. Dudakları ise şafaktan kopma bir gül sağanağıdır ve Asya 

şehirlerine yağar. Bu benzetmelere Fuzûlî’nin görgeç redifli gazelinin şu beytinde de 

rastlıyoruz: 

 

“Gönlüm açılır zülf-i perişanını görgeç  

      Nutkum tutulur gonce-i handanını görgeç” 

 

*)- “Saçlarını Uzatmadın” şiiri örnek olarak alınacak olunursa, Divan 

edebiyatında sevgilinin saçlarına verilen önem üzre birçok beyitler yazıldığını bilen 

Dilâver Cebeci, bu şiirinde de sevgilinin saçlarını över ve hayranlığını ifade eder: 

 

“Dedim güzel koyma darda, 

Murat budur Türkmen erde 

Usum yitti zülüflerde, 

Saçlarını uzatmadın.” (Cebeci, 1973:67) 

 

Bu dörtlükte sevgilinin saçları âşığın aklını yitirmesine sebep olmaktadır. XV. 

yüzyılın en önemli şairlerinden birisi olan Necâtî’ye ait olan şu beyitte de:  

 

      Ayağı yer mi basar zülfüne ber-dâr olanun 

            Zevk ü şevk ile virür cân u seri döne döne 

 



 86

(Senin zülfüne asılanın ayağı yere mi değer; zevk ve şevk ile canını döne döne verir.) 

 

sevgilinin saçları âşığın aklını başından alır ve âşık zevk ve şevk içinde döne döne 

can verir. 

 

*)- “Nigârî Bir Minyatürden Çıkardım Seni” adlı şiirin ilk dörtlüğündeki, 

 

    “Bir gazelin beytinden süzülmüş nezâketin, 

     Sa’dabadlı lâlelerin rengi güler yüzünde. 

     Gezip bidev atlarla nice çağları, 

           Nigârî bir minyatürden çıkardım seni.” (Cebeci, 1992:68) 

 

bir gazel beytinden nezâket süzülmesi objesi, Nedîm’in sana redifli gazelindeki, 

 

“Haddeden geçmiş nezaket yâl u bâl olmuş sana  

 Mey süzülmüş şişeden ruhsâr-ı al olmuş sana” 

 

beytindeki anlatıma benzerlik göstermektedir. 

 

*)- “Babamın Yarım Kalmış Sevdasının Yerine” adlı şiirin ilk dörtlüğündeki, 

 

     “ Sîneme yüzlerce ok saplanırdı, 

            “Kirpiğin kaşına değdiği zaman.” 

            Bir sızı içimde keleplenirdi, 

            Kulağım adını duyduğu zaman” (Cebeci, 2000:40) 

 

Âşığın sinesine oklar saplanması imajı, 18. yüzyıl divan şairlerinden Râsih 

Bey’in üstüne redifli şu gazelinde de mevcuttur:  

 

“Süzme çeşmin gelmesin müjgân müjgân üstüne. 

  Urma zahm-ı  sîneme peykân  peykân üstüne.” 

 



 87

Bazı Mazmunlardan Yararlanma 

 

Dilâver Cebeci, bazı şiirlerinde, divan şiirinin bazı mazmunlarına şu şekillerde 

yer vermektedir: 

 

*)- Şair, “ Babamın Yarım Kalmış Sevdasının Yerine” adlı şiirinde “kirpik” ve 

“ok”  mazmununa yer vermiştir: 

 

“Sîneme yüzlerce ok saplanırdı. 

      “Kirpiğin kaşına değdiği zaman.”” (Cebeci, 2000:40) 

 

Divan şiirinde sevgilinin kirpikleri, göz kapaklarının üzerinde dizili duruşu ve 

şekli itibariyle oka benzetilmektedir. Sevgili, âşığın gönlüne keder veren sert bakışlar 

attıkça âdeta onun gönlüne oklar atarak onu yaralar. 

 

*)-  Şair, “Aklıma Düştü” adlı şiirde “diş” ve “yıldız “ mazmununa yer vermiştir: 

 

“Sıcağın çözerdi katı buzları 

 Dudağın dökerdi aşk yıldızları” (Cebeci, 2003:21) 

 

Divan şiirinde sevgilinin dişleri, dizilişi ve beyazlığı ile inciye yahut da yıldıza 

benzetilmektedir. Sevgili konuşmak için her dudaklarını oynattığında yıldız gibi 

parlak ve beyaz dişleri görünmekte ve âşığın aklını başından almaktadır.  

 

*)- Şair, “Tatar Güzeli” adlı şiirinde “gamze” ve “sevda çukuru” mazmunlarına 

yer vermektedir: 

 

“Yanakta gamzesi sevdâ çukuru  

Görkemi ülkerce hem yüzü güzel” (Cebeci, 2003:26) 

  

Divan şiirinde sevgilinin bakışında binlerce anlam vardır. Gamze ise sadece 

bakışa dayanamayıp göz, kaş ve kirpiğin ortaya koyduğu bir harekettir. Âşığa ıstırap 



 88

verir. Âşık, sevgilinin bu yan bakışının âdeta içine düşer ve boğulur. Bu şiirdeki 

mazmunda da âşık aynı şekilde sevda çukuru dediği gamzenin içine düşmektedir. 

 

Aynı şiirde “selvi” ve “boy” mazmununa da rastlıyoruz: 

 

“İdil boylarında bir körpe kayın 

Ben fidan diyeyim siz selvi sayın” (Cebeci, 2003:26) 

 

Divan şiirinde sevgili, uzun boyu ve salınarak yürümesi dolayısıyla selvi / servi 

ağacına benzetilmektedir. Bu şiirde de şair, sevgilisini İdil ırmağı boylarında var olan 

körpe bir fidanla eş tutmaktadır.  

 

*)- Şair, Asra Yemin Olsun ki… adlı kitabında yer alan gazellerinde de kimi 

mazmunlara yer vermektedir. Bu mazmunların ilki “gelir” redifli gazelindeki “ebrû” 

ile “tîr” mazmunudur. Divan şiirinde sevgilinin kirpiklerinin yanı sıra kaşları da 

âdeta ok gibi âşığın gönlüne saplanan bir silaha benzetilebilir: 

 

“Subh olur ol perî çün uyanır uykudan 

Sînemi kılub hedef tîr ile ebrû gelir” (Cebeci, 2000:72) 

 

(Sabah olur, o peri uykudan uyanır, kaşları bir ok gibi göğsümü hedef kılıp da 

gelir.) 

 

*)- Şair, “yok mudur” redifli gazelde “saç” ve “gece”  mazmunlarına yer 

vermektedir. Saç, şekli, kokusu, rengi dolayısıyla pek çok teşbih ve mecaza konu 

olmuştur. Çoğunlukla perişan yani dağınık ve düzensizdir. Âşığın aklını başından 

alır. Hatta uzunluğu sebebiyle kendisine esir eder. Kokusu misk ve amberden daha 

yoğun ve etkilidir. Rüzgâr bu kokuyu âşığa ulaştırır. Rengi ise çoğunlukla siyahtır. 

Şekil yönünden; rişte (iplik), zincir (kıvrım kıvrım oluşu sebebiyle), mar (yılan, 

uzunluğu sebebiyle), lâm harfi (uzunluğu ve şekli dolayısıyla), halka (kıvırcık oluşu 

sebebiyle), hat (yazı) ve sümbül (kıvırcık oluşu sebebiyle) gibi benzetmelere sahiptir. 

 

http://www.itusozluk.com/goster.php/peri%fean
http://www.itusozluk.com/goster.php/ri%fete
http://www.itusozluk.com/goster.php/mar
http://www.itusozluk.com/goster.php/hat


 89

“Söyle cânân leyl-i zülfün mihr ü mâhı yok mudur? 

Çün acîbdür imtidâdı hiç sabahı yok mudur?” (Cebeci, 2003:32) 

 

(Söyle ey sevgili, saçlarının gecesinin hiç güneşi ve ayı yok mudur? Çünkü 

uzunluğu bir acayiptir, hiç sabahı yok mudur?) 

 

Divan şiirine ait bazı isim ve terimlere göndermeler yapma 

 

Cebeci, kimi şiirlerinde bazı divan şairlerinin isimlerine ve divan edebiyatına ait 

bazı terime ve kelimelere yer vermeyi amaçlamıştır. 

 

*)- “Sitâre” şiirinde 18. yüzyıl divan şairlerinden Nedîm’in ismini anmaktadır.  

“ Babamın Yarım Kalmış Sevdasının Yerine” adlı şiirinde “ok” , “Aklıma Düştü” 

adlı şiirinde yıldız, “Tatar Güzeli” adlı şiirinde “gamze” gibi Divan şiirine ait terim 

ve kelimelere yer vermiştir. 

 

Ünlü kişiler ve efsanevi kahramanlar  

 

Timurlenk: 

 

Timur İmparatorluğunun kurucusudur. (Keş 1336- Otrar 1405) Kendisine Türkler 

Aksak Timur, İranlılar Timurleng, Avrupalılar Tamerlane derler. Kaynaklara göre 

Cengiz Han ile aynı soydan gelmektedir. Timur, babasının vefatından sonra emirler 

arasında geçimsizlikler yüzünden memlekette anarşinin hâkim olması üzerine 

siyâsete karışır. Mâveraünnehir Hâkimi Emir Hüseyin ile birlikte Doğu Türkistan 

Hükümdarı Tuğluk Timur’a karşı mücadele verirler. Yıldırım Bayezid ile yaptığı 

1402 Ankara Savaşı sonunda bazı Osmanlı topraklarını hâkimiyeti altına alır ve 

Osmanlıda 12 yıl sürecek Fetret Devri'nin başlamasına neden olur. Böylece Çin’e ve 

Delhi’ye kadar bütün Asya’yı, Irak, Suriye ve İzmir’e kadar Anadolu’yu alır.28 

Dilâver Cebeci “Timurlenk Olsam” adlı şiirinde Timur’un bu başarılarının özlemini 

                                                 
28 Meydan Larousse, cilt.19, s.298 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Do%C4%9Fu_T%C3%BCrkistan
http://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Tu%C4%9Fluk_Timur&action=edit&redlink=1
http://tr.wikipedia.org/wiki/I._Bayezid
http://tr.wikipedia.org/wiki/1402
http://tr.wikipedia.org/wiki/Ankara_Sava%C5%9F%C4%B1
http://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1
http://tr.wikipedia.org/wiki/Fetret_Devri
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%87in
http://tr.wikipedia.org/wiki/Delhi
http://tr.wikipedia.org/wiki/Asya


 90

çeken bir Türk imajı çeker. Artık o eski şaşaalı devirler ve büyük komutanlar, 

imparatorlar kalmamıştır: 

 

“Ben bir Timurlenk olsaydım 

Alnı akıtmalı bir at üstünde 

Ve bir kılıcım olsaydı 

Kabzası yıldız kakmalı 

Firuze ışıklar toplasaydım 

Semerkant kubbelerinden 

Ben bir Timurlenk olsaydım 

Bozkırın ortasında” (Cebeci, 2003:16) 

 

Kanuni Sultan Süleyman (I. Süleyman): 

 

27 Nisan 1495 Pazartesi günü Trabzon’da doğmuştur. Babası Yavuz Sultan 

Selim, annesi Hafsa Sultan’dır. O’nun devri, Türk hâkimiyetinin doruk noktasına 

ulaştığı bir devir olmuştur. Babasının ölümü üzerine 30 Eylül 1520’de 25 

yaşındayken Osmanlı tahtına geçen Sultan Süleyman Belgrat’ın fethi (1521) ve 

Rodos’un zaptı (1522) ile Akdeniz hâkimiyetini Osmanlı İmparatorluğu’na 

getirmiştir. Macaristan’ın başkenti Budin’e girişi (1526), Viyana kuşatması (1532), 

Bağdat ve Basra zaptı (1534), Preveze deniz zaferi (1538) ve Trablusgarp’ın alınması 

(1551) gibi birçok zafere imza atan Kanuni, Osmanlı Devletini, 46 yılda 15.000.000 

km2, bağlâşık devletlerle, 17.000.000 km2 ulaştırmıştır.29 

 

Dilâver Cebeci, “Hamayıl Kuşandım Şiir Kılıcını” adlı şiirinde Sultan 

Süleyman’ın bu büyük başarılarının özlemiyle Süleymâniye sokaklarında 

dolaşmaktadır.  Kubbeler gurur içinde olmasına rağmen, yaşayan halk bu gururun, 

tarihî ve mimari görkemin büyüklüğünün farkında değildir: 

 

 

 
                                                 
29 Osman Gazi’den Vahdettin’e Osmanlı Kronolojik Tarihi,  Derleyen: Ayhan Buz, Neden Kitap 
Yayınları, İstanbul, 2006, s. 63.  



 91

“Yirmi birinci yüzyıla beş kala 

Süleymaniye sokaklarında geziyorum 

İnsanlar tanıdık gibi bakıyorlar yüzüme 

İçlerinden geçeni seziyorum 

Sultan Süleyman’dan kalma bir hüzünlü akşam 

Sessizce okşuyor gururlu kubbeleri” (Cebeci, 2003:43) 

 

Genç Osman (II. Osman): 

 

Sultan İkinci Osman (1604- 1622) Osmanlı sultanlarının on altıncısı ve İslam 

halifelerinin seksen birincisidir. 26 Şubat 1618 günü babasının yerine tahta geçen 

amcası Sultan Birinci Mustafa’nın rahatsızlığı yüzünden tahtı bırakmaya mecbur 

olması üzerine Osmanlı sultanı olmuştur. Niteliklerinden heybetli, yüksek himmet 

sahibi, yiğit, fevkalade bir binici, silah ve harp aletlerini kullanmakta başarılı olarak 

bahsedilmektedir.30 

 

Cebeci “Ve Hüve’l-Bâkî” adlı şiirini Genç Osman’ın torunlarından bir ulu şaire 

ithaf ettiğini söylemiştir. Şiirde Genç Osman’ın adı şu şekilde geçmektedir: 

 

“Mehterbaşı has dur, geçen Genç Osman! 

Dilimin bahtını açan Genç Osman! 

Fânilik mülkünden göçen Genç Osman,” (Cebeci, 2003:53) 

 

     Gazi Belek: 

 

Belek (Balak) Gazi Artukoğulları devrinde; Harput’un yetiştirdiği ünlü bir Türk 

Fatihi’dir (1965 yılında Harput Turizm Derneği tarafından Belek Gazi’nin, at 

üstünde güzel bir heykeli yaptırılmıştır.) Onun en önemli hizmeti, Haçlı seferleri 

sırasında görülmüştür. Dilâver Cebeci de “Harputta Bir Gün” adlı şiirinde Harputta 

Kayabaşı’nda gezip gördüklerini anlatırken onun ismini anmadan geçememiştir: 

 
                                                 
30 Osman Gazi’den Vahdettin’e Osmanlı Kronolojik Tarihi,  Derleyen: Ayhan Buz, Neden Kitap 
Yayınları, İstanbul, 2006, s.111. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Artuko%C4%9Fullar%C4%B1
http://tr.wikipedia.org/wiki/Harput
http://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrk
http://tr.wikipedia.org/wiki/1965


 92

“Cennet atı üstünde göründü Gâzi belek 

 Kayalardan daha sert, rüzgârdan daha çabuk” (Cebeci, 2003:60)  

 

c. Halk edebiyatı 

 

Dilâver Cebeci, şiirini oluştururken sadece Kur’ân-ı Kerîm, Dede Korkut 

Hikâyeleri ve Klâsik (Divan) edebiyatı kaynaklarını kullanmamış, halk edebiyatı 

kaynaklarına da rağbet göstermiştir. O, şiirlerinde halk edebiyatının en çok masal, 

efsane, hikâye ve hoyrat türlerinden yararlanmıştır.  

 

Şairin masal türünden etkilendiği şiirlerini incelemeden önce bu masalların kısa 

birer özeti verilecektir. 

 

*)- “Şairin Günlüğünden İki Sayfa” adlı şiirde, şair korkulu bir rüya görmektedir. 

Rüyada ise bereket tanrıçası olan Umay, bir Al karısı tarafından boğulmaktadır: 

 

 “Gök kubbe taklidi bir yurtta geceliyordum, 

 Uygurca bir mektup vardı elimde, 

 Heceliyordum… 

 Bir loğusa yatıyordu döşekte Umayca güzel, 

 Başında uzun tırnaklı üç Alkarısı  

 Onu boğmayı deniyordu…” (Cebeci, 2003:88) 

 

“Al Karısı” masalı hakkında bilgi:  

 

Alkarısı lohusalara ve atlara musallat olan korkunç bir yaratıktır. Uzun boylu, 

uzun parmaklı ve uzun tırnaklıdır. Çok çirkin ve iğrenç bir suratı vardır. Bedeni 

yağlı, uzun ve siyah saçlıdır. Saçları, aynı zamanda darmadağınıktır ve kocaman bir 

başa sahiptir. Dişleri at dişi gibi iri ve seyrek, ayakları ise terstir. Lohusaların ve yeni 

doğan çocukların ciğerlerini yiyerek beslenirler. Daha çok kırmızı elbise giyerler; 

subaşında ve ağaçlık yerlerde yaşarlar. Alkarısının varlığına inanılan her yerde, 

korunmak için de değişik çarelere başvurulmuştur. Kars'ta, özellikle geceleri, lohusa 



 93

hanımı yalnız bırakmazlar, geceleri ışığı sürekli yakarlar, hasta yalnız kaldığı 

zamanlarda ise, ağzına sakız vererek onun uyumasına engel olurlar. Elazığ'da 

lohusanın başucuna su, süpürge ve Kur’ân konur, yakasına iğne türü bir şey takılır ve 

yanında sürekli bir erkek (eşi veya yakın akrabalarından bir erkek) bekler. Elazığ'ın 

bazı bölgelerinde ise kadının başına soğan, demir çubuk ve Kur’ân konur. 

Anadolu'nun birçok bölgesinde lohusanın başına beyaz yaşmak ve kırmızı tül 

bağlarlar. Kırmızı altın takarlar ve hastaya kırmızı şeker hediye ederler. Çünkü 

Alkarısının kırmızı rengi hiç sevmediğine inanılır. Bu tedbirler alınmadığı takdirde, 

Alkarısının lohusanın yanına gelerek, onu rahatsız edeceğine inanılır. Halk inancına 

göre, lohusanın veya bebeğin ciğerini yemeye gelen Alkarısı, bir takım hilelerle 

yakalanıp, göğsüne bir iğne saplanırsa, tekrar eski yerine dönemez, o aileye hizmet 

eder. İnsan şeklini alan Alkarısı, göğsündeki iğnenin çıkarılması için sürekli yalvarır. 

Çünkü bu iğneyi kendisi çıkaramaz ve çıkaramadığı için de kendi taifesinin yanına 

dönemez. Kendini evin hizmetine adayan iğneli Alkarısı çok güzel ve hızlı ev işi 

yapar. Evin bereketi gün geçtikçe artar. Bu anlatıya göre, hizmet ettiği eve ekmek 

yapmaya başlayan bir Alkarısı su getirmek için kuyu başına gitmiştir. Orada oynayan 

çocuklardan birini göğsündeki iğneyi çıkarması için kandırır. Çocuk iğneyi çıkarınca, 

kadın yedi yıl hizmet ettiği eve doğru, "Evinizde hiç su bulunmasın; paranızın 

sayısını hiç bilmeyesiniz ve eviniz yaz kış odunsuz ekmeksiz olmasın" der. 

Çocuklara da suya atlayacağını, eğer suyun üzeri kan olursa, yakınlarının kendisini 

öldürmüş olabileceğini söyler. Alkarısı suya atlayınca, suyun üzeri kanla dolar. 

Kendi taifesi Alkarısını öldürmüştür. O günden sonra da, bu ailenin evi hiç susuz 

kalmaz, paralarının sayısını bir türlü öğrenemezler ve yaz kış odunları hiç eksik 

olmaz.31 

 

Şiirle masal arasındaki bağıntı:  

 

Dilâver Cebeci, bu şiirinde Alkarısı masalına göndermede bulunarak, kayıtsız, 

şartsız kabul edilen toplumsal değişimi eleştirmekte ve bu değişimi bir korkulu rüya 

gibi göstererek okuyucu kitlesini uyarmaktadır. 

 

                                                 
31 http://www.bibilgi.com/Alkar%C4%B1s%C4%B1 



 94

*)- “Sitâre” adlı şiirinde şair, Tahir ile Zühre masalına göndermelerde 

bulunmaktadır. Özellikle esmer sevdam dediği Sitâre’sini Bâbil caddelerinde 

çaresizce dolaşan Zühre’ye benzetmektedir: 

 

 “Seninle konuşurken Sitâre 

Aklıma yıldızlar dökülüyor 

Bir çaresiz Zühre oluyorsun Bâbil caddelerinde 

Ateş gözlü kâhinler koşuyorlar arkandan” (Cebeci, 1999:11) 

 

Tahir ile Zühre masalının özeti:  

 

Geçmiş zaman ve eski günlerde zengin ve şöhretli bir padişah vardır. Malı, 

mülkü, askeri kısaca her şeyi vardır. Ancak çocuğu olmamaktadır. Doktorlara gitmiş, 

derdine çare bulamamıştır. Bunlardan fayda göremeyince kendisini eğlenceye verir 

ve yaptırdığı bahçeye gidip gelmeye başlar. Bir gün veziri ile çarşıda dolaşmaya 

çıktığında. “Her kim bana bir altın verirse Tanrı onun muradını versin” diyen bir 

dilenciye para verir. Oradan ayrılıp bahçeye doğru giderler ve bir ağacın altında 

otururlar. İleride bir ağacın altında da yaşlı bir derviş görürler, onun yanına giderler. 

Derviş “Marifetlerim vardır” deyince, padişah gönlünden geçeni bilmesini ister. 

Derviş de padişah ve vezirin çocuğunun olmadığını, evlat istediklerini bilir. Bunun 

üzerine dervişten yardım isterler. Derviş de cebinden bir elma çıkarır ve ikiye böler. 

Bu elmaları yerlerse, padişahın kızı, vezirin oğlu olacağını, ama onları evlendirmeleri 

gerektiğini söyler. Padişah ve vezir çok sevinir. Akşam elmayı yerler ve dokuz ay on 

gün sonra padişahın kızı, vezirin oğlu olur. Kızın adını Zühre, oğlanın adını Tahir 

koyarlar. Tahir ile Zühre birlikte büyürler. En tanınmış hocalardan ders alırlar ve çok 

zeki olduklarından her şeyi öğrenirler. Fakat on yaşında Zühre’nin gönlü Tahir’e 

düşer ve uyurken Tahir’i öper. Tahir çok kızar çünkü kardeş olduklarını sanır. Bir 

gün Zühre Tahir’i yine öper ve Tahir’de Zühre’yi döver. Zühre o kadar üzülür ki 

Allah’a “Allah’ım benim sevgimin yarısını Tahir’e ver” diye dua eder. Tahir de 

Zühre’ye âşık olur. Bu sefer Zühre kendini naza çeker. Ancak kardeş olmadıklarını 

öğrenen Tahir ile Zühre günden güne bir birine daha çok bağlanırlar. Sazlarını alıp 

birbirlerine türkü söylerler. Bunları gören Arap köle, padişahın karısına durumu 



 95

söyler. Padişah kızını Tahir’le evlendirmenin zamanı geldiğini açıklar. Ancak karısı, 

kızının padişah oğluyla evlenmesini istemektedir. Padişah kendi gözleriyle âşıkları 

görmek ister ve görünce de âşıkları evlendirmeye karar verir. Bu arada Tahir 

rüyasında iki kara köpeğin kendisine saldırdığını görür ve rüyası çıkar. Padişahın 

karısı, padişaha sihirbaz cadının yaptığı şerbeti içirince padişah Tahir'den soğur ve 

onu saraydan kovar. Aşkı ile yanıp tutuşan Tahir Zühre’nin köşkünün önüne gelerek 

sitem dolu türküler söyler. Zühre’de olayları dadısından öğrenir ve her şeyi Tahir’e 

açıklar. Arap köle bunları görünce yine padişaha haber verir. Bu sefer padişah onu 

Mardin’e sürer. Mardin’de yedi yıl kalan Tahir bir gün Allah’a dua eder ve onu 

zindandan kurtarmasını ister. Duası kabul olur zindanın açılan kapısından siyah 

atıyla Hızır gelir ve onu atına alıp, o uyurken Zühre’nin köşkünün önüne bırakır. 

Zühre Tahir’i dadısına gönderir. O günden sonra her gece gizli gizli buluşup zevk ve 

sefa eylerler. Fakat bir gün Tahir rüyasında yine kara köpeklerin etrafını sardığını 

görür. Rüyası yine çıkar çünkü Arap köle onları yine görmüştür. Bunu padişaha 

haber verir ve Tahir, üstü açık bir sandıkla Şat suyuna bırakılır. Şat suyu kenarında 

da Göl padişahının sarayı vardır. Zühre bunu bildiği için Göl padişahının kızına 

mektup yazar ve göl padişahının kızları da onu bulurlar. Göl padişahın üç kızı da 

Tahir’i sevmektedir ve bir gün onu paylaşamadıkları için kavga ederken, Tahir 

bunları duyar ve kaçar. Bir çeşme başında dua eder ve uyur. At sesiyle uyanınca, 

yanında bir derviş görür. Yine ata biner ve gözlerini kapatır. Derviş “Aç” dediği 

zaman Tahir kendisini Zühre’nin köşkü önünde olduğunu görür. Dadısına gider. 

Dertleşirler. Bir gün Tahir davul zurna sesleri duyar ve dadısından Zühre’nin 

evleneceğini öğrenir. Kadın esvabı ile düğüne gider. Kendini Zühre’ye tanıtır. Ertesi 

gün Zühre ile anlaşırlar. Hamama gitmek için çıkıp kaçmaya karar verirler. Ancak 

Arap köle de kadın kılığına girmiş ve onları görmüştür. Arap köle durumu padişaha 

haber verir. Padişah Tahir’i yakalatır. Mecliste onu ve kızını anmadan üç tane türkü 

söylerse affedeceğini söyler. Tahir iki taneyi söyler fakat üçüncüde Zühre'nin içeri 

girdiğini görünce onun ismini kullanır. Padişahta onun boynunu vurdurmaya karar 

verir. Cellat Tahir’in boynunu vurmadan Tahir namaz kılıp Allah’a ruhunu alması 

için dua eder ve hemen ölür. Bunu gören Zühre aklını kaçırır. Hekimler çare bulamaz 

hatta Tahir’in etini yedirmeye çalışırlar ama dadısından bunu öğrenen Zühre’de çok 

kızar, Tahir’in mezarına gider. Allah’a ruhunu alması için dua eder ve ölür. Mezara 



 96

gelen Arap köle de Zühre’ye âşık olduğu için kendini hançerle öldürür. Padişah 

kızını Tahir’e vermediği için pişman olur ama iş işten geçmiştir. Bir süre sonra 

âşıklara mezar yapılır. Arap köle de başuçlarına gömülür. Oradan geçenler Zühre'nin 

mezarında beyaz bir gülfidanı, Tahir’in üzerinde ise kırmızı bir gülfidanı görürler. 

Arap’ın mezarında da kara bir çalı bitmiştir. Her sene âşıklar baltalarla o çalıyı 

keserler ancak çalının yine bittiğini görürler. Ziyaretgâh olan mezarı da âşıklar ve 

bağrı yanıklar sürekli ziyaret ederler.32 

 

Şiirle masal arasındaki bağıntı: 

 

“Sitâre” şiirinde sevgili olan Sitâre, âşığından ayrıdır ve yalnız başına ne 

yapacağını bilememektedir. Âşık olan şair de, Sitâre’den uzaktayken sürekli onu ve 

yalnızlık içinde bulunduğu durumları hayal eder.  Bu durumları betimlerken de 

“Tahir İle Zühre” masalına göndermelerde bulunur. 

 

*)- “Ekzantirik Adam” adlı şiirinde şair, kendisini betimlerken “Tepegöz” 

masalına göndermelerde bulunmaktadır: 

 

 “Bir yerde zincirli köleyim 

Bir yerde hürüm 

Ve ben hür olduğum yerde 

Öldürülürüm 

Kimi yerde 

Tekmelendikçe sevinir 

Bir Tepegöz gibi 

Tekmelendikçe büyürüm 

Ta saman yolundan bakarım” (Cebeci, 2003:79) 

 

 

 

 

                                                 
32 http://tr.wikipedia.org/wiki/Tahir_ile_Z%C3%BChre 



 97

Tepegöz masalının özeti: 

 

Bir gün Oğuz otururken, düşman baskısına uğrar ve gece vakti oradan göçer. 

Beraberindeki Uruz Koca’nın küçük oğlu yolda düşer ama hiç farkında olmazlar. 

Yollarına devam ederler. Yolda kalan bu çocuğu bir arslan alarak götürür ve besler. 

Günlerden sonra, Oğuz gene gelip yurduna yerleşir. 

 

O sırada Oğuz Han’ın atlarına bakan çoban bir haber getirerek der ki: “Ormanda 

bir arslan kükrüyor. Uzaktan gördüm, salınarak yürüyüşü insan gibi. Atları yakalayıp 

yatırarak kanlarını emiyor.” Çobanın bu sözü üzerine Uruz da Oğuz Han’a: “Han’ım 

belki göçtüğümüz vakit yolda düşen benim oğlumdur” der. Beyler hemen atlarına 

binip arslanın yatak yerine gelirler. Uruz’un dediği gibi bu, kendi oğludur. Uruz, 

oğlanı alıp evine götürür. Sevinirler ve ziyafetler verirler. Ama oğlan yine durmaz ve 

arslanın yatağına gider. Bir daha tutup getirirler. Bunun üzerine Dede Korkut gelir 

ve: “Oğlum sen insansın, hayvanlarla düşüp kalkma, gel iyi ata binmeyi öğren. İyi 

yiğitlerle beraber yaşa. Büyük kardeşinin adi Kayan Selçuk’tur. Senin adin da Başat 

olsun.” der.  

 

Oğuz bir gün yaylaya gider. Uruz’un bir çobanı vardır. İsmi Konur Koca Sarı 

Çoban’dır. Uzun pınar diye bilinen bir pınar bulunur. O pınara periler konar. Bir gün 

ansızın koyunlar ürker. Çoban da bunu keçilerden bilerek onlara kızar. İlerleyince 

görür ki, peri kızları kanat kanata vermişler, uçuyorlar. Çoban kepeneğini üzerlerine 

atar. Peri kızlarından birini tutar. Zaman geçer ve bir gün Oğuz yine yaylaya gider. 

Çoban da pınara gelir. Yine koyunlar ürker. Çoban ilerler ve yerde bir yığın görür. 

Bu yığın gittikçe büyür. Çoban korkup kaçar. Ürken koyunların peşine düşer. Meğer 

o zaman Bayındır Han ile beyleri gezmeğe çıkmıştır. Bu pınarın yanına geldikleri 

zaman garip bir şeyin yattığını görürler. Etrafını dolanırlar. İçlerinden bir yiğit, ayağı 

ile bunu tekmeler ve tekmeledikçe yığın büyür. Uruz Koca da merak eder ve atından 

inerek tekmeler. Fakat mahmuzu dokununca bu yığın yırtılır, içinden bir oğlan çıkar. 

Bu oğlanın gövdesi adam gövdesi gibidir. Ancak tepesinde bir gözü bulunur. Uruz 

bu oğlanı alarak eteğine sarar ve: “Han’ım, bunu bana verin, Oğlum Başat ile beraber 

besleyelim.” der. Bayındır Han da: “Senin olsun.” yanıtını verir. Uruz, Tepegöz’ü 



 98

alır ve evine götürür. Bir sut nine getirirler. Kadın memesini Tepegöz’ün ağzına 

verir. Oğlan ilk emdiğinde sütninenin olanca sütünu alır. İkinci emişinde kanını alır 

ve üçüncüde de canını alır. Birkaç sut nine getirirler. Hepsini böylece öldürür. 

Baktılar ki olmayacak, sütle besleyelim derler. Çocuğa günde bir kazan süt yetmez. 

Büyüdükten sonra gezmeye, oğlan çocuklarıyla oynamaya, oynarken de bunlardan 

birisinin burnunu, öbürünün kulağını yemeye başlar. Nihayet herkes onun yüzünden 

çaresiz kalır. Uruz’a şikâyet edip ağlaşırlar. Uruz her ne kadar Tepegöz’ü döver ise 

de bu hareketlerini önleyemez. Sonunda evinden kovar. Bunun üzerine Tepegöz’ün 

peri olan anası gelerek oğlunun parmağına bir yüzük takar ve: “Oğlum sana ok 

batmasın, vücudunu kılıç kesmesin” der. Tepegöz, Oğuz ilinden kaçar. Bir yüce dağa 

çıkıp orada yol kesmeye adam esir etmeye başlar. Büyük eşkıya olur. Üzerine birkaç 

adam gönderirler. Hepsini yer bitirir. Oğuz ilinden bile adam yemeye başlar. 

Oğuz’lar toplanır ve üzerine yürümeye karar verir. Bunu gören Tepegöz kızar. Bir 

ağacı yerinden koparıp atarak elli altmış kişiyi öldürür. Nihayet Başat bu Tepegöz’ün 

üzerine gider. Tepesindeki tek gözüne şiş saplayarak onu kor eder. Bundan sonra da 

kafasını keser. Bütün Beyler sevinç içinde kalırlar.33 

 

Şiir ile masal arasındaki bağıntı:  

 

Şair, “Ekzantirik Adam” şiirinde Tepegöz masalının başındaki gibi ufak bir yığın 

olduğunu ancak tekmelendikçe büyüdüğünü ifade eder. Belirtilmek istenen şey ise, 

şairin belli ülküler taşıdığı ve yok edilmeye çalışıldıkça, engellenmeye çalışıldıkça 

daha da güçlü geri dönmekte olduğudur. 

 

*)- “Yıldız Sarayında Fesler Ve Şamdanlar” adlı şiirde Osmanlı saltanatı ve 

soyunun yüceliği üzerinde durulmaktadır. Fakat bu yücelik zaman geçtikçe yerini 

çöküşe bırakmıştır. Şair, Osmanlının soyluluğunu ve gücünü anlatırken Menora 

masalına göndermelerde bulunmaktadır: 

 

 

 
                                                 
33 http://www.uyurgezer.net/tepegoz-ile-basat-destani-
t87091.html?s=29201765821f24cfd9058067f077d53d&amp; 



 99

Menora masalının özeti:  

Uzun zaman önce, Yeruşalayim’de Bet-Amikdaş’ta altından yapılmış yedi kollu 

büyük bir şamdan -menora- dururmuş. Bu menoranın yanında ise içinde saf 

zeytinyağı olan altın bir şişe varmış. Her gün bir Kohen menorayı zeytinyağıyla 

doldurup, onu yakarmış. Menora yandığında alevleri öylesine parlaklık saçarmış ki 

Yeruşalayim’in tüm tepeleri aydınlanırmış. 

Derken bir gün Romalı askerler gelmiş. Yeruşalayim’i ve Bet-Amikdaş’ı 

yakmışlar. Altın menorayı ve Bet-Amikdaş’taki tüm hazineleri çalarak bunları 

başkentleri Roma’ya götürmüşler. Komutanları Titüs’ün önünde eğilen askerler 

şöyle demişler:  “Yeruşalayim ve Yahudilerin mabetleri yıkılmıştır. Size bunun 

kanıtı olarak altın menorayı getirdik. Yahudilerin ülkesi artık yok ve bir daha hiç 

yükselmeyecek.” Bu sözler üzerine altın menoranın parıltısı sanki utanırcasına 

gittikçe kararmış ve tamamen kaybolmuş. Romalı komutan Titüs ise adamlarına 

şöyle emretmiş: “Roma’nın tam ortasına mermerden yapılmış muhteşem bir kemer 

inşa etmenizi istiyorum. Mermerin üzerine de Yeruşalayim’den yedi kollu menorayı 

omuzlarında taşıyarak geri dönen Romalı askerlerin  resmini oyun. Bu oymanın 

altına da “Yehuda esir alınmıştır” sözlerini kazıyın.” Titüs’ün askerleri zafer 

kemerini inşa etmişler. Çok büyük ve etkileyici olmuş. Roma’ya gelip onu gören 

herkes Yehuda’nın kaybettiğini anlar olmuş. Menora ise zamanla ortadan 

kaybolmuş.  

Yıllar sonra, Yahudiler kendi topraklarına dönüp ülkeyi  tekrar inşa etmişler. 

Yeruşalayim’i kendilerine başkent seçip birbirlerine şöyle demişler: “Şimdi yeniden 

kendi ülkemize sahipsek altın menorayı unutmayalım ve onu İsrail’in simgesi 

yapalım. Yehuda artık bir esir veya yıkılmış değildir. Tüm ülkeler bizim yeniden 

topraklarımızda özgür olduğumuzu görecektir. Yeruşalayim başkent olarak sonsuza 

kadar yaşayacaktır.” Ve Yahudiler altın menorayı o toprakların simgesi yapmışlar. 

Her iki tarafına bir zamanlar menorada yanan saf zeytinyağını hatırlatması için iki 

zeytin dalı yerleştirmişler.  Tam altına da “İsrail” ismini yazmışlar. 34 

                                                 
34 http://www.sevivon.com/cocukkosesi/masallar/klasik/menora.htm 



 100

Şiirle masal arasındaki bağıntı:     

Şair, Osmanlı’nın en görkemli devirlerini anlatırken Menora objesini 

kullanmaktadır. Menoranın etrafını en fazla aydınlatan şamdan çeşidi olması da bu 

benzetmeye katkıda bulunur. Osmanlı’nın ihtişamlı dönemlerinde oldukça büyük 

bir yüzölçümüne kavuşması ve her bir toprak parçasının zenginlik içerisinde 

bulunması âdeta bir menoranın etrafını aydınlatması gibi düşünülmüştür. 

d. İslam’ın temel kaynakları ve kültürü 

 

Ayet ve hadisler 

 

Dilâver Cebeci, “Nurdağı’ndan Gelenler” adlı şiirinde  

 

 Onlar bu dünyaya niye geldiler 

 “Li ya’budûn diye diye geldiler” (Cebeci, 2000:54) 

 

mısraları Kur’ân-ı Kerîm’in 51.sûresi olan Zariyat Sûresinin 56. ayet-i kerîmesi olan 

“Ve mâ halaktul cinne vel inse illâ li ya'budûn” yani “Biz, insanları ve cinleri başka 

bir şey için değil; Bize, kul olsunlar diye yarattık” ayet-i kerîmesi ile üslup ve içerik 

açısından büyük ölçüde benzerlik göstermektedir.35 

 

Şairin “Anam Ve Ben” şiiri, Felak sûresinin üçüncü ayeti olan “Ve min şerri 

ğasikın iza vekab” (Karanlığı çöküp kapattığında gecenin (beden; tabiat, duygusallık) 

şerrinden) ayetiyle benzerlikler gösterir. 36 

 

 Abanır durur benim de üstüme, 

 Bir  “Gâsiğın iza vekab” gece (Cebeci, 2003:100) 

 

                                                 
35 
http://www.iskenderalimihr.com/index.php?categoryid=1&p142_id=23&p142_dis=3&p142_template
=Default 
36 http://www.sufizm.gen.tr/kuran-i-kerim-meali/113-felak-suresi/ 



 101

“Medîne” adlı şiirinde şair, yine Kur’ân-ı Kerîm’in sûrelerinden biri olan Kalem 

sûresinin adına nazil ettirildiğine inanılan Ebû Cehil (asıl adı Hişam Ebu'l Hakem) 

adlı şahsı konu edinerek şiirine başlamıştır. O devri anlatan şiire tarihsel bir belge 

niteliği katma amacı içindedir: 

 

 Ebû Cehil sırtını dayamış karanlığa, 

 Şarap renkli bir zehri sağıyordu toprağa. (Cebeci, 2003:54) 

 

Kur’ân-ı Kerîm’in Tekvir sûresinde kendisinden bahsedilen “Cibrîl-i Emîn” 

bilinen adıyla Cebrâil, “Kadir Gecesi” adlı şiirde kendini gösterir: 

 

 Bu gece her tarafta kandil kandil feyiz var, 

 Yerde Cibrîl-i Emîn, gökte nûrdan deniz var. (Cebeci, 2003:65) 

 

e. Mitoloji 

 

Şairin mitolojik unsurlar kullandığı birkaç şiiri de mevcuttur ki bu şiirlerde 

çoğunlukla Bâbil mitolojisinden yüzeysel bazı parçalar yer almaktadır. 

 

Sanatçı Batı uygarlığını kayıtsız, şartsız desteklemeye meyilli olmadığını, her 

seferinde dile getirmiş olsa da bazı mitolojik motifleri kendi şiirinde modernize etmiş 

ve özgün mesajlar katarak onlara farklı bir şekil kazandırmıştır. Bunlara şu örnekleri 

verebiliriz: 

 

*)- Çâh-ı Bâbil şiirinin ilk bölümü şöyledir:  

 

 Bâbil kuyusu! Derin, esrarlı, soluk… 

 Ben saçlarından asılmış Hârut. 

 Bir siyah okyanusta çırpınır parmaklarım, 

 Kementler ör sarışın huzmelerden; 

 Parmaklarımı tut! (Cebeci, 1984:8) 

 



 102

 Şiirde adı geçen Bâbil, Mezopotamya'da, adını aldığı Bâbil kenti etrafında 

kurulmuş, Sümer ve Akad topraklarını kapsayan eski bir imparatorluktur. Bâbil'in 

merkezi bugünkü Irak'ın El Hilla kasabası üzerinde yer almaktadır.37 Kendine ait 

mitolojik bir hikâyesi bulunan Bâbil’in bu hikâyelerinden en çok bilineni “Tarihsel 

Ardalan Babil yaratılış destanıdır. Bu destan “Enuma Elis” olarak da bilinir. İngiliz 

arkeologların, 1845'te şimdiki Irak topraklarındaki Ninova'da başlattıkları kazılar 

sırasında buldukları yedi adet kil tablet üzerine çivi yazısı ile kaydedilmiştir. Bu 

tabletler IÖ 688 ile 627 yılları arasında hüküm süren Kral Asurbanipal'in 

kütüphanesine aittir. Ninova'dan pek uzak olmayan Ashur'daki Alman kazıları 1902 

de başlamış ve bunun sonucunda Bâbillerin ulusal tanrısı Marduk'un adının yerine 

Asurluların ulusal tanrısı Ashur’un adının bulunması dışında tamamen aynı olan 

Enuma Elis'in bir başka değişkesi bulunmuştur.  

Böylelikle, bu destanın, Bâbiller için olduğu kadar, Asurlular için de önemli 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu tabletlerin tahminen milattan önce 1000 yıllarına kadar 

dayanmasına rağmen, içerikleri ve biçimleri, üzerlerine kayıtlı olan hikâyenin 

milattan önce 1900'ler kadar eski yıllarda var olabileceğini ortaya koyar. Bâbil'i 

milattan önce 1728'den milattan önce 1686 yılına dek yöneten Hammurabi'nin ünlü 

yasalar topluluğunun girişinde hem Enuma Elis, hem de Marduk'tan söz edilir. 

Bâbil'de her sene sonbaharın başlangıcını simgeleyen on günlük Yeni Yıl 

festivalinin bir parçası olarak, Enuma Elis, huşu içinde ezbere okunur ve dramatize 

edilirdi. Tatil, evrendeki düzenin yeniden kurulması, hayatın yenilenmesi ve gelecek 

yıl için tüm insanların kaderlerinin belirlenmesini de vurgulayan ciddi bir olaydı. 

Bilim adamları, Bâbillerin, Enuma Elis'te anlatılan kargaşa güçleri ile düzen güçleri 

arasındaki savaşı pandomimle temsil ettiklerine inanmaktadır. Marduk 

mahkumiyetten kurtulana dek Bâbil sokaklarında düzensizlik hüküm sürecektir. 

Daha sonra Marduk, Tiamat ve onun şeytani güçlerine karşı tanrıların gücünü 

temsil eden bir tören alayına önderlik edecektir. Marduk'un, Tiamat'ı ve onun 

isyankar güçlerini alaycı bir savaştan sonra yenmesi ve evrende düzeni kurmasından 

sonra Bâbiller onun suretini; Bâbil sokaklarında gösterişli bir resmi törenle 

                                                 
37 http://tr.wikipedia.org/wiki/Babil 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Mezopotamya
http://tr.wikipedia.org/wiki/Irak
http://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=El_Hilla&action=edit&redlink=1


 103

karşılayacaktır. Bu büyülü yöntemle insanlar, kaderlerini kontrol eden tanrıları 

etkilemeyi ve bereket, bolluk ve iyi tâlihle dolu bir yıl getirmeleri için ikna etmeyi 

ummuşlardır. Ayrıca Bâbil halkı, bu söylemin Dicle ve Fırat nehirleri üzerinde sihir 

gücüne sahip olduğunu da düşünmüş olabilirler. Bu nehirler her yıl kıyılarını basmış 

ve sık sık yaşadıkları yerlerin sert tufanlarla harap etmişlerdir. İnsanlar 

dramatizasyon ve büyü gücünü bu korkunç bahar tufanlarının tahribine karşı 

topluluklarını koruyabilmek amacıyla kullandılar. Marduk, söylen tarafından 

onurlandırıldığında, aynı zamanda evreni yaratan ve kaostan bir düzen çıkaran 

Bâbil'in koruyucusu, tanrısı ve tanrıların yeryüzündeki evi olarak Marduk 

Tapınağı'nın kurulduğu Bâbil şehri de onurlandırılmış oluyordu. Böylece söylen, 

hem dinî bir görüşü hem de dünyevi ve siyasal bir görüşü birleştirmektedir. Yeni Yıl 

Tatili sırasında insanların kaderi belirlendiği kadar; Bâbil'in siyasal kaderi de 

belirleniyordu. Böylece Enuma Elis, bir yaratılış söyleninden daha fazlasını ifade 

eder. Bâbiller Sümerlerin geleneksel yaratılış söylenini almışlar ve onu, yeni ulusal, 

dinî ve siyasal amaçlar için kullanmak amacıyla yeniden şekillendirmişlerdir. 

Evrenin yaratılışı’nın açıklaması, yıldırım tanrısı Marduk'un yüce iktidara ulaşması 

ve onun yeryüzündeki şehri olan Bâbil'in methedilmesi hikâyesine dönüşmüştür.38 

Bâbil mitolojisi hakkında genel bilgi verdikten sonra “Çâh-ı Bâbil” adlı şiirin 

incelemesine geçelim.  

Mevcut şiirde şair, Kur’ân-ı Kerîm’de adları geçen iki melek Harut ve Marut’un 

sonu Bâbil kuyusunda biten mitolojik hikâyelerine göndermede bulunmuştur. Genel 

olarak kabul gören açıklama Harut ve Marut'un Allah'ın emri ile sadece insanlara 

çeşitli bilgileri ve sihri öğreten iki melek olduğudur. Bazı tefsirlerde Harut ve 

Marut'un melek değil insan olabileceği belirtilmiştir. Eski bazı kaynaklarda, 

Hıristiyan ve Yahudi kaynakları da referans gösterilerek Bâbil'in düşmüş melekleri 

olarak da adlandırılırlar. Efsaneye göre Harut ile Marut adındaki melekler, insanların 

işledikleri günahları görünce kınarlar, Allah da "Siz onların yerinde olsanız aynısını 

yapardınız." der ve onları Bâbil şehrine yargıç olarak gönderir. Harut ile Marut, 

dünyada bir kadın görürler ve âşık olurlar. Kadın Harut ile Marut'a bir şartla onlarla 

birlikte olacağını söyler, onlar da şartı kabul eder. Bu şarta göre ya kadının kocasını 

                                                 
38 http://www.fuataltin.50megs.com/notes/mitoloji/babilmitolojisi.html 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Babil
http://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=D%C3%BC%C5%9Fm%C3%BC%C5%9F_melekler&action=edit&redlink=1
http://tr.wikipedia.org/wiki/Allah
http://tr.wikipedia.org/wiki/Babil


 104

öldürecek, ya puta tapacak, ya da şarap içeceklerdir. Şarap içmeyi tercih ederler. 

Kadın bir şartta daha bulunur. Aşk duygusuna kapılan Harut ile Marut bu şartı da 

kabul ederler. Kadının ikinci şartı ise şudur:  Harut ile Marut ona İsm-i Azam’ı 

öğretecektir. Harut ile Marut öğretince kadın söyleyip gökyüzüne çıkar. Allah ise 

kadını Zühre yıldızının üstüne koyar ve Harut ile Marut'u da Bâbil’de bir yerde baş 

aşağı kıyamete kadar duracakları cezası verir.39 

Şair Cebeci de bu şiirini milliyetçi sağın önemli isimlerinden Emine Işınsu’ya 

ithaf etmiştir. Duyduğu saygı ve sevgi oldukça büyüktür. Dolayısıyla kendisini Harut 

ile Marut’un yerine, Işınsu hanımefendiyi de Zühre yıldızının yerine koymaktadır. 

*)-“Medîne” adlı şiirinde şair, İslam mitolojisinde göğün katlarından biri olan 

Sidretü’l- Müntehâ ’ya gönderme yapmaktadır: 

 “Kudurdu kanı içre Tâifli alca şıra, 

 Tağutun askerleri yürüdü ardı sıra 

 O anda tâ Sidrede yıldızlar yanıyordu; 

 Zühre Hâruttan emîn Bâbil’e iniyordu.” (Cebeci, 2003:54) 

 

İslam tradisyonunda, göğün yedinci katında Sidretü’l- (Sidre-i) Müntehâ bulunur 

ki, Tuba adlı ters “yaşam ağacı”nın köklerinin bulunduğu bu ortamın Gök katlarının 

sonu olduğu kabul edilir. Kur’ân’da Necm (Yıldız) suresi’nin 14. ve 16. ayetlerinde 

sözü edilen Sidretü’l-Müntehâ, Muhammed peygamberin miracı sırasında eriştiği 

menzil olarak belirtilir. Tasavvuf ehline göre, ”büyük berzah” da denilen menzil, tüm 

saliklerin seyirlerinin, amellerinin ve ilimlerinin sona erdiği menzildir. Orası Miraç 

(Arapçada merdiven) yükselişinde ulaşılabilecek son menzildir. Sidre’den sonraki 

âleme geçebilme, yeryüzündeki varlıklar için olanaksızdır. O âlemde mahlukatın bir 

vücudu yoktur, mahluk o âlemde âdeta erimiş gibidir.40 

 

*)- Şair yine “Medîne şiirinde Mezopotamya mitolojisinde adı geçen tanrılardan 

biri olan “Hübel” e gönderme yapmaktadır: 

                                                 
39 http://tr.wikipedia.org/wiki/Harut_ve_Marut 
40 http://www.turkpaylasim.com/board/archives.php/gok-katlari/13283 



 105

 

 “Karanlık şâha kalktı, burçlar kaydı yerinden. 

 Bahtıma ateş düştü Hübel’in gözlerinden.” (Cebeci, 2003:55) 

 

Hübel Mekke’ye getirilen ilk put olma özelliği taşır ve Mekke’nin en itibar gören 

putu sayılır. İnsan şeklinde olup, kırmızı akikten yapılmıştır. Arap kabileleri 

tarafından ilah kabul edilen Hübel’in Suriye’den getirilişi sırasında eli kırılmış; 

yerine Kureyş müşrikleri tarafından altın bir el takılmıştır. İsminin İbranice Ha ve 

Ba'l`dan geldiği düşünülmektedir. Böylece "Rab, tanrı" gibi bir anlama sahip olduğu 

öne sürülmüştür.41 

 

*)- “Dolunay Çağından Gelen Kızlar” adlı şiirinde şair kendisini, mitolojik bir 

heykel olduğu kabul edilen Rodos heykeline benzetmektedir: 

 

 “Herkes duyardı, herkes bilirdi, 

 Gizlim saklım yoktu Allah şâhidim. 

 Rodos heykeli gibi dikilirdim bütün kıyılarda, 

 Daha siz yoktunuz…” (Cebeci, 2003:103) 

 

Rodos'un ilk sakinleri olan Dor'lar, Argos'tan gelen denizci bir kavimdi ve güneş 

ilahı olan Helios'a taparlardı. Dor'lar Rodos'ta en parlak devrini M.Ö. 3. asırda 

yaşayan bir medeniyet kurdular. Mısır ve Fenike'nin ürünlerini alıp satarak zengin 

oldular. Adayı kültür-sanat merkezi, güzel konuşma ve felsefe okulu haline 

getirdiler. Dor'lar, Makedonya Kralı Demetrios'la yaptıkları bir savaşı kazandıktan 

sonra, zafer anıtı olarak ve ilahları Helios'a şükran borçlarını ödemek için, Rodos 

limanının girişine büyük bir Helios heykeli yaptılar. M.Ö.281–280 yılında yapılan 32 

metre yüksekliğindeki bu tunç heykel, elinde bir meşale tutuyordu. Rodoslular bu 

heykelin kendilerini ve adayı koruduğuna inanırlardı. Bu nedenle her yıl "Helicia" 

denilen şölenler düzenler, bu heykelin dibinde dört atlı bir arabayı denize atarlardı. 

İnanışlarına göre, Helios böyle bir arabayla dünyayı dolaşarak insanları gözetlerdi. 

Rodos heykeli ancak 50 yıl ayakta kalabilmiş ve milattan önce 223 yılında bir 

                                                 
41 http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=hubel 

http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=mekke
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=kirmizi%20akik
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=hubel
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=kureys%20musrikleri


 106

depremde yıkılmıştır. Rodos Kolossosu da denilen bu anıtın heykeltıraşı Lindos'lu 

Khares'ti. Lindos, Rodos adasının üç büyük kasabasından biridir.42 

 

*)- “Düşman” adlı şiirinde şair, sevgilisine “düşmanım ol” diye seslenirken ona 

karşı kazanacağı zaferi, Truva’nın mitolojik kahramanlarından Hektor’un eşi 

Pirhos’un siyasi entrikalarındaki ustalığına benzetir: 

  

“Pirhos’ca bir zafer kazanacağım, 

 Al, iyimser dualarımı, çok yaşa. 

 Kobra bakışlım, engereğim, karayılanım, 

 Düşmanım ol, düşmanım ol.” (Cebeci, 2003:141) 

 

Şiirde adı geçen Pirhos, Truva kahramanlarından Hektor’un eşidir. Hektor’un, 

oğlu Astianaks’ın ve ailenin tüm üyelerinin vefatından sonra Akhilleus’un oğlu 

Pirhos’un tutsağı olur. Bu ilişki sonunda da oğulları dünyaya gelir. Ancak artık 

Pirhos onu eşi olarak tanımaz ve Hektor’un kardeşi Helenus’a verir. Euripides’in ve 

Racine’in aynı adı taşıyan trajedileri vardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
42 www.bibilgi.com/Rodos-Heykeli 



 107

3. ŞİİRLERİNİN BİÇİM ÖZELLİKLERİ 

 

Şairin şiirlerindeki biçim özelliklerine değinmeden önce kendi şiiri ve genel 

olarak şiir üzerine olan görüşlerini sunacağız: 

 

Dilâver Cebeci’nin şiiri ve şiir dünyası hakkındaki değerlendirmeleri 

 

Dilâver Cebeci’ye göre şairler, sosyologlara, peygamberlere ve filozoflara 

benzerler. Şiirlerinde geleceği işaret eden bazı izler kullanırlar. Bu, onların 

sezgilerinden kaynaklanır. Cemiyete bakış açıları iyi bir sosyolog nazarıyla oluşur. 

 

Cebeci’ye göre şairin eşya düzenine bakışı ve o düzeni yorumlaması farklıdır. O 

alışılagelmiş determinist eşya düzenine yeniden biçim verir ve herkesin tasdikini 

bekler. İnsanları farklı bir hayat üslubuna, tavırlara ve tutumlara çağırır. Bu yönüyle 

de filozofa benzer. Geçmişteki şairlerimiz işte bu tutumlar içerisinde güzel Türkçe’yi 

inşa etmişler, milletin nabzını tutmuşlar, toplumu millet derecesine yükseltmişler ve 

millî hafızayı temsil etmişlerdir. Estetik değerlerin tayincisi ve mümessili 

olmuşlardır.  

 

Cebeci’ye göre Türk şiiri bir kabuk değiştirme sürecindedir. Bu hem şekil hem de 

muhteva açısından göz önünde olan bir durumdur. Dolayısıyla Türk şiirinde bariz bir 

kargaşa ortamı mevcuttur. Normsuz cemiyetlerin anomiye düşmeleri gibi bir hal söz 

konusudur. Şiirin ölçüleri, normları kaybolmuş, yeni şiir de henüz kendi karakterini 

bulabilmiş değildir. Bu sebeple çok defa hakiki bir şiirle sahtesini ayırmak 

zorlaşmaktadır. Şairlerin azalması veya susması gibi bir intiba bu durumdan 

kaynaklanmaktadır. 

 

Şairler, yapmadıklarını yapmış gibi söyleyen insanlardır. Bu onların 

yalancılıklarından değildir. Şair, içinde bunaldığı determinist nizamı değiştirmeyi, 

kendi gönlünce yeni bir nizam kurmayı dener. Şiir, semboller, hayaller, teşbihlerle 

doludur. Şair sözlerinin yalan gibi görünmesi bundandır. Şair, maddi varlığı ile eşya 

düzeni içindedir. Bütün hareketlerine ve yaşamasını sağlayan sebeplere akıl ve 



 108

mantıkla yönelir. Dışarıdan baktığınız zaman onu bu eşya düzeninin bir parçası 

olarak görürsünüz. Onun şiirine yol veren iç âlemi bir başka âlemdir. Orada 

bambaşka bir dünya vardır, bu dünyada bambaşka bir nizam hâkimdir. Şiir, bu esrarlı 

âlemin bir ifadesi olarak ortaya çıkar.  

 

Dilâver Cebeci’ye göre güzel şiir, gerçek olmayanı terennüm eder, ama terennüm 

ettiği şey hem gerçekten daha güzeldir, hem de gerçekten daha gerçektir. Ancak 

lisana gelince, o böyle değildir. Şair, şöyle veya böyle bir inancın, idealin, fikrin 

taraftarıdır. Şiirinde kullandığı dil de normal olarak bu inancın ve fikrin karakterine 

muvafık olmalıdır. Örneğin İslami tefekkür dünyasının içinde yer almak isteyen bir 

şair, şiirinde İslami çağrışımlar bulunan kelimeler seçmeli, uydurulmuş başka 

kelimelere mahal vermemelidir. Örneğin hayat yerine yaşam, eser yerine yapıt 

dememelidir. 

 

Şair önce kendi cemiyetinin şairidir. Dilâver Cebeci için Yunus kadar millî ve 

cihanşümûl bir şair daha yoktur. Bütün mesele insanı sabit ve fıtrî noktalarından 

yakalamaktır. İnsanın derinliklerine inmektir. Her cemiyet bütün insanlığın bir 

parçasıdır. Eğer şair, kendi cemiyetinin insanı tarafından sevilmiş ise onun mutlaka 

beşeriyete de hitap eden bir yönü vardır. Dolayısıyla her iyi şair cihanşümûldür. 

Kendi şartları içinde doğar, kendi şartları içinde büyür, oradan insanlığa yükselir. 

 

Şaire göre Divan şiirinden kaçış, bizim cumhuriyet aydınının cehaletinden 

kaynaklanmaktadır. Şair, “İnsan bilmediğinin düşmanıdır.” vecizesinden hareketle 

bu yargıya vardığını ifade eder. Ona göre divan şiiri ne Arapça ne Farsçadır. Osmanlı 

asırları boyunca başka dillerden de kelime alarak teşekkül etmiş bir Türkçedir. Onun 

için divan şiirini ne Araplar ne de Acemler anlayamaz. Onu yine bir Türk anlar. Bu 

Osmanlı Türkçesi, şu anda özelliklerini ve şartlarını tam anlamıyla bilmediğimiz 

asırların şartlarından doğan bir Türkçedir. 

 

 

 

 



 109

Şair son olarak genç şairlere şu şekilde seslenmektedir:  

 

“Şairlik sonradan kesb edilen bir meslek değildir. Önce “”Nefsini bilen Rabbini 
bilir.” hadisini düşünüp, şair yaratılıp yaratılmadığınıza bakmalısınız. Şairseniz, şiirin 
acılar, zorluklarla dolu çileli bir yol olduğunun idrakı içinde okuyun, okuyun, 
okuyun..”43 

 

a. Nazım Biçimleri 

 

Dilâver Cebeci, şiirlerinde mısra kümelenişi ve kafiye düzeni bakımından 

çoğunlukla halk şiiri nazım biçimleri ve serbest nazım biçimlerini kullanmıştır. 

Dolayısıyla kimi şiirlerinde vezinli ve kafiyeli nazım biçimlerini denediği de 

ortadadır. Bunların başlıcalarını örnekleriyle birlikte şu şekilde verebiliriz: 

 

I. Beyitlerle kurulan nazım biçimlerine sahip olan şiirleri 

 

Gazel tarzı 

 

Dilâver Cebeci’nin, Divan şiirinin gazel nazım biçimine uygun birkaç şiiri 

bulunmaktadır. Aruz vezni ile yazdığı bu şiirlerde gazel kafiye düzenine uyduğu 

görülmektedir. 

 

Şairin, “Yürüyüş” (Cebeci, 2003:18), “Nurdağı’ndan Gelenler” (Cebeci, 

2003:22), “Kadir Gecesi” (Cebeci, 2003:65), “Zaman Masalı” (Cebeci, 2003:66), 

“Ayan Beyan” (Cebeci, 2003:81), “Atsız Yabgu Katında Dokuzlama” (Cebeci, 

2003:86), “And” (Cebeci, 2003:123) isimli şiirleri beyitler halinde ve gazel kafiye 

düzenini çağrıştırır şekilde yazılmıştır. 

 

Gazel tarzıyla yazmış olduğu isimsiz şiirlerin redifleri: gelir (Cebeci, 2000:72), 

olsun (Cebeci, 2000:75), söylerim (Cebeci, 2000:73) , yok mudur (Cebeci, 2000:74), 

kılam (Cebeci, 2000:76)’dır.  

 

 

                                                 
43 Dilâver Cebeci ile öğrencilerinin gerçekleştirdiği sohbetlerdendir. Kaynak Kişi: Çağrı Cebeci 



 110

Mesnevi tarzı 

 

Şairin mısra kümelenişi ve kafiye düzeni açısından mesnevi tarzıyla yazılmış 

bütün bir şiiri yoktur; ancak “Bayrak Olayı” (Cebeci, 2003:152), “Koşuşanlar” 

(Cebeci, 2003:156), “Dündar Taşer Sagusu” (Cebeci, 2003:158) ve “Bakülü 

Karanfil” (Cebeci, 2003:189) şiirlerinin bazı kısımlarında, mesnevi nazım şekli 

kafiye düzeni olan, aa-bb-cc (kendi aralarında) kafiyeli mısralara rastlanmaktadır. 

Şiirlerin diğer kısımları ise farklı mısra sayısına sahip bentlerden oluşmaktadır. 

 

II. Bentlerle kurulan nazım biçimlerine sahip olan şiirleri 

 

Tahmis tarzı 

 

       Kelime anlamı “beşleme, beşli hâle getirme” dir. Bir şairin gazelinin beyitlerinin 

üstüne aynı ölçü ve kafiyede üçer mısra ilâve edilerek yazılmış muhammese denir.  

Kafiye düzeni (aaa)aa (bbb)ba... Şairin bu tarzda yazmış olduğu şiirler: “Ne Mutlu 

Türküm Diyene” (Cebeci, 1999:31), “Ağıt” (Cebeci, 2003:82), “Kutalmış” (Cebeci, 

2003:85), “Urun Ha” (Cebeci, 1973:12), “Selçuk İli” (Cebeci, 2003:124) 

 

III. Halk şiiri nazım biçimlerine sahip olan şiirleri 

 

Koşma tarzı 

 

Şairin Âşık edebiyatı nazım biçimlerinden “koşma” tarzında yazmış olduğu şiir 

sayısı hayli fazladır. Bu şiirlerine örnek olarak:  “Aklıma Düştü” (Cebeci, 2000:46), 

“Bayram Ağıtı” (Cebeci, 2000:61), “Ekincikte Bir Gece” (Cebeci, 2000:63), “Tatar 

Güzeli” (Cebeci, 2000:65), “Hollanda Destanı” (Cebeci, 2000:67), “Arayış” (Cebeci, 

2000:34), “Gözlerim” (Cebeci, 2000:42), ”Kıyamet” (Cebeci, 2000:48), “Söz” 

(Cebeci, 2003:75) “Sen Varsın” (Cebeci, 2003:76), “Gözlerin” (Cebeci, 2003:84), 

“Minderlerin Mehmetçiğine” (Cebeci, 1999:38), “Evdeşim” (Cebeci, 2003:72) 

verilebilir. 

 



 111

IV. Yeni Türk şiiri nazım biçimlerine sahip olan şiirleri 

 

Düzenli nazım biçimleri 

 

Terza Rima 

 

“Rüya” (Cebeci, 1999:19) adlı şiirin en son kısmı tam olarak olmasa da Terza 

Rima nazım biçimine benzemektedir. Şiirin son kısmı kullanılan Terza Rima kafiye 

düzeninden farklı olarak abc- dbc- c düzenine sahiptir. 

 

Sone 

 

“Bayrak Olayı” (Cebeci, 2003:152) adlı şiirin sadece bir bölümünde sone tarzına 

ait kafiye düzenine rastlanabilir.  Bu kısmın kafiye düzeni abab- abab- cdd şeklinde 

olup normal sone kafiye düzeninden farklıdır. 

 

Balad 

 

Şairin “Düşman” (Cebeci, 2003:141), “Sana Kadar” (Cebeci, 2003:139) ve “Bir 

Yalnız Savaşçının Ölümü” (Cebeci, 2003:92) adlı şiirleri balad nazım biçimiyle 

yazılmıştır. Bu şiirler üç uzun bir kısa bentten (sunu parçası) oluşur. 

 

Çapraz kafiye 

 

Şairin çapraz kafiye kullanarak yazmış olduğu şiirlere örnek olarak:  “Bozkırda 

Kalan Sancı” (Cebeci, 2003:99), “Bekleyin” (Cebeci, 2003:133), “Gel” (Cebeci, 

2003:137), “Beyaz Işık” (Cebeci, 2003:142), “Kırküç’ün Çocukları” (Cebeci, 

2003:143), “Masal Güzeli” (Cebeci, 2003:144), “Beş Zaman Arasında Bir Kaside” 

(Cebeci, 2003:192) şiirleri verilebilir. 

 

 

 



 112

b. Nazım türleri 

 

Şairin, çoğunlukla epik nazım türüne ait şiirler verdiğini görüyoruz. Bu şiirlere 

örnek olarak: “Buyruk” (Cebeci, 1973:10), “And” (Cebeci, 1973:27), “Malazgirt 

Övgüsü” (Cebeci, 1973:26), “Bayrak Olayı” (Cebeci, 2003:152), “Yıldız Sarayında 

Fesler ve Şamdanlar” (Cebeci, 2003:188) verilebilir. 

 

Şairin pastoral tarzda yazdığı şiirlere örnek olarak ise: “Dönence” (Cebeci, 

1992:67), “Beyaz Işık” (Cebeci, 1992:42), “Çeğen Tepesi” (Cebeci, 1992:27) 

verilebilir. 

 

c.Vezin 

 

Dilâver Cebeci, Asra Yemin Olsun ki… kitabındaki beş adet gazelinin dışında 

aruz ölçüsüyle şiir yazmamıştır.  Şiirlerinin çoğunda hece ölçüsü kullandığını 

gördüğümüz şairin bu şiirlerini inceleyelim:  

 

7’li hece veznini kullandığı şiirleri: 

 

“Güllü Kız” (Cebeci, 1999:21), “Fetih Güzellemesi” (Cebeci, 2003:84) 

 

8’li hece veznini kullandığı şiirleri: 

 

“Bozkurt Çağrısı” (Cebeci, 1973:7), “Türk ve Turan” (Cebeci, 1973:8), 

“Hoyratlar” (Cebeci, 2003:117), “Yemin” (Cebeci, 2003:128), “Saçlarını 

Uzatmadın” (Cebeci, 2003:149), “Koşuşanlar” (Cebeci, 1992:83) 

 

11’li hece veznini kullandığı şiirleri: 

 

 “Babamın Yarım Kalmış Sevdasının Yerine”, (Cebeci, 2000:40) “Aklıma 

Düştü” (Cebeci, 2000:46), “Bayram Ağıtı” (Cebeci, 2000:61), “Ekincikte Bir Gece” 



 113

(Cebeci, 2000:63), “Tatar Güzeli” (Cebeci, 2000:65), “Hollanda Destanı” (Cebeci, 

2000:67), “Arayış” (Cebeci, 2000:34), “Gözlerim” (Cebeci, 2000:42) 

 

14’lü hece vezni kullandığı şiirleri: 

 

Şair, isimsiz iki ayrı dörtlükte 14’lü hece veznini kullanmıştır. 

 

15’li hece vezni kullandığı şiirleri: 

 

“Üsküdar’da Geceler Benim” (Cebeci, 2003:102) 

 

ç. Kafiye 

 

Dilâver Cebeci, şiirlerinin çoğunda kafiyeye özel bir önem vermektedir. Redif 

kullanımını, kafiye oluşturmak için en önemli araçlardan biri sayan Cebeci’nin 

kullandığı rediflerden bazılarına örnek olarak: 

 

“Avuçlarımın çizgilerini apaçık görür 

Görür mü görür 

 

Nil bebekleri bir emin yere götürür 

Götürür mü götürür” (Cebeci, 2003:!3) 

 

“Menziline doğru öyle uzardı 

……………. 

Ulu denizlere çukur kazardı” (Cebeci, 2003:14) 

 

“Ne kör Yıldırımlar 

……………. 

Emiyor kaldırımlar” (Cebeci, 2003:17) 

 

“Gün batıdan doğuya bir dualı er yürür 



 114

Çölleri, orduları, surları yener yürür.” (Cebeci, 2003:18) 

 

“…………. 

Çalışırlar, dur durağı bilmezler. 

………….. 

Bizim gibi solu sağı bilmezler.” (Cebeci, 2003:27) 

 

“Yesrib bahane bir kitaba sığınıyorum 

…………. 

Elif diyorum Sitâre sineme elif çekiyorum 

…………. 

Çok eski bir gerçektir bu biliyorum” (Cebeci, 2003:39) 

 

“ “Üzerinde gün batmayan” ilin yok! 

 Yandı Asya, tutunacak dalın yok! 

 Sarp dağları aşmak için yolun yok! 

 Türk’ün Türk’e küseceği çağ mıdır?” (Cebeci, 2003:121)  

 

d. Dil ve anlatım 

 

Şairin kendi şiir dili ve anlatımı hakkındaki görüşlerini bölümün başında 

açıklamıştık. Bu başlıkta daha sıklıkla onun şiir dili ve anlatımı hakkında yapılmış 

diğer değerlendirmelere yer vereceğiz. 

 

 Dilâver Cebeci’nin şiirleri incelendiğinde dilin imkânlarını iyi kullandığı ve 

kelime seçimlerine özen gösterdiği görülür. Türkçe’nin korunmasına ve 

geliştirilmesine dair hassas bir tavır içinde olan şairin bu şekilde davranması da 

oldukça tutarlıdır. Türkçe’nin edebî zenginliklerinin yanı sıra edebî sanatlarını da 

şiirlerinde sıklıkla kullanan şair, anlatım özelliği olarak ise coşumcu bir tavır sergiler. 

Memleket şairi olarak adlandırılabilecek Cebeci, günlük yaşantısında da boş 

konuşmayı sevmeyen, daima içi dolu mesajlar vermeyi ilke edinen bir şair olarak 

tanınmaktadır. 



 115

 

Yazar ve öğretmen Köksal Cengiz, Dilâver Cebeci’nin dili ve anlatım gücü için 

şu sözleri sarf etmektedir:  

 

“Zengin Türkçe lügatinin, bütün lehçeleriyle hafızasına derç edilmiş olduğu, 
böylesine güçlü bir edebiyat adamını daha tanımadım.”44  

 

N. Ziya Bakırcıoğlu ise Cebeci için:  

 

“ Her şiir bir taraftan dilin, diğer taraftan edebiyatın yazılı ve sözlü bütün kültür 
eserlerinin geleneğine bağlıdır. Dilâver Cebeci, şiirlerinde bu geleneğe sadakatin en iyi 
örneğini veriyor. Onun dili, şiirin kabule hazır kelimelerinden meydana gelmiştir. Diğer 
bir ifadeyle şiirin reddettiği uydurulmuş ve çağrışım kabiliyeti olmayan kelimelere 
itibar etmiyor Dilâver Cebeci… Söylemek istediklerini yaşayan Türkçenin yaşayan 
kelimeleri ile ifade etme gayreti, onun şiirlerinin en bâriz vasıflarından biridir… Onun 
şiirlerinden yarıya yakını, halk ve divan edebiyatımızın vezin, kafiye örgüsü ve mısra 
yapısına tam bir uygunluk gösteren şiirlerdir. Bu şiirlerin muhtevâsına gelince: Bu 
şiirlerden yeni ve alışılmamış bir mesele, duyulmamış bir tema var mı? Hayır, yok. 
İnsanlığın en eski dertleri bu şiirlerde de ele alınmış: Sevdalar, kırılmalar, ölümler, 
kahramanlar, öfke ve muhabbetler..ve bunların ardında kalan bir hüzün tortusu… 
Dilâver Cebeci de bu hüznü dile getiriyor. Kalabalık şehirlerin karmâşık ve durup 
düşünmeye, duyup içlenmeye fırsat ve imkân vermeyen hayat tarzı içinde, bütün şiirler 
gibi Dilâver Cebeci’nin şiirleri de arka plandan gelen bir fon müziğinin rahatlığını 
sunuyor okuyana.”45  

 

demektedir. 

 

1. Kelimede anlam çoğaltmaları 

 

Dilâver Cebeci, şiirlerinde kelimede anlam çoğalması yoluna gitmemektedir. 

(Kelimeleri hecelere ayırmamakta, kelimeleri eğik çizgi ile ayırmamakta yahut 

merdiven şiir örneği vermemektedir.)  

 

 

 

 

 

 

                                                 
44 Türk Yurdu, Ağustos 2008, S:252, s.47. 
45 Türk Yurdu, Ağustos 2008, S:252, s.48. 



 116

e. Edebî sanatlar 

 

Dilâver Cebeci’nin şiir yapısı birçok yapıyı bünyesinde barındıran bir yapıdır. Bu 

yapıda Türk-İslam kaynaklarından hareketle divan edebiyatından, halk edebiyatından 

ve hatta bazı dünya edebiyatlarından özelliklere rastlamak mümkündür.  

 

Tarihî süreç içerisinde ortaya konmuş Türk edebiyatı ürünlerinin büyük 

zenginliklerinden biri olan edebî sanatları oldukça önemsemiş olan şair, birçok 

şiirinde bu sanatlara yer vermeye çalışmıştır. Kendisiyle gerçekleştirilen bir edebî 

sohbette “Şiirde estetik olsun diye bir kaygım yok, kendiliğinden ne kadar olursa” 

diye görüş belirten şair, edebî sanatları kullanırken süs olsun diye kullanmadığını 

ifade etmektedir. Onun kaygısı, bu sanatları bilinçli olmadan da olsa kullanarak 

okuyucusuna vermek istediği ürünün yapısını kuvvetlendirmektir. Ona göre şiirde 

şekil ve teknik beraber işlemelidir. Birbirini tamamlamalıdır. Söz konusu 

tamamlayıcı öğelerden birisi de edebî sanatlardır. 

 

Cebeci’nin şiirlerinde görülen başlıca edebî sanatlara şu örnekleri verebiliriz:  

 

Tevriye: 

 

“Baş koymuşum Türkiye’min yoluna 

Düzlüğüne, yokuşuna ölürüm, 

Asırlardır kır atımı suladım, 

Irmağının akışına ölürüm.” (Cebeci, 2003:115) 

 

“Baş koymuşum” ifadesinin uzak ve yakın anlamları birlikte kullanılmıştır. 

Hedefe ulaşmak için engel tanımamak anlamının yanı sıra yola başını dayamak ve 

düzlükleri yokuşları seyretmek anlamları da söz konusudur. 

 

 

 

 



 117

İstihdam: 

 

“ “Kızlar tepesinde bayrak açılır, 

 Eteğine gök kurşunlar saçılır, 

 Çelik namlulardan hedef seçilir 

 Arpacıkta, gözde, gezde sen varsın.” (Cebeci, 2003:76) 

 

Şair, bu şiirinde askerde olan bir gencin, sevdiğine duyduğu özlemi 

anlatmaktadır. “Kızlar Tepesi” olarak adlandırılan bir askerî bölgede yapılan askerî 

eğitim sırasında kurşunların, tepenin eteğine düşmesi şaire aynı zamanda sevgilisinin 

giydiği eteği hatırlatır. Tepenin adının “Kızlar Tepesi” olması dolayısıyla iki anlam 

da şiirde okuyucuya çağrıştırılmaktadır. 

 

İstiare:  

 

*)- “Masal Güzeli” (Cebeci, 2003:144) şiirinde şair, sevgilinin saçlarını rengi ve 

karışıklığı sebebiyle fırtınalı bir çöl gecesine benzetmektedir: 

 

“İpek yolunda yorgun bir bezirgân 

Ve çöl gecesi saçların…” 

 

*)- “Tatar Güzeli” (Cebeci, 2003:26) şiirinde şair, tanıştığı Tataristan güzelinin 

gözlerini yeşil bir yaprağa benzetmektedir: 

 

 “Gülüşleri muştuluyor baharı  

Yeşil yaprak gibi hem gözü güzel” 

 

*)- “Minderlerin Mehmetçiğine” (Cebeci, 2003:63) şiirinde şair, millî güreşçi 

Hamza Yerlikaya’nın kollarını birer çınar dalına benzetmektedir: 

 

 

 



 118

 “Kollar çınar dalı, tutsa boyundan, 

Boyunduruk vursa, Hamza vuruşlum.”  

 

Teşhis: 

 

*)- “Sevgi Aralığı” (Cebeci, 2003, 138)  şiirinde şair, soyut bir varlık olan iyilik 

mefhumunun âdeta bir insan gibi kan döktüğünü belirterek teşhis sanatı 

gerçekleştirmektedir: 

 

“Bu kirpiklerimden damlayan iyiliğin kanı 

 Ve göz bebeklerimdir sevindiren şeytanı;” 

 

*)- “Ağlama” (Cebeci, 2003:136) şiirinde şair, bir şehrin bir insana meydan 

okuyabileceğini belirterek teşhis sanatı gerçekleştirmektedir: 

 

 “Oturur bir türkü söylersin, alabildiğine dokunaklı. 

 Bir büyük şehir sana meydan okur, seni kahreder,” 

 

*)- Şair “Aklıma Düştü” (Cebeci, 2003:21) adlı şiirinde sevgilinin siyah 

kâküllerini ve kaş uçlarını birbiriyle dövüşen savaşçılara benzetmektedir: 

 

 “Gün batanda gece ile yarışan 

 Hançer çekip kaş ucuyla vuruşan 

Ara sıra kirpiklere karışan 

 Siyah kâhküllerin aklıma düştü” 

 

Telmih:  

 

*)- “Kıyam Düşünceleri” (Cebeci, 2003:13) adlı şiirde şair Hz. Musa’ya telmihte 

bulunmaktadır: 

 

 



 119

 “Bu minvâl üzre firavun sarayında Musâlar büyür 

Büyür mü büyür” 

 

*)- “Timurlenk Olsam” (Cebeci, 2003:16) şiiri başlı başına Timur İmparatorluğu 

kurucusu Timur’a telmih yapılan bir şiirdir: 

 

 “Ben Aksak Timur olsam 

Bir çağın şafağında 

Firuze ışıklar toplasam”  

 

Sihr-i Helal: 

 

“Bir ceviz ağacı bir duru pınar 

Ve gökte gümüş bilmeceler 

Vurur kutlu toprağın bağrında iki yürek 

Koşan bir atın soluğudur 

Çeğen tepesinde geceler…” (Cebeci, 2003:77) 

 

Burada “Çeğen tepesinde geceler” ifadesinde sihr-i helal sanatı yapılmıştır. Bu 

mısraları şu iki biçimde okumak mümkündür: 

 

1. Bir ceviz ağacı, bir duru pınar ve gökte gümüş bilmeceler… İki yürek, 

kutlu toprağın bağrında vurur … Çeğen tepesinde geceler koşan bir atın 

soluğudur. 

2. Bir ceviz ağacı, bir duru pınar ve gökte gümüş bilmeceler… İki yürek, 

kutlu toprağın bağrında, koşan bir atın soluğu gibi vurur…İşte Çeğen 

tepesinde geceler… 

 

f. Dil bilgisi kuralları açısından şiir dili 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirlerinde kimi zaman Türkçenin dil bilgisi kurallarına uygun 

olmayan bazı tasarruflara rastlanmaktadır. Nesirden farklı bir söz dizimine sahip olan 



 120

şiirde dil bilgisi kurallarına tam anlamıyla bağımlı kalma zorunluluğu yoktur. Şair de 

bundan dolayı, dil bilgisi kurallarıyla oynayarak sanatını daha çarpıcı bir biçimde 

ortaya çıkarmayı deneyebilir. 

 

Cebeci’nin şiirinde rastladığımız aykırı uygulamaları, eksiklik veya yanlışlık 

bağlamlarında değil onun şiirinin özellikleri olarak inceleyeceğiz. 

 

Kelime eksikliği 

 

Dilâver Cebeci, kimi mısralarında bulunması gereken yahut okuyucunun 

zihninde eklediği bazı kelime ve eklere yer vermemektedir. Bunu yapmaktaki amacı, 

okuyucuyu şiirin oluşmasına ve tamamlanmasına iştirak ettirmektir. Aşağıdaki 

örneklerde parantez içinde gösterilen kelimeler aslında şiirde var olmayıp 

tarafımızdan ilave edilmiştir. Böylece bir okuyucu ciddiyeti içinde Cebeci’nin 

bıraktığı boşlukları doldurarak mısraları tamamlamaya çalıştık. 

  

Örnek: 

 

 “Ben göğü hep kurşun bir kubbe gibi ağır (olan) 

 O şehirde sırılsıklam gezerdim” (Cebeci, 2003:39) 

 

 “Beni akşama kadar öğüten bu şehirde 

 Kulaklarım (sanki) ses gözleyen bir avcıydı” (Cebeci, 2003:41) 

 

 “Diplerde gönlü kararmış istakozların 

 Balıklar zulmet içinde (yüzüyorlar) (Cebeci, 2003:43) 

 

 “Uzaklarda kasemli zeytin dalları üşüyordu 

 Keşke ben de yanlarında olsaydım (onların) (Cebeci, 2003:47) 

 

 “(sen) Yüreğimi çaldığından bu yana 

 Üşütmüyor soğuk beni.” (Cebeci, 2003:130) 



 121

Ek eksikliği 

 

Aşağıdaki örneklerde parantez içindeki ekler, şiirin aslında olmayıp tarafımızdan 

eklenmiştir. 

 

Örnek: 

 

 “Yüzün emdi renkleri vakit bir sedef tespih(ti) 

 Varıp yoldaş oldum Akalteke atlarına” (Cebeci, 2003:51) 

 

 “Tesbihim ülkümün doğum sancısı(dır) 

 Tesbihim alnımda otuz üç damla ter(dir)” (Cebeci, 2003:69) 

 

 “Bir uzak denizde küreğe mahkûm masallar(var) 

 Ne cin kaldı, ne peri..” (Cebeci, 2003:73) 

 

 “Bilirim nicedir virâne(dir) bağın, 

 Bela katar katar, dert yığın yığın…” (Cebeci, 2003:75) 

 

 “Seni gördüm, bak kendimi unuttum. 

 Haddi(mi) aştım, ar bendimi unuttum.” (Cebeci, 2003:78) 

 

Mısraları birleştirme 

 

Dilâver Cebeci, bazı şiirlerinde vurguları, anlam ve ahenkleri bakımından ayrı 

olması daha uygun olan mısraları birleştirmiştir. 

 

 

 

 

 

 



 122

Örnek: 

 

 “Bir yerde zincirli köleyim 

 Bir yerde hürüm 

Ve ben hür olduğum yerde  

Öldürülürüm” (Cebeci, 2003:79) 

 

Mısralarının şu şekilde bölünmesi, kulağa daha hoş gelmektedir. Aksi takdirde 

okuyucu mısralardan iki farklı anlam çıkartmaktadır. 

 

“Bir yerde, 

Zincirli köleyim 

Bir yerde, 

Hürüm 

Ve ben hür olduğum yerde 

Öldürülürüm.” 

 

Mısra bölünmesi 

 

Dilâver Cebeci, cümle bütünlüğünü birden fazla mısraya yaydığı gibi kendi 

içlerinde ahenk ve anlam bütünlüğü sağlayan mısraları da bölmüştür. 

 

 “Akrebiyle yelkovanı kol saatimin 

 Güneşi çekiştiriyorlar deminden beri” (Cebeci, 2003:43) 

 

Söz konusu bölünme şu şekilde düzeltilebilir: 

 

 “Akrebiyle yelkovanı kol saatimin güneşi çekiştiriyorlar 

 Deminden beri” 

 

 

 



 123

Kelimeler arası yer değiştirme 

 

Cebeci, bazı şiirlerinde söz dizimi kurallarına aykırı bir biçimde kelimeler 

arasında yer değiştirmiştir.  

 

Örnek: 

 

 “Bir dut türemiş kıble duvarının dibinden 

 Eğilmiş secde etmiş bu ağaç edebinden” (Cebeci, 2003:61) 

 

Bu mısralar, 

 

“Kıble duvarının dibinden bir dur türemiş 

Bu ağaç edebinden eğilmiş secde etmiş” 

 

biçiminde de olabilirdi. Ancak şair, “dibinden” ve “edebinden” kelimelerini alt 

alta getirerek aliterasyona dayalı bir armoni oluşturmaya çalışmıştır. Bu armoniyi de 

“d”, “b”, “n” ünsüzleriyle sağlamıştır. 

 

  “Açılır gecemin o güleç penceresi, 

 Başlar kirpik uçlarımda bir eski savaş,” (Cebeci, 2003:74) 

 

Bu mısralar, 

 

 “Gecemin o güleç penceresi açılır, 

 Kirpik uçlarımda bir eski savaş başlar” 

 

olarak da sunulabilirdi. 

 

 

 

 



 124

Mısralar arası yer değiştirme 

 

Örnek: 

 

“Şimdi bütün cübbene utancından hep uyu 

 Kıyamette ters dönüp oluver dipsiz kuyu” (Cebeci, 2003:61) 

 

Bu mısraları, 

 

 “Kıyamette ters dönüp oluver dipsiz kuyu 

Şimdi bütün cübbene utancından hep uyu” 

 

biçiminde zihinde canlandırmak da mümkündür. 

 

g. Şiirinde söz varlıkları 

 

a- Deyimler 

 

Dilâver Cebeci, özellikle ilk iki kitabında yer alan şiirlerinde halk kültürü ve 

Türkçenin söz varlığında bulunan en önemli öğelerden olan deyim kullanımına 

büyük önem vermiştir.  Şiirlerinde yer verdiği kimi deyimleri örneklemek gerekirse: 

 

- Gözleri kan çanağı (Cebeci, 2003:13) 

- Soluk soluğa yaklaşan (Cebeci, 2003:13) 

- Bağrına varmadan gün (Cebeci, 2003:13) 

- Ki durmadan hayat damıtır memeleri (Cebeci, 2003:13) 

- Sivas’ta buz tutsaydı gözlerim (Cebeci, 2003:16) 

- Esip gitsem ta bozkırların ötesine (Cebeci, 2003:16) 

- Kan ile yazılmıştır cenk meydanı yasası (Cebeci, 2003:18) 

- Kâh zülfünün karasında yatardım (Cebeci, 2003:19) 

- Kâh gözünün deryâsında yiterdim (Cebeci, 2003:19) 

- Sevdâm çiçek açar idi boyuna (Cebeci, 2003:19) 



 125

- Dokunurdu gönlümdeki tellere (Cebeci, 2003:19) 

- Bir türkü bağrımı oyduğu zaman (Cebeci, 2003:19) 

- Gözlerim üstüne çakılıp kalsa (Cebeci, 2003:20) 

- Yolun ortasında tutulsa dilim (Cebeci, 2003:20) 

- Hayretler içinde hem donar gibi (Cebeci, 2003:20) 

- Başı yaslı karalının misâli (Cebeci, 2003:20) 

- Kavuşmaya engel olamazmış ten (Cebeci, 2003:20) 

- Erguvan arzular doldu içime (Cebeci, 2003:21) 

- Dudağın dökerdi aşk yıldızları (Cebeci, 2003:21) 

- İçinde ateşler yanar gibiydi (Cebeci, 2003:21) 

- Yedi göbek nesepleri helaldi (Cebeci, 2003:22) 

- Mermere dokunsan ellerin yanar (Cebeci, 2003:23) 

- Tarih hayalimden geçti yel gibi (Cebeci, 2003:23) 

- Hiç durmadan kan dökmüşüm göl gibi (Cebeci, 2003:23) 

- Başımı önüme yıktım ağladım (Cebeci, 2003:23) 

- Göz yaşımın ırmağına karıştım (Cebeci, 2003:23) 

- Dünya ellerimde oldu bir küre (Cebeci, 2003:24) 

- Karanlık renkleri sessizce yutdu (Cebeci, 2003:25) 

- Dal yeşili gök maviyi unuttu (Cebeci, 2003:25) 

- Özüm sözüm hep sevdaya boyandı (Cebeci, 2003:25) 

- Tımar ettim sinemdeki yarayı (Cebeci, 2003:25) 

- Dolunaydan nişân verir saçları (Cebeci, 2003:26) 

- Bilirim koynunda var İrem bağı (Cebeci, 2003:26) 

- Gözleri muştuluyor baharı (Cebeci, 2003:26) 

- Ağzı inci döker hem sözü güzel (Cebeci, 2003:26) 

- Hiçbir ilde rastlamadım eşine (Cebeci, 2003:26) 

- Dikkat eyle burada gözünü yumma (Cebeci, 2003:26) 

- Selleri dizginleyen, rüzgârlara yel soran (Cebeci, 2003:28) 

- Damarlara kan yürür (Cebeci, 2003:28) 

- Kirpiklerin yüreğime batıyor (Cebeci, 2003:37) 

- Ayak üstü konuşuyoruz (Cebeci, 2003:37) 

- Yat borusu baştan aşağı hüzün çalardı (Cebeci, 2003:37) 



 126

- Gözlerin mi daha sıcak gülüyor (Cebeci, 2003:37) 

- Dönüp dolaşıp dudaklarına takılıyor aklım (Cebeci, 2003:37) 

- Durgun suya düşüp kalmış gözlerin var (Cebeci, 2003:38) 

- Biliyorum içinde bir sızı var (Cebeci, 2003:38) 

- Iğıl ığıl akıyor içime (Cebeci, 2003:40) 

- Gözlerinden kan damlıyor ufuklara (Cebeci, 2003:41) 

- İçlerinden geçeni seziyorum (Cebeci, 2003:43) 

- Aklım takıldı turna kanatlarına (Cebeci, 2003:51) 

 

b- Atasözleri 

 

- Yiğidi öldür de hakkını yeme (Cebeci, 2003:27) 

- Eline, beline, diline sahip (Cebeci, 2003:22) 

- Yüzyılın bir ânâ sığdığı gece (Cebeci, 2003:25) 

- Otur sofrasında her şeyi umma (Cebeci, 2003:27) 

- Korku kurnaz bir çöl tilkisidir sen aldırma (Cebeci, 2003:47) 

- Sonrası Allah Kerîm (Cebeci, 2003:48) 

- Yolumuz sonunda deryaya çattı (Cebeci, 2003:51) 

- İbrişim şirâzeli bir kitaptır her şehir (Cebeci, 2003:55) 

- Ne mutlu Türküm diyene (Cebeci, 2003:56) 

- Sonsuzun ardında yine sonsuz var (Cebeci, 2003:59) 

- Anladım ezel, ebed bir ânâ sığar imiş (Cebeci, 2003:61) 

- Tan ağarsın, eğri doğru bilinsin (Cebeci, 2003: 75) 

- Hançer pasın bin can silmez (Cebeci, 2003:111) 

- Ödlek oku sîne delmez (Cebeci, 2003:111) 

- İtten kurda fayda gelmez (Cebeci, 2003:111) 

- Devrân döner zaman geçer aradan (Cebeci, 2003:113) 

- Bunca gayret umulur mu bir kelden (Cebeci, 2003:119) 

- Rehber yoktur sarpa sardı yolumuz (Cebeci, 2003:120) 

- Düşüncem var bir başaktan bin diler (Cebeci, 2003:145) 

 

 



 127

c- Eski kelimeler 

 

Dilâver Cebeci, eski yeni birçok şiirinde bugün kullanılmayan pek çok eski 

kelimeye yer vermiştir. Bunlara örnek olarak şu kelimeleri gösterebiliriz: 

 

- Yadırgı güneşler ateş döküyor başımdan aşağı (Cebeci, 2003:13) 

- Bir batur ki, yetmiş yağı gücünde. (Cebeci, 2003:85) 

- Kehkeşanlardan yıldız gibi indiler. (Cebeci, 2003:99) 

- Yine parlayacak pusatlarım (Cebeci, 2003:131) 

- İpek yolunda bir yorgun bezirgân (Cebeci, 2003:144) 

- Bir ara dalmışım zülüf ucunda; (Cebeci, 2003:148) 

- Kargı batar ta derine (Cebeci, 2003:157) 

- Dîldâr derin uykuda, kirpikleri dolâşık; (Cebeci, 2003:190) 

- Gezip bidev atlarla nice çağları, (Cebeci, 2003:196) 

- Bu dağlar harâmî, bu dağlar ejderhâ (Cebeci, 2003:197) 

 

Dilâver Cebeci, şiirlerinde genellikle kültür dilini kullanarak, ağızlara ve diğer 

mahallî konuşma biçimlerine yer vermemiştir. Nadiren bazı şiirlerinde alt kültür 

gruplarının kendi telaffuz biçimlerini kullanmıştır: 

 

“Benden selâm olsun Koç kardaşıma, 

Hain çaşıt, belli oldu yazıyom. 

Boynu ipli, Moskovanın itleri, 

Bozkurtlardan dilli oldu yazıyom.” (Cebeci, 2003:119) 

 

ğ. Üslubu 

 

Cebeci’nin şiirlerine genellikle hitabet üslubu hâkimdir. Hitabet, topluluğa, 

kitleye yüksek sesle hitap etmek demektir ve kalabalıkları heyecana getirerek 

önceden belirlenmiş hedeflere sürüklemeyi ve yönlendirmeyi amaçlar.46 Şiirlerinin 

bir çoğunda okuyucularına çağrılarda hatta kimi zaman haykırışlarda ve 

                                                 
46 Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008, s.208. 



 128

yakınmalarda bulunan şair, rindane ruh dinginliğine ise sadece birkaç şiirinde 

bürünür. Bu bürünüşler istisnai olarak düşünülmelidir. Çünkü Dilâver Cebeci, sahip 

olduğu ve yüceltmeye meyilli olduğu ülküsünü, mümkün olduğu kadar çok insana 

ulaştırmak amacı taşır. Bu amaç onun için âdeta bir görev haline gelmiştir ve bu 

görevi ancak bir söylev havası içinde yayabileceğine inanmıştır. Şair, âdeta hatip 

tavır ve vaziyetiyle sözü renklendirir bir bakışla fikri aydınlatır. 

 

 Marş olarak yazılan şiirler, ideolojik şiirler genellikle hitabet üslubuyladır. 

Cebeci’nin de marş olarak yazdığı bazı şiirler bulunmaktadır. Bunlardan ikisi, “Birlik 

Çağrısı” (Cebeci, 2003, 121) ve “Yirminci Zırhlı Tugay Marşı” (Cebeci, 2003:28) 

adlarını taşımaktadır. 

 

Hitabet üslubu sadece sosyal bir topluluğa değil başka varlıklara yönelik olarak 

bireysel özellikte de olabilen bir üsluptur. Cebeci’nin “Asra Yemin Olsun ki 

Hüsrandayım” (Cebeci, 2003:43) şiirinin son kısmı bu duruma örnek olarak 

gösterilebilir: 

 

 “Keşke yerinde olsaydım iskelelerde 

 Şu çiçek satan çingene kızların 

Ey kayıtsız kaygusuz çiçekperestler 

Ben dönüyorum işte silâhlara 

Öldürürken güzel öldüren silâhlara” 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirlerinin çoğunda aşırı coşkuyla beraber büyük kalabalıklara 

heyecan verme, onları âdeta belirli bir hedefe doğru yöneltme amacı sezilir. Bu 

bağlamlarda Dilâver Cebeci için miting ve meydan şairidir denilebilir. Birçok şiiri bu 

sebeple yüksek sesle ve coşkulu bir biçimde okunmak için yazılmıştır. Şiirinin 

okunuş biçimiyle ilgili olan bu teknik özelliği, onun kalabalıkları seven, dış dünyaya 

son derece açık bir kişilik özelliğine sahip olmasından kaynaklanmaktadır. 

 

Köşe yazarı Cevat Akkanat, yazdığı makalesinde, Dilâver Cebeci’nin üslubu için 

şu açıklamaları yapmaktadır:  



 129

“Onun üslubuna sinmiş şahika sesler arasında Dede Korkut’u, Evliya Çelebi’yi, 
Fuzûlî’yi, Şeyh Galib’i görmemek mümkün değildir… Böylece, karşımıza çıkan şair ve 
şiiri:   Müslüman bir kalbin terennüm ettiği hisli şiirler ve alp eren bir kahramanın 
destanî haykırışları…”47 

 

Şairin üslubu, şiirlerinin doğuş ve gelişme aşamaları da dâhil olmak üzere hiçbir 

zaman müphemleşmez. O söylemek istediği şeyi, vermek istediği mesajı, hitap ettiği 

kişiye dolaysız olarak ağzına o an nasıl geliyorsa öyle söyler. Önceden kafasında 

kurguladığı fikir ya da yüreğinde oluşan duygu her ne ise onu dallanıp 

budaklandırmadan apaçık bir biçimde ifade etmek istediğini öğrencileriyle yaptığı 

bazı görüşmelerinde belirmiştir. 

 

Şairin hitabet üslubunu kullanmadığı bazı aşk şiirlerinde ise lirik üsluba doğru 

kaydığı görülmektedir. Nağme, içlilik ve coşkunluk demek olan lirizm, ruhumuzun 

derinliklerinin, coşkulu dalgalanmalarının duygusal ifadesidir ve ihtirasları dile 

getirir. Lirizm, şairin coşkun duygularını yalın ve çıplak bir şekilde, uzun uzun 

tasvirlere yer vermeden kısa, içten, samimi ve doğal bir üslupla ortaya koymasıdır. 

Bu üslup genellikle aşk, kadın, içki, mutluluk, ölüm, hayat, tabiat, hatıra gibi 

konulara bağlı duygusal coşkunluğu terennüm eder.48 Şairin lirik üslubu kullandığı 

şiirlerine örnek olarak “Ekincikte Bir Gece” ve “Evdeşim” adlı şiirleri verilebilir. 

 

Şairin kullandığı üsluplardan bir diğeri de övgü üslubudur. Bu üslup özelliğinde 

şair bir başkasını ya da kendisini över.49 Kendini övmeyi günlük yaşantısında da 

sevmeyen ve benimsemeyen şair, çoğunlukla, aynı divan şiirinde kaside nazım 

biçiminin mehdiye bölümlerinde olduğu gibi Allah, peygamber, diğer din ve devlet 

büyüklerini övmektedir. Övgü üslubunu kullandığı şiirlerine örnek olarak 

“Timurlenk Olsam” (Cebeci, 2003:16) ve “Minderlerin Mehmetçiğine” (Cebeci, 

2003:63) adlı şiirleri verilebilir. 

 

 

 

 

                                                 
47 Cevat Akkanat, Milli Gazete, 6 Haziran 2008  
48 Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008, s.211. 
49 Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008, s.220. 



 130

h.Müzikal öğeler 

 

Dilâver Cebeci’nin şiiri müzikal açıdan renkli ve zengin bir özellik taşır, çünkü 

vezin ve kafiyeye verdiği önem büyüktür. Ona göre şiirde teknik ve şekil beraber 

yürümelidir. Divan edebiyatına da halk edebiyatına da ayrı ayrı büyük ilgi gösteren 

şair, her iki edebiyatın nazım biçimleri ve ölçülerini de şiirlerinde kullanmaktadır. 

(Önceden de belirttiğimiz gibi gerek hece ölçüsüyle gerekse aruzla yazdığı şiirleri 

mevcuttur)  

 

Cebeci, şiirde müzikal unsuru sağlayan vezin ve kafiyeyi bolca kullanmasına 

rağmen bunu estetik kaygı taşıyarak yani şiirleri süslemek maksadıyla yapmadığını 

da şiir sohbetlerinde belirtmiştir. Bir mülâkatta  

 

“Ben şiirlerimi kolayca anlaşılacak kadar açık yazamıyorum. Bu kendiliğinden 
oluyor. Bu konuda bir zorlama yoktur. Eski divan şairleri de böyle yazarlardı”  

 

diyerek kullandığı ölçüleri ve kelimeleri önceden bilinçli olarak belirlemediğini 

ifade etmiştir.  

 

Şairin şiirlerinin çoğunda halk edebiyatının hece ölçüsünü kullanmakta olduğunu 

belirtmiştik. Merhum edebiyatçı Ahmet Kabaklı, onun divan edebiyatı nazım 

şekilleri ve ölçüsü olan aruza yakınlığını ise şu şekilde ifade etmiştir:  

 
“Dilâver Cebeci, dinî, İslami bilgisi gibi, Divan edebiyatının, eski nazım ve 

nesrimizin, kelime, mazmun ve terimlerine de âşina bir şairdir. Bu sebeple, mazbut 
gazeller yazabiliyor. Tasavvuf bakışına da yatkın görünüyor.”  

 

Gazeteci, yazar ve edebiyat araştırıcısı Mehmet Nuri Yardım ise Cebeci ve 

şiirleri ile ilgili bir makalesinde, şairin “Bütün Şiirleri” adlı kitabındaki 136 şiirin 

büyük bir kısmının, halk ve divan edebiyatımızın vezin, kafiye örgüsü ve mısra 

yapısına tam bir uyum gösterdiğini belirtmiştir. 

 

 

 

 



 131

Armoni 

 

Assonans 

 

Assonans, mısra içi veya metnin tamamındaki ses tekrarıdır. Birbirine benzeyen 

iki heceye denir. Bazen ‘ünlü kafiyesi’ diye de adlandırılır. Bir ya da birden fazla 

mısrada aynı ünlü seslerin birkaç kez tekrarıdır. Benzer ünlü seslerin tekrarından 

oluşan özel, hoş bir ahenk etkisi elde etmek için genellikle yan yana durur.50  

 

Örnek: 

 

 “Allah kadîm, Allah bâkî, Allah bir.” (Cebeci, 2003:52) 

 

mısraında asonans “a” ünlüsü ile gerçekleştirilmiştir. 

 

Aliterasyon 

 

Mısra içi veya metnin tamamındaki ses tekrarı, bir mısrada bulunan birçok 

hecenin benzeşmesidir. Bir ya da birden fazla mısrada aynı ünsüz seslerin birkaç kez 

tekrarıdır. Aslen cümle ya da mısradaki kelimelerin ilk ünsüzlerinin tekrarına denir. 

Bu ‘başkafiye’ ya da ‘birinci kafiye’ olarak da bilinir.51 

 

 Örnek:  

 

 “Güle güle yaz güllü” (Cebeci, 2003:46) 

 

mısraında aliterasyon “g” harfi ile gerçekleştirilmiştir. 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirleri incelendiğinde assonans ve aliterasyon kullanımına 

sıklıkla başvurmadığı görülmektedir. 

                                                 
50 Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008, s.240. 
51 Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008, s.239. 



 132

 

B. DÜZYAZILARI 

 

1. DENEMELERİ 

 

a. SEYRÂNNÂME: 

 

Yazarın “Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi” mahlasıyla kaleme almış olduğu 

Seyrânnâme adlı eseri, 1986–1996 yılları arasında Türk toplumunda vuku bulan 

çeşitli olayların bir Osmanlı çelebisi gözüyle yapılmış mizahi ve tasviri yorumudur. 

 

Dilimizin ve kültürümüzün mizahla renklenmiş en renkli siması olan ve 17. 

yüzyılda yaşayan Evliyâ Çelebi’nin günümüzde yaşamış hâli olarak 

düşünebileceğimiz Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi, aktüel hayatı, sosyal, siyasi ve 

kültürel hadiseleri, farklı bir Osmanlı bakışıyla yorumlayarak mizahi edebiyatımıza 

yeni bir tarz kazandırmaya çalışmıştır. Söz konusu eser, yazarın Devrannâme (1986) 

adlı ilk kitabından sonraki yazdıklarını bir araya toplar. Seyahatnâme parçalarından 

oluşan eser, çeşitli gazete ve dergilerde yayınlandığında büyük ilgi uyandırmıştır. 

 

Yazarın örnek aldığı ve izinden yürüdüğü Evliyâ Çelebi (1611, İstanbul - 

1683´ten sonra, Mısır (?) ) , Türk gezgin ve yazarıdır. Asıl adı Mehmet olan Evliyâ 

Çelebi, 25 Mart 1611'de İstanbul'un Unkapanı semtinde doğar. Babası, saray 

kuyumcu başı olan Mehmet Zılli Efendi'dir. (Bu isim namında Evliyâ Çelebi eserde 

kendini gösterir ve Seyyah-ı Fakîr’in rüyalarına girerek onunla sohbet eder. Ona yol 

gösterir.)  Çelebi ailesi aslen Kütahyalı olup, fetihten sonra İstanbul'a yerleşmiştir. 

(Malum eserde Seyyah-ı Fakîr, çoğu kez Kütahya’yı ziyaret edip Evliyâ Çelebi’yi bu 

vesileyle yâd etmektedir.) 

 

Evliyâ Çelebi, çok iyi bir öğrenim görür. Mahalle mektebine, Şeyhülislam Hamit 

Efendi Medresesi'ne ve Enderun'a devam eder. Okul öğreniminin dışında özel 

hocalardan Kur'ân-ı Kerim, Arapça, güzel yazı, musiki, beden eğitimi ve yabancı dil 

dersleri alır. Öğrenimini bitirdikten sonra sarayda görev alır. Yeni yerler görmek, 

http://tr.wikipedia.org/wiki/1611
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul
http://tr.wikipedia.org/wiki/1683
http://tr.wikipedia.org/wiki/M%C4%B1s%C4%B1r
http://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrk
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul
http://tr.wikipedia.org/wiki/Unkapan%C4%B1
http://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Mehmet_Z%C4%B1lli_Efendi&action=edit&redlink=1
http://tr.wikipedia.org/wiki/K%C3%BCtahya
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul
http://tr.wikipedia.org/wiki/Kur%27an-%C4%B1_Kerim
http://tr.wikipedia.org/wiki/Arap%C3%A7a
http://tr.wikipedia.org/wiki/Beden_e%C4%9Fitimi
http://tr.wikipedia.org/wiki/Saray


 133

yeni insanlar tanımak isteğini hep içinde barındırır. Bu yüzden sarayda fazla 

kalamaz. Kendisinin anlattığına göre bir rüya üzerine meşhur gezilerine başlar. İşte 

Seyyah-ı Fakîr de kimi gezilerine, Evliyâ Çelebi’yi görmüş olduğu bazı rüyalar 

neticesinde başlamış olur. 

Evliyâ Çelebi, gezilerinde gördüklerini ve gözlemlerini “Seyahatnâme” eserinde 

tarih ve yer belirterek yazar. İzlenen olaylar, realist bir bakış açısıyla, açık ve yalın 

bir biçimde, yer yer fantastik bir anlatıma da kaçılarak, halkın anlayacağı bir dille 

yazılmış, halkın anlayacağı deyimler de çokça kullanılmıştır. Bazen nakledilen 

olaylar okuyucunun ilgisini çekmek için aklın alamayacağı garip olaylarla birlikte 

verilmiştir. 

Seyyah-ı Fakîr Evliya Çelebi’nin seyahatnâmesi olan Seyrânnâme’nin, Evliyâ 

Çelebi’nin “Seyahatnâme”si ile farkı, Osmanlı ve Cumhuriyet farkıdır. Bunun 

dışında bakış açısı, dili, mantığı ve dünya görüşleri tamamen aynıdır. Her iki eserde 

de çelebiler dünyaya bir kavrama çabası içinde ve sorgulayıcı bir şekilde bakarlar. 

Özelde Türk toplumunun bakış açısı altında tüm dünya insanlarının yaşayışları, 

kültürleri ve âdetleri üzerine sürekli fikir arayışındadırlar. Özlerinde taşıdıkları dünya 

görüşleri vasıtasıyla, gittikleri yerlerde tanıştıkları toplum yapıları ve şahısları, 

çözümler, yorumlar ve değerlendirirler. Çelebilerin esere kattıkları mizahi öğe, bu 

noktada olayları ve şahısların eylemlerini bir anda anlamlandıramamaktan doğar. 

Örneğin Seyyah-ı Fakîr Evliya Çelebi, eserdeki birçok seyahatnâme parçasında, 

gittiği bir yerde gördüğü bir gelenekle ilk defa karşılaşır ve tepkisi de mizahi tarzda 

olur. Örneğin 8 Mart Dünya Kadınlar Günü’nde bir hastane bahçesinde toplanan 

kadınları görür ve onları doğum yapmak üzere gelen ve bunların kutlamasını yapan 

kadınlar zanneder. Bir başka parçada İstanbul Sultanahmet Camii’nde gerçekleşecek 

bir kitap fuarını fevvare ile  (içinden su fışkıran şey, fıskiye) karıştırır ve camiye 

vardığında yetkililere fıskiyenin nerede olduğunu sorar.  

 

Olayların karşısında tam bir beyefendi ve halk adamı gibi davranan Seyyah-ı 

Fakîr, usturuplu bir bakış açısı taşır. Aşırılık ona göre hoş bir tavır değildir. Her şeyin 

kararı makbuldür. Türk dinî ve yaşayışına ters olan davranışlar karşısında tavır 

almaktan sakınmaz. Ahlaklılığa oldukça önem verir. Hile ve düzen ile para 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Seyahatname


 134

kazanmanın yanlış olduğundan ve atalara saygı gösterilmesinin gerekliliğinden 

bahseder. Kendi bakış açısına göre ahlaklı kimselerin ardından iyi dualar ederken, 

ahlaksız kimselerin ve çoğunlukla da yabancı milletlerin yöneticilerinin ardından da 

uslanmaları için dualarda bulunur. 

 

Eserin dili Osmanlıca, Arapça ve Farsça’dan alınma kelimelerle kurulu karışık 

bir yapıdadır. Ancak 17. yüzyılın dil özelliklerine göre değerlendirildiğinde dil, 

halkın anlayabileceği açıklıkta ve yalınlıktadır denilebilir. 

 

Eser bölümlerine göre incelendiğinde toplam altı bölümden oluşmaktadır. Bu 

bölümler sırasıyla Fasl-ı Evvel: Der Beyân-ı Vukuât-ı Muhtelife, Fasl-ı Sânî: Der 

Beyân-ı Ahvâl-i Siyâsiye Ve’l-İctimâiyye, Fasl-ı Sâlis: Bir Güne Acîb ü Garib 

Vukuât Beyânındadur, Fasl-ı Râbi’: Şol Şehr-i Şehîr-i İslamboldan Dürlü Manzaralar 

Beyânundadur, Fasl-ı Hâmis: Der Beyân-ı Tebdil-i Mekân ü Seyr-i Cihân ve Fasl-ı 

Sâdis: Evsâf-ı Pehlivânân isimlerini taşımaktadır. Her bölümün başında bir şairin 

yazmış olduğu şiir parçalarıyla girişler yapılmıştır. Bu şairler Sâbit, İzzet Molla, 

Yenişehirli Avnî, Lâtifî, Yahya Beğ ve Gazayî’dir. 

 

Eserin bölümlerinin detaylı incelemesi yapıldığında ilk bölümde yazarın bazı 

muhtelif olaylar karşısında gördükleri ve yaşadıkları anlatılmaktadır. Anlatılanlar 

arasında Hıristiyan âleminin bazı âdetleri; yazarın Söğüt kışlağı ve Kahramanmaraş 

gezilerinin yanı sıra Türk milletinin bazı siyasi meseleleri hakkındaki görüşleri 

bulunmaktadır.  

 

İkinci bölümde gezilerden daha çok Türk milletinin ve diğer dünya milletlerinin 

yaşayışları, âdetleri, toplumsal yapıları ve siyasi ilişkileri hakkında yorumlar 

yapılmaktadır.  

 

Üçüncü bölümde, çoğunlukla Türk toplumunun özel günleri (8 Mart Dünya 

Kadınlar Günü, Çeşme Festivali vs) ile yazarın başına gelen günlük olaylar 

anlatılmaktadır. Yazar bu bölümde döneminin gündem yaratan olayları hakkında 

yorumlarını da sunmaktan geri kalmamıştır. Çağa ayak uydurmaya çalışan Seyyah-ı 



 135

Fakîr, yeni âdetler karşısında uyum sorunu yaşamaktadır. Örneğin Türk hamamı 

alışkanlığı olan Çelebi, ilk defa gittiği sauna karşısında nasıl davranacağını 

bilememektedir. Çamaşır Makinesi’nin geliştirilmesi, Kazı-Kazan gibi şans 

oyunlarının oluşması ve Kargo şirketlerinin posta teşkilatında var olmaya başlaması 

gibi durumlar onun hep ilk defa karşılaştığı ve anlamlandırmakta zorlandığı 

gelişmeler olmuştur. Bunların karşısındaki şaşkınlıklarını yer yer bazı beyitler ve 

dizelerle dile getirmektedir. Ancak bu şiir parçaları çoğunlukla büyük şairlerin 

yazmış oldukları şiirlerin kendisince olaya has bir biçimde mizahi şekilde 

değiştirilmiş hâllerinden ibarettir. 

 

 “Bunca yaşayub dehrin ne idüğün görmüşüz 

      Hayret ki, hıyarun hıyâr yidüğün görmüşüz” (Cebeci, 1997, 63) 

 

 Fakat tüm şiir parçaları değiştirilmiştir denilemez. Kimi şiir parçaları da olaya 

tamamen uygun bir bakış gösterdiğinden oldukları gibi alındıkları da olmuştur.   

 

 Bir nihânice tebessüm de mi sığmaz cânâ 

 Söyle billâh deheni tâ o kadar teng midür? (Cebeci, 1997:125) 

 

Dördüncü bölüm, yazarın çoğunlukla İstanbul şehrinde gördüğü çeşitli 

manzaralar ve olayların beyanından oluşur. İstanbul’un trafiği, esnafları dilencileri, 

vapurları, hamamları, bedestenleri, camileri, alışveriş merkezleri, fuarları ve genel 

anlamda insanlarının yaşayış tarzları hakkında yazarın yorumları bölümün içeriğini 

oluşturur.  

 

Beşinci bölümde yazarın yurt içinden Kütahya, Çorum, Bursa, Ankara ve yurt 

dışından Almanya ve Hollanda gezilerinden izlenimlere rastlanır. Yazar bu gezilere 

yakın dostları olarak adlandırdığı, Çorumîzâde Gâzi Hüseyin Çelebi, Hezarfen 

Sorkunlu Mevlut Çelebi, Tarabefsunlu Hayrüddin Çelebi, Kabaklı Ahmet Hâce, 

Işıkzâde Emin Hâce ve Tulumîzâde Mertol Çelebi ile birlikte katıldığını ifade eder. 

Bu isimler yazarın gerçek hayatta da arkadaşları olan kimselerdir ve isimleri, esere 

17. yüzyıl havası katmak amacıyla değiştirilmiştir. Örneğin Kabaklı Ahmet Hâce,  



 136

Diyarbakır ve Manisa Lisesi’nde edebiyat öğretmeni olarak çalışan, İstanbul Çapa 

Eğitim Enstitüsü edebiyat öğretmenliğinde bulunmuş (1958–1969), 1969’dan 

itibaren İstanbul Yüksek Öğretmen Okulu’nda öğretim üyesi olarak çalışmış, Türk 

Musikisi Devlet Konservatuarı’nda edebiyat dersleri vermiş, Türk Edebiyatı 

Cemiyeti Başkanı ve Türk Edebiyatı Dergisi’nin yönetmenliğini yapmış, Şeyhü’l-

Muharririn payesi kazanmış Ahmet Kabaklı’dan başkası değildir. 

 

Altıncı bölümde yazar, yaşadığı dönemdeki spor müsabakalarını kendine has 

mizahi tarzıyla tasvir eder. Futbol, basketbol, boks, halter, güreş ve genel olarak 

olimpiyat oyunları ile bu müsabakalardaki Türk ekipleri ve sporcularının başarıları 

üzerinde durur. 

 

Eserin mizahi özellikleri detaylı şekilde incelendiğinde göze çarpan hususlardan 

ilki yazarın Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi kişiliğinde olayları ve şahısları belirtirken, 

onlara kendi isimlerden ziyade uydurma isimlerle hitap etmesi komedi unsurunu bu 

şekilde sağlamaya çalışmasıdır. Örnek olarak otobüs kelimesine “ötebas”, kurultay 

kelimesine “gürültay”, kozmetik kelimesine “kızım atîk”,  sauna kelimesine “savun 

ha”, anayasa kelimesine “ana yasla” gibi karşılıklar bulmuş ve bu kelimelere neden 

bu şekillerde hitap ettiğini de sebepleriyle anlatmıştır. 

 

Dilâver Cebeci’nin Seyrânnâme adlı bu eseri, Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi 

mahlasıyla Ötüken Neşriyat tarafından 1997 yılında basılmış ve yayınlanmıştır. 

 

b.MAVİ TÜRKÜ 

 

Bir Türk âşığı ve savunucusu olarak nitelendirebilecek Dilâver Cebeci, söz 

konusu eserinde, Orta Asya’nın kurak topraklarından kalkıp Anadolu’ya göç 

gerçekleştiren ve 1071 yılında bu topraklara girip egemenliğini kazanan Türk 

milletinin erdemlerinden, inançlarından ve yaşayışından (kendi şahsı çerçevesinde) 

bahsetmektedir. 

 



 137

Eser, yazarın mensur olarak yazdığı parçalardan oluşmaktadır ve bu parçalar 

birçok farklı konuyu, Türklük vasfıyla teğet olacak biçimde anlatmaktadır. Kimi 

parçalarda yazar kendi başından geçen bir anıyı tekrar yaşar,  kimi parçalarda rüyalar 

görür, kimisinde ise gerçekleşmiş tarihî olayları anlatarak geçmiş zamana geri döner. 

Bu zamanlar, Türklerin doğuda ve batıda büyük zaferler kazandığı zamanlardır. 

Yüreklere korku veren savaşların olduğu, alınması güç kalelerin bir çırpıda 

alınabildiği, ulu çadırların kurulduğu ve kağanların, halklarının refahı için her türlü 

kanunu elinde tuttuğu zamanlardır. Batıya doğru yazarın hiç de desteklemediği, 

doğru bulmadığı göçler olmuş, Türk ırkı, kendini (geleneklerini, göreneklerini, 

adetlerini, hatta öz benliğini) batı uygarlığı içinde kaybetmiştir. 

 

Savaş meydanında birlikte göğüs göğüse savaşmış iki Türk savaşçısının bir araya 

geldiğinde birbirlerine duydukları saygı ve sevgi, misafir edenin misafirine olan 

ilgisi, hizmetinin büyüklüğü ve hissettiği değer yargıları yazar tarafından oldukça 

duygusal bir dille anlatılmıştır. Kimi zaman yazar bu savaşçıların birinin ağzından 

konuşur ve o günlere duyduğu özlemi dile getirir. O günlerde hakanlar askerlerine 

buyruk vermekte ve bu buyruklar son damla kan yere dökülünceye kadar savaşılarak 

yerine getirilmektedir. Aynı göğün altında nabızların birlikte vurması, bu anı 

karıncaların bile kıskanması gibi söylemlerle yazar, anlatmak istediği ülküyü daha 

güçlü kılmaya çalışmaktadır. Anlattığı ülküyü bir mensurede gökteki yıldızlara 

benzetir. Ancak bu yıldız uzakta değil, uzandığı anda tutabileceği bir mesafededir. 

Verilmek istenen mesaj Türklük ve Milliyetçilik ülkülerinin uzakta olmadığı ve 

doğru istikameti gösteren bir rehber olduğu yönündedir.  

 

Askerî bir törende bir şehit annesinin oğluna verilen madalyayı almaya gelmesi, 

askerliğini yapmakta olan anlatıcının gözyaşlarını tutamamasına sebep olur. Anlatıcı 

ağladığı zamanlar hep Ergenekon’u hatırlamaktadır. Onu unutmak istememektedir. 

Onu unuttuğu zamanlar kendinden utanır. Unutturduklarından özür diler. 

Yakarışlarında Dede Korkut eski zamanlardan gelir ve ona yol gösterir.  

 

Necip Fazıl, yazarın gönlünde çok önemli bir yere sahiptir. Bir Berat Kandili 

gecesi, ellerini açıp Necip Fazıl’ın ruhuna dualar okur. O’na göre, sûr üflendiğinde 



 138

ülküsünden uzak, millet aşkından tat almamış kimselerin bütün köprüleri yıkılacak, 

üzerlerine yıldırımlar düşecek ve Tanrı onlardan hesap soracaktır. Bu gibi mensur 

parçalarda yazar, kendisini bizzat İsrafil’in ellerindeki sûra benzetmektedir. 

 

 Türk milletinin savaşlarında kullandığı savaş aletlerine ve en yakın dostu, 

tamamlayıcısı olarak gördüğü ata olan saygısı bilinmektedir. Yazar da bir parçada 

kılıca, ok ve yaya, kalkanına büyük saygı gösteren bir askeri anlatır. Asker, demirci 

ustasından kendisine son derece güçlü silahlar yapmasını ister. Belli ki savaş 

hazırlığında olan bir Türk savaşçısıdır. Ustasından silahların dışında ilim de 

öğrenmek istemektedir. Burada verilmek istenen mesaj, Türk ırkının savaş 

becerisinin yanı sıra bilmeye ve öğrenmeye olan isteğinin de mevcudiyetidir.  

 

Türk milletinin batıya göç ederek büyük hata yaptığını ve ülküsünden 

uzaklaştığını belirten yazar, bu savını desteklemek için birçok parçada bu konuyu 

işleme yolunu seçmiştir. “Batıya, batıya!” diyen tanrı buyruğuna uyduğu için kendini 

suçlu olarak görür. Hatta kinayeli bir şekilde Türk doğduğu için özür diler. Aslında 

ezelden beridir ülküsünü gerçekleştirmek için yollarda olan bir yolcudur. Ülküsünü 

girilecek bir kapıya benzetir ki bu kapı layıkıyla anlatılamaz bir kapıdır. Bu kapı 

âdeta, büyük ve karanlık bir ormanın birden bire günlük güneşlik bir düzlüğe 

açılması, gece boyunca kabus görmüş bir adamın uyanması gibi bir şeydir.52 Yazara 

göre kendi dahi gaflet uykusu içinde uyumakta ve olanların farkına varamamaktadır. 

Bu kapıdan girmedikçe, boş bir çölde, yüksek sıcak altında âdeta uyumaktadır. Sanki 

bu uykuya dalarsa omuzları dağlar misali geniş, devasa boylu adamlar gelecek, onu 

ancak yetmiş yılda tırmanılabilecek bir dağa çıkaracaklar ve onca emeğini bir çırpıda 

yok edeceklerdir. Bu uykuya dalmamak için dedeler torunlarını, atalar ise 

önlerindeki nesilleri bilgilendirmelidirler. Aksi halde işledikleri büyük bir günah 

olacaktır. 

 

Ülküsünden uzak olanlara oldukça sert eleştiriler getiren yazar, bu doğrultuda 

olan, ülkeyi kendi çıkarları için kullanan, âdeta onun sırtından bahseden şahıslar için 

vampirler benzetmesini yapar. Onları acıma bilmeyen duygulular, yaşamadan 

                                                 
52 Dilâver Cebeci, Mavi Türkü,  Ankara, 1983, s.47. 



 139

habersiz insanlar, haşlanmış yumurta akı beyinli düşünceliler olarak nitelendirir. 

Onlara göre elli altmış yıllık bir geçmişin bile manası yoktur ki bin yıllık bir tarih 

önemli olabilsin. Onlar kan yerine zakkum içeceklerdir, hamam böceği kadar bile 

hükümleri olmayacaktır. 

 

Yazar, Türklük ve Milliyetçilik yanında İslam’ın büyüklüğüne de eserinde birkaç 

parçada yer verir. Zamanın Bizans imparatoru Herakl’ın huzuruna Hz. 

Muhammed’in elçileri gönderilir. Amaçları Herakl’ın topraklarında (Kudüs) yaşayan 

Hıristiyanları Müslüman yapmaktır. Herakl, elçilere Hz. Muhammed’in özelliklerini 

ve erdemlerini sorar. Aldığı cevaplar onu çok tatmin eder ve topraklarını yakın 

zamanda yüce peygambere bırakacağını ifade eder. Kısa süre sonra da söz konusu 

topraklar Müslüman egemenliğine geçer. Gittiği her yere bereket getiren 

Müslümanlar da bu toprakların kıymetini bilmiş ve değerine değer katmışlardır. 

 

Türk milletinin savaşçı özelliklerinin üstünlüğü kendini birkaç parçada oldukça 

açık biçimde göstermektedir. Bu parçalardan birinde (Vire) İstonibelgrad Kalesi kırk 

bin Macar tarafından kuşatılmıştır. Kale savaşılarak savunulamamaktadır. Vire 

yöntemi yani müzakere yoluyla teslimi düşünen kale savunucusu Türkler, Adem 

Ejderhası lakaplı Yahya Ağa’nın inadıyla karşılaşır. Ağa, mutlaka savaşacağını başka 

türlü kaleyi ala vermeyeceğini iletir. Yedi nefer daha bularak kırk bin kişiye karşı 

savaşır. Kaybetmiş bile olsa görevini yapmanın huzuru içinde ölür.  

 

Eserde yazarın Türk yaşayış tarzından örnekler verdiği de görülür. Bir parçada 

bayram sabahlarının o eski tadının kalmadığından bahsedilir. Küçük bir çocuğun 

bayram sabahı yaşadığı heyecan, artık yerini bir dinginliğe bırakmıştır. Bir başka 

parçada geleneksel Türk çalgılarından biri olan sazdan ve yapılışından söz açılır. 

Türkülerden örnekler verilir: 

 

“Kalenin dibinde üç ağaç incir 

       Elimde kelepçe boynumda zincir.” 

 



 140

Yazar, başka bir parçada evine gider ve balkonuna çıkıp oturmak, eşiyle birlikte 

çayını yudumlamak ve günlük dünyevi meselelerden konuşmak ister; ancak yağan 

yağmur bunu engeller. O yine de yılmaz ve balkona çıkar, kuru yerlerinde oturup 

dinlenmeye devam eder. Yazarın bu parçada yağmura olan hayranlığı göz önünde 

tutulmuştur. Hemen bir sonraki parçada yağmura olan hayranlığını pekiştirmeye ve 

kendince yağmura bir tarif yapmaya çalışır 

 

Bir diğer parçada İstanbul sokaklarında dolaşan bir pantolon satıcısına gözü ilişir. 

Bu satıcı mavi renk hariç her renkten pantolon satmaktadır. Hâli sefildir. Yazar, 

aklında bu satıcının geçim sorunlarını ve psikolojik durumunu tahlil etmeye çalışır. 

Onunla sohbet etmek ister ama otobüse binmiş bulunur ve sohbet imkanı bulamaz. 

Yazarın “halk adamı” kimliği işte bu düşüncelerinden kaynaklanmaktadır. 

 

Eserin dili oldukça yalın, akıcı bir dildir. Osmanlıca, Arapça veya Farsça kelime 

kullanımı yok denecek kadar azdır. Yazar, mensur parçalarını oldukça romantik bir 

dille, duygusal bir yoğunluk taşıyarak iletme yolunu seçmiştir. Gayet samimi bir 

şekilde ifade edilen otuz yedi adet mensur parçadan oluşan eser, Ocak Yayınevi 

tarafından 1983 yılında Ankara’da basılmış ve yayınlanmıştır. 

 

2. İNCELEME YAZILARI 

 

 a.TÜRK’E DAİR 

 

Yazarın Türk sosyal hayatının temelleri üzerinde durduğu bu eseri, çağının Türk 

yaşayışı hakkında bir tarihî belge niteliği taşımaktadır.  

 

Prof. Dr. Zeki Arslantürk, eserin önsözünde Dilâver Cebeci’yi Türk âşığı ve millî 

bir kültür abidesi gibi ifadelerle şereflendirir. Onun vasıtasıyla Müslüman ve Türk 

olmanın gururunu taşıdığını ifade eder. Arslantürk’e göre herkes Türk ve Müslüman 

olma şansına sahip değildir. Bu, Allah’ın Türkler’e bir lütfudur. İşte Türk’e Dair adlı 

eseri okurken de Türk tanıtılacak, Türk cihan hâkimiyetinin sebepleri anlatılacak ve 

tarihî süreç içerisinde geldiği durum üzerinde durulacaktır. 



 141

 

Eser üç ana bölümden oluşur. Bu bölümler sırasıyla “Türk Sosyal Hayatının 

Temellerinden Birkaçı”, “Türk Sosyal Hayatının İktisadi- Kültürel Temellerinden” 

ve “Türk Ailesi” isimlerini taşır. 

 

Yazar, ilk ana bölüme Türk sosyal hayatının temellerinden olan Türk kavramı, 

Türkçenin doğuşu ve ilerleyişi, Türk İslam sentezinin Türk üzerine olan etkisi ve 

millî eğitim sistemi üzerinde durarak başlar. İlk alt başlık “Türk Kavramı” adını taşır. 

Türklerin daha Orta Asya’dan başlayarak günümüze kadar gelen süreç içerisinde 

nasıl bir yapı sergilediğini genel hatlarıyla anlatan yazar öncelikle Türk adı üzerinde 

durur. Orhun Kitabeleri’nde, Herodot ile ilgili Hint kaynaklarında, Tevrat’ta, Bizans 

kaynaklarında, Çin kaynaklarında ve Uygur dilinde Türk adının nasıl geçtiğini 

örneklerle belirleyen yazar, etimolojik olarak kelimenin gelişimini tartışır. Anlamları 

mukayeseye girişir. Genel itibariyle Türk adı ile bir millet ya da bir ırkın kastedildiği 

sonucuna ulaşır. Eskiden beri benimsenen yabancıya ve çoğunlukla da batıya 

duyulan bağımlılığın yanlışlığını savunmaktadır. Bu savını da Orhun 

Kitabeleri’ndeki Bilge Kağan serzenişiyle destekler. “Türk milleti, tokluğun 

kıymetini bilmezsin. Açlık tokluk düşünmezsin. Bir doysan açlığı düşünmezsin. Öyle 

olduğun için seni beslemiş olan kağanının sözüne aldırmadan her yere gittin. Hep 

orada mahvoldun, yok edildin.”53 

 

Orta Asya göçüyle Anadolu’ya gelen Türklerin özellikle söz konusu kaynaklarda 

belirtilen özellikleri üzerinde duran yazar, onların savaşçı, yiğit ve yürekli olduğunun 

altını çizer. Birçok kaynakta Türk’ün, Türk adının övüldüğünü; ancak onları rakipleri 

olarak gören ırkların, yerine oturmamış sebeplerle yergiden kaçınmadığını belirtir. 

(Özellikle İran) Bu yergilere paralel olarak Türk adının birçok Fars şiirinde “kötü, 

cevr ve cefa eden”  anlamlarında kullanıldığını da örneklerle belgeler.  

 

Hem döver borçluları hem komaz ağlamaya, 

Mukteza meşreb-i Türk-i hodâra böyledir”  54 

  
                                                 
53 Orhun Âbideleri, Yayına Hazırlayan: Muharrem Ergin, İstanbul 1986, s.19. 
54 Âgâh Sırrı Levend, Divan Edebiyatı, İstanbul 1943, s.596. 



 142

Bir sonraki alt başlık “Türkçe Ve Ötesi” adını taşır ki bu bölümde yazar, 

Türkçenin birçok dile göre olan üstünlüğünü belirtmek amacını taşır. O’na göre 

Türkçe birçok dile göre daha işlevsel bir dildir ve bütün Türk dünyasının ilim, sanat 

ve kültür dili haline getirilmelidir. Ancak bu yapılırken en az bin yıldır kullanılan 

kelimeler yabancı gerekçesiyle atılıp yerine Frenkçeden kelimeler koymak da son 

derece yanlış bir tutumdur. Vaktiyle Almancanın da böyle bir bozulmaya maruz 

kaldığını belirterek durumun yanlışlığını ifade eder. Bölümün içindeki kısa 

başlıklardan “Redd-i Miras” adlı madde altında, Türkçe’nin zenginliklerini 

reddetmenin,  Türk milletini böyle bir bozulmaya götüreceğini anlatır. “Televizyon 

veya Mir’ât-ı nev-bela” adlı maddede televizyonun Türkçe kelimeleri değiştirdiğini, 

vurguları ve ses özelliklerini bozduğunu savunur. “Aklın fikrin ve zevkin 

yağmalandığına dair” adlı maddede değiştirilen Türkçe kelimelerin yerine gelen 

kelimelerin hangi menşeden geldiğini ifade eder. O’na göre bu kelimeler Türk 

milletinin hafızasını silmek için gizli birer araçtır. Bu kelimeleri Frenkçe, uydurukça, 

hortlak ve maymuncuk kelimeler olarak tasnif eder. ”Fetih ruhu ölünce” adlı son alt 

maddede ise Türklerin fethettikleri yerlerin sadece topraklarını değil kültürlerini de 

aldığına dikkat çeker ve fetih ruhunun kaybolmasıyla Türk özünün de tehlikeye 

girdiğini ifade eder. 

 

“Türk İslam Sentezi” adlı sıradaki başlıkta yazar, Türk’ün genel yapısı ile İslam 

dininin ortak özellikleri ve birbirine uygunluğu üzerinde durur. Bazı Türk boyları 

farklı bazı dinlere mensup olmuş; ancak daha sonra kendilerine en uygun dinin tek 

Tanrı inancıyla ve yaşayış tarzlarıyla bütünleşen İslam dini olduğuna karar 

vermişlerdir.  

 

İslam dininin Tevhîd akidesi, sınıf ve ırk ayrımına ve ruhbanlığa imkan 

tanımaması, fütûhat arzusu, insan sevgisi, merhamet ve misafirperverlik gibi 

motifleri Türklük ile İslamiyet’in nasıl benzeştiğine birer kanıt olarak gösterilir. İşte 

bu benzerlikler de Türk yaşayışı üzerinde derin etkiler bırakmış ve birbirinden ayrı 

düşünülemeyecek bir Türk-İslam sentezi doğmuştur. 

 



 143

Bir önceki bölümü destekleyen sıradaki başlık “Sentezin Vatanı: Türk Ve 

Anadolu” adını taşır. Bu bölümde Orta Asya’dan gelen kolonizatör dervişlerin, 

kurulan tekke ve zaviyelerin ve tarikat cemaatlerinin Anadolu’ya kazandırdıkları 

üzerinde durulur. Türk-İslam sentezinin gelişmesinde velilerin, babaların ve onların 

yarattığı tasavvufî cereyanların etkisi büyüktür. (Ahmet Yesevî, Şeyh Edebalî, 

Geyikli Baba ve Abdal Murad bu isimlere örnek olarak gösterilir ve faaliyetleri 

örneklendirilir.)   

 

Bir sonraki başlık “Türk- İslam Sentezi ve Millî Eğitim” adını taşır. Bu bölümde 

yazar özellikle Türk eğitim sistemi ve bu sistemin eksikleri, kusurları üzerinde durur. 

İslam dininin eğitime verdiği önem belirtilerek eğitimin gelişmesi ve kusurların 

giderilmesi için bir takım çözüm yolları aktarılır. 

 

Yazara göre Türk eğitim sisteminin başarısızlığı dört ana sebebe bağlanabilir. 

Bunlar: 

  

1) Ferdî Kapasite İle İlgili Sebepler: Eğitim sistemi, lüzumlu olarak kabul 

edilen bilgileri ferdin hafızasına yerleştirme amacı güderken kişini ferdî gelişimini 

umursamamaktadır. Aşırı seviyedeki ders saatleri derse ilgiyi ve eğitime sevgiyi 

azaltmaktadır. 

 

2) Sosyal Yapı İle İlgili Sebepler: Yazara göre cemiyetteki sosyal müesseseleri 

meydana getiren insan münasebetleridir. Bu münasebetlerde bazı kaideler göz 

önündedir ki insanda öğrenme ihtiyacı yaratan da bu kabiliyetlerdir. Böyle bir sosyal 

yapının eksikliği sebebiyle eğitim sistemimiz başarısızlığa mahkum görünmektedir. 

Türk çocukları sadece bir diplomanın peşinden gitme ihtiyacı hissetmekte ancak o 

diplomanın içi hakkıyla doldurulamamaktadır. Bu da eleme sisteminin başarısız 

olmasına yol açmaktadır. 

 

3) Öğretim Programı ve Metotları İle İlgili Sebepler: Yazara göre özellikle 

orta öğretimde bilgiler, çocuğun anlama kapasitesinden oldukça yüksektir. Ders 



 144

kitaplarının hiçbirinde millî şuur ve karakter göz önünde değildir. Millî değerlerini 

tanımayan nesiller yetiştirilmektedir. 

 

4) Öğretmen Dilinin Bozukluğu İle İlgili Sebepler: Eğitimin her kademesinde 

öğretmenler, öğrenciye çalışılan bir metindeki her kelimenin bilinmesini salık 

verirler. Bu da öğrenciyi ezberci bir eğitime götürür. Yazar, bu durumda öğrencilerin 

düşünemeyen, hayal gücü kullanımı sıfıra inen ve ifade eksikliği çeken birer varlığa 

dönüştüklerini belirtir. 

 

Bütün bunların dışında daha kendi diliyle eğitimi doğru düzgün yapamayan bir 

eğitim sisteminin yabancı dille eğitim yapmayı öncelikli hedef yapmasının yanlışlığı 

üzerinde de durulmuştur. 

 

Türk adı, dili, İslam sentezi ve millî eğitim sisteminden genel hatlarıyla 

bahsettikten sonra sıra “Türk Sosyal Hayatının İktisadî – Kültürel Temelleri” ne 

gelir. Eserin ikinci bölümü bu adı taşımaktadır. Bu bölümün ilk alt başlığı ise 

“Alışveriş Ve Millî Kültür” adını taşır. Yazar bu bölümde alışverişin Türk millî 

kültüründe önemli bir yer tuttuğunu belirtir. O’na göre halkın bir araya haftada bir de 

olsa gelebildiği yegâne alanlar pazarlar ve alışveriş mekânlarıdır. Buralarda 

yapılacak olan izlenimler halkın millî yapısı üzerinde oldukça etkili bilgiler 

verecektir. Sadece halkın değil, esnafların birbirlerine olan tutum ve davranışları da 

Türk millî yapısını oldukça net bir şekilde ortaya koymaktadır. (Birbirlerini 

korumaları, suçluları cezalandırmaya meyilleri, otokontrol mekanizmaları vs.) 

 

Bu başlığı takip eden “Ahilik Ve Menşei” adlı başlıkta yazar, Ahilik teşkilatının 

13.yüzyıldan beri faaliyetlerini sürdürdüğü Anadolu’ya olan katkıları üzerinde durur. 

Anadolu’nun Türkleşmesinde büyük görevler üstlenmiş Ahiler, bir esnaf takımı 

olmaktan daha öte işlevlere sahiptirler. Özellikle Osmanlı Devletinin kuruluşunda 

büyük rol oynamışlardır. Asayişin temini, zorbaların ortadan kaldırılması ve vatan 

müdafaası gibi görevleri olan Ahiler Türk sosyal ve siyasi hayatında da büyük öneme 

sahiptirler ve yazar da bunu belirtmekten çekinmemiştir. 

 



 145

Yazarın eserinde oldukça önem verdiği bir başka konu da Türk ailesinin genel 

özelikleridir. Bu doğrultuda eserin üçüncü bölümü “Türk Ailesi” adını taşır. Yazara 

göre Türk milletinin sosyal ve siyasi alanda geçmişten beridir gösterdiği başarıların 

arkasındaki güç onun aile yapısıdır. Türkler pederî aile özelliği taşırlar. İzdivacî aile 

özellikleri de gösteren bu aile yapısının genel özellikleri arasında baba ile annenin 

eşit haklara sahip olması, kadınlara son derece önem verilmesi, çocuğun kıymetli bir 

yer tutması, evlenen gençlerin ayrı bir eve çıkması gerekliliği, evin bir nevi mabet 

olarak görülmesi, beraberliğin ilahi bir karakter taşıması gibi özellikler 

bulunmaktadır. Çok evlilik Türk aile yapısında sık rastlanmayan bir durumdur. 

İslam’ın da tek eşliliği savunması, çok zaruri hallerde ikinci ya da üçüncü evliliğe 

izin vermesi Türk – İslam sentezinin bir benzerliğidir. Ayrıca boşanma vakaları da 

diğer dünya devletleriyle karşılaştırıldığında oldukça düşük bir seviyededir. Yazar bu 

durumu istatistiksel tablolarla destekleme yoluna gitmiştir. 

 

Eserin sıradaki başlığı “Sosyal Yapı ve Sosyal Değişme Açısından 75 Yılın 

Muhasebesi” adını taşır. Eserin en akademik ve kuramsal bölümü olarak 

görülebilecek bu başlıkta istatistiksel bilgiler ve incelemeler ön plandadır. 

Türkiye’nin son 75 yılında geçirdiği siyasi ve sosyal evreler bölümün ana yapısını 

oluşturmaktadır. Ülkenin, Osmanlı Devleti’nin yıkılışı ve Cumhuriyet’in 

kuruluşundan bu yana fiziki yapısı, nüfus durumu ve sosyal tabakalaşması sürekli 

değişim göstermektedir. Heterojen nüfus içindeki yaşlı sayısı giderek artmaktadır. 

Oldukça etkin kullanılabilecek genç nüfus sayısı da azımsanmayacak kadar fazladır. 

Köyden kente ve özellikle balkanlardan Anadolu’ya gerçekleştirilen göçler sebebiyle 

çarpık kentleşme ve dağınık nüfus yapısının oluşması ise tabakalaşmanın ana 

sebeplerinden biri olarak gösterilerek bunun sebepleri üzerinde durulmuştur. 

Tabakalaşma piramidine göre Cumhuriyet’in ilk yıllarında köylü çiftçiler en alt 

tabakayı oluştururken en fazla alanı da onlar kaplarlar. Piramidin bir üst tabakası 

vasıflı işçi, esnaf ve küçük işletmecilerden oluşur. En üst tabakada ise askerler, 

memurlar, yüksek bürokrat, devlet ricali ve büyük toprak sahipleri yer almaktadır. 

2000’li yıllara gelindiğinde ise bu piramitte büyük değişiklikler meydana gelmiştir. 

Tabaka sayısı artmakla beraber en alt tabakada işsiz ve yoksullar, varoşlarda oturup 

ayak işlerinde oturanlar bulunmaktadır. Köylüler ve çiftçiler ikinci tabakada, 



 146

sendikalı işçiler, öğretmenler ve devlet memurları üçüncü tabakada, avukatlar, 

doktorlar, gazeteciler, bankacılar, esnaflar ve büyük toprak sahipleri bir üst tabakada, 

yüksek bürokratlar, orta çapta işletmeciler ve askerler beşinci tabakada, sanayiciler, 

medya patronları, bankerler ve devlet ricali ise en üst tabakada yer almaktadır.  

 

Tabaka oluşumunda sendikaların, ideolojilerin, göçlerin ve mahallî idarelerin 

etkisinin de büyüklüğünden bahseden yazar bu belirlemelerinden sonra söz konusu 

tabakaların kültürel özelliklerinin ifadesine başlar. Kültür, yazara göre en basit 

anlamıyla Türk’ün camilerinden bile anlaşılabilmektedir. (İran camileri, Arap 

camileri ve Türk camilerinin farklılıklarından bahisle) Ülke kurulurken mevcut 

partilerin öncelikli hedefi Milliyetçilik’in İslami unsurlarla birleştirilmesi ve ülkenin 

bu yapıyla yönetilmesidir. Yazara göre Türk’ün millî kültürünün temeli işte bu 

yapıya dayanır. Bazı hükümetlerin bu millî kültürü geliştirmek ve sürdürmek yerine 

Batı hayranlığına ilişmeleri yazarın son derece sert eleştirdiği olgulardan birini teşkil 

etmiştir.  

 

Ülkedeki eğitim, ulaşım, haberleşme, nüfus ve göç durumu,  yazara göre olağan 

seyrinde seyretmemektedir. Alınması gereken önlemler vardır ve eğer bu önlemler 

alınmazsa provokatörlük hevesinde olanların ekmeğine yağ sürülecektir. Yazara göre 

bu provokatörler din istismarcıları ve medyanın içine sızmış olan Marksist 

provokatörlerdir. Yapılan yanlışların başında ise töreye dayalı aile yapısının 

sarsılmasıyla aşiret hayatının bozulması, kültür naklini sağlayan dilin bozulması, dış 

güçlerin yıkıcı faaliyetlerine karşı ciddi tedbirlerin alınamaması, dinin birleştirici 

özelliğinden faydalanılamaması, eğitimin milliyetçilik vasfını kaybetmesi, 

enflasyonun iktisadî hayatımızdan çıkarılamaması, orta sınıflaşmanın 

sağlanılamaması, aydınların cemiyete yabancılaşması, hukuk devleti anlayışında 

zaafların görülmesi, gençliğe yüce ülküler verilmemesi ve zaman içinde eskiyen 

sosyal müesseselerin yerine yenilerinin konamaması gibi durumlar gelmektedir. 

Yazara göre çağa uygun ve dengeli bir kültür hayatı meydana getirememek hem 

fiziki yapı özelliklerini hem de sosyal tabakalaşma biçimini etkilemektedir ve 

demokrasinin, hukuk üstünlüğünün, insan hakları ve hürriyetlerine saygının tam 

gerçekleşemediği, içerden ve dışardan gelen ağır tenkitlere rağmen düzelme 



 147

belirtilerinin görülmediği Türkiye’de bir sosyal çözülme hali (anomi) göze 

çarpmaktadır.  

 

Eserin son başlığı “Bilgi Çağı ve Aile” adını taşır. Yazar, bu bölümde zirai 

ekonomi çağı ve makine-sanayi çağından sonra artık sıranın bilgi çağına geldiğini 

belirtmiş, bilginin yeniçağda en üst noktadaki unsur olarak kabul edilmesi gerektiğini 

ifade etmiştir. Ancak 2000’li yıllarda henüz doğru dürüst hiçbir ülke sanayileşmesini 

dahi tamamlayamamıştır. Bu cihetle bilgi çağını yakalamaları da oldukça zordur.  

 

Yazara göre bilgi çağında aile yapısı da önceki çağlara göre değişkenlik 

gösterecektir.  Aile hayatı, çalışma hayatına da bir şekilde etki edeceğinden 

toplumların yaşam biçimleri de bu suretle değişimler geçirecektir. Bilgi çağına 

ulaşmak için özellikle “bilgi zihniyeti” oturtulmalıdır. Bu zihniyet oturmadıkça bilgi 

çağına giriş söz konusu olmayacak, toplumda da beklenen değişimler 

gerçekleşmeyecektir. Yazar bu doğrultuda Türkiye’deki okuryazarlık oranı üzerinde 

tespitlerde bulunarak oranın düşüklüğünden dem vurmuş ve kaygılarını dile 

getirmiştir. 

 

Eserin Son Söz’ünde yazar, Türk milletinin yabancı ülkelerin gözündeki yerinin 

büyüklüğünden bahsetmiş, türlü korkular ve çekinceler sebebiyle söz konusu 

milletlerin Türk milletini bozma, dağıtma ve bölme çabalarının varlığından söz 

etmiştir. Bu çabalara karşı öz benliğin korunması, millî değerlere sahip çıkılmasının 

gerekliliği üzerinde özellikle durmuştur. 

 

Dilâver Cebeci’nin Türk’e Dair adlı bu eseri Ötüken Neşriyat tarafından 2001 

yılında basılmış ve yayınlanmıştır. 

 

 

 

 

 

 



 148

b.DİVAN ŞİİRİ VE KADIN 

 

Yazarın, akademik disiplin içinde kaleme almış olduğu bu eser, ağırlığını, kitaba 

ad olan makaleden almaktadır. Şiir Sanatı, Sanat ve İslamiyet, İlm-i Kıyafet İle 

Savaşta ve Sporda Sözün Önemi başlıklı yazılar da dikkate değer araştırma örnekleri 

olarak dikkati çekmektedir. Eserin giriş bölümünde şair Mustafa Miyasoğlu, Dilâver 

Cebeci’nin yazılarıyla pek çok araştırmacının klişeler halinde benimsediği yanlışların 

ortadan kalktığını belirtmektedir. Özellikle divan şairlerinin kadına verdiği değer ve 

kadına ait hususlar burada büyük bir vukufla ele alınıp sergilenmektedir. 

 

Eserin ilk bölümü “Sanat, Şiir Ve İslam” adlı makaleyle başlar. Bu makalede 

yazar, şiirin tanımı ve nitelikleri üzerinde durur. Mevlânâ, Fuzûli, Yûnûs Emre ve 

Paul Valery gibi şahsiyetlerin, şiirin ne olduğu üzerine olan görüşleriyle makale 

tablosunu belirginleştiren şair, böylece inceleyeceği konunun asıl anlamıyla ne 

olduğunu okuyucusuna tanıtmak amacındadır. Şiir ona göre milliliğini kaybetmeden 

bir kültürün şuur seviyesine ulaşmalı, şiiriyeti olan kelimelerle inşa olunmalı, göze 

değil kulağa hitap etmeli, dinî bir şuur da taşımalıdır. Manayı okuyucunun yüzüne 

vurmamalı, bir ima sanatı olmalıdır. Şair ise diğer insanların hissedip de ifade 

edemediklerini, dilde mana kazandırarak söyleyen, dili zenginleştiren sanatkardır. 

Kelimeyi içinde hapsolduğu dar sözlük anlamlarından kurtaran, onu başka manalarla 

iç içe geçiren bir dil sihirbazıdır.55 

 

Eserin ilk bölümünün ikinci makalesi “Divan Şiiri Ve Kadın” adını taşır. Bu 

makale kendi içinde İklim Ve Güzel, Semboller Ve Kadın, Gelenek Ve İnançlarda 

Kadın, Kadın Ve Güzel, Sosyal Hayat Ve Kadın, Millet Ve Kadın ve Şiirde Kadın 

Yergisi adlı kısımlara bölünmüştür. Yazar, kadına Türk toplumlarında verilen 

değerin her çağda son derece üst düzeyde olduğunu belirtip örneklerle bu savını 

destekler. Bu örnekler, Dede Korkut hikâyelerindeki dizelerden, Âlî’den (14.yy.), 

Tıgî’den (15.yy.), Şeyhî’den (15.yy.) Fuzûli’den (16.yy.) ve Lâmiî’den (16.yy.) dir. 

Örneğin yazar, Divan şairinin aşkının, kadının manevi meziyetlerinden 

kaynaklandığını belirtirken Âlî’nin şu beytini kanıt göstermiştir: 

                                                 
55 Dilâver Cebeci, Divan Şiiri Ve Kadın, İstanbul 2001, s.16 



 149

 

  “Ahlak u hüsn ile kerem ü lûtf menbâı 

                  Eltâf ü hûy-ı hûb ile kân-ı vefâcığım” (Cebeci, 2001:24) 

 

Yazara göre her iklimin kendine has bir kadını ve kadın anlayışı vardır. Bu 

anlayış zamana ve modaya göre değişmiştir. Ancak, Türk dünyasında kadın 

umumiyetle ince, narin, servi boyu, derin ve anlamlı gözleri, uzun kirpikleri ve 

nergis bakışlarıyla celbeden, anlayışlı, hisli, vefakar, bilgili bir varlıktır.56 

 

Divan şiirinde en çok sözü edilen, güzel kadın’ın ağzı, dişleri, dudakları, 

yanakları, gözleri, kirpikleri, gamzesi, kaşları ve saçlarıdır. Yazar bu özellikleri 

barındıran ve öven şiirleri seçerek okuyucuya sunmuştur. Kadının dudağı saf kırmızı, 

dişleri inci, yanakları sümbül, gözleri nergis, kaşı hilal, boyu servi, teni ay ışığı, yüzü 

ise güneş ışığı gibidir. Yazar bu duruma örnek olarak Ahmedî’nin beyitlerinden 

örnekler verir. 

 

  “Dedim şehâ, nedir dudağın? Dedi lâ’l-i nâb. 

Dedim nedir dişin? Dedi kim: lü’lü-yü hoşâb. (Cebeci, 2001:28) 

 

Dedim tenin nedir? Dedi kim: mâhitâb-ı bedr. 

Dedim yüzün nedir? Dedi kim: şem’-i âfitâb.” 

 

Yazar, divan şiirinde gezegenlerin ve gök cisimlerinin sembol olarak 

kullanıldığına dair örnekler sunmuştur. Divan şiirinde kadın güzelliği için Ay, 

Güneş, Zühre, Merih ve Müşteri yıldızlarının kullanıldığını belirtir. Kadının yüzü 

aya, bakışları Merih’e, zarifliği Müşteri (Jüpiter) seyyâresine benzetilmiştir.  

 

Seyyârelerden başka semboller de kadın güzelliği için oldukça sık kullanılmıştır. 

Doğadaki canlı cansız varlıklar, kadının üzerine giydiği giysiler, hatta alfabedeki 

harfler bile kadının güzelliğini anlatmak için birer sembol olarak kullanılabilmiştir. 

 

                                                 
56 Dilâver Cebeci, a.g.e. , s.26 



 150

Yazara göre bir milletin dînî inanç ve geleneklerinin onun hayatının her safhasına 

nüfuz etmesi doğaldır. Divan şiirinde kullanılan kimi kelimeler (örneğin leyl, duhâ, 

muhkem gibi) birebir Kur’ân-ı Kerîm’de geçen kelimelerdir. Kadınlar, divan şiirinde 

güzellikleriyle Müslümanı imanından eden, onu yağmalayan, siyah elbisesi ve 

saçlarıyla Kâbe’yi anımsatan, yüzüne yüz sürmek istenen bir varlık olarak çizilir. 

Dudakları, Hz. İsa gibi hastalara şifa verir. Bu gibi özelliklerinin yanında güzel, çoğu 

defa kâfir olarak resmedilmiştir. 

 

Savaşla son derece içli dışlı olan Osmanlı Türk’ünün kadın güzelliği anlayışına 

bir takım cenk tabirleri, cenk aletleri ve silahların girmesi de yazara göre oldukça 

doğaldır. Pek çok şiirde güzelin kirpikleri ok gibidir. Bu okları atan yay da güzelin 

kaşlarıdır. Endamı bayrak, kâkülleri tuğ, saçları ise at kotasına benzetilir. Güzel bir 

kadının yan bakışları âşığa ağır ve yaralayıcı oklar atmaktadır. 

 

Yazar, bu gibi konuları açığa kavuşturduktan sonra divan şairlerinin yaşadığı 

çağdaki kadının toplum içindeki yerini açıklamaya girişir. Kadınların o dönem içinde 

cemiyete daha kapalı bir durum arz ettiğini belirten yazar, eve hapsedilme gibi 

durumların ise gerçeği yansıtmadığını savunur. Eğer öyle olsaydı bunca şiir 

yazılması da mümkün olamayacaktır görüşündedir. 

 

O dönem kadınları en çok çarşı-pazar, bazı mesire yerleri, hamam ve kaplıcalara 

gitmektedir. Örneğin Sa’dâbâd, Lâle Devri’nin en çok uğranılan eğlence ve mesire 

yerlerinden birisidir. 

 

  “Meğer zâlim kaçıp tenhâca sa’dabâde dek gitmiş 

  Temâşâ eylemiş alayını şevketli Hünkârın..” (Cebeci, 2001:47) 

 

Yazarın araştırmalarına göre 18. yüzyıl Osmanlı- Türk kadını, İstanbul’da ve 

diğer gelişmiş şehirlerde oldukça rahat ve serbest bir hayat yaşamaktadır. Bolca 

hamama gider ve tüm gün orada kaldıkları bile olur. Alışverişten, kuyumcu, 

ayakkabıcı gibi yerleri gezmekten hoşlanmaktadırlar. Dibâ, atlas gibi kumaşlardan 

yapılmış yaşmak, yelek, kaftan, şalvar gibi elbiseler içinde, çeşitli ziynet eşyaları ile 



 151

sokakta, çarşıda gezinmeleri söz konusu olmuştur. Bu gezintileri esnasında bir takım 

kimseler peşlerinde dolaşıp laf atmakta yahut yakınlarına ilişmektedir. Yazar, o 

devrin kadın-erkek ilişkileri hakkında Vehbî adlı şairin beyitleriyle örnek vermiştir.  

 

Bunların yanında ahlaksız kadına da tahammül hiçbir zaman gösterilmemiştir. 

Yazarın araştırmalarına göre gerek İslam’dan önce gerekse sonra kadınlar genel 

itibariyle açık saçık dolaşmayı benimsememiştir. Sadece giyim değil hâl ve tavırda 

da ağır başlı ve vakarlı olmayı kendine huy edinmiştir. Yazar bu duruma örnek 

olarak Leylâ vü Mecnûn mesnevisi ile İskendernâme gibi eserleri gösterir. Ev 

kadınları, evin tüm işlerini layıkıyla yapmalı, evin imkanları iyi kullanabilmelidir. 

Misafirperverlik ve komşuluk ilişkileri gelişmiş olmalıdır. Evlilik yaşları 14- 15’tir. 

Eğer bu yaşlar geçerse hatt denilen ayva tüyleri çıkacak ve evlilik çağı geçecektir. 

Evde kalmak ve beğenilmemek dönemin kızları için başlıca korkular arasındadır. 

 

      Yazar, makalenin “Millet Ve Kadın” adlı bölümünde 18. yüzyıl şairi Enderunî 

Fazıl’ın şiiri vasıtasıyla farklı milletlere mensup kadınların tasvirine girişir. Söz 

konusu şiire göre Hindu kadınlar, duvara asılı siyah beyaz resimler gibidir. Arap 

kadınları çirkin, kara, zayıf, işvesiz, edasız kadınlardır. Mısır kadınları ata ve eşeğe 

binme konusunda rahattır. İstanbul kadınları için ise eşeğe binmek ayıp karşılanır. 

 

      Fazıl, kadınları, ev hanımları, aşüfte kadınlar, yaşlı olmalarına rağmen güzel 

görünmeye çalışan çarşıda pazarda gezen kadınlar gibi sınıflara ayırır. Rum, Gürcü, 

İngiliz ve Çerkez kadınlarını överken, Yahudi kadınlarını fesat kadınlar olarak ifade 

eder. Rus kadınları ise ona göre soğuk ve çirkindir. 

 

Yazarın araştırmalarına göre divan şiirinde zaman zaman kadının yerildiği, 

horlandığı ve tahkir edildiği de görülmektedir. Yazar, duruma örnek olarak 

Havaî’nin şu beytini gösterir. 

 

  “Bir pîrezen-i zişt kâşık düşmanı al kim 

  Virankede-i hânede baykuş görünsün.” (Cebeci, 2001:65) 

  



 152

Kadın, bazı mısralarda hilekâr, güvenilmez, kötü, vefasız, yalancı, süs ve dünya 

malına düşkün olarak nitelendirilir. Onun aşkına düşmek cehennem azabına 

düşmekle birdir. 

 

Yazarın eserdeki üçüncü makalesi “Divan Şiirinde İlm-i Kıyafet” adını taşır. 

Yazar bölüme önce İlm-i kıyafet’in bir tanımını yaparak başlar. İlm-i kıyafet, insanın 

el, ayak, ağız, burun gibi organlarına, daha kısası sûretine bakarak sîretini (huy ve 

karakterini) öğrenme ilmidir. Bu konuyu ele alan eserlere “Kıyafetnâme” denir. 

Yazar kıyafetnâmelere örnek olarak Hamdullah Hamdi’nin kıyafetnâmesini ve 

Erzurumlu İbrahim Hakkı’nın Marifetnâme adlı eserini verir. Her iki eserde de ilm-i 

kıyafet oldukça ayrıntılı bir biçimde verilmektedir.  

 

Eserdeki son makale “Savaşta Ve Sporda Şiirin Gücü” adını taşır. Bu makalenin 

temel amacı, manzum eserlerdeki lirizm ve coşkunluğun bir milletin diğer milletlerle 

söz konusu olabilecek savaşlarında yahut spor müsabakalarında oluşturduğu etkinin 

önemini açıklamaktır.  

 

İnsanlar güzel ve tesirli sözlerle teslim alınıp yönetilir. Lirizm onun yaradılışında 

mevcuttur.  Manzum ifadeler sıradan ifadelerin yapamadığı âhengi, kafiyeyi, cinası 

ve teşbihleri içinde barındırarak insanın içindeki lirizmi dışarı çıkarır. Millî 

direnişler, istiklâl mücadeleleri vs. sırasında manzum ifadeler kullanılarak insanların 

içindeki coşkunluk ve inanç ön plana çıkarılmak istenmiştir. Yazar bu duruma örnek 

olarak İstiklâl Savaşı sırasında şair Mehmet Emin Yurdakul’un millet morali 

üzerinde yaptığı etkiyi göstermiştir. Savaşların cesaret, moral ve üstünlük açısından 

en yüksek seviyede bulunan insanlara ihtiyacı vardır. Bu sebeple komutanlar, 

savaşçılarını, askerlerini, dinî ve millî duygularla donatmak için çeşitli yollara 

başvururlar. Bunlar, dinî ve millî motifler taşıyan şiir, manzume ve bestelenen 

marşlar olabilir. Eski devirlerde de savaşa hazırlanırken kabile büyücüleri, 

savaşçılara onları motive edici sihirli sözler ve dualar söylerler. Bu da savaşçıları 

manevi bir güçle donatır. 

 



 153

Eski Türk geleneğinde, savaş esnasında düşmanın moral gücünü azaltmak için 

tesirli sözlerin kullanılmış olmasına yazar, Hassan Bin Sabit’in şu dizeleriyle örnek 

gösterir. 

 

“Korkunç kuzey rüzgârı üstünde koptuğunda 

  Ve köpükten kamçısıyla kıyıyı döğmek için 

  Dağ gibi dalgalarını topladığı an 

  Benden şiddetli olamaz deniz bile..” (Cebeci, 2001:83) 

 

Yazarın bir diğer örneği ise Dede Korkut hikâyelerindeki “Kanglı Koca Oğlu 

Kanturalı” hikâyesi olmuştur. Bu manzumede yiğidin eski başarıları, rakibin 

önemsizliği, korkaklık gösterdi şeklindeki dedikoduların çevreye yayılmasının 

kötülüğü, yiğitlik gösterildiğinde kazanılacak mükâfat, kaybetmenin getireceği 

kötülükler, Allah rızası kazanmak ve peygambere olan sevgiyi, bağlılığı göstermek 

ve geride ümitle bekleyenlerin hüsrâna uğramaları ihtimali göz önünde 

bulundurulmuştur. 

 

Yazar, bu hikâyeden sonra söz ve müziğin birleştiği Mehter takımının sanatı 

üzerinde durmuştur. Bu sanat askerleri savaşa hazırlamak için çok etkili bir yöntem 

olmuştur. Bunlardan başka Dursun Fakı, Kayıkçı Kul Mustafa, Demircioğlu ve 

Karacaoğlan gibi ozanların da savaş öncesi askerleri coşturmak için türlü destanlar 

anlattıkları da bilinmektedir. 

  

Spor müsabakaları içindeki cirit (atın büyük öneme sahip olduğu), yağlı güreş, 

karakucak, halter ve futbol müsabakalarında Türk kültüründe yer alan kimi motifler 

de bulunmaktadır. Yazar, ciritte atın, güreşte pehlivanın, cazgırın ve davul-zurnanın, 

halterde naranın ve futbolda tezahüratın Türk kültüründen motifler olduğunu ileri 

sürer. 

 

Makalenin ve dolayısıyla eserin son kısmında söz sanatını kullanmanın insanın 

en güçlü silahı olduğu ifade edilir. Edebî geleneği ve ifade imkânı geniş olan bir lisan 

ile konuşan bir spor seyircisinin, spor müsabakası sırasında hissiyatına tercüman olan 



 154

sözlerin hem seviyeli hem de tesirli olduğuna dikkat çeken yazar, döneminin spor 

müsabakalarındaki dil kullanımın bu seviyeye ulaşamadığını belirtir.(Kaba ve küfür 

seviyesinde) Müzikle birleşmiş sözlerin ise sporcuyu ve savaşçıyı motive etkisine 

sahip olduğunu bir kez daha ifade eder. 

 

Dilâver Cebeci’nin Divan Şiiri Ve Kadın adlı bu eseri Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı tarafından 2001 yılında basılmış ve yayınlanmıştır. 

 

c.TANZİMAT VE TÜRK AİLESİ (SOSYAL DEĞİŞME AÇISINDAN 

TANZİMAT İSTANBUL'UNDA TÜRK AİLESİ ÜZERİNE BİR İNCELEME) 

 

 Yazarın söz konusu eseri, bir tarih sosyolojisi araştırmasıdır.  İncelediği ana 

konu ise Tanzimat Dönemi esnasındaki İstanbul’un sosyal yapısıdır. Eser içinde 

İstanbul’un diğer şehirlere göre önemi, geleneksel aile yapısının özellikleri, 

Tanzimat’ın bu yapıyı ne yönlerde etkilediği, bu etkilerin sosyal, siyasi, ekonomik ve 

kültürel sebeplerinin neler olduğu ve daha birçok konu açıklığa kavuşturulmaktadır. 

 

Eser bölümlere bölünmek istenirse genel itibariyle “Giriş” , “İstanbul’un Önemi 

Ve Değişmelerdeki Yeri”, “İstanbul’da Gayri Müslimler”, “Tanzimat’ın Kültür 

Sahasına Tesiri”, “İstanbul Sosyal Hayatında Türk Ailesi”, “Aile Hayatı Ve Evler, 

Konaklar”, “Aile Hayatı Ve Kadınlık Tanzimat’a Kadar Olan Aile Hukuku”, “Kadın 

Kıyafeti”, “Erkek Kıyafeti”, “Aile Hayatı Ve Sofra Adabı”, “Köleler Ve Cariyeler”, 

“Osmanlı Sarayı Ve Cariyeler ile Aile Hayatı Ve Eğlence” adlı bölümler 

oluşturulabilir. 

 

Yazar, “Giriş” kısmına, öncelikle İstanbul’un diğer şehirler üzerinde olan etkisini 

anlatarak başlar. İmparatorluğun kalbinin attığı merkez olarak nitelendirdiği İstanbul, 

sosyal değişmelerin de merkezi durumundadır. Sanayileşme sonucu birçok İstanbullu 

esnaf ve atölye sahibi dükkânlarını kapamak zorunda kalmışlardır. Bazı yeni coğrafi 

ve etnik adlar kullanılmaya başlamıştır. Kürdistan Eyaleti ve Lazistan Sancağı 

bunlardan ikisidir. Yazara göre Avrupalı, bu gibi oyunlarla Osmanlı tebaasını 

bölmeye çalışmaktadır. Söz konusu devirde önemli ilmî ve askerî değişimler de 



 155

görülmektedir. Bu gelişmelerin temel kaynağı da yine Avrupa’dır. Bu gelişmelere 

örnek olarak matbaanın ülkeye getirilmesi, yabancı dilden birçok çevirinin yapılması 

ve birçok mimarın çalışmak üzere yurt dışından çağırılması gösterilebilir. Devletin 

batı âlemi karşısında başarısız ve âciz bir politika gütmesi, cemiyeti de aynı 

psikolojik havaya sürüklemiş, cemiyet de bu havadan kurtulmak amacıyla sanat, 

eğlence ve benzeri tutumlara sığınma ihtiyacı içine girmiştir. Erkekler lâleye, 

eğlenceye ve güzelliğe düşkünlük göstermiş, kadınlar ise ziynet eşyasına karşı büyük 

eğilim göstermişlerdir. Bu gibi sebeplerle boşanmalar ve aile dağılmaları sıkça 

görülür olmuştur. Yazar, bu dönem insanını iki gruba ayırır. Türk-İslam 

medeniyetinin mahsulü olan insan tabiatta ve eşyadan istifade sırasında Kur’ân-ı 

Kerîm’in yer yer ifade ettiği aşırı gitme ve ölçüyü bozmama esasına bağlı kalırken, 

Batı insanı tabiatı, insanı ve eşyayı hiçbir sınır gözetmeksizin sömürmüştür. 

 

Bu devirde “Gâvur” sıfatıyla anılan II. Mahmud’un gerçekleştirmeye çalıştığı 

yeniliklerin birçokları tarafından tenkide uğradığını belirten yazar, padişahın en 

büyük yanlışının, bu yeniliklere yüzeysel olarak yaklaşmak olduğunu ifade etmiştir. 

 

“İstanbul’un Önemi Ve Değişmelerdeki Yeri” adlı bölümde genel olarak 

İstanbul’un siyasi ve sosyal olarak önemi üzerinde durulmuştur. İstanbul nüfusu 

fetihten sonraki zamanda azalma göstermiştir. Bu azalmayı durdurmak için türlü 

önlemlere başvurulmuştur. (Patrik seçimlerinin fetihten önceki gibi yapılmasını 

sağlamak alınan önlemlerden biri olmuştur.) İstanbul, çok sıkı kontrol altındadır.  

Şehre girip çıkanlar, esnafın çalışma düzeni, alış-veriş, üretilen malların kalitesi, 

alınan vergiler İhtisab Ağası tarafından teftiş edilmekte ve kanuna aykırı davrananlar 

hakkında cezai işlem yapılmaktadır. Yazar bu bölümde 16.yüzyıl ediplerinden 

Lâtifi’nin görüşlerine yer vermiştir. Latifî’ye göre devir fitne devridir; herkes hilekâr 

ve gaddardır, yalancılık alıp yürümüştür, fazilet erbabından kimse kalmamıştır. 

Bilgili insanlar hor görülmüş, namus âdeta pazar malı olmuştur. Çıkarcılık ve paraya 

olan düşkünlük hat safhadadır. 

 



 156

Söz konusu dönemde kahvehanelerin sosyal hayat için büyük önem taşıdığı da 

bilinen bir gerçektir. Meyhane ve boza haneler de halkın farlı kesimlerinin uğrak yeri 

durumundadır. Halk belli zümrelere ayrılmış durumdadır. 

 

“İstanbul’da Gayr-ı Müslimler” adlı bölümde azınlıkların İstanbul’daki genel 

durumu hakkında bilgiler yer alır. Daha çok Galata ve Beyoğlu semtlerinde bulunan 

gayr-i Müslimler, Müslüman yaşayış tarzına uygun olmayan davranışlarda bulunarak 

İstanbul’un etnik yapısını çeşitlendirmektedirler. Galata ve Beyoğlu’nda sıklıkla 

bulunma sebepleri ise bu semtlerin zevk ve eğlence semtleri olarak bilinmesidir. 

İstanbul’da bulunan gayr-i Müslimler ekseriyetle Rumlar, Ermeniler ve Yahudilerdir. 

Sıklıkla yaptıkları meslekler ise hamal, kayıkçılık, hamamcılık, arabacılık, aşçılık, 

helvacılık, şekercilik, ciğercilik, çalgıcılık, şarkıcılık gibi mesleklerdir. Hemen hepsi 

bekâr oldukları için İstanbul’da bekârhanelerde barındırılmış, müstakil ev tutmaları 

ve silah bulundurmaları yasaklanmıştır. 

 

“Tanzimat’ın Kültür Sahasına Tesiri” adlı bölümde yabancı devletlerin 

İstanbul’da gerçekleştirdiği sosyal, siyasi ve kültürel faaliyetlerin varlığı 

açıklanmıştır. Birçok ticari münasebetin yanı sıra misyonerlik faaliyetleri 

düzenlemişler, birçok yerde hastaneler, okul ve kolejler açmışlardır. Elbette ki edebî 

alanda da yabancı milletler ve onların etkisi altında bulundukları akımlardan 

etkilenememek de içten değildir. O yıllarda Türkiye’de bulunmuş olan Ubucuni’ye 

göre Jön Türklerin bir kısmı tamamen Türklüklerinden utanan, Fransızlar gibi giyinip 

onlar gibi davranmaya çalışan kimselerdir. Dinsiz veya tam bir Hıristiyan gibi 

yaşarlar. Ubucuni’den en az otuz yıl sonra İstanbul’da bulunan Edmondo De Amicis 

de, eski Türkleri Tanzimat dönemi Türklerinden daha değerli bulmaktadır. O’na göre 

Tanzimat dönemi Türkleri, Avrupalıya özenmekle birlikte aslında ona hiç 

benzememektedir. Kendi asıl karakterlerindeki iyi özellikleri de yitip gitmiştir. O’na 

göre Tanzimat’ın otuz beş yıllık icraatı tamamen boşa gitmiştir. Ancak şehirlerde 

Türk ailesi ve kadınlığı adına önemli değişmeler göze çarpmaktadır. Şehirlerin bozuk 

yapısı ve güvenlik sorunu nedeniyle kadının evine daha çok kapandığı ve dışarıya 

neredeyse hiç çıkmadığı bilinmektedir.  

 



 157

“İstanbul Sosyal Hayatında Türk Ailesi” adlı bölümde Türk ailesinin söz konusu 

dönemdeki genel yapısı ile ilgili bilgiler verilmektedir.  

 

Tanzimat döneminde her evde bir harem ve selamlık bulunmaktadır. Evlerde az 

konuşmak büyük meziyet sayılmaktadır. Bu sebeple sembol kullanımı 

yaygınlaşmıştır. Sokakta yürüyen bir kadının veya erkeğin kılık kıyafetinden onun 

sosyal durumu ve hatta niyetini öğrenmek mümkündür. 

 

Türk evlerinde bir bebeğin dünyaya gelmesi en çok kadınları mutlu eder. Erkek 

olması ise başka bir mutluluk sebebidir. Yazar, doğumdan sonra çocuğun odasının 

hazırlanması ve isim verilmesi gibi merasimler hakkında bilgiler sunar.  

 

Dönemin vakıfları, sosyal hayat üzerinde oldukça etkilidir. Cami, medrese, okul, 

hamam, hastane, misafirhane, imarethane, çamaşırhane, köprü, çeşme, mahpus 

borçlarını ödeme, yoksulların cenaze masraflarını karşılama, yaşlıların giyecek 

ihtiyacını karşılama, askerlere ve ailelerine yardım vakfı gibi vakıfların ilk akla gelen 

vakıflar olduğu belirtilmiştir. 

 

“Aile Hayatı Ve Evler, Konaklar” adlı bölümde İstanbul evlerinin mimari 

yapıları üzerinde durulmuştur. Evler, özellikle dört-beş ayak yükselen bir taş duvar 

ve bunun üzerine ahşap iki kattan ibaret olarak tasvir edilmiştir. Evlerin dış boyası 

özellikle sarı, pembe ve açık mavidir. Her evin mutlaka bir bahçesi ve etrafında bol 

ağaçları bulunur. Her evde merdiven ve su dolu fıçı bulundurulması zorunludur. 

(Yangın tehlikesine karşı) Müslüman evlerinde kadınların ve erkeklerin yattığı yerler 

ayrı iken gayr-ı Müslimler için böyle bir şart bulunmamaktadır. 

 

Tanzimat sürecinde İstanbul ve civarındaki evler, Rum, Fransız ve İtalyan 

mimarlar tarafından yapılmıştır. Ancak imparatorluğun İzmir, Kahire gibi diğer 

şehirlerinde böyle bir durum yoktur. Yazara göre bu durum, Tanzimat’ın getirdiği 

yeniliklerin İstanbul ile sınırlı kaldığını gösterir.  

 



 158

“Aile Hayatı Ve Kadınlık” adlı bölümde, İslamiyet’e geçiş, Anadolu ve 

Avrupa’ya göç gibi birçok durum karşısında Türklerin aile yapısında ve kadınlık 

anlayışında gerçekleşen bazı değişmeler üzerinde durulmuştur.  

 

Kadınlar, bu durumlar karşısında öncelikle eski serbestliklerini arar olmuşlardır. 

İslam dini, şehir ekonomisi ve bazı kültür değerleri sebebiyle kadın daha çok eve 

kapanır duruma gelmiştir. Göçebeliği sürdüren zümrelerde ise kadın anlayışı fazla 

değişiklik göstermemiştir. Sanayi çağında ise fertler daha serbest, eşitlikçi ve 

müşterekliğe yatkın bir kimliğe bürünmüşlerdir. Bu esnada Türk kadınları ise evlerde 

çocuk terbiyesi, ev işleri gibi işlerle uğraşmaktadır. İbadet etmek, dikiş dikmek, 

şekerleme, şerbet ve şeker yapmak ilgilendikleri uğraşlar arasındadır. Esans satıcıları 

ve hamamlara oldukça sık uğrarlar, makyaj malzemeleri ve ziynet eşyalarına büyük 

ilgi gösterirler. Gelir seviyesi yüksek ve yaşam üslubu farklı ailelerin ve devlet 

ricalinin düğünleri İstanbul kadınlığının çok rağbet ettiği bir eğlence konumundadır. 

Şehirlerde sokak kadınları daha çok gayr-ı Müslimlerden oluşur. Bunların 

nikâhlanması yasaktır.  1917’de hazırlanan Hukuk-ı Aile Kararnamesi ile kocasının 

ikinci bir kadınla evlenmesine razı olmayan bir kadın boşanma talebinde bulunma 

hakkı elde etmiştir. 

 

“Tanzimat’a Kadar Olan Aile Hukuku” adlı bölümde ailevi davaların ve bazı 

akidelerin hukuki olarak nasıl gerçekleştirildiği üzerinde durulur. Nikâhların bazıları 

şer’i mahkemelerde yapılmakta, mahalle imamları da mahkeme yetkisiyle nikâh 

kıyabilmektedir. Kadının izni olmadan nikâh kıyılamaz. 

 

“Kadın Kıyafeti” adlı bölümde devrin Türk kadınının giyim tarzı hakkında bilgi 

verilmiştir. Oldukça süslü bir yaşam süren Türk kadını, kocasının varlık durumuna 

göre türlü takılar takmakta, mavi yeşil ve erguvani renklerde ferace adı verilen bir 

giysi ve sarı pabuç giymektedir. Vücut hatları mümkün mertebe gizlenmektedir. 

 

“Erkek Kıyafeti” adlı bölümde devrin Türk erkeğinin giyim tarzı üzerinde kısaca 

durulmuştur. Tanzimat’la beraber Türk erkeğinin ceket, pantolon ve mavi ipek 

püsküllü kırmızı fes giyme hakkına sahip olduğu belirtilmiştir.  



 159

 

“Aile Hayatı Ve Sofra Adabı” bölümünde dönemin sofra adabı aktarılmıştır. O 

dönemde yemek yemek için masanın değil bir sehpa üzerine yerleştirilen bakır bir 

sininin kullanıldığı belirtilmiş, tek tabaktan elde tek kaşıkla yemek yenildiği ve en 

büyük kişi yemeye başlamadan kimsenin başlamadığı gibi hususlar üzerinde 

durulmuştur. Süt, pirinç, sebze, meyve ve soğan oldukça sık tüketilirken yegâne içki 

ise sudur. Kahve de çok önemli bir yere sahiptir. Ramazan ayının zengin sofraları da 

kısa bilgilerle aktarılmıştır. Bu sofralarda ekseriyetle pastırma, çeşitli reçeller, zeytin, 

sucuk, hurma ve buna benzer şeyler bulunmaktadır. 

 

“Köleler Ve Cariyeler” bölümünde dönemin köle ve cariye kurumlarının işleyişi 

hakkında bilgi verilmiştir. Özellikle üzerinde durulan durum ise Türklerin kölelere 

yabancı milletlerden farklı olarak oldukça farklı davranmasıdır. Köleler, Türkler 

arasında ağır işlere koşulmaz, âdeta ailenin bir parçasıdır. Cariyeler ise iyi bir 

eğitime tabi tutularak evin bir kızıymış gibi büyütülür. Özellikle Çerkez ve 

Gürcülerden oluşan cariyeler alınır, satılır, kiralanır veya temelli verilebilir. Eğer 

evin sahibinden çocuk doğurursa bir daha satılamaz.  

 

Erkek köleler ise üstü başı temiz bir şekilde tutulur, insanca muamele gösterilir, 

ağır işler verilmez ve sade ev işleriyle uğraştırılır. Yazarın araştırmasına göre reaya 

sınıfına mensup kişiler onlara kıskançlıkla ve imrenerek bakmaktadır. 

 

“Osmanlı Sarayı Ve Cariyeler” bölümünde yazar Osmanlı Sarayındaki cariyeler 

hakkında bilgiler sunar.  

 

Osmanlı sarayına cariyeler şu yollarla gelmektedir: 1) Savaşlarda alınan esirlerin 

beşte biri padişaha aittir. Cariyeler bu esirlerin arasından seçilebilmektedir. 2) 

Gümrük emini tarafından satın alınabilmektedirler. 3) Yüksek dereceli devlet 

memurları küçük yaşta onları alır, eğitip terbiye vererek padişaha sunarlar. 4) 

Kırımdan gemi ile gelen cariyeler satın alınıp padişaha sunulur. 5) Komşu devlet 

hükümdarları hediye olarak cariye gönderebilir. 

 



 160

Eserde cariyeler kıdemlerine göre şu şekilde tasnif edilmiştir: 

 

 a) Acemiler 

 b) Kalfalar 

 c) Ustalar 

 

1520’den sonra cariyelerle evlenme adeti yaygınlaşmıştır. Padişahtan çocuğu 

olanlara has odalık veya ikbal adı verilmiş, duraklama ve gerileme döneminde 

ikballer, tahta çıkan padişahların odalıkları olan hanımlar olmuşlardır. 

 

“Aile Hayatı Ve Eğlence” adlı bölüm eserin son bölümüdür. Dönemin 

İstanbul’unda cülus, şehzade doğumları, sünnetler, padişah ve yakınlarının düğünleri, 

zafer haberleri, yabancı bir misafirin gelişi gibi olaylar eğlenceler düzenlenerek 

kutlanan olaylar olmuştur. Bu eğlenceler çoğunlukla üç gün sürmektedir.  

 

Kayıklarla düzenlenen aile gezileri, erkek ve kadınların ayrı yerlerde oturdukları 

piknikler, kahvehanelerde meddahların düzenlediği eğlenceler dönemin en ilgi çekici 

eğlenceleri olmuştur. Bunların dışında İstanbul’da çoğu hem bahçe hem de birahane 

olan bir sürü basit tiyatro da mevcuttur. Oyuncuları çoğunlukla İtalyan veya Fransız 

oyunculardır. 

 

Dili itibariyle oldukça açık ve yalın bir özellik taşıyan eser, Ötüken Neşriyat 

tarafından İstanbul’da 1993 yılında basılmış ve yayınlanmıştır.  

 

3. GEZİ YAZILARI  

 

a.MEN KAZANGA BARAMEN 

 

Tataristan Cumhuriyeti’nde her yıl Nisan ayı sonunda Tataristan millî şairi 

Abdullah Tukay adına düzenlenen bayrama 1998 yılında yazar Dilâver Cebeci de 

iştirak etmiştir. Abdullah Tukay’ın doğum günü bir şölen havası içinde kutlanırken, 

Rusya ve diğer Türk Cumhuriyetlerinden birçok şair de hazır bulunmaktadır. Dilâver 



 161

Cebeci’nin katılımcısı olduğu tören, 112. tören olma vasfını taşır. Yazarın gezi 

notları, daha önce “Türk Dünyası Tarih ve Kültür Dergisi” nde 10 seri olarak 

yayınlanmış, derlenerek 115 sayfalık bir kitap haline getirilmiş ve Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı tarafından da neşredilmiştir. 

 

Yazarın söz konusu eseri toplam on bölümden oluşmaktadır ve bu bölümler 

sırasıyla “Men Kazanga Tüşermen”, “Tataristan Konakhanesi”, “Aah Süyüm Bike”, 

“Ne Mutlu Türküm Diyene”, “Çocuk Ve Şiir”, “Tataristan’a Can Veren Delikanlı 

Abdullah Tukay 1”,  “Tataristan’a Can Veren Delikanlı Abdullah Tukay 2”, “Tatar 

Güzeli”, “Çallı’da Bir Gün”, “Turan’ın Adsız Kahramanları” isimlerini taşır. 

 

Yazar, ilk bölümde Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı temsilcisi Ayşe Yılmaz ile 

birlikte Tataristan’a iner. Onları ünlü Tatar şairi Ahmet Adil karşılar. Tataristan 

Yazarlar Birliği Başkanı Rinat Muhammedî’nin konuğu olmak üzere Tataristan 

Yazarlar Birliği merkezine doğru hareket edilir. Yazar Dilâver Cebeci, Tataristan’ın 

en güzel oteli olan Tataristan Konakhanesi’ne yerleştirilir. Buranın karşısındaki bir 

aşevinde yemekler yenir. Yazar, alkol kullanmadığı için sunulan teklifleri kibarca 

geri çevirir. Votka içkisinin ekmekten daha ucuz olduğunu görmesi ise onu şaşırtır. 

Tatar Türkleri’nin millî şuurlarından, cana yakınlıklarından ve konukseverliklerinden 

de oldukça etkilenir.   

 

İkinci bölüm konakhanenin özelliklerinden bahseder. Konakhanenin üçüncü 

katında kalan yazar, oda penceresinden Tataristan’ı izler ve izlenimlerini aktarır. 

Eski model tramvaylar, 19. yüzyıl çizgilerini taşıyan binalar birkaç tipik Kazan 

kulesi ve az sayıdaki gökdelenler dikkatini çeker. Meydanlar, caddeler ve nehirler 

şaşırtıcı ölçülerde geniştir. Şehir gezintisi sırasında Abdullah Tukay müzesine girip 

fotoğraflar çeken yazar, rehberi Ahmet Adil’e ricada bulunup bir camiye gitmek 

ister; fakat karşılaştığı cami süslü ve mimarisi farklı bir camidir. Yazar, burada 

namazını kılar. 

 

Üçüncü bölüm, Tataristan’ın ünlü “Süyüm Bike” minaresinin ziyaret edilip 

izlenimlerin aktarıldığı bölümdür. Süyüm Bike, Sevim Beyi anlamına gelmektedir. 



 162

Süyüm Bike, Tataristan’ın Nene Hatun’u olarak nitelendirilebilir. Yazar, bu minareyi 

görmeye giderken yolda Musa Celil heykeline rastlar ki bu heykel ve onun ardındaki 

kabartmalarda Tatar edip ve şairleri yer alır. Her biri İkinci Dünya Savaşı sırasında 

Almanlar’a esir düşüp öldürülmüşlerdir. Yazarın şaşkınlık yaşadığı diğer önemli bir 

husus, Tataristan’da kadınlara verilen büyük önem ve nüfusun yüzde yetmişinin 

kadın olmasıdır. Ayrıca kadınlar ülke ticaretinin gelişiminde de büyük katkı 

sahibidir. Yazar bölümün sonunda Tatar Türkleri’nin, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

egemenliği sırasında Rusya’ya karşı olan üstünlük mücadelesinde önemli bir etken 

olduklarını belirtir. 

 

Dördüncü bölümde Dilâver Cebeci, Ahmet Adil ile birlikte Tataristan’ın önemli 

radyo ve televizyon merkezlerini ziyaret ederek bir opera gösterisine katılır. Radyo 

programına Rinat Muhammedî ve Ahmet Adil ile birlikte katılan yazar, açılış 

konuşması, Kur’ân-ı Kerîm tilâveti ve Abdullah Tukay hakkındaki kültür 

faaliyetlerinin anlatılmasından sonra kendi hakkındaki bilgilendirmelere geçer.  

Programın bitişinin ardından sıradaki durak televizyon binasıdır. Burada kısa sürecek 

bir programa katılım sağlayan yazar, kısaca Tataristan ve özellikle Kazan hakkındaki 

intibalarını anlatır. Söz konusu programlarda kullanılan Türkçe, Türkiye Türkçesi’ne 

yakın özellikler taşımasına rağmen yazar, yine de bazen anlamakta zorlandığını ifade 

eder. Televizyon programında ve halk arasında dolaşırken işittiği kelimelerden yola 

çıkarak Türkiye Türkçesi hakkında da bazı yorumlar yapan yazar, Türkiye’de 

kullanılan bazı yanlış kelimelerden örnekler de sunar. 

 

Radyo ve televizyon programlarından sonra otelinde dinlenmeye çekilen Dilâver 

Cebeci akşam saatlerinde bir opera gösterisine katılır. Bu gösteri Tataristan’ın ünlü 

sanatkârlarından Râvil Şerefî’nin adına düzenlenmektedir. Milletvekilleri, devlet 

adamları, büyük iş adamları, tiyatrocular, sinemacılar, gazeteciler ve hatta ressamlar 

da bu geceye iştirak edenler arasındadır. 

 

Yazar beşinci bölümde Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Kazan Merkezi 

tarafından yapılan liseleri ziyaret eder. 51.lisede Türk dünyasını hatırlatacak her türlü 

resim, bayrak, kitap ve eşyaya rastlayan yazar, 149. lisedeki nizam ve eğitim 



 163

şartlarının üstünlüğünü görerek mutlu olur. Sınıf mevcutlarının az olması, ona göre 

eğitimin kalitesini artıran bir olgudur. İngilizce, Arapça ve Türkçe eğitim verilen bu 

okuldaki öğrencilere “Gözlerin” ve “Gözlerim” adlı şiirlerini okuyan yazar, 

anlaşıldığından da şüphe duymaktadır. Fakat öğrenciler onun bu şüphelerinin boşa 

olduğunu ispatlarcasına Türkçe şiirler okuyarak, ona karşılık verince mutluluğu bir 

kat daha artar.  

 

Altıncı bölüm yazarın, Tataristan’ın ünlü şahsiyeti Abdullah Tukay hakkındaki 

izlenimlerini anlatmaya başladığı bölümdür. Abdullah Tukay, eserleri ve Tatar dili 

üzerine olan faaliyetleri ile Tataristan’ın devlet olmasına büyük katkılar sağlamıştır. 

Yazara göre bir millete millet olma özelliğini katan en önemli varlık o milletin 

dilidir.  

 

Ülkedeki “Tukay Günleri” merasimleri, Abdullah Tukay heykelinin önünde 

yaklaşık elli kişilik bir katılımcı topluluğu ile başlar. Tukay’ın anıtının olduğu her 

yere ellerde karanfillerle yürüyüşler düzenlendikten sonra sıra Tukay’ın yattığı 

mezarlığı ziyarete gelir. Girilen mezarlıkta dikkati çeken ilk şey neredeyse tüm 

mezarların oldukça kaliteli mermerlerden yapılmış bakımlı mezarlar olmasıdır. 

Tataristan halkının ölülerine gösterdiği önemden etkilenen yazar, Türkiye’de 

durumun pek de böyle olmadığını belirtir. Söz konusu şahsın mezarına gelindikten 

sonra Türkçe bir dua okumak isteyen yazara müsaade verilir ve yazar, duanın 

sonunda Arapça olarak Fatiha suresini de okur. Tatar Türkçesi ile de dualar 

okunduktan sonra “Azatlık” isimli meydanda toplanılır ve değerli Tatar şairleri birer 

birer meydana çıkıp şiirlerini terennüm ederler. Dilâver Cebeci de bu merasim 

sırasında “Türkiyem” adlı şiirini saz eşliğinde terennüm eder. Merasim Kur’ân 

dinletisiyle son bulur. 

 

Yedinci bölümde Dilâver Cebeci, Abdullah Tukay’ın doğduğu köy olan 

“Kuşlavıç” köyüne doğru hareket eder.  Köy girişinde karşılaşılan bir âdete göre 

birkaç güzel giyimli Tatar kızı biraz ekmek ve tuz sunarak konukları karşılarlar. 

Hava oldukça açık ve güneşlidir. Çocukların marşlar ve şarkılar söylediği bir 

ortamda yazar, köy halkıyla yakın münasebetler kurar. Abdullah Tukay’ın kısa hayat 



 164

hikâyesini köy halkından dinleyen yazar oldukça etkilenir. Köyün evlerinden müzeye 

çevrilen bir tanesini inceledikten ve izlenimler aktarıldıktan sonra Arça 

kasabasındaki modern bir Tatar kolejine düzenlenen geziye katılınır. Bu kolejde de 

küçük bir merasim tertiplenmiştir. Merasim sırasında yazar, Ârif Nihat Asya’nın 

“Ağıt” adlı şiirini terennüm eder. Merasimden sonra ise kolejin bir sınıfına geçilerek 

Tataristan’ın geleneksel yemeklerinden Beliş, Üçpuşmak ve Çekçek yenir. Yazarın 

bu yemekler karşısındaki beğenisi büyüktür. 

 

Kolej ziyaretinden sonra “Kırlay” adlı köye yolculuk düzenlenir. Bu köy 

Tukay’ın üç-dört yıl kaldığı bir köydür. Bu köyde “Şüreli” adında yarı ağaç yarı 

adam olan bir heykel bulunmaktadır. Bu heykelle ilgili hikâyeyi anlatan yazar, bu 

varlığın insanları gıdıklayarak öldürdüğünü belirtir. Türk televizyonlarındaki 

programların da birer Şüreli olduğunu ifade ederek eleştiride bulunmaktan kaçınmaz. 

 

Eserin sekizinci bölümünde yazarın “Kırlay” köy lokantasında tanıştığı şarkıcı 

bir genç kız hakkındaki izlenimleri bulunur. Bu kız yazar tarafından “Tatar Güzeli” 

namıyla anılır.  Yanı başına gelip şarkılar söyleyen bu genç kız için yazarın bir şiir 

yazması da kaçınılmaz olacaktır. 

 

Eserin dokuzuncu bölümünde Kazan’ın önemli bir sanayi şehri olan Çallı şehrine 

hareket edilir. Karayolu da dâhil olmak üzere ulaşımın pek gelişmediği bu şehre 

giderken yazarın yolları ve yol kenarındaki ağaçları tasviri önemli bir yer tutar. 

Ağaca Türk kültüründe verilen önemi beyan ettikten sonra Çallı kasabasına varılır ve 

bu kasabalardaki liselere ziyaretler düzenlenmeye başlanır. Bu okullardaki 

öğrenciler, yazara Tataristan ile ilgili izlenimlerini ve önceki bilgilerinin sorarlar. 

Yazar, Tataristan ile ilgili daha önce de araştırmalar yaptığı için birçok Tatar 

büyüğünü tanımaktadır. (Zeki Velidi Togan, Akdes Ni’met Kurat, Sadri Maksûdi 

Arasal, Ayaz İshâki gibi) Söz konusu bilgileri anlattıkça öğrenciler şaşırır ve Dilâver 

Cebeci’ye besledikleri sevgi ve saygıları daha da artar. Yazarın Türk dünyasında dil 

birliğinin sağlanamaması üzerine yaptığı eleştiriler, bölümün en önemli kısmını 

oluşturmaktadır. O’na göre Sovyet İmparatorluğu, sosyalizmi ustaca propaganda 

etmiş ve bu sebeple Türk yurdundaki birçok insan Orta Asya Türklüğünün 



 165

mevcudiyetine inanmaz olmuştur. Türkiye’de Sosyalizm, Marksizm ve Leninizm 

yanlılarının çoğunlukta olması sebebiyle Türk şairleri ve yazarları kendilerini 

yeterince ön planda gösterememişlerdir görüşündedir. 

 

Okullardaki ziyaretler ve merasimler sona erdikten sonra vakit akşam saatlerini 

bulduğu için vasıta bulunamaz ve Çallı şehrinde kalmaya karar verilir. 

 

Eserin onuncu ve son bölümünde yazar, kaldığı, misafir olduğu Tataristan 

evlerinin temizliği ve düzeninden bahseder. Son derece misafirperver olan bu aile, 

türlü Tatar yemekleri ile yazarın gönlünü son derece hoş tutar.  

 

Yazar bu bölümde kendisine bu gezisinde yardımcı olan insanları düşünür. Sınırlı 

imkanlarla çalışan bu kişiler, işlerini gönülden yapmaktadır. Yazar, bunun sebebini 

kalplerindeki Turan ülküsüne bağlar. Yazara göre Türk birliği tarihte birkaç kez 

oluşabilmiştir ve bu dönemler yeryüzünde fertlerin ve milletlerin zulme, haksızlığa 

en az uğradıkları dönemler olmuştur. Turan, ilk defa ülkücüler tarafından ortaya 

atılan bir ülkü değildir. Osmanlı Devleti aydınları, Birinci Dünya Savaşı sırasında bu 

fikri ortaya atmışlar ve birliğin gerçekleşmesi durumunda Rus Çarlığı’nın 

yıkılacağını öne sürmüşlerdir. Yazar, bu duruma delil olarak şu iki dizeyi gösterir: 

 

  “Düşmanın ülkesi viran olacak 

  Türkiye büyüyüp Turan olacak” 

 

Ziya Gökalp’e göre Türk milleti ancak belli şartları taşıması halinde herhangi bir 

coğrafya üzerinde bulunabilir. Bu şartların en önemlileri toprak ve dildir. Yazar, 

desteklediği Turan birliğini işte bu koşullara bağlamıştır. Hatta daha da ileri 

götürerek Türk Milliyetçilerinin Turan fikrini geliştirdiğini öne sürmüştür. Yazara 

göre bu fikirle coğrafyalarını, dillerini ve benliklerini korumaları gereken Doğu 

Türkistan, Kırgızistan, Kazakistan, Türkmenistan, Özbekistan, Azerbaycan gibi Türk 

Cumhuriyetlerinin çoğu Ruslar tarafından sömürüye uğramaktadır. Ülkücüler bu 

durumu yüksek sesle ifade etmeye başlayınca bu durum komünist toplulukların 



 166

tepkisiyle karşılaşmıştır. Yazara göre haklı çıkan ülkücüler olmuştur ve Sovyet 

rejiminin yıkılmasıyla komünizm yanlılarının düşünceleri boşa çıkmıştır. 

 

Bütün bu durumlara rağmen Turan birliği için gerekli ön şart olan dil birliğinin 

dahi sağlanamaması üzüntü vericidir. İktisadi, askerî ve teknolojik ilişkilerin 

geliştirilmesine henüz girişilememiştir. Bu sebeplerden ötürü yazar, büyük bir sıkıntı 

ve hayal kırıklığı hissetmekte olduğunu birçok kez dile getirir. O’na göre 

milliyetçilik mefhumu, başka milletlerin varlığını ortadan kaldırmaya yönelik bir 

mefhum değildir. Başka milletleri hor görme, ezme, yok etme gibi düşünceleri içinde 

barındırmaz. Irkçı bir özellik göstermez. (Ziya Gökalp’in de ön gördüğü gibi) 

Kısacası, yazara göre, insan topluluklarını sosyal ilişkiler ağı mükemmel, üst ve alt 

sistemleriyle işleyen bir bütün, her türlü yüksek seviyede faaliyete ve medeniyet 

hamlesine hazır hale getiren öncüler milliyetçiler olmuştur.57 

 

Bu tartışmalardan sonra yazar, dönüş macerasını anlatmaya koyulur. İdil nehrinin 

buzları çözülmüştür. Nehrin kıyısında birkaç fotoğraf çeken yazar, daha sonra 

Mercan Camii’ne gidip namazını kılar. Burada Tatar ibadet mekânları hakkındaki 

izlenimlerine de rastlanır. Namaz sonrası yola çıkılır. Yazara hediye olarak tipik 

Tatar musikisine ait birkaç kaset takdim edilir. Yazar, bu eserleri oldukça beğenir ve 

elinden düşürmediğini birkaç yerde ifade eder. Tataristan’da kazandığı dostlarına 

veda ederek Tataristan’dan ayrılır. 

 

Eser dil itibariyle oldukça açık ve yalın bir özellik taşır. Tasvirlerin çok derin 

olmadığı anlatımda, bazı sosyal fikirler savunulurken dizelerin yardımına ihtiyaç 

duyulmuştur. 

 

Yazarın Men Kazanga Baramen adını taşıyan mevcut eseri, Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları tarafından İstanbul’da 2000 yılında basılmış ve 

yayınlanmıştır.    

 

 

                                                 
57 Dilâver Cebeci, Men Kazanga Baramen, İstanbul, 2000, s.99. 



 167

4. RESİMLİ ÇOCUK KİTAPLARI (HİKÂYELERİ) 

 

a.EVLİYÂ ÇELEBİ    (BAHADIR GİRAY’IN MEKTUBU) 

  

      Yazarın, Millî Eğitim Bakanlığı’nın 1993 yılında yayınladığı Çocuk Kitapları 

Dizisi’nde ( Resimli Çocuk Kitapları) yer alan eserlerinden biri olan Evliyâ Çelebi    

(Bahadır Giray’ın Mektubu), çizgi roman şeklinde basılmış, hikâyesi Dilâver Cebeci 

tarafından yazılmış, çizimi ise Orhan-Erhan Dündar tarafından gerçekleştirilmiştir. 

 

Resimli çocuk kitabı denebilecek eserin olay örgüsü şu şekilde gelişir:  

 

1643 yılında bir Osmanlı gemisi Karadeniz’de yol almaktadır. Gemide her 

milletten kalabalık bir yolcu kitlesi vardır. Ünlü seyyah Evliyâ Çelebi de bu geminin 

yolcularından biridir. Arkadaşları Emir Çelebi, Kadı Ali Efendi ve Ayıntablı 

Ramazan Çelebi ile beraber yolculuk etmektedir. Bir gün onları güverteden 

kamarasına çağırır. Güvertedeki birkaç kötü giyimli adam onlara bakıp şüpheli 

şekilde konuşmaktadır. Kamarada bu tedirginliğini belirttikten sonra kendisine özel 

bir emanet verildiğini belirten Evliyâ Çelebi, bu emanetin de Kırım Hanı Bahadır 

Giray Han’ın, Sultan İbrahim Han’a gönderdiği bir mektup olduğunu ifade eder. 

Mektupta Azak kalesinin alınmasıyla ilgili bir takım askeri sırlar bulunmaktadır. 

Düşman kaleyi geri almak için planlar yapmaktadır. Bu sebeple mektubun bir an 

evvel Sultan İbrahim Han’a ulaştırılması gerekmektedir. Evliyâ Çelebi ve dostları, 

mektubu hayatları pahasına korumaya and içerler ve mektubu su geçirmez bir 

kaplamayla kaplarlar. 

 

Aynı günün gecesi Evliyâ Çelebi’ye bir saldırı düzenlenmek istenir. Ancak o 

sırada Çelebi yatağından çıkmış ve pusuda beklemektedir. Saldırı başarısızlıkla 

sonuçlanır, saldırgan ise kaçmayı başarır. Elbisesinin bir parçası ise boğuşma 

sırasında yırtılarak Çelebi’nin elinde kalır. Ertesi sabah Çelebi ile dostları gemide bu 

adamı arar. Adamı bulduklarında geniş çapta bir kavga başlar. Kavga esnasında ise 

gemi şiddetli bir şekilde sarsılır ve fırtına başlar. Fırtına oldukça uzun sürer ve 

geminin ana direği yıkılır. Gemi batarken Çelebi ve arkadaşları kendilerini zorla bir 



 168

filikaya atarlar. Ancak yer kapma kapışması sırasında mektup denize düşer. Emir 

Çelebi suya dalarak mektubu kurtarmayı başarır. Bu esnada Ramazan Çelebi suya 

düşmüş ve hayatını kaybetmiştir. Emir Çelebi ve Ali Efendi de günler süren 

yolculuktan sonra hayatını kaybederler. Filika büyük dalgalarla daha fazla 

boğuşamaz ve devrilir. Bir kalasa tutunmayı başaran Evliyâ Çelebi aynı kalasa 

tutunmuş iki cariye ve bir köleyle birlikte bir adaya düşer. Cariyelerin ismi Zahide ve 

Munise, kölenin ismi ise Abdullah’tır. Adada biraz zaman geçirdikten sonra o sırada 

avlanmakta olan Kemankeş Hasan’a rastlarlar. Hasan Evliyâ Çelebi’yi tanır ve onları 

Gülgara Sultan’ın zaviyesine götürmeye karar verir. Düştükleri ada Silistre adasıdır.  

 

Şeyh onları memnuniyetle kabul eder. Çelebi biraz dinlendikten sonra şeyhin 

yanına varır ve artık gitmek istediğini söyleyip teşekkürlerini sunar. Ancak şeyh 

bunu kabul etmez ve bahar gelene kadar onları bırakmayacağını belirtir. Bu teklifi 

reddedemeyen Evliyâ Çelebi, şeyhin zaviyesinde kimi zaman müezzinlik kimi zaman 

da imamlık yaparak kışı geçirir. Bahar gelince şeyhin yanına gidip durumu anlatan 

Evliyâ, ona görevinin bir an önce bitmesi gerektiğini ifade eder. Şeyh durumu 

anlayışla karşılar ve Evliyâ’ya zaviyeye olan katkılarından dolayı teşekkür eder. 

Cariyeler ve köle de Evliyâ Çelebi’den ayrılmamak istediklerini belirtirler ve onunla 

birlikte yolculuklarına devam ederler. 

 

Tarihî bir olayı anlatan eserde, kimi zaman gözlemci anlatıcı kimi zaman da özne 

anlatıcı tipleri görülür. Genel itibariyle konu, Evliyâ Çelebi’nin, 1643 yılında, 

Karadeniz kıyıları boyunca, Bahadır Giray Han’dan emanet aldığı mektubu Sultan 

İbrahim Han’a götürürken başından geçenlerdir. Eserin izleği ise vatan uğruna alınan 

her görev, vazifelerin baş tacıdır ve ne olursa olsun gerçekleştirilmek için elden ne 

geliyorsa yapılmalıdır. Eserin tezi açık tez özelliği taşır. Eserin açık tezi, vatan 

uğruna alınan görevlerin mukaddes olduğudur. Eserin nesnel zamanı 1993, vaka 

zamanı ise 1643 yılıdır. Anlatma zamanı ise kış mevsiminden ilkbahar mevsimine 

kadar olan süredir. (Yaklâşık 4 ay) Zaman kronolojik olarak ilerler. Eserde kullanılan 

mekânlar, geniş mekân olarak Karadeniz ve Silistre adası, dar mekân olarak ise gemi, 

Silistre adasının sahili ve Gülgara Sultan zaviyesidir. Mekânların her biri somut 

mekân özelliği gösterir.  Tasvirler nesneldir. Eserin merkezi tipi Evliyâ Çelebi’dir. 



 169

Diğer bütün kişiler yardımcı kişi özelliğindedirler. Eserde psikolojik tahlil ve iç 

çözümleme gibi unsurlar yer almaz. Eserdeki ana düğüm mektubun yerini bulup 

bulmayacağı, ara düğümler ise geminin batması ve zaviyeye kabul olunmasıdır. Eser 

ucu açık son özelliği gösterir. Mektup eserin sonunda henüz sahibine 

ulaştırılmamıştır. 

 

Evliyâ Çelebi, eserde dinine son derece bağlı, çalışkan ve tevekkül etmesini bilen 

bir kişilik olarak çizilmiştir. Dostlarını birer birer kaybetse de görevden 

vazgeçmemesi ile yurduna ve milletine olan bağlılık duygusu ön plana çıkarılmıştır.  

Dostları da birbirlerine ve vatanlarına son derece bağlı, sağlam kişilikli şahıslar 

olarak çizilmiştir. Osmanlı köle ve cariye sınıfının durumu da eserde değinilen bir 

başka konudur ki Evliyâ Çelebi hem cariyelerine hem de kölesine son derece yakın 

davranışlarda bulunmuş ve birlikte yemeğini bile paylaşmıştır. Neticesinde hem 

cariyeler hem de köle ondan ayrılmak istemeyerek bu yakınlığına karşılık vermek 

istemişlerdir. O dönem tekke ve zaviye örneği olan zaviye de halkın buluşma mekânı 

olarak çizilmiş, Çelebi’nin katkılarıyla daha da güçlenmiştir. 

 

Eserin dili oldukça sade ve akıcıdır. Osmanlıca kelimelere çok sık rastlanmaz. 

Çocuk kitapları dizisinden sayılmasına rağmen yaşça büyüklerin de keyifle 

okuyacağı bir eser yaratılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 170

SONUÇ 

 

Dilâver Cebeci (1943–2008) ,Türk edebiyatı tarihinde en çok “şair” kişiliğiyle 

yer alır. Bu açıdan çalışmamızın sonuç kısmını çoğunlukla onun şiir dünyası 

üzerinde durarak hazırlamak istedik.  

 

 Dilâver Cebeci, sanat anlayışı bakımından hiçbir edebî akım ya da hareket içinde 

yer almamasının yanı sıra kendini ülkücü-idealist bir şair olarak tanımlar.  Toplumun 

büyük ilgi duyduğu Yahya Kemal, Necip Fazıl Kısakürek ve Arif Nihat Asya sonrası 

yaşayan çağdaş Türk şiirinin, bütün değerler manzumesini özümsemiş, ruhuna 

sindirmiş ve medeniyetinin, ahlak nizamının, millî estetiğin, yerli tefekkürün, vahiy 

eksenli sezginin, kısacası geleneğin bütün ilmini kuşanmış müstesna birkaç isimden 

biri olmuştur.  

 

Onun şiirlerinin içeriği pek fazla değişiklik göstermemiştir. Ülkücü, Milliyetçi, 

Türkçü hatta Turancı şiirlerinin yanında sevgiliye uzatılan bir el gibi düşünülebilecek 

aşk şiirleri yazdığını da belirtmiştik. Şairin şiir dünyası üç burçta incelenebilir. Şair, 

Gurbet burcu olarak niteleyebileceğimiz, taklit, özenti ve kendini arayış döneminde, 

Hun Aşkı adlı kitabını yayınlamış, Hasret burcu olarak niteleyebileceğimiz, kendi 

kişiliğini bulma döneminde Ve Sığınırım İçime adlı kitabını yayınlamış, Hikmet 

burcu olarak niteleyebileceğimiz, kendi kişiliğini bulduğu ve olgun ürünlerini verdiği 

dönemde ise Sitare ve Asra Yemin Olsun ki…   adlı kitaplarını yayınlamıştır.  

 

Şiirinde edebiyatın hemen bütün sanatları, imajları, özgünlük, yenilik, kendine ait 

hayal kurgusu, aşk, kadın, lirizm, millî romantizm ve İslami hassasiyet; Orta 

Asya’dan, Asr-ı Saadet’e kültür birikimi, medeniyet idraki ve şuursuz- sorgusuz 

değişime karşı sosyal-toplumsal eleştiri, öfke ve kızgınlık yer alır.  Şiirlerini 

yazarken Türk-İslam kaynaklarından, binlerce yıllık Türk şiir geleneğinden beslenir. 

Yer yer divan ve halk edebiyatı ürünlerini çağrıştırır. Bazı serbest tarzda yazılmış 

şiirleri varsa da, onun şiir tekniğini teşkil eden ana eksen, öz cevher, vezinli, kafiyeli, 



 171

ahenkli /  musikili, yani Türk İslam estetiği ile yoğrulmuş, millî ve gelenekli bir 

şiirdir.58 

 

Sanatçıya göre toplumsal şiirleri çözümden çok uzaktadır. Durumları apaçık bir 

biçimde belirtmesine rağmen gerekli adımlar atılmadığı için yenilgi kaçınılmaz 

olmuştur. Söz konusu yenilgi, Türk milletinin birçok konuda (Millî, kültürel, edebî 

vs.) yaşamakta olduğu yozlaşmadır. Bu gibi sebeplerle şiirinin konularına genellikle 

karamsarlık ve hüzün duyguları egemendir. Şair sabırsızlık içindedir ve özlem 

duygusu birçok şiirinde ağır basmaktadır. Hayal kırıklıkları ön plandadır. Ancak 

bütün bu olumsuzluklara rağmen kendince edinmiş olduğu amaçtan ve ülküden 

sapmayacağını da birçok konuşmasında açıkça ifade etmektedir. 

 

Onun şiirlerinde işlediği temalara genel olarak bakacak olursak şöyle 

değerlendirmelerde bulunabiliriz: 

  

Cebeci’nin beşeri aşk ile ilgili şiir sayısı azdır; ancak gerekli yoğunluk her 

birinde mevcuttur. Birçok şairin yaşayıp içselleştirdiği aşk duygusu, Cebeci’de 

kendini en çok vatan ve Türklük aşkı çerçevesinde göstermiştir. Aşka ve sevgiliye 

bakışı Divan Edebiyatı ürünlerini çağrıştırmaktadır. Aşk, âşığa acı çektirmekten zevk 

alan sevgilinin bir oyunu gibidir. Ancak yine de âşık, sevgili yolunda kendine acı 

çektirmekten çekinmez. 

  

Cebeci birçok şiirinde anılarına yer vermektedir. Bu anılar onda özlem 

duygusunun açığa çıkmasına sebep olur.  Geçmişe olan hasreti bilinen şairin içinde 

bulunduğu yozlaşmış günlere dayanamadığı ortadadır. Fakat bu durum, şairin 

modernleşme yanlısı olmadığı düşüncesini akla getirmemelidir. 

 

Cebeci aile hayatına çok önem vermiş, sürekli yeni insanlarla tanışarak onları 

misafiri etmekten asla çekinmemiş ve bundan mutluluk duymuş bir şairdir. Çalışma 

                                                 
58 Olcay Yazıcı, Dilâver Cebeci, Geleneğin Devamcısı, Ufuk Ötesi, 
http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734 
 

http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734


 172

saatleri dışında yalnız kalmayı asla sevememiş bir halk adamıdır. Bu sebeple bazı 

şiirlerinde yalnızlık duygusunu paylaşmak hevesi içinde olmuştur. 

   

Günlük yaşamında son derece dini bütün bir insan olan Cebeci’nin, İslami 

eserlere ve kişiliklere karşı oldukça büyük bir ilgisi vardır. Tasavvufa eğilimi de 

bilinen şairin Allah ve din temalı birçok şiirini de çalışmamızda inceledik. 

 

Bahsedilen temaların dışında, şairin Türklük ve tarihsel bilinç temalı şiirlerinin 

varlığı da çalışmamızda ayrıntılı bir biçimde üzerinde durulan bir başka inceleme 

konusu olmuştur. 

 

Cebeci’nin şiirlerinin beslendiği kültürel kaynaklar olarak Dede Korkut 

hikâyeleri, Klasik Türk edebiyatı kültürü, İslam’ın temel kaynakları ve mitolojik 

kaynaklar gösterilebilir. Şiirlerinde konu edindiği ünlü kişiler ve efsanevi 

kahramanlara örnek olarak ise Timurlenk, Kanuni Sultan Süleyman, Genç Osman ve 

Gazi Belek gösterilebilir. 

 

Dilâver Cebeci’nin şiirleri biçim özellikleri bakımından incelendiğinde şairin, 

beyitlerle, bentlerle, halk şiiri nazım biçimleriyle ve yeni Türk şiiri nazım 

biçimleriyle yazmış olduğu birçok şiiri olduğunu görüyoruz. Çoğunlukla epik nazım 

türüne ait şiirler yazan Cebeci, vezin kullanımı açısından incelendiğinde ise ortaya 

Asra Yemin Olsun ki adlı kitabındaki beş adet gazelin dışında aruz ölçüsüyle şiir 

yazmadığı sonucu çıkmaktadır. Dilâver Cebeci, redif kullanımını ise kafiye 

oluşturmak için en önemli araçlardan biri saymaktadır. 

 

Cebeci’nin şiirleri incelendiğinde dilin imkânlarını iyi kullandığı ve kelime 

seçimlerine özen gösterdiği görülür. Türkçe’nin korunmasına ve geliştirilmesine dair 

hassas bir tavırda olan şairin bu şekilde davranması da oldukça tutarlıdır. Şiirinde 

kullandığı dil, yalın, konuşma dilidir. Şiirini kurarken oldukça titiz ve disiplinli bir 

tutum içindedir. Kullandığı üslup ise çoğunlukla hitabet üslubudur; çünkü o 

okuyucularına, sahip olduğu ülküyü ve inancı yayma amacı taşır. Düz yazıları ile de 

bu amacını iyice pekiştiren Dilâver Cebeci için yaptığımız bu çalışmamızı, Musa 



 173

Tektaş’ın onun için yazmış olduğu ve başka hiçbir kaynakta bulunmayan “Dilâver 

Cebeci” isimli şiiriyle sonuçlandırıyoruz:  

   

Dokuz yüz kırk üçte Kelkit’te 

Doğdu Dilâver Cebeci 

Aşkın oku yüreğine 

Değdi Dilâver Cebeci 

 

İlahiyat okudu 

Bülbül misali şakıdı 

Kalktı ayağa yekindi 

Dağdı Dilâver Cebeci 

 

Şiiri bir ulu derya 

Seyyâh-ı Fakîr Evliyâ 

Boynunu yalnız, Mevlâ’ya 

Eğdi Dilâver Cebeci 

 

Türkiye’me gönül verdi 

Vuslat güllerini derdi 

Buluttan rahmeti verdi 

Sağdı Dilâver Cebeci 

 

Sabır en büyük serveti 

Tevekkülü metaneti 

Gönlünden kini nefreti 

Kovdu Dilâver Cebeci 

 

Aşkla hayat bulur her can 

Namı dillerde hep destan 

Deyirem ölmez bu insan 

Sağdı Dilâver Cebeci 



 174

KAYNAKÇA 

 

I. DİLAVER CEBECİ’NİN ESERLERİ 

 

A. ŞİİR 

 

a. Şiir Kitapları 

 

Cebeci, Dilâver, Hun Aşkı, İstanbul, Töre-Devlet Yayınları, 1973. 

Cebeci, Dilâver, Ve Sığınırım İçime, İstanbul, Burak Yayınları, 1992. 

Cebeci, Dilâver, Sitâre, İstanbul, Ötüken Neşriyat,  1999. 

Cebeci, Dilâver, Asra Yemin Olsun ki…, İstanbul, Burak Yayınları, 2000. 

Cebeci, Dilâver, Bütün Şiirleri, İstanbul, Ötüken Neşriyat,  2003. 

 

b. Dergilerde Yayınlanmış Şiirleri 

 

Cebeci, Dilâver, Geceler, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Şubat, 1986. 

Cebeci, Dilâver, Kadir Gecesi, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Haziran, 1986. 

Cebeci, Dilâver, Eski Bir Kasaba Sevdasından Kalanlar, İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Mart, 1990. 

Cebeci, Dilâver, Bakülü Karanfil, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Şubat, 1991. 

Cebeci, Dilâver, Nigârî Bir Minyatürden Çıkardım Seni, İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Haziran, 1991. 

Cebeci, Dilâver, Gazel, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Mart, 1992. 

Cebeci, Dilâver, Eski Bir Kasaba Sevdasından Kalanlar, İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Temmuz, 1992. 



 175

Cebeci, Dilâver, Ve Hüvel Baki, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ekim, 1992. 

Cebeci, Dilâver, Gazel, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Şubat, 1993. 

Cebeci, Dilâver, Medine, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ağustos, 1994. 

Cebeci, Dilâver, Zaman Masalı, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Mayıs, 1995. 

Cebeci, Dilâver, Arayış, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ağustos, 1995. 

Cebeci, Dilâver, Gözlerim, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ocak, 1996. 

Cebeci, Dilâver, İltica, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Kasım, 1996 

Cebeci, Dilâver, Harputta Bir Gün, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Nisan, 1996. 

 

B. DENEME, İNCELEME, ARAŞTIRMA YAZILARI, KONUŞMA VE 

KONFERANSLAR 

 

a.Kitapları 

 

Cebeci, Dilâver, Mavi Türkü, Ankara, Ocak Yayınevi, 1983. 

Cebeci, Dilâver, Devrânnâme, İstanbul, Cönk Yayınları, 1984. 

Cebeci, Dilâver, Tanzimat ve Türk Ailesi, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 1993. 

Cebeci, Dilâver, Evliyâ Çelebi, Ankara, M.E. B. Yayınları, 1993. 

Cebeci, Dilâver,  Seyrânnâme, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 1997. 

Cebeci, Dilâver, Men Kazanga Baramen, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 2000. 

Cebeci, Dilâver, Divan Şiirinde Kadın, İstanbul, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 

2001. 

Cebeci, Dilâver, Türk’e Dair, İstanbul, Ötüken Neşriyat,  2001. 

 



 176

b. Kitaplarına Girmemiş Yazı Ve Konuşmaları 

 

Cebeci, Dilâver, Vurun Bana, İstanbul, Bozkurt Ülkü Dergisi, 1973. 

Cebeci, Dilâver, Âkif’in Bir Şiiri Etrafında Düşünceler, İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Aralık, 1986. 

Cebeci, Dilâver, Zamanın Dayanılmaz Ağırlığı, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, 

Eylül, 1991. 

Cebeci, Dilâver, Çağdaşlık Üzerine Bir Minik Roman, İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Aralık, 1989. 

Milliyet Edebiyat Ansiklopedisi, Dilâver Cebeci Maddesi, İstanbul, 1991. 

Cebeci, Dilâver, Bir Tevhidci Şaire: Esther Gress,  İstanbul, Türk Edebiyatı 

Dergisi, Aralık, 1992. 

Cebeci, Dilâver, Bir Yirminci Yüzyıl Akşamıydı, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, 

Nisan, 1995. 

Cebeci, Dilâver, Carlotta’nın Öfkesini Paylaşmak Veya Bir Kültürün İntiharı 

Üzerine Düşünceler, İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ekim, 1995. 

Cebeci, Dilâver, Kabaklı Hâce Nice Şeyhü’l Muharrirîn Oldı, Ânı Beyân İder, 

İstanbul, Türk Edebiyatı Dergisi, Ocak, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 



 177

II. DİLÂVER CEBECİ HAKKINDA YAZILANLAR 

 

A. KİTAPLAR 

 

Edebiyat Tarihleri 

 

Kabaklı, Ahmet, 20.Yüzyıl Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul, Türk Edebiyatı Vakfı 

Yayınları, 1991. 

Tuncer Elmacıoğlu, Meral, Liseler İçin Edebiyat Tarihi 2, İstanbul, Deniz 

Yayınevi, 1999. 

 

Antolojiler 

 

Uytun, Göktürk, Resimli Malazgirt Şiirleri Antolojisi, Ankara, Ayyıldız Matbaası, 

1971. 

Akkale, Mehmet, Şiirlerle Ülkücü Hareket Antolojisi, Kayseri, Yenisey 

Yayıncılık, 1991. 

Çetin, Mehmet, Tanzimattan Bugüne Türk Şiiri Antolojisi, Ankara, Birleşik 

Dağıtım Kitabevi, 1991. 

Altın, Yakup, Türk Dünyası Şiir Antolojisi, Ankara, Cantekin Matbaacılık, 1994. 

Miyasoğlu, Mustafa, Gül Şiirleri Antolojisi, İstanbul, Tuzla Belediyesi Kültür 

Yayınları, 1999. 

 

Müstakil Monografiler 

 

Özdemir, Ahmet, Dilâver Cebeci Hakkında Tanıtıcı Yazı Ve Şiirler, İstanbul, 

Dünya Yayıncılık, 1998. 

 

 

 

 

 



 178

Biyografik Sözlükler 

 

Işık, İhsan, Yazarlar Sözlüğü, İstanbul, Risale Yayınevi, 1990. 

Tekin, Arslan, Edebiyatımızda İsimler Ve Terimler Sözlüğü, İstanbul, Ötüken 

Yayınevi, 1995. 

 

Süreli Yayınlar (dergi ve gazeteler) 

 

“Edebiyatta Hırsızlık”, Yeni Düşünce, 25.03.1988, s.9. 

Sutay, Hasan-Doğan, Süleyman, “Şiirle Miir Birbirine Karıştı”, Zaman, 11.03.1989. 

Sena, Doğan, “Şair Dilâver Cebeci İle Konuşma”, Ümraniye’nin Sesi, 15.03.1989, 

s.13. 

Özkan, Zülfikar, “Şair Dilâver Cebeci’yi Anlamak”, Ümraniye’nin Sesi, 

01.04.1989, S.14. 

Çokum, Sevinç, “Yıldız Sarayında Şamdanlar”, Türkiye, 06.03.1991. 

“Dünya Şairleri Kongresi’nin Ardından Soruşturma 2”, Tercüman, 23.09.1991, s.8. 

Makal, Tahir Kutsi, “İç Dünyaya Sığınmak”, Ortadoğu, 16.08.1992, s.3. 

Kukul, Halistin, “Ve Sığınırım İçime”, Ortadoğu, 04.01.1993. 

Cebeci, Azapay, “Televizyon Kültürümüze Hizmet Etmeli”, Yeni Düşünce, 

12.03.1993. 

Öke, Mim Kemal, “Tarihin Süzgecinden”, Türkiye, 20.03.1993.  

Yazıcı, Olcay, “Bizim Olan Şiire Dönmeliyiz”, Türkiye, 28.03.1993. 

“Müslümanlık Sıfatını Layıkıyla Taşıyamıyoruz”, Yeni Hafta, 26.04.1993. 

“Düşünce Aydınlığı”, Ortadoğu, 26.06.1993. 

Budak, Ali, “Güzelliğin Büyüsü”, Dilâver Cebeci Ve Şiiri, Tercüman, 02.09, 1993. 

Şahin, Durdu, “Şair Dilâver Cebeci İle Sanat, Sanatkar, Şiir Ve Şair Üzerine”, 

Gündüz, 01.03.1995. 

Özülü, Abdulkadir, “Seyyah-ı Fakîr Evliyâ Çelebi Efendü Hazretlerine”, Hakimiyet, 

09.09.1996. 

Kılınçer, Gülşen, “Toplumun Mihenk Taşı: Aile”, Millî Gazete, 01.06.1997. 

Kaftan, Ekrem, “Şiir ve Şehir Medeniyettir”, Türkiye, 03.12.1997, s.10.  

Miyasoğlu, Mustafa, “Seyrannâme ve Sitâre”, Millî Gazete, 28.12.1997. 



 179

Kabaklı, Ahmet, “Sitâre”, Türkiye, 11.03.1998. 

Şen, Abdurrahman, “Sitâre”, Yeni Asya, 13.03.1998, s.6 

“Dilâver Cebeci veya Nam-ı Değer Seyyah-ı Fâkir Evliyâ Çelebi İle Bir Mükaleme”, 

Üsküdar, Nisan 1998, s.5. 

Kaftan, Ekrem, “İşte Evliyâ Çelebi”, Türkiye, 30.08.1998, s.14. 

Gürbüz, Cazim, “Evliyâ Çelebi’yi Bugüne Taşıyan Ve Onu Aşan Adam: Dilâver 

Cebeci”, Kocaeli, 22.09.1998. 

İnal, Ayhan, “Dilâver Cebeci’nin Sitâre’si”, Güneysu, Eylül-Ekim 1998, S.6, s.21. 

Kaftan, Ekrem, “Şiir Dili Kurtarır”, Türkiye, 16.12.1998, s.6. 

Kömürcüoğlu, Sabahattin, “Dilâver Cebeci”, Kuşakkaya, Ocak, 1999, S.2327, s.2. 

İnal, Ayhan, “Dilâver Cebeci Ameliyat Oldu”, Türkiye, 05.05.1999. 

Çokum, Sevinç, “Dost Sesi”, Türkiye, 10.09.1999, s.17. 

Çokum, Sevinç, “Ceylan ve Sitâre”, Türkiye, 14.12.1999 

Ayvazoğlu, Beşir, “Men Kazanga Baramen”, Zaman, 03.03.2000, s.14. 

Özdemir, Ahmet, “Men Kazanga Baramen”, Bizim Gazete, 31.05.2000, s.8. 

Çokum, Sevinç, “Dilâver Cebeci’den”, Türkiye Gazetesi, 14.06.2000, s.19. 

Miyasoğlu, Mustafa, “Kültür Sohbeti”, Millî Gazete, 18.06.2000, s.12. 

Özçağlayan, Ener, “Kültür Sanat Köşesi’nde Dilâver Cebeci ve Hatıralar”, 

Kurultay, 17.07.2000, s.2. 

 

Tezler 

 

Doğru, Ahmet, Dilâver Cebeci ve Bestâmi Yazgan’ın Şiirleri Üzerine Mukayese, 

(Lisans) T.C. Gazi Üniversitesi, Gazi Eğitim Fakültesi, Ankara 1998. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 180

III. YARARLANILAN KAYNAKLAR 
 
 
Cebeci, Dilâver, Mavi Türkü, Ankara, Ocak Yayınevi, 1983. 

Cebeci, Dilâver, Devrânnâme, İstanbul, Cönk Yayınları, 1984. 

Cebeci, Dilâver, Tanzimat ve Türk Ailesi, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 1993. 

Cebeci, Dilâver, Evliyâ Çelebi, Ankara, M.E. B. Yayınları, 1993. 

Cebeci, Dilâver,  Seyrânnâme, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 1997. 

Cebeci, Dilâver, Men Kazanga Baramen, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 2000. 

Cebeci, Dilâver, Divan Şiirinde Kadın, İstanbul, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 

2001. 

Cebeci, Dilâver, Türk’e Dair, İstanbul, Ötüken Neşriyat,  2001. 

Levend, Agâh Sırrı, Divan Edebiyatı, İstanbul 1943, s.596. 
 
Orhun Âbideleri, Yayına Hazırlayan: Muharrem Ergin, İstanbul 1986, s.19. 
 
Milliyet Edebiyat Ansiklopedisi, Dilâver Cebeci Biyografisi, 1991, s.57. 
 
Osman Gazi’den Vahdettin’e Osmanlı Kronolojik Tarihi,  Derleyen: Ayhan Buz, 
Neden Kitap Yayınları, İstanbul, 2006, s. 63. 
 
Metin, İbrahim, “Kavuşmayı Çok İstediği “Yıldızları”na Gitti”, Türk Yurdu, 
Ankara, Ağustos 2008,  s. 31. 
 
Çelenk, Hilal, “Elma Yanaklı Öğretmenim”, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008,  s. 
40. 
 
Sefercioğlu, Necmeddin, “Seyyah-ı Fakir Ebedîlik Yolunda”, Türk Yurdu, Ankara, 
Ağustos 2008,  s. 26. 
 
Cebeci, Ayla, “Dilâver’in Dünyası: Türklüğü, Şiirleri ve Yazılarıydı”, Türk Yurdu, 
Ankara, Ağustos 2008,  s. 35. 
 
Yakıt, İsmail, “ “Türkiyem” Şairi Dilâver Cebeci Kardeşime”, Türk Yurdu, Ankara, 
Ağustos 2008,  s. 27. 
 
Tektaş, Nâzım, “Dilâver Cebeci’nin Ardından”, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 
2008,  s. 38. 
 



 181

Cengiz, Köksal, “Sönmeyen Bir Yıldız Olarak Kalacaktır”, Türk Yurdu, Ağustos 
2008, S:252, s.47. 
 
Bakırcıoğlu, N.Ziya, “Önce Şiir Vardı”, Türk Yurdu, Ağustos 2008, S:252, s.48. 
 
Akkanat, Cevat, Milli Gazete, 6 Haziran 2008. 
 
Özkan, Senail, Türk Yurdu, Ankara, Ağustos 2008, s.54. 
 
Çetin, Nurullah, Şiir Çözümleme Yöntemi, Ankara, 2008 
 
Dilâver Cebeci Kimdir? , Türk Dünyası Tarih Kültür Dergisi,  İstanbul, Haziran 
2008, s.13. 
 
Dilâver Cebeci Cenaze Haberi, Yeni Çağ, 14.07.2008 
 
Meydan Larousse, Timurlenk, cilt.19, s.298 
 
Mehmet Nuri Yardım, Ayla Cebeci İle Röportaj, Porttakal, 
http://www.porttakal.com/haber-ayla-cebeci-ile-dil-ver-cebeci-hakkinda-mul-kat-
1514.html 
 
Süleyman Doğan, Dilâver Cebeci Makalesi, Sanat Âlemi, 
http://www.sanatalemi.net/makale.aspx?mid=2462 
 
Hüseyin Cahid Doğan, Bir Yalnız Savaşçının Ölümü, Gök Ekin,  
http://gokekin.com/bir-yalniz-savascinin-olumu-dil%C3%A2ver-cebeci/ 
 
Nazım Payam, Tespihim Tamam Oldu Billâh, Sanat Âlemi 
http://sanatalemi.net/makale.aspx?mid=1447 
 
Olcay Yazıcı, Dilâver Cebeci, Geleneğin Devamcısı, Ufuk Ötesi, 
http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734 
 
Ilgar, Ekşi Sözlük,  
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=ilgar 
 
Dört Kapı Kırk Makam, Alevi Bektaşi,  
http://alevibektasi.org/inances4.htm 
 
Erlik, Wikipedia,  
http://tr.wikipedia.org/wiki/Erlik 
 
Geleceğin Işığı: Tarih, Andromakhe,  Tarih Vakfı, 
http://www.tarihvakfi.org/page/40 
 
Settar Han, Ekşi Sözlük, 
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=settar%20han 

http://www.porttakal.com/haber-ayla-cebeci-ile-dil-ver-cebeci-hakkinda-mul-kat-1514.html
http://www.porttakal.com/haber-ayla-cebeci-ile-dil-ver-cebeci-hakkinda-mul-kat-1514.html
http://www.sanatalemi.net/makale.aspx?mid=2462
http://gokekin.com/bir-yalniz-savascinin-olumu-dil%C3%A2ver-cebeci/
http://sanatalemi.net/makale.aspx?mid=1447
http://www.ufukotesi.com/yazigoster.asp?yazi_no=20080734
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=ilgar
http://alevibektasi.org/inances4.htm
http://tr.wikipedia.org/wiki/Erlik
http://www.tarihvakfi.org/page/40
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=settar%20han


 182

 
Zühre, Ekşi Sözlük, 
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=z%C3%BChre&nr=y&pt=zuhre 
 
Al Karısı Hakkında Bilgi, Bibilgi, 
http://www.bibilgi.com/Alkar%C4%B1s%C4%B1 
  
Tahir İle Zühre, Wikipedia, 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Tahir_ile_Z%C3%BChre 
 
Tepegöz İle Başat Destanı, Uyurgezer, 
http://www.uyurgezer.net/tepegoz-ile-basat-destani-
t87091.html?s=29201765821f24cfd9058067f077d53d&amp; 
 
Menora Masalı, Hikâyeler, 
http://www.sevivon.com/cocukkosesi/masallar/klasik/menora.htm 
 
Abd ve Abid, Mihr Vakfı, 
http://www.iskenderalimihr.com/index.php?categoryid=1&p142_id=23&p142_dis=3
&p142_template=Default 
 
Felak Suresi Meali, Sufizm,  
http://www.sufizm.gen.tr/kuran-i-kerim-meali/113-felak-suresi/ 
 
Babil, Wikipedia, 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Babil 
 
Babil Mitolojisi, Fuat Altın 
http://www.fuataltin.50megs.com/notes/mitoloji/babilmitolojisi.html 
 
Harut ve Marut, Wikipedia, 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Harut_ve_Marut 
 
Gök Katları, Türk Paylaşım 
http://www.turkpaylasim.com/board/archives.php/gok-katlari/13283 
 
Hübel, Ekşi Sözlük, 
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=hubel 
 
Rodos Heykeli, Bibilgi, 
http://www.bibilgi.com/Rodos-Heykeli 
 
 
 
 
 
 
 

http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=z%C3%BChre&nr=y&pt=zuhre
http://www.bibilgi.com/Alkar%C4%B1s%C4%B1
http://tr.wikipedia.org/wiki/Tahir_ile_Z%C3%BChre
http://www.uyurgezer.net/tepegoz-ile-basat-destani-t87091.html?s=29201765821f24cfd9058067f077d53d&amp
http://www.uyurgezer.net/tepegoz-ile-basat-destani-t87091.html?s=29201765821f24cfd9058067f077d53d&amp
http://www.sevivon.com/cocukkosesi/masallar/klasik/menora.htm
http://www.iskenderalimihr.com/index.php?categoryid=1&p142_id=23&p142_dis=3&p142_template=Default
http://www.iskenderalimihr.com/index.php?categoryid=1&p142_id=23&p142_dis=3&p142_template=Default
http://www.sufizm.gen.tr/kuran-i-kerim-meali/113-felak-suresi/
http://tr.wikipedia.org/wiki/Babil
http://www.fuataltin.50megs.com/notes/mitoloji/babilmitolojisi.html
http://tr.wikipedia.org/wiki/Harut_ve_Marut
http://www.turkpaylasim.com/board/archives.php/gok-katlari/13283
http://sozluk.sourtimes.org/show.asp?t=hubel
http://www.bibilgi.com/Rodos-Heykeli


 183

ÖZET 

 

BULUT, Yıldıray, Dilâver Cebeci, Hayatı, Sanatı ve Eserleri, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara, 2009. 

 

Değerli bilim adamlarının, sanatçıların ve fikir sahibi kimselerin, yaşamları 

sırasında hak ettikleri saygı ve alakayı bulamamaları ülkemizde kanayan bir yara 

durumundadır. Memleket, millet ve inandığı erdemler için ömrünü feda etmiş olan 

Dilâver Cebeci de bu anlamda düşünüldüğünde yaşamı sırasında hak ettiği değere 

kavuşamamış oldukça önemli bir isimdir. Bugüne kadar onun hakkında yapılan 

tezler, yazılan makale ve kitaplar, genellikle onun birkaç özelliği üzerinde durmuş ve 

çoğunlukla da şiirlerine yönelik olmuştur. Oysaki Dilâver Cebeci, şiirleriyle, 

denemeleriyle, incelemeleriyle ve düşünce yazılarıyla çok yönlü kişiliğe sahip bir 

kültür ve sanat adamıdır. Bu bakımdan onun hakkında kapsamlı bir çalışmanın 

yapılmamış olmasını eksiklik olarak gördük ve “Dilâver Cebeci, Hayatı, Sanatı ve 

Eserleri” başlıklı bir çalışmanın Türk edebiyat tarihi için gerekli olduğuna inandık. 

 

Çalışmamız dört ana bölümden oluşmaktadır. Girişten sonra yer alan birinci 

bölümde şairin biyolojik, ailevi, sosyal ve meslekî hayatını kronolojik bir sıra içinde 

sunmaya çalıştık. Bu sunumu yaparken de yine şairin kendi yazı ve 

konuşmalarından, anılarından, eşinin, çocuklarının, öğrencilerinin ve yakın 

çevresinin verdiği bilgilerden, arşiv belgelerinden ve diğer yardımcı kaynaklardan 

yararlandık.  

 

İkinci bölümde kronolojik olarak Dilâver Cebeci’nin genel olarak sanat hayatı, 

özel olarak ise edebiyatla ilgilenmeye başlaması, içinde yetiştiği sanat çevresi, 

sanatçı kişiliğinin oluşma süreci, çalışma biçimi ile sanat, edebiyat ve dil hakkındaki 

görüşleri üzerinde durduk. 

 

Üçüncü ve son bölümde ise Dilâver Cebeci’nin eserlerini türlerine göre 

irdelemeye çalıştık. Öncelikle şiirlerini içerik ve biçim özelliklerine göre ve 

beslendiği kültürel kaynaklarla ilişkilendirerek inceledik. Daha sonra ise yazarın 



 184

denemelerini, incelemelerini, gezi yazılarını ve hikâyelerini akademik olarak değişik 

boyutlarıyla incelemeye aldık.  

 

Bibliyografya başlığı altında ise ulaşabildiğimiz kadarıyla Dilâver Cebeci’nin 

bütün eserlerini türlerine göre ve kendisinden doğrudan veya dolaylı olarak söz eden 

bütün kaynakları sistematik bir biçimde sunduk. Bibliyografya bölümünün son 

kısmında ise çalışmamızda bize yardımcı olan bütün kaynakların (yazılı veya 

elektronik ortamda) listesi bulunmaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Türklük Dilâver Cebeci, Sitâre, Seyyah-ı Fakîr, Türk-İslam 

Sentezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 185

ABSTRACT 

 

BULUT, Yıldıray, Dilâver Cebeci, his life, his art and works, Graduate Degree 

Thesis, Ankara, 2009. 

 

In our country, it’s bleeding wound that talented scientists, artists and any 

individuals who have original ideas could not get the respect and interest they 

deserve throughout their entire lifetime. In this context, Dilâver Cebeci, who 

sacrifice his life for his nation, his people and the goodnesses, is a very important 

person who had never met the worth he deserved. The thesis, the articles and the 

books written about him up to today often emphasized his several characteristics and 

generally about his poems. However, Dilâver Cebeci, who had sophisticated 

personality with his poems, essays, researches and opinion articles, was a man of 

cultur and art. Because of these, we see some deficiency about having no extensive 

studies about him and we believe that the study named “Dilaver Cebeci, his life, art 

and works” is necessary for Turkish literature history 

 

This study consists of four main chapters. In the first chapter, after the 

introduction, we tried to introduce biological, familial, social and professional life of 

the poet in chronological order. While the introducing, we utilized his own writings, 

speeches and memories, informations from his wife, children, students and close 

friends, and archive documentary and other minor sources.   

 

In the second chapter, we emphasized broadly his art life, particularly starting to 

interest about literature, the art ambient he grew up with, development period of his 

artist personality and his working style and views about linguistic.  

 

In the third and last chapter, we tried to examine his works according to their 

types. We primarily examine his poems according to its content and style associated 

with culturel sources. Later, we also academically examine his essays, researches, 

journey writings and stories with different ways. 

 



 186

In the bibliography, we systematically introduced Dilâver Cebeci’s all works in 

the order of their types and the sources mentioned directly or indirectly about him. 

All sources (in written form and web sites)  which help me about this study present at 

the end of the bibliography.  

 

Key Words: Turkishness, Dilâver Cebeci, Sitare, Seyyah-ı Fakir, Turkish-Islam 

Synthesis 

 
 


	Şiirin üçüncü kısmında Sitâre soluk benzi ve yorgun yüzüyle tasvir edilir. İçinde, onu verimsiz kılan bir sızı vardır. Hazreti
	kapak.pdf
	DİLÂVER CEBECİ HAYATI, SANATI VE ESERLERİ

	iç kapak.pdf
	DİLÂVER CEBECİ HAYATI, SANATI VE ESERLERİ


