
T.C.
MARMARA ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI

EL KAPILARINDA YEŞİLÇAM: 1970-1990 ARASI
TÜRKİYE’DE DIŞ GÖÇ-SİNEMA İLİŞKİSİ

Doktora Tezi

AYŞE TOY PAR

İstanbul, 2009



T.C.
MARMARA ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI

EL KAPILARINDA YEŞİLÇAM: 1970-1990 ARASI
TÜRKİYE’DE DIŞ GÖÇ-SİNEMA İLİŞKİSİ

Doktora Tezi

AYŞE TOY PAR

Danışman: PROF. DR. ESRA BİRYILDIZ

İstanbul, 2009





“Üç Haydut”uma……..

Önsöz

Öncelikle Marmara Üniversitesi Sosyal Billimler Enstitüsü İletişim Bilimleri Bilim Dalının

önümde yeni ufuklar açan tüm öğretim kadrosuna içten teşekkürlerimi sunarım.

Tez danışmanım sevgili hocam Prof. Dr. Esra Biryıldız’a, tüm bu yıllar boyunca zamanını,

bilgisini, titizliğini ve manevi desteğini esirgemediği için sonsuz teşekkür ederim. Umutsuzluğa

kapıldığım her an soğukkanlılıkla ve empatiyle yaklaşmasaydı, tıkandığım noktalarda bilgisiyle çıkışı

göstermeseydi bu tezi yazamazdım.

Altı yıldır tez izleme jüri üyelerim olan ve büyük bir sabır ve özveriyle tezimin her aşamasında

değerli katkılarda bulunan hocalarım Prof. Dr. Şükran Esen ve Prof. Dr. Merih Zıllıoğlu’na minnetlerimi

sunarım.  Şükran Esen Hocam’ın verdiği manevi destek ve cesaret, Merih Zıllıoğlu Hocam’ın gösterdiği

ilgi ve bilgi sayesinde tezimi sonlandırabildim.

Bu çalışmamı gerçekleştirmemde her türlü desteği benden esirgemeyen, iniş çıkışlarımda

yanımda olan, bilgi ve becerileriyle bana yol gösteren başta Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi

Sinema Anabilim Dalı Başkanı Doç. Dr. Hülya Uğur Tanrıöver olmak üzere, İletişim Fakültesi Dekanı

Prof. Dr. Özden Cankaya’ya, tüm hocalarıma, çalışma arladaşlarıma ve Fakülte sekreterliği çalışanlarına

sonsuz minnettarlığımı bildiririm.

Bu uzun süreç içerisinde bana olan inançlarını kaybetmeyen, her an yanımda olan annem,

babam, canım kardeşim, Sevil annem ve Gülen Teyzeme de özellikle çok teşekkür ederim. Sevgili eşim

Burç’a, bıkmadan yanımda olduğu, usanmadan bana cesaret verdiği ve bitirmeme yardımcı olan tüm

olanakları sağladığı için gönülden teşekkür ederim. Çocuklarım Ali Deniz ve Sinan’a, bu çalışmayı bir

“kardeş” gibi benimsedikleri, onlardan çaldığım zamanın hesabını sormadıkları ve bunaldığım anlarda

hayatıma kattıkları benzersiz neşe ve nefes için içten teşekkür ederim.

Her türlü ruh halimde benden desteğini esirgemeyen, bu tezin biteceğine benden çok inanan ve

veri toplama aşamasında sonsuz yardımda bulunup beni çıkmazdan kurtaran canım arkadaşım Gülsenem

Gün’e, manen hep yanımda olan, yardıma ihtiyaç duyduğumda seve seve koşan ve üzerimdeki yükü

hafifleten dostlarım Melda Sunar, Murad Özdemir, Ceren Sözeri, Ece Vitrinel, Gülsün Güvenli, Özlem

Danacı Yüce ve Nazlı Aytuna’ya özellikle içten teşekkür ederim.



ÖZET

Bu çalışmanın amacı Türk sinemasının dış göç ile olan ilişkisini incelemek, dış göç

olgusunun Türk sineması üzerindeki etkisini tartışmaktır. Bu çalışmaya yönlendiren

nedenlerin başında sinema ile göç olgusunun varoluşsal bağı gelmektedir. Her ikisi de bir

XIX. yüzyıl ürünü, modern toplumun bir unsurudur. Her ikisi de birbirlerinden beslenirler.

Biri diğerinin hikâyelerini anlatarak dilini ve sanayisini geliştirirken, diğeri onun sayesinde,

hem üzerinde yaşamaya başladığı topraklara uyum sağlar, hem de anavatanı ile bağlarını

sürdürebilir. Türk sineması özelinde bu konuya yaklaşıldığında sinema sanayisinin krize

girdiği 1970’li yıllarda, dış göç temalı filmlerin sayısında bir artış gözlemlenmiştir.

Bu tespitlerden yola çıkarak Türk sinemasının Batı’ya yönelik işçi göçü ile yakın bir

ilişkisi olduğu varsayılmıştır. Çalışmanın sorunsalını, Almanya’ya yerleşmiş Türk

topluluğunun, kriz yıllarında Türk sinemasının içinde bulunduğu kısır döngüden çıkabilmek

için bir fırsat yaratıp yaratmadığı oluşturmaktadır.

Bu çalışmada, sinemanın bir sanat, aynı zamanda da bir sanayi dalı olması nedeniyle, iki

boyutlu bir araştırma gerçekleştirilmiştir. Dış göçün Türk sineması ile varolan ekonomik

ilişkisini incelemek üzere incelenen dönemi aydınlatacağı düşünülen profesyonellerle sözlü

tarih çalışması gerçekleştirilmiştir.

Dış göç olgusunun Türk sinemasına sinematografik katkılarını araştırmak üzere, Şerif

Gören’in Almanya Acı Vatan ve Polizei filmleri incelenmiş, bunların sözü geçen sürece

tanıklık ediş biçimleri irdelenmiştir.

Sonuç olarak dış göçün, özellikle video pazarı sayesinde, Türk sinemasının yeniden

canlanmasını, “dağılmış bir sektörün bir araya gelmesini” sağladığı ancak, Türk sinemasının

en temel sorunu olan kurumsal/örgütsel yapı eksikliği nedeniyle Almanya pazarının “bir

bölge”den öteye geçemediği tespit edilmiştir. Bununla birlikte, incelenen filmlerin bu sürece

tanıklık ederek alternatif bir tarih oluşturdukları belirlenmiştir.



ABSTRACT

The aim of this study is to investigate the relationship between Turkish cinema and

immigration and the effects of this fact on Turkish cinema. The ontological connection

between cinema and immigration is one of the impulses for this study, both them being

products of the 19th century modern society and fostering each other. Cinema inspires from

immigration stories and develops his language and industry; on the other hand, immigrants

integrate themselves to their new lands and keep in touch with their home lands by the help of

movies. During crisis years of Turkish cinema in the 1970s, the increase in the number of

movies using immigration theme is considerable.

The problematic of the present study concentrate on the question whether the market of

Turkish immigrants in Germany constitute an opening for Turkish cinema during crisis years.

In order to be able to explore this question completely, considering cinema as an art and

industry, oral history method was applied to a sample of professionals of this sector to see

economic side of cinema-immigration relationship and to see cinematographic effects

discourse analysis was applied to a sample of two movies of Şerif Gören: Almanya Acı Vatan

and Polizei.

The results showed that immigration fact helped Turkish cinema sector to resuscitate

especially by the help of video market. However, because of structural/institutional

insufficincies of Turkish cinema, this new market in Germany stayed only as a “region”.

Another important finding was that in the frame of analysed movies, cinema created an

“alternative history” by witnessing this immigration process.



1

İÇİNDEKİLER

Sayfa No.

GİRİŞ…………………………………………………………………… 4

BİRİNCİ BÖLÜM

FİLM ARAŞTIRMALARINDA YENİ YÖNELİMLER VE

SİNEMA TARİH İLİŞKİSİ………………………………………………… 10

1. Kuramsal Çerçeve ve Genel Kavramlar…………………………………….. 10

1.1 Sinema Tarih Kuramı: Tarihsel Süreç……………………………… 15

1.2 Avrupa’da Sinema-Tarih Kuramı .......................…………………… 18

1.3 ABD’de Sinema- Tarih Kuramı…………………………………...... 23

1.4 Sinema-Tarih Kuramına Yaklaşım Yöntemleri……………………. 30

1.5 Sinema-Tarih Kuramına Farklı Yaklaşımlar………………………. 34

1.5.1 Estetik-Dilbilimsel Tarih………………………………….. 35

1.5.2 Sosyokültürel Tarih………………………………………… 37

1.5.3 Ekonomik-Endüstriyel Tarih………………………………. 41

1.5.4 Marc Ferro ve Yöntemi……………………………………. 45

2. Sinema Endüstrisi: Kuramın Yapı Taşı……………………………………… 47

2.1 Sanayi Devrimi ve Kitle Kültürü………………………………… 49

2.2 Sinema ve Kültür Endüstrileri………………………………………. 50

2.3 Sinema Endüstrisinin Dünyadaki Gelişimi…………………………… 53

2.3.1 Fransız Sineması……………………………………………. 54

2.3.2 Amerikan Sineması…………………………………………. 57

2.4 Sinema Endüstrisi ve Göç:

Küreselleşen İşgücü, Küreselleşen Kültür……………………………. 66



2

İKİNCİ BÖLÜM

SİNEMA TARİH KURAMI ÇERÇEVESİNDE

TÜRKİYE’DE GÖÇ OLGUSU VE SİNEMA……………………………… 71

1. Türkiye’de Sinema Endüstrisinin Doğuşu ve Gelişimi……………………… 73

1.1 Osmanlı’dan Cumhuriyet’in İlk Yıllarına Sinema Endüstrisi………. 74

1.1.1 İlk Gösterimler……………………………………………. 74

1.1.2 Çekilen İlk Filmler………………………………………… 80

1.1.3 Cumhuriyet’in ilk Yılları ve Muhsin Ertuğrul Sineması…… 83

1.2 Geçiş Sürecinde Sinema Endüstrisi………………………………… 86

1.2.1 Yeni Yapılanmalar………………………………………… 87

1.2.2 Yeşilçam’a doğru…………………………………………… 89

1.3 1950-1970 Türk Sinemasının Altın Yılları…………………………… 93

1.3.1 Toplumsal Gelişmeler………………………………………. 93

1.3.2 Sektörel Durum……………………………………………. 96

i) Bölge İşletmeciliği……………………………………… 96

ii)Düşünsel Kamplaşmalar……………………………… 100

1.4 Yeşilçam’da Kriz ve Nedenleri……………………………………… 105

1.4.1 Buzdağının Görünen Tarafı: Toplumsal Nedenler………… 105

1.4.2 Sektöre Bağlı Nedenler…………………………………… 109

i) Dışa Bağımlı Bir Sektör……………………………… 109

ii) Teknik Donanım ve Standart Eksikliği……………… 110

iii) Garantisi Olmayan Bir Sektör……………………… 111

iiii) İç Pazarla Sınırlı Bir Sektör………………………… 114

iiiii) Devlet Desteğinden Yoksun Bir Sektör…………… 115

2. 1960’lı Yıllar. Türkiye’de Yeni Tarihsel Konjonktür: Dış Göç……………… 120

2.1 Avrupa’ya İşçi Göçü………………………………………………… 123

2.1.1 İşçi Göçünün Tanımı……………………………………… 124

2.1.1.1 İşçilerin Genel Özellikleri:

Nesillerinin en cesurları... …………………… 126

2.1.1.2 Göçmenlerin sosyoekonomik nitelikleri……… 130



3

2.1.2 Göçmenlerin Yaşam Biçimleri…………………………… 135

2.1.2.1 Ailevi Koşullar…………………………................. 135

2.1.2.2 Kültürel Faaliyetler……………………………… 139

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

DIŞ GÖÇ- YEŞİLÇAM ETKİLEŞİMİ……………………………………… 144

1. Yöntemsel Tercihler ve Nedenleri…………………………………………… 144

1.1 Sinema/Video Yapımcıları ve Yönetmenleri: Sözlü Tarih çalışması… 144

1.2 Örnek Olay Nitelikli Filmlerin Söylem Analizi…………………… 148

2. Göçmenler İle Türk Sinemasının Etkileşimi………………………………… 151

2.1 Göç Konulu Filmler………………………………………………… 152

2.2 Türk Sinemasının Dış Ülkelerle İlişkileri…………………………… 158

2.2.1 Türk Sinemasının Göçmenlerle Buluşması: Sinema Filmleri 163

2.2.2 Türk Sinemasının Göçmenlerle Buluşması: Video Filmleri 172

3. Film Çözümlemesi: Almanya Acı Vatan ve Polizei…………………………… 199

3.1 Filmlerin Özellikleri………………………………………………… 200

3.2 Anlatısal Öğeler……………………………………………………… 206

3.3 Biçimsel Öğeler……………………………………………………… 226

SONUÇ………………………………………………………………………… 234

EKLER………………………………………………………………………… 245

Kadri Yurdatap…………………………………………………………. 245

Arif Keskiner…………………………………………………………… 248

Şeref Gür……………………………………………………………….. 255

Necip Sarıcıoğlu………………………………………………………... 272

Nuri Sezer………………………………………………………………. 280

Giovanni Scognamillo………………………………………………….. 283

Ömer Uğur……………………………………………………………… 289

Şerif Gören……………………………………………………………… 302

KAYNAKÇA…………………………………………………………………… 316



4

GİRİŞ

XVIII. yüzyılda Avrupa’da başlayan Sanayi Devrimi sonrasında yaşanan toplumsal

dönüşümler, XIX. yüzyıla gelindiğinde yepyeni bir toplumun oluşmasına neden olurlar.

Sanayileşmeyle birlikte kırsal kesimlerden kentlere doğru artan göçle yeni üretim biçimi

ve yaşam koşullarındaki gelişmeler sonucunda kentli işçilerden oluşan yeni bir

toplumsal sınıfı da içeren “yığınlar” ortaya çıkar. Büyük Fransız şairi Charles

Baudelaire’in şiirlerine konu olan, kentlerde yaşamaya başlayan ve her geçen gün

kalabalıklaşan bu yığınların başlangıçta en büyük eğlencesi pırıl pırıl parlayan

caddelerde vitrinleri seyretmek, panayırlarda bir araya gelerek sunulan yeni gösterilerle

katılmak olur. Bu gösterilerden biri de 1895 yılında Fransa’nın Lyon kentinde icat

edilen ama Paris’te yığınlarla buluşan sinematograftır.

Sinema bir XIX. yüzyıl icadıdır, onun teknolojik yeniliklerinin çizgilerini taşırken,

içine doğduğu toplumun maddeye ve imgenin görselliğine duyduğu açlığı taşımaktadır.

Ama aynı zamanda XX. yüzyılın da bir edimcisidir. Çoğu zaman tarihi belirleyici bir

faktör olmuş, dünyayı değiştirip, kendi ideolojileri doğrultusunda yeniden inşa etmeye

çalışanların en etkin aracı olarak hizmet vermiştir. Hitler, Alman sinemasının yeniden

yapılandırılmasını Fritz Lang’a bırakmak istemiş, Stalin, Berlin’in Düşüşü [Padeniye

Berlina] (Mikheïl Tchiaourelli, 1949 ) adlı filmin finalini kendisi yazmış, Amerika

Birleşik Devletleri Başkanı Franklin D. Roosvelt de tüm iyi niyetli insanların Harp

Esirleri’ni [La Grande Illusion] (Jean Renoir, 1937) izlemeleri gerektiğini söylemiştir1.

Hemen hemen tüm hükümetlerin sinema ile ilgili projeleri, belirli bir politikaları vardır.

Öyle ya da böyle, hemen herkesin “sinema ile tarih yazmak” gibi bir hırsı olmuştur.

Sinema, teknikleri, filmleri ve hikâyeleri sayesinde kendi dönemini değiştirmiş,

içinde yaşadıkları zamanı düşünmek ve onu yaşamak isteyenler için de vazgeçilmez bir

kaynak oluşturmuştur. “Belle Epoque”un gösteri tutkusuna biçim vermiş, 1920’lerde

devrim gerçekleştirmiş, Amerika’yla o kadar özdeşleşmiş ki neredeyse onun kimliği

haline gelmiş, bir yandan diktatörlüğe hizmet etmiş ama aynı zamanda da savaşın

1 François Albera, “Changer le Monde?”, Le Siecle du Cinéma, Hors-Série Cahiers içinde, Kasım 2000



5

vahşetini gözler önüne serebilmiş ve bu anlamda kitleleri bilinçlendirebilmiş yegâne

araç olabilmiştir. Toplama kamplarının dehşet görüntüleri üzerinden 1950’li ve 60’lı

yılların modern sanatını yaratmış, 1970’lerin özgürleşmiş kültürünün yansımalarını en

iyi şekilde algılamıştır ve algılatmaya çalışmıştır.

Sinema, aslında belirli bir görsel kültürün, kitle kültürünün olgunlaşmaya

başladığı bir dönemin ve dolayısıyla toplumun içine doğmuştur. Sinema izleyicisi bu

kalabalıklardan oluşmuştur. Modernliğin bu son icadı olmuş, bir yandan ticari bir

ürünken ve hareket tekniğine dayanırken, aynı zamanda kent kültürünün bir sonucu ve

onun belirleyicisi olmuştur. O döneme hâkim olan diğer sanat dallarınının (o dönem

resimde etkili olan empresyonist akımını) ve fotoğrafın, “gerçek” hareketi perdeye

yansıtarak önüne geçmiştir. Bu teknoloji modern yaşamın, başka bir ifadeyle Sanayi

Devriminin getirdiği yeni yaşam biçimlerinin sunduğu olanaklarca zaten uyarılmış bir

toplumda görsel, duygusal ve kavramsal açılardan tepkiler yaratmayı amaçlamıştır.

Sinemanın modernliğin çeşitli getirilerinin bir araya geldiği, birbirine dolandığı bir

dönemde doğmuş ve gelişmiştir. Sözü edilen bu dönem, büyük kitle iletişim araçlarının

ve bunların kurumsallaşmalarının, diğer bir deyişle medya endüstrisinin geliştiği,

gelişen teknolojinin medya aracıyla yayıldığı, gerçeğin bu teknolojiler sayesinde

yeniden üretilebildiği, ticari ve kentsel kitle üretim tekniklerinin geliştiği bir dönemdir.

Sinema bir yandan bu yeni gelişmeleri bünyesinde toplamış, diğer yandan da bu

etkenler, sinemayı yaratmak için topluma gerekli kültürel ortamı hazırlamışlardır.

XIX. yüzyılın ortaya çıkardığı yeni yaşam biçimleri insanlık tarihiyle birolan göç

olgusunun niteliğinde değişime neden olur. Bu yüzyılda yaşanan göçlerin büyük

çoğunluğu Sanayi Devrimi ve onun beraberinde getirdiği yeni modeller sonucu ortaya

çıkar. Daha önce çeşitli nedenlerle gerçekleştirilen “zorunlu” göçlere bu yüzyıldan

itibaren bireylerin kendi “tercihleri” doğrultusunda yer değiştirmelerini içeren “işçi

göçü” eklenir. Bir yandan ortaya çıkan yeni iş olanakları, diğer yandan tarımın yeni

gelişen modeller kapsamında hızlı bir şekilde modernleşmesi ve bu nedenle işgücüne

duyulan ihtiyaçta azalma, kırsal kesimde yaşayanlar için kentlerin cazip hale gelmesine

neden olur. Belirtilen iç göç olgusunun yanı sıra benzer sebeplerle bir ülkeden “daha



6

gelişmiş” bir başka ülkeye yönelik göçler de söz konusu olur. Şüphesiz ki bu “tek yönlü

yolculukların” gidenler, geride kalanlar ya da misafir eden toplumlar üzerinde çok

boyutlu etkileri olur. Göçmen, topraklarını geride bırakırken beraberinde kültürünü,

değerlerini ve yaşam biçimi taşır. Bunun yanında yeni yerleştiği ülkenin şartlarıyla bir

arada yaşamak durumunda kalmak, karşı karşıya kaldığı değerlerle kendininkini

harmanlamak yolunda attığı adımlar çoğu zaman her iki kültürün birleşiminden oluşan

yepyeni bir kimliğin oluşumuna sebep olur. Bu durum bir yandan dünya kültür mirasına

kattığı özellikler nedeniyle olumlu sonuçlar doğurabilecekken, diğer bir yandan da

geride kalanlar ve misafir edenler açısından “öteki”leşen, “arada kalan”, “ne oralı-ne de

buralı” kimliklerin de yaratılmasına neden olur.

Toplumların bir aynası olan sinema, bu süreçleri yakından takip etmekle birlikte,

göçmen toplumlarının kendi kültürleriyle etkileşim içerisinde olmaları yönünde önemli

bir aracı olmuştur. Biri endüstriyel gelişmenin bir ürünü, diğeri ise bir sonucu olarak

birbirlerinden beslenirler. Kentlerde toplanan ve farklı kökenlerden gelen bu işçilerin,

boş vakitlerini doldurmanın en ucuz ve en cazip yöntemi olarak ortaya çıkan sinema,

tarihi boyunca göç ve göçmenlik konusunu sıkça işlemiştir.

Türkiye Cumhuriyeti tarihinin göçlerle şekillendiği söylenebilir. Çeşitli

mübadelelerle başlayan bu göçler 1950’li yıllarda farklı bir boyut kazanarak Türkiye

toplumuna damgasını vurur. Başlangıçta, ülkenin modernleşmesine paralele olarak

kırsal bölgelerden kentlere doğru yaşanan içgöç sürecini 1960’lı yıllarda Türkiye’den

yabancı bir ülkeye, özellikle de Batı’ya, Avrupa’ya ve öncelikle de Almanya’ya doğru

bir yer değiştirme takip eder. Bir öncekine kıyasla daha yıpratıcı, travmatik olduğunu

düşündüğümüz bu sürecin toplumlar üzerinde bıraktığı izler derin olur.

Yaşanan bu travma bireylerin duygu ve düşüncelerini ifade etmesine aracı olan

sanat vasıtasıyla aktarılır. Edebiyat, resim, müzik bu hikâyelerden beslenir. Sözü geçen

bu sanat dallarından beslenen ve onların bir anlamda “buluşma noktası” olabilen

sinema, bu dramları kitlelere aktarmada belki de en etkili araç olur. Türk sineması da

1970’lerin ortalarından itibaren dış göçün yarattığı toplumsal sarsıntıları ele almaya

başlar.



7

Bu olgular, bu çalışmanın çıkış noktasını oluşturdu. Bu doğrultuda, çerçeveyi

belirlemek üzere yaptılan okumalar sırasında, Türk sinemasında dış göç konulu

filmlerin önemli bir bölümünün Türk sinemasının krize girdiği bir dönemde

gerçekleştirildiğini saptanmıştır. Dolayısıyla bu iki unsur arasında nasıl bir ilişki

olabileceği sorusu üzerinde durulmuştur. Sinema, bir sanat dalı olmakla birlikte,

bünyesinde yüzlerce kişinin çalıştığı bir sanayi dalıdır aynı zamanda. Dolayısıyla bir

ülkede ya da daha “küresel boyutta” dünyada yaşanan ekonomik çalkantılardan

doğrudan etkilenir. Göçün, işçi göçünün ortaya çıkışının ana nedeni de, daha önce ifade

edildiği gibi ekonomik ve yapısaldır. Bir yandan 1970’lerde dünyada yaşanan ekonomik

kriz, diğer bir yandan da aynı yıllarda Türkiye’de başgösteren toplumsal, siyasal

çalkantılar Türk sinemasının ciddi bir şekilde etkilenmesine, kendi geliştirmiş olduğu

modelin çökmesine neden olur.

Bununla birlikte, özellikle “Almanya’ya yerleşmiş kalabalık Türk topluluğu,

Türkiye’deki çalkantılardan bağımsız olması nedeniyle sinema için yeni bir kapı olma

niteliği taşımış, aynı zamanda da içinde bulunduğu kısır döngüden çıkabilmek için bir

fırsat oluştur mudur?” sorusu sorulmuştur.

Bu temel sorudan yola çıkarak, çalışmanın sorunsalı dış göçün Türk sineması ile

olan ilişkisini, bu iki unsurun gerek anlatısal gerekse ekonomik anlamda birbirlerinden

beslenme şekillerini araştırmak üzerine oturtulmuştur. Bu çerçevede beş varsayım

belirlenmiştir:

1) Dış göç olgusu göçmenlerin kendi kültürleriyle bağlarını sürdürme yönünde

eğilimlerini besler.

2) Türkiye’de sinema endüstrisi kriz dönemlerinde, varlığını sürdürebilmek için

yeni pazar arayışlarına girer.

3) Sinema endüstrisi varlığını sürdürebilmek için gelişen yeni teknolojilere ayak

uydurmak durumundadır.

4) Bu yeni teknolojiler, sinema dilinde farklılıklar yaratır.



8

5) Sinema bir sanayidir dolayısıyla geliştirdiği modeller dili üzerinde

belirleyicidirler.

Bu varsayımlardan yola çıkarak bu çalışmanın amacı, Türkiye’de 1960’lı yıllarda

başlayan dış göç olgusunun Türk sinemasının kendine has modeliyle özdeşleşen

“Yeşilçam” kavramı arasındaki gerek anlatısal gerek ekonomik ve teknolojik ilişkisini

ortaya çıkarmaktır.

Bu doğrultuda oluşturduğumuz sorunsala cevap aramak üzere birinci bölümde,

göçün tarihsel bir süreç olduğu düşüncesinden de yola çıkarak sinema olgusunu çok

yönlü boyutuyla incelemeyi teklif eden Sinema-Tarih kuramı tartışılacaktır. Özellikle

Marc Ferro ve Annales Ekolü geliştirdiği bu kuram, sinemayı ve filmleri gerek

sosyolojik, gerek estetik, gerekse ekonomik boyutlarıyla incelemeyi öngörür.

Dolayısıyla sinemanın bir kitle kültürü ürünü olduğu bilgisiyle birlikte, bu bölümde

sinemanın ortaya çıkışı ve geliştirdiği örnek modelleri irdelenecektir. İkinci bölümde

Türk sinema tarihinin ana hatlarına değinerek özellikle 1950’li yıllarla birlikte

geliştirdiği kendine has model üzerinde durulacaktır. Daha sonra 1970’li yıllarda

toplumsal olaylarla birlikte sinemada başgösteren krizin temelleri tartışılacaktır.

Üçüncü bölümümüzde ise Almanya’da yaşayan Türk topluluğunun Türk sineması

için oluşturduğu yeni pazarın niteliklerini ve Türk sinemasının bu pazardan ne şekilde

faydalandığını araştırılacaktır. Ayrıca, Türk sinemasının, yaşanan bu toplumsal sürece

ne şekilde tanıklık ettiğini aydınlatmak amacıyla, kendisi de göç sürecine dahil olmuş

bir yönetmen olan Şerif Gören’in farklı dönemlerde çekilmiş iki filmi, Almanya Acı

Vatan (1979) ve Polizei (1988), söylem analizi yöntemi kapsamında anlatısal ve

biçimsel özellikler göz önünde bulundurularak incelencektir.

Bununla birlikte, özellikle Almanya’daki Türklerin oluşturduğu pazar konusunda

yeterli ve tatmin edici veriye ulaşılamadığından bu dönemlerde sinema sektöründe

çalışmış ve bir anlamda bu konuyla ilgilenmiş profesyoneller ve sinema tarihçileriyle

yapılan görüşmelere yer verilecek, onlardan elde edilen bilgiler doğrultusunda bu



9

döneme ışık tutulmaya çalışılacaktır. Bu kişiler, SESAM Başkanı ve yapımcı Kadri

Yurdatap; yapımcı Arif Keskiner; Erman Film’de uzun yıllar muhasebeden sorumlu

olarak çalışmış ve bir anlamda Hürrem Erman’ın sağ kolu, Şeref Film’in de sahibi Şeref

Gür; incelenecek olan dönemde ses mühendisi, günümüzde de Lale Film’in sahibi

Necip Sarıcıoğlu; Almanya’da yaşayan yapımcı ve oyuncu Nuri Sezer, sinema tarihçisi

ve Ulusal Video’nun dış pazar sorumlusu Giovanni Scognamillo; video furyası

döneminde sinema sektörüne adım atmış bağımsız yapımcı/yönetmen Ömer Uğur; ve

son olarak da filmlerini incelediğimiz yönetmen Şerif Gören’dir. Kartopu tekniği ile

ulaşılabilen Türk sinema tarihinde önemli bir yere sahip olan bu kişilere, Almanya’da

dış göç dolayımıyla oluşan pazar sürecinin işleyişi sorulacak, kendileriyle bu pazardaki

konumları hakkında görüşülecektir.



10

BİRİNCİ BÖLÜM
Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler ve Sinema Tarih İlişkisi

1. KURAMSAL ÇERÇEVE VE GENEL KAVRAMLAR

Sinema, başlangıçta bir XIX. yüzyıl teknoloji mucizesi olmakla beraber, doğumunu

takip eden yüzyılla birlikte toplumsal bir edimciye dönüşmüş, bir yandan tarihe tanıklık

ederken, diğer yandan da tarihin belirleyicisi olmuştur.

İcat edildiği yıllarda diğer teknolojik yeniliklerle sıkça karşılaştırılmış ve görselliğe

dayandığı için özellikle de fotoğraf sanatı ile olan ilişkisi üzerinde durulmuştur. Ancak,

genel anlamda bir filmin anlatı yapısına, konulara yaklaşımına ve kurgusuna

bakıldığında, onun fotoğraftan çok bir romana ve hatta Marc Ferro2’nun tabiriyle tarihi

bir metine benzediği söylenebilir.

Sinemanın daha ilk yıllarından itibaren “toplumu” anlatması, bir yandan “etken”

diğer bir yandan da “edilgen” özelliği, İkinci Dünya Savaşı sırası ve sonrasında bilinçli

bir şekilde üstlendiği rol gibi nedenlerle, çeşitli alanlarda çalışan bilim insanları sinema

ve sinema filminin “söylemini” inceleme alanlarına katarlar. İkinci Dünya Savaşı

öncesinde önemli kuramların tartışma odağı olmasına rağmen, 1945 sonrasında ayrı bir

çizgide incelenmeye başlar. Önceleri, daha çok başka sanat dallarıyla karşılaştırarak ve

“başarılarını” överek, imkânlarını ön plana çıkarmaya, böylece sinemayı içinde

bulunduğu dışlanmışlıktan kurtarıp, meşru ve “saygın” bir zemine oturtmayı amaçlayan

tartışmalar söz konusu olmuştur. İkinci Dünya Savaşı sonrasında ise, sinema artık

kendini ispat etmiştir. Bunun en önemli sebeplerinden biri bir dönemin ruhunu

yansıtabilir, “an”a tanıklık edebilirken, aynı zamanda kişisel yaratıcılığa da olanak

2 Marc Ferro, Cinéma et Histoire, Gallimard, 1993, s:32



11

sağlayabilmesidir. Bir başka neden ise, kendinden, üyelerinden, dünyasından söz eden

bir toplumda, kültür kavramının artık bütün biçimleri, en basitini bile içine alacak

şekilde genişlemesidir. Ayrıca, yine bu tarihten sonra daha “uzmanlaşır”: Artık

sinemayı ve filmleri tartışan, inceleyen, eleştiren, kuramsallaştıran “uzman” dergiler

yayınlanmaya başlar; sinema eğitimi özel kurumların tekelinden çıkıp üniversitelere

yayılır3.

Sinemanın tartışıldığı bu farklı alanlar, farklı görüşlerin, yaklaşımların, bakış

açılarının ve inceleme yöntemlerinin ve sinemaya biçilen farklı rollerin ortaya

çıkmasına neden olur. Bir yandan estetiği tartışılırken, diğer bir yandan bilimselliği

üzerine yoğunlaşılır.

Bu farklı yaklaşım biçimlerini, Francesco Casetti,  “Les théories du cinéma depuis

1945” [1945’ten Günümüze Sinema Kuramları] adlı kitabında üç ana eksen

çerçevesinde toplar ve bu şekliyle incelemeyi teklif eder. Ona göre bu gruplaşma,

ontolojik (varlıkbilimsel), metodolojik ve özgün disiplin kuramları şeklinde

oluşmaktadır4. Her ne kadar bu gruplaşma birbirinden keskin çizgilerle ayrılmasa da,

sinema ve filmine yaklaşım ve inceleme yöntemlerinde, dolayısıyla da sonuç elde etme

amaçlarında farklılık söz konusudur. Casetti’nin bu çalışması, -bir anlamda İkinci

Dünya savaşı sonrasında yoğunlaşan sinema kuramlarının derlemesi-, bu çalışmada,

Türkiye’den Avrupa’ya yaşanan göçün Türk sineması üzerindeki etkisi incelenirken

bulunacak konumu tanımlaması açısından önem taşımaktadır.

Ontolojik yaklaşım, sinemanın gerçekle olan ilişkisi üzerine eğilirken, sinemanın

özünü arar, onu tanımlamaya çalışır. Bu kuram, André Bazin’in dört ciltten oluşan

eserinde sorduğu gibi “Sinema Nedir?” sorusuyla özdeşleşir5. “Ölçme” ve

değerlendirme ölçütü “gerçeklik” olan bu kuram içerisinde farklı yaklaşımlar söz

konusudur. Bunların arasında, Guido Aristarco, André Bazin ve Siegfried Kracauer,

Georg Lukács gibi sinemanın temelde “gerçekçi doğası”ndan yola çıkarak başlangıçtaki

3 Francesco Casetti, Les théories du cinéma depuis 1945, Nathan,, Paris 1999, s: 11-12
4 A.g.e
5 André Bazin, Sinema Nedir?, çev. İbrahim Şener, Sistem yayıncılık, Nisan 1995



12

soruya cevap arayanlar; Edgar Morin gibi onun “imgesel alanını” (domaine imaginaire)

ön plana çıkaranlar6; ya da Jean Mitry gibi sinemanın dilbilimsel ve iletişimsel açıdan

katkılarını tartışanlar sayılmaktadır7. Ancak bu yaklaşım biçimlerinin temel çıkış ve

ortak noktaları yine yukarıda denildiği gibi, bir öz ortaya çıkararak olayı tanımlamak,

onunla ilgili kapsayıcı bir bilgiye ulaşmak ve belki de en önemlisi ve ayırt edici unsuru,

bir gerçekle karşılaştırmaktır.

Metodolojik yaklaşım ise tamamen farklı bir noktadan yola çıkar. Bir önceki

kuramda olduğu gibi sinemanın ne olduğundan çok, hangi bakış açısıyla incelenmesi

gerektiği ve o bakış açısından yola çıkılarak değerlendirildiğinde ne anlam taşıdığıyla

ilgilenir.  Dolayısıyla, bu kuram, adından da anlaşılacağı üzere daha çok araştırmanın

yöntemine, ne şekilde örgütlendiği ve yürütüldüğü üzerine yoğunlaşır. Bunu yaparken

de felsefe, psikanaliz, göstergebilim, sosyoloji gibi başka bilim dallarından ve onların

özgün yöntemsel birikimlerinden yola çıkar. Bu kuramı benimseyen araştırmacıların

kriterleri gerçeklikle ilgili “doğrulama” ve “kesinlik” ten çok, ispat edebilme olasılığı,

gerçeklikten çok araştırmanın “doğruluğu”dur8. Christian Metz, 1964 yılında

yayınladığı bir makale ile “Cinéma: Langue ou Langage?”9 (Sinema: Dil mi Dil Yetisi

mi?) sinema araştırmalarında, film olayına yaklaşımlarda bir dönüşüme neden olur.

Yapıtında dil, simgecilik ve ikonografinin sinema ile olan ilişkisini ortaya koyarak o

güne kadar tartışılan gerçeklik sorununu tersine çevirir10. Film artık bir bütün olarak ele

alınmaz. Metz, görüntünün yapısıyla, ses ve görüntü ilişkisiyle, çeşitli kurgu türlerinin

yarattığı etkiler gibi filmin sadece belirli yanlarıyla ilgilenileceğini öne sürer11. Metz’in

yola çıktığı yaklaşım göstergebilimi temel alsa da, yukarıda değinildiği gibi yeni bir

araştırmacı kuşağının incelemelerinin de ortaya çıkmasına neden olur. Bunlar arasında

psikoloji, sosyoloji, felsefe ve daha çok da psikanalize dayandırılan incelemeler söz

konusudur.

6 Edgar Morin, Le cinéma ou l’homme imaginaire, Minuit, Paris, 1956
7 Francesco Casetti, a.g.e. ss: 18-19
8 A.g.e. s: 20
9 Christian Metz , “Cinéma: Langue ou langage?” , Communications, 1964
10 Peter Wollen, “Sinema ve Göstergebilim: Birkaç Bağlantı Noktası”, (der) Seçil Büker, Oğuz Onaran,
Sinema Kuramları, Dost Kitabevi, Ankara, 1985, s: 232 (232-248)
11 Gilbert Harman, “Göstergebilim ve Sinema: Metz ve Wollen”, (der) Seçil Büker, Oğuz Onaran, Sinema
Kuramları, Dost Kitabevi, Ankara, 1985, s: 250 (249-262)



13

Üçüncü eksen ise, “özgün disiplin kuramını” içerir. Aynısı olmamakla beraber

Fransız sosyolog Pierre Bourdieu’nün 1960’lı yıllarda geliştirdiği “alan kuramına”

gönderme yapan bu kuram çerçevesinde belirli bir bilimsel alandan yola çıkılarak,

sinemanın hangi sorunlara parmak bastığı, topluma dair hangi sorulara cevap verdiği, bu

sorulardan ne gibi zenginlikler kazandığı incelenir. Alan kavramının ortaya çıkışı,

1960’lı yılların sonuna doğru Bourdieu’nün sanat sosyolojisini Max Weber’in sanat

sosyolojisiyle ilişkilendirerek incelediği bir sürece denk gelir12. Bourdieu’ye göre, alan

terimleriyle düşünmek ilişkisel düşünmektir. Bourdieu’den önce bu “alan” kavramını

telaffuz eden Kurt Lewin’e göre, bütün alan teorilerinin ortak özelliği, alanı oluşturan

unsurların birbirleri ile ilişkilendirerek çözümlenmesidir. Bu çözümleme sayesinde,

olaylar tek bir sebebe bağlanmaz, durumlar bir bütün olarak değerlendirilir. Bu

tanımlamadan yola çıkarak Bourdieu, Lewin’e ek olarak alanların kendi içlerinde ve

birbirleriyle olan çatışmasından ve mücadelesinden söz eder. İlişkisel yöntem olarak da

ifade edilebilecek bu kuramın karşısında daha önce açıklanan ve özü öne çıkaran

ontolojik yaklaşımlar söz konusudur. Bourdieu bunların, öznelerin yaşları, meslekleri

gibi belirli özelliklerine büyük anlamlar yükleyerek bağlantı içerisinde oldukları ağlarla

ilişkilerini görmezden gelmelerini, bu nedenle de birey ve grupların- bu çalışmada

sinema filminin- sahip oldukları özellikler donuklaştırılarak oluşturdukları toplumsal ve

tarihsel bağların dikkate alınmamasını eleştirir13. Dolayısıyla, Bourdieu, ilişkisel

düşünmeyi tüm bilimsel düşünce ve çalışmanın merkezine yerleştirir. Toplumsal alanda

gerçeklik, gündelik olaylar, deneyimler nedeniyle perdelenmiştir. Bilim insanının tam

da bu noktada görevi, gerçeklerin görünmesini engelleyen perdenin kaldırılmasını

sağlamaktır. Bu sayede, kendi günlük deneyimleri ve konumlanışları içinde sosyal

dünyanın görünmez ilişkilerini fark etmesi mümkün olmayanların uyarılması sağlanır14.

Matematik ve fizik gibi pozitif bilim dalları arasındaki ilişkilerden yola çıkarak, sosyal

bilimlerde de böyle bir ilişkinin olması gerektiğini iddia etmiştir. Belirli bir bütünün

içerisinde yer alan geometrik şekillerdeki nokta ve çizgiler, bağlı oldukları diğer

nesnelere göre önem kazanırlar, hiçbiri tek başına, salt kendi özellikleri doğrultusunda

12 David Swartz, Culture and Power: The Sociologie of Pierre Bourdieu, The University of Chicago Pres,:
Chicago, 1997, aktaran Ali Kaya, “Pierre Bourdieu’nün Pratik Kuramının Kilidi: Alan Kavramı”, Güney
Çeğin, Emrah Göker vd. (der), Ocak ve Zanaat, Pierre Bourdieu Derlemesi, İletişim yayınları, İstanbul
2007, s: 398
13 Pierre Bourdieu, Toplumbilim Sorunları, çev: Işık Ergüden, Kesit yayınları, İstanbul 1996, s: 103
14 David Swartz, a.g.e s: 399



14

değerlendirilemez15. Bourdieu, sosyal bilimlerde de aynı etkileşimin söz konusu

olduğunun altını çizer. Ona göre aynı mantıktan yola çıkılarak, olaylar ve olguların

sosyal-tarihsel bağlamda değerlendirilmesi için, alandaki kurucu öğelerin ilişkisel ağ

içindeki farklı kombinasyonlarından yararlanan bir yaklaşımın benimsenmesi

gerekmektedir16. Sinema, toplumla ve toplumu oluşturan tüm faktörlerden dolaylı ve

doğrudan etkilendiğinden, bir film incelenirken bunların görmezden gelinmesinin

olgulara “yüzeysel” bir açıdan yaklaşılmasına neden olacağı Francesco Casetti

tarafından da vurgulanmıştır17.

Alanlar arasındaki ilişkiyi kurarken sorulan sorular, uzman kişi ile çalışma nesnesi

arasında belirli bir diyalogun oluşmasına neden olur ve kuramın “olgusal boyutu” öne

çıkarılır. Bununla bağlantılı olarak sinemaya ilişkin soruları kavramak ve onun bazı

“örnek alınacak” yönlerini çıkarmak amaçlanır. Burada söz konusu olan, diğer

paradigmalarda olduğu gibi ne “öz” (essence) ne de “uygunluk”tur (pértinence). Daha

çok bir dizi soru, başka bir deyişle problematikten söz edilebilir.18

Bu üçüncü paradigmayı diğer ikisinden ayıran iki temel unsur, bir gözlem alanı

oluşturarak tümevarım yoluna öncelik tanımak ve “soru alanı” geliştirerek bir

problematik oluşturmaktır. Bu yaklaşım biçimini benimseyen araştırmacılar çoğu zaman

fakat farklı yöntemler kullanarak sonuca ulaşmaktadırlar. Bunlar arasında, Feminist

teoride olduğu gibi sinemaya temsil yöntemlerini sorgulayarak yaklaşanlar; Roger Odin

gibi izleyicinin rolü ve yerini sorgulayanlar; filmin siyasi değerini tartışanlar ya da

bizim bu çalışmamızda temel aldığımız gibi tarihsel boyutunu, sinemanın tarih ile olan

ilişkisi ön plana çıkarıp sorgulayanlar vardır.

Çalışmada temel alınan Sinema-tarih kuramı, tam da Casetti’nin tarif ettiği ya da

Bourdieu’nün sosyal bilimlerde öngördüğü şekilde farklı alanları birleştirerek, bir

toplumu belirleyen niteliklerinden yola çıkarak ve çok yönlü soru sorarak filmleri

incelemeyi önermiştir.

15 Pierre Bourdieu, a.g.e. s: 105
16 David Swartz, a.g.m. s: 399
17 Francesco Casetti, a.g.e, s: 197
18 a.g.e. s: 20



15

1.1.Sinema-Tarih Kuramı: Tarihsel süreç

Tarih kelimesi Antik Yunanca “İstoria” dan türemiştir. Önceleri doğal olayların

bilgisi anlamında kullanılan kavramı Heredot, bu anlamıyla sınırlamayıp, insanların ve

insan topluluklarının başından geçenleri kaydetme yoluyla edinilen bilgi olarak kullanan

ilk kişi olmuştur. Bu nedenle de tarihin babası kabul edilir19. Heredot’un geliştirdiği bu

anlama daha sonra, “geçmişte kalan insani-toplumsal olayları değerlendirme ve

yorumlama”20 niteliği de kazandırılmıştır.

XVIII. yüzyılın ortalarına kadar “tarih”, hem doğal olaylara tanıklık bilgisi, hem de

insani-toplumsal olaylar hakkındaki haber-bilgisi olmak üzere çift anlama sahip

olmuştur. Ancak bu dönemlerde karşılaşılan tarihi bilgiler daha çok toplumu idare eden

kişi ya da grupların gözlemlenmesi ve yaptıkları kahramanlıklarının anlatılmasından

oluşmaktaydı. Yani olaylar ya da efsaneler, nesillerden nesillere kutsal şiirler, halk

türküleri, destanlar ve vakayinameler vasıtasıyla aktarılmaktaydı. Belirli olay ve kişiler

üzerine yoğunlaşan bu çeşitli metinlerde, ne bir eleştirel yaklaşıma, ne de genel bir

bakış açısına rastlanmaktaydı. Dolayısıyla toplumların gündelik hayatları ve onları

doğrudan etkileyen olağan olaylar görmezden geliniyordu. XVIII yüzyılla birlikte, bilim

ve sanat dallarında yaşanan gelişmeler, tarihçileri giderek olaylarda daha fazla ayrıntı

aramaya yöneltmiştir. Özellikle de XIX. yüzyılda ortaya çıkan romantizm akımı sanat

ve edebiyatta geçmişin mümkün olduğunca doğru ve titiz bir şekilde yeniden inşa

edilmesini öngörmüş, bu da tarihçileri her türden eski belgede, insanoğlunun geçmişteki

hareket, gelenek, tutkularını açıklayabilecek, ortaya çıkarabilecek ayrıntı arayışına

sokmuştur.  XVII. ve XVIII. yüzyıllarda biraz da aceleci bir şekilde başlayan bu

araştırma, eleştirme ve yeniden inşa etme çabaları bir sonraki yüzyılda daha sağlam

temellere dayandırılmış ve daha geniş fikirlerle geliştirilmiştir.21 Tarihi metinler giderek

destansı biçimlerinden uzaklaşıp roman kurgusuna sahip olmuşlardır. Tarihçi, ilgi

19 Bozkurt Güvenç, İnsan ve Kültür, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1984 s: 3
20 Fernand Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen à l’époque de Philippe II, Armand Colin,
Paris 1982, cilt:1, s: 4
21 La Grande Encyclopédie, Histoire, cilt n: 20, Héronas-Janicki, ss: 124-150, tarih belirtilmemiş.



16

duyduğu ya da çekici bulduğu konularda geçmiş hakkında elde ettiği kanıtları bir kurgu

çerçevesinde yeniden inşa etme çabası içine girmiştir22. Geçmiş, insani durumlar,

dramatik olay ve olgular ön plana alınarak anlatılmaya başlanmıştır.

Fransız tarihçi Pierre Sorlin, “zaman” kavramını ön plana alarak Tarih’i toplumsal

oluşumların doğal çevreleri ve diğer toplumsal oluşumlar ile kurduğu ilişkilerin gelişimi

olarak tanımlar. Ona göre, toplumların değişim biçimlerine bir açıklama

getirilebiliyorken, “süre” (durée) anlaşılmaz olmaya devam eder. Bazı insanlar da

sürenin bu anlaşılmazlığı üzerinde hâkimiyet kurabilmek için onu sıralamaya, saymaya

çalışır. Sözü edilen bu insanlar tarihçilerdir ve olaylar bu süreler arasına yerleştirilir.

Klasik biçiminde tarih, gündelik söylemle benzerlik gösteren bir “öyküdür”. Gündelik

yaşamda karşılaşılan gerek sportif bir faaliyet, bir trafik kazası ya da siyasi bir olay,

çoğu zaman aynı biçimde sunulur: seçilen unsurlar sınırlıdır ve belirli bir başlangıç

zamanından yola çıkarak aktarılır. Sorlin’e göre filmler de benzer bir mantığa sahiptir23.

Tarih nasıl insanı, toplumları gelecek nesillere aktarmak üzere kayıt altına alıyorsa,

sinema da benzer bir işlevi yerine getirmektedir. Özellikle XX. yüzyıl, sinema filmleri

sayesinde bir gövdeye, bir dile ve bir harekete kavuşmuştur. Tıpkı tarihi metinlerde ya

da romanlarda olduğu gibi, sinemada da, icat edildiği ilk yıllardan itibaren, anlatılacak

hikâyeyi ya da gösterilecek şeyin mizansenini kurgulamadan bir film çekmenin

imkânsız olduğu anlaşılmıştır24.

Tarih biliminin özellikleri arasında olan değişkenlik, yoruma açık olma sinemanın

tarih ile olan ilişkisini ortaya koyan önemli faktörlerdir. Mustafa Öz’ün de ifade ettiği

gibi, “geçmiş, yaşanmış, tecrübe edilmiş” anlamına gelen tarihin aynen yazılması

imkânsızdır. Tarihçiler bu geçmişi, ondan kalan izleri incelemek ve yorumlamak

suretiyle bilgiye dönüştürürken, kendilerini yaşadıkları çağın ve kültürel çevrenin,

kişisel merak ve ilgilerinin etkisinden tamamıyla azade kılamazlar.”25 Buna ek olarak

da Fransız sinema tarihçisi ve sinema – tarih kuramının “babası” sayılan Marc Ferro da

22 Mustafa ÖZ, “Tarih ve Tarihçiliğimiz Üzerine Bazı Düşünceler”, içinde Tarih I: Gelenekten Geleceğe
Muhafazakar Düşünce, yıl 2, sayı 7, 2006,  s: 68
23 Pierre Sorlin, Sociologie du cinéma, ouverture pour l’histoire de demain, Aubier Montaigne, Paris 1977,
s: 17
24Christian Delage , Vincent Guıgueno , L’historien et le film , Galimard, Paris, 2004, s: 15
25Mustafa Öz, a.g.e,  s: 68



17

tarihçilerin çalışma yöntemlerine değinirken “[tarihçilerin] seçtikleri belgeler, onların

bir araya getirilmesi, kanıtların yerleştirilmesi de bir çeşit montajdan başka bir şey

değildir” demektedir26. Dolayısıyla, uzun süre tarihçiler tarafından hor görülen ve “alt

sınıf eğlencesi” olarak değerlendirilen sinemanın aslında diğer araştırma alanlarıyla

benzerlikler gösterdiğinin altını çizmektedir.

Ayrıca bu durumun salt tarihle sınırlı olmadığını, özellikle de toplum bilimlerinde

araştırmacının araştırma nesnesiyle olan ilişkisi üzerine çalışan ve böylelikle

epistemolojik yaklaşımlara yeni boyutlar kazandıran bilim insanları da, farklı

çalışmalarında göstermişlerdir. Örneğin Pierre Bourdieu, “nesnel olanın

öznelleştirilmesi” ve bunun karşılığı olarak da “öznel olanın nesnelleştirilmesi”

yaklaşımlarıyla, “toplumbilimci”lerin (hatta daha da genel olarak bilimle uğraşan

herkesin) sözde-nesnellik zırhına bürünmek yerine, kendi öznelliklerini de bilim

alanlarının bir “nesne”si, bir “veri”si olarak araştırmalarına katmalarının gereğini

vurgular27. Hülya Uğur Tanrıöver bu durumu, “nesnel” teriminin Fransızca karşılığının,

yani “objektif”in iki anlamı arasındaki bir kaydırmadan yararlanarak açıklar: objektif’in

(kamera anlamında) arkasında her zaman bir özne (onun gözü ve eli) olduğuna göre, o

özne nereye isterse oraya odaklanır yani kendinden ve kendi için bir öznellik yoktur28.

Tarihi olaylara yaklaşım, onların değerlendirilişi, içinde bulunulan dönemin

özelliklerine ve kişilere göre farklılık gösterir. Bu nedenle geçmiş durağan ve değişmez

değildir. Sinema da zamana, coğrafyaya, sosyal, siyasal, ekonomik ve kültürel

değişimlere paralel olarak tarihe farklı yorumlar getirmektedir. Sinema içinde

barındırdığı nicelik (yani belli bir konuda ve türde sayısız örnekleri), çeşitlilik ve

ısrarcılık özellikleriyle toplumun iç yüzünü ortaya çıkaran, onu ele veren bir sanat dalı

olmuştur. Ancak aynı zamanda o toplumun da bir parçasıdır. Yani toplumda var olan,

yaşanan gerginlikleri, olayları, çatışmaları nesnel bir gözle yansıtan bir ayna değildir.

Sinema, aynı zamanda bu olaylara maruz kalır, onları değiştirir, alt üst eder ve hatta

26 Marc Ferro, Cinema et Histoire, Gallimard, 1993, s: 37
27 Pierre Bourdieu, Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris, Droz, 1972; Le Sens pratique, Editions de
Minuit, Paris, 1980.
28 Hülya Uğur Tanrıöver “Medyada İdeolojik Söylem ve Kadınların Araçsallaştırılması” , Prof.Dr.Nasır Niray vd.
(ed.), Medya ve Siyaset Uluslararası Senpozyumu, Cilt 2, Ege Üniversitesi, İletişim Fakültesi Yayını içinde,
Kasım 2007, s. 806-813



18

onları öngörür. Böylece, hem içinde doğduğu toplumun bir ürünü hem de o toplumun

dili olarak gerçeğe sayısız bakış açısı ve yaklaşımlar sunmaktadır. Günümüz

teknolojileri ya da başka bir deyişle kayıt mecrası olarak “film”, herhangi bir yerde

yaşanan tarihi bir olayı anında göstererek izleyicinin tüketimine sunabilmektedir.

Sinema ise, bu teknolojilerden farklı olarak, yaşanan anların değerlendirilerek, belirli bir

süzgeçten geçirilerek yeniden irdelenmesine olanak tanımaktadır. Bu sebepledir ki, aynı

ülkede, aynı dönemde gerçeğin birbirine tamamen zıt algılanışı ve ifadesiyle

karşılaşılmaktadır29.

1.2.Sinema-Tarih Kuramın Avrupa’daki gelişimi

Sinema sanatının / endüstrisinin giderek yayılması ve her geçen gün daha da önem

kazanmasıyla birlikte bu alanın sunduğu veriler birçok araştırmacıya kaynaklık etmiştir.

Ancak uzun bir süre, sinema filmlerini incelemek ve onlardan veri elde etmek bilimsel

bir çalışma olarak değerlendirilmemiş, aksine bilim çevrelerinde “gayrı ciddi bir iş”30

olarak görülmüştür. Fotoğraf ve resimden farklı olarak “gerçeğin biçimini değiştirme”

yetisine sahip olmadığından bir sanat dalı olarak da değerlendirilmemiştir.31 Sinemanın

bilim insanları tarafından, özellikle de tarihçiler tarafından uzun süre dikkate değer

olarak değerlendirilmemesinin ardında birçok sebep sıralanmaktadır. Bunlardan ilki, az

önce de söylendiği gibi, hor görülmesidir. Marc Ferro’nun da belirttiği gibi, sinema,

XX. yüzyılın başında “zekâ geriletici, dağıtıcı”, “okuma- yazma bilmeyenlerin, işyerleri

tarafından sömürülen zavallıların boş vakit eğlencesi”, olmaktan öteye gitmeyen bir

makinedir32. İlk çıkan yasalar da yöneticilerin filmleri nasıl değerlendirdiklerini ortaya

koymaktadır. Filmler bir panayır eğlencesidir ve telif hakları kanunu çerçevesince

“yaratıcıları” yoktur. Perdeye yansıyan görüntüler, onları kaydeden özel makine

sayesinde hareket etmektedir. Çok uzun süre yasalar, senaristi filmin yaratıcısı olarak

değerlendirmiş, dolayısıyla onu filme alanın haklarını tanımamıştır. Elit tabakalar

29 Annie Goldmann , “Madame Bovary vue par Flaubert, Minelli et Chabrol”, içinde François Garçon. (ed)
Cinéma et histoire autour de Marc Ferro, Cinemaction n: 65, Corlet-Télérama, s: 133
30 Mustafa Öz, a.g.e, s: 9
31Marc Ferro, Cinema, une vision de l’histoire, Edition du Chene, Paris, 2003 s: 6
32 Georges Duhamel, aktaran Marc Ferro, Histoire et Cinéma, ss: 35-36



19

nezdinde de yönetmen “kültürlü insan” statüsünde değerlendirilmemiştir33. Bunun

yanında, sinema bir “kitle kültürü” ürünüdür ve tıpkı müzisyenlerin rock’n roll ya da

pop müziği değerlendirdikleri gibi  “çok da tavsiye edilmeyecek, tehlikeli, ahlak dışı ve

sağlıksız” bir alt-kültür ürünü olarak görülmektedir. Bunlar, bir yandan içerdikleri

şiddet öğeleri nedeniyle saldırganlığa yol açarken diğer yandan da, kitle iletişim araçları

tarafından aktarılmaları nedeniyle de izleyicinin eleştirme yetisini etkisizleştirmekte,

dolayısıyla izleyiciyi pasifleştirmektedir34. Günümüzde artık geçerli olmayan bu bakış

açısı, sinemanın icadını takip eden ilk yıllardaki hakim düşünceyi ortaya koymaktadır.

Elit sınıfın sinemayı küçümsemesinin yanında, daha sonraki yıllarda sinemanın

tarihini yazma çabalarının da, tarihçiler tarafından bir anlamda “ciddiyetsiz” olarak

değerlendirilmesi de söz konusudur. Onların gözünde sinema tarihi yazanlarının - ki

bunların çoğu sinemaseverlerdir- oluşturdukları yöntemlerin ve başvuru kaynaklarının

dayanakları kesinlik içermemektedir. İlk yazılan eserler, Pierre Sorlin’in ifadesiyle

“kutsal tarih” (histoire sainte) daha çok farklı uzmanlık alanlarından esinlenilmiş bazen

“tuhaf ayrıntılarla dolu” hatıralar, biyografik anekdotlar içerir35. Kimilerine göre, bu

“sağlam zeminden yoksun” sinema tarihinin, herhangi bir işlevi olmadığından nesnesi

de olamaz. Sinema tarihinin hangi amaçla yazıldığının belirgin olması gerekir. Christian

Metz, Dil Yetisi ve Sinema (Langage et cinéma) adlı kitabında, sinematografik

(anlatısal) olgu ile filmik (biçimsel) olgu arasında bir ayırım yapar. Ona göre, filmik

olgu “mekânı belirlenebilir, (dolayısıyla analiz edilebilir) anlamlı bir söylem olarak

tanımlanabilirken, sinematografik olgu bir çeşit toplumsal olaydır. Dolayısıyla filmlerin

tarihini, küresel (global) fenomenden ayırmak gerekir36. Ancak bunun yanında sinema

tarihini ayrı bir bilim dalı olarak yerleştirmek isteyen düşüncelere de karşı çıkılır. Pierre

Sorlin, sinema tarihini, tıpkı sanat tarihi ya da edebiyat tarihinden farklı bir biçimde

“özerk” bir alan olarak düşünmenin anlamsız olduğuna vurgu yaparak, söz konusu

olanın, “filmlerin belleklerini saklamak” ise bunun gereksiz, hatta imkânsız olduğunu

söyler. Buna neden olarak da filmlerin “geçmişe ait birer tarihsel nesne olmamalarını,

33 Marc Ferro,a.g.e., s: 36
34 Michele Lagny, De l'Histoire du cinéma. Méthode historique et histoire du cinéma, Paris, Armand Colin, 1992, s:
13
35 Pierre Sorlin, Sociologie du cinéma, s: 15
36 Christian Metz, aktaran Michele Lagny, a.g.e. s: 16



20

aksine kültürümüz tarafından – en basitinden televizyon ekranları sayesinde- sürekli

olarak yeniden kullanılmalarını öne sürer. Dolayısıyla, hala daha “yaşayan” bir unsuru

tarihselleştirmenin mümkün olamayacağını ifade eder37.

Sinemanın, bilim insanları tarafından uzun süre dikkate alınmamasının bir başka

açıklaması da, karşılaştırıldığı diğer sanat dalları gibi kurumsal bir temelinin

olmayışıdır.38 Dolayısıyla, bu aşamayı daha XVI. yüzyılda geçen sanat tarihi ile XVIII.

yüzyılda geçen edebiyat tarihi üzerine yapılan çalışmalar, sağlam temeller üzerine

oturur. Buna karşılık “daha sadece birkaç yıldır” var olan sinema, bu alt yapıya sahip

olmamadığından, yapılan araştırmalar da güdük kalmaktadır. Başka bir deyişle, genel

olarak tarihçilerin, yazılan sinema tarihine ilişkin yazılara mesafeli yaklaşmalarının

arkasında, bunların çoğu zaman belirli bir öznelliğin çerçevesinde, en iyi koşullarda,

bilimsel bir pozitivizmin (positivisme scientifique) prensiplerini izleyerek sadece

“izlerinin kısa zamanda yok olma ihtimaline karşın bir an önce koruma altına alınması

amacını güden” yazılar olarak değerlendirilmeleri yatmaktadır39.

Sinema, kendini aşama aşama ispat etmek zorunda kalmıştır. İlk aşama Sovyetler

Birliği’nde sinemaya siyasi bir amaç yüklenmesiyle gerçekleşmiştir. Komünist liderler,

sinemanın bir sanat dalı değil de devrimin ilkelerini, amaçlarını insanlara yayan, onları

eğiten bir araç olması gerektiğini dile getirmişlerdir. Sanatçılar da bu çağrı çerçevesinde

yarattıkları eserlerle, sinemaya yalnızca siyasi bir boyut kazandırmakla kalmamış, onun

estetik bir meşruluk da elde etmesini sağlamışlardır. Vertov, Eisenstein ve Pudovkin’in

ortaya çıkardıkları kuramlar, kurgunun ve kameranın farklı biçimlerde kullanımının

gerek estetik gerekse söylem açısından önemini vurgulamışlardır. Daha ileri yıllarda

ortaya çıkan Avant-Garde dönemi sinemacıları Eisenstein’ın icatlarına hayran kalmış,

hep birlikte zaman ve mekân kavramını kırmış, görüntünün biçimini değiştirmişlerdir.

Sesin sinemaya girişiyle, diyaloglar yazarlar tarafından yazılmış, bu da sinema

estetiğinin daha da güçlenmesine yol açmıştır. 1950’li yıllarda Yeni Dalga akımıyla

37 Pierre Sorlin, a.g.e s: 16
38 Michele Lagny, a.g.e s: 18
39 a.g.e



21

birlikte, yönetmenler aynı zamanda yazarlık rolünü de üstlenmişlerdir, böylece

doğrudan kendi dünya görüşlerini, tarihi algılayış biçimlerini ortaya koymuşlardır.40

Gerçekte, sinemanın tarih ile olan/olabilecek ilişkisi bu teknolojik buluşun

kitlelerin yaşam biçimleri içinde yer almasıyla birlikte keşfedilmiştir. 1898 yılında, yani

kalabalık gruplara sinematograf gösterimlerinin ilk kez düzenlenmeye başlamasından üç

yıl sonra, Lumière Kardeşlerin bir operatörü olarak çalışan Polonya asıllı Boleslaw

Matuszewski, kaydedilen bu görüntülerin tarih için yeni bir kaynak, bir belge sayılması

gerektiğini açıkladığı “Une nouvelle source de l’histoire” (Tarihin Yeni Kaynağı) adlı

kısa bir makale yayınlamıştır. Görsel bir toplumsal bellek yaratmak amacıyla Paris’te

bir film arşivi kurma girişiminde de bulunan Matuszewski’ye göre “sinematografik

fotoğraflar sadece tarihsel bir belge değildirler, aynı zamanda geleneksel kaynakların

sessiz kaldığı birçok nokta hakkında sonsuz bilgi aktaran tarihin küçük bir

parçasıdırlar”.41 Ona göre filmin oluşturduğu belge, geleneksel kaynaklardan çok daha

doğru, daha güvenilirdir. Vurgulanması gereken bir nokta, Matuszewski’nin

görüşlerinin belgesel filmler etrafında biçimlenmiş olmasıdır. Kurmaca filmler,

“yaratıldıkları” için bu çerçeve içinde ele alınmamışlardır. Ancak Matuszewski’nin

fikirleri bilimsel çevrelerde yankı bulamamış ve 1920’li yıllarda toplumsal ve “zihinsel”

tarihe karşı bir ilginin arttığı kısa bir dönem haricinde uzun süre tarihsel araştırmalarda

ne belgesel ne de kurmaca filmler dikkate alınmıştır.

Bu tutum, 1950’li yıllarda, Nazilerin iktidara gelişinin toplumsal boyutunu dönem

filmlerinden yola çıkarak aktaran “Caligari’den Hitler’e” (1947)42 adlı kitap ile

değişmeye başlar. Tarihçi olmamasına rağmen Siegfried Kracauer’ın bu çalışması

sinema-tarih araştırmaları açısından bir açılım kazandırmıştır. Bu tarihten itibaren

sinema filmlerini güvenilir bir tarihsel kaynak olarak değerlendirmeye başlayan tarihçi

sayısında bir artış söz konusu olmuştur. Bu alanda çalışmaya başlayan tarihçiler

arasında, Kristian Fledelius’un belirttiği üzere Alman Percy Ernst Schramm ve Fritz

40 Marc Ferro,Cinema, une vision de l’histoire, ss: 6-8
41 Kristian Fledelıus. Audio-visual History- the development of a new field of research, Historical Joural of
Film, Radio and Television, Vol. 9, No. 2, 1989, s: 151
42 Siegfried Kracauer, From Caligary To Hitler, a psychological History of the German Cinema, Princeton
University Pres, Princeton, 1947



22

Terveen, İngiliz Sir Arthur Elton sayılabilir43. Bu araştırmacılar, yayınladıkları

makalelerde tarihçileri, filmleri incelerlerken ne yapmaları gerektiği konusunda

yönlendirmeye çalışmışlardır. Ancak birçok tarihçinin gözünde asıl sorunu teşkil eden

bunun “nasıl” yapılması gerektiğine ilişkin bir yanıt getirememişlerdir. Danimarkalı

profesör Niels Skyum-Nielsen 1966 yılında yayınladığı bir kitapta “nasıl” sorusuna

cevap bulmaya çalışan ilk tarihçi olmuştur. Danimarka, İngiltere ve Almanya’da birbiri

ardına düzenlenen çeşitli konferanslarda bu sorunlar ortaya dökülmüş ve sinema-tarih

ilişkisi temasına sistematik bir araştırma yöntemi belirlenmeye çalışılmıştır.44

Bunun sonucunda Avrupa’nın birçok ülkesinde, bu yönde çalışmalar yürütmek

üzere kurumlar açılmış, konsorsiyumlar oluşturulmuştur: Hollanda’da Stichting Film en

Wetenschap (SFW, Film and Science Foundation); İngiltere’de Inter University History

Film Consortium bunların arasında öne çıkanlardır.45 Bu ülkelerin yanı sıra, Sovyetler

Birliği’nde de çok yönlü araştırmalar yayınlanmış, ancak var olan siyasi konjonktür

nedeniyle, gerçekleştirilen bu çalışmalar Batı’da değerlendirilememiştir.

Türkiye’de de diğer Batı ülkelerinde olduğu gibi, Türk sineması üzerine yürütülen

çalışmalar 1980’li yıllardan itibaren farklılık gösterir. Bu tarihten önce daha çok

“eleştirel” bir yaklaşımla ele alınan filmler, Alim Şerif Onaran öncülüğünde toplumsal

tarih çerçevesinde değerlendirilmeye başlanır. Onaran’ın gerek Türk sinema tarihi

üzerine yayınladığı eserlerinde, gerekse bu konuda verdiği derslerde filmler, çekildikleri

dönem içerisinde değerlendirilmiş, onları etkileyen ve besleyen siyasal, ekonomik,

kültürel ve toplumsal gelişmler ön planda tutularak filmler incelenmiştir46.

Avrupa’da hızlı bir şekilde ilerleyen sinema-tarih araştırmaları, yine en başında

olduğu gibi çoğunlukla belgesel filmler ya da “tarihsel” bir değeri olan birkaç kurmaca

film üzerinde yoğunlaşmıştır. Ancak 1980’li yıllara gelindiğinde Fransa’da tarih

profesörü Marc Ferro’nun öncülüğünde çalışan bir ekip doğrudan kurmaca sinema

43a.g.m. s:152
44 K.R.M Short, “The Historical Journal of Film, Radio and Television”, François Garçon. (ed) Cinema et
Histoire Autour de Marc Ferro içinde, Cinemaction n: 65, Corlet-Télérama, , s: 228
45 K Fledelıus, a.g.m. s:152
46 Alim Şerif Onaran, Türk Sinema Tarihi, Birinci ve İkinci cilt, Kitle Yayınları, 1994



23

filmlerinden yola çıkarak belirli tarihsel dönemlere açıklık getirmiştir. Ekip, tarih

araştırmalarında o güne kadar tercih edilen ve hatta neredeyse tek güvenilir kaynak

olarak kullanılan yazılı metinlere, sinema filminin oluşturduğu görsel metni

eklemleyerek tarihin yeniden yorumlanmasına, yazılmasına katkıda bulunmuştur.

Kısaca söylemek gerekirse Ferro ve ekibinin geliştirdiği ve aslında tarihten ilham

aldıkları bu proje, geçmişi aydınlatmak için film çözümlemesine dayanmaktadır47. Her

ne türde olursa olsun artık film, tarihi bir kaynağa dönüşmüştür ve “ulusal bellek”in

yeni bir biçim kazanmasına neden olmuştur48. Öyle ki, 1990’lı yılların ortalarından

itibaren Avrupa’da “aile filmleri” üzerine yapılan çalışmalarda, Türkiye’de de çeşitli

örnekleri görülen, düğün, nişan, tatil videoları gibi tamamen “özel” amaçla üretilmiş

filmlerin bile, ulusal kültür varlıkları kapsamında değerlendirilmesinin gereği

vurgulanmaktadır. Örneğin Eric de Kuyper, birkaç kuşak sonra önemini yitiren aile

filmlerinin, kamuya mal olup, “aile hatırası” statüsünden “kolektif bellek”in bir parçası

statüsüne geçiş yaptığını; çekildiği dönemin adetleri, yaşam tarzları ve insan hayatları

üzerine bir tanıklık oluşturduklarını belirtir.49

1.3.Kuramın Amerika Birleşik Devletleri’ndeki Gelişimi

Sinema-tarih ilişkisine Kuzey Amerika’da yaklaşım biçimi Batı

Avrupa’dakinden farklı olmuştur. Avrupa’daki gelişimin aksine, Amerikalılar

sinemanın tarihsel boyutunun farkına çok çabuk varmışlar, yedinci sanatın toplumsal

tarihine ilgi duymuşlar ve sinemalarının kendi toplumsal gerçeklerini ne şekilde

yansıttığını incelemeye başlamışlardır. Bu anlamda, Amerikalılar için sinema-tarih

ilişkisi, sinema-sosyoloji ilişkisi ile eş değerdir, yani sinema ve tarih birbirinden ayrı

düşünülemezler. 1950’lere dayanan ilk araştırmalarda, ortaya çıkan eserlerin toplumsal

çerçevelerine, tarihi bir belge olarak uygunluklarına, “zihniyet” tarihine getirdikleri

47François Garçon,  (1992)  “Des noces anciennes” François Garçon (ed). Cinema et Histoire Autour de
Marc Ferro içinde, Cinemaction n: 65, Corlet-Télérama, , s: 10
48 a.g.e s: 12
49 Roger Odin (ed.), “Aux origines du cinéma : Le film de famille”, Le Film de famille içinde, Meridiens
Klincksieck, Paris, 1995, s.11-26.



24

açıklıklara, açığa çıkardıkları mitolojilere, metodolojik kaygılarına ve tıpkı tarih bilimi

gibi olayların birincil ve ikincil kaynaklardan kontrol ediliş biçimine eğilinmiştir.50

Ayrıca, yine Avrupa’dakinden farklı olarak, Amerika’da sinema-tarih çalışmaları

önemli bir başka akımın içine dahil olmuştur:  “American Studies” (Amerikan

Araştırmaları), sanatta, edebiyatta ve diğer tüm ifade biçimlerinde Amerikan

toplumunun yansımasını incelemeyi amaçlamıştır. Bu akım, birçok bilim dalını bir

araya getirirken, sinema-tarih araştırmaları bu birliktelikten payına düşeni almıştır.

Hatta 1960’larda İngiltere’de ortaya çıkan “Cultural Studies” (Kültürel Çalışmalar)

akımı ile bu alanda bir adım daha ileri atılmıştır. Birmingham Üniversitesi’nde

başlatılan bu çalışmalar, endüstriyel toplumlarda anlamların hareketliliği ve bunların

üretimi üzerine yoğunlaşmıştır. Genel anlamıyla bu alanda yapılan çalışmalar, gündelik

yaşama ilişkin konuların büyük bir disiplin yerine pek çok disiplinden, fazla iddialı

olmadan eleştirel yaklaşımlardan yararlanarak incelenmesini öngörmüş, toplumsal

ilişkilerin, farklılıkların ve anlamlar arasındaki ilişkilerin üzerinde durmuştur.51 Sol

çevrelerce inşa edilen kültürel çalışmalar, ortaya çıkan eserlerin doğduğu çevreyi ve

toplumsal içeriğini dikkate almayı öngörmüştür. Kültürel Çalışmalar’ın babası sayılan

Hoggart’ın yerine gelen Stuart Hall, daha çok Marksist bir bakış açısına sahip

olduğundan kültürel üretimlerin işçi sınıfı üzerindeki etkilerine değinir. Ona göre

kültürün anlamı ve yapılışı doğrudan toplumsal alt yapı ile bağlantılıdır ve ancak

toplumun kendi tarihi alt yapısı ile açıklanabilir52. Başka bir deyişle kültürel farklılıklar

ve uygulamalar, içgüdüsel ve ebedi değerlere göre değil, daha çok toplumsal ilişkiler

düzlemine gönderme yaparak, kimin çıkarına olduğu üzerinden değerlendirilmiştir53.

Kültürel Çalışmaların ön plana çıkardığı, bunlarla bağlantılı bir başka unsur, kültürün

oluşumunda tarihi ve tarihsel süreçlerin önemidir. Tarihlerin algılanışları, toplumların

ya da daha özelde bireylerin kültürel yapılarına göre değişebilir. (En basitinden bir

savaş, kazanan bir ülkede farklı bir biçimde değerlendirilirken, kaybedenler için

bambaşka bir anlam ifade edebilmektedir.) Richard Johnson, kültürel çalışmaları

50 Kristin Thompson, David Bordwell., Film History, An Introduction, McGraww- Hill, 2003, s: 2
51 Nurçay Türkoğlu, Kitle İletişim ve Kültür, Naos Yayınları, İstanbul ,2003, ss: 55-56
52 John Fiske, “British Cultural Studies and TV”, John Storey (ed), What Is Cultural Studies, A Reader,
içinde,  Arnold, New York 1996, s:114
53 a.g.e s:56



25

“farkındalığın ve nesnelliğin tarihsel biçimi” olarak açıklarken, tarihsel sürecin önemine

vurgu yapar54. Kültürel Çalışmaları benimseyen bu çevreler, “auteur”lerce yaratılan

“kültürlü” kültür ürünleri yerine geniş kitleleri hedefleyen, onlara hitap eden popüler

kültür ürünlerini incelemeyi, bunların daha zengin toplumsal belge oluşturmaları

sebebiyle tercih etmişlerdir. Bu bağlamda, o zamana kadar incelenmeye değer

bulunmayan korku, fantastik, western ya da polisiye vb. türler araştırma kapsamına

dahil edilmiştir55. Geleneksel akademik disiplinlerden farklı olarak bu alanda

çalışanların tanımlanmış entelektüel ya da disipliner bir alanı yoktur. Her araştırmacı

kendi yöntemini kendi geliştirmiş, kimi, izleyici kitlesi ve alımlama, kimi, kurumlar ve

üretim koşulları, kimi de toplumlar ve anlayışlar üzerine yoğunlaşmayı tercih etmiştir.

Özellikle edebiyat, toplumbilim, tarih, daha az düzeyde de dilbilim, antropoloji ve

psikanaliz gibi birbirinden farklı disiplinlerin kuramlarından faydalanmıştır.56 Bununla

birlikte, kadın çalışmalarıyla Kuzey Amerika’da bu konuda çalışan önemli

araştırmacılardan birkaçı Molly Haskell57, Martin A. Jackson, John E. O’Connor,

Marjorie Rosen ve Robert Sklar58’dır.

1980’li yıllardan itibaren sinema-tarih ilişkisi üzerine daha da yoğunlaşan

çalışmalar, yukarıda da değinildiği gibi, daha önce yürütülen sinema-tarih çalışmalarına

eleştirel yaklaşmıştır. Klasik inceleme yöntemlerinin sinemanın genel yapısı ile ilgili

önemli birçok noktayı görmezden gelmesi üzerinde durmuşlardır. Bunlardan biri, bu

çalışmaların, sinemayı, tek başına incelemenin merkezine oturtmuş olmalarıdır. Oysa

daha sonraki yıllarda kuramcılar, sinemanın içerisinde teknolojik, ekonomik, toplumsal

faktörler barındıran çok daha karmaşık bir “makine” olduğunu vurgulamışlar,

dolayısıyla da genel olarak incelemenin sadece üretilen eserlerle sınırlı kalmaması

54aktaran John Storey (ed), What Is Cultural Studies, A Reader, Arnold, New York 1996, s: 2
55 Pierre Veronneau., “Amerique du Nord: Une tradition bien ancrée”  içinde F. Garçon (ed) Cinema et
Histoire Autour de Marc Ferro, Cinemaction n: 65, Corlet-Télérama, , s: 91
56 Nurçay Türkoğlu, a.g.e, s: 56
57 Molly Haskell ile Marjorie Rosen  sinema filmlerinde kadının nasıl temsil edildiğini tartışmaya açan en
önemli araştırmacılardır. Bu doğrultuda Marjorie Rosen’in Popcorn venus: women, movıes, & the amerıcan
dream. (Coward, McCann & Geoghegan, New York,1973) ve Molly Haskell’in From Reverence to Rape:
the Treatment of Women in the Movies (Rinehart and Winston, New York 1974) sinemada kadın
araştırmalarında  önemli bir yere sahiptir.
58Sinema tarihçisi olan Robert Sklar’ın bu yıllarda yayımladığı önemli eserleri arasında Film: An
International History of the Medium (1974), ve Movie-Made America: A Cultural History of American
Movies (1975)  sayılmaktadır.



26

gerekliliğini vurgulamışlardır.  Eleştirilen bir başka nokta, gerçekleştirilen birçok

çalışmada kullanılan ve uygunlukları tartışma götürecek, örneğin, araştırmacının kendi

ya da herhangi bir şekilde eser(ler)de rol almış kişilerin belleğine başvurulması gibi

yöntemlerin benimsenmesi olmuştur. Burada özellikle altı çizilen nokta, araştırmanın

belgesel boyutunun çok daha kapsamlı olmasının ve verilerin eleştirel bir yaklaşımla

sağlamasının yapılması gerekliliğidir. Klasik sinema tarihi çalışmalarının tartışıldığı bir

başka nokta da sınırlı analiz kategorileri doğrultusunda çalışmaların yapılmış olmasıdır.

Başka bir deyişle, onlara göre, sadece bir ekol, dalga veya dönemden yola çıkılarak bir

eser değerlendirilmiş, ya da, tıpkı bir eserden yola çıkarak bir yönetmeni, ya da bunun

tersinde, bir yönetmenden yola çıkılarak bir eseri değerlendirmek gibi birbirini tekrar

eden ve gerekliliği şüphe götüren çalışmalar gerçekleştirilmiştir. Klasik sinema tarihi

çalışmalarını eleştiren bu yeni nesil araştırmacılara göre, olaylar birbirlerine

eklemlenerek gelişmektedir, dolayısıyla saptamalar ne tam olarak tek anlamlı ne de

doğrudandır. Onlara göre yine, insan yaşamı ile özdeşleştirilerek “doğuşu”, “gelişimi”,

“olgunlaşması” ve de “çöküşü” gibi basit betimleme biçimlerinin benimsenmiş olması,

olguların kronolojik bir biçimde geliştiğinin varsayılmasına neden olmuştur. Oysa

olaylar, tam da bunun aksine, çok daha dolambaçlı ve tartışmalı bir süreç izlerler.

Geleneksel edebiyat ve sanat tarihinden yola çıkılarak yapılan sözü geçen yaklaşımlar,

olayın esas çerçevesini kavrayamamakla eleştirilmektedir59.

Sinema tarihine yaklaşımların yeniden gözden geçirilmesinde, yine yukarıda

değinildiği gibi, yeni teknolojik imkânların devreye girmesi önemli bir rol oynamıştır.

Filmlerin video ve DVD formatında piyasaya sunulması, arşivlerin oluşturularak

üniversiteler ve çeşitli devlet kurumlarına teslim edilmesi, eski filmlerin restore edilip

yeniden gösterime sunulması gibi araştırmacının olanaklarını geliştirmiştir. Bunun

yanında yine uluslararası düzeyde sinema araştırmaları platformları düzenlenmiş, bu

konuyla ilgili önemli fonlar ayrılmış, çeşitli ülkelerde kurulan sinematekler sadece

filmleri arşivlemekle sınırlı kalmayıp, yeni araştırmalara destek vermiştir.

59 Francesco Casetti, a.g.e. ss: 317-318



27

Tarih araştırmalarında yaşanan bu türde bir gelişim, tarihçinin çalışma

yöntemlerinde de değişikliklere yol açmıştır. Sözü edildiği gibi temelde yazılı

metinlerde var olan olayların bir araya getirilerek tarihsel bir sonuç çıkartma işleminin

yanında artık tarihçi, tarihi besleyen, onu etkileyen ekonomi, sosyoloji, sosyal psikoloji

gibi yan dallardan da yararlanmaya başlar. Bir olayı incelerken tarihçi artık biraz

sosyolog ya da ekonomist olmaktan çekinmez, aksine elinin altındaki geleneksel

metinlere (arşivler, resmi belgeler…) yeni görsel, işitsel malzemeler ekleyerek

yöntemini geliştirebilir.60 Günümüzde görsel malzemeye dayanan sistemler, geçmişi ve

bugünü anlamak, açıklamak ve tarihe ilişkin bir farkındalık yaratmak için giderek daha

da önem kazanmaktadır. Özellikle de XX. yüzyılı anlamak, tarihsel açıdan yorumlamak

için sinema olmazsa olmaz bir malzeme haline dönüşmüştür. Hatta tarihi olayların

aktarımında, yazılı metinlere kıyasla filmlerin çok daha çarpıcı ve akılda kalıcı

olduğunu söylemek yanlış olmaz. Topluluklar için filmler, yazılı metinlerden çok daha

gerçekçi, dolayısıyla daha ikna edicidir.

Bu da doğal olarak sinemanın gerçekle, gerçeklikle olan ilişkisiyle doğrudan

bağlantılıdır. Sinema toplumun bir aynası olarak görülmekte ve buradan yola çıkılarak

filmlerde izlenilen görüntülerin gerçek dünyanın bir yansıması olduğu

düşünülmektedir61. “Yansıma”, çünkü beyaz perdeye aktarılan görüntüler gerçeğin

birebir kopyası değildir. Filmler, eğer bireysel ya da kitlesel tutumları biraz saptırıyorsa,

bunun nedeni, topluma görüntüsünü yansıtan bir ayna tuttuğu için değildir. “Filmleri,

gerçeği yansıtma eğiliminde olan diğer metinlerden farklı kılan, geçmişin ve güncel

olanın yeniden meydana getirilmesi ya da ikinci bir yorumunun yapılması değil aksine

hem geçmişin hem de geleceğin yeniden inşası için giriştikleri istençtir.”62 Bu görüşü

bir yandan destekleyen ama aynı zaman da geliştiren Amerikalı kuramcı Robert A.

Rosenstone, Inventing Historical Truth on the Silver Screen [Tarihsel Gerçeği Beyaz

Perdede Yaratmak] adlı makalesinde sinema filmlerinin “tarihsel birer belge” olarak

değerlendirilemeyeceği üzerinde yürütülen tartışmalara bir anlamda cevap verir. Ona

60 Annie Goldmann, (1992), “Madame Bovary vue par Flaubert, Minelli et Chabrol”, içinde F. Garçon (ed)
Cinema et Histoire Autour de Marc Ferro, Cinemaction n: 65, Corlet-Télérama, s: 133
61 G ülsenem Çobaner Kurmacayla Belgeselin Buluşması: Buena Vista Social Club, İleti-ş-İm,Galatasaray
Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Dergi, 2004, sayı: 1 s: 1
62 Christian Delage., Vincent Guıgueno L’historien et le film , Galimard, Paris, 2004,  s: 14



28

göre, tarihsel filmlerin değerlendirilmesinin farklı yolları vardır. Bunlardan biri,

“tarihsel bir filmin zaten bir çeşit tarih yapma yöntemi” olduğu üzerine kurulu

olmasıdır. “Tarih yapmak” deyiminden geçmişe ciddi olarak anlam verme çabası

kastedilmektedir.”63 Filmlerden, doğru ve kesin tarihsel bilgiler sunmasını, sonuçların

farklı boyutlarını vermesini, bir konu üzerindeki tüm olasılıklara değinmesini ya da ele

alınan tarihsel konuya dahil tüm kahramanları ya da grupları ele almasını ve olayların

geniş ve ayrıntılı açıklamasının yapılmasını, başka bir deyişle tarih kitaplarının

yaptığının aynısını beklemenin yanlış olduğunu vurgular. Filmlerin, yazılı tarih gibi

doğrudan bir ayna olmadığını, onların bir kurmaca, bir “inşa” olduğunu dolayısıyla,

geçmişin izlerinin yorumlanmasına karşı taşıdığı sorumluluğun ve bunları aktarmadaki

kurallarının yazılı tarihten farklı olması gerektiğinin altını çizer. Ona göre tarih,

özellikle son iki yüzyıldan beri değişikliğe uğrayan ve gelişen, belirli kurallara ve

uygulamalara sahip bir yazım şeklidir. Tarihsel film de yine belirli kuralları olan ancak

bunları geliştirmek için sadece bir yüzyıla sahip olmuş bir başka biçimdir. Her iki

biçimin de amacı aynıdır. O da şimdiki zamandaki bizlere, geçmişi anlamlı kılmaya

çalışmaktır64.

Tarihçi, geçmişi kelimelere dökerken, önemli gördüğü verileri ön plana çıkararak

tarihi inşa eder. Bunun yanında geçmişi, hem görsel medya hem de dramatik yazım

biçimlerinin ön gördüğü kalıplar çerçevesine uydurmak zorunda olan film yönetmeni

ise “inşa etmenin” de ötesine geçerek, bir yerde bazı unsurları “icat” etmektedir. Bu

durum da, uzun yıllar eleştirildiği gibi, tarihsel filmin bir zaafı olmaktan çok, onu güçlü

kılan yönüdür. Hitchcock’un ifade ettiği gibi, “drama, sıkıcı tarafları dışarıda

bırakılmış hayattır.”65 Dolayısıyla “hayat” ya da “tarih” yeniden kurgulanarak belirli

argüman ve metaforlar doğrultusunda izleyicilerin geçmiş hakkında düşünmesine66,

tarihin onlar tarafından anlaşılır kılınmasına neden olunur. Bir film, bir olayı, bir

kahramanı tek tek, her bir etken çerçevesinde ele almaktan çok, tarihsel bir takım anları

63 Robert A. Rosenstone, “Inventing Historical Truth on The Silver Screen”, içinde Film and History,
Cineaste, İlkbahar 2004, s: 29
64 A.g.m, ss: 29-30
65 Aktaran Rosenstone, a.g.m,s: 30
66 Bu durumu,  son yıllarda Türk sinema tarihinden, Tomris Giritlioğlu’nun 1999 yapımı “Salkım Hanım’ın
Taneleri”, ya da yine aynı yönetmenin 2008 yapımı “Güz Sancısı” filmleri ve  2006-2008 sezonlarında ATV’de
yayınlanan “Hatırla Sevgili” (Tomris Giritlioğlu) dizisinin yarattığı tartışmalar örnek vererek açıklamak
mümkündür.



29

açıklayabilmek için tüm bunları bir araya getiren yeni unsurlar icat eder.67 Benzer bir

bakış açısından yola çıkan Amerikalı diğer bir tarihçi Robert B. Toplin, yönetmenlerin

sadece birkaç olaydan ya da kilit birkaç isimden yola çıkarak hikâyelerini

oluşturduklarını ifade eder. Ona göre bu seçimler de belirli bir görüşün ön plana

çıkmasına da neden olur68.

Dikkate alınması gereken bir başka nokta da aslında sinema filminde izlenilen

görüntülerin yönetmenin “gerçeği” olduğudur. Yani onun gerçek hakkındaki

düşüncelerinin yansımasıdır. Bunun yanında, yönetmen bulunduğu noktadan

düşüncelerini beyaz perdeye aktarır ancak bu düşüncelerinin biçimlenmesinde, başka

bir deyişle kendi “gerçeğinin” oluşmasında sadece kendi dünya görüşü etkili değildir.

Bazı sanatsal ve estetik kaygılarının yanı sıra varolan üretim koşullarından da etkilenir.

Yani bir filmi yaparken sinemacının belirli bir oyuncuyu, belirli bir senaryoyu ya da

belirli bir dönemi tercih etmesindeki nedenler de dönemin koşullarını ve gerçeklerini

oluşturmaktadır. Tıpkı geçmişi yorumlayan tarihçi gibi yönetmen de içinde bulunduğu

koşullardan doğrudan etkilenmektedir. Başka bir deyişle, bir sinema filminden yola

çıkarak geçmişi yorumlama çalışmaları çerçevesinde, ekranda çıplak gözle görünenin

yanında, görünmeyeni de dikkate almak gerekliliği ortaya çıkmıştır. Kimi tarihçiye

göre, sinemanın tarihe karşı belirli bir sorumluluğu vardır ve bu nedenle sadece belirli

filmler, tarihsel veri olarak ele alınmalıdır. Çünkü daha önce de söylendiği gibi sinema

görselliğe dayandığı için ikna kabiliyeti yüksek, geniş kitlelere seslenebileceği, onlar

üzerinde etkili olabileceği, onları yönlendirebileceği varsayılan bir sanat dalıdır.

Dolayısıyla, sinemacılar belirli tarihi gerçeklerden sapamaz ya da onları

değiştiremezler.  Bu düşünce bir yanıyla doğru olmakla beraber, sinemacının

yaratıcılığına sınırlama getirmektedir69.

67Rosenstone, a.g.m, s: 31
68 Robert Bret Toplin, “Cinematic History, An anatomy of the Genre”, Cineaste, Bahar 2004, Issue 2, New
York s:35
69 François Albera, “Changer le monde?”, Le Siecle du Cinéma, Hors-Série Cahiers içinde, Kasım 2000, s: 43



30

1.4.Sinema Tarih kuramına yaklaşım yöntemleri

“Film: ister gerçekliğin görüntüsü olsun ya da olmasın, ister gerçek ya da tümden

düşsel entrika olsun, Tarih’tir. Cereyan etmiş olan şey (ve neden olmasın, aynı şekilde

cereyan etmemiş olan şey de), insanın inançları, niyetleri, hayal gücü en az Tarih kadar

Tarih’tir.” 70 Ferro’ya göre bu bakış açısıyla yaklaşıldığında iyi ya da kötü film yoktur.

Pierre Sorlin filmlerin doğrulukları ya da yanlışlıkları üzerinde durmaktansa,

araştırmacıların, bireylerin ya da kalabalık grupların kendi dönemlerini ne şekilde

algıladıkları konusunu incelemeleri gerektiğini söyleyerek Ferro’nun savını

desteklemektedir71. Ona göre kurmaca filmler, her nasıl olurlarsa olsun,  tarihi

metinlerden elde edilemeyecek toplumsal bilgiler sunarlar. Başka bir deyişle, filmlerin

“gerçek tarihle” olan ilişkisi üzerinde durmaktansa, onların kendi dönemlerinin

toplumsal tutumlarını ortaya koyan birer toplumsal belge olarak değerlendirmeleri

gerektiğini ileri sürer72. Rosenstone, Wallowitz ve Carnes gibi tarihçiler de Ferro’nun

sinemaya yaklaşım biçimini benimserler ve tarih yazımında belge görüntüler kadar

dönemin sosyal, siyasal, ekonomik ve kültürel ortamını yansıtan konulu filmlerden

hareket etmek gerektiğini söylerler. Marc Ferro, filmlerin, toplumda hakim olan, resmi

söylemlerin bir anlamda karşı-anlatısını (contre-narration) oluşturma yetisinden de

bahsetmektedir. Ona göre ilk bakışta sadece resmi ya da muhalif kişiler tarafından

oluşturulmuş, belirli bir tarihsel düşüncenin hiçbir şey eklenmeden, filme uyarlanması

olarak görülen bazı tarihsel kurmacalar, ikinci bir okumada tarihe bakışta, tarihteki ve

hatta güncel toplumla ilgili “gizli/ saklı” bir takım bilgiler verebilmektedir73. Robert

Rosenstone, Ferro’nun filmlerin güncel toplumun “karşı- çözümlemesi” olabileceği

düşüncesine ek olarak, filmlerin “geçmişin bir çeşit karşı- söylemi” (counter-discourse)

oluşturduğundan söz eder74. Bu da, Ferro’nun tabiriyle sadece bağımsız ve yenilikçi

yönetmenleri değil, geleneksel yönetmenleri dahil eder. Rosenstone, Ferro’ya ek olarak,

aracın (medium) bir şekilde tarafsız olduğuna vurgu yapar ve bir konunun anlamını

70Marc Ferro, Sinema ve Tarih, Çev. Tuhan Ilgaz, Hülya Tufan, Kesit Yayıncılık, İstanbul, 1995, s: 32
71 Pierre Sorlın,, The Film in History: restarting the Past, Barnes & Noble Books, London 1980, s: 57
72a.g.e. s: 61
73 Marc Ferro, a.g.e, s:32
74 Robert Rosenstone, a.g.m. s: 33



31

kaybetmeden sözlü ya da yazılı tarihten aktarılabileceğini söyler. Yazılı veya sözlü

tarihin sinemaya aktarılması, dolayısıyla ona görüntü, ses, renk ve hareket

kazandırılması tarihe bakışımızı, onu algılayışımızı ve onun hakkındaki düşüncelerimizi

de değiştirdiğini ifade eder. Geçmişin bu şekliyle ifadesi, aslında bir meydan okuma, bir

kışkırtma ve bir paradokstur çünkü dünyanın sözde gerçekçi (literal) yorumu aslında hiç

de gerçek değildir75. Fransız sinema tarihçisi Michèle Lagny de sinemanın bu özelliği

üzerinde durmaktadır. Ona göre sinema herşeyden önce bir “gösteri”dir ve bazı

istisnaların dışında “tarih üretmek” için yapılmamışlardır76. Evreni görüntüleyebilir

ancak sadece “görüntü” üretir. Bu durumda ortaya başka bir sorun çıkmaktadır. O da

filmlerin, “olgusal gerçek” ten (réalité factuelle) öte  “temsil” düzeyinde bir anlam

kazanmaları, temsillerin oluşturulması ve işlevleri; bunların gerçekle olan etkileşimleri

üzerine düşünmeyi ve hatta tartışmayı zorunlu kılmasıdır. Bu tartışmalar da doğal

olarak “temsilin” ne anlama geldiğine “gerçek” ile olan ilişkisini anlamaya, hangi

ölçülerde tarihe tanıklık ettiğine, gerçekler üzerinde hangi ölçüde müdahale ettiğine

yönelik soruların oluşmasına neden olur77. Marc Ferro da tam da bu noktadan yola

çıkarak, sinemanın iki rolü üzerinde durmuştur: Bir “tanık” olarak sinema ve bir

“edimci” olarak sinema.

Bu düşünceler doğrultusunda, herhangi bir çalışmaya başlamadan önce, başka bir

deyişle, sinemada bir dönem, bir akım, bir yönetmen ya da bir film vs... gibi konular

araştırılmadan önce sinemanın içine doğduğu ekonomik, toplumsal ve kültürel

ortamların incelenmesi, bu ortam içerisinde sinemanın zamanla edindiği rollerin göz

önünde bulundurulması gerekir.

Fransız sinema tarihçisi Michèle Lagny, birkaç yıldan beri artış gösteren sinemanın

tarihle olan ilişkisi üzerine yapılan çalışmalarda, tam da sinemanın “kurmaca” olması

nedeniyle, önemli metodolojik sorunlarla karşılaşıldığını ifade eder. Lagny, tarihçilerin,

çok da alışık olmadıkları bu yeni araştırma alanına nasıl dahil olacakları konusunda

tereddüt yaşadıklarını düşünmektedir. Başka bir deyişle, “1930’lu yıllardan beri ses ile

75 A.g.m.
76 Michele Lagny, “Histoire, Histoire culturelle, sémiologie”, içinde Odile Böchler, Claude Murcia ve Francis
Vanoye (ed), Cinéma et Audiovisuel, nouvelles images, aproches nouvelles, L’Harmattan, 2000, s:126
77 a.g.m. s: 125



32

bütünleşen görüntü, bireylerin ya da grupların dünya ile ilişkilerini ne şekilde ifade

etmekte?, “ne göstermekte ve nasıl göstermekte, kimin için ya da ne yapmak için

göstermektedir?” sorularına cevap bulmaya çalışırlar. Bu sorulara aranan cevaplar

beraberlerinde biçimsel, fonksiyonel, üretim ve algılama şekillerine yönelik ve çoğu

zaman da klasik bir tarihçiyi çaresiz bırakan soruları da getirir.  Bu durum tarihçilerin,

son elli yıldır artan ve çeşitlenen sinema araştırmalarından destek almaya yönlendirir:

sinemaya has anlatı biçimlerinin incelenmesi, filmlerin üretim ortamları ve yaratıcıları

üzerine yapılan çalışmalar, bu filmlerin algılanması üzerine yürütülen çalışmalar,

tarihçileri bir anlamda içinde bulundukları çıkmazdan kurtarmaktadır.78

Bunun yanında karşılaşılabilecek başka bir sorun, tarih yazımına ilişkin yöntemin,

sinema filmi incelerken kullanılmasıdır. Her ne kadar, tarihçi, benzer sorunları tarihi

metinleri incelerken karşılaşsa da ve onlarla yüzleşme konusunda deneyimli olsa da,

çok da hakim olmadığı bu yeni alan olan sinema üzerinde uygulamada bazı sorunlarla

karşılaşabilmektedir: Başlangıçta sorulan soruya, ya da ön görülen girişime uygun

filmlerin bulunması, bunların arasından seçim yapılması ve ele alınması gibi. Belirlenen

konuyu ele alan belirli bir tarih ve alan içerisindeki tüm filmlerin mi incelenmesi, yoksa

temsil edeceği düşünülen belirli sayıda örneklem mi oluşturmalı gibi sorularla da karşı

karşıya kalınmaktadır. Göz ardı edilmemesi gereken başka bir nokta da elde edilen

belgelerin doğruluğu, kaynaklarının güvenirliliği, bunların kronolojik sıralanması ve

içerik ile olan ilişkilerinin saptanması konusudur79. Ancak, bu sözü edilen

“sınırlamalar”, neredeyse tüm sosyal bilimler kapsamında yapılan çalışmalarda

karşılaşılan ve hemen tüm araştırmacıların aşina olduğu ve çözmek durumunda

olduğunu söyleyebileceğimiz sorunlardır.

Michèle Lagny’nin dile getirdiği ve daha önce de sözü edilen bir başka sınır da tam

da sinema filminin doğası ile ilgilidir. Sinema bir gösteri ürünüdür ve dolayısıyla tarihi

bir belge oluşturmak gibi bir misyonu yoktur. Çoğu zaman sunulan görüntüler

kurmacadır ve ele aldığı konular her ne kadar ciddi de olsa izleyiciye “iyi bir zaman

geçirtmek” amacı güder. Ancak, burada belirtilmesi gereken nokta, bu durumun

78 Michele Lagny, a.g.m, ss:125-126
79 a.g.m. s: 125



33

kurmaca filmler için söz konusu olduğudur. Çeşitli kurumlar, çekilen sinema filmlerini

belirli bir kategori içerisinde değerlendirmektedir. Bunlar, ana hatlarıyla özetlemek

gerekirse “bilgilendirmek için haber; eğitmek için belgesel; eğlendirmek için kurmaca”

filmleri olarak önümüze çıkar. Sözü edilen bu her kategori de kendine has eserler verir.

Adından da anlaşılacağı gibi ilk ikisi gerçek dünyaya ait görüntülerin bir araya getirilip

bilgilendirme ya da eğitme amacı doğrultusunda kurgulanmasını içerir. Üçüncü kategori

ise, genel hatlarıyla daha çok bir senaryo yazımını, bir mizanseni, çoğu zaman da bir

dekor yaratılmasını gerektiren hayali bir hikâyenin görselleştirilmesini içerir80. Bu

sınıflamadan yola çıkarak, daha önce de belirtildiği gibi, ilk aşamada tarihçiler,

araştırmalarında daha çok belge ve haber filmlerinden yararlanmışlar, üçüncü

kategoride değerlendirilen kurmaca filmlerden de kaçınmışlardır. Ancak, belgesel ile

kurmaca filmler arasındaki geçişkenlik bu tavrı tartışılır hale sokar. Sinemacının,

gerçeğin görünmez yanını ya da görünenin ardında gizlenen anlamlarını ortaya

çıkarmak için en önemli aracı hayal gücüdür. Bu yüzden kurmacaya atfedilen birçok

özellik belgesel için de geçerlidir. Her iki tür arasındaki sınır oldukça belirsiz olmakla

beraber, çoğu zaman da bir birini içermektedirler81. Jean-Luc Godard’ın ifade ettiği

gibi, “sinema tarihindeki bütün önemli kurmaca filmler belgesele, belgeseller de

kurmacaya el uzatır ve sonunda yalnızca tokalaşmakla kalmaz, birbirleriyle

kucaklaşırlar.”82 Görünürde aralarındaki en önemli fark kurmacanın iskeleti sayılan bir

senaryonun varlığıdır. Ancak, belgeselde bunun olmaması filme alınacak veya alınmış

olan materyalin organizasyonuna engel oluşturmaz. Belgesellerde, film kurmacadan

farklı olarak, çekimler sonrasında “kurgulanır”, kaotik bir malzemeye bir düzen

verilir83. Fransa’da belgesel filmler üzerine çalışan önemli bir araştırmacı olan François

Ninney’in ifadesiyle “[…] her ikisinin bir başlangıca, merak uyandıran bir hikâyeye, iz

bırakan bir finale yani dramatik bir yapıya ihtiyacı vardır. Yoksa yapılan şeyi kim

seyreder?”84. İster belgesel, ister kurmaca olsun, sinema doğası gereği geniş bir izleyici

kitlesi üzerinde belli bir heyecan yaratması gerekir, aksi takdirde izleyici, kısa süre

80 a.g.e s: 128
81 Gülsenem Çobaner, Kurmacayla Belgeselin Buluşması: Buena Vista Social Club, İleti-ş-İm, Galatasaray
Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Akademik Yayını, sayı 3, Aralık 2005, s: 83
82 Jean-Luc Godard, Jean-Luc Godard par Jean-Luc Godard, Etoile, Paris 1985, s: 182
83 Gülsenem Çobaner, a.g.m. s: 84
84 François Ninney, Dans le réel, la fiction, G.N.C.R, Paris, 1993, s: 16



34

içerisinde sinemaya sırtını döner85. Sinema- tarih ilişkisi üzerine çalışacak olan tarihçi,

her durumda “gerçek olamayan bir görüntü” ile karşı karşıyadır. Çalışmalarında ele

almayı tercih ettiği belgesellere de, tıpkı kurmaca filmlere olduğu gibi şüpheyle

yaklaşmalı, karşısındaki görüntüleri sorgulamalıdır86. Belgesellerde yer alan tüm

objeler, toplumsal hayal gücünde başka şeylerin sembolüdür ve semboller küçük

kurmacaların yapı taşlarıdır87.

Buradan yola çıkarak, vurgulanması gereken önemli nokta, belgesel ya da kurmaca,

filmler ister tarihsel ya da güncel olsun, toplumsal alışkanlıklar ve var olan stereotipler

hakkında önemli ipuçları barındırırlar ve sırf bu özellikleri sayesinde de tarihsel bir

metin niteliği taşırlar88.

Tarihçi, bulgularını elde etmek ve bunların bir belge olarak değerini belirlemek için

görüntüyü, kurguyu ve hatta filmin düzenini incelemek durumundadır. Çoğu zaman

filmin teması ve diyaloglardaki sözleri değerlendirmek yeterli olmaz. Sinema filmi

görsel-işitsel bir üründür, dolayısıyla, gerçek ile olan ilişkisi kendine has yapısıyla

biçimlenir.

1.5. Sinema -Tarih Kuramına Farklı Yaklaşımlar

Yukarıda da değinildiği gibi, 1950’li yıllardan itibaren yoğun olarak üzerinde

tartışılan, yeni yöntemler geliştirilerek, sinemanın “tarihsel” süreç üzerindeki rolüne

değinen çalışmalar söz konusu olmuştur. Bu çalışmalarda, tam da Bourdieu’nün de

üzerinde durduğu şekilde farklı alanların iç içe geçmesiyle yeni yaklaşımlar ortaya

çıkmıştır. Bu çalışmalar, araştırmacıların sordukları sorular ve sinemadan bekledikleri

cevaplar doğrultusunda, kendi içlerinde de bir gruplaşmaya neden olmuşlardır. Burada

altının çizilmesi gereken bir nokta, bu gruplaşmanın tıpkı daha önceki kuramlarda

olduğu gibi, keskin çizgilerle birbirlerinden ayrılmadıklarıdır. Tıpkı bir toplumu

85 Robert  B. Toplin, , “Cinematic History, An anatomy of the Genre”, Cineaste, Bahar 2004, Issue 2, New
York, s:35
86 Gülsenem Çobaner, a.g.m s: 85
87 Jean-Jacques Aumont, Alain Bergala, Michel Marie, Marc Vernet, Esthétique du film, Nathan, Paris 1999,
s: 72
88 Michele Lagny, a.g.m. s: 128



35

oluşturan özelliklerde olduğu gibi, onun bir aynası olan sinemayı etkileyen, varlığını

biçimlendiren özellikler, bir bütünü oluşturur. Dolayısıyla, her ne kadar belirli bir bakış

açısından yola çıkılmışsa da, onu çevreleyen unsurları da göz önünde bulundurarak,

onları da göz önünde bulundurarak incelemenin gerçekleştirilmesi gerekmektedir.

Buradan yola çıkarak, Casetti’nin de önerdiği şekilde, “sinema-tarih” kuramı

çerçevesinde yapılan çalışmaların, tıpkı genel anlamıyla sinema üzerine yürütülen

çalışmalarda olduğu gibi kendi içlerinde gruplaştıklarını söyleyebiliriz. Bunların ilki,

“estetik-dilbilimsel tarih”, diğeri “sosyokültürel tarih”, üçüncüsü de “ekonomik-

endüstriyel tarihtir”89

1.5.1 Estetik-dilbilimsel Tarih

Daha önce de aktarıldığı gibi,  daha klasik bir bakış açısına sahip olan bu yaklaşım,

doğrudan eserler ve onların yaratıcılarıyla ilgilidir. Aynı zamanda da belki de

yaklaşımlar arasında en çok değişime uğrayanı da odur. Daha dar bir alan üzerinde

çalışmayı ön gören bu yaklaşım, artık daha geniş kapsamlı sorularla yöntemini

zenginleştirir. Burada söz konusu olan sinemanın hangi biçimsel yöntemleri tercih

ettiği, hangi türde malzeme ile çalıştığı, hangi biçimde sanatsal olayları etkilediği, hangi

türde ideolojik ve kültürel düşünceler barındırdığını keşfetmektir. Dolayısıyla tek tipte

filme ya da kronolojik bir sıralamaya bağımlı kalmadan sinemanın bir iletişim ve ifade

biçimine dönüşme sürecini incelemeyi öngörür90. Daha önce açıklanan yöntemlerde,

filmlerden yola çıkılarak bir toplumun analizinin yapılması amaçlanırken, bu

yaklaşımda tam tersine bir yöntem izlenerek, bir anlamda filmleri üreten ortamdan

çıkarak bir esere,  esreler bütününe ulaşılır91. İzlenen yöntem doğrultusunda, her bir

filmin ortaya çıktığı kültürel bağlam, o dönemi nitelendiren entelektüel oluşumlara ve

eserin yaratıcısının etrafındaki kişisel ve profesyonel ağlara özellikle dikkat ile

belirlenir. Daha sonra filmin temelini oluşturan çalışmalar keşfedilir, gündelik yaşama

ilişkin yapılan göndermeler tespit edilir ve teknik ve üretim tercihlerinin etkileri tartılır.

89 Francesco Casetti, Les théories du cinéma depuis 1945, Nathan, Paris, 2000, ss: 320-337
90 Tim Bywater, Thomas Sobchack, Introduction to Film Criticism,Major Critical Approaches to
Narrative Film, Longman, New York, 1989, s:145
91 Francesco Casetti, a.g.e. ss: 330-331



36

Tüm bunlar gerçekleştirildikten sonra film(ler)in analizine geçilir.92 Bu yöntem, bir

yandan her filmin varoluş koşulları, yani filmi film yapan unsurları ortaya çıkarmayı,

diğer bir yandan da her filmin etrafında olaşan “sanal metin”, yani bir konuya hafifçe

değinilmiş bile olsa, satır arasında kalmış olgular açığa çıkarmayı amaçlar.

Sinema tarihine bu yönüyle katkıda bulunan araştırmacılardan David Bordwell,

Janet Staiger ve Kristin Thompson The Classical Hollywood Cinema, Film Style and

Mode of Production [Klasik Hollywood Sineması, Film biçimi ve Üretim Biçimleri]

adlı eserlerinde, 1917-1960 yılları arasında Amerikan sinemasının klasik dönemini üç

ana eksen çerçevesinde incelemeyi teklif ederler. Bunlardan ilki, anlatı, temsil edilen

olgular arasında paralellik kurarak, sebep-sonuç ilişkisi üzerine durur; ikincisi

devamlılık ve belirli bir çizgisellik içeren zaman temsili, bir diğeri de mekan

temsilidir93. Bordwell ve diğer araştırmacılar, her üç unsurun üzerinde ayrıntılı bir

şekilde durulması gerektiğini ifade ederler. Onlara göre, bu sayede bu unsurların var

olan kurallar çerçevesinde üstlendikleri rolün tanımını yapılabilmektedir. Bu yaklaşım

araştırmacılara, Klasik Hollywood sinemasının prensiplerini belirlemelerini sağlamıştır.

Bir yandan teknolojik, ekonomik ve endüstriyel yapılanmayı ve bu özelliklerin

kullanımının yarattığı dil açığa çıkarken, diğer bir yandan da “yapılandırılmış film

geleneği” önce dilbilimsel, daha sonra da üretim normlarının geliştirilmesine neden

olur. Bu da aslında sinemanın iki yüzünü açığa çıkardığını düşündürebilir.

Bu yaklaşımı benimseyen ve bir anlamda Bordwell ve ekibinin çalışmalarıyla

birleşen bir diğer araştırmacı Fransız Noël Burch’tur. Burch’un amacı, bir filmi

oluşturan öğeleri tanımlamaya çalışmak, var olan imkânların nasıl bir araya getirilip

kullanıldığını tespit etmektir. Bunu yaparken de temelde film içerisinde varolan

çatışmaların yarattığı ve film içerisine yayılmış “diyalektik unsurları” inceler. Bunun

sonucunda da “film yazını” aydınlanacak, gizli kalmış çatışmalar ortaya çıkarmayı

amaçlar. Burch, film içerisine yayılan diyalektik unsurları farklı düzlemler çerçevesinde

incelemeyi önerir. Buna örnek olarak, fotografik düzlemde, net olan ile flu olan; film

şeridinin akış sürecinde normal bir hızda giden bir görüntünün birden hızlanması, ya da

92 A.g.e. s: 331
93 David Bordwell, Kristin Thompson, Janet Staiger, a.g.e.



37

yön değiştirmesi…; mekansal düzlemde çerçeve içinde olanla çerçeve dışında olan

arasındaki çatışmalar verilebilir.94

Sinema tarihine estetik ve dilbilimsel yönden yaklaşım, bir anlamda “biçimlerin

tarihini” yapmak anlamına da gelir. Daha önce de belirtildiği gibi, bir bütünden yola

çıkılarak ayrıntıyı anlatma eğiliminde olan bu yaklaşımın yanında sinema-tarih

ilişkisinin oluşturulmasında daha geniş bir alanı kapsayan başka eksenler de söz

konusudur.

1.5.2 Sosyokültürel tarih

Sinemanın sosyolojik yönü ile ilgilenen çalışmalar özellikle 1970’li yıllardan

itibaren hız kazanmıştır. Bu çalışmalarda bir yandan sinemanın, bir toplumun tutum ve

eğilimlerini yansıtma kapasitesinin altı çizilir.  Başka bir deyişle, bir topluluğun

düşünce ve eylem biçimlerinin bir tanığı; bir kültürü biçimlendiren hareket, alışkanlık,

özlem, şüphe, tutku ve inançlarını yani bir toplum içerisinde sembolik anlamlarıyla

birlikte gerçekleştirilen tüm eylemlerin bir aynası olarak değerlendirilir. Diğer bir

yandan, sinemanın toplumsal süreçler üzerindeki etkisine de değinilir: toplum içerisinde

var olan kanaatleri yıkma ya da aksine onları daha da derinleştirme; ilham kaynağı

olabilecek modeller üretme; bastırılmış özlemleri gün ışığına çıkarma. Başka bir deyişle

burada toplumsal bir edimci rolü ışığa çıkarılır. Sözü geçen bu rol beraberinde bir takım

soruları da doğurur. Temelde iki ana eksen çerçevesinde birleşen bu sorulardan ilki,

yaşam ve düşünce biçimlerinin değişimini sinema ne ölçüde değerlendirip

yansıtabilmektedir; diğeri ise sözü geçen bu değişimlere ne ölçüde ve ne şekilde katkıda

bulunmaktadır. Bu iki eksen, bir yandan toplumun bir aynası, diğer taraftan da

toplumsal bir edimci olarak sinemanın iki yönünün altını çizer.

94 Noël Burch, Une praxis du cinéma, Folio Essais, Paris, 1986



38

Bu yaklaşım içine dâhil olan çalışmaların başında, sinemanın siyaset ile olan

ilişkisini ön plana çıkaran yaklaşımlar söz konusudur. Araştırmacılar, belirli bir dönem

ve mekânda ve özellikle devletin, partilerin, çeşitli güç odaklarının, ekonomik güçlerin,

kamusal ya da özel baskı gruplarının müdahaleleri karşısında sinemanın üstlendiği rolü,

edindiği konumu araştırmayı, tartışmayı amaçlarlar. Michacel Ryan ve Douglas Kellner,

sinemanın siyaset ile ilişkisini, sinemanın ortak bir bellek oluşturması, gerçeklik unsuru

yaratması ve görsel karşılıklara uyması çerçevesinde açıklarlar. Bu özellikleri nedeniyle

sinemanın, farklı ideolojik yaklaşımların, iktidarların, genel anlamıyla siyasetin aracı

olduğunu savunurlar. Onlara göre “sinemada yatan politik çıkarlar son derece güçlüdür,

çünkü filmler toplumsal gerçekliğin şu ya da bu şekilde inşa edilmesine zemin

hazırlayan psikolojik duruşları, dünyanın ne olduğu ve ne olması gerektiğine ilişkin

ortak düşünceyi yönlendirerek toplumsal kuramları ayakta tutan daha geniş bir kültürel

temsiller sisteminin parçasıdır.”95 Robert Toplin’in de daha önce belirtilen ve

gerçekleştirilen her filmin temelde yaratıcılarının ideolojisini yansıttığı görüşünü

destekleyen düşünceye ek olarak Ryan ve Kellner, filmlerin herhangi bir durumu

yansıtmaktan çok o durumun tasarlanan belli bir biçimini oluşturmak üzere seçilmiş ve

bir araya getirilmiş temsili öğeler yoluyla bir takım tezler ileri sürdüklerini, bunu

yaparken de seyirciye belli bir konumu ya da bakış açısını telkin ettiklerini ifade

ederler.96 Politik Kamera adlı eserleri, Hollywood filmlerinin ideolojisi üzerine

araştırmayı kapsar. Yazarlar, 1967 sonrasında üretilen Hollywood filmlerin büyük

çoğunluğunun Amerikan kültürü üzerine önemli siyasal etkilerinin olduğunu savunurlar.

Ferro ve diğer sinema tarihçilerinin çalışmalarına da bir anlamda gönderme yaparak,

sözü geçen dönemde ideolojik filmlerin bile Amerikan kültürünün gündelik dokusunu

oluşturan kaygı, arzu ve ihtiyaçları çok da farkında olmaksızın resmettiklerini, tutucu

denilebilecek bir dönemde bile, Amerikan toplumundaki ilerici potansiyele sahip alt

akımları görünebilir kıldıklarını vurgularlar97.

Filmlerden yola çıkarak bir anlamda Amerikan ideolojisinin, dolayısıyla

toplumunun gelişimini aktaran bu tür eserlerin yanında, yine siyasal bir perspektif

95 Michacel Ryan, Douglas Kellner, Politik Kemara, Çağdaş Hollywood Sinemasının İdeolojisi ve
Politikası, çev Elif Özsayar, Ayrıntı, İstanbul 1997, s: 38
96 a.g.e s: 18
97 a.g.e. s: 19



39

çerçevesinde, sinemanın siyasal iktidarlar tarafından ne şekilde kullanıldıklarını (gerek

Sovyet sineması, gerek Nazi sineması), kanun maddeleri, parlamento tutanakları ya da

kamuoyu tartışmalarını içeren yoğun belgelere dayanarak açıklayan eserler de söz

konusudur98.

Sinema tarihine sosyokültürel yaklaşımlar içine dahil edilebilecek bir başka bakış

açısı da filmlerin toplumsal gerçekleri temsil edişi çerçevesinde döner. Bu gerçekler, ya

belgeseller aracılığı ile “doğrudan”- ki bunların doğrudanlığı konusundaki

tereddütlerden daha önce söz edilmişti- ya da hayal gücünü devreye sokan az çok

güncel bir konuya değinen kurmaca filmler vasıtasıyla verilir. Burada altı çizilen,

bireyler, topluluklar, yaygın alışkanlıklar, toplumsal korkular, yaşam biçimlerinin

sinemaya yansıyış şeklidir. Bu yaklaşım biçiminin öncüsü, daha öncede değinilen

Siegfried Kracauer’in Caliagari’den Hitler’e adlı yapıtı sayılır. Alman

Dışavurumculuğu’nun doğuşuna ve yükselişine tanıklık eden Kracauer, 1947 yılında

yazdığı bu kitapta 1920’li yıllarda Alman sinemasının hangi yolla ve hangi ölçüde

Nazizmin gelişini öngörebildiğini ortaya koyar. Weimar Cumhuriyeti sürecinde hemen

hemen üretilmiş tüm filmleri inceleyerek, çekim ve gösterim koşullarını ortaya dökerek,

bu filmleri üreten toplumla onları bağdaştırır. Kracauer, belirli bir dönemde bir

toplumun psikolojisini tanımlamaya çalışırken o toplumun eğilimleri, düzeni, istekleri

ve ihtiyaçlarını filmlerden yola çıkarak açıklar. İncelediği dönemin siyasal ve ekonomik

açıklamalarının yanında daha az belirgin olan ve dolayısıyla daha az dikkat çeken

noktaları filmlerde yakalayarak “Weimar dönemi Alman zihniyetini aydınlatmaya

çalışır. Kracauer’e göre, sinema ile toplum psikolojisi arasındaki ilişki doğrudan ve tek

anlamlıdır: Ona göre eğer bir yansıma söz konusu ise, sinema bir psikolojiyi

yansıtmaktadır. Eğer, incelenen filmlerin çoğunda bir otorite söz konusu ise, bu

Almanya’nın bir  yandan otorite arayışı içinde olduğunu ama aynı zamanda da ondan

korktuğunu ifade eder; ya da eğer hemen her filmde bir vampir ya da hortlak ortaya

çıkıyorsa bu da o toplum içerisinde var olan korku ve gizem merakını ortaya koyar.

98Bunlara örnek olarak, Fransa’da Paul Léglise’in Vichy döneminde sinema üzerine yaptığı, Histoire de la
politique du cinéma français: Le cinéma de la Troisième République [Fransız Sinemasının Siyasal Tarihi:
Üçüncü Cumhuriyet döneminde Sinema] sözü geçen dönemde, sinemanın nasıl koruma ama aynı zamanda
kontrol altına alındığını, diğer taraftan da profesyonel bir örgütlenmeye doğru gidildiğini gösterir; Jean-Pierre
Jeancolas’nın Le cinéma des français: la Vème République [Fransızların sineması: Vinci Cumhuriyet] (1979,
Stock) sinemanın nasıl bir propaganda aracı olarak kullanıldığını ortaya çıkarır.



40

Filmler içerisinde var olan bu imgelerden yola çıkarak, Hitler’in aslında toplumsal bir

fenomen olduğunu vurgular99.

Benzer bir yaklaşım bu çalışmanın çıkış noktasını oluşturan Marc Ferro’nun ve

Pierre Sorlin’in çalışmalarında söz konusudur. Ferro’ya göre sinema gerçeği birkaç

katmanda temsil eder: filmler olayların bazı yönlerini açığa çıkaran ancak bazılarını da

saklayan hikâyeler anlatırlar; bir yönetmenin ve içinde bulunduğu toplumsal çevrenin

bir temayı ele alış biçimlerini ele veren bir dil kullanırlar; bir toplumun saklı ideolojisini

ortaya çıkaran tepkiler yaratırlar100.

Pierre Sorlin, filmlerdeki yansımanın hem genişletilmesi hem de bir adım daha

ötesine geçmesi gerektiğini düşünür. Ona göre bir film, bir toplumun eğilimlerini ve

ilgi alanını açığa çıkarmadan önce içinde geliştiği düşünce perspektifini ele vermelidir,

başka bir deyişle neyi göstermeye karar verdiğinden önce neyin gösterilebilir olduğunu

aktarmalıdır. Buradan yola çıkarak, “görünür olan” kavramını ortaya atar. Bireyler, dış

dünyayı “olduğu gibi” değil kendi alışkanlıkları, kültürleri, beklentileri, başka bir

deyişle kendi bulunduğu ortam doğrultusunda algılar. “Görünür” (le visible) olan,

yönetmenlerin kolaylıkla gösterilebilir olduğunu düşündükleri ve izleyicinin herhangi

bir çaba sarf etmeden, kolaylıkla anlayabildikleridir. Bunun yanında, Ferro’nun da

önerdiği gibi görünür olmayana yani, görüntülerin söylemediklerine dikkat etmek

gerekmektedir. Sorlin, ayrıca fazla ayrıntılı olarak verilenin de “görünür olan”dan farklı

bir şeyler söyleyebileceğini düşünür. Ona göre her durumda gösterilenin ötesine gitmek

gerektirir. Sinema, bir yandan görüntüleri derlerken aynı zamanda onları üretir de.

Dolayısıyla doğrudan gerçeği değil de izleyicinin tanıyıp kabul ettiği gerçeğin

fragmanlarını gösterir. Burada söz konusu olan, ya bir kültürün gerçeğin hangi türde

“imgesini” verdiğinin ya da bir kültürün “gerçeğin imgesi” hakkındaki fikrinin

belirlenmesidir101. Bu yaklaşım, “görünür olanı” daha da geliştirip, yeni imgeler

sunulmasını öngörür.

99 Siegfried Kracauer, From Caligari to Hitler : a psychological history of the German film, Priceton
University Pres, 1974
100 Marc Ferro, Cinéma et Histoire, Gallimard, Paris, 1993
101 Pierre Sorlin, Sociologie du cinéma, ouverture pour l’histoire de demain, ss: 68-74



41

Yine bu bakış içerisine dahil edilebilecek olan bir başka yaklaşım, bir toplumun

kendini tanımlayış biçiminin (autorepretesentation) filmler aracılığıyla araştırılmasıdır.

Dana Polan, 1986 yılında yayınladığı Power and Paranoia. History, Narrative and the

American Cinema 1940-1950 adlı kitapta, Amerikan toplumunun sözü geçen tarihlerde,

hiç de düşünüldüğü gibi barışçı, avutucu ve “aileyi” ön plana çıkaran ideolojiyi

savunmadıklarını ortaya çıkarmıştır. Aksine, yeniden yapılanan bir toplumun endişeleri

ve rahatsızlıkları incelen filmlere yansımıştır102.

Sinema filmlerinden yola çıkarak sosyokültürel tarih oluşturma çabalarına, sinema

sektöründe çalışanların yaşam biçimleri ve çalışma koşulları üzerinde yürütülen

çalışmalar eklenebilir. Bir anlamda “sinema ortamı” ve çalışma koşulları incelenerek,

bir toplumun alt yapısını betimlenmeye çalışılır. Benzer bir yönelim, yine “sinema

dünyası” içerisinde kalarak filmlerin dağıtımı ve tüketimi üzerine yapılan çalışmalar

için söylenebilir. Burada amaçlanan bir yandan, sinema salonlarına gelen kitlelerin

yapıları, cinsiyetleri, yaş grupları, toplumsal konumları, eğitimleri, ilgi alanları,

sinemaya gitmenin dışında sinema ile ilgili faaliyetleri (dergi satın alma, eleştirileri

takip etme gibi…) incelenerek sinemanın kültürel etkisi tartışmak; diğer bir yandan da,

sinema salonlarının durumu, mimarileri, şehirdeki konumları ve zaman içerisindeki

değişimleri gibi unsurlarla içeriksel etkilerini aydınlatmaktır103. Bu çalışmalar, bir

toplumda var olan alışkanlıkların, başka bir deyişle “göreneklerin tarihini” yazılmasına

da ön ayak olur104.

1.5.3 Ekonomik-endüstriyel Tarih

Sinema, yapısı itibariyle yüzlerce kişiyi, üretimden dağıtıma, reklamdan basına

birden çok sektörü doğrudan etkileyen bir kültürel endüstri ürünüdür. Dolayısıyla onun

bir sanayi olarak doğuşu, oluşturduğu endüstriyel yapı, bir ülkede çekilen filmlerin

102 Francesco Casetti, a.g.e. s: 327
103 Buna örnek olarak bkz Laurent Creton, Kristian Feigelson (der), Villes cinematographiques, cine-lieux,
Théorème sayı 10, Sorbonne Nouvelle yayınları, Paris 2007
104 Francesco Casetti, a.g.e. s: 329



42

ortaya çıkış sürecini de belirler. Tim Bywater ve Thomas Sobchack’ın da belirttikleri

gibi sinema bir kurum, bir ruh hali ama aynı zamanda büyük bir ticaret alanıdır.105

1970’li yıllara kadar, sinema – tarih çalışmaları kapsamında gerçekleştirilen

araştırmaların büyük çoğunluğunda sinema filmi bir “eser” olarak değerlendirilmiş,

onun teknik, ekonomik ve endüstriyel alt yapısı bu bağlamda, doğrudan eserle ilişkili

olarak ele alınmıştır. Çoğu araştırmacı, sinemasever, filmin bir “ürün” olarak

değerlendirilmesinden rahatsızlık duymuştur ve “sanat sineması” ile “ticari sinema”

arasında ayırım yapar, bu da finansal zorunluluklar ve edebi gereklilikler arasındaki

çekişmelerin “stereotip/klişe çekişmeler olarak değerlendirilmesi için bahane oluşturur.

Parasının peşinden koşan yapımcı ile “fazla para harcama” eğiliminde olan yönetmen

arasındaki bu çekişmeler, bazı filmlerin çekilememesine, deneysel bir takım

çalışmaların sonucunda uzun olan bazılarının kısaltılması nedenlerine bağlanır106.

Çalışmalarda, sinemanın finansal boyutu sözü edilen kapsamda ele alınırken, sinemanın

tekniği, ancak çok özel bir takım efektler kullanılmışsa değerlendirme kapsamına alınır.

Oysa sinema oldukça ağır sayılabilecek bir teknolojiye dayanan bir sanat dalıdır ve

filmler de bir endüstrinin doğmasına neden olmuşlardır.

Daha önce de belirtildiği gibi sinema olayı, bilimin ve tekniğin gelişimi ile

doğrudan ilişkilidir ve bir toplumun endüstriyel yapılanmasına paralellik gösterir.

Dolayısıyla sinemanın tarihini oluştururken hem teknik, hem de ekonomik tarihi de göz

önünde bulundurmak gerekir. Bu çalışmalar gerçekleştirilirken bazı temel sorular ortaya

çıkar. Bunlardan bazıları, sinemanın aynı zamanda bir “aygıt” olması onun amaçlarına

ulaşmasında oluşturduğu baskı; bir üretim yönteminin değişmesi ya da bu değişime

karşı direnişin yol açtığı daha geniş kapsamlı değişiklikler; aynı zamanda bu sektörün

mantığını oluşturan unsurlar, diğer gösteri sanatları, kültür endüstrileri ya da boş zaman

faaliyetleri ile olan ilişkileri üzerine yoğunlaşır.

Sinemanın endüstriyel tarihi, genel anlamda sinemayı doğrudan ilgilendiren

ekonomik değişkenlerin incelenmesini kapsar. Diğer yöntemlerden farklı olarak, sinema

105 Tim Bywater, Thomas Sobchack, a.g.e., s: 153
106 Michele Lagny, a.g.e. s: 137



43

filmini etkileyebilecek sosyolojik ve siyasal etkenler üzerinde durmaz. Bu yaklaşım,

tüm ekonomik stratejilerin uzun vadeli kar sağlanmasını hedeflediği iddiasında bulunur,

dolayısıyla sinemayı endüstriyel bir sektör olarak değerlendirmeyi ve yapı, yatırım ve

performans kavramları çerçevesinde incelemeyi teklif eder107.

Yazılan birçok ekonomik tarih, özellikle de Hollywood tarihi söz konusu olunca

farklı modeller benimsenerek gerçekleşmiştir. İlk dönemlerde, büyük yapımcıların

hikâyeleri araştırmacıları etkilemiş, örneğin MGM’in yöneticisi Louis B. Mayer gibi

Hollywood’un kaderini belirleyen büyük şirketlerin hikâyeleri ile sınırlı kalmıştır.

Bunun yanında, daha ilerideki yıllarda, Marksist düşünce biçimi çerçevesinde

sinemanın para ile daha doğru bir ifadeyle Wall Street ile olan ilişkisini sorgulayan

çalışmalar ortaya çıkar108. Wasko’nun Hollywood’un iplerinin New York borsasınca

çekildiği iddiasına karşılık, Douglas Gomery, Wasko’nun aksine, yapım şirketlerinin

geliştirdikleri ve bir anlamda Amerikan sinema endüstrisinin ana parçasını oluşturan

sistem sayesinde 1930’lu yıllardan itibaren kendi kendilerini finanse edebildiklerini

söyler. Ona göre, bu yapım şirketlerinin işleyiş şekillerinden yola çıkarak bir endüstriyel

tarih yazmak mümkündür109.

1964 yılında Amerikalı araştırmacı Thomas Guback, İkinci Dünya Savaşı

sonrasında Amerikan ve Avrupa sinema endüstrileri arasında bir kıyaslanma yapar ve

bu iki kıta arasındaki dengesizliği, doğrudan ekonomi, üretim organizasyonu ve ürün

politikalarındaki derin farklılıklara bağlar, ona göre ideolojik bir yayılma aracı olarak

görülen Amerikan sinema endüstrisi Amerikan yönetiminden ve de özellikle de

Savunma departmanından önemli bir destek görür. Guback’in yaklaşımını benimseyen

Douglas Gomery, Robert Allan ile birlikte yazdıkları ve alanlarında önemli bir referans

sayılan Film History, Theory and Practice [Film Tarihi, Kuram ve Uygulama]

(McGrow-Hill, New York, 1985) adlı kitaplarında, Guback’ın ekonomik süreçten

kültürel sürece çok hızlı bir şekilde geçmesini eleştirirler. Onlar, film ürünlerinin diğer

107 a.g.e. s. 160
108 Bu alanda gerçekleştirilen ve sinemanın finansal boyutunu inceleyen en önemli çalışmalardan biri Janet
Wasko’nun 1982 yılında yayınladığı Movies and Money: Financing the American Film Industry, Norwood,
New Jersey, Ablex Publishing Corporation, sayılmaktadır.
109 Douglas Gomery, Hollywood Studio System, British Film Institute, 2005 ss: 15



44

ticari mallar gibi görülmesi gerektiğini ve sinemaya da klasik ekonomik analizlerin

kuralları çerçevesinde yaklaşılması gerektiğini savunurlar. Kitap, liberal bir modelden

yola çıkarak sanayi alanına uygulanan bir pazar ekonomisinden söz eder. Temelde, bu

modelin oluşmasında teknolojik koşulların, uygun malzemenin erişilebilirliği, fiyat

esnekliliği, alım-satım modellerinin varlığı vb… gibi şartlar öne sürülmüştür.110

Uygulanan bu model vasıtasıyla Allan ve Gomery,  Amerikan sinemasının özelliklerini

oluşturan unsurları açığa çıkarmanın yanında, belirli bir süreç içerisinde alınan bazı

kararlardan ve uygulamalardan neden bazılarının başarılı, diğerlerinin de başarısız

olduğunu vurgulamışlardır111.

Sinemanın bu çerçevede incelenmesi başlangıçta beraberinde bazı sınırlılıkları da

getirir. Çoğu zaman bu alan, özerk bir mantığa sahip başlı başına bir sektör olarak

değerlendirilmiştir. 1980 sonrasında gerçekleştirilen yeni çalışmalar, bu sınırların

genişletilmesini öngörmüş, sinema aygıtının “yapısını” betimleyen  “üretim

biçimlerinin” yanında, işleyiş “felsefesini” ele almıştır. Bir yandan işin örgütlenmesi,

finanssal sistem, teknik yapılanma incelenirken, diğer bir yandan da filmin basit bir

ürün mü yoksa bir ifade biçimi mi; gerçekleştirilen bu faaliyete yüklenen anlam

(yaratıcılık mı yoksa meslek mi?), konumladığı alan mı (kültür mü yoksa gösteri mi?);

ucuz bir film mi yoksa yüksek bir kültür ürünü mü sayılması gerektiği gibi daha

epistemolojik sorulara da yer verilir112.

Görüldüğü üzere, aslında sinema- tarih ilişkisi çok katmanlı bir çalışmayı ve birçok

bilim alanını bir araya getiren bir yaklaşımdır. Marc Ferro, sinema-tarih kuramına

katkıda bulunurken net bir yöntem belirtmemekle birlikte, sinemayı, aşağıda açıklandığı

gibi dört ana eksen çerçevesinde incelemeyi önerir113.

110 Robert Allan, Douglas Gomery Film History, Theory and Practice, McGrow-Hill, New York, 1985, ss:
138-152
111 Francesco Casetti, a.g.e. s: 322
112 Francesco Casetti, a.g.e. s: 324
113 Marc Ferro, Cinéma et Histoire, Gallimard, Paris, 1993, ss: 19-27



45

1.5.4 Marc Ferro ve Yöntemi

Sinema ilk olarak tarihin bir edimcisi olarak karşımıza çıkar. Kronolojik açıdan

bakıldığında sinema ilk olarak bilimsel gelişmelerin bir aracı olmuştur. Edward

Muybridge ya da Marey hareketli fotoğraflar üzerine gerçekleştirdikleri çalışmaları

Bilimler Akademisine sunmuşlardır, günümüzde de tıp kamerayı bilimsel amaçlar

çerçevesinde kullanır. İcadının daha ilk yıllarında askeri amaçlarla da kullanılmış,

örneğin düşman ordularının cephaneleri görüntülenmiştir.

XX. yüzyılın ilk yıllarında, sinemanın yeni bir teknolojik araç olarak görülmesinin

yanı sıra bir sanat dalı ve hatta bir endüstri dalı olarak değerlendirilmeye başlamasıyla

birlikte çok da farkında olmaksızın Tarih’in yazılışına müdahalede bulunur. Çekilen

belgesel ya da kurmacalar, geçmişi günümüze aktaran önemli eserlerdir. Kimi ülkelerde

kral ve kraliçelerin (İngiltere) ya da sultanların (Osmanlı) geçit törenleri kayıt edilirken,

başka ülkelerde trenler, sergiler ya da cumhuriyetçi kurumlar gibi yükselen burjuvazinin

icatları görüntülenir. Bununla birlikte kurmaca alanında ilk ortaya çıkan örnekler

propaganda filmleridir.

Sinemanın propaganda amaçlı kullanımı ve toplumlar üzerindeki etkisi kısa sürede

idareci kadrolar tarafından keşfedilir, dolayısıyla sinemayı kendi hizmetlerine sokmaya

çalışırlar. Bunun ilk örneğini, daha önce sinemanın tarihsel sürecinden söz ederken

değinildiği gibi Sovyetler Birliği gerçekleştirir. Sinema, Devrim’i ve niteliklerini, bu

birliği oluşturan ülkelere yayma aracı olarak kullanılmıştır. Benzer amaçlar Batı

sinemasında da görülmüştür. En belirgin örnek, 1930’lu yıllardan itibaren Nazi

Almanya’sında ve Faşist İtalya’da sinema kurumunun iktidarın emrinde olmasıdır. Bu

duruma başka bir örnek, Osmanlı İmparatorluğu’nun son yıllarında sinemanın yine

Devlet kurumlarının gözetimi altında gelişmesi verilebilir. Kısaca ifade etmek gerekirse,

Doğu’da ya da Batı’da yöneticilerin sinemaya karşı tavrı aynı olmuştur. İster sermayeyi,

ister devleti ya da bürokrasiyi temsil etsin her kurum sinemayı kontrol altında tutma

arzusu içindedir. Bunun karşısında Amerika’da ya da Kanada’da basının üstlendiği

göreve benzer biçimde, sinema bir karşı-iktidar da olmuştur. Bu amaçla filmler çeken

yönetmenler de, sert tartışmalara ve hatta çatışmalara rağmen aslında başka bir



46

ideolojinin hizmetinde olmuşlardır. Bu uğurda çekilmiş her film kendi tarzlarında

egemen ideolojinin karşısında “bağımsız” bir tavır sergilemiş, halk, din, ulus hakkında

kendini tek söz sahibi sanan iktidarlara karşı ve onlara rağmen yepyeni söylemler

geliştirmişlerdir. Günümüzde gelişen teknik olanaklar sayesinde, özellikle de süper 8

kameralarının kullanımının yayılmasıyla birlikte, sinema toplumsal ve kültürel bir

bilinçlenmenin edimcisine dönüşmüştür.   Toplum artık yalnızca bir çözümleme nesnesi

değil aynı zamanda kendi kendinin sorumluluğunu üstlenebilen bir unsura dönüşmüştür.

Marc Ferro, sinemanın Tarih ile olan bu ilişkisi tespit edildikten sonra, bir filmi

işlevsel ve etkin kılan eylem alanlarının belirginleşmesi gerektiğini ifade eder. Ona göre

bu işlevsellik ve etkinlik, filmin içinde üretildiği ve onu algılayan toplumla doğrudan

ilgilidir. Bunun yanında, sinemaya atfedilen ve sinematografik olguların dışında kalan

yapım koşulları, dağıtım yöntemleri, türlerin seçilmesi, kültürel imgelere gönderme gibi

bir takım olguların ötesinde sinema edebi yazının salt uyarlaması değildir. Kendine has,

belirli bir özgünlük taşıyan ifade biçimlerine sahiptir ve bunlar hiç de düşünüldüğü gibi

masum değildir. Her yönetmen, sinemanın bu anlatım olanaklarını belirli bir amaç için

kullanır. Örneğin, anlatılan durumun, olayın yarattığı sıkıntıyı ifade etmek için

yönetmen uzun süren plan-sekanslar, travelingler kullanabilir. Ancak bu yöntemler,

yönetmenin de bilincinin dışında, ya da onun bilinçaltında gizli kalmış farklı anlamlar

içerebilir, farklı ideolojik ve toplumsal göndermelere neden olabilir. Yine benzer

şekilde, Ferro’nun kitabında çözümlediği gibi Yahudi Süss’te kullanılan zincirleme-

geçişler görünen, belirgin olan amacın dışında bir takım anlamlara sebep olur114.

Bu tür sinematografik yazı unsurlarının kullanımı bir anlamda filmin içinde

üretildiği topluma karşı bir silah niteliği taşımaktadır. Toplumda var olan ve kurumlarca

uygulanan her çeşit sansür, ki buna otosansür de dahildir, aslında bir anlamda toplumun

kendine ihanetidir. Bir filmin üretilmesi, beraberinde rekabeti, çatışmaları ve etki

mücadelelerini de getirir. Gizli ya da açık bir şekilde, bu çatışmalar toplumuna göre

Devlet ile sanatçı, yapımcıyla dağıtımcı, senarist ile yönetmeni vb… arasında

gerçekleşir ve çoğu zaman bu durum filmlerin görünen anlatısına yansımaz bile. Ancak

114 Marc Ferro, a.g.e. ss: 159-161



47

bu gibi çatışmalar geri planda filmin söylemine dolayısıyla da onu algılayan topluma

doğrudan etki eder. Her kültürel ürün, siyasal eylem ve her endüstri gibi her filmin de

bir öyküsü vardır ve bu da Tarih’i oluşturur. Filmin etrafından biçimlenen ilişki ağları,

ayrıcalıklar ve angaryalar, hiyerarşiler ve onurlar, elde edilecek maddi ve manevi karlar;

yaratıcılar arasında yaşanan çatışmalar bir öykü yaratır. Filmin bu öyküsü de o ülkenin,

bölgenin, topluluğun tarihine katkıda bulunur. Bu tarihin algılanışı kuşkusuz ki

toplumdan topluma değişmekte, hatta aynı toplum içerisinde dönemden bir başka

döneme yine farklılaşmaktır.

Marc Ferro’nun teklif ettiği dördüncü eksen, filmin tarihsel okunuşunun yanı sıra

Tarih’in sinematografik okunuşudur. Bu sonuncuda, tarihçiyi kendisinin geçmişi nasıl

okuduğu sorunuyla karşı karşıya bırakır. Gerçekleştirilen birçok kurmaca ya da belgesel

film göstermiştir ki halkların bellekleri ve sözlü gelenekler, tarihçi sinemacıya çeşitli

kurumların gizlediği ya da ellerinden aldığı nice belgeler sunabilmiştir. Dolayısıyla,

filmlerden yola çıkılarak, sözü geçen çerçeveler dikkate alınarak bir topluma dair

sonsuz bilgiler edinmek mümkün olacaktır.

Marc Ferro’nun önerdiği bu dört ana eksen, bizim de bu çalışmamızın temelini

oluşturacaktır. Bunlar, Türk sinemasının kendine özel endüstriyel yapısı göz önünde

bulundurularak, araştırmamıza yön verecektir. Bu çerçevede ortaya çıkan unsurlar

üçüncü bölümümüzde ayrıntılı olarak verilecektir.

2. SİNEMA ENDÜSTRİSİ: KURAMIN YAPI TAŞI

“Ben ticari anlaşmaların esiriyim. Kendimi tamamen fikirlerime teslim ederek

film çekmek isterdim, eğer bir film; bir kalem ya da bir sayfa kağıttan daha pahalıyla

gelmeseydi… Bir ressama, sadece kendisi bir milyon dolar tutan boş bir tuval, 250 bin

dolar tutan bir palet, 300 bin dolarlık bir fırça, 750 bin dolarlık bir boya kutusu verilse

ve ona, “hayal gücün seni nasıl yönlendiriyorsa öyle bir resim yap” dense ancak bunu



48

yaparken de biten tablonun 2 milyon 300 bin dolar getirmesi gerekliliğini göz önünde

bulundurması söylense acaba ne olurdu?” 115

Alfred Hitchcock bu söyleminde sinemanın bir sanat dalı mı yoksa bir sanayi mi

olduğu tartışmalarına kendine özgü bir üslupla açılık getirmeye çalışmaktadır.  Sinema,

icat edildiği ilk yıllardan itibaren bu tartışmanın tam merkezine oturmuş, çeşitli

ortamlarda da defalarca gündeme gelmiştir. Ünlü Fransız sinema tarihçisi Louis Delluc

“Sinema aynı zamanda bir endüstridir ve başka birçok şeydir” derken sinemanın her

şeyden önce önemli bir organizasyona sahip, birden çok kurum ve kuruluşu bir araya

getiren ve onları etkileyen, kar- zarar üzerine kurulu bir sanayi dalı olduğunu

vurgulamaktadır. Ayrıca, sinemanın icadı, Sanayi Devriminin iyice ivme kazandığı, bu

devrimin bir sonucu olarak “kitlelerin”, dolayısıyla da “kitle kültürünün” oluştuğu bir

döneme denk gelir. Bu durumun aslında sinemanın tartışmasız bir şekilde endüstriyel

sistem içerisinde yer aldığının bir işaretidir.

Hareket halindeki resimlerin sürekliliğinin ve gözün optik yanılmasının 1824

yılında Peter Roget tarafından keşfedilmesinden yaklaşık 60 yıl sonra Amerikalı

Thomas Edison ve William Dickson “kinetoscope” ile hareket halindeki görüntüyü bir

kutuya hapsetmiş, Fransız Lumière Kardeşler ise onu dev bir perdeye yansıtan

“cinématographe”ı icat ederek, sinemanın “kitlesel” ve “kentsel” işlevini ortaya

çıkarmışlardır. Sinematografın gördüğü büyük ilgi sonucu, ürünler çeşitlenmiş, ardı

ardına açılan sinema salonları düzenli bir dağıtım ve gösterim sistemini gerektirmiştir.

Sinema, bir yandan insani olan duygu ve düşüncelerin, hayallerin, umutların görsele

dönüştürülmesidir ancak bunun yanında teknolojik bir örgütlenmedir. Hatta İrfan

Erdoğan ve Pınar Beşevli Solmaz’ın da ifade ettikleri gibi, bu örgütlenme biçiminin ve

ilişkilerinin içinde yaşayan, onun biçimlendirdiği ve onun içinde kendini biçimlendiren

insanın ürünüdür116.

115Joelle Farchy, La fin de l’exception culturelle, CNRS- Editions, Paris, 1999, s: 6
116İrfan Erdoğan, Pınar B. Solmaz. Sinema ve Müzik, materyal satış ve bilinç yönetimi için bilişsel ve
duygusalın oluşturulması, ERK yayınları, 2005, Ankara, s: 36



49

2.1 Sanayi Devrimi ve Kitle Kültürü

XVIII. yüzyılın sonlarında başlayıp, XIX. yüzyılda ivme kazanan Sanayi Devrimi,

teknik ve ekonomik anlamda bir sarsıntıyı, sanayi kapitalizminin ortaya çıkışıyla,

yepyeni bir uygarlığın yerleşmesini simgeler. XVIII. yüzyılın ortalarında Büyük

Britanya’da başlayan, ardından da diğer Avrupa ülkelerini etkileyen bu değişim ile yeni

üretim biçimlerine geçilmiş, kitlesel üretim ile kitlesel tüketimin bir noktada buluşturan

yeni sistemler gelişmiştir. Teknik sistemlerin, demografik olguların ve tarımsal

faaliyetlerin karşılıklı etkileşim halinde bir araya geldiği mucizevî bir süreç olarak

değerlendirilen bu devrimin sonucunda Fernand Braudel’in “maddi uygarlık” olarak

adlandırdığı yeni bir toplum oluşur.117

Gerçekten de bu ilk devrimin118, Avrupa ekonomik, sosyal tarihinde bir dönüm

noktasını oluşturduğu söylenebilir: teknik değişimler, ekonomik kalkınma, başat bir

sanayi sektörü, kapitalizmin yükselişiyle varolan toplumsal ilişkilerin farklılaşması,

tarımsal gelişmeler, vahşi denebilecek bir uygarlaşma, bireysel girişimci sınıfının

güçlenmesi… Antik Çağdan bu yana insanoğlunun adım adım yaklaştığı modernleşme,

neredeyse bir yüzyıl içerisinde tamamlanmıştır. Buhar makinesi, telgraf, fotoğraf ve

bunun gibi daha nice teknolojik buluş, Braudel’in “yenilmez bir düşman” olarak

tanımladığı coğrafi mesafeleri dize getirmiştir. Bunun sonucunda “değere ilişkin

niteliksel bir süreç olan metanın dolaşımını hızlandırarak”, sanayi sermayesinin

dönüşümünü arttırmış, sermayeye ödenen faizi azaltmış ve sanayi ürünlerinin

ticaretindeki düzenliliği arttırmıştır119. Mekanik aletlerden neredeyse bütünüyle farklı

olan makinanın üretim sürecine dahil olmasıyla birlikte üretim hızlanmış, özellikle

tarım sektöründe yaygınlaşmasıyla burada işgücüne duyulan ihtiyaç düşmüş, kent

çevrelerinde kurulmaya başlayan fabrikalarda çalışmak üzere bir “işçi” göçü

başlamıştır.  Yaşanan bu değişimler, insanların doğrudan yaşam biçimlerine, diğer bir

deyişle de kültürel faaliyetlerine yansımıştır.

117Yves Crozet, Christian Le Bas, L’économie mondiale, 1. De la révolution industrielle à 1945, Hachette
Supérieur,Paris 1993, s: 9
118 Buharlı makinadan sonra elektroniğin endüstride kullanımının yaygınlaşmaya başlaması ve günümüz
teknolojisinin robotlaşması ikinci endüstriyel devrim olarak nitelenmektedir.
119Ünsal Oskay, XIX. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişimin Kültürel İşlevleri. Kuramsal Bir Yaklaşım,
Der yayınları, 1993, s: 6



50

“Kitle Kültürü” kavramı da bu dönemlerde yaşanan değişimleri tanımlar. Bu

dönemde gerek fiyatlarıyla, gerek biçimleriyle ve gerekse dağıtımıyla en geniş kitleye

ulaşmayı hedefleyen yeni kültürel ürünler ortaya çıkar. Giderek kentlileşen, gelirlerinde

bir iyileşme söz konusu olan ve siyasal çekişmelerin odağı, çoğunlukla okur-yazar

kitlelere, ucuza mal edilip dağıtılan ve sayıları her geçen gün artan çeşit çeşit baskılı

yayınlar sunulur. Bu artış, popüler kültürün geleneksel biçimlerini alaşağı ederken

kamuoyunun krallığını ilan eder120.  Yeni çalışma yöntemlerinin ortaya çıkardığı “boş

vakit” de gösteri endüstrileri tarafından doldurulur.

2.2.Sinema ve kültür endüstrileri

Kentlere gelen yeni işgücünden azami seviyede faydalanabilmek için de yeni

üretim biçimleri geliştirilmiştir. Bunların arasından en önemlisi Fordizm XX. yüzyılın

ilk yıllarında ortaya çıkmıştır ve yine XX. yüzyılın ortalarında sanayileşmiş ülkelerde

meyvelerini vermiştir. Keynezyen politikalardan esinlenerek Refah Devleti

yerleştirilmesini öngören bu yeni ekonomik rejim, çalışmayı ve dolayısıyla da üretimi

yeniden biçimlendirmiştir. Üretim sisteminden elde edilen kazançlar alım gücünün

artmasına neden olurken, diğer bir taraftan da yatırımları teşvik etmiştir. Bu durum da

uzun vadede ekonomik gelişmeyi sağlar121. Fordizmin en temel özelliği, kitlesel

tüketimi hedefleyen kitlesel bir üretim tarzı oluşturmuş olmasıdır. Ayrıca, gerek üretimi

gerekse tüketimi etkileyen bir standartlaşma ve üretimin belirli kurallar içine alınması,

bu tür sanayileşme mantığı çerçevesinde önemli bir rol oynamıştır.122 Büyük kültürel

pazarın gelişimi de fordist bir temele dayanmaktadır: herkese açık kültürel ürün ve

hizmet. Klasik sanat ve yazının etkinliğini kaybetmesine paralel olarak ona bağlı

“kültürlü insan” modelinin XX. yüzyıl sürecinde önemini yitirdiği gözlemlenir. Fordist

sistem içerisinde yapılanan toplumlar, daha kolay erişilebilir, uzun bir klasik eğitim

gerektirmeyen ve doğrudan kitle tüketim sistemine dayanan modeller önerir artık.

120 Dominique Kalıfa, La culture de masse en France, 1. 1860 – 1930, Edt.La Découverte, Paris 2001 ss: 4-5
121 Laurent Creton, L’économie du cinéma, Edt. Armand Colin, Paris 2005, s: 21
122 Laurent Creton, Cinéma et Marché, Edt. Armand Colin, Paris 1997, s: 27



51

Sinema da bu sözü edilen iki farklı dünya arasındaki geçişkenliği sağlayan en önemli

taşıyıcı olur.

1940’lı yıllarda, Theodor Adorno ve Max Horkheimer’ın öncülüğünde başlatılan

çalışmalar, bu yeni yaşam biçimlerinin doğal olarak kültür ürünlerini de doğrudan

etkilediğini savunmuş, Marksist kuramların genel çerçevelerinden yararlanarak kültür

varlıklarının endüstriyel ortamda bir “ürün”, meta olarak toptan üretilmesini incelemiş

ve “kültür endüstrisi” kavramını ortaya atmışlardır123. Müzik, sinema, resim gibi kültür

eserlerinin, tıpkı araba, beyaz eşya vb… endüstriyel ürünler gibi, seri üretim

programına, yani aynı tipte bir örgütlenme ve planlama tekniğine dahil olmalarını

tartışmışlardır. Hatta kültür ve eğlencenin bir araya gelerek kaynaşmasının öncelikle

sanatın ölümü ve ardından da kendini “araçsal bir ussallığa” terk etmiş yığınlardan

oluşan bir toplumu simgelediğini söylemişlerdir. Bu durumda bir ürün ne kadar fazla

kişiye yani “tüketiciye” ulaşırsa, ne kadar fazla yeniden üretilebilirse, ürünün ekonomik

geri dönüşü bir o kadar karlı olacaktır. Mümkün olduğunca çok kişiye hitap etmeyi

hedefleyen bu sistem içerisinde bireysel özellikler, insanlar arasındaki farklılıklar yok

sayılıp ortak bir paydada buluşturulmaya çalışılmaktadır124. Frankfurt okulunun bu

görüşlerine eleştirel olarak yaklaşan Paul Lazarsfeld ve Robert Metron gibi

Fonksyonalistler, kültürel ürünlerin daha geniş kitlelere yayılmasıyla bir

demokratikleşme süreci yaşandığının altını çizerler. Geçmişte toplumsal sınıflar,

tüketim alışkanlıklarıyla birbirlerinden ayrılırlardı. Burjuva yaşam biçimi ve kültürü ile

çok daha farklı gelenek ve imkânları olan halk arasında derin bir uçurum söz

konusudur. Ancak fordist mantığın öne çıkarttığı homojen yaşam biçimi, orta sınıfın

ağırlık kazanmasına neden olur. Dolayısıyla kültürün demokratikleşmesi sağlanarak

herhangi özel bir “marifeti” olmayan insanların kültürel ürünlere ulaşması sağlanır125.

Kültür endüstrileri, tek ya da ufak bir seri eser ortaya çıkaran sanat ve zanaat

faaliyetlerinden farklı olarak kitlesel bir üretim ve dağıtımla tanımlanır.126 Başlangıçta

123 Armand Mattelart, Michèle Mattelart, İletişim Kuramları Tarihi, çev:  Merih Zıllıoğlu, İletişim yayınları,
İstanbul 2006, s: 61
124John Fıske, Popüler Kültürü Anlamak, çev: Süleyman İrvan, Ark Yayınları, Ankara, 1999 ss: 36-38
125 Paul Attallah, Théories de la communication. Sens, sujets, savoirs, Télé-Université, Quebec, 2003, s: 79
126 Laurent Creton, , a.g.e. s: 22



52

tek olarak yaratılan eser, teknik bir takım uygulamalardan geçerek verimliliğinden

yüksek gelir elde etme amacıyla çoğaltılır. Böylece maliyet fiyatı çok düşen kopyalar,

geniş kitlelere ulaşabilmekte ve ele geçen kaynaklar geri dönerek yeniden sanatı,

yaratıcılığı besleyebilmektedir127. Kültür endüstrilerinin önemli bir unsuru olan sinema

da kendi iç dinamiklerinin etkisiyle yapılanmıştır. Gerçekten de bir filmin çekimi belirli

sanatsal emellerle katı kurallarla sınırları çizilmiş finanssal zorunlulukların çakıştığı

noktada konumlanmaktadır128.

Dolayısıyla, geniş kitlelere hitap eden sinemanın da, bu fordist sistem içinde yerini

bulduğunu söylenebilir: Yığınların yaşadığı kentlerde gelişmiş, kentleşme ve bu yeni

endüstriyel sistemin yarattığı “boş vakit” unsurunu doldurmaya yaramıştır. İlgi

çekiciliği ve ayrıca ulaştığı geniş kitleler sayesinde, yeni tüketim biçimlerinin

yayılmasına katkıda bulunmuştur. Özellikle, Hollywood sinemasında bolca yer alan

tüketim ürünleri, yepyeni ev aletleri, sunulan yeni hizmetler, daha genel anlamıyla cazip

bir şekilde gözler önüne serilen yeni yaşam biçimleri ile sistemin içine dahil olmuştur.

Bunun yanında Paramount’ın yöneticilerinde B. P. Schulberg’in bu Fordist- Taylorist

sistemlerden esinlenerek yeni işletme metotları geliştirmiştir.  Chaplin’in “Modern

Zamanlar” filminde ele aldığı imalat zincirinin yalnızca Ford fabrikalarına değil aynı

zamanda da sinema sektörüne gönderme yaptığı düşünülebilir129. Sinemanın niteliği

üzerine bitmek bilmeyen tartışmaların, filmlerin analizinde karşılaşılan zorlukların

temelinde aslında sinema endüstrisinin diğer endüstriler gibi olmaması yatar. Sinema

“sanat- endüstrisi” ya da “kültürel endüstridir”130.

Daha önce de denildiği gibi, sinemanın doğduğu ortam tam da bu sözü edilen kitle

kültürünün oluştuğu, insanların “boş vakit” kavramıyla karşılaştığı ve her gün bir yenisi

icat edilen teknolojik ürünleri heyecanla karşıladığı bir döneme denk gelir. Ayrıca her

ne kadar sinematograf Lyon’luysa da, kültürel ve daha da önemlisi kitlesel bir eylem

127 Douglas Kellner, Media Culture, Cultural Studies, Identity and Politics Petween the Modern and the
Postmodern, Routledge, New York, 1996, s: 1
128Jean-Pierre Benghozı, Le cinéma entre l’art et l’argent, L’Harmattan, 1989, s:13
129A.g.e, s: 19
130a.g.e,s:23



53

olan sinema, Paris’lidir131.  Geniş bulvarları, ışıltılı vitrinleri, restoranları ile modern

yaşamın ve hatta Walter Benjamin’in de ifadesiyle “XIX. yüzyılın başkentine” dönüşen

Paris, sinemayı kucaklamaya hazır kitlesel kültüre sahip bir kenttir. Gerçekten de Paris

halkının gerçeğin bir temsili ve sentezi olarak ortaya çıkan “görüntüye” gösterdiği

büyük ilgi, görselin geniş kültürel üretim içerisinde önemli bir yer edinmesine ve hatta

bu tür faaliyetlerin giderek finanssal ve endüstriyel kapitalizmin içine dahil olmasına

neden olur132. Aslında başlangıçta sinema, modern kentin sunduğu nice gösterilerden

her hangi biridir. 1880’li yılların sonlarında mumya müzesinde, Comédie Française ve

hatta Paris morgunda düzenlenen gösteriler basının da duyurularıyla yığınları

kendilerine çektiği gibi, sinema gösterimleri de merak uyandırıcı bir eğlence

unsurudur133.  Sinemanın imkânlarını bütünüyle göstermesi, ancak icadından birkaç yıl

sonra söz konusu olmuştur. Bilim ile kitle iletişimi; vücut gösterileri ile edebi türleri bir

araya getiren yıldız dürbününe (kaleydoskop) benzeyen bu yeni icat, olabilirlilikler ile

kültürel modernliğin bir sentezini oluşturur. Bu özelliği ile sinema, çok hızlı bir şekilde

heyecana ve kişisel tatminlere aç kalabalık yığınlar arasında tutku yaratır134. Bu

nedenle, sinemanın teknolojik bir icat olarak ortaya çıkmasıyla kurumsal bir yapıya

sahip olması arasında geçen süreci göz önünde bulunduran bazı sinema tarihçileri, bu

döneme “sinemanın doğuşu” kavramı yerine, “sinemanın çıkışı” tanımlamasını tercih

ederler135.

2.3. Sinema endüstrisinin dünyadaki gelişimi

Fransa ve Amerika Birleşik Devletleri, sinemaya ve oluşturduğu endüstriyel

yapılarıyla dikkat çekicidirler. Her ikisi de sinema üzerine yürütülen tartışmaların

temelini oluşturur. Her iki ülke de bir anlamda kendi mitlerini yaratmış, bu oranda da

modellerini oluşturmuş, bu yönleriyle de diğer ülke sinemalarına örnek teşkil

131 Vanessa Schwartz “Grand spéctacle dans la Ville Lumiere”, içinde Le Siecle du Cinéma, Hors-Série
Cahiers, Kasım 2000, s: 10
132Dominique Kalıfa, a.g.e. s: 5
133 Vanessa. Schwartz, a.g.e., s: 12
134Leo Charney, Vanessa Schwartz, Cinema and the invention of modern life, University of California Press,
1996 aktaran KALİFA s: 64
135André Gaudreault, Pierre Marıon, Un média nait toujours deux fois, Sociétés et représentations, n:9, Edt
CRDHESS, Paris 2000, s 21. (pp 21-36)



54

etmişlerdir. Bu özellikleri nedeniyle ve sinema sanayisinin gelişimini ayrıntılı

incelemek amacıyla bu çalışmada ele alınmışlardır.

2.3.1. Fransız sineması

Sinemanın sanayileşme süreci, doğduğu topraklarda başlar. Lumière Kardeşler,

Marey, Demeny, Reynaud, Edison ve daha birçoklarının gerçekleştirdikleri deneyleri

geliştirip sentezini yaparak “cinématographe”ı icat ederler. Ortaya çıkardıkları bu aygıt,

kullanımı kolay, güvenilir, çok fonksiyonlu, hünerli ve belki de dönemin koşullarında

ticari gelişim stratejilerine uygun teknolojik bir sentezdir. Fotoğraf endüstrisinin en

önemli isimlerinden olan Lumière Kardeşler'in geleceği olmadığını düşünüp tüm

haklarını Charles Pathé'ye devrettikleri geliştirdikleri şey sadece teknolojik bir aygıt

değil, bir filmin satışını, dağıtımını ve gösterimini düzenleyen bir “gösteri” sistemidir.

Yukarıda da değinildiği gibi, Charles Pathé ile bir başka girişimci Louis Gaumont, bu

sektörü devralırlar ve hatta Birinci Dünya Savaşı sonrasına kadar Fransa’nın dünyanın

en önemli üretici ülkesi haline gelmesini sağlarlar.  Ancak, sinemayı “işçilere yönelik”

panayır eğlence biçiminden kurtarıp, düzenli gösterimler sağlayarak ciddiye alınmasını

sağlayan bu iki girişimciyi teşvik eden, hiç şüphesiz ki bir sinema filminin sırlarını

ortaya çıkaran Georges Méliès’tir. Paris’teki Robert-Houdin sihir tiyatrosunu yöneten

Méliès, sinemada Lumière Kardeşlerin gerçekleştirdikleri halkı görüntüleyen ve çok

büyük olasılıkla kitlelerin merakını çabuk dindirecek olan kısa belgesel filmlerden

başka imkânlar olduğunu gösterir. Özellikle 1902 yılında çektiği “Aya Yolculuk”

filminde kullandığı senaryo, özel efektler, dekor, hileler kısa zamanda dünyayı dolaşmış

ve yepyeni anlatım biçimlerinin temellerini oluşturmuştur. “Aya Yolculuk” ticari değer

taşıyan ilk film olmasının yanında, sinemayı bir anlatım aracı düzeyine taşıyan ve

modern tekniklerin kapılarını aralayan ilk film olarak tarihe geçer.  Ve belki de daha da

önemlisi Méliès, “sinematografik gösterinin” çıkışını, yerleşik bir düzene sahip olmasını

sağlamış ve kitlelere “sinema kültürünü” aşılayarak136, sinemanın endüstrileşmesinde

ilk adımı atmıştır.

136Dominique Kalifa, ss: 67-69



55

Edison’un bir icadı olan fonografı, Amerika’dan ithal ederek ve üzerine önemli bir

kar payı koyarak Fransa’da satan, bu sayede önemli bir sermayeye sahip olan Charles

Pathé, sinemanın yaratabileceği imkânların farkına vararak yatırımlarını bu sektöre

yöneltir. Lumière Kardeşlerin patentlerini kendisine devretmesi sonucu zanaat evresini

aşan Pathé, ortağı Claude Grivolas ile birlikte 1900 yılında 1 milyon franklık bir

sermaye ile Vincennes’de kendi adını taşıyan bir şirket kurar. Çok güvendikleri görüntü

yönetmenleri Ferdinand Zecca ve Joinville’de kurdukları stüdyo sayesinde şirket hızlı

bir şekilde büyür. Pathé, artık, film üretip dağıtan, bunun yanında kamera, projektör,

film şeridi, plak ve gramofon üreten, filmlerin banyosu için atölyeleri bulunan geniş bir

ağa sahip bir şirkete dönüşür137.

Pathé, Fransa ile sınırlı kalmayıp, dünyanın her bir yerinde stüdyolar açar ve kendi

filmlerinin dağıtılmasını sağlar. İngiltere, Almanya, İtalya, Rusya ve İspanya’dan sonra

Amerika Birleşik Devletleri’nde monopolü elinde bulunduran Thomas Edison’a rakip

olur, bu ülkelerin büyük ve kalabalık kentlerinde şubeler açıp, düzenli gösterim

gerçekleştiren sinema salonları kurar. 1907 yılında, Pathé 1500 işçi çalıştıran

uluslararası bir şirkettir artık ve aynı zamanda da dünyanın ilk sinema

imparatorluğudur. İngiltere’de büyük bir fabrika satın alır ve Pathé-Color’u yaratarak,

Eastman’ın elinde tuttuğu film şeridi üretimi tekelini yıkar. 1908’de dünyadaki ilk

sinema dergisi, Pathé-Journal’i çıkarır.

1909’da da Paris’te gerçekleşen ve film yapımcılarını bir araya getiren uluslararası

kongreyi yönetir. Pathé sayesinde başlangıçta “ilginç bir aygıt olarak değerlendirilen bu

yeni icat, anarşik bir üretim dönemini aşarak, kapitalist yatırımcıların birinci derecede

ilgisini çeken birleştirici bir endüstri halini” alır138. Aslına bakılırsa, bu bir girişimci

mucizesidir.139Bu şirketin büyük başarısı Pathé'nin tabiriyle, teknik ve ticari

örgütlenmelerinden kaynaklanır. “İşin sadece teknik tarafını düşünmek de yanlış olur.

Çok iyi üretmek yeterli değildir. Onu satabilmek gerekir ve işin bu ticariliği en çekici

137Freddy Buache, “Le cinema devient un art”, Claude Beylie, Philippe Carcasson (ed), Le cinema, içinde
Bordas 1991, s: 11
138Freddy Buache,a.g.e., s: 16
139Laurent Creton, Cinema et Marché, Armand Colin, 1997, s: 18



56

olan yönüdür, çünkü dünyadaki tüketime ulaşabilmek için sürekli uyanık zekâlara

ihtiyaç vardır.”140 Pathé'nin yarattığı koşullardan yola çıkarak önemli bir noktaya vurgu

yapılmaktadır. Bir eserin ortaya çıkmasında elbette ki yaratıcısının çok önemli bir rolü

vardır, ancak bu tek başına yeterli değildir. O eserin değerlendirilmesi ve verimliliğinin

arttırılması için farklı etkenlere de ihtiyaç vardır. Bunun da Pathé'nin ve Hollywood'un

başarıyla kullandığı ve sinema endüstrisinin yapı taşlarından birini oluşturan “iş

bölümü” mantığının, yani iş alanlarında bir uzmanlaşmanın gerekliliği olduğunu

söylenebilir.

Pathé’nin bu sektöre yaptığı yatırımları teşvik eden hiç kuşkusuz rekabet

duygusudur aynı zamanda. Başından beri sinema cihazlarının satışıyla ilgilenen Louis

Gaumont, bir Fransız-İsviçre bankasını ve Gustave Eiffel gibi o dönemin önemli

sanayicilerinin desteğini sağlayarak 1896 yılında Gaumont Kurumları’nı yaratır.

Paris’te, Buttes-Chaumont’daki bir arazide dönemin en büyük çekim platosunu,

stüdyosunu kurar. Berlin,  Viyana, New York ve Moskova gibi büyük kentlerde bürolar

açar ve Pathé’nin en önemli rakibi olur. Louis Feuillade, Victorin Jasset ve Annie Guy

gibi yönetmenlerle anlaşır. 1912 yılında 3 milyon franklık bir sermayeye sahip olan

Gaumont, üretim çeşitliliği ve oyuncu konularında Pathé’ye fark atmaya çalışır. Bébé,

Bout de Zan ve de özellikle Fantomas serileri ile savaşa kadar büyük başarılar elde eder.

Gaumont ile Pathé arasında yaşanan bu rekabet, güdülen ticari kaygılar, sinema

türlerinin de gelişmesine, zenginleşmesine yaramıştır. Örneğin, Pathé için çalışan

Ferdinand Zecca, macera türünde filmler çekerken rakibi Louis Feuillade Fantomas,

Judex, Les Vampires gibi seriler yaratarak, bu türün unutulmaz örneklerini verir. Yine

Pathé için çalışan Jean Durand, bürlesk türünün ilk örneği olan Onésime’leri yaratır.

Bu iki girişimci sayesinde sinema, 1900’lü yılların başında daha emekleme

döneminde Amerika Birleşik Devletleri’nde bir atraksiyon ya da İngiltere’de bir zanaat

iken Fransa’da bir endüstri dalına dönüşmüştür bile ve bu konudaki hâkimiyetini Birinci

Dünya Savaşına kadar, yani dünya sinemasını bir daha geri almamak üzere Amerika

Birleşik Devletleri’ne teslim ettiği tarihe kadar sürdürmüştür.

140a.g.e.



57

2.3.2 Amerikan Sineması

Amerikan sinemasının gelişimi Avrupa sinemasından önemli farklılıklar gösterir.

Avrupa sinemasının ilk yıllarından itibaren sanat ile ticaret bir arada gelişmesine karşın,

Amerika’da sinemanın öncüleri sanat meraklıları, bilim insanları ya da tiyatrocular

değil, daha çok bu icadın ticari imkânlarını keşfeden tüccarlardır. Bu nedenle, daha ilk

yıllarından itibaren ticari kaygılar, sinema dilinin gelişmesinde, belirli bir estetiğin,

ideolojinin ve algılayışın oluşmasında, diğer ülkelere göre çok daha çabuk önemli bir

rol oynamıştır. Ayrıca sinemaya bu tarzda bir yaklaşım, bu dalın Amerika’da kısa

sürede kurumsallaşmasını, 1920’li yıllardan itibaren de “Hollywood” adı altında tüm

dünya sinemalarını yöneten bir endüstriye dönüşmesini sağlar.

“Hollywood” bir yandan örnek alınan, diğer bir yandan da ona karşı mücadele

verilen bir modele dönüşür. Bu nedenle de sinema endüstrisini inceleyen birçok sinema

tarihçisi, Hollywood’u milat olarak alır.141

Aslında Amerikan sinemasının temelleri ülkenin doğu kıyılarında, yani New

York’ta, hatta daha da ayrıntı vermek gerekirse Broadway’de atılır. Sinemanın

buralarda gelişmesinin nedenlerinden biri, onun en önemli özelliklerinden olan

“kitlelere” ve “kitle kültürüne” ihtiyaç duymasından kaynaklanır. New York büyük bir

merkez ve büyük oranda göç alan bir şehirdir. Avrupa’dan hatta Asya’dan gelen

göçmen kitlelerinin ülkeye giriş noktasıdır. Sözü edilen bu son unsur, yani göç ve

göçmenler, Amerikan sinemasının gelişmesinde, belki de diğer ülkelerde olduğundan

çok daha önemli bir rol oynamıştır.  Sonuç olarak bu sinemanın dili, estetiği ve hatta

teknolojisi ilk yıllarından itibaren kendisine büyük ilgi gösteren ve ilk düzenli

seyircisini oluşturan bu yığınlar doğrultusunda gelişir. Ayrıca, New York'un bir başka

önemi de tiyatroların, gösteri sanatlarının merkezi Broadway'in, sinemaya önemli bir

141Douglas Gomery, Hollywood as an Industry, Hill J, Church  Gibson P, Oxford Guide to film studies,
Oxford Press, 1998. Fransız sinema tarihçisi Claude Beylie de hatta şöyle demiştir: “ Sinematograf, Fransa’da
doğmuş olabilir, ancak sinema, Hollywood’da doğmuştur”,  Claude Beylıe, Philippe Carcasson (ed),a.g.e, s:22



58

oyuncu kaynağı sağlamasında da yatar. Gündüzleri film stüdyolarında çekimlerine

katılan bu oyuncular,  akşamlarını tiyatro gösterimlerine ayırırlar142.

Bu sektörün Hollywood’a taşınması ise 1910’lu yıllara denk gelir. Bu “göçün”

çeşitli açıklamaları arasında bağımsız şirketlerin lisanssız kameralar kullanmaları, bu

nedenle de kontrollerin daha zor gerçekleşeceğinin düşünülmesi, Meksika sınırına yakın

olması sayesinde gerektiğinde de kolayca yurt dışına çıkılabilecek bir yer olan

California’ya gitmeyi uygun bulmaları yer alır143. Daha sonraki yıllarda yapılan

çalışmalar, sinema sektörünün doğu yakasından batıya yerleşmesinin belki

sebeplerinden birinin bu olabileceğini, ancak temel nedenin bu bölgenin gerek tüm yıl

boyunca çekim yapabilme olanağı sağlayan iklim koşullarının, gerekse sunduğu dağ,

çöl, deniz, kent gibi doğal dekorların çeşitliliği olduğunu savunmuşlardır. Bununla

birlikte yine kurulacak stüdyolar için geniş ve ucuz mekânlar sunması ve henüz

örgütlenmemiş işgücü olanağı sağlaması nedeniyle cazip hale geldiğinin altını

çizmişlerdir.144 1920’li yıllara gelindiğinde, Hollywood, Amerikan eğlence

endüstrisinin başkentine dönüşmüştür bile ve gelecek yıllarda dünya geneline hakim

olma yolunda temellerini atmıştır. 1926 yılında sinemaya giden Amerikalı sayısı haftada

100 milyonu bulmuş, film yıldızları, en yüksek ücret alan kesim içine dahil olmuş,

üretim –dağıtım- gösterim tekelleri oluşmuştur145.

Yukarıda da değinildiği gibi, Amerikan sinemasının en büyük özelliği izleyici

kitlesinin çeşitliliğidir. XIX. yüzyıl sonları ve XX. yüzyıl başlarında Amerika büyük

ölçüde göç alan bir ülkedir ve çok farklı etnik, dini, kültürel farklılıkların, geniş

topraklara yayılmış halde bir arada yaşadığı bir coğrafyadır. Bu farklılıklar, dolayısıyla

sinemanın anlatım biçimlerine yansımıştır.

Gerçekten de, büyük çoğunluğu işçi sınıfına ait olan ve sinema filmi izleyici

kitlesinin en önemli kısmını oluşturan bu göçmenlere hitap etmek kaygısıyla, Amerikan

142 John Belton American Cinema and film history, Hill J, Church Gibson P, The Oxford Guide to Film
Studies, Oxford press, 1998, s: 227
143A.g.e, s: 229
144 John Belton, a.g.e, s: 229
145 Nurçay Türkoğlu, Kitle İletişimi ve Kültürü, Naos yayınları, 2003, s: 125



59

sineması daha en başından beri elitist bir yaklaşımdan uzak durmuş, temsil biçimlerini

belirli bir standarda oturtmuş ve var olan endüstriyel modelleri de kullanarak çok geniş

kitlelere ulaşabilmiştir. Amerikan sinemasının bu tutumu, uluslararası alanda da başarılı

sonuçlar doğurmuş, Avrupa’daki boşlukları da iyi değerlendirerek dünya pazarını ele

geçirmiştir. Amerika Birleşik Devletleri’nin genel kültürel politikaları çerçevesinde

önemli bir yere sahip olan sinemanın, Amerikan dünya görüşünün ve yaşam biçiminin

kendi ülke sınırlarını aşmasında ve bir anlamda dünyaya hâkim olmasında en önemli

araç olduğunu söylenebilir. Aslında daha XIX. yüzyılın sonlarında, Amerika Birleşik

Devletleri Başkanı Theodor Roosevelt, dünyanın Amerikanlaşmasının bir kader

olduğunu ifade etmiştir. Bu düşünceye ek olarak da 1915 yılında, diğer bir başkan olan

Woodrow Wilson, Dünya Birleşik Devletleri kurma projesinden bahsederken, bu

çalışma açısından büyük önem taşıyan şu sözleri ifade etmiştir: “Bizler tüm dünya

halklarının karışımıyız. Kanımızda bu halkların kanı, gelenekleri, duyguları, zevkleri,

tutkuları dolaşıyor. Aslında biz, bu karışımın sonucundan başka bir şey değiliz.

Dolayısıyla biz tüm halkları anlayabiliriz; biz onları, olduğumuz bu karışım sayesinde

anlayabiliriz, onları tanır, kucaklar ve tek tek kabul ederiz.”146 Wilson’un bu ifadesinde

görüldüğü üzere, Amerikan toplumunun “göçmen” niteliği, genel politikalarının bir

yandan temelini yapılandırırken diğer yandan da gerekçesini oluşturur. Amerikan kültür

endüstrisinin dünya halklarını bütünleştirici rolüne duyulan bu inancın da ifade

yönteminin sinema olduğunu söylenebilir.

Sinema endüstrisinin temel unsurlarından üretim, dağıtım ve gösterim üçlüsü de

yine Amerika Birleşik Devletlerinin çok geniş sınırlara sahip olması nedeniyle hızlı bir

yapılanmaya girmiştir. Üretilenlerin tüm ülkeye aynı anda dağıtılabilmesi ve

gösterilebilmesi için bu yapılanma kanımızca büyük önem taşır.

Amerikan sinemasının ilk yılları aslına bakılırsa Fransa’dakinden çok da farklı

gelişmemiştir. “İlkel sinema” olarak adlandırılan 1910 yılına kadar olan süreçte tekel,

kinetoskopu icat eden ve bobin (film makarası) üreten Thomas Edison’un elindedir.  Bu

yıllarda üretilen filmleri, kendi içerisinde, kendi koşulları çerçevesinde incelemek

146 Aktaran Armand Mattelart, L’Histoire de l’utopie planétaire, La Découverte,Paris, 2000 s:242 Nilgün Tutal,
Küreselleşme, İletişim, Kültürlerarasılık, içinde Kırmızı Yayınları, 2006, s: 32



60

amacıyla geliştirilen “ilkel sinema” kavramı, bir anlatı medyasından çok, bir çeşit

gösterim yöntemi, bir müzikhol’ün bir parçası ya da panayırlarda sunulacak ilginç bir

deneyim anlamına gelir. Sabit bir kamerayla çekilen bu kısa filmler daha çok teatraldir

ve henüz belirgin bir dile de sahip değildirler147.

Bu yaklaşım biçimini bir anlamda yıkan kişi E. S Porter’dır. Melies’in yarattığı

dilden etkilenerek ilk dram türü filmini çeker. Edison şirketinin arşivlerinde bulduğu

itfaiyeci görüntülerine yenilerini ekleyip bir film haline dönüştürür. 1902’de

gerçekleştirdiği “Life of an American Fireman” (Bir Amerikan itfaiyecisinin yaşamı)

adındaki bu film ile sinemanın kendi kendini temsil etmeye başladığı görülür.148 Bir yıl

sonra çektiği “The Great Train Robbery” (Büyük Tren Soygunu) (1903) ile sinema

filminin tiyatrodan farkı gözler önüne serilir. Bu filmin büyük başarısı anlatı sinemasına

doğru atılan en önemli adımlardan biridir ve onun sayesinde Edison şirketinin gelirleri

önemli derecede artar. Gelen talepler karşısında Edison ve Porter farklı western,

kovalamaca, ya da komedi türlerinde film üretmeye başlarlar. Artan bu üretim

karşısında yavaş yavaş sanayileşme yolunda adımlar atılmaya başlanır. Bunun başında

Edison’un “korsan” filmlere karşı üretimini korumak için geliştirdiği logo yöntemi, yine

aynı amaçla yurt dışına açılan şubeler sayesinde üretimin uluslararası boyut kazanması

ve geliştirilen katı üretim ve gösterim koşulları sayılabilir149.

1905 yılından itibaren üretilen sinema filmlerinin gösterimi panayırlardan sabit

mekânlara, “hareketli görüntü tiyatrolarına” geçer. Beş sent anlamına gelen

“nickelodeon”u ödeyerek girilen bu salonların adı kısa zamanda “nickelodeon”a

dönüşür. Özellikle göçmen ve işçi sınıfı yoğunluklu Pittsburgh ya da Chicago gibi

büyük endüstrileşmiş kentlerde, ucuz bir eğlence aracı olması nedeniyle büyük ilgi

gören bu sinema salonları çok kısa bir süre içinde ülkenin tüm şehirlerine yayılır.

Ancak sadece yüksek giriş ücreti alan sinema salonlarına gösterim hakkı tanıyan

ekonomik önlemler doğrultusunda, ucuz gösterim sağlayan birçok salon kapanmak

147 Brigitte Gauthier, Histoire du cinéma américain, Les fondamentaux, Hachette Supérieur, 2004, s.10
148 A.g.e. s:11
149 A.g.e. s: 12



61

durumunda kalır. 1907 yılında Edison ile film şeridi üreten George Eastman arasında

imzalan bir anlaşma ile sadece Edison’a haklarını ödeyen firmalara film şeridi satılabilir

hale gelir.  Motion Picture’a dahil olan firmalar aynı zamanda yapımcı belgesine de

sahip olurlar. Bir anlamda sektörü kendi kontrolleri altına alarak, kendi çıkarlarını bir

havuzda toplamış ve tüm film yapımcılarından, dağıtımcılardan ve gösterimcilerden

lisans haklarını talep edebilmişlerdir.150 Bu tekelleşmenin diğer bir sonucu da üretimde

belirli bir standartlaşmaya gidilmesidir. Filmlerin uzunluğunun 200 ile 300 metre

arasında olması, oyuncu ve telif hakları düşük tutulması, yönetmenlerin adlarının gizli

kalması gibi unsurlar bu anlamda örnek olarak verilebilir151.

Motion Picture Patent Co.’ya karşı direnen bağımsız şirketlerin birçoğu, yukarıda

da değinildiği gibi, baskılardan kaçmanın yolunu Kaliforniya’ya yerleşerek bulurlar. Bu

şirketlerin üretimleri daha çok Avrupa filmlerinden etkilenmiş, daha kişisel, daha

kaliteli filmlerdir152. Şirketler arasındaki rekabet, onları yeni yöntemler, stratejiler

geliştirmeye zorlar. Bunlardan biri de magazin dergilerinde film oyuncularının

hayatlarına yer verilerek, bu kişilerin toplumun gündelik yaşantılarına dahil olmalarını

sağlamaktır. Örnek olarak, 1910 yılında “Biograph Girl” olarak lanse edilen ve etrafında

kampanyalar düzenlenen Florence Lawrence ya da rakip firmadan “Videograph Girl”

Florence Turner… Bu iki oyuncu çevresinde gerçekleşen promosyonlar ve yaratılan

efsaneler star sisteminin Amerika’da doğuşuna neden olur153. Bu sistemin en önemli

öncüsü, Paramount’un yöneticisi Adolph Zukor’dur. Yine belirli oyuncuların

kullanılmasıyla stereotiplemeler ortaya çıkar, tür filmleri gelişir. Amerikan

sinemasındaki türler, Avrupa’da olduğu gibi popüler kültürden, tiyatro eserlerinden,

romanlardan ya da dergilerden esinlenir. Ancak önemli bir fark söz konusudur; bu da bu

türlerin “starlarla” özdeşleşmesidir.

David Bordwell, Janet Staiger ve Kristin Thompson Klasik Hollywood sineması

üzerine gerçekleştirdikleri çalışmalarında, 1917 yılına kadar olan süreci, kendi iç

150 J.A Aberdeen., “The Edison Movie Monopoly, The Motion Picture Patents Company vs Independent
Outlaws”,  www.cobbles.com/simpp_archive/edison_trust.htm,   10.09.2008
151Giovanni Scognamillo, Dünya Sinema Sanayi, Timaş Yayınları, İstanbul 1997 s: 26
152a.g.e.
153Brigitte Gauthier, a.g.e s: 17

www.cobbles.com/simpp_archive/edison_trust.htm


62

dinamikleri çerçevesinde değerlendirmiş ve bölümlere ayırmışlardır:154 1896-1907

arasındaki yıllar kameraman sinemasına denk gelirken bir sonraki, yani, 1907-1909

dönemi yönetmen sinemasına tanıklık eder. Burada Griffith gibi kendi kendini finanse

eden, filmin yapım aşamasından dağıtımına kadar yönetmenin kendisinin ilgilendiği bir

süreç söz konusudur (director –unit). 1910’dan sonraki dönem ise sektöre yapımcı

(producer – unit) hakim olur. Bireysel bir yapımcı, tüm üretim sistemini koordine eder.

Söz konusu bu sistem bir üretim biçimi olarak verimliğini her geçen yıl arttırdığından

bir sinema biçiminin en temel özelliği olarak gerek türlerde, gerek stüdyo sisteminde ve

de personel işleyişinde uzun yıllar sabit kalmıştır. Yapımcı sistemi ancak 1960’lı

yıllarda “bağımsız sinemacıların” gerek anlatı gerekse biçimsel anlamda Klasik

Hollywood sinemasından ayrışan temaları tercih etmeleriyle delinmiştir. Ne sinemaya

giren ses, ne renk ne de geniş ekran (widescreen) gibi devasa teknolojik gelişmeler bu

sistemi değiştirebilmiş, aksine bunlar, bu sistemin içinde gelişebilmişlerdir. Gerçekten

de sinema tarihinde devrim yaratan bu gelişmeler, Amerikan sinemasının dünya

üzerindeki üstünlüklerini katlar.

1918 yılından sonra yapım şartları değişir. Artık uzun, konulu filmler çekilir,

stüdyoların teknik donanımı yenilenir, maliyetlerle birlikte kârlar da hızla artar. 1919

yılında Kuzey ve Güney Amerika’daki bütün sinema salonlarında sadece Amerikan

filmleri oynarken, yine aynı yıl Avrupa’da gösterime giren filmlerin % 90’ı

Amerikan’dır155. Avrupa sinemasında hala sanatsal bireycilik ön planda tutulurken, en

başarılı yönetmenler eserlerini senaryodan kurguya kadar neredeyse kendileri

yaparlarken Amerika, kolektif bir çalışmanın meyvelerini toplamaktadır156. Bir

anlamda, tam da endüstrinin gerektirdiği şekilde bir seri üretim söz konusudur ve tam

da Frankfurt Okulu kuramcılarının ifade ettikleri şekilde üretimler özgünlüklerini

kaybetmektedirler. 1927 yılında bir film enflasyonu söz konusudur ve bu durum

Amerikan sinema endüstrisinin varolan koşullarını sorgulamasına neden olur. 1929

yılında yaşanan büyük ekonomik krizle birlikte sinema yeni bir yapılanmaya doğru ilk

adımlarını atar. Bu arada, 1920’li yılların başından itibaren Hollywood, basının

154David Bordwell, J Staiger, C Thompson, The Classical Hollywood Cinema: Film Style and Mode of
Production to 1960, Columbia University Press, New York 1985, ss: 10 - 12
155Giovanni Scognamillo, Dünya Sinema Saanayi, Timaş Yayınları, İstanbul 1997 s: 26
156a.g.e. s:30



63

dolayısıyla da kamuoyunun tepkisini çeken bir dizi skandala da sahne olur. Bu tepkileri

bir ölçüde yatıştırabilmek ve de kriz ortamını atlatabilmek için yapımcılar ve

dağıtımcılar bir araya gelerek, Film Yapımcıları ve Dağıtımcıları Birliği’ni kurarlar,

başına da muhafazakârlığıyla tanınan bir senatörü, William Hays’ı getirirler. Hays, 1930

ile 1966 yılları arasında film üretimini belirleyecek, bir anlamda “otosansürünü”

sağlayacak olan 12 maddelik yasasını yürürlüğe sokar. “Görmedim, duymadım,

söyleyemem” üç maymun felsefesine dayanan157 bu kurallar genel hatlarıyla, toplumun

genel ahlakını bozacak unsurlara değinilemeyeceğini, zinanın özendirici bir tutumla

sunulmayacağını, katillerin kahraman olamayacağını ve mahkemelerin haksız

gösterilemeyeceğini, cinsel sapkınlığın ve hatta bu yönde bir ifadenin yer

alamayacağını, “uygunsuz tutum ve konumların” gösterilemeyeceğini ifade eder.

Belirli bir ahlak standardı getiren bu kod sayesinde Amerikan yapımlarının gerek iç

pazarda, gerekse dış pazarda başka denetleme kurumları tarafından engellenme ya da

onlarla çatışmayı önler.

Hollywood, alınan önlemler sonucunda 1930’lu yıllarda altın çağını yaşar ve

oluşturduğu standartlaşmanın meyvelerini toplar. Sinema “deneme” dönemini atlatıp,

“klasikleşme” yolunda önemli adımlar atar. Bu dönemi tanımlayan ise, sinema dilinin

yeşermesi, bu kitle iletişim aracının sırlarının çözülmüş olması, türlerin kodlanması ve

oyuncu kalitesidir158. Robert Allan ve Douglas Gomery, Amerikan sinemasında ele

aldıkları 1930-1949 yıllarını, Amerikan sinemasının “altın çağı” olarak değerlendirirler.

Bu dönem içerisindeki iş ve kâr dağıtımı üzerine kurulu yapılanması oligopol

oluşumuna neden olur. Başka bir deyişle, pazar kurallarını ticari rekabetten çok bir

anlaşma belirler. Sözü geçen oligopolü oluşturanlar, filmlerin dağıtımını ve gösterim

alanlarının paylaşımını kapsayan karmaşık bir sistem geliştirirler. Böylece, ortak

hareket ederek, oligopole dahil olan her bir şirketin “kendi hesabı ve çıkarı için,

gerçekleştirdikleri faaliyetlerden maksimum düzeyde kâr elde etme” imkanına sahip

olurlar. Bir yandan böylesine büyük bir yapılanma söz konusuyken, diğer bir yandan da

küçük ve bağımsız şirketler de piyasaya dahil olmaya çalışmakta, ömürleri çok uzun

157 Nurçay Türkoğlu, a.g.e. s: 126
158Brigitte Gauthier, a.g.e s:30



64

olmasa da varlıklarıyla “büyükler” için birer itici güç olurlar159. Sözü geçen bu

büyüklerin faaliyetleri sadece film üretmek değil, aynı zamanda onları dağıtmak ve

işletmektir, çoğu zaman diğer eğlence sektörlerini (müzik piyasası ve radyo kanalları

gibi) de kontrol ederler. Bu oligopol, film üretmekten çok, bunların dağıtımı ve

işletilmesiyle ilgilenirler. Dolayısıyla daha çok ticari bir faaliyetten söz etmek

mümkündür. Allan ve Gomery’nin ifadesiyle, “sinema üretiminin, dağıtımcılığının ve

işletmeciliğinin doğasını, ekonomik kar arayışı biçimlendirir.”160

Amerikan sinemasının gücü sadece üretimin çokluğu ya da kalitesinden vb…

kaynaklanmamaktadır. Esas önemli olan sinemaya olan genel yaklaşım, onun diğer

endüstri ya da tarım ürünlerinden farklı tutulmamasıdır. Thomas Guback’ın da belirttiği

gibi, Amerikan sineması hükümetler ve de özellikle Savunma bölümü tarafından ciddi

bir şekilde desteklenir161. Sinemanın dağıtımını, buğday dağıtımıyla eş tutulur162.

Sinema, Amerika Birleşik Devletleri için, bir ideolojik yayılma aracıdır. Guback’a göre

amaç, ulusal kültürlerin profilini değiştirmek, bir ülkeye ait özgül unsurları ayıklayarak,

herkes tarafından kabul görebilecek homojen bir yapı oluşturmaktır163. Bu yaklaşım

biçimi de sinemanın Amerika’da ve başka ülkelerde kısa süre içerisinde bir eğlence

aracı olmasının ötesinde, gündelik hayatın içerisinde yer alan bir unsur olmasını sağlar.

İkinci Dünya Savaşı süresince, Avrupa’nın içinde bulunduğu kriz, kalabalık

kitlelerin “özgürlükler ülkesine” doğru göç etmesine neden olur. Sinemanın icadını

takip eden ilk yıllardan günümüze kadar, tıpkı insanlık tarihinde olduğu gibi,

sinemacılar da çeşitli nedenlerle göç etmişlerdir. Amerika Birleşik Devletleri, bu alanda

çalışanlara sunduğu maddi ve manevi imkânlar sayesinde cazip gelirken, dünyanın dört

bir tarafındaki “yeteneklerle” kendisini beslemeyi bilir. Bu süreç içerisinde Hollywood

da kadrolarını “göçmen” sinema sanatçıları ile iyice besler, böylece kozmopolit ve

“evrensel” niyet ve boyutlarını genişletir. Amerikan miti dünyayı cezbeder ve onu

159 Robert Allan, Douglas Gomery Film History, Theory and Practice, McGrow-Hill, New York, 1985, ss:117-
118
160 Brigitte Gauthier a.g.e. s: 15
161 Thomas Guback, The International Film Industry, Bloomington, Indiana University Pres, 1969, aktaran
Francesco Casetti, a.g.e. s: 321
162 Nejat Ulusay, Melez İmgeler, Sinema ve Ulusötesi Oluşumlar, Dost, Ankara, 2008,  s: 48
163aktaran Francesco Casetti, a.g.e. s: 321



65

hâkimiyeti altına alır. Daha 1920’li yıllardan, yani sessiz dönemden itibaren Avrupa’nın

birçok ülkesinden Amerika’ya göç eden ünlü sanatçılar arasında Charlie Chaplin, Greta

Garbo,  Ingrid Bergman, Rudolph Valentino gibi isimler sayılabilir. Sözü edilen

yıllarda, Hollywood stüdyolarının temsilcileri Avrupa’da yıldızı parlayan isimlerinin

peşine düşüp, kendi ülkelerine davet ederek stüdyolarına bağlamayı amaçlamışlardır.

Örnek olarak Warner Bros.’un Michael Curtis adını alan ve uzun yıllar Casablanca

(1943) gibi sinema tarihinin önemli filmlerine birlikte imza atacakları Macar yönetmen

Mihály Kertész’i, ya da MGM Stüdyosu’nun, Almanya’da Greta Garbo ile Lars

Hansen’i kendilerine bağladıkları isimler olarak verilebilir. Greta Garbo’dan sonra

Amerika’ya yoğun bir sinemacı göçü yaşanır. Özellikle 1930’lu yıllarda Hitler’in

iktidara gelmesi ile aralarında yapımcı, yönetmen, senaryo yazarı, oyuncu, besteci,

görüntü yönetmeni, kameraman, kurgu operatörleri, kısaca bu sektörün her alanında yer

alan kişiler, Hollywood’a göç etmişleridir164.

Amerikan sineması, yukarıda da değinildiği gibi, temellerini belirli bir

“standartlaşma” üzerine kurmuş, belirli klişeler çerçevesinde tek tipte bir ideoloji, tek

tip bir anlayış ve biçimler yaymıştır. Bu özelliği ona, dünya egemenliğini sağlarken aynı

zamanda sinemanın da tek tipleşmesine neden olur.

Kimi sinema yazarına göre, günümüzde göç olgusunun gerek göç veren, gerekse

alan toplumlarda yarattığı travma göz önünde bulundurulduğunda, var olan farklılıkların

tek tipleşerek ya da güncel tabiriyle “küreselleşerek” yok sayılması yerine, kültürel,

etnik, dinsel, cinsel ve renk özelliklerinin daha üzerine gidilerek bir farkındalık

yaratmak söz konusu olabilecektir. Bunun yanında, sinema bunu gerçekleştirmek ve

yaymak için çok önemli bir kitle iletişim aracıdır. Biçimsel ve söylem açısından bir

açılım söz konusu iken, dağıtım ve gösterim ağının genişletilerek, göç veren ülke

sinemalarına açılması, bir yandan ev sahibi toplumun “ötekini” anlaması, tolere

etmesini sağlayacak, diğer bir yandan göç edenlerin kendi kültürlerinden tamamen ve

travmatik bir şekilde kopmalarına engel olacaktır165.

164Gemünden ve Kaes, aktaran Nejat Ulusay, a.g.e., s: 41
165Christian Bosséno, “Un troisieme voyage en immigration”, Bosséno Christian (ed) Cinémas de
l’émigration, Cinémaction n:24, 1983, s: 7



66

2.4. Sinema endüstrisi ve Göç: Küreselleşen işgücü, küreselleşen kültür

Sinemanın dili, endüstrisi daha ilk yıllarından itibaren göç faktörü ile biçimlenmiş,

onun sayesinde gelişmiştir. XIX yüzyılda yaşanan göçlerin çok büyük çoğunluğu

Sanayi Devrimine ve onun beraberinde getirdiği yeni yaşam biçimleri ve koşulları

sonucu ortaya çıkar. Gustav Massiah, da bu dönemlerdeki göç hareketleri

incelendiğinde kitleleri harekete zorlayanın temelde yoksulluk ve düşük istihdamdan

çok, nüfus artışı ile büyüme seviyesi arasındaki dengesizlik olduğu söylemektedir166.

Tarımın yeni gelişen kapitalist model çerçevesinde hızlı bir şekilde modernleşmesi,

köylülerin topraklarını terk etmelerine, zanaatkârların modern üretim biçimlerinin

rekabeti ve yeni tüketim ürünleri sunması karşısında iflas etmelerine neden olur. Bunun

karşısında da, daha önce de değinildiği gibi, kentlerden ya da başka ülkelerden gelen bir

işgücü talebi vardır167. Sanayi Devriminin öngördüğü yeni üretim modelleri her geçen

gün kalifiye olmayan işgücüne ihtiyaç duyar.

XVIII. yüzyılda başlayan ama XIX. ve XX. yüzyıllarda doruğa ulaşan iç ve dış göç

beraberinde emeğin uluslararasılaşması sonucunu doğurur. 1964’de Kanadalı

araştırmacı Marshall McLuhan’ın geliştirdiği “küresel köy” kavramı168 ilerleyen

teknolojinin boyutları hakkında ipucu verir. Bununla birlikte, toplulukların bir yerden

başka bir yere doğru hareketlerinin bu kavramın gelişmesinde önemli bir yere sahip

olduğunu söylenebilir. Gerçekten de küreselleşme, ekonomik, siyasi, kültürel

tanımlamaları beraberinde getirir. Ancak bu olgunun belki de ortaya çıkardığı en önemli

tanım, çağdaş toplumların karşılıklı bağımlılığıdır169. Korkmaz Alemdar ve İrfan

Erdoğan’ın ifade ettikleri gibi küreselleşme, küresel entegrasyonu amaçlayan fakat az

çok üreten ekonomik faaliyetlerin sonucu olarak meydana gelir170. İkinci Dünya savaşı

sonrasında ortaya çıkan yeni düzende, özellikle de bağımsızlığını elde eden yeni

ülkelerin dahil olduğu “yeni dünyada” dünya, ABD’nin çıkarlarının korunması yönünde

166Gustave Massiah “Les immigrés à travers la planète”, Bosséno Christian (ed) Cinémas de l’émigration n:3,
CinémAction sayı: 24, 1983,  s:34
167A.g.e. s:35
168 Marshall McLuhan, Bruce R. Powers, Global köy : 21. yüzyılda yeryüzü yaşamında ve medyada
meydana gelecek dönüşümler, çev: Bahar öcal Düzgören, Scala Yayınları, İstanbul, 2001
169 Nilgün Tutal, Küreselleşme,İletişim, Kültürlerarasılık, Kırmızı, İstanbul, 2005, s: 24
170 Korkmaz Alemdar, İrfan Erdoğan, Öteki kuram : kitle iletişimine yaklaşımların tarihsel ve eleştirel bir
değerlendirmesi, Erk yayınları, 2002, s: 509



67

yeni önlemler alınır171. Ancak bu örgütler ekonomik büyümenin dünyaya yayılmasını

sağlayamadıkları gibi, sermayenin yersiz yurtsuzlaşması nedeniyle fakirliğin artmasına,

bunun sonucunda da yığınların dengesizleşen zenginlikten pay kapabilmek için yeni yer

ve yurt aramasına yol açmıştır172. Bu durum, sadece fakir ya da başka bir deyişle

Üçüncü Dünya ülkeleri ile sınırlı değildir. Küreselleşmenin en önemli temsilcilerinden

çokuluslu şirketlerin yarattığı istihdam da ürün ve emek pazarlarının sınırlarını aşıp

küresel ölçekte ulaşılır hale gelmesine neden olur. Ulusötesi bir yapıya bürünen bu çok

uluslu şirketlerin, ellerinde tuttukları ekonomik güç sayesinde de dünya ekonomisine

yön verdiklerini söylemek yanlış olmaz. 1990’ların sonunda dünyanın en güçlü

ekonomilerinden ellisini mega şirketler oluşturmaktadır. Bunun yanında, yine dünya

çapında en büyük 350 şirket, küresel ticaretin %40’ını gerçekleştirirlerken sermayeleri

birçok ülkenin gayri-safi milli hâsılalarından da yüksektir173. Dolayısıyla, ekonomik

çerçevede küreselleşmenin en önemli etkisi, bu çokuluslu şirketlerin ulus-devletler

üzerindeki baskısı ve devletlerin bu şirketlerle baş edemeyecek hale gelişidir. Anthony

Giddens, kimi araştırmacıların, küreselleşmeyi birçok ulus-devleti güçsüzleştiren ve

birçok siyasetçinin de olayları etkileme ve yönlendirme yetisini yitirmesine yol açan bir

unsur olarak değerlendirdiklerini ifade eder. Onlara göre artık ulus-devlet dönemi sona

ermiştir174. Küresellik, sadece ulusötesi şirketlerle sınırlı değildir. Ulusal ve uluslararası

düzlemlerde örgütlenen ve birbirleriyle ilişki içerisinde bulunan çok farklı sorunlara

parmak basan ve bunlara çözüm arama girişiminde bulunan sivil toplum örgütleri de

küreselleşmenin bir parçasını oluşturur.

Küreselleşmenin, yukarıda da görüldüğü gibi daha çok ekonomik ve siyasal boyutu

ön plana çıkarılır. Küreselleşme, Giddens’in de ifade ettiği gibi, ekonomik ve siyasal

171 1944 yılında yapılan Bretton Woods konferansında Dünya Bankası’nın ve IMF’nin kurulması kararlaştırılır.
Bu iki örgütün amacı dünyada zenginliğin arttırılması ve dolayısıyla barışın sağlanmasıdır. David Korten,
“L’échec des institutions de Bretton Woods”, içinde (derl) Edmond Goldsmith, Terry Mander, Le proces de la
modernisation, Fayard, Paris, 2001, aktaran Nilgün Tutal, a.g.e. s: 25
172 Her ne kadar o tarihlerde adı konmamış olsa da “yersiz-yurtsuzluk” olgusunun Birinci Dünya savaşı
öncesinde, toprak bağının ortadan kalkmasıyla oluşmaya başladığına dikkat çeken Armand Mattelart, İkinci
Dünya savaşı sonrasında, özellikle de son otuz yıldır iletişim teknolojilerinde yaşanan gelişmelere dayalı olarak
artık toplumsal bağların “yer-yurt” gerektirmemesine bağlar.
173 Gülten Kazgan, Küreselleşme ve Ulus-Devlet : yeni ekonomik düzen : Ne getiriyor? Ne götürüyor?
nereye gidiyor?, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005
174 Anthony Giddens, Runaway World, How Globalization is Reshaping our Lives, Routledge, New  York,
2000, s: 26



68

olduğu kadar teknolojik ve kültüreldir175. XIX. yüzyılın ortalarında Samuel Morse’un

geliştirdiği telgraf sayesinde ilk mesajını yolladığından bugüne, iletişimin sınırları yok

olmuş, dünyanın en ücra köşesinden en gelişmiş noktasına ulaşmak, onlardan haber

almak mümkün olmuştur. Yeni iletişim teknolojileri, dünyayı McLuhan’ın tanımıyla

küresel bir köye dönüştürürken aynı zamanda yaşam biçimlerinin de değişmesine neden

olmuştur. Dolayısıyla, küreselleşme sadece dünya finansal düzeni gibi büyük

sistemlerle ilgili değildir. “Küreselleşme sadece “orada olan”, bireyden uzak yerlerde

olan şeylerle ilgili değildir. Aynı zamanda “burada olan” fenomenidir ve yaşamımızın

mahrem ve kişisel yönlerini de etkiler.”176 Bu duruma örnek olarak “Geleneksel aile”

kavramındaki önemli değişim verilebilir. Özellikle kadınların erkeklerle eşit haklar elde

etmesiyle dünyanın birçok yerinde aile yapısı değişime uğramıştır. Bu bir anlamda,

küresel bir devrimdir ve ekonomiden siyasete ve hatta kültürel birçok faktöre etki

etmiştir. Yeni toplumsal hareketler içerisinde önemli bir yere sahip olan kadın

hareketleri, 1980’li yıllarla birlikte sadece “Batılı, beyaz” kadın ile sınırlı kalmamış,

dünyanın diğer ülkelerindeki kadın hareketleriyle iletişim halinde çoğul ve küresel bir

kimlik kazanmıştır177. Bu bağlamda, küresel bir kimlik kazanan diğer unsurlar “öteki”

ve “ben”, başka bir deyişle “kimlik” kavramı üzerinden tartışılmaya başlanmıştır.

Fransız sosyolog Michel Wieviorka toplumsal kimliği, bir gruba ya da topluluğa aidiyet

duygusunun üstüne inşa edildiği kültürel referanslar bütünü olarak tanımlar ve kültürel

miras ile toplumsal/ kültürel arasındaki ilişkinin altını çizer178. Ona göre, sözü edilen

toplumsal kimlik bilinçdışı bir miras olarak yaşanmamaktadır, aksine bir grubun

bütünlüğünü tanımlayan değerler sistemi olarak bilinçli bir şekilde deneyimlenmektedir.

Zygmunt Bauman ise toplumsal kimlik denildiğinde bir özdeşleşmeden de söz

edildiğinin altını çizer. Kimlik arayışının yarattığı çatışmaların, gerilimlerin ve

karşıtlıkların küreselleşme öncesi bir çağın kalıntısı olmadığını vurgulayarak, bunun

düşünülenin aksine küreselleşmenin yarattığı sonuçlardan biri olduğunu söyler179. Buna

ek olarak da Eric Hobsbawm, küreselleşmenin yarattığı sonuçlar doğrultusunda

topluluklar sosyolojik olarak yok olurken, topluluk / kimlik arayışının giderek

175 Anthony Giddens, a.g.e. s: 28
176 A.g.e. s:30
177 Nejat Ulusay, a.g.e. s: 21
178 Michel Wieviorka, La différence, Balland, Paris, 2001, s: 138
179 Zygmunt Bauman, “Identité et mondialisation”, Lignes, sayı 6, 2001 ss: 26-27



69

yaygınlaştığını belirtir. Dolayısıyla yok olan topluluklar yerine aidiyeti sağlamak

amacıyla “kimlik” unsurunu koymaktadır180.

Küreselleşme sürecinin en önemli unsurlarından biri ve bir anlamda “kimlik”

sorunsalıyla doğrudan ilgili olanı kitlesel hareketliliktir. Bu hareketlilik sadece yukarıda

da üzerinde durulduğu gibi sadece mal ve hizmetlerin dolaşımını değil, insanların çoğu

zaman gelecek kaygısı doğrultusunda bir yerden başka bir yere gitmesini öngörür.

Küreselleşmenin yarattığı tartışmalara paralel olarak, göç konusu da 1980’li yılların

sonlarına doğru uluslararası gündemde yerini alır. Aslında neredeyse insanlıkla aynı

yaşta olan göçün günümüzde tartışılmaya başlanmasının altında, küreselleşme ile

bağlantılı olarak farklı nedenler yatmaktadır. Bunlardan ilki, modernleşme

süreçlerinden itibaren büyük hareketlilik kazanan göçün, İkinci Dünya savaşı

sonrasında, küresel ekonominin büyümesine paralel olarak küreselleşmesidir. Bir ikinci

neden, yine İkinci Dünya savaşı sonrasında ortaya çıkan yeni devletlerin ekonomik ve

politik anlamda güçsüz olmaları ve siyasal bir takım baskıların sonucunda insanların

başka ülkelere doğru göç etmeleri sonucunu doğurmasıdır. Göçün küresel bir boyut

kazanmasındaki bir diğer etken de insanların başka yerlerdeki fırsatlardan, küresel

iletişim imkânları sayesinde haberdar olmaları ve yine küresel taşımacılık vasıtasıyla

yolculuk edebilmeleridir181.

Yine daha önce değinildiği gibi, kentlerde toplanan ve farklı kökenlerden gelen bu

“ötekilerin”  yeni üretim modelleri çerçevesinde boş kalan vakitlerini doldurmanın en

ucuz ve cazip yöntemi olarak sinema çıkar ortaya.

Bu tespitlerden yola çıkarak göç unsuruyla sinema endüstrisinin gerek tarihsel,

gerek ekonomik, gerekse kültürel bir etkileşiminin söz konusu olduğunu söylenebilir.

Yapılan çeşitli kültürel antropoloji çalışmaları kitlesel göç hareketlerinin toplumsal

bir harekete ve dolayısıyla “tarih yapıcı” bir harekete dönüşme eğilimini ortaya

180 Eric Hobsawm, Kısa 20. yüzyıl. 1914-1991: Aşırılıklar Çağı, çev: Y. Alogan, Sarmal Yayınları, İstanbul,
1996,  s: 78
181 Myron Weiner, “The Global Migration Crisis” içinde (ed) Wang Gunwu, Global History and Migrations,
Westview Press, ABD, 1997’den aktaran Nejat Ulusay, a.g.e. s: 39-40



70

çıkarmıştır. Tarihsel ve toplumsal bir hareket olarak, kitlesel göç, “kültür yaratan” bir

harekete dönüşür182.

İkinci Dünya Savaşı sonrasında göçmenler artık Avrupa topraklarına

yerleşmişlerdir. Başlangıçta memlekete geri dönme amacıyla sadece misafir olarak

gidilen, belirli bir birikim sağlandıktan sonra kesinlikle terk edilecek bu ülkeler zamanla

ve nesiller sonra “ana vatana” dönüşür. Göçmenlerin bu kalıcılığı, üretim ve tüketim

süreçlerinde söz sahibi olmalarına ve hatta bir anlamda “vazgeçilemez” ekonomik ve

toplumsal bir ortağa dönüşmelerine neden olur. Bu da göçmen kökenlilerin zamanla

kendi kimliklerinin arayışı kapsamında belirli bir kültürel talepte bulunmalarına yol

açar. “Burada söz konusu olan, tarafsız olmayan, (yani kültür = folklor olmayan)

sınıflar arasındaki mücadeleleri göz ardı etmeyen bir kültürdür ve aynı zamanda belirli

bir duruma verilmiş bir cevap, bugün ile kurulan bir diyalogdur.”183

Sözü edilen bu kültür, çoğu zaman söylendiği gibi doğrudan anavatandan gelen,

“katıksız”,  “soyut”, “genel” ve “tek” değildir artık. Aksine, yeni üretim, yönetim

koşullarıyla ve göçmenlik durumuna has yeni ilişkilerle biçimlenmiş ifadeler olarak

karşımıza çıkar. Kökenlerine dayanan, göçmenlerin anavatanlarından

beraberlerinde getirdikleri bu kültür, artık “buranın” ve “şimdinin” kültürü olmuş, temel

özelliklerini korumakla birlikte yaşanan, içinde bulunulan yeni ortamlar, ilişki biçimleri

nedeniyle farklılıklar, “zenginlikler” kazanmıştır. Geçmişten gelen unsurların güncel

koşullarla biçimlenmesinden oluşur bu kültür.

182Antonio Perotti, “L’Europe  mangeuse d’hommes”, Hennebelle Guy (dir), Cinémas de l’Emigration,
CinémAction  sayı 8, 1979, s:24
183A.g.m



71

İKİNCİ BÖLÜM
SİNEMA - TARİH KURAMI ÇERÇEVESİNDE TÜRKİYE’DE GÖÇ

OLGUSU VE SİNEMA

Şüphesiz ki göç, insanlık tarihiyle aynı yaştadır. İnsanlık, var olduğundan beri

sürekli bir yolculukla karşı karşıya kalmıştır. Ancak, XIX. Yüzyıl sanayi toplumunun

gelişmesiyle, göçlerin niteliklerinde bir farklılaşma söz konusu olur. Sosyologların bu

göç olgusuyla ilgilenmeye başlamaları da bu dönemde başlar. Daha önceleri çeşitli

sebeplere dayanan zorunlu göçlere başka bir tipte göç eklenmiştir: İşçi göçü. Nermin

Abadan Unat’ın aktardığı gibi bu konuya ilk ele alanlardan biri olan Ernest G.

Ravenstein ve onun izinden giden ve klasik geleneği temsil eden E. Lee, E. Price, W. R.

Böhning, M. P. Todaro gibi diğer sosyologların görüşüne göre “göç, akılcı yoldan karar

veren bireylerin tercihidir”. Bireyler kendilerine sunulan diğer seçenekler arasından

ekonomik seçimini “yer değiştirme” yönünde kullanır184. Bu görüşlere göre, göç bireyin

kendi ekonomik durumunu iyileştirmek üzere rasyonel hesaplara dayanarak gönüllü

olarak gerçekleştirdiği bir tercihtir. Modern insan, Louis Dumont’un tarif ettiği şekliyle

“homo economicus”tur, yani maddi ve sembolik değişimlere dahil olmaktadır185.

Dolayısıyla bireyin, kendi geleceğini akılcı bir yoldan oluşturabilecek ve

maliyet/kazanç hesabına göre kendini yönlendirebileceği varsayımından yola

çıkılmaktadır. Bu açıdan bakıldığında herşey akılcı bir yoldan çözümlendiğine göre her

üç tarafın, (gönderen ülke, kabul eden ülke ve giden bireyler) memnuniyeti söz konusu

olacaktır. Ancak tarihsel gelişmeler bu sürecin, orta ve uzun vadede hiç de bu söylenen

şekilde gelişmediğini göstermektedir.

Sözü edilen bu iyimser varsayımlar, Türkiye Cumhuriyeti’nin 1960’lı yıllardan

itibaren karşı karşıya kaldığı işçi göçü için de söz konusu olmuş, devlet gitmek

isteyenleri, ülkedeki istihdam sorununa bir çözüm olarak gördüğü, ülkenin Batı

184Nermin Abadan Unat., N. Kemiksiz., Türk Dış Göçü 1960-1984: Yorumlu Bibliyografya, A.Ü.S.B.F,
Ankara , 1986,s: 3
185Martine Xıberras., Les théories de l’exclusion , Armand Colin, Paris, 2005, s : 25



72

teknolojilerine bir açılım sağlayabileceği ve yine ülkeye önemli bir döviz akışı ve

yatırım olanağı oluşturacağını düşündüğü için sonuna kadar teşvik etmiştir. Ancak ne

gidenler ne de Türkiye’de kalanlar vaat edilenlere kavuşabilmiştir. Kalanların gözleri

yollarda kalmış, gidenlerse tutunabilmek ve bir gün anavatanlarına zengin dönebilmek

için her geçen gün biraz daha sabretmiş, sonuçta da başta Almanya olmak üzere

Avrupa’ya, temelli yerleşmişlerdir. Stuart Hall’ün de ifade ettiği gibi göç tek yönlü bir

yolculuktur ve geri dönüşü yoktur186. 1960’lardan günümüze geçen bu süreç içerisinde

gidenler ve kalanlar birbirlerine giderek yabancılaşmışlardır. Oraya küçük yaşlarda

giden ve hatta orada doğup büyüyen ikinci ve üçüncü kuşaktan birçoğu için anavatan

Almanya’dır artık. Karşılaştıkları tüm zorluklara, haksızlıklara ve krizlere rağmen ait

oldukları ülke Almanya’dır. Ama “normal bir Alman”dan da farklı olduklarının

bilincindedirler aynı zamanda. Onlar için Türkiye, anne ve babalarının anlattıkları, her

şeye rağmen örf ve adetlerini içselleştirdikleri ve karşılaşılan en ufak bir zorluk

karşısında, sığınabilecekleri (tıpkı “ana” kucağı gibi) ütopik bir yerdir187. “İnsanları

sevecen ve misafirperverdir, kıyılarına ulaşanları kolları açık karşılarlar.”188 Buna

karşılık Türkiye’de kalanlar için de onlar artık “Almancı”dır, görgüsüz ve

paragözlerdir189.

Türk işçilerinin bu yolculuğu, Türkiye’nin ekonomik ve siyasal anlamda çehresinin

değişmesine neden olurken özellikle toplumsal ve kültürel anlamda derin değişimlere

yol açar.

Toplumun yaşadığı bu “travma” sanatın hemen hemen her dalına yansımış, gerek

gidenlerin gerekse kalanların hikayeleri edebiyattan müziğe, resimden sinemaya bir çok

esere konu olmuştur. Buradan yola çıkarak, çalışmanın bu bölümünde, bir yandan

186Stuart Hall, « Old and New Identities, Old and New Ethnicities »  A. D. King (Ed.) Culture, Globalization
and the World System, McMillan Press London, 1991s:26.
187Gülsenem Gün, Ayşe Toy. 2007, “Türk Sinemasında Dönüş Öykülerinde Değişen Göçmen Kimliği”, G. İşçi,
D. Direnç, G. Hatipoğlu (ed) When “Away Becomes “Home”. Cultural Consequences of Migration,
Proceedings of the 10th International Ege University Cultural Studies Symposium, May 4-6 2005, Ege
University Pres, Bornova, İzmir, 2007
188Antonio Mangual , G. Guadalupı., Hayali Yerler Sözlüğü, Utopia Maddesi,  Yapı Kredi Yayınları,
İstanbul, 2005, s. 815.
189 Türk sinemasında dış göçün işlendiği filmlerde Türkiye’de kalanların işçi olarak gidenlere ve onlardan
sonraki nesillere bu bakış açısıyla yaklaştıklarına sıkça rastlanmaktadır. Bunlar arasında Dönüş (Türkan Şoray),
Almanya Acı Vatan (Şerif Gören), Sarı Mersedes (Tunç Okan), Yara (Yılmaz Arslan) sayılabilir.



73

Türklerin kalabalıklar halinde yurt dışına gitme nedenlerine ve bu durumun ortaya

çıkardığı toplumsal sonuçlara değinmeyi; diğer bir yandan da her anlamıyla toplumdan

beslenen Türk sinemasının tarihsel ve ekonomik gelişimini incelerken, yurt dışına

büyük bir parçalarını götüren bu insanların, geride bıraktıkları “sinema” ile olan

ilişkilerinin boyutunu tartışmayı amaçladık.

1. TÜRKİYE’DE SİNEMA ENDÜSTRİSİNİN DOĞUŞU VE GELİŞİMİ

Türk sinemasının, bir endüstri olarak gelişimi açısından ele alındığında ilk

yıllarının – ki bunları 1895-1945 yıllarıdır190- diğer ülkelerde olduğu gibi geliştiğini

söylemek hiç de şaşırtıcı olmaz. Bu yılların en belirgin ve belki de tek özelliği film

sanayisinin yabancı filmlerin ithalatına dayalı olmasıdır.

Osmanlı İmparatorluğu, Sanayi Devrimini kaçırmış olmakla beraber, Batı'da

yaşanan değişim rüzgârına ayak uydurmaya çalışmış, bunu da Batı usulü üretim

olanaklarını kendi toprakları üzerinde geliştirmek yerine doğrudan satın almayı tercih

ederek yapmıştır. Giderek artan ticari ilişkiler sinemanın da Osmanlı topraklarına

girmesini sağlamıştır. Bayilik usulü çalışılmış, yani kendi filmlerini bu yeni pazarda

dağıtabilecek ve satabilecek yetkililer bulmuşlardır. Bu bayilik sistemi sayesinde Batılı

sanayi sermayesi ile yerel ticari sermaye arasında bir çıkar ortaklığı oluşmuş, bu durum

da bu tip ya da rakip malların ülke içersinde üretilmesi geciktirilmiştir.191

Avrupa’da yeşeren yeni bir yaşam biçiminin sonucu olan sinema, neredeyse doğar

doğmaz, hemen ertesi yıl, yani 1896’da Osmanlı İmparatorluğu topraklarına girmiştir.

Aslına bakılırsa, yine diğer Avrupa ülkelerinde olduğu gibi, İstanbul halkı, Batı’da icat

edilen her gelişmeyle çok da vakit kaybetmeden tanışmıştır. Fotoğraf teknolojisi ile

ilgili gerçekleştirilen tüm çalışmalar, özellikle Osmanlı Sarayı ve çevresince

benimsenmiş, bu işle uğraşanlar da devlet erkânınca desteklenmiştir. Gerçekleştirilen

190Altuğ Işığan, “Yeşilçam'dan Önce Türkiye'de Sinema Sektörü”, Film sayı 1,Nisan- Haziran 2003
191Age s: 34



74

“sinema öncesi” gösterilerde, bu gösterimleri düzenleyenler yalnızca ellerindeki

fotoğrafları sergilemekle kalmayıp, bulundukları ülkenin resimlerini de programlarına

dahil ederler. Dolayısıyla Osmanlı İmparatorluğunun çeşitli bölgelerinde çekilen

fotoğraflar da İstanbullu izleyicilere sunulur192.

1.1. Osmanlı’dan Cumhuriyet’in ilk yıllarına sinema endüstrisi

1.1.1 İlk Gösterimler

XIX yüzyılın son çeyreğindeki İstanbul, çok kültürlü nüfusuyla Avrupa'nın en

hareketli ve ilgi çekici kentlerinden biri olma özelliğini taşır. Bu niteliği sayesinde de

yalnızca görüntülere hareket kazandıran, bir açıdan sinemanın öncüsü sayılabilecek

gösterilere tanıklık etmez, bunun yanında “fotoğraf sanatının” önde gelen isimlerinin de

uğrak yeri olur.

Dolayısıyla fotoğrafçılıkla uğraşan kişiler, yalnızca fotoğrafı tanıtmakla kalmıyor,

aynı zamanda bu sanatı isteyene öğretip isteyene de aletlerini satarak çok yönlü bir

ticaret yaparlar.  Bunun sonucunda tüm öncüleri gayrimüslim olan Osmanlı

fotoğrafçıları da yetişmeye başlar. 19. yüzyılın sonlarına doğru Cadde-i Kebir, diğer bir

adıyla, Grande Rue de Pera, adeta tüm yeni icatların bir arada bulunup sanatların icra

edildiği bir merkez haline gelir193. Dönemin padişahı II. Abdülhamit gerek teknoloji,

gerekse hukuk ve eğitim alanlarında Batı’daki gelişmeleri takip eden, fotoğraf, fonograf

gibi “yeni teknolojilere” açık olan ve hatta bunların İmparatorluk topraklarında

yaygınlaşması için çaba gösteren bir hükümdardır194. Fotoğrafı propaganda amaçlı

kullanan padişah, modernleştirdiği ordusunun, yeni açılan okul ve hastanelerinin her

fırsatta fotoğrafının çekilmesini sağlar. Hatta bu fotoğrafların albüm şeklinde

derlenerek, İmparatorluğun çeşitli merkezlerine gönderttiği ve bu şekilde gerek

kendisinin gerekse imparatorluğunun ne kadar modern olduğunu gösterme amacı

192 Burçak Evren Sigmund Weinberg, Türkiye’ye sinemayı getiren adam, Milliyet Yayınları, İstanbul,1995, s:13
193 a.g.e., s: 16
194 Lord Kinross, The Otoman Centuries, The Rise and Fall of the Turkish Empire, Jonhattan Cape, 1977,
Londra, ss: 535-536



75

güttüğü bilinmektedir195. Fotoğrafın yarattığı bu ilgi, kısa sürede profesyonellerin

yanında amatörlerin de yetişmesine dolayısıyla yavaş yavaş da bu işin ticaretiyle

ilgilenilmesine, yani ham madde ve aygıtlarının ithal edilmesine neden olur. Bu

kişilerden biri de yine bir gayrimüslim olan Sigmund Weinberg'dir. Alman ve

Avusturya’nın önemli fotoğraf imalatçılarının temsilciliğini yürüten Weinberg, sonraki

yıllarda işini büyüterek, Gramophone Company ve Pathé Freres’in de temsilciliklerini

alır ve fonograf yani gramofon ve sinema malzemeleri satmaya ve bir süre sonra da

öncelikli olarak saray ve çevresinde gösterimler düzenlemeye başlar196.

Sinemanın “halk” arasında yarattığı ilginin karşısında bu konuyla ilgilenenlerin

sayısı çoğalır. Bunların arasında, daha aygıtın icat edilmesinden sadece birkaç ay

sonrasında Lumière Kardeşlere mektup yazıp bir örneğini kendisi için isteyen- ancak

Lumière’lerin de elinde bulunmamasından dolayı elde edemeyen- fotoğraf malzemeleri

satan Vafiadis ya da bir başka girişimci olan aynı zamanda da Lumière Kardeşler’in de

temsilciliğini yapan Fransız Cambon sayılabilir197.  Özellikle bu sonuncusu, piyasada

var olan filmlerden daha uzunlarını elde eder ve filmlere alt yazı koydurarak,

Weinberg’le olan rekabetini hızlandırır. Bunun karşısında Weinberg elindeki teknolojiyi

yenileyerek, daha fazla kitleye hitap edebilmek için alt yazı yerine, doğrudan Türkçe

açıklamada bulunan bir görevli (bir nevi simültane çevirmen) kullanmaya başlar198. Bu

iki ayrı firmanın temsilcileri arasında yaşanan rekabeti Nurullah Tilgen anılarında şöyle

anlatmaktadır: “ 1897 yılında iki firma temsilcilerinin ticaret alanındaki yarışması bir

hayli ilgi çekiciydi. Lumière kardeşlerin temsilcisi halkı elde ederken Pathé Kardeşlerin

temsilcisi de saray mensuplarıyla devlet büyüklerini elde etme yolunu tuttu ve ilk defa

sarayda film gösteren Pathé kardeşlerin Türkiye temsilcisi Romanya uyruklu Polonyalı

Musevi (Weinberg) oldu…”199

Bunun yanında Saray, her ne kadar fotoğrafı desteklemiş olsa da sinematografa

karşı biraz daha temkinli davranır. Bunun en önemli sebeplerinden biri, elektriğin,

195 François Georgeon, Abdulhamid II, Le Sultan Calife, Fayard Yayınevi, 2003, s:333
196 Burçak Evren, a.g.e.  s: 17
197Nijad Özön, Türk Sineması Tarihi, (Dünden Bugüne, 1896-1960), Ekicigil Matbaası, İstanbul 1962, s:16
198 Burçak Evren, a.g.e. s: 38
199 Nurullah Tilgen “Bugüne Kadar Filmciliğimiz” Yeni Yıldız Dergisi, sayı 36, 3 Şubat 1959, aktaran Burçak
Evren. A.g.e. s: 39



76

imparatorluk topraklarında yasak olmasıdır200. Bir jeneratör yardımıyla çalışan ve henüz

ülkede, gerek siyasi- elektriğin terör amacıyla kullanılabileceği korkusu- gerekse

ekonomik nedenlerle gerekli alt yapının oluşturulmamış olması sinematografın

“tehlikeli” bir aygıt olarak algılanmasına yol açmıştır201. Nitekim Weinberg’in

düzenlediği bir gösterim sırasında yangın çıkmış, büyük bir facianın eşiğinden

dönülmüştür202. Bu nedenle, diğer ülkelerin temsilcilerinin Osmanlı topraklarına giriş

yapmak ve buralarda gösterimler düzenlemek için izin almaları epey zor olmuştur.

Bunun yanında, saraydaki eğlencelere önem veren Abdülhamit, sınırlı ve belli koşullara

bağlı olarak, tiyatro, opera ve operetlerin sarayda gösterilmesini teşvik etmiştir. 203

Dolayısıyla, Weinberg’in saray haklına yönelmiş olması ve onları ikna etme çabası

aslında onun ticari girişimci ruhunun yanında sinemanın Türk topraklarında gelişimi

için önemli bir adım sayılabilir.

Görüldüğü gibi, sinema, icat edilen diğer teknolojik aygıtların aksine (matbaa gibi),

Osmanlı topraklarına çabuk girmiş ve kısa bir süre içerisinde de ticaret sektörüne dahil

olmuştur. Ancak bunun yanında, sinemanın icadı ve Osmanlı topraklarına girişi, siyasal

açıdan baskıcı bir döneme denk gelir. Nitekim 1896 yılında tahtta bulunan II.

Abdülhamit, var olan bazı gazete ve dergileri yasaklamakla kalmayıp yazarlarını

sürgüne göndermiş, yeni çıkacak herhangi bir yayına da engel olmuştur204. Oluşacak

yeni bir düşüncenin ve sanatsal faaliyetin önünü tıkayan bu baskı ve sansür ortamında,

sinemanın ağır aksak ilerlemesi bile bir mucize sayılabilir. Bu durum da aslında

sinemanın o dönemlerde henüz düşünsel anlamda “tehlikeli” sayılabilecek nitelikte

olmaması ve aslında ilgi gösteren kesimin sınırlı kalmış olması nedeniyle faaliyetlerine

devam etmiş olabileceği düşünülebilir. Bunun yanında Karagöz gösterilerine alışık olan

Türk halkının karanlık ortamlarda gösterileri yadırgamamasından205 kaynaklandığı da

söylenebilir.

200 Mustafa Özen, “Visual representation and propaganda: Early films and postcards in the Ottoman Empire,
1895–1914”, Early Popular Visual Culture, Routledge, Taylor & Francis Group Vol. 6, No. 2, July 2008, s:147
201 Ali Özuyar, Devlet-i Alliye’de Sinema, De Ki yayıncılık, Ankara, 2007, ss: 21-26
202 Burçak Evren, a.g.e, s:17
203 Orhan Koloğlu, Abdülhamit’in kendi yazdığı komedi piyeslerinin sarayda yabancı oyuncular tarafından
gösterildiğinden bahseder. Orhan Koloğlu, Ne Kızıl Sultan ne Ulu Hakan, Abdülhamit Gerçeği, Gür
yayınları, 1987, ss:51-52
204 A.g.e s: 52
205Salih Gökmen, Bugünkü Türk Sineması, Fetih Yayınevi, 1973, s: 13



77

Halka açık ilk gösterimlerin düzenlenmeye başlamasından206, yani 1896 yılından 12

yıl sonra, 1908’de ilk sinema salonu yine Weinberg’in Pathé adına gerçekleştirdiği

girişimleriyle açılır. Bu tarih, aynı zamanda, baskıcı dönemin sona erdiği, II.

Abdülhamit’in tahttan indirilip II. Meşrutiyet’in ilan edildiği döneme denk düşer. Bu

tarihe kadar, film gösterimleri bir yandan zengin konaklarda büyük ailelerin yeni

eğlence aracı olurken, diğer yandan da birahane ve kıraathanelerde erkeklere hitap

eder.207 II. Meşrutiyet’le gelen özgürlük ortamında neredeyse eli kalem tutan herkes bir

dergi çıkartma, boş bulunan her köşe başına bir sahne kurup tiyatro oynama çabasına

girer. Ancak, sinema bu coşkulu ortamdan yapımcılık, üretkenlik anlamında çok da

nasibini alamaz. Gösterilen filmlerin büyük çoğunluğu yurt dışından gelmekle birlikte,

Osmanlı’da yapım çalışmaları, Lumière ya da Pathé şirketlerine bağlı yabancı alıcı

yönetmenlerinin imparatorluğun çeşitli bölgelerinde yaptıkları belgesellerden ibaret

olmuştur208.

Bunun sebepleri arasında, her şeyden önce, sinemanın teknik bilgi ve sermaye

gerektiren bir “sanat” türü oluşu ve henüz Avrupa’da bile rüştünü tam olarak ispat

edememesi209 sayılabilir. Weinberg’in, Tepebaşında, eski bir tiyatrodan dönüştürdüğü

Pathé salonu sayesinde sinema, tıpkı Batı’daki örneklerinde olduğu gibi ikinci sınıf bir

eğlence aracı olmaktan kurtarılmıştır. Bu salonun ardından İstanbul’un farklı

semtlerinde diğer salonlar açılır. İstanbul’u, İzmir, Trabzon gibi gayrimüslim nüfusunun

çok olduğu Anadolu kentleri takip eder. Ancak buralardaki salon sayısı da çok sınırlı

kalır. Gösterimlere gelenler de çoğunlukla, yabancı uyruklular, gayrimüslimler ya da

Nijad Özön’ün tabiriyle “maceracı” delikanlılardır210. Ancak, bazı salonların kadınlar

için özel seanslar düzenlemesi ya da aynı salonu ikiye bölerek kadınlarla erkekleri

ayırması, aslında Müslüman toplumun da sinemaya ilgi gösterdiğinin bir işareti olarak

206Çoğu sinema tarihçisi, halka açık ilk gösterimin Sponeck birahanesinde Weinberg tarafından düzenlendiğini
kabul eder. Ancak, Burçak Evren, eldeki verilere ve tanıklıklara dayanarak, bununla ilgili herhangi bir kanıtın
olmadığını savunurur. Ona göre Sponcek’teki gösterimler, Henri D. imzalı bir kişi tarafından
gerçekleştirilmiştir. (bkz Burçak Evren., Sigmund Weinberg, Türkiye’ye sinemayı getiren adam..., Milliyet
Yayınları, İstanbul,1995)
207 Ali Özuyar, Sinemanın Osmanlıca Serüveni, Öteki yayınevi, 1999, s:33
208 İ. Altuğ Işığan, “Yeşilçam'dan Önce Türkiye'de Sinema Sektörü”, Film sayı 1,Nisan- Haziran 2003
209Nijad Özön, a.g.e. s: 33
210 A.g.e s:34



78

değerlendirilebilir. Gerçekten de yukarıda da değinildiği gibi, kadınların sinemayla ilk

karşılaşması, Batı icatlarını daha kolay takip edebilme olasılığı olan zengin kesimde,

konaklardaki gösterimlerde söz konusu olmuştur. Bunun yanında Asadarya’nın

Pangaltı’da açtığı bir sinemada haftanın belirli günlerinde kadınlara da film

gösterilmeye başlanır. Ali Özuyar Sinema dergisinin 1914 yılında yayımlanan 62.

sayısında bununla ilgili bir ilanı aktarır: “Kanun-ı sani’nin 23. Cum’a gününden 26.

Pazartesi günü akşamına kadar gündüz hanımlara sa’at 1 buçukta. Gece beğlere zeval-i

sa’at 8 buçukta”211

Bu durum temelde, var olan rekabet ortamının sinemayı panayır eğlencesinden bir

adım öteye geçirerek, daha “nitelikli”, “sanatsal” bir eğlence aracı haline dönüştürme

kaygısı olarak düşünülebilir. Bu da nispeten “varlıklı” bir kitleye hitap ederek

gerçekleştirmeye çalışılır. Buna örnek olarak Weinberg’in, aynı anda hem sinema ve

tiyatro gösterimlerini, hem de Caruso ve Battistini gibi ünlü bestecilerin konserlerini

izletmesini212 verebiliriz. Giriş ücretini de 15 kuruş, yani diğer sinema salonlarından

daha yüksek tutar. Bu da daha kaliteli ve lüks bir salon olduğunun göstergesidir213.

Birinci Dünya Savaşı başladığında en azından büyük kentlerde sinema artık bilinen

bir eğlence aracıdır, belirli sayıda salon kurulmuş, düzenli gösterimler yapılmış ve

seyirci bu konuda bilinçlenmeye başlamıştır. Başka bir deyişle, Osmanlı’da sinema

vardır ancak bu Türk sineması değildir.

Başlangıcında, salon işletmeciliğinin ve film dağıtımının azınlıklar ve yabancı

uyrukluların himayesinde olduğu sektöre, Birinci Dünya Savaşı sırasında, Müslüman

Türkler de ardı ardına açtıkları sinema salonlarıyla dahil olurlar. Türkler tarafından

açılan ilk salon, 19 Mart 1914 yılında Şehzadebaşı’nda Cevat Boyer ile Murat Bey

tarafından açılan “Milli Sinema”dır. Onun ardından aynı yıl, Fuat Uzkınay ile birlikte

İstanbul Sultani’sinde film gösterimleri düzenleyen Şakir Seden, kardeşi Kemal ile

211 Ali Özuyar, a.g.e. s: 33
212Burçak Evren, a.g.e. s:51
213Pathé sinemasının 1913 yılındaki giriş ücretleri: Koltuklar: 30 kuruş, İskemle: 20 kuruş, Galeri
iskemleleri:15 kuruş, Numaralı duhuliye: 7 krş; Duhuliye: 3 krş, Burçak Evren, a.g.e. s: 52



79

birlikte Sirkeci’de “Ali Efendi” salonunu 6 Temmuz’da açarlar. Bu iki salonu Kadıköy

yakasında açılan diğer salonlar takip eder214.

Burada değinilmesi gereken bir nokta, dünyanın ‘Büyük Savaş’a sürüklendiği

dönemlerde ortaya çıkan siyasal konjonktür ve bunun o dönemin en önemli

imparatorluklarından Osmanlı İmparatorluğu’na nasıl yansıdığıdır. Neredeyse 1789

Fransız Devrimi’ne kadar uzanan bir süreç içerisinde, Osmanlı İmparatorluğu’na bağlı

çeşitli bölgelerin “kendi kendilerine idare etme hakkı” istemeleri,  Balkan savaşlarına

neden olur. İmparatorluk, bu savaşlar sonucunda kaybettiği toprakları yeniden kazanma

amacıyla İttifak Devletleri, ya da başka bir deyişle merkezi devletler saflarında Birinci

Dünya Savaşına dahil olur215. Ardından gelen işgaller ve antlaşmalar sonucunda Batı ile

sürdürülen ilişkiler sarsılır. Müslüman-Türkler, Batıya ve ülkede yaşayan azınlıklara

karşı tepki gösterirler. Bu gerginlik ortamında pek çok gayrimüslim Osmanlı

topraklarını terk eder. O tarihe kadar Müslüman olmayan kesimin elinde olan iş

kollarına, artık Müslüman- Türkler eğilirler. II. Meşrutiyet’in ilanıyla iktidara gelen

İttihat ve Terakki Fırkası’nın güttüğü milli iktisatçı politika ve öne çıkardığı Türk-

Müslüman kimliği ile daha önce var olan politikalar değişir. O tarihe kadar ticaretten

uzak duran ve “esnaflığı” ya da memuriyeti tercih eden Müslüman-Türkler, özel

teşebbüse yönlendirilmiş, milli işletmeler kurma yönünde özendirilmiştir216. Bu

eğilimden sinema da nasibini alır. Yukarıda adı sayılan sinema salonları tam da bu

tarihlerde, esnaf sermayesine dayanarak açılır. 1914 yılında açılan “Milli Sinema” da bu

politikaların bir yansıması olarak düşünülebilir. Bunun yanında, 1922 yılında Türkiye

Büyük Millet Meclisi’ne gönderilen bir raporda, ülkede faaliyet gösteren sinema

salonlarının işletmeciliğinin ve film dağıtımcılığının gayrimüslimlerin ya da İpekçi

ailesi kastedilerek “dönme”lerin elinde olduğuna ve gösterime sokulan filmlerin

içeriğinin ulusal kimliğimizle bağdaşmadığına dikkat çekilmiş, Devlet’in bir an önce

sinemaya el atması gerekliliği üzerinde durulmuştur217.

214 Salih Gökmen, Bugünkü Türk Sineması, Fetih Yayınevi, 1973, s: 14
215 Emre Kongar, Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, Cem Yayınevi, İstanbul, 1976 ss:56-58
216 Gülten Kazgan, Tanzimattan 21. Yüzyıla Türkiye Ekonomisi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Mart
2002 s: 39-40
217 Tüccar Naci adındaki bir sinemacının hazırladığı ve Millet Meclisi’nde gösrüşülmesi için Siirt Milletvekili
Mahmut Bey’e gönderilen rapor, 55 Yıl sonra Bile Güncelliğini Koruyan Tarihsel Bir Belge, Film Market,
Yıl 2 Sayı 19, Nisan 1984



80

Bu ilk dönem göz önünde bulundurulduğunda görülmektedir ki, sinemanın sanat,

kültür, endüstri ve ekonomi faktörlerini bir araya getirmesi nedeniyle, Türkiye’de

sinema, başlangıcından neredeyse Birinci Dünya Savaşına kadar film gösterimleri ve

salon işletmeciliğinin dışında çok da atılım gerçekleştirememiş, film yapımı alanla

profesyonel anlamda ilgilenecek birilerini yetiştirememiştir. Bu konuda uzman

sayılabilecek tek kişi de Polonya asıllı Sigmund Weinberg’dir218, ancak onun da

öğrendiklerini uygulayabilecek fırsatı olmamıştır.219

1.1.2 Çekilen İlk Filmler

Türkiye’de ilk sinema çalışması ise, kimi tarihçiye göre 1911 yılında Makedon

Manaki Kardeşler tarafından, Sultan Reşat’ın Manastır’ı ziyaretinin görüntülenmesi

olarak değerlendirilir220. Kimilerine göre ise, Manaki Kardeşler’in Türk olmaması

nedeniyle bu filmin ilk Türk filmi sayılamayacağı, bu nedenle Birinci Dünya

Savaşından hemen önce, Weinberg ile kısa bir süre çalışmış Fuat Uzkınay tarafından

gerçekleştirilen filmin ilk Türk filmi sayılması gerektiğidir. Savaşa yedek subay olarak

alınan Uzkınay’ın ilk çalışması, 1877 yılında Ruslar tarafından Yeşilköy’de

(Ayastefanos) yaptırılan zafer anıtının 14 Kasım 1914’te yıkılışını çekmek olmuştur. Bu

belgesel Ayastefanos’taki Rus Abidesinin Hedmi adı altında Türkiye’de Türkler

tarafından çevrilen ilk film olarak tarihe geçer221.

Bu filmi 1915’te silahlı kuvvetlerin gereksinimini karşılamak için kurulan “Merkez

Ordu Sinema Dairesi”nin çektiği diğer belgeseller izler. Ancak bunların sayısı da çok

sınırlı kalır. Birinci Dünya Savaşı sırasında, Batılı ülkelerde sinema, bir propaganda

aracı olarak kullanılmaya başlamasına rağmen, Türkiye’de sınırlı araç ve silah altına

alınmış birkaç sinemacının (Cemil Filmer ve Mazhar Yalay gibi) çabasıyla çok da

218 Salih Gökmen, a.g.e s: 17
219 Alim Şerif Onaran, Türk Sineması, (I.Cilt), Kitle yayınları,  s:19
220 Burçak Evren, “Les premiers pas (1895-1923) ” M. Basutçu (ed), Le cinema turc, Centre Georges
Pompidou, Paris, 1996, s. 66
221 Alim Şerif Onaran, Türk Sinema Tarihi, Birinci cilt, Kitle Yayınları, 1994, s: 12



81

verimli olmaz. Çekilen filmler daha çok kısa aktüalitelerdir. Aynı zamanda Sigmund

Weinberg yönetiminde öykülü filmlere de başlayan bu kurum, (Himmet Ağa’nın

İzdivacı) Weinberg’in savaş nedeniyle görevden alınması sonucunda bu tür yapımlara

ara vermek durumunda kalır. Yerine getirilen Uzkınay gerek görüntü yönetmeni,

gerekse belgesel film yönetmeni olarak çalışmalarını sürdürür222.

“Merkez Ordu Sinema Dairesi”nin yanı sıra kurulan ve yarı askeri bir kimliği olan

“Müdafaa-i Milliye Cemiyeti”, kendine gelir sağlamak amacıyla 1917’de Sedat

Simavi’ye iki film çektirir. Tiyatro oyunlarının bir adaptasyonu niteliği taşıyan Pençe ve

Casus’u çekerken Simavi, doğal olarak da tiyatroculardan yardım almıştır. Kurumun

yaptırdığı diğer filmler ise, tiyatroda Bican Efendi rolüyle ün kazanan Şadi Fikret

Karagözoğlu’na, güldürü oyuncularından oluşan bir kadroyla Bican Efendi

dizileridir223.

Osmanlı Devleti’nin savaştan yenik olarak çıkmasının ardından bu iki cemiyetin

araç ve gereçleri “Malul Gaziler Cemiyeti”ne aktarılır. Büyük bir yenilginin, düşman

işgalinin ve Kurtuluş Savaşı’nın sürdüğü dönemde yine kendine gelir sağlamak ve halk

arasında belirli bir direnişi sağlamak amacıyla belgeseller ve konulu filmler çektirilir.

Bunlara örnek olarak aslında bir tiyatrocu olan ve sadece iki film çeken Ahmet Fehim

Efendi’nin 1919’da, yani İstanbul işgalinin en yoğun yaşandığı bir dönemde Hüseyin

Rahmi Gürpınar’ın Mürebbiye uyarlaması sayılabilir. Bir anlamda sinemanın istilacılara

karşı “sessiz direnişini” temsil eden Mürebbiye’nin konusu çalıştığı evin bütün

erkeklerine yanaşıp bunları birbirine düşüren bir Fransız kadınıdır. Konusu nedeniyle,

işgal kuvvetleri tarafından Anadolu’da gösterilmesi yasaklanarak, Türk Sinema

Tarihi’ne de sansüre uğrayan ilk film olarak geçer224. Ahmet Fehim’in çektiği ve

görüntü yönetmenliğini yaptığı bir diğer filmi de Binnaz’dır. Bu film diğerlerine kıyasla

sinema diline daha hakimdir225.

222Nijad Özön, Türk Sineması Tarihi, (Dünden Bugüne, 1896-1960), Ekicigil Matbaası, İstanbul 1962 s: 45
223 Burçak Evren, a.g.m, s: 68
224Giovanni Scognamillo, a.g.e. ss: 43-44
225 A.g.e



82

Bu ilk dönemin bilançosu değerlendirilecek olunursa, dikkati çeken nokta,

sinemanın Osmanlı Devleti’nin desteği ve onun imkânları vasıtasıyla geliştiğidir.

Dolayısıyla piyasanın kar etme mantığı ve rekabet kurallarının dışında bir işleyiş söz

konusudur226. Yine de ilk Türk filminin çekilmesinden 1920 yılına kadar çekilen

filmler, diğer ülkelerde atılan adımlarla kıyaslandığında yetersiz kalır. Özel sektörün

sadece gösterim düzeyinde kalmış olmasının bu durumda önemli bir rolü vardır.

Temelde sorun, sinemacılık alanına ciddi bir niyetle el atılamamasından ve gerekli alt

yapının oluşturulamamasından kaynaklandığı söylenebilir.

Sözü edilen bu dönemlerde sinema ile uğraşmış kişilerin attıkları adımlar, yukarıda

değinildiği gibi bu işin tam olarak benimsenememesi227 ve temelde bu işin ciddi maddi

olanaklar gerektirmesi nedeniyle çoğu zaman yarım kalmıştır. Gerçekten de sözü edilen

bu ilk dönemde var olan sistem, özel girişimler bağlamında yapımcılıktan çok

dağıtımcılığa ve salon işletmeciliğine uygundur. Kurulan düzen, daha çok Batı’da

çekilen filmlerin ülkeye sokulması ve bunların, yine Batılı şirketlerin temsilcileri

tarafından, onların kiraladıkları salonlarda gösterilmesi yönündedir. Altuğ Işığan’ın da

ifade ettiği gibi, yerleşik sinemalara geçilmesi dahi, yapımcılık konusundaki girişimleri

için daha iyi koşullar sunamaz, hatta aksine bu karlı alan, yabancı şirketlerin istekleri

doğrultusunda, yabancı filmlerin gösterilmesi için düzenlenir.228 Dolayısıyla, gerek

teknik gerekse maddi imkan(sızlık)lar nedeniyle rasyonel olan film yapmaktan çok

gösterip salon işletmektir. Bu durumu Muhsin Ertuğrul, Seden Kardeşlerin kendisine

İstanbul’da film çekme teklifi götürdüğü anısında şu şekilde aktarmaktadır: “[…]

Türkiye’ye döndüğüm zaman İstanbul’da ne film yıkayacak bir laboratuar, ne bir

stüdyo, ne bir film çekme makinesi, ne bir basma makinesi, tek bir sözcükle teknik araç

adına hiçbir şey bulunmamamktaydı.”229 Ertuğrul, o dönemde İstanbul’da bunların

hiçbirinin olmadığını vurgulamaktadır.

226 İ. Altuğ Işığan,Yeşilçam’dan Önce Türkiye’de Sinema Sektörü, Film, sayı 1, Nisan-Haziran 2003, s: 34
227Ahmet Fehim Efendi aslında bir tiyatrocudur, Sedat Simavi, gazeteci, Fuat Uzkınay belgeselci ve
Galatasaray lisesinde dahiliye müdürü, yani yönetici, Weinberg’de savaşla birlikte görevine son verilen bir
ecnebidir.
228 İ. Altuğ Işığan, a.g.m , 2003, s: 35
229 Aktaran Gökhan Akkçura Aile Boyu Sinema, İthaki yayınları, İstanbul, 2004, s: 25-26



83

Bunun yanında, daha önce değindiğimiz bu dönemlerde Osmanlı’nın Avrupa ile

ilişkilerinde yaşanan değişiklikler sonucunda ve dünya sinemasının hakimiyetinin

Amerika Birleşik Devletleri’ne geçmesi sonucu, Türk sinema sektöründe yeni bir

yapılanma ortaya çıkar: Sektörün işleyişi artık, Amerikan şirketleri ile Müslüman-

Türkler arasında kurulan ilişkiye dayanmaktadır230. Cumhuriyet’in ilanıyla bu ilişki

görece bir istikrara kavuşurken, büyük ithalatçı-işletmeci aile şirketleri kurulur ve

neredeyse İkinci Dünya Savaşına kadar Türk sinemasının ekonomik yapısını Gökhan

Akçura’nın da ifade ettiği gibi bu “büyük aileler” şekillendirir.

1.1.3 Cumhuriyet’in ilk Yılları ve Muhsin Ertuğrul Sineması

İlk özel film yapım şirketi olan “Kemal Film”, sinema salonu işletmeciliği ve film

dağıtımcılığı ile ilgilenen Seden kardeşler tarafından 1922’de kurulur. Bu şirketin

kuruluşu, aslında Türkiye’nin gerek siyasal, ekonomik gerekse kültürel tarihinde bir

dönüm noktasına denk gelir. 1922 yılı, Kurtuluş Savaşı’nın sona erdiği, Osmanlı

İmparatorluğu’nun tarih olduğu ve yeni bir Türkiye’nin oluşturulması çabalarının ortaya

çıktığı yıldır. Bunun yanında 1916 yılından beri eğitimini aralıklı olarak yurt dışında

sürdüren ve Türk kültürel hayatına damgasını vuracak olan Muhsin Ertuğrul’un da

ülkesine geri döndüğü yıldır.

Yurt dışında bulunduğu süre boyunca Türkiye’de çekilen filmleri yakından takip

eden ve onları eleştiren Muhsin Ertuğrul, Türk sinemasının en büyük eksikliliğinin bir

sinema sanayisinden, bu işi ciddiye alan eğitimini görmüş kişilerden yoksun olmasının

olduğunu düşünür231. Onun için tiyatro her şeyden önce gelse de sinemanın kitleleri

etkileme konusundaki üstünlüğünü yadsımaz ve özellikle sağlam bir Türk sinemasının

olmamasının Türklerin dünyaya kendini tanıtamamasında önemli bir etken olduğunu

savunur. Yurda döner dönmez, Seden kardeşlerin birlikte film çekme teklifini kabul

ederek, ilk özel yapım şirketini kurmalarını sağlar ve onlarla birlikte altı filme imza

230 Altuğ Işığan,a.g.e s: 38
231Alim Şerif Onaran, Muhsin Ertuğrul’un Sineması, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s: 153



84

atar232. 1922 yılından neredeyse İkinci Dünya Savaşına kadar, Muhsin Ertuğrul, Türk

Sinemasının tek adamı olur.

1908’de tiyatroya başlayan ve hayatını bu sanata adayan Muhsin Ertuğrul, Birinci

Dünya Savaşı’nın ardından eğitimi için gittiği Fransa ve Almanya’da sinema üzerine

çalışmalarda bulunmuş, burada bir film yönetmiş ve hatta bir film şirketi bile

kurmuştur.233 Daha sonra gittiği Sovyetler Birliği’nde de sinema filmi çekmiştir234. O

dönemde- hatta uzunca bir süre boyunca- sinemaya gerek fikir gerekse oyuncu

anlamında önemli bir kaynak sağlayan tiyatro bu sefer, kendisine ek gelir sağlamak

amacıyla sinemadan faydalanır. Ayrıca, Almanya bu yıllarda film endüstrisini

geliştirmek amacıyla ve Amerikan sinemasına karşı koyabilmek için, büyük bir tekel

çevresinde birleştirmeye çalışmaktadır. Bu nedenle de, yerli yabancı, birçok insana

ihtiyaç duyulur235. Muhsin Ertuğrul da böyle bir ortamda, tiyatro eğitimini karşılamak

amacıyla sinema sektörüne adım atar. Türk sinemasına hakim olduğu on yedi yıl

boyunca tiyatro etkisinde bir sinema dili geliştirir. Nitekim tarih olarak Cumhuriyet’in

ilanından bir yıl öncesine denk gelen ve İkinci Dünya Savaşına uzanan bir dönem,

(1922-1939), Türk sinema tarihçileri tarafından “tiyatrocular dönemi” olarak

adlandırılır. Bunun en büyük sebebi de bu dönemde çekilmiş hemen hemen tüm

filmlerin oyuncularının ve diğer kaynaklarının tiyatrodan gelmesi, film konularının

büyük çoğunluğunun da tiyatro eserleri uyarlamaları olmasından kaynaklanır236.

Kemal Film ile altı önemli film çeken Ertuğrul, bu şirketin yapımcılıktan

çekilmesinin ardından sinema sektörü içinde bulunan başka bir aileyi film yapımcılığına

ikna eder. İpekçi ailesi, aslında o dönemin en önemli ve en güçlü işletmecisi ve film

ithalatçılarıdırlar. İstanbul’da ve İzmir’de toplam 13 sinemaya sahiptirler ve bütün

Anadolu’ya film dağıtmaktadırlar237. 1928’da İpek Film kurulur ve on yıl boyunca da,

yapımdan dağıtıma, oyuncudan dekoruna, sinemanın tekelini ellerinde tutarlar. İpek

film, Kemal filmden daha fazla imkâna sahip olup, sektöre daha profesyonelce

232 A.g.e ss: 153-154
233 Gökhan Akçura, Muhsin Ertuğrul’un Sineması, Antrakt özel eki, tarih belirtilmemiş, sayfa yok.
234 Nijad Özön, a.g.e s: 62
235A.g.e
236 A.g.e. s: 62-64
237 Gökhan Akçura, Aile Boyu Sinema, ss: 89-94



85

yaklaşırlar. Sinemaya yatırım yapıp, yeni teknolojileri getirterek Ertuğrul’a teslim

ederler. O dönemde başka film şirketinin kurulamamış olmasının çeşitli nedenleri

arasında başka kimsede bir stüdyo kurup, yerli filme yatırım yapacak ve İpekçilerle

rekabet edecek sermayenin olmaması sayılabilir. Ayrıca, az önce de değinildiği gibi,

İpekçiler aynı zamanda bir sinema zincirine de sahiptirler. Dolayısıyla kendi filmlerini

buralarda gösterebilme olanağına sahiptirler. Cemil Filmer, Hatıralar’ında İpekçi

ailesinin oluşturduğu tekeli şöyle anlatır: “O yıllarda İpekçiler Türkiye’nin bir numaralı

işletmecisi, sinemacısı idiler. […] Sinemaları öyle bir bağlamışlar, öyle bir tekel

kurmuşlardı ki, onların izni olmadan sinek bile uçamıyordu.  Ben elimde en güzel

filmler olduğu halde sinema sinema dolaştım. Altı ay bıkıp usanmadan filmlerimi

geçecek sinema aradım, bulamadım. Bana verilen cevap her seferinde şu oluyordu:

‘Efendim, biz İpek Film ile çalışıyoruz. Onun programı dışına çıkamayız.’ Haftada

yaptıkları 10.000 liraya karşı 20.000 garanti ediyorum, yine de kılları kıpırdamıyordu.”
238

Her ne kadar bugün, sinema tarihçileri Muhsin Ertuğrul’u sinemayı tekelinde

bulundurarak, ilgilenebilecek başka kişileri “bu işin ciddiyeti” bahanesiyle uzak

tutması239, tiyatroya bağımlı kılması nedeniyle çok eleştirse de Ertuğrul, sinemanın

dünyadaki gelişimini yakından takip ederek onları, kendi anladığı ve benimsediği dille

Türk sinemasına çok da vakit kaybetmeden uygulamıştır. Bu anlamda da, doğal olarak

birçok konuda Türk sinemasının da  “ilkler”ine imza attığını söyleyebiliriz. Öncelikle

yerel konulardan esinlenir. Edebiyattan uyarlamalar yapar; Müslüman kadınların

kamera karşısına geçmesini sağlar; Kurtuluş Savaşı destanını sinemaya aktarır240.

Çektiği ilk film, gazeteden okuduğu bir haberden yola çıkarak yazdığı ve ilk özgün

konulu film olarak tarihe geçen İstanbul’da Bir Facia-i Aşk, uzun yıllar Türk

Sineması’nda konusu itibariyle bir gelenek yaratır241. Bu filmde koyu bir melodram

çerçevesi içinde ele aldığı çevre için dekordan vazgeçilerek dış çekimlere önem

238 Cemil Filmer, Hatıralar, Emek Matbaacılık ve İlancılık, İstanbul 1984, s.136
239 Sami Şekeroğlu, Türk Sinema Tarihi, belgesel film, Mimar Sinan Üniversitesi, STV Merkezi, 4. Bölüm,
1986
240Özellikle 1932’de İpek film adına çektiği “Bir Millet Uyanıyor” filminin içerisine yerleştirdiği belgesel
görüntüleri klasikleşerek daha sonra çekilen Kurtuluş Savaşı filmlerine örnek olur. Alim Şerif Onaran, Muhsin
Ertuğrul’un Sineması, s: 201
241 Nijad Özön, a.g.e. s:66



86

verilir242. Bunun yanında, bu filmin kazandığı başarı, film ithalatıyla uğraşan piyasanın

yerli film yapımcılığına dikkatini çeker; ilk film stüdyosunun kurulmasını sağlar243.

Muhsin Ertuğrul, yabancı ve yerli kaynakları değerlendirmiş, Türk edebiyatını sinemaya

uyarlamıştır; aynı zamanda Avrupa’da gelişen yeni türleri Türkiye’de uygulamıştır:

vodviller, müzikli güldürüler, duygulu güldürüler, operetler, köy filmleri, kostümlü

filmler ve melodramlarla sinemayı batılılaştırmaya çalışmıştır. Ayrıca, 1931 yılında

çektiği İstanbul Sokaklarında adlı film ile ilk ortak yapıma244 imza atmış, sesi Türk

sinemasına getirmiştir. Bunun yanında sinema endüstrisinin daha ilk yıllarından itibaren

en önemli destekçisi olan basının da yerli yapımlarla ilgilenmesini, hatta bazı filmler

etrafında günümüz promosyon tekniklerinin dahi kullanılmasını sağlamıştır245.

1.2 Geçiş Sürecinde Sinemanın Endüstrisi

Yukarıda da değinildiği üzere, Türk sinemasının 1940’lı yıllara kadar tek bir

yönetmenin ve tek bir yapım şirketinin (önce Kemal Film ardından da İpek Film), tek

teknisyen (Cezmi Ar) ve Dar-ül Bedayi oyuncuları tekelinde geliştiği görülmektedir. Bu

oluşum aslında Türkiye Cumhuriyeti’nin genel yönetim yapısıyla da paralellik gösterir.

Cumhuriyet ile beraber tek parti yönetiminde, ekonomiden kültüre her alanda kendini

hissettiren merkeziyetçi bir sistem benimsenmiştir246. Bu tek elden yönetim şekli,

toplumun bir aynası olan sinemada da yansımasını bulmuştur. Sözü edilen bu dönemi,

242 Giovanni Scognamillo, “Muhsin Ertuğrul, Période des gens de théatre (1923-1940), BASUTÇU M (ed) Le
Cinéma Turc, Centre Georges Pompidou, Paris 1996, s: 75, ayrıca bkz Alim Şerif Onaran, a.g.e.
243 İlk olarak Kemal Film, Eyüp’te eski bir dokuma fabrikasını stüdyoya dönüştürüp, en yeni teknolojiyle
donatır. Bu, Türk sinemasının ilk stüdyosudur bu ve basın tarafından da gerekli ilgiyi görür. 1922 yılında
yayınlanan Yeni İnci gazetesinde Servet imzalı biri tarafından bu stüdyo hakkında söyle bir haber yayınlanır:
“…Gördüğümüz teşkilat, intizam, diyebiliriz ki Avrupa’nın birçok sinema stüdyolarının fevkindedir. Ertuğrul
Muhsin’in bu işlerde vukufu, Kemal Bey’in hüsn-i niyetine intizam etmiş ve öyle asri bir şekilde tesisat yapılmış
ki, Türklük bu vücuda gelen teşkilattan bi-hakkın iftihar edebilir.” Yine aynı makalede, sinemacılığın yeni
olmasına rağmen verilen bu ilk örneklerinin bu derece mükemmel olması “gelecekte Türk filmlerinin pek büyük
adımlarla ileri gideceğini bize kâfi derece isbât ediyor” denilmektedir. Yeni İnci Dergisi, No.4, Eylül 1338
(1922), aktaran Efdal SEVİNÇLİ, Meşrutiyetten Cumhuriyet’e Sinemadan Tiyatroya Muhsin Ertuğrul,
Broy Yayınları, Ekim 1987, ss: 166-167
244Bu film, Yunanistan, Türkiye ve Mısır ortak yapımıdır.
245 Buna örnek olarak, Ertuğrul’un İpek Film için 1932 yılında çektiği “Bir Millet Uyanıyor” u ya da 1935
yapımı “Aysel Bataklı Damın Kızı” verilebilir. Ayşe Toy Par, “La  construction nationale et le cinéma de
Muhsin Ertuğrul”, Chloé Drieu (ed), Le cinéma a la croisée des empires (1897-1937) La Turquie, Iran,
Caucase, AsieCentrale, collection IISMM, ekim 2009’da yayınlanacak. Bu konu ile ilgili ayrıca bkz, Zahir
Güvemli, Sinema Tarihi, Varlık, 1960.
246 Gülten Kazgan, a.g.e s: 73-76



87

Engin Ayça’nın bir ifadesiyle tanımlanabilir: “ 40’lı yılların ortalarına kadar süren

“Tiyatrocular Dönemi”nin belirleyici özellikleri, kentsel, tek parti döneminin kültür

ideolojisiyle ve siyasetiyle bütünleşmiş ve Muhsin Ertuğrul’un yönetmen olarak etkin

olduğu bir sinema olmasıdır”247. Seyircinin ve yapımcının konumu, tıpkı ileriki yıllarda

görüleceği gibi önemli değildir.

1.2.1 Yeni Yapılanmalar

Türk toplumsal hayatında bir dönüm noktasını teşkil eden 27 Mayıs 1960

darbesine kadar yaşanan geçiş sürecinde, gerek Türkiye’yi, gerekse dünyayı sarsan

olaylara tanıklık edilmiştir.

1933-1937 yılları arasında uygulanmak üzere “Birinci Sanayi Planı”248 hazırlanır.

Kamunun, kamu yatırımlarıyla kalkınması planlanmıştır. Hemen hemen her ana üretim

dalında bir KİT (Kamu İktisadi Teşebbüsü), planlı, düzenli ve yeterli hammadde üretim

ve dağıtımı için Tarım Kredi ve Satış kooperatifleri kurulur. Bunun yanında bu plan,

kamu da olduğu gibi özelde imalat sanayinde gelişmeyi hızlandırır249. Ayrıca eğitim

seferberliklerini daha da hızlı ve etkin kılan Halkevleri, Köy Enstitülerinin kültürel ve

eğitsel işlevinin, toplumun yapısal değişimine sunduğu katkı ve hazırladığı birikim de

1960’lı yıllarda yaşanan toplumsal değişimde çok önemli bir rol oynamıştır250.

1938 yılında Atatürk ölmüştür, yerine hem parti, hem devlet başkanı olarak İsmet

İnönü seçilmiştir. 1939 Eylül’ünde İkinci Dünya Savaşı patlak vermiş, ikinci plan ister

istemez ertelenmiştir. Savaş altı yıl sonra, 1945’te sona erdiğinde, Alman Nazizmi,

İtalyan Faşizmi ve Japon militarizmiyle yandaşları yenilmiş, Amerika Birleşik

247 Engin Ayça, “Yeşilçam’a Bakış”, Süleyma Murat Dinçer (der.) Türk Sineması Üzerine Düşünceler,
Doruk Yayınları, Aralık 1996, p: 132
248Afet İnan, Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı, A.Ü. yayınları, 1975, s:18
249 Gülten Kazgan, Tanzimattan 21. Yüzyıla Türkiye Ekonomisi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Mart
2002, ss: 67-73
250 Erol Toy, Ona Katılmak, Dünden Yarına Türkiye Cumhuriyeti, Gürer Yayıncılık, İstanbul, 2007, s:  178



88

Devletleri, İngiltere, Fransa ve SSCB’yle (Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği)

yandaşları, dönemin deyimiyle; “hür dünya” kazanmıştır251.

O süreçte yeni yatırımlara girişilmese de, böyle bir altyapıya sahip bulunmak,

“siyasal iradeye” olağanüstü destek sağlar. Savaş dışı kalınan o altı yıllık süreç, ilk

savaşın yaralarının sarılmasında önemli bir zaman dilimidir. İlk on yılda ancak bir

buçuk milyon artabilen nüfus, savaşın soluğu dört bir yanda tüterken, ikinci on yılda 3

milyon artışla yaklaşık 18 milyona ulaşmıştır. Eksikliklerle kısıtlamalara karşın artan

nüfusun temel gereksinimlerinin planlı kalkınma ve sanayiyle karşılanması, hiç

kuşkusuz “siyasi iradeye” dış konjonktür kadar “demokratikleşme,” cesareti verir252.

1945 yılı başında “hür dünya” kurumları toplum yaşamına girmeye başlar. Yeni

partiler kurulur, sendikalar ve birlikler oluşturulur, yasalar yeni gelişmelere uygun hale

getirilmeye çalışılır. Açık oy, gizli sayımla gerçekleşen 1946 seçimleri çok tartışılır.

Ama, 1950’ye kadar iki partili bir meclis meydana gelir. Bu yapının, toplumsal

saflaşmayı iki kanatta toplaması gecikmez. İktidardaki Cumhuriyet Halk Partisi daha

devletçi, muhalefetteki Demokrat Parti daha “hür teşebbüsçü” bir görünüm arz eder253.

Savaş sürecinde Türkiye tarafların bütün baskı ve vaatlerine karşın savaşa girmese

de bunun sonuçları yine de ağır olur. Savaş, Türkiye’de büyük ekonomik sıkıntılara,

kısıtlamalara, ağır vergilere, sansür ve sıkıyönetime ve tüketim maddelerinin karneye

bağlanmasına, geniş bir insan gücünün silah altında tutulmasına, dış ticaretin

azalmasına yol açar254. Türkiye, savaş sonrasında Amerika Birleşik Devletleri

önderliğinde kurulan yeni dünya düzeni içerisinde yerini almaya çalışır, Batı’nın

kurduğu tüm örgütlenmelere üye olur. 1930’lardan 1950’li yıllara uzanan bu süreç

içerisinde, Türkiye iç ve dış baskıların sonucunda, önce dışa kapanır ardından da

açılır255.

251 Elliott Roosvelt, İfşa Ediyorum, Nebioğlu Yayınevi, tarih yok, s: 24-26
252 Erol Toy, a.g.e
253 A.g.e ss:190-193
254 Gülten Kazgan, a.g.e, ss: 75-76
255 A.g.e. s: 77



89

1.2.2 Yeşilçam’a Doğru

Bu ikili sürecin, Türk sinemasında da benzer bir çizgi izlediğini söyleyebiliriz. Bir

yandan sinema salonlarında yaşanan artış ve Anadolu’nun giderek önem kazanan bir

pazar açılımı sağlaması sinema işletmecilerinin ve yapımcılarının dağıtım konusunda

yeni yöntemler geliştirmelerine neden olur256. Diğer bir taraftan ise, her geçen yıl

üretilen film sayısında bir artış sağlanmışken, Türk sinema piyasası, diğer Avrupa

ülkelerinde olduğu gibi savaş nedeniyle sekteye uğrar. Savaşa kadar artan taleple

orantılı olarak ülkenin çeşitli bölgelerinde açılan salonlarda dağıtılan filmlerin

denetlenmesinin de gerekliliği doğar. Bu da, ilerideki yıllarda bölge işletmeciliğinin

temeli olarak değerlendirilebilecek  “taşra şubelerinin” oluşmasına neden olur. İthal

edilen filmler ve kopyaları büyük kentlerde gösterildikten sonra oluşturulan şubelere

gönderilmekte, bu şubelerin başındakiler tarafından da bölgedeki salonlara satılması ya

da kiralamasını sağlanmaktadır. Bu şekilde belli şubelerin belirli bölgelere film

dağıtmaktan ve buradan elde edilen paranın toplanmasından sorumlu olduğu bir sistem

gelişir. Altuğ Işığan, bu şubelerin, her ne kadar elde edilen gelirlerin bir kısmına, kârı

düşük göstererek haksız el koymaya çalışmış ya da bazı salonları satın alarak film

gösterimlerinden pay almayı düşünmüş ve hatta denemiş olsalar bile, bölge işletmeciliği

sisteminde olduğu gibi, İstanbul’daki büyük şirketlere meydan okuyamadıklarının altını

çizmektedir257.

1939 yılından itibaren Muhsin Ertuğrul daha az film çekmeye başlayınca, onun

sinemaya soktuğu ve hemen hemen hepsi tiyatro kökenli yönetmenler ürünler vermeye

başlarlar. Bunun yanında savaş yüzünden sınırların kapanması nedeniyle ithal edilen

filmlerin yönlerinde ve dolayısıyla içeriklerinde bir değişim söz konusu olur. Gerçekten

de Almanya ve Sovyetler Birliği’nde ağırlık propaganda filmlerine verilir258. Doğrudan

Avrupa’dan gelen filmler yerine, çoğunluğu Amerikan filmleri, Mısır üzerinden ülkeye

gelir. Bunu bir fırsat olarak gören Mısır, kendi filmlerini de Amerikan filmleriyle

256 Nilgün Abisel, “1928-1938 Dönemi Türkiye’sinde Sinema Üzerine Düşünceler”, Türk Sineması Üzerine
Yazılar, Ankara, İmge Yayınevi, s: 12
257 Altuğ Işığan, a.g.m. s: 38
258 Salih Gökmen, Bugünkü Türk Sineması, Fetih Yayınevi, 1973, ss: 15-16



90

birlikte Türkiye’ye pazarlamayı başarır. Mısır sinemasının kurucusu Türk sinemacı

Vedat Örfi Bengü’dür ve burada çekilen ilk filmlerde o dönemin tanınmış ve sevilen

şarkıcıları yer almıştır. Şarkılı türkülü, ağır melodram türünde olan bu filmler, kültürel

bağlar nedeniyle ve bunun yanında bu filmlerde oynayan şarkıcılara aşinalık,  genel

Türk sinema izleyicisinin beğenisini kazanır ve daha sonra Muhsin Ertuğrul’dan

bağımsız gelişecek olan Türk sinemasını da şekillendirir259.

Gerçekten de 1942 yılında, bu filmlerin “Türk diline duyulan sevgiyi baltaladığı”

gerekçesiyle Türkiye’ye girişlerinin yasaklanması sonucunda260, sinema filmi çekmeye

başlayan genç yönetmenler, Müzeyyen Senar, Münir Nurettin Selçuk gibi dönemin

sevilen sanatçılarını kullanarak, benzer konuları, benzer yapı içerisinde işlerler. Bu

durum, estetik kaygı bir yana bırakılırsa, o zamana kadar bu sektöre el atmaya çekinen

yapımcı ve yönetmenlerin cesaret kazanmasına, küçük bütçeli filmlerin de yapılarak

belli bir izleyici kitlesine ulaşılabileceği düşüncesinin yaygınlaşmasına neden olur.

Bunun yanında, belli bir sinema izleyicisi potansiyelinin oluşmasında, dolayısıyla

sinemanın yaygınlaşmasına ve popüler bir yerli sinemanın doğmasında önemli bir rol

oynar261.

Bu yeni yapım şirketlerinin ve genç yönetmenlerin, kendilerinden bir önceki

döneme hakim “tiyatrocularla” ve de özellikle İpek Film’e rağmen sektöre girebilmenin

yollarını aradıklarını, bunu da yeni teknik olanaklar geliştirerek ve bir ölçüde

örgütlenerek gerçekleştirdikleri söylenebilir.

Bu yöntemlerden en önemlisi sinemada dublajın kullanılmasıdır. Gerek oyuncu

kadrosu, gerekse teknik imkânlar açısından sesli film tekeli İpek Film ve Muhsin

Ertuğrul’un elindedir. Ha-Ka Film ile çalışmaya başlayan Faruk Kenç’in öncülük ettiği

ve çoğu yurt dışında sinema tekniği ve fotoğrafçılık eğitimi almış bu kişiler,  dublaj

tekniğini benimseyerek film yapım süresinin kısalmasını, dolayısıyla da yapım

259 Salih Gökmen, a.g.e . Ayrıca bkz Oğuz Makal, Sinemada Yedinci Adam, Türk Sinemasında İç ve Dış
Göç Olayı, Marş Matbaası, İzmir, Ekim 1987,s: 14
260Özcan Tikveş, Mukayeseli Hukuta ve Türk Hukukunda Sinema Filmleri Sansürü, İstanbul Üniversitesi
yayınları, İstanbul , 1968, s: 52
261 Salih Gökmen, a.g.e. s:17



91

giderlerinin ve zamanın azalmasını sağlamışlardır. Sözü geçen teknik nedenlerden

dolayı kullanılmaya başlanan dublaj, zamanla Türk Sinemasına iyice yerleşmiş ve bir

sonraki dönemin, yani “Yeşilçam Sineması’nın” en temel özelliklerinden biri haline

gelmiştir. Dublajı yapanların büyük çoğunluğu tiyatro kökenlilerdir ve tiyatroda

canlandırdıkları “karakter”lerin seslendirmedeki karşılıklarını kalıp, prototip seslerle

bulmuşlardır. Türk halkının yüzyıllardır kültürel faaliyetlerinden olan meddah ve

ortaoyunu tiplemelere dayanmaktadır ve bu tipler arsında da bir hiyerarşi söz

konusudur. Bu hiyerarşinin dublaja yansıtılması sonucu başrollerin ses tonları ile

olumlu, olumsuz karakterlerin ses tonları kalıplaşmıştır262.

Dönemin gerektirdiği teknolojik imkanlardan uzaklaşılmış olmasına rağmen, tek

bir anlayışın hakim olduğu piyasaya girebilmenin ve farklı bir sinema dili yaratmanın

tek yöntemi olarak karşılarına çıkan dublaj sayesinde sinema piyasası ilk defa

hareketlenmiş, var olan bakış açısından başka bir “sinema” oluşabilmiştir263.

Bu genç yönetmenlerin, İpek Film ile baş edebilmek için teknolojik çözümler

üretmenin yanında bir de örgütlenerek de bu tekeli yıkma çabaları söz konusudur264.

Bunların arasında 1946 yılında kurulan “Yerli Film Yapanlar Cemiyeti”, 11

sinemacının265 bir araya gelmesinden oluşur. Bu cemiyet, 1948 yılında yazılı bir

beyanname ile Türk sinemasının içinde bulunduğu koşulları, dış piyasalara

açılamamasının doğurduğu sakıncaları, özellikle de Türk filmleri üzerinde uygulanan

verginin indirimi üzerinde durarak,  devletten beklentilerini maddeler halinde sıralar266.

Bu cemiyeti, ömürleri çok uzun olmasa da, Türk Sinema İmalcileri ve Dağıtıcıları

Birliği gibi başka örgütlenmeler takip eder. Bu durum, Türk sineması sektöründe bir

262Engin Ayça, a.g.m. s: 134
263 A.g.m s: 135
264 Asiye Korkmaz, Sanatta Yeterlilik Tezinde, Sinema ve Tiyatro Heveskarı dergisinin, 1932 yılında
yayımlanan ikinci sayısında, Türkiye Sinemacılar ve Filmciler Birliği Nizamnamesi’nin yayımlandığından söz
etmektedir. Buna göre, 1946’dan önce sinemacılar arasında bir teşkilatın kurulduğunu veya en azından böyle
bir girişim içinde bulunulduğunu söylemek mümkündür. Teşkilatın ömrünün ne kadar olduğu bilinmemekle
birlikte, yönetim kurulunun, kuruluşundan bir sene sonra istifa ettiği ortaya çıkmıştır. Başlangıcından Bugüne
Türk Sinemasının İçinde Bulunduğu Ekonomik, Politik, Toplumsal ve Teknolojik Koşullar ile Bunların
Sinemamızın Oluşumu Üzerindeki Sonuçları, Mimar Sinan Üniversitesi, Danışman Prof. Dr. Sami
Şekeroğlu, İstanbul, Ocak 1997
265 Bu sinemacılar, Faruk Kenç (İstanbul Film), İhsan İpekçi (İpek Film), Turgut Demirağ (And Film), Fuat
Rutkay (Halk Film), Necip Erses (Ses Film), Murat Köseoğlu (Atlas Film), Refik Kemal Arduman (Ankara
Film), İskender Necef (Birlik Film), Hikmet Aydın (Şark Film), Yorgo Saris (Elektra Film)
266Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, “Filmlerimiz”, 1948



92

canlanmanın göstergesidir.  Gerçekten de,  1939-1945 yılları arasında genç

girişimcilerin kurduğu dört şirket267, diğerlerini de teşvik etmiş bunun sonucunda da

1945-1950 yılları arasında 14 yeni yapımevi kurulmuştur. Bununla birlikte, 1947’den

itibaren film üretim sayısında dikkate alınacak bir artış söz konusu olur. Cemiyetlerin

girişimleri sayesinde, 1948 yılında, filmlerden alınan Belediye Eğlence Resmi’nde bir

indirim yapılır. 1 Temmuz 1948 yılında çıkarılan bu yasaya göre, sinemalardan alınan

eğlence vergisi, yabancı film oynatan sinemalardan %70; yerli film oynatanlardan %25

olacak şekilde düzenlenir.  Bu, yapım şirketlerinin çoğalmasına dolayısıyla da film

üretiminin dikkat çekici bir şekilde artmasına neden olmuştur. 1917-1947 arasında

çekilen uzun metrajlı film sayısı 58 iken bu sayı, 1947-1958 arasında 359’a

yükselmiştir.268 Bu vergi indirimi sayesinde sinema amatör bir faaliyet olmaktan

çıkmış, para kazanılabilecek bir alan haline dönüşmeye başlamıştır. Ayrıca, vergi

indirimi ile ilgili alınan karar, sansür dışında Devletin ilk olumlu yaklaşımıdır.

Yine bu yıllar, film sayısındaki artışına istinaden finansman sorunlarının ortaya

çıkışına da tanıklık eder. Bu durumla mücadele edebilmenin yöntemleri arasında

uygulanmaya başlayan bono ve amortisman sistemleri, 1960’lı yıllarda Türk sinema

sektörünün yapı taşlarını oluşturacaktır. Buna göre, yapımcılar içine düştükleri

finansman sorununu çalışanlarına vadeli ticaret senetleriyle borçlanarak aşma yoluna

gitmişlerdir. Bono alan oyuncu ya da çalışanlar genelde aldıkları bu senetleri piyasada

kırdırırlar. Amortisman sistemi ise, yine Türk piyasasına özel olarak gelişen bir

sistemdir ve verginin ödenme şekli için geliştirilir. Bir filmin kendisini 5 yıl içinde

amorti edeceği varsayılır. Amortisman sisteminde yıllara göre kazanç yüzdeleri, birinci

yıl % 60; ikinci yıl % 20; üçüncü yıl %10, dördüncü ve beşinci yıl ise %5 olarak

hesaplanır, filmlerin gelirlerinden amortisman payları ayrılıp vergileri peşin olarak

ödenir. Filmin daha maliyetini karşılamadan vergisinin ödenmesi zorunluluğu,

yapımcının zarar etmesine yol açacağından, yapımcılar el yordamıyla bir yöntem

geliştirirler. Buna göre, o yılın sonunda bir film yapılır ancak bu filmin maliyeti, o yıl

ödenmesi gereken vergiden daha yüksek olur. “Amortisman filmi” olarak

267 Bunlar Necip Erses’in 1943 yılında kurduğu Ses Film; Faruk Kenç’in 1944 yılında kurduğu İstanbul Film;
Turgut Demirağ’ın 1945 yılında kurduğu And Film ve Murat Köseoğlu’nun 1945 yılında faaliyet göstermeye
başlayan Atlas Film adlı yapımevleridir.
268 Nijad Özön, Türk Sineması, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yayınları, İstanbul 1983



93

adlandırdıkları bu yöntem sayesinde, yapımcılar yılsonunda kendilerini zararda

göstererek vergiden muaf tutulmalarını sağlamışlardır269.

1.3. 1950-1970 yılları: Türk Sinemasının altın yılları

1.3.1 Toplumsal Gelişmeler

1950’ler, Türkiye’de köklü değişimlerin yaşandığı bir dönemin başlangıcını

simgeler. Bu yıllarda atılan adımlar, Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren “çağdaş

uygarlıkları yakalama”  arzusuyla girişilen tüm teşebbüslerin sonucudur.

1950 seçimlerine, hem gizli oy, açık sayımı ilkeleştiren yeni bir yasa, hem

Demokrat Parti’den (DP) kopanların kurduğu Millet Partisi (MP) ile –bazıları

yasaklansa da,- daha toplumcu ya da liberal partilerle gidilir. Gizli oy, açık sayım, 27

yıllık Cumhuriyet Halk Partisi (CHP) egemenliğine son verir. DP, oyların çoğunluğunu

alarak iktidara gelir270.

1950’de DP iktidara gelince, politik otorite-piyasa mekanizması dengesi kökünden

değişmiş, yepyeni bir ekonomik gelişme modeli ortaya çıkmıştır. Bunun en önemli

sebebi, savaş sonrası dünya ekonomisinin yeniden büyüme dönemine girmesi ve

kurumsal düzenin artık Amerika Birleşik Devletleri tarafından üstlenilmesidir271.

Demokrat Parti program ve vaatlerine uygun bir biçimde, bir yandan tarımı

makineleştirir, bir yandan büyük kentlerde, özellikle İstanbul’da olağanüstü bayındırlık

işlerine girerek köylerdeki fazla işgücünü büyük kentlere aktarır. Bu yoğun göçün

barınak gereksinimi, her ne kadar dayanışmalı bir gecekonduculuk olsa da, yapı

sektörünün gelişmesine ve elbette yeni göç dalgalarının kabarmasına neden olur. Diğer

269Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme. Ayrıca bkz, H.Erkılıç, Türk Sinemasının Ekonomik
Yapısı ve Bu Yapısının Sinemamıza Etkisi, Sanatta Yeterlilik Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, Sosyal Bilimler
Enstitüsü, Sinema-Tv bölümü, İstanbul, 2003
270 Erol Toy, a.g.e. s: 182
271 Gülten Kazgan, Tanzimat’tan 21. Yüzyıla Türkiye Ekonomisi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, mart
2002, s: 66



94

yandan, kendi ölçütlerine uygun becerikli girişimciler seçerek, ya yabancı ürünlerin

montajı, ya geleneksel dokumacılığı makine üretimine dönüştürmeye özendirip

destekleyerek hızlı bir biçimde “Hür Teşebbüs” oluşturmaya girişir272.

1950’li yıllardan itibaren Türkiye’de büyüyen sermayeyle birlikte ekonomik bir

canlanma başlamış, zenginleşme ve onun karşısında da yoksullaşma hızlanmıştır273.

Gelirler arasındaki uçurum, sınıfların giderek belirginleşip keskinleşmesine neden

olurken, dünyanın iki kutup arasında bölünmesinin de yarattığı ortam, siyasi görüşlerin

çeşitlenmesine, ideolojik çatışmaların ortaya çıkmasına neden olur. “[…] Kırsal alanda

yoksullaşmanın kentlere ittiği yığınlar ve bu yığınları soğurma kapasitesinden yoksun

sanayileşme; üretim araçlarının değil, tüketim nesneleri üretiminin belirleyici olduğu

bir sanayileşme; gelenekselleşmiş yaşam biçimlerinin alt üst oluşu ve yerine modern

yaşam biçimlerinin konamaması; toplumsal sorunların yeni boyutlar kazanması ve

kabarması, yeni ve farklı bir siyasal baskı biçimini de beraberinde getirdi.”274

Bu döneme damgasını vuran, Demokrat Parti'nin politikalarından doğrudan

etkilenen ve 1960'lı ve daha sonraki yılların Türk Sinemasını şekillendiren bir başka

önemli unsur da köylerden kentlere ve yurtdışına göç,  kentlerin giderek kırsallaşması

olgusudur275.

Siyasetteki popülist açılım sinemada da karşılığını bulur ve popülist çizgi

üstünde popüler Yeşilçam sineması kendine yeni bir kimlik oluşturmaya başlar: Bu yeni

kimliğin kilit belirleyicisi geleneksel, sözlü kültür ortamıdır.276 Yeşilçam'ın doğuşu,

Demokrat Parti'nin tüketim toplumu üretme hayalleriyle de uyumludur. Tanju

Akerson'un dediği gibi, “Türk sineması, Batı'da olduğu gibi bir sanayi devriminin ürünü

değildir... Batı tipi üretim tarzının azgelişmiş ülkelerde oluşturduğu tüketim ekonomisi

272 Doğan Avcıoğlu, Türkiyenin Düzeni, Bilgi Yayınevi, Ankara 1968, İkinci cilt,s. 47
273 Gülten Kazgan,a.g.e. s:69
274 Muzaffer İlhan Erdost, Demokrasi ve “Demokrasi”, Onur Yayınları, Eylül 1989, 59-60
275 Barlas Tolan, Toplum Bilimlerine Giriş , Kalite Matbaası, Ankara, 1978, s: 57
276Engin Ayça, a.g.e. s: 135



95

yoluyla gelişen bir sınıfın varolma sürecidir... Türk sinemasının kuruluş yılı 1948, aynı

zamanda tüketim ekonomisi yoluyla gelişen bir sınıfın varolma sürecidir.”277

Bununla birlikte, Demokrat Parti yönetimi, her geçen gün çoğalan yokluklarla,

artan muhalefetin kemikleşmesini önlemek için demokrasiyle bağdaşmayan yollara

başvurmaya başlar.

1960’a gelindiğinde de, muhalefeti tümüyle ortadan kaldıracak girişimlere yönelir.

27 Mayıs 1960 hareketi hem bu girişimi önler, hem yürürlüğe koyduğu 1961 Anayasası

ile tanıdığı fikir, düşünce, eylem ve örgütlenme haklarıyla her birey, kitle ve sınıfın

önünü açarak demokratik yaşamı bir altın döneme taşır, hem de yeniden planlı ekonomi

dönemini başlatarak, yatırım ve üretimi düzene sokar. Artık Doğu teknolojisine tam

anlamıyla eklemlenmiş Batı teknolojisinin Devlet Planlama Teşkilâtı güdümünde tam

bir “karma ekonomi” modeline dönüşmesi için hem eğitimli insan altyapısı, hem devlet

desteği, hem de yokluk ve darlıkları atlatabilmiş bir özel sektör birikim, deneyim ve

becerisi hazırdır278.

Yukarıda değinildiği gibi, 1961 Anayasası Türkiye tarihinin en özgürlükçü

yasasıdır. Bu Anayasanın sağlamış olduğu hür yaratma ortamı, bir önceki dönemde

temelli atılan sinemanın gerek nitelik, gerekse nicelik bağlamında doruğa ulaşmasını

sağlar. Türkiye Cumhuriyeti tarihinin belki de  “en tartışmalı” döneminde sinema ve

sektör ortamı da aynı niteliğe sahip olur: Türk sinemasının üretim biçimi, seyircisi,

aydınları, devletle ilişkileri, sanatsal düzeyi ile ilgili tartışmalar bu yıllarda

belirginleşir279.

Sinemanın bir kültür endüstrisi olması nedeniyle içinde barındırdığı etkenler aslına

bakılırsa Türk sinemasında tam da 1960’lı yıllarda kendini gösterir. Bu nedenle Türk

sinemasının tam anlamıyla başladığı yılların 1960’lı yıllar olduğunu söylemek yanlış

277Tanju Akerson, Türk Sinemasında Eleştiri, Yeni Sinema, (Ekim-Kasım 1966), N:3, aktaran Aslı Daldal,
1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçilik, Homer, 2005, ss: 64-65
278 Doğan Avcıoğlu, a.g.e s: 52
279 Aslı Daldal, a.g.e. s:67



96

olmaz.280 Gerçekten de bu dönemin en önemli özelliği, Türk sinemasının belirli bir

yapılanma içerisine girmiş, kendi ayakları üzerinde duran bir “sektör” görünümüne

kavuşur gibi olmasıdır. Buna bağlı olarak 1950’li yılların sonlarında temelleri atılan ve

Türk sinemasına özgü bir endüstriyel yapılanma, farklı sinema dili anlayışlarını temsil

eden akımlar, çeşitli tartışmaların yayımlandığı sinema dergileri ve çeşitli sinema

kulüpleri 1960’ların Türk sinemasını belirleyen özellikler olur.

Bunun yanında Türk toplumsal tarihindeki önemli olaylar, daha sonraki yıllarda

Türk sinema sanayisini şekillendirecektir. Daha önce de değinildiği gibi, köylerden

kentlere ve yurt dışına göç, dolayısıyla kentlerin giderek kırsallaşması sinema dilinin

gelişmesinde, çeşitlenmesinde önemli bir paya sahiptir. Ayrıca, ulaşım alanında

gerçekleştirilen çalışmalar ve elektrik kullanımının ülke çapına yaygınlaştırılması

sonucu, sinema Anadolu’ya yayılmış, gezici sinemalar sayesinde en küçük kasabada

bile düzenli film gösterimleri düzenlenmeye başlamıştır281. Bu durum da ülke çapında

bir “sinemaya gitme” alışkanlığının doğmasına, bu doğrultuda da İstanbul ile

bağlantıları düzenleyecek bir sistemin gelişmesine neden olmuştur.

1.3.2 Sektörel Durum

i) Bölge işletmeciliği

Bu tarihlerde, sinemamızın sektörel yapılanmasını tanımlayan unsur, yapımcı-

işletmeci-sinemacı döngüsüdür. Ülke, işletme bölgelerine ve alt bölgelere ayrılmıştır.

Buna göre İstanbul, Ankara, İzmir, Adana, Samsun ve Zonguldak olmak üzere altı

bölge söz konusudur. Yapımcı ile sinema salonu arasında aracılık yapan, hatta daha da

ileri giderek bulundukları bölgede halkın nabzını tutup, onun zevkini, taleplerini,

beğenilerini yapımcıya ileten ve o doğrultuda film çekilmesini dayatan  “bölge

işletmecisi” filmleri nakit ya da bono karşılığı doğrudan satın alır ya da %25 komisyon

280 Sungu Çapan, “La période des Cinéastes (1950-1970), Mehmet Basutçu (ed), Le Cinéma Turc, ed. Centre
Georges Pompidou, Paris 1996, s: 85
281Gülseren Güçhan, Toplumsal Değişme ve Türk Sineması, İmge Kitabevi, Kasım 1992, s: 80



97

karşılığında bölgelerindeki sinemalarda işletir. Filmlerin bedelleri bölgelere göre

değişebilmekle beraber, bazı filmler belli bölgelerde hiç gösterime dahi girmeyebilir.

Buna göre, örneğin Türkan Şoray ve Kadir İnanır’lı bir film için, salon filmleri tercih

eden İstanbul bölgesi için 150 bin Liralık bir bedel belirleniyorsa,  daha çok tarihsel ve

efe filmleri tercih eden İzmir bölgesi için 100 bin Lira bedel biçilirdi. Yapımcı,

bölgelerden gelen avanslar doğrultusunda filmi tamamlanabiliyordu282.

Arif Keskiner, bu yöntemin ters yönde işlediği durumların da söz konusu olduğunu

belirtir. Eğer yapımcı güçlü ve elindeki film paketine güveniyorsa, kendi programını,

hangi filmde kimi, hangi tür filmde oynattığını işletmecilere liste halinde verebilmiş,

ona göre bir fiyat belirleyebilmiştir. Ödeme şeklinde bir pazarlık yapıldıktan sonra,

filmler satılmıştır.

Ödemeler, yukarıda da değinildiği gibi nadiren nakit, çoğunlukla piyasada

kırdırılan bono ve senet yöntemleriyle gerçekleşmiş, buna “pursantaj”, yani yüzdeli

dağıtım283, gecikmeli-ıskontolu dağıtım gibi özel dağıtım yöntemleri, aynı filmin çeşitli

zamanlarda tekrar tekrar gösterime girdiği geleneksel yöntemlerle birleşerek Türkiye’ye

has bir üretim ağı gelişmiştir284.

Erler Film, Erman Film gibi bazı büyük yapımevleri, kendi işletmeci ağını kurmuş,

hatta birleşerek bu alanda bir tekel oluşturmuş, buna da “kombin sistemi” denmiştir.

Türker İnanoğlu bu sistemi şöyle anlatır:

“…Hancı filminin büyük iş yapmasından sonra sinema sahiplerinden

gelen bir talep oldu. Ardı ardına on sinema aynı taleple gelince, bizim

kombin otomatik olarak kurulmuş oldu. Bu diğer şirketlere de emsal

teşkil etti. Kemal Film, Erman Film vb. Onlar da aynı anda iki üç sinema

282 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme.
283Pursantaj:  Filmin işletmecilere ya da sinema salonlarına belli bir bedel karşılığında değil de toplam hasılatın
belirli bir yüzdesi karşılığı verilmesidir. Ayrıca, bu sistem içerisinde önemli bir yere sahip olan “pursantaj
memuru” işletmeci adına hareket eden, aynı bölge içerisindeki farklı sinemalara filmleri götüren, satılan
biletlerin kontrolünü sağlayarak, korsan bilet satışını denetleyen kişidir. Arif Keskiner ile a.g.g.
284 Hakan Erkılıç, a.g.e. s: 69



98

yerine, diyelim on sinemada birden çıkmaya başladılar. Bu arada ben üst

üste ticari filmler yapmaya başladım. Ayhan Işık Amerika’dan dönmüştü.

Onunla da sözleşme yaptım. Bir sene kimseye çalıştırmadım. Sadece

bana film yaptı… Ticari film konusunda büyük isim yaptım. Bu arada

İrfan Ünal adında bir arkadaşım (Ak-Ün Film) filmciliğe yeni

başlıyordu. Lüks sinemasında bir filmimiz oynayacaktı. Büyük

firmalardan bir tanesi bastırınca, benim filmimi ileri bir tarihe attılar. Ve

biz İrfan Ünal’la güçlü bir kombin kurmaya karar verdik. Kendi

çalışkanlığımızla, biraz da ticari hüviyetimizi de araya sokarak, biraz da

sinemacıları birbiriyle çarpıştırarak, büyük para garantisi vaat ederek…

Öbür kombinlerin elindeki sinemaları aldık. Şan, Yeni Atlas, Bulvar gibi

sinemaları. Bu arada Ertem Eğilmez’i de yanımıza aldık. Böylece

kurduğumuz bu kombin 20 sene, 1980’lere kadar böyle devam etti. Arzu,

Ak-Ün, Erler sinema işletme ortaklığı. Her sene bir iki firmayı yanımıza

alıyorduk. Bazen Uğur Film’i, Muzaffer Aslan’ı alıyorduk mesela…

Kombin ağırlığı ve ağalığı buradan başladı.”285

Burada dikkati çeken nokta, İnanoğlu’nun anlattığı sistemin, gerçekten de

Hollywood modelinde bir örgütlenmeye doğru adımların atıldığının bir göstergesi,

genel anlamda bir tekelleşmenin söz konusu olmasıdır. Bu tekelleşme sinema

salonlarına da yansımış, “büyük” yapımcılar ve bölgelerdeki işletmeciler belirli bir

dönem için sinemaları kendi filmlerini gösterecek şekilde kiralama yöntemine

gitmişlerdir. Bu yöntemi Arif Keskiner şöyle aktarır:

“Eskiden İstanbul’da bu kadar çok sinema yoktu. Onun yerine “ayak”

vardı. Yabancı ve yerli film oynatan sinemalar ayrıydı. Yerli filmlerde

büyük prodüktörler kendi aralarında toplanırlardı, salonları

paylaşırlardı. Yani diyelim ki 32 haftanın içini taksim ederlerdi, kendi

aralarında bölüşürlerdi. 5-8 firma en iyi sinemaları tutarlar. Hayatta

sizin filminiz o sinemalarda oynayamazdı. Bunlar A sinemaları. Bunun

285 Gökhan Akçura, Aile Boyu Sinema, İthaki Yayınları, İstanbul 2004, ss: 143-145



99

yanında biraz daha iyi olanlar B sinemalarıydı. Bunlarla da anlaşma

yaparlardı prodüktörler. A kategorisinde diyelim 13 sinemada birden

oynuyorsa, B kategorisinde 7 sinemada birden oynuyordu bu

prodüktörlerin filmleri. Bunlara “ayak” denirdi ve A sınıfına girmek çok

zordu. Bu ayaklar şimdi de Amerikan filmleri için var.

Anadolu’daki sinemalar da aynı mantıkta işliyordu. Bölgelerdeki

işletmeciler, hinterlantlarındaki sinemaları kapatıyorlardı, anlaşma

yapıyorlardı ve orada oynayacak filmlerinin karşılığında senet alıyordu.

Aldığı senetlerin bir kısmını bankada kırdırıp bize nakit olarak veriyor,

diğer kısmını da senet olarak bize veriyordu”286.

Bu dönem sineması “Yeşilçam Sineması” olarak adlandırılmıştır. Yapımcı

şirketlerin çoğunun yerleştiği, Beyoğlu’nda bir sokağın adı olan “Yeşilçam”, Serpil

Kırel’in belirttiği gibi Holly (kutsal- yeşil) wood  (ağaç- çam )’dan esinlenerek

konulmuştur287.

1960-1970’li yılların Türk Sineması’nın kültürel-sanatsal ve estetik yapısını Türk

halkının, daha doğru bir ifadeyle Türk sinema izleyicisinin beğenilerinin belirlediği

söylenebilir. Gerçekten de işletmecilerin yapımcılara kaynak sağladığı bu sinemanın

“kırsal kültür kökenli anonim bir sinema”288 ve hatta Engin Ayça’nın ifadesiyle

“geleneksel sözlü kültürümüze ve ticariliğe eklemlenmiş, anonim yaratıcılığın ağır

bastığı popüler, popülist bir sinema” olarak tanımlanması söz konusudur289.

Bu bölge işletmeciliği modeli, kısa vadede Türk Sineması’nın gelişmesini

sağlarken, uzun vadede yapım kalitesinin düşmesine neden olur. Seyircinin beğeneceği

türde filmlerin yapılması zorunluluğu, giderek birbirinin tekrarı konuların yapılması,

klişelerin ortaya çıkması sonucunu doğurur.

286 Arif  Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme.
287 Serpil Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil yayınları, İstanbul, 2005 s: 179
288 A.g.e s: 42
289A.g.y, s. 181



100

ii) Düşünsel Kamplaşmalar

Türk sinemasının çok hareketli olduğu bu dönemde, elbette ki eleştirel, düşünsel

anlamda yeni oluşumlar da ortaya çıkmıştır. Toplumun içinde bulunduğu çeşitli

düşünsel yapılanma, Türk sinemasında da yansımasını bulur. Yeşilçam sineması

örneklerinin dışında, sinema dili üzerinde sanatsal anlamda çalışmak isteyen genç

yönetmenler ortaya çıkar. Onların en önemli temsilcisi, “sinemacı kuşağı” olarak

tanımlanacak dönemin “babası”  Lütfi Ö. Akad'dır. Modern anlamda bir sinema tarzı

olan Akad, kendi özgün sinema dilini yaratabilmiş ilk Türk yönetmendir. Erman

Film’de tesadüfen film çekmeye başlayan Lütfi Akad’ın, kişiliğinin özelliği gereği,

yaptığını en iyi yapma kaygısı, kendini sürekli geliştirmesi, gözlemciliği, kültürel ve

sanatsal birikime önem vermesi, çevresi ve yaşadığı toplumun sorunlarıyla ilgilenmesi

ve bunlara karşı çözüm üretme çabası Türk Sinema tarihinde bir öncü olmasına neden

olur290. Geliştirdiği sinema dilinin izinden gidenler arasında, yine onun yanında yetişen

ve ondan esinlenen Türk sinemasının en önemli örneklerini veren Atıf Yılmaz Batıbeki,

Metin Erksan, Halit Refiğ, Osman Seden ve Memduh Ün sayılabilir.

Lütfi Akad’ın önünü açtığı bu yeni sinema dili, toplumun sorunlarının ve bunların

olası çözümlerinin sinemada nasıl anlatılacağı konusunda yoğun tartışmaların da

doğmasına neden olur. Bu tartışmalar çerçevesinde, tıpkı siyasal ortamda olduğu gibi,

farklı kamplaşmalar ortaya çıkar. Farklı ideolojiler, sinemada yaygınlaştırılma imkânına

sahip olur. Özellikle halkın dini duygularına hitap eden, ezan, mevlit, mezarlık ve dua

görüntüleriyle donatılmış filmlerin yanında, Kurtuluş ve Kore Savaşlarını konu alan ya

da Kara Murat ve Tarkan gibi Türk ulusunun kahramanlarının hikâyelerinin anlatıldığı

tarihsel filmlerle milli duygular ayağa kaldırılır. Ayrıca, 1950’lerin hızlı kapitalistleşme

süreci ve onun doğurduğu çeşitli göçler nedeniyle yaşanan toplumsal sarsıntıyı,

haksızlıkları, gözler önüne serip daha gerçekçi, sosyalist bakış açısıyla çözüm üretmeye

çalışan, “Toplumsal Gerçekçi”, bu gerçekleri Yeşilçam’ın özellikleri göz önünde

bulundurularak daha “ulusal” temellere dayandırarak anlatan filmler söz konusudur291.

290Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Naos Yayınları, Ekim 2002, s: 27
291 Gülseren Güçhan, Toplumsal Değişme ve Türk Sineması, İmge Kitabevi, Kasım 1992, s: 81



101

Şüphesiz bu filmlerin yanında 1952 yılından itibaren düzenli olarak yayınlanmaya

başlayan eleştiri yazıları ve hatta dergilerinde, sinema sanatının kuramlarının tartışıldığı

dernekler ve birliklerde de şekillenir. Gerçekten de 1950-1960 yılları arasında ilk defa

sinema eleştirisi önem kazanmaya başlamış, yönetmen-eleştirmen-toplum üçgeni

arasında bir ilişki oluşturulmuştur292. 1952 yılına kadar gazetelerde yer alan haberler

çoğunlukla Hollywood yıldızlarının hikâyelerinden ya da Amerikan filmlerinin tanıtım

yazılarından daha öteye gitmez. Aslına bakılırsa bu tarih, Lütfi Akad’ın Kanun Namına

adlı filmini, Metin Erksan’ın da Âşık Veysel’in Hayatı’nı çektikleri yıla denk gelir. Bu

tarihten itibaren magazin bilgileriyle donanmış, “tanıtma yazısı” yöntemiyle yapılmış

film eleştirileri yerini; sinema dili, anlayışı, duygusu göz önünde bulundurularak filmin

konusu, tekniği, oyuncu yönetimi, görüntü düzenlemesi gibi sinemasal öğelerin ağırlık

verildiği “klasik eleştiri” yöntemine bırakmaya başlamıştır293. Aynı yıl, ilerici yazarlar

ve genç yönetmenler, yeni filizlenen sinema endüstrisi ve basın arasında sağlıklı bir

iletişim sağlamak amacıyla “Türk Film Dostları Derneğini” kurarlar. Bu derneğin

kuruluşunu takip eden birkaç yıl içerisinde basında sinemaya duyulan ilgide önemli bir

atılım gerçekleşir. 1956 yılında sinema yazarlığında bir dönüm noktasına gelinir ve

Vatan, Yeni Sabah, Milliyet, Ulus, Dünya gibi ulusal günlük gazetelerde olduğu gibi,

Akis, Devir gibi siyasi dergilerde, Pazar Postası ve Yeditepe adlı sanat dergilerinde

sürekli ve düzenli film eleştirisi yapılmaya başlanır294. Bunların yanında bir de Sinema,

Sinema-Tiyatro, Sinema 59 ve Si-Sa gibi tamamıyla sinema üzerine uzmanlaşmış

entelektüel dergiler yayın hayatına başlar.

1959 yılının Mart ayında yayınlanmaya başlayan Sinema dergisi yazarları, Halit

Refiğ ve Nijad Özön, amaçlarını şöyle açıklarlar:

“… Sinemanın bir sanat olma özelliği, öbür bütün sanatlardan faydalanan

yepyeni bir anlatım aracı, bir eğitim aracı, bir propaganda aracı olmak

özelliği, nihayet (bunların hepsini kapsayan) bir toplumun kültür sanat

seviyesini en iyi yankılayan bir araç olma özelliği vardır… Bütün bunlardan

292 Sungu Çapan, “La période des Cinéastes (1950-1970), Mehmet Basutçu (ed), Le Cinéma Turc, ed. Centre
Georges Pompidou, Paris 1996, s: 88
293 Esra Biryıldız, Örneklerle Türk Film Eleştirisi (1950-2002), Beta, Aralık 2002, s: 95
294A.g.e. s: 96



102

dolayı, sinemayı sevenlere, sinemayı geniş topluluğa yaymak ve tanıtmak

isteyenlere düşen görev büyüktür. Sinema bu görevin hiç olmazsa bir kısmını

yapabilmek için yayımlanıyor”295.

Birbiri ardına yayınlanan sinema dergilerinde, gazetelerde çıkan yazılarda,

eleştirmenler “ulusal ve gerçekçi bir sinema hareketinin” doğmasını beklerler ve bu

heyecanlı bekleyiş içerisinde en küçük işaret bile büyük coşkuyla karşılanır.

Sinema dergisinin ardından 1960 yılında Si-Sa yayın hayatına girer ve sinemanın

toplumsal işlevi üzerine çeşitli makaleler yayınlanır. Bunlardan birinde Aziz Nesin,

Türk sinemasının topluma hitap edebilmesi ve onları eğitebilmesi için bir tür

popülizmden vazgeçmemesi gerektiği savunur; bir başkasında ise Yılmaz Güney Türk

sinemasının Türk halkının gerçeklerini nesnel bir dille aktarabilecek olgunluğa

ulaşacağını söyler.296

1960’tan sonra Külüp Sinema 7’ye bağlı olarak Film, Sinema 65, Yeni Sinema,

AS-Akademik Sinema Filmcilik, Özgür Sinema-Ulusal Sinema, Genç Sinema dergileri

çok uzun ömürlü olmasalar dahi, getirdikleri eleştiriler, yarattıkları tartışmalar nedeniyle

Türk sinema tarihinde önemli bir yere sahiptirler297.

Yukarıda belirtildiği gibi, Türk Sineması üzerine geliştirilen düşünceler,

derneklerin kurulmasıyla da hayata geçirilebilmiştir. Buna örnek olarak 1962 yılında

Metin Erksan’ın öncülüğünde kurulan Sinema İşçileri Sendikası (Sine-İş) verilebilir.

Sinema sektöründe çalışanların haklarını korumak ve daha iyi koşullar altında çalışma

olanağı sağlamak amacıyla kurulan bu sendika, çok uzun süre faaliyet gösterememiştir.

Buna rağmen, çalışanların saatlerinin düzenlenmesi, sigortalanmaları, nema alımları

konusunda ciddi adımlar atılmasını sağlamış, toplu sözleşmelerde de önemli başarılar

elde etmiştir. 1962 yılında Sami Şekeroğlu öncülüğünde kurulan “Kulüp sinema 7” ise

295 “Çıkarken” Sinema (Mart 1956) n:1. Aktaran, Aslı Daldal, a.g.e, s: 70
296 Aziz Nesin “Sinemanın Toplum Üzerinde Yapması gereken Etki Nedir?” Si-Sa (Şubat 2006). Aktaran
Daldal, a.g.e. s: 72
297 Bu dergilerin eleştiri yöntemleriyle ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz, Esra Biryıldız, a.g.e. ss: 94-118



103

Türk Sinemasının arşivlenmesi, değerlendirilmesi yolunda çok önemli bir yere

sahiptir298.

Bunun yanında Şakir Eczacıbaşı ve Onat Kutlar, Fransa’da Cinémathèque’in

kurucusu Henri Langlois’nın desteğiyle, 1965 yılında Sinematek Derneği’ni kurarlar.

Burada daha çok Batı sinemasının nadir örnekleri gösterilip tartışmalar düzenlenirken

mevcut Türk sinema sektörü eleştirilip, Batı modelinde bir sinema anlayışı desteklenir.

Sözü edilen bu yönüyle çok tartışma yaratan bu dernek, çeşitli sebeplerle Türkiye’de

gösterime gir(e)memiş önemli Batı’lı ya da Sovyet filmleri göstererek Türk

izleyicisinde belirli bir sinema bilinci yerleştirmeyi amaçlamıştır299.

Sinemada yaşanan bu örgütlenmenin sonucunda diğer alanlarda olduğu gibi sinema

sektöründe de belirli bir oranda bir bilinçlenme yaşanmış, dolayısıyla da daha uygun

şartlar geliştirmek için de Devlet’e baskı uygulanmıştır. 1960 yılından itibaren Yerli

Film Yapanlar Cemiyeti, Türk Film İmalcileri ve Dağıtıcıları Cemiyeti gibi dernekler

sektörün bir düzenlemeye tabi tutulması için resmi makamlara dilekçeler sunmuş, hatta

sinemacılar için “Prototip Kontrat Ön projesi” hazırlamışlardır. Bu girişimler, 1964

yılında Turizm ve Tanıtma Bakanlığı’nca düzenlenen Birinci Türk Sinema Şura’sının

toplanmasına neden olur. Burada, filmlerin ve film senaryolarının kontrolüne dair

nizamname ile ilgili sorunlar, yerli filmciliğin teşviki, sinema mesleğinin kontrol altına

alınması ve filmcilik-sinemacılık mesleklerine eleman yetiştirilmesi gibi konularda

gerçekleştirilen tartışmalar, yani temel sorunlar sonuçsuz kalır. Alınan ve yasalaşan

kararlar daha çok kısa filmlerin daha fazla desteklenmesi, yerli yapımlarda kaliteye

prim verilmesi ve kaliteli filmlerden rüsum indirimi konularıdır.  Sine-İş, Türk Film

Rejisörleri Birliği, sinema yazarları ve Türk Film Prodüktörleri Cemiyeti temsilcileri

şurayı protesto ederler300.

298 Murat Belge “Cinéma, culture et société”, Basutçu M (edit). Le Cinéma Turc, Georges Pompidou, Paris
1996, s: 50
299 Hakan Erkılıç, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı ve Bu Yapısının Sinemamıza Etkisi, Sanatta
Yeterlilik Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sinema-Tv bölümü, İstanbul, 2003, s:
109
300Hakan Erkılıç, bu bilgileri Memduh Ün, İlhan Arakon gibi Türk Sinemasının önemli isimleri ile yaptığı
görüşmelerden elde ettiği bilgiler doğrultusunda aktarır. Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı ve Bu
Yapısının Sinemamıza Etkisi, Sanatta Yeterlilik Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,
Sinema-Tv bölümü, İstanbul, 2003, s: 110



104

1960’lı yıllar ana hatlarıyla bir sinema endüstrisinin temellerinin atıldığı, üretimin

doruğa çıktığı, çeşitli fikirlerin ve hatta çok da uzun sürmese ve kuramsal temellerle

oturmasa da “akımların” ortaya çıktığı, “sinemanın” tartışıldığı, çözümlerin

geliştirildiği, eylemlerin yapıldığı, yasaların çıkarıldığı; halkın beklentilerinin film

piyasasına yön verdiği,  Halit Refiğ’in de tarif ettiği gibi doğrudan doğruya Türk

halkının film seyretme ihtiyacından doğan ve sermayeden çok emeğe dayanan bir

özellik taşıyan Yeşilçam sinemasının yönlendirdiği şeklinde özetlenebilir.301

Halk Sineması, Ulusal Sinema, Devrimci Sinema, Toplumsal Gerçekçilik, Milli

Sinema, tartışmalarında olduğu kadar iddialı film örnekleri vermese de Yeşilçam

Sinemasının yanında / karşısında konumlanmış ve bir dönemi tanımlamış “akımlardır”.

Lütfi Akad, Metin Erksan, Halit Refiğ Atıf Yılmaz ve Memduh Ün gibi usta sinemacılar

bir yandan “Yeşilçam”ın çarkı içerisinde, ticari kaygılar güden filmler yapmış, bunun

yanında da gerek dili, gerek konusu, gerekse yarattıkları tartışmalar nedeniyle Türk

sinema tarihinin en önemli örneklerini vermişlerdir. Bununla birlikte bu dönemi

karakterize eden başka bir unsur da yukarıda değinilen bölgesel temelli yeni finansman

şekilleridir. Gerçekleşen bazı ekonomik düzenlemeler, 1958 devalüasyonu ve belediye

vergilerindeki düşüş gibi, Türk sinemasının iç piyasada hakimiyeti eline almasını sağlar.

Ardı kesilmeyen film talebi ve bunu karşılama arzusundaki yapımcı ve işletmeciler

sektörün hızla gelişmesine neden olurlar. Üretim o kadar yüksektir ki, 1966 yılında

Türk Sineması 241 filmle dünya uzun metraj film üretiminde dördüncü sırayı alır302.

1960’lı yılların sonunda ise ülkedeki sinema salonu sayısı, açık ve kapalı olmak üzere

yaklaşık 3000’dir303.

1950 yıllarda başlayıp, 1960-1970 yılları arasında altın çağını yaşayan Türk

sinemasının yukarıda sözü edilen alt yapısının özelliklerinin üzerinde durulması, 1975

yılından itibaren içine düştüğü buhranın derinliğini, özellikle 1970’li yılların ikinci

301Aktaran S. Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil yayınları, İstanbul, 2005 s. 52
302 Nijat Özön, Sinema, Hill, 1985, İstanbul, s: 368
303 Nezih Coş, “Türkiye’de Sinemaların Dağılışı”, As Akademik Sinema, sayı: 2, Ağustos 1969, ss: 19-26



105

yarısından itibaren kendisine yeni bir açılım ve nefes alma olanağı sunan Almanya’da

oluşan pazarın önemini anlamak açısından gereklidir.

1.4.Yeşilçam’da Krizin Nedenleri

Yukarıda da değinildiği gibi, 1960’lı yıllar Türk sinema endüstrisi, olanakları ve

hevesi ve en önemlisi izleyici kitlesi açısından eşi görülmemiş yıllardır. 1970’li yılların

ortalarından itibaren Türkiye’nin içinde bulunduğu ekonomik, politik ve kültürel kriz

doğrudan sinemaya yansımış, çok uzun yıllar boyunca da belini doğrultamamasına

neden olmuştur.

Sinema, diğer sanat dallarının olduğu gibi toplumla iç içe olan bir sanat dalıdır

ancak, diğerlerinden çok daha geniş kitlelere hitap ettiğinden ve Türk sineması özelinde,

çok daha geniş kitlelerden beslendiğinden ve hatta ona bağımlı olduğundan yaşanan

krizlerden birebir etkilenmekte olduğu düşünülebilir.

Türk sinemasının yaşadığı krizin sebeplerini iki ana çerçeve içerisinde incelemek

mümkün olabilir. Bunlar, toplumsal olaylara bağlanabilecek “buz dağının görünen

tarafı” ile çok daha derinlerde, Türk sinemasının ilk örneklerini verdiği yıllardan beri

süre giden, daha temel sorunlara dayanan nedenler olarak ayrılabilir.

1.4.1 Buz dağının görünen tarafı: Toplumsal nedenler

1961 Anayasasının getirdiği özgürlükçü ortam çeşitli alanlarda örgütlenmelere,

kitlelerin bilinçlenerek yoğun bir şekilde siyasal yaşama katılma isteği duymalarına, bu

yolla da daha fazla demokrasi talep edebilmelerine neden olur. Kitle hareketleriyle var

olan düzene karşı çıkılmış, daha fazla “eşitlik”, “bağımsızlık”, sosyal adalet için

taleplerde bulunulmuştur. 1970 yılından itibaren bu hareketler, dünyada olduğu gibi

Türkiye’de de öğrenci örgütlenmelerine ve hareketlerine dönüşmüş, olaylar giderek

taraflara arasında çatışmalara yol açmıştır. Türkiye’yi sarsan ekonomik bunalım ve

liselerden her yıl mezun olan iki yüz bin öğrencinin ancak yüzde 20’sine yüksek



106

öğrenim olanağı sunan sistem yüzünden, mesleki gelecekleri konusunda endişeli olan

gençler, sağ ve sol örgütlerde birleşerek sokaklarda haklarını ararlar. 1970’li yılların

sonlarına doğru sağ ve sol görüşteki gençlik grupları arasında yaşanan siyasal şiddet her

geçen gün ölü sayısını arttırır304. Giderek büyüyen eylemler ve sokak çatışmaları sonucu

12 Mart 1971 yılında yeni bir askeri hareket devreye girmiş ve askeri bir muhtıra

yayınlanmıştır. Ancak bu muhtıradan sonra siyasi kutuplaşmalar hızlanır ve siyasal

yaşam günlük hayat üzerinde etkisini giderek arttırır. Ekonomik sıkıntıların yanında

düşünsel alanda yaşanan kısıtlamalar, kapatılan dergi ve gazeteler, yasaklanan ve

toplatılan kitaplar, üniversitelerden kovulan bilim insanları her an evlere düzenlenen

baskınlar halkın giderek artan bir tedirginlik içinde yaşamasına neden olur305. Siyasal

anlamda sözü edilen olaylar yaşanırken, Türk sineması da tıpkı toplum içinde olduğu

gibi iki kutupta film üretimine geçer. Bir yandan ticari amaçlı seks filmleri, diğer yanda

özellikle genç yönetmenlerin çektiği toplumcu filmler söz konusudur306.

Seks filmleri furyası, aslında sadece Türkiye’ye has bir durum değildir. Bu

dönemde Batılı ülkelerde de bu furya etkili olmaktadır, ancak üretilen filmlerin büyük

çoğunluğu bu tarz filmlerden oluşmamaktadır. Başka bir deyişle, seyirci önüne çıkan

tek alternatif bu değildir, aynı zamanda “iyi” ürünler ortaya çıkmaya devam eder. Oysa

Türkiye’de Anadolu’daki sinemalar da dahil olmak üzere, yalnızca karate, vurdu-kırdı,

ve seks filmleri “iş” yapar307. Gerek seks furyasına katılan, gerek toplumcu filmlerin

yapımcılığında bulunan Arif Keskiner bu dönemi şöyle anlatır:

“O dönemdeki ikinci olay Türk Sinemasında, yeni bir başka kapının

açılması. O da, komedi- komedi-seks; avantür- avantür-seks adı altında

toplayabileceğimiz bir dönemdir. Ta pornoya kadar giden bir dönemdir.

Bu dönem içinde ben de bulundum. Oradaki temel yapı, Türkiye’deki

çifte sansürün olmasından kaynaklanıyordu. Bir de televizyon olayının

yeni başladığını da söylemek lazım. Terör olayı başlamıştı, Türk

304 A.g.e, s: 383
305Murat Belge, “Türkiye’de Günlük Hayat”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye, İletişim Yayınları, N:3, 1985, s:
846
306 Şükran Esen, 80’ler Türkiye’sinde Sinema, Beta,  İstanbul, 2000, s:35
307Atilla Dorsay, Sinema ve Çağımız -2, Hil Yayınları, İstanbul, 1985, s: 19



107

sinemasının ana kaynağı aile idi, aile sinemadan uzaklaşmıştı. Öyle

olunca da Türk sineması kendine yeni bir yol bulmak zorundaydı. Normal

aile sinemadan uzaklaşınca, sokaktaki lümpen kesime yöneldi. Öyle bir

formül buldu. Bu formül de avantür-komedi-seks filmleriydi.”308

Seks güldürüleri dönemi 1970’lerin sonuna kadar devam eder, hatta 1979

yılında çekilen 195 filmin 131’i seks filmidir309.

Bu dönemde bu kadar çok seks filmlerinin çekilmesinin en önemli

nedenlerinden biri de Arif Keskiner’in de belirttiği gibi sansürdür. Her türlü alanda

düşünceye gem vurulduğu bir dönemde, elbette ki sinema en ağır kontrollerden

geçecektir. İlginç olan yönü ise, sansür kurullarının erotik filmlere daha az ilgi

gösterdiği, yani ailelerin dolayısıyla geniş kitlelerin o filmlere gitmeyecekleri var

sayılarak daha hoşgörülü bakıldığı yorumunun yapılmasıdır310. Bu nedenle de

sinemacılar, bu tür filmleri bir anlamda bir çıkış noktası olarak görmüşlerdir. Bu

yaklaşımı daha farklı bir bakış açısıyla değerlendiren Burçak Evren, o dönemde

iktidarda olan muhafazakâr hükümetin, Birinci ve İkinci Milliyetçi Cephe’nin kasti bir

tutumundan söz etmektedir. Ona göre, bu türde filmlerin serbest bırakılmasıyla, “yok

edilmek istenilen alanı yozlaştırma” amacı güdülmüş böylece başta kadın olmak üzere

aileyi sinemalardan uzaklaştırmışlardır311. Seks filmlerinin bir anlamda diğer filmlere

oranla sansürden kaçabilmesini Şükran Esen, siyasetle ilgilenebilme potansiyeline sahip

olan, yaşanan krizler nedeniyle ekonomik zorluklar içerisinde bulunan, patlama

noktasındaki köy kökenli yeni kentli erkekleri, Arif Keskiner’in tabiriyle “lümpen

takımını” siyasetten uzaklaştırma yöntemi olarak da görülmesine bağlar312. Böylece,

enerjilerini bu tür filmlerde harcayan bu kesim fazla düşünmeye, içinde bulundukları

koşullara çözüm aramaya ihtiyaç duymayacaktır.

308 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme.
309 Giovanni Scognamillo, Türk Sinemasının Ekonomik Tarihine Giriş, Yeni İnsan Yeni Sinema, sayı 9,
Bahar 2001, s:105
310 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme
311 Burçak Evren, Yeni Mevsim Eşiğinde Yeşilçam Ekonomik Sorunlar ve Siyasal Baskılarla Karşı
Karşıya, Milliyet Sanat Dergisi, 7 Ekim 1977, n: 246, s: 10
312 Prof. Dr. Şükran Esen ile yapılan görüşme, Aralık 2008



108

Bu dönemde piyasada gösterime giren ve aileyi sinemadan uzaklaştıran seks

filmlerinin yanında televizyonun yeni eğlence aracı olarak, üstelik daha ucuza ve

sokağa çıkmaya gerek kalmadan günlük yaşam biçimlerinin içinde yer alması da

sinemanın içinde bulunduğu krizi derinleştirir. Bunun yanında televizyon Yeşilçam

yönetmen ve kameramanlarını kullanarak bir yandan sinema sektörünün yapım

aşamasında da en büyük rakibine dönüşürken, diğer bir taraftan da bu insanlara iş

olanağı da sağlar. Ancak Türk sinemasının önemli yapımcılarından biri olan Kadri

Yurdatap televizyonların Yeşilçam’ın yönetmen ve kameramanlarını kullanmasını

sinema sektörünü baltalayan bir unsur olarak değerlendirir. Ona göre sinema

kadrolarının televizyonlara kayması, sektörün yavaşlamasına neden olmaktadır. Uzun

vadeli projeler üretmeleri nedeniyle önemli yönetmenler sinemaya vakit ayıramazlar ya

da film çekmek isteyen yönetmenler, teknik ekibi oluşturamadıklarından çoğu zaman

projelerini tamamlayamazlar. Kadri Yurdatap “eskiden kameramanlar iş beklerlerdi,

şimdi biz kameraman bekliyoruz.” diye durumu özetlemektedir313. Televizyonların evde

sunduğu konfora, 1980’lerin hemen başında video cihazlarının eklemlenmesi ile 12

Eylül darbesi sonrasında sokağa çıkma yasaklarının evlere kapattığı insanlar, film

izleme isteklerini tatmin etmişlerdir.  Ayrıca yine toplumun içinde bulunduğu ekonomik

darboğazda halk, fazla para harcamadan “eğlenebilme” olanağına sahip olmuştur314.

Gerçi, videonun evlere girmesiyle Yeşilçam maddi anlamda biraz soluk almıştır, raflara

kaldırılan filmler yeniden gün ışığına çıkıp video formatında izleyicisiyle buluşmuştur.

Ancak geleneksel anlamda “sinema”, yani karanlık bir ortamda dev perde üzerinde

kitlelere görüntülenme özelliği zarar görmüştür.

Yukarıda sayılan ve toplumsal gerçeklere bağlı olan nedenlerin yanında, aslında

Türk sinemasının her an risk altında yaşamasına neden olan daha derin ve bugün bile

giderilmesi güç sorunlar söz konusudur. Bir kısır döngü şeklinde birbirine bağlı bu

sorunları, genel anlamda ekonomik nedenler başlığı altında toplayabiliriz. Ayrıca bu

sorunlar kendi içlerinde neden-sonuç ilişkisi oluşturmaktadırlar.

313 Meltem Sayar, Kadri Yurdatap ile görüşme, Videosinema, sayı 14, Eylül 1985, s: 13
314 Şükran Esen, 80’ler Türkiye’sinde Sinema, Beta, İstanbul, 2000, s: 17



109

1.4.2 Sektöre bağlı nedenler

Türk sinemasını 1975’li yıllara taşıyan yapılanma yapımcı-işletmeci-sinemacı

üçlemesi etrafında ve sadece gişe başarısı üzerine temellendirilmiş olduğundan yukarıda

söz edilmişti. Bu durum, Türk sinemasının en ufak toplumsal bir sarsıntıdan şiddetli bir

şekilde yara almasına neden olmuştur.

Bunun da en önemli nedeni ama aynı zamanda sonucu,  Türk sinemasının

sanayileşememiş bir sektör olmasından kaynaklandığını söyleyebiliriz. Türk

sinemasının alt yapısını oluşturan unsurları birkaç alt başlık altında toplanabilir.

i) Dışa bağımlı bir sektör

Türk sineması daha en başından beri, bir nevi dışa bağımlı bir şekilde gelişir.

Aslında Fransa ve Amerika Birleşik Devletleri dışındaki birçok ülkenin sineması da

aynı biçimde ilerler ancak, Almanya, İtalya, İskandinav Ülkeleri gibi çoğu ülke, kısa

süre içerisinde kendi sanayilerini yaratıp, onu geliştirirler. Türkiye’de, Cumhuriyetin

kurulduğu ve hatta daha da öncesinde ilk yıllarda Türk sineması bir anlamda kendi

kendini finanse eder ancak bu durum dış kaynaklara bağımlı bir şekilde gerçekleşir. İlk

yıllarda film yapımcılığı ile ilgilenen kişilere bakıldığında, gerek Kemal Film olsun,

gerek İpekçiler ya da daha sonrasında Erman Film, hepsinin aslında bir sinema

işletmeciliğinden, (bu salon işletmesi olabilir ya da yurt dışından film getirtmek olabilir)

geldikleri görülmektedir. Buradan elde edilen gelirler sayesinde film yapımcılığı

yapmak, stüdyolar kurmak mümkün olmuştur ama bu bir kaç aile ile sınırlı kalmış, bir

sanayi kurulamamıştır315. Ham madde de yurt dışından getirilmiştir. Gerçi 1950’li

yıllara kadar çok az sayıda film üretildiğinden salon işletmeciliğinden gelen sermaye ile

film yapımcılığını finanse etmek mümkün olmuştur. Ancak o tarihten sonra artan film

sayısını karşılamak için borca girmek durumunda kalınmıştır ve sistem kendi kendini

finanse edebilmek için yine el yordamıyla bölgelere bölünmüştür.

315Giovanni Scognamillo, Türk Sinemasının Ekonomik Tarihine Giriş – 3, Yeni İnsan, Yeni Sinema, n:11,
Mart-Nisan 2002, s: 41



110

Bir sektör olmanın en önemli koşullarından biri en azından ham maddelerini

kendisinin üretebilmesidir316. Türk sineması çok uzun süre, hatta bugün bile ham madde

konusunda dışa bağımlı kalmıştır. Bu durum tahmin edilebileceği gibi hem teknik, hem

de ekonomik anlamda sınırlamalar getirir. Buna örnek olarak yurt dışından ithal edilen

film şeridinin fiyatı döviz kuruna bağlı olduğu için, yönetmenin çoğu zaman sahne

tekrarı yapmak gibi bir lüksü olmaması verilebilir. Dolayısıyla belirli bir sahne, tek

seferde iyi ya da kötü şekilde çekilmek zorundadır. Bu durum, yapımcısından

yönetmenine, oyuncusundan dekorcusuna, tüm ekibi baskı altında tutan, aynı zamanda

da teknik ve estetik açıdan yetersizliklere de yol açan bir unsurdur. Yerli Film Yapanlar

Cemiyeti'nin 1953 yılında yayınladığı “Türk Filmciliğinin Dertleri” adlı raporda

sinemanın temel sorununun ham madde ve rüsumlar olduğu söylenmektedir. Bir yandan

ham film ithalatı konusunda döviz sınırlandırması ve kota uygulamasına gidilirken,

diğer bir yandan da işlenmiş film yani yabancı film ithalatında herhangi bir sınır

olmamasına dikkat çekilirken, karşı karşıya kalınan en büyük mesele ham film dışalımı

olduğu önemle vurgulanır. Ham film alımının Ticaret Bakanlığı denetiminde kotalarla

sınırlandırılması, hem Türk Sineması’nın kalitesini düşürmüş, hem döviz akışının

kontrolünü bozmuş, hem de karaborsanın oluşmasına neden olmuştur317.

ii) Teknik donanımın ve standartların yetersizliği

Türkiye sinema endüstrisi ile ilgili hammaddesini üretemediğinden, teknik

donanımını yurt dışından sağlamak zorunda kalmıştır. Bu durum da doğal olarak da

yine yukarıda sözü edildiği gibi dışa bağımlı olmasına neden olurken, ithalatla ilgili

mevzuatlardan da birebir etkilenmesine yol açar. Döviz kurlarının güvenirsizliği, ithal

ürünler üzerindeki gümrük vergileri, yeni yatırımlar gerçekleştirilemediğinden çoğu

yapımcının ellerindeki eski teknoloji ile çalışmalarına neden olur. Yurt dışından

getirtilecek malzemeler çoğu zaman “Türk parasını koruma yasası” nedeniyle satın

alınamaz, ya da gümrüklerde çürümeye terk edilir318. Bu duruma örnek olarak Erman

316 Giovanni Scognamillo ile Nisan 2007’de yapılan görüşme
317Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, Türk Filmciliğinin Dertleri, 1953
318 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme



111

Film’in ses stüdyosunu yenilemek ve bu sayede sesli film çekebilmek üzere 1965

yılında İngiltere üzerinden getirtmek istediği malzemelerin gümrükte takılması

verilebilir. Yıllarca Erman Film’in hesaplarını tutmuş, Hürrem Erman’ın sağ kolu,

kendisi de yapımcı Şeref Gür bu olayı Rıza Kıraç ile yaptığı görüşmede şöyle

aktarmaktadır:

“On seneye yakın uğraştık bu malzemeleri alabilmek için. Ahşap

ayağı kimyahaneye gönderdiler, içinde yüzde 20’den ya da 30’dan fazla

alüminyum alışımı var, deyip vermediler. […] Yani o malzemeleri

getirebilseydik biz sesli filmler çekebilecektik. O malzemeler gümrükte

takıldı kaldı. Bir sürü ses, filtreler, ışık malzemeleri depolarda

çürüdü.”319

Teknik yetersizlik, filmlerin kalitesini olumsuz etkilerken, daha ileriki yıllarda

yurt dışına gerçekleştirilmeye çalışılan açılımlar için de bir engel oluşturmuştur. Çoğu

film, standartların uymaması, görüntü ve ses kalitesinin yeterli olmaması, kopyaların ya

da doğrudan negatiflerin hasar görmüş olması nedeniyle geri gönderilmiştir320. Arif

Keskiner de bununla ilgili şöyle bir örnek verir:

“Teknik anlamda da kaliteyi yakalayamıyoruz. Avustralya

televizyonu benden Al Yazmalım Selvi Boylum’u istedi, ama kopyanın

kalitesizliğinden dolayı filmi geri gönderdiler. Yani, laboratuar

kalitesinde de çok gerilerdeyiz.”321

iii) “Garantisi”olmayan bir sektör

Bu durumun en önemli nedenlerinden yine yukarıda değinildiği gibi, Devletin

yanında büyük sermaye kuruluşlarının sinemaya çekimser yanaşması, “yatırılacak

319 Rıza Kıraç, Hürrem Erman, İzlenmemiş Bir Yeşilçam Filmi, Can Yayınları, 2008, s: 177
320 Stepan Melikyan, Film İhracatı ve Sorunları, Türk Sineması, sayı 56, Kasım 1976, s:10
321 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme



112

paranın” geri dönüşünün garantili olmamasından kaynaklanır. Bu yaklaşım biçimi,

doğal olarak sektör içinde çalışanlara da yansır. Çoğu çalışan, eğitimlerini

tamamladıktan, ya da daha güvenceli, “garantili” bir iş bulduktan sonra bu sektörü terk

eder. Şeref Gür bu konuyla ilgili şöyle demektedir:

“Sermaye birikimi yok. Bir birikim yapamadık. Bu önemli. Öyle

olunca, hem elemanlar, buradan başka yerlere gidiyor. Böyle

pazarlamacılar, üniversitede okuttuğumuz arkadaşlarımız vardı, süper

hepsi. Askerden sonra girerler mi bir daha? Çok değerli insanlar vardı.

Bilgileri vardı. Bir sürü şeyler getirdiler. O arada oynayan filmlerimizi

takip ettiler, raporlarımızı hazırladılar falan. 17 yerde bürosu vardı bir

ara Erman Film’in, dağıtım şirketi olarak. Tabii, 110 yerli film

dağıttığımız oldu bizim, 110 yerli film…110 tane. Artı Ulus Film’in 40

tane dublaj filmini, yani 150 tane filmini dağıtıyorduk. E bu arkadaşların

hiçbir tanesi gelmedi. Bir tanesi, rahmetli Ahmet Ümit geldi, onu da

müdür yaptık Adana’ya. Yeterli sermaye birikimi olmadı. Garantili bir

meslek olmayınca insanları tutamıyorsunuz bu meslekte. Herkes

gitti...322”

Bu sonucu doğuran nedenlerden biri de işlerin sürekliliğinin bir garantisi olmaması

nedeniyle çalışanların sigortalanamamasıdır. Çalışanlar “geçici işçi” statüsünde

olduklarından, herhangi bir yasal düzenleme ile ilgili güvence altına

alınmamaktadırlar323. Bu konuyla ilgili Şeref Gür, Erman Film'in çalışanlarını

sigortalamak için kendi kendini ihbar etmek durumunda kaldığını anlatır:

“Erman Film Anonim Şirketinde en az 300 kişiyi ben sigorta

ettirdim. Ben dediğim yani, bizim firmamız sigorta ettirdi. 6 ya da 8 kişi,

Cahit Irgat, bakın isim söylüyorum, Lütfi Akad, bunların hepsi Şeref

Film’de… Şeref Film de Erman Film ile birlikte saymak lazım. Yani

şimdi ayrı ama o zaman ayrı değildik yani. Oradan emekli oldular. Bizde

322 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme
323 Ali Güzel, Ali Rıza Okur, Sosyal Güvenlik Hukuku, Beta Basım Yayım, İstanbul, 2004, s: 115



113

sigortayı ilk yaptıran Lütfi Akad’ın sayesinde Şeref Film’dir. Almıyorlar,

sigortaya, bir türlü almıyorlar. Siz geçici işçisiniz, oraya gidin, buraya

gidin falan falan… Şimdi, benim de okuldan bir arkadaşım var. Sosyal

Sigortalar Beşiktaş müdürü oldu. Gittim dedim ki, böyle, böyle. Sen bize

bir yol göster Allah aşkına! Dedi, yapar mısın? Dedim, yaparım. O

zaman, şöyle yapacaksın dedi. Geldim Lütfi abiye dedim ki (…): Lütfi

abi, dedim, kendimizi ihbar edecekmişiz. “Ben Şeref Film’in sahibi

Şerafettin Gür, aşağıda imzası bulunan… Yılmaz Güney’le film

çekiyorum. Filmin adı “Kurbanlık Katil”(…). Filmde,  figüranlar

çalışıyor, setçiler çalışıyor, ışıkçılar çalışıyor. Hiç biri de sigortalı

değildir. Kaçak işçi çalıştırıyorum.  İmza ettik, sirkülerle, gittik, imza

sirküleri istediler. Aldım. Burada, Unkapanı’nda bilmem ne müdürlüğü

var, işte. Götürdüm ona verdim. Mecbur oldular. Geldiler, dediler ki

nerede çalıştığınızı ne bilelim. 10 günlük iş programını gönderdim.

Geldiler, zabıt tuttular ve öyle sigortaya aldılar.…”324

Çoğu zaman belli bir görev için işe alınan kişi de teknik eleman yetersizliğinden, ya

da boşalan bir yeri doldurmak için birden çok iş yapmak durumunda kalır. Çalışma

koşulları genel anlamda çok iyi olmamakla birlikte, sektör çalışanlarının büyük çabaları

ve özverileri sayesinde ağır aksak bir üretim söz konusu olabilir. Necip Sarıcaoğlu o

dönemi şöyle anlatır:

“O dönemde o kadar kötü şartlarda çalışıldı ki makineler kötü ama

teknik elemanlar çok iyiydi. İnsan ve film sevgisi çok şey katıyordu.

Teknik adam, elinde film yıkıyor, ilaç yapıyor. Temizlik yapsın diye işe

alınan bir süre sonra usta oluyor, bir sene sonra da laboratuar şefi ...

Kendimiz esprimizi yapardık. Laboratuarımıza çamaşırhane derdik.”325

Bu farklı faaliyet alanına transfer sadece çalışanın değil, sinema sektöründe şirket

sahibi olan birçok kişi için de söz konusudur. Necip Sarıcı’nın da ifade ettiği gibi, bir

324Şeref Gür ile Kasım 2006'da yapılan görüşme
325 Necip Sarıcaoğlu ile Nisan 2007’de yapılan görüşme.



114

dönem sinemadan çok para kazanılmış ama çok az insan parayı sektör içinde tutup,

yatırımlar gerçekleştirilmiştir. Paralar başka yerlere akmıştır326. Hiç kimse bu işi bir

meslek dalı, ömür boyu ekonomik gelir sağlayacak bir iş kolu olarak değerlendirmez,

parayı alan herkes başka sektörlere kayar.327 Dolayısıyla gerek maddi, gerekse deneyim

anlamında bir sermaye birikimi söz konusu olamamıştır.

iiii) İç pazarla sınırlı bir sektör

Sermaye birikimi olmadığı gibi, onunla bağlantılı olarak dış pazara açılım da söz

konusu olmaz. Oysa bir sanayi olmanın en büyük özelliklerinden bir başkası da dış

pazarın olması, dışarıya düzenli film satabilmektir. Türk filmlerinin dış pazarda yer

bulabilmesini sağlayacak herhangi bir kurum olmadığı gibi, aksine işleri zorlaştıracak

düzenlemeler söz konusudur. Arif Keskiner, filmlerin dışarıya pazarlanması normalde

İhracatçılar Birliği bünyesi dahilinde olması gerektiğini ancak yapılan film ihracatının

en az 50 bin doların üstünde olması gerektiğinden, bunun da sinemacılar açısından

imkansız bir rakam olduğundan söz eder. Böyle bir miktar sinema için söz konusu

olamadığından büyük şirketler aracılığıyla ilk filmler pazarlanmaya çalışılmıştır. Ancak

bu da kar ettiren bir durum söz konusu olmadığından çok pratik bir çözüm olmaz.

“…Çünkü yasa gereği, ihracat yapabilmek için 50 bin doların

üstünde ihracat yapmak gerekiyordu. Dolayısıyla, biz büyük ihracatçı

firmalara gidiyorduk, Koç’un RAM’ı gibi. Onlar filmleri

gönderiyorlardı, üzerinden komisyon alıyorlardı ya da oradan gelecek

primi alıyorlardı…”328

Bireysel olarak yapılan bu girişimlerin yine o dönemlerde ortaya çıkan bir

sakıncası, filmlerin pazarlandığı aracı kurumların güvenirsizliğidir. Yurt dışında

televizyonlara ya da sinema salonlarına filmlerin pazarlanması, yukarıda denildiği gibi,

326Necip Sarıcaoğlu ile Nisan 2007'de yapılan görüşme
327Şeref Gür ile yapılan görüşme
328Arif Keskiner ile Haziran 2006'da yapılan görüşme



115

bireysel girişimlerle gerçekleşir, bu durumda biraz el yordamıyla, biraz tesadüfen biraz

da tanıdıklar vasıtasıyla gerçekleşir ve çoğu zaman da tam olarak kiminle muhatap

olduklarını bilemediklerinden para kaptıranların sayısı hiç de azımsanacak kadar

değildir329.

iiiii) Devlet desteğinden yoksun bir sektör

Türk sinemasının belki de en temel sorunlarından biri de Devlet desteğinden

yoksun olmasıdır. Osmanlı İmparatorluğunun son yıllarında özel girişimler vasıtasıyla

Türkiye'ye giren sinema, daha ileri yıllarda Cumhuriyet döneminde Devlet'in bir koluna

bağlı olarak gelişip resmiyete kavuşur. Ancak, Atatürk'ün sinemaya önem vermesine

rağmen, ekonomik ve toplumsal nedenlerden dolayı yine özel sektörün elinde büyür.

Sinema ile ilgili gerçekleştirilen düzenlemeler vergi ve sansür ile ilgilidir.

Mevzuatlardan ve uygulamalardan yola çıkarak Türkiye'nin sinemanın denetlenmesi ile

ilgili dünyada kullanılan iki yöntemden biri olan “Sansürü sistemi”ni benimsediği

söylenebilir330.  Bu sisteme göre, filmlerin ve senaryoların sansürü devlete bağlı

kuruluşlarca gerçekleşir. 1932'de, İtalya'daki Faşist iktidarın yasalarından esinlenerek

çıkarılan bir kanun ile sinema filmleri ve senaryoları düzenli ve aşamalı olarak kontrole

tabii tutulur ve bu yaklaşım Türkiye'nin genellikle içinde bulunduğu siyasal çalkantılara

istinaden neredeyse günümüze kadar gelir. Filmler ve senaryolar mevcut devlet

düzenini korumak kaygısıyla, bu amaca yönelik kriterlerle denetlenmiştir. Yani

Türkiye'de, filmler karşısında korunması gereken öncelikli özne Devlet olmuştur.331

Bunun en önemli nedenlerinden biri ve temelde tüm sorunların çıkış noktasında

Devletin sinemayı her daim bir eğlence aracı olarak görmüş olması, tiyatroyla birlikte

sinemayı “otelcilik, gazinoculuk, meyhanecilik, bar, hamam ve plaj işletmeciliği

329 Necip Sarıcaoğlu ile Nisan 2007’de yapılan görüşme
330 İkinci yöntem ise, kendi kendini denetleme sistemidir. Buna göre filmler sinema endüstrisinin oluşturduğu
bir kuruluşun denetiminden geçer. Bu konuyla ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz Kayıhan İçel, Kitle
Haberleşme Hukuku, Beta yayınları, İstanbul, 2001, ss: 374-379
331Defne Özonur Çöloğlu, Avrupa Birliği Uyum Çalışmaları Çerçevesinde Film Denetleme Sisteminde
Yapılan Değişikliklere Genel Bir Bakış, İleti-Ş-İm, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Yayını, sayı 8,
yaz 2008, s: 113



116

türünden “umuma mahsus” dinlenme ve eğlence”332 olarak değerlendirmesi yatar. Geniş

kitleleri “farkına varmadan” etkileyebilecek potansiyelinin farkında olunduğundan,

denetlenmesi gerektiği düşünülür. Ayrıca, tıpkı diğer “eğlence mekânları” gibi,

belediyelere ek gelir sağlayacak bir “nesne” olarak algılanır333. Devletin kendi haline

bıraktığı bu sektör, temel güvencesinden yoksun bir şekilde gelişmek zorunda kalmıştır.

Dolayısıyla sinemalara destek sağlayabilecek kuruluşların, banka gibi ya da günümüzde

olduğu gibi büyük sanayi grupların, risk almamak adına sinemadan uzak durmaları söz

konusu olmuştur; Bu da kendi kendini finanse etmek durumunda kalan sinemacıların

tefecilere yönelmesine neden olur.

Bunun yanında dışa açılım için destek sağlanması gerekirken, aksine zorlaştırıcı

prosedürler, yapımcı ve yönetmenlerin çoğu zaman illegal yolara başvurmalarına ya da

tamamen yılmalarına neden olur. Buna örnek olarak, Arif Keskiner, yapımcılığını abisi

Abdurrahman Keskiner’in yaptığı Yılmaz Güney’in Umut filminin yurt dışı

deneyimlerini aktarır:

“1971 yılında ben gazetecilik yaptığım sırada Cannes Film Festivali’ne

gideceğim sırada, Yılmaz Güney Umut filminin de davet edildiğini ama

yetkili kurumlardan gerekli izinleri alamadıklarını söyledi. Bunun üzerine,

filmi ben gümrükte rüşvet vererek Fransa’ya kaçırdım. Daha sonrasında

Yılmaz Güney’e ve yapımcısı olduğu için abime Devlet dava açtı. Ancak,

hakim bizden yana karar aldı. Çünkü evraklara baktıklarında, film yurt

dışına gitmeden önce Turizm Bakanlığına başvurulmuş, orası bizi

ilgilendirmez demiş, sonra Gümrük bakanlığına ve Maliye Bakanlığına

başvurulmuş, aynı şey…”334

Daha 1947 yılında Yerli Film Yapanlar Cemiyeti yayınladıkları bildiride Devlet'in

ilgisizliğinin sonuçlarını şu şekilde ifade ederler: “Hükümet, film yapanlara el uzatmaz

ve yerli filmlere rüzran hakkı vermezse bundan sonra hiçbir yerli film

332Orhan Apaydın ile Alpay Kabacalı'nın yaptığı görüşme,  Milliyet Sanat Dergisi, 7 Ekim 1977 sayı 246, s: 3
333Giovanni Scognamillo, Yasal Esintiler, Videosinema, Yıl 2, sayı: 13, Temmuz-Ağustos 1983, s: 83
334 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme.



117

göremeyeceğiz.”335 Gerçi Cemiyetin bu endişesi sektör çalışanlarının çabasıyla yersiz

çıkar ancak alt yapısız ve el yordamıyla, biraz da günü kurtarmak kaygısıyla daha önce

sözü edilen konumuna ulaştığı söylenebilir.

Aslına bakılırsa, çoğu sektör çalışanı devletin destekten çok köstek olduğunu

düşünür, sözü edilen koşullarda bu yargının da çok yanlış olduğu söylenemez. Devlet,

çoğu zaman sansür ya da vergilendirme kaygısıyla yaklaşır sinemaya. Ancak yukarıda

da belirtildiği gibi sinemayla ilgili yapılandırıcı mevzuat eksikliği, ithalat ve ihracatının

belirsizliği, sektörün gelişmesine engeldir, aynı zamanda da “kırılgan” olmasına neden

olur. Bu durumda, Şerif Gören’in de ifade ettiği gibi devletin doğrudan bir müdahalesi

yerine, sanayileşmesi için gerekli ortamın yaratılmasının daha uygun olduğu

söylenebilir336. Bunu da, yukarıda sayılan nedenler de göz önünde bulundurularak,

sinema endüstrisi için kredi mekanizmalarının oluşturulmasını sağlayarak, alt yapı

yatırımlarının destekleyerek, hammadde sorununu çözecek kalıcı çözümler geliştirerek,

çalışanların sosyal güvenliğini sağlayarak, sansür uygulamak yerine farklı içerik ve

biçim özellikleri taşıyan filmleri özendirerek ve bu filmlerin uluslararası festivallere

katılımlarını kolaylaştırarak gerçekleştirebilirdi337.

Yeşilçam, 1970’li yılların ikinci yarısından itibaren içine düştüğü kriz ortamından

seks ve vurdu-kırdı, 1980’lerde de arabesk ve video filmleri furyaları gibi çeşitli

yöntemlerle kurtulmaya çalışmıştır338. Bu kriz dahilinde televizyonun oynadığı rolden

daha önce bahsedilmişti, buna dayanarak vurgulanması gereken önemli bir nokta, yine

1970’lerin sonundan itibaren TRT’ye satılmaya başlanan Türk filmlerinin sektör için

önemli ve “onurlu” bir açılım sağladığıdır. Arif Keskiner, önce TRT’nin, ardından da

1990’lı yıllarda özel kanalların Türk filmlerine açılmasının sağlanmasında oynadığı rolü

şöyle aktarır:

335Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, “Filmlerimiz”, 1948
336 Şerif Gören ile Ekim 2008’de yapılan görüşme
337 Nilgün Niş, Uluslararası Film Pazarı ve Türkiye, S.B.F. Basın Yayın Yüksek Okulu Basımevi, 1979,
s:159
338 Şükran Esen, “Türk Sinema “Endüstrisi” Oluşmalı”, Türk Sineması Üzerine Düşünceler, Süleyma Murat
Dinçer (der), Doruk Yayınevi, Kasım 1996, s: 28



118

“Yeşilçam’a başka bir soluk aldıran unsur, TRT’nin kapılarının

sayemde Yeşilçam’a açılması oldu. Sadece kendi yönetmen ve teknik

ekibiyle çalışmayı ön gören yönetmeliği değiştirtip, dışarıdan da

yönetmenlerle çalışılmasını uygun gören bir yönetmelik yaptırttık… Özel

televizyonlar kurulunca, sadece yabancı film gösteriliyordu. Patronlar yerli

filmlerin gösterilmesine karşı çıkıyorlardı.  Yerli filmlerin reytinglerinin

daha fazla olacağını gösteren raporlar hazırladım ve en sonunda elimde 5

film olduğunu ve ilk gösterimleri için yayın hakkı istemeden bedava bu

filmleri yayınlayabileceklerini söyledim. Kabul edildi. Nitekim reytingler

çok arttı. Böylece özel televizyonların kapıları da açılmış oldu. Filmlerin

tüm yayın haklarını aldılar.”339

Türk sinemasının 1970’li yıllara kadar gerçekleştirdiği atılımlar, bir “altın çağ”

yaratabilecek iken, ne yazık ki, önemli bir kısmı yukarıda sayılan nedenlerden dolayı

krizle sonuçlanmıştır. Şükran Esen’in ifade ettiği gibi “sinemacıların altın çağı, Türk

sinemasının altın çağına dönüştürülemedi.”340

1970’li yılların bir tablosu çizildiğinde ortaya çıkan resim ana özellikleriyle üç

grupta özetlenebilir: İlk olarak, 1960’lı yılların yarattığı özgürlükçü ortamın etkisiyle

mesleki bilinçlenmenin devam ettiği söylenebilir. Bu çerçevede bir önceki on yıllık

süreçte kurulan mesleki birliklere ek olarak, Türk Filmciler Derneği, Film-San, Işıkçılar

Derneği, Set Elemanları Derneği, Yönetmen Yardımcıları Derneği, Senaryo Yazarları

Derneği gibi dernekler kurulur. Bir ülkenin içinde bulunduğu çeşitli krizlerin, özellikle

de siyasal ve ekonomik krizlerin kişi ve kuruluşları belirli bir örgütlenme içerisinde

faaliyet gösterme eğilimine soktuğu gözlenmiştir341. Dolayısıyla, 1970’li yılların ikinci

yarısından itibaren sinema alanında da yaşanan bu artışı, bu özel duruma bağlamak söz

konusu olabilir. Öte yandan, bu derneklerin büyük çoğunluğu herhangi bir faaliyet

gösteremeden, 12 Eylül darbesiyle kapatılır. İkinci olarak, yine daha önce belirtildiği

üzere 1970’li yıllar, her ne kadar renkli filmlerin sinema piyasasını sarstığı,

339 Arif Keskiner ile Haziran 2006’da yapılan görüşme
340 Şükran Esen,a.g.m, s: 28
341 Giovanni Scognamillo, “Türk Sinemasının Ekonomik Tarihine Giriş”, Yeni İnsan Yeni Sinema, sayı 9,
Bahar 2001, s: 105



119

televizyonun her eve girdiği ve siyasal ve ekonomik çalkantıların doruğa ulaştığı yıllar

olsa da, film üretim sayısındaki artış hiç olmadığı bir noktaya gelir342. Üçüncü özellik,

film sayısında artan sayıya rağmen ülke çapında salon sayısının azalmasıdır. Bu durum

aslında sinemanın içine düştüğü krizin habercisidir.

Bunun yanında, 1960’lı yıllardan itibaren Avrupa’nın çeşitli ülkelerine, özellikle de

Almanya’ya göç eden vatandaşlar aracılığı ile dolaylı yoldan Türkiye’ye giren video

teknolojisi çok da beklenmedik bir anda Türk sinema sektörünün nefes almasını sağlar.

Bu durum sadece, Türkiye’de kullanılmaya başlanan video açısından değil, aynı

zamanda, Türkiye dışında, onun iç çalkantılarından etkilenmeyen önemli bir topluluğun

varlığının farkına varılarak yeni bir pazar kapısının açılması açısından önemlidir.

Video olgusunun özellikle dış pazarla sağladığı etkileşim çerçevesinde Türk

sinemasına etkilerini daha ayrıntılı olarak üçüncü bölümde incelenecektir. Ancak

burada altının çizilmesi gereken unsur, video pazarının tıpkı diğer furyalar gibi kısa bir

süre için bile olsa bir “mucize” yaratmasıdır. 1970’li yılların sonlarında işletmecilerin

yavaş yavaş ortadan kaybolmaları yapımcılara sağlanan avansların azalmasına neden

olmuş, bu durum da piyasada nakit para sıkıntısı yaratmıştır. Dolayısıyla, yurtdışından

ellerinde bavullarla ve daha da önemlisi peşin parayla gelen video işletmecileri, iflasın

eşiğindeki birçok Türk yapımcı için sağlam bir gelir kaynağı olmuştur343.

342 1972 yılında çekilen film sayısı 300’dür ve bu sayı ile Türkiye, rekor kıran bir ülke sinemasına sahip olur.
Giovanni Scognamillo, a.g.m. s: 103
343 Nilgün Abisel, Türk Sineması üzerine Yazılar, İmge, İstanbul 1994, s: 109



120

2. 1960’LI YILLAR, TÜRKİYE’DE YENİ TARİHSEL KONJONKTÜR: DIŞ

GÖÇ

Türkiye Cumhuriyeti’nin 75 yıllık tarihi aynı zamanda iç göç ve dış göçlerle

özetlenebilir.344

Gerçekten de az gelişmiş ve gelişmekte olan birçok ülkede olduğu gibi toplumsal,

ekonomik ve siyasal nedenler toplumun bir bölümünün dalgalar halinde hem ülke içinde

hem de yurt dışına doğru göç etmeye zorlamıştır. Göç bir yandan toplumda var olan

ekonomik ve toplumsal dönüşümlerin bir sonucu olduğundan bir sonuçtur; ancak bunun

yanında kendisinin de yine bu toplumsal ve ekonomik dönüşümlere katkıda

bulunmasından dolayı da bir nedendir. Özetle, yaşanan bu iç ve dış göçlerin, genç

Türkiye Cumhuriyetinin toplumunu başka hiçbir toplumsal olayın etkilemediği kadar

etkilediğini söylenebilir.

Bu göç dalgası dönem dönem farklılıklar göstermiş olsa da Türkiye

Cumhuriyeti’nin göç tarihinde 1950’li yılların bir dönüm noktası olduğu bir gerçektir.

Demokrat Parti’nin iktidara gelmesiyle hız kazanan modernleşme süreci, kısa sürede

ciddi alt yapı ve sosyo-ekonomik sorunlarla karşı karşıya kalır. Demokrat Parti’nin

uygulamaları, geçmişten açıkça koparak, koşullar elverdiği ölçüde liberal olmayı ön

görür. İktidara gelir gelmez özelleştirme girişiminde bulundukları çimento ve briket

fabrikalarıyla birlikte tekstil sanayisinin de başat kurumu Sümerbank’ın özelleştirilmesi

yönünde adımlara atılmış, bazı teşebbüsleri yerli ya da yabancı özel yatırımcılara

kiralama yolunda girişimlerde bulunulmuştur. Marshall Planı’nın da desteğiyle birlikte

“özel sanayi kurmak, yerli ve yabancı sermayenin sanayiye girmesini teşvik etmek ve

Türk sanayisinin dayandığı menkul değerleri özel ellere transfer edip orada muhafaza

etmek” amacıyla hızlı bir yol alınır345. Bunun yanında özel sektörün gelişmesini

sağlamak amacıyla Türkiye Sınayi Kalkınma Bankası kurulur. Ancak toplumsal alt

yapının böyle bir değişim için hazır olmaması ticaretle uğraşanların kendilerine sunulan

imkânlara temkinli yaklaşmalarına neden olur. Türk girişimcilerden beklediği desteği

344 Ahmet İçduygu, İbrahim Sirkeci. “75 Yılda köylerden şehirlere”, Oya Baydar (ed), Cumhuriyet Dönemi
Türkiye’sinde Göç Hareketleri, Türk Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul, 1999 s: 249
345 Feroz Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), çev: Ahmet Fethi, Hil Yayın, İstanbul, 1994
ss: 157-158



121

göremeyen hükümet, özel sektörün hızla büyümesini sağlamak amacıyla yabancı

sermayeye dayanır ve hatta ona bağımlı hale gelir346.

Bununla birlikte savaş sonrasında Amerika Birleşik Devletleri tarafından

gelişmekte olan ülkelere yardımı kapsayan Marshall Planı’ndan Türkiye’nin de

faydalanmasıyla bir yandan tarımda makineleşme hızlanır347 diğer yandan da büyük

kentlerde dev projeler üretilir. Köylere gelen traktör sayısındaki artış, tarım işçilerinin

zaten az sayıda olan iş olanaklarını da ortadan kaldırınca işsiz kalanlar için çalışma

olanağı sağlayan kentlere göç cazip gelir. 1960’lı yılların ikinci yarısından itibaren bazı

Avrupa ülkeleri, artan ekonomik refah, dolayısıyla iş olanaklarının açtığı işçi açığını

kapatmak amacıyla az gelişmiş ülkelerden işçi talebinde bulunur. Ekonomik ve

toplumsal açıdan İkinci Dünya Savaşı’ndan en yorgun çıkan ülkelerden biri olmasına

rağmen hızlı bir şekilde toparlanan ve Avrupa’nın en güçlü ülkesi haline gelen

Almanya348, bu talebi karşılamak üzere özellikle Doğu Akdeniz ülkelerine, eski

Yugoslavya, Yunanistan ve Türkiye’ye yönelir.349 1961 yılında, iki ülke tarafından

imzalanan anlaşma sonucu Almanya’ya doğru hızlı bir göç süreci başlar. İlk giden

“misafir işçilerin” büyük çoğunluğu daha önce köyden kente göçmüş bekar erkeklerden

oluşmuştur. Başlangıçta, yurt dışına giden işçileri göçe yönlendiren nedenler işsizlikten

çok, düşük ücretler, gelirlerin yetersizliği, daha iyi bir yaşam arzusu ve hatta bilgi ve

becerilerini geliştirme kaygısıdır.350 1970’lerle birlikte Türkiye’de baş gösteren

ekonomik, toplumsal ve siyasal sorunlar nedeniyle göçmen profili de değişir.

Ekonomide yaşanan bunalım siyasal alana da yansır. 1950’lerden beri süre gelen dış

346 A.g.e. s: 159
347 Emre Kongar , Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, Cem Yayınevi, İstanbul, 1976 s:172
348 Genel yargının aksine Almanya göçmen işçi gücüne başvurma geleneğine sahip bir ülkedir. 1910 yılında
yapılan sayım, Reich topraklarında 1 260 000 yabancının bulunduğunu göstermektedir. 1880-1914 yılları
arasında bu ülkenin içinde bulunduğu ekonomik dinamizm bu yabancı işçi sayısını açıklamaktadır. Almanya
bir yandan göçmen işçi talebinde bulunurken diğer bir yandan da kendi işçilerini yabancı ülkelere, özellikle
Amerika’ya ve komşu ülke Fransa’ya yollamaktadır. İkinci Dünya Savaşı sırasında ise, farklı bir yapıda da
olsa, yine bir hareket söz konusudur: 1944 yılında yedi buçuk milyon gönüllü ya da zorunlu işçi, Avrupa’nın
doğusundan ve batısından Wehrmacht hükümeti tarafından savaşa gönderilenlerin yerine çalıştırılmak üzere
Almanya’ya gelirler. Bu yoğun işçi alış-verişi spesifik bir ekonomik yapının göstergesi olmakla birlikte
1960’larda hızla artan göçmen işçi gelişinin Almanya için yeni bir olgu olmadığının da altını çizmektedir.
Emanuel Todd , Le destin des immigrés, assimilation et ségrégation dans les démocraties occidentales,
Edition du Seuil, Paris 1994, s: 193
349Riva Kastoryano, , La France, L’Allemagne et leurs immigrés:négocier l’identité, A. Colin, Paris, 2006,
s : 62
350Muzaffer  Sencer, « İşsizlik/İşçi Göçü », Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim, İstanbul,
1983, s: 1181



122

ödemeler dengesi açığı, ithalata ve bu yüzden de dövize bağımlı olan bir sanayi

oluşumu, Türk ekonomisini tehlikelere son derece açık hale getirir. 1974 yılında

yaşanan ve tüm dünyayı sarsan petrol krizi Türkiye’nin dövize bağlı borçlarının bir

anda artmasına neden olur. Bunun yanında, Avrupa ekonomisinde yaşanan durgunluk

nedeniyle, dış pazarlarda alıcı bulan Türk ürünleri satılamaz hale gelir. Borçları

dengelemek 1960’lı yıllarda Almanya’ya giden işçilerin aktardıkları dövizler kullanılır

ancak bu döviz transferleri 1974’ten sonra azalır351. Öte yandan, Türkiye’nin özellikle

de kırsal alandaki hızlı nüfus artışı, buna karşılık tarımdaki fırsat yokluğu, köylerde

giderek artan iş bulma sorunu, tarım işçilerini çareyi doğrudan bir Batı ülkesinde

aramaya sürükler. Türkiye’nin 1967’de nüfusu 34 milyondur ve nüfus artış oranı ise

%3’tür. Bu nüfusun % 80’i köylülerden oluşur. Daha önce de söylendiği gibi, tarımda

hızlı bir makineleşmeye gidilmiş bunun sonunca da tarım işçilerinin büyük bir bölümü

işsiz kalmıştır. Ülkede kurulmuş sanayi ise gayri safi milli hâsılaya yalnızca %15

oranında katkıda bulunmaktadır352. Ülkede toplam bir milyon işsiz vardır ve kırsal

bölgelerde dört milyona yakın işçi yalnızca hasat zamanı iş bulabilmektedir. Kırsal

kesimden bir göçmenin ifade ettiği gibi, “yılın altı ayı uyursun köyde, çünkü hem iş

yoktur hem de yoksulsundur.”353

Türkiye’nin içinde bulunduğu ekonomik ve siyasal buhranla birlikte, göçmenlerine

yönelik herhangi bir politika üretememesinin, Alman hükümetinin göçmenlere ailelerini

de yanlarına getirtme izni vermesinin, gurbetçilerin bu göç projesine yeni bir yön

vermelerine neden olduğu söylenebilir. Başlangıçta geçici bir süreliğine gidilip, biraz

para kazanılıp, borçları temizleyip ve hatta bir ev, arsa, dükkân almaya yetecek kadar

para biriktirip memlekete dönülecekken Almanya, yavaş yavaş bir vatana, “acı vatana”

dönüşür.

351 Eric Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, çev: Yasemin Saner Gönen, İletişim Yayınları,
İstanbul 2002 ss: 388-389
352Devlet İstatistik enstitüsü ( D.İ.E), 1970
353 John Berger, Jean Mohr, Yedinci Adam, Avrupa’daki Göçmen İşçilerin Öyküsü, çev: Cevat Çapan, Cem
Yayınevi, 1974 (?), ss: 40-44



123

2.1 Avrupa’ya İşçi Göçü

Yukarıda da değinildiği gibi Türkiye Cumhuriyeti’nin tarihi göçlerle şekillenmiştir

ve hatta daha da geriye gidilecek olunursa Türklerin tarihiyle ilgili karşımıza çıkan ilk

efsanenin Türklerin Orta Asya’dan Anadolu, Balkanlara ve Orta Avrupa’ya geliş

hikâyesi olduğu göze çarpmaktadır. Türklerin “kendilerini bildi bileli” hep bir göç

dalgası içinde kalmaları onların kendilerine atfettikleri ana karakter yapısı ile doğru

orantılıdır: Her coğrafi, iklim ve kültürel koşullara ayak uydurabilen, göç esnasında bile

toplu ve organize bir yaşam biçimi sürdürebilen bir toplum354.

Türkiye Cumhuriyeti’nin 86 yıllık kısa tarihine bakılacak olunursa, ilk geniş

kapsamlı göçlerin gayrimüslim topluluklar tarafından gerçekleştirildiği görülür.

Bunların ilki, Cumhuriyetin daha ilk yıllarında gerçekleşir. “Büyük mübadele” olarak

bilinen bu büyük göç, Lozan Antlaşması çerçevesinde, Yunanistan’da yaşayan

Müslümanlarla Türkiye’deki bir milyon Yunan kökenli Ortodoks’un yer değiştirmesini

içeren çift taraflı bir göçtür. Bu mübadele 1923 yılının sonundan 1925’in başına kadar

sürmüştür. İkinci bir göç dalgası, 1940’lı yılların başında çıkarılan Varlık Vergisi

nedeniyle gerçekleşir. Maddi anlamda sarsılan onlarca Rum, Ermeni, Yahudi kökenli

vatandaşın çalışma kamplarına sürülmesine neden olan bu vergi sonucunda

gayrimüslimler Türkiye’yi terk etmek durumunda kalmıştır. Bunun yanında, 1948

yılında İsrail Devleti’nin kurulmasıyla, yaklaşık 35 bin Yahudi Türkiye’den İsrail’e göç

etmiştir355.

Görüldüğü üzere 1960’lı yıllara kadar Türkiye’den yurt dışına yönelen göç, ağırlıklı

olarak gayrimüslimleri içermektedir. Bu göç, ekonomik bir göç olmaktan çok siyasi ve

kültürel nedenlerden kaynaklanan bir nüfus hareketidir ve geri dönüşü olmamıştır. Bu

tarihler arasında, binlerce gayrimüslim, bazen kişisel girişimlerle, bazen de küçük

gruplar halinde ülkeden temelli olarak ayrılmışlardır.

354Hülya Tanrıöver., 2002, La reproduction de la division sexuelle du travail a travers les pratiques
culturelles:Images de femmes dans les emissions de télévision turques et leur lecture dans le pays
d’origine et dans l’immigration, yayımlanmamış doktora tezi, Université Paul Valéry, Montpellier III,
danışman: Prof. Mohand Khellil, Fransa.  s: 394
355 Ahmet İçduygu, İbrahim Sirkeci. “75 Yılda köylerden şehirlere”, Oya Baydar (ed), Cumhuriyet Dönemi
Türkiye’sinde Göç Hareketleri, Türk Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul, 1999, 254



124

Türkiye Cumhuriyeti’nin Müslüman Türk vatandaşlarının toplu halde yurt dışına

gitmesi 1960’lı yıllara denk gelir. Ama bu göç, diğer göçlerden farklı olarak daha çok

ekonomik nedenlere bağlı, iş gücünün ithaline dayanmaktadır. 1970’li yıllara kadar çok

yoğun olarak yaşanan işçi göçü, 1970’lerden sonra Avrupa’da getirilen kısıtlamalar

sonucu hızını yitirir, ancak ekonomik, siyasal, toplumsal ve kültürel etkilerini

günümüze kadar sürdürür. Bu bağlamda işçi göçü Türkiye Cumhuriyeti tarihinde iki

dönem olarak değerlendirilebilinir: 1960-1970 arası “işçi göçü dönemi” ve 1970’lerin

sonlarından günümüze “işçi göçü sonrası dönem”.356

Sözü geçen ikinci dönem içerisine dahil edilmesi gereken diğer bir göç akını Türk

vatandaşlarının 1971 muhtırası ve 1980 askeri darbelerinden sonra karşılaştıkları,

çoğunlukla sığınma hakkı konusunda elverişli Batı Avrupa ülkelerine doğru siyasi göç,

yani ilticadır. Ancak, sayısal olarak diğerleri kadar yoğun olmasa da gerek Türkiye’nin,

gerekse Avrupa’da yaşayan Türk topluluğunun toplumsal ve kültürel çehresinde etkileri

oldukça fazladır.

2.1.1 İşçi Göçünün tanımı

Muzaffer Sencer’e göre işçi göçü, “en genel anlamıyla bir ülkedeki bir nüfusun bir

kesiminin uzunca bir süre çalışmak ya da işgücünü değerlendirmek amacıyla bir başka

ülkeye göçmesidir”357.

Sencer, işçi göçünü tanımlayan ve diğer göç türlerinden ayıran üç temel nitelik

belirlemiştir. Bunlardan ilki, işçilerin bir ülkeden başka bir ülkeye gitmesi, dolayısıyla

bir dış göç olmasıdır. İkinci özelliği, göç edenlerin, gittikleri ülkede kalıcı olarak değil

de belirli bir süreliğine, belirli amaçlarını gerçekleştirmek üzere “misafir” olarak gidiyor

olmalarıdır. Dolayısıyla, bu amaçlara ulaşılınca da geri dönüş söz konusu olacaktır. Bu

356 A.g.m,
357Muzaffer  Sencer, “İşsizlik/İşçi Göçü”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, cilt: 5, İletişim
Yayınları, 1983s: 1178



125

özelliği ile Cumhuriyetin ilk yıllarında yaşanan, yukarıda da sözünü ettiğimiz göç

türünden farklıdır. Üçüncü olarak da bu göç, zorlayıcı yöntemlere değil de, isteğe bağlı

olarak gerçekleşen bir nüfus devinimidir358. Bu özelliği ile de örneğin Afrika’dan

Amerika’ya zorla göç ettirilen işçi ihracatından ayrışmaktadır.

İşçi göçünün bu sayılan genel özelliklerinden yola çıkarak Türkiye’de 1961

yılından itibaren yaşanan yolculuğu daha ayrıntılı bir biçimde incelemek mümkün

olabilmektedir.

1961 Anayasası’nın yürürlüğe girmesinden sonra, Türkiye’deki ilk beş yıllık (1962-

1967) kalkınma planı göçü, nüfus planlaması, endüstrileşme ve planlı kalkınma ile aynı

anda ele almış, “artan işgücü ihracatını” arttırarak işsizliği azaltma ve işçi dövizi akışı

sağlama bağlamında gelişme politikalarından birisi olarak değerlendirilmiştir; Resmi ya

da gayri resmi yollardan gelişen göç akımı, artan nüfusun sosyo-politik huzursuzluğunu

azaltmada ve yapılan tasarruflarla dönen işçilerin elde ettikleri becerilerin uzun vadeli

ekonomik ve sosyal kalkınma planlarının gerçekleşmesinde önemli bir rol oynayacağı

düşünülmüştür359.

Bu doğrultuda Türkiye, Almanya ile 1961’de göç anlaşması imzalar. Benzer

anlaşmalar, ilerideki yıllarda Avusturya, Hollanda, Belçika, Fransa ve İsveç gibi başka

Avrupa ülkeleri ile ve hatta 1967 yılında, okyanus ötesi Avustralya ile de imzalanır.

Özet olarak, Türk işçilerinin Batı Avrupa ülkelerine göçü 1960’larda başlamış,

1960’ların ortalarında hızlanmış, 1960’ların sonunda ve 1970’lerin başında oldukça

yaygınlaşmıştır. Bu işçi transferi, 1970’lerde yaşanan petrol bulanımı ve onu izleyen

ekonomik kriz nedeniyle Federal Almanya’nın işçi alımını durdurmasıyla en azından

yasal alanda çok yavaşlamış, ancak 1970’lerin sonu ve özellikle 1980’lerin başında aile

birleşimi ve evlilik göçü şeklini alarak devam etmiştir. Bu göçler 1980’de sadece Batı

Avrupa ülkelerinde yaşayan Türk nüfusunun 1,7 milyona ulaşmasına neden olmuş; bu

358 A.g.m...
359Nermin Abadan Unat, N. Kemiksiz, Türk Dış Göçü, 1960-1984 Yorumlu Bibliografya, Ankara
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, Ankara, 1986 s: 2



126

nüfus 1985’te 2 milyona; 1990’da 2,3 milyona yükselmiştir. 1995’te söz konusu nüfus

resmi kaynaklara göre 3 milyon kişidir360.

Türkiye’den yurt dışına çalışmak üzere giden işçilerin seçtikleri, yönlendikleri

ülkelere dikkat edilirse, bu ülkelerin Türkiye’ye coğrafi yakınlıkları ön plana

çıkmaktadır. Bu ülkelerle olan ulaşım kolaylığı, ilk giden göçmenlerin kolaylıkla

doğdukları topraklara geri dönebilme kaygısının da altını çizmektedir. 1970’lerden

sonra, Batı Avrupa’nın göçmen politikalarını değiştirmesi sonucunda Orta Doğuya

yönelen işçilerde yine coğrafi yakınlığın yanında bu kez kültürel benzerliklerin ve ortak

bir dine mensup olmanın ön plana çıktığını söylenebilir.

2.1.1.1 İşçilerin genel özellikleri: nesillerinin en cesurları

Başta Almanya olmak üzere Batı ülkelerine giden Türk işçilerin genel özelliklerine

bakıldığında 1968 yılına kadar büyük çoğunluğunun büyük kentlerde yaşadıkları ancak

iç göçe katılan bölgelerde doğdukları, ya da ailelerinden birilerinin Birinci Dünya

Savaşı sonrasında eski Osmanlı topraklarından Türkiye’ye gelmiş oldukları

görülmektedir361. Yani sözü edilen göçmenlerin büyük çoğunluğunda geleneksel olarak

bir “göç etme alışkanlığı” olduğu söylenebilir. Başka bir yönden bakıldığında, işçi göçü

akımına dahil olan öncüler aslında kendi nesillerinin en cesurlarıdırlar. Dilek

Zaptçıoğlu’nun belirttiği gibi, yaşanılan ve alışık olunan toprakları, nesillerdir aktarılan

adetleri, etrafınızdaki dostluk ve aile bağlarını terk edip gitmek atiklik ve cesaret

gerektirmektedir362.

360A. İçduygu, İ. Sirkeci, a.g.e. ss: 254-255
361Hülya  Tanrıöver, adı geçen doktora tezi için gerçekleştirdiği bir araştırmada Paris’teki (Fransa) Türk
göçmenlerin çoğunluğunun ya kendi ya da yakın aile fertlerinin daha önce bir iç göçe maruz kaldığını
söylemektedir. Bkz H. Tanrıöver, La reproduction de la division sexuelle du travail a travers les pratiques
culturelles , s : 401. Bu durum, ilk Türk göçmenleri kabul eden Almanya için de geçerlidir. Bunun için bkz,
Rıchter Michel, Geldiler ve Kaldılar…Almanya Türkleri’nin Yaşam Öyküleri, İstanbul Bilgi Üniversitesi
Yayınları, Ekim 2005
362Dilek Zaptçıoğlu., “Öncüler Nesli” içinde Richter M, Geldiler ve Kaldılar…Almanya Türkleri’nin
Yaşam Öyküleri , İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005 s: 5



127

1970’li yıllara gelindiğinde doğrudan köyünden yabancı bir ülkeye gidenlerin

oranının artmasıyla kır ve kentin payları eşitlenmiştir363.

Bunun yanında ilk yıllarda gidenlerin çok büyük çoğunluğunun bekâr erkeklerden

oluştuğuna yukarıda değinilmişti364. Ancak, bu durum 1960’ların ortalarında değişmiş,

yurt dışında çalışmaya giden kadınların sayısında hızlı bir artış söz konusu olmuştur.

Unat’ın yaptığı araştırmada söz konusu kadınların önemli bir kısmı 21 yaşın altında ya

da 45 yaşın üstündedir. Bunun nedeninin ya evlenmeden ya da evlenip bakmakla

yükümlü oldukları çocukları büyüttükten sonra gitmelerinden kaynaklandığı

söylenebilir. Erkeklere göre daha düşük bir ücret karşılığı çalışmalarına karşın çalışma

yaşamında yer alan Türk kadın göçmenlerinin sayısı yüksektir. Bu durum aslında Dilek

Zaptçıoğlu’nun da tespit ettiği gibi dönemin zihniyetinin bir yansımasıdır365.1923’te

kurulan Türkiye Cumhuriyeti ve gerçekleştirilen devrimler bir yandan din ile devlet

işlerini ayırırken diğer yandan da kadınlara erkeklerle eşit hukuki haklar vermiş, kılık

kıyafetlerini değiştirerek dış görünüşlerinde de batılılaşmalarına ön ayak olmuş ve belki

de daha da önemlisi uzun süre okumalarını sağlamıştır. Geleceğin toplumunu

oluşturacak çocukları yetiştirecek olan kadınlara tanınan bu haklar sayesinde

Cumhuriyetin hedefi olan “muasır medeniyetlere” ulaşmak amaçlanmıştır. Dolayısıyla,

öncelikle kentlerde zaten değişmekte olan aile ilişkileri göç süreci ile birlikte toplumun

geri kalan kısmına da yayılmıştır.

Göçün başladığı ilk dönem sayılan 1956-1960 yıllarında göç, daha çok bireysel

girişimler vasıtasıyla gerçekleşir. Bu dönemde, Devlet ve kurumları bu durumu

görmezden gelir. Dönemin Devlet Planlama Teşkilatı Müsteşarı ve Bonn eski

Büyükelçisi Ziya Müezzinoğlu, yapılan bir mülakatta bu süreci çok çarpıcı bir şekilde

ifade eder: “İşçilerimiz kendi göbeklerini kendileri kesmektedirler. Hamburg bölgesine

ilk kez 1959-1960 arasında gelmişlerdir. Bu ilk gruplar Batı’yı fethe yapayalnız ve tam

bir sergüzeştçi gibi çıkmışlardır. Geldikleri yerlere yerleştikten sonra ailelerini,

363Muzaffer  Sencer, a.g.m, s: 1181
364 Nermin Abadan’ın 1963 tarihinde yaptığı çalışmada elde ettiği istatistiki bilgiler sonucunda, 1963 yılında
Türkiye’den Almanya’ya giden toplam işçi sayısının sadece % 11.9’u kadındır. Nermin Abadan Unat, Batı
Almanya’daki Türk İşçileri ve Sorunları, Başbakanlık Devlet Matbaası, Ankara, 1964, s: 26
365Dilek Zaptçıoğlu. a.g.m., s: 5



128

akrabalarını ve arkadaşlarını buralara gelmeye özendirmişlerdir. Başlangıç böyle

olmuştur.”366 Devletin bu süreçle ilgilenmeye ve “göç olgusunun” geleceği üzerine

düşünmeye başlaması, ancak giden işçi sayısının 30 bini367, bu konu ile ilgili bir

yapılanma için ise bu sayının 170 bini bulmasıyla gerçekleşir368. Bu süreç içinde, yurt

dışındaki Türk işçileri, kendi başlarına örgütlenmiş, Türkiye’de kalan akrabalarına para

yollamak, cenazelerini ülkelerine göndermek gibi işlemler için yardımlaşma ve

dayanışma dernekleri kurmuşlardır.

1961 Anayasası ile tüm Türk vatandaşlarına pasaport alma hakkı ve seyahat

özgürlüğü hakkı tanınmasıyla birlikte, Almanya ile Türkiye arasında yapılan resmi bir

anlaşma, Türk işçilerinin resmi aracılar yoluyla yurt dışına gitmelerini sağlanmıştır.

Bundan sonraki süreçte, çeşitli politikalar Almanya’daki işçilerin “misafir işçi”

konumundan “göçmen işçi” ve hatta “azınlık” konumuna gelmelerine neden olur.

Dış göçün ekonomik sonuçları incelendiğinde, birinci aşamada gelişmekte olan

Türkiye’ye olumlu bir etkisi olduğu görülmüştür, yani en başta ortaya atılan varsayımlar

tutmuştur. Göç edenlerin büyük bir çoğunluğunun yerinin doldurulabilecek işlerde

çalışıyor olmaları işsizliğin baskısını hafifletmiş, işgücü fazlasını azaltmıştır. Bunun

yanında ileri teknoloji ve iş yönetimi kullanan iş kollarında bilgi ve beceri sağlama ve

nitelik kazanma olanağı bulmuşlardır. Dışgöçün en önemli katkılarından bir diğeri de,

işçi tasarruflarının ülkeye döviz girişlerini arttırmış olmasıdır.

Kültürel anlamda, bu göçün Türk toplumunun Batıya açılımını kolaylaştıracağı,

kırsal topluluk koşulları çerçevesinde biçimlenmiş yaşam kalıplarının kırılarak çağdaş

kültürlere açılma olasılığından söz edilmiştir. Buna örnek olarak yapılan bir çalışmada

kesin dönüş yapan göçmenlerin “modern” iki katlı ev yapma ve bir katını kiralama

eğilimleri köylerde yeni evli çiftlere kiralık ucuz konut sağlamış ve geleneksel geniş

366 Nermin Abadan Unat, R. Keleş, H. Van Renselaar, L. Van Velzen, L. Yenisey, “Göç ve Gelişme:
Uluslararası İşçi Göçünün Boğazlıyan İlçesindeki Etkileri Üzerine Bir İnceleme”, Ajans-Türk Matbaacılık,
Ankara, 1976 (?), s: 50
367 Nermin Abadan Unat, Batı Almanya’daki Türk İşçileri ve Sorunları, Başbakanlık Devlet Matbaası,
Ankara, 1964
368 Nermin Abadan Unat, R. Keleş ve diğerleri, a.g.e s: 51



129

ailelerin parçalanmasına neden olmuştur369. Öte yandan, özellikle 1990’lı yılların başına

doğru gerçekleşen geri dönüşlerde, emekliye ayrılan ya da yeterli birikim sağladığını

düşünen işçiler, yerleşmek üzere büyük kentleri tercih etmiş, yatırımlarını da buralarda

yapmışlardır. Ayrıca, bu yatırımların ve gönderilen dövizlerin çoğunluğu fabrika

kurulumuna değil de konut ve dayanıklı tüketim mallarına yapılmıştır. Bu açıdan

değerlendirildiğinde, kalkınmaya ve gelişmeye asıl ihtiyacı olan köy ve kasabaların bu

göç sürecinden çok da faydalanamadığı söylenebilir. Yakınlardaki kentlere yapılan

yatırımlar nedeniyle köylerden kentlere doğru bir iç göçün hızlanması, bu durumun da

kırsal kesim ile kentler arasındaki uçurumun daha da artmasına neden olmuştur.370

Dış göçün Türkiye’ye getirecekleri ile ilgili, bir anlamda Devlet’in beklentilerini, o

dönemlerde CHP Genel Sekreteri olan Bülent Ecevit şöyle dile getirilmiştir:

“Bildiğiniz gibi, yurtdışına giden işçilerin çoğu nitelikli işçi

konumunda gitmiştir.[…] Türkiye’nin iyi yetişmiş nitelikli işçiye çok

büyük bir ihtiyacı vardır. Bunun sonucu olarak, sorumlu Almanlardan

mevcut eğitim olanaklarının geliştirilmesini istedik. Bu, niteliksiz ve yarı-

nitelikli işçilerimizin daha iyi mesleki yetişme olanaklarına

kavuşmalarına yardımcı olacaktı. Kişisel inancım, yurt dışındaki Türk

işçilerinin ufuklarının genişlemekte olduğudur. Tarımsal bir toplumun

insanları olarak gidip, sınaî bir toplumun insanları olarak

yaşamaktadırlar. Sevinilecek nokta, bu yeni “sınaî toplum insanlarının”

Türkiye ile olan bağlarının zayıflamamasıdır. Geçirdikleri bu değişikliğe

rağmen, çoğu Türkiye’yi unutmamaktadır. Türkiye için büyük bir

kazançtır. […] Demokratik bir sınai toplumu kurma çabasındaki Türkiye

için, işçilerimizin yurt dışında geçirdikleri yıllar çok değerlidir.

Ulusumuzun amaç edindiği hedeflere erişmekte bu insanlarımızın da

katkısı olacaktır. Göçmen olarak geçirilen bu yıllar demokratik bir

sanayi toplumunun gerçekleştirilmesinde büyük bir değer taşımaktadır.

Bu insanlar Türkiye’ye ye döndüklerinde, dışarıda öğrendikleri bilgi ve

369Gaye Tokgöz, Uluslararası Emek Göçü, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006 s: 221
370 Philip Martin, Bitmeyen Öykü: Batı Avrupa’ya Türk İşçi Göçü, İLO, Ankara, 1991, s: 123



130

becerileri ile geleceklerdir. Bir bakıma yeni kurulacak fabrikaları bu

işçilerimiz işleteceklerdir.”371

Ecevit’in bu düşünceleri belki de gidenlerin ve ülkede kalanların umudu olmuştur

ve hatta onlara dayanma gücü vermiştir. Ancak sürecin, bu beklentileri çok da tatmin

edemediğini söylemek yanlış olmaz. Benzer bir beklentinin Türk sineması için de söz

konusu olduğu söylenebilir. Ciddi bir krizin içinde olan Türk sineması için kısa süreli

de olsa “göç” bir umut kapısı teşkil etmiştir.

2.1.1.2 Göçmenlerin sosyo-ekonomik nitelikleri

Göçmenlerin eğitim durumlarına bakıldığında, sanılanın aksine ilk göçmenlerin

büyük çoğunluğunun Türkiye koşullarında hiç de küçümsenmeyecek bir eğitim

seviyesine sahip oldukları görülmektedir. Zaten Batı ülkeleriyle yapılan anlaşmalar

çerçevesinde ilkokulu bitirme önkoşulu olması nedeniyle büyük çoğunluğu ilkokul

mezunu, geri kalan kısmının da okur-yazar olduğu görülmektedir. Yine bu işçilerin

niteliklerine bakıldığında ilk yıllarda oldukça kalifiye işçilerin göçe dahil oldukları

söylenebilir372: Çoğunun marangozluk, duvarcılık, doğramacılık, madencilik, tornacılık-

tesviyecilik, dokumacılık ve terzilik gibi nitelikli ancak yerlerinin başkaları tarafından

kolayca doldurulabileceği bir işe sahip oldukları da dikkati çekmektedir373. Bu

doğrultuda İş ve İş Bulma Kurumunun kayıtlarına göre ülkedeki toplam sıhhi

tesisatçıların ve elektrikçilerin %5 –10’u; duvarcı ve madencilerin ise %30-40’ı göç

nedeniyle ülke dışına çıkmıştır374.

Ancak yurt dışına giden bu kısmen nitelikli sayılabilecek işçiler, bu niteliklerine

uygun işlerde çalışmamışlardır. Türkiye’den eğitim düzeyleri ve profesyonel nitelikleri

nedeniyle seçilen birinci kuşak, “ağır, kirli, riskli, tehlikeli, bezdirici” işlerde

371 Nermin Abadan Unat, R. Keleş ve diğerleri s: 66
372Nermin Abadan Unat Batı Almanya’daki Türk İşçileri ve Sorunları, Başbakanlık Devlet Matbaası,
Ankara, 1964 s: 27
373Muzaffer Sencer, agm
374Gaye Toköz, a.g.e. s: 219



131

çalışmıştır375. Michael J. Piore’nin “İkiye bölünmüş Emek Piyasası”376 kuramından yola

çıkan Nermin Abadan Unat’ın “emek-yoğun” kategorisinde değerlendirdiği bu

işgücünün vasıfsız ve istikrarsız işlerde kullanılmaktadır377. Düşük ücretli, istikrarsız

çalışma koşullarına sahip ve toplumsal hareketliliğin olmadığı bu koşullara yerel işçiler

rağbet etmezken, işverenler göçmenlere yönelirler.378 Bu işçilerin işlerine, işverene yeni

bir külfet yüklemeksizin son verilebilmektedir. Ekonomik krizler sırasında azalan talep,

işyerlerindeki çalışanların çıkartılmasıyla sonuçlanır. Dolayısıyla, bu durumdan ilk

etkilenen “emek-yoğun” kategorisindeki herhangi bir sosyal güvencesi olmayan ve

sendikalaşamayan işçilerdir. Ev sahibi ülke, bu işgücünün yaratılmasına herhangi bir

katkıda bulunmadığı gibi, çalışamayacak kadar hasta ya da yaşlı göçmenlerin geçimleri

için gerekli ödemeyi de yüklenmemektedir379. Oysa göçmen işçiler emeklerini sunmak

ve o emeğin karşılığını alarak daha iyi koşullara sahip olmak amacıyla gitmişlerdir yurt

dışına.

İşçilerin mesleki konumları, doğal olarak onların toplumsal konumlarını da

belirlemektedir. Sanayi toplumlarında, bireylerin konumlarını belirleyen, eğitim ve

kültür düzeyleri, tüketim standartları ve dolayısıyla bununla bağlantılı olan mesleki

konumlarıdır380. Bu tespitten yola çıkarak, Almanya’ya giden ilk kuşak Türk işçilerinin

bir çelişki doğurduğunu söylemek yanlış olmaz. Daha önce de denildiği gibi, bu

işçilerin eğitim durumları ve Türkiye’deki toplumsal konumları, iyi denilebilecek

375 Ahmet Aker, İşçi Göçü, Sander yayınları, İstanbul, 1972, s: 54
376 Bu kurama göre, işgücü piyasası iki sektörden oluşmaktadır. Birinci sektörde, işler yoğunluklu olarak yerli
işçiler tarafından gerçekleştirilir. İkincisi ise, göçmen işçiler tarafından işgal edilir. Burada vurgulanması
gereken nokta, sermaye ile emeğin arasındaki farktır. Sermaye, üretimin değişmez bir etkenidir. Talebin
dalgalanması karşısında kullanılmayabilir ancak tasfiye edilemez. Sermaye sahipleri, her zaman işsizliğin
masraflarını taşımak zorundadır. Emek ise değişken faktördür. Talep azalınca, işgücü sınırlandırılır. Sermaye
sahipleri, imkanları çerçevesinde, sürekli talebi yatırım gerektiren altyapı yatırımları ile, dalgalanan talebi ise
işgücü ithali ile karşılamaya çalışırlar. Başka bir değişle, sermaye-yoğun metotlar temel istekleri, emek-yoğun
metotlar ise, mevsimlik, dalgalı istekleri karşılamak üzere kullanılır.  Bu durum, işgücünü ikiye bölmektedir.
Birinci sektördeki işçiler, en iyi donanım ve aletlere sahip vasıflı işlerde çalışmaktadırlar. İşverenler bu işçileri
eğitmek suretiyle onlara yatırım yaparlar. İşleri karmaşık ve eğitim gerektirmektedir. Bu işçiler aynı zamanda
toplu sözleşmelerin getirdiği haklara sahiptirler, dolayısıyla bir anlamda işleri güvence altındadır. Bunun
karşısında yer alan ikinci sektördeki işçiler, istikrarsız ve vasıfsız işlerde çalışırlar. İşlerine son vermek,
sermaye sahibi için herhangi bir maliyete neden olmaz. Michael J. Piore’den aktaran Nermin Abadan Unat, ,
Bitmeyen Göç, ss: 28-30
377 Nermin Abadan Unat, a.g.e s: 29
378 A.g.e. s:30
379 John Berger, Jean Mohr, Yedinci Adam, Avrupa’daki Göçmen İşçilerin Öyküsü, çev: Cevat Çapan, Cem
Yayınevi, 1974 (?), s: 64
380 Jean Baudrillard, Tüketim Toplumu, Çev: Hazal Deliceçaylı, Ferda Keskin, Ayrıntı Yayınevi, İstanbul,
1997, s: 63



132

niteliktedir. Çoğunun göç etmeden önce öğretmenlik, muhasebecilik satıcılık gibi

“saygın” işlerde çalıştıklarını söylenmişti. Bu konumlarını terk edip “işçi statüsünü”

kabullenmeleri Dilek Zaptçıoğlu’nun “nesillerinin en cesurları” tespitini

doğrulamaktadır. Almanya’ya gidişleri ile birlikte, dil bilmemeleri, vasıfsız işlerde

çalışmaları, bu işlerde kendilerini geliştirebilmeleri için herhangi bir eğitim almamaları

gelirlerinin düşük seviyelerde kalmasına neden olurken “toplumsal statülerinde” bir

gerileme söz konusu olmuştur381.

İçinde bulundukları ağır çalışma koşulları, kültürel farklılıklar ve belki de en

önemlisi dil bilmemeleri, göçmenlerin kendi içlerine kapanmalarına, dolayısıyla da

Alman toplumundan dışlanmalarına, “yabancı” olarak değerlendirilmelerine neden olur.

Bu durum, sadece birinci kuşakla sınırlı kalmamış, orada doğmuş, büyümüş, eğitim

görmüş bir sonraki kuşaklar için de söz konusudur. Almanya’da vatandaşlık edinme

ancak en az on beş sene Almanya’da yaşamak koşuluyla ve diğer vatandaşlığını terk

etme koşuluyla gerçekleşmektedir382. Dolayısıyla, ikinci ve üçüncü kuşakların

“yabancılıkları” hukuken de devam etmektedir ve Kastoryano’nun da ifade ettiği gibi,

bu “kuşak” terimleri, “ikinci yabancı”, “üçüncü yabancı” kuşaklar olarak

algılanmalıdır.383

Almanya, aralarından birçoğu için, özellikle kırsal kesimden doğrudan büyük bir

Alman kentine gidenler için son derece yabancı bir yerdir ve çok farklı bir kültüre

sahiptir. Çalışmaya başladıkları fabrikalar bu yabancılaşmayı daha da pekiştirir. Hem

yaptıkları işin, hem de içinde bulundukları ortamın, konuşulan dilin ve alışkanlıkların

yabancısıdırlar. Karşılıklı bir “öteki”leşme söz konudur. Ayrıca, göç edenlerle

Türkiye’de kalanlar arasındaki toplumsal farklılıklar da artmış, birbirlerine karşı bir

yabancılaşma, bir “öteki”leşme durumu söz konusu olmuştur.

381 Kadri Turan, Almanya’da Türk Olmak”, T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları,
Ankara, 1997, ss: 51-53
382 Riva Kastoryano, La France, l'Allemagne et leurs immigrés : négocier l'identité, Armand Colin, 1996, s:
41
383 A.g.e. s: 41



133

Bir toplum ya da birey, kendi kimliğini oluşturan öğeleri belirlerken doğal olarak

“öteki”ninkini de belirlemekte, kendisini bir başkasından yola çıkarak tanımlama

gerekliliği görmektedir. Başka bir anlamda “öteki”, “biz” tarafının bittiği yerde

başlamakta, yani “biz”in dış sınırı olmaktadır. Daniel Henri Pageau’ya göre, tasarlanan

çevre “biz” ve “öteki” ile güçlü bir ikilik sergilemektedir. Toplum bu sayede kendisini

belirlemekte ve algılamaktadır. Belirli bir kimlik ancak “karşı” tarafa göre vardır384. Bu

bağlamda Türk’lerin Almanlara, Almanların Türklere ya da Türkiyeli Türklerin

Almanya’daki Türklere bakışları kendi kimliklerinden ve bu kimliğin oluşumunda payı

olan tarihsel, toplumsal, dinsel ve kültürel öğelerden oluşmaktadır. “Tüm bu öğeler o

kimliğe anlamını veren, onu diğerlerinden ayrıştıran “farklı”ları ya da “ötekileri”

kapsar” 385. Yerli toplumun, gelenleri “yabancılayan” tutumu, göçmenlerin kendi

içlerine kapanmalarına, kendi kimliklerini korumak amacıyla, karşılarındaki ile katı

sınırlar çizmelerine neden olur. Diğer bir taraftan, Almanya’nın, işçi olarak gelen

yabancılara karşı uyguladığı gerek eğitim, gerekse siyasal politikalar, gettolaşmaya

neden olur386. Tüm bu etkenler sonuçta, Türklerin büyük çoğunluğunun, kendi

mahallelerini oluşturup, egemen kültürden bağımsız, kendi gelenek ve görenekleri

doğrultusunda, gelenekçi ve kapalı alt kültür alanları içinde yaşamalarına neden olur.

Bunun sonucunda, Türk toplumunu tanımayan, Alman toplumuna da tam uyum

sağlayamayan, her iki topluma da mesafeli, her iki toplum tarafından da

“farklılaştırılan” kuşakların oluşmasına neden olur.

1972 yılına kadar Almanya’da yaşayan Türk topluluğu, %90’a yakının işçi ve erkek

olması özelliği ile homojen bir yapı sergilerken, bu durum 1990’lı yıllarda değişime

uğramış, aile birleşmelerinin sonucunda sayıları iki milyona yaklaşan bu kitlenin kadın-

erkek oranında bir denge sağladığı, dolayısıyla daha heterojen bir yapıya sahip olduğu

gözlemlenmiştir. Başka bir değişle farklı nitelik ve özellikteki unsurları içinde

barındıran bir yapı söz konusudur. Önce “misafir işçi”, ardından “göçmen işçi”

konumundan “azınlık” statüsüne geçen Türk kitlesinin, Almanya’da kalıcılıkları

384 Herkül Millas. Türk Romanı ve “öteki”, Ulusal Kimlikte Yunan İmajı”, Sabancı Üniversitesi Yayınları,
İstanbul, 2000, s. 5
385 Barlas Tolan, Hülya Tufan, vd, Türkiye’den Dünyaya Bir Bakış: Türkiye’deki Avrupalı İmgesi ve
Ulusal Kimlik Kurgusuna Etkileri”, Galatasaray Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1999, s: 108
386 Emre Kongar, 21. Yüzyıl’da Türkiye, Remzi Kitapevi, İstanbul, 2001, s: 502



134

kesinleşmiştir387. Büyük çoğunluğunun kısa bir süre sonunda para biriktirerek dönmeyi

düşündüğü Almanya’dan sonuçta, çocuklarını okutup, iş-güç sahibi ettikten sonra

emekli olup, orada kaldıkları görülmüştür. Her ne kadar, bugün Türkiye’dekilere göç

etmelerini tavsiye etmeseler de, geri dönmeyi düşünmedikleri de ortaya çıkmıştır.388

Çoğu, kendi işini kurmuş hatta işveren olmuştur. Binlerce kişiye istihdam sağlayarak,

ülkenin milli gelirine önemli katkıda bulunmuşlardır.389 XXI. Yüzyıla gelindiğinde, iki

buçuk milyona yaklaşan nüfuslarıyla, Almanya’nın bir parçası haline gelmişlerdir.

. Özden Cankaya, Serhat Güney, Emre Köksalan ve Vildan Mahmutoğlu’nun

Almanya’daki Türk medyası üzerine 2005 yılında gerçekleştirdikleri araştırmada da

Türk toplumunun yukarıda sözü edilen “farklı” yapısını doğrular bulgu elde

etmişlerdir.390. Araştırma kapsamında görüştükleri radyo programcıları, bu ülkede var

olan yapının Türkiye’deki toplumdan farklı bir gelişim göstermiş olduğunun altını

çizerek, “temelde Türk insanının değerleri ve bakış açısını taşımakla beraber,

Almanya’da farklı bir kültür içinde yaşamış olmanın getirdiği etkilenmelerle yeni bir

biçim almış bir toplum” olarak tanımlamaktadırlar391.  Bununla birlikte Almanya’ya göç

eden ilk kuşak ve oraya küçük yaşta giden ya da orada doğup büyüyen 3.ve artık 4üncü

kuşaklar arasında da önemli farkların olduğu vurgulanmıştır. Daha içine kapanık,

dolayısıyla Alman toplumu ve yaşam biçimine mesafeli yaklaşan, buna uyum

sağlamada sorun yaşayan bir kuşak olan birinci kuşak, Türkiye ile gerek maddi gerekse

manevi düzlemde bağlarını koparamamıştır. İçe dönük tutumu ve yaşamını tamamıyla

geri dönüş mitosu üzerine kurması nedeniyle sorunlu bir kuşak niteliğindedir.392

İlkokul ya da daha sonraki yaşlarda, ailesinin yanında Almanya’ya giden ikinci kuşak

ise tam bir “arada kalmış”, “gel-git” kuşağıdır. İlk gidenlerin kalıp kalmamama,

“seneye…”, “iki yıl sonra…” ya da “bir arsa alınca…”, “şehirde bir ev bir de dükkan

sahibi olunca…döneriz” tereddütlerinin belki de en fazla etkilediği nesildir.  Orada

387 Emre Kongar, a.g.e, s: 505
388 Ferhat Kentel, Ayhan Kaya, Euro-Turks: A Bridge, or a Breach between Turkey and the European
Union, Research Report, The Comparative Research of German-Turks and French-Turks, OSCE
Conference on Tolerance and the Fight against Racism, Xenophobia and Discrimination, Brussels 2004
389 A.g.m
390 Özden Cankaya, Serhat Güney, Emre Köksalan, Vildan Mahmutoğlu, Almanya’da Türk Medyası:
Entegrasyon Sorunu, Metropol FM ve Radiomultikulti Üzerine Bir Çalışma, Ileti-s-im, Galatasaray
Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Akademik yayını, Beta, sayı 3, Aralık 2005, ss: 7-45
391 Özden Cankaya, a.g.m. s: 19
392 A.g.m.



135

doğup büyüyen ve orada okula giden üçüncü ve dördüncü nesil, artık Almanya’da kalıcı

olduklarının bilincinde, “öz kültürleri” ile bağlantıları zayıflamış, daha çok Alman

kültürünü ve dilini benimsemiştir. Araştırmada elde edilen bulgulardan yola çıkarak

yine de bu nesil için de tam bir “uyumun” ya da “entegrasyonunun” söz konusu

olmadığı söylenebilmektedir.

2.1.2 Göçmenlerin yaşam biçimleri

Almanya’ya 1961’den itibaren gitmeye başlayan Türk göçmenlerin içinde

bulundukları koşullar, yaşam biçimlerini doğrudan doğruya etkilemiş, bir yandan

Alman toplumuna ayak uydur(ama)ma, diğer bir yandan da Türkiye ile bağlarını

koparmama çabalarını biçimlendirmiştir. Bu yaşam biçimleri, çeşitli yönleriyle

sinemaya aktarılmış, özellikle de Türk filmleri vasıtasıyla Türk toplumuna aktarılmaya

çalışılmıştır.

2.1.2.1 Ailevi koşulları

İlk giden işçilerin ağırlıklı olarak bekâr erkeklerden oluştuğu daha önce

belirtilmişti. Bunun yanında oranları çok olmasa da evli olanlar da bu ilk göç sürecine

katılmışlar ancak ilk aşamada bekâr muamelesi görmüşlerdir. Almanya’ya giriş yapan

bu işçiler, ister bekâr, ister evli olsun, “heim” denilen fabrikaların kolektif yurtlarına,

çoğu dört-beş kişi küçük bir odayı paylaşacak şekilde kadın-erkek ayrı yerleştirilirler.

Bu çalışmanın çerçevelerini belirlemek amacıyla yapılan keşif görüşmelerinde

konuşulan, 40 yıl Münih’te yaşamış ve iki sene önce kesin dönüş yapmış olan Nermin

İlkay, daha tren yolculuğu sırasında eşlerinden ayrıldıklarından bahseder. Bu ayrılık

Almanya’ya ayak bastıklarında da devam eder. Aynı fabrikada çalışırlar fakat kaldıkları

“heim”ler farklıdır. Aralarında görüşmelerinin yasak olduğunu ifade eder. Asgari bir

konforun söz konusu olduğu bu yurtlardan, bir süre çalıştıktan sonra yine başka ailelerle

paylaştıkları kiralık odalara geçebildiklerini anlatır393.

393 Nermin  İlkay  ile Şubat 2005’te yapılan görüşme



136

İster tek başlarına olsun, ister eşleriyle birlikte ya da daha sonrasında aile

birleşimiyle gelmiş olsunlar, kadınların çoğunluğu çalışırlar. Başlangıçta fabrikaların

zincirlerinde yer alan kadınlar, zamanla serbest meslek mensubu, ev hizmetleri, eğlence

kollarında yer almaya başlarlar, hatta bu alanlarda yeni göçmenlere bile

başvurulmaktadır394.

Ekonomik süreçte yer alan kadınlar, dolayısıyla aile içi ilişkilerinde de söz sahibi

olmaya başlamış bu da geleneksel aile yapısının da köklü bir değişime uğramasına

neden olmuştur.395 Göç sürecinden önce oldukça katı bir “ataerkil”  toplum kuralları

aile ilişkilerini düzenlemektedir. Yani, aile reisi erkektir ve ailenin geçimi erkekten

sorulur, dışarıya karşı ailenin temsilcisidir. Kadın ise çocukların yetişme ve

terbiyesinden sorumlu kişidir. Aynı zamanda yemek yapan ve aile içi/dışı, akrabalar ile

olan ilişkileri devam ettirendir396. Bunun yanında ailenin merkezindedir ve “ailenin

namusu” onun kimliği üzerinden tanımlanmıştır. Yurt dışına çalışmak üzere gitmiş

bekâr ve evli kadınlarla birlikte bu kuralların dönüşüme uğraması söz konusu olmuştur.

Aslında bu durum sadece göçmen işçi kadınlara bağlamak yanlış olur. Göç eden

kocalarının ardından kendi topraklarında mücadele etmek zorunda kalan kadınların da

ilişkilerin değişmesinde büyük rolü vardır397.

Yapılan çeşitli araştırmalar, ataerkil aile yapısı içerisinde kadınların denetlenmesi

gerektiği kuralının kadınların göç yolu ile yeni kazançlar sağlama isteği ile nasıl

çatıştığı noktası üzerinde yoğunlaşır398. Buna göre göçün oluşturduğu ilişkiler ağları

sadece göçmene destek vermekle kalmamakta, aynı zamanda toplumsal rollerin yeniden

biçimlenmesine neden olmaktadır. Ancak, yine bu araştırmaların ortaya koyduğu nokta

394 Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç, s: 365
395 B.Doyuran Kartal. Batı  Avrupa’da Türk Dış Göç Sürecinin Güncel Boyutları, Anadolu Üniversitesi
Yayınları, Eskişehir, 2006, s: XI
396H Can-Engin, M Can, Siyah Lale, Göçün Kırkıncı Yılında Hollanda’da Türkler, Dizayn Basımevi, 2003,
s: 23-24
397 Bu konu ile ilgili, Fransız antropolog Claude Meillasoux, Afrika’da yaptığı bir araştırmada kadınların göç
eden kocalarının ardından köydeki tüm işleri yüklenmek durumunda kalmaları nedeniyle, bir kısmının kentlere
göç etmeyi tercih ettiklerini ortaya çıkarmıştır. Benzer bir durumun Türkiye için de geçerli olduğunu söylemek
yanlış olmaz. Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi Yurttaşlığa, s: 34
398 Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi Yurttaşlığa, İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları, 2.Baskı, Kasım 2006, s: 35



137

dış göçün genellikle kadınlara tüketmek üzere yeni olanaklar sağladığını, ancak bunun

dışında kadının toplumsal konumunda, başka bir deyişle “özgürleşmesi” bağlamında

çok da etkili olmadığıdır399.

Bu noktada değinilmesi gerekli görülen bir başka unsur, Türk toplumunda ve

dolayısıyla da göçmen kimliğinde aile bağlarının önemidir. Toplumbilimcilerin

“ilişkiler ağı” (network) olarak niteledikleri ve göç hareketlerinin şekillenmesinde

birincil rol oynayan bu ağlar olmasaydı belki de Türkler göç sürecine dahil olmaz ve

hatta bulundukları ülkelerde bir anlamda “izole” olmazlardı. Göçmen ilişkiler ağı,

geldikleri ülke ile yeni yerleştikleri ülkelerdeki eski göçmenler, yeni göçmenler ve

göçmen olmayan kişiler arasında ortak köken, soydaşlık ve dostluk bağlamından oluşan

kişiler arası bağlantılardır400. Bu ilişkiler ağı sayesinde bir ülkeye giden göçmen,

kendisinden sonra gelenlerin yolunu açmakta, ailesinin, komşusunun, hemşerisinin bu

ülkeye yerleşmesini sağlamaktadır. Yabancı bir ülkeye ilk kez giden göçmenler,

özellikle de yasal olmayan yollardan gidiyorsa, yardım alabilecekleri herhangi bir

ilişkiler ağı olmayacağından, yüksek meblağdaki masrafları göze almak zorundadırlar.

Bunun yanında onları izleyen her yeni göçmen, daha önce kurulan ve soydaşlık,

hemşerilik ve dostluk esasına dayan bu ilişkiler ağından faydalanacaktır. Bu da onun

göç masraflarının azalmasına neden olacaktır. Çoğu zaman bir şekliyle “hazır” bir

ortama gelecektir. Bu durum göç hareketinin sınırsız şekilde sürdürülmesine neden

olmaktadır401. 1970’li yıllarda özellikle Almanya’da sınırlandırılan göçmenliğe rağmen

göç eden Türk oranında herhangi bir azalma gözlenmemesi, aksine bir artışın söz

konusu olması bu güçlü sosyal bağlardan kaynaklanmaktadır. Günümüzde bile hala yurt

dışında bulunan kişiler, onların Türkiye’de bulunan akrabaları ve arkadaş çevreleri,

gerek göç alan gerekse göç veren ülkelerdeki ilgili kurumlar bu ilişkiler ağı

çerçevesinde “göç endüstrisine” katkıda bulunmaktadırlar402. Bir kere kurulan ilişkiler

399 Partici Pessar, “The Role of Gender, Household and Social Networks in the Migration Process: a Review
and Appraisal”, C. Hirschman, P. Kasinitz, J. DeWind (eds), The Handbook of International Migration, The
Russel Sage Foundation, 1999, s: 65
400 Charles Taylor, Multiculturalism and the Politics of Recognation: an essaye, Princeton University Press,
Pinceton, 1992,
401 Nermin Abadan Unat, a.g.e ss:34-35
402Ahmet İçduygu, İbrahim Sirkeci., a.g.m s: 256; ayrıca yine  aile birleşmeleri ile ilgili bkz Hasan Basri Elmas
1998, “Exode Rural et Migrations des Turcs et des Kurdes vers l’Europe”  Gaye Petek-Şalom (ed), Immigrés
de Turquie, Hommes et Migrations, n: 1212, ss: 5-13. Ferhat Kentel ile Ayhan Kaya’nın 2004’te



138

ağı nedeniyle, kabul eden ülkelerin hükümetleri bu akımı denetlemekte büyük zorluk

çekmektedirler. Benimsenen politikalar ne olursa olsun, göçmenler ağlarını oluşturmaya

devam ederler403.

Oluşturdukları bu ağ içinde, denildiği gibi, kendi yaşam mekânlarını geliştirmişler,

Almanlarla çok da iç içe geçmeden günlük ihtiyaçlarını karşılayacak olanaklar

yaratmışlardır kendilerine. Varolan egemen kültür içinde bir nevi “alt kültür” alanları

oluşturmuşlardır. Dolayısıyla ortaya çıkan Türk mahallelerindeki yaşam, kendi kimlik

ve kültürlerini koruma kaygısıyla anavatanlarında olmadığı kadar gelenekçi ve

kapalıdır.

Türk işçilerin kendilerini Alman kültür yaşamından soyutlamalarının sebeplerinden

birinin bu ülkeye geçici olarak geldiklerini düşünmeleri, dolayısıyla, askerlik gibi,

görevlerini bir an önce bitirip, memleketlerine geri dönme amacı gütmeleri olduğu

söylenebilir. Ancak bu durum gerçekleşmediğinden, zamanla Emre Kongar’ın da

vurguladığı gibi “gettolaşmaya” ya da Cankaya ve diğerlerinin görüştükleri radyo

programcılarının tabiriyle “karşılıklı gettolaşmaya404” neden olmuş, bu durum da

entegrasyonu zorlaştırmıştır. Burada söz konusu olan her iki toplumun birbirine

mesafeli yaklaşımı, birbirleriyle iletişim içine girme konusundaki isteksizlikleridir. Bir

yandan yeni geldikleri ve çoğu zaman da tamamen yabancısı oldukları Alman toplumu

ile sınırlı bir ilişki kurarlarken, diğer tarafın, yani çoğunluk olan Alman tarafının da bu

gelenlere ilgisiz davrandıkları görüşü de yaygındır405.

2.1.2.2 Kültürel faaliyetler

gerçekleştirdikleri araştırma da bu “göç zincirinin” önemini vurgulamaktadır. Araştırmaya katılan deneklerinin
yaklaşık %83’ünün Almanya’da yaşayan bir aile yakınının teşviki ile göç ettiği ortaya çıkmıştır. Bkz F. Kentel,
A. Kaya, Euro-Turks: A Bridge, or a Breach between Turkey and the European Union, Research
Report, The Comparative Research of German-Turks and French-Turks, OSCE Conference on Tolerance
and the Fight against Racism, Xenophobia and Discrimination, Brussels 2004
403 Nermin Abadan Unat, a.g.e, s: 36
404 Özden Cankaya vd, a.g.m, s:23
405 A.g.m. s:24



139

İlk giden işçilerin, onlara sunulan koşullar doğrultusunda, kendi içlerine kapanık bir

tavır sergiledikleri daha önce belirtilmişti. Beraberlerinde getirdikleri örf-adet, dil, din,

ırka bağlı kalma, bunların dışında bir faaliyet gerçekleştirme korkusuyla birleşince,

yukarıda değinilen “getto”laşma durumuyla karşı karşıya kalınmıştır. Giden işçilerin

büyük çoğunluğu, yaşamaya başladıkları toplum ile bir bağ kurmaktan kaçmıştır. Bir

nevi “askerlik görevi” gibi değerlendirdikleri bu “göç” süresince bulundukları ülkenin

dilini ve kültürünü öğrenmek çabasında bulunmamışlardır.

Çoğu işçi için, iş buldukları fabrikalarda zincirin bir parçası olarak haftada 40-45

saat çalıştıktan sonra geriye sadece iki-üç saat boş zamanları kalır. Bu az vakitlerini de

çoğunlukla Nermin Abadan Unat’ın ifadesiyle “yumuşak”, pasif faaliyetlerle

geçirmişlerdir. Bu “yumuşak” faaliyetler arasında %  34’lük bir oran ile öncelikli olarak

gelen “gezmektir”. Burada gezmekten kastedilen, “piyasa yapmak”, caddelerde

dolaşmaktır. Özellikle Türk göçmenlerin ilk olarak geldikleri Frankfurt, Köln, Stuttgart

gibi büyük kentlerde Cumartesi-Pazar günleri gar yakınlarında ya da tam da bekleme

salonlarında volta atmak bir alışkanlık haline gelir406. Garlar ayrıca, göçmenlere

memleketlerinden haber getiren insanların ya da yeni göçmenlerin geldiği yerlerdir.

Aslında, bu gezintilerin, bir anlamda “memleket hasretlerini” bir nebze yatıştıran

faaliyetler olduğunu söyleyebiliriz. Garlarda gruplar halinde toplanıp konuşmak, gelen

trenleri izlemek, memleketlerinden gelen en son haberleri öğrenmek, dönüş

yolculuğunun başlayacağı günü beklemek kaygısındadırlar407. John Berger ve Jean

Mohr ayrıca çoğunluğunun yaşadıkları ortamlarda ısınma sorunun varolması nedeniyle

kışın sıcak olan garların çekiciliğinden de söz ederler. Bu garlarda, bulundukları ülkenin

vatandaşlarından daha kalabalık grupları oluştururlar ve çıkan olayları serbestçe

izleyebilme, istedikleri insanlara “arkadaşlık” teklif edebilme rahatlığına sahiptirler408.

Nermin Abadan Unat, Almanya’daki göçmenlerin ikinci olarak gerçekleştirdikleri

faaliyetin sinemaya gitmek (%24) olduğunu vurgulamaktadır409. Bu konuya daha

ilerideki bölümlerde ayrıntılı olarak girileceğinden, bu aşamada sadece bu faaliyetin,

406 Nermin Abadan Unat, a.g.e, s: 125
407 John Berger, J. Mohr, a.g.e. s: 64
408 A.g.e.
409 Nermin Abadan Unat, a.g.e



140

azımsanmayacak bir oranda olduğunu, göçmenlerin ve ülkeleri ile olan bağlantı

açısından taşıdığını önemi vurgulamakla yetinilecektir. Yine böyle bir ilginin Türk

sineması için oluşturacağı pazar potansiyeline de dikkat çekmek gerekir. Gerçekten de

1960’lı yılların ortasından itibaren, sözü edilen ve göçmenlerimizin uğrak yeri olan

garlara yakın sinema salonlarında, belirli seanslarda Türkiye’den gönderilen filmler

gösterime sokulmuştur. Bu filmler, göçmenlerin birkaç yıl önce terk ettikleri

anavatanları ile bağlarının sürdürülmesi ve kendi dillerinde gerçekleştirdikleri bir

kültürel faaliyet olması açısından önemlidir.

Türk işçilerinin, Türkiye ile olan bağlarını pekiştiren diğer bir önemli unsur da

yazılı ve işitsel Türk medyasıdır. 1967 yılından itibaren büyük ulusal gazetelerin

Avrupa baskıları yayınlanmaya başlamış, göçmenler de anavatanlarında olup bitenleri

bu gazeteler vasıtasıyla takip edebilmişleridir.410 İşçilerin büyük çoğunluğu, ya

anavatanlarındaki ailelerinin gönderdiği gazeteleri okurlar ya da bütçelerinden büyük

fedakârlık yaparak 1 mark olan Türk gazetelerini satın alırlar. Nermin Abadan Unat bu

yıllarda, Avrupa’daki işçiler tarafından en çok okunan Türk gazetelerinin sırasıyla

Hürriyet (%43), Milliyet (%22) ve Cumhuriyet (%16) olduğunu vurgular411. Bu

medyaların varlığı ve özellikle 1980 ve hatta 1990 sonrasında uydu vasıtasıyla Türk

televizyon kanallarının erişilebilirliği, bir yandan göçmenlerin “memleketten”

kopmamalarını sağlarken, diğer bir yandan da yurt dışındaki Türk topluluğun kendi

içine kapanmasına, yukarıda söylenildiği gibi gettolaşmasına ve yeni yerleştiği yabancı

kültüre uyum sağlamasına engel teşkil etmiştir. Buna ek olarak, uydu yayıncılığının

sunduğu bu imkânlardan önce, bu rolü üstlenenin video filmlerinin olduğunu

vurgulamak gerekir. Nitekim bu unsurlar, Türk göçmenlerin içinde yaşamaya

başladıkları bu yeni toplumun kültürüne bir anlamda uzak kalmalarına neden

olmuşlardır.

Özden Cankaya ve diğerlerinin gerçekleştirdikleri araştırma çerçevesinde yaptıkları

görüşmelerde, özellikle Türk televizyon kanallarının sunduğu çok da düzeyli

sayılmayan programların, Almanya’da yaşayan Türk topluluğun birçok seviyede

410 Yavuz Nufel, 2005 yılında Galatasaray Üniversitesi, MEDİAR kapsamında yaptığı söyleşi.
411 Nermin Abadan Unat, a.g.m. s: 126



141

olumsuz etkilediği ifade edilmiştir412. Entegrasyonun önünde duran önemli etkenlerden

biri olarak değerlendirilen bu durum, aynı zamanda, düşük seviyeleri nedeniyle de

“Almanya’daki Türk topluluğunun eğitim düzeyini etkilemektedir”.

Dile getirilen bir başka nokta da, bu yayınların öne çıkardıkları milliyetçi

duyguların, sürekli etnik kökene vurgu yapmalarının ve ulusal kavramların işlenmesinin

uyum sorununu pekiştirdiğidir. Ayrıca, yine bu durum yaşadıkları ülkenin kendilerini

bağlayan sorunlarından çok, yaşamadıkları ülkenin “soyut” sorunlarıyla ilgilenmelerine

de yol açmıştır413. Her ne kadar sorunun bu boyutlara erişmesi daha çok 1980’lerden

sonra söz konusu olmuşsa da, ilk giden göçmenler açısından anavatanları ile

bağlantılarını sağlayacak her türlü aracın önemli bir yer edindiğini söylenebilir.

Bunların, gerek yeni gelen göçmenlerin beraberlerinde getirdikleri “memleket”

haberleri düzeyinde olsun, gerek Türk gazetelerinin Avrupa baskıları ya da radyo

yayınları olsun ya da daha ileri yıllarda televizyon ve video olsun, yurt dışında yaşayan

Türklerin hem anavatanlarıyla hem de üzerinde yaşadıkları ülkeyle olan ilişkilerini

şekillendiren en önemli unsurlar olduğunu söylemek mümkündür414.

İlk giden göçmen işçiler için boş vakitlerini doldurmanın bir başka yöntemi de

odalarına çekilerek ülkeye gelir gelmez satın aldıkları tranzistörlü radyodan, özellikle

Ankara Radyosunu dinlemektir415. Oysa yapılan anlaşmalar gereği, Türk işçilerinin

kaldıkları yurtlarda müzik salonu, ping pong masaları, dikiş kursları vb gibi çeşitli

faaliyet olanakları sunulur. Ancak bunlar çok talep görmez. Ayrıca, Türk göçmenlerin

ülkeye uyumlarının sağlanması amacıyla açılan Almanca kurslarına da daha çok gençler

(%17) ve hatta bunların arasından da kadınlar daha fazla ilgi gösterirler (%40).416

Birçoğu için kaldıkları yurt odaları “vatandır” ve bu vatanların dışındaki faaliyetlere çok

da ilgilenilmez. Bu nedenle radyo dinlemek önemli bir boş zaman faaliyeti olarak öne

412 Özden Cankaya vd, a.g.m., s: 27
413 A.g.e
414 Hülya Uğur Tanrıöver ve Müge Öztürk’ün gerçekleştirdikleri görüşmelerde, Fransa’ya göç etmiş Türk
işçilerinin Türk televizyon dizileri ile olan ilişkilerinin, “memleketten haberdar olmak” ve anavatanlarında
eleştirildikleri gibi, “memleketten kopmuş olmamak” kaygısıyla bağlantılı olduğunu vurgulamaktadır. Hülya
Uğur Tanrıöver, Müge Öztürk , Kimliklerin ve Toplumsallıkların Televizyon Pratikleri Aracılığıyla
Oluşturulması: Göçmen Türkler ve Televizyon Dizileri, İleti-Ş-İm, Galatasaray Üniversitesi, İletişim
Fakültesi Hakemli Akademik Yayını, sayı:3, Aralık 2005, ss: 163-164
415 Nermin Abadan Unat, a.g.e. s: 124
416 A.g.e



142

çıkar. 1960’lı yıllarda, Alman radyo ve televizyon kanalları devlet tekelindedir ancak,

federal düzeyde eyaletler belirli bir özerkliğe sahiptir417; ancak ana dilden başka bir

dilde yayın yapabilmenin koşulu olarak her eyalette bulunan “yabancı” sayısının 15

binin üzerinde olması gerekliliği vardır. Bu sayıyı, ilk yıllarda sadece İtalyanlar

aşmaktadır. Onları takip eden Yugoslavlar ve Türkler için haftanın belirli günlerinde,

belirli bir süre yapılan yayınlar söz konusudur. Bu kanallarının yanı sıra Türk işçileri,

Doğu Berlin’den her gün düzenli yayın yapan ve hemen her yerden erişilebilir olan

Bizim Radyo’yu da takip ederler418.

Yukarıda sözü edilen nedenlerden yola çıkarak Türklerin yaşadıkları ülkenin

vatandaşları ve yaşam biçimi ile iletişim halinde olmaktan çok, anavatanlarıyla bağlarını

koparmamaya yönelik faaliyetlerde bulunduklarını söylemek yanlış olmaz.

Sergiledikleri bu “içine kapalı” tutum, doğal olarak Almanlarla olan ilişkilerine de

yansımıştır. Bir yandan Almanların, ülkelerine gelen bu “misafir işçilerin” geçici

olduklarını düşünmeleri nedeniyle sorunlarına “geçici” çözümler üretmeleri, diğer

yandan da Türklerin dil sorunu ve Alman örf ve adetlerini çok tasvip etmemeleri bu

ilişkilerin bireysel kalmasına neden olmuştur.

Gerçekten de yapılan çeşitli araştırmalarda419 Türklerin Batılı’nın, daha sınırlı bir

boyutta Almanın420 “aile” kavramları ve “ilişkiler” anlayışının kendilerine uygun

olmadığını düşündüklerini ortaya çıkarmıştır. Daha çok “kadın” merkezli bir bakış

açısından yola çıkarak yapılan bu değerlendirmeler sonucunda, yabancılarla girilecek

ilişkilerin Türkler açısından tasvip edilmeyen, uzak durulması gereken ve hatta

417 A.g.e s: 125-126
418 Burada ilginç olan bir nokta, bu ülkeden yapılan radyo yayınlarının Türk yetkilileri nezdinde “endişe
yaratıcı” olarak görülmesi sebebiyle, Alman radyo kanalları, düzenli Türkçe yayınlar yapmaya başlamışlardır.
Nermin Abadan Unat, a.g.y. s: 126
419 Bu konu ile ilgili bkz Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç, Konuk İşçilikten Ulus-ötesi Yurttaşlığa,
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2002-2006; Barlas Tolan, Hülya Tufan, vd, Türkiye’den Dünyaya Bir
Bakış: Türkiye’deki Avrupalı İmgesi ve Ulusal Kimlik Kurgusuna Etkileri”, Galatasaray Üniversitesi
Yayınları, İstanbul, 1999; Özden Cankaya vd, Almanya’da Türk Medyası: Entegrasyon Sorunu, Metropol
FM ve Radiomultikulti Üzerine Bir Çalışma, Ileti-s-im, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli
Akademik yayını, Beta, sayı 3, Aralık 2005, ss: 7-45
420 Barlas Tolan, Hülya Tufan vd.’nin 1999’da gerçekleştirdikleri araştırmada, deneklerin “Avrupa” algısının
bireysel ya da çevresel deneyimi ile doğru orantılı olduğu ortaya çıkmaktadır. Yöneltilen sorular doğrultusunda
“Avrupa” dendiğinde ilk akla gelen ülke Almanya, onun hemen ardından da Fransa gelmiştir: Her dört kişiden
üçü için Almanya en Avrupalı ülkedir, her iki kişiden biri de Fransa’yı bu konumda değerlendirmektedir.
Barlas Tolan, Hülya Tufan vd, a.g.e. s: 115



143

“tehlikeli” sayılabilecek bir unsur olduğu ortaya çıkmıştır. Temelde sorun, göçmen

Türklerin kendi kültürleriyle olan ilişkilerinin, aile tarafından sınırları çizilen özel

hayata bağlı değerler çerçevesinde düğümlenmesinden kaynaklanır. Hatta “aile” ve

“özel hayat”, Türklerin genel olarak kendilerini diğer uluslardan, özellikle de

Avrupalılardan ayrıştırdıkları ve kendileri için “marka imajı” haline getirdikleri bir

nitelik haline gelmiştir421. Alman toplumu, kamusal alanda, Batılıya atfettikleri

“çalışkanlık”, “disiplinlilik” ve toplumsal yaşamın “hukuksal düzeni” gibi nitelikleriyle

takdir edilirken, özel alana ilişkin “aile bağları”,  aileye ve toplumsal yardımlaşmaya

verilen önem gibi unsurlarda çokça eleştirilmektedir422.

Bu bakış açısı, daha ilerideki bölümlerde ayrıntılı olarak açıklanacak filmlerde de

ön plana çıkmaktadır.

421 Hülya Uğur Tanrıöver, Müge Öztürk , Kimliklerin ve Toplumsallıkların Televizyon Pratikleri
Aracılığıyla Oluşturulması: Göçmen Türkler ve Televizyon Dizileri, İleti-Ş-İm, Galatasaray Üniversitesi,
İletişim Fakültesi Hakemli Akademik Yayını, sayı:3, Aralık 2005, s: 160
422 A.g.m, s: 160



144

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
DIŞ GÖÇ-YEŞİLÇAM ETKİLEŞİMİ

1. YÖNTEMSEL TERCİHLER VE NEDENLERİ

Sinema endüstrisinin tarihsel-toplumbilimsel perspektiften irdelendiği araştırma

çalışmalarının, bu alana yeni bir kuramsal çerçeve getirmeleri nedeniyle, geleneksel

yöntemlerin ötesinde araçlardan yararlandıkları bilinmektedir. Toplumbilimsel

araştırmalara yeni paradigmaların katılımının böylesi metodolojik yenilikleri zorunlu

kıldığını, feminist araştırmalar bağlamında anımsatan Marie Mies’in deyimini

kullanacak olursak “yeni şarap eski şişelere doldurulmamalıdır”423. Dolayısıyla

Türkiye’de sinema sektörünün, işçi göçü nedeniyle oluşan dış pazar nedeniyle

örgütlenmesini ve bunun sinematografik söylem üzerindeki yansımalarını araştırdığımız

bu çalışmamızda, sorunsalımızın katmanları göz önünde bulundurularak, olguyu iki

farklı ana mercek altına alarak, farklı yöntemlerle veri toplanmıştır.

1.1 Sinema / video yapımcıları ve yönetmenleri: sözlü tarih çalışması

Araştırmamızın birinci aşamasında, incelediğimiz dönemde Türkiye’de sinema

endüstrisinin, özellikle dışgöç nedeniyle çok sayıda Türkün yerleştiği Almanya pazarına

açılımının nasıl, ne koşullarda sağlandığına ilişkin veri toplanılması amaçlanmıştır. Bu

ana amaçtan hareketle,  söz konusu pazar deneyiminin, en genel anlamıyla sinema (yani

hem endüstriyel, hem de filmografik boyutuyla) üzerindeki etkilerinin ne olduğu da bu

aşamada irdelenmesi hedeflenen bir başka konudur. Oysa yukarıda da belirttiğimiz ve

aşağıda da görüşmelerden ortaya çıkacağı üzere, bugün bile “sektör olma”, “endüstriyel

olarak varlığını kanıtlama” sancılarını atlamamış olan Türk sinemasının, bu en sorunlu

yıllarına ait, güvenilir kaynaklara dayanan ve üzerinde ikincil değerlendirme yapabilek

veriler bulunmamaktadır.

423 Marie Mies, “Yeni Şarap Eski Şişelere Doldurulmamalıdır”, Serpil Akgökçe, Şirin Tekeli, Feminist
Araştırmalarda Yöntem, içinde, SEL Yayıncılık, İstanbul, 1995



145

Dolayısıyla araştırdığımız konuya ilişkin olarak özgün veri toplanabilecek ana

kitlenin o dönem sinema sektöründe fiilen çalışmış, “Almanya” pazarına ilişkin

deneyimleri olan yapımcı ve yönetmenlerden oluşması uygun görülmüştür.

Araştırmamızda  referans alabileceğimiz başkaca bir çalışma ve/ya verinin

bulunmamasının yanısıra, kendilerinden veri toplayacağımız ana kitlenin de bütünselliği

açısından sorunlu olduğu yapılan keşif çalışmalarında belirlenmiştir : söz konusu

yapımcı ve yönetmenlerin bir kısmı, uzun zamandır bu alanda çalışmamaktadır; bir

başka grup ise, yaşadıkları deneyimi bir araştırmacıyla paylaşacak denli

içselleştirmemiş, üzerine fikir üretme konusunda tereddütlü kişilerden oluşmaktadır. Bu

durumda genel olarak benimsenebilecek klasik niceliksel yöntemlerin (örneğin bir anket

çalışması) ya da biçimsel-sistematik niteliksel yöntemlerin (yarı-yönlendirilmiş

derinlemesine görüşmeler veya odak grup tartışmaları) uygulanmasının sorunlu olacağı

anlaşılmıştır.

Ekonomi politik ya da çalışma sosyolojisi kuramlarının sinema araştırmaları

alanına uygulanması durumunda benimsenebilecek bu metodolojik yönelimler yerine,

çalışmamızda, yararlandığımız temel yaklaşım yöntemimizi de belirlemede yardımcı

olmuştur: Marc Ferro ve Annales Ekolü’nün “sinema ve tarih” kuramı kapsamında

önerdiği dört araştırma ekseninden birini oluşturan ve “bazen bir filmin tarihi/hikayesi,

(genel) tarihin oluşumuna katkıda bulunur” önermesinde ifade bulan yaklaşım

doğrultusunda; araştırmamızda, incelediğimiz dönemin belli sayıdaki yapımcısı ve

yönetmeniyle “sözlü tarih” çalışması yapılması uygun görülmüştür.

Sözlü tarih, sosyoloji alanında, Chicago Ekolü’nden bu yana var olan424,

istatistiksel araçlara öncelik tanıyan “ampirizm”lerin toplum bilimleri alanında

egemenlik kurmaya çalıştığı XX. yüzyıl ortalarında kısmen geri planda kaldıktan sonra,

1980’lerle birlikte yeni bir ivme kazanan “yaşam öyküsü” yönteminin, tarih alanında

424 Chicago Ekolü’ne ilişkin genel bir kaynak olarak bkz.Paul Attallah, Théories de la communication, Télé
Université, Québec, 2003 Tome I-II; bu kapsamda yapılan araştırmalarda kullanılan yöntemlere ilişkin ayrıca
bkx. Armand ve Michèle Mattelart, İletişim Kuramları Tarihi, çev:  Merih Zıllıoğlu, İletişim yayınları,
İstanbul 2006.



146

kullanılan biçimi olarak da ele alınabilir425. Sonuç olarak her iki yöntemin de çıkış

noktası etno-sosyolojik bakış açısıdır. Daniel Bertaux bu yaklaşımı şöyle tanımlar

“Etno-sosyolojik perspektifin temel varsayımı, toplumsal bir dünyanın bütününü, ya da

bir “mezokosmos”u yöneten mantıksal dayanaklar; o dünyayı oluşturan

“mikrokozmos”ların her birinde mevcuttur ve işlerlik gösterir : bunlardan birini, ya da,

daha iyisi, birkaçını derinlemesine gözlemlediğimiz ve orada geçerli olan eylemlilik

mantığını, toplumsal mekanizmaları, yeniden üretim ve dönüşüm süreçlerini

tanımlayabildiğimizde, mezokosmos’un bütününe ait toplumsal mantığın en azından bir

bölümünü kavrayabiliriz.”426 Bu şekilde tanımlanan etno-sosyolojik yaklaşım (…)

yapısal ilişkileri ve toplumsal süreçleri, “varoluş,  bilincin öncesinde yer alır” ilkesi

doğrultusunda kavramaya çalışır427.

Uygulamada, herhangi bir kişi tarafından yaşanmış bir deneyimin bir bölümüne

ilişkin her anlatısal betimleme, aslında sözlü tarih ve/ya yaşam öyküsü çalışmasının

özünü oluşturur. Ancak bu ilk, ham gözlemlerin bilimsel bir araştırmanın temelinde

kullanılabilecek verilere dönüşmesi, şüphesiz sorunsalla bağlantıları çerçevesinde

çözümlenmeleriyle olacaktır.

Çalışmamızın bu birinci aşamasında uyguladığımız sözlü tarih yönteminin, daha

klasik anlamda “sosyolojik” araştırmalarda uygulananlardan kimi farklarının da

olduğunu belirtmemizde yarar vardır: araştırma alanımız ve sorunsalımız

doğrultusunda, katıksız “etno-sosyoloji” olarak adlandırabileceğimiz alanda olduğu

gibi, yöntemin uygulandığı kişilerle, özel yaşamlarını da gözlemleyecek biçimde uzun

süreli “saha” çalışmaları ve araştırmacının, araştırılanın yaşamını bir boyutuyla

paylaştığı “katılımcı gözlem” teknikleri uygulanmamıştır.

Sözlü tarih – yaşam öyküsü uygulanan kişiler ve niteliklerini belirten tabloda

görüleceği üzere örneklem, konumuz açısından “stratejik” olarak nitelenebilecek

özelliklere sahip (farklı yaş ve kuşaklardan, sinema sektörünün farklı alanlarından ve

425 Alex Muchielli, Les Méthodes qualitatives, PUF, coll. Que sais-je ?, Pqris, 1992, p.87-88.
426 Daniel Bertaux, Les Récits de vie, Nathan-Universités, coll. 128 Sociologie, Paris, 1997, s. 14
427 A.g.m., s.8.



147

incelediğimiz tarihsel dönemin içinde farklı düzlemlerde yer alan) kişilerden

oluşmaktadır.

Sözlü Tarih çalışması örneklemi :

İsim Meslek Y
aş

Konum Görüş
me

Tarihi

Görüş
me süresi

Ömer Uğur Yönetmen 5
4

Almanya pazarına
yönelik çeşitli
video filmlerinin
bağımsız (belli bir
şirkete bağlı /
kendi şirketi
olmayan)
yönetmeni

Ocak 2005

Nisan 2009

45
dakika

55
dakika

Kadri
Yurdatap

Yapımcı - SESAM başkanı,
Mine Film’in
sahibi

Nisan 2005 35
dakika

Arif
Keskiner

Yapımcı 7
1

Sinemacıların
sosyalleşma ortamı
“Çiçek Bar”ın
sahibi

Haziran
2006

80
dakika

Nuri Sezer Yapımcı;
yönetmen,
oyuncu

6
9

Almanya’da
yerleşik.

(telefon
görüşmesi)

Şubat 2006

29
dakika

Şeref
(Şerafettin)
Gür

Yapımcı 7
7

Şeref Film’in
sahibi; Erman
Film’in de “sağ
kolu”

Kasım 2006 75
dakika

Necip
Sarıcıoğlu

Yapımcı,
Ses
teknisyeni

Lale Film’in sahibi Mart 2007 65
dakika

Giovanni
Scognamillo

Sinema
tarihçisi

8
0

Ulusal Video Dış
Pazar sorumlusu

Nisan 2007 48
dakika

Şerif Gören Yönetmen-
yapımcı

6
5

Almanya Acı
Vatan ve Polizei
filmlerinin
Yönetmeni

Ekim 2008 75
dakika

Söz konusu görüşmeler video’ya kaydedilmiş; daha sonra bu kayıtların dökümleri,

hem sözlü ifadelerin, hem de beden dili ve davranışsal göstergeleri de dikkate alan



148

genel söylemin kavranabileceği biçimde gerçekleştirilmiştir. Elde edilen dökümler,

araştırmamızın bu bölümü için oluşturulmuş çerçeveler doğrultusunda çözümlenmiş ve

benimsenen yöntemin gerektirdiği biçimde, gerekli yerlerde kişilerin kendi sözcük ve

ifadelerine yer vermek suretiyle bulguların oluşumunda kullanılmıştır.

Görüşmelerin tam dökümleri, “ekler” kısmında verilmektedir.

1.2 “Örnek olay” nitelikli filmlerin söylem analizi

Araştırmamızın ikinci aşaması, incelediğimiz dönemin tarihsel-toplumsal

ortamında, bu sürece doğrudan katılan bir yönetmenin, sinema endüstrisinin “dış pazar”

açılımlarının odağını oluşturan Almanya’yı ve Türkiyeli göçmenlerin bu ülkedeki

karmaşık koşullarını konu alan iki filminin analizine ayrılmıştır.

Toplumbilimlerinin her alanında olduğu gibi, işletmecilik odaklı profesyonel

alanlarda da (pazarlama araştırmaları, stratejik araştırmalar, vb.) yaygın olarak

kullanılan “örnek olay” yöntemi, anlamaya çalıştığımız olgulara ilişkin olarak,

sorunsalımız açısından başlı başına örnek oluşturabilecek nitelikteki bir olguyu (ya da

kimi zaman kurumu, süreci, vb.) mercek altına almaya dayanır428. Hülya Uğur

Tanrıöver, metodolojik anlamda “örnek olay” yöntemi”nin “yaşam öyküsü” ya da

“sözlü tarih”in nesnelere / kurumlara uygulanmış biçimi olduğunun söylenebileceğini

belirtir.429

Bu doğrultuda, kendisi de incelediğimiz dönemde Almanya’yla ilişkide bulunmuş

ve Türk filmlerinin bu ülkedeki “gurbetçiler”e ulaştırılması yönündeki girişimleri

deneyimleyerek yaşamış bir yönetmenin, tematik olarak da bu ortamı yansıtan, yaklaşık

on yıl arayla gerçekleştirdiği iki filmin doğru “örnek olay”ları oluşturacağı

düşünülmüştür. Söz konusu yönetmenin, genel olarak Türk sinema tarihinde “yeni

428 Madeleine Grawitz, Méthodes de recherche en sciences sociales, Précis Dalloz, 1998 (9cu basım), Paris;
Yony Proctor, Pazarlama Araştırmaları, Altın Kitaplar, İstanbul, 2003.
429Hülya Uğur Tanrıöver. “Kadınları Kadınlarla araştırmak: feminist araştırmalarda yöntem” (yayınlanmamış
bildiri), İkinci Ulusal Kadın Çalışmaları Konferansı, İzmir Ege Üniversitesi, KADAM, 1998.



149

yönetmenler” olarak adlandırılan kuşaktan olması, yani kalıplaşmış Yeşilçam

sinemasından farklı bir yerde konumlanması bu tercihimizi pekiştirmiştir.  Seçilen

filmler, Şerif Gören’in Almanya Acı Vatan (1979-Gülşah Film, 85’) ve Polizei (1988,

Penta Film, 85’)  adlı filmleridir. Şüphesiz, Şerif Gören’in filmlerini “auteur” eleştiri

yaklaşımından hareketle çözümlemek de mümkündür; ancak bizim çalışmamızın

sorunsalı özgün olarak “sinema dili” üzerine kurulu olmadığından; saf estetik anlamda

“auteurist”430 bir çalışma bilinçli olarak yapılmamıştır.

Filmlere uygulanan analiz yöntemi, genel metodoloji kapsamında kullanılan

kavram doğrultusunda  “söylem analizi”dir. Film analizi bağlamında bu yaklaşımı biraz

açmamız gerekirse, incelenen metinleri, toplumsal-tarihsel perspektiften ele alan ve

bunların bütünsel olarak oluşturdukları söylemi (ya da kurguladıkları “anlam”ı) ortaya

çıkarmaya çalışan bir yöntemin benimsendiğini söyleyebiliriz. Metin analizleri

alanında, geleneksel edebiyat (daha genel olarak da sanat) incelemelerinde kullanılan

yöntemler, özellikle de 60’lı yıllarda dilbilimin gelişimi ve göstergebilimin yeni bir

araştırma alanı olarak kendini kabul ettirmesi sonrasında yerini yenilerine bırakmıştır.

Bir yandan, özellikle de işlevselci-davranışçı paradigmalarla beslenen Berelson’cu

niceliksel (ya da “klasik”) içerik analizleri “nesnellik” adına sayısal-istatistiksel

bulguların önemini vurgularken, bu yeni eğilimler, metin içi öğelerin derinine inmeyi

(düz anlamlar kadar yan anlamlara / açık söylem ya da mesaj kadar örtük söyleme önem

vererek), dahası salt metni değil “bağlam”ı da (texte/contexte ilişkisi) dikkate almayı

önerirler431. Sinema alanında uygulanan söylem analizlerinin çıkış noktası olarak R.

Monod’nun tiyatro yapıtları için önerdiği modelin de uygulama açısından uygun olduğu

görülmektedir. Yazar, bir metinde tema, içerik ve söylemi ayrıştırabilmek için her birine

denk düşen üç soru sorulmasını önerir. Bunlardan ilki “metin neden söz ediyor?”dur:

yanıtı bize temayı işaret eder; ikincisi “ne anlatıyor ?”dur ve içeriği anlamamıza yardım

430Farklı eleştiri kuramları ve “auteur” eleştiri konusunda ayrıntılı bilgi için bkz, Esra Biryıldız, Örneklerle
Türk Film Eleştirisi (1950-2002), Beta, Aralık 2002; Zafer Özden, Film Eleştirisi, Film Eleştirilerinde
Temel Yaklaşımlar ve Tür Filmi Eleştirisi, AFA Yayınları, Nisan 2000
431 Özet bir sunum için bkz. Judith Lazar, Sociologie de la Communication de masse, A.Colin, Paris, 1995;
ayrıntılı bilgi için bkz. André D.Robert, Annick Bouillaguet, L’Analyse de contenu, PUF, coll. Que Sais-je ?,
Paris, 2002



150

eder; sonuncusu ise “ne söylüyor?”dur: bu da, metnin gerçek söylemini ortaya

çıkarmamıza yardım eder432.

Söylem analizi saf göstergebilimsel kapsamdan çıkarak, sinema araştırmalarının

farklı perspektiflerden hareket eden diğer alanlarında da kullanılmaya başlanmıştır.

Bunlardan en temel olanı ise Anne Goliot-Lété ve Francis Vanoye’un “toplumal-tarihsel

analiz” olarak sınıflandırdıkları yöntemdir433. Bu yöntem, bir filmin, aktardığı söylemle

döneminin toplumsal ve tarihsel olgularını dile getirdiği varsayımından hareket eder ve

kurmaca filmlerde, anlatı yapısından, oyuncu seçimine, müzik ve dekordan, kamera

hareketlerine kadar tüm anlatısal (senaristik) ve biçimsel (filmik) öğelerin bu bütünsel

anlamı oluşturmaya hizmet edebileceğini anımsatırlar. Film analizinde kullanılan

anlatısal ve biçimsel öğe kategorileri Christian Metz tarafından önerilmiştir434.

Özetlememiz gerekirse, anlatı ve dramatik yapı, karakter özellikleri, diyaloglar anlatısal

öğeleri oluştururken; müzik, ses ve görsel efektler, kamera hareketleri ve açıları, mekân

kullanımı, ışık, renk, dekor ve kostüm gibi özellikler de biçimsel öğelere tekabül

ederler.

Bazı çalışmalarda karşımıza çıkan “içerik”/ “biçim” ayrımı ise, farklı film

kuramcılarının dile getirdiği üzere sadece yapay değil, yanlış, hatta yanıltıcıdır, zira bir

filmin biçimsel özelliklerini dikkate almamak, sanatın özünü yadsımak olur ya da yine

Metz’in deyimiyle “(filmlere uygulanan) her içerik analizi, içerikle birlikte biçimi de

dikkate almak zorundadır; böyle yapılmadığı takdirde sözü edilen şey film değil, filmin

tasarlanma aşamasında esinlendiği malzemeyi oluşturan çeşitli genel sorunlardır.”435

Araştırmamızın niteliği gereği söylem analizini uygulamada, ilk aşamada temel

alınan biçimsel birim “plan” değil “sekans / sahne” olmuş; elde edilen bulgular

birleştirilerek filmin geneli çerçevesinde değerlendirilmiş ve yorumlanmıştır.

432 R. Monod, Les textes de théâtre, Cedic-Nathan, Paris 1977
433 Anne Goliot-Lété ve Francis Vanoye, Précis d’analyse filmique, Repères, coll. 128, Paris, 2002, s. 11-13.
434 Christian Metz, "Propositions méthodologiques pour l'analyse de films", Essais sur la signification au
cinéma, Christian Metz,  cilt:II içinde, Paris, Kliensieck, 1972
435 age



151

Şerif Gören’in Almanya Acı Vatan’ı ile Polizei’sına uygulanan söylem analizinde

kullanılan ve genel sorunsalımızla bağlantılı olan analiz çerçeveleri çalışmamızın

üçüncü bölümünde belirtilmiştir.

İki filmin yapım yılları arasında uzunca bir sürenin bulunması, yönetmenin

algısında Türkiye’li göçmenlerin Almanya’daki yaşamları, ortamları, sorunları ve

konumlarına ilişkin bir değişim olup olmadığını ve bu değişimin hangi tarihsel-

toplumsal gerçeklere denk düştüğünü de irdelememize olanak vererek, “karşılaştırmalı

perspektif”i yöntemimize dahil etmemizi sağlamıştır.

2. GÖÇMENLER İLE TÜRK SİNEMASININ ETKİLEŞİMİ

Aslında, Türk sinemasının, birçok ülkede örneği olduğu gibi, daha ilk yıllarından

itibaren “göç” ve “göçmen” olgusuyla yoğrulmuş olduğunu söyleyebiliriz. Gerçekten de

daha önce de değinildiği gibi, Türk sinema sektörünün öncülerinin önemli bir kısmı

“göçmendir”, bir göç kültürüne sahiptirler. Bunlar arasında, dıştan içe doğru bir göç

yaşamış, Sigmund Weinberg, İpekçi ailesi, Erman Ailesi ya da Şerif Gören

sayılabilirken, bir iç göç tecrübesi edinmiş olan Metin Erksan, Atıf Yılmaz, Halit Refiğ,

Yılmaz Güney gibi Türk sinema tarihine damgalarını vurmuş kişiler sayılabilir.

Yukarıda sayılan bu isimlerin birçok konuda “ilk”leri gerçekleştirdikleri, Türk sinema

sanayisinin ve sanatının gelişiminde öncü oldukları bilinmektedir. Tıpkı Dilek

Zapçıoğlu’nun Avrupa’ya göçen ilk işçileri tanımladığı gibi, nesillerinin en cesurlarıdır.

Dolayısıyla Türk toplumunda olduğu gibi Türk sinemasında da içselleştirilmiş bir

göçten söz edebiliriz. Buna karşılık, 1960 sonrası yaşanan gerek köyden kente, gerekse

yurt dışına göçe yönelik sinemanın tepkisi çabuk olmamakla birlikte, daha ilk

örneklerinden itibaren çarpıcı olur.

Yaşanan bu göçler, ülke ekonomisi, politikası, kültürü ve dolayısıyla toplumsal

gelişiminde doğrudan ya da dolaylı bir şekilde etkili olur. Türkiye’nin çehresini



152

değiştiren göç konusu, 1960’lı yıllarda toplumun sorunlarına eğilmeye başlayan

yönetmenlerin de popüler temasına dönüşür. İlk ve daha yoğun olarak işlenen konu iç

göçtür. İç göçün yoğun olarak yaşanmaya başladığı yıllar, daha önce de aktarıldığı gibi

Türkiye’nin özellikle ekonomik ve siyasal alanda büyük değişimler geçirdiği 1950’li

yıllardır. Ancak içgöç konusuna doğrudan eğilen ve onun getirdiği toplumsal-siyasal ve

kültürel değişim/sorunlara değinen ilk filmlerin yapıldığı yıllar dikkate alınırsa bu

sürecin sinemaya yansımasının çok da çabuk gerçekleştiğini söyleyemeyiz. Bu

gecikmenin çeşitli nedenleri arasında her şeyden önce Türk sinemasınin “sanayisini”

oluşturmaya başladığı 1950’lerde ve yılda yaklaşık 200 filmin çekildiği 1960’larda daha

çok “eğlendirme” amacı gütmesi vardır436. Dolayısıyla sorunları ile birlikte yaşanan

“göç” bu eğlence kavramının dışında kalmaktaydı. Ayrıca, bir konunun toplumsal bir

“yaraya” dönüşmesi ve olgunlaşması için üzerinden belirli bir süre geçmesi gerektiğini

de söyleyebiliriz. Bir başka neden toplumsal yaralara parmak basan filmlerin büyük

çoğunluğunun sansür kurullarına takılmasıdır. Bununla beraber, henüz emekleme

döneminde diyebileceğimiz bir sinema sanayisi içerisinde, ne yönetmenlerin ne de

yapımcıların katı sansür kuralları ile boğuşmayı göze alabildiklerini düşünebiliriz. Her

ne kadar filmlerin denetlenmesi 1960’lı yıllarda da devam etmiş olsa da, 1961

Anayasası’nın getirdiği özgürlükçü ortam, toplumsal bilinçlenme ve örgütlenme,

yönetmenlerin bir kısmının ülkenin aydınları olarak toplumu bilinçlendirmede daha

“cesur” ve “doğrudan” olmalarını sağlar.

2.1 Göç konulu filmler

Doğrudan iç göç konusunu ele alan ilk film 1964 yapımı Gurbet Kuşları’dır437.

Halit Refiğ’in Artist Film adına çektiği bu filmde ilk defa kırsal kesimden büyük bir

kente göçün yarattığı travmaya parmak basılır. Bu tarihlerde iç göç sorununa tutarlı bir

parmak basan bir diğer film de Duygu Sağıroğlu’nun 1965 yapımı Bitmeyen Yol’u dur.

Bugün Türk sinemasının klasikleri arasında sayılan bu filmler, daha iyi bir yaşama

kavuşabilmek için köyden kente göçen insanların karşılaştıkları sorunları, iç göç

436 Mehmet Basutçu,  "Le cinema turc et ses migrants”, Hommes et Migration, no 1212 Mart-Nisan 1998, s:
141
437 Şükran Esen, 80’ler Türkiye’sinde Sinema, Beta, İstanbul, 2000, s: 108



153

olgusunun o dönemdeki boyutlarını gerçekçi ve hatta ideolojik bir bakış açısıyla

yansıtırlar. Göçmen işçiyi göç etmeye teşvik eden nedenler, onun içinde bulunduğu

koşullar, yaşadığı başarısızlıkların maddi, insani ve kültürel boyutu açık sözlülükle ve

çoğu zaman sert bir dille gözler önüne serilir. Bu filmlerden sonra ana hatlarıyla göç

konusu gerek “ticari” gerekse “toplumsal” sinema tarafından uzun süre kullanılır.

Yönetmenler, metropollerin- ki çoğu zaman bu İstanbul’dur- göçmen işçi için cazip

olan yönlerini farklı açılardan çizerler ve çoğu zaman da içine düştükleri bu

bilinmeyenin büyüsünde, özellikle bireysel mücadeleyle yok oluşlarını, çöküşlerini

gözler önüne sererler438.

Kırsal kesimde yaşayan insanları iç göçe zorlayan nedenler, dış göçe

katılanlarınkilerle benzerlik taşır. Bununla beraber, daha iyi yaşam koşulları arayışı

içerisinde toprağını terk ederek büyük bir şehre yerleşenler, çoğu zaman umduklarını

bulamayarak bir adım öteye geçerler ve bu sefer de umutlarını bir başka ülkede

sürdürmeye çalışırlar. İstanbul’da karşılaşılan sorunların daha büyüğü, daha derini bu

sefer de yabancı ülkede karşılarına çıkar.

İç göç filmlerine kıyasla dışgöç konusunu ele alan filmlere daha geç bir tarihte

değinilmeye başlanır. Bunun nedeninin de doğal olarak, yurt dışına yönelik bu hareketin

sonuçlarının iç göçle kıyasla daha uzun vadede gerçekleşmesi olduğunu düşünebiliriz.

Her ne kadar ikinci planda kalmış olsa da 1960’ların ortalarında yavaş yavaş bu konu

gündeme gelmiş, iç göç sorunuyla yüzleşen yönetmenler bir sonraki aşamanın yurt

dışına yöneliş olacağının işaretlerini vermeye başlamışlardır. Buna örnek olarak,

yukarıda ele aldığımız Bitmeyen Yol’da ara ara görülen İşçi Bulma Kurumunun

Almanya çağrısı, ya da Yılmaz Güney’in 1970 yılında çektiği Umut filminde Cabbar’ın

yabancı ülkelerin cazip reklamlarına bakışı sayılabilir. Bununla birlikte, adı tam

konmasa da bu göçün yaratacağı travmayı dile getiren ve bu yönüyle bu sorunu “ilan

eden” Yılmaz Güney’in Baba (1971-Akün Film, İrfan Ünal) filmi ilk örnektir.  İş bulma

kurumunun sağlık muayenesinde dişlerinin eksik çıkması nedeniyle Almanya’ya işçi

438 Ayşe Toy Par, Les effets de la modernisation sur la société Turque des années 60 à travers les films
réalistes, İleti-ş-im, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Akademik Yayını, n:3, Aralık 2005,
ss:77-79



154

olarak gidemeyip, ailesinin geçimi için başkasının cinayetini üzerine alan kayıkçı

Cemal'in dramını anlatır film. Cemal’e göre yurt dışına gitmekle hapse girmek arasında

bir fark yoktur.

Gerçekten de dış göçü konu edinen, daha doğru bir ifadeyle konusu bunun

çevresinde dönen ve dış göç olgusuna olumsuz bir bakış açısıyla yaklaşan ilk film

Türkan Şoray’ın da ilk defa kamera arkasına geçtiği Dönüş’tür (1972- Akün Film).

Başlangıçta, o dönem Türk sinemasında sıkça değinilen bir konu olan köylü-ağa

çatışmasını ön plana çıkaran film, İbrahim’in ağaya olan borcunu ödemek ve toprağının

sahibi olabilmek için “el dorado” olarak görülen Almanya’ya çalışmak üzere gitmesiyle

farklı bir noktaya parmak basar. İbrahim’in Almanya’ya “kısa bir süreliğine” gitmesi,

değişime uğraması ve sonuçta ondan bir daha haber alınamaması, geride bıraktığı karısı

Gülcan ve çocuğunun tek başlarına zorluklarla mücadele etmelerine neden olur. Her ne

kadar bu film, eleştirmenlerce ve yönetmenin kendisi tarafından bile dış göç sorununa

yeteri kadar parmak basmamakla eleştirilse de439, Türkiye’de kalanların karşılaştıkları

sorunların gidenlerinki kadar önemli olduğuna vurgu yaptığını düşünmekteyiz. İlk

aşamada Almanya’ya gidenlerin yaşam koşullarına Türkiye’de kalanların bakış açısıyla

yaklaşan bu film, kronolojik bir çerçeveden değerlendirildiğinde tam da toplumun

düşüncelerine tercüman olduğu söylenebilir. Gerçekten de, yukarıda da dediğimiz gibi,

Türkiye’den bakınca Almanya Türkiye için fırsatlar ülkesidir. Oraya gidip kısa bir süre

çalışıldıktan sonra geriye dönüldüğünde yaşam koşullarının değişeceğine inanılır. Zaten

izinlerde geri gelenler de bu düşünceyi doğrulamazlar mı? Tıpkı İbrahim gibi tatillerde

ailelerini görmeye geldiklerinde, en son teknolojik yenilikleri, çeşit çeşit oyuncakları,

son moda kılık-kıyafetleri beraberlerinde getirirler. Çoğu da yolculuklarını emeklerinin

karşılığında aldıkları ve onların Almanya’daki “konforlu” hayatlarının simgesi olan bir

araba –ki bu çoğu zaman bir Mercedes’tir- ile gerçekleştirirler. Gülcan da eşinin bu

yaşam biçimini övmesine, kocasının yaşadığı bu “konforlu” hayatın karşısında

kendisinin tüm güçlüklere katlanmasına, ağa ile mücadele edip toprağına sahip çıkmaya

çalışmasına isyan eder. Gidenlerin Türkiye’yi eleştirmeleri, buradaki yaşam biçimlerini

439 Yedinci Sanat dergisinin kendisi ile yaptığı bir söyleşide Dönüş filmi ile ilgili Türkan Şoray şunları söyler :
“Ben Almanya’dan dönen adamın yabancılaşmasını vermek istiyordum. Fakat yapımcı “Ben Türkan Şoray
filmi yapıyorum. Ağırlık Gülcan’da olmalı” deyince hikayeyi öyle değiştirdik”. Türkan Şoray, Dönüş, Yedinci
Sanat, Sayı 2, 1973 s: 27



155

küçümsemeleri ve sürekli olarak Almanya’yı övmeleri Türkiyelilerle aralarına bir

mesafe koyulmasına neden olur.

Dış göçe değinen bu ilk filmin konusunun daha çok ülkede kalanların içinde

bulundukları yaşam koşullarının bu süreçle ne şekilde ilişkilendiği etrafında

şekillenmesi kanımızca doğal bir süreçtir.

Dönüş filminden sonra dış göçün Türk toplumunu farklı açıları ve boyutlarıyla

etkilemesini ele alan filmler ardı sıra çekilmeye başlanır. Bunların kimi göç sürecini bir

fon olarak kullanırken kimisi doğrudan bu meseleye parmak basarak toplumda varolan

yarayı dile getirmişlerdir. Burada altı çizilmesi gereken nokta, bu filmler ister yüzeysel,

ister derinden olsun, bu sürecin aslında toplumu ne kadar derinden etkilediğini bir

anlamda ispatlamasıdır. İzleyicilerin büyük bir çoğunluğu için bu süreç bilinen, yaşanan

ve hissedilen bir gerçektir.

Bu doğrultuda 1972’den sonra çekilen dış göç konulu filmlerden en önemlileri

kronolojik olarak şunlardır: Orhan Aksoy’ın çektiği Almanyalı Yârim (1974-Erler Film-

Türker İnanoğlu); Orhan Elmas’ın yönettiği El Kapısı (1974-Umut Film, Abdurrahman

Keskiner); Tunç Okan’ın uluslararası alanda çok ses getiren filmi Otobüs (1975- Pan

Film, Tunç Okan, Cengiz Ergun, Arif Keskiner).

Sözü geçen bu filmler, göçün ilk aşaması olan yolculuklar, ilk karşılaşmalar ve

geride kalanların hikâyelerini anlatırlar başka bir deyişle konuları itibariyle göç etme

sürecine değinirler. Çekim tarihleri dikkate alındığında, sosyolojik açıdan “ikinci kuşak

göçmen” olarak tanımlanan bir nesil söz konusudur artık ve göçün açtığı yaralar su

yüzüne çıkmaya başlamıştır. Bundan sonra çekilen filmlerde dikkatimizi çeken nokta,

artık yavaş yavaş başta Almanya olmak üzere diğer Avrupa ülkelerine yerleşme

süreçlerine değinmeleridir. Yönetmen ve senaristler artık geride kalanların

yaşadıklarından ya da yolculuk süreçlerinden çok yabancı bir ülkede yaşamaya

çalışmanın getirdiği zorluklara eğilirler. Bir gün geriye dönüş planlarının

gerçekleşemeyeceğini, çalışmak için gittikleri yerin kabullenmesi zor da olsa bir

“vatana” dönüştüğü düşüncesi yaygınlaşmaya başlar. Bu filmlerden önemli olanları



156

şunlardır: Dönüş filminde kurguyu gerçekleştirdikten sonra dış göç konusuna yönetmen

olarak değinen Şerif Gören’in Almanya Acı Vatan filmi (1979- Gülşah Film, Selim

Soydan); aynı yıl Tuncel Kurtiz’in yönettiği ve Nuri Sezer ile birlikte senaryolarını

yazdıkları, Otobüs filminden sonra yine İsveç’te geçen Gül Hasan (1979-Sekur Film,

Nuri Sezer) sayılabilir.

1980’li yıllara gelindiğinde, Almanya’da çıkan geri dönüşü teşvik yasasının

ardından dönen dönmüş, kalanlar ise yaşamlarına yeni bir yön vermişlerdir. Dolayısıyla

sinemaya yansıyan konularda, artık bu ülkelerde kök salmaya başlamış Türk

vatandaşlarının bulundukları ülke ve hatta bazen de anavatanları ile girdikleri kimlik

çatışması, bu farklı değerler kapsamında kendi örf ve adetlerini devam ettirme kaygısı

ön plana çıkar. Dikkatimizi çeken bir başka nokta, son dönem olarak

niteleyebileceğimiz bu yıllarda göç konusuna değinen iyi nitelikli filmlerin sayısında bir

artış söz konusu olmasıdır. Bunun nedenleri arasında işlenecek malzemenin çoğalması

olabileceği gibi, yukarıda da ifade ettiğimiz gibi, Türkiye’de yaşanan kriz sonucu dış

pazarlara, özellikle de yurt dışında yaşayan vatandaşlara açılma çabaları sayılabilir.

Bunların arasında yine en önemlileri Yusuf Kuruçenli’nin Ölmez Ağacı (1984- Maya

Film, Oya Beygo); bu konuya biraz daha mizahi bir açıdan yaklaşan ve Kartal Tibet

imzası taşıyan Gurbetçi Şaban (1985- Uğur Film, Memduh Ün); kendisi de bir göç

deneyimi yaşamış olan Tevfik Başer’in bir başyapıt sayılabilecek 40 m2 Almanya filmi

(1986- Tevfik Başer); çalışmamızda ayrıntılı olarak inceleyeceğimiz Şerif Gören’in

göçmenler üzerine çektiği ikinci filmi Polizei (1989- Penta Film, Turgay Aksoy, Şerif

Gören); Tevfik Başer’in bir başka filmi Sahte Cennete Veda (1989- Ottokar Runze); bu

filmin ardından çektiği Elveda Yabancı (1993-….);  Türkiye’de yaşayan ve günümüzde

reklam sektörünün önemli isimlerinin aralarında sayılan Sinan Çetin’in göçmen

vatandaşların arasındaki kuşak farklılıklarına ve bu kuşakların Almanlarla aralarındaki

ilişkiyi anlatan filmi Berlin in Berlin (1992 - Plato Film, Sinan Çetin) sayılabilir440.

440 Bu konuyla ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz Oğuz Makal, Sinemada Yedinci Adam, Türk Sinemasında
İç ve Dış Göç Olayı, Marş Matbaası, İzmir, Ekim 1987, ayrıca bkz, Şükran Esen 80’ler Türkiye’sinde
Sinema, Beta, İstanbul, 2000, ss: 126-140



157

Yaşanılan bu toplumsal travmaya, son yıllarda ikinci ve üçüncü kuşak göçmenlerin

çoğu zaman kendi deneyimlerinden yola çıkarak yer verdiklerini görüyoruz. Bu genç

yönetmenlerin uluslararası düzeyde elde ettikleri başarıların bir yandan onların

duygularını ve düşüncelerini ifade etmedeki başarılarına işaret ederken, diğer bir yandan

da kitlelerin artık bu konuya uluslararası düzeyde duyarlı olmaya başladıklarını da

gösterdiğini söyleyebiliriz. Başka bir deyişle, belki de belirli ölçüde sadece göç alan ve

göç eden ülkelerin gündemi olan bu konunun sinema sayesinde bu sınırları aşmış

olduğunu düşündürür. Bu genç yönetmenler arasında bugün uluslararası alanda en çok

adı geçen yönetmenler arasında Fatih Akın ve Yılmaz Aslan, Yüksel Yavuz ve Thomas

Aslan’ın adı sayılabilir. Gerçekten de, son yıllarda özellikle de Almanya’nın Hamburg

ve Berlin kentlerinde yaşayan oyuncu ve yönetmenden oluşan genç bir neslin,

uluslararası planda dikkat çekmeye başladığına tanık oluruz.  Bununla birlikte, 1990’lı

yıların sonlarında Alman Devlet yetkileri arasında o ülkeye yerleşmiş yabancı

uyrukluların çift pasaport alıp alamayacakları konusunu tartışılırken, “uluslararası” bir

dizi film 1999 Berlin Film Festivali’nde “Yeni Alman Sineması” başlığı altında ayakta

alkışlanır441. Adı geçen bu yönetmenler, kendi hikâyelerinden yola çıkarak üçüncü nesil

göçmenlerin yaşamlarını ekranlara yansıtırlar.

Çalışmamız açısından burada vurgulanması gereken bir nokta, sözü geçen bu genç

yönetmenlerin içinde büyüdükleri kültürel ortamdır. Bu kuşakların çocukluk ve ilk

gençlik dönemleri tam da dünyada yaşanan video furyasına denk gelmektedir.

Almanya’da yaşayan çoğu göçmen ailede olduğu gibi, boş zamanlarının büyük

çoğunluğu Türkiye’den gönderilen video filmlerini izlemekte geçmiştir ve bu

yönetmenler izledikleri bu Yeşilçam filmlerinden çok etkilendiklerini ve

esinlendiklerini ifade etmektedirler. Hatta:

“[…]küçüklüğünden itibaren, hafta sonları ya da tatillerde fabrikada

babasının yanında çalışan, daha büyüyünce barlarda bardak toplayan,

sinemada popcorn satan Fatih (Akın), giderek sinemaya ilgi duymaya

başlar. Bunda evlerinde düzenlenen video seanslarının etkisi çoktur;

441 Deniz Göktürk, “Beyond Paternalism: Turkish German Traffic in Cinema”, Tim Bergfelder, Erica Carter,
Deniz Göktürk (ed) The German Cinema Book, içinde, British Film Institute, Londra 2002, s: 253



158

uydu antenlerin olmadığı, videonun yayılmaya ve onun büyümeye

başladığı 1980'li yıllarda ailesi de hemen bir tane edinmiş, 'sıla

hasreti'ni videodan izledikleri Türk filmleriyle gidermeye başlamıştır.

Komşu Türk ailelerle birlikte üst üste beş Türk filmi izlediği günler olur.

(Ailesinin Almanya 'macera'sını 2001 yılında çekeceği 'Geri Dönmeyi

Unuttuk' adlı belgeselde anlatacaktır; büyük bölümü, amcaları, halaları,

kuzenleri, hepsi oradadır, 1986'da kendi çekirdek ailesi hariç hepsi kesin

dönüş yapmıştır”442

Bu tespitten yola çıkarak, 1980’li yıllarda videonun Nilgün Abisel’in ifadesiyle

yarattığı “mucize”nin çok boyutlu olduğunu söyleyebiliriz443. Bir yandan ortaya

çıkardığı yeni bir ekonomik faaliyet sayesinde sinema sektörü çalışanlarına kriz

ortamında yeni olanaklar sunar, diğer bir yandan da sinemanın ekonomik nedenlerden

dolayı gerçekleştirmede zorlandığı Avrupa’daki Türklere açılma sorununu çözer.

2.2 Türk sinemasının dış ülkelerle ilişkileri

Türk sineması neredeyse tüm tarihi boyunca yurt dışına açılmada çeşitli sorunlarla

karşılaşır. Dolayısıyla göçün oluşturduğu “yeni” sayılabilecek bu olanakların

niteliklerine ayrıntılı olarak değinmeden önce Türk sinemasının dış pazarlarla olan

ilişkilerinin bir portresini çizmek gerekmektedir.

Daha ilk yıllarından itibaren ithalatla başlayan bu ilişkiler, 1950’li yıllarda kendi

ürettiği ürünlerin dış pazarlarlara açılmasıyla yoğunlaşır. Aslında, yine birçok konuda

olduğu gibi bu konuda da ilk adımı atan Muhsin Ertuğrul’dur. Daha önce de ifade

edildiği gibi, İpek Film adına gerçekleştirdiği İstanbul Sokakları, ilk ortak yapımdır.

1931 yılında gerçekleştirilen bu film Yunanistan ve Mısır ile ortaklaşa çekilmiştir.

Bunun ardından yine Muhsin Ertuğrul imzası taşıyan Türk-Yunan ortak yapımı olan

442 Emel Armutçu, “İki Ülkeye Birden Hasret Kaldıkları Ödülü Getiren Türk Yönetmen Fatih Akın”, Hürriyet
Gazetesi, 21 Şubat 2004
443 Nilgün Abisel, Türk Sinemasında Film Yapımı Üzerine Notlar” içinde Nilgün Abisel, Türk Sineması
Üzerine Yazılar, Ankara, İmge Yayınevi.



159

Fena Yol (1933-İpek Film) gelir. Bu iki ülke arasında sürdürülen ilişkiler 1960’lı yıllara

kadar devam eder444. Bunun yanında, Türk sinemasının ortak yapımda bulunduğu diğer

ülkeler, yine kültürel anlamda yakın olan ülkelerdir. Bu ülkelerle gerçekleştirilen

filmler, her iki ülke halkı tarafından ilgi görebilecek konulara sahiptir, çoğu da doğu

edebiyatının önemli eserlerinden uyarlamalardır. Bunlar arasında, 1952 yılında Erman

Film’in teşvikiyle Lütfü Ö. Akad’ın Irak’ta çektiği ilk film Arzu ile Kamber, ya da

Tahir ile Zühre;  Erler film adına İran’da, İsmail Koushan’ın çektiği Melikşah (1969) ve

Ferhat ile Şirin (1970) sayılabilir445.  Erman Film’in öncülük ettiği bu atılım bir takım

zorlukları da beraberinde getirir. Bunlardan ilki, kısmen kapalı bir ekonomiye sahip

olan Türkiye’den o dönemlerde yurt dışına para çıkarma sorunu vardır. Bu duruma

yabancıların yardımıyla biraz kurnazca bir çözüm bulunur. Şeref Gür bununla ilgili

aktardıkları ilginçtir. Kanunen yurt dışına para çıkarmak yasak olmakla beraber, eğer bu

para Türkiye’nin tanıtımına harcanacaksa nakit paranın % 50’sine yakınını çıkarmak

mümkün olabilmektedir. Şeref Gür, bu durumu bir Yahudi’nin keşfettiğini, bu sayede

de yurt dışında film çekilebildiğini anlatır446.  İkinci bir sorun da ortak üretilen filmlerin

yabancı yapımcıları, gerek Ortadoğulu ya da Batılı olsun, Hürrem Erman’a filmlerin

sadece Türkiye ve Ortadoğu hakkını vermek isterler. Ancak bu sınırlı bir gelir

sağlayacağından çok cazip görülmez. Ortak yapımların genel olarak maliyetleri

yüksektir ve Türkiye piyasası bu maliyeti karşılamaya yeterli değildir. Öte yandan

Ortadoğu çalkantılı bir bölgedir ve dolayısıyla oraya bel bağlamak risklidir. Ortak

yapımlarda ortaya çıkan bir başka sorun ise, özellikle Ortadoğu ülkeleriyle gerçekleşen

çalışmalarda yaşanan ciddiyetsizliklerdir. Buna rağmen az sayıda da olsa belirli bir

başarı sağlayan filmlere imza atılır. Bu ortak çalışmalarda sağlanan başarılar, güçlü bir

Ortadoğu sineması oluşturulması amacı da güder. Türkiye vasıtasıyla Mısır, İran ve

İsrail gibi birbirleriyle ilişkileri olmayan ülkeler ortak yapımlara imza atma girişiminde

bulunurlar. Ancak 1973 yılı Mısır ile İsrail arasında patlak veren “Altı Gün Savaşları”;

1974 yılında Türkiye’nin Yunanistan’la Kıbrıs meselesi nedeniyle savaşması ve

Mısır’ın Yunanistan’ı desteklemesi, 1975 yılında İran’da yaşanan devrim ve Lübnan iç

444 Nejat Ulusay, a.g.e. s: 140
445 Agah Özgüç, Türlerle Türk Sineması, Dünya, İstanbul, 2005, s:343
446 Rıza Kıraç, Hürrem Erman, İzlenmemiş bir Yeşilçam Filmi, Can, İstanbul 2008, s: 189



160

savaşı nedeniyle bu ülkelerle ilişkiler durma noktasına gelir, dolayısıyla planlanan bu

proje de hayata geçirilemez447.

Bunun dışında 1970’li yıllarda, yine ortak yapımlar sayesinde aralanan bu kapılar,

Türk sinemasının renkli filmlere geçişiyle birlikte iyice açılır. Bu ülkelere yönelik film

ihracatı her ne kadar istenilen düzeyde olmasa da, satılan hemen hemen tüm filmlerin

büyük yankı uyandırdığı görülür.  O kadar ki bu filmlerin başrol oyuncuları bu

ülkelerde de büyük üne kavuşurlar. Halit Refiğ, Hülya Koçyiğit’in Yunanistan’da,

Cüneyt Arkın’ın Iran’da (Fahrettin adı altında), Emel Sayın’ın Mısır ve diğer Arap

ülkelerinde, Türkan Şoray ve Ayşecik’in İsrail’de çok popüler oyuncular olduklarını

aktarır448. Burada altının çizilmesi gereken bir nokta, ilk aşamada Batılı ülkelerdekinden

farklı olarak, Ortadoğu ülkelerinde rağbet gören filmlerin niteliğidir. Bu filmler,

Türkiye’nin sorunlarını, insanlarının yaşam zorluklarını anlatan toplumsal içerikli

filmlerden çok, daha önce de ifade edildiği gibi ortak kültürel özelliklere değerlere hitap

eden konular içerir. Dolayısıyla yapımcılar daha çok bu tür konuları işleyen filmlere

yönelirler. Halit Refiğ, Metin Erksan’ın Berlin’de elde ettiği başarısından kısa bir süre

sonra Türkiye’ye giren renkli film ve bunun dış pazarlarda elde ettikleri başarının

Türkiye’deki yapım sistemini çok etkilediğinden bahseder. Bu nedenle, 1960’lı yılların

ikinci yarısından itibaren ticari başarıları çok yüksek olmayacağı düşünülen Türkiye

gerçeklerini anlatan projeleri yapımcılara kabul ettirmekte çok zorlandıklarını ifade

eder449.

Sözü geçen Ortadoğu ülkelerinin yanında Batı ülkeleri ile de az sayıda da olsa ortak

film üretilir. Bunlara arasında ilk olarak birlikte çalışılan Yunanistan olmakla beraber en

uzun soluklusu ve bir anlamda en verimlisi İtalya ile gerçekleştirilen ortaklıklardır 450.

Özellikle 1960’lı yıllarda İtalya’da bir furya haline dönüşen fantastik ve casus filmlerin

çekimleri için ucuz mekânlar ve olanaklar arayan İtalyan yapımcılar, Türkiye ile birlikte

çalışırlar. Türk yapımcıları bu filmlerin Türkiye’deki dağıtım hakları karşılığında

anlaştıkları İtalyanlarla Türk sinema tarihinde de önemli bir yere sahip olacak

447 Rıza Kıraç, a.g.e. s: 196
448 İbrahim Türk, Halit Refiğ: Düşlerden Düşüncelere Söyleşiler, Kabalcı, İstanbul, 2001, s: 208
449 İbrahim Türk, a.g.e
450 Giovanni Scognamillo, Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı,1999, ss:43-44



161

“fantastik” film furyası dönemini başlatırlar451. Bunun yanında, Türkiye’nin en önemli

yapımcılarından biri olan Türker İnanoğlu bu filmleri dünya pazarına satmak amacıyla

İtalyan Filmcenter şirketiyle bağlantı kurar ve hatta bu filmlerde oynayan oyuncuların

adları, uluslararası bir nitelik kazanabilmesi niyetiyle değiştirilir. (Örnek olarak, bu

filmlerden birinde rol alan Cüneyt Arkın’ın adı, Steve ya da George olarak

değiştirilir.)452 Türker İnanoğlu’nun Türk filmlerini yurt dışına pazarlama amacına ne

kadar ulaştığına dair tam olarak bilgi olmamasına rağmen, gerçekleştirilen bu ortak

yapımların sonucunda, 1970 yılların ortalarında Türk sinema salonlarının büyük bir

kısmında İtalyan filmleri oynar. Tüm dünyada büyük başarı sağlayan “Spagetti

Western”lerin yanı sıra kısa sürede taklitleri çıkacak olan ucuz komedi-seks filmleri

büyük rağbet görür453.

Görüldüğü üzere, 1930’lu yıllardan itibaren dış ülkelerin sinemalarıyla kurulan

ilişkiler genellikle yabancı ülke sinemalarının Türkiye’ye giriş yapmasına neden olmuş,

Türk sinemasının dışarıya pazarlanmasında çok da etkili olmamıştır. Ortak yapımların,

Türkiye’nin Avrupa Konseyi ortak yapım fonu Eurimages’a dahil olduğu 1990’a kadar

belki bir anlamda Türk sinema sektörünün işlemesine katkıda bulunduğunu ancak yine

gerekli önlemler alınmadığından uzun vadeli bir yatırım unsuruna dönüşemediğini

söyleyebiliriz.

Bu ortak yapımların dışında Türkiye’nin kendi sinemasını yurt dışına, özellikle de

Batı’ya tanıttığı yıllar, yine 1960’lı yıllara denk gelir (Serpil Kırel). Daha önce de

değinildiği gibi, 1960’lı yıllar Türk sinemasının en hem sayısal hem de düşünsel

anlamda hızlı geliştiği, en fazla ürün verdiği bir döneme denk gelir.  Uluslararası alanda

ilk başarı, 1963 yılında Metin Erksan’ın Susuz Yaz adlı filminin Berlin’de Altın Ayı

ödülünü alması olur. Ardından 1970 yılında Yılmaz Güney’in Umut filmi bir anlamda

gizli yollardan Fransa’ya kaçırılarak Cannes Film Festivali’nde gösterilir. Metin

Erksan’dan sonra Yılmaz Güney’in adı da uluslararası arenada duyulur. Bunun yanında

bilindiği üzere, 1980 yılında, senaryosunu Yılmaz Güney’in yazdığı ve yönetmenliğini

451 Pete Tombs, Giovanni Scognamillo, “Türkiye: Drakula İstanbul’da” içinde  Pete Tombs (der) Fantastik
Filmler: Uzak Doğu’dan Güney Amerika’ya, çev: Nilgün Birgül, Kabalcı, 2004 s: 184
452 a.g.e. s: 184
453 A.g.e. s: 185



162

de Şerif Gören’in yaptığı Yol filmi de Cannes’da büyük ödülü alır. Türk sinemasının bu

farklı eserlerinin Batı sinemasının en önemli temsilcisinden biri olan Fransa’ya açılması

kuşkusuz, Türk sinemateğinin kuruluşunda Fransız sinemateğinin kurucusu Henri

Langlois’nın çok önemli bir payı vardır. Bu çerçevede Langlois Türk sinemasının yurt

dışına açılmasında önemli bir kapı aralar454. Sözü geçen bu filmlerin konuları, Mehmet

Basutçu’nun da altını çizdiği gibi Anadolu’da geçer ve oradaki sıradan insanların yaşam

kavgalarını, “egzotik bir gerçeklikle” anlatır. Filmlerin bu yönleriyle Batılı sinemacı ve

eleştirmenlerce beğenildiğini düşünen Basutçu, özellikle 1960’lı yıllarda yaşanan bu

açılımı üç nedene bağlar455. Bunlardan ilki Batılı sinemaseverlerin yabancı, özellikle de

kendilerinkinden farklı bir kültüre sahip ülkelerden gelen filmlerden beklentileri ile

ilişkilidir. Tanımadıkları bu kültüre beyaz perdeye yansıyan görüntüler vasıtasıyla aşina

olmayı amaçlarlar. Dolayısıyla, kendilerinin de yabancı olmadıkları İstanbul’da yaşayan

kentsoyluların varoluş sorunlarını konu eden filmlerden çok, daha “oryantalist” bir

yaklaşımla mistik bir etki yaratan bu filmleri tercih ederler. Basutçu’ya göre ikinci bir

neden, 1960’lı yıllarda Avrupa’da esen özgürlük rüzgârının yarattığı heyecanla, Batılı

aydının bilinçaltında onu rahatsız eden sömürgecilik geleneğine bir anlamda karşı

çıkmak amacıyla, Üçüncü Dünya Ülkelerinin sorunlarıyla ilgilenmeleridir. Bu sorunları

en sağlıklı biçimde onlara ulaştırabilecek unsur da sinemadır. Mehmet Basutçu bu

tutumun beraberinde bir çifte standart getirdiğini düşünmektedir. Ona göre, bu bakış

açısıyla filmleri değerlendirenler, onların kalitesinden çok içeriğini ön plana

çıkarmaktadırlar. Dolayısıyla, bir anlamda “teknik” Batılı’nın işiyken, kendi bakış

açıları içerisinde yansıtılan gerçekliklerden etkilenmektedirler. Başka bir deyişle bu

filmler, üçüncü dünya ülkeleri insanlarının yaşam koşullarının zorluklarına, uğradıkları

haksızlıklara değindikleri sürece, teknik yetersizlikler hoş karşılanacaktır. Aslında

teknik anlamda yetersizliğin, Batılının gözünde doğunun yarattığı egzotizm ve

mistisizmin bir unsuru olduğunu söyleyebiliriz.

Üçüncü bir neden de bizim çalışmamız açısından önemli olan göç unsurudur.

Bilindiği üzere 1960’lı yıllar karşılıklı anlaşmalar sonucunda Türklerin yığınlar halinde

yurt dışına çalışmaya gittiği yıllardır. Türkiye’deki kasaba yaşantısını bile tanımayan

454 Mehmet Basutçu, “Türk Sinemasının Batı’ya Açılan Penceresi”, içinde Süleyma Murat Dinçer (der), Türk
Sineması Üzerine Düşünceler, Doruk, İstanbul, 1996, s: 203
455 Mehmet Basutçu, a.g.e, ss:204-206



163

birçok işçi, kendini tamamen yabancısı olduğu bir kültürün içinde bulur. Türklerin bu

göç ile yaşadıkları şokun yanı sıra, başta Almanya ve Fransa olmak üzere yerleştikleri

ülkelerin vatandaşları da bir kültür şoku yaşamışlardır. Dolayısıyla, karşı dairesine

yerleşen bu yabancıyı tanımak, göçmeden önceki yaşantılarını görerek onları daha iyi

anlamak açısından onların yaşam biçimlerini sergileyen filmleri izlemek aslında bir

çözüm olarak çıkar. Ancak, aşağıda daha ayrıntılı olarak aktarılacağı gibi, bu filmlerin

yabancı izleyici kitlesi çok sınırlı kalmış, festivaller ve özel gösterimler dışında bu

filmler çoğunlukla yurt dışında yaşayan Türklere hitap edebilmiştir. Bu durum 1980’li

yıllarda bir furya halinde gelişen ve bir anlamda Türk sinema sektörünün çehresinin

değişmesine neden olan video ile daha da pekişmiştir.

2.2.1 Türk Sinemasının Göçmenler ile buluşması: sinema filmleri

Daha önce birçok kez değinildiği gibi, 1960’lı yıllardan itibaren yurtdışına,

çoğunluklu olarak da Almanya’ya yoğun bir işçi akını söz konusu olmuştur. Her

anlamıyla hızlı bir şekilde yaşandığı görülen bu göç süreci456 kısa süre sonra sıla

hasretini beraberinde getirir. Yine daha önce ifade ettiğimiz gibi, yurt dışına yerleşen

işçilerin boş vakitlerini geçirmek üzere başvurdukları ilk yöntemlerden biri bir radyo

alarak memleket haberlerini takip etmek olmuştur. Bununla birlikte, Türkiye de yurt

dışında yaşayan vatandaşlarının ülkelerinden kopmamalarını sağlamak üzere bir takım

girişimlerde bulunur. Her ne kadar bu girişimler bir devlet politikasından çok, ticari

yatırımların yönlendirdiği bireysel girişimler olsa da, Türkiye’nin yurt dışına

açılmasında belki de hiçbir zaman eline geçmeyecek fırsatı oluşturmuşlardır. Sinema

sektöründe gerçekleştirilen ilk girişimleri, 1980’li yıllarla birlikte video furyasına

dönüşecek ve Türk sineması için yeni olanaklar sağlayacak bu ilk adımları, o dönemde

Yeşilçam içerisinde çalışan yapımcılar ve yönetmenler ile yapılan görüşmeler aracılığı

ile aktarmaya çalışacağız.

456 Çalışmamızın çerçevesini belirlemek üzere gerçekleştirdiğimiz bir görüşmede Nermin İlkay, eşinin çok da
düşünmeden, biraz da maceracı ruhunun getirdiği bir cesaretle bu işe kalkıştığını ifade eder. Bir akşam işten
eve gelmiş, “ben Almanya için başvurdum, çağırdılar, bir deneyelim” dediğini aktarır.



164

Göçmenlerle birlikte ihraç edilen ilk kültürel ürün müzik olur. 1960’lı yıllarda

sinema sektöründe ses mühendisi olarak çalışan Necip Sarıcıoğlu, gurbetçilere yönelik

ilk ticaretin müzik sektöründe gerçekleştiğinden bahseder. O dönemlerde merkezi

Doğuş Hanı’nda olan müzik piyasası, trenlerle valizler dolusu kaset, 45’lik ve

longplayler göndermiştir. Sarıcıoğlu’nun anlattığına göre müzik piyasasının bu girişimi

çok kısa bir süre sonra film piyasasına sıçrar. 1960 yıllarında yaşanan ilk göç

furyasından önce Almanya’ya yerleşmiş bazı kişiler, bu açılımın getirebileceği

olanakları ön görerek film ticaretine atılırlar. Bunlar arasında önce müzik ile başlayıp

daha sonra sinema sektörüne atılan ve oradan da video ihracatı yapacak olan Minareci,

Uzaylı gibi şirketler vardır. Kasetlerin hemen ardından Almanya’da gösterilmeye

başlanılan filmler, Nermin Abadan Unat’ın tespit ettiği üzere457 boş vakitlerinde

sokaklarda, özellikle de istasyon yakınlarında dolaşan Türk işçileri için önemli bir

eğlence aracı olur.

i) İlk girişimciler

Başlangıçta, Türk sinemasının Almanya’da göçmenlerin oluşturduğu “pazar”a

girişi başlangıçta tamamıyla el yordamıyla, Almanya’da yaşayan Türkler arasından

girişimci birkaç kişinin faydacı bir yaklaşımla mevcut koşulları değerlendirmesi

sonucunda gerçekleşir.

Necip Sarıcıoğlu, filmlerin ilk olarak Almanya’ya götürülmesinde önayak olan

kişinin Türkiye’de sinema sektöründe bir süre çalışmış daha sonra Almanya’ya göç

etmiş Mukbil Sanver olduğundan bahseder:

“[…] Daha sonra, İstanbul'dan giden uyanık bir arkadaşımız, bir

film adamı, Acar film'de çalıştı, Mukbil Sanver diye bir arkadaş, ondan

önce de Kıbrıs'tan gelmiş, Almanya'ya ticaret için yerleşmiş bir başka

arkadaş ile anlaşmış. Mukbil de film piyasasını bildiği için, film

stüdyolarında çalışmış, film işletmeciliği de yaptığı için, işin içinde bir

adam. Kıbrıslı ile birlikte çalışmaya başlamışlar. Buradan mevcut

457 Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi Yurttaşlığa, İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları, 2.Baskı, Kasım 2006



165

filmleri, yani ihraç yoluyla değil de trenle gidenlerin yanlarında

götürdükleri filmlerle, (İhraç yoluyla daha sonra filmler götürüldü)

başlamışlar işe […] Türkiye'den o sene yapımları ya da daha eski filmler

kopya olarak gitti. Böylece bir işletme başladı, daha sonra Kıbrıs'lı

Mukbil Sanver'e işleri devredip başka bir iş alanına geçti. Yani bunun

başlangıcı Mukbil beyle Münih'te oldu. Zaten Münih de çok işçi vardı. Bu

1963-65 yılları arasında oldu.[…] Almanya'ya ciddi bir şekilde 35

mm'lik Türk filmler, gönderilmeye Mukbil Bey'le başladı”458

Bununla birlikte sözü geçen dönemlerde yurt dışına film gönderebilmek

amacıyla Almanya’da büro açan Erman Film’in girişimlerini Şeref Gür şu

şekilde açıklar:

“1962 yılında Almanya’daki olaylar başlayınca, İhsan Evrim vardı, eski

jönlerden, Evrim Export’un sahibi.  Dedi ki gelin bir bakın. Hürrem Bey bu

konulara çok açık ve çok akıllı bir adamdı, bilgili. Bilgisinin içinde de çok açık

bir insandı. O da göçmen çünkü. Bulgaristan’dan göçmüş gelmiş. Gitti geldi,

dedi ki, Şeref, o zamanki rakamla 400-500 bini buluyor oradaki işçi sayısı,

bunun da yalnız 300 bini Münih’te. İstasyonda... Zaten gittiğinizde 40 bin 50 bin

kişi orada… Sultanahmet Meydanı gibi… Git bakalım ne diyor İhsan abi dedi.

Ben de severim İhsan abiyi, rahmetli, gittik. Dedi ki gelin, bu insanlara sinema,

minema bir şey yapalım.  Bir ön bir araştırma yaptık. Sinemacılarla konuştuk,

sabah seanslarını istedik.”459

Arif Keskiner, ilk girişimlerin doğal olarak Türklerin yoğunluklu yaşadıkları

bölgelerde gerçekleştirildiğinden bahseder. İlk aşamada festivaller ya da dernekler

aracılığıyla giden bu filmler kısa bir süre sonra garlar etrafındaki salonların kiralanarak

kâr amacı güden gösterimlere dönüşür. Bununla ilgili Arif Keskiner şöyle der:

458 Necip Sarıcıoğlu ile Mart 2007’de yapılan görüşme.
459 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme



166

“[…] Yalnızca, Türklerin yoğunluklu olarak yaşadıkları bölgelerde,

şenliklerde gösterildi filmler. Dernekler bizden taleplerde bulunuyordu, bu

şekilde mesela Al Yazmalım’ı istediler, her istediklerini de yolladık.”460

Bu işin yavaş yavaş bir ticarete dönüşmesini ise Necip Sarıcıoğlu şöyle

anlatır:

“Daha henüz bu filmlerin yasal yollardan nasıl gönderileceğinin

bilinmediği bir dönemdir. Ya da birisi gelir, trenle giden biri. İşte on

kutu, sekiz kutu alıp götürür. O, götürdüğü için bir şey alır, biz de açık

hesap çalışırız. Basmışızdır o kopyaları, firmasının talimatı üzerine.

Firma da o zamanın koşullarına göre, ben mesela Kuyu filmini çekmişim,

Almanya hakkını 4500 liraya sattım. Belki de kopya dahildi yani. Böyle

bir ticaretin startı verildi, hızlı bir şekilde gitti.”

Sarıcıoğlu’nun anlattıklarına ek olarak Şeref Gür Almanya’da yaşayan

Türkler arasındaki girişimci ruha sahip kişilerce başlatıldığını ve yavaş yavaş

Almanya’nın çeşitli bölgelerinde bürolar açılarak bu yönde girişimlerin

büyütüldüğünden bahseder:

“Düsseldorf’ta Kalkavan’ların bir kolu, Zeki Kalkavan başladı...

Bir Musevi arkadaş bulmuş bu işin içerisinde. O da çok becerikli çıktı. İşte

aşağı yukarı 17 tane sinema buldular ve gelip film almaya başladılar

Almanya’ya.”

ii) Gösterim Koşulları ve İşleyiş: “Bölge işletmeleri”

Türkiye’nin en önemli yapım şirketlerinden biri olan Mine Film’in sahibi Kadri

Yurdatap, göçmenlerin yoğunluklu olarak yerleştikleri büyük şehirlerin, bu aracılar

tarafından bölgelere ayrıldığını ifade eder461. Görüşme yaptığımız yapımcıların

460 Arif Keskiner ile Haziran 2007’de yapılan görüşme
461 Kadri Yurdatap ile Nisan 2005’te yapılan görüşme.



167

aktardıkları doğrultusunda Türk sinemasının en önemli özelliklerinden bölge

işletmeciliğinin bir benzeri Almanya’da da kurulduğu ve tam olarak aynı olmamakla

beraber benzer bir mantıkta işlediği görülür.

“[…] Orada üç-dört tane bölge edindiler. Biri Berlin, biri Stuttgart,

biri Münih biri de (Hamburg ya da Köln) olmak üzere dört bölge vardı.

Dört bölgede dört ayrı dağıtımcı vardı. Bu dağıtımcılar, Türkiye’den

filmlerin Almanya hakkını alıyorlardı. Bir kopya gidiyordu. O kopyayı

her hafta Cumartesi ve Pazar günleri saat 10:00, 11:00 ve 13:00 arası,

büyük sinemaların salonları kiralanıyordu ve Türklere gösterimler

düzenleniyordu. Münih’teki gösterimini tamamladıktan sonra Berlin’e

gönderiliyordu kopya... Berlin’den başka bir film alınıyordu. Yani bütün

Almanya’yı dolaşıyordu. Gidip de hemen Almanca öğrenmedi bizim

birinci neslimiz. Onların en büyük mutlulukları bu filmlere gitmekti.

Hatta onlar, ilk gittikleri seneler sadece garlara gidiyorlardı, banhoflara

(garlar), ve ilk film gösterilen yerler de banhof sinemalarıydı.”

Yurdatap’ın söylediklerine ek olarak Necip Sarıcıoğlu, işletmecileri Alman olan bu

sinemaların çoğu zaman “salaş”, bakımsız olduklarını belirtir. Bunun yanında, filmlerin

Almanya’da gösterilmesi için yürütülen yöntemi şu şekilde aktarır:

“…Bu işler şu şekilde oluyordu: Deniyordu ki, buradan bir arkadaş

gelecek sana (yapımcıya), anlaşıyordu firmayla, çok cüzi bir fiyata,

kopya istiyordu, bunun Almanya'da kullanımı için. O da diyordu

“stüdyoda Necip'te filmler. Ben onlara talimat veriyorum. Sen onlarla

anlaş, kopya bassınlar, sen al o kopyayı”. Bu işin cüzi bir fiyatı vardı.

Güvenilir bir arkadaş olduğu için de açık hesap, kopyalar basıyorduk

(…) Bu iş hızlı bir şekilde, Türk kolonisinin büyümesiyle birlikte başka

firmaların da bu işe girişmesiyle büyüdü. Ştutgart'ta bir şube açıldı.

Arsey diye, Arif bey'in. Hala orada. Sonra Almanya'nın belli şehirlerine

yayılan bu ticarette hemen uyanan üç-beş kişi ile bilhassa 1965'lerden

sonra yaygın bir bölge sistemi haline geldi. Mesela Ştutgart bölgesi şu



168

alana kadar sinemaları kiralıyor, genelde sinema alanı tren istasyonları

civarı. Gurbetçiler daima biri gelir diye tren istasyonlarında öbek

halinde toplanır. Biri gelir, “ne haber hemşerim, ne var İstanbul'da”,

işte sucuk pastırma yenir falan. Sinemalarda o civarlarda kiralanırdı.

Almanların da çok işine geldi. Ben bir defa Münih'te buluyorum, Mukbil

beye gidiyorum, hesaplaşmaya. Pazar günü bir film oynuyor, bir tetkik

edeyim dedim. Girdiğim sinemada yollar dolmuş, geçiş yerleri dolmuş, o

kadar kalabalıktı yani. O günün seanslarını kiralamış Alman'dan, gişeye

de kendi adamını koyuyordu, Almana da belli bir mark ödüyordu,

sinemada her hâsılat ona ait oluyordu.”

iii) Film ihracatının ticari sonuçları

Sözü edilen yıllar, Türk sinemasının en verimli olduğu yıllardır. Üretilen film sayısı

rekorlara koşarken aynı zamanda izleyici sayısında da yavaş yavaş bir azalma söz

konusudur. Dolayısıyla kopyalarının Almanya’da gösterilmesi yapımcılar açısından

cazip bir açılım olarak görülür. Necip Sarıcıoğlu, bu ticareti yapan Almanya’daki

dağıtımcıların çok para kazandıklarını aktarır:

“Akıl almaz büyüklükte paralar kazandılar bu arkadaşlarımız.

Almanya'da beş işletme. Hatta bir de Alman girdi bu işe.  Hamburg

taraflarında.  Burada bizim görevimiz, telefonla rahat bağlantı

kurulamadığından mektupla talimatlar verilir. Bir tır şoförü bize gelir,

Mukbil Sanver’e ait paketleri biz ona veririz, o da filmleri Almanya'ya

götürür.”

Necip Sarıcıoğlu sistemin işleyişi ile ilgili şu bilgileri ekler:

“ […] Ondan sonra da Almanya’da buradan sanatçıların konser

turneleri başladı. Göçle birlikte oldu bütün bunlar. Yazılmayan kalmadı.

Herkes Almanya'ya gitmek sevdasında. O konserler için de bir yerler

kiralanıyordu. Büyük izdiham yaşanıyordu. Uçak yaygın değil, trenle



169

gidilip geliniyor. Bir süre sonra trenle gidenler, ikinci el üçüncü el

arabalarla geliyorlar…Bu hareket 1974-1975’e kadar devam etti.”

Ancak, Şeref Film’in sahibi ve Hürrem Erman’ın sağ kolu Şerafettin Gür’ün de

ifade ettiği gibi, bu filmlerin yurtdışına çıkarılması ve oradaki Türklere gösterilmesi en

azından Türkiye’deki yapımcılar açısından tahmin edildiği kadar karlı olmamıştır.

Türkiye’de henüz film ihracatı ile ilgili bir mevzuat yoktur ve çoğu zaman filmlerin

gönderilmesi için harcanan maddi ve manevi çaba, ilk yıllarda Almanya’da karşılığını

bulmaz..

“[…]Bir ön bir araştırma yaptık. Sinemacılarla konuştuk, sabah

seanslarını istedik. Bir iki film gönderdik olmadı, tutmadı…”462.

Arif Keskiner, Şeref Gür’ün söylediklerine ek olarak, aslında Almanya’ya

gönderilen filmlerin Türkiye’dekilere getirisinin çok yüksek olmadığından söz eder:

“Türk sinemasının Avrupa sinemalarına girme olayı olmadı. Birkaç

film sadece gösterilebildi. Nedenini çok bilmiyorum ama herhalde, o

kalitede filmler üretilemediğindendir. Ama bu tip gösterilerden Türk

sinemasına kayda değer bir akış olmadı”.

Şeref Gür, 1970’li yılların başında yurt dışında yaşayan vatandaşların sayısında

önemli oranda bir artış söz konusu olunca, sinemacıların bu işleri kendi içlerinde

halletmeye çalıştıklarından bahseder. Başka bir deyişle, kurumsal bir destek olmaksızın

gerçekleşen bu çalışmalar, tam olarak adı konmasa da Yeşilçam’da yok olmaya yüz

tutmuş bölge işletmeciliğinin bir uzantısı gibi işler:

“ Almanya’ya film almaya başladılar ve bayağı da iyi bir şey, yani

Adana falan gibi bir para oldu. Adana’ya o zaman 25 bin Lira’ya

veriyorsak, Almanya da 25 binlik bir katkıda bulunmaya başladı”.

462 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme



170

Türk sinema tarihçisi ve aynı zamanda sözü geçen yıllarda sektör içerisinde

çalışmalarda bulunan Giovanni Scognamillo da Şeref Gür’ün bu ifadesini destekler.

Ona göre, Almanya hiçbir zaman bir dış pazar olarak değerlendirilmemiş, aksine işleyiş

ve yöntemlerle hep Türkiye’nin bir uzantısı olarak görülmüştür.

“[…]Ama aslında getirisi çok fazla olmadı bence çünkü Almanya'yı

bir dış pazar olarak görmek yanlış. Coğrafi olarak bir dış pazardır,

tamam ama getirisi ve seyircisi anlamında bir iç pazardır. Yani iç

pazarın bir uzantısı...  Bir bölge gibi bir şey yani… Böyle değerlendirmek

çok daha iyi olur.”463

Şeref Gür, 1980’li yıllara kadar sinema filmlerinin yurt dışında düzenli bir şekilde

gösterimlerinin yapıldığını ve hatta seks furyası zamanında bile sinema salonlarının

dolduğunu söyler:

“Şimdi şöyle yapıyorlardı. Sabahları, Cumartesi ve Pazar sabahları,

akşam gece de saat 10’dan sonraki seanslarında yine Türk filmi

oynuyordu. Zaten Almanya’da alman filmi diye bir şey yok. Daha çok

dışarıdan gelen Amerikan filmleri…Sinemalar bomboş, bir sürü de

sinema kapalı. Bazılarını açtılar, bütün hafta Türk filmleri oynadı. O

arabesk döneminde, seks furyası döneminde, Almanlar falan da geldiler.

Böylece sinemacılık gelişti. Ta ki bu işte 80’lere kadar. 80’lerden sonra

bu kaset olayı çıkınca, sinemacılık orada tamamen kapandı. Ondan sonra

orada Kültür merkezleri hikâyeleri başladı.”

Görüldüğü üzere, yurt dışına filmleri pazarlama çabaları, daha önce de ifade

edildiği üzere sınırlı bir seviyede kalmış, filmler daha çok Türklerin yaşadıkları

bölgelerde, doğrudan onlara yönelik gösterimlerle sunulmuştur. Ancak, her ne kadar

filmlerin gösterildiği seanslar dolup taşsa da, bu gösterimlerden elde edilen gelir yurt

463 Giovanni Scognamillo ile Nisan 2007 tarihinde yapılan görüşme.



171

dışında yaşayan vatandaşların sayısıyla orantılı olarak Türkiye’deki yapımcılar

açısından tatmin edici olmaz; hatta Şeref Gür’ün de ima ettiği gibi, boğuşulması

gereken formaliteler, karşılanması gereken masraflar düşünüldüğünde çok da mantıklı

bir girişim olmaz. İlk yıllarda, yurt dışındaki piyasanın varlığının farkına varıldığında,

doğrudan bir bölge işletmesinde olduğu gibi, yapımcılar özellikle Almanya’da bürolar

açmaya çalışırlar. Ancak masraflar elde edilen gelirin çok üzerinde olur ve aracı

firmaların teklifleri daha cazip gelir.

“…Biz hatta büro açmak üzere Münih’te bir yer de tuttuk. Ondan

sonra Zeki Kalkavan geldi, öyle bir hesap getirdi ki önümüze, dedi ki

“niye uğraşıyorsunuz siz bu kadar? Kaç tene filminiz var? Dedik şu

kadar. “Kaç Lira ediniyorsunuz?”, şu kadar.. Ben size daha fazlasını

peşin vereyim…, Tabii Hürrem Bey tüccar bir adam. Ben

Almanya’dayım, bana dedi ki, böyle böyle teklifler var. Niye

uğraşıyorsun? Abi dedi (Kalkavan), başkasında 10 Liraya var bizden 40

Liraya almıyorsun demeyecek kadar akıllı adamsın. Sen oraya gidersen,

5 tane filmle değil, 30 tane, 40 tane filmi piyasadan alacağım

götüreceğim oraya. Rekabet korkunç. Biz gitmezsek ölür. Ertesi sene biz

filmlerimizi almakta şaşmadık Nitekim üçüncüsünü aldı, dördüncüsünü

almadı. Zaten tutmuşlardı bütün sinemaları, bütün seansları, sabahları

falan..”

Ancak, maddi olarak önemli bir getirisi olmasa da gerek Gür, gerekse Sarıcıoğlu

farklı açılardan bir yenilik getirdiğini ifade ederler. Şeref Gür, Almanya’dan gelen

aracıların var olan filmleri almakla beraber bunları eleştirdiklerini, Yeşilçam

içerisindeki birbirini tekrar eden konulara yeni bakış açıları getirdiklerini ifade eder:

“[…] Ayrı bir pencere açtı. Çünkü gelip, eleştirmeye başladılar.

Yani Adanalı gelip de bölgesinden hiçbir zaman eleştirmedi filmi. Tek

söyledikleri, Filiz Akın’la Tarık Akan çok yakışıyor, aman onları birlikte

oynatın… Cüneyt Arkın 4 kişiyi değil de 14 kişiyi öldürsün gibi. Ama

hâlbuki onlar, bakın şöyle bir Fransız filmi var. Onun da konusuna



172

benzer bir şey yapsaydınız gibi. Bir Ahmet Usta vardı, rahmetli, çok

değerli bir arkadaşımız vardı. Hem de bunları anmakta fayda var… Suna

Kan’lan evlendi sonra Ahmet. Onu gönderiyorduk, bakıyordu falan. Bir

sürü ticari filmler yaptık. Biz de onlardan alıyorduk, bir sürü,

adaptasyon şeklinde. Böyle bir pencere açtı.”

Necip Sarıcıoğlu da teknik anlamda bir açılım sağladığını söyler. Talep edilen

filmin kopyasının karşılında para yerine teknik malzemelerin de istendiğini söyler:

“O sektörle iç içe oldu Türk sineması. Telefon ediyordu benden

kopya istiyordu, biz de bir makinenin bir parçasını istiyorduk. Sinemayı

finanse eden bir kurum oldu Almanya.”

Türk sinemasının yapısıyla ilgili temel sorunlar, yurt dışına açılmada kendini

göstermiştir. Doğru bir organizasyon, iyi bir örgütlenme, Devlet desteği ve bunlarla

bağlantılı olarak sektör çalışanlarının- gerek Almanya’daki Türkler arasında, gerekse

Türkiye’de- büyük çoğunluğunun gayri ciddi tutumları nedeniyle bu açılımlar fırsata

dönüştürülemez. Benzer bir durum video furyası için de geçerlidir.

2.2.2 Türk Sinemasının Göçmenler İle Olan İlişkileri: Video Filmleri

Almanya’nın getirisi, yeni bir teknoloji olan videonun devreye girmesiyle

tamamen değişir. Bu durum sadece Almanya ile sınırlı kalmaz, önemli bir krizin

içerisinde bulunan Türk sinemasının da canlanmasına, bir anlamda “sektöre taze bir

kan”464 gelmesine yol açar. Başlangıçta sinema sektörüne önemli bir rakip olarak çıkar

ve hatta televizyonlarla birlikte salonlardan iyice uzaklaşan film izleyicisinin iyice eve

kapanmasına yol açar. Sinema alanında çalışanlar, videonun sinema seyircisinin

azalmasındaki rolünden başlangıçta yakınırlar. Bunun başlıca sebebi de, diğer gösteri

alanlarında olduğu gibi, video gösterimleri ve dağıtımları ile ilgili herhangi bir

düzenlemenin çok uzun bir süre sonra gerçekleşmiş olmasından kaynaklanır. Videonun

464 Giovanni Scognamillo ile Nisan  2007’de yapılan görüşme.



173

her eve girmesinin yanı sıra, kahvehaneler, çay bahçelerinde de video filmleri oynatılır.

Dolayısıyla sinema izleyicisi, karşısındaki bir sinema salonuna giderek belirli bir ücret

karşılığında film seyretmek yerine, bir çay ya da kahve parasına bu eylemi

gerçekleştirebilir olur, bu da sinema salonlarının iyiden iyiye boşalmasına neden olur.

Aslına bakılırsa bu durum, videonun Türkiye’ye girdiği ilk birkaç yıldan çok, daha uzun

vadede sorun teşkil eder. Aksine, ilk aşamada videonun sektöre getirebileceği

açılımların farkına varılır ve neredeyse bütün yapımcılar, ellerindeki filmleri video

izleyicine sunar. Bunun yanında altının çizilmesi gereken bir nokta, video sinema için

bir “açılım” olmakla beraber, işleyiş ve üretim ağı açısından iki ayrı sektör olmasıdır465.

Başka bir deyişle, bir sinema filmi üreten yapımcı ile video filmi üreten farklı

finansman, üretim, dağıtım ve gösterim koşullarına bağlıdırlar, her ikisi de başlı başına

birer daldır. Bununla birlikte, bir video filmi üreticisi, kendine kolaylıkla maddi kaynak

sağlayabilmekte ve dağıtım garantisine sahip olabilmektedir. Bir sinema filmi üreticisi

ise, daha önce de ifade ettiğimiz gibi, hem para bulmakta ve hem filmin dağıtımını

garantilemekte hem de gösterimini sağlamakta büyük zorluklarla karşılaşmaktadır.

Video teknolojisinin ve “furyasının” Türkiye’ye girmesi en başından itibaren yurt

dışında yaşayan vatandaşlar vasıtasıyla gerçekleşir. İlk aşamada, yurda izin nedeniyle

dönen işçilerin beraberinde getirdikleri bu yeni cihaz kısa sürede ülkede büyük ilgi

görür. Yabancı ülkelerde yaşayan Türkler arasında video cihazının kullanım sayısının

her geçen gün artmasıyla birlikte yerli film taleplerinde de bir yükseliş söz konusu

olur466. Bunun yanında, Almanya’da daha önce sinema filmlerinin ticaretini yapan

kişiler, Türkiye’deki yapımcılardan filmlerin kopyalarını isteyip video formatına

dönüştürüp Almanya’da pazarlamasını yaparlar. Türkiye’de sinemanın içinde

bulunduğu kriz, sektör çalışanlarını çeşitli çıkış yolları aramaya iterken bir anda

karşılarına çıkan bu fırsat coşkuyla karşılanır. Yapımcılar, depolarda “çürümeye

bırakılan” filmleri ilk aşamada büyük masraf gerektirmeksizin yeniden kullanılabilme

olanağına sahip olurlar.

465 İ. Altuğ Işığan, 1970’lerden 1990’lara Türkiye’de Sinema Endüstrisi, Film, sayı: 02, Temmuz-Eylül
2003, s: 33
466 Nilgün Abisel, “Türk Sinemasında Film Yapımı Üzerine Notlar” içinde Nilgün Abisel, Türk Sineması
Üzerine Yazılar, Ankara, İmge Yayınevi, ss: 108-109



174

İlk adımları Necip Sarıcıoğlu şöyle aktarır:

“1975’te video olayı çıktı. Betamax kasetler. Bunun imalatını Sony

yaptı, Grunding farklı bir formatını yaptı. Bu çıkınca tabii birden imalatı

ayrı bir safha. Türkiye’de yok. Bunlar hemen Almanya’da bir stüdyoyla

anlaştılar. Merkezi Münih’te. Dediler ki bize, buradan da film

bulun…Bürolar açıldı. Yeniler girdi bu işe, farklı ticareti kavramış

kişilerdi bunlar. Örneğin çok takdir ettiğim Mustafa Mumcu vardı

Münih’te, restoran işi yapıyordu. Hemen bu işe atıldı. Hulki Saner gitti,

Ümit Utku ekibi gitti falan. Önce kendileri başlattılar. Ama filmler ne

oldu? Bizden kendi filmlerinin negatiflerini istediler, negatifler Münih’e

muvakkat (geçici) ihraçla gidiyordu. Onlar resmi gitti”.

Sarıcıoğlu’nun sözünü ettiği birkaç filmin dışında çoğu gayri resmi olarak yurt

dışına gönderilir. Nuri Sezer’in de belirttiği gibi filmlerin büyük çoğunluğu kayıt dışı

gönderilir:

“[…]Hiç bir kayda girmedi bunlar... Başlangıçta filmlerin

negatifleri gönderildi ama Türkiye'de de olay bilinince negatifler gitmedi

de U-Matikler falan başladı. Ama bunlar birilerinin cebinde ya da

çantasında gidiyordu. Yani belirli bir yürütme sistemi yoktu bunların.

Yani bir kara düzen. Burada bile, Avrupa da yani bir kişi 500 tane

sattıysa bile firmasında bunu 300 gösteriyordu. Türkiye'ye bir fayda

sağladı şöyle, bu paralarla yeniden film yapıldı. Prodüktörler çok para

kazandılar, özellikle çok film yapmış prodüktörler. Çünkü o filmler

ölmüştü artık, onlar için yaşamıyordu artık video çıkmadan önce.

Depolarda çürüyordu”467.

467 Nuri Sezer ile Şubat 2006’da yapılan görüşme



175

Sinema filmlerinin Almanya’ya gönderilmesine benzer bir süreçle, yani bireysel bir

takım girişimler başlayan bu yeni pazar, Türker İnanoğlu’nun öncülünde kurumsallaşır.

Yapımcılar, yabancı film satın almak üzere yurt dışında gerçekleşen Fransa’da Cannes,

İtalya’da MIFED gibi uluslararası büyük festivalleri takip etmek geleneğine sahiptirler.

1978 yılında gerçekleştirilen Cannes Film Festivali sırasında Türk yapımcılar satışa

sunulan filmleri ilk defa beyaz perdeden değil, televizyon ekranından izlerler.

Geleneksel sinema teknolojisinin gerektirdiği perde, projeksiyon cihazı ve film

bobinleri olmaksızın, televizyona bağlanan küçük bir aygıt sayesinde film izlerler.

Geleceğin bu teknolojide olduğunu kavrayan Inanoğlu, konuyu biraz araştırdıktan sonra

bu işe girmeye ve Türkiye’de videokaset dağıtımı ile ilgilenmeye karar verir. İnanoğlu

kendisi ile ilgili yazılan kitapta bu süreci şöyle anlatır:

“ […] Geleceğin bu kasetlerde olduğu gün gibi aşikârdı. Yalnız Türk

insanı değil, Avrupa ve Amerika’da bile halkın %90’ı video olayının ne

olduğunu bilmiyordu. Türkiye’de yapım şirketlerinden videokaset

haklarını satın almaya başladım. Hiçbir yapımcı o günlerde video

olayının ne olduğunu bilmediğinden bu hakların bedeline açıktan gelen

para gözüyle bakıyordu. Beş yüz civarında filmin videokaset gösterim

haklarını satın aldım. Videokasetlerin dağıtımını yapan bir şirket

kurmaya karar verdim. Ertem Eğilmez, Nahit Ataman, İrfan Ünal, Recai

Akçaoğlu, Şerafettin Gür ile Egemen Bostancı’ya fikrimi açtım;

yapıtlarıyla şirkete ortak olmalarını temin ettim. Ulusal Video A.Ş.

adında bir şirket kurduk. Benim şirketimin ve dışarıdan satın aldığım

filmlere ek olarak ünlü yapımcı arkadaşlarımın filmleri, Egemen

Bostancı’nın müzikalleri ve müzik şovlarıyla büyük bir liste

oluşturduk.”468

Ulusal Video’nun kurucularından ve ortaklarından biri olan Şeref Gür, bu yeni

teknolojinin, sektör içerisinde bir heyecan ve şaşkınlık yarattığını anlatır. Almanya’dan

gelen ardı arkası kesilmeyen talepler sektörde yeni yapılanmaların da yolunu açar. Bir

468 Giovanni Scognamillo, Bay Sinema, Türker İnanoğlu, Türvak Kitapları 1, Nisan 2004, s: 299



176

furya şeklinde hemen hemen tüm yapımcılar ellerindeki bütün filmlerin video haklarını

Ulusal Video olmak üzere başka aracı firmalara satarlar. Masrafların büyüklüğü

karşısında ortaklıktan ayrılan Şeref Gür bu adımları şöyle aktarır:

“Ulusal’ın %20’si benimdi. %20 ortaktım. %20 Türker ortaktı, %20,

Arif ile Nahit(Ataman) ortaktı, %20’sine de Egemen Bostancı ortaktı.

Beş kişiydik biz ortak olarak. Ulusal Video ismini de hatta Nahit ile

ikimiz kurduk. Ben genel müdürüydüm. Teşkilatlanacağız, yapacağız

edeceğiz falan filan. Bir baktım imkânı yok. Muazzam bir sermaye

istiyor. Dedim ki ben ortaklığımı %10’a düşürün. Ama benden para

istemeyin. Bir iki ay böyle gittik. Ne %10’u? İmkân yok ki! Muazzam

para lazım..”

Gerekli olan bu para piyasada var olan filmleri satın almak için gereklidir. Şeref

Gür şöyle devam eder:

“[…] Hem Türkiye’deki filmleri aldık. Selim Soydan’ın filmlerini

aldık, Mine Filimin filmlerini aldık. Video haklarını aldık ki Türkiye’de

dağıtacağız. Büro açtık, makinalar. Kasetler, kaset çoğaltma olayları.

Teknik bilgi hiç bilmem. Hiç anlamadım. İşte oradan aldık birisini

getirdik, buradan aldık birisini getirdik. Ama sonra düşündüm benim hiç

bilmediğim bir iş. Bu mağazacılık gibi bir şey.  Bir süre sonra dedim ki,

kusura bakmayın kardeşim. Ben ne çalışabilirim ne bir şey yapabilirim.

Affedin. Gel işte %5’ten falan dediler. Evvela ben ayrıldım, benden sonra

Egemen, sonra İrfan ayrıldı. Sonra Atıf ile ikisi kaldılar ama bir süre

sonra Türker yalnız kaldı. Hürriyet Milliyet falan, Türker devam etti.” 469

Gerçekten de filmlerin dönüştürülebilmesi ve videokasetlerin satışa sunulabilmesi

için teknik araç gereçler gerekmektedir ve bunların doğal olarak ithal edilmesi

öngörülür. Sözü geçen yıllar, Türkiye’nin gerek ekonomik gerekse siyasal açıdan bir

469 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme



177

çıkmazda bulunduğu yıllardır. İhracat çok kısıtlı bir oranda gerçekleştirilebilmekte ve

çok sıkı bir kontrolden geçmektedir. Dolayısıyla İnanoğlu’nun videokaset teknolojisinin

ithalatı ile ilgili yaptığı başvurular, “lüks” sayılarak yetkililerce reddedilir. Film alma

çalışmalarına devam eden şirketin ortakları, Şeref Gür’ün de ifade ettiği gibi artan

masraflar ve giderler nedeniyle ortaklıklarını feshederler. Onların hisselerini Türker

İnanoğlu kendisi satın alır. Ulusal Video’ya daha sonra Banker Kastelli gibi dönemin

“flaş” ismi ve Hürriyet gazetesi genel yayın müdürü Nezih Demirkent ortak olarak

katılırlar. Bu süreç içerisinde, Devlet Planlama Teşkilatı’ndan olumlu bir sonuç almak

üzere Türker İnanoğlu çeşitli girişimlerde bulunur ve bir yakını vasıtasıyla bu birimin

başında bulunan Turgut Özal’dan bir randevu almayı başarır. İlk görüşmede durum

tespiti yapan Özal, İnanoğlu’na aynı günün akşamı bir başka randevu verir. Bu

görüşmeyi yine Scognamillo’nun hazırladığı kitaptan Inanoğlu’nun ağzından aktaralım:

“Sayın Özal beni kabul etmeyecek diye çok korkmuştum, oysaki o

beni hazırlıklı olarak konuya vakıf uzmanlarıyla bekliyordu. Kendisi bir

taraftan çay içip sandviç yiyor, bir taraftan benim konumla ilgileniyordu.

Sonunda bana bir şartla ithalat izni verdi: önce Almanya’da Türk

işçilerine kaset pazarlayacağım, sonra Türkiye’de çıkaracağım.

Rahmetli, Türk işçilerinin ve çocuklarının Türk kültüründen, Türk örf ve

adetlerinden kopmaması için benim teklifimi ideal bulmuştu. Oradan

Ekrem Pakdemirli Bey’e telefon etti. “Sana Türker İnanoğlu’nu

gönderiyorum, acil olarak işlemlerini bitirin” talimatını verdi.”470

Satın alınan filmlerin video formatına dönüştürülmesi için telesine edilmeleri

gerekmektedir. Bu teknolojinin Türkiye’ye getirilmesi o döneme çok pahallıdır ve de

sipariş üzerine imal edildiği için de çok uzun bir zaman alacaktır. Dolayısıyla Ulusal

Video, Necip Sarıcıoğlu’nun da belirttiği üzere filmleri geçici ihracat yoluyla İngiltere

ve Almanya’ya gönderir. İnanoğlu şöyle anlatır:

470 Giovanni Scognamillo, a.g.e. ss: 300-301



178

“Londra’da “ITE Films Limited” adlı bir şirket kurdum.

Almanya’da da Tahir Minareci firmasıyla temasa geçtim. Almanya,

İsviçre, Hollanda, Fransa dağıtımını da Minareci Video’ya verdim.

Böylelikle Özal’a verdiğim sözü tutuyordum. Filmlerin videokasetlerinin

önce Avrupa’da dağıtımı yapılıyordu. Türkiye’de de 1864 Ulusal bayisi

kurdurarak büyük bir video zinciri oluşturdum. O günlerde iki-üç saat

uyuyordum, haftada iki kere yurt dışına girip çıktığım oluyordu; Londra-

Münih-İstanbul arasında mekik dokuyordum. Bir yandan da Türkiye’de

bayilik sistemi için il il dolaşıyordum. Kasetler hazır olduktan sonra bir

Almanya olayı organize edip, kırk iki gün sonra Türkiye’de video olayını

patlattım.”471

İnanoğlu’nun ifade ettiği gibi, tam bir “patlama olur”. Bu durum yalnızca Türkiye

içerisinde değil, aynı zamanda da Almanya’da da büyük ilgi görür. Bu işlere atılan ve

biraz ticaretten anlayan Almanya’da yaşayan Türkler, piyasadaki filmlerin Almanya’da

gösterilmek üzere video haklarını almak için Ulusal Video ya da Estet Video gibi büyük

kuruluşlara başvururlar. Kadri Yurdatap da İnanoğlu’na ek olarak film taleplerinin nasıl

gerçekleştiğini aktarır:

“Aracılar geldiler Türkiye’ye, Türk filmlerini Almanya’ya aldılar.

Önce, eski stoklarımızı aldılar, daha sonra da Türkiye’de de bu salgın

haline geldi. Her mahallede bir video kiralama dükkânı açıldı. Bir kaç

tane şirket kuruldu, Ulusal Video gibi, Estet Video gibi... Bunlar Türkiye

ve Alman pazarına satış yapıyorlardı. Alman parasıyla film yapılıyordu.

Ve bu insanlara küçük bir kar bırakılıyordu.”472

Ancak biraz hızlı gelişen bu pazar, yapımcıları hazırlıksız yakalar. Filmlerinin

video haklarının bedeli çoğu zaman biraz el yordamıyla ve tesadüfler sonucunda

belirlenir. Şeref Gür bununla ilgili bir anısını aktarır:

471 A.g.e. s: 302
472 Kadri Yurdatap ile Nisan 2005’te yapılan görüşme



179

“Dedim ki tamam, herkes anonim şirket. Bütün herkes satsın

filmlerini, bütün haklarını. Buradan sattıkça verelim. Yani öyle bir şey

yapalım. Öyle bir teşkilat kuralım ama film başına ne kıymet verelim?

Sende var 10 tane Kemal Sunal, bende var bir tane. Yahut hiç yok.

Bunların bir değeri yok. Ama herkesin ayrı ayrı (satsın). Bana

güveniyorsanız yapalım. Tamam dediler. Sana yetki verdik

kardeşim.[…]Biz bunları konuşurken Türker telefon açtı. Abi dedi,

Minareci diye biri var. Filmlerimi istiyor dedi, fakat  ben dedi,  filmlerimi

avansı da aldım sattım. Yüzüm de tutmuyor dedi. Kırmak istemiyorum

Kemal Ilıcak’ı. […] Tabii, dedim ama ne yapayım? Abi dedi, atlat ama

kibarca. Ben onu (Minareci) aldım, Nişantaşı’nda bir yerde yemek yedik.

Adam hakikaten Almanya’da ama çok tüccar, beyefendi bir adam,

Minareci. Başka işleri var, konserler falan. Adam bayağı düzeyli bir

insan. Baktım ki adamı kandırmaya falan gerek yok. En doğrusu doğru

konuşup biraz olmayacak şekle sokmak. Dedim ki, çok şey var. Beş

şirketin, hepsi ayrı ayrı. Siz bana müsaade edin dedim. Onlarla

görüşeyim. Nasıl alırsınız edersiniz falan. Listeler hazır mı dedi? Hazır

dedim, siz de bakın, bir inceleyin. Olur dedi, ne zaman buluşalım? Siz ne

zaman arzu ederseniz, ben hemen bu akşam onlarla konuşurum dedim.

Yarın bulaşalım dedi. Ertesi gün geldi. Telefon ettim. Arif dedi ki, işte 6

bin marktan aşağı vermem, diğeri 5 binden aşağı vermem falan. İşte öyle

paralar söylendi. Sizin dedi? 3 tane film var o zaman. Vesikalı Yarim,

Kader Böyle İstedi, bir de .. bir tane daha var. Ben de bir miktara

bırakırım dedim kendi filmlerimi. Siz bunları alın, bunları nasıl olsa

hallederiz. Bunlar o ayarda filmler değil. 3 tane, yani adet olarak, güçlü

değil. Şimdi Türker’inkinden başlayalım, Türker dedim hepsine 10 bin

mark istiyor, vermesin diye parayı. Ayırım da yapmıyor. Hiç, siyah-

beyaz, renkli ayırmam diyor, liste halinde veririm, %50’sini de peşin

isterim diyor dedim. Adam durdu, evet dedi, bunlar ne istiyor? Valla

dedim, Arzu film, 12 istiyor dedim. O da %50’sini peşin istiyor. O da

ayırmıyor. İrfan bey de 12 istiyor dedim. Çok para istiyor bunlar

dedi…Peki dedi, mukavelelerini yapalım. Ben hem telefon açtım bunlara.



180

Dedim böyle böyle…Çıldırdılar hepsi birden ve mukavelelerini de

yaptılar. Artık ondan sonrasını hiç bilmiyorum. Adam dedi ki bana “size

beş bin marklık çek verebilir miyim?” Hayır dedim ben. Ben hakikaten

Necip Sarıcı’ya söz vermiştim. Necip’e ikişer bin Mark’a verdim ben,

neyse, helal olsun… Bunları verdik, yer tutmak üzere, Harbiye’de iki tane

yer var bakıyoruz. Bir de mobilya bakıyoruz, falan filan. Harbiye’den

çıktık, adamın biri arkamdan “Şerafettin Bey, Şerafettin Bey” diye

sesleniyor. “Şerafettin Bey” olunca ya askerliktir ya da maliyedir,

korkarım. Geldi, dedi ki, sizi iki gündür arıyorum. Buyurun dedim. Dedi

ki, siz dedi film işlerine bakıyormuşsunuz. Benim bir ortağım var dedi.

Dedim ki, valla o iş bitti. Siz, yemeğe mi gidiyorsunuz dedi, evet dedik. O

adamı almış geldi. Kalantor bir adam. Alman. Aynı filmlere 15’er bin

Mark teklif ediyor! Ve peşin hepsi. Kimse ne olduğunu bilmiyor, kaç para

alındığını. Demek ki orada bir piyasa var. Onlar bu piyasanın içerisinde.

Biz buradan oraya ahkâm kesiyoruz. Hiç kimse orada bir büro açıp

teşkilatlanamadı.”

Şeref Gür’ün de yukarıda belirttiği gibi, Türkiye’deki firmalar Almanya’da

doğrudan büro açamazlar. Satışlar, Almanya’da yaşayan Türklerin kurdukları aracı

firmalar vasıtasıyla gerçekleşebilmektedir. Bunun yanında Sarıcıoğlu’nun daha önce

değindiği gibi, Ümit Utku, Saner Film gibi Yeşilçam’ın önemli isimleri doğrudan

Almanya’ya yerleşerek video ticaretini yaparlar ve Yeşilçam sistemine uygun bir

dağıtım sistemi geliştirirler:

“Ticareti nasıldı? Önce satıştı.  Benim gördüğüm en yüksek rakam,

bir filmin 185 Mark’a satıldığıydı. Ümit Utku’nun, Saner Filmin falan.

Diğerleri de kiraya veriyorlardı. Bunlar orada bulunup, işin hemen

başında. Bölgeler ortaya çıktı. Dağıtımcılar diye bir yöntem bulundu,

minibüslerle. Bunlar büyük avanslar verdiler yapımcılara. Türkiye’den

bizimkiler gidince, oradaki uyanıklar bölgelerden avanslarla

yapımcıların ayağına gelip, aman bize film ver diyorlardı. Talimat

veriyor, avans alıyor, para alıyor, işletme avansı alıyor, kasetlerin



181

parasını nakit alıyor. Sen şuraya 100, 300, 500 şuraya. Stüdyoya talimat

veriyor. Stüdyo bunları basıyor, sonrada dağıtılıyor. Müthiş bir ilgi.”473

Ulusal Video İngiltere’de ayrı bir şirket kurar, yöneticisi de Giovanni

Scognamillo’dur. Scognamillo, sistemin işleyişi ile ilgili önemli bir noktanın altını

çizer:

“(Almanya’dakilere) master kaset veriliyordu onlar çoğaltıyorlardı.

Aynı şeyi Londra'da da yaptık. Orada bir İngiliz şirketi kurduk.  Ben

yöneticisiydim. Orada da en azından Londra'daki Kıbrıs Türk bölgesi

için filmler temin ettik ama pek başarılı bir çalışma olamadı çünkü

Almanya'dan gelen korsan kasetleri hiçbir şekilde engelleyemedik.

Korsan kasetler daha çok Almanya'dan geliyordu. Yani bizim çıkartmak

üzere olduğumuz kaset, bir hafta önce Almanya'dan gelmiş oluyordu.”474

Scognamillo’nun da aktardığı gibi, her ne kadar teşkilatlanma yolunda bir adım

atılmış olsa da yurt dışında oluşan bu pazarı denetlemek çok zordur. Özellikle

Almanya’da bu işe el atan yüzlerce küçük girişimci bir anlamda Şeref Gür’ün de işaret

ettiği gibi piyasayı kontrolleri altına almışlardır. 1980’li yıllara kadar videokasetlerin

yanı sıra sinema salonlarında filmler gösterilmeye devam eder. Ancak ilgi giderek

azalır, salonlar kirası karşılanamayacak hale gelindiğinde de yavaş yavaş kapanır.

Bu durumu Nuri Sezer şöyle açıklar: “[…] Evlerinde rahat bir ortamda izlemeyi

tercih ediyorlardı sanırım. Çünkü video başladığında sinema hala devam ediyordu.

Sinema salonlarında filmler gösteriliyordu. Ama sinema olayı bitti. Herkes kendi evinde

gecede iki-üç film seyrediyordu. Video öncesinde kiralanan sinema salonları tıklım

tıklım dolardı.”

Salon işletmeciliği yapanlar da video piyasasına adım atarlar. Özellikle 1980’lerden

sonra aralarından bazıları yeni dağıtım yöntemleri geliştirerek rekabet ortamının iyice

kızışmasını sağlamışlardır. Bu yöntemleri Sarıcıoğlu aktarır:

473 Necip Sarıcıoğlu ile 14 Mart 2007’de yapılan görüşme.
474 Giovanni Scognamillo ile Nisan 2007’de yapılan görüşme



182

“Bu arada aynı işletmeyi yapan Türkler, kaset kiralama işine

girdiler. Üç kaset alıyordu, parasını da peşin ödüyordu, sonra

getiriyordu yenisini alıyordu. Böyle yürüyordu. Sonra çok çok uyanık

biri, Sabri Demirdöven, (İstanbul TV, İstanbul Radyo’yu kurdu). Koç

grubunda çalışırken bir staj için Almanya’ya gidiyor, orada bu işleri

görüyor, hemen sistemin içine atlıyor. Stüdyo kuruyor. Alman

Televizyonu onunla bir belgesel yapıyor hatta. Seri imalat yapıyor ve ilk

defa posta yoluyla satış sistemini gerçekleştiriyor. Çok tutuyor. Postacı

geliyor, parasını tahsil ediyor, paketini veriyor. Filmleri merkezden

alıyordu. Hemen uyandı, paraları da kapınca İstanbul’a geldi, film

haklarını, Almanya Video haklarını aldı. O para da iyi rakamlardı. Artık

80’lere doğru filmler çekilmeden avanslar toplanmaya başlandı. Bölge

işletmeciliğindeki gibi. Almanya'da bizim bir bölgemiz oldu.

Sonra Katibim Video (Hamburg kökenli) Faruk ve Erol Karslı, iki

akraba. Hemen sanayi yatırım sistemine giriştiler. Dolum stüdyosu

yaptılar. Onlar da İstanbul'a geldiler ve film talebinde bulundular.

Almanya'dan dört, beş alıcı çıkınca (Minareci, Sanver...) burada fiyatlar

arttı. Neredeyse bir filmin yapımı kadar video hakları istenmeye

başlandı. Avans veriyorlardı, sözleşme yapıyorlardı.

Video hakları önceden satılan filmlerin yanı sıra, bazı işletmeci ve yapımcılar

doğrudan video formatında film üretilmesinin daha ucuza mal olacağını düşünürler. Bu

durum, elde var olan büyük filmlerin bir anlamda tüketilmesi sonucunda ortaya çıkar.

Bu işleyiş kısa bir süre içerisinde irili ufaklı birçok yapım şirketinin kurulmasına neden

olur.

“Büyük işler bitince, Arsel Video olan Arif Bey, Ştutgart'ta merkezi

buradaki bir ortağı ile iyi bir yapımcı oldu. Bize avans veriyordu ve 16

mm'lik film çekmemizi istedi. Böylece 16 mm’lik film çekimleri başladı.

Ama çekim sebebi Almanya'daki video hakları içindi. Bunu yapan da

sinema içindeki ufak sektördü. Film başına o zamanın parasıyla 5000 TL



183

kazanıyordu. Mutlu oluyordu. Avans alıyordu. Negatifleriyle teslim

ediyordu. Mülkiyet hakkı doğdu475.

Maliyetlerin düşmesiyle birlikte sektör ardı ardına anlaşmalar yapmaya, seri

halinde filmler üretmeye başlar. Başlangıçtaki sürecin tersinde, bu sefer Almanya’da

çalışan Türk video firmaları Türkiye’de şubeler açmaya, beraberlerinde de teknik

donanım getirmeye başlarlar476 ve Almanya’dan gelen talepleri iletirler.

“Bu filmler sadece Almanya piyasası için yapıldı ve bu filmlerin

sinema versiyonu olmadı. Aşağı yukarı 500 ile 1000 arası 16'lık film

yapıldı. Dublajı, çekimi ekonomik yapıldı ama bunlar Almanya'da

dağıtım pazarı buluyordu.”477

Filmlerin doğrudan video formatında çekilmeye başlandığı bir dönemde faaliyet

gösteren yönetmen Ömer Uğur bu taleplerin Yeşilçam’da var olan bölge işletmeciliğine

benzer bir şekilde işlediğini vurgular. Almanya’daki aracıların Türkiye’deki firmalara

taleplerini bildirdiklerinden bahseder. Uğur, çoğu zaman dört-beş filmlik paketler

üzerinde gerçekleşen bu anlaşmalara göre bir avans verildiğini, ilk üç filmin gelen

talepler doğrultusunda çekildiğini, kalan bir veya ikisini de yapımcı firma ya da

yönetmenin belirlediklerini belirtir. Bu sonuncuların kalitesinin genellikle daha düşük

olduğunun da altını çizer. Ayrıca, bu listelerin ilk sıralarında yer alan filmler çoğu

zaman negatif, yani 35 mmlik çekilirken, diğerleri doğrudan video için çekilen

filmlerdir.478 Bunun yanında Kadri Yurdatap da yapımcılar olarak doğrudan

Türkiye’deki firmalarla çalıştıklarını belirtir. “ […] Ve diyorduk ki, “biz Ulusal

Video’ya 5 film yapacağız. Ve bu beş filmin içinden ne istersek yapabiliyorduk.”479

Ömer Uğur’un da altını çizdiği gibi, “yapılan filmlerin büyük çoğunluğu küçük

bütçeli ancak çarpıcı konulara sahiptirler”.

475 Necip Sarıcıoğlu ile Mart 2007’de yapılan görüşme
476 Nilgün Abisel, a.g.m. s: 110
477 Necip Sarıcıoğlu ile Mart 2007’de yapılan görüşme
478 Ömer Uğur ile Ocak 2005’te yapılan görüşme
479 Kadri Yurtdatap ile Nisan 2005’te yapılan görüşme



184

Sayıca çok ve acele çekilen bu filmlerin nitelikleri- Şeref Gür üç günden söz eder-

Ömer Uğur’un da ifade ettiği gibi çoğu zaman düşüktür. Şablonlar üzerine kurulmuş,

akıcılığı olmayan, ses ve görüntü kalitesi çok düşük filmler yapılır. Ayrıca yarı-

profesyonel yöntemler kullanıldığından laboratuar, baskı gibi maliyetleri arttıran teknik

gereksinimlere ihtiyaç duyulmaz. Yine bölge işletmeciliği sisteminde olduğu gibi,

verilen avans miktarları filmlerde oynayacak oyunculara göre değişir. Ancak buradaki

“avans” Yeşilçam’da olduğu gibi gösterimler üzerinden alınacak komisyon üzerinden

değil, doğrudan doğruya filmlerin gösterim haklarının satın alınması üzerinden

hesaplanmaktadır. Başka bir ifadeyle, bölge işletmecileri, yapımcılara verdikleri

avanslarla filmlerin gösterim haklarını satın almıyorlardı, gösterimlerden elde edilen

gelir üzerinden almaları gereken komisyon ücretinin, bir yüzdenin avansı söz

konusuydu. Oysa, video filmlerine ödenen avanslar filmin gösterim haklarının belirli bir

süre için dağıtımcıya devredilmesini içermekteydi480.

Görüldüğü üzere, video neredeyse durmuş olan Türk sinema endüstrisini

kamçılamıştır. Kadri Yurdatap’ın da altını çizdiği gibi:

“[…] Eskiden sinemalarda bir piyasa varken, video çıkınca

iki piyasamız birden oldu. Paramızın yarısını Türkiye’den,

yarısını Almanya’daki gösterimlerden aldık.” […] “ % 40’ını

Almanya, %60’ını Türkiye karşılıyordu. Üstüne para kalıyordu.

Ekonomik olan da üstüne film yapıyordu. Almanya’dan gelen bir

firmaya ilk on filmimi sattım ben. Bir milyon lira aldım. O para

benim ana sermayem oldu. Sıfırlamıştım. Sonra paramı dikkatli

kullandım ve büyüttüm. Ben diğerleri gibi sadece video

gösterimi için film yapmadım, sinema gösterimleri için film

yaptım”.

480 Ömer Uğur ile Ocak 2005’te yapılan görüşme. Ayrıca bkz, Nilgün Abisel, a.g.m. ss: 113-114



185

Buna ek olarak, Ömer Uğur, seks furyası sırasında sektörü terk etmiş

kişilerin yeniden geri dönmesine neden olduğundan bahseder:

“[…]Demek istediğim, aslında 77’de ölmüş olan, krize girmiş, can

çekişen sektöre. Aslında bir sektörün, aslında insanların büyük bir

çoğunluğu, 77’den 80’den sonra insanların büyük bir çoğunluğu mesela

kopup gitmiş. Kameramanı, oyuncusu… Mesela çok ilginçtir, bu oyuncular

hep bir yerlerden bulundu getirildi tekrar. Kuyumcusu, kuyumculuk yapan.

Yani adam bırakmış gitmiş bu işi, kuyumcu dükkânı açmış. Şimdi mesela

öbürü gitmiş bilmem ne yapmış. Yani herkesi gittiler bir yerlerden

topladılar geldiler. O 77’den sonra bu seks filmleri furyası sırasında bir

sürü insan bu işlerde çalışmayı reddetmiş ve gitmiş. Dolayısıyla da bunlar

bir yerlerden toplandılar geldiler. Yani sektöre bir canlılık getirdi. Sonunda

video mideo, sonunda yılda 60-80 film çekiliyordu yani, hatta daha da fazla.

Anlatabiliyor muyum?  Dolayısıyla sektörde bir kan deveranı başladı”481

Ancak daha önce de ifade ettiğimiz gibi eksik yapılanma, ciddiyetsiz yaklaşımlar,

çoğu yapımcı ve dağıtımcı firmanın kaba bir tabirle kolay yoldan “parayı vurma”

sevdası nedeniyle kısa sürede bu iş çığırından çıkmıştır. Necip Sarıcıoğlu’nun da

belirttiği üzere:

“Türkiye'de bir şeyin çok patladığı zaman 6 ay ile 1 senedir.

Sonrasında haksız rekabet girer işin içine. Herkes o işin içine dalar.

Almanya içinde çok fazla yaygınlaştı kaset dağıtımcılığı, bölge

işletmeciliği. Paralar ödenmiyor, kaçırılıyor”.

Sarıcıoğlu, Türkiye’de doğru düzgün bir hesap tutulamazken Alman hükümetleri

kaçırılan bu paraların hesabını sorduğunu belirtir ve bir örnek verir:

481 Ömer Uğur ile Mayıs 2009’da yapılan görüşme



186

“Resmiyete girmemiş paraydı. Ama sonra Almanya bunu

sorguladı orada çalışanlara. Sen Londra'ya para göndermişsin.

Dekontta görünüyor ama neden? Birçoğu ceza gördü bu nedenle.

Arif bey hapis yattı mesela. Mukbil beyin evini, her varlığını aldılar.

Çok acımasız Alman kanunları. Ve Almanya'ya girişleri yasaklandı.

Türk usulü çalışmayı, bakkal kasap hesabını çok sorguladı. Hesabını

veren çok az çıktı veremeyen Türkiye'ye kaçtı. Teknik anlamın

dışında sinemaya bir yatırımları olmadı. Günlerini gün ettiler.

Mesela ben Ahmet bey'den 10bin mark alacağım, Ahmet bey sizi

ağırlıyor, trenden uçaktan alıyor, bir kaç yere gidiyorsunuz. Parayı

istediğinizde kıvırıyor. “İşte bana şu gelmedi, şu ödenmedi...” .

Almanya'da da çekler dönmeye başladı. Güvensiz hale geldi.

Buranın oraya yansımasıdır bu aslında. Yeşilçam'ın senetleri çok

meşhurdur. Verir alır onu. Bu senetlerin %70'i sağlam değildi. Bir

yere kullanır falan, hadi hacizler gelir...Çok sıkıntı çekilmiştir.

Bankerler oluşmuştur. Meşhur Manukyan, Yeşilçam'ın senetlerini

paraya çevirir. Almanya'da aynı sistemler kuruldu. Alınan senetler

ödenmedi, mallar kaçırıldı. Aslında Türkiye'ye iyi bir şekilde

yansımadı. Bir tek belki de sektörde teknik kadroda çalışanlar için

fark etmiştir.”

Yapılan anlaşmaların büyük çoğunluğu açık hesap gerçekleştiriliyor. Çoğu zaman

hesap tutulmuyor. Bir yandan Türk sinemasını finanse edip batmak üzere olan birçok

firmaya can simidi olan özelde video, genelde Almanya pazarı, sonunda atılamayan ya

da yanlış atılan adımlar nedeniyle bir furyadan öteye gidemez. Bu pazarın doğru bir

şekilde organize edilememesinden dolayı birçok yapımcı zor durumda kalır. Bu

durumla ilgili olarak Arif Keskiner bir örnek verir:

“Öyle durumlar da söz konusu oluyor ki, bireysel olarak

yaptığınızda, paranızı alamayabiliyorsunuz. “Yılanı Öldürseler”i

Fransız televizyonu istedi, aracı bir Fransız firması vasıtasıyla verdik. 15

gün arayla 2 defa gösterime soktular filmi, ama aracı bize paramızı



187

vermedi. Kiminle çalışacağınızı bilemiyorsunuz. O yüzden, bu işle

uğraşan, yetkili birilerinin olması gerekir.”482

Necip Sarıcıoğlu furyanın sonlarını şu şekilde özetler:

“Almanya pazarında da dönen para o dönem için Avrupa pazarında

dolaşan 150 milyon marka ulaşabilir.  Almanya'dakiler videoya

“bakmak” derlerdi. (Neye bakacağız) Bakacakları şeyler de kötü olunca

ticaret giderek azaldı. Zaten oradan buraya gidiş gelişler kolaylaşınca,

onlar gelip istediklerini götürdüler”. […] “Ama dediğim gibi, iş ayağa

düştü. 1990'lara kadar Almanya, Türkiye'deki film kaynaklarını tüketti.

Hem kopya olarak hem video hakları olarak. Mübala etmeyeyim ama

300’e yakın negatif kayboldu orada, geri gelmedi. Türk sinema tarihinde

önemli filmlerdi bunlar.

Görüşmeleri gerçekleştirdiğimiz kişilerin hemen hepsi, kaybolan bu filmlerin yanı

sıra, video filmlerinin satışlarından elde edilen paraların sinemaya geri dönmediğini de

ifade ederler. Kadri Yurdatap, filmlerinin video hakları sayesinde yeniden film

üretebildiğini anlatırken çoğu yapımcının bu paraları sefahatte kullandıklarını söyler.

“…Herkes istediği yere yatırdı. Adamın Berlin’de lokantası vardı,

geldi Antalya’da otel kurdu”. Benzer bir noktaya Necip Sarıcıoğlu da

değinir: “Almanya'da pazar düşünce buna kalibre olmuş firmalar biraz

müşkül durumda kaldılar. Sinema bitti, video bir kaç fenik'e düştü. Bu

işle uğraşanlar da sektör değiştirdiler. Mesela Mukbil Saner Anadolum

Gıda Pazarı diye bir market açtı. Başka işi beceremediler.”

Yaptığımız görüşmelerden yola çıkarak Almanya’ya yönelik sinema pazarının

niteliklerini özetlersek her şeyden önce doğrudan sinema filmlerinin gösterimlerinden

çok, video pazarının Türk sinema endüstrisine taze bir kan getirdiğini söylemek gerekir.

482 Arif Keskiner ile Haziran 2007’de yapılan görüşme



188

Çoğu yapımcı için “öldü” sayılan sinema filmleri, Almanya’dan ithal edilen video

teknolojisi sayesinde hem Türkiye’de hem de başta Almanya olmak üzere yurt dışında

yeniden kullanılabilir ve hatta para kazandırabilir hale dönüşür. Bunun yanında 1960’lı

yıllarda düzenlenen gösterimler, ilk olarak Münih merkezde, tren istasyonlarının

(Bahnhoff) yakınlarındaki sinema salonlarında gerçekleştirilir. Türkiye’den Almanya’ya

göç eden işçilerin büyük çoğunluğu Münih’e gider. Dolayısıyla, Türk filmlerinin

gösterimlerindeki izleyici sayısının diğer bölgelere oranla daha yoğun olduğu bu

şehirde, Türklerin uğrak mekânı olan tren istasyonları çevresindeki salonlarda

düzenlenmiş olması doğaldır. Almanlardan kiralanan salonların gişe gelirleri kiralayan

Türk’ün olacak şekilde anlaşmalar yapılır. Öncelikli olarak, işçilerin gösterimleri takip

edebilmeleri için hafta sonları belirli seanslar için kiralanır. Giden filmler, Türkiye’de o

sene ya da daha önceki yıllarda üretilmiş filmlerin kopyalarından oluşur ve büyük ilgi

ile karşılanır. İlk dönemde gerçekleştirilen bu ticaretin işleyiş şekli Almanya’dan birinin

gelip, firmalardan çok cüzi bir fiyata anlaşıp kopya satın almasıyla yürür. Sistem güven

üzerine kurulu olduğu için açık hesap çalışılır.  Almanya’da ve hatta Avrupa’nın başka

ülkelerinde yaşayan Türklerin sayısı artınca film pazarı da gelişir. Beş büyük işletme

kurulur. Hatta bunların arasına bir de Alman katılır. Almanya’ya iki bine yakın kopya

gönderilir. Büyük depolar tutulup, diğer ülkelere (Londra, Hollanda) sevkiyat yapılır. O

ülkelerdeki gösterimleri takip etmek üzere şirketler, kendi adamlarını görevlendirir.

1970 sonlarında video furyası sinema sektörünü etkiler. Hemen hemen bütün

yapımcı firmalar bu furyaya dahil olurlar. Filmlerin Almanya’da gösterim ve video

hakları çok yüklü paralara satılır. Yeşilçam’da olduğu gibi bölgeler kurulur ve bu

bölgeler içerisinde filmler dağıtılır. Başlangıçta, varolan filmlerin tele-sine edilerek

videoya dönüştürülüp, gösterim haklarının satın alınması şeklinde işleyen pazar

1980’lerin ortalarından itibaren dağıtımcıların, yapımcılara avans vererek film sipariş

etmesiyle devam eder. Filmlerin alıcıları çıkınca fiyatlarda da bir artış söz konusu olur

ve neredeyse bir filmin yapımı kadar video hakkı istenir. Buna paralel olarak da

videokaset kira ve satış fiyatları da çok yükselir.

Çok hızlı gelişen bu pazar, doğru organize edilemememiştir ve kurumsal bir yapıya

sahip değildir. Birkaç büyük firma dışında işlemlerin çoğu kayıtsız yapılır. Alman



189

Devleti de bankalarda yapılan işlemler nedeniyle insanlardan hesap sorar. Birçoğunun

Almanya ile ilişiği bile kesilir.

i) Gönderilen filmlerin nitelikleri

Türkiye’de gösterime giren hemen hemen her film Almanya’ya gönderilir ancak

bunlar arasında “öncelik” sahibi olanlar vardır. Tercih edilen filmler daha çok Yeşilçam

melodram ve güldürüleri olur. Daha “sosyal içerikli” olarak tanımlayabileceğimiz

filmler, Türkiye’deki gösterimlerinden çok sonra yurt dışına çoğu zaman da video

kanalıyla gönderilir. Bugün Almanya’da yaşayan ve Türkiye’de bir dönem yapımcılık

ve yönetmenlik yapmış olan Nuri Sezer, bu durumu şöyle ifade eder:

“Filmler buraya çok geç geldi. “Otobüs” mesela... Film yapıldı,

Türkiye'de gösterime girdi. Taa neredeyse on sene sonra buradaki

vatandaşlara indi video kanalıyla. Sinemada gösterilemedi. Mesela bizim

yaptığımız, “Gül Hasan” bir tek İşveç'te gösterime girdi. Başka yerde

sinemada gösterilemedi. Video da çok geç geldi..”

Genel olarak Türkiye’de sinemada gösterime giren ve çok tutulan filmlerin büyük

çoğunluğu, daha önce de ifade edildiği gibi, klasik Yeşilçam özellikleri taşıyan

filmlerdir. Birçok ülkede olduğu gibi, toplumun sorunlarına “daha gerçekçi” bir bakış

açısıyla yaklaşan, onun sorunlarını dile getiren filmler yankı uyandırmasına rağmen

gişede çok başarılı olamazlar483. Ana hatlarıyla, gündelik hayatın zorluklarından bir

anlamda sıyrılmak için sinemaya giden izleyicinin, beyaz perdede de bu sorunlarla

yüzleşmek istememesi olarak açıklayabileceğimiz bu tutumun, benzer bir şekilde yurt

dışında yaşayan vatandaşlarda da görüldüğü yapılan görüşmeler doğrultusunda

483 Sinema tarihinde toplumsal içerikli filmlerin öncüsü sayılan İtalyan Yeni Gerçekçi Akımı’nın günümüzde
dahi en önemli sayılan filmlerinin, gösterildikleri dönemlerde gişede çok büyük başarılar elde edemedikleri
tespit edilmiştir. Bu konuyla ilgili bakz Reymond Borde, André Buissy,  Le Néoréalisme Italien, Une
expérience de cinéma social, Cinématheque de Lausanne, 1960. Benzer bir durum, Türkiye’de çekilen ve
“Toplumsal Gerçekçi” olarak adlandırılan “Bitmeyen Yol” (Duygu Sağıroğlu- ); “Karanlıkta Uyananlar”
(Ertem Göreç-1965?) gibi filmler sansürün pençesinden kurtulduktan sonra da “izleyicinin sansürüne” takılmış
olduklarını söyleyebiliriz. Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası, Hareket yayınları, İstanbul, 1971



190

söylenebilir. Çalışmamızın çerçevesinin dışında kaldığı için daha

ayrıntılandırılamayacak bu yaklaşımı belki de, yurt dışındaki vatandaşların anavatanları

ile ilgili hafızalarında sakladıkları “hayalî”  imgelerin bu filmlerle zedelenmesine

gösterdikleri tepki olarak yorumlamak mümkün olabilir.

Bu görüş ile ilgili olarak yapımcı Arif Keskiner, Tunç Okan’ın Otobüs filmi ile

ilgili gerek yurt dışında gerekse yurt içinde yapılan eleştirileri aktarır:

“Almanya’yla bağlantılı olarak göç olayının sinemaya yansıması,

çok fazla olmadı. Birkaç tane film yapıldı. Toplasanız on-oniki tane film

yapıldı bütün o süreç içerisinde. “Almanya Acı Vatan”, “El Kapısı”

falan, bizim de içinde bulunduğumuz filmler…Otobüs de onlardan bir

tanesi ve hatta en önemlisi galiba. “Otobüs” te de öyle bir hikâye var

biliyorsunuz. Türkiye’den götürülen işçiler nasıl istismar edildi, İsveç’te,

Stockholm’ün bir meydanında öyle bırakıldı. Güzel bir filmdi, yurt

dışında da çok ödüller aldı, Türkiye’de de aynı şekilde çok konuşuldu.

O filmde matrak bir şey vardır. Aziz Abi (Nesin), o filme çok karşı

çıkmıştır. Aleyhinde yazılar yazmıştır. Ben de bu filmin üstüne neden bu

kadar yüklendiğini kendisine sordum. Dedim ki, Aziz Abi, neden bu filmin

bu kadar üstüne gittin. Sen o kadar yazılar yazdın bak gene de o film

patladı gitti. “Benim yazdığım yazılar sayesinde olmuştur o. Komisyon

isterim” dedi. Sonradan öğrendiğim, Aziz Abi Bulgaristan’a gittiğinde,

buradan önce orada oynamış film, oradaki Türk kökenli yazarlarla

birlikte seyretmiş filmi. Aldığı tepkiler olumsuzmuş. Demişler ki “Türk

halkını kötü gösteriyor bu film.”  Onların vatan özlemi var, her zaman

Türkiye’yi düşünüyorlar, oysa bizim başka bir gerçeğimiz var. Özellikle

oranın dolduruşuna gelerek o yazıları yazmıştı.”484

Arif Keskiner’in aktardığı bu anekdot, bir yandan Türk sinemasında göç konusuna

toplumsal boyutuna kıyasla neden daha geç değinildiğine de bir anlamda açıklık

484 Arif Keskiner ile Haziran 2005’te yapılan görüşme.



191

getirmektedir. Her şeyden önce göçmen kimliği izleyiciye çok eğlenceli bir görüntü

sağlamaz. Göçmen, köyünden gelip büyük şehirde karşılaştığı sorunları komedi klişe bir

takım unsurlarla ele alan filmlerin dışında, alışılagelmiş Yeşilçam tiplemesinin dışında

bir görüntü sunar485. Bunun yanında yaşadığı sefaletin, içinde boğulduğu koşulların bu

kadar açık bir şekilde gözler önüne serilmesinden hoşlanılmaz.

Göçmenlerin tepkileri yalnızca kendi sorunlarını işleyen filmler, yani göç konusunu

ele alan filmlere karşı değil, ülkelerinin zor koşullarını anlatan filmlere karşı da olur.

Bununla ilgili bir örnek, Fransa’daki göçmenlerin kültürel ihtiyaçları konusunda

Cinémas de L’Emigration dergisinde yayınlanan bir yuvarlak masa tartışmasından

verilebilir: Fransa’nın Brest kentinde bulunan bir Türk kültür merkezinde düzenlenen

bir sinema gösterimi sırasında, Yılmaz Güney’in Zavallılar (1974- Güney Film)

filminin oynatıldığı ve filmin sonuna doğru salonun büyük bir kısmının çıktığı aktarılır.

Film gösterimini düzenleyen animatör, daha sonrasında onlara ne tür film izlemek

istediklerini sorduğunda “eğlendirici” cevabını almıştır486. Bu duruma, aynı derginin

başka bir sayısında yer alan yuvarlak masa tartışmasında da yer verilir487. Gaye Petek-

Şalom, Jack Şalom, Yavuzer Çetinkaya ve derginin o sayısının editörü olan Christian

Bosséno tarafından gerçekleştirilen tartışmada göçmenlerin bu tavırlarının bir tabudan

çok bir mahremiyetten, bir utanmadan kaynaklandığı ifade edilir. Katılımcılara göre,

özlem içerisinde oldukları anavatanlarının yoksulluğunu gösteren filmlere karşı genel

bir tahammülsüzlük söz konusudur. Her ne kadar bu gerçeklerin farkında iseler ve

ülkelerini tek etmelerinin nedeninin bu yoksulluk olduğunu bilseler bile, sinemada

bununla yüzleşmek istememektedirler. Başka bir bakış açısı da gerek yurt dışında

gerekse Türkiye’de yaşayan göçmenlerin “göç” konulu filmlere karşı tutumlarını gurur

ile açıklar488. Bu tutumun hemen hemen her göçmen tabakasına ait olduğunu savunan

Gaye Petek-Şalom, Arif Keskiner’in tespitini destekler bir biçimde, bu kitlelerin

anavatanlarına duydukları özlem nedeniyle, onu “idealize” ettiklerini ifade eder.

485 Mehmet Basutçu, ,  "Le cinema turc et ses migrants”, Hommes et Migration, no 1212 Mart-Nisan 1998, s:
141
486 Table Ronde 3, “Les besoins culturels des immigrés”, içinde Guy Hennebelle (ed), Cinemas de
l’Emigration, CinémAction n: 8,Yaz 1979, L’Harmattan, Paris, s: 232
487 Table Ronde, “Les films sur l’émigration turque”, içinde Christian Bosséno (ed) Cinémas de l’émigration 3,
CinémAction n: 24, Ocak 1983, ss: 103- 108
488 a.g.m. s: 105



192

Göçmenin gözünde memleketi en güzel ülkedir ve misafirperverdir. Göçmelerinin

nedeni sefalet değil, iştir. Dolayısıyla anavatanlarını “kötü” gösteren filmlere ilgi

gösterilmez.

Otobüs filminin etrafında yaratılan polemiklerden görebileceğimiz gibi benzer bir

tepkinin, ülke aydınları ve hatta filmin kendi ekibi tarafından da verildiği de

söylenebilir. Film hakkında Aziz Nesin’in olumsuz düşünceleri olduğundan söz

etmiştik. Benzer düşüncelerin Türkiye’deki diğer yazarlar ve yönetmenler tarafından da

desteklenmesi söz konusudur. Genel olarak filmin Batı’ya yaklaşımının beğenildiği

tartışmalarda, söz konusu “göçmenlerin temsili” olunca filme yaklaşımlar daha katı

olur. Örneğin film hakkında Demirtaş Ceyhun “[T]ek kelime ile bilinçsiz öfkenin

aptalca intikamı. Basit bir polisiye olayın verilmesinden öte anlamı ve değeri yok”489

derken “filmin insanı anlatmadığı gibi Anadolu insanından kesitler vermediğini de”

iddia eder. Filmin gösterimini takip eden süreçte Cumhuriyet gazetesine eleştiri yazısı

yazan Erden Kıral da, “bu filmde herhangi bir olumlu şey ya da olumlu bir tek tip bile

bulamıyoruz. Film hayatın en aşağılık ve değersiz yanlarını konu alıyor” demektedir490.

Tartışmalar o kadar büyür ki, filmin teknik ve yaratıcı kadrosu bile bunlara dahil olur.

Filmin senaryosuna katkıda bulunan, hatta filmde başrol oynayan Tuncel Kurtiz, Tunç

Okan’ı senaryoya sadık kalmamakla, filme çekimlerden sonra başka sahneler eklemekle

ve sonuç olarak filmi değiştirmiş olmakla suçlar. Filmin teknik kadrosu, filmin “Bay

Okan” ın imzasını taşıdığını ve filmle ilgili her türlü sorumluluğun da ona ait olduğunu

savunmuşlardır491.

Bu tartışmalarda ilgimizi çeken bir nokta, Tunç Okan’ın “Bay Okan” olarak

tanımlanması, bunun da ötesinde filmin “Bay Okan” adıyla çekildiğinin

vurgulanmasıdır. Yabancı dergilerde Tunç Okan ile yapılan söyleşilerde, adının “Bay”

olarak verilmesi de Okan’ın bu yöndeki tercihini destekler492. “Bay” kelimesinin

489 Onat Kutlar, “Otobüs” Filmi Türkiye’de Gösterilmeye Başlandı: Yazar ve eleştirmenlerin film üstüne
görüşleri”, Milliyet Sanat Dergisi, 19 Aralık 1077, n: 256, ss: 4-7. Aktaran, Nejat Ulusay, a.g.e. s: 168
490 Erden Kıral, “Tunç Okan’ın Otobüs’ü”, Cumhuriyet Gazetesi, 7 Ocak 1978
491 Nejat Ulusay, a.g.e. s: 169
492 Bu konuyla ilgili örnekler için bkz Raphael Bassan “ La folle équipée de clandestins turc en Suede, racontée
par Bay Okan: Le Bus”, ve ardından gelen söyleşi, içinde Guy Hennebelle (ed), Cinemas de l’Emigration,
CinémAction n: 8,Yaz 1979, L’Harmattan, Paris, ss:186-190; ayrıca aynı derginin  alıntıladığımız bir başka



193

yabancılar tarafından daha rahat telaffuz edilebilmesi gibi bir seçeneğin bu tercihte

etkili olmuş olabileceğini düşünebiliriz. Bununla birlikte, bu terim bir mesafeyi, bir

yabancılaşmayı da çağrıştırır. Türk kültüründe gayrimüslim kadınların isimlerinden

önce kullanılan “madam”ın çağrıştırdığı “ötekilik”, kanımızca bu durumda da ortaya

çıkmaktadır. Teknik kadronun filmin yönetmeninin ismini bu şekilde vurgulamış

olmaları, bir anlamıyla onların da yönetmeni dışladıklarını düşündürebilir. Buradan yola

çıkarak, aslında yalnızca Türk seyircisinin değil, filme katkısı bulunan çoğu insanın bile

Türklerin sorunlarının Yeşilçam formatlarının dışında bir yaklaşımla ele alınmasına

tahammül etmekte zorlandığını söyleyebiliriz. Gerçekten de Otobüs filminin en önemli

özelliklerinden biri o tarihe kadar Türk sinemasında çekilmiş dış göç filmlerinden çok

farklı bir resim çizmesidir. Daha önce de belirtildiği gibi, Yeşilçam’ın bol yıldızlı,

melodram ya da komedilerinin bir anlamda karşısında duran bir filmdir. Başrol

oyuncuları, Tunç Okan, Tuncel Kurtiz ve yabancı birkaç kişinin dışında hiçbiri

profesyonel değildir. Bu da filmin “gerçekliğini” pekiştirir. Ayrıca, Tuncel Kurtiz’in de

gerek o güne kadar içinde yer aldığı projeler, gerekse çizdiği tiplemeler yine bu

endüstriyel sisteminin çok dışındadır. Dolayısıyla Otobüs’ün her anlamda bir “şok”

yaratmış olması kanımızca anlaşılır bir durumdur.

Otobüs başta olmak üzere, Türkiye’nin sorunlarını gerçekçi bir yaklaşımla ele

alan birçok film, Nuri Sezer’in de ifade ettiği gibi, topluluklar tarafından çok talep

görmez. Buna karşılık, Yeşilçam kalıplarına uygun hem o dönemin, hem de daha önce

çekilmiş bütün filmlerin kopyalarının yurt dışına gittiği defalarca belirtilmiştir. Bununla

birlikte Almanya’da yaşayan Türk kökenlilere yönelik film ticaretinin hızlandığı

dönemler Türkiye’de gerek seks, avantür-komedi filmleri, gerekse 12 Eylül’ün ardından

da arabesk furyasının baş gösterdiği dönemlerdir. Gerçekleştirdiğimiz görüşmelerde bu

filmlerin klasik Yeşilçam filmleri kadar ilgi gördüğünün altı çizilir. Giovanni

Scognamillo bu durumu şöyle ifade eder:

“Tür olarak melodram, arabesk ve güldürüler gidiyordu. Onlar

garantiydi. Yani Yeşilçam'ın belli başlı türleri. Türkiye'de box office

sayısında da Yavuzer Çetinkaya, Jack Şalom ve Gaye Petek-Şalom gibi Türklerin de filmin yönetmenin Bay
Okan olduğunu ifade etmektedirler.



194

yapan filmler de aynı şekilde Almanya'da box office yapıyordu. Mesela,

Türkiye'de millet bir Kemal Sunal filmine koştuğu gibi Almanya'da da bir

Kemal Sunal'a koşuyordu. Ya da bir Gırgıriye serisini nasıl takip

ediyorlarsa aynı sonuç Almanya'da da oluyordu.”493

Almanya’da pazarlanan ya da gösterime sokulan filmlerin büyük çoğunluğunu

Türkiye’den giden filmler oluşturduğuna göre, anavatanda yaşanan furyalar o ülkede de

hissedilir. Aslında bu furyalar Türkiye’deki toplumsal yapıya uygun bir gelişim sergiler.

Daha önce vurgulandığı gibi, seks furyası kırsal kesimden büyük kentlere akın etmiş, bu

yeni yaşam biçimine yabancı kalmış ağırlıklı olarak erkek kesimleri oyalamak ve

“aykırı” sayılabilecek düşünsel eğilimlere kaymalarını engellemek amacıyla pekiştirilir.

Bu filmler de videokaset formatına aktarılarak yurt dışına da gönderilir. Gerçekte

sinemada seks furyası Türkiye’ye has bir furya değildir. Hemen hemen bütün ülkelerde

aynı dönemde baş göstermiş, ancak Batı’da “normal” filmlerin yanında bir üretim söz

konusuyken, Türkiye’de toplumsal yapının farklılaşması, sinema sektörünün

yapısındaki sorunlar nedeniyle apayrı bir boyut kazanmıştır. Yurt dışına gönderilen seks

filmlerine ilgili yalnızca Türk kökenlilerle sınırlı kalmamış, aynı zamanda o ülkelerin

vatandaşları tarafından da talep görmüştür. O kadar ki, teknik açıdan ucuza mal olan bu

tür filmler, Türkiye’de, Türk oyuncular tarafından Almanca bile çekilir. Scognamillo bu

durumla ilgili şu bilgileri verir:

“Aslında seks furyası da uygundu.  Çünkü bir yandan da Almanya

için porno filmler çekiliyordu. Erkeklerin saçlarını boyayıp sarışın

oluyorlardı, bıyıklarını kesiyorlardı.[…]Bu filmler zaten Türk pornosu

olarak gitmiyordu. Ama Türkiye'de çekiliyordu.”494

Buna ek olarak Şeref Gür de bu türde siparişlerin Batı Avrupa’nın bir çok

ülkesinden geldiğini söyler:

493 Giovanni Scognamillo ile Nisan 2007’de yapılan görüşme
494 Giovanni Socnamillo ile Mart 2007’de yapılan görüşme



195

“Ben o dönemde bırakmıştım filmciliği ama biliyorum. Almanya’dan

kaset getiriliyor, diyalogları var. Burada bunu oynat, burada da bunu

gibi. Üç günde video filmi çekip götürüyorlardı oraya.  Bir sürü Alman

filmi, yarı seks tabii. Türkü… Dublajları yapılıyordu burada mesela.

Alman filmi yahut Danimarka filmi. Adam çoban sonra gidiyor. İbrahim

Tatlıses’in şarkısı arkada. İbrahim Tatlıses’le dublaj yapmışlar yani,

uydurmuşlar ağzını.  Oraya kadar gitti bu iş. Rezilliğini çıkardılar yani

bu işin. Bu para.. Amaç yalnızca para olunca hiçbir şey olmuyor. Her

meslekte bu böyledir. Rezilliği çıktı. Ondan sonra onun da suyu çıktı.

Onunda zamanla seyircisi azaldı, herhalde başladılar almamaya. Ve

84’ten sonra her şey durdu.”495

Türkiye’de olduğu gibi, yurt dışında da çok yankı uyandıran bir başka furya,

arabesktir. Anadolu’nun farklı bölgelerinden büyük kentlerin sınırlarında oluşturulan

gecekondulara gelen ve kendini bu yeni yerleşim mekânında yabancı, dışlanmış

hisseden yığınlar ister istemez ortak bir kültür oluşturur. Ne tam kentli, ne de tam köylü

olan bu yeni kültürün adı arabesktir496. Bu yeni kültürü temsil eden ve geniş kitlelere

yayan en önemli araç, başlangıçta müzik olur. 1970’li yılların başında ilk ürünlerini

vermeye başlayan bu tür müzik, 1980’lerde iyiden iyiye popülerleşir. Halk ve

geleneksel Türk müziğinin, Mısır ve Hint müzikal filmleriyle Türkiye’de yaygınlaşan

öğelerinin bir araya gelmesiyle oluşan Arabesk şarkılarının sözleri, toplumun alt

sınıflarının “bahtsız kaderlerine” isyanını aktarır497. “Acı, hüzün, karasevda, çile, hor

görülme, dışlanma, kahrolma, yoksulluk, kötü yazgı, yakınma, umutsuzluk, kadercilik

ve karamsarlık” şarkıların en temel konularıdır. Ayrıca, kişiler arasındaki ilişkilerin,

sevgilerin, birlikteliklerin imkânsız olması, bunu yaratan nedenlerin de zengin/yoksul

çelişkisinden kaynaklanması başlıca temalardır498. İlk olarak 1968 yılında Orhan

Gencebay, çıkardığı “Başa Gelen Çekilirmiş” adlı bir 45’likle gecekondularda

yaşayanlara ve yaşananlara tercüman olur. 45 binden fazla satan bu ilk plaktan sonra

495 Şeref Gür ile Kasım 2006
496 Şükran Esen, 80’ler Türkiye’sinde Sinema, Beta, İstanbul, ss: 142-143
497 Hasan Gürkan Tekman, Nuran Hortaçsu, Music and social identity: Stylistic identification, a response to
musical style Internatıonal Journal of Psychology, 2002, 37 (5), s: 279
498 Burçak Evren, “Arabesk Olayı ve Sinema”, Gelişim Sinema Dergisi, Ocak 1984, s:4, s: 13



196

“Bir Teselli Ver” ve “Sevenler Mesut Olmaz”, “Batsın Bu Dünya” gibi albümlerle

“onların, içinde bulundukları bu yaşama karşı duydukları tedirginliğe ortak olurken;

bir yandan da gelecekten, yarınların güzel dünyasından söz ederek onların özlemlerine,

geleceğe ilişkin düşlerine katılabilmektedir. Bu yönüyle gecekondu insanı için hem bir

dert ortağı, hem de geleceğin muştusu olan Gencebay, tam bir “ikon”” 499 a dönüşür ve

aynı zamanda yeni bir tür müziğin yükselişine işaret eder. Beklenmedik bir başarı

yakalayan Orhan Gencebay yaptığı müziği “özgür” ya da “esnek Türk müzik türü”500

olarak nitelendirirken, daha ilerideki yıllarda kentli aydın kesimince bu tür müzik

“arabesk” olarak adlandırılır. Kolayca taşınabilen ve ucuza elde edilebilen kasetçalardan

dinlenen bu müzik, bu kesimin neredeyse tek eğlence aracı olur. Kendilerini yaşadıkları

mahallerden iş yerlerine taşıyan minibüslerde çalan müzik arabesktir. Bu yolculuklarla

öylesine özdeşleşir ki, ona “minibüs müziği” de denilir501. Orhan Gencebay’ın açtığı bu

yoldan devam eden ve günümüzde bile çok büyük bir ilgi ile takip edilen diğer isimler

arasında İbrahim Tatlıses, Ferdi Tayfur, Müslüm Gürses, Neşe Karaböcek gibi

yetişkinler ve “Küçük Ceylan”, “Küçük Emrah” gibi çocuk şarkıcılar da sayılabilir.

Arabesk, yukarıda da ifade ettiğimiz gibi kırsal kesimden büyük kentlere göç

edenlerin haykırışı olurken benzer bir benimseme yurt dışında yaşayan işçiler için de

söz konusu olur. Bu müziği, onun çağrıştırdığı duyguları, dil bilmemeleri, yabancı bir

kültür içinde yaşamaları ve yurt özlemi içerisinde olmaları nedeniyle daha da güçlü bir

şekilde hisseden göçmenler, yurt dışında da bu müzik türünün kök salması için elverişli

bir ortam yaratırlar502.

Arabesk müziğin içeriği, Yeşilçam melodramları için yeni bir alan yaratır.

Başrollerde alışılagelmiş Yeşilçam yüzlerinin yerine artık bu müziğin flaş isimleri yer

alır. Hayran oldukları şarkıcıları, filmlerde görmek üzere yığınlar akın akın sinemaya

koşarlar ya da videolarını satın alırlar. 12 Eylül darbesi sonucu seks filmlerinin

yasaklanması, yapımcıların yavaş yavaş artan arabesk filmlere sarılmasına neden olur.

1979 yılında çekilen 195 filmden 19 tanesi arabesk iken, 1980 yılında çekilen 68

499 Nazife Güngör, Arabesk, Ankara Bilgi Yayınları, 1990, s: 74, aktaran Şükran Esen a.g.e. s: 143
500 Meral Özbek, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, İletişim yayınları, İstanbul, 2003, s: 238
501 Şükran Esen, a.g.e., s:144
502 A.g.e. s: 113



197

filmden 27 tanesi; 1981’de ise 72 filmden 33 tanesi arabesktir. Başka bir ifadeyle 1979

yılında üretilen filmler içerisinde % 9.7’lık bir paya sahip olan arabesk filmlerin bu

oranı 1981 yılında % 45.8’e çıkar503.

1980 darbesi sonrasında toplumun içinde bulunduğu psikolojik yapıyı çok iyi

temsil eden bu tür müzik hakkında o dönem Bakırköy Ruh ve Sinir Hastalıkları

Başhekimi Dr. Yıldırım Aktuna, çoğunluğunu kırsal kesimlerin oluşturduğu ama

toplumun giderek daha da içine kapanma özelliğine bağlı olarak her kesime yayıldığını

belirtir. Aynı zamanda da dinleyici ve izleyici kitlesini içinde bulundukları sıkıntılardan

uzaklaştırmak yerine bunları daha da derinleştirdiğini ve onların aynı acı ve

başarısızlıklar içerisinde yaşamalarını körüklediğini vurgular504. Bu yönüyle sakıncalı

bulunan arabesk müzik ve filmler, denildiği gibi yurt dışındaki işçiler tarafından da çok

benimsenir. Necip Sarıcıoğlu’nun da belirttiği gibi İbrahim Tatlıses’li, Ferdi Tayfur’lu

filmlerin satış garantisi vardır. Bunların arasında örneğin Ferdi Tayfur’un başrolünü

oynadığı, Temel Gürsu’nun yönetmenliğinde ve Saner Film’in yapımcılığında 1977

yılında çekilen “Çeşme” filmi büyük yankı uyandırır505.

Gerek sinema gerekse de videokasetler arasında yurt dışında yaşayan Türkler

arasında en çok tercih edilenler güldürü türleri olmakla beraber, özellikle Kemal

Sunal’ın rol aldığı filmlerdir. Bu filmlerin günümüzde bile hala büyük bir ilgiyle

izlendiğini vurgulanmaktadır. Bununla ilgili, Almanya’da yaşayan yapımcı/ yönetmen

ve oyuncu Nuri Sezer şöyle demektedir:

“Tabii Türkiye'deki İbrahim Tatlıses, Ferdi Tayfur ve pek tabii

Kemal Sunal filmleri furyası aynı şekilde burada da oldu ve hala ediyor.

Çok komik bir şey ama canları sıkıldığı zaman hala Kemal Sunal filmleri

izliyorlar. Tamam belki İbrahim Tatlıses ya da Ferdi Tayfur filmleri

değil ama Kemal Sunal filmleri videodan seyrediliyor.”

503 Burçak Evren, “Arabesk Olayı ve Sinema”, Gelişim Sinema Dergisi, Ocak 1984, s:4, s: 14
504 Yıldırım Aktuna, “Arabeskin Şiddeti”, Cumhuriyet Gazetesi, 28.08.1988, aktaran Şükran Esen, a.g.e. s: 147
505 Necip Sarıcıoğlu ile Mart 2007’de yapılan görüşme



198

Bununla birlikte en çok gelir getiren filmleri Kemal Sunal filmleridir. Çoğu

zaman, Almanya’dan gelen dağıtımcılar listelerde var olan Kemal Sunal filmleriyle

orantılı bir avans verirler.

“Kemal Sunal filmleri büyük patladı. Türkiye'de nasıl patladıysa o

dönem Almanya'da da öyle ilgi gördü. En büyük paralarla Almanya'ya

işletmelere satıldı. Arzu Film, Erman Film, Uğur Film...”506

Şeref Gür de benzer bir ifadeyle, Ulusal Video’ya ortak olduğu dönemde Şeref

Film olarak elinde Kemal Sunal filmi olmadığını, bu nedenle filmlerin video hakkı

belirlenirken kendisinin çok da iddialı olamadığını söyler507.  Kemal Sunal filmlerinin

dışında Zeki Alaysa, Metin Akpınar ikilisinin yer aldığı filmler ve İnanoğlu’nun bir

furyaya dönüştürdüğü Gırgıriye serileri yurt dışına en yüksek fiyatlarla satılan filmler

arsına girer.

506 Adı geçen görüşme
507 Şeref Gür ile Kasım 2006’da yapılan görüşme



199

3. FİLM ÇÖZÜMLEMESİ: ALMANYA ACI VATAN VE POLİZEİ

Çalışmamızın bu aşamasında, Türk işçilerinin Almanya’ya yönelik 1960’larda

başlayıp 1970’lerde farklı bir boyut kazanan ve 1980’li yılların sonu ile beraber son

bulan yolculuklarının ortaya çıkardığı toplumsal değişimlerin sinema filmlerine ne

şekilde yansıdığı tartışılacaktır. Bu çerçevede, incelemeyi gerçekleştirmek üzere Şerif

Gören tarafından yönetilen iki film seçilmiştir. Bunlardan ilki 1979 yapımı Almanya Acı

Vatan, diğeri de ilkinden yaklaşık on yıl sonra, 1988 yılında çekilen Polizei’dır.

ALMANYA ACI VATAN (1979)

Yönetmen Şerif Gören

Yapımcı Gülşah Film (Selim Soydan)

Senaryo Zehra Tan

Görüntü

Yönetmeni

İzzet Akay

Oyuncular Hülya Koçyiğit, Rahmi Saltuk, Mine
Tokgöz, Suavi Eren, Fikriye
Korkmaz, Bedri Uğur, Bigi Schöner,
Orhan Alkan, Seda Sevinç

POLIZEI (1988)

Yönetmen Şerif Gören

Yapımcı Penta Film (Turgay Aksoy, Şerif
Gören)

Senaryo Hüseyin Kuzu

Görüntü

Yönetmeni

Erdal Kahraman

Oyuncular Kemal Sunal, Babett Jutte, Yalçın
Güzelce, Atilla Cansever, Kaya
Gürel, Nilüfer Usku, Nuri Sezer,
Levent Beceren



200

3.1 Filmlerin özellikleri

Daha önce de ifade edildiği gibi, 1970’lerin sonlarına doğru Yeşilçam’ın içinde

bulunduğu kriz nedeniyle çoğu yapımcı ve yönetmen bu sektörden ayrılırlarken,

yerlerine Yeşilçam kalıpları ve kuralları içerisinde “kavrulmuş” ancak farklı anlatım dili

geliştirerek onun yanında ya da karşısında yeralan genç yönetmenler dikkat çekici

ürünler vermeye başlarlar. Bu noktada sinema sektörüne 1960’lı yıllarda Hürrem

Erman’ın yanında adım atan ve Türk sinema tarihinin en ses getiren yönetmenleri (Atıf

Yılmaz, Yılmaz Atadeniz) ve oyuncuları (Yılmaz Güney) ile çalışma fırsatı bulan Şerif

Gören önemli bir örnek oluşturur. Daha ilk filmlerinden itibaren farklı bir anlatım tarzı

benimseyen Gören, Kurtuluş Kayalı’nın ifade ettiği gibi “Yeşilçam sineması içinde

Yeşilçam’a karşı mesajlar taşıyan ve ticari başarı gösterebilen filmler yapmış belki de

ilk yönetmendir”508. Bununla birlikte bizim çalışmamız açısından önemli olan bir başka

unsur da Şerif Gören’in kendisinin de bir göçmen oluşudur. 11 yaşında Yunanistan’dan

İstanbul’a okumak üzere gelen yönetmen uzun süre “bir yere ait olamama” duygusuyla

hesaplaşmak durumunda kalmış509, bu durum da onun filmlerine yansımıştır. Gerçekten

de Gören’in filmlerinin ana temalarının arasında yol ve yolculuğu çağrıştıran unsurlar

önemli bir yer tutar. Burada incelediğimiz iki filmde de, farklı türden film olmalarına

karşın “yolculuk” ve “iki kültür arasında kalmışlık” duygusu mevcuttur.

Bu filmlerin inceleme kapsamına dahil edilmelerinin birden çok nedeni vardır.

Bunlardan ilki, bu filmlerin yapım yıllarıdır. 1979 yılında çevrilen Almanya Acı Vatan,

göç süreci dikkate alındığında ikinci, ancak sinemaya bu konuların yansıması açısından

bakıldığında da birinci nesli temsil eder. Polizei ise bu sürecin kapanışına denk gelir.

Artık gidenler gitmiş, dönenler dönmüş, yerleşik bir düzene geçilmiş ve geri dönüşün

ancak öldükten sonra gerçekleşeceğinin bilincine varılmıştır. Bu çerçevede ele

alındığında biri göç sürecini açar diğeri ise kapatır. Bu anlamda iki filmin, Almanya’ya

göç sürecini ve bu sürecin toplumsal yansımalarını özetlediğini düşünmekteyiz. Ayrıca

508 Kurtuluş Kayalı, “Geleneksel Türk Sinemasını Sürdürerek Aşma Eylemi: Şerif Gören”, Yönetmenler
Çerçevesinde Türk Sineması, Ankara, 2006 s:184
509 Ali Karadoğan, Film Çeviriyorum Abi, Şerif Gören Sinemasında Öykü, Söylem ve Tematik yapı,
Phoenix, 2005, Ankara, s: 19



201

her iki filmin aynı yönetmen tarafından gerçekleştirilmiş olması, bu sürecin farklı

aşamalarının aynı göz tarafından nasıl algılandığı konusunda da ipucu verebilir.

Bununla bağlantılı olan ikinci unsur, filmlerin konuları göz önünde

bulundurulduğunda ilki birinci neslin hikâyesini anlatırken, diğeri bu anlamda bir

devam niteliği taşır, oraya uzun süredir yerleşmiş ikinci/üçüncü nesli aktarır. İlki, bir

yönüyle göç edenlerin yaşam koşullarını Türkiye’de kalanlara aktarır. Göç konusunu ele

alan birçok filmde görüldüğü üzere Türkiye’de kalanların göç edenlere karşı tutumları

çoğu zaman ön yargılı, oradaki yaşantıları konusundaki bilgileri eksiktir. Kalanlar,

gidenlerin yaşam koşulları hakkında çoğu zaman göçmelerin onlara aktardıkları

hikâyeler doğrultusunda fikir sahibi olurlar. Ellerinde son moda hediyeler, altlarında

Mercedes arabalarla gelenler, her ay yollanan “avuç dolusu” paralar, birkaç ayda satın

alınmaya başlanan arsalar, katlar, dükkânlar, erkeklerin aktardıkları “kadın” maceraları

gibi unsurlar çerçevesinde değerlendirilmektedirler. Gerek gidenlerin, gerekse

kalanların dilinde bir “dönüş” tarihi vardır. Bu nedenle Almanya Acı Vatan kalanlara bu

yaşam koşullarının, Dönüş filminde ya da diğer Yeşilçam kalıpları çerçevesinde çekilen

göç temalı filmlerde anlatıldığı gibi parlak ve kolay olmadığını gözler önüne serer. Geri

dönüşün neredeyse imkânsız olduğunun, yerleşilen bu yeni topraklarda kalıcı

olunduğunun altı, filmin adı ile en baştan çizilir: Acı vatan.

Bunun yanında ele aldığımız ikinci film, Polizei, artık Almanya’ya yerleşmiş,

kurulu bir düzene geçmiş, Alman yaşam koşullarına ayak uydurmuş ve kendine bir

yaşam alanı yaratmış kuşakları aktarır. İşlenen hikâyenin hedef kitlesi de

Türkiye’dekilerden çok orada yaşayanlar olduğu düşünülebilir. Filmin isminin Almanca

olmasının bu yerleşmişliğe, Almanya’daki Türkler için bu dilin doğallığına, Türklerin

bu ülkedeki yeni konumlarına dikkati çektiğini söyleyebiliriz. Bir yandan da, Türkler

için her ne kadar yerleşik bir düzen söz konusu da olsa Polizei yani polis, oradaki Türk

kökenli vatandaşlar için bir tehdit unsuru oluşturur. Bu da bir anlamda “arada

kalmışlığı” her an duyulan kovulma kaygısını çağrıştırır.

Bu iki filmin Türklerin Almanya’ya göç sürecini özetlediklerini düşündüğümüz için

inceleme alanına aldığımızı yukarıda ifade etmiştik. Bu durumun yukarıda sayılan

nedenlerin yanında filmlerin esinlendikleri eserlerle de desteklendiği söylenebilir.



202

Almanya Acı Vatan, Almanya’da yaşayan Türk edebiyatçı Yüksel Pazarkaya’nın

hikâyelerinden yola çıkılarak oluşturulurken, Polizei 1931 yılında Alman edebiyatçı

Carl Zuckmayer’in yazdığı “Köpenick’li Yüzbaşı” eserinden geliştirilmiştir. Bu nedenle

Almanya Acı Vatan’nın çekildiği dönem ve filme konu olan nesil için hala Türkiye ve

Türk kültürü öncelikli iken, Polizei’ın temsil ettiği neslin karma bir kültürden

beslendiğini düşünebiliriz.

Bu filmlerin çekim aşamaları göz ününde bulundurulduğunda da sözü edilen bu

süreci tespit edebiliriz: Almanya Acı Vatan’ın birkaç sahnesi Türkiye’de geçse de filmin

büyük bölümü Berlin’de çekilir. Almanya’daki çekimler için ekip bu ülkeye gitmiştir.

Buna karşılık Polizei, yönetmen Şerif Gören’in bir yıllığına Almanya’da yaşadığı

dönemde ortaya çıkmış ancak teknik ekip yine Türkiye’den gönderilmiştir Kemal Sunal

dışında filmde yer alan oyuncular Almanya’da yaşayan Türkler ve Almanlar arasından

seçilmiştir. Bu süreci Şerif Gören şöyle aktarır:

“[…] Tabii Almanya bizim için önemli bir malzeme o dönemde. İşte

o dönemde Yüksel Pazarkaya, en önemlisi oydu, en çok yararlanılan,

küçük hikâyeler yazan oydu. […] İşte biz de o hikâyelerden yararlanmak

için, ben Almanya Acı Vatan’ı 1979’da çektim, Hülya (Koçyiğit) ve

Rahmi (Saltuk) ile. […] Yani, küçük küçük ama yani genel anlamda değil

ama küçük bir takım detayları onun hikâyelerinden almıştım. […]

Polizei’i da mesela ben Brecht tiyatrosunda Der Hauptmann Von

Köpenick, neyse yani Köpenick’li Yüzbaşı oyununu seyrettim. İşte ben bir

sene kaldım 88’de Berlin’de. Kemal’e (Sunal) telefon açtım, yani o

oyundan esinlenerek Polizei’ı çektim.

[Her iki film için] Oradan kullandığımız oyuncular oldu ama teknik

ekip olarak beş kişiydik. Bir asistan, bir kameraman, bir kamera asistanı

ve üç tane de setçi. Çünkü buradan oraya insan götürmek maliyetli. Hele

o dönemde biliyorsunuz, Türkiye’nin ekonomisi, sinemanın ekonomik bir

krizi var.



203

[…]Ben 35 çektim. Aslında hiçbir şeyimiz eksik değildi. Şaryomuz da

vardı, zumumuz da (zoom mercek). Yani o anlamdaki teknik

malzemelerin hepsi vardı. Ama işte daha çok enerjiyle çekiyorduk biz”

Bunun yanında her iki film de fiilen Yeşilçam’ın sona erdiği dönemlerde, Türk

sinemasının Almanya’daki Türk işçileriyle buluştuğu ve bu ilişkilerin en yoğun

yaşandığı dönemlerde ortaya çıkmışlardır. Almanya Acı Vatan’ın çekildiği 1979 yılı,

Türk filmlerinin yoğun bir şekilde telesine edilerek video formatına dönüştürüldüğü bir

döneme denk gelir. Buna karşılık, Polizei, video furyasının doruklara ulaştığı, çok az

sayıda sinema filminin çekildiği, yapımcıların daha çok doğrudan video filmlerine

yöneldiği bir dönemde gerçekleştirilir. Buna karşılık her ikisi de 35 mm’lik sinema filmi

formatında çekilmiş, kısa sürede video filmine dönüştürülerek halka sunulmuş ve ilgiyle

karşılanmışlardır.

Yapım aşamaları göz önünde bulundurulduğunda, ilki 1970’li yıllarda kurulan ve

kısa sürede önemli ve sayıca çok filmi finanse eden bir yapım şirketi olan Gülşah Film –

Selim Soydan- için çekilir. İkincisi, yapımcıların büyük çoğunluğunun piyasadan

çekildiği ve yönetmenlerin film çekebilmek için kendi yapım şirketlerini kurdukları bir

dönemde yapılır. Şerif Gören de Polizei filmini Turgay Aksoy ile ortak kurduğu Penta

Film adına, başka bir deyişle kendi hesabına çeker. Yine, her iki film de dönemin

koşulları çerçevesinde çok küçük bütçelerle bir aylık bir süre içerisinde gerçekleştirilir.

Şerif Gören, kendisiyle yaptığımız görüşmede her iki film için 60 kutu civarında film

harcandığını ve beş kişilik bir teknik ekiple gerçekleştirildiklerini aktarır510.

“Bunlar, hep eee, en minimal bütçelerle çekebildiğim filmlerdir. Teknik

olarak belki şey ama az kişi, az eleman falan. Bir de biliyorsunuz, bizim o

dönemde bir ay civarında filmi bitirmemiz gerekiyor”.

İlki, dönemin kalıplarına uygun olarak melodramdır. Aynı zamanda 1970’li

yıllarda, toplumsal hayatta yaşanan gelişmelere paralel olarak sinemada toplumsal

sorunlara gerçekçi bir bakış açısıyla yaklaşıldığı filmlerin sayısında bir artış söz konusu

olmuştur. Almanya Acı Vatan, içerdiği yoğun melodramatik öğelerle bir yandan Türk

510 Şerif Gören ile Ekim 2008 tarihinde yapılan görüşme.



204

sinemasının en popüler türlerinden birine, diğer bir yandan da konuya yaklaşım

biçimiyle dönemin akımına uyan bir filmdir. Ele aldığımız ikinci film Polizei ise,

1980’li yıllarda yaygın olan ve Türkiye’de olduğu kadar Almanya’da da en ilgi çeken

film türü olan komedidir. İlkinde dönemin yıldız kadın oyuncularından Hülya Koçyiğit,

ikincisinde ise neredeyse bir furyaya adını veren Kemal Sunal’ın başrol oynamaları

kuşkusuz bu filmlerin başarılarında önemli bir paya sahiptir. Burada belirtilmesini

uygun gördüğümüz bir nokta, 1960’lı yılların üretim sisteminin ortaya çıkardığı “yıldız”

tiplemelerinin 1970’li yıllarda farklı bir imgeye büründüğüdür511. Filmlerin içeriklerinin

ve ele alınan konuların değiştiği bu dönemde, yıldız oyuncuların çizdikleri karakterler

de değişime uğrar. Gerçekten de 1960’lı yıllarda, “halkın talepleri doğrultusunda” bölge

işletmecilerinin film tercihlerinde yönetmen ya da konudan çok, oyuncular

belirleyicidir. Bu durum temelde tüm dünya sinemaları için geçerli olmakla beraber,

bölge işletmeciği mantığında yürüyen bir sinema sanayisinde daha da belirgin ve

yönlendirici olur. Ardı sıra çekilen yüzlerce filmde rol alan yıldız oyuncular çoğu

zaman tek tip karakterler canlandırırlar, kadınlar “iyi ve saf” erkeler de “kahraman”

olarak halkın gönlünde yer ederler512. Nilgün Abisel’in de belirttiği gibi, “seyirci,

filmin adı, afişi ve oyuncusu aracılığıyla daha salona gitmeden önce belirli bir fikir

sahibi olarak ne seyredeceğini bilerek ama yine de bunun nasıl olacağını merak ederek

koltuğa oturuyordu. Yalnızca kadın ve erkek oyuncuların adları bile filmin hangi türden

olacağına, nasıl sonuçlanacağına ilişkin bir fikir veriyordu.”513 1964 yılında sinemaya

başlayan ve bu yıldız sisteminin neredeyse ilk yıllarından itibaren içinde bulunan Hülya

Koçyiğit, canlandırdığı tiplemelerle “hanımefendi” ve “naif” kadın olarak seyirci

karşısına çıkmıştır. 1970’lerin kendi üretim koşulları içinde tiplemelerde ve

oyunculuklarda yaşanan farklılık, Hülya Koçyiğit’in yarattığı imajı da değiştirir. Rol

aldığı toplumsal gerçekçi filmlerde çoğu zaman ortaya “güçlü” “mücadeleci” bir kadın

olarak çıkar514. Dolayısıyla Almanya Acı Vatan, bu yönüyle de dönemin kalıpları içinde

önemli bir yere oturur.

511 Serpil Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil yayınları, İstanbul, 2005 ss: 84-85
512 A.g.e s: 76
513 Nilgün Abisel, “Bir Dünya Nasıl Kurulur? Popüler Türk Filmlerinde Anlatı Yapısı Üzerine”, 25. Kare, sayı
29, Ekim-Aralık 1994, s: 20, aktaran Serpil Kırel, a.g.e. s: 76
514 Bu çerçevede Hülya Koçyiğit’in farklı bir imge yarattığı akla gelen ilk filmleri, Lütfü Akad’ın 1973-1975
yılları arasında çektiği göç üçlemesi “Gelin” “Düğün”, “Diyet”, Şerif Gören’in 1979 yapımı ve bizim de



205

Kemal Sunal ise, başlı başına bir fenomen, bir furyadır. Oynadığı filmlerin

milyonlarca kişi tarafından bıkmadan usanmadan defalarca seyredilmesi Kemal

Sunal’ın canlandırdığı “küçük insanlarda” kendilerini, yaşadıkları hayata dair kareler

bulmalarından kaynaklanır. Özellikle 1980 sonrası Türk toplumunun psikolojik anlamda

içine kapandığı bir dönemde Kemal Sunal, çizdiği tiplemelerle onların duygu ve

düşüncelerini eyleme geçirmeyi başarır. Sunal, Osman Özsoy’un da belirttiği gibi,

filmlerinde sistemin çarpıklığını, adam kayırmacılığının ne kadar makbul olduğunu,

üreticinin acımasızlığını, tüketicinin bilinçsizliğini, toplumun eğitimsizliğini,

sömürücülüğü, kısaca ifade etmek gerekirse toplumsal hayattaki bütün çarpıklıkları

gözler önüne serer515. Canlandırdığı karakterler toplumda var olan çarpıklıkları gözler

önüne sermekle kalmayıp onlarla mücadele eder. Dolayısıyla, sessiz kalmak zorunda

olan, ya da sesini duyuramayan küçük insanların duygu ve düşüncelerini ifade etmiş,

onların çizdiği karakterlerle özdeşleşmesine neden olmuştur516. Kemal Sunal’ın gerek

Türkiye’de, gerekse yurt dışında yaşayan vatandaşlarca çok sevilmesi, Şerif Gören’in

Polizei filminde onu tercih etmesi yönünde etkili olmuştur.

Ele alınan her iki filmi çekildikleri dönemler içerisinde konumlandırdıktan ve bizim

çalışmamız açısından belirleyiciliklerini belirttikten sonra bu filmlerin göç olgusuna ve

tarihsel süreç içindeki gelişimine yaklaşım biçimlerini söylem analizi yöntemi ile

inceleyeceğiz. Tablo 2 ve 3’te de bir özetini sunduğumuz çalışmayı ikiye ayırıp birinci

aşamada filmlerin anlatısal öğeleri göz önünde bulundurulacaktır. Bu kapsamda, öne

çıkan ve ele alınan iki filmde aynı oranda değinilen, değişime uğrayan ya da sabit kalan:

Ana karakterler; İlişkiler, değişen değerler; Meslekler; Boş vakit değerlendirmesi;

Kullanılan dil gibi unsurlar incelenecektir. İkinci aşamada ise filmlerin biçimsel

özelliklerinden yola çıkarak bu göç sürecinin Türk sinemasında ele alınışını tartışacağız.

Bu çerçevede dikkat çeken öğeler: Kamera hareketleri ve kurgu; Kameranın bakış açısı;

Mekân kullanımı; Aydınlatma ve Müziktir. Çekim dönemleri dikkate alındığında

aralarında yaklaşık on yıl bulunan bu iki filmin bu özellikleri aynı zamanda Almanya’da

incelediğimiz “Almanya Acı Vatan”, aynı yönetmenin 1984 yapımı “Firar” 1985 yapımı “Kurbağlar”
sayılabilir.
515 Osman Özsoy, Kemal Sunal Fenomeni, İyiadam Yayıncılık, İstanbul 2002, ss: 99-100
516 Feriha Karasu Gürses, Kemal Sunal, Film Başka Yaşam Başka, Sel Yayıncılık, İstanbul 2001, s:.11



206

yaşayan Türk topluluğunun geçirdiği evrelere de ışık tutacak, onların “gurbetteki”

konumları hakkında ipuçları verecektir.

1979 yılında çekilen Almanya Acı Vatan, işçi olarak Almanya’da çalışan Güldane

ve Almanya sevdasıyla Güldane’ye sahte nikâh teklifinde bulunan Mahmut’un

Almanya’daki yaşam koşullarını anlatır. Film, bütün kaygıları olabildiğince çabuk ve

çok para biriktirerek Türkiye’ye dönmek olan karakterlerin, ev-metro-iş çarkı içerisinde

yıpranışlarına tanıklık eder. 1988 yapımı Polizei ise, ikinci kuşak göçmen Ali Ekber’in

hikâyesini anlatmaktadır. İyi niyetli ve saf bir çöpçü olan Ali Ekber, bir gün bir rol elde

edebilme sevdasıyla her gün gittiği tiyatrodan edindiği polis kıyafetiyle sokaklarda

dolaşır. Etrafındakiler tarafından tanınmayınca bu kıyafetini, kendisiyle alay eden

arkadaşlarından intikam, sevdiği Alman kadını da elde etmenin bir yöntemi olarak

kullanır ve amacına ulaşır.

3.2 Anlatısal öğeler

Ana Karakterler: Öncelikle belirtilmesi gereken bir nokta, Şerif Gören sinemasının

özelliklerinden birinin karakter sineması olduğudur. Başka bir deyişle olay örgüsü

kişiye ya da kişilere dayanmaktadır517. Oğuz Onaran’ın da belirttiği gibi, Gören için

öyküden çok kişinin başından geçenler önemlidir518. Olaylar bu karakterin etrafında

gelişir. Yine yönetmenin bir başka özelliği film anlatılarının iki farklı yönelimi

olmasıdır. Bunlardan ilki geleneksel popüler sinemanın paralelinde erkek merkezli film

anlatıları; ikincisi de kadın karakterlerin özne konumuna olduğu film anlatılarıdır519.

Ele aldığımız her iki filminde de Şerif Gören sinemasının bu özelliklerini görebiliriz.

Almanya Acı Vatan filminin ana karakteri Güldane (Hülya Koçyiğit) adında genç

bir kadındır. Filmin bütün hikâyesi bu ana karakter üzerinden kurgulanmakta, bütün

517 Ali Karadoğan, Film Çeviriyorum Abi. Şerif Gören Sinemasında Öykü, Söylem ve Tematik Yapı, Phoenix,
Ankara, 2005, s: 68
518 Oğuz Onaran, “Türk Sinemasında Anlatı Üstüne Bir Deneme”, 25. Kare, 1994, sayı 8, s: 30
519 Ali Karadoğan, a.g.e. s: 65



207

ilişkiler onun etrafında şekillenmektedir. İzleyicinin Güldane ile karşılaşması, filmin

başında yıllık izin nedeniyle geldiği köyünde gerçekleşir. Ondan bahseden ilk kişi, yine

yıllık izni nedeniyle köye gelen Musa adında bir adamdır. Bu kişi, “Alamancı olmak”

isteyen Mahmut’a (Rahmi Saltuk) artık hiçbir şekilde göçmen almayan Almanya’ya

gidebilmenin tek çaresinin sahte bir evlilik yapmak olduğunu söyler. Bu evliliği de

gerçekleştirebileceği kişinin Güldane olduğundan bahseder. İzleyicinin Güldane’yle

tanışmasından önce, bahsinin geçtiği bir başka sahne, sözünü ettiğimiz konuşmaların

hemen arkasından Mahmut’un onu görmeye gittiği sahnedir. Yolunun üstünde

karşılaştığı ellerinde ambalajlı kutular olan köylü kadınlar Güldane’den

bahsetmektedirler. Köylerinde bulunmayan eşyaları getiren Güldane’nin “becerikli

çıkarak, tam bir satıcı olmasından”, Almanya’dan bu sefer getirdiği paralar sayesinde

bir de şehirden kat aldığından” söz ederler. Öte yandan izleyici, Güldane’nin

Almanya’ya yalnız gittiğini yine köylü kadınların aralarındaki konuşmalardan anlar.

Kimileri bütün o duyulan kötü şeylerle ilişkili olarak onun oralarda beş senedir kim bilir

neler yaptığını ima ederken, kimileri de onun namuslu oluşundan bahseder.

Filmin bu ilk iki dakikası, izleyiciye daha kendisini tanımadan Güldane hakkında

fikir verir: Almanya’ya işçi olarak gitmiş, uzun bir süredir orada çalışan ve kazandığı

para karşılığında da arsa ve daire satın alabilmiş bekâr bir kadındır. Bunun yanında da

izinli olarak geldiği köyünde de Almanya’dan getirdiği malları “satarak” bir çeşit ticaret

yapan gözü “paradan başka bir şey görmeyen” biridir de. O kadar ki, Mahmut kendisine

sahte evlilik teklifiyle gelince başta itiraz etmesine rağmen bir arsa ve bir inek

karşılığında kabul eder. Bu düşünce, izleyicilerin Güldane’nin evine girmesiyle de

pekişir. Güldane evin bir odasına doldurduğu malları hızlı bir şekilde gelen köylülere

pazarlamakta, hatta parası olmayanlara taksit imkânı bile sağlamaktadır.

Güldane’nin etrafında dönen bu ilk sahneler, aslında filmi de açmaktadır. Başka bir

ifadeyle bu ilk üç dakika filmde ele alınacak bütün konulara giriş yapmaktadır: para, iş,

namus, kadın-erkek, Türkiyeli-“Almancı” ilişkileri, değişen değerler gibi. Bunların

yanında en ön planda olan, göçün de en önemli sebebini oluşturan unsur “paradır”.



208

Göçe neden olan eğitim, siyaset ya da aile yanına “bakımlı”520 olarak gelme gibi diğer

sebeplere film içerisinde nadiren değinilmektedir. Güldane’yi, ardından da Mahmut’u

göçe iten nedenler tamamen maddidir, daha da özelde daha iyi bir yaşam arzusudur. Bu

iki karakter için kendilerini görünürde “zorlayan” bir durum yoktur. Filmin ilk

sahnelerinden edinilen fikir, Almanya’yı cazip kılan kolayca kazanılan paradır.

Güldane bir yandan bir kadın olarak Türkiye’de var olan değerleri kimliğinde

taşırken, diğer yandan da hızla değişen, modernleşmeye çalışan, sonuç olarak da

modern ile geleneksel arasında kalan bir Türkiye’yi de simgelemektedir. Güldane

görünürde soğuk, mesafeli, duygularını açığa vurmayan bir kadındır. Tek bir koşullanışı

vardır o da mümkün olduğunca çok ve çabuk para kazanıp borçlarını kapatmak ve

Türkiye’ye geri dönerek rahat bir yaşam sürmek. Bu yönüyle Türkiye’nin 1950’lerden

itibaren hızlı bir şekilde giriştiği ancak dengeli ve sağlam bir şekilde toplum tabanına

yayamadığı modern dünyayı temsil ederken, diğer bir yönüyle de geleneksel kalıplara

ve değerlere de inanır. Başlangıçta sahte evliliğe karşı çıkışı da bundan kaynaklanır.

“Evlenmenin laf olsunu olmaz!” demesine rağmen mal karşılığında Mahmut’un teklifini

kabul eder. Güldane değerler ile maddiyat arasında sıkışmıştır. Tıpkı Almanya’daki

Türklerin Türkiye ile Almanya arasındaki sıkışmışlığı ya da Türkiye’nin modern ile

geleneksel arasındaki sıkışmışlığı gibi. Almanya’daki yaşam koşullarının hızlı temposu,

göçmenlerin bunlara ayak uydurmadaki çabaları onlarda derin yaralar açar. Güldane’nin

giderek robotlaşması, ev-metro-iş üçgeninde geçen yaşantısının psikolojik olarak onu

yıpratması son sahnede, her şeyden vazgeçerek Türkiye’ye dönme çabaları sırasında

havaalanında geçirdiği sinir krizi ile verilir.

Bunun yanında, giden göçmenler üzerine yapılan çeşitli araştırmalarda ortaya çıkan

kadınların bulundukları bu yabancı ülkeye erkeklere oranla çok daha çabuk ayak

uydurdukları, onlardan daha çok çalıştıklarıdır521. Bu bulguyu “engellenmedikleri,

baskılanmadıkları takdirde” biçiminde tamamlamak da doğru olacaktır. Nitekim

“karışanı-görüşeni” olmayan, kendi özgür kararlarını verebilen Güldane karakteri ile

520 Filmde “bakımlı” olarak tanımlananlar, çalışmak üzere Almanya’ya giden işçilerin yanlarına aldırdıkları aile
bireyleridir.
521 Bkz Nermin Abadan Unat, N. Kemiksiz, Türk Dış Göçü 1960-1984: Yorumlu Bibliyografya, A.Ü.S.B.F,
Ankara , 1986; Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi Yurttaşlığa, İstanbul
Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2.Baskı, Kasım 2006; Ahmet Aker, İşçi Göçü, Sander yayınları, İstanbul, 1972



209

kadınların bu yönüne vurgu yapıldığını düşünebiliriz. Bununla beraber, bir anlamda

Güldane ile birlikte bu ülkede bulunan diğer kadın göçmenlerin, filmde Türkiye’yi,

“vatanı” da temsil ettiklerini söyleyebiliriz. Türkçede vatan kavramı dişildir: Ana vatan

denir. Doğurganlığı ve üretkenliği temsil eder.

Güldane’nin dışında ele alınan ikinci karakter Güldane’nin kocası Mahmut’tur.

Ancak Mahmut, ikinci plandadır ve filmin akışı içerisinde Güldane ile bir anlam

kazanmaktadır. Mahmut’un Almanya’ya gelebilme sebebi Güldane’dir, iş bulmasında

ve Almanya’ya ayak uydurma çabalarında yine onun çevresinin katkısı vardır. Polis

yakaladığında Güldane ile olan evliliği onu kurtarır. Ancak her ne kadar ikinci planda

da kalsa, Güldane’nin kişiliği üzerinde de etkili olur. Örneğin, sadece para kazanma

amacı ile çalışırken bir aile kurulabileceğinin, bir çocuk sahibi olunabileceğinin, başka

bir ifadeyle uzaklaştığı, yok saydığı “geleneksel değerlerin”  farkına varmasını sağlar

Mahmut. Fakat bunla ilgili olarak, Almanya’daki yaşam koşullarının yarattığı yüzeysel

ve suni ilişkiler de Güldane’nin konumunun da bilincine varmasına ve psikolojik olarak

yıpranmasına da neden olur.

Bunun yanında incelediğimiz ikinci filmin ana karakteri, ilk filminkinden birçok

noktada ayrılır. Her şeyden önce Polizei’ın kahramanı erkektir. Seyirci filmin ilk

sahnesinden itibaren Ali Ekber (Kemal Sunal) ile tanışarak onun hakkında fikir sahibi

olur. Berlin’de çöpçülük yapmaktadır ve çevresindeki Almanlar tarafından

sevilmektedir. Ali Ekber, Güldane’nin aksine çocukken Almanya’ya gelmiş, orada

büyümüş ve oradaki hayata ayak uydurmuştur. Ailesinden ayrı yaşamaktadır.

Gündüzleri çöpçülük yaparken akşamları bir tiyatro topluluğunda temizlikçi olarak

çalışır, aynı zamanda da ufak da olsa bir rol kapmak için çaba sarf etmektedir. Ali Ekber

Güldane’den farklı olarak yumuşak kalplidir, saftır. Para hırsı hiç yoktur. Aksine,

sevdiği kadını elde etmek üzere yardım istediği arkadaşına parasını bile kaptırır.

Kendisini, sevdiği kadından geldiğini söyledikleri bir mektup ile kandıran

arkadaşlarından aldığı intikam da, karakterine uygun bir şekilde yumuşak ve zararsızdır.

Aslında bir yandan arkadaşlarını cezalandırırken diğer bir yandan da içinde yaşadığı her

iki topluma - Alman ve Türk- ders verir. Akşamları gittiği tiyatro kulübünde kendisine

verilen ufak polis rolü nedeniyle edindiği kostüm, onun bir anda toplumsal konumunun



210

değişmesine neden olur. Kendisini tanımayıp Alman polisi zanneden çevresinden kendi

yöntemiyle intikam alır: Polis kostümüyle dolaşarak çeşitli vesilelerle Türklerden rüşvet

toplar.  Almanya’da bulunan Türklerin para ile olan ilişkilerine de belki de burada bir

gönderme yapıldığını söyleyebiliriz. Ali Ekber, onlar için bir anlamda en “değerli”

sayılabilecek unsur olan parayı ellerinden alarak intikam almaktadır.

İlişkiler; Değişen Değerler: İncelediğimiz her iki filmde karakterlerin çevreleriyle

olan ilişkileri, bu ilişkilerdeki değişimler bir yandan göç olgusunun insanlarda yarattığı

değişime, diğer bir yandan da iki film arasında geçen süre içerisinde göçmenlerin içinde

bulundukları toplum ile olan ilişkilerine dair ipuçları verir. Bu doğrultuda bu ilişkileri,

toplumsal cinsiyet rolleri; cemaat içi ilişkiler; kültürlerarası ilişkiler, çerçevesinde üç alt

başlıkta incelenebilir.

Almanya Acı Vatan’da öncelikli olarak ön plana çıkan ilişki, cinsiyetler arasındaki

ilişkilerdir. Burada söz konusu olan, kadınlarla erkeklerin olduğu kadar, kadınların

kendi aralarındaki ilişkilerdir. Filmin en başından itibaren Güldane ve Mahmut

çerçevesinde işlenen kadın-erkek ilişkisinin geleneksel kalıpların çok dışında

geliştiğinin sinyalleri verilir. Öncelikli olarak ortada anlaşmalı bir evlilik vardır ve bu

evlilikte söz sahibi kadındır. Başka bir ifadeyle bu evliliğin koşullarını belirleyen, bu

koşullar doğrultusunda bir “evlilik kontratı” hazırlayan kişi Güldane’dir. Köyde bu

durum garipsenir ve Güldane’nin annesi tarafından dillendirilir:

“Kız iyice sapıttın sen. O kadar kısmetin çıktı evlenmedin. Şimdi laf olsun

diye evleniyosun Mahmut’la. Bütün köyün diline düştün”

Berlin’e ayak basınca Güldane kendi yoluna giderken Mahmut ortada kalır, dilini,

yerini bilmediği bu şehirde korkuyla bir köşeye sığınır. Tesadüfen karşılaştığı bir

Türk’ün yanında kalırken polis tarafından yakalanınca mahcup bir ifadeyle Güldane’nin

yanına getirilir, onun sayesinde sınır dışı edilmekten kurtulur. Evliliklerinin “gerçek”

olması yolunda da ilk adımı Güldane atar ve bundan sonraki aşamalarda yine hep etkin

kişi o olur. Bu duruma örnek olarak “gerçek” evliliklerinin başında, Mahmut henüz

işsizken, evde yapılacakların listesini Güldane çıkararak Mahmut’a tembihlerde

bulunması verilebilir. Bulaşıkları yıkayıp evi toplaması gerekmektedir. Bunun dışında



211

yabancısı olduğu bu şehirde dışarıya çıkmaması ve kapıyı içerden kilitlemesi gerektiğini

belirtir. Bunların karşısında şaşıran Mahmut itiraz etse de söylenenleri yapar. Daha

sonraki sahnelerde, ay sonlarında kazandıkları paraların hesabını yine Güldane yapar ve

Mahmut’a harçlık verir. Bu durum çalışmamızın ikinci bölümünde incelediğimiz

göçmenlerin nitelikleri adlı alt başlıkta da ifade edildiği gibi, kadınların çalışma

hayatına girmesiyle birlikte aile içindeki geleneksel rol dağılımında bir farklılaşmanın

olduğuna işaret etmektedir. Kadınların dış göç sürecine dahil olmaları ve bulundukları

ülkelerde çalışmaya başlamaları bu kırılmayı daha da hızlandırmıştır522. Ancak buradaki

değişim ve Mahmut’un bu durumu görünürde kabullenmesi her anlamıyla farklı bir

ülkede bulunmalarından, bu ülkede var olan koşulların bir gerekliliği olarak

görülmesinden kaynaklandığını da düşünebiliriz. Erkeklerin bu değişimi kadınlara

oranla daha zor kabullenmelerini yönetmen birkaç sahne ile ifade etmeye çalışır.

Bunlardan ilki, filmin başlarında Mahmut, her ne kadar sözde de olsa karısı olarak

yanında duran Güldane’ye karışır. Türkiye’den Almanya’ya yaklaşırlarken “medeni”

görünmek adına erkekler kravatlarını takmaya çalışırlarken, Güldane de başörtüsünü

çıkarmak ister. Mahmut sert bir tavırla onu uyarır. Filmin ilerleyen sahnelerinde,

evliliklerinin gerçeğe dönüştüğü gün yine “evin erkeği” yani “efendisi” edasıyla

karısından su getirmesini istemesi ve içtiği sigaraya karışması bu düşünceyi pekiştirir.

Ancak saydığımız her iki sahnenin ardından Güldane’nin boyun eğermiş gibi yapıp,

ilkinde Mahmut’u tren garının ortasında bırakıp gitmesi, ikincisinde evdeki bulaşıkları

yıkatması bu değişimin en belirgin işaretleri olur. Ancak belirtilmesi gereken bir nokta,

sözünü ettiğimiz bu ilişkiler bir yönüyle Güldane’nin hamile olmasıyla geleneksel

anlamda “normale” döner.  Güldane hamileliğe ve annelik fikrine duygusal olarak

yaklaşırken, bu sefer para ve gelecek kaygısı taşıyan kocası olur. Buna karşılık kocası

başta olmak üzere etrafından gördüğü kürtaj olması yönündeki baskılarına rağmen son

dakikada hastaneden kaçar, her ne pahasına olursa olsun çocuğu büyüteceğini ifade

eder: Alman kadının evine giren kocasının ardından bakınırken, karnını okşayarak

“Senin için yapacağım her şeyi, seni koruyacağım” der.

522 Bu konu ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz Michel Rıchter, Geldiler ve Kaldılar…Almanya Türkleri’nin
Yaşam Öyküleri, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Ekim 2005; Nermin Abadan Unat, N. Kemiksiz, Türk
Dış Göçü, 1960-1984 Yorumlu Bibliografya, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları,
Ankara, 1986, Gaye Tokgöz, Uluslararası Emek Göçü, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006



212

Sözünü ettiğimiz ve Güldane ile Mahmut ikilisinin etrafında belirginleşen kadın ve

erkekler arasındaki bu rol dağılımının bir oranda eşitlenmesi, namus kavramı söz

konusu olunca değişir. Yukarıda kadınların vatan ile özdeşleştiklerini ifade etmiştik.

Üretkenliği temsil etmesinin yanında korunması, sahip çıkılması gereken bir varlıktır ve

bu anlamda da onur ve namus meselesidir. Güldane ve Mahmut ilişkisi özelinde bu

namus meselesinin alışılagelmişin aksinde işlediğini söyleyebiliriz. Buradaki örtük

söylem, kadınların namusunun “gerçek” anlamda sahipleri olan bir erkek tarafından

korunmasının gerekliliği, dahası bu gerekliliğin simgeselden gerçeğe geçişe neden

olduğudur. Buna karşılık Güldane, Mahmut’un kendisini Alman bir kadınla aldattığını

gördüğünde de onu terk ederek Türkiye’ye dönmeye çalışır. Özellikle de kırsal kesimde

egemen olan geleneksel toplumsal cinsiyet rollerinden beklenecek olanın tersi bu

davranış, kentleşme, çalışma yaşamına katılım, modernleşme nedeniyle kadınların bazı

geleneksel rollerden (“tanımı gereği çokeşli olan erkek aldatır, yaşamak için erkeğe

bağımlı olan kadın bunu kabullenmek zorundadır” ) sıyrılabildiklerinin bir göstergesi

olarak yorumlanabilir.

Buna karşılık, filmde yer alan diğer Türk kadın ve erkek karakterler arasındaki

ilişki tamamıyla namus meselesi üzerine kurulmuştur. Yine kadınların özellikle gurbette

temsil ettikleri değerler doğrultusunda denetim altında tutulmaları gerekir. Bu nedenle,

aralarında herhangi bir aile bağı olmadığında dahi Türk kadınları üzerinde hak iddia

edebilmekte, gezmelerine ve Almanlarla ilişkilerine karışabilmektedirler. Buna örnek

olarak üst katlarında oturan bir kadını, alman bir erkekle gördüğü için evlerinin

girişinde sıkıştıran genç işçi: “Türk erkeklerinin suyu mu çıktı?” diye döver. Bir başka

örnekte Almanlarla ilişki kurmasın diye- ki burada söz konusu olan bir kız arkadaştır-

işe giderken eve kilitlediği kızını döndüğünde bulamayan bir babanın sözleri dikkat

çekicidir. Kendisinden sonra eve giren kızını döver ve onu elinden kurtaran komşularına

“Ben nasıl vatanıma başım önde giderim?” der.

Bu örnekler çerçevesinde ortaya çıktığını düşündüğümüz önemli bir nokta, daha

önce de ifade ettiğimiz gibi kadınların bulundukları topluma ayak uydurmadaki

istekleridir. Filmde yer alan kadınların büyük kısmı kendi kapalı çevrelerinde kalmaktan

çok Alman kadın ya da erkekleri ile vakit geçirmeyi tercih etmektedirler. Buna karşılık



213

değişim karşısında daha fazla direnenler erkekler olarak karşımıza çıkmaktadır. Kendi

ülkelerinde gelenekler ve egemen toplumsal değerler nedeniyle ağır baskıya maruz

kalan kadınların Batı dünyasını ve onda simgeleşen “modern yaşam” tarzını özgürleşme

süreçlerinin gerçekleşmesini sağlayacak temel etken olarak gördüklerinin altı çizilirken,

bu “bireysel özerklik” alanında temel sorunu olmayan erkeklerin, aslında değişime

“kadınlar üzerinden” direndiklerini söyleyebiliriz.

Benzer bir durum daha belirgin bir şekilde ele aldığımız ikinci film, Polizei’da da

söz konusudur. Filmin daha en başından itibaren, genç Türk kadınlarının ailelerinin

yanından ayrılmaları Türkçe basılan gazetelerde yer almakta, kahvehane ya da

dükkânlarının önünde toplanan Türk erkeklerinin en önemli sohbet konusu olmaktadır.

Kadınların evlerinden ayrılmaları “orospuluklarının” bir kanıtı olarak

değerlendirilmekte ve dolayısıyla “Allah yarattı demeden kızı yere çarpma”

gerekliliğini meşrulaştırmaktadır. Buna karşılık kadınlar ilk filmde atılan adımlara

kıyasla çok daha cesur, haklarının çok daha bilincindedirler. Gerek gazetede yer alan

haberde, gerekse sokakta çevrilen kadının ifadelerinde de anlaşılacağı üzere erkeklerle

eşit haklara sahiptirler ve erkeklerin üzerlerinde hak iddia etmeleri artık o kadar kolay

değildir. Hakim olan değerler açıkça ve cesurca eleştirilebilirken, onca senedir medeni

bir ülkede yaşamalarına rağmen erkeklerin bu konuda hiç gelişemediğine de dikkat

çekilir. Bu durumda aradan geçen on yıllık bir süreç sonrasında namus meselesi aynı

yoğunlukta Almanya’daki Türk topluluğunun gündemini meşgul ederken, kadınların

kendilerinden daha emin ve haklarının bilincinde olduklarını, üzerlerinde bulunan

baskıya karşı daha emin bir şekilde karşı çıktıklarını söyleyebiliriz.

Filmlerde işlenen bir başka ilişki de Türklerin kendi aralarındaki ilişkidir. Buradan

yola çıkarak gerek Almanya Acı Vatan’da gerekse de Polizei’da ön planda olan bir

dayanışmanın varlığıdır. Farklı açılardan karşımıza çıkan bu dayanışma, ilk filmimizde

kadınlar arası ve erkekler arası olmak üzere ikiye ayrışabilmektedir. Daha önce de ifade

ettiğimiz gibi, bu filmde her iki cinsiyetin birbiriyle olan ilişkisi çoğu zaman şiddete

dayanmaktadır dolayısıyla sosyal ilişkiler bağlamında genel bir kopukluk söz

konusudur. Mahmut ile Güldane ikilisinin dışında filmde her iki cinsiyet neredeyse bir

araya gelmemektedir. Bu noktada dikkati çeken, genel anlamıyla kadınlar arasında bir



214

dayanışmanın hakim olduğudur, kendi aralarında sorunlarından bahsetmekte, birlikte

çözüm üretmeye çalışmaktadırlar. Ancak altının çizilmesi gereken bir unsur bu

dayanışmanın filmin genel atmosferine uygun bir şekilde duygusallıktan uzak

olduğudur. Sorunlar hızlı ve seri bir şekilde dile getirilmekte, çözümler de bir o kadar

seri bir şekilde ifade edilmektedir. Bu tutumun en çarpıcı örneğini, Güldane’nin

fabrikadaki arkadaşlarına, özellikle de kendinden yaşça büyük bir kadına hamileliği

konusunda danıştığında görürüz. Çocuğu doğurup doğurmamaktaki tereddüdü üzerine

kadın:

“ne düşünüyorsun kız? Dünyada ilk gebe sen değilsin ya!” […] “Benim

gibi de aldığın parayı kürtaja yatırma. Kadınlıktan kesilsem diye her

gece dua ediyorum.” diye mekanik olmakla beraber dramatik bir ifade

kullanır.

Bu ifade, Almanya’ya göç eden Türk işçilerinin giderek “makineleşme” yolunda

olduklarını da gözler önüne serer.

Kadınlar arasında var olan ve ilk aşamada “özel” sayılabilecek konularda ortaya

çıkan bu dayanışma, daha genel bir çerçeve içinde kadınların çalıştıkları ortama ve iş ile

ilgili meselelere de yayılır. Filmde yer alan birkaç sahneden anlaşıldığı üzere,

yöneticilerin işçi çıkartmaları ve onların yerine robotların alınması söz konusudur. Bu

duruma karşı bir dayanışmadan, bunun da sadece kadınlara arasında değil, kadın, erkek,

Türk, Yugoslav, Yunan ya da Alman herkesi kapsayacak şekilde olması gerektiğinden

bahsedilir. Mesele işçi meselesidir. Filmin aralarına serpiştirilen bu sahneler vasıtasıyla,

aslında yönetmenin kendi ülkesine ve ülkesinin içinde bulunduğu siyasal ortama, aynı

zamanda da kendi dünya görüşüne de bir gönderme yaptığını düşünebiliriz. Almanya

Acı Vatan’ın çekildiği dönemler, Türk siyasal yaşamının da çalkantılı olduğu yıllardır.

Sol kesimlerce talep edilen sosyal adalet ve eşitlik, işçi hakları, sendikal haklar sağ

kesimlerle çatışmalara yol açar. Toplumda var olan bu kamplaşma sokaklara yansır ve

ölümlerle neden olur, sonuç olarak da 1980 askeri darbesine yol açar. Yurt dışına

yönelik göçün bir nedeni olarak da görülen bu siyasal ortama sözü edilen sahnelerin

dışında da değinilir. Filmin başında göçmenlerden birinin her an solcu ya da sağcı

olduğu için öldürülmek korkusuyla yaşamak istemediğinden Almanya’ya gittiğinden



215

bahsettiği, filmin bir başka yerinde bir göçmenin kapısına asılı Türkiye İşçi Partisi’nin

afişi (TİP) görülür.

Yine Almanya Acı Vatan’da kadınlarınkine benzer bir erkekler arası dayanışma söz

konusudur. Bu noktada ilk aşamada ön plana çıkan, “hemşerilik” unsurudur.

Çalışmamızın ikinci bölümünde değindiğimiz göçmenlerin ailevi koşulları adlı alt

başlıkta görüldüğü gibi, ilişkiler ağının bir yansımasına tanık oluruz. Mahmut’u

Berlin’e adım attığı ilk anlarda korkarak ilerlediği caddelerinden bir Türk kurtarır.

Arabasına alarak Mahmut’u gitmek istediği yere götürür. Yolda da önüne gelen

Almanlara küfür eder. Bununla birlikte bir gün küfür ettiği kişi Türk çıkınca

kendisinden özür dilediğini anlatır: “İnsan hiç hemşerisine küfür eder mi?” der. Ayrıca,

Mahmut’un elindeki adres, kendi köyünden bir arkadaşının bulunduğu kahvehanenin

adresidir. Bu arkadaş karşılar onu ve kalacak yer bulur. Yine Mahmut’a Berlin’de

düzenli iş sağlayan Türkler olur.

Polizei’da benzer bir ilişki erkekler arasında söz konusudur. Ancak buradaki

“dayanışma” daha çok kız meselesi, dolayısıyla da belirli bir çıkar üzerine kuruludur.

Ali Ekber’in yakın arkadaşı olarak karşımıza çıkan Filinta özellikle Alman kadınları

tavlamak konusunda ustadır. Evli olduğundan kadınlarla birlikte olabilmek için Ali

Ekber’in evini kullanır. Bunun karşılığında daha saf ve “tecrübesiz” olan Ali Ekber de

âşık olduğu Babett’i tavlayabilmek için Filinta’dan yardım ister. Bu filmde ortaya çıkan

dayanışma bir anlamda tek taraflı gibi görünmektedir. Filinta Babett’i Ali Ekber’e

“ayarlar” gibi gözükür ancak kendisi için tavlamaya çalışır, bu arada da harcamalarını

Ali Ekber’e ödetir. Görüldüğü üzere, ilk filme kıyasla Polizei’da olan dayanışma daha

“gündelik” konular için söz konusudur. Başka bir deyişle bir yaşam mücadelesi, gelecek

kaygısı çerçevesinde bir yardımlaşmadan çok yerleşik bir düzen içinde yaşanan günlük

heyecanlar ve sorunlar çevresinde bir “işbirliği” söz konusudur. Ayrıca, Polizei’da

dikkati çeken bir nokta, sözünü ettiğimiz bu dayanışmanın ardında aslında daha hakim

olanın bir “kandırmaca” olduğudur. Filinta, Babett’i Ali Ekber’e ayarlayacağını

söyleyerek kandırır, kahvehaneden arkadaşlarıyla birlikte ona sahte bir mektup

hazırlarlar. Buna karşılık Ali Ekber,  polis kıyafetiyle onları kandırır. Kendisine

yapılanlardan intikam almak için de olsa burada bir aldatmaca söz konusudur. Bu



216

tespitlerden yola çıkarak, aslında her ne kadar kapalı, dolayısıyla “daha korunaklı”  bir

çevre içerisinde olsalar dahi, Almanya’da yaşayan Türklerin yalnız olduklarının

vurgulandığını düşünebiliriz. Almanya Acı Vatan’da yabancı, özellikle de modern bir

ülkede yaşam mücadelesi bütün insani duyguları törpülerken yavaş yavaş bu

yabancılaşmanın, bireyciliğin sinyalleri verilmiştir. Polizei’da ise bu sürecin, on yıl

sonra varmış olduğu noktayı, bir nevi sonucunu görebilmekteyiz.

İncelen her iki filmde Almanya’daki Türklerin kendi aralarında var olan bu ilişkinin

yanı sıra Türkiye ile olan ilişkilerinde bir süreklilik olmakla beraber bir değişim de göze

çarpmaktadır.  Daha önce de belirttiğimiz gibi Almanya Acı Vatan Türkiye’de,

Güldane’nin köyünde açılır. İlk görüntü, kahvehanenin önüne park etmiş olan Mercedes

marka arabadır. Ardından gelen sahneler bir anlamda Türklerin Almanya’da yaşayan

vatandaşlar ve onların yaşam biçimleri hakkındaki düşüncelerini özetlemektedir.

Erkeklerin gözünde Almanya’ya işçi statüsünde gidenler pahalı bir araba, dolayısıyla

bol para kazanmanın yanı sıra “geniş ve çeşitli” cinsel deneyimler elde etmektedirler.

Kadınların gözünde ise yine benzer bir şekilde kolayca para kazanma imkânı sunan bir

yer olarak yansıtılmaktadır. Köylü kadınların kendi aralarında yaptıkları konuşmalardan

Güldane’nin kısa sürede kazandığı paralar sayesinde alabildiği arsa ve katlara

imrendikleri düşünülebilirken, diğer bir yandan Güldane’nin sadece para düşünüyor

olmasını da eleştirirler. “Güldane de yaman çıktı ha! Para da para! En azından 100 bin

liralık eşya sattı.” denmektedir. Bununla birlikte erkeklerin görüşüne paralel olarak,

oraya gidenlerin “kötü yola” düşmelerinden de bahsetmektedirler. Özellikle giden

erkeklerin “Alman avratlarına tutulmaları” nedeniyle köydeki eşini arayıp sormamasını

eleştiriler. Aynı şekilde, kadınların bu kadar kolay para kazanmaları konusunda da

şüpheleri vardır.

Türklerin, Almanya’ya işçi olarak gidenler hakkında edindikleri fikirlerin

gelişmesindeki en önemli neden şüphesiz ki, bu kişilerin kendileri hakkında vermek

istedikleri, çizmeye çalıştıkları pembe tablolardır. Beraberlerinde getirdikleri eşyalar,

anlattıkları imkânlar onların yaşantıları hakkında bir önyargı oluşmasına neden olur523.

523 Gülsenem Gün, Ayşe Toy Sinemada Almanya’dan Türkiye’ye Dönüş Öykülerinde Değişen Göçmen
Kimliği, When “Away” Becomes “Home”: Cultural Consequences of Migration Ege University 10th
international Cultural Studies Symposium, içinde Ege University Press, 2007 s: 242



217

Almanya Acı Vatan’ın başında aktarılan bu tablo, jeneriğin akması ile filmin asıl olarak

başladığını anladığımız yedinci dakikasından itibaren değişir. Kahramanların otobüs

yolculuklarını aktaran sahneden sonra artık onların Almanya’daki gerçek yaşamlarına

tanıklık etmeye başlarız. Bir an önce ülkelerine dönebilmek ve kazandıkları paralarla

burada rahat bir yaşam sağlayabilmek amacıyla içine düştükleri tempo son derece

yıpratıcıdır. O kadar ki dönüşün ancak ölümle gerçekleşeceğini kavrarlar. Azimli ve çok

çalıştığı için Almanların “örnek işçi madalyası” taktığı çöpçü Pala, kendisine

Türkiye’ye döndüğünde ne yapacağı sorulduğunda: “Öleceğim […] Bu çalışmaya can

mı dayanır?” diye cevap verir. Bunun, aynı zamanda oradaki bütün işçilerin

düşüncelerini de dile getirdiğini düşünebiliriz. Sözü geçen bu sahneden sonra Mahmut’u

bir Alman komşunun şeker attığı çocukları çılgın bir şekilde kovalarken, Güldane’yi de

havaalanında sinir krizi geçirirken görürüz. Bu sahneler, Almanya’daki işçilerin sadece

fiziksel değil, aynı zamanda sinirsel olarak da çok yıprandıklarını ve dönüş umudunu

tamamen yitirdiklerini söyleyebiliriz.

Almanya’daki ikinci/üçüncü nesil Türkleri aktaran Polizei’da ise, Türkiye ile farklı

bir bağdan söz edilebilir. Burada Türkiye ile doğrudan bir ilişkiden çok örf ve adetlerce

temsil edilen, başka bir deyişle içselleştirilen, daha çok hayalî bir Türkiye çıkar

karşımıza. Her ne kadar ana karakterlerde “geri dönmek”, oraya yatırım yapmak gibi bir

düşünce hakim değilse de, Türk gelenek ve görenekleri aracılığı ile anavatanlarıyla olan

bağlarını sürdürürler. Bu bağlar da anne ve babalar tarafından aktarılır. Ali Ekber’in

babası, Berlin’e gelen hemşerisini gezdirirken sokakta karşılaştığı oğluna, bir haftadır

annesine uğramamasından, Cuma günü namaza bile gitmemesinden dolayı tokat atar,

ardından da elini öptürür. Bu sahne baba-oğul ilişkisinin Türkiye’de var olan ataerkil

topluluğun kuralları üzerine kurulu olduğunu ve bu durumun, en azından biçimsel

olarak / görünürde sürdürüldüğünü gösterir. Özellikle köyden gelen biri önünde bu

şekilde davranılarak, aynı değerleri korudukları gösterilmeye çalışılmıştır. Bununla

birlikte Türkiye’ye duyulan özlem sadece baba tarafından dile getirilmektedir. Onun

tarifini yaptığı Türkiye, aslında gurbette yaşayanların görmek istedikleri Türkiye’dir.

Piknik için gittikleri parkta köyünü şu sözlerle tarif eder hemşerisine:



218

“Yürüdük geldik bir koca dağın başına, gölgesi düştü üstümüze. Kör

bakarız baharın yeşiline, gülüne. Önüm, arkam, sağım, solum hep bina

burada. Oysa insan bir of çekse, karşıki dağda yankılanmalı. Öyle değil

mi adaş? Su bile içmiyorlar burada. Oysa insan eğilip bir pınardan kana

kana su içmeli.”

Babanın dile getirdiği bu düşünceler, Almanya’ya gönderilen filmlerin nitelikleri

konusunda ifade ettiklerimizi desteklediğini düşünebiliriz. Yönetmen Ömer Uğur’un da

belirttiği üzere, video furyası sırasında Almanya’da yaşayan Türkler, filmlerde

Türkiye’yi, köyleri temsil eden sahnelerin yer almasını istemişlerdir. Ayrıca sözü geçen

alt bölümde, yurt dışında yaşayan vatandaşların Türkiye’yi ve Türk insanını yoksulluk

içerisinde gösteren filmleri çok da tercih etmediklerine değinmiştik. Bunun gerekçesi

olarak da görüntülerin anavatanlarına duydukları özlem ve zihinlerindeki hayali Türkiye

ile çatıştığını ifade etmiştik. Yukarıda aktardığımız duygunun bir yönüyle de yurt

dışında yaşayanlara içinde bulundukları koşullara dayanma gücü de verdiğini

düşünebiliriz. Baba, Almanya Acı Vatan’daki Çöpçü Pala gibi- aynı neslin

temsilcileridir- ancak ölünce köyüne dönebileceğini ifade eder:

“Ben biliyom, buradan memlekete dönücem ve ölücem. Burada

arkamdan diyecekler ki, rahmetliyi toprak çekti.”

Altının çizilmesi gereken husus, bu duygunun Ali Akber’in babasının nesline ait

olduğudur. Filmde Ali Ekber’in temsil ettiği üçüncü neslin Türkiye’ye yönelik böyle bir

duygu beslediğine dair herhangi bir sahneye rastlanmamıştır. Buna karşılık, polis

tarafından her an Türkiye’ye gönderilme korkusu yaşadıkları göze çarpmıştır. Bir

yandan benliklerine işlemiş bir Türkiye hayali vardır, ama aynı zamanda orası bir

sürgün yeridir de. Bu nedenle polis kıyafetiyle dolaşan Ali Ekber’in her arzusunu yerine

getirirler.

Sözü edilen özlemden, geçmişteki hayallerle yaşamaktan çok Ali Ekber ve temsil

ettiği neslin Türkiye ile daha güncel bir boyutta iletişimi olduğunu söyleyebiliriz. Buna

Ali Ekber’in dinlediği müzik örnek olarak verilebilir. Farklı birkaç sahnede, Ali

Ekber’in, gerek radyodan gerekse kasetçalardan Emrah dinlediği görülür. Ailecek



219

gidilen piknikte kız kardeşi Emrah kasetini getirmediği için Ali Ekber’e sitem eder.

Buradan yola çıkarak, Türkiye’de furya olan sanatçıları ve müzik türlerinin

Almanya’daki nesil tarafından takip edildiğini söyleyebiliriz. Bunun yanı sıra, Ali

Ekber’in polis kostümüyle Maksim adlı bir videokaset dükkânına girdiğini görürüz.

Dükkânı soymak isteyen bir hırsızı bu kostüm sayesinde yakalar. Burada kanımızca

ilginç olan yönetmenin bu sahneyi bir videokasetçide gerçekleştirmiş olmasıdır. Bir

yönüyle video furyasına bir gönderme yaptığını düşünmekle birlikte, Türk müzik

sektörünün Almanya’daki varlığını da vurgulayarak Almanya’nın Türkiye’nin bir

bölgesi gibi işlev gördüğüne de dikkat çekildiğini söyleyebiliriz.

İncelediğimiz iki filmden yola çıkarak Türklerin Almanlarla, dolayısıyla Almanya

ile olan ilişkilerinde ortak unsurlar olduğu gibi bir farklılaşma, gelişme

kaydedilmektedir. Bu doğrultuda göze çarpan ortak unsurlardan en önemlisi, Türk

erkeklerinin Alman kadınlarına yaklaşım biçimleridir. Söz konusu ilişki her iki filmde

de Türk topluluğunun Almanlarla olan ilişkinin temelini oluşturur. Her iki filme ortak

olan ve aynı derecede önem kazanan bu unsur, bu ilişkinin öncelikli olarak cinsellik

üzerine kurulu olduğunu gösterir. Almanya Acı Vatan filminin ilk dakikasında bu

özelliğin altı çizilir. Köydeki kahvehanede, Almanya’dan izine gelen Musa’nın

beraberinde getirdiği porno dergileri elden ele dolaşmakta, fotoğraflarda yer alan

kadınları da etrafındakilere “yengeleri” olarak tanıtmaktadır. Bu kadınların

“meziyetleri” üzerine çeşitli yorumlar yapılırken, erkek gözünde Almanya’nın

“velinimetleri” çekici kılınır. İşçilerin gözünde Almanya’nın sunduğu kolay para

kazanma, araba- Mercedes- sahibi olma, kalayca iş kurup memlekette daire ve arsa satın

alma gibi nimetlerden biridir “Alman kadınları”. Nitekim Mahmut’un “Almancı olma

sevdasını” dillendirmesi, kahvehanede geçen bu sahnenin ve kahvehanenin önünde

duran Mercedes marka araba görüntüsünün ardından gelir. Bunun yanında Mahmut’un

Berlin’e adım attığı ilk günlerde geçici olarak kaldığı bir mekânın Türk patronun

düzenli olarak alman kadın “attığına” tanık oluruz. Daha sonra yerleştiği binadaki oda

arkadaşlarından biri Alman kadınları överken şöyle der: “Bizim pezevenkler onları

paraya alıştırdılar, şimdi parayla çalışıyorlar”. Bu sözler, Türk erkeklerinin gözünde

tüm Alman kadınlarının konumu hakkında ipucu da vermektedir. Bu nedenledir ki daha

önce de örneğini verdiğimiz babanın, Alman kızlarla arkadaşlık eden kızını eve



220

kilitlediğini, bu durumu namus meselesine dönüştürerek onu dövdüğünü düşünebiliriz.

Mahmut’un başlangıçta bu konudaki yaklaşımı, Almanya’daki diğer işçilerden farklı

olur. O kadar ki, Alman kadınla sevişen Türk patrona saldırır ve bu nedenle polis

tarafından yakalanır. Ancak Almanya’daki yaşam koşullarının “zorlayıcılığı”

doğrultusunda, sonunda o da bir Alman kadınla beraber olur. Bu durum Mahmut’un

özelinde bir nevi sapma olarak değerlendirilebilir. Berlin’de içinde bulundukları yaşam

koşulları sonunda onun da kendini kaptırmasına, “kötü yola sapmasına” neden olur.

Alman kadınlarına benzer bir yaklaşım Polizei için de söz konusudur. Eve bir

“frolayn” atmak ertesi gün kahvehanenin en heyecanlı sohbet konusudur. Filinta, Ali

Ekber’den çaktırmadan evininin anahtarlarını alabilmek için evde onu “yatakta sere

serpe bekleyen bir frolayn” hayali kurdurur. Köyden gelen akrabayı Berlin’de

ilgilendiren tek şey “sex shoplardır”. Yine bu akrabanın piknik alanındaki çıplaklara

hevesli bakarken söylediği “gâvura bakmak sevaptır!” sözleri bir yönüyle yukarıda

aktardığımız yaklaşımı özetlemektedir. Ancak Alman kadınlara karşı var olan bu

söylemin yanında filmin ana teması, Ali Ekber’in Babett adında Alman bir genç kadına

âşık olmasıdır. Dolayısıyla söz konusu ilişkilerde Almanya Acı Vatan’a göre bir adım

atıldığını, yani Alman kadınların sadece birer cinsel nesne olmaktan çıktıkları, âşık

olunabilecek, uzun bir birliktelik yaşanabilecek bir “insana” dönüştükleri söylenebilir.

Bunun yanında özellikle ilk filmimizde sıkça vurgulanan ve Alman kadınlarının Türk

erkeklerini baştan çıkaran tehlikeli şahıslar yerine koyan söylem, Polizei’da Babett

karakteri ile birlikte yumuşar. Onları tavlamak için bir bakış yeterli değildir artık. İkna

etmek, kendisine âşık etmek için uğraşmak gerekir. Buradan yola çıkarak, Türk erkek-

Alman kadın ilişkilerinde bir normalleşmenin sinyallerinin verildiği söylenebilir. Bir

Alman kadınla sadece cinsel bir birliktelik değil, duygusal bir ilişki de

yaşanabileceğinin altı çizilmiştir.

İlişkilerde sözü edilen bu normalleşme Polizei’da bütün Alman toplumuyla olan

bağa da yansıdığını söyleyebiliriz. Bu filmde ortak mekân kullanımı daha fazla olmakla

beraber, sınırlı da olsa Almanlarla bir iletişim söz konusudur. Hatta yönetmen bu

ilişkiyi abartarak karikatürize bile etmektedir. Buna örnek olarak, Türk market sahibinin

Ali Ekber önce gelmesine rağmen önceliği Almanlara tanıması, Ali Ekber’i dikkate bile



221

almaması verilebilir. Bu iki toplum arasında bir dostane bir iletişim olduğunun göze

çarptığı bir başka sahnede çöpçülük yapan Ali Ekber’in düzenli olarak karşılaştığı

Almanlar ile selamlaştığı, birbirleriyle konuşmasalar bile karşılıklı sandviç yedikleri

görülür. Yine filmin bir başka yerinde, Almanlarla Türklerin birlikte maç yaptıkları

gösterilir. Ancak bu maç birbirlerine karşıdır ve pek tabii ki maçı kazanan Türk

tarafıdır. Dolayısıyla yeniden altını çizmek amacıyla, genel olarak bu ilişkinin yine de

belirli bir sınır çerçevesinde kaldığını düşünebiliriz.

Oysa Almanya Acı Vatan’da sınırlı dahi olsa böyle dostluk seviyesinde bir ilişki

göze çarpmamaktadır. Var olan iletişim daha çok kurumsal bir boyutta söz konusudur.

Kurumları temsil edenler de polis, çöpçüye madalya takan Belediye Başkanı ve

işverenlerdir. Filmde var olan söylem daha çok “kölelik-efendilik” ilişkisini

çağrıştırmaktadır. Aynı zamanda bu duruma karşı da birlik olup mücadele edilmesi

gerektiği zaman zaman vurgulanır. Bu anlamda çöpçü Pala’nın söyledikleri çarpıcıdır.

Kendisinin çok çalıştığını ve bu gidişle madalyayı hak edeceğini söyleyen Türk

arkadaşlarına “Ne yapalım, Alman pisliğini en iyi biz temizliyoruz.” der. Yine

madalyayı alırken yaptığı konuşmada Alman çöplerini ve çalışma koşullarını

kastederek:

“Alaman çöpü iyi çöp. Başka yerdeki çöpler nasıldır derseniz

bilemem ama Alaman çöpü iyi çöp. […] Bizim evde oturduğumuz bir

arkadaş var. Diyor ki hem en zor en pis işleri yabancı işçilere

yaptırıyorlar, hem de az para veriyorlar. Benim aklım ermez ama o çok

okuyor. ‘Biz bir birlik olsak’ diyor.”

Bunun yanında yönetmen filmin içine yerleştirdiği işçilerin çalıştıkları mekânları

gösteren belgesel görüntüleri ve bir radyo görüşmesi vasıtasıyla Almanya’daki işçilerin

koşullarını aktarmaya çalışırken, Alman kurumlarının tutumlarına da değinmektedir.

Sözü geçen görüşmelerde, Almanya gençlerin gözlerini kamaştıran,  onları uyuşturan ve

aslında kesinlikle kaçınılması gereken bir olguymuş gibi aktarılmaktadır. Bu duruma

görüşmelerden aktarılan sözler çok çarpıcıdır ve Türk işçilerinin bulundukları ülke ile

olan bağlantıları konusunda ipuçları vermektedir: “Benim gibi gençleri baştan çıkaran

bataklık”. “Neticede insan biliyor hapishaneye gideceğini”.



222

Almanya’nın bir “kandırmaca” “göz boyama” olduğu, çarpıcı bir başka sahne ile de

verilir. Güldane’lerin oturduğu apartmandaki Alman bir komşu, bulunduğu kattan

aşağıda oynayan çocuklara şeker atmaktadır. Bu sahne karşısında “deliren”  Mahmut,

neşe ve heyecanla yere düşen şekerlerin peşinde koşuşturan çocukları kovalar ve yerden

topladığı şekerleri kadına doğru fırlatır. Bu sahneyi diğer konuşma ve görüntülerle

birleştirince, bir anlamda Almanlar tarafından kandırılmış olmaya karşı verilen bir tepki

olarak düşünülebilir524.

Bununla birlikte, Almanlar’ın da ülkelerine gelen Türklerin kalıcı olmadıklarını

düşündükleri, dolayısıyla onlarla işlerini yaptırmanın dışında herhangi bir iletişime

geçmekten kaçındıklarını söyleyebiliriz. Bu görüşümüzü destekleyen sahnelerden biri,

çöpçü Pala’ya madalyasını takan Belediye Başkanı’nın Türkiye’ye dönünce ne

yapacağını sormasıdır. Başka bir ifadeyle, Almanlar açısından da muhakkak bir gün bir

dönüş söz konusu olacaktır.

Meslekler: Türk topluluğunun Almanya’daki konumlarının farklılaştığına işaret

eden bir başka unsur, her iki filmde karşılaştığımız karakterlerin meslekleridir. Almanya

Acı Vatan’da karşımıza çıkan hemen kemen bütün karakterler “işçi” konumunda, başka

bir deyişle bir işverenin yanında “maaşlı çalışandırlar.” Bunlar arasında daha önce

belirttiğimiz gibi, çöpçülük yapan Pala, temizlik işçisi; Güldane ve diğer kadın

arkadaşları fabrika işçisi; Mahmut da inşaat işçisidir. Almanya ile Türkiye arasında

1961’de yapılan anlaşma “işçi” talebini kapsar. Bu geçici bir süreçtir ve Alman

ekonomisinin gereksinimleri karşılandıktan sonra geri gönderileceklerdir. Dolayısıyla

vurgulananın giden bu göçmenlerin bu ülkede “geçici” olarak bulundukları olduğunu

düşünebiliriz. Filmde göçmenlerin geçici olarak bu ülkede bulundukların işaret eden

birçok sahne söz konusudur. Bunların en çarpıcılarından biri, çöpçü Pala’ya yöneltilen

yukarıda da aktardığımız sorudur. Ayrıca, filmde belirli aralıklarla polise göndermeler

yapılması yine onların geçici olarak orada bulunmalarına, her an her şekilde ülkelerine

geri gönderilebileceklerine işaret eder. Yine, fabrikalardan işçilerin her an

çıkartılabilecekleri ifade edilmektedir.

524 “Şeker vererek kandırma”nın özellikle de bu yolla çocuklara karşı cinsel istismarda bulunulacağını
çağrıştıran bir olgu olarak Türklerin toplumsal algısında kalıplaşmış olduğunun da burada altının
çizilmesigerekir.



223

Ancak her iki tarafın da “geri dönüş” beklentisi en azından birçoğu için sonuçsuz

kalır. Aradan geçen on yıllık bir süreç içerisinde Almanya’da yaşayan Türkler yerleşik

bir düzene geçmişlerdir. Buna örnek olarak Polizei’da çeşitlenen meslek türlerini

sayabiliriz. Filmde görüldüğü üzere, karşımıza çıkan karakterlerin büyük çoğunluğu,

cenazeci, manav, videokasetçi, fırıncı, marketçi ve kahvehaneci gibi serbest meslek

grubuna dahildir. Bunlar arasında işçi statüsünde çalışan tek kişi çöpçülük yapan Ali

Ekber’dir. Meslek gruplarındaki bu çeşitlenme Türk topluluğunun yerleşik bir düzene

geçtiğinin işaretidir. Ancak hala daha bir tedirginlik söz konusudur. Polis onlar için bir

tehdit unsuru oluşturmaktadır. Bu yönüyle Polizei, Almanya Acı Vatan’ın bir devamı

niteliği taşır. Ali Ekber, çöpçü Pala’yla aynı mesleği yapmakla beraber, birinci neslin en

korktuğu kurumun kimliğine bürünerek onunla alay da etmektedir.

Boş vakit değerlendirmesi: İki film, başka bir deyişle iki dönem arasındaki bir

başka değişim boş vakitlerde gerçekleştirilen faaliyetlerdir. Almanya Acı Vatan’daki

hızlı ve mekanik yaşam karakterlere çok fazla boş vakit tanımazken nadiren de olsa

onları dışarıda görürüz. Bu anlamda, faaliyetler cinsiyetler arasında ayrılmakta, kadınlar

alış-veriş tercih ederlerken, erkekler birahane ya da kahvehanelerde vakit geçirirler ya

da kadın tavlarlar. Akşamları dışarıda dolaşan kadınlara iyi gözle bakılmamaktadır.

Bunun yanında evde bulundukları süreçlerde çoğu zaman, Nermin Abadan Unat’ın525 da

tespit ettiği gibi, Türkçe radyo dinleyerek geçirmektedirler. Burada dikkatimizi çeken

bir nokta, çoğu zaman ortaklaşa kalınan evlerde bir televizyonun da olduğu, ancak Türk

kanalı izleyemediklerinden televizyonla beraber radyoyu da açtıklarıdır.

Boş vakit faaliyetleri, tıpkı meslek gruplarında olduğu gibi, Polizei filminde

çeşitlenmektedir. Bir erkek filmi olmakla beraber, burada kadın-erkek, Türk-Alman

ayrımı ilk filmdeki gibi belirgin değildir. Ortak alanlar çoğalmıştır. Ali Ekber, akşamları

tiyatroda çalışmaktadır. Bu ek bir iş gibi görünse de onun için boş vakit

değerlendirmesidir. Her ne kadar başlangıçta aktif bir role sahip olmasa da, oynanan

oyuna dışarıdan katılmakta, replikleri takip etmektedir. Ayrıca, Ali Ekber’in kendi

toplumu içerisindeki statüsünün kısa süre de olsa değişmesinde bu tiyatro oyununun

önemli bir etkisi vardır. Kendisine “şaka” yaparak sahte bir mektup yollayan arkadaşları

525 Bkz  Nermin Abadan Unat, Bitmeyen Göç, Konuk İşçilikten Ulus-ötesi Yurttaşlığa,  İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları, 2002-2006 ss: 124-126



224

yüzünden eve kapanan Ali Ekber’i, “topluma yeniden kazandıran” bu tiyatro oyunu

olur. Ona verilecek bir rol vaadiyle evinden dışarı çıkması sağlanır. Oyundan edindiği

polis kıyafeti bir yandan arkadaşlarından intikam alırken diğer bir taraftan da sevdiği

kadını elde etmesini sağlar. Yine, belirtilmesi gereken bir başka nokta oynanan oyunun

Alman yönetmeninin bozuk da olsa Türkçe konuşmasıdır. Ali Ekber ile yönetmen

arasındaki ilişki dostluğa dayanır. Burada tiyatronun iki toplum arasında bir köprü

oluşturduğunu söyleyebiliriz.

Bunun dışında boş vakitlerde, özellikle de hafta sonlarında piknik yapıldığını

görmekteyiz. Ali Ekber’in ailesini bir araya getiren bir etkinlik olarak karşımıza

çıkarken, arka planda yer alan diğer ailelerin görüntüsü bunun Almanya’da yaşayan

Türk toplumunun geneline yayılmış olduğunu düşünebiliriz.

Akşamları dışarı çıkmak, farklı ülke göçmenlerinin mekânlarında eğlenmek ve

futbol maçları yapmak film içerisinde karşımıza çıkan diğer faaliyetlerdir.  Daha önce

de ifade edildiği gibi Polizei, erkek merkezli bir filmdir, dolayısıyla gerçekleştirilen boş

vakit etkinlikleri onlara yöneliktir

Dikkatimizi çeken bir başka faaliyet, gazetelerdir. Filmde karakterlerin satın

aldıkları,  okudukları gazete Hürriyet gazetesidir.  Yüksek sesle aktarılan haberlerden

yola çıkarak gazetenin Almanya baskısı olduğu anlaşılmaktadır. Orada yaşayan

vatandaşların sorunlarına, evden ayrılan genç kızlarla yapılan görüşlere yer

verilmektedir. Hatta sözü geçen genç kızlardan biri tanıdıktır. Gazetelerin yerel

baskısının yapılması Türklerin Almanya’ya yerleştiklerinin de bir belirtisidir. Aslında

1969 yılından itibaren Almanya baskısı yapılan gazeteye vurgu yapılması başka bir

yönde de Türklerin kendi içlerinde kapalı bir şekilde yaşadıklarını da gösterdiğini

düşünebiliriz. Gazetede yer alan kişilerin tanıdık olması, çevrelerinin bir anlamda da dar

olduğunun belirtisidir.

Konuşulan dil: Dil, toplumsal nitelikli bir ürün olmakla beraber bir toplumun

kimliğini belirleyen en önemli faktörlerden biridir526. Dolayısıyla ele aldığımız

526 Osman Senemoğlu, “Dil ve Kimlik”, Hülya Uğur Tanrıöver (ed) Sen Benim Kim Olduğumu Biliyor
Musun? Toplumsal Yaşamda Kimlik İzdüşümleri, içinde Hil Yayın, İstanbul 2008, s: 102



225

filmlerde karakterlerin kullandıkları dil ve ona olan bağlılıkları bulundukları toplumdaki

konumlarını açısından önem kazanmaktadır. Her iki film ele alındığında aralarında bu

yönde önemli bir fark olduğu göze çarpar. Almanya Acı Vatan’da Türkçe, ülkeleriyle,

örf ve adetleriyle olan bağlarını temsil etmektedir. Karakterler ona son derece

bağlıdırlar. Bu nedenle bu alanda yaşanabilecek her türlü “yozlaşmaya” karşı çıkarlar.

Gençlerin karma bir dil kullanmasından rahatsızlık duyarlar, onların kayıp bir nesil

olarak değerlendirirler. Mahmut’un oda arkadaşlarından biri bu durumu şöyle ifade

eder:

“Bu çocukların durumu büyüklerden daha zor. Çoğu gözlerini burada

açtı. Alman gençlerine özeniyorlar. Yarı Alman yarı Türk”

Karma bir dil kullanan, Almancaya neredeyse Türkçeden daha fazla hâkim olan bu

gençlerin gelecekleri için endişelidirler. Güldane’nin, hamileliği sırasında kürtaj

yaptırmak üzere doktora gitmesinde sokakta oynayan çocukların bu karma dili

kullanmasının etkisi vardır.  İşe gitmek üzere evinden çıktığında sokakta oynayan

çocuklara sevgiyle bakarken aralarındaki bir konuşmaya tanık olur. Çocuklardan biri

diğerine: “Lan adamın asabını bozma, schwein”527 Bu durum gelecek kuşakların arada

kalmışlığını, ne tam Türk ne de tam Alman olabildiklerinin işareti olarak algılanabilir.

Diğer etkenlerle birlikte bir yıpranma sürecine işaret ederken, “kayıp bir nesil”inde en

önemli özelliği olur. Buna karşılık, Polizei’da bu endişe yerini gurura bırakır. Aksine,

gerek babası, gerekse Ali Ekber’in kendisi konuştukları birkaç kelime Almanca ile

gurur duymaktadırlar. Kendi ifadeleriyle bu dili “su gibi” bilmektedirler. Köyden gelen

akrabaları da onları takdir eder. Ali Ekber ve arkadaşlarının kendi aralarındaki

selamlaşmalar çoğu zaman Almancadır.

Görüldüğü üzere, yukarıda tespit ettiğimiz anlatı özellikleri, bir yandan

Almanya’da yaşayan Türk vatandaşlarının yaşam biçimlerine, oradaki konumlarına ışık

tutarken diğer bir taraftan da her iki ülke ile olan ilişkilerine de vurgu yapar. Bunun yanı

sıra, ilk filmin çekildiği 1979 yılından Polizei’ın ortaya çıkış tarihi olan 1988 yılına

527 Almanca domuz



226

kadar geçen sürecin Almanya’da yaşayan Türk topluluğunda yarattığı “değişimler” de

gözler önüne serilir.

3.3.Biçimsel Öğeler

Anlatı özelliklerini arttıran, bir filmin senaryoya dayanan öğelerini, anlatmak

istenilenin aktarılmasını sağlayan biçimsel öğelerdir. Ele aldığımız her iki filmin

biçimsel özelliklerine de dikkat çekilerek yukarıda sıraladığımız unsurlara etkilerini,

yönetmenin aktarmak istediklerine katkılarını bulmaya çalışacağız. Buradan yola

çıkarak ele alacağımız bu unsurlar, kamera hareketleri, mekân kullanımı, ışık, ve

müziktir.

Kamera hareketleri ve kurgu: Filmlerin temposunu aktaran en önemli özelliklerden

biri olan kamera hareketleri, ele aldığımız iki filmde genel anlamda farklılık gösterir.

Almanya Acı Vatan’da sürekli devinim içerisinde olan, dönen kamera hareketleri söz

konusudur. Giden ilk kuşakların modern toplumunun yarattığı hızlı yaşam biçimi

içerisindeki koşullarını aktarmak amacıyla kullanıldığını düşünebileceğimiz bu

hareketler, hızlı bir kurguyla desteklenir. Gurbetçilerin dahil oldukları bu yeni yaşam

biçiminin mekanikleşmesi, zincirleme geçiş yöntemiyle filmin ilk dakikalarında verilir.

Güldane ile Mahmut’u Almanya’ya götüren otobüsün asfalt yolda gidişini izlerken,

Almanya sınırlarına yaklaşılmasıyla birlikte zincirleme geçiş yöntemiyle yolun raylara,

otobüsün de trene dönüştüğüne tanıklık ederiz. Bu ilk görüntülerin, gelişmekte olan bir

ülkenin kırsal kesiminden ayrılıp gelişmiş bir Avrupa ülkesindeki modern şehir hayatına

uyum sağlamaya çalışan göçmenlerin günlük hayatlarında yaşayacakları değişimler

hakkında ipucu verdiklerini düşünebiliriz. Buna paralel olarak filmin başında aktarılan

köy hayatı ile Berlin’deki hayat birbirinden son derce farklıdır. Oradaki yaşam görece

yavaş, durağan bir şekilde ilerlerken, Berlin’deki koşullar sürate ve seri hareketlere

dayanmaktadır. Bu duygu, hikâyede yer alan karakterlerin belirli bir ritim içerisinde

hareket etmeleriyle sağlanmaktadır. Mekanikleşmeyi, robotlaşmayı çağrıştıran bu

hareketler, ev-metro-iş üçgeni içerisinde çalışan işçilerin yıpranışını vurgular. Bu

devinim içerisinde yavaş yavaş her türlü insani duygu ve eylemden uzaklaşan



227

karakterlerin bu girdap içerisinde kayboluşlarının altını çizer. Gerek kurgu gerekse

kamera hareketleri filme bir hız, bir ritim kazandırmaktadır.  Karakterlerin, her sabah

aynı saatte, aynı anda ve seri bir şekilde yataktan kalkarak, giyinerek, kahvaltı ederek,

metroya binerek işe gittiklerine tanık oluruz. Robotların denetimi altında, bant

sistemiyle üretilen daktilo fabrikasında yerlerini alırlar ve aynı serilikte daktilo

parçalarını bir araya getirirler. Bunun yanı sıra sokakları temizleyen çöpçü Pala, her

sabah aynı saatte, birbirinin eşi hareketlerle yerleri temizler. İş çıkışı yapılan alış-

verişler ya da sohbetler birbirinin aynıdır. Bu etki planların kısa tutulması ve arka

arkaya sıralanmasıyla yaratılmıştır. Bu şekilde kahramanlar hızlı hareket ediyormuş

hissi verilir.

Filmin genel atmosferinin bu ritim üzerine kurulduğunu söylemekle beraber,

Mahmut karakteri söz konusu olduğunda bu ritmin başlarda bozulduğuna şahit oluruz.

Berlin’e geldiği ilk günlerde etrafındakilerin aksine erken kalkamaz, ağır hareket eder.

Buna karşılık onu çevreleyen unsurlarda bir hız söz konusudur. Bu durum baş döndürür

ve modern ile modern olamayan arasındaki uçurumu vurgular.  Sözü geçen filmin

birçok yerinde hızlı kamera hareketlerinin yarattığı baş döndürücü görüntülere yer

verilir. Yukarıda da ifade edildiği gibi, özellikle Mahmut’un Berlin’e ayak bastığı ilk

saatlerde yaşadığı şokun etkisi olarak verilirken, Güldane ile Mahmut arasındaki farkları

vurgular.

Almanya Acı Vatan’da var olan bu izleyiciyi nefes nefese bırakan tempoya,

Polizei’da rastlanmaz. Aksine, çok daha yumuşak, yavaş kamera hareketleri söz

konusudur. Buna paralel olarak sahnelerin de çok daha uzun olduğunu söyleyebiliriz.

Bu durumun, daha önce de tespit ettiğimiz şekilde Almanya’da yaşayan ikinci ve

üçüncü nesil Türk topluluğunun Alman yaşam biçimine ayak uydurmasını yansıttığını

düşünebiliriz.

Kamera bakış açısı: İncelediğimiz her iki filmde dikkati çeken bir nokta

kameranın bakış açısının genel olarak nesnel oluşudur. Başka bir ifadeyle olayları,

kahramanların değil de yönetmenin gözünden, görünmeyen bir gözlemcinin gözlerinden

görürüz. Bunun yanında çekilen kişiler de kamera yokmuş gibi davranır, objektife



228

bakmazlar528. Bu bakış açısı taraf tutmaz, her tarafa mesafeli yaklaşır. Dünyanın

gerçekliğini olduğu gibi sunma iddiasında bulunur. Bu yönüyle bu filmlerin Şerif Gören

sinemasının genel özelliklerini taşıdıklarını söyleyebiliriz. Şerif Gören, Ali

Karadoğan’ın da belirttiği gibi güncel olaylara eğilen bir yönetmendir ve bu olayları

aktarmak için de nesnel bir bakış açısı kullanmayı tercih eder529. Bu şekliyle izleyicinin

olaylara tanıklık etmesini sağladığını düşünebiliriz.

Filmlerde kullanılan Mekânlar: Filmlerde kullanılan mekânlar filmlerin

atmosferlerini yaratmada katkıda bulunmakla beraber, karakterlerin içinde bulundukları

psikolojik koşullara ilişkin ipuçları da verirler. Bu yönüyle, ele aldığımız iki filmde de

önemli farklılıklar tespit edilmiştir. Almanya Acı Vatan’da karşımıza çıkan mekânların

hemen hemen hepsi kapalıdır. Film, çoğu zaman kahramanların yaşadıkları ortak

odalar- metro istasyonu ve fabrika içerisinde geçmektedir. Bununla beraber, çekimler

geniş plan kullanılan caddelerde de gerçekleşse bir kapalılık hissi yaratılmaktadır.

Karakterleri çevreleyen bir dört duvar söz konusudur. Sürekli sarmal, kısır döngüyü

çağrıştıran mekânlar kullanılmıştır. Bu durum, Almanya’ya ilk giden işçilerin

hapsedilmişlik, sıkışmışlık duygularını vurguladığını düşünebiliriz.  Aynı zamanda

yukarıda saydığımız kamera hareketleri ile de desteklenerek, baş döndürücü mekânlar

oluşturulmuştur. Bu sarmal mekânlar, işçilerin “dönüş” fikirleriyle de ilişkilendirilebilir.

Sürekli dönen ancak çıkışı olmayan, birbirine geçmişlik hissi yaratan bu mekânların,

işçilerin gerçekleşemeyecek dönüşlerine de gönderme yaptığını düşünebiliriz. Nitekim,

filmin son sahnesinde Türkiye’ye temelli dönmek amacıyla havaalanına gelen

Güldane’nin kulaklarında tekrar tekrar yankılanan “ev-iş-metro” haykırışları bu

sonlandırılamayan dönüşü çağrıştırır.

Almanya Acı Vatan’a hâkim olan sıkıştırılmışlık, çaresizlik hissi yukarıdan yapılan

çekimlerle pekiştirilir. Bu yönüyle, Almanya’da yaşam mücadelesi veren, her anlamda

güçlü ve ayakta durmaya çalışan karakterlerin taşıdıkları bu yük altında ezildiklerini

anlatmaktadır. Güldane ile Mahmut’un, doğacak çocuklarına nasıl bakacakları, nasıl

528 Gürol Gökçe, Televizyon Program Yapımcılığı ve Yönetmenliği, Der Yayınları, İstanbul 1997, s: 154
529 Ali Karadoğan, Film Çeviriyorum Abi, Şerif Gören Sinemasında Öykü, Söylem ve Tematik yapı,
Phoenix, 2005, Ankara, s: 17,



229

para biriktirip borçlarını kapatacaklarını tartıştıkları sahnedir bu anlamda son derece

çarpıcıdır.

Buna karşılık, Polizei’da kullanılan mekânlar geniş ve ferahtır. Almanya Acı

Vatan’a kıyasla filmin büyük bir bölümü dışarıda geçmektedir ve bu mekânların uçları

açıktır. Bu durum filmin temsil ettiği neslin daha özgür bir ortamda yaşadığına,

yaşadıkları ortamla daha uyum içerisinde olduklarına vurgu yaptığı düşünülebilir.

Almanya Acı Vatan’daki çöpçü Pala’nın temizlediği sokaklar dar ve karanlıkken,

Polizei’daki Ali Ekber geniş ve ferah caddeler üzerinde çalışmaktadır. İlk filmde boş

vakitlerin değerlendirildiği alanlar, kahvehaneler, barlar ev ya da alış-veriş merkezleri

gibi kapalı yerlerdir. Buna karşılık, Polizei’da geniş, ferah piknik alanları, bahçeli

kafeteryalarda vakit geçirilmektedir. Yine, ilk filmde işe gitmek için yerin altından

giden metrolar kullanılırken, Polizei’da ulaşım araçlarıdır bisiklet ya da arabalardır.

Filmlerde öne çıkan mekânların karakterlerin yaşam koşulları hakkında bilgi

verdiklerini ifade etmiştik. İlk filmden ikinci filme yaşam alanlarındaki gözlenebilen

farklılaşma aynı zamanda göçmenlerin bulundukları ülkede kalıcılıklarının bir kanıtını

oluşturmaktadır. Almanya Acı Vatan’da kahramanlar üç-dört kişilik odalarda

kalmaktadırlar. Ancak evli çiftler ayrı bir mekâna çıkabilmektedirler. Göçmenlerin

yaşam koşullarını incelediğimiz alt başlıkta ilk giden işçilerin fabrika yakınlarındaki

“Heim” olarak adlandırılan yurtlarda kaldıklarını, bir sonraki aşamada üç-dört kişinin

paylaşabileceği küçük odalara geçildiğini belirtmiştik. Gerek Güldane gerekse Mahmut

her türlü konfordan yoksun küçük bir odayı arkadaşlarıyla paylaşmaktadır.

Evlendiklerinde geçtikleri kendilerine özel oda da aynı şekilde küçük ve karanlıktır.

Buna karşılık, Polizei’da Ali Ekber, ailesinden bağımsız tek başına yaşamaktadır.

Dairesi küçüktür ancak asgari bir konfora sahiptir.

Mekânlarla birlikte kullanılan aydınlatma/ışık filmlerin anlatımına katkıda

bulunmaktadır. Ele aldığımız iki film kıyaslandığında bu aydınlatmada farklılaşma göze

çarpmaktadır. İlk filmde, türüne de uygun olarak daha karanlık, kasvetli bir atmosfer

hakimdir. Bununla birlikte Güldane’nin çalıştığı fabrikada kullanılan beyaz ışık,

aydınlık bir ortam yaratmaktan çok yorucu ve mekanik bir mekân oluşturur. Polizei

filmi ise daha aydınlıktır. Bu da filme daha yumuşak, huzurlu bir hava vermektedir.



230

Dikkatin çekilmesi gereken bir başka nokta, gerek mekan gerekse ışık kullanımın

Türkler ile Almanlar arasındaki farkı belirginleştirdiğidir. Her iki filmde de aynı

özelliğe sahip bu unsur, Almanların evlerinin küçük ama aydınlık ve ferah olduğuna

işaret eder.

Tablo 2. Anlatısal öğeler

Almanya Acı Vatan Polizei

Ana
karakterler

Kadın (Güldane) Erkek (Ali Ekber)

Toplumsal
Cinsiyet
İlişkileri

Türk kadınlar ve erkekler
arasında:

 Mekanik bir ilişki, duygusallık
yok. Daha çok cinsel tatmin ve ortak
para biriktirme. Bir de güvende
hissetme duygusu

 Kadınlar Türklerle çok ilişki
kurmak istemiyorlar.

 Roller değişiyor. Çalışan kadın
evdeki kocaya talimatlar veriyor.
Çocuklara annelerle evde değil, çocuk
bahçesine gönderiliyor.

Alman kadınlar - Türk Erkekleri
arasında

 Türk erkekleri ile Alman
kadınları ile sürekli bir ilişki var.
Cinsellik üzerine dayalı

Türk kadınlar ve
erkekler arasında

 Namus meselesi ön
planda

 Kadınlar daha
bilinçli, haklarının
farkındalar. Evden ayrılıp
ayrı yaşamaya başlıyorlar.
Erkeklerin gözünde bu yine
de “evden kaçmak”
dolayısıyla kötü yola
düşmenin birinci aşaması.

Alman kadınlar - Türk
Erkeleri arasında

* Ön planda olan Türk-
Alman kadın ilişkisi: Bir
yatağa atılan “frolayn” bir
de aşık olunan Babett.
* Bir Alman kadına karşı

duyulan bir aşk var.
*Kadınların Almanlarla

ilişkileri daha fazla
yadırganıyor.



231

Cemaat içi
ilişki (Türkiye
ile olan ilişki)

* Film Türkiye’de açılıyor,
Güldane’nin köyü.

* Köylülerin Güldane ile olan
ilişkileri,

* Erkeklerin Almanya’dan gelen
adamla olan ilişkileri.

* Sürekli bir gün dönebilme
söylemi. Para onun için biriktiriliyor.

* Hemen hemen hiç
gündeme gelmiyor. Sadece
arada polis tarafından
gönderilme korkusu. Bir de
Ali Ekber’in babası ölünce
gideceğini söylüyor. Onda
vatan hasreti hissediliyor.

Kültürlerar
ası  İlişkiler
(Türk- Alman
ilişkileri)

* Nadir bir ilişki, zorunlu
olmadıkça gerçekleşmiyor.

* Cinsel

* Çok iç içe
olmamakla beraber normal
bir düzeyde, sokakta
selamlaşılıyor, kadeh
kaldırılıyor.

* Birlikte futbol
maçları yapılıyor.

* Tercih edilen
mekânlar yine de başka
göçmenlerinki (Yunanlının
barı mesela)

* Aşık olunabiliyor
* Ali Ekber ile

tiyatronun yönetmeni
arasında bir dostluk var

Meslekler Fabrika işçisi
İnşaat işçisi
Çöpçü

Çöpçü
Cenazeci
Manav
Fırıncı
Marketçi
Kahvehaneci

Boş vakit
değerlendirmesi

*Kadınlar: Yok (nadiren gezme ve
alış-veriş) Gece dışarı çıkanlara çok
iyi gözle bakılmıyor

*Erkekler:  barlarda bira içmek ve
kadın tavlamak, kahvehanelerde
toplanmak

Boşvakit değerlendirmede
kadın-erkek ayrımı o kadar
belirgin değil. Ortak alan
çoğalmış:

Tiyatro
Piknik
Kahvehane
Gezmek
Gece dışarı çıkmak
Futbolmaçları yapmak

Kullanılan
dil

* Türkçe ağırlıklı. Almanca’ya
hemen hemen hiç rastlanmıyor. Bir
tek çocuklar ve gençler karıştırıyorlar.
Bu değişim de çok yadırganıyor, kötü
görülüyor.

* Birinci ve ikinci nesil
dahil, Almanca kullanımı
gündelik yaşam içerisine
dahil. “Su gibi” diye
övünülüyor ancak 2-3
kelimeden öteye de
gitmiyor.



232

İyice karışık. Önceden
yadırganan ve endişe
duyulan durum şimdi
övünülecek bir unsur.

* İkinci nesil birbirleri
arasında da kullanıyor.

Tablo 3 Biçimsel Öğeler

Kamera Hareketleri
Ve Kurgu

*Çok hızlı hareket
ediyor, çok ritmik.

*Baş döndürücü

*Yumuşak, normal bir
akış

Kamera Bakış açısı *Nesnel *Nesnel

Mekân kullanımı *Kapalı. Çekimler
caddelerde de geçse, bina
duvarlarıyla kapatılan
çerçeveler, geniş plan da
olsa üst açıdan yapılan
çekimlerle kapalılık ve
bastırılma hissi, klostrofobi
duygusu.
* Sürekli sarmal, kı sır
döngüyü çağrıştıran
mekanlar. (Güldane’nin
oturduğu yerdeki
merdivenler, kamera
hareketleri dönüyor –
Mahmut garda- Sabah
kalktıklarında hızlı
hareketleri de bir döngü,
En sondaki ev-iş-metro
döngüsünü çağrıştıran
* Ortak mekân kullanımı.
2ci aşama. İlk gelen
göçmenler heimlara
yerleşiyorlar bir sonraki
aşama biraz daha geniş
odalarda 3’er 4’er kişi
kalıyorlar. Evliler ayrı
küçük dairelere
geçebiliyorlar.

* Almanların kaldıkları

* Açık. Nadiren kapalı
bir ortamda geçiyor

* Sınırları olmayan,
açık çerçeveler. Sık sık
geniş alanlarda, parklarda,
nehir kıyısında çekim.
Çoğu zaman genel plan

* Herkesin kendi özel
dairesi. Küçük ancak özel.
Ali Ekber ailesinde ayrı
oturuyor. Kadınlar tek
başlarına ayrı dairelere
çıkabiliyorlar.

* Babeth’in evi, Berlin
Duvarı yakınında küçük
ancak ferah, sade bir şıklık
var



233

mekanlar çok farklı, daha
geniş ve ferah, aydınlık.
(Mahmut’un almanı)

Aydınlatma * Karanlık, evleri
ışıksız. Tek aydınlık yer
fabrikada kullanılan yapay
beyaz ışık

* Aydınlık. Doğal,
yumuşak bir aydınlatma,
sıcak renkler

Müzik *Geleneksel halk
müziği

*Fabrikada geçen
sahnelerde modern pop
müzik (Boney M.),
mekanik ses tonlaması

* Türk müziği

Görüldüğü üzere, ele aldığımız bu iki filmden yola çıkarak Almanya’ya doğru

gerçekleştirilen göçün süreçleri, orada yaşayan Türk insanının yaşam koşulları hakkında

ipuçları elde etmek mümkün olmuştur. Bu yönüyle Almaya Acı Vatan ve Polizei tarihe

katkıda bulunduklarını söyleyebiliriz. Her iki film de çekildikleri dönemi anlatırlar.

Almanya Acı Vatan, 1970’li yılların sonlarında yaşanan göç sürecindeki değişimlere,

göçün gerek Türkiye’de gerekse Almanya’da “geçici” bir süreliğine bulunan Türklerde,

toplumsal alanda yarattığı kırılmalara dikkati çekerken, Polizei, bu sürecin son bulduğu

1980’lerin sonunda yirmi yıla yakın bir süredir Almanya’ya yerleşmiş Türklerin yaşam

biçimlerini yansıtmaya çalışır. Başka bir ifadeyle, filmlerin bir yandan “an”a tanıklık

ettiğini, koşulları ortaya koyduğunu, diğer bir taraftan da tarihsel bir süreç hakkında da

ipuçları verdiğini, böylelikle alternatif bir tarih yazımına katkıda bulunduklarını

söyleyebiliriz.



234

SONUÇ

Sinemanın içine doğduğu modern toplum, yepyeni bir toplumdur. Giderek

kentlileşen, gelirinde bir artış olan, siyasal çekişmelerin odağı gruplardan oluşur. Aynı

zamanda kitlesel üretimi, kitlesel tüketimle buluşturan yeni sistemlerin ortaya çıktığı bir

toplumdur. XIX. yüzyılın ortaya çıkardığı yeni üretim modelleri, çalışma yöntemlerinde

bir farklılaşma yaratmış, “boş vakit” kavramını oluşturmuştur. Yine aynı üretim

modelleri, gerek fiyatları, gerek biçimleri gerekse dağıtım yöntemleriyle, kolay ve

ucuza erişilebilir yeni kültürel ürünler yaratır. “Boş vakit”leri doldurmanın en cazip

yöntemi de bu yeni kültürel ürünler olarak sunulur. XIX. yüzyılın son döneminde icat

edilen sinematograf da gösteri endüstrilerine büyük ilgi gösteren, bu yönde ortaya çıkan

her türlü icadı büyük heyecanla karşılayan kitlelerce kısa sürede benimsenir.

Sinema icat edildiği ilk yıllardan itibaren insanları insanlara, dolayısıyla da

toplumları, toplumlara anlatmıştır. Onların hikâyelerinden beslenerek kendi hikâyelerini

oluşturmuş, zaman zaman geçmişi görselleştirerek geleceğe taşımış, zaman zaman da

geleceği öngörerek toplumları yönlendirmiştir. Her durumda içinde bulunduğu

ekonomik, toplumsal, kültürel ve siyasal faktörlerden etkilenmiş, onlar tarafından

şekillendirilmiş, böylelikle de kendi dönemine tanıklık etmiştir.

Bununla birlikte sinema, neredeyse İkinci Dünya Savaşı sonlarına kadar bilim

insanları tarafından yok sayılmış, “bir popüler kültür” ürünü olarak herhangi bir

bilimsel çalışmadan uzak tutulmuştur. Ancak, gerek savaş öncesinde iktidarlarca

kullanılma biçimi, gerekse savaş sırasında ve sonrasında oynadığı rol, açığa çıkardığı

gerçekler, sinemanın bilimsel çevrelerce ciddiye alınmasına neden olur. Siegfried

Krackauer’in 1947 yılında yayınladığı ve savaş öncesi Alman toplumunu, bu dönemde

çekilen filmlerden yola çıkarak incelediği Caligari’den Hitler’e adlı eseri bu anlamda

bir çığır açar. Bu tarihten itibaren sinema üzerine yürütülen çalışmalarda bir çeşitlenme

söz konusu olur. Daha önceleri çoğunlukla sinema yazarları ve düşünürleri tarafından

gerçekleştirilen “sinema tarihini” kronolojik olarak yazma çabalarına, çeşitli alanlardaki

bilim insanlarının, filmlerin içerikleri konusunda yaptıkları çalışmalar eklenir.

Krackauer’in başlattığı toplumbilimsel yaklaşımın yanı sıra göstergebilim, psikanaliz,



235

siyaset bilim, ekonomi ve tarih gibi toplum ve insan bilimleri dalları araştırma

alanlarına sinemayı dahil ederler.

Sinemanın tarihsel açıdan incelenmesi sinemanın ortaya çıkış yıllarına yakın

olmakla beraber, bu bakış açısı, yukarıda da ifade edildiği gibi, sadece “sinemanın

tarihini” kronolojik bir “tarih yazımı” ile sınırlı kalır. Ancak az sayıda çalışma, belgesel

filmlerin “tarihsel” nitelikleri üzerinde dururken kurmaca filmler, “gerçeklikleri”

konusunda uyandırdıkları şüpheler nedeniyle, bu alanda yok sayılmıştır. İkinci Dünya

Savaşı’nı takip eden yıllardan itibaren diğer bilim dallarında olduğu gibi, tarih

çalışmalarında da bir hareketlenme olmuş, geleneksel yazılı metinlerin yanı sıra

belgesel nitelikli filmler de tarih yazımına katkıda bulunmak üzere değerlendirilmeye

alınmıştır. 1980’li yıllara gelindiğinde, filmlerin tarihi aktarmada bir yöntem olabileceği

tartışmalarının yanı sıra içinde bulundukları dönemi de perdeye taşıdıkları, başka bir

ifadeyle “an”a tanıklık ettikleri, ürünü oldukları toplum hakkında ipuçları verdikleri

üzerinde durulur. Bu alanda önemli çalışmaları bulunan Fransız tarihçi Marc Ferro’nun

öncülüğünde gerçekleştirilen araştırmalarda, “ciddi tarihsel filmlerin” de ötesinde,

“tümden düşsel entrika” olan yapımların bile tarih olduğunu iddia edilmiştir. Ferro ve

ekibi için önemli olan bu filmler vasıtasıyla bireylerin ya da kalabalık grupların kendi

dönemlerini algılayış biçimleri konusunda ipuçları elde edilebilmesidir.

Sinema- Tarih ilişkisi bir yandan sinemanın Tarih içindeki rolünü belirlerken

diğer bir yandan da, onu yaratan ve tüketen toplumlarla olan ilişkilerini, eserlerin

yaratılışında etkili olan toplumsal süreçleri değerlendirmekte, Marc Ferro’nun dediği

gibi sinemayı hem tarihsel bir kaynak, hem de tarihin çıkış noktası olarak ele

almaktadır. Film ve sinema dünyası, izleyiciyle, parayla, devletle çok yakın bir ilişki

içindedir ve bu ilişki onun tarihinin önemli bir çizgisini oluşturmaktadır. Bu süreçteki

gelişmeler, hem teknik açıdan hem de biçimsel açıdan değişimlere, sinema sanatının

gelişimine yol açmaktadır. Bu sanat dalı, ne onu ortaya çıkaran kültürlerden, ne de

hedeflediği izleyici kitlesinden ayırt edilebilir. Örneğin, 1920’li yıllarda üretilen

Amerikan filmleri, çok kültürlü, farklı dinlere, kökenlere sahip bir toplumu

hedefliyordu. Filmlerin,  izlenebilmesi için, kolayca anlaşılır olması, hiç kimseyi

rahatsız etmeyecek unsurlar içeren konulardan oluşması gerekiyordu.



236

Sinema tarihi her düzeyde yaşanan bir çatışmanın ürünüdür. Bir yandan onu

yaratan (senaristi, yönetmeni, yapımcısı ve teknik ekibi) kişiler arasında var olan dar

çerçeveli bir çatışmanın ürünüyken, diğer bir yandan da toplumsal düzeyde yaşanan ve

sinematografik olamayan gelişmelerin çatışmasından oluşur. Örneğin, Avrupa’da ve

Amerika’da sendikalaşma, Türkiye’de hem iç hem de dış göç ya da terör olguları gibi,

toplumu alt üst eden unsurlar sinemayı çok yönlü bir biçimde etkilemiş; bir yandan,

örneğin film türlerini ve içeriklerini biçimlendirmiş, öte yandan da sinema sektörünün

yeni düzenlemelere gitmesine yol açmıştır. Ayrıca televizyonun icadı gibi sektörü

etkileyen başka teknolojik yenilikler, farklı önlemlerin alınmasına neden olmuştur.

Yaşanan bu tür gelişmeler, toplumun durmadan bir dönüşüm içinde olması,

sinemanın da bu koşullara ayak uydurmasını gerektirmiştir: örneğin kablo, video-DVD

yayınına uygun film biçimlerinin üretilmesi, yeni dağıtım sistemlerinin geliştirilmesi

gibi. Teknik bir takım dönüşümlerin yanı sıra, sinemanın “olmazsa olmaz” unsuru

izleyiciler ve onların hem tek tek filmler, hem de bütünsel olarak sinema ile kurdukları

çoğul ilişkileri ortaya çıkarmak da sinema-tarih kuramının inceleme alanına

girmektedir.

Bu çerçevede Ferro, filmlerin tarihe katkıda bulunuş biçimlerini, bizim çalışmamızı

da çerçeveleyen, dört ana eksen üzerinden incelemeyi teklif eder. Bunlardan ilki,

sinemanın Tarihin bir edimcisi olduğu bilgisidir. Başka bir ifadeyle filmler, hangi türde

olurlarsa olsunlar geçmişi günümüze, oradan da öteye geleceğe aktaran eserlerdir. Ele

alınan ikinci eksen, sinema filmlerini oluşturan anlatısal öğelerin yanı sıra, yapım

koşulları, dağıtım yöntemleri, türlerin seçimleri gibi unsurların tarihe katkıda

bulunduğunu belirtir. Bununla birlikte filmi oluşturan biçimsel öğeler, filmin

yaratıcısının bilinçaltının dışa vurulmasına aracı olabileceğinden benzer şekilde hiçbir

yazılı metinde bulunmayacak veriler sunabilir. Marc Ferro’nun ortaya koyduğu üçüncü

eksen, sansür ve/veya otosansürün, sinemayı oluşturan birimler içerisindeki

çatışmaların, baskı unsurlarının, filmin etrafında biçimlenen ilişki ağlarının filmin

öyküsünü oluşturduğu, dolayısıyla da o toplumun tarihi hakkında bilgiler verdiğidir.

Son olarak Ferro, sözü edilen tüm bu unsurlardan yola çıkarak, filmlerin tarihsel



237

okunuşlarından da öte,  Tarih’in sinematografik okunuşu ön plana çıkarılır. Bir tarihçi

görevini üstlenen yönetmen, kendi tarihini oluşturarak, kurumların toplumların elinden

aldığı bir tarihi onlara geri verebilir.

Yukarıda da değindiğimiz üzere, ortaya konan bu dört eksen çalışmamızın da

çerçevesini belirlemiştir. Marc Ferro ve onun izinden giden diğer tarihçilerin de

üzerinde durdukları nokta, sinemanın aynı zamanda bir sanayi ürünü olduğu, bununla

birlikte varolan üretim koşullarının filmlerin içerikleri ve söylemleri üzerinde etkili

olduğudur. Dolayısıyla, bir ülkenin sinema sanayisinin koşulları, oluşturduğu modeller

sinema ürünlerini de biçimlendirmektedir. Öte yandan, özellikle savaş ya da

çalışmamızın konusu olan göç gibi bir toplumun yaşadığı sarsıntılar sinemanın içeriksel

olarak zenginleşmesine olduğu kadar yapısının da değişmesine yol açabilir. Buna örnek

olarak İkinci Dünya Savaşı sonrasında İtalya’da sinemanın yeniden bir yapılanma içine

girmesi ve bunun sonucunda birçok ülke sinemasını etkileyen Yeni Gerçekçi Akımı’nın

doğması verilebilir. Bu noktadan yola çıkarak çalışmamızda, 1960’lı yıllarda

Türkiye’de yaşanan dış göç olgusunun toplumda yarattığı sarsıntı göz önünde

bulundurarak, sinema sektörünün, işçi göçü sonucu oluşan dış pazar olgusunu dikkate

alarak örgütlenmesini ve bunun sinematografik söylem üzerindeki yansımalarını

araştırdık.

Bu doğrultuda çalışmamızın birinci bölümünde Sinema-Tarih kuramının ortaya

çıkış sürecini ve o kuramın yapı taşlarını, öncüllerini de dikkate alarak inceledik. Bu

çerçevede, özellikle İkinci Dünya Savaşı sonrasında sinema üzerine yürütülen

tartışmalarda bir çeşitlilik göze çarpmaktadır. Gerçekten, sinemaya biçilen farklı roller,

birbirinden farklı alanların, farklı görüşlerin, inceleme yöntemlerinin ortaya çıkmasına

neden olur. Kimi araştırmacı, sinemanın diliyle ilgilenirken, kimi estetik, kimi söylem,

kimi de algılanış biçimi üzerine yoğunlaşır. Kimi sinemanın doğası üzerine tartışmalar

yürütürken, kimi bu konudaki araştırmaların yöntemlerinin belirleyiciliği, kimi de

sinemanın hangi sorulara cevap verdiği üzerinde durmuştur.

Çalışmamızın temelini oluşturan Sinema-Tarih kuramı, filmleri farklı disiplinleri

bir araya getirerek ve çok yönlü soru sorarak incelemeyi önerir. Tarih, tıpkı sinema gibi

tek bir olgudan ibaret değildir. Tarih de sinema gibi, kendisini çevreleyen unsurlardan



238

etkilenir. Bu doğrultuda gerek Avrupa gerek Amerika’da yürütülen çalışmalar, sinema

filminin ortaya çıkışının tarihsel bir metninkinden farklı olmadığını savunmuştur. Tıpkı

tarihsel bir metin gibi, sinema filmleri de anlatılacakları bir süzgeçten geçirir, bir

mizansen gerektirir ve sonrasında olgular doğrultusunda kurgulanır.  Tarihsel olaylara

yaklaşım dönemlere, kişilere ve toplumlara göre değişebilir; sinema da zamana, coğrafi

koşullara, sosyal, ekonomik ve kültürel farklılıklara göre değişebilir. Sinema da tıpkı

Tarih gibi gizli ya da açık bir takım unsurlardan etkilenir, onlara göre biçimlenir.

Sinema-Tarih kuramı üzerinde yürütülen çalışmaların Avrupa ve Amerika

kıtalarında farklılık göstermekle birlikte her tür filmin, özellikle de “auteur”lerce

yaratılan “yüksek kültürden” sayılmayan popüler kültür ürünlerinin toplumlarla ilgili

çok daha zengin veriler oluşturdukları, dolayısıyla bu kapsam içerisinde ele alınmaları

konusunda birleştikleri tespit edilmiştir. Ayrıca incelemelerin çok katmanlı, ekonomik,

sosyolojik, kültürel ve siyasal açılardan değerlendirilmesi gerektiği üzerine de vurgu

yapılmıştır.

Sinemanın bir XX. yüzyıl ürünü olduğu dolayısıyla içinde yer aldığı koşullarca

şekillendiğini yukarıda ifade etmiştik. Kentlerde doğmuştur, kitlelere hitap etmiştir.

Ürünü olduğu modern toplumun geliştirdiği yeni üretim modelleri çerçevesinde kendi

üretim-dağıtım-gösterim ağından oluşan modellerini geliştirerek önemli bir sanayi

dalına dönüşmüş, toplumlar üzerinde etkili bir araç olmuştur.

Yine bu bölümde, sinemanın bir popüler kültür aracı olduğu, ortaya çıktığı ilk

yıllardan itibaren hitap ettiği kitlelerin önemli bir kısmının “işçi sınıfından” oluştuğu

belirtilmiştir. Söz konusu yıllarda, işçi sınıfının önemli bir kısmı göçmenlerden oluştur,

gerek kırsal alandan, gerekse başka bir ülkeden gelerek kentlerde toplanan bu yığınlar,

sinema filmlerine yoğun ilgi duyarlar. Sinema filmleri, bir yandan, bu işçi sınıfının boş

vakitlerini doldurmalarını, diğer bir yandan da içinde yaşadıkları topluma ayak

uydurmalarını sağlar. Önemli olan bir başka unsur, sinema filmlerinin, yabancı bir

ülkede yaşayan göçmenlerin kendi ülkeleriyle bağlarını sıkılaştırmanın bir aracı

olmasıdır. Bu tespitlerden yola çıkarak, sinemanın göç endüstrileriyle olan bağlantılarını

inceledik. XX. yüzyılın ortalarından itibaren hızlanan küreselleşme, bir yandan

ülkelerarası dolaşımı ve yer değiştirmeyi teşvik ederken, diğer bir yandan da kimlik



239

sorunsalını, aidiyet kavramlarını beraberinde getirir. Sinema bu anlamda, yeni kimlik

oluşumlarındaki sancılı süreçlere tanıklık ederken aynı zamanda bir ülkeden bambaşka

bir ülkeye yerleşen toplumların anavatanları, kültürleri ile olan etkileşimleri de

destekler.

İkinci bölümümüzde, Türkiye’nin son elli yılını şekillendiren göç faktörünü

inceleyerek, Türk sineması ile olan ilişkisini tartışmayı amaçladık. Bu çerçevede,

Türkiye toplumunda derin izler bırakan göçün ve göçmenlerin niteliklerine, Türk

filmlerinin onların nezdinde temsil ettiklerine geçmeden önce birinci bölümle bağlantılı

olarak Türk sinema sanayisini oluşturan temel unsurlara değindik. Aynı zamanda Türk

sinema tarihini ana hatlarıyla çizen bu bölüm, Yeşilçam olgusunu ve onun yapı taşlarını,

toplumsal, siyasal ve kültürel etkenler göz önünde de bulundurularak ortaya çıkarmayı

amaçladı. Bu doğrultuda Türk sinemasını 1970’lerde yaşadığı önemli krize götüren

sebepler, bu süreçlere tanıklık etmiş kişilerin görüşlerine de başvurularak açığa

çıkarılmaya çalışıldı. Buna paralel olarak, yurt dışına göçün hızını kestiği bir döneme

denk geldiğini düşündüğümüz bu krizden çıkabilmek için sinemamızın başvurduğu

yöntemlere, yeni pazar arayış yöntemlerine ışık tutulmaya da çalışılmıştır. Bu çerçevede

ön plana çıkan, tarihsel gelişimi sürecinde sarf edilen bireysel çabalara rağmen Türk

sinemasının kurumsal, örgütsel ve / veya sektörel olarak sağlam temellere

oturmadığıdır. Bir yandan ham madde açısından dışa bağımlı, diğer bir taraftan da film

pazarlaması çerçevesinde dışa kapalı, Devlet desteğinden yoksun, yatırımsız, bireysel

kapris ve taleplere boyun eğen, garantisiz bir sektör görüntüsü çizmektedir. Buna

karşılık çoğu zaman bireysel girişimler sayesinde de üretkenliğini sürdürebilmiş, tarihi

boyunca karşılaştığı krizlerden bireysel girişimler sayesinde mucizevî bir şekilde

sıyrılmasını bilmiştir.

Çalışmamızın bu ikinci bölümünde ele aldığımız ikinci unsur, Almanya’ya göç

etmiş Türk toplulğunun nitelikleri ve onların yaşam biçimleridir. Bunu belirlemedeki

amaç, bu toplulukların içinde bulundukları koşullara değinmek, ana vatanlarıyla olan

ilişkilerini aydınlatmak ve bu doğrultuda bir yandan içinde bulundukları toplum diğer

bir yandan da geride bıraktıkları topraklarla bağlarını kurmalarının aracı Türk

sinemasıyla olan ilişkilerini açığa çıkarmaktır. Bu doğrultuda, giden göçmen işçilerin



240

genel özelliklerine değindikten sonra, geride bıraktıkları toplumda ve kendi içlerindeki

çözülmeler, “gurbetteki” yaşam koşulları ve kültürel faaliyetleri ele alınmıştır. Bu

noktada özellikle birinci nesil göçmenlerin, geri dönüş umuduyla kendi içlerine kapalı

bir yaşam biçimi sergiledikleri, gelenek ve göreneklere sıkı sıkıya bağlı kalarak

anavatanlarıyla olan bağlarını korumaya çalıştıkları ortaya çıkmıştır.

Çalışmamızın üçüncü bölümünde Türk sinemasının işçi göçü nedeniyle

örgütlenmesini ve bunun filmlerdeki söylemsel-sinematografik yansımalarını

görüşmelere ve film analizlerine dayandırarak ele aldık. Bu kapsamda, Türk

sinemasının kriz ortamında yeniden yapılanma döneminde, dış göç sayesinde oluşan

yeni pazarını ve “video” teknolojisinin yarattığı varsayılan olanakların açtığı kapıları

araştırdık. Ancak, Türk sinemasının yukarıda da değindiğimiz en temel sorunu “bir

örgütlenmeden” dolayısıyla bir “sektörden” yoksun olması nedeniyle, ele aldığımız

konuyla ilgili yeterli sayıda güvenilir kaynak elde edemedik. Bu nedenle, çalışma

konumuza dair özgün ve güvenilir veriye ulaşabileceğimiz ana kaynakların o dönem

sinema sektörü içerisinde bulunmuş ve Almanya pazarına ilişkin deneyimleri olan

yapımcı ve yönetmenler olacağını ve onların bireysel tarihlerinin kolektif tarihe ışık

tutacağını düşündük. Görüştüğümüz kişiler Sinema Eserleri Sahibi Meslek Birliği

(SESAM) başkanı,  aynı zamanda önemli bir yapımcı olan Kadri Yurdatap; Neredeyse

kuruluşundan itibaren Erman Film’in mali işlerinde sorumlu olarak çalışmış, Hürrem

Erman’ın “sağ kolu” olan ve Şeref Film’in kurucusu olan Şerafettin Gür; Çiçek Film’in

sahibi, Otobüs, Selvi Boylum, Al Yazmalım gibi önemli filmlerin yapımcılığını yapmış,

günümüzde de “sinema camiasının” uğrak mekanı Çiçek Bar’ın sahibi Arif Keskiner;

uzun yıllardır Almanya’da yaşayan yapımcı ve aynı zamanda Otobüs, Gül Hasan,

Polzei gibi çalışmamız kapsamına dahil olan filmlerde hem oyunculuk, hem senaryo

yazarlığı hem de yapımcılık yapmış olan Nuri Sezer; Bugün Lale Film’in sahibi ancak

incelediğimiz dönemde hem oyuncu, hem yapımcı, hem de ses mühendisi olarak

çalışmış olan Necip Sarıcıoğlu; Türk Sinema Tarihinin önemli yazarlarından biri ve

ancak aynı zamanda Türker İnanoğlu ile birlikte Ulusal Video’nun yurt dışı sorumlusu

olarak çalışmış olan Giovanni Scognamillo; Almanya pazarına yönelik çeşitli video

filmlerinin yönetmenlini yapmış, günümüzde de faaliyetlerini sürdüren Ömer Uğur; ve

son olarak da kendisi de bir göçmen olan, göç temalı önemli filmlere imza atmış, bir



241

süreliğine de Almanya’da bulunmuş olan Şerif Gören’den oluşmaktadır. Bu çerçevede,

sözü edilen kişilerin ulaşılabilirliği doğrultusunda üç yıla yayılan bir süreç içerisinde bu

kişilerle bir “sözlü tarih” çalışması yaptık ve bu pazarın “örgütlenmesine” dair önemli

bilgiler elde ettik. Yapılan görüşmelerin ortaya çıkardığı unsur, bu pazarın Türk

sineması ile ilişkisinin iki boyutta gerçekleştiğidir. Bunlardan ilki, sinema filmlerinin

pazarlanmasına, başka bir ifadeyle Almanya’da belirli merkezlerde film gösterimlerinin

düzenlenmesine ilişkindir. İkinci boyut ise, gelişen teknolojiler vasıtasıyla bu ilişkilerin,

videokasetler vasıtasıyla geliştirilmesidir. Bu doğrultuda bu pazarın, atılan ilk adımlar,

gelişimi ve sonuçları olmak üzere aşamaları açığa çıkarılmıştır. Üçüncü bölümümüzün

ikinci alt başlığı altında ise, farklı yönetmenlerin farklı dönem ve koşullarda çekilmiş

dış göç konulu on üç filmini izledikten sonra ve onlardan elde ettiğimiz bulgular

ışığında ele aldığımız dönemin tarihsel-toplumsal ortamına doğrudan katılan bir

yönetmen olan Şerif Gören’in bu süreci nasıl yaşadığı, nasıl algıladığı ve nasıl

aktardığını incelemek üzere farklı dönemlerde gerçekleştirdiği iki filmi, Almanya Acı

Vatan (1979) ve Polizei’ı (1988) analize ettik. Yaklaşık on yıl arayla çekilmiş bu filmler

aracılığıyla yönetmenin tarihsel bir olay sürecine, içinde bulunduğu ülke koşulları

içinde nasıl dahil olduğunu, dolayısıyla da tarihe ne şekilde katkıda bulunduğunu açığa

çıkarmaya çalıştık.

Bu doğrultuda çalışmamızın başında yola çıkarken geliştirdiğimiz varsayımlar göz

önünde bulundurularak elde ettiğimiz bulguları şu şekilde değerlendirebiliriz:

Dış göç olgusu, göçmenleri kültürleriyle bağlarını pekiştirmekte, kendi içlerine

kapalı bir tutum takınan, gelenek ve göreneklerine sıkı sıkıya sarılan bir topluluğa

dönüştürmektedir. Anavatanın bu bağları sürdürüp koparmama yönünde adımlar attığı

söylenebilir. Bir yandan Devlet, ekonomik olarak göçmenlerin kazançlarının ülkeye

girmesini sağlamak amacıyla girişimlerde bulunurken, diğer yandan “özel girişimler”

göç edilen ülkelere yönelik düzenlenen çeşitli kültürel faaliyetlerle göçmen işçilerle

ilişkilerin devam ettirilmeye çalışıldığı görülmüştür. Bunlar arasında en önemlilerinden

birinin göç olgusunun yoğun olarak yaşanmaya başladığı ilk yıllardan itibaren film

gösterimlerinin sağlanması olur. Ayrıca, göç temalı filmlerle, gidenler ve kalanlar

arasında bir iletişim sağlanmaya da çalışılmıştır.



242

Ortaya çıkardığımız bir başka nokta, Türkiye’de sinema endüstrisinin kriz

dönemlerinde varlığını sürdürebilmek için yeni pazar arayışlarına girdiği, bunu bilinçli

ve planlı bir şekilde gerçekleştirmek yerine “mucizevi” olarak değerlendirebileceğimiz

bireysel girişimlerle, durumu değerlendirmeyi, günü kurtarmayı bilen kişilerce

gerçekleşmesidir. Krize giren her endüstriyel yapılanma, kendine olanakları

doğrultusunda bir çıkış noktası arar. Ancak, burada altının çizilmesi gereken, Türk

sinemasının diğer ülkelerde varolan ve model oluşturan “sektör” yapılanmalarından çok

farklı bir gelişim göstermiş olmasıdır. Her şeyden önce, çok uzun bir süre kendi

filmlerini üretememiştir. Sinemanın Türkiye topraklarına girdiği ilk yıllardan neredeyse

Cumhuriyet’in kuruluşuna kadar bağımsız ürünler ortaya çıkaramamıştır. Bu süreç

içerisinde çekilen filmler ilk özel şirketin kurulduğu 1922 yılına kadar askeri

kurumlarca, başka bir ifadeyle Devlet güvencesi ve desteği altında gerçekleştirilir. Bu

durum da beraberinde sanayinin gelişiminde önemli bir yer tutan rekabet ortamının

doğamamasına neden olmuş ve sadece ithalat ve film dağıtımı üzerine kurulu özel

teşebbüsün film üretimine girerek risk almasına engel oluşturmuştur. Belirttiğimiz

üzere, dünya sinema sanayisinin hızlı bir şekilde gelişip, çok sayıda önemli eser

vermeye başladığı bir süreçte, Türk sineması henüz emekleme dönemindedir. 1923’ten

sonra ardı sıra açılan özel yapım şirketleri, bu tarihe kadar Batı ile açılan arayı

kapatmaya çalışmakla birlikte, var olan siyasal ve ekonomik konjonktür sağlam

temellere oturan bir yapılanmaya engel olur. Ağır aksak ilerleyen Türk sineması,

öncelikle gerek hammadde, gerekse doğrudan film ithalatına dayanması nedeniyle

İkinci Dünya Savaşı sırasında yaşanan kısıtlamalarda ilk kriziyle karşı karşıya kalır. Bu

çerçevede sinema sektörünün imdadına Mısır filmleri yetişir. Bu filmlerin içerikleri

Türk halkınca ilgi görünce, benzer konularda film çekilmesi yönünde adımlar atılır.

1950’li yıllardan itibaren izleyici ve üretim sayısı her geçen gün artan Türk

filmlerinin dağıtımını ve gösterimini düzenlemek üzere kurulan ağ sistemi, hızlı ve

“çarpık” yapılanma nedeniyle kontrolün kısa sürede merkezde bulunan yapımcı

şirketlerden, halkın taleplerini ileten bölge işletmecilerine geçmesine neden olur.

1970’li yıllarda yaşanan siyasal ve ekonomik sarsıntılar, televizyonun da evlere

girmesiyle birlikte borç üzerine kurulu bir yapım sistemini alaşağı eder. Sadık izleyici

kitlesini kaybeden sektör, iflas etmemek için bu sefer seks ve vurdu kırdı filmlerine



243

yönelerek farklı bir kitleyi hedeflemiş, kısa vadede sistemini döndürmeye çalışmıştır.

Bununla birlikte bireysel girişimlerle de olsa TRT’ye varolan filmlerini pazarlama

yollarını araştırmıştır. Ayrıca, Türk sinema sektörünün tarihsel geçmişi içerisinde farklı

dönemlerde yakın bölgelerde bir dış pazar oluşturma girişimleri çoğu zaman siyasal

engellere takılmıştır.

Ancak Türk sinemasının krizden çıkmasını sağlayan, yönetmen Ömer Uğur’un

ifade ettiği gibi, “dağılmış olan bir yapıyı yeniden bir araya getiren”, 1970’lerin

sonlarına doğru ortaya çıkan ve yaklaşık bir on yıl boyunca bir furya halinde gelişen

video pazarı olur. İlk olarak Almanya’daki Türk işçilerine yönelik olarak başlatılan

girişimler, kısa sürede Türk film piyasasının hareketlenmesini sağlar. Önce var olan

filmlerin dönüştürülmesini öngören bu pazar bir süre sonra sadece video filmlerinin

üretilmesiyle gelişir. Ancak altyapı yetersizliğinin yanı sıra, sektör çalışanlarının “günü

kurtarma” anlayışı, kısa sürede büyük paralar kazanma sevdası, özellikle Almanya

pazarının düzenlenmesinde ciddi bir engel oluşturur. Türk filmlerinin Avrupa pazarına

açılması yönünde bir fırsat oluşturabileceğini düşündüğümüz bu girişimler, Türk sinema

sektörünün en temel sorunu olan kurumsal-örgütsel yapı eksikliği nedeniyle sonuçsuz

kalır. Yine de yukarıda saydığımız olumsuzluklara rağmen sektörün hareketlenmesini

sağlaması, özellikle de Türkiye’de 1980’li yıllara gelinceye kadar başarısız kalan yasal

düzenleme sürecinin başlatılması açısından büyük önem taşır.

Almanya’ya işçi göçünün oluşturduğu bu yeni süreç ekonomik açılımın yanı sıra,

hikâyeleriyle de sinemanın dilinin gelişmesine katkıda bulunur. Gerçekten de 1970-

1990 yılları arasında çekilen ve Türk sinema tarihinde önemli bir yer edinen dış göç

konulu film sayısında bir artış söz konusu olur. Bu sürece ilişkin farklı dönemleri farklı

anlatım biçimleriyle aktaran bu filmler aynı zamanda yurtdışına Türk işçi göçünün

tarihini de yazarlar. Çalışmamız çerçevesinde ele aldığımız Şerif Gören’in yaklaşık on

yıl arayla çekilmiş iki filmi de bu tarihsel olguya ilişkin ipuçları vermiştir.  Kendisi de

dışarıdan içeriye doğru bir göç süreci yaşamış, dolayısıyla bu konuya belki de başka

yönetmenlere kıyasla daha hassas olduğunu düşündüğümüz yönetmen, yurt dışına ilk

gidenlerin yaşam koşullarını, hayata dair mücadelelerini ve değişen toplumsal yapıyı

Almanya Acı Vatan’da Güldane karakterinin etrafından verir. Artık Almanya’ya



244

yerleşmiş, geri dönmeyi düşünmeyen, Türkiye ile olan bağlarını daha çok gelenekler

doğrultusunda devam ettiren ikinci ve üçüncü nesille dair gözlemlerini ise Polizei’da

aktarır.  Aynı göz ve düşünce tarafından gerçekleştirilen bu filmler, bir anlamda

birbirlerinin devamı niteliği de taşımakta, birbirlerini tamamlamaktadır. İlk filmde

görüldüğü üzere ilk giden göçmenlerin tek amacı mümkün olduğunca çabuk ve çok para

kazanarak memleketlerine dönmektir. Bu amaç uğruna kendileri için yepyeni, yabancı

“modern” dünyanın sunduğu şartlara “katlanarak”, her türlü insani ilişkiden yoksun

mekanik bir yaşam içerisinde kaybolurlar. Buna karşılık Poizie, yerleşik bir düzeni ve o

düzen içerisindeki gündelik bir hayatı ön plana çıkarır. Gerek cemaat içi, gerek

kültürlerarası ilişkilerde bir normalleşme göze çarpar. Bununla birlikte toplumsal

cinsiyet kavramı söz konusu olduğunda aradan geçen on yıllık süre içerisinde çok da

fazla bir gelişme sağlanamadığı tespit edilmiştir. Türk kadınlarının namus meselesi hala

ön planda olduğunu, ikinci ve üçüncü kuşakların anavatanlarıyla olan bağlarını bu

kavram üzerinden geliştirdiklerini de söyleyebiliriz.

Bu özellikleriyle bu filmler Türk dış göç tarihini yeniden yazarlarken aynı

zamanda çekildikleri dönemlerde Türkiye’de var olan gerek siyasal gerekse ekonomik

gelişmelere de göndermeler yaparak “an”a da tanıklık ederler.

“El Kapılarında Yeşilçam: 1970-1990 yılları arasında Dış Göç-Yeşilçam İlişkisi”

adlı bu çalışmamız aslında, Türk sinemasının ekonomik tarihinde karanlık kalmış bir

dönemini aydınlatma amacı gütmüştür. Dış göç dolayımıyla oluşan yeni pazarın gerek

sinematografik, gerekse ekonomik yapısına ilişkin elde edilen veriler aynı zamanda

Türk sinemasının yapısını da gözler önüne sermiştir.

.



245

EK I

KADRİ YURDATAP, (14 Nisan 2005)

1970’lerin ortalarına Yeşilçam cazibesini kaybetmişti. Bunun sebebi de önce,

televizyonun çok kanala doğru gidişi, arkasından anarşinin had safaya çıkması, o kadar

ki film seyreden vatandaşların bahçe sinemalarına bile gidemez olmuşlardır. O

durumda, sinemada 3 tarz ortaya çıktı: 1 tanesi arabesk filmler ( Orhan Genecebay’lı,

Ferdi Tayfur’lu, daha sonra bunlara İbrahim Tatlıses eklendi, 80’lerin başlarında) diğeri

kung-fu (vur-kır) filmleri, üçüncüsü erotik filmler. Erotik filmler, 1973-74 yıllarından

itibaren katıldı onlara. 5 dava 1 horoz gibi...İtalyan usulü. Lando Busanca diye bir

oyuncuları vardı, onun filmlerini getirdiler. Yalnız bunlar erotik değildi. Fikren

“çapkınlık”tı. Daha sonra öyle filmler yaptılar ki, insanlar anadan doğma. Bu devir öyle

değil. Bunlar çıplaklık espirisi üzerine filmlerdi. İnsanlar bikini ile dolaşıyordu.

1980’lerin başında önce Amerika’da daha sonra da Almanya’da video denen şey çıktı.

Aracılar geldiler Türkiye’ye, türk filmlerini Almanya’ya aldılar. Önce, eski stoklarımızı

aldılar, daha sonra da da Türkiye’de de bu salgın haline geldi. Her mahallede bir video

kiralama dükkanı açıldı. Bir kaç tane şirket kuruldu, Ulusal Video gibi, Estet Video

gibi... Bunlar Türkiye ve alman pazarına satış yapıyorlardı. Alman parasıyla film

yapılıyordu. Ve bu insanlara küçük bir kar bırakılıyordu.

Ve diyorduk ki, “biz Ulusal Video’ya 5 film yapacağız. Ve bu 5 filmin içinden ne

istersek yapabiliyorduk.”

Konunun belirlenmesi tamamen size mi aitti yoksa belirtilen bazı unsurlar var

mıydı?

İlk üç filmin koşulları onlar tarafından belirleniyor, 4 ve 5. filmleri kendi keyfimize

göre yapıyorduk.



246

Peki size getirilen öneriler, Almanya’daki talep doğrultusunda mı

yapılıyordu?

İlk başta, Almanya’daki Türk film dağıtıcıları, eskiden 70’lerde tahmin ediyorum,

tam bilemiyorum, Türkler oraya 60’larda gittiler. Orada 3-4 tane bölge edindiler. Biri

Berlin, biri Studgart, biri Münih biri de (Hamburg ya da Köhln) olmak üzere 4 bölge

vardı. 4 bölgede 4 ayrı dağıtımcı vardı. Bu dağıtımcılar, Türkiye’den filmlerin Almanya

hakkını alıyorlardı. Bir kopya gidiyordu. O kopyayı her hafta Cumartesi ve Pazar

günleri saat 10, 11 ve 13 arası, büyük sinemaların salonları kiralanıyordu ve Türklere

gösterimler düzenleniyordu. Münih’teki gösterimini tamamladıktan sonra Berlin’e

gönderiliyordu kopya... Berlin’den  başka bir  film alınıyordu. Yani bütün Almaya’yı

dolaşıyordu. Gidip de hemen almanca öğrenmedi bizim birinci neslimiz. Onların en

büyük mutlulukları bu filmlere gitmekti. Hatta onlar, ilk gittikleri seneler sadece garlara

gidiyorlardı, banhoflara, ve ilk film gösterilen yerler de banof sinemalarıydı.

Almanya’ya gönderilen filmlerle iç piyasaya yönelik filmler arasında bir

söylem farkı var mıydı?

O filmler Almanya için yapılmadı. Ulusal Video, herkesten evvel gitti, bu filmleri

götürdü. Biz filmleri Ulusal’a satıyorduk. Ulusal oraya satıyordu.

Almanya ile ilgisi yok bu filmlerin. Almanya ile ilgisi olan ilk film Artis Film

tarafından çekilen “Gurbet Kuşları”. Türkiye’de yapılan her film orada gösterildi. Özel

hiç bir film yapılmadı orası için.

Türkan Şoray’ın “Dönüş” filmi gösterildi mi Almanya’da?

Herşey gösterildi. Türkan Şoray’ın en kötü filmi bile, öksüz, parasız pulsuz.

Eskiden sinemalarda bir piyasa varken, video çıkınca iki piyasamız birden oldu.

Paramızın yarısını Türkiye’den yarısını Almanya’daki gösterimlerden aldık.



247

Türkiye’de kimse sinemaya gitmeyince Almanya’daki Pazar bu açığınızı

kapattı o zaman.

Sinemaya giden sayısı çok azdı. Adam alıyordu videokasetini, gecede 2 tane film

seyrediyordu. Abone olunca ucuza geliyordu. Bir kasetle 8-10 kişi, “telesafir” gibi,

gelip de film seyrediyorlardı. Ama Almanya’ya  kesinlikle özel bir film yapmadık.

Ekonomik anlamda gelirlerin ne kadarını karşılıyordu Almanya pazarı?

% 40’ını Almanya, %60’ını Türkiye karşılıyordu. Üstüne para kalıyordu.

Ekonomik olan da üstüne film yapıyordu.

Almanya’dan gelen bir firmaya ilk on filmimi sattım ben. 1 milyon lira aldım. O

para benim ana sermayem oldu. Sıfırlamıştım. Sonra paramı dikkatli kullandım ve

büyüttüm. Ben diğerleri gibi sadece video gösterimi için film yapmadım, sinema

gösterimleri için film yaptım.

Video satışlarından kazanılan para sinemaya geri kazandırıldı mı? Bu parayla

ne kadar sinemaya yatırım yapıldı?

Herkes istediği yere yatırdı. Adamın Berlin’de lokantası vardı, geldi Antalya’da

hotel kurdu. .... Oradan gelen avansla negatifini aldım, İbrahim (Tatlıses) beye avansını

verdim.

(Yaptığı filmlerin afişlerini göstererek, hangilerinin sinema hangilerinin video için

yapıdığını anlattı)



248

EK II

ARİF KESKİNER, (25 Haziran 2007)

Türk Sinemasının 1970’li yıllarına baktığımızda, şöyle bir durum görüyoruz. İki

olay var aslında… Bir tanesi, bu Almanya’yla bağlantılı olarak göç olayının sinemaya

yansıması, çok fazla olmadı. Birkaç tane film yapıldı. Toplasanız 10- 12 tane film

yapıldı bütün o süreç içerisinde. “Almanya Acı Vatan”, “El Kapısı” falan, bizim de

içinde bulunduğumuz filmler…Otobüs de onlardan bir tanesi ve hatta en önemlisi

galiba. “Otobüs” te de öyle bir hikaye var biliyorsunuz. Türkiye’den böyle götürülen

işçiler nasıl istismar edildi, İsveç’te, Stockholm’ün bir meydanında öyle bırakıldı. Güzel

bir filmdi, yurt dışında da çok ödüller aldı, Türkiye’de de aynı şekilde çok konuşuldu.

O filmde matrak bir şey vardır. Aziz Abi (Nesin), o filme çok karşı çıkmıştır.

Aleyhinde yazılar yazmıştır. Ben de bu filmin üstüne neden bu kadar yüklendiğini

kendisine sordum. Dedim ki, Aziz Abi, neden bu filmin bu kadar üstüne gittin. Sen o

kadar yazılar yazdın bak gene de o film patladı gitti. “Benim yazdığım yazılar sayesinde

olmuştur o. Komisyon isterim” dedi. Sonradan öğrendiğim, Aziz Abi Bulgaristan’a

gittiğinde, buradan önce orada oynamış film, oradaki Türk kökenli yazarlarla birlikte

seyretmiş filmi. Aldığı tepkiler olumsuzmuş. Demişler ki “Türk halkını kötü gösteriyor

bu film.”  Onların vatan özlemi var, her zaman Türkiye’yi düşünüyorlar, oysa bizim

başka bir gerçeğimiz var. Özellikle oranın dolduruşuna gelerek o yazıları yazmıştı.

O dönemdeki ikinci olay Türk Sinemasında, yeni bir başka kapının açılması. O da,

komedi- komedi-seks; avantür- avantür-seks adı altında toplayabileceğimiz bir

dönemdir. Ta pornoya kadar giden bir dönemdir. Bu dönem içinde ben de bulundum.

Oradaki temel yapı, Türkiye’deki çifte sansürün olmasından kaynaklanıyordu. Bir de

televizyon olayının yeni başladığını da söylemek lazım. Terör olayı başlamıştı, Türk

sinemasının ana kaynağı aile idi, aile sinemadan uzaklaşmıştı. Öyle olunca da Türk

sineması kendine yeni bir yol bulmak zorundaydı. Normal aile sinemadan uzaklaşınca,

sokaktaki lümpen kesime yöneldi. Öyle bir formül buldu. Bu formül de avantür-

komedi-seks filmleriydi.



249

Sansür dedim, orada da bir çelişki vardı. Yerli filmlerin sansürleri farklı, yabancı

filmlerin sansürleri farklı. Sanki, yabancı filmlere gidenler yerli filmlere gitmezmiş,

yerli filmlere gidenler de yabancı filmlere gitmezmiş gibi… sansür kurulları erotizmi

daha açıkta bırakmışlardı. Ailelerin o filmlere gitmeyeceğini varsayarak daha hoşgörülü

bakmışlardı erotik filmlere. Amerikan filmlerindeki erotik sahnelere doğru kaydığını

Yeşilçam da fark etmişti. Ve o espride bir yol buldu kendine. Önce komedi- seksmiş

gibi, sonra avantür-seksmiş gibi falan.

Hatta Ali Poyrazoğlu, abimin bir filminde oynamıştı “Kazım’a bak Kazım’a” diye.

O da komedi- seks filmiydi ama tabii çıplaklık ta ön plana çıkan bir unsurdu. Bana bir

Adana bölgesi işletmeci firması, kardeşim firmasını kastederek, Ali Poyrazoğlu’nun

bizim firmaya geçmesini istemişti. Kardeşim başka bir işletme firmasıyla çalıştığı için

ve söz verdiği için böyle bir şeyin olmasının çok zor olduğunu söyledim. Ama ben de o

firmadan memnun değildim aslında. Hesaplarına ben bakıyordum…. Arkadaşım, 80 bin

Liralık Adana bölgesi için  ilk çekilecek bir filme 150 bin Lira teklif etti. Abim öbür

taraftan 80 bin Lira almıştı. O filmde de rahmetli  Sermet Serdengeçti ile Arzu Okay

oynayacaklardı. Dedi ki,o filmi sonra çekin, önce bana yeni bir film çekin. Bana

Aydemir Akbaş’lı bir film çek dedi. Yönetmenliğini benim yapmamı istedi. 150 bin

Lira’nın 75 bin Lirasını çek olarak önüme koydu. Ben o zama daha hiç film

çekmemiştim. Fotoroman yapıyordum. Anlamam dedim. Hayır sen çekeceksin dedi,

birinci şartım bu ikincisi de Aydemir Akbaş oynayacak dedi. Çeki alıp Abime gittim.

Aydemir Akbaş’la 5filmlik bir anlaşma yaptık. İlk filme 5 bin, ikinci filme 10 bin,

3.cü filme 15 bin lira teklif ettik. Sözleşme yapıldı.

Komedi-seks filmleri bir süre sonra ayağa düştü. Seyircinin istekleri tükenmez.

Daha sonra sinemada yeni bir oluşum baş gösterdi. Politik sinemaya yöneldik.

“Kapıcılar Kralını çektim, ardından Atıf Yılmaz’la Selvi Boylum Al Yazmalım’ı

çektim.

1977’lerden sonra video furyası baş gösterdi, o da sinema için müthiş bir kaynak

oluşturdu. Almanya ayağı vardı bu video firmalarının. Az çok, elde ne kadar film varsa,



250

Almanya hakları satıldı. Bu sayede Yeşilçam biraz soluk aldı. Yeşilçam’a başka bir

soluk aldıran unsur, TRT’nin kapılarının sayemde Yeşilçam’a açılması oldu. Sadece

kendi yönetmen ve teknik ekibiyle çalışmayı ön gören yönetmeliği değiştirtip, dışarıdan

da yönetmenlerle çalışılmasını uygun gören bir yönetmelik yaptırttık… Özel

televizyonlar kurulunca, sadece yabancı film gösteriliyordu. Patronlar yerli filmlerin

gösterilmesine karşı çıkıyorlardı.  Yerli filmlerin reytinglerinin daha fazla olacağını

gösteren raporlar hazırladım ve en sonunda elimde 5 film olduğunu ve ilk gösterimleri

için yayın hakkı istemeden bedava bu filmleri yayınlayabileceklerini söyledim. Kabul

edildi. Nitekim, reytingler çok arttı. Böylece özel televizyonların kapıları da açılmış

oldu. Filmlerin tüm yayın haklarını aldılar.

Buradan Almanya’ya pazarlanan filmler hangi tür filmlerdi?

Öncelikle, filmlerin tamamı video olarak gitti. Yalnız, Türk sinemasının Avrupa

sinemalarına girme olayı olmadı. Birkaç film sadece gösterilebildi. Nedenini çok

bilmiyorum ama herhalde, o kalitede filmler üretilemediğindendir. Yalnızca, Türklerin

yoğunluklu olarak yaşadıkları bölgelerde, şenliklerde gösterildi filmler. Dernekler

bizden taleplerde bulunuyordu, bu şekilde mesela “Al Yazmalım’” istediler, her

istediklerini de yolladık. Ama bu tip gösterilerden Türk sinemasına kayda değer bir akış

olmadı. Zaten Türk sinemasının en büyük sorunu, dış pazar organizasyon eksikliği.

Bugün dünyanın her yerinde çekilen filmler gösteriliyor. Bizim filmlerimiz yok. Bizim

dışarıya yönelik pazarlama sorunumuz var. O tarz bir pazarlamayı yapamadığımız gibi,

televizyonlarla pazarlamayı da yapamıyoruz. Teknik anlamada kaliteyi

yakalayamıyoruz. Avustralya televizyonu benden Al Yazmalımı istedi, ama kopyanın

kalitesizliğinden dolayı filmi geri gönderdiler. Yani, laboratuar kalitesinde de çok

gerilerdeyiz.

Son zamanlarda çekilen filmlerin bile ulusal pazarların dışına çıkması çok zor. Bir

organizasyonu yok. Bireysel yapılıyor her şey.



251

Nereden kaynaklanıyor peki bu eksiklik?

Yok böyle bir organizasyon. Yani yapımcılarda da yok, devlette de yok. Devlet

Cannes film festivalinde stant açıyorum diyor. Mühim olan o değil ki, önemli olan bu

pazarlamayı yapabilecek, özel sektörden yetişmiş pazarlamacıların olması, uluslararası

ilişkileri iyi kurmuş olması lazım.

Öyle durumlar da söz konusu oluyor ki, bireysel olarak yaptığınızda, paranızı

alamayabiliyorsunuz. Yılanı Öldürseler’i Fransız televizyonu istedi, aracı bir Fransız

firması vasıtasıyla verdik. 15 gün arayla 2 defa gösterime soktular filmi, ama aracı bize

paramızı vermedi. Kiminle çalışacağınızı bilemiyorsunuz. O yüzden, bu işle uğraşan,

yetkiili birilerinin olması gerekir.

Kanımca bizim sinemamızın en büyük eksiği, pazarlamadır. Ama bunun ne şekilde

yapılması gerektiğini bilemiyorum. Devlet desteği ile mi özel sektör vasıtasıyla mı

olması gerekir, bilmiyorum.

Yurt dışına satılan, gönderilen filmler “ihraç” ediliyor değil mi? O zaman

bunların resmi kurumlarda kayıtlarının olması gerekir .

Normal şartlarda İhracatçılar Birliği’ne kayıtlı olması lazım. Ancak, sözü edilen

filmlerin zamanında bu filmleri göndermek çok zordu. Çünkü yasa gereği, ihracat

yapabilmek için 50 bin doların üstünde ihracat yapmak gerekiyordu. Dolayısıyla, biz

büyük ihracatçı firmalara gidiyorduk, Koç’un RAM’ı gibi. Onlar filmleri

gönderiyorlardı, üzerinden komisyon alıyorlardı ya da oradan gelecek primi alıyorlardı.

Ama bu çok az sayıda film için geçerliydi.

1971 yılında ben gazetecilik yaptığım sırada Cannes Film Festivali’ne gideceğim

sırada, Yılmaz Güney Umut filminin de davet edildiğini ama yetkili kurumlardan

gerekli izinleri alamadıklarını söyledi. Bunun üzerine, filmi ben gümrükte rüşvet

vererek Fransa’ya kaçırdım. Daha sonrasında Yılmaz Güney’e ve yapımcısı olduğu için

abime Devlet dava açtı. Ancak, hakim bizden yana karar aldı. Çünkü evraklara

baktıklarında, film yurt dışına gitmeden önce Turizm Bakanlığına başvurulmuş, orası

bizi ilgilendirmez demiş, sonra Gümrük bakanlığına ve Maliye Bakanlığına

başvurulmuş, aynı şey…



252

Video furyası sırasında, Almanya’daki bir takım Türk kökenli dağıtımcılar,

buradaki birkaç yapımcı firmayla anlaşarak film siparişinde bulunuyorlar. Siz bu

furya içerisinde bulunmamanıza rağmen işleyiş konusunda bir fikriniz var mı?

Yani, film yapımlarında özel bir tercih var mıydı? Oradaki vatandaşlarımızın

tercihleri, istekleri dikkate alınıyor muydu?

Bir filmin maliyeti içerisinde video pazarının payı o kadar da büyük değil.

Biz bir filmi yaparken 5 tane bölgemiz vardı. İstanbul, Adana, İzmir, Samsun,

Ankara. O dönemki Türk sinemasının yapısı bu bölgelerle şekilleniyor. Bu sayılan

bölgelerdeki sinemalarla ilişkisi olan işletmeler, bizim filmlerimize “ben alıyorum” der.

Bize talepte bulunuyorlar, diyorlar ki: “Bu sene programa bir Türkan Şoray’lı film

koy”. Yapımcı onayını verdikten sonra, o bölge için filmin bedeli hesaplanıyor.

Örneğin,T. Şoray’ın her bölge için farklı bir bedeli var. Adana bölgesi için 150 bin

Liraysa, Samsun için 100 bin, Ankara 40 bin, İzmir 120 bin Lira… Bu bedeller

hinterlanda göre belirleniyor. İşletmeciler yapımcılara finansör oluyorlar. Bölgeler

paraların bir kısmını senet, bir kısmını nakit olarak verirler. Yapımcılar, çeşitli

bölgelerden gelen paraları toplayıp filmin maliyetini karşılayabiliyorlardı. Yapımcının

karı, İstanbul ve Zonguldak bölgesinden gelen parayla oluşabiliyordu.

Filminize güveniyorsanız, bu filmin işletme hakkının tamamını işletmeye

satabiliyorsunuz (150 bin Lira Adana bölgesi için), ya da pursantaj olarak

verebiliyorsunuz. Yani bölge yatırdığı parayı artı komisyonunu aldıktan sonra, üstüne

kalan para yapımcının oluyor.

Pursantaj memuru, aynı bölge içerisindeki farklı sinemalara filmlerin götürülmesi,

artı satılan biletlerin kontrol edilmesini sağlar, kaçak biletlerin satılmasına engel olur.

İşletmeci adına hareket eder.

Eğer yapımcı olarak güçlüysen, işletmecilere sen liste sunuyorsun. Diyorsun ki ben

bu sene 4 film yapıyorum., şunları, şunları oynatıyorum. Bu paketi örneğin 200’er bin

liradan veririm diyorsun, çünkü güçlü bir paket. Ödeme konusunda da pazarlık

yapıyorsun. Yarısı peşin, yarısı sonra gibi…

Bu işletmecilik sistemi televizyonlarla birlikte yok oldu…..



253

Eskiden İstanbul’da bu kadar çok sinema yoktu. Onun yerine “ayak” vardı. Yabancı

ve yerli film oynatan sinemalar ayrıydı. Yerli filmlerde büyük prodüktörler kendi

aralarında toplanırlardı, salonları paylaşırlardı. Yani diyelim ki 32 haftanın içini taksim

ederlerdi, kendi aralarında bölüşürlerdi. 5-8 firma en iyi sinemaları tutarlar. Hayatta

sizin filminiz o sinemalarda oynayamazdı. Bunlar A sinemaları. Bunun yanında biraz

daha iyi olanlar B sinemalarıydı. Bunlarla da anlaşma yaparlardı prodüktörler. A

kategorisinde diyelim 13 sinemada birden oynuyorsa, B kategorisinde 7 sinemada

birden oynuyordu bu prodüktörlerin filmleri. Bunlara “ayak” denirdi ve A sınıfına

girmek çok zordu. Bu ayaklar şimdi de Amerikan filmleri için var.

Anadolu’daki sinemalar da aynı mantıkta işliyordu. Bölgelerdeki işletmeciler,

hinterlantlarındaki sinemaları kapatıyorlardı, anlaşma yapıyorlardı ve orada oynayacak

filmlerinin karşılığında senet alıyordu. Aldığı senetlerin bir kısmını bankada kırdırıp

bize nakit olarak veriyor, diğer kısmını da senet olarak bize veriyordu.

O tarihlerde sinema, Almanya’daki Türk vatandaşlarının Türkiye ile

bağlarını koparmamaları yönünde bir aracı olabilmiş midir sizce?

O dönemde, hatta sonrasında bu konuları işleyen birkaç film yapıldı. Ben 1970

senesinde İsveç’e gazeteci olarak gidiyordum. Otobüsle gidiyorum. Biletleri satarlarken,

kime sattıklarını bilerek satıyorlarmış. Otobüsün arka yarısını işçilere satıyorlar,

aralarında kaçak olanlar da varmış. Gümrükte otobüsün arka yarısını doğrudan indirip

kontrolden geçiriyorlardı. Gidenler, kalanlar, bunların yaşadıkları hep malzeme oldu

sinemamıza.

Bu bahsettiğiniz filmler bana sanki daha çok burada kalan vatandaşlarımıza

yönelikmiş gibi geliyor. Oradakilerin psikolojileri daha farklı, eminin ki

kendilerini o kötü koşullar içerisinde seyretmek istememişlerdir.

İyi film her yerde izlenir…



254

Peki Almanya’ya gönderilen filmlerin kaç kişi tarafından izlenildiği

konusunda bana yardımcı olabilecek birilerini tanıyor musunuz?

Bu bilgilere ulaşmak çok zor. Geçenlerde arkadaşım, İngiltere’de Selvi Boylum Al

Yazmalım’ın DVD’sini bulmuş. Halbuki ben DVD’sini yapmadım. Almanya’da kaçak

olarak üretilmiş, kötü kopyalar.

Sinema filmleri bilet satıldığı için yine de kayıt tutuluyordur…

Ancak çok iyi filmlerin bir getirisi olabiliyor. Mesela Eşkıya falan 300-400 bin kişi

seyretti bayağı getirisi oldu. Ama diğer filmler bu kadar etkili olmadı.

Bu video pazarının Almanya ayağının Yeşilçam’a bir nefes aldırdığını

düşünüyor musunuz?

Evet, kesinlikle. Şöyle düşünün. Elinizde 50-60 tane filminiz var, hiç

beklemediğiniz bir anda, tanesi 5 milyondan olsa 250-300 milyon para geçiyor elinize.

Teşekkürler.



255

EK III

ŞEREF GÜR, (12 Kasım 2006)

Genelde çok memnun oldum böyle akademik arkadaşların Türk sinemasının

sorunlarıyla ilgilenmelerine. Çünkü bir ışık, bir yönlendirme el yordamıyla bulundu

bugüne kadar. Bundan sonra inşallah daha, sizlerin çalışmalarıyla her şeyin bir çaresini,

bir alternatif, yorumlar getirilmiş olması bile çok önemli.

Biz hala daha göçeriz, ulus olarak göçeriz yani. Hala daha yerleşiyoruz. Yerde

yemek yiyenlerin sayısı% 45’miş falan filan. Almanya’ya göç demeyelim de “ekmek

kapısı” diyelim. Şerif Gören’in de bir filmi var: Ekmek Kapısı. O anlamda olunca,

insanlar da ister istemez her şeyini de birlikte getiriyor.  Örfünü, adetini, dinini, dilini,

her şeyini yani. Herkes öyledir aslında. Bugün Amerika’ya gittiğiniz zaman hala

İspanyollar, Meksikalılar. Bizimkiler biraz daha sahiplenmiş olabilirler. .

Sanırım 19(?) ilk göçler 60’tan sonraki yıllarda başladı. Biz yaşanmış şeylerden

yola çıkarak söyleyeceğim, nasıl yararlanırsınız bilemeyeceğim. Bu 62 yılında

Almanya’daki olaylar başlayınca, İhsan Evrim vardı, eski jönlerden, Evrim Export’un

sahibi.  Dedi ki gel bi bakın. Hürrem Bey bu konulara çok açık ve çok akıllı bir adamdı,

bilgili. Yani bilgisinin içinde de çok açık bir insandı. O da göçmen çünkü.

Bulgaristan’dan göçmüş gelmiş. Gitti geldi, dedi ki, Şeref, o zamanki rakamla 400-500

bini buluyor, bunun da yalnız 300 bini Münih’te. İstasyonda, bilmem ne istasyonu var.

Zaten gittiğinizde 40 bin 50 bin kişi orada… Sultanahmet Meydanı gibi… Git bakalım

ne diyor İhsan abi dedi. Ben de severim İhsan abiyi, rahmetli, gittik. Dedi ki gelin, bu

insanlara sinema, minema bir şey yapalım.  Bir ön bir araştırma yaptık. Sinemacılarla

konuştuk, sabah seanslarını istedik. Bir iki film gönderdik olmadı, tutmadı…

Ne tarz filmler gitti?

Normal, burada oynayanlardan. Ama o kadar formaliteye boğulduk ki… İşte,

muhakkak bakanlığa gidiliyor, bakanlık müsteşarlığa gönderiyor, gümrük müdürlüğü,



256

Yeşilköy gümrük müdürlüğüne gidiyor…Yani 3 ay uğraşıyorsun, 50 lira masraf

ediyorsun, 32 Lira alıyorsun gibi bir şey. Yani o işi organize edemedik. 65’ten, 67’den

sonra birden bire nüfus patlayınca sinemacılar kendi içlerinde yapmaya başladılar bu

işi…

Düsseldorf’ta Kalkavan’ların bir kolu, Zeki Kalkavan başladı, Zeki Kalkavan diye.

Bir Musevi arkadaş bulmuş bu işin içerisinde. O da çok becerikli çıktı. İşte aşağı yukarı

17 tane sinema buldular ve gelip film almaya başladılar Almanya’ya. Almanya’ya film

almaya başladılar ve bayağı da iyi bir şey, yani Adana falan gibi bir para oldu.

Adana’ya o zaman  25 bin Lira’ya veriyorsak, Almanya’da 25 binlik bir katkıda

bulunmaya başladı, bir. İkincisi ayrı bir pencere açtı. Çünkü gelip, eleştirmeye

başladılar. Yani Adanalı gelip de bölgesinden hiçbir zaman eleştirmedi filmi. Tek

söyledikleri, Filiz Akın’la Tarık Akan çok yakışıyor, aman onları birlikte oynatın…

Cüneyt Arkın 4 kişiyi değil de 14 kişiyi öldürsün gibi. Ama halbuki, onlar, bakın şöyle

bir Fransız filmi var. Onun da konusuna benzer bir şey yapsaydınız gibi.. Bir Ahmet

Usta vardı, rahmetli, çok değerli bir arkadaşımız vardı. Hem de bunları anmakta fayda

var… Suna Kan’lan evlendi sonra Ahmet. Onu gönderiyorduk, bakıyordu falan. Bir

sürü ticari filmler yaptık. Biz de onlardan alıyorduk, bir sürü, adaptasyon şeklinde.

Böyle bir pencere açtı.

Daha sonra, hiç bilmediğimiz bir şeyi, 70’ten sonra kaset meselesi çıktı. 70’ten

sonra… Fakat kasetin bir zararı oldu. Sırf kaset için film yapılmaya başlandı. Gerçi

sinema da 74’ten sonra iyice.. Kendi yönetiminde film üretilmeye başlayınca birazcık

seks, avantür, arabesk falan… Ben ayıplamıyorum, ticarettir. Niye yapılıyor. O

bakımdan…

Sonuçta Yeşilçam’a para sağlayan bir şey…

Tabi tabi hem para sağlıyor, hem üretiyor. Fakat bütün bunların sonucunda

başka bir şey var. Bakın, geçenlerde Kadir Has üniversitesindeki toplantıda rica ettim

arkadaşlardan, Türkiye’nin sorunu aslında, bütün sorunu sermaye birikimi yapamamış

olması, yani bir sanayi kolu haline gelememiş olması. Çok çok önemli… Önemli olan

bu. Çünkü niye, hiç kimse benim gibi, ömür boyu yapılabilecek besleyebilecek bir iş



257

kolu olarak benimsemedi. Parayı alan herkes başka yerlere gitti. Başka yatırımlar yaptı.

Mesela, alt yapı, alt yapı dediğimiz ne ki. Alt yapı neden kurulmasın ki. İşte nitekim

kuruldu. Bugün var alt yapı.  Ama reklamcılar kurdu, ama bilmem kim kurdu. Kuruldu!

Filmciler hiçbir zaman bir plato… Biz bir plato kurmaya kalktık, Hürrem Bey’le gittik

yer aldık, Amerikan… nedir o, serbest Pazar gibi, içki, sigara falan satılıyor. O binayı

aldık, dünyanın parasını sarf ettik, plato yaparız falan diye. Ama bir tek kişi, ne platoya

gelen, biz bile, bunun perdesi… Perdeyi yeniliyorsun, duvarın rengi solmuş falan,

Ahmetlerin evininki daha iyi… Bir türlü niye? Sermaye birikimi yok. Bir birikim

yapamadık. Bu önemli.

Öyle olunca, hem elemanlar, buradan başka yerlere gidiyor, iyi elemanlar tabii,

başka yerle gidiyorlar. Böyle pazarlamacılar, üniversitede okuttuğumuz arkadaşlarımız

vardı, süper hepsi. Askerden sonra girerler mi bir daha? Çok değerli insanlar vardı.

Bilgileri vardı. Bir sürü şeyler getirdiler. O arada oynayan filmlerimizi takip ettiler,

raporlarımızı hazırladılar falan. 17 yerde büromuz vardı bizim, bir ara Erman Film’in.

Dağıtım şirketi olarak. Tabii, 110 yerli film dağıttığımız oldu bizim, 110 yerli

film…110 tane. Artı Ulus Film’in 40 tane dublaj filmini, yani 150 tane filmini

dağıtıyorduk. E bu arkadaşların hiçbir tanesi gelmedi. Bir tanesi, rahmetli geldi, onu da

müdür yaptık Adana’ya. Yeterli sermaye birikimi olmadı. Garantili bir meslek

olmayınca insanları tutamıyorsunuz bu meslekte. Herkes gitti. Nitekim ben de 10 sene

ara verdim. Niye? Bitti filmcilik, hadi allahaısmarladık dedik. Şurada burada, bir şeyler

yaparız dedik, yapamadık tekrar döndük filmciliğe falan filan.. Bunu muhakkak

vurgulamak lazım. Yani temelde Türkiye’nin, Türk sinemasının… Çünkü Türk

sineması, bir dönemde Türkiye’deki en itibarlı, en kazançlı mesleklerden birisiydi.

Bakın ben, anılarımı yazmak gibi hiçbir fikrim olmadığı için, bunlar kalsın

istiyorum. Onun için anlatmak isterim. Bizim Adana’da 2 tane büromuz vardı, Adana

merkezde büromuz vardı. Biri Erman Film, biri de Anadolu film diye. İkisi de yerli

filmle dublaj dağıtımı yapıyorlar. İkisi arasında ister istemez bir yakınlaşma oluyor. O

zaman diyorsun ki ne lüzum var, bir rekabet şeyi yapalım diye, çare bulalım, yani

başkaları nasıl yapıyorsa, kendimize göre bir şeyler yapmıştık falan… Bir büronun

müdürü, bir gün gittim Adana’ya, dedi ki, sorma abi, eğer dedi, bu akşam lütfederseniz

bizim misafirimiz olun. Biz bir pavyon kiraladık, moral gecesi yapacağız dedi. Nehrin

kenarında eskiden pavyonlar vardı. Seyhan nehrinin kenarında, 10 tane falan pavyon



258

vardı. Bilmem ne pavyonu. Bir Pazar günü gittik. İşte 11-12 kişi, arkadaş çalışıyor. Her

arkadaşın da kız arkadaşları. Rica etmişler, pavyon sahipleri, onlar da götürmüşler.

Yemek yeniyor. Bir moral gecesi. Sene 1975. İsmini söylemeyeyim, Adananın en

meşhur tüccarlarının bir tanesinin kız arkadaşı var o pavyonda. Onu görmeye geliyor. O

zamanda, abi, kusura bakmayın kem küm falan. Ne var? Diyorlar. İşte Erman filmin

moral gecesi var diyorlar. Kapattılar burayı. Ne moral gecesi yahu, biz bu kadar büyük

bir iş için falan filan. Hayır da diyemiyorlar, geldiler arkada durdular. Bana geldi, dedi

ki, abi böyle, böyle işte. Adam da hakikatten çok meşhur. Ben de tanıyorum yani,

şahsen değil ama. Bilmem kimin arkadaşıymış falan. Buyursun dedik. Ben gittim,

dedim buyurun. Davet ettik. Geldi oturdu. Yahu dedi, bu filmlik film çıktı kardeşim

dedi. Bravo ya…Bak hiç kimsenin aklına bu kadar para kazanıldığı gelmiyor…

Yani, ve söyleyeceğim şu, o kadar itibarlıydı ki, 200 sinemalarda itibarın var, valin

de var, kaymakam da var, her yerde var, bir tek bankalarda itibarın yok. Niye?

Filmcisin, garantin yok. Teneke! Adam geliyor, hala maliyeden mesela gelip, abi ya, bu

böyle olur mu? Ne olur mu?  Ee? Teminat meminat… Masayı kaydediyor. Kardeşim, şu

masa 50 Lira etmez. Ama sen bir (?) Hala böyle bu…

Hala mı?

Hala böyle. Hala böyle. Türkan Hanımı görmek için, millet birbirini yer, birbirini

yer. Caddede yürüyemez falan falan. Yahu, bir gün de acaba bir tanesi, “Türkan Hanım,

çok önemli sıkıntılar geçirdi, gazetelerin dedikodu sayfalarında okudular.  Yahu, bir

tanesi de kocasını, çoluğunu çocuğunu alıp da, bir çiçek yaptırıp da, Türkan Hanımın

kapısını çalıp da: Türkan Hanım, bu kadar güzel filmler yaptınız, üzülmeyin. Bu millet

size ev de yapar, evinizi de alır, korkmayın. dedi mi? Duydunuz mu? Yapmadılar,

yapamazlar. Bizim arkadaşlar, biz kendi aramızda neler görüyoruz. Yok…

Bu mevzuatın olmamasından mı kaynaklanıyor?

Tabii! Hiç, hiç! Ne garantin var…

Sonuçta, emekli olan “basit işçi” olarak emekli oluyor…

Hiç, hiç… Yani bir şey söyleyeyim mi? Nur içinde yatsın, Hürrem Bey olmasaydı,

şu piyasada eskilerin hiçbir tanesi. Erman Film Anonim Şirketinde en az 300 kişiyi ben



259

sigorta ettirdim. Ben dediğim yani, bizim firmamız sigorta ettirdi. 6 ya da 8 kişi, Cahit

Irgat, bakın isim söylüyorum, Lütfi Akad, bunların hepsi Şeref Film’de. Şeref Film de

Erman Film ile birlikte saymak lazım. Yani şimdi ayrı ama o zaman ayrı değildik yani.

Oradan emekli oldular. Onların filmlerini… Bizde sigortayı ilk yaptıran Lütfi Akad’ın

sayesinde Şeref Film’dir. Almıyorlar, sigortaya bir türlü almıyorlar. Siz geçici işçisiniz.

Oraya gidin, buraya gidin falan falan. Şimdi, benim de okuldan bir arkadaşım var.

Sosyal Sigortalar Beşiktaş müdürü oldu. Gittim dedim ki, böyle, böyle. Sen bize bir yol

göster Allah aşkına! Dedi, yapar mısın? Dedim, yaparım. O zaman, dedi, şöyle

yapacaksın dedi. Geldim Lütfi abiye dedim ki… Ne dedi? Dedi. Lütfi abi, dedim,

kendimizi ihbar edecekmişiz, dedim. “Ben Şeref Film’in sahibi Şerafettin Gür, aşağıda

imzası bulunan… Yılmaz Güney’le film çekiyorum. Filmin adı “Kurbanlık Katil”.

Kurbanlık Katil filmini çekiyorum. Filmde, işte figüranlar çalışıyor, setçiler çalışıyor,

ışıkçılar çalışıyor. Hiç biri de sigortalı değildir. Kaçak işçi çalıştırıyorum.  İmza ettik,

sirkülerle, gittik, imza sirküleri istediler. Aldım. Burada, Unkapanı’nda bilmem ne

müdürlüğü var, işte. Götürdüm ona verdim. Mecbur oldular. Geldiler, dediler ki nerede

çalıştığınızı ne bilelim. 10 günlük iş programını gönderdim. Geldiler, zabıt tuttular ve

öyle sigortaya aldılar. Yani, bu, gerçek bu! Siz diyorsunuz ki, Türkiye’deki eksiklikler

hakkında çok büyük eksiklikler var. Tamam,3-4 yere telefon ediyorsun, buraları

dolduruyorlar. Şimdi var ya, Başşehir 2010 diye. Buralara kabartma yapacaklarmış,

boyayacaklarmış, resimler yapacaklarmış falan. Dedik ki, evvela şu sokakta herkes aç.

Evvela şunlara bir çare bulun. Ne olacak boyarsınız, boyamazsınız. Fiyakasıyla

gelmişler, markanın üzerinde yiyecek bir şey bulamadıktan sonra istersen her tarafı altın

yap.

Zaten bizde temelden sorun çözmek yok…

Katiyen, işte böyle geçici, palyatif düşüncelerle, tedbirlerle… Benim sizden ricam,

yani sizin de arkadaşlarınız, orada da söyledim, hakikatten bunlara eğilmek lazım. Niye

bu böyle oldu, hala niye böyle gidiyor. Mesela, biz tamam, yapımcılar olarak gerçekten

haklarını veremedik, gereği kadar sahip olamadık emekçiye, doğru.  Ee, bugün

televizyonlar, rezalet! Rezillik, kepazelik! Her hafta bir tek film çektiriyorlar. Her hafta



260

bir tek film! Bir filmin süresi ne kadardır? 90 dk. Bir dizinin süresine kadar? 100 dk,

105 dk! Her hafta bir film çektiriyorlar insanlara, sabahlara kadar! Ne sigortaları var…

İşte bakın gidin… Meslek edinir mi bu televizyonculuğu? Niye etsin ki? Hiçbir tanesi.

Bugün öyle, yarın hepsi aç! Bakın göreceksiniz. Diziler bittiğinde bu kadar insanı kim

doyuracak? Bu kadar insan, kahvede. Bankalarda adam kalmadı. Buradaki adamlar 250

milyondan aşağı gitmez, sokakta adam. Evliyim diye 250 milyon lira istiyor. 15-20

milyona kimi alırlarsa onu getiriler büyük ihtimalle. Onun için herkes oturuyor işte.

Seyirci var işte, o ayrı bir şey. Kazansınlar…Ona bir şey demiyorum. Ama bir tek

televizyon… Koskoca holdingler bunlar. Sermayeleri var, paraları var. 3’er milyar,

5’esr milyar dolarlara çıkmış… Ne sendika var, ne  mesaisi var ne garantisi var, ne

hiçbir şeyi var…

E, yok zaten daha 2 hafta üst üste oynayan dizinin reytingleri düşük diye

kaldırılıyor.

Koskoca Kadir İnanır’ın dizisini ikinci hafta kaldırdılar. O size dünyanın parasını

kazandırır. İsmini söylemiyorum. Ben çok iyi, oğlum kadar yakındır bana,

konuşmuyorum, dizide oynuyor diye. Ben dizi düşmanı değilim, ben onu düşünüyorum.

Şimdi diyor ki, bu diziden sonra yaptığımı görürse bir daha, alnımın ortasından vurur.

İşte bu böyle…

Evet bu böyle. Bilemiyorum ne  kadar faydası oldu.

Çok… Siz de bahsettiniz, oradan film talebinde bulunmaya başladılar diye. Ne

tarzda filmlerdi bunlar?

Kırsal kesimin o şeyinden (baskılarından) uzaklaşmak istediler doğrusu. Töre

cinayeti, kan davası, yırtık pırtık elbiseler, açlık, maçlık istemediler. Onları orada, hayal

emleye buraya geldik. Biz zaten biliyoruz köyümüzde ne olduğunu biliyoruz, o yüzden

buraya geldik. Artık, geriye bir daha dönmenin bir alemi yok.



261

Ben bir şey okumuştum bir yerde. Fransa’da çeşitli kültür merkezleri var,

Türklerin kendi kültür merkezleri. Çeşitli sanatsal faaliyetlerin gerçekleştirildiği,

Türkiye’den haberlerin getirildiği, şarkılı türkülü geceler düzenleniyor. Onların

bir tanesinde film de gösteriliyor haftada bir. Onların birinde galiba Yılmaz

Güney’in bir filmi gösteriliyor, filmin adı yazmıyordu okuduğum yerde. Fakat

Yılmaz Güney’in 70 sonrası filmleri olsa gerek, daha sosyal içerikli filmleri.

Salondaki büyük çoğunluk çıkmış. Sonuçta Yılmaz Güney’in anlatmak istediği

zaten, toplumda var olan problemler… Onlar da orada biz bunları görmek

istemiyoruz. Burada da o koşullarda yaşıyoruz. Bizim içimizi daha da karartacak

filmler değil de, daha şarkılı türkülü filmleri tercih ediyorlar.

Ona hak vermek lazım şimdi. Ona yakın bir örek olsun diye bir olay anlatayım

size… Ben ticaret odasında mesleğimden dolayı meclis üyeliği de yaptım. 12 yıl yaptım

yani. Ve o arada çok seyahatler ettim falan. Bir tanesinde Rusya ile mukavele,

anlaşmalar imzalanacak. Dediler ki, bundan sonra biri Batum’a, biri başka yere. Kurayla

çekilecek. Biz de Moldova’ya düştük. 14 kişi Moldova’ya gittik. Ben, ben hep İngilizce

…İngilizcemiz de yeterli görüldü. Çünkü onların İngilizcesi daha kötü. Dediler ki, Şeref

abi sen… Yaşça da onlardan büyüğüm, çoğunluğundan yani. Dediler ki sen bu grubun

başısın. Moldovya’ya gittik. Kişinev’e.[…] Bir otelde kalıyoruz. En iyi oteliymiş orası.

Gagavuz Türkleri var. Tarihini neredeyse hiç bilmem. Gagavuz Türkleri ne yaparlar ne

ederler falan. Ertesi gün de cumaymış, Cuma namazı kılacak bir kısmı arkadaşların.

Baktık Kişinev’de hiç cami yok. Burası ortodoksmuş. Hep kilise, kilise. Gagavuz

Türkleri buraya yakın yerdeymiş, orada cami vardır oraya gidelim dendi. E ne yapalım?

Bize çok güzel Türkçe konuşan birini verdiler, dedim ki yarın sen bizi şeye götür…

başkenti neresi Gagavuz Türklerinin? Dedi şurasıdır. Ben de yarın orayı ziyaret etmek

istiyorum. Çok memnun oldu. Sabah gideriz, ziyaret ederiz, akşam döneriz dedi. Bir

otobüs ayarladı, kalktık gittik biz. Ben demedim, Cuma namazı kılalım diye. Yoksa

Cuma namazı gibi bir şey değil, bahane, ben onları da ziyaret etme şansı olsun diye.

Tabii, Gagavuz Türkleri de Ortodoks’muş. Cami yok! Şimdi, böyle olunca, yani dini

olmayınca insanlar ne oluyor. Bir tek milliyetçiliği kalıyor. Hepsi Alparslan Türkeş’çi!

Sonra düşünüyorsun. Buradaki de insan. Buradaki köyünden kaçmış göçmüş oraya…

Buradaki sıkıntılar, bir. İkincisi, o yıllar, politika… Hepimiz aşırıydık, sağ sağ, sol, sol



262

çok ayrışımcı, çok uzlaşmaz düşünüyorduk. Ben onu öldürürüm, sen onu öldürürsün.

Böyle bir şeydi… Üçüncüsü, adamlar oradaki yaşantıyla buradaki yaşantıyı kıyaslama

şansları yoktu. Yani şöyle oldu. Diyelim ki, bir köy var. Adam evvela köyünden

kasabasına, oradan şehrine oradan İstanbul’a gelip gitse görecek…Oradan doğru oraya

gitti. Aradaki hiçbirini bilmiyor. Arada o kadar büyük boşluk, farklılık var ki! Adam

diyo ki, bi daha mı oraya giderim. Allah korusun diyo! Ülkesinden soğuyor adam! Ve

korkuyor adam, etkilenirim, bilmem ne yaparım. İkincisi, yurt dışındaki insanlarımıza

hiç kimse sahip çıkmadı. O ayrı bir konu, sosyolojik bir konu. Ama hiç kimse sahip

çıkmadı. Sahip çıkanlar da, bugün işte bilmem ne tarikatı. İnsanlar kızıyor. Kim sahip

çıkarsa oraya gitti. Sen kültür merdivenleri atsaydın, sen okullarını açsaydın, şunu

yapsaydın, bugün oradaki gençlik başka türlü olurdu. Bugün başka türlü tabii.

Zaten ilk gazete, 1967 yılında Hollanda’ya gönderilmeye başlanıyor.

Sonuçta 60’tan 67’ye kadar hiçbir şey yok.

Yok tabii canım. Niye okusun adam? Söylüyorum. İlişkiyi çekmek istiyor. Elinde

olsa adam dinini değiştirecek. Korkuyor, cehenneme gider diye, yoksa dinini bile

değiştirecek. Yani hiç umurunda değil. Adam çünkü oraya para kazanmaya gitmiş. Ve

artık para kazanmanın ne demek olduğunu, paranın ne işe yaradığını görüyor. O köyde,

paranın bir işe yaradığını göremez ki! Herkes aynı şeyi yiyor, herkes aynı şeyi içiyor.

Ama dönmeyi düşünüyor büyük çoğunluğu.

Bir müddet sonra… Bir müddet sonra, görüyor ki, para kazanılsa da onlar gibi

yaşamanın olanağı yok. O başka bir kültür meselesi. Diyor ki, nasıl olsa yaşım da geldi.

Öleceğim, öbür tarafa gideceğim, hiç olmazsa ülkeme gideyim, Müslüman öleyim. O da

o! Benim babam, hayatında namaz kılmadı. Ölümünden üç gün evvel, dedi ki yahu, bu

hastalık, mastalık bir türlü namaz kılamadık dedi. Ben de dedim ki, yahu baba, böyle

giderayak yutmaz. Madem ki her şeyi biliyor…Bu böyle işte. Bu normaldir. Oradaki

insanlar. Ben de şey yaptım, Nebahat Çehre sahneye çıktı, üüf. Sene 80 falan, 81...

İhtilalden hemen sonraki yıl. Kıyamet kopuyor, “enişte! Enişte!” O zaman da Yavuz’la

evli, rahmetli. Basketçi Yavuz vardı.Yahu diyorum. Burada Yavuz’u kim tanır ki,

“enişte, enişte” desinler. Meğer Yılmaz Güney’den dolayı diyorlarmış. İkinci nesil sahip



263

çıkıyor. Birinci nesil gitmiş, ikinci nesil sahip çıkıyor. Üçüncü nesil başka türlü oldu

tabii. Daha alman oldu ama onlar da başka şeylere sahip çıkıyorlar. Ama Almanya’daki

olaylar tabii, biraz da “Kara bıyıklı Türkler” diye bir romanı vardı Demirtaş Ceyhun’un

bilmem okudunuz mu? Onu okuduğunuz zaman, ben tabii o kadar bilimsel tarafını

bilemem, politik tarafı bana doğru geldi, sosyolojik tarafını bilemem ama ekonomik,

politik tarafı doğru! İnsanlar, sinema dahil, sanat dahil, hiçbir şeyi, insan karnından,

doyum noktasından ayırmak şansına sahip değildir. Aç insan istediği kadar kültürlü,

istediği kadar bilgili, istediği kadar özgür olsun, ne olacak? Eğer özgürlükse, açlık

sabahlara kadar parklarda yersiz yurtsuz, sanatla mı besleyeceksin sen onu? Evvela,

adam gitsin karnını düşünüyor. Doyuracak. Bugünkü Türkiye’nin.. ya kusura bakma

biraz politik oldu. Sinemada da bunu arıyor. Bugün kaç tane film oynuyor? 5-6 tane

Türk filmi oynuyor. Hiçbirini gördünüz mü bilmiyorum.

Birkaçını gördüm. 3 tane gördüm. Sınav’ı gördüm, Eve Dönüş’ü gördüm,

bir de Kader’i.

Kader güzel!

Çok güzel. Sınav da güzel, kendi tarzında.

Sınav bence başarılı. Başından sonuna kadar. Bir tek sonunda biraz saçmalamasa…

Bakın, hangilerine daha çok gidiyor seyirci bakın! Sinemalardaki sinema dergisinden

bakın. En fazla Sınav’a gidecek. Neden? Çünkü kendi hayatıyla bire bir ilişkisi var.

Hokkabaz, film işte, koskoca Cem Yılmaz, yerlerde. 5 milyon dolar. 2 milyon yapmaz!

Yani diyeceğim şu, adamın Hokkabazla falan ne ilişkisi var kardeşim? Yok, ama Sınav?

Belli kesit var, çocuklar, gidiyor, eğleniyor falan. Kader güzel film. 60 bin kişi ancak.

İnsanlar ne yaparsan yap, belli bir kesitin var, belli bir müşterin var, alıcın var, satıcın

var…Film de öyle, ama filmin çok geniş.Filmin hakikaten çok geniş kesiti var yani. Biz

bunları yaşadık. Vali, işini gücünü bırakıp “Peyda’yı görmeye geliyordu, ne bileyim ben

eskilerden, Allah rahmet eylesin, Hulusi abi’yi.  Hulusi Abi’yi, Orgeneral gelmiş,

Avanos’ta film çekiyoruz koskoca adam, artık neredeyse,  “amiralim” diye Hulusi

abi’yi çağırıyor. Oturdu, beraber yedik, içtik. Böyle forsları vardı. Celal Bayar

Hıçkırık’ta bütün ekibi çağırdı, Fuat’ta resimleri vardı, herkese birer saat verdi. Başrol



264

oyuncularına, Hürrem bey dahil, yönetmenine falan yani. Böyle sanatla ilgiliydiler.

Fahri Korutürk’ün karısı, çok zarif bir hanımefendiydi. Bir gün gösteriye gitmiştik.

Adam Çankaya’ya kadın yemeğe çağırdı. Yemek verdi. Hediye falan vermedi ama

yemekte iltifat etti.

Evet, ama onun yanında da herhangi bir mevzuat yapılmamış.

Anlaşılmayan bir şey bu. Şahsınıza çok büyük ilgi gösteriliyor ama …

Bu garip bir şey. Bak. Vurun Kahpeye’de, ilki değil, ikinci Vurun Kahpe’ye. İlker

bir film yaptı, Keloğlan mı ne?. O zaman rüsum, yerli film rüsmu %25. %5’e

indirmişler. Büyük far ediyor. Biz de Vurun Kahpeye filmini yapalım. Ümit Çetin, daha

o zaman hala hayatta, Ümit abi, Cumhuriyet Halk Partisi Devlet Bakanı. Hürrem Bey’in

Adapazarı’ndan çok yakın arkadaşı, dostu. Bizim de abimiz. Benim davalarımı takip

eden, büyük saygı duyduğumuz abim. Kalktık, gittik. Dedi olmuş bil! Çağırdı hemen

kalem müdürünü, dedi böyle böyle, anlat bakalım. Dedi, İç işleri bakanlığına aktarayım.

Dedim Avni X’e gönderme. İç işleri bakanlığında bir Avni X var, sansürden sorumlu, o

imza ediyor. İçişleri bakanlığına gittik, oradan müsteşara, oradan özel kalem müdürüne,

özel kalem müdürü de Avni X’e. Hiç değişmiyor…Herkes biliyor bu işi kim yapar?

Şeref. Bizde de bir şey olur.  Hürrem bey’e gidilir. Hürrem Bey de ben karışmam, Şeref

bilir derdi. Onun için herkes Hürrem Bey’i atlar bana gelirdi. Yahu, Hürrem Beye

söylesenize kardeşim. Kendi parası, Hürrem Bey verirse verir. Bana ne söylüyorsunuz.

Hayır, ille ben. Çünkü bir yol var, onu aşamıyorsunuz. Ama bu özel teşebbüslerle ilgili

bir şey. Koç Holding’e gidin bugün, orada da aynı şey. Devlet dairelerinde hele,

kesinlikle budur. SESAM diye bir meslek kuruluşumuz var. Meslek kuruluşunu

Ankara’daki birimler kurmuş, Bakanlık almış bizden yetkiyi oraya vermiş. Şimdi bunlar

bar bar bağırıyor. 5900 tane filmin telif hakkını meslekte dağıtan SESAM. Daha onlar

100 tane vermemiş, hak onların… Yahu kardeşim olur mu böyle sistem? Eee öyle

Bakanın yetkisinde[…….] Kötü niyetle mi yapılıyor. Hayır. Bir başkası geliyor başka

bir şey yapıyor. Erkan Mumcu, hakikaten çok iyi niyetli, her şeyi yapmaya çalışıyor.

Gerçekten iyi niyetli. Her şeye iyi yaklaştı, zamanında filmciliğe heves etmiş, aydın.

Genç, formasyonu olan… Bir imza atmış altına, daha yeni çözdüler meseleyi yani.

Bilmiyorlar ki. Efendim, dışarıdan gelen, filmin sahibi, yapımcı kadar yönetmendir,



265

müzisyendir falan. Ee, hepsinin elinden bir kâğıt alacaksın ki, TRT’ye kiraya vermek

istiyorsun. Nerede bulacaksın hepsini, müzikçileri. Zaten filmin içinde müzik diye bir

sey yok… Telif hakları yasası. Birbirine girdi millet. Bir şey öenriliyor. Ondan sonra

sendika kapanıyor.

Ülkenin sorunları çok… Sizlerle gurur duyuyorum. Sizler, yol gösterici, aydınlatıcı.

Fakat, hayata geçirilebilir, karın doyurabilir olaylarla biraz ilgilenin…..

Erman Film bir okuldur. Ne kadar önemli yönetmen varsa Erman Film’de ilk

filmlerini yapmışlardır. İşte Lütfü Akad’lar, Atıf Yılmaz’lar, Halt Refiğ’ler, hepsi. E

Şeref Film’de öyle. Zeki Demirkubuz üçüncü asistandı, sonra ikinci asistan oldu, sonra

birinci…. Aşama aşama geldi. Bugün bir yerde gördü mü Şeref abi diye.. Yani,

herhangi bir şey için söylemiyorum. Bunun okulu yok mu? Bunun okulu da var.

Okumuş da okuldur. Bu mesleğe hizmet eden herkese teşekkür etmek lazım. Ama her

insan karın doyuracak bir şekilde bir başarıyı yakalayacak şekilde. Belirli bir

mücadeleyi göze alacak şekilde. Ne bileyim ben, bir sürü yetenekli insan…Mesela

Zeki’nin üçüncü asistanlığı zamanında bir Zehra vardı. Tıp fakültesi dördüncü sınıfına

gidiyordu. Altıncı senesini okudu, birinci asistan oldu, doktor oldu çıktı gitti. Geldi,

nişanlısıyla birlikte, dedi Şeref abi, kusura bakma, çok şey ama, ben hekim oldum. Eğer

dersen ki kal bu meslekte, sana her sene bir film, iki tane film. Dedim yok… Belki o

kalsaydı bu meslekte, belki sinema Türkiye’de bambaşka olacaktı. Bir sürü insan vardı

böyle… Her yerde böyle, tiyatro da aynı. Tiyatrocular bizden daha beterdi, açık

söyleyeyim. Biz onlardan çok daha iyiydik. Bakma şimdi, şimdi diziler falan. Biz

onlardan çok daha iyi idik. Biz onları oynatırdık…   Hatta bir ara piyasayla aramız

açılmıştı, hep tiyatrocuları oynatmayın falan filan diye.

Biraz önce bir sey söylediniz, derslerde sinemanın dönemleri anlatılıyor diye.

Sinemanın dönemleri Türkiye’nin siyasi tarihiyle örtüşür. 1950’ye kadar sinema ayrıdır;

50’den 60’a kadar ayrı; 60’ta değişir ihtilal olmuştur. 70’e kadar aynıdır. 70’te darbe

olmuştur. 80’e kadar ayrıdır, 80’de darbe olmuştur. 80’den sonra bakın aynıdır, hala

gidiyor. Hiçbir şey değişmiyor. Şimdi biraz farklılaşmaya başladı çünkü reklamcılar ve

onlara bağımlı olan televizyoncular tayin ettikleri için…  Yanlış anlaşılmasın. O

arkadaşlar da güzel film çekiyorlar. Mesela Hacivat ve Karagöz Neden Öldürüldü?

filmini çok beğendim. Şimdiye kadar hep tarihi filmlerle alay edilmiştir Türkiye’de.



266

Yok saati göründü, yok bir sey göründü. O kadar düzgün bir film ki, demek ki

istenildiğinde yapılabiliyormuş.

Tekrar Almanya pazarına dönersek, nasıl bir organizasyon söz konusuydu?

Yani Almanya pazarı ne şekilde işliyordu?

Biz Almanya pazarı için çok… Biz hatta büro açmak üzere Münih’te bir yer de

tuttuk. Ondan sonra Zeki Kalkavan geldi, öyle bir hesap getirdi ki önümüze, dedi ki

“niye uğraşıyorsunuz siz bu kadar? Kaç tene filminiz var? Dedik şu kadar. “Kaç Lira

ediniyorsunuz?”, şu kadar.. Ben size daha fazlasını peşin vereyim…, Tabii Hürrem bey

tüccar bir adam. Ben Almanya’dayım, bana dedi ki, böyle böyle teklifler var. Niye

uğraşıyorsun? Abi dedi, başkasında 10 Liraya var bizden 40 Liraya almıyorsun

demeyecek kadar akıllı adamsın. Sen oraya gidersen, 5 tane filmle değil, 30 tane, 40

tane filmi piyasadan alacağım götüreceğim oraya. Rekabet korkunç. Ertesi sene biz

filmlerimizi almakta şaşmadık.    Nitekim üçüncü sene aldık, dördüncü sene almadık.

Zaten tutmuşlardı bütün sinemaları, bütün seansları, sabahları falan..

Filmler nasıl gösteriliyordu?

Şimdi şöyle yapıyorlardı. Sabahları, Cumartesi ve Pazar sabahları, akşam gece de

saat 10’dan sonraki seanslarında yine Türk filmi oynuyordu. Zaten Almanya’da alman

filmi diye bir şey yok. Daha çok dışarıdan gelen Amerikan filmleri…Sinemalar

bomboş, bir sürü de sinema kapalı. Bazılarını açtılar, bütün hafta Türk filmleri oynadı.

O arabesk döneminde, seks furyası döneminde, Almanlar falan da geldiler. Böylece

sinemacılık gelişti. Ta ki bu işte  80’lere kadar. 80’lerden sonra bu kaset olayı çıkınca,

sinemacılık orada tamamen kapandı. Ondan sonra orada Kültür merkezleri hikayeleri

başladı. Buradan giden Güney Doğulu vatandaşlarımız bu işi çok iyi becerdiler. Bayağı

becerikli çıktılar. Yani işte kadını var, içkisi var, sineması var. Yani her şeyi var. Her

şeyiyle entegre bir merkez. Ondan beri aynı sistem gidiyor.

80 sonrasında buradaki filmcilik biraz yavaşlayınca bütün filmler videoya

çevrilip oraya yollandı. Hatta doğrudan doğruya film siparişinde de bulunulmuş.

Mesela bana 5 tane film yap, şu konularda gibi…



267

Tabi, tabi. Yani kaset getiriliyor. Ben o dönemde bırakmıştım filmciliği ama

biliyorum yani. Almanya’dan kaset getiriliyor, diyalogları var. Burada bunu oynat,

burada da bunu gibi. Üç günde video filmi çekip götürüyorlardı oraya.  Bir sürü Alman

filmi, yarı seks tabii. Türkü… Dublajları yapılıyordu burada mesela. Alman filmi yahut

Danimarka filmi. Adam çoban sonra sekse gidiyor. İbrahim Tatlıses’in şarkısı arkada.

İbrahim Tatlıses’le dublaj yapmışlar yani, uydurmuşlar ağzını. Oraya kadar gitti bu iş.

Rezilliğini çıkardılar yani bu işin. Bu para.. Amaç yalnızca para olunca hiçbir şey

olmuyor. Her meslekte bu böyledir. Rezilliği çıktı. Ondan sonra onun da suyu çıktı.

Onunda zamanla seyircisi azaldı, herhalde başladılar almamaya. Ve 84’ten sonra her şey

durdu. Yapılar içerisinden ufak tefek filmler, sinemadan değil ama dış satışlardan üç beş

para gelmeye başladı. Mesela Pehlivan. Ben Pehilvan’ı yaptığım zaman, gerçi içerde de

fena iş yapmadı. Parasını aşağı yukarı, içerideki sinemalardan ve Türkiye hakkı

videosunu ve Almanya hakkı videosunu almıştık ama. Almanya’da bir sinema gösterdi,

Avustralya aldı, Avusturya aldı, orada gösterildi.

Kaç senesiydi?

1985. Hindistan aldı, televizyon haklarını. Çin aldı. Fena değildi,üç beş kuruş ta

oralardan geldi. Keşke hepsi öyle olsa. Mesela Yunanistan ile çok iyi  bir anlaşma

yapmıştık. Adamlar nedense ondan sonra filmi almadılar. Filmi, Rembetiko ile takas

yapacaktık. 2000 dolara takas yapıyorduk. Filmi satmışlar…. Yani fena değildi.

Ortak yapım deyince insanın aklına hep başka bir şey geliyor. Türkiye ile niye

ortak yapım olsun? Türkiye’nin kendine film yapacak bir sermayesi yok ki ortak yapım

olsun! Mesela Fransızlarla ortak yapım diyoruz. Bir bütçe çıkartıyorlar size. 2 milyon

dolar. 2 milyon dolardan 800 bininden 3’te birini ayıracaksın da, beşte birine ortak

olacaksın da ne olacak.  O 800 bin dolarla Türkiye’de bin tane film çeker. Almanya’da

yapamazsın. Yapacağın şey hep kendin gibi olmalı. Yunanistan ile çok kolaydı. Onun

için ortak film yapma meselelerine girdik. Çünkü oranın ünlü aktörünün filmi burada

çalışıyordu, Hülya Koçyiğit’in filmi orada çalışıyordu. İşte ne bileyim, İran, Irak…

İran’da Cüneyt Arkın’ın filmi çalışıyordu, Irak’ta bilmem kimin. Aşağı yukarı kültür

yakın, müzik yakın, suratlar yakın, hikayeler yakın, din… Bir sürü ortak noktalar var.



268

Yani böyle gidebilirdik, böyle çıkabilirdik ve yavaş yavaş başlamıştı bunlar. Fakat o 80

olayı herkesi düzeltti gitti. 80 olayları, Türkiye’nin sonu olmuştur. Bir sürü insan, yazarı

da gitti, çizeri de gitti, sanatçısı da gitti. Ama yeni yeni arkadaşlar çıkıyorlar, yapıyorlar.

İnşallah daha da iyilerini de yaparlar. Ben beğeniyorum, çok takdir ediyorum.

Yani Almanya’daki sistem öyleydi. Kendileri alıyorlardı, hatta bazı filmlerin

arasına parça marça da ilave ediyorlardı. Bu biraz dedikodu faslı ama bilmekte fayda

var. Ben onları eleştiriyorum, niye eleştirmeyeyim ki yani?

Peki elde edilen hasılattan bir şey geldi mi?

Yok, yok öyle bir şey. Video meselesinde de öyle. Biz de organize olduk yaptık.

Ulusal’da öyle. Ulusal’ın %20’si benimdi. %20 ortaktım. %20 Türker ortaktı, %20, Arif

ile Nahir ortaktı, %20’sine de Egemen Bostancı ortaktı. Beş kişiydik biz ortak olarak.

Ulusal Video ismini de hatta Nahit ile ikimiz kurduk. Ben genel müdürüydüm falan

filan. Teşkilatlanacağız, yapacağız edeceğiz falan filen. Bir baktım imkanı yok.

Muazzam bir sermaye istiyor. Dedim ki ben ortaklığımı %10’a düşürün. Ama benden

para istemeyin. Bir y iki ay böyle gittik. Ne %10’u?  İmkan yok ki! Muazzam para

lazım.

Sürekli döndürmek için mi? Ne için?

E hem Türkiye’deki filmleri aldık. Selim Soydan’ın filmlerini aldık, Mine Filimin

filmlerini aldık. Video haklarını aldık ki Türkiye’de dağıtacağız. Büro açtık, makinalar.

Kasetler, kaset çoğaltma olayları. Teknik bilgi hiç bilmem. Hiç anlamadım. İşte oradan

aldık birisini getirdik, buradan aldık birisini getirdik. Ama sonra düşündüm benim hiç

bilmediğim bir iş. Bu mağazacılık gibi bir şey.  Bir süre sonra dedim ki, kusura

bakmayın kardeşim. Ben ne çalışabilirim ne bir şey yapabilirim. Affedin. Gel işte

%5’ten falan dediler. Evvela ben ayrıldım, benden sonra Egemen, sonra İrfan ayrıldı.

Sonra Atıf ile ikisi kaldılar ama bir süre sonra Türker yalnız kaldı. Hürriyet Milliyet

falan, Türker devam etti. Oradan ayrıldıktan sonra şu: Videoların Almanya hakları

satılıyor falan. İrfan dedi ki,- İrfan da çok iyi tüccardır- Akün filmin sahibi, hakikaten

aklı çalışan, güzel, namuslu iyi bir arkadaştır yani. Türker, çalışkan, cin gibidir. Egemen



269

hiçbir şeydir, ama konser monser falan filan, Arzu film de bu işlerin içindedir. Dedim ki

tamam, herkes anonim şirket. Bütün herkes satsın filmlerini, bütün haklarını. Buradan

sattıkça verelim. Yani öyle bir şey yapalım. Öyle bir teşkilat kuralım ama film başına ne

kıymet verelim. Sende var 10 tane Kemal Sunal, bende var bir tane. Yahut hiç yok.

Bunların bir değeri yok. Ama herkesin ayrı ayrı. Bana güveniyorsanız yapalım. Tamam

dediler. Sana yetki verdik kardeşim. Gider Noterden isterim. Veya, satarsınız anonim

şirketlere, faturaları da kesersiniz. A.Ş. muhasebeye de işler. Gidersiniz noterden

alırsınız yetkinizi, saat sekizde.. Biz bunları konuşurken Türker telefon açtı. Abi dedi,

Minareci diye biri var. Filmlerimi istiyor dedi, fakat  ben dedi, … filmlerimi avansta

aldım sattım. Yüzüm de tutmuyor dedi. Kırmak istemiyorum Kemal Ilıcak’ı. Kemal

Ilıcak da benim uzaktan akrabam. Karısı, benim babamın amca kızı. Yani o kadar

yakınlığım var rahmetli ile. Tabii, dedim ama ne yapayım? Abi dedi, atlat ama kibarca.

Ben onu aldım, Nişantaşı’nda bir yerde yemek yedik. Adam hakikaten Almanya’da ama

çok tüccar, beyefendi bir adam, Minareci. Başka işleri var, konserler falan. Adam

bayağı aşmış her şeyi, düzeyli bir insan. Baktım ki adamı kandırmaya falan gerek yok.

En doğrusu doğru konuşup biraz olmayacak şekle sokmak. Dedim ki, çok şey var. Beş

şirketin, hepsi ayrı ayrı. Siz bana müsaade edin dedim. Onlarla görüşeyim. Yüksek nasıl

alırsınız edersiniz falan. Listeler hazır mı dedi? Hazır dedim, siz de bakın, bir inceleyin.

Olur dedi, ne zaman buluşalım? Siz ne zaman arzu ederseniz, ben heme bu akşam

onlarla konuşurum dedim. Yarın bulaşalım dedi. Ertesi gün geldi. Telefon ettim. Arif

dedi ki, işte 6 bin marktan aşağı vermem, diğeri 5 binden aşağı vermem falan. İşte öyle

paralar söylendi. Sizin dedi? 3 tane film var o zaman. Vesikalı Yarim, Kader Böyle

İstedi, bir de .. bir tane daha var. Ben de bir miktara bırakırım dedim kendi filmlerimi.

Siz bunları alın, bunları nasıl olsa hallederiz. Bunlar o ayarda filmler değil. 3 tane, yani

adet olarak, şey değil. Şimdi Türker’inkinden başlayalım, Türker dedim hepsine 10 bin

mark istiyor, vermesin diye parayı. Ayırım da yapmıyor. Hiç, siyah-beyaz, renkli

ayırmam diyor, liste halinde veririm, %50’sini de peşin isterim diyor dedim. Adam

durdu, evet dedi, bunlar ne istiyor? Valla dedim, Arzu film, 12 istiyor dedim. O da

%50’sini peşin istiyor. O da ayırmıyor. İrfan bey de 12 istiyor dedim. Çok para istiyor

bunlar dedi. Adam dedi ki peki mukavelelerini yapalım. Ben hem telefon açtım bunlara.

Dedim böyle böyle…Çıldırdılar hepsi birden ve mukavelelerini de yaptılar. Artık ondan

sonrasını hiç bilmiyorum. Adam dedi ki size beş bin marklık çek verebilir miyim? Hayır



270

dedim ben. Ben hakikaten Necip Sarıcı’ya söz vermiştim. Necip’e ikişer bin Mark’a

verdim ben, neyse, helal olsun… Bunları verdik, yer tutmak üzere, Harbiye’de iki tane

yer var bakıyoruz. Bir de mobilya bakıyoruz, falan filan. Harbiye’den çıktık, adamın

biri arkamdan “Şerafettin Bey, Şerafettin Bey” diye sesleniyor. “Şerafettin Bey” olunca

ya askerliktir ya da maliyedir, korkarım. Geldi, dedi ki, sizi iki gündür arıyorum.

Buyurun dedim. Dedi ki, siz dedi film işlerine bakıyormuşsunuz dedi. Benim dedi bir

ortağım var dedi.  Dedim ki, valla o iş bitti. Siz dedi, yemeğe mi gidiyorsunuz dedi, evet

dedik. O adamı almış geldi. Kalantor bir adam. Alman. Aynı filmlere 15’er bin Mark

teklif ediyor! Ve peşin hepsi. Kimse ne olduğunu bilmiyor, kaç para alındığını. Demek

ki orada bir piyasa var. Onlar bu piyasanın içerisinde. Biz buradan oraya ahkam

kesiyoruz. Hiç kimse orada bir büro açıp teşkilatlanamadı. Biz niyet ettik. Yine de iyi

başardık, çünkü borçsuz kapattık… Hep böyleydi. Ben bu işlere başladığımda

üniversitede talebeyim, mektepte okuyorum, muhasebeye  yardım ediyorum, ….

Cengizman diye çok sevdiğim bir abeyim vardı. Sonra oradan ayrılıp buraya girdik,

katiplik gibi bir şey işte. Senet öde, bilmem işte fatura kes, fatura kesiyoruz… Bir gün,

dedi ki Hürrem bey gel dedi, bundan sonra sensin buranın müdürü. Hiç kimse yok ki

müdürlük yapacaksın. Bunun gibi bir şey. Ee, işletme… ulan film nedir, işletme nedir?

Hiçbir bilgimiz yok. Bir kara defter uzattı, filmlerin kayıtları falan. İşte o. Adamlar ne

desen veriyor parayı. Hiç bilmiyorsunuz. Bakın, Sarıyer’de… vardı. Çok tatlı bir

adamdı. Sarıyer sineması. Sonradan çok sevdiğim bir insan oldu. Geldi, Son Beste’yi

yapmışım. Hıçkırık’ı 150 Liraya almış. Dedi ki Son Beste daha güzel bir film, 250 Lira.

Katibe söyle, 250 Liralık makbuz kessin dedi. Aferin dedi, bu çarşambaya müsait bir

günde söyleyeyim, alayım onu.  Dedim ki, Ömer bey olmaz. Niye dedi? O dönemde 8

tane İtalyan filmi almışız. Hiç bir yerde oynamıyor kimse. O zaman Fitaş, Lale Film

var. Göz açırmıyorlar. Duruyor öyle filmler. Evvela  dedim, 150 şer Liradan bunlar, Son

Beste de 2000 Liradan. Ne? 2000 Lira mı? Dedi. Seni kovduracağım bu yazıhaneden

dedi. Hürrem Bey’in de çok iyi arkadaşı. Çıktı gitti. Hürrem Bey de bir seyahatteydi.

Dönünce söylemiş. Hürrem bey de demiş ki işletmeye o bakıyor. Ben hiçbir şey

söyleyemem. Ama rica edeyim tenzilat yapsın. Bana ded ki, şuna tenzilat yap. Ben de

yok abi, ben ona zam yapacağım dedim. Hürrem Bey, buna sinirlendi ama hoşuna da

gitti. Gitti. Geldi, 2500 Lira verdi. Bak, 250 Liradan, 2500 Lira verdi bir de 1200 Lira

da o filmlere verdi, peşinen. Makbuzu da aldı gitti. Filmi ben 4 günlüğüne vermiştim.



271

5’inci gün ben çocuk gönderdim aldırmaya. Oynuyor… Yok dedim 4 günlük. 4 gün

sonra gene oynayacağım dedi, bir 500 Lira daha aldım. Ondan sonra o farkında değil.

Bizim stüdyoda çalışan bir arkadaşımız vardı, Yeni Mahalle de oturuyor. Hergün,

Belediye memurunun arkasında sayım işi yapıyor. Saymış, 8 bin Liradan fazla para

almış. Pursantajdan. Kimse bilmiyor bunu. Almanya’yı hiç bilmedik. Bir de maalesef,

hani vardır ya bizde, peşin parayı verirsin, masanın üstünde, o dağıtılır. Çünkü

geleceğin hiçbir garantisi yok filmcinin. Tüccarın var. Tüccarın daha olmazsa parası,

bankada kredisi var. Tüccar gidiyor, alıyor parayı.

(Genel bir sohbete geçiyoruz)

Teşekkürler



272

EK IV

NECİP SARICIOĞLU, (14 Mart 2007)

Almanya'ya göç 1960 sonrası, en hızlı tarihi de 1963-64. Çok hızlı sevkiyat

yapılıyordu. Yığınla insanlar gidiyordu. Daha uçak yok, Sirkeci'den trenlere binip

gidiliyordu. İlk göç, kaliteli, kalifiye elemanlardan oluşuyordu. Otomotiv sanayisinden,

elektik sanayisinden çok güzel bir ekip ilk heves, Almanya'ya gitti. Genel merkez,

Münih, Köln, Ştutgart, Frankfurt. Tabii Almanya'ya gidiş ile birlikte, kısa bir zaman

içinde yurt hasreti, memleket hasreti başladı. O tarihlerde yaygın olan kasetler, 45'lik

plaklar gitti. Almanya'da hemen bu sanayi başladı. Uzaylı'nın kökleri orada, Minareci

Video, (Video oldu sonra) yerleşti. O zamanlar Doğuş Hanı'nda, bugün Unkapanı’ndaki

gibi, sırf longplayler.., kaset üreticilerinin merkezi orasıydı. İlk bunlar başladı. Daha

sonra, İstanbul'dan giden uyanık bir arkadaşımız, bir film adamı, Acar film'de çalıştı,

Mukbil Sanver diye bir arkadaş, ondan öncesi de Kıbrıs'tan gelmiş, Almanya'ya ticaret

için yerleşmiş, Mukbil'den önce gitmiş. Mukbil de film piyasasını bildiği için, film

stüdyolarında çalışmış, film işletmeciliği de yaptığı için, işin içinde bir adam. Kıbrıslı

ile birlikte çalışmaya başlamışlar. Buradan mevcut filmleri, yani ihraç yoluyla değil de

trenle gidenlerin yanlarında götürdükleri filmlerle...(İhraç yoluyla daha sonra filmler

götürüldü). Böyle bir sistem, Münih merkezde Banhof yakınlarında. Bürolarını ben

gittim gördüm. Orada Almanların işlettiği birkaç salaş sinema vardı. Daha henüz Cep

sinema salonları yöntemi başlamamış. Hafta sonu, cumartesi, pazar bu sinema salonları

kiralanıyordu. Türkiye'den o sene yapımları ya da daha eski filmler kopya olarak gitti.

Böylece bir işletme başladı, daha sonra Kıbrıs'lı Mukbil Sanver'e işleri devredip başka

bir iş alanına geçti. Yani bunun başlangıcı Mukbil beyle Münih'te oldu. Zaten Münih de

çok işçi vardı. Bu 1963-65 yılları arasında oldu.

Bu işler şu şekilde oluyordu: Buradan bir arkadaş gelecek sana, anlaşıyordu

firmayla, çok cüzi bir fiyata, kopya istiyordu. Bana bunun Almanya'da kullanımı için. O

da diyordu stüdyoda Necip'te filmler. Ben onlara talimat veriyorum. Sen onlarla anlaş,

kopya bassınlar, sen al o kopyayı. Bu işin cüzi bir fiyatı vardı. Güvenilir bir arkadaş

olduğu için de açık hesap, kopyalar basıyorduk.



273

Almanya'ya ciddi bir şekilde Türk filmleri, 35 mm'lik, gönderilmeye Mukbil Bey'le

başladı. Bu iş hızlı bir şekilde, Türk kolonisinin büyümesiyle birlikte başka firmaların

da bu işe girişmesiyle büyüdü. Ştudgart'ta bir şube açıldı. Arsey diye, Arif bey'in. Hala

orada. Sonra Almanya'nın belli şehirlerine yayılan bu ticarette hemen uyanan 3-5 kişi

ile, bilhassa 65'lerden sonra yaygın bir bölge sistemi haline geldi. Mesela Ştutgart

bölgesi şu alana kadar sinemaları kiralıyor, genelde sinema alanı tren istasyonları civarı.

Gurbetçiler daima biri gelir diye tren istasyonlarında öbek halinde toplanır. Biri gelir,

“ne haber hemşerim, ne var İstanbul'da”, işte sucuk pastırma, yenir falan. Sinemalarda o

civarlarda kiralanırdı. Almanların da çok işine geldi.

Ben bir defa Münih'te buluyorum, Mukbil beye gidiyorum, hesaplaşmaya. Pazar

günü bir film oynuyor, bir tetkik edeyim dedim. Girdiğim sinemada yollar dolmuş,

geçiş yerleri dolmuş, o kadar kalabalıktı yani. O günün seanslarını kiralamış Alman'dan,

gişeye de kendi adamını koyuyordu, Almana da belli bir mark ödüyordu, sinemada her

hasılat ona ait oluyordu.

Almanya'ya takriben 2000'e yakın kopya gitti Türk sinemasından. Orada büyük

depolar tuttular, büyük işletmeler kuruldu, oradan başka yerlere sevkiyat başladı.

Londra'ya, Hollanda bölgesi. Oradan işletmeci buluyordu, bir adamını. Sen sinema tut,

filmler gidiyordu. Belçika'ya...Orada Bursalı bir Yunanlı. Belçika'ya Bursa'dan göç

etmiş. Euripides. Bir sineması vardı, son derece memnundu Türk filmleri göstermekten.

Büyük paralar kazanıyordu.

Oradaki Türk insanının iki unsuru var: Müzik, zaten Almanya’da yaygın bunlar,

aletler orada üretiliyor. İkincisi film görmek. Sonra, alkol, Türk rakısı. Almanlar da

“aslan sütü” imal ettiler.

Akıl almaz büyüklükte paralar kazandılar bu arkadaşlarımız. Almanya'da 5 işletme.

Hatta bir de Alman girdi bu işe.  Hamburg taraflarında.  Burada bizim görevimiz,

telefonla rahat bağlantı kurulamadığından mektupla talimatlar verilir. Bir tır şoförü bize

gelir, Mukbil Sanver’e ait paketleri biz ona veririz, o da filmleri Almanya'ya götürür.

Daha henüz bu filmlerin yasal yollardan nasıl gönderileceğinin bilinmediği bir

dönemdir. Ya da birisi gelir, trenle giden biri. İşte 10 kutu, 8 kutu alıp götürür. O

götürdüğü için bir şey alır, biz de açık hesap çalışırız. Basmışızdır o kopyaları,

firmasının talimatı üzerine. Firma da o zamanın koşullarına göre, ben mesela Kuyu



274

filmini çekmişim, Almanya hakkını 4500 liraya sattım. Belki de kopya dahildi yani.

Böyle bir ticaretin startı verildi, hızlı bir şekilde gitti.

Ondan sonra da Almanya’da buradan sanatçıların konser turneleri başladı. Göçle

birlikte oldu bütün bunlar. Yazılmayan kalmadı. Herkes Almanya'ya gitmek sevdasında.

O konserler için de bir yerler kiralanıyordu. Büyük izdiham yaşanıyordu. (12:15') Uçak

yaygın değil, trenle gidilip geliniyor. Bir süre sonra trenle gidenler, ikinci el üçüncü el

arabalarla geliyorlar.

Bu hareket 1974-1975’e kadar devam etti. 1975’te video olayı çıktı. Betamax

kasetler. Bunun imalatını Sony yaptı, Grunding farklı bir formatını yaptı. Bu çıkınca

tabii birden imalatı ayrı bir safha. Türkiye’de yok. Bunlar hemen Almanya’da bir

stüdyoyla anlaştılar. Merkezi Münih’te. Dediler ki bize, buradan da film bulun.

Bürolar açıldı. Yeniler girdi bu işe, farklı ticareti kavramış kişilerdi bunlar. Örneğin

çok takdir ettiğim Mustafa Mumcu vardı Münih’te, restoran işi yapıyordu. Hemen bu

işe atıldı.

Hulki Saner gitti,  Ümit Utku ekibi gitti falan. Önce kendileri başlattılar. Ama

filmler ne oldu? Bizden kendi filmlerinin negatiflerini istediler, negatifler Münih’e

muvakkat (geçici) ihraçla gidiyordu. Onlar resmi gitti. Türk filmleri Münih’e gidiyordu.

Münih’te tele-cine ediliyordu. Umatik formata sokuluyordu, en iyi makinelerle.  Alman

sanayii stüdyolar kurmaya başladı. Seri bir şekilde betamax kasetleri üretiyorlardı.

Grunding başka formatlarda üretebileceğini söyleyip 4 çizgili kaset yaptı. O tutmadı.

Betamaxtan 1 sene sonra VHS formatı girdi. O daha çok tuttu.

Ticareti nasıldı? Önce satıştı.  Benim gördüğüm en yüksek rakam, bir filmin 185

Mark’a satıldığıydı. Ümit Utku’nun, Saner Filmin falan. Diğerleri de kiraya

veriyorlardı. Bunlar orada bulunup, işin hemen başında. Bölgeler ortaya çıktı.

Dağıtımcılar diye bir yöntem bulundu, minibüslerle. Bunlar büyük avanslar verdiler

yapımcılara. Türkiye’den bizimkiler gidince, oradaki uyanıklar bölgelerden avanslarla

yapımcıların ayağına gelip, aman bize film ver diyorlardı. Talimat veriyor, avans alıyor,

para alıyor, işletme avansı alıyor, kasetlerin parasını nakit alıyor. Sen şuraya 100, 300,

500 şuraya. Stüdyoya talimat veriyor. Stüdyo bunları basıyor, sonrada dağıtılıyor.

Müthiş bir ilgi.

Bunlar çıkınca sinemanın kademeli olarak müşterileri azaldı. Devam etti ama

80’lere kadar. Ama sinemanın kirasını karşılayamayacak kadar kötüledi durum. Bu



275

arada aynı işletmeyi yapan Türkler, kaset kiralama işine girdiler. 3 kaset alıyordu,

parasını da peşin ödüyordu, sonra getiriyordu yenisini alıyordu. Böyle yürüyordu. Sonra

çok çok uyanık biri, Sabri Demirdöven, (İstanbul TV, İstanbul Radyo’yu kurdu). Koç

grubunda çalışırken bir staj için Almanya’ya gidiyor, orada bu işleri görüyor, hemen

sistemin içine atlıyor. Stüdyo kuruyor. Alman Televizyonu onunla bir belgesel yapıyor

hatta. Seri imalat yapıyor ve ilk defa posta yoluyla satış sistemini gerçekleştiriyor. Çok

tutuyor. Postacı geliyor, parasını tahsil ediyor, paketini veriyor. Filmleri merkezden

alıyordu. Hemen uyandı, paraları da kapınca İstanbul’a geldi, film haklarını, Almanya

Video haklarını aldı. O para da iyi rakamlardı.

Artık 80’lere doğru filmler çekilmeden avanslar toplanmaya başlandı. Bölge

işletmeciliğindeki gibi. Almanya'da bizim bir bölgemiz oldu.

Sonra Katibim Video (Hamburg kökenli) Faruk ve Erol Karslı, iki akraba. Hemen

sanayi yatırım sistemine giriştiler. Dolum stüdyosu yaptılar. Onlar da İstanbul'a geldiler

ve film talebinde bulundular. Almanya'dan 4-5 alıcı çıkınca (Minareci, Sanver...) burada

fiyatlar arttı. Neredeyse bir filmin yapımı kadar video hakları istenmeye başlandı.

Avans veriyorlardı, sözleşme yapıyorlardı.

Kemal Sunal filmleri büyük patladı. Türkiye'de nasıl patladıysa o dönem

Almanya'da da öyle ilgi gördü. En büyük paralarla Almanya'ya işletmelere satıldı. Arzu

Film, Erman Film, Uğur Film... Almanya'ya gitmeyen, videosu yapılmayan film

kalmadı. Almanya, Türk pazarına ciddi bir şekilde finans olarak girdi.

Ama Türkiye'de bu sefer TV etkinliği çok artmaya başladı.  Ama yine de

Almanya'da  90'lara kadar  bu işletme sistemi oturdu. Büyük işler bitince, Arsel Video

olan Arif Bey, Ştutgart'ta merkezi buradaki bir ortağı ile iyi bir yapımcı oldu. Bize

avans veriyordu ve 16 mm'lik film çekmemizi istedi. Böylece 16 mmlik film çekimleri

başladı. Ama çekim sebebi Almanya'daki video hakları içindi. Bunu yapan da sinema

içindeki ufak sektördü. Film başına o zamanın parasıyla 5000 TL kazanıyordu. Mutlu

oluyordu. Avans alıyordu. Negatifleriyle teslim ediyordu. Mülkiyet hakkı doğdu.

Bu filmler sadece Almanya piyasası için yapıldı ve bu filmlerin sinema versiyonu

olmadı. Aşağı yukarı 500 ile 1000 arası 16'lık film yapıldı. Dublajı, çekimi ekonomik

yapıldı ama bunlar Almanya'da dağıtım pazarı buluyordu. Ama kaliteli filmler

üretilmeye devam edildiğinden Almanya pazarı şişti. Türkiye'nin yayın sistemi, henüz

uluslararası bir yayın yok ama Türkiye içinde bir pazar, oluştu, TV'ye satışlar başladı.



276

Almanya'da biraz kaliteli film arayışına girdi. Öteki yani freş filmler yani türkülü,

örneğin İbrahim Tatlıses filmler yapıyordu, Ferdi Tayfur'lu filmler. Örneğin “Çeşme”

filmi. Saner filmin. İlk Ferdi Tayfur filmi. Burada da orada da çok iş yaptı. Ama

dediğim gibi, iş ayağa düştü. 90'lara kadar Almanya, Türkiye'deki film kaynaklarını

tüketti. Hem kopya olarak hem video hakları olarak. 3... yakın negatif kayboldu orada,

geri gelmedi. Türk sinema tarihinde önemli filmlerdi bunlar.

Almanya'da pazar düşünce buna kalibre olmuş firmalar biraz müşkül durumda

kaldılar. Sinema bitti, video bir kaç fenik'e düştü. Bu işle uğraşanlar da sektör

değiştirdiler. Mesela Mukbil Saner Anadolum Gıda Pazarı diye bir market açtı. Başka

işi beceremediler. Ondan sonra bu filmleri nasıl geri götürebiliriz diye düşünmeye

başladılar. Ama hiç bir zaman geriye getiremediler. Almanya'da çöpe atıldı. Mübalasız

5000'e yakın pozitif film kayboldu. 90'lardan sonra kablolu tv sistemleri başladı.

Berlin'de bir arkadaşımız başlattı. ...

Türkiye'ye dönüşü olmadı bu paraların. Yatırım olarak geri döndü. Kimisi otel

yaptı. Bir tek Sabri Bey televizyona yatırdı. Istanbul FM'i kurdu.

Sinemada çok ilginç bir şeydir, parayı tutan çok azdır. Bir sezon içindeki 10

yapımdan sadece 1 veya 2'si tutar. O iki filmden elde edilen paralar diğer tutmayanları

karşılar. Sinemadaki para pek o kadar helal para gibi gözükmez. Aynı şekilde videoda

da hüsrana uğranıldı. Çok büyük paralar aktı ama o paralar biraz sefahatte biraz

âlemlerde kullanıldı.

Yabancılar girdi. Örneğin Ahmet Ciner Frankfurt'ta filmleri dağıttı. 1-2 yıl devam

etti. Biraz sonlarına yetişti ama güzel çalışmalarımız oldu onunla. Ömer Kavur'un

filmlerini falan yaptık onunla.

Türkiye'de bir şeyin çok patladığı zaman 6 ay ile 1 senedir. Sonrasında haksız

rekabet girer işin içine. Herkes o işin içine dalar. Almanya içinde çok fazla yaygınlaştı

kaset dağıtımcılığı, bölge işletmeciliği. Paralar ödenmiyor, kaçırılıyor. O yüzden Sabri

bey'in postacılık sistemi çok tuttu. Parayı postacı tahsil ediyor, malı teslim ediyor.

Sonuç olarak bu paralar sinema sanayine geri dönmedi. Daha çok bireysel

yatırımlar oldu.

O dönemde o kadar kötü şartlarda çalışıldı ki makinalar... kötü ama teknik

elemanlar çok iyiydi. İnsan ve film sevgisi çok şey katıyordu. Teknik adam, elinde film

yıkıyor, ilaç yapıyor. Temizlik yapsın diye işe alınan bir süre sonra usta oluyor, bir sene



277

sonra da laboratuar şefi ... Kendimiz esprimizi yapardık. Laboratuarımıza çamaşırhane

derdik.

Türk televizyonlarının teknolojisi geliştikçe, Türkiye’de sanayii gelişti. Ama kime

yarıyor? Tamamen ithal ediyorsunuz. Çok pahalı bir oyuncak aslında. 1 Mercedes araba

fiyatına bir betacam teyp alıyorsunuz. Biz 40.000 Mark'a aldık betacam teybi. Hala

kullanıyoruz onu. Dediğim gibi televizyon sektörü geliştikçe kendisi imal etmeye

başladı Türkiye. Ama bu sektörü asıl besleyen reklam oldu.

Reklam sektörünün istediği işi getirmeyen insan işi kaybediyordu. O yüzden

yatırım yapıldı. İlk dönemlerde bunlar işleri yurt dışında yaptılar. Ama o teknoloji

buraya üst düzeyde girdi. Mesela İmaj TV, ya da Sinan Çetin. Geri dönüşümü var.

Onların büyük gelirinden masraf düşmek için de sinemaya yatırım yapıyorlar. Sinema

onlar için işin fantezisi. Reklamdan gelen sinemaya dönüşüyor.

Almanya pazarında da dönen para o dönem için Avrupa pazarında dolaşan 150

milyon marka ulaşabilir.  Almanya'dakiler videoya “bakmak” derlerdi. (Neye

bakacağız) Bakacakları şeyler de kötü olunca ticaret giderek azaldı. Zaten oradan

buraya gidiş gelişler kolaylaşınca, onlar gelip istediklerini götürdüler.

Almanya ile Türkiye arsındaki alış-veriş sistemi nasıl işliyordu?

O sektörle iç içe oldu Türk sineması. Telefon ediyordu benden kopya istiyordu, biz

de bir makinenin bir parçasını istiyorduk. Sinemayı finanse eden bir kurum oldu

Almanya.  Ama her zaman açık para çalışılıyordu. Sonradan muvakkat ihracat çıktı.

Resmiyete girmemiş paraydı. Ama sonra Almanya bunu sorguladı orada çalışanlara.

Sen Londra'ya para göndermişsin. Dekontta görünüyor ama neden?

Birçoğu ceza gördü bu nedenle. Arif bey hapis yattı mesela. Mukbil beyin evini,

her varlığını aldılar. Çok acımasız Alman kanunları. Ve Almanya'ya girişleri

yasaklandı. Türk usulü çalışmayı, bakkal kasap hesabını çok sorguladı. Hesabını veren

çok az çıktı veremeyen Türkiye'ye kaçtı. Teknik anlamın dışında sinemaya bir

yatırımları olmadı. Günlerini gün ettiler. Mesela ben Ahmet bey'den 10 bin mark

alacağım, Ahmet bey sizi ağırlıyor, trenden uçaktan alıyor, bir kaç yere gidiyorsunuz.

Parayı istediğinizde kıvırıyor. “İşte bana şu gelmedi, şu ödenmedi...” . Almanya'da da

çekler dönmeye başladı. Güvensiz hale geldi. Buranın oraya yansımasıdır bu aslında.



278

Yeşilçam'ın senetleri çok meşhurdur. Verir alır onu. Bu senetlerin %70'i sağlam değildi.

Bir yere kullanır falan, hadi hacizler gelir...Çok sıkıntı çekilmiştir. Bankerler

oluşmuştur. Meşhur Manukyan, Yeşilçam'ın senetlerini paraya çevirir. Almanya'da aynı

sistemler kuruldu. Alınan senetler ödenmedi, mallar kaçırıldı. Aslında Türkiye'ye iyi bir

şekilde yansımadı. Bir tek belki de sektörde teknik kadroda çalışanlar için fark etmiştir.

Belki o kriz dönemini atlatmakta biraz yardımcı olmuştur....

İki önemli kriz var. İlki erotik filmlerin dönemi. O büyük sinemacıların

çalışmalarını çok etkiledi. Ondan sonraki kriz de hemen ardından TV. Ama tabii bunu

yanında sinema salonlarının kötü koşulları da etkili oldu. Kötü sinema salonları, kötü

projeksiyonlar. 90'dan sonra o teknoloji de değişti. Cep sinemaları açıldı, personel

azaldı...

Burada üretilen tüm filmler mi oraya gitti yoksa aralarından seçilenler oldu

mu?

Burada üretilenlerin aşağı yukarı %90'ı gitti. Gidemeyenlerin de ya sahibiyle ya da

stüdyoda sorunları olmuştur. Memduh Ün'ün filmleri, yapımcı olarak, 190 civarında

filmi var. Tamamı gitti. Erman filmin tamamı gitti Almanya'ya. Ivır- zıvırların filmleri

de gitti. O zaman Cem film, Kemal Sunal filmlerini yapıyor. Siyah-beyaz filmler de

gitti. Yılmaz Güney'ler falan. Onlar da çok zayiat verdi. Siyah-beyaz filmleri çok

tutmadı Almanya. Güney'in filmleri Fransa'dan yayılıyordu Avrupa'ya. Ama

Almanya'da çok merak uyandırmadı. Orada sadece bir “gurbetçilik” kavramı vardı. Bu

kavram üzerine yapılan filmler vardı, Almanya Acı Vatan, Polizei gibi... Ama onlar

burası için yapılan filmlerdi.

Peki bunlar nasıl karşılandı orada?

Orada da ilgi gördü. Çünkü tanınmış kişilerle filmler yapıldı. Yani tanıdık yüzlerdi.

Hülya Koçyiğit, Kadir İnanır gibi... Merkezi Münih'ti. Mukbil Sanver finanse ediyordu

bu filmleri. Karşılığında burada yatırımı, filmler gidiyor ya işletmeye. Almanya'da



279

aslında 4/4lük, çok ses çıkaran bir film yapılmadı. Almanya kökenli yönetmenlerin

yaptıkları filmler var. Ama daha çok mesaj filmleri. Karabasan filmlerdi.

Almanya'da film çekenlerin bir kısmı da Almanya kredisi kullanmak için yaptı bu

filmleri. 300 bin Mark aldıysa, 150 bine mal etti, 150 bin mark da kar etti bu işten.

Almanya kültür ve sanata çok destek veren bir ülke.



280

EK V

NURİ SEZER (17 Şubat 2006)

Almanya’da göç filmleri nasıl karşılandı?

Filmler buraya çok geç geldi. Otobüs mesela... Film yapıldı, Türkiye'de gösterime girdi.

Taa neredeyse 10 sene sonra buradaki vatandaşlara indi video kanalıyla. Sinemada

gösterilemedi. Mesela bizim yaptığımız, “Gül Hasan” bir tek İşveç'te gösterime girdi.

Başka yerde sinemada gösterilemedi. Video da çok geç geldi. Gerçi Gül Hasan, Otobüs

gibi öncü bir film değil, sinemada gösterime girebilirdi ama giremedi.

Peki bu neden kaynaklanıyor? Bir pazarlama sorunu mu söz konusu?

Ben de Arif Keskiner gibi bir pazarlama sorunundan kaynaklandığını düşünüyorum.

Almanya'daki video pazarı mekanizmasının nasıl işlediği konusunda bana

yardımcı olabilir misiniz? Dağıtımcılar Türkiye'ye belli sayıda siparişte mi

bulunuyorlardı?

Türk sineması, para etmeye başladığını anladığı anda elinde ne var ne yoksa depolardan

çıkarıp sattı. Onların içinde bu filmler (Almanya Acı Vatan, Otobüs...gibi) pek giremedi

çünkü video onları istemiyordu. Daha doğrusu düşünmüyordu. Hep bildiğimiz

komediler, klasik Türk filmleri ... Onların yanında bir “Gül Hasan”, bir Otobüs pek

ilgilendirmedi video pazarı yapan kişiyi. Nereden para kazanacaklarsa oraya saldırdılar.

Bu filmler, en son dönüştürülen filmler... Yani Türkiye'de film kalmayınca, geldi bu

filmler Almanya'ya. Ama onlar da halka inmedi.



281

Benim için çok önemli bu söyledikleriniz. Sonuçta belli türden filmler video

piyasasında rağbet gördü. Sosyal içerikli filmler çok tercih edilmedi yani. Peki bu

şarkılı türkülü filmler özel olarak sipariş ediliyor muydu?

Evet, özel siparişler vardı, özellikle video piyasasının ortalarında ama bir

enflasyonla sonuçlandı.

Sistem nasıl yürüyordu peki? Bir kaç filmlik sözleşmeler mi yapılıyordu?

Hayır, Ömer Uğur'un anlattığı şekilde bir sistemden çok doğrudan yapılan filmlerin

satın alınması söz konusuydu. Başlangıçta çok ucuza filmleri satın alıyorlardı. Sonra

para kazanınca bu işten ve  filmler de azalınca çok büyük paralar verdiler. Ama bu

Almanya ya da Avrupa video haklarını satın almaktı. Böyle bir sınırlama yoktu.

Satabildikleri kadar bastılar yani.

Yurt dışına satılan filmler ihraç malı olarak sayılıyor değil mi?

Öyle sayılması gerek ama hiç bir kayda girmedi bunlar... Başlangıçta filmlerin

negatifleri gönderildi ama Türkiye'de de olay bilinince negatifler gitmedi de umatikler

falan başladı. Ama bunlar birilerinin cebinde ya da çantasında gidiyordu. Yani belirli bir

yürütme sistemi yoktu bunların. Yani bir kara düzen. Burada bile, Avrupa da yani bir

kişi 500 tane sattıysa bile firmasında bunu 300 gösteriyordu. Türkiye'ye bir fayda

sağladı şöyle, bu paralarla yeniden film yapıldı. Prodüktörler çok para kazandılar,

özellikle çok film yapmış prodüktörler. Çünkü o filmler ölmüştü artık, onlar için

yaşamıyordu artık video çıkmadan önce. Depolarda çürüyordu.

Türkiye ile Almanya pazarı arasında, video pazarından söz ediyorum, oran

olarak bir kıyaslama yapmak mümkün mü?

Türkiye pazarını hiç bilmiyorum. Ama Avrupa pazarından elde ettikleri kazançlar

sayesinde Yeşilçam yaşayabildi. Video pazarının arkasından hemen televizyonlar

devreye girdi oradan da para kazandılar. Eski yaptıkları şeylerden, yok saydıkları



282

şeylerden video ve televizyon sayesinde büyük paralar kazandılar. Ondan sonrada

büyük bir çoğunluğu paraları alınca piyasadan çekildiler. Film de yapmadılar bir daha,

çünkü paraları ziyan olacaktı....

Çok teşekkür ediyorum verdiğiniz bilgiler için, özellikle belli türlerin tercihi

konusunda söyledikleriniz bir adım ileri gitmemi sağladı...

Tabii Türkiye'deki İbrahim Tatlıses, Ferdi Tayfur ve pek tabii Kemal Sunal

filmleri furyası aynı şekilde burada da oldu ve hala ediyor. Çok komik bir şey ama

canları sıkıldığı zaman hala Kemal Sunal filmleri izliyorlar. Tamam belki İbrahim

Tatlıses ya da Ferdi Tayfur filmleri değil ama Kemal Sunal filmleri videodan

seyrediliyor.

Almanya'da yaşayan vatandaşların Türkiye’dekilerden çok farklı yapıları

var. Türkiye'dekilerin evlere kapanmalarına neden olan bir çok sebep var; terör,

ekonomik... Peki Almanya'dakilerin bu tarz filmleri seyretmelerini sosyolojik

anlamda neye bağlayabilirsiniz?

Kendi ülkelerine duydukları özlem olabilir ama, evlerinde rahat bir ortamda izlemeyi

tercih ediyorlardı sanırım. Çünkü video başladığında sinema hala devam ediyordu.

Sinema salonlarında filmler gösteriliyordu. Ama sinema olayı bitti. Herkes kendi evinde

gecede 2, 3 film seyrediyordu. Video öncesinde kiralanan sinema salonları tıklım tıklım

dolardı.



283

EK VI

GİOVANNİ SCOGNAMİLLO, (18 Nisan 2007)

Daha önce yaptığım görüşmelerde Avrupa için özel bir üretimin olmadığı,

ekonomik anlamda da çok bir getirisinin olmadığı söylendi....

Getirisi Video döneminde oldu. Çünkü video döneminde burada gösterime giren

neredeyse tüm filmler video kaset olarak oraya gönderiliyordu. Ve Almanya çok iyi bir

pazardı. Ama aslında getirisi çok fazla olmadı bence çünkü Almanya'yı bir dış pazar

olarak görmek yanlış. Coğrafi olarak bir dış pazardır, tamam ama getirisi ve seyircisi

anlamında bir iç pazardır. Yani iç pazarın bir uzantısı...  Bir bölge gibi bir şey yani.

Böyle değerlendirmek çok daha iyi olur.

Peki bir bölge olarak düşünürsek o zaman, Yeşilçam'ın bölge işletmeciliği

sistemindeki gibi özel talepler geliyor muydu oradan?

Hayır. Almanya tabii ki bir Adana ya da Ege bölgesi gibi büyük ve rantabilitesi

yüksek olan bir bölge değildi. O yüzden kendi taleplerine değil de Yeşilçam'ın

taleplerine uyuyordu.

Oradaki gurbetçiler, kafalarındaki Türkiye imajına uygun filmleri izlemeyi

tercih edeceklerdir diye düşünmüştüm.

Şimdi tabii, Almanya'da çekilen kimi filmler ya da gurbetçileri anlatan kimi

senaryolar, oradakilerin ilgisini çekiyordu. En azından zaman zaman ya da yaklaşık

olarak kendilerini beyaz perdede görebiliyorlardı. Tam kendileri değilse de kendilerine

benzer karakterleri görebiliyorlardı.

Peki bir Yılmaz Güney filmini görmeye gidiyorlar mıydı? Belki şarkılı

türkülü filmleri daha çok tercih ediyorlardı?



284

Tabii. Seyirci profili genişti. Türkan Şoray'lı Hülya Koçyiğit'li filmlere ilgi duyan

seyircinin yanında Yılmaz'ın ilk yıllardaki vurdulu-kırdılı filmlerine de ilgi duyan bir

seyirci vardı.

Toplumsal Gerçekçi olduğu dönemlerde o kadar ilgi görmedi o zaman?

Yo... Yılmaz'ın seyircisi ilginçtir. O aksiyon filmleriyle Yılmazı benimsediyse de

sonraki filmlerini de takip ediyorlardı.

Almanya pazarının ne şekilde organize edildiği konusunda ayrıntılı bir

bilginiz var mı?

Ben Almanya'daki sinema işletmeciliği ile ilgilenmedim. Daha çok video

işletmeciliği ile ilgilendim. Özellikle Ulusal Video ile çalıştığımda sık sık Almanya'ya

gittiğim oluyordu. Hamburg'a Münih'e gittim. Orada bir dağıtıcımız vardı. Özel bir

istekle, biz Erler Film olarak karşılaşmadık.

Peki sistem nasıl yürüyordu? Doğrudan doğruya filmleri alıp oraya mı

götürüyordunuz?

Hayır, onlara master kaset veriliyordu. Onlar çoğaltıyorlardı.  Aynı şeyi Londra'da

da yaptık. Orada bir İngiliz şirketi kurduk.  Ben yöneticisiydim. Orada da en azından

Londra'daki Kıbrıs Türk bölgesi için filmler temin ettik ama pek başarılı bir çalışma

olamadı çünkü Almanya'dan gelen korsan kasetleri hiçbir şekilde engelleyemedik.

Korsan kasetler daha çok Almanya'dan geliyordu. Yani bizim çıkartmak üzere

olduğumuz kaset, bir hafta önce Almanya'dan gelmiş oluyordu.

1980'den sonra Türk Sineması krize giriyor. Peki bu Almanya pazarının

hem içeriksel anlamda hem de teknik ve ekonomik anlamda belli bir dönüşüme

sebep olmuş olabileceğini düşünüyor musunuz?



285

Yeşilçam çöktüyse, bunun en önemli sebeplerinden biri Yeşilçam'ın sadece Türk

pazarı için çalışmış olmasından kaynaklanır. Dış pazarı olmayan ulusal bir sinema

sakıncalı bir sinema. Temelleri er veya geç sarsılır. Türk sinemasının Yeşilçam

döneminde, bugün bile dış pazarı olmadı. Filmlerin Almanya'da gösterilmesi benim için

hiç önemli bir olay değil. O doğal bir durumdu. Ama ara sıra Fransa'da İngiltere'de

gösterilmesi Türk sinemasının bir dış pazarı olduğu anlamına gelmiyordu. Çünkü

sayılar çok az. Bir de, dün de öyleydi bugün de öyle, yapımcılar bir filmi dış pazara

pazarlamayı henüz öğrenemediler.

Sizce bu Türkiye'de sinemanın hala daha bir endüstri olarak kabul

edilememesinden mi kaynaklanıyor?

Yeşilçam bir endüstri olamadı. Çünkü Yeşilçam dışa bağımlı bir endüstri,

“endüstriye benzer bir kuruluştu”. Çünkü bir endüstri olabilmeniz için, o dönem için

konuşuyorum, en azından kendi ham filminizi üretebiliyor olmalısınız. Yani negatif,

pozitif için siz dışa bağımlıysanız, onu ithal ediyorsanız siz bir endüstri değilsiniz...

Gerçi Türkiye'de endüstriler nasıl kuruldu. Montaj endüstrisi olarak kuruldu.

Buzdolapları üretiliyor ama motorlar ithal ediliyordu. Buzdolabının kutusu yapılıyordu.

Bu da endüstri olmuyor. Zamanla tamam, o endüstri oldu ama sinema olamadı.

Peki video fenomenini nasıl açıklarsınız. Oradan çok para kazanılmış

olmasına rağmen Yeşilçam'a doğru dürüst bir getirisi olmamasını nasıl

açıklıyorsunuz?

Getirisi olamadı ama video furyası bir taze kan getirdi... Yeşilçam daha önce de

batabilirdi. Video televizyondan sonra çıkan bir olay. Televizyonla evlerinde film

seyretmeye alışan kişilere, sinemaları terk edip evlerine kapanan kişilere video çok daha

cazip geldi. Çünkü en azında seçtiğiniz filmleri seyrediyordunuz. Onun için furya

halinde gelişti. Fakat, pek uzun ömürlü de olmadı esasında.



286

Avrupa pazarına gelirsek bu video furyasını, sinema filmleriyle

karşılaştırırsak, çok az film pazarlanabildi, çok az salon kiralanabildi ama bunun

yanında neredeyse tüm filmler dönüştürülerek satıldı...

Bir de video için üretilen filmler oldu. Yani 35 mmlik değil de 16 mmlik filmler

çekildi Türkiye'de.

Bunu ne şekilde açıklayabiliyoruz? Türkiye'deki toplumsal, ekonomik

koşullar (terör olayları nedeniyle sokağa çıkamamak gibi..) bu furyayı

açıklayabilir ama Almanya için neden sinema orada yaşayamadı da video iyi

yürüdü? Daha ucuz olduğu için mi? Yoksa daha fazla seçenek olduğu için mi?

Daha fazla seçenek ve daha ucuz olduğu için... Bir de televizyon seyircisi için,

her ne kadar bol kanallı ise de program ne ise ona bağlısınız. Belki günde 50 tane film

var ama o filmlerin ya yarısını izlediniz ya da ilginizi çekmiyor. Videoyla istediğinizi

seçersiniz, bir kere seyredersiniz, iki kere seyredersiniz... Kiralamayıp kaseti satın

alırsınız, arşivinizi kurarsınız...

Sadece video için üretilecek filmlerden bahsedecek olursak o zaman, yine

aynı sistem mi geçerli oldu, yani hepsi buradan gitti, oradan hiç bir özel talep

gelmedi mi? Onların psikolojileri doğrultusunda mesela köy manzaralı, şarkılı

türkülü filmler istenmedi mi?

Zaten dönem denk düştü. Türkiye' de de 12 Eylül'den sonra seks furyası bittikten

sonra, arabesk furyası başladı. Bu furya Almanya'dakilere uygun bir şeydi. Aslında seks

furyası da uygundu.  Çünkü bir yandan da Almanya için porno filmler çekiliyordu.

Erkeklerin saçlarını boyayıp sarışın oluyorlardı, bıyıklarını kesiyorlardı.

Yani Türk oyuncular, Almanlaştırılıyorlar mıydı?

Bu filmler zaten Türk pornosu olarak gitmiyordu. Ama Türkiye'de çekiliyordu.



287

Peki aynı durum arabesk filmler için geçerli oldu mu?

Hayır ama Almanya'dan gelen bir iki tane arabeskçi oldu, onların filmleri çekildi.

Almanya pazarında biliniyorlardı ama bu sefer onlar Türkiye'de tanınmadıkları için

hazırlanan filmler çok parlak olmuyordu.

Orada çok satmış film adı verebilir misiniz?

Tür olarak melodram, arabesk ve güldürüler gidiyordu. Onlar garantiydi. Yani

Yeşilçam'ın belli başlı türleri. Türkiye'de box office yapan filmler de aynı şekilde

Almanya'da box office yapıyordu. Mesela, Türkiye'de millet bir Kemal Sunal filmine

koştuğu gibi Almanya'da da bir Kemal Sunal'a koşuyordu. Ya da bir Gırgıriye serisini

nasıl takip ediyorlarsa aynı sonuç Almanya'da da oluyordu.

Almanya Acı Vatan gibi bir film burada çok ilgi gördü mü?

Hayır, yani normal gitti.

Orada da aynı şekilde mi karşılandı?

O dönemde hâsılat elde etmek çok zor, hatta imkânsızdı çünkü hiç bir yapım şirketi

kendi hâsılatını açıklamazdı. Yani 80'lerden sonra açıklamaya başladılar. Rekabet

açısından, vergi açısından gizli tutmayı tercih ediyorlardı.

Gönderme işlemleri açık hesap yapılıyordu sanırım. Yani filmler faturasız,

kayıtsız bir şekilde gidiyordu. Yine vergilendirme sorunlarından mı

kaynaklanıyordu bu?

Bu ancak video filmleri için geçerli olabilir. Onları çantasına koyabilir ama

35'lik kopya istendiğinde o gümrükten geçiyordu. Yani onların evrakları, faturaları

gerekiyordu.



288

Peki, bu evraklar nerededir?

Yapım şirketlerindedir. Kültür bakanlığı bunları o dönemde kaydetti mi

bilmiyorum ama zannetmiyorum çünkü yaklaşık 20 yıl önce Kültür Bakanlığının

arşivlerini sordum, burada çekilen yabancı filmlerle ilgili bir şey araştırıyordum. Bizim

arşivimiz yok dediler.



289

EK VII

ÖMER UĞUR, ikinci görüşme530, 27 Mayıs 2009

Merhaba. Sizinle yaptığın birinci görüşmeden ve diğer görüşmelerden sonra

ortaya bir şey çıkıyor: Bu video furyası döneminde, bir ana akım yani 35’lik

çekilen filmlerin video formatına dönüştürülüp çekilmesi ve Almanya’ya

gönderilmesi durumu var. Bir de 85-86 seneleri arasında, yani 80’lerin ortasında,

öyle söyleyeyim daha doğrusu tamamen film çekme olayını bırakıp doğrudan

doğruya video formatında film çekme durumu var. Benim görüştüğüm kişiler,

yapımcılar Kadri Yurdatap, Şeref Gür gibi söyledikleri bir şey vardı: Ulusal Video

vardı. Biz bütün filmlerimizi ona satıyorduk, o ne yapıyorsa yapıyordu. İşte

Almanya’ya gönderiyordu. Biz beş film çekiyoruz Ulusal Video için, oradan adam

alıyordu, gönderiyordu filmleri. Siz de bana dediniz ki Almanya’dan doğrudan

doğruya aracı firmalar geliyordu. Sonuçta 2 akım gibi bir şey söz konusu oldu o

dönemlerde doğru mu? Şöyle de ifade edebilirim düşüncelerimi, doğru mu

bilmiyorum ama oturmuş bir sistem söz konusu belirli bir dönemde. Büyük

firmaların, yerleşik yapım şirketlerinin anlaştığı Ulusal Video ile işbirliği

yaptıkları ana akım diyebilirim, bir de onun yanında daha ufak çaplı çalışan

yapım şirketleri mi vardı?

Hayır. Şöyle vardı. Şimdi o zaman sadece Ulusal Video yoktu. Ulusal Video vardı,

Anadolum Video vardı, ondan sonra işte Estet’çiler vardı. Bunlar genellikle video

dağıtımı yapıyorlardı. Bunlar video dağıtımı yaparken de bir liste açıklıyorlardı. Bu

listede mesela işte atıyorum iki tane Kadir İnanır, işte 2 tane İbrahim Tatlıses ve bir sürü

film. Yani ve bunları liste yapıyorlardı. Yani, işte bir tane İbrahim Tatlıses alana, bir

Kadir İnanır alana işte böyle mesela diyelim 30 tane film açıklıyorlardı ama bunu altılı

listeler halinde satıyorlardı. Yani bir tane Kadir İnanır, yani bir tane diyelim ki İbrahim

Tatlıses, işte bir tane daha falan. Sonra arkasına ya da on tane liste hazırlıyorlardı. 3-4

tane lokomotif dedikleri, lokomotif, başı çekn olup arkasına da öbür, daha az paraya

530 İlk görüşme, Ocak 2005’te gerçekleşmiş keşif görüşmesiydi, kayıt altına alınmamıştı, dolayısıyla
yönetmenle ikinci bir görüşme sağlanmıştır.



290

çıkan filmler öneriyorlardı. Genellikle de zaten bu kafadakileri 35 falan çekiyorlardı.

Ama arkadakiler video çekiliyordu. Anlatabiliyor muyum? Yani şöyle bir şey

olmuyordu. Ve Zaten insanlar anlaşıyorlardı, onlardan iyi olan, hoş olanlar da

alınıyordu. Zaten sinema yoktu o zamanlar. Sinema işgal altındaydı, Amerikan işgali

altındaydı. İşte o yılki çekilen filmlere baktığın zaman şey olarak, Türk sineması

filmleri olarak baktığın zaman, o dönemki filmlere baktığın zaman zaten şeyi

görüyorsun: Onlar zaten oraya çekilmiş filmlerdi. Az. Geri kalanı videoya çekilmiş. Bir

de video olanağı çıkınca bir de millet, abi bu da bir şey değil mi, bunu da çekeriz

anlamında, yani. Aslında ikili bir şey yoktu. Tabii ki bu arada Almanya’dan gelip video

olduğu için çektirenler de vardı. Efendime söyleyeyim, sadece video olarak çekilmiş ve

sadece video için çekilmiş olanlar vardı ama Şöyle bir şey yoktu: Yani listeler vardı.

Bayağı işte, üstelik de o aralar o kadar çoğaldı ki. İşte Anadolum video, Metro Video,

işte Estet Video, Ulusal Video…O kadar çoktu ki bir ara mesela 10’a 152e varan şeyler

oldu. Artuğ Video mesela. Arsel Video mesela, aklımda kalanlar. Bunlar mesela ne

oluyorlardı mesela, tamam mı geliyorlardı, önce gidiyorlardı mesela, İbrahim Tatlıses’i

biz alacağız abi. Hayır biz alacağız diye kavga oluyordu. Bu sefer o İbrahim Tatlıses’i

almışsa mesela, İbrahim Tatlıses’e diyelim ki hani diyelim ki 40 tane film yapılacak, 4

tane İbrahim Tatlıses’i her listeye koyacak. O onu aldıysa öbürü de gidiyordu Orhan

Gencebay’ı alıyordu mesela. Öbürü gidiyordu Ferdi Tayfur’u alıyordu. Diyelim ki o

zaman arabeskin şey olduğu. Bu Kadir İnanır’ı alırsa, bu Tarık Akan’ı alıyordu. O

harika Avcı’yı alırsa öbürü bilmem Hülya Avşar’ı alıyordu. Böylelikle şey yapılıyordu.

Bu listeler aynen böyle yapılıyordu. Sonra bunların arkasına en olmayacak, işte

Ceylan’lar falan o zaman çıktı. Şarkıcıydı Ceylan’ların filmi. Bu sefer tutmaya

başladığını görülünce bu sefer işte Küçük Emrahlar, Ceylan’lar, Küçük Mustafa’lar

bilmem ne. Herkes kendi küçüğünü bu sefer yarattı. Herkes bu işi yarattı. Anlatabiliyor

muyum? Dolayısıyla şöyle bir şey yoktu: Tamamen şey değil. Bunların işte kafadaki be-

altı filmi negatif çekiliyordu, geri kalan hepsi video oluyordu. Anladın mı? Sorunu ben

anladım mı yani? (5:52)

Bununla bağlantılı olarak şunu soracağım. Bu listeler nasıl oluşturuluyordu? Yani

yapımcılar, “İbrahim Tatlıses, Kadir İnanır çok meşhur. Bunlarla yapılacak

filmlerin hepsi tutar, dolayısıyla ben 4 tane İbrahim Tatlıses yapacağım” şeklinde



291

mi oluyordu. İkinci soru da yönetmenler bu aşamada nasıl devreye giriyorlardı.

Yani onlarla yapılan anlaşma nasıldı?

Almanya’da dediğim gibi Sıla video vardı, Ulusal’ın Almanyası vardı. Deniz Video

vardı. Bunlar Almanya’da idiler. Yani bayağı Alman kuruluşu. Ondan sonra Videola

vardı mesela. Bunlar tamamen Almanya’da kurulmuş şirketlerdi. Bunlar da ya orada

halkın nabzını yokluyorlardı. Ya burada biriyle ortak oluyorlardı buradaki büyük

firmalarla. Ya da onlar da gelip burada şeylerini açıyorlardı. Kendi bürolarını açıp

buradan film topluyorlardı. Ama mesela şöyle oluyordu. Çok ilginç bir şey söyleyeyim

ben sana. O dönem herkes kendi arzını yaratıyordu. Kendi talebini yaratıyordu. Yani

nasıl talebini yaratıyordu? Mesela Yunus Bülbül diye bir adam vardı. Hatırlar mısın?

Şarkıcıdır aslında o. Ve kötü bir şarkıcıdır bence. Ama Almanya’da çok tutuyordu

mesela. Ve Almanya’dan habire geliyorlardı Yunus Bülbül’lü film istiyorlardı. Ya da ne

bileyim, Müslüm Gürses. Mesela Müslüm Gürses’in ilk film talepleri Almanya’dan

geliyordu. Almanya’dan daha çok geliyordu. Dolayısıyla da böyle garip arz-talep

oluşmuştu. Bazen şaşıyorduk, yahu bu adamı neden istiyorlar diye. O mesela dediğim

gibi, Küçük Özgür, Küçük Abdullah, Küçük Ceylan, Küçük Emrah. Emrah biraz daha

önce, hepsi bu istekten. Almanya’dakiler ne istiyorsa, onlar da gelip burada. Ve o kadar

çok para kazandılar, burası çok mühim. Almanya’da özellikle, burada değil ama

Almanya’da kiralama diye bir şey yoktu. Satın alıyorlardı ve çok büyük paralar vardı o

zaman. Ve anlıyorlardı o zaman mesela şey, o talepler doğrultusunda, o talepler buradan

yola çıkan taleplerdi. Aslında bu biraz da videocuların öngörüsüydü. Yani genel olarak

işte, mesela Kemal Sunal’lar, Almanya’da burada da çok tutuluyordu. İlyas Salman’lar,

Şener Şen’ler. Tamam mı? Dolayısıyla ne yapıyorlardı bu sefer? O dönem filmler böyle

yapıldı yani. Her listenin başındaki, kafasındaki, listenin lokomotifi 4-5 film, 35

çekiliyordu. O da o yılın sinema olayı, filmleri oluyordu.   Anlatabiliyor muyum? İş

tamamen buraya gelmişti.

Aslında tamamen Almanya düşünceli bir şey söz konusu oluyordu yani?

Almanya Türkiye diyelim. Almant-ya2nın da talebi çoktu, Almanya’nın parası çoktu.

Oradan alınan paralarla sonuçta film çekiliyordu yani.



292

Oradan ve buradan alınan para. Orada ve buradaki video, o zaman televizyon falan diye

de bir şey olmadığı için, oradan ve buradan alınan paralarla gerçekten bir film finanse

ediliyordu. Üç aşağı beş yukarı finanse ediliyordu. Yani, belki eksik falan kalıyordu.

Peki yönetmen burada nasıl devreye giriyor? Yapımcıların alışık oldukları

yönetmeler şeklinde mi işliyordu?

Yok yahu. Şöyle oluyordu. Yönetmenler var tamam mı? Sonra diyorlar ki, İbrahim

Tatlıses çekeceğiz ya da mesela atıyorum, Orhan Gencebay ekeceğiz. Şimdi Orhan

Gencebay’ı kim çeker? Orhan Gencebay’ın daha muhabbette olduğu, böyle sözleşmeli

falan bir durum yok. Daha muhabbette olduğu kim var mesela? Temel Gürsu var.

Firması da var. O zama Temel Gürsu’ya diyorlardı ki, bu sene bize iki tane Orhan

Gencebay yap diyorlardı. O da olur diyordu. Oturuyorlardı. Parası pulu konuşuluyordu,

kadrosu konuşuluyordu. Ya da bu sefer diyorlardı ki, işte Hülya Avşar’a film yapacağız.

Kimde hikaye var diyorlardı, kim şey olur diyorlardı. Öyle oluyordu yani. Ya da işte,

bunu, o da şöyle oluyordu. Bu video yapımcıları, video dağıtımcıları film

yapmıyorlardı. Onlar, mesela gidiyorlar diyorlar ki Uzman Film. Abi sen ne yaparsın

bize diyorlardı. Ya da bak bizim listemiz bu diyorlardı.  Bazen bu listelerde sadece

oyuncu açıklanarak satılıyordu. Öyleydi zaten. Ya da uydurma film isimleri konulurdu,

tamam mı? Mesela Ben Öldükçe Yaşarım. Aslında öyle bir şey yok. Bilmem

kim,bilmem kim. Sonra da değişir o ismi ya da değişmez. Ama şey olurdu, yapımcılara

gidilirdi. Bir sürü de yapımcı vardı o ara. Yapımcılara gidilir, abi sen bize İbrahim yapar

mısın? Yaparız. Kaç para? Parada anlaşırlardı. Taşeronluk yapardı. Genellikle o dönem,

şimdi olduğu gibi,nitekim dizicilerin olduğu gibi, o dönemde şeyler tamamen

müteahhitlik yapardı. Firmalar. Ne yaparlardı? Video hakkını verirler, film hakkı

kendilerinde kalırdı. Ama tipik bir taşeronluk. Ceplerinden 5 kuruş para koymazlardı.

Buradaki yapımcılar. Yani dolayısyla Almanya’dan gelirlerdi insanlar, bir görüşme

olurdu. Ah tamam, oturulur, bir yemek yenir. Sen bize iki tane Orhan yap, işte sen bize

Hülya Avşar yap. O dağıtılır mesela. Anlatabiliyor muyum? Bu tür bir dağıtım olurdu.

Bu dağıtımın sonunda da yönetmenler devreye öyle girerlerdi. Her şirketin iyi geçindiği,

inandığı, güvendiği. Bu inanma-güvenme hem iyi çekiyor anlamında hem de zamanında

ve mantıklı çekiyor anlamında. Yani çok büyük ekonomik şeyler getirmiyor. Ama bir

de şu oldu. Bazen öyle bir hale geldi ki bu, çok ilginç şeyler oldu. Bu liste satılıp ve



293

başka da bir satış gerekçesi olmadığı için, yanişöyle diyeyim. Şimdi biz film yaparken

bin kere düşünüyoruz şimdi. Bunu seyirci niye seyredecek, Allahım, bir seyirci şeyin

oluyor. Her şey bilmem ne falan falan falan. Şimdi orada öyle şey olmadığından çok

ilginç yönetmen filmleri de oldu. Nasıl olsa film satıldı ya, film baştan satılıyor, para da

baştan alınıyor ya. Bu sefer neydi. Orhan Oğuz’un bir filmini seyretmiştim. “Üçüncü

Göz”. Mesela, inanılır bir şey değil. Orhan bir sürü, benim çok beğendiğim filmleri

falan var. Ama yani işte doğuran bir yönetmen var. Harbi doğuruyor yönetmen. Bayağı

doğuruyor. Meğer o bir eser doğurmakmış. Ama adam, metaforik olarak değil, bayağı

doğuruyor adam. Mesela, işte bunu normalde yapamazsın anlatabiliyor muyum?

Yönetmen şunu diyor. Abi satıldı mı ya? Tamam mı? O zaman çok kafasına göre. Gerçi

öbür kez ne oluyor? Abi sen bir daha Tarık çekme falan deniyor. Bu olur yani.

Anlatabiliyor muyum? Dolayısıyla da böyle bir şey vardı. Arada da şöyle ilginç yan

oluyordu mesela. Bir sürü de yeni yönetmenler, nasıl olsa şey, ben de çekeyim, ben de

yazayım diyorlardı falan. Böyle de bir avantajı oldu.

Arada yapımcılar daha doğrusu parayı koyan batmıyor muydu? Mesela

demin söz ettiğiniz”Üçüncü Göz”ü milyonlar seyretmeyecek.

Batmıyordu çünkü, “Üçüncü Göz”ü adam 10 filmlik bir listeyle veriyordu. Ya da 20

filmlik bir listeyle veriyordu. Warner Bros tarzı. Aynı. Zaten satılmış filmler var arada.

Ama ne oluyor, işte satılmazsa anlıyorlar bu sefer işte, diyorlar ki mesela “Böyle

yapmayın” diyorlar. Ama böyle yapmayın dediklerinde bile şey oluyor. Mesela bir sürü

şey film aslında o dönem çekilmişti. Mesela, neydi, Yavuz Özkan’ın “Umut Yarına

Kaldı”, efendime söyleyeyim “Büyük yalnızlık” gibi. Hani bir evde geçer falan. Sezen

Aksu’lu. Mesela şeyciler için iyi isim Sezen Aksu. Demek istediğim, aslında 77’de

ölmüş olan, krize girmiş, can çekişen sektöre. Aslında bir sektörün, aslında insanların

büyük bir çoğunluğu, 77’den 80’den sonra insanların büyük bir çoğunluğu mesela

kopup gitmiş. Kameramanı, oyuncusu… Mesela çok ilginçtir, bu oyuncular hep bir

yerlerden bulundu getirildi tekrar. Kuyumcusu, kuyumculuk yapan. Yani adam bırakmış

gitmiş bu işi, kuyumcu dükkanı açmış. Şimdi mesela öbürü gitmiş bilmem ne yapmış.

Yani herkesi gittiler bir yerlerden topladılar geldiler. O 77’den sonra bu seks filmleri

furyası sırasında bir sürü insan bu işlerde çalışmayı reddetmiş ve gitmiş. Dolayısıyla da



294

bunlar bir yerlerden toplandılar geldiler. Yani sektöre bir canlılık getirdi. Sonunda video

mideo, sonunda yılda 60-80 film çekiliyordu yani, hatta daha da fazla. Anlatabiliyor

muyum?  Dolayısıyla sektörde bir kan deveranı başladı. Nereye kadar başladı? Bence

işte 92’lere kadar falan. Hatta 94’lere kadar falan o şey taşıdı, o dalga zayıflayarak da

olsa sonunu taşıdı ve çok iyi işti. Demek ki, ve hayatta biraz öyle gidiyor. Ne yaptı? Bu

dalga 93-94’te düşerkense özel televizyon çıktı. O hani böyle dalga sörfü gibi. Ama

şöyle oldu, insanları  yeniden bu sektöre . dolayısıyla da en büyük sıkıntı aslında

anladığım kadarıyla, ben o zaman yoktum ama, 77 ile 84 arası falan olmuş. Ben 82’de

geldiğimde dal kıpırdamıyordu. Hiç. Dolayısıyla durum böyleydi. Dolayısıyla ne oldu,

ben bir sürü, ben o zaman temel Gürsu’yla Orhan Gencebay çalıştık. O dönem. Sonra

mesela yine Temel Gürsu’yla Mahmut Tuncer yaptık, “Feryat” diye bir film yaptık diye

hatırlıyorum. Daha sonra mesela Sami Güçlü ile 10 tane falan hikaye yazdım. Ama

isimler de ilginçti. Ziyaterçi, Misafir. Ama bunların hepsi şey, o dönemde daha henüz

bu filmler Türkiye’ye çabuk gelmiyor ya, dışarıdaki filmler. Bunların büyük çoğunluğu

da araklama uyarlama filmler. Yani araklama uyarlama bunların büyük bir çoğunluğu.

Ama ben o zaman “Allah Düşürmesin” diye bir film yaptım ve o yıl, şeyden sonra

üçüncü çok satan film oldu. Kemal Sunal ve İbrahim Tatlıses’ten sonra en çok satan

film oldu.

Kim Oynuyordu?

Perihan Savaş ve Yılmaz Zafer. Karı-koca oynuyorlardı. Mesela böyle ağır melodram

bir şeydi. Mesela o çok sattı,çok sattı.

Kimin için yapılmıştı?

Artuğ için yapılmıştı. Artuğ video için yapıldı.

Sattı dediniz. Türkiye’de daha çok kiralanıyordu aslında.

Çok kiralandı işte. O zaman bir de Boğaziçi dağıtım vardı. Çoktu aslında.

Boğaziçi dağıtım vardı.İşte bu Arsel, bunlar hem Almanya tarafıydı, burada da açtılar:

Boğaziçini açtılar. Bizim o dönemki Zeki Alasya’larla çalıştım. “Şaşkın Ördekler”’i



295

yaptık. O dönem aslında , o dönem tam da bunlardı yani,anlatabiliyor muyum? Yani

Şaşkın Ördekler çektik, işte Ertem Ağabeylerle, Arzu Film’e Şekerpare çektik.

Şekerpare diye bir film vardı çok da eğlenceliydi. Yani bunları çalıştık o dönem biz.

Ama hem Ömer Uğur diye, hem Mehmet Uğur diye çok şey yazdım. Mehmet Uğur

diye.Çünkü bu yapımcılardan bir tanesi, adını anmayayım şimdi, benden

hoşlanmıyordu. O zaman benim bıyıkların daha böyle şey, pos falan. Herif

Almanya’dan gelmiş, biraz böyle şeydi, ülkücü, antikomünist. Beni sevmiyordu, benim

yazdığım işi de istemiyordu. Ama bizim Sami Güçlü vardı. O da o ara, çok video

çekiyordu. O bana sipariş ediyordu ben yazıyordum. Aslında o dönem bence bir can

simidi gibiydi. Birden piyasa bir hareketlendi. Bayağı 35 mm falan filmler çekildi.

Mesela ben bu Allah Düşürmesin’i şey çektim ben, negatif çektim yani. Ben ilk filmimi

de video için çektim yani. Video için deyip ama sonra beğendiler, aslında ben o video

olsun diye yazmıştık falan. Sonra senaryoyu falan okudular dediler ki yahu bu şık bir

hikaye. Bu ne olur ne olmaz, gelin biz bunu 35 çekelim dediler, üstüne üstlük sen çeker

misin dediler. Ben de tabii çekerim dedim. Aslında benim de ilk filmim. Sinemada

görülmedi o film, zaten sinema da yoktu. Sinema görmedi o film. İşte sadece İstanbul

Sinema Günleri,  festivallerde falan. Aslında o ilk film video filmi olarak tasarlanmıştı.

Onu da biz mesela…

Kaç senesi?

86.

Kim oynuyordu?

Talat Bulut, Nur Süer. Ondan sonra işte Bülent Kayabaş, Savaş Rutkaş. Falan

gibi. Kendi çapında fena da olmayan bir kadro kurmuştuk ama film güzeldi.

Eğlenceliydi yani. Dolayısıyla da böyle bir canlılık getirdi. Ama ne oldu? Bütün o

canlılığın, hızın olduğu yerdeki gibi birçok deformasyonlar da oldu. Bu deformasyonlar

da neydi? Bu sefer mesela öyle oluyor ki mesela geliyor, X senaryocudan bir senaryo

istiyorlar. X senaryocu o tarafa satmış mesela bir şarkıcı filmi, ya diyorlar falan, ya boş

geç, haberleri olmaz. Aynısını bu tarafa da satıyor mesela, aynı anda isimlerini falan

değiştirerek. Birinde oğlanın adı Orhan Gencebay’sa adı Orhan oluyor, Ümit Besen’se,

öbür tarafta Ümit diye değiştirip yolluyor. Ben gördüm yani, ben çalışırken gördüm.

Çünkü sonunda mesela Ümit Besen çekiyorduk biz. Ümit Besen diye çekerken



296

senaryo,işte Ümit Ümit diye geliyor. Bi bakıyorsun, onu da yazmaktan usanmış, oğlan

Orhan Orhan diye gelmeye başlamış. Anlatabiliyor muyum? Dolayısıyla, bu her yerde,

hızın olduğu her yerde olduğu gibi şey oldu. Bu tür deformasyonlar da oldu.

Haksız rekabet de olmuştur herhalde?

O illa ki olmuştur. Bir sürü şeyler oldu tabii o ara. Ama bir canlılık oldu, bir şeyler oldu.

Bir hız oldu yeniden. En azından yetişmiş ve yerleşik ekip dağılmışken, sektörel olarak

söylüyorum. Gerçekten. Benim bu yazın başında rahmetli olan yaşlıca bir asistanın

vardı, Ali Abi. 65 yaşındaydı. Son beş yıldır biz beraber çalışıyorduk onunla. Yani altı

yıldır falan beraber çalışıyorduk. Mesela o sinemayı bırakmış, çakmaklara gaz

dolduruyordu. Üç sene falan çakmaklara gaz doldururken bu furya başlayınca “Aman

Ali gel!” demişler. Çok da iyi bir yardımcıydı. Evet. Yani dediğim gibi böyle insanlar

mesela Ünsal Emre diye bir oyuncu var, onu da kuyumculuktan almışlar, falan falan.

İnsanlar dağılmışlardı. Ama iş böyle şey olunca, hani vardır ya “takımı toparlayalım”

olmuş. Bu yeniden toparladı bu şey. Bu video olayı.

Teşekkür ediyorum. Benim için önemliydi bu görüşme. Ayrıntılara kafam

takılmıştı.

Ama şu oldu. Şimdi birden bire o ara şu oldu. Sektöre ikinci ve en mühim şey,

sen işin Almanya tarafına bakıyorsun yanılmıyorsan değil mi? Ama en önemli bir şey

oldu. Bunlar, film çekimi ile ilgili şeylerdi. Yeni filmlerle ilgili. Ama insanların filmleri

vardı ellerinde. Ama Almanya açısından önemli olan bir de şu, Almanya’nın bir de

şöyle bir şeyi vardı. Bunlar yeni çekilen filmler, bu konuştuklarımız ama insanlar uzun

süre Almanya’da kalmışlar, arada sırada gelip gittikçe Türk filmi seyretmişler.

Dolayısıyla, asıl şey şurada patladı. İnsanların ellerinde filmler var, birden hiç

akıllarında yokken, hiç, birden bire bu filmler para oldu. Aniden. Ve yapımcılar birden

bire zenginlediler. Şeyli yapımcılar, köklü. Yani Erler Film, Erman Film, şey, işte

efendim Mine film. Gerçi Mine filmin o kadar şeyi yoktu. Daha çok gazetecilik yaptı

Kadri Abi. Sonradan sinemaya geldi. Efendime söyleyeyim işte Ak-Ün film. Böyle

firmaların ellerinde bir sürü. Yani artık mesela o hale gelmişlerdi ki bunları ne

yapacağız deyip. Yani mesela bu filmlerin, biliyorsun hani şeydir ya, gümüştür ya Ag



297

no 3’tür ya., ondan sonra gümüş nitrattır yani. Bunu şey yapıyorlar o zaman, filmleri

depolarda da saklayamıyorlar, bunları gümüş şeyine satıyorlardı, gümüşçülere.

Öyle mi?

Tabii. Filmlerin bir kısmı böyle kayboldu. Bir yanan filmler vardı, onlar yandı zaten.

Malzemesinde yanıcı.  Bunların bir kısmını da böyle sattılar. Zaten depolarda koyacak.

İnsanlar da ne yapacaklarını bilemiyorken, birileri dedi ki “Nee Şener Şen mi?” O

zaman Şener Şen daha şey değil ama, “Neee, Yılmaz Güney mi?” “Neee, bilmem ne

mi?” Hemen mesela abi falan…Birden insanlar çok zengin oldular ve birden de şuna

uyandılar: Demek ki bu film mühim bir şey, yani, her an her şey olabilir. Ve çok ilginç

ikinci şeyi, bunlar, burada işine yaramaz ama sonra sen bunu bir biçimde kullan.

Adamın elinde mesela 100 tane film var, çekmiş şu ana kadar. Evet bir kısmı siyah-

beyaz eski meski ama bu 100 tane filmin 50 tanesi falan gayet şık filmler. Adam

mesela, o zaman bir film 20 milyona falan çekiliyordu. 20-30 milyona. Bazı parlak

filmler 50 milyona falan çekiliyordu. Sonunda 30 milyondan 50 tane film dünyanın

parası yapıyor. O dönem için bir buçuk trilyon, ya da bir buçuk milyar yapıyor. Çok

büyük para. Ondan sonra ne oldu? Bunlar satıldı oynadı falan, vs, vs, vs. Sonra ne oldu

şimdi. Bunlar yine kara kara düşünmeye başladılar tamam mı? Ee bunları biz nerede

saklayacağız diye. Tamam mı? Yine bu filmler çoğaldı, artık bir daha da video mideo

olmaz diye. Tam buraya gelmişlerdi televizyon çıktı. Ve ne oldu biliyor musun? O

zaman ben şeydeyim… O kadar ilginç ki, işin ilginç yanı ben gençtim, ben çok gençtim.

Bütün bunlar olurken aklım yerindeydi. Şöyle aklım yerindeydi. Öyle sektörel

deformasyon olur ya, işinle ilgili objektifte bir kayıp. Yani biz yeni gelmişiz hem

Yeşilçam’a alttan alta gıcığız. Daha hem sektörün şeyi olmamışız, puştu olmamışız.

Dolayısıyla ben, tam o iki süreci. Ben sadece seks filmleri dönemine yetişemedim. O

zaman okuldaydım.  Ama mesela bu iki döneme, bu döneme, televizyona geçiş

döneminde kafam gayet iyi çalışıyordu, objektiftim ve her şeyi çok iyi gördüm o

anlamda. Yani içindeydim ama dışındaydım aynı anlamda. Anlatabiliyor muyum?

Dolayısıyla bunları çok iyi gördüm ve . Aslında Türk sineması böyle enteresan

evrelerden geçiyordu. Yani mesela şimdi bu video filmleri bitti, insanlar yeniden bu

depolara nereden koyacağız, Allahım bu filmleri falan derken, bu özel kanallar başladı.



298

Özel kanallar başlayınca sonunda Amerika’yı yeniden keşfetmeyeceğiz. Şimdi biz

biliyoruz ki, bu özel kanallar film oynatacak. Ben de o zaman çok ilginç, 92 falan, ben o

zaman Sine-Sen’de yönetim kurulundayım. Şimdi diyoruz ki arkadaşlar gelin

toplanalım falan filan, prodüktörlerle oturuldu, işte herkes yani sektörün tüm şeyleriyle

oturuyoruz. Şimdi biz o zaman bir öneri yaptık. Bu öneriyi de ağırlıklı olarak ben

toplamıştım. Yani benim fikrimdi ama sonra biz bunu sendikada olgunlaştırdık. Dedik

ki bak şöyle bir şey yapalım. Siz bu filmleri satmayın.  Şimdi ufak ufak gelip siyah-

beyazları almaya başladılar çnce. Biz hemen uyandık dedik ki bakın, filmleri satmayın.

Çünkü götürüp,…. Herifinde işine yarıyor orada. Aynı videoda olduğu gibi. Orada

duruyor. Dediler ki “abi kaç filmin var?” - 30 film. “Abi ben sana 30 filmine üst üste 1

milyar vereyim.”

Kiralamasını mı önerdiniz?

Tabi. Biz o zaman dedik ki, bakın gelin, bunu böyle yapmayın, film sizin film, ama

getirelim, SESAM’a, SESAM’a önermiştik bunu. Abi filmlerin hepsini şura bi yığın.

Kimsenin itiraz edemeyeceği 3 tane adam bulun. Mesela Metin Abi, Metin Erksan.

Lütfi Abi var, artık hem çalışmıyor hem de kimse itiraz edemez. İşte bir kişi daha bulun.

Bunlar bu filmleri sınıflandırsınlar. Biz sınıflandıralım yani, sektör sınıflandırsın. Ve

getirsin buraya kütüphane gibi dizsin. Televizyonlar da gelsin..

Bir çeşit arşiv oluşturmak mı yani?

Bir arşiv oluşturmak ama daha önemli bir şey önermiştim ben. Bunu buraya koyalım.

Buradan gelsinler, 6 aylık program açıklasın televizyonlar. Gelsin filmleri seçsinler.

Filmleri seçerken alsınlar parayı ödesinler, sonra da burada bir havuz olsun. İşte

atıyorum, 6 ayda 1 milyarlık iş aldılarsa, işte % ‘unu buraya atsınlar, burada bir para

biriksin. Bu paradan genç yönetmenler film çeksin. Ne olacaksa sektöre harcansın. Ama

kontrol sizde olsun yani. Ama, daha bak bu toplantı biterken, şurada yeri var adamın,

Fedai diye, elinde 114 tane film var. Daha toplantı bitmeden Star televizyonuna, o

zaman Magic Box, arka kapıdan çekti gitti ve 114 filmi Magic Box’a çekip milyarder

oldu. Bu sefer insanlar “Eyvah! Kim önce giderse o satıyo gibi oldu, bütün bu

konuşmalar. Hurra yaptılar, o zaman da oradan dediler ki : “Dur!”. Atıyorum, 100 filmi

şuna alıyorken, bu sefer dediler ki “a ama, buna alamayız!” “Abi olur mu falan” dediler.



299

Bu sefer ucuza gitti filmler. Ucuza gitmesi yetmedi bu sefer oradaki adam dedi ki, “abi

kaç filmin var?” “100 filmim var.”, “Tamam, abi ben senden 2 milyar liaraya aldım,

bunun 500’ü benim olur” a döndü. Bu sefer, “tamam abi sen bana bir ev al, ben bunu

alayım” oldu. Bu sefer salaklar, kiralamadan da vazgeçtiler. “Yahu bununla kim

uğraşacak” dediler, filmleri kökten sattılar. Şimdi filmlerin büyük çoğunluğu kökten

televizyonlarda artık. O dönem satılmış. Ama, öyle ballılar ki, yeni telif yasasına göre,

96’da çıkan, anlaşma seni sana karşı koruduğu için, bu sefer mahkeme dedi ki hiçbir

şeyin kökü satılmaz, filmleri geri vermeye başladılar. Anlatabiliyor muyum? Böyle de

bir şey.  Bunun kötü olanı şu. Bu sefer öyle akıllandılar ki, aslında yanımda olsa şu

şeyle bir anlaşma yaptım göstersem. Şimdi öyle uyandılar ki. Eskiden biz anlaşma

yapıyorduk, mesela Almanya ve Türkiye video hakları, falan televizyon hakları falan

diye. Şimdi artık sözleşmeler şöyle geliyor: Dünyanın her yerinde ve uzayda! Yeni bir

yer keşfolursa da, ayrıca oraya bütün sözleşmede, televizyon, sinema, DVD, VVD,

VCD, bilmem ne ve keşfolunacak yeni teknolojilerle hakkını alıyor senden. (41’ 24’’)

Yani hain bir. Gözleri açıldığı için artık, “ulan hep para demek ki bu iş diye.” Bunu

böyle yaparak bize dayatıyorlar.

Bunu dizilerle ilgili de mi yapıyorlar?

Diziye de, her şeye.

Peki, yapımcı mı dayatıyor şu an için?

Evet. Her şeye. Sinemaya da dayatıyorlar, diziye de.

Arif Keskiner’le bir görüşme yaptığım zaman o bana mesela şey demişti.

“TRT’nin kapılarının Türk filmlerine açılmasını sağlayan kişilerden biri benim”

diye anlatmıştı. Gidip ikna ettim. O zaman daha çok Amerikan, diziler miziler

geliyor. Bir kapı olabileceğini ben anlattım. Gösterim haklarını verdim, ücretsiz,

bedava falan bir süreliğine. Sonra işte bu TRT’de başlayınca özel kanallara da

sıçradı.



300

Doğrudur. Çünkü ya şimdi, televizyon o dönem. Özel televizyonlardan önce TRT

filmleri alıyordu ama çok küçük paraya alıyordu ve üç gösterim falan yapıyordu ve çok

komikti. 50, 30, 20 gibi hatırlıyorum mesela.

50, 30, 20 derken? İlkine 50, ikinci gösterime 30 gibi mi?

Evet. Mesela ama, bu rakam doğru olmayabilir şimdi. Aşağı yukarı öyle bir şey vardı.

Bir de işte “ödüllü” filmler diye bir şey vardı. Onlara bir tolerans yapıyorlardı falan.

Öyle yapıyorlardı ama özel televizyonlar çıkınca bu sefer, özel televizyonlar her

haliküarda artık, iyice cıcığını, siyahını beyazını. Nitekim işte hala, ben bazen sıkıldım

mı geceleri, siyah-beyaz yayın yapar bir sürü şey, onlara bakarım yani.

Genel olarak bu video macerası Türkiye’de böyle oldu. Ve şey oldu, bir süre Türk

sinemasını sırtında taşıdı yani.

O dönem birde şöyle bir komiklik oldu. O dönem mesela bir film 50 marka çekiliyor. 50

milyona falan. Şimdi aslında 50 milyon dediğinde çok büyük bir mark değil tamam mı?

Mark olarak baktığında. Şimdi mesela benim bir arkadaşım var. Yani arkadaş olduk

adamla. Ben o zaman bu Sami Rüştü’ye Türkücüler Kralı diye bir hikâye yazmıştım.

Aslında Türkücüler Kralı da şiddetli bir Midnight Kovboyu uyarlaması. Ha kimse

anlamıyor, iyi uyarladım ama o, oradan. Neyse, bizi sonra Alanya’ya çağırdılar,

Alanya’ya gittik. Adam, Sıla Film miydi neydi? Bir gittik oraya, adam o zamanın

parasıyla 12 Milyon Marka büyük bir otel yaptırıyor Alanya’da. Gittik, şudur budur

derken, mesela anlatırken mesela, Türkücüler Kralı’nda İlyas Salman, en büyük parayı

da o filmden götürdü. O zaman hakkım var dedim bak. Ben onun yazarıyım.  “Oğlum o

filmin yazarı Mehmet Uğur” falan dedi. Yok ya, o benim, Ömer Uğur işte. Yani

insanlar çok para kazandılar mesela. 60 marka mı ne veriyorlarmış kiraya. 60 Marka

yahu. Millet o zaman, bu kadar hız yok gidiş-gelişlerde, anlatabiliyor muyum? Şimdi

çok şey. Mesela uçak duygusu yok. İnsanlarda. Çünkü ondan öncesinde, Edirne’de otel

işlerinde falan çalıştım öğretmenken. Yani insanlar arabalarla geliyor tabii üç gün git üç

gün gel. İşte şudur budur. Bazı kötü şey, bazı iyi şeye yol açıyor. Bu Yugoslavya’nın

karışması vesaire olması, insanları mecburen uçağa attı. Aa, uçakla da gidilip geliniyor.

Şimdi uçak böyle daha lüks gibi algılanıyordu. Ulan adam bir baktı, yemesi içmesi,

benzini menzini o kadar kaza. Bu sefer ne oldu? Uçağa başladı, hızlı gidip gelmeye

başladı. O zaman mesela, o da yok. İnsanlar bir cami görsünler. Bize derlerdi, abi yaa



301

bir Sultan Ahmet’in orada geçsin. Biraz Sultan Ahmet’in orada geçsin. Ya da Boğaz,

boğaz köprüsü falan. İşte ne bileyim, dışarı şehir dışına gidiyorsan, Mevlana. Hani

vardır ya öyle. İnsanlar böyle. Öğrendik ki insanlar orayı dondurup bakıyorlar. Şeye,

yani Sultan Ahmet camiine falan bakıyormuş. Bu şöyle bir şey de getirdi Türkiye’ye.

İnsanlar biraz, adam çok seyrediyo bilmem ne yapıyor. Aynaya bakıyor, ulan yakışıklı.

Allah Allah. Ulan burada bakıyor, burada adam. Ben de gidip oyuncu olacam diyor.

Diyelim ki mesela Almanya’da işleri yolunda adamın. Tamam mı? Ee cebinde de

mesela 30-40 bin, 100 bin… Ne 100 bin, 100 bin Mark o zaman çok paraydı.  Atıyorum

mesela, cebinde bir 50 bin mark biriktirmiş. Mesela bir ara Yeşilçam’da böyle adamlar

vardı. Almanya’dan gelmiş, cebinde para. Bana film çek. Ama yahu. Sonunda bir sürü

de çekildi böyle yahu. Bir sürü de çekildi. Yani, ya o da bir çarka girdi, ya o da bir çarka

giremedi, götürdü evinde seyretti. Ama şey de öyle bir şey. Almanyalı geliyor derdim,

böyle tık tık. Herkes bakar faln. Öle bir sürü de öyle çekilmiş film de var. Onların da

maceraları var, o çok ilginç. Hatta bu konuda Tuncel Kurtizler bir film yapmıştı. Gül

Hasan. O Gül Hasan gerçek bir adam yani. Dolayısıyla da o zaman öyle bir şey vardı.

Tesekkür ederim



302

EK VIII

ŞERİF GÖREN (13 Ekim 2008)

İyi günler. Ben Türk Sinemasının 1970’lerden itibaren yaşadığı kriz sırasında

Almanya pazarı nasıl bir açılım oluşturdu. Onunla ilgili bir çalışma

gerçekleştirmek istedim tezimde. Biraz zorlandım çünkü bununla ilgili herhangi

bir veri toplamak zor oldu.

1990’dan sonra da bitti galiba…

Göçmenlere yönelik yapılan filmler, bir video furyası var, sadece o pazara

yönelik ya da Türk sinemasında üretilmiş bütün filmler dönüştürülüp orada

satılıyor tekrar. Buradan oraya filmler gidiyor. Ancak bu açılım göreceli sınırlı

kalıyor. Oradaki pazardan doğru dürüst faydalanılamıyor daha doğrusu. Bugüne

kadar yaptığım görüşmelerden biraz da o çıkıyor. Bir de el yordamıyla bu işler

gerçekleşiyor. Orada buldukları tanıdıklar vasıtasıyla orada hemen küçük bir

dükkân açıyorlar…

Öyle yoğun bir hale gelmişti ki! Ama tabii televizyonların o dönemde pek olmayışı.

O anlamda Türk sinemasını kurtaran bir şey olmuştu. Ekonomik anlamda gerçekten

inanılmaz bir katkısı oldu. 1970 sonrası, seks filmlerinin başladığı dönemde… Böyle bir

şeyle inanılmaz bir katkısı oldu. Ben 1979’da çektim işte, Almanya Acı Vatan ve

1988’de Polizei. Ayrıca 88’de bir de iki tane Berlin belgeseli çektim bir de o dönemde,

“Patates Soğan” bir de “Kırmızı Yeşil” diye… Tabii dört tane belgeselim var. İki tane

Fransız ikinci kanalına çektim, bir Strasbourg belgeseli çektim. Bir tane “Kimlik” diye

kadınlarla ilgili bir şey çekmiştim… Kimse bilmiyor bunları benden başka.



303

Ben de hem ekonomik anlamda hem de söylemsel anlamda bu göçten nasıl

faydalanıldı onunla ilgili çalışıyorum. Bu göç aynı zamanda sinema dilinde de

farklılık yarattı...

Şimdi hakikaten benim çok vakıf olduğum bir konu değil. Çünkü biz yönetmen

olup da, filmleri hep başkalarına çektiriyoruz. Bu anlamda videoları kaça satıyor, neye

satıyor işte bilmiyorum.

Ben tam olarak onunla ilgilenmiyorum. Yani sizinle onu konuşmaya

gelmedim. Yapımcılarla görüştüm, sizinle görüşmeden önce.

Benim yaptığım, 1979’da, Almanya… tabii Almanya bizim için önemli bir

malzeme o dönemde. İşte o dönemde Yüksel Pazarkaya, en önemlisi oydu, en çok

yararlanılan, küçük hikâyeler yazan oydu. Güney Dal’ın bir romanı vardı. İsmini

unuttum da arabanın üstünde bir tabut gelir, babasının cenazesini getirir falan… Ama

çekemedim. Güney Dal çok büyük paralar istedi o dönemde. Nedenini bilmiyorum ama

tavrı şuydu: Almanya’da yaşıyorum ben, Almanya ücreti isterim. Ama dedik, Türkler

çekecek falan… Bir de tabi Aras Ören vardı o dönem. Bir de Fakir Baykurt da vardı,

Köln’de yaşıyordu ama pek kitap yazmadı o dönemde. Sadece orada öğretmenlik yaptı

sonra emekli oldu ama orada yaşadı.

Benim size soracağım sorular daha çok çekim aşamalarında yaşananlar,

çekimlerin arka planı nasıl gerçekleşti. Böyle bir konuya değinmenizin sebebi gibi.

Ben sizin duygusal anlamda göçe karşı bir hissiyatınız vardır.

Hayır, göçe karşı değil, zaten ben de göçmenim.

Ben de bunu söylemeye çalışıyorum. Göçle ilgili duygusal bir bağlılığınız var, o

anlamda söylemek istemiştim.

Biliyorsunuz göç, içten içe, dıştan içe bir de içten dışa diye bir şey var. Ben dıştan

içe…bir de içten dışa diyelim. Hakikaten 61’den sonra önemli bir şey bu. Yani oraya ilk

başlarda müthiş bir şeyle gittiler. Herkes fazla çocuk yaparak gelirini daha çok



304

arttırmayı düşünüyorken işte biz de o hikâyelerden yararlanmak için, ben Almanya Acı

Vatan’ı 79’da çektim, Hülya ve Rahmi ile. O dönemde bize herkesin öyle önemli bir

katkısı olmadı yani. Çünkü herkesin kendi meselesi daha ağır basıyordu. Hakikaten,

onlar da bant gibi. Zaten ben de Almanya Acı Vatan’ı çekerken de biraz o bant ritmiyle

çekmeye çalıştım. Sürekli o süratli tempo, aynı saatte kalkıyorlar, hep aynı şeyleri

yapıyorlar. Mesela sabahları kalktıklarında kadınlar aynı hareketleri yapıyorlar. Ama o

dönemde videosu falan satılıyordu. Polizei’in da mesela ben Brecht tiyatrosunda

Köpening für…ya da Hausband für Köpening, neyse yani Köpening’li Yüzbaşı

oyununu seyrettim. İşte ben bir sene kaldım 88’de Berlin’de. Kemal’e telefon açtım,

yani o oyundan esinlenerek Polizei’ı çektim. Ama bizim toplumumuza da çok uygun bir

şeydi. Üniforma diye bir şey, toplumumuzda her zaman, mesela burada da giysen polis

ya da yüzbaşı kıyafetini herkes aynı şeyi yapar yani. Çok küçük ekiplerle çekmiştim

orada. Yani inanılmaz, 5 kişiyle falan. Yani iki filmi de 5 kişilik ekiple çektim.

Bir şey dikkatimi çekti izlerken. Yönetmen başlığı altında yaklaşık bir on isim

falan vardı...

Oradan kullandığımız oyuncular oldu ama teknik ekip olarak beş kişiydik. Bir

asistan, bir kameraman, bir kamera asistanı ve üç tane de setçi. Çünkü buradan oraya

insan götürmek maliyetli. Hele o dönemde biliyorsunuz, Türkiye’nin ekonomisi,

sinemanın ekonomik bir krizi var. Ama hakikaten vidonun o dönemin en kurtarıcı

olayıydı. Tek gelir kaynağıydı, çünkü bölgeler bitmiş. Ve Berlin’de hatırlıyorum, tren

istasyonu yakınlarında sıra sıra videokasetçileri vardı. Dehşet bir şey. Türkiye’de tabii

daha çok korsana yönelindi, korsandı ama bayağı satılıyordu. Ucuz mu pahallı mı pek

bakılmıyordu. Katkı sağladığı için herkes filmlerini videoya satıyordu. İşte öyle

gerçekleştiriyordu.

Siz video formatında çektiniz mi?

Ben 35 çektim. Aslında hiçbir şeyimiz eksik değildi. Şaryomuz da vardı, zumumuz

da. Yani o anlamdaki teknik malzemelerin hepsi vardı. Ama işte daha çok enerjiyle

çekiyorduk biz. Yani ben enerjik biri olduğum için…



305

Peki, oyuncu için herhangi bir talep gördünüz mü? Mesela o dönem

Almanya’da en çok ilgi çeken filmler Kemal Sunal filmleri yani onu ne kadar

dikkate aldınız?

Bunlar doğal şeyler. O dönemin … Kemal tabii her zaman bir numara, onun

arkasından Metin-Zeki.

Siz mi belirlediniz peki oyuncuları?

Mesela Almanya Acı Vatan’ı ben belirlemiştim hikâyesini. Yüksel Pazarkaya’nın

hikâyelerinden. Çünkü onunla da karşılaştım ve dedim ki Abi, hep senin çaldım

hikâyelerini… Yani, küçük küçük ama yani genel anlamda değil ama küçük bir takım

detayları onun hikâyelerinden almıştım. Cannes (?) radyosundaydı o dönem galiba

Yüksel Pazarkaya. Almanya’nın Sesi diye bir radyo vardı, oradan şey yapıyorlardı.

Ama işte, Güney Dal’la da Berlin’de karşılaştık. Aras’la da orada konuştuk. Bunlar, hep

eee, en minimal bütçelerle çekebildiğim filmlerdir. Teknik olarak belki şey ama az kişi,

az eleman falan. Bir de biliyorsunuz, bizim o dönemde bir ay civarında filmi bitirmemiz

gerekiyor. Ama kaç para getiriyordu videoda, kaça satılıyordu, hiçbir şey bilmiyorum.

Ama zaten yetkili kişilere de sordum onlar da bilmiyorlar.

Ama Almanya bizim toplumumuzun da bir sorunuydu yani. Hala da bir sorun. Yani

ben mesela belgesellerde falan, entegrasyon olaylarından bahsediyorum, sonra

Başkonsolos bana dedi ki “yahu biz böyle insanlara entegrasyon falan meğerse sen bunu

daha önce yapmışsın dedi. Kültürel anlamda, tabi bizim toplumumuz cemaat toplumu.

Yani Müslümanlığın her zaman ağır bastığı bir toplum. Camilerin etrafında bir şekilde

örgütleniyorlar. Mesela Berlin’de bir fırın hatırlıyorum. Orada fırının sahibi, sakallı bir

yazı koymuş: “Bana ne dilersen Allah sana bin mislini versin”. Adama bir küfür etsen

falan…Fırın da tam Kreusberg’deki caminin altında zaten. Bizim toplumumuz hep, çok

çocuk yaparak gelirini çocuk parası almak, sonra o çocukları da çalıştırarak şeyi

kaçırdılar, hem kendileri ile ilgili kaybolmuş kuşaklar falan çıktı. Ama sonra, üçüncü

kuşaktan sonra herhalde çocuklarımızı daha kültürel bir ortamda, daha iyi eğitim



306

verelim dediler. Onlar işte, hukukçu bir sürü avukat var mesela, siyasetçi, başarılı iş

adamlarımız oldu. Baya iyi ekonomik düzeye erişebilen. Onların nedenini araştırmak

zor olabilir tabii. Ne bileyim bazısı başka yollarla bu paraları buldu. Şimdi tabi en

önemli şey yine helal ettik.

Ben Fransa’da bir şey duydum. Çok alakasız bir ortamda şu anda Alman

sinemasının öncüsü Fatih Akın. Fatih Akın ve Türk kökenli genç yönetmenler.

Fatih Akınla beraber, ondan esinlenerek yeni genç bir nesil çıkıyor.

Şimdi Fatih Akın’ı bazıları Türk sinemacısı olarak değerlendiriyor.  Bana göre

Fatih Türk sinemacısı falan değil. Çünkü bütçesinin % 80’ini 90’ını Almanya’dan elde

ediyor… Belki Türk toplumuyla ilgili bir şeyler çekiyor ama o da bildiği şeyler,

Hamburg’da kendi çevresi ile ilgili şeyler çekiyor. Zaten mahalle arkadaşlarıyla falan.

Yani mesela Fassbinderler, Slondörf’ler, Herzog’lar, Margaret Von Trotta’lar falan

efendim işte sonra Fatih Alman sinemacı olarak.

O da Alman toplumunun nereye gittiğini gösteriyor.

Başarılı oldu, iyi bir medyatik güç elde ediyorlar, dil biliyorlar. Bizim Türk

sinemasının en büyük sorunu da biz hiçbir zaman şey olamadık.  Ben mesela CNBC-

e’ye katıldım, biz sektör falan değiliz dedim. Çünkü sektör olabilmek için şu kadar bir

sermayesi olmalı. Sermaye olmayan bir sinemadan bahsetmek mümkün mü yani? O

günlerde videolardan gelir elde ediyorsak, şimdi Bakanlık, Eurimages, televizyon, ve

sponsor. Yani bütün bunlara o gözle baktığınız zaman Türk sineması sermayesi

olmayan ama hala bu işten para kazanan bir sektör. Ama nasıl bir sektör onu bilemedim.

Yani sektör falan değil. Şimdi matematiğe vurduğun zaman, yılda iki tane üç tane film

zar zor çalışır, diğerleri yerlerde.  Ve tabi mesela, festivaller de var, biraz bol. Şimdi

mesela Antalya film festivalini düşündüğün zaman insanların gözünü boyuyorlar

sadece. Ne orada ödül alan bir film çalışıyor, ne de- işte orada bir market falan kurdular-

ne de doğru dürüst film satılıyor. Yani demek ki bir balon var ortada.

Gidenler hep de aynıları zaten, gitse de satılacak gitmese de…



307

Yani. Satılacak film satıldı zaten. Canada getiriyor, adımını koyuyor. Yani ille de

burada Pazar kurulacak. Daha büyük pazarlar var. Burada pazar falan olmaz. Ayrıca,

yarışmalar falan, böyle tuhaf şeylerimiz var. Bizim kendi içimizde, yani Osmanlı

intelijiyansası içerisinde, bunlar işte Balkanlar, Kafkaslar, Ortadoğu ve Kuzey Afrika

dediğimiz bölge, bize en yakın bölgeler. Yani, sinema sonuçta bir ticarettir. Atıyorum

mesela, bir İbrahim Tatlıses Fas’ta, Cezayir’de Tunus’ta, Mısır’da eğer tutacaksa onunla

git oraya. Onu sat oraya. Ama sen bir Nuri Bilge Ceylan filmiyle gidersen oraya bir defa

hiç bir şey yapamazsın. Yani bir Pazar yaratamazsın.

Ama orada da bu sefer sinema bir kültür mü ticaret mi tartışması oluyor.

Almanya da bir kültür aslında. Almanya’da baktığınız zaman sorun kültürden

kaynaklanmaya başladı. Biz hiçbir zaman Alman toplumuyla kültürel bağı kuramadık.

Kendi kültürümüzü de tam koruyamadık. İslami kültür egemen olmaya başladı. Çünkü

o zaman tutuculuk yani muhafazakârlık insanları gettolara hapsetti. Böylece cemaatler

ortaya çıktı. Şimdi oradaki cemaatler işte nasıl diyeyim, İslami mezheplerle ilgili,

Fettullah’çılar bir tarafta, bilmem Nakşibendiler bir tarafta. Bunlar orada hep

örgütlendiler. Bir de bunun yanında sol örgütler orada çok güçlüydü. Son dönemde

onlar da bitti.

Türkiye’deki gibi sonuçta aslında. Bir küçük modeli. Peki sizin şey konusunda

herhangi bir bilginiz var mı? Almanya Acı Vatan orada ne kadar izlendi gibi.

Video rakamlarına ulaşmak her zaman mümkün değil, onu biliyorum da, çok

izlenildi, az izlenildi gibi genel

Ama rakam mümkün değil. Seyredildiğini biliyoruz çünkü videocularla olan

diyalogumuzda… Onları ilgilendiren bir konu olunca daha ilgi alanlarına girdi.

Ben sizin bu iki filminizi ele alarak ben bir çalışma gerçekleştirmek istedim.

Hem söylemsel anlamda hem de ekonomik anlamda bir takım analizlere

gidiyorum. Bir tanesi işte Almanya Acı Vatan, göçün başlangıcı diyebileceğimiz,

Polizei da sonu. Ve artık birincisi, birinci-ikinci kuşağı…



308

Birincisi 1979, artık ikinci kuşak falan Almanya Acı Vatan. Polizei’da üçüncü

kuşak.

Ama ikinci kuşak olmasına rağmen sinemada aslında birinci kuşak. Çünkü

sonuçta sinema Birinci kuşağı birebir takip edemedi. Baktığınız zaman ilk film

1972. Yani bir on yıl sonra.

Başka filmler de çekilmişti mesela Karakafa var, Otobüs var.

Evet ama onlar 70’ten sonra…

Ama şimdi benim Almanya Acı Vatan’ı çekmemin sebebi orada bir edebiyatın

doğmasıdır. Bizim sinemamız da aslında. Artık, saçma sapan komediler. Türkiye’de

edebiyat çok geriledi. Eskiden sinema edebiyattan besleniyordu. Bir Orhan Kemal’ler

ve diğerleri diyeyim yani. Bütün bunlar çok önemli bir yer tutuyordu. Biz bunlardan

besleniyorduk.

Size hikayeleri anlatmaları lazım ki siz de onu sinemayla anlatın.

Tabii canım. Bizim her yere gidecek halimiz yok ki. İşte köy filmleri dönemine

baktığınız zaman işte Bekir Yıldız’lar, Osman Şahin’ler, Fakir Baykurt’lar… Ben

mesela hem Osman Şahin çektim hem Fakir çektim yani. Biz her yere yetişecek halimiz

yok, yönetmen olarak. Yarın bir yerde, öbür yarın başka bir yerde. Bizim beslendiğimiz

yer de edebiyattı. Edebiyatımız çok gerilediği için toplumsal sorunlar hiç böyle

gündeme gelmiyor. İşte ıvık, cıcık böyle bazı şeyler yazılmaya başlandı. Artık şey

hikâyeler çıktı, işte komplo teorileri ile ilgili bir sürü kitap yazılıyor. İnanılmaz bir kitap

olayı var bunlarla ilgili. Bir kitapçıya gidiyorsun, nereyi açsan bir Ergenekon çıkıyor.

Sizin bir şirketiniz oldu mu?

Evet. Aslında ben ortaktım. Turgay’dı şeyi. Turgay Aksoy. Patron oydu. Ben de bu

Polizei’ı çekerken, ben tabi o zaman 93 yıl 8 ay ile yargılanıyordum. Benim Berlin’e

falan gidişim büyük olaydı. İşte Başbakan’ın kefaleti, İçişleri Bakanı’nın velayeti ile

falan, izinli bir pasaport aldım, 6 aylık. Davetiye gelmişti. Özal dönemi. Ve Cem Duna

destek koymuştu. Başbakanın Başdanışmanıydı o zaman. O da Ankara’da ben, Ahmet



309

Tan (DSP milletvekili şimdi) Ankara temsilcisiydi. Ben işte davet yüzünden Ankara’ya

gittim. Ben buradan şeyi göndermeyeyim, içişleri bakanlığına elden vereyim diye

Ankara’ya gittim. Ahmet Tan’a uğradım. Ahmet de dedi ki, Müşerref Hekimoğlu’nun

evinde parti var. Sen de gel dedi. Müşerref’in muhakkak bir tanıdığı vardır dedi. Ben de

gittim, Müşerref’e anlatım falan. Müşerref dedi ki tam sana göre birisi var. Cem

Duna’yı getirdi. Ona anlattım. 10 gün sonra falan, pasaportum hazırdı. Telefon ettiler,

gel al. Gittim bir baktım, 6 aylık. Neyse Berlin’e gittim ama 93 yıl 8 ay’la

yargılanıyorum o dönemde.

Gitme sebebiniz neydi?

D.A.D., o kapsamda çağırdılar beni. Bu şey gibi, 88 Avrupa Kültür Başkentiydi

Berlin. D.A.D. de bizim vakıf gibi, o işleri koordine ediyor. Beş yönetmen çağırmışlardı

biri de bendim. Yani gidiş nedenim bu. Ama 6 ay daha uzattılar. Neyse işte, 6 ayı da

sonra Dışişleri bakanlığının telgraf emriyle falan bir şey, uzattılar. Bir sene kaldım

Berlin’de. Döneyim mi, dönmeyeyim mi… Döndüm sonuçta.

İyi de yapmışsınız.

Döndüm ama mesela dönüşte karım ve çocuklarımla falan gitmiştim. Onları önden

falan sokuyorum ki bir şey olacak olursa…Ben tabii 12 saat kaldım havaalanında

çıkıncaya kadar. Diyorum ki kardeşim, kaçmıyorum ki ben dönüyorum. Pasaportumda

demiyor mu ki Başbakanın, İçişleri bakanlığının şeyi var. Ben sakıncalı bir şeyim var.

Ben yargılanıyorum, şundan şundan davalarım var. Sonra hepsinden beraat ettim ama o

dönem döneyim mi dönmeyeyim mi, çok tereddüt ettim. 93 yıl, 8 ay… Bir ceza

yersem…

Ne kadar bir bütçeyle çektiğinizi hatırlıyor musunuz? Çok cüzi dediniz ama.

Valla çok cüzi. Buradan 60 kutu negatif götürmüştük. Buradan götürdük. İşte

küçük bir ekip.

Bu hangisi için?



310

Polizei. Öteki de öyleydi yani. Aynı şartlar. Şartlar öyleydi. Bir ayda falan çektim.

Film buraya geldi, yıkandı. Ben dönmedim zaten. Montajı falan burada yaptılar. Yol

gibi.

Hala tek kuruş almadığım film biliyor musun? Herkes ödülleri aldı. Bir de ben

Sulhi Dönmezer’in bilirkişi raporuyla 4 ayrı maddeden yargılandım. Yol filminden. 60

yıl zaten o tutuyor. Neyse geçti… Yahu herkes Yol’u ne kadar yalan ve yanlış anlatıyor!

Ben o zaman Davut Paşa askeri ceza evinde yatıyorum. Bir işte herkes gazetelere falan

koşturdu. Şerif abi tahliye olmuşsun, Şerif Abi tahliye olmuşsun. Allah Allah.

Gazeteleri aldım. Hakikaten bütün gazetelerde Şerif Gören tahliye oldu diye. Hatta

Cumhuriyet’in böyle kocaman bir haber, Şerif Gören Tahliye Oldu diye. Neyse ben o

gün gece onbir buçukta falan tahliye oldum. Ben tahliye olduğumda da Yılmaz Güney

buraya izine gelmiş, Fatoş’un evinde. Onlarda gazeteleri okuyunca, bütün gün aramışlar

ama ben içerideyim. Neyse sonra beni buldular. Gittik konuştuk. 11 kişiydi hikayesi.

Ben dedim ki ben bunun altısını çekerim. Neyse işte uzatmayayım. O da işte sonuçta

öyle bir hale geldi ki, zaten durdurulmuş, paraların çoğu gitmiş, falan filan. Ne çekerse

çek falan, benim bu filme ihtiyacım var falan dedi ama sonra gitti orada bir teşekkür

bile etmedi. Atilla Dorsay NTV’ye çıktı falan, öyle şeyler söyledi ki sanki ben her

yerden talimat alıyorum, Yılmaz’dan falan. Adamı ben bir defa gördüm, bir daha da hiç

görmedim. O kaçtı, bir daha da adamı hiç görmedim. Telefon edip bir teşekkür bile

etmedi. Herkes bunu öyle bir anlatıyor ki. Ben de susuyorum, bir de biz yargılanıyoruz

ya fazla konuşamıyoruz o dönemde. Öldüğü zaman da Yılmaz Abi, çok üzülmüştüm.

Ölmemesi gerekiyordu, gidip önce bir konuşmam gerekiyordu.

İçinizde kaldı! Tarih size filmi geri verdi. Şimdi Yol dediniz mi Şerif Gören

deniyor.

1990’da ama, Cannes’ın 50’inci yılında o sahneye çıktım yönetmenlerle beraber.

Jeanne Moreau, arkada Yol, yönetmen Şerif Gören Fransızca. Ben çıktım….

Aslında o dönemde Cannes’ın ne kadar politik yaklaştığıyla da alakalı.

O çok başka bir şey ama. Şimdi orada ödül alınca Başbakan telefon açıyor tebrik

ediyor. Cumhurbaşkanı açıyor, Kültür bakanı bilmem ne… Biz, ödül aldık o gün, yarın



311

bizi ne zaman içeriye alacaklar diye beklemeye başladık. Sonra ben, bana dava açtı işte

4 ayrı maddeden Devlet Güvenlik’te. Ben de gidip geliyorum Devlet Güvenliğe,

kimseye de söylemiyorum. Ayrıca gelip de savcıya şey de demiyorum: Yahu ben o

filmi tek başıma mı çektim? Hiç kimse oynamadı mı? Hayır, onu da neden

söylemiyorum. Tecrübemiz var ya. Şimdi onları da katarsam, bir de “örgütlü suça”

gireceğim. Üçte bir artacak ceza diye. Ben yatayım da onlar yırtsın diye. Sonra film

Türkiye’de oynadı bile! Ama tabii, o Kürdistan yazısının konması falan. Bizim filmde

öyle bir şey yok. Süperpoze bir yazı. İşte Yılmaz’ın bir anlamda siyasallaşmasının

nedeni o işler. Ben bir de o dönemde Yönetmenler Derneği başkanıydım 79-80’de.

Benim de 25’inci filmim. Yani başlangıç filmim değil… Neyse konu değişti. Hayat

hikayesine girdik!

O da önemli!

Şimdi dediğim gibi, Türk sineması bir sektör değil. Biraz dilenci bir sinema. Ondan

para iste, bundan para iste. Ama magazin kültürünün yarattığı kişiler her zaman mesela

önemli bir yönetmenden çok daha kolay para bulabilir. Onlar para bulabiliyorlar. Ben

gitsem mesela bana para vermezler. Unutuldum bir de artık.

Yok canım! Sonuçta onu ayırt etmesini biliyor insanlar. Yani Recep İvediği

seyreden insanlar ayrı, Şerif Gören seyreden ayrı.  (Mekânda bulunan kişiler Şerif

Gören’e dizi yapması konusunda laf atarlar, yapmayacağını söyler.)

Dizi aslında denedim ben. Faruk Turgay’a bir şey yaptım.  İki-üç bölüm çektim

bıraktım.

Peki devletin sinema ile ilgili ilişkisi hakkında düşünüyorsunuz? Devlet

desteklemeli mi? Ne kadar desteklemeli?

Türkiye şartlarında tabii ki desteklemeli de destekleme sistemi yanlış. Sen o kadar

ufak bütçeli filme de, atıyorum birim olarak 10 veriyorsan, çok büyük, hakikaten tarihi

bir takım değerleri içinde taşıyan filme de 10 veriyorsan birim olarak burada bir

yanlışlık var. Çünkü adam gidiyor, parayı alıyor ve neredeyse o filmi bitiriyor. Öteki ise

sete bile çıkamaz o parayla. Yani şeyler farklı, gerekli yere doğru parayı vermek. Yani

60 filme destek vermesi gerekmiyor. 20 filme versin ama doğru iş yapsın.



312

Daha işletmeci mantığıyla, güzel hesaplayarak…

Tabii. Bir de demin söylediğim gibi, sektörleşmesi için gerekli şartları yaratması

gerekiyor Kültür Bakanlığının. Destek yanlış bir şey. Nasıl anlatayım bunu. Türkiye’de

nasıl bir sermaye grubu yaratılması gerekiyorsa, işte Atatürk döneminde bir Koç gibi

yaratılıyorsa, sinemada da atıyorum,  5 tane adam yaratılsın. Bunlar finanse etsin yani.

Yönetmenler hem filmini düşünüp hem para düşünürse beyninin yarısı para bulmaya

gidiyor.

Bir nevi iş bölümünden söz ediyorsunuz yani. Uzmanlaşma. Yönetmen ayrı,

prodüktör ayrı.

Prodüktör yok oldu. Prodüktör yok olunca, demin o saydığımız şartlarda mesela 80

sonrası bütün prodüktörler çekti gitti. Paraları aldılar yok oldular. Hala fimlerini

değerlendiriyorlar, televizyonlar falan filan ama prodüktör yok. O zaman biz yönetmen

olarak film şirketi kurmak zorunda kaldık ve filmler çektik. Şimdi bu doğru bir şey

değil aslında. Yani ben hem filmimi düşüneceğim hem de parayı düşüneceğim. Mantık

olarak yanlış. Yani sektörleşmesi için sinemanın, gerekli şartları yerine getirmesi

gerekiyor. Bunun için de ne yapacak onu bilemem ama dünya böyle. İşte Amerika’da

para nasıl bulunuyorsa. Tabi bir de kültür emperyalist bir şey. Yani, kültür emperyalisti

falan demenin, emperyalizm demenin bir anlamı yok ki çünkü kültür emperyalist bir

şey. Eğer sen buraya bütün Amerikan filmlerini sokuyorsan, festivallerinde kendi

sinemanı dışlayıp yabancı filmleri daha ön plana çıkartıyorsan burada kendinle bir

takım sorunların var. Çünkü o sinema “entelektüeli” diye geçinen kişilerin bazı

yanlışları oldu. Bize durmadan belli kişileri, belli sinemaları empoze etmeye kalktılar.

Ama bizim sinemamızı başka yere empoze etmeye çalışmadılar.Yani burada onların

katkısı yanlış bir şeydi. Yani nasıl diyeyim. Bilerek ya da bilmeyerek ajanlık yaptılar

aslında. Gerçekten bu böyle, ajanlık yaptılar. Şimdi Sinema Günleri’ni düşünün. Yani

yıllar önceyi düşünün, şimdi biraz daha farklı. Bizim şu A.K.M.’nin alttaki soğuk

salonunda filmlerimiz gösteriyorlardı. Atıyorum bir Yeni Zelanda filmini Emek

sinemasının bilmem ne saatinde şurada gösteriyorlardı. Yani bizim sinemamızı ikinci

sınıf bile değil, üçüncü sınıf bir yere koymaya kalkıyorlardı. Fransız filmler, yani bir

dönem için biliyorsunuz neredeyse şey gibi, bunlar dehşet insanlar, bir sinema bir



313

sinema…Sonra o sinemayı yapanlar bizim yönetmenlerimiz oldu. Yani iç dünya

diyeyim, işte Yavuz Özkan’lar, Erden’ler, Ömer Kavur’lar bu sinemayı yaptılar. Daha

hiçbirisi bir şey olmadı. Çünkü biraz kopya oldu falan. Yahut da Tarkovski planlarına

her filmde rastlamaya başladık. Bakıyorsun Ömer’in filminde de aynı plan var,

Yavuz’unkinde de aynı plan var, Erden’in filminde de. Yani böyle bir şey de oluştu.

Bizim yönetmenlere misyon yüklerken bazı sinema yazarları, işte Sinematek, rahmetli

Onat Abi, Onat Kutlar, burada bir yanlış yaptıklarına inanıyorum ben. Bir yanlış

yaptılar. Yani bizi var etmenin yerine senin önüne “senden büyük bu var” diye

getirirsen sen onunla nasıl eşleşeceksin? Yani o ufak derse sen büyüksün. Yani, mesela

tabu yaratmak, sinemada tabu yaratmak bu ister oyuncu, ister ülke sineması olarak

koyduğun zaman mesela bizim şiirde eğer bir Nazım varsa artık arkasından kuş tutsa

ondan büyük şair olamıyor. Ne bileyim, öyle bir hale getirdik ki Yılmaz Güney sonrası,

yeni bir sinemacının önü açması mümkün değil. Çünkü ölenler bizde nedense şey

oluyor… Ölmeyi bekliyorum.

Kör ölür badem gözlü olur. Allah gecinden versin…

Biz de tabu yaratmayı seviyoruz. Bir de yaşayanların yaptıkları işleri öldükten

sonra değerlendiriyoruz iyi bir şekilde. Ölünceye kadar yerin dibine sokuyoruz.

Bu biraz da, o dönem koşulları düşünüldüğünde Batı’ya açılmanın tek

yöntemi olarak karşılarına çıkmış olabilir. Yani çok kendi içimizde kalırsak,

dışarıya kendimizi tanıtamayız, dışarıya açılmayı  başaramayız mantığından

kaynaklanmış olabilir.

Kişiyi var ediyoruz, Türk sinemasını var edemiyoruz. Böylece kişiye özel sinema

ortaya çıkıyor, Türk sineması yok oluyor. Esas sorun Türk sinemasının var olması.

Bu da başka türlü bir star sistem.

Oyuncu değil, yönetmen yaratmaya çalışılıyor. Mesela Abbas Kiarostami. Paris’e

gittiğinde çeşitli sinemalarda filmlerini görebilirsin. Marin Karmitz onun filmlerini

destekler. Nuri de belirli bir şeyden sonra oradaki Fransızdan bir para bulabilir ama

Türkiye’de ne yapsa 30 bini geçemez. Bir de öyle bir şey var. Abbas da İran’da öyle.



314

Yani burada fark eden bir şey yok. O da uluslararası alanda bir kişi olarak var.

Makmalbah, Bibba falan farklı ama… Makmalbah Abbas kadar şey değil galiba. Adam

Afganistan’da falan yaşıyor. Dehşet bir şey. İran’a bile giremiyormuş. Öyle bir şey var.

Geçenlerde bana selam göndermiş de biriyle. Şerif ne yapıyor demiş. Deseydin dedim

bir şey yapmıyor diye.

Ama bireysel sinema dediniz, star yönetmen dediniz ama, dışarıdan bakıldığı

zaman, Türk sineması için çok büyük bir handikap belki ama, dışarıda Türk

sineması deyince otomatik olarak Nuri Bilge Ceylan geliyor, Yılmaz Güney

geliyor.

Kişi geliyor akla, kişiler.

Toparlamak gerekirse, dediğim gibi benim sizinle görüşmemin amacı,

çektiğiniz bu iki filmin kamera arkasını öğrenmekti.

İki filmi de nasıl çektiğimi söyledim size. İlkinde Yüksel Pazarkaya, yani

Almanya’daki Türk edebiyatının gelişmesi. Ötekide işte Hautman von Köpennik.

Bütçeler, yani öyle şey değil, küçük, beş kişi on kişi çalıştık.

Polizei izlediğim kopya çok kötü olmakla beraber Estet yazısını gördüm.

Evet videosunu Estet almıştı. Onlar biliyorsun bu video olayından battılar.

Evet, Estet filmin o dönemde Türkiye temsilcisi Erol Avcı’ydı. Ona da

ulaşamadım.

Aslında o çok iyi bilir bunları…

Ben size çok teşekkür ederim benimle görüştüğünüz için. Bu iki filminiz benim

çalışmamın bel kemiğini oluşturuyor. Dolayısıyla sizinle görüşmeseydim

olmayacaktı, o yüzden biraz ısrarcı davrandım.



315

İşte şöyle değerlendirmek gerekiyor. Polizei, bir şekilde üniformanın gücü olarak

algılanmalı. Almanya Acı Vatan ise, bizim toplumumuzun o sistem içinde, o bant

sistemine uyumu. O şeyi anlatmaya çalıştım yani. Eğer cümle ile ifade edilecekse böyle.

İki filmin de yapısı bu.

Ben biri açıyor, diğeri kapatıyor diye düşünüyorum.  Arada çekilmiş bütün o

filmlerin özeti gibi. Her ikisi. Biri bir uçta, biri bir uçta. Biri birinci-ikinci

jenerasyon, ikincisi sonuncu jenerasyon. Artık entegrasyon başlamış. Dikkatimi

çeken bu anlamda mesela, bir kadına aşık olunabilir olayı var. Yani sadece seks

objesi değil de normal bir insan, bir ilişki yaşanabilir. Bu da yavaş yavaş o

topluma bakış açısının da değiştiğini gösteriyor.

Birinci filmin yapısında mesela seks objesi vardı. O dönemde bizim erkeklerin bir

meselesi de o. Oradaki Alman kadınlarını…Zaten erkeğe has bir toplum.

Teşekkür ediyorum.

Aslında tarih gibi de oldu.



316

KAYNAKÇA

Kitaplar

Abadan Unat, Nermin,  Kemiksiz, Nermin, Türk Dış Göçü 1960-1984: Yorumlu
Bibliyografya, Ankara , A.Ü.S.B.F, 1986

-------------------------------- Batı Almanya’daki Türk İşçileri ve Sorunları,
Başbakanlık Devlet Matbaası, Ankara, 1964

Abadan Unat, Nermin R. Keleş, H. Van Renselaar, L. Van Velzen, L. Yenisey, “Göç ve
Gelişme: Uluslararası İşçi Göçünün Boğazlıyan İlçesindeki Etkileri Üzerine Bir
İnceleme”, Ajans-Türk Matbaacılık, Ankara, 1976 (?)

Abisel Nilgün, Türk Sineması üzerine Yazılar, İstanbul, İmge, 1994

Ahmad Feroz, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), çev: Ahmet Fethi,
İstanbul, Hil Yayın, 1994

Akçura Gökhan Aile Boyu Sinema, İstanbul, İthaki yayınları, 2004

Aker Ahmet, İşçi Göçü, İstanbul, Sander yayınları, 1972

Alemdar Korkmaz, Erdoğan, İrfan, Öteki Kuram : Kitle İletişimine Yaklaşımların
Tarihsel ve Eleştirel bir Değerlendirmesi, Ankara, Erk yayınları, 2002

Allan, Robert, Gomery, Douglas Film History, Theory and Practice, New York,
McGrow-Hill, 1985

Attallah, Paul, Théories de la communication. Sens, sujets, savoirs, Quebec, Télé-
Université, 2003

Aumont, Jean-Jacques, Bergala, Alain, Marie, Michel, Vernet, Marc, Esthétique du
film, Paris, Nathan, 1999

Avcıoğlu Doğan, Türkiyenin Düzeni, Cilt II, Ankara Bilgi Yayınevi, 1968

Basutçu Mehmet (ed) Le Cinéma Turc, Paris, Centre Georges Pompidou, 1996

Bazin, André, Sinema Nedir?, çev. İbrahim Şener, Sistem yayıncılık, Nisan 1995

Belton, John American Cinema and film history, John Hill, Gibson P Church, The
Oxford Guide to Film Studies, Oxford Press, 1998

Benghozı Jean-Pierre, Le cinéma entre l’art et l’argent, Paris, L’Harmattan, 1989,

Berger John, Mohr Jean, Yedinci Adam, Avrupa’daki Göçmen İşçilerin Öyküsü,
çev: Cevat Çapan, İstanbul,Cem Yayınevi, 1974 (?)



317

Bertaux Daniel, Les Récits de vie, Paris, Nathan-Universités, coll. 128 Sociologie,

1997

Biryıldız Esra, Örneklerle Türk Film Eleştirisi (1950-2002), İstanbul, Beta, 2002

Baudrillard Jean, Tüketim Toplumu, Çev: Hazal Deliceçaylı, Ferda Keskin, İstanbul,
Ayrıntı Yayınevi, 1997

Bordwell, David, Staiger Janet, Thompson Kristin, The Classical Hollywood Cinema:
Film Style and Mode of Production to 1960, New York, Columbia University Press,
1985

Bourdieu, Pierre, Toplumbilim Sorunları, çev. …., İstanbul Kesit yayınları, …..

--------------------, Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris, Droz, 1972;

-------------------- Le Sens pratique, Editions de Minuit, Paris, 1980.

Braudel, Fernand, La Méditerranée et le monde méditerranéen à l’époque de
Philippe II, cilt:1, Paris, Armand Colin, 1982, s: 4

Burch, Noël, Une praxis du cinéma, Paris, Folio Essais, 1986

Buache, Freddy, “Le cinema devient un art”, Claude Beylie, Philippe Carcasson (ed),
Le cinema, Paris, Bordas, 1991

Bywater, Tim, Sobchack, Thomas, Introduction to Film Criticism,Major Critical
Approaches to Narrative Film, New York, Longman, 1989

Can- Engin, Can H M, Siyah Lale, Göçün Kırkıncı Yılında Hollanda’da Türkler,
Dizayn Basımevi, 2003

Casetti, Francesco, Les théories du cinéma depuis 1945, Paris Nathan, 1999

Çeğin, Güney, Göker Emrah (der), Ocak ve Zanaat, Pierre Bourdieu Derlemesi,
İstanbul, İletişim, 2007

Creton, Laurent Cinéma et Marché, Paris, Edt. Armand Colin, 1997

------------------- L’économie du cinéma, Paris, Armand Colin, 2005

Crozet Yves, Le Bas Christian, L’économie mondiale, 1. De la révolution industrielle
à 1945, Paris, Hachette Supérieur, 1993

Delage, Christian, Guıgueno, Vincent , L’historien et le film , Paris, Galimard, 2004,

Erdoğan İrfan, Solmaz B. Pınar, Sinema ve Müzik, materyal satış ve bilinç yönetimi
için bilişsel ve duygusalın oluşturulması, Ankara, ERK yayınları, 2005

Dorsay Atilla, Sinema ve Çağımız -2, İstanbul, Hil Yayınları, 1985



318

Doyuran Kartal Bilhan, Batı Avrupa’da Türk Dış Göç Sürecinin Güncel Boyutları,
Eskişehir, Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2006

Erdost Muzaffer İlhan, Demokrasi ve “Demokrasi”, Onur Yayınları, Eylül 1989

Esen Kuyucak Şükran, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, İstanbul, Naos

Yayınları, 2002

Esen Şükran, 80’ler Türkiye’sinde Sinema, İstanbul, Beta, 2000

Evren Burçak Sigmund Weinberg, Türkiye’ye sinemayı getiren adam, İstanbul,

Milliyet Yayınları, 1995

Farchy, Joelle La fin de l’exception culturelle, Paris, CNRS- Editions, 1999

Ferro, Marc, Cinéma et Histoire, Paris, Gallimard, 1993

------------------Cinema, une vision de l’histoire, Edition du Chene, Paris,

------------------Sinema ve Tarih, Çev. Tuhan Ilgaz, Hülya Tufan, Kesit Yayıncılık,
İstanbul, 1995

Filmer Cemil, Hatıralar, Emek Matbaacılık ve İlancılık, İstanbul 1984, s.136

Fıske, John, Popüler Kültürü Anlamak, çev: Süleyman İrvan, Ankara, Ark Yayınları,
1999 Gauthier, Brigitte, Histoire du cinéma américain, Paris, Les fondamentaux,
Hachette Supérieur, 2004

Georgeon, François, Abdulhamid II, Le Sultan Calife, Paris, Fayard, 2003

Giddens, Anthony, Runaway World, How Globalization is Reshaping our Lives,
New  York, Routledge, 2000

Godard, Jean-Luc, Jean-Luc Godard par Jean-Luc Godard, Paris, Etoile, 1985

Goliot-Lété Anne ve Vanoye Francis, Précis d’analyse filmique, Repères, coll. 128,
Paris, 2002

Gomery Douglas, Hollywood as an Industry, John Hill, Gibson P, Church , Oxford
Guide to Film Studies, Oxford Press, 1998

---------------------- Hollywood Studio System, British Film Institute, 2005

Gökmen, Salih Bugünkü Türk Sineması, Fetih Yayınevi, 1973

Grawitz Madeleine, Méthodes de recherche en sciences sociales ,Paris, Précis Dalloz,

1998 Güçhan Gülseren, Toplumsal Değişme ve Türk Sineması, İstanbul, İmge

Kitabevi, 1992

Karasu Gürses Feriha, Kemal Sunal, Film Başka Yaşam Başka, İstanbul, Sel
Yayıncılık, 2001



319

Güvenç, Bozkurt, İnsan ve Kültür, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1984

Güzel Ali, Okur Ali Rıza, Sosyal Güvenlik Hukuku, İstanbul, Beta Basım Yayım,

2004

Hall, Stuart, « Old and New Identities, Old and New Ethnicities »  A. D. King (Ed.)
Culture, Globalization and the World System, London, McMillan Press, 1991

Harman, Gilbert, “Göstergebilim ve Sinema: Metz ve Wollen”, Seçil Büker, Oğuz
Onaran(der), Sinema Kuramları, Ankara, Dost Kitabevi, 1985

Hobsawm, Eric Kısa 20. yüzyıl. 1914-1991: Aşırılıklar Çağı, çev: Y. Alogan, İstanbul,
Sarmal Yayınları, 1996

Kayıhan İçel, Kitle Haberleşme Hukuku, İstanbul, Beta Yayınları, 2001

İnan, Afet Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı, Ankara, Ankara Üniversitesi Yayınları,

1975

Kalifa, Dominique, La culture de masse en France, 1. 1860 – 1930, La Découverte,
Paris 2001

Karadoğan Ali, Film Çeviriyorum Abi, Şerif Gören Sinemasında Öykü, Söylem ve
Tematik yapı, Ankara, Phoenix, 2005

Kastoryano Riva, La France, L’Allemagne et leurs immigrés:négocier l’identité,
Paris, Armand Colin, 2006

Kayalı Kurtuluş, Yönetmenler Çerçevesinde Türk Sineması, Ankara, 2006

Kazgan Gülten, Tanzimattan 21. Yüzyıla Türkiye Ekonomisi, İstanbul, İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları, 2002

----------------------Küreselleşme ve ulus-devlet : yeni ekonomik düzen : Ne
getiriyor? Ne götürüyor? Nereye gidiyor?, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi
Yayınları, 2005

Kellner Douglas, Media Culture, Cultural Studies, Identity and Politics Petween the
Modern and the Postmodern, New York, Routledge, 1996

Kıraç Rıza, Hürrem Erman, İzlenmemiş Bir Yeşilçam Filmi, İstanbul,Can Yayınları,

2008

Kırel Serpil, Yeşilçam Öykü Sineması, İstanbul, Babil yayınları, 2005

Kinross, Lord The Otoman Centuries, The Rise and Fall of the Turkish Empire,
Londra Jonhattan Cape, 1977,



320

Koloğlu Orhan, Ne Kızıl Sultan ne Ulu Hakan, Abdülhamit Gerçeği, İstanbul, Gür
yayınları, 1987

Kongar, Emre Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, İstanbul, Cem Yayınevi, 1976

----------------- 21. Yüzyıl’da Türkiye, İstanbul, Remzi Kitapevi, 2001

Lagny, Michèle, De l'Histoire du cinéma. Méthode historique et histoire du cinéma,
Paris, Armand Colin, 1992

-------------------- “Histoire, Histoire culturelle, sémiologie”, içinde Odile Böchler,
Claude
Murcia ve Francis Vanoye (ed), Cinéma et Audiovisuel, nouvelles images, aproches
nouvelles, Paris, L’Harmattan, 2000

Makal Oğuz, Sinemada Yedinci Adam, Türk Sinemasında İç ve Dış Göç Olayı,
İzmir, Marş Matbaası, 1987

Mangual Antonio, Guadalupı G, Hayali Yerler Sözlüğü, Utopia Maddesi, İstanbul,
Yapı Kredi Yayınları, 2005

Martin Philip, Bitmeyen Öykü: Batı Avrupa’ya Türk İşçi Göçü, Ankara, İLO, 1991

Mattelart, Armand, Mattelart, Michèle, İletişim Kuramları Tarihi, çev:  Merih

Zıllıoğlu, İstanbul, İletişim yayınları, 2006

Metz, Christian , “Cinéma: Langue ou langage?” , Paris, Communications, 1964

McLuhan, Marshall, Powers, Bruce R., Global köy : 21. yüzyılda yeryüzü yaşamında
ve medyada meydana gelecek dönüşümler, çev: Bahar Öcal Düzgören, İstanbul,
Scala, 2001

Millas Herkül Türk Romanı ve “öteki”, Ulusal Kimlikte Yunan İmajı”, İstanbul,
Sabancı Üniversitesi Yayınları, 2000

Monod R., Les textes de théâtre, Cedic-Nathan, Paris 1977Morin, Edgar, Le cinéma
ou l’homme imaginaire, Paris, Minuit, 1956

Muchielli Alex, Les Méthodes qualitatives, Paris,  PUF, coll. Que sais-je ? 1992

Ninney, François, Dans le réel, la fiction, Paris, G.N.C.R, 1993

Niş Nilgün, Uluslararası Film Pazarı ve Türkiye, Ankara, S.B.F. Basın Yayın Yüksek
Okulu Basımevi, 1979

Odin Roger (ed.), “Aux origines du cinéma : Le film de famille”, Le Film de famille
içinde, Paris, Meridiens Klincksieck, 1995

Onaran Alim Şerif, Türk Sineması, (I ve II. Cilt), Kitle yayınları, 1994



321

---------------------- Muhsin Ertuğrul’un Sineması, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları,

1981

Oskay Ünsal, XIX. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişimin Kültürel İşlevleri.
Kuramsal Bir Yaklaşım, Der yayınları, 1993

Özbek Meral, Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski, İstanbul, İletişim
yayınları, 2003

Özden Zafer, Film Eleştirisi, Film Eleştirilerinde Temel Yaklaşımlar ve Tür Filmi
Eleştirisi, AFA Yayınları, Nisan 2000Özgüç Agah, Türlerle Türk Sineması, İstanbul,
Dünya, 2005

Özön, Nijad Türk Sineması Tarihi, (Dünden Bugüne, 1896-1960), İstanbul, Ekicigil
Matbaası, 1962

Özsoy Osman, Kemal Sunal Fenomeni, İstanbul, İyiadam Yayıncılık, 2002

Özuyar, Ali, Devlet-i Alliye’de Sinema, Ankara, De Ki yayıncılık, 2007

Richter Michel, Geldiler ve Kaldılar…Almanya Türkleri’nin Yaşam Öyküleri,
İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005

Roosvelt Elliott, İfşa Ediyorum, Nebioğlu Yayınevi, tarih yok

Ryan, Michacel, Kellner, Douglas, Politik Kemara, Çağdaş Hollywood Sinemasının
İdeolojisi ve Politikası, çev Elif Özsayar, İstanbul, Ayrıntı, 1997

Scognamillo, Giovanni, Dünya Sinema Sanayi, İstanbul, Timaş Yayınları, 1997

----------------------------, Bay Sinema, Türker İnanoğlu, İstanbul, Türvak Kitapları 1,

2004

Scognamillo Giovanni, Demirhan Metin, Fantastik Türk Sineması, İstanbul,

Kabalcı,1999

Sevinçli Efdal, Meşrutiyetten Cumhuriyet’e Sinemadan Tiyatroya Muhsin
Ertuğrul, İstanbul, Broy Yayınları, 1987

Sorlin, Pierre Sociologie du cinéma, ouverture pour l’histoire de demain, Paris,
Aubier Montaigne, 1977

---------------- The Film in History: Restarting the Past, London, Barnes & Noble

Books, 1980

Taylor Charles, Multiculturalism and the Politics of Recognation: an essaye,
Pinceton, Princeton University Press,
Thompson Kristin, Bordwell, David, Film History, An Introduction, McGraww- Hill,

2003



322

Tikveş Özcan, Mukayeseli Hukuta ve Türk Hukukunda Sinema Filmleri Sansürü,
İstanbul, İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1968

Todd Emanuel , Le destin des immigrés, assimilation et ségrégation dans les
démocraties occidentales, Paris, Edition du Seuil, 1994

Tokgöz Gaye, Uluslararası Emek Göçü, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi

Yayınları, 2006

Tolan Barlas, Toplum Bilimlerine Giriş, Ankara, Kalite Matbaası, 1978

Tolan Barlas, Tufan Hülya, vd, Türkiye’den Dünyaya Bir Bakış: Türkiye’deki
Avrupalı İmgesi ve Ulusal Kimlik Kurgusuna Etkileri”, İstanbul, Galatasaray
Üniversitesi Yayınları, 1999

Pete Tombs (der) Fantastik Filmler: Uzak Doğu’dan Güney Amerika’ya, çev:
Nilgün Birgül, İstanbul, Kabalcı, 2004

Toy Erol, Ona Katılmak, İstanbul, Gürer Yayıncılık, 2007

Turan Kadri, Almanya’da Türk Olmak”, Ankara, T.C. Başbakanlık Aile Araştırma
Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1997

Tutal, Nilgün, Küreselleşme, İletişim, Kültürlerarasılık, İstanbul, Kırmızı, 2006

Türk İbrahim, Halit Refiğ: Düşlerden Düşüncelere Söyleşiler, İstanbul, Kabalcı, 2001

Türkoğlu Nurçay, Kitle İletişim ve Kültür, İstanbul , Naos Yayınları, 2003

Ulusay, Nejat, Melez İmgeler, Sinema ve Ulusötesi Oluşumlar, Ankara, Dost, 2008

Wieviorka, Michel, La différence, Paris, Balland, 2001

Wollen, Peter, “Sinema ve Göstergebilim: Birkaç Bağlantı Noktası”, Seçil Büker, Oğuz
Onaran(der), Sinema Kuramları, Ankara, Dost Kitabevi, 1985

Xıberras, Martine, Les théories de l’exclusion , Paris, Armand Colin, 2005

Zürcher Eric Jan, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, çev: Yasemin Saner Gönen,
İstanbul, İletişim Yayınları, 2002

Makaleler

Abisel Nilgün, “1928-1938 Dönemi Türkiye’sinde Sinema Üzerine Düşünceler”, Türk
Sineması Üzerine Yazılar, Ankara, İmge Yayınevi

Albera François, “Changer le monde?”, Le Siecle du Cinéma, Paris, Hors-Série
Cahiers, Kasım 2000



323

Emel Armutçu, “İki Ülkeye Birden Hasret Kaldıkları Ödülü Getiren Türk Yönetmen
Fatih Akın”, Hürriyet Gazetesi, 21 Şubat 2004

Ayça Engin, “Yeşilçam’a Bakış”, Türk Sineması Üzerine Düşünceler, Süleyma Murat
Dinçer (der)  Doruk Yayınları, Aralık, 1996

Basutçu Mehmet, “Türk Sinemasının Batı’ya Açılan Penceresi”, içinde Süleyma Murat
Dinçer (der), Türk Sineması Üzerine Düşünceler, Doruk, İstanbul, 1996

---------------------- "Le cinema turc et ses migrants”, Hommes et Migration, no 1212
Mart-Nisan 1998

Bauman Zygmunt, “Identité et mondialisation”, Lignes, sayı 6, 2001

Belge Murat, “Türkiye’de Günlük Hayat”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye, İletişim
Yayınları, N:3, 1985

---------------- “Cinéma, culture et société”,. Le Cinéma Turc, Basutçu Mehmet (ed),
Centre Georges Pompidou, Paris 1996

Bosséno Christian, “Un troisieme voyage en immigration”, Bosséno Christian (ed)
Cinémas de l’émigration, Cinémaction n:24, 1983

Özden Cankaya, Serhat Güney, Emre Köksalan, Vildan Mahmutoğlu, Almanya’da
Türk Medyası: Entegrasyon Sorunu, Metropol FM ve Radiomultikulti Üzerine Bir
Çalışma, Ileti-s-im, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Akademik
yayını, Beta, sayı 3, Aralık 2005

Coş Nezih, “Türkiye’de Sinemaların Dağılışı”, As Akademik Sinema, sayı: 2, Ağustos

1969

Çapan Sungu, “La période des Cinéastes (1950-1970), Le Cinéma Turc, Mehmet
Basutçu (ed), Paris,  Centre Georges Pompidou, 1996

Çobaner Gülsenem Kurmacayla Belgeselin Buluşması: Buena Vista Social Club,
İstanbul, İleti-ş-İm, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Hakemli Dergi, 2004,
sayı: 1

Esen Şükran, “Türk Sinema “Endüstrisi” Oluşmalı”, Türk Sineması Üzerine
Düşünceler, Süleyma Murat Dinçer (der), Doruk Yayınevi, Kasım 1996

Evren Burçak, “Yeni Mevsim Eşiğinde Yeşilçam Ekonomik Sorunlar ve Siyasal
Baskılarla Karşı Karşıya”, Milliyet Sanat Dergisi, 7 Ekim 1977, n: 246

-----------------, “Arabesk Olayı ve Sinema”, Gelişim Sinema Dergisi, Ocak 1984



324

---------------- “Les premiers pas (1895-1923) ”), Le cinema turc, Mehmet Basutçu (ed)
Paris, Centre Georges Pompidou, 1996

Fledelıus Kristian. “Audio-visual History- the development of a new field of research”,
Historical Joural of Film, Radio and Television, Vol. 9, No. 2, 1989

Gaudreault André, Marion Pierre, “Un média nait toujours deux fois”, Sociétés et
représentations, n:9, Paris,  Edt CRDHESS, 2000

Göktürk Deniz, “Beyond Paternalism: Turkish German Traffic in Cinema”, The
German Cinema Book Tim Bergfelder, Erica Carter, Deniz Göktürk (ed), Londra,
British Film Institute, 2002

Gün Gülsenem, Toy Ayşe, “Türk Sinemasında Dönüş Öykülerinde Değişen Göçmen
Kimliği”, G. İşçi, D. Direnç, G. Hatipoğlu (ed) When “Away Becomes “Home”.
Cultural Consequences of Migration, Proceedings of the 10th International Ege
University Cultural Studies Symposium, May 4-6 2005, Ege University Press,
Bornova, İzmir, 2007

İçduygu Ahmet, Sirkeci İbrahim “75 Yılda köylerden şehirlere”, , Cumhuriyet Dönemi
Türkiye’sinde Göç Hareketleri, Oya Baydar (ed), Türk Tarih Vakfı Yayınları,
İstanbul, 1999

Işığan Altuğ , “Yeşilçam'dan Önce Türkiye'de Sinema Sektörü”, Film sayı 1,Nisan-
Haziran 2003

Kentel Ferhat, Kaya Ayhan, Euro-Turks: A Bridge, or a Breach between Turkey
and the European Union, Research Report, The Comparative Research of
German-Turks and French-Turks, OSCE Conference on Tolerance and the Fight
against Racism, Xenophobia and Discrimination, Bruksel, 2004

Makal Oğuz, “Le cinéma et la vie politique: le jeu s’appelle “vivre avec la censure”,
Basutçu Mehmet (ed) Le Cinéma Turc, Paris, Centre Georges Pompidou, 1996

Melikyan Stepan “Film İhracatı ve Sorunları”, Türk Sineması, sayı 56, Kasım 1976

Christian Metz, "Propositions méthodologiques pour l'analyse de films", Essais sur la
signification au cinéma, Christian Metz,  cilt:II, Paris, Kliensieck, 1972

Mies Marie, “Yeni Şarap Eski Şişelere Doldurulmamalıdır”, Feminist Araştırmalarda
Yöntem, Serpil Akgökçe, Şirin Tekeli, İstanbul, SEL Yayıncılık, 1995

Onaran Oğuz, “Türk Sinemasında Anlatı Üstüne Bir Deneme”, 25. Kare, 1994, sayı 8

Öz Mustafa, “Tarih ve Tarihçiliğimiz Üzerine Bazı Düşünceler”, içinde Tarih I:
Gelenekten Geleceğe Muhafazakâr Düşünce, yıl 2, sayı 7, 2006,



325

Özen Mustafa, “Visual representation and propaganda: Early films and postcards in the
Ottoman Empire, 1895–1914”, Early Popular Visual Culture, Routledge, Taylor &
Francis Group Vol. 6, No. 2 Haziran 2008

Özonur Çöloğlu Defne, Avrupa Birliği Uyum Çalışmaları Çerçevesinde Film
Denetleme Sisteminde Yapılan Değişikliklere Genel Bir Bakış, İstanbul, İleti-Ş-İm,
Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi Yayını, sayı 8, yaz 2008

Özön Nijat, “Türk Sineması”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İstanbul,
İletişim Yayınları, 1983

Pessar Partici, “The Role of Gender, Household and Social Networks in the Migration
Process: a Review and Appraisal”, The Handbook of International Migration, C.
Hirschman, P. Kasinitz, J. DeWind (eds)The Russel Sage Foundation, 1999

Rosenstone Robert A, “Inventing Historical Truth on The Silver Screen”, Film and
History, Cineaste, İlkbahar 2004

Scognamillo Giovanni, “Yasal Esintiler”, Videosinema, Yıl 2, sayı: 13, Temmuz-

Ağustos 1983

---------------------------, “Muhsin Ertuğrul, Période des gens de théatre (1923-1940), Le
cinema turc, Mehmet Basutçu (ed) Paris, Centre Georges Pompidou, 1996

---------------------------, “Türk Sinemasının Ekonomik Tarihine Giriş – 3”, Yeni İnsan,
Yeni Sinema, n:11, Mart-Nisan 2002

Sencer Muzaffer, « İşsizlik/İşçi Göçü », Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi,
İletişim, İstanbul, 1983

Şoray Türkan, “Dönüş”, Yedinci Sanat, Sayı 2, 1973

Tekman Hasan Gürkan, Hortaçsu Nuran, “Music and social identity: Stylistic
identification, a response to musical style”” Internatıonal Journal of Psychology, 2002

Toplin Robert Bret, “Cinematic History, An anatomy of the Genre”, New York,
Cineaste, Bahar 2004, Issue 2,

Toy Par Ayşe, “Les effets de la modernisation sur la société Turque des années 60 à
travers les films réalistes”, İleti-ş-im, Galatasaray Üniversitesi İletişim Fakültesi
Hakemli Akademik Yayını, n:3, Aralık 2005

Uğur Tanrıöver Hülya, Öztürk Müge, “Kimliklerin ve Toplumsallıkların Televizyon
Pratikleri Aracılığıyla Oluşturulması: Göçmen Türkler ve Televizyon Dizileri”, İleti-Ş-
İm, Galatasaray Üniversitesi, İletişim Fakültesi Hakemli Akademik Yayını, sayı:3,
Aralık 2005



326

Uğur Tanrıöver Hülya “Medyada İdeolojik Söylem ve Kadınların Araçsallaştırılması” ,
Prof.Dr.Nasır Niray vd. (ed.), Medya ve Siyaset Uluslararası Senpozyumu, Cilt 2,
Ege Üniversitesi, İletişim Fakültesi Yayını,  Kasım 2007

“55 Yıl sonra Bile Güncelliğini Koruyan Tarihsel Bir Belge”, Film Market, Yıl 2 Sayı
19, Nisan 1984

Dergi ve diğer yayınlar

Aberdeen J.A., “The Edison Movie Monopoly, The Motion Picture Patents Company vs
Independent Outlaws”, www.cobbles.com/simpp_archive/edison_trust.htm

Akçura Gökhan, Muhsin Ertuğrul’un Sineması, Antrakt özel eki, tarih belirtilmemiş,

Devlet İstatistik enstitüsü ( D.İ.E), 1970

La Grande Encyclopédie, Histoire, cilt n: 20, Héronas-Janicki, tarih belirtilmemiş.

Şekeroğlu Sami, Türk Sinema Tarihi, belgesel film, Mimar Sinan Üniversitesi, STV
Merkezi, 4. Bölüm, 1986

Table Ronde 3, “Les besoins culturels des immigrés”, Cinemas de l’Emigration, Guy
Hennebelle (ed),CinémAction n: 8,Yaz 1979, L’Harmattan, Paris

Table Ronde, “Les films sur l’émigration turque”, Cinémas de l’émigration 3, Christian
Bosséno (ed), CinémAction n: 24, Ocak 1983

Tanrıöver Hülya Uğur “Kadınları Kadınlarla araştırmak : feminist araştırmalarda
yöntem” (yayınlanmamış bildiri), İkinci Ulusal Kadın Çalışmaları Konferansı, İzmir
Ege Üniversitesi, KADAM, 1998

Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, “Filmlerimiz”, 1948

Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, Türk Filmciliğinin Dertleri, 1952

Tezler

Erkılıç Hakan, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı ve Bu Yapısının Sinemamıza

Etkisi, Sanatta Yeterlilik Tezi,  Mimar Sinan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,

Sinema-Tv Bölümü, İstanbul, 2003,

www.cobbles.com/simpp_archive/edison_trust.htm


327

Korkmaz Asiye, Başlangıcından Bugüne Türk Sinemasının İçinde Bulunduğu

Ekonomik, Politik, Toplumsal ve Teknolojik Koşullar ile Bunların Sinemamızın

Oluşumu Üzerindeki Sonuçları, Mimar Sinan Üniversitesi, Danışman Prof. Dr. Sami

Şekeroğlu, İstanbul, Ocak 1997

Hülya Tanrıöver., 2002, La reproduction de la division sexuelle du travail a travers

les pratiques culturelles:Images de femmes dans les emissions de télévision turques

et leur lecture dans le pays d’origine et dans l’immigration, yayımlanmamış doktora

tezi, Université Paul Valéry, Montpellier III, danışman: Prof. Mohand Khellil, Fransa

Görüşmeler

Kadri Yurdatap, 14 Nisan 2005, SESAM Başkanı, Yapımcı, Mine Film

Arif Keskiner, 25 Haziran 2007, Yapımcı, Çiçek Bar’ın sahibi

Nuri Sezer, 16 Şubat 2006, Yapımcı, Yönetmen, Oyuncu

Şeref Gür, 12 Kasım 2006, Yapımcı, Şeref Film, Erman Film

Necip Sarıcıoğlu,  14 Mart 2007, Ses Tekniksyeni, Yapımcı, Lale Film

Giovanni Scognamillo, 18 Nisan 2007, Sinema Tarihçisi

Ömer Uğur, 15 Ocak 2005- 27 Mayıs 2009, Yönetmen

Şerif Gören, 13 Ekim 2008, Yönetmen



328




