
Diyarbakır 2022  

 
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü  

Kürt Dili ve Kültürü Anabilim Dalı 

 

 

 
Doktora Tezi 

 

 

 

 

KÜRTÇE ROMANDA ANLATICI PERSPEKTĠF VE 

SÖYLEM  

 

 

GüneĢ KAN 

16940304 

 

 

 
                                                  DanıĢman 

Doç. Dr. Hacı ÖNEN



    
 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Kürt Dili ve Kültürü Anabilim Dalı 

 

 

 
Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

KÜRTÇE ROMANDA ANLATICI PERSPEKTĠF VE 

SÖYLEM 

 

 

 

 

GüneĢ KAN 

16940304 

 

 

 
                               DanıĢman 

                               Doç. Dr. Hacı ÖNEN 

 

                               Diyarbakır 2022



    
 

 

TAAHHÜTNAME 

 

SOSYAL BĠLĠMLERĠ ENSTĠTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 
Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav 

Yönetmeliğine göre hazırlamıĢ olduğum “Kürtçe Romanda Anlatıcı 

Perspektif ve Söylem” adlı tezin tamamen kendi çalıĢmam olduğunu ve her 

alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez yazım kılavuzuna uygun olarak 

hazırladığımı taahhüt eder, tezimin kağıt ve elektronik kopyalarının Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arĢivlerinde saklanmasına izin 

verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili 

maddeleri uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim.  

 

 

                                                                                       ġubat 2022 

                                                                                      GüneĢ KAN 

                                                                                            Ġmza



I 
 

 

ÖN SÖZ 

 “Önce söz vardı” ve söz ile birlikte anlatı doğdu. Ġnsan, dili döndüğü ilk 

andan beri anlatmaya baĢlar, dolayısıyla anlatı neredeyse insanlık kadar eski bir 

tarihe sahiptir. Ancak anlatı sanatı, gücü ve etkisini korumak ve pekiĢtirmek için 

sürekli farklı formlara bürünür ya da ait olduğu formları değiĢtirip dönüĢtürür. 

Roman, modern edebiyatın en yaygın ve en önde gelen anlatı biçimidir. Roman, 

tanımlanmasını neredeyse imkânsız hale getiren çok farklı biçimlerde yazılmakla 

birlikte kendi içinde farklı bakımlardan farklı sınıflandırmalara tabi tutulmuĢtur. Çok 

geniĢ imkânlara sahip olan roman, günümüzde en çok okunan tür olmasının yanında 

akademik ve bilimsel çalıĢmalara da en çok konu edinen tür olagelmiĢtir. Sosyolojik, 

politik, kültürel, tarihsel, folklorik ve akla gelebilecek daha baĢka birçok açıdan 

romanın incelenmeye en müsait modern anlatı türü olduğu iddia edilebilir. Ġçeriğin 

farklı açılardan yorumlanıp değerlendirilmesine dayalı incelemelerin dıĢında yazılma 

süreci, yazma teknikleri, kurgusal dünyaların yaratılma stratejileri, romanın temel 

unsurları ile bu unsurların birbirleriyle etkileĢimi ve daha baĢka bakımlardan romanı 

masaya yatıran farklı yapısal teoriler geliĢtirilmiĢtir. Anlatıbilim, roman ve diğer 

baĢka anlatıları yapısal olarak inceleyen bu teorilerden biridir.  

Bu çalıĢma, anlatıbilimin anlatıcı, perspektif ve söylem unsurları bağlamında 

Kürtçe romanın geliĢimini incelemeyi amaçlamaktadır. Kürtçe romanın farklı 

sebeplerle asıl olarak 1990‟lardan sonra çok yönlü ve hızlı bir geliĢim gösterdiği 

iddiamıza istinaden araĢtırma nesnelerimizin seçiminde ilk kriter, bu tarihten sonra 

yazılan Kürtçe romanlar olmuĢtur. Edebi anlayıĢların anlatıların anlatıbilimsel 

özelliklerinin biçimlenmesi ve değiĢimi üzerinde etkili olduğu yönündeki ikinci 

iddiamıza bağlı olarak da incelemeye tabi tutulan malzemeler 1990‟lardan itibaren 



II 
 

yazılan Kürtçe romanlarda baskın olan realist, modernist ve postmodernist romanlar 

arasından seçilmiĢtir. Böylece realizm çerçevesinde Bavê Nazê‟nin Miriyê Heram ile 

Eta Nehayî‟nin Gulên Şoran: Li Pey Qedereke Winda, modernizm çerçevesinde 

Hesenê Metê‟nin Tofan ile Jan Dost‟un Mijabad, postmodernizm çerçevesinde ise 

Ciwanmerd Kulek‟in Otobês ile ġener Özmen‟in Gramera Bêhizûr adlı romanları 

analiz edilmiĢtir.  Bu romanlarda yaratılan kurgusal dünyaların aktarılması için ne tür 

bir anlatıcının tayin edildiği, bu dünyaların ne tür bir perspektifle kurgulandığı ve bu 

dünyalara bırakılan karakterlerin konuĢturulması ile zihinlerinden geçenlerin 

aktarımında ne tür anlatım tekniklerinin tercih edildiği incelenmiĢtir. ÇalıĢmanın 

uygulama kısmına geçmeden önce genel çizgileriyle anlatıbilim; anlatıbilimin 

anlatıcı, perspektif ve söylem unsurları ile ilgili genel bir çerçeve ve bu unsurlarla 

ilgili yöntemini benimsediğimiz Gérard Genette‟in teorisi; Kürtçe romanın ortaya 

çıkıĢı ve geliĢimi ile incelediğimiz romanların yapısı üzerinde etkili olan edebi 

anlayıĢlara iliĢkin kuramsal çerveler çizilmiĢtir. 

Anlatıcı, perspektif ve söylem özelinde Kürtçe romanın anlatıbilimsel 

geliĢimini ve imkânlarını inceleyen bu çalıĢma, bir giriĢ ve üç bölümden 

oluĢmaktadır. “GiriĢ” bölümünde araĢtırmanın amaç ve önemi ile kapsam ve sınırları 

açıklandıktan sonra benimsenen yöntem ve niçin tercih edildiği hakkında bilgi 

verilmiĢtir. Sonra, çalıĢma boyunca karĢılaĢılan engeller ve problemler belirtilmiĢtir. 

Akabinde anlatı kavramı farklı yönleriyle irdelenmiĢ ve en nihayetinde 

benimsediğimiz yöntemin dahil olduğu anlatıbilim teorisine değinilmiĢ ve genel 

hatlarıyla tarihsel geliĢimi üzerinde durulmuĢur. 

ÇalıĢmada Gérard Genette‟in Anlatı‟nın Söylemi Yöntem Hakkında Bir 

Deneme‟de geliĢtirdiği anlatıbilimsel yöntem esas alınmakla birlikte farklı 

anlatıbilimcilerin konuya dair görüĢleri de göz önünde tutulmuĢtur. Bu bağlamda 

birinci bölümde anlatıcı, perspektif ve söylem konularında önce genel bir çerçeve 

çizilmiĢ, sonra özel olarak Genette‟in yaklaĢımı incelenmiĢtir. Bu doğrultuda birinci 

bölümde ilk olarak farklı anlatı teorisyenlerinin bilgi ve yorumları ıĢığında anlatıcı 



III 
 

kavramı; anlatısal bildiriĢim durumunun katılımcıları olan yazar, ima edilen yazar, 

anlatıcı ve onları karĢı kutbunda konumlanan okur, ima edilen okur, dinleyici; 

anlatıcının güvenirliği ve güvenilmezliği konuları ayrıntılarıyla ele alınmıĢtır. Daha 

sonra Gérard Genette‟in geliĢtirdiği anlatıcı teorisi, teorisyenin inceleme sıralaması 

bozulmadan anlatma zamanı, anlatı düzeyleri, üst anlatı, metalepsis ya da düzey 

sınırı ihlali, Ģahıs ve anlatıcının iĢlevleri kavramları altında detaylı olarak 

açıklanmıĢtır. Yanı sıra farklı anlatı teorisyenlerinin Genette‟in teorisine dair 

görüĢlerine de değinilmiĢtir. Birinci bölümün ikinci kısmında Gérard Genette‟in 

odaklanma teorisi ayrıntılı değerlendirme ve yorumlarla birlikte ele alınmıĢ, ancak 

öncesinde Genette‟ten önce konuyla ilgili yapılmıĢ önemli çalıĢmalar ortaya 

konmuĢtur. Son olarak “kurmaca eserlerde söylem: söz, bilinç ve algının sunumu” 

baĢlığı altında farklı teorisyenlerin konuya iliĢkin görüĢlerinden hareketle belli baĢlı 

söylem türleri, baĢka bir deyiĢle anlatım teknikleri incelenmiĢtir. ÇalıĢmanın temel 

kuramsal çerçevesini oluĢturan bu bölümde, belli baĢlı anlatı teorisyenlerinin 

inceleme, görüĢ, yorum ve değerlendirmelerinin göz önünde tutulmasının temel 

sebebi, tezin çerçevesini tek bir teorisyenin görüĢleriyle sınırlandırmamak, konunun 

geniĢ kapsamda bir kuramsal çerçevesini oluĢturmaktır. Ayrıca konuya dair 

Genette‟in teorisinden önceki çalıĢmaların ve Genette‟in teorisine iliĢkin diğer 

anlatıbilimcilerin yorum ve değerlendirmeleri, Genette‟in kendinden önce kimden 

hangi bakımlardan etkilendiğini, teorisinin anlatıbilime getirisi ve eksik yönlerini de 

gösterecektir.    

ÇalıĢmanın ikinci bölümünde Kürtçe romanın doğuĢ zemini, geliĢim 

imkânları, dünden bugüne karĢılaĢtığı engeller ve geleceği irdelenmiĢtir. Kürtçe 

romanın yazıldığı tüm diyalektler ve Kürtçe romanın vücut bulduğu tüm mekânlar 

göz önünde tutulmuĢ ve panaromik bir fotoğraf elde edilmek amaçlanmıĢtır.  

“Anlatıcı, perspektif ve söylem bağlamında Kürtçe romanın anlatıbilimsel 

analizi” adlı son bölümde ise 1990 sonrası yazılan ve realist, modernist ve 

psotmodernist anlayıĢların eğiliminde olan Kürtçe romanlar arasından seçilen altı 



IV 
 

karakteristik roman incelenmiĢtir. Realist, modernist ve postmodernist olmak üzere 

ikiĢer gruplar Ģeklinde ele alınan söz konusu Kürtçe romanlar, Genette‟in “kim 

konuĢuyor” ve “kim görüyor” Ģeklindeki sorularına istinaden “ses” kategorisi altında 

incelediği anlatıcı; ve “kip” kategorisi altında birarada incelediği perspektif ve anlatı 

mesafesi ayrımına sadık kalınarak analiz edilmiĢtir. Her bir bölümde realist, 

modernist ve postmodernist anlayıĢların edebi yansımaları ve bu anlayıĢlar 

bağlamında anlatıcının nasıl Ģekillendiği, ne tür değiĢim ve dönüĢümlere uğradığı 

araĢtırılmıĢtır ve akabinde roman çözümlemelerine geçilmiĢtir. Çözümlenen 

romanlarda yaratılan dünyada duyulan sesin ne tür bir anlatıcıya ait olduğu, bu 

dünyanın ne tür odaklanmalar ile görünürlük kazandığı ve karakterlerin söyledikleri 

ile düĢündüklerinin hangi anlatım teknikleriyle aktarıldığı incelenmiĢtir. Yanı sıra 

seçilen romanların ortaya çıktıkları sıralamayla realist, modernist ve postmodernist 

anlayıĢlar kategorileri altında ikiĢer gruplar Ģeklinde çözümlenmesi yoluyla, Kürtçe 

romanın bu anlayıĢların da etkisiyle anlatıcı profili, anlatı perspektifi ve anlatım 

teknikleri bağlamında nasıl bir değiĢim ve dönüĢüm geçirdiği gözler önüne 

serilmiĢtir. Kuramsal çerçeve çizilirken olduğu gibi teoriyi metinlere uygulama 

sırasında da Genette‟in yaklaĢımı esas alınmakla beraber farklı anlatıbilimcilerin 

görüĢ ve yaklaĢımlarından da yararlanılmıĢ, alternatif terminolojiler kullanılmıĢtır. 

Böylece araĢtırmanın daha bütüncül, zengin ve derin bir zemine oturması istenmiĢtir. 

ÇalıĢmanın sonuç bölümünde anlatıcı, perspektif ve söylem bağlamında 

yapılan çözümlemelerde tespit edilen bulgular özetlenmiĢ ve elde edilen sonuçlar 

ortaya konarak değerlendirilmiĢtir.   

Akademik çalıĢmalar, bireysel emeğin ürünü olsa da farklı aĢamalarda baĢka 

kiĢilerin görüĢ, öneri, eleĢtiri ve yorumlarıyla zenginleĢir. Bu çerçevede ilk olarak 

danıĢmanlığımı yapan, çalıĢmanın her aĢamasında nezaket ve sabırla bana yol 

gösteren, tezi baĢtan sona okuyup değerlendirme ve önerileriyle katkıda bulunan 

Doç. Dr. Hacı ÖNEN; tez izleme jürisinde bulunup tezin her aĢamasını takip eden ve 

en son halini okuyup önerileriyle yol gösteren Doç. Dr. Osman ASLANOĞLU ve 



V 
 

Doç. Dr. Hayreddin KIZIL; Çukurova Üniversitesi‟nde öğrencisiyken modern 

edebiyatla ilgili kendisinden çok Ģey öğrendiğim, savunma jürisinde bulunma ricamı 

nezaketle kabul eden, değerlendirme ve önerileriyle çalıĢmayı zenginleĢtiren Prof. 

Dr. Mustafa APAYDIN; çalıĢmayı ilgi ve titizlikle okuyup gözden kaçırdığım 

noktalara iĢaret eden ve önerileriyle katkı sağlayan Dr. Öğr. Üyesi Ġlyas 

SUVAĞCĠ‟ya teĢekkür ederim.  

Konu belirleme aĢamasında görüĢlerine baĢvurduğumda öneri ve yorumlarını 

esirgemeyen Remezan ALAN ve Öğr. Gör. Zülküf ERGÜN; kendisi de anlatıbilim 

üzerine çalıĢan ve oluĢturduğu kaynakçasını benimle paylaĢan Dr. Kenan SUBAġI; 

anlatıbilimle ilgili özellikle Ġngilizce kaynaklara ulaĢmama vesile olan, roman 

alıntılarının Türkçe çevirisinin gözden geçirilmesine zaman ayıran ArĢ. Gör. Ümran 

ALTINKILIÇ; keza Türkçe çevirilerin gözden geçirilmesinde yardımını esirgemeyen 

Sevda ORAK REġĠTOĞLU; ve yorum, değerlendirme veya önerileriyle yolumu 

aydınlatan herkese ve en çok da her zaman dualarıyla bana kalkan olan, fedakar ve 

sevgi dolu annem Mircan Hanım‟a teĢekkür ederim. 

 

                                                                                        GüneĢ KAN 

                                                                                     Diyarbakır-2022 

 

 



VI 
 

 

ÖZET 

Günümüzde dünya edebiyatı içinde yer alan Kürtçe roman, doğduğundan 

1990‟lara kadar çok, tartıĢmanın dozu hafiflemiĢ haliyle de 2000‟lere kadar ontolojik 

bağlamda tartıĢmalı bir alan olmuĢtur. Bu tartıĢmanın en büyük sebebi, anı, 

biyografi, yaĢanmıĢ gerçeklik ya da kurgulanan gerçekliklerin, hatta deneme ve 

karalamaların roman adı altında yayınlanmasıydı. Yanı sıra muhtemelen yayıncıların 

Kürtçe yazımı teĢvik etme kaygıları nedeniyle teknik anlamda yetkin olsun olmasın 

Kürtçe yazılmıĢ birçok metni roman kategorisi altında yayınlaması, Kürtçe roman 

tartıĢmasını alevlendiren faktörlerdendir. Yayın aĢamasındaki değerlendirmelere 

benzer biçimde Kürtçe romanın eleĢtiri ve analizi de çoğunlukla içeriksel bağlamda 

yapılagelmiĢ, yapısal ve teknik yönü büyük oranda göz ardı edilmiĢtir. Bu çalıĢma, 

anlatıcı, perspektif ve söylem özelinde Kürtçe romanın bir anlatıbilimsel 

değerlendirmesidir. 1990 sonrasında yazılmıĢ realist, modernist ve postmodernist 

romanlara yoğunlaĢan çalıĢma, 1990‟ların Kürtçe roman için bir dönüm noktası 

olduğu ve edebi anlayıĢların romanın yapısal özeliklerinin biçimleniĢinde etkili 

olduğu iddiası taĢımaktadır. Bu bağlamda çalıĢma, 1990 sonrasında belli bir ivme 

kazanan Kürtçe romanın etkisinde yazıldığı realizm, modernizm ve postmodernizmin 

de doğrultusunda gerçekleĢen değiĢim ve dönüĢümünü, anlatıbilimin anlatıcı, 

perspektif ve söylem unsurları çerçevesinde ortaya serme amacındadır. ÇalıĢmaya 

konu edinen Kürtçe romanlar, Gérard Genette‟in yöntemi esas alınarak analiz 

edilmekle beraber diğer önemli anlatıbilimcilerin konuya dair yaklaĢımları da göz 

önünde tutulmuĢtur. ÇalıĢmada anlatıbilim üzerine okumalar analitik ve diyalektik 

yöntemle araĢtırma malzemelerine uygulanmıĢtır.  

Anahtar Sözcükler: Kürtçe Roman, Edebi AnlayıĢlar, Anlatıcı, Perspektif, 

Söylem.   

 



VII 
 

 

ABSTRACT 

The Kurdish novel, which is take part in the world literature today, has been a 

very controversial area in the ontological context from its emerge until 1990s. The 

discussion in question, continues until 2000s, at a reduced döĢe. The main reason for 

this discussion was that memories, biographies, lived reality or fictionalized realities, 

even essays and scribbles were published under the name of novel. Besides, the fact 

that publishers publish many Kurdish texts under the category of novel, probably 

because of their concerns to encourage writing in Kurdish, is one of the factors that 

blazed the discussion of Kurdish novel. In a similar way to the evaluations at the 

publication stage, criticism and analysis of the Kurdish novel has also been mostly 

done in context, and its structural and technical aspects have been substantially 

ignored. This study is a narratological evaluation of the Kurdish novel in respect to 

narrator, perspective and discourse. Concentrating on the realist, modernist and 

postmodernist novels written after 1990, the study claims that the 1990s was 

milestone fort he Kurdish novel and that literary movements were effective in 

formatting the structural features of the novel. In this context, the aim of this study is 

to disclosure alteration and transformation of the Kurdish novel, which gained a 

significant acceleration after 1990, within the framework of narrator, perspective and 

discourse elements of narratology. In this direction, realism, modernism and 

postmodernism, in which the Kurdish novel was written under the influence, will be 

considered as important paradigms. Although Kurdish novels that are subject of the 

study were analyzed based on the method of Gérard Genette, the approaches of other 

important narrators on the subject were also taken into consideration. In the study, 

readings on narratology were applied to research materials with analytical and 

dialectical methods. 

Keywords: Kurdish Novel, Literary Movements, Narrator, Perspective, 

Discourse. 

 

 



VIII 
 

 

 ĠÇĠNDEKĠLER  

                                                                                                    Sayfa No. 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................ I 

ÖZET......................................................................................................................... VI 

ABSTRACT ............................................................................................................ VII 

ĠÇĠNDEKĠLER ..................................................................................................... VIII 

TABLO LĠSTESĠ ................................................................................................... XII 

ġEKĠL LĠSTESĠ .................................................................................................... XIII 

KISALTMALAR .................................................................................................. XIV 

GĠRĠġ .......................................................................................................................... 1 

1. ARAġTIRMANIN AMAÇ VE ÖNEMĠ ........................................................ 1 

2. ARAġTIRMANIN KAPSAM VE SINIRLARI ............................................ 3 

3. ARAġTIRMANIN YÖNTEMĠ ...................................................................... 4 

4. ARAġTIRMANIN ZORLUKLARI (ENGEL VE PROBLEMLER) ......... 6 

5. ANLATI KAVRAMI ...................................................................................... 8 

6. ANLATIBĠLĠM VE ANLATI TEORĠSĠNĠN KISA BĠR TARĠHÇESĠ .. 15 

7. KÜRTÇE’DE ANLATIBĠLĠM ÇALIġMALARI ...................................... 26 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TARĠHSELDEN GÉRARD GENETTE’ĠN TEORĠSĠNE DOĞRU ANLATICI 

PERSPEKTĠF VE SÖYLEM 

 

1.1. ANLATICI KAVRAMI ................................................................................ 31 

1.1.1. Anlatısal BildiriĢim Durumunun Katılımcıları ......................................... 33 



IX 
 

1.1. 2. Yazar - Ġma Edilen Yazar - Anlatıcı ........................................................ 38 

1.1. 3. Okur - Ġma Edilen Okur - Dinleyici ......................................................... 44 

1.1. 4. Anlatıcının Güvenirliği - Güvenilmezliği ................................................ 48 

1.1.5. Gérard Genette‟in Anlatıcı Teorisi ........................................................... 52 

1.1.5.1. Anlatma Zamanı ................................................................................. 53 

1.1.5.2. Anlatı Düzeyleri ................................................................................. 54 

1.1.5.2.1. Üst Anlatı .................................................................................... 57 

1.1.5.2.2. Metalepsis Ya Da Düzey Sınırı Ġhlali .......................................... 58 

1.1.5.3. ġahıs: Gérard Genette‟in Anlatıcı Tipolojisi ..................................... 61 

1.1.5.4. Anlatıcının ĠĢlevleri ............................................................................ 64 

1. 2. BAKIġ AÇISI PERSPEKTĠF VE ODAKLANMA ................................... 66 

1.2.1. Genel Hatlarıyla BakıĢ Açısı ÇalıĢmaları ................................................. 67 

1.2.2. Odaklanma: Gérard Genette‟in Odaklanma Tipolojisi ............................. 71 

1.2.2.1. Sıfır Odaklanma ................................................................................. 73 

1.2.2.2. Ġç Odaklanma ..................................................................................... 74 

1.2.2.3. DıĢ Odaklanma ................................................................................... 76 

1.3. KURMACA ESERLERDE SÖYLEM: SÖZ, BĠLĠNÇ VE ALGININ 

SUNUMU .............................................................................................................. 79 

1.3.1. Dolaylı Söylem ......................................................................................... 83 

1.3.2. Serbest Dolaylı Söylem ............................................................................ 83 

1.3.3. Dolaysız Söylem ....................................................................................... 86 

1.3.4. Anlatılan KonuĢma ................................................................................... 86 

1.3.5. Ġç Monolog ................................................................................................ 87 

1.3.6. Bilinç AkıĢı ............................................................................................... 89 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

KÜRTÇE ROMAN ÜZERĠNE BĠR DEĞERLENDĠRME 

 

2.1. KÜRTÇE ROMAN ÜZERĠNE ÇALIġMAYI SORUNSALLAġTIRAN 

ETKENLER .......................................................................................................... 92 

2.1.1. Kürtçe Romanı Tanımlama ve Bütünlüklü Değerlendirebilme Sorunu ... 92 

2.1.2. Kürtçe Romanı Sınıflandırma Sorunu ...................................................... 93 

2.2. KÜRTÇE ROMANIN DOĞUġUNU SAĞLAYAN DĠNAMĠK VE 

MOTĠVASYONLAR ............................................................................................ 95 

2.3. KÜRTÇE ROMANIN MEKÂNLARI VE HAWAR EKOLÜ’NÜN ÖZEL 

YERĠ ...................................................................................................................... 98 

2.3.1. Sovyetler Birliği‟nde Kürtçe Roman ........................................................ 98 

2.3.2. Ġranda Kürtçe Roman .............................................................................. 100 



X 
 

2.3.3. Kürdistan‟da Kürtçe Roman ................................................................... 102 

2.3.4. Hawar Ekolü ve Kürtçe Roman .............................................................. 103 

2.3.5. Ġsveç‟te Kürtçe Roman ........................................................................... 104 

2.3.6. Türkiye‟de Kürtçe Roman ...................................................................... 111 

2.4. KÜRTÇE ROMAN’DA ESTETĠK ............................................................ 120 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EDEBĠ ANLAYIġLAR ĠLE ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM 

BAĞLAMINDA KÜRTÇE ROMANININ ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ   

 

3.1. ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM BAĞLAMINDA GERÇEKÇĠ 

KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ ................................. 125 

3.1.1. Realizm ................................................................................................... 125 

3.1.2. Gulên Şoran‟da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi ......................... 131 

3.1.2.1.  Gulên Şoran‟da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri ....................................................................................................... 131 

3.1.2.2. Gulên Şoran‟da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem ......................... 138 

3.1.3. Miriyê Heram‟da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi ....................... 155 

3.1.3.1. Miriyê Heram‟da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri ....................................................................................................... 155 

3.1.3.2. Miriyê Heram‟da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem ...................... 160 

3.2. ANLATICI ODAKLANMA VE SÖYLEM BAĞLAMINDA 

MODERNĠST KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ ........ 170 

3.2.1. Modernizm .............................................................................................. 170 

3.2.2. Tofan‟da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi .................................... 176 

3.2.2.1. Tofan‟da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı Düzeyleri

 ....................................................................................................................... 176 

3.2.2.2. Tofan‟da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem .................................... 188 

3.2.3. Mijabad‟da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi ................................ 192 

3.2.3.1. Mijabad‟da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri ....................................................................................................... 192 

3.2.3.2. Mijabad‟da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem ................................ 207 

3.3. ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM BAĞLAMINDA 

POSTMODERN KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ .... 212 

3.3.1. Postmodernizm ....................................................................................... 212 

3.3.2. Otobês‟te Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi ................................... 221 

3.3.2.1. Otobês‟te Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı Düzeyleri

 ....................................................................................................................... 221 



XI 
 

3.3.2.2. Otobês‟te Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem ................................... 230 

3.3.3. Gramera Bêhizûr‟da Anlatıcı Perspektif ve Söylem .............................. 247 

3.3.3.1. Gramera Bêhizûr‟da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve 

Anlatı Düzeyleri ............................................................................................ 247 

3.3.3.2. Gramera Bêhizûr‟da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem ................. 263 

SONUÇ .................................................................................................................... 276 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 293 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



XII 
 

 
 

TABLO LĠSTESĠ 

                                                                                                    Sayfa No. 

Tablo 1: Wolf Schmid‟in BildiriĢim Düzeyleri Modeli ............................................. 36 

Tablo 2: Gérard Genette‟in Anlatı Düzey ve ĠliĢki Tablosu ...................................... 63 

Tablo 3: G. Genette ile Wolf Schmid‟in Anlatıcı Tipolojilerinin KarĢılaĢtırılması .. 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XIII 
 

 

ġEKĠL LĠSTESĠ 

                                                                                                    Sayfa No. 

ġekil 1: Seymour Chatman‟ın Anlatı-BildiriĢim Durumu Diagramı ......................... 34 

ġekil 2: Gérard Genette‟in Anlatı Düzeyleri ġeması ................................................. 56 

ġekil 3: Susan Lanser‟in Anlatıcının Anlatıya Mesafesi Ģeması ............................... 62 

 

 

 

 

 

 

 



XIV 
 

 

KISALTMALAR 

 

 
a.g.e. Adı geçen eser 

Akt.  Aktaran 

Bkz.        Bakınız 

C.        Cilt 

Çev.        Çeviren 

Der.  Derleyen 

Ed.    Editör 

Haz.   Hazırlayan 

M.K.C.                Mahabad Kürt Cumhuriyeti 

MKM                  Mezopotamya Kültür Merkezi 

NÇM                   Navenda Çanda Mezopotamya /MKM 

Par.                     Paragraf 

s.                          Sayfa 

S.                         Sayı 

SDS Serbest Dolaylı Söylem 

Vb.                      Ve benzeri 

Vol.                     Volume/Sayı 

Yay.                    Yayınları 

 

 

 

   



1 
 

 

GĠRĠġ 

1. ARAġTIRMANIN AMAÇ VE ÖNEMĠ 

Epey uzun bir süre boyunca Kürtçe roman, ontolojik bir mesele olarak 

tartıĢma konusu olmuĢtur. Bizzat bazı ünlü Kürtçe roman yazarlarının görünürlük 

kazandıkları her fırsatta Kürtçe romanın varlığına vurgu yapması, yanı sıra Kürt 

edebiyatı alanında çalıĢan akademisyen ve araĢtırmacıların yaptıkları inceleme ve 

araĢtırmalar sonucu bu tartıĢma, Kürtçe romanın varlığı lehine sonuçlanmıĢtır. Bir 

olgu olarak kabul edilen ve sayısı her geçen gün artan Kürtçe roman üzerine çok 

yönlü analizler yapılmıĢ ve halen gerek bireysel denemelerin gerekse de dünyanın 

farklı yerlerindeki birçok üniversitenin bünyesinde tez ve akademik çalıĢmaların 

konusu olmaktadır. Söz konusu çalıĢmalar çoğunlukla Kürtçe romanın tarihsel, 

sosyolojik, siyasal, kültürel, folklorik gibi yönlerden analizine yönelik 

yapılagelmiĢtir. ġimdiye kadar Kürtçe romanı bir bütün olarak anlatıbilimsel açıdan 

inceleyen araĢtırmalar yok denmese de çok azdır. Olanlar ise genellikle makale ve 

yüksek lisans tezi hüviyetindedir. Kürtçe romanın doktora tezi derecesinde disiplinli 

ve uzun soluklu anlatıbilimsel incelenmesi, araĢtırdığımız kadarıyla mevcut değildir.  

Bu çalıĢmanın amacı, anlatıbilimin temel unsurları olan anlatıcı, perspektif ve 

söylem uygulamalarını analiz etmek suretiyle Kürtçe romanda yaratılan kurgusal 

dünyaların nasıl sunulduğunu incelemektir. Her roman anlatısında aynı anlatıcı tipi 

ve perspektif modelinin kullanılmaması ve karakter bilinçlerinin aynı Ģekilde 

yansıtılmaması farklı gerekçelerle açıklanabilir. Bunlardan en önemlilerinden biri 



2 
 

kuĢkusuz zamanla ortaya çıkan edebi anlayıĢların söz konusu anlatı kategorilerinin 

değiĢim ve dönüĢümü üzerindeki etkisidir. Bu yüzden araĢtırma nesnesi olarak 

seçilen romanlar gerçekçilik, modernizm ve postmodernizm anlayıĢları da dikkate 

alınarak analiz edilecektir. Kürtçe romanın belli bir periyodu anlatıcı, perspektif ve 

söylem gibi anlatıbilimsel kategorilerle masaya yatırılacak ve anlatısal değiĢimlerin 

seyri romanların etkisinde yazıldığı edebi anlayıĢlarla iliĢkisi de göz önünde 

tutularak örneklemler üzerinden belirlenecektir. 

Roman gerek anavatanı olan Batı‟da gerek ithal olarak girdiği Doğu‟da en 

çok üretilen, talep gören ve üzerinde akademik çalıĢmalar yapılan edebi kurmaca 

türüdür. Roman türü tarihsel, sosyolojik, siyasal, Ģematik, yapısal ve diğer baĢka 

açılardan incelenebilir. Kürtçe romanın tematik açılardan incelenmesi, Kürtlerin 

sosyolojisi, folkloru, tarihi, diğer uluslarla iliĢkileri, siyasi bilinç ve benzer konularda 

fikir vermesi açısından önemlidir. Ancak bunların hepsi edebiyat dıĢı etmenler olup 

söz konusu eserin edebi değerini saptamak konusunda herhangi bir etkileri yoktur. 

Kürtçe romanın anlatıbilimsel açıdan incelenmesi, yapısal özelliklerinin ortaya 

konulması ve kurgusal dünyanın ne tür araçlarla inĢa edildiğinin gösterilmesi 

açısından önemlidir. Yapısal ve kurgusal özellikler saptanırken aynı zamanda 

anlatıbilimsel kategorilerin birbirleriyle bağlantıları, kullanılan anlatı tekniklerinin 

hangi amaçlarla tercih edilmiĢ olabileceği, istenen amaçlara uygun kullanılıp 

kullanılmadığı gibi noktalara da dikkat çekilir. Bu bakımdan incelenen malzemenin 

niteliksel yönü, yani „edebi‟liği de değerlendirilmiĢ olur. Anlatıbilimsel analizler 

edebiyat eserlerinin niteliklerini açık ettiği için okurda farkındalık yaratıp daha 

nitelikli bir okur kitlesi yaratır. Ayrıca edebi yapıtın inĢa ediliĢ süreçleri hakkında 

bilgi sahibi olan okur, okuduğu dünyanın kurgusal ve zihinde yaratılan bir dünya 

olduğunu bilir. Böylece daha bilinçli bir okur kitlesi ortaya çıkar ve herhangi bir 

yazar herhangi bir kurgusal yapıtından dolayı ayıplanmaz, kınanmaz veya 

yargılanmaz. Diğer taraftan baĢka dillerin edebiyat araĢtırmalarında gerek edebiyat 

ilgilileri gerekse de üniversitelerin edebiyat bölümü öğrencileri için hazırlanmıĢ 

edebi yapıt çözümlemeleri kayda değer çoğunluktadır. ÇalıĢmamızın Kürt edebiyat 

incelemeleri alanında bu yönde var olan boĢluğu tek baĢına dolduramasa da önemli 



3 
 

katkılar sağlayacağı düĢüncesindeyiz. Bu çalıĢma, Kürtçe romanında anlatıcı ve ona 

bağlı unsurların serüvenini gösterme ve ayrıca Kürtçe romanın anlatısal imkânlarını 

ortaya koyması açısından önemlidir. Son olarak, kurgusal dünyalara giriĢ yaparken 

okurun kulağına gelen „ses‟ler ve okurun bakıĢını ayarlayan „görme‟ hallerini 

kuramsal bir çerçevede araĢtıran ve örnekleyen bu çalıĢmanın Kürtçe romana farklı 

bir bakıĢ getireceği ve yararlı olacağı düĢüncesindeyiz.   

2. ARAġTIRMANIN KAPSAM VE SINIRLARI  

1990'lardan sonra yayımlanmıĢ Kürtçe romanlar arasından farklı estetik 

anlayıĢlarla yazılmıĢ 6 karakteristik romanın anlatıcı ve onunla yakın iliĢki içinde 

olan perspektif ve söylem unsurlarıyla analizi, bu tezin uygulama kısmındaki 

kapsamını oluĢturur. 1990 sonrası Kürtçe romanının anlatma durumu ve imkânlarının 

etkisinde yazıldıkları estetik anlayıĢları göz önünde tutularak araĢtırıldığı tezde, 

gerçekçilik anlayıĢı çerçevesinde Eta Nehayî‟nin Gulên Şoran / Li Pey Qedereke 

Winda (Gulî Şoran / Le Şiwên Çarenûsêkî Win) (1995) ve Bavê Nazê‟nin Miriyê 

Heram (2009); modernizm anlayıĢı çerçevesinde Hesenê Metê‟nin Tofan (2000) ve 

Jan Dost‟un Mijabad (2004); postmodernizm anlayıĢı çerçevesinde ise Ciwanmerd 

Kulek‟in Otobês (2010) ve ġener Özmen‟in Gramera Bêhizûr (2014) romanları 

araĢtırma nesnesi olarak seçilmiĢtir.  

Tezin kuramsal çerçevesi ise giriĢ bölümü ile birlikte üç bölümü kapsar. GiriĢ 

kısmında anlatı kavramı ile anlatıbilimin ve diğer anlatı teorilerinin kısa tarihçesine 

kısaca değinilmiĢtir. Birinci bölümde Gérard Genette‟in Anlatının Söylemi Yöntem 

Hakkında Bir Deneme adlı eserinde ileri sürdüğü „kip‟ kavramı altında geliĢtirdiği 

anlatı pespektifi ve anlatı mesafesi (yaygın adıyla söylem) ile „ses‟ kavramı adı 

altında geliĢtirdiği anlatıcı modelleri, diğer anlatı teorisyenlerinin görüĢleri de 

dikkate alınarak bazen karĢılaĢtırmalı bazen eleĢtirel olmak suretiyle diyalektik bir 

yaklaĢımla tanıtılıp irdelenmiĢtir. Ġkinci bölümde ise Kürtçe romanın ortaya çıkıĢı, 

önüne çıkan fırsatlar, karĢılaĢtığı engeller, geliĢim dinamikleri ve günümüzdeki 

durumu irdelenmiĢtir. Ayrıca tezin uygulama bölümünde roman çözümlemelerine 



4 
 

geçmeden önce, romanların belirlenmesi ve analiz edilmesinde etkili kriterlerden biri 

olan edebi anlayıĢlar kısaca gözden geçirilmiĢtir.   

 

3. ARAġTIRMANIN YÖNTEMĠ  

Bu tezin uygulama kısmı için seçilen eserler, Gérard Genette‟in Marcel 

Proust‟un Kayıp Zamanın İzinde (À la recherche du temps perdu)‟sini anlatıbilimsel 

açıdan incelerken geliĢtirdiği yöntem ile analiz edilecektir. Gérard Genette‟in 

anlatıbilim teorisi, hem oldukça ayrıntılı hem tutarlı olması ve aynı zamanda 

uygulama sırasında oldukça pratik ve somut olduğu için yöntem olarak benimsendi. 

Ayrıca Genette‟in anlatıbilimsel yöntemi, özellikle anlatıcı ve perspektif konularına 

getirdiği bakıĢ açısıyla anlatı teorisinde çok özel bir yer tutmaktadır. Genette, 

geçmiĢteki anlayıĢları reddederek yerine yeni bir yaklaĢım getirmesi ve bu 

yaklaĢımın kendinden sonraki çalıĢmaları etkilemesi bağlamında anlatı 

çalıĢmalarında bir köprü iĢlevi görmektedir. Genette, kendinden önce süregelen 

anlayıĢın hakimiyetini sarsmıĢ ve kurgu dünyasında konuĢan ve görenin her zaman 

aynı kiĢide toplanmadığını vurgulamıĢtır. Yanı sıra Genette‟in yöntemi kendinden 

sonraki anlatıbilimsel çalıĢmaları çok büyük oranda yönlendirmiĢ ve günümüzde de 

en çok atıf yapılan anlatı teorisyenlerinin en üst sıralarında, belki de ilk sıra, yer 

almaktadır. 

Genette, Anlatının Söylemi Yöntem Hakkında Bir Deneme‟de öne sürdüğü ve 

Narrative Discourse Revisited (Nouveau discours du récit)‟de tekrar gözden 

geçirdiği anlatıbilimsel yöntemi üç ana unsur üzerinden oluĢturur. Ġlk olarak düzen, 

süre, sıklık ana kategorileri ve bunların alt kategorileriyle edebi anlatılarda zamanın 

kurgulanıĢını ayrıntılarıyla ortaya koyar. Sonrasında Genette, o zamana kadar 

ayrılmaz bir bütün olarak ele alan kendinden önceki anlatı teorisyenlerinin tersine 

anlatıcı ve bakıĢ açısı kavramlarını “kim görüyor?” ve “kim anlatıyor?” soruları 

temelinde birbirinden ayrıĢtırarak değerlendirir. “Kip” ana kategorisinde 

anlatıbilimin en kadim zıtlığı olan mimesis-diegesis kavramları çerçevesinde bir 



5 
 

anlatıda aktarılan bilginin düzenleniĢ modlarını, bir diğer ifadeyle aktarılanların 

karaktere mi söyletildiği ya da doğrudan anlatıcının mı aktardığı temelinde 

anlatıcının anlatıya mesafesini; diğer taraftan anlatı perspektifinin karakterin mi 

yoksa anlatıcının mı görüĢ alanına göre ayarlandığını inceler. Dolayısıyla kip 

kavramı, söylem türleri ya da anlatım teknikleri ile anlatıda kurgulanan dünyanın 

nereden görüldüğü konularını içerir. Bu yönüyle anlatı kipi, “kim görüyor?”, daha 

geniĢletilmiĢ haliyle “kim algılıyor?” sorusuna cevap arar. “Ses” ana kategorisinde 

ise Genette konumu, fonksiyonları ve diğer bütün yönleriyle anlatıcıyı odak 

noktasına yerleĢtirir. Böylece ses kategorisi de “kim konuĢuyor?” sorusunu 

yanıtlamaya odaklanır ve konuĢmanın hangi konumda yapıldığı, ne tür iĢlevleri 

yerine getirdiği gibi ayrıntıları inceler.  

Bu tezde Genette‟in anlatının üç ana unsuru üzerine kurduğu anlatıbilimsel 

yönteminin zaman unsurunu dıĢarda bırakıp “kip” ve “ses” kavramlarından yola 

çıkarak seçilen Kürtçe romanlar incelenecektir. Anlatının zaman, karakter, mekân 

gibi unsurları bağımsız bir Ģekilde incelenmeye daha müsaitken anlatıcı, perspektif 

ve söylem unsurları için aynı durum büyük oranda geçerli değildir. Her ne kadar bir 

anlatıda konuĢan, anlatan ve gören (algılayan) kesin bir Ģekilde birbirinden 

ayrıĢtırılabilse de çoğunlukla bu üç unsurun kimi zaman hafif kimi zaman daha 

yoğun bir Ģekilde birbirine temas ettiği ve bazen tamamen kesiĢtiği bir gerçektir. 

Nitekim Genette‟in kendisi, Narrative Discourse Revisited adlı çalıĢmasında 

odaklanma, iliĢki, düzey (daha açık bir ifadeyle odaklanma, anlatıcı tipi ve düzeyi) 

parametrelerinin kesiĢimini gösteren bir tablo hazırlar ve tablonun kutularını uygun 

eserlerle doldurur.  

Özetle bu çalıĢmada yöntem olarak Genette‟in Anlatının Söylemi Yöntem 

Hakkında Bir Deneme adlı çalıĢmasında öne sürdüğü anlatıcı ve odaklanma 

tipolojileri esas alınacaktır. Söylem kısmında ise daha çok farklı teorisyenlerin 

görüĢleri birlikte değerlendirilecek ve genel kabul görmüĢ kavramlar esas alınacaktır. 

Genel itibariyle kimi yerlerde Genette‟in yönteminin haklılığını pekiĢtirici kimi 



6 
 

yerlerde yöntemin eksik bıraktığı noktaları doldurmak ya da konuya farklı bir yorum 

getirmek suretiyle bağlam dıĢına çıkmadan Dorrit Cohn, Seymour Chatman, Franz 

K. Stanzel, Wayne C. Booth, David Lodge, Umberto Eco, Tzvetan Todorov, Milan 

Kundera, Terry Eagleton, James Wood, José Ortega Y Gasset ve diğer birçok anlatı 

teorisyeni ile kurmaca anlatıları yorumlayan yazarların görüĢlerinden 

yararlanılacaktır. Bu Ģekilde konunun tekdüze olmaktan uzaklaĢıp farklı yorum ve 

değerlendirmelerle zengin ve özgün bir zemine oturacağına inanıyoruz.     

4. ARAġTIRMANIN ZORLUKLARI (ENGEL VE PROBLEMLER) 

Bu tez tasarlanırken ve hazırlanırken gerek dönemsel sınırlarını 

belirginleĢtirme gerek araĢtırma nesnesi belirleme gerekse de kuramsal çerçeveye 

nelerin dahil edilmesi, nelerin dıĢarda bırakılmasına karar vermek konusunda kimi 

problemler ve zorluklar yaĢanmıĢtır. Ġlk olarak araĢtırmanın konusunu belirlemek, 

baĢlı baĢına kendi içinde bazı zorluklar barındırır. Kürtçe roman, içeriksel anlamda 

birçok açıdan incelenmeye oldukça uygun bir alandır ki üzerine yapılan birçok 

araĢtırma ve inceleme de zaten bu yöndedir. Ancak herhangi bir edebi anlatı 

bağlamsal açıdan olduğu kadar yapısal bağlamda da incelenmeye gerek duyar. Bu 

çerçevede Kürtçe roman üzerine yapılan yapısal araĢtırma ve analizlerin yetersizliği 

bariz bir Ģekilde görülmektedir. Bu nedenledir ki feminist yaklaĢımlar ve 

karĢılaĢtırmalı edebiyat bağlamında Kürtçe romanı analiz etmek güçlü amaçlarımız 

arasındayken yapısal analiz konusunda karar kıldık. Böylece Kürtçe romanda 

yaratılan kurgusal dünyalar ve bu dünyaların kapılarını açan ve okura rehberlik eden 

“ses”ler ile bu dünyada olup bitenleri belli bir konumdan gösteren görüĢ alanı, daha 

doğrusu okurun yönünü belirleyen tüm “algı”lar ilgimizi cezbetti. Bu noktada 

merakımıza bilimsel anlamda cevap veren alan, anlatıbilimin ta kendisi idi. 

Anlatıbilim homojen, teksesli bir alan olmayıp kendi içinde kimi yerde birbirini 

tamamlayan kimi yerde birbirine zıt düĢen teoriler barındırır. Bu teoriler içinde 

Gérard Genette‟in anlatıbilimsel yöntemi, merak ve amacımıza en uygun yöntem 

olarak seçildi. Yönteme karar kılındıktan sonra yöntem bir bütün olarak mı yoksa 

içindeki belli tipolojilerin kullanılması mı gerektiği, yöntemin bir yazarın tüm 

romanlarına mı yoksa farklı yazarlardan seçilmiĢ romanlara mı uygulanacağı gibi 



7 
 

zorlayıcı sorular kendini gösterdi. Edebi eserlerde zamanın kurgulanıĢı, anlatıcı ve 

perspektif konularına odaklanan Genette‟in anlatıbilimsel yöntemini bir bütün olarak 

kullanmak yerine amacımıza uygun olarak anlatıcı, anlatım teknikleri (söylem) ve 

perspektif konularını detaylıca inceleyen “kip” ve “ses” bölümlerinde geliĢtirdiği 

yöntem benimsendi. Yanı sıra kuramsal çerçeveyi hazırlarken sadece Genette‟in 

yöntemini tanıtıcı bir yol izlenmemiĢ ve kolaycılığa kaçılmamıĢtır. Bunun yerine 

Genette‟in dıĢında farklı teorisyenlerin ilgili konulardaki düĢünceleri de göz önünde 

tutulmuĢ, daha geniĢ bir çerçeve oluĢturulmaya çalıĢılmıĢtır. Üstelik ilgili konular 

için önem arz eden ama Genette‟in değinmediği konular da kuramsal çerçeveye 

eklenmiĢtir. Böylece bütünlüklü, kapsayıcı ve tamamlayıcı bir kuramsal çerçeve 

oluĢturma yoluna gidilmiĢtir. 

AraĢtırma nesnelerine gelince, bir yazarın tüm eserlerini seçmek, kuĢkusuz 

bir doktora tezi için seçilebilecek bir tutumdur. Ancak bizim amaçlarımız 

kapsamında böyle bir seçim çok sınırlı olacağından benimsenmedi. Kürtçe romanda 

anlatma durumu ve imkânları hakkında genel bir resim oluĢturmak açısından farklı 

yazarlardan eserler araĢtırma nesnesi olarak seçilmiĢtir. ĠĢte tam bu noktada 

çalıĢmamızın, aynı zamanda Kürt edebiyatı alanında yürütülen ve kapsamlı olma 

iddiasında olan her çalıĢma için, en zorlayıcı yönü ortaya çıktı. Hangi kriterlere göre 

araĢtırma nesneleri belirlenmeli?: belli dönemler göz önünde tutularak kronolojik bir 

sıralama, sadece bir dönem, yazıldığı coğrafya, lehçeler, belli bir estetik anlayıĢa 

göre mi? Açıkçası baĢlangıçta Kürtçe romanı bir bütün olarak düĢündüğümüz için 

coğrafya ve lehçe kriterlerini saf dıĢı bırakıp doğduğu günden bugüne geçirdiği 

değiĢim ve geliĢimi gözlemlemek amacıyla kendi içinde belli dönemler belirleyip 

kronolojik bir yaklaĢım benimsedik. Ancak kronolojik dönemleĢtirmenin kaba 

hatlarıyla çizildiği ve bilimsel bir dayanaktan yoksun olduğunu düĢünerek fikrimizi 

değiĢtirip yeniden bir seçim yapmak yoluna gittik. Bu sefer Kürtçe romanın 1935‟te 

baĢlamakla beraber 1990‟lara kadar hem çok sınırlı sayıda üretildiği hem de yazılan 

romanların birkaç istisnai örneği dıĢarda bırakırsak tek çizgide, çoğunlukla sosyalist 

gerçekçilik, anlayıĢıyla yazıldığını fark ettik. 1990‟lar ise Kürtçe roman için hem 

nitelik hem de nicelik olarak bir dönüm noktasıdır. Bu tarihten sonra Kürtçe roman 



8 
 

hem sayıca hızla çoğalmaya baĢlar hem de artık Kafkas Kürtçe romanının, 

dolayısıyla sosyalist gerçekçilik anlayıĢının kırılması gerektiğini fark edilir. Bu 

tarihten sonra Kürt yazarlar gerçekçi, modernist, postmodernist ve daha farklı 

anlayıĢları benimseyip Kürtçe romanının çok yönlü geliĢmesine katkıda bulunur. Bu 

tespit, aktif Ģekilde yazıldığı bütün coğrafyalardaki Kürtçe roman için büyük oranda 

geçerlidir. ĠĢte bu yüzden Kürtçe romanın gerçek anlamda geliĢmesinin dönüm 

noktası olan 1990‟ları baĢlangıç alıp günümüze doğru geldik. Bu kısa süre içinde 

Kürtçe romanın geliĢim dinamiklerini gösteren en önemli kriterlerden biri olarak da 

baskın edebi anlayıĢları dikkate aldık. Ayrıntılara girildiğinde zorlayıcı engeller 

olabilecek coğrafya ve lehçeleri ayırıcı bir kriter olarak düĢünmedik ve Kürtçe 

romanı bir bütün olarak alma gereği duyduk. Bununla birlikte ille de Ģu coğrafyada 

ya da bu lehçe ile yazılmıĢ bir eseri de dahil etmek için zorlamadık. Olabildiğinde 

kapsayıcı olmaya çalıĢıldı ve araĢtırma malzemeleri öncelikli olarak barındırdıkları 

anlatıbilimsel olanaklar ve yenilikler dikkate alınarak seçilmiĢtir.        

5. ANLATI KAVRAMI 

Etimolojik açıdan bakıldığında “anlatı” kavramının “anlatma” fiiliyle 

yakından iliĢkili olduğu ortadadır. Bu doğrultuda en indirgemeci mantık yürütme 

yoluyla “anlatı”nın “anlatma”nın ürünü olduğu ve her “anlatma” eyleminin bir 

“anlatı” meydana getirdiği gibi bir sonuca varılabilir. Bu noktada anlatı kavramının 

“hikaye etme” ile iliĢkisi, kritik bir rol oynar. Gerçek anlamda anlatının kökeni 

hikaye anlatmaya dayanır. (Fulford, 2017; 12) “Hikaye” yaratmaya yönelik her 

anlatma fiili bir anlatı meydana getirir, denebilir. Söz gelimi “okumak, insanı 

geliĢtirir” ifadesi bir yargı cümlesi olup herhangi bir hikaye unsuru barındırmaz. 

Oysa “okudum” ifadesi tek bir fiilden oluĢmasına rağmen içinde bir hikaye 

barındırır, dolayısıyla mini bir anlatı sayılabilir. 

“Hikaye etme”, dolayısıyla anlatı uygarlık kadar eski ve hayatın her 

alanındadır. Sinema, tiyatro, dizi, edebiyat, tarih, siyaset, psikoloji, arkeoloji, 

antropoloji, fizik, kimya, biyoloji, yapay zeka çalıĢmaları, sanat, sosyoloji, medya ve 



9 
 

daha baĢka disiplinler, yanı sıra gündelik hayat sayısız anlatılarla kuĢatılmıĢ 

durumdadır. Ġlk anlatıbilim çalıĢmalarının öncülerinden Roland Barthes de anlatının 

disiplinlerarası özelliği, evrenselliği, baĢlangıcı ile ilgili düĢüncelerini Ģöyle ifade 

eder: 

Dünyada sayılamayacak kadar anlatı var. Her Ģeyden önce ĢaĢılacak sayıda tür 

söz konusu; bu türler de, sanki her özdek, insanın, anlatılarını güvenip 

açabilmesine uygunmuĢ gibi, değiĢik tözlere dağılmıĢ. Anlatının dayanağı, 

eklemli dil (sözlü ya da yazılı), görüntü (durağan ya da devingen), el kol baĢ 

hareketi ve bütün bu tözlerin düzenli bir karıĢımından oluĢabilir. Söylende 

(mitte), efsanede, fablda, masalda, uzun öyküde, destanda, hikâyede, trajedide, 

dramda, komedide, pantomimde, tabloda (Carpaccio‟nun Azize Orsola‟sını 

düĢünelim), vitrayda, sinemada, çizgi resimlerde, sıradan bir haberde, 

konuĢmada anlatı hep vardır. Üstelik, sonsuz denebilecek sayıdaki bu biçimler 

altında, anlatı bütün zamanlarda, bütün yerlerde, bütün toplumlarda vardır. 

Anlatı insanlık tarihinin kendisiyle baĢlar; dünyanın hiçbir yerinde anlatısı 

olmayan bir halk yoktur, hiçbir zaman da olmamıĢtır. Bütün sınıfların, bütün 

insan topluluklarının anlatıları vardır ve çoğunlukla bu anlatılar değiĢik, hatta 

karĢıt kültürlerdeki insanlar tarafından ortaklaĢa olarak tadılır. Ġyi yazın olmuĢ, 

kötü yazın olmuĢ anlatının umurunda değildir. Ġster uluslararası, ister tarihler 

aĢırı, ister kültürler aĢırı olsun, anlatı hep vardır, tıpkı yaĢam gibi. (Akt. Rifat, 

2008; 319-320) 

Anlatmak insanın en temel özelliklerindendir, dolayısıyla anlatı insanlık tarihi 

kadar eskidir. Ġnsan bilinci üzerine çalıĢan birçok bilim insanı insan bilincinin anlatı 

yapısına, baĢka bir deyiĢle beynin kurmaca veya edebi oluĢuna dikkat etmiĢlerdir. 

Nobel ödülü sahibi Gerald Edelman zihnin çalıĢma biçimi ve dünyayı 

anlamlandırmada kiĢisel deneyimin rolünü araĢtırmıĢtır. Edelman‟a göre kiĢisel 

tecrübelerle Ģekillenen bilinç tektir ve tek baĢına her zaman yetersizdir. Bu yüzden 

bilinç, gerçek ya da kurmaca baĢka zihinlerle hep diyalog içindedir. (Lodge, 2017; 

20-22, 120-121) Sürekli baĢka zihinlerle diyalog içinde olan zihin, baĢkalarının 

deneyimini kendi yaĢamıĢ gibi hissedebilir. Sadece kargacık burgacık harflerden 

ibaret bir anlatıyı okurken anlatıcının sesini duyuyor gibi hissetmek, karakterler ve 

zihinleriyle özdeĢleĢmek, betimlenen bir sahnenin gözümüzün önündeymiĢ gibi 

canlanması, betimlenen bir meyve ya da yiyeceğin tadını almak ve bunun gibi 

duyuları harekete geçiren Ģey tam da beynin kurmaca yapısıyla ilgilidir. Edelman‟ın 

nörobilim çalıĢmalarından hareket eden Mark Turner de zihnin edebi olduğunu ileri 

sürer. Ġnsan zihni, duygu ve düĢünce parçacıklarını birleĢtirme, karĢılaĢtırma, öğeler 



10 
 

arasında bağıntılar kurma gibi fonksiyonları gerçekleĢtirir. ĠĢte zihnin bu 

fonksiyonlarının çalıĢması, anlatı sayesinde mümkün olur. Daha açıklayıcı bir 

ifadeyle insan zihni, zihinsel olarak bir anlatı oluĢturma ve baĢkalarından duyduğu 

anlatıları anlamlandırma veya yeniden üretme yeteneğine sahiptir. (Fulford, 2017; 

84) Anlatının insanlık tarihindeki yeri, zihnin çalıĢma yapısındaki rol ve önemi göz 

önüne alındığında artık homo sapiens‟i bırakıp homo narrator‟dan baksetmek 

gerektiğini söyleyen Jay Gould‟un (Akt. Fusillo, 2012; 25,148) ne kadar haklı olduğu 

görülür.  

Her insan gündelik hayatta bir anlatıcıdır. Bazen kendi hikayesini, bazen 

baĢkalarının hikayelerini anlatır, bazen de baĢkalarının anlattığı hikayeleri dinler. 

Hikayeler insanın açıklama, eğlenme, anlamlandırma, tecrübe aktarma, öğrenme-

öğretme ve anlaĢılma gibi ihtiyaçlarını giderir. Öyle ki medeniyet tarihi ve gündelik 

hayatın kendisi de insan zihninde bir çeĢit anlatılar zinciri biçiminde yer alır. 

Dünyayı ve diğer insanları “anlatılan” üzerinden tanıyan, anlamlandıran birey kendi 

benlik kurgusunu da anlatılar ile oluĢturur. Bireyin kiĢiliği dinlediği hikayelerle 

biçimlenir. Diğer yandan dinlediği ya da okuduğu hikayeler yoluyla kendini tanır, 

kendi hikayesini, yani benlik kurgusunu yaratır. Genellikle birçok zorlu engeli aĢıp 

baĢarıya ulaĢan birey kendi kiĢisel hikayesini yaratır. Ancak baĢarısızlık da iyi bir 

hikaye baĢlatıcısı olabilir. Zira baĢarı kadar baĢarısızlık da bizi biz yapan deneyim 

süreçlerinin sadece bir sonucudur. Asıl baĢarısızlık kendine ait bir hikaye 

yaratamamaktır. BaĢarısız olsa bile bir deneyim hikayeye dönüĢtüğünde anlam 

kazanır, söz konusu süreci yaĢayan bireyin varlığına değer katar.
1
 

Etkili ve ilgi çekici bir hikayesi olan anlatılar, sahibine etki alanı, baĢarı ve 

güç kazandırır. Günümüzde farklı alanlarda anlatının etki ve gücünü fark eden kiĢi ya 

da kurumlar, kendilerine görünürlük ve tanınırlık kazandırmanın en kestirme 

yolunun etkileyici bir hikaye oluĢturmak olduğunu bilir. Günümüzde her alan, iyi bir 

hikaye yaratanın kısa sürede yüksek baĢarıya ulaĢtığı örneklerle doludur. Ancak 

                                                           
1 Anlatı kavramına farklı bir bakıĢ için bkz. Robert Fulford, Anlatının Gücü Kitle Kültürü Çağında 

Hikayecilik, Kolektif Kitap, Ġstanbul, 2017, s. 15-37. 



11 
 

hiçbir örnek, anlattığı hikayeler sayesinde ölümü alt eden ġehrazad‟ın hikayesi kadar 

etkileyici değildir. 1001 Gece Masalları‟nın kadın kahramanı ġehrazad, kendisine 

ihanet eden karısı yüzünden kadınlardan nefret eden ve her gece ülkesindeki bir 

kadını kurban eden Ġran Ģahı ġehriyar‟ın elinden “anlatının gücü” ile kurtulur. 

ġehrazad 1001 gece boyunca birbirinden etkili masallar anlatarak ġah‟ın merak ve 

ilgisini canlı tutmuĢ ve her seferinde ölümünü bir gün daha geciktirmiĢtir. Ölüm 

sırası kendisinde olduğu için dolaylı olarak ülkedeki diğer kadınların da hayatını 

kurtaran ġehrazad, 1001 gecenin sonunda anlattığı güzel ve etkili hikayeler sayesinde 

Ģah tarafından affedilmiĢtir. Nihayetinde her gece bir kadının ölüme mahkum 

edilmesinin sonlanması, “anlatı”nın etkisi ile sağlanmıĢtır. 

Anlatı teorisinin ele aldığı “anlatı”, epey süre kurmaca anlatılarla sınırlı 

kalmıĢtır. 1990‟lı yıllardan itibaren anlatı kavramı tarih, yapay zeka, kültür 

araĢtırmaları, tıp, felsefe ve diğer baĢka disiplinleri kapsayacak biçimde 

geniĢlemiĢtir. (DerviĢcemaoğlu, 2014; 50) Anlatının disiplinlerarası bir kavram 

Ģeklinde ele alınmasıyla birlikte ortak bir tanım yapmak zorlaĢmıĢtır. Genel anlatı 

kavramına kısaca değindikten sonra, bu çalıĢmanın araĢtırma nesnesini oluĢturduğu 

için “edebi” veya “kurmaca” anlatıya özel olarak odaklanma ihtiyacı duyduk. 

Anlatı üzerine çalıĢan anlatıbilimcilerin her biri kendi teorisine uygun bir 

anlatı tanımı öne sürmüĢtür. Ancak farklı tanımlar incelendiğinde „belli bir zaman 

çerçevesi ve nedensellik iliĢkisi içinde temsil ediliĢ‟ Ģeklinde genel bir tanım 

çıkarılabilir. Onega & Landa‟ya göre böyle bir tanım, „olay örgüsü‟ne dayalı geniĢ 

kapsamlı Aristotelesçi bir anlatı tanımıdır. Sahne oyunları, tarih metinleri, günlükler, 

haber metinleri, romanlar, resimli hikayeler, filmler, komedya, tragedya, destan gibi 

ürünler geniĢ kapsamlı anlatı için örnektir. Dar kapsamlı anlatı ise kısaca „bir 

anlatıcının aktardığı metin‟ Ģeklinde tanımlanabilir. Böyle bir tanım anlatıyı dilsel 

olgu ya da söz edimi, daha açık bir ifadeyle anlatıcı ve sözel metin ile sınırlar. 

(Onega & Landa, 2002; 9-13) Bir anlatıcının aktardığı sözlü ya da yazılı metinler, 

dar anlamda anlatının kapsamını oluĢturur. Bir aktarıcı tarafından nakledilen halk 



12 
 

edebiyatı ürünleri, örneğin bir dengbêj tarafından anlatılan bir kılam, sözlü anlatılar 

için örnek teĢkil eder; yazılı anlatıların kapsamını ise kısa öykü, roman, düzyazı Ģiir 

gibi ürünler oluĢturur. (Onega & Landa, 3) Görüldüğü üzere dar kapsamda anlatı 

tanımı tam olarak “kurmaca anlatı” kavramına denk gelir. Rimmon-Kenan'a göre 

kurmaca “anlatı art arda gelen kurgusal olayların anlatımı”dır. Bu tanımda iki nokta 

öne çıkmaktadır. Biri anlatma eylemi, dolayısıyla anlatıcıdan (gönderici) muhataba 

(alıcı) aktarılan bir mesaj içeren iletiĢim (bildiriĢim süreci) iken diğeri mesajı aktaran 

vasıtanın sözel doğasıdır. Bunlar, kurmaca anlatıyı pantomim, dans, film gibi diğer 

anlatılar ve ayrıca lirik Ģiir veya açıklamaya dayalı düzyazı gibi diğer edebi 

metinlerden ayıran iki önemli noktadır. Bunun dıĢında kurmaca anlatı, birbirini 

izleyen olayları temsil eder. Teorik olarak tek olaylı anlatılar olası olmakla birlikte, 

kurmaca olaylar genellikle birden fazla olay ve bu olayların birbirleriyle bağlantıları 

üzerine kurgulanır. (Rimmon-Kenan, 2005; 2-3) Belirtilmesi gerekir ki olay zinciri, 

kurmaca anlatının vazgeçilmez olmakla birlikte ayırıcı özelliği değildir. Çünkü 

kurmaca olmayan anlatılar, söz gelimi, gündelik hayatta sıradan bir sohbet, gazete 

haberleri, psikoterapi seansları da birbiri ardına sıralanan olayların anlatımını içerir. 

Anlatıbilimcilerin çoğu teorilerini anlatı bileĢenlerinin sınıflandırılması 

temelinde geliĢtirir. Anlatının bileĢenlere ayrılması temelde Rus Biçimcilerinin 

fabula-sujet ayrımına kadar uzanır. Belli ilke ve kurallarla anlatıyı inceleyen Rus 

biçimcilerinden ilk olarak Shklovsky, anlatıyı fabula ve sujet biçiminde iki unsura 

ayırır. Çok genel hatlarıyla söylersek fabula edebi eserin ortaya çıkmasını sağlayan 

malzeme, içerik veya hikayedir. Bir diğer deyiĢle anlatıya dökülmeden önceki 

Ģekliyle, yaĢanmıĢ olması gereken veya yaĢanabilecek sırayla art arda gelen olaylar 

dizisidir.  Sujet ise malzeme/hikaye/olaylar dizisinden yola çıkarak eserin/anlatının 

yaratılması, söyleme dönüĢtürülmesidir. Fabula eserin içeriği, sujet ise biçim ve 

üslubuna karĢılık gelir. Shklovsky‟e göre anlatının asıl unsuru sujet‟tir, fabula sadece 

sujet‟in meydana gelmesini sağlar ve sanatsal bakımdan pek bir değeri yoktur. 

Shklovsky‟nin ayrımını benimseyen Tomanshevsky‟e göre ise fabula da sujet gibi 

yapıt estetiğinin bir parçasıdır. 1960‟lı yıllarda Fransız yapısalcıları tarafından anlatı 

bileĢenleri temelde fabula-sujet ayrımı üzerinden yeniden değerlendirilip farklı 



13 
 

terminolojiler ile gündeme getirilir. 1966 yılında Barthes anlatı (rècit)-anlatma 

(narration), Todorov öykü (histoire)- söylem (discours) terimleriyle anlatıyı 

oluĢturan unsurları değerlendirir. Her ne kadar Rus biçimcilerinden ilham alsalar da 

söz konusu ayrımlardaki terimlerin fabula-sujet terimlerinin birebir karĢılığı olduğu 

söylenemez. Fransız yapısalcıları, anlatı unsurlarını edebi açıdan eĢit derecede 

değerlendirir. Onlara göre biri diğerinden, söylem öyküden ya da tersi, daha üstün 

değildir. Genette gibi bazı anlatıbilimciler de anlatıyı üç temel unsura ayırmak 

suretiyle analiz eder. Öykü-anlatı-anlatma edimi Ģeklinde üçlü bir ayrım öneren 

Genette, içeriği tek baĢlık altında -öykü- ele alırken fabula-söylem kısmını kendi 

içinde anlatı (rècit) ve anlatma edimi (narration) terimleriyle ikiye böler. Genette‟in 

ayrımında öykü gerçek veya kurmaca olayların diziliĢi ve birbiriyle farklı iliĢkilerini 

içerir, söyleme dönüĢmemiĢ olayların ham hali, yani anlatının içeriğidir. Anlatı, söz 

konusu olayları anlatma görevini yerine getiren yazılı veya sözlü söylem, dolayısıyla 

olayların söylemsel iĢlemden geçirilmiĢ biçimidir. Anlatma ise anlatıdaki olayların 

birileri tarafından aktarılması Ģeklinde yorumlanabilir. Anlatı (rècit), yani anlatı 

metni ile anlatma (narration) “anlatı söylemi” kavramı altında birlikte ele alınabilir.
2
 

Özetle Genette‟in hikaye, anlatı ve anlatma biçimindeki üçlü ayrımı, sırayla olaylar, 

olayların sözel temsili ve yazma ya da söyleme karĢılık gelir. (Fludernik, 2009; 2; 

Rimmon-Kenan, 2005; 3) 

Genette‟in anlatıbilimsel görüĢlerini büyük oranda benimseyen Rimmon-

Kenan, benzer biçimde anlatı yapısını hikaye, metin ve anlatma biçiminde üç öğeye 

ayırır. Rimmon-Kenan'ın anlatı bileĢenleri sınıflandırmasında hikaye, olayların 

metindeki konumları ve kronolojik olarak yeniden yapılandırılmasından azade 

anlatılan olayları ve katılımcılarını ifade eder. Metin, hikayeyi aktaran yazılı ya da 

sözlü söylemi, yani okurun okuduğu ya da anlatılanın dinlediğine denk gelir. 

Metinde olaylar kronolojik olarak yeniden düzenlenir, katılımcılar konumlandırılır ve 

anlatının içeriği belli bir perspektifle sunulur. ĠĢte bunlar, üretim eylemi veya süreci 

aracılığıyla olur ki bu da anlatma unsurunu tanımlar. Anlatının bu üç unsuru içinde 

okurun doğrudan etkileĢime geçtiği unsur metnin kendisidir. Hikaye ve anlatma 

                                                           
2
 Anlatı bileĢenleri konusuyla ilgili geniĢ kapsamlı bilgi ve açıklamalar için bkz. Bahar 

DerviĢcemaloğlu, Anlatıbilime Giriş, Dergâh Yayınları, Ġstanbul, 2014, s. 76-82. 



14 
 

unsurlarına okur, ancak metin üzerinden ulaĢabilir. Ancak anlatılacak bir hikaye ve 

onu aktaracak yazılı veya sözlü bir anlatma eylemi olmadan metnin varlık 

gösteremeyeceği de unutulmamalıdır. (Rimmon-Kenan, 2005; 3-4) Kurmaca 

eserlerin yanı sıra sinema alanına da uyarlayarak anlatıbilime yeni bir yorum getiren 

Chatman, anlatı kavramını film, resim, heykel, dans, müzik, karikatür gibi farklı 

alanlardaki eserleri kapsayan geniĢ anlamıyla ele alır. Chatman, anlatı kategorisine 

dahil ettiği bu farklı yapıtların aralarında var olan ortak bir payda olması gerektiğini 

düĢünür. Aksi taktirde belirli bir hikayenin müzikal, bale, roman, film gibi farklı 

türlerde vücut bulmasının açıklanamayacağını söyler. Fransız yapısalcılarından 

Roland Barthes, Tzvetan Todorov ve Gérard Genette‟in izinden giderek sorularına 

yanıt bulduğunu ifade eden Chatman, anlatıyı öykü ve söylem olmak üzere iki temel 

unsura böler. Ona göre öykü anlatının “ne”, söylem ise “nasıl” sorusunun alanını 

doldurur. Öykü anlatının içerik, farklı bir deyiĢle olay örgüsü, karakterler, zaman, 

mekân, eylemleri; söylem ise anlatının içeriğinin aktarılma, yani ifade biçimini 

kapsar. (Chatman, 2009; 9, 17)   

Neticede söz konusu ayrımlar, edebi anlatının içerik ve biçim ayrımına 

getirilen farklı yorum ve değerlendirmelerdir. En sade ve temel biçimiyle anlatı, 

yazılı ya da sözlü anlatı metnine malzeme olan içeriğin (olaylar, karakterler, iliĢkiler 

vs.) henüz iĢlenmemiĢ hali, gerçekte yaĢanmıĢ ya da yaĢanması muhtemel olayların 

doğal akıĢını ifade eden kısım; ve seçilen bu öykünün anlatı metni içinde belli üslup 

ve biçimle iĢleniĢ, temsil ediliĢ veya sunumunu ifade eden kısımdan oluĢur. Bu 

çalıĢmada Genette‟in üçlü ayrımındaki anlatı ve anlatma unsurlarının toplamı olan 

anlatı söylemine odaklandık. BaĢka bir ifadeyle söylersek araĢtırma nesnelerinin 

„ne‟sinden ziyade „nasıl‟ı ile ilgilenip Kürtçe romanın hangi yollarla oluĢtuğunu 

araĢtırdık. Bununla birlikte gerekli görülen yerlerde araĢtırma nesnelerinin ne 

anlattığı, yani içeriğine de değindik. Böylece öykü-söylem bağlantısını ihmal 

etmemeye gayret gösterdik. 

 



15 
 

6. ANLATIBĠLĠM VE ANLATI TEORĠSĠNĠN KISA BĠR TARĠHÇESĠ  

Bu çalıĢmada Gérard Genette merkezde olmak üzere farklı anlatıbilimci ve 

anlatı teorisyenlerinin anlatıcı, perspektif ve söyleme dair yaklaĢımlarının ıĢığında 

Kürtçe romanın yapısal dinamikleri üzerinde durduk. Bu yönüyle çalıĢma Kürtçe 

romanın anlatıbilimsel bir değerlendirilmesi niteliği taĢımaktadır. Bu nedenle 

anlatıbilimin ortaya çıkıĢı, geliĢimi ve günümüzdeki durumu ile anlatıbilimden 

önceki anlatı teorilerine ayrıntıya girmeden, genel bir fikir oluĢturacak biçimde 

değinmenin gerekli olduğunu düĢündük. 

Kavramın zaten açıkça gönderme yaptığı gibi anlatıbilim (narratology), en 

indirgemeci tanımıyla anlatıyı bilimsel Ģekilde ele alan bir disiplindir. 

Anlatıbilimciler temel unsurlarına ayırıp bu unsurların iĢlevleri ve birbirleriyle 

iliĢkilerini değerlendirmek suretiyle anlatıyı inceler. Anlatıyı bir yapı ya da sistem 

gibi ele alan anlatıbilimin amacı, anlatının değiĢmez değerleri, değiĢkenleri ve 

kombinasyonlarını tanımlamak ve anlatı unsurlarının örgütleniĢini ortaya koymaktır. 

(Onega & Landa, 2002; 9: Jahn, 2015; 43: Fludernik, 2009; 8) Anlatıbilim anlatı 

metnini bir mekânizma gibi ele alıp onu nesnel, kapsamlı ve sistematik bir 

incelemeye tabi tutar. Anlatı teorisi ve çalıĢmalarına çok önemli katkılar sağlamakla 

birlikte, hatta neredeyse anlatı çalıĢmalarıyla özdeĢleĢen anlatıbilim, tek ve biricik 

anlatı teorisi değildir. Anlatı teorisi ve çalıĢmaları tarihinde belli bir dönemi ifade 

eder. Anlatı çalıĢmalarını daha sistemli, bilimsel ve kapsamlı bir disipline kavuĢturan 

anlatıbilim Rus biçimciliği ve Çek yapısalcılığından etkilenmelerin yanı sıra 

doğrudan Fransız yapısalcılığından doğmuĢtur. Anlatıbilim Communications 

dergisinin “Anlatının Yapısal Analizi” (L‟Analyse structurale du rècit) baĢlıklı özel 

sayısının çıktığı 1966 yılında yeni bir disiplin olarak kendini duyurur. Derginin bu 

sayısı Todorov, Genette, Barthes, Greimas, Eco, Metz gibi belli baĢlı yapısalcıların 

yazılarını içerir. Fransızca‟ya Rus biçimcilerinin metinlerini çevirerek yapısalcılığın 

Batı‟da geliĢmesinde etkin olan Tzveton Todorov (Rifat, 2013; 144) temelleri 

atıldıktan 3 yıl sonra 1969‟da yayınlanan Dekameron‟un Grameri (Grammaire du 

Décaméron) kitabındaki “henüz var olmayan bilim; hadi ona NARRATOLOGY, ya 



16 
 

da anlatının bilimi diyelim” önermesiyle yeni anlatı teorisinin isim babası olmuĢtur. 

Terimin Fransızca, Ġngilizce, Almanca gibi dillerdeki kullanımı incelendiğinde 

Bal‟ın Narratologie adlı çalıĢmasının 1977‟de basılmasından sonra yaygınlık 

kazandığı görülür. (Meister, 2009; 331-332: DerviĢcemaloğlu, 2014; 29) 

Fransız yapısalcılığının bir sonucu olarak ortaya çıkan anlatıbilim, Rus 

biçimciliği ve Çek yapısalcılığının etkilerini taĢır, ancak genel anlatı teorisinin 

temelleri Platon ve Aristoteles üzerinden Antik Yunan‟a kadar uzanır. (Jahn, 2015; 

45) Genelde kurmaca teorileri, özelde ise anlatı teorileri birçok açıdan Platon‟un 

mimesis-diegesis ayrımını ilk referans noktası olarak gösterir. Platon Devlet 

kitabında kendi çağındaki temel edebiyat türlerini karakterin monolog ve 

diyaloglarını doğrudan aktaran mimesis ve bütün söylemi yazarın yüklendiği diegesis 

olmak üzere iki temel konuĢma modu üzerinden ayırır. Daha sonraki önemli edebiyat 

kuramcıları ve anlatı teorisyenlerinin de, örneğin Percy Lubbock, Henry James, 

Wayne C. Booth, teorilerini diegesis-mimesis ayrımı üzerinden temellendirdiği 

görülecektir. Ayrıca bu ayrım Genette‟in “anlatı mesafesi” yaklaĢımını da büyük 

oranda ĢekillendirmiĢtir. Aristoteles‟in epik, komedi ve trajedi türlerini incelemesini 

kapsayan ve Ģiir sanatının iĢleyiĢ kurallarını açıklayan bir kılavuz olan Poetika‟sı da 

birçok açıdan edebiyat teorisi çalıĢmalarında özel bir yer tutar. Hocası Platon‟un 

mimesis-diegesis ayrımına yaptığı katkıların yanı sıra anlatılan dünyada meydana 

gelen olayların bütünü ile fiilen anlatılan olay örgüsü (mythos) arasında yaptığı 

ayrım, anlatı yapısının çözümlenmesi için temel önemdedir. Aristo'ya göre mythos, 

estetik kaygılar ve mantığın gerektirdikleri doğrultusunda seçme ve yeniden 

düzenleme sonucu elde edilen, olayların bir altkümesini ifade eden bir durumdur. 

(Meister, 2009; 332-333: DerviĢcemaloğlu, 2014; 16-17/ Cobley, 2005) Aristo‟nun 

bu ayrımının Forster‟in öykü-olay örgüsü, Rus biçimcilerinin fabula-sujet, 

Todorov‟un öykü-söylem ayrımı ve diğer birçok anlatıbilimcinin benzer biçimde 

anlatıyı temel unsurlarına ayırmalarının habercisi olduğunu söylemek, pek de yanlıĢ 

sayılmaz.   



17 
 

Antik Yunan filozofları Ģiir sanatı özelinde edebiyat teorisine katkı sağlarken 

genel anlamıyla anlatı, yani nesir anlatı 18.yy‟da edebiyat alanında görünür. Nesir 

anlatı üzerine çalıĢan ilk teorisyenler didaktik ve tematik yönlere odaklanmıĢ, yeni 

edebiyat biçiminin değerini belirlemeye çalıĢmıĢlardır. Dolayısıyla cevap aradıkları 

sorular, yeni edebiyat biçiminin antik epik türe karĢı ayakta kalıp kalamayacağı 

Ģeklinde normatiftir. Anlatının değerini biçmekten ziyade biçimsel açıdan ele alınıĢı 

Otto Ludwig (1891), Friedrich Spielhagen (1967 [1883}1876), Friedemann‟ın (1910) 

roman ile ilgili çalıĢmalarına kadar uzanır. Spielhagen roman ve uzun öyküyü 

karakterlerin çok yönlü oluĢu ve iĢlevleri, olay örgüsünün tasarlanıĢı ve eylem 

örgütleniĢi gibi açılardan birbirinden ayırır. 1883‟deki çalıĢmasında anlatıbilimin en 

temel ayrımlarından biri olan birinci ve üçüncü Ģahıs anlatım kategorilerini ileri sürer 

ve yazar-anlatıcı iliĢkisine kafa yorar. Spielhagen‟e göre ideal anlatı, okuru anlatım 

sürecine karĢı uyandırmaz. Friedemann‟a göre ise „aracı‟ gerek kurgusal olarak 

tasarlanmıĢ gerekse de mantıksal olarak ima edilmiĢ olsun her türlü anlatının özünde 

olan bir özelliktir. (Meister, 2009; 333-334: Fludernik, 2009: 10) 

E. Forster‟in Roman Sanatı (1927) edebi anlatıların biçimsel özelliklerinin 

belirlenmesi açısından önemlidir. Özellikle Forster‟in öykü (story) ve olay örgüsü 

(plot) kategorilerini tanıtıp örneklemesi, dikkate değerdir. Forster‟e göre “[k]ral öldü, 

arkasından kraliçe de öldü” örneği bir öykü barındır. Aynı cümleye kraliçenin ölüm 

sebebini açıklayan „üzüntüsünden‟ ifadesinin eklenmesiyle olay örgüsü elde edilir. 

“[k]ral öldü, sonra üzüntüsünden kraliçe de öldü” dendiğinde bir olayı değil olay 

örgüsünü aktarmıĢ oluruz. Dolayısıyla öykü olayların kronolojik art arda diziliĢi iken 

olay örgüsü olayların nedensellik ile birbirine bağlanmasıdır. Dolayısı ile olay 

örgüsü, olayların “nasıl” ve “niçin”ine göre yeniden düzenlenmesidir. (Forster, 2019; 

128: Fludernik, 2009; 79) 

1960‟lı yıllarda anlatıbilim ortaya çıkıp neredeyse anlatının bütün çalıĢma 

alanlarını kapsamı içine almadan önce 20.yy‟da Almanya, Fransa, Amerika, 

Avustralya gibi yerlerden teorisyenler tarafından anlatı teorisine çok önemli katkılar 



18 
 

olmuĢtur. BakıĢ açısı, anlatıcı tipolojisi, zaman gibi anlatının temel bileĢenlerinden 

birini odağına alan ya da anlatının retorik ve mantıksallığına odaklanan bu 

teorisyenlerin her biri ilerde anlatıbilimin ilgili alanlardaki çalıĢmaları için fikir 

kaynağı olacaktır. Alman araĢtırmacılardan Wilhelm Dibelius, Schissel, Seuffert 

20.yy‟ın baĢlangıcında anlatının kompozisyonu ve yapısal unsurlarını morfolojik 

yöntemle analize tabi tutmuĢlardır. Bu çalıĢmalar, özellikle Rus biçimciliği olmak 

üzere sonraki anlatı teorilerinin ilgisini çekmiĢtir. ÇalıĢmamızın perspektif 

bölümünde görüĢlerine daha yakından bakacağımız Amerikalı Henry James, 

Lubbock, Norman Friedman, Kate Friedemann, Fransız Pouillan, Rus Uspensky gibi 

teorisyenler, anlatıcının konusunu ne tür bakıĢ açılarıyla gösterebileceği ve bunların 

imkânları üzerine önemli çalıĢmalar yapmıĢlardır. Nitekim Gérard Genette 

odaklanma tipolojisini kurmadan önce söz konusu teorisyenlerin konuyla ilgili 

çalıĢmalarını dikkatle incelemiĢ, zayıf ve güçlü yanlarını belirtmiĢ ve kendi tipolojisi 

için onlardan yararlanmıĢtır. Avusturyalı teorisyen Stanzel‟in üç kategorili “anlatı 

durumu” hem anlatıcı tipolojisi hem de bakıĢ açısı konularında sadece Genette değil, 

anlatıyla ilgilenenlerin çoğunluğu için temel referans noktalarından biridir. 

Anlatıbilim öncesi anlatı teorisinde Alman araĢtırmacıların baskınlığı dikkat 

çekicidir. Az önce değinilenlerin dıĢında Müller‟in “anlatma zamanı” ve “anlatılan 

zaman” arasında yaptığı ayrım ile Eberhard Lämmert‟in zamana dair yaptığı geniĢ 

ölçekli sınıflandırma, anlatının temel unsurlarından biri olan zamanla ilgili yapılmıĢ 

en önemli ve ilham verici çalıĢmalardandır. Müller‟in zaman yaklaĢımını ileriye 

taĢıyan Lämmert, anlatılan zamanın akıĢını kusursuzca taklit edenlerin dıĢında 

eleyen, kesen, duraklatan, uzatan, kısaltan, tekrarlayan gibi anlatma tipleri öne 

sürmüĢ ve anlatı temposunun bu biçimleri ile sahne sunumu, betimleme, yansıtma, 

nakletme gibi temel anlatma biçimleri arasında bağlantı kurmuĢtur. Anlatıda zamanın 

kurgulanıĢını incelerken Genette‟in benzer ayrım, sınıflandırma ve terminolojiyi 

kullandığını belirtmeden geçmeyelim. Kurgusal dünyanın bildiriĢim mantığı, dil 

kullanımı, zaman ve Ģahısları ile ilgilenen Kate Hamburger, anlatı teorisini felsefi 

bakımdan beslemiĢtir. Booth ise anlatının güvenirliği ve geçerliliğini sorgulayarak 

anlatı teorisine etik ve retorik bir yaklaĢım getirmiĢtir. Booth gerçek yazarın anlatıcı 

ile mesafesinden yola çıkarak güvenilmez anlatıcı kavramını ileri sürmüĢtür. Yanı 

sıra konuyla ilgili olarak Booth‟un ortaya attığı bir diğer kavram ima edilen yazardır. 



19 
 

(Meister, 2009; 335-337: DerviĢcemaloğlu, 2014; 23-26: Fludernik, 2009; 10) 

Güvenilmez anlatıcı ve ima edilen yazar kavramları özellikle postyapısal 

anlatıbilimin en popüler ve ilgi çeken konuları arasında yer almıĢtır.  

Yukarıda özet geçilen tüm anlatı çalıĢmaları, genel anlamda anlatı teorisi için 

bir temel ve birikimi ifade edip bazı anlatıbilimciler için ilham kaynağı olmakla 

birlikte bir disiplin olarak anlatıbilimin ortaya çıkmasına doğrudan etki etmemiĢtir. 

Moskova ve Petersburg‟taki bir grup araĢtırmacının Moskova Dilbilim Çevresi ve 

Şiir Dilini İnceleme Dergisi çevresinde çalıĢma ve etkinlik yürüttüğü yazınsal bir 

eleĢtiri ekolü olan Rus biçimciliği, anlatıbilim üzerinde daha doğrudan etki etmiĢtir. 

Rusya‟da 1917 Devrimi sonrasında sanatın topyekün Marksist estetiğin tekeline 

girdiği ve sosyalist gerçekçiliğin hakim olduğu bir dönemde sanatın içerik ve 

toplumsal iĢlevleri gibi konuları bir yana bırakıp anlatının yapısal analizine 

yöneldikleri için ekolün çalıĢmaları onlarla aynı görüĢten olmayanlar tarafından 

“küçümseyici” bir tavırla “biçimcilik” olarak adlandırılmıĢtır. (Rifat, 2013, 174: 

Yücel, 2005; 121) Sanatın biçimsel bir özerkliği olduğunu gösterme amacını güden 

Rus biçimcilerine göre edebiyatı sosyoloji, ideoloji, biyografi, ruhbilim, felsefe ve 

diğer baĢka alan dıĢı etkenlerle analiz etmek, yorumlamak yanlıĢtır. Edebiyat bu 

alana özgü bilimsel kavram ve kurallarla incelenmeli, edebi metni “edebi” yapan 

özellikler araĢtırılmalı, yapıt onu oluĢturan teknik ve bileĢenlerin birbirleriyle olan 

bağlantılarıyla değerlendirilmelidir. Rus biçimciliğinin önemli ismi, aynı zamanda 

Prag Dilbilim Çevresinin kurulmasında etkin olan, Amerika ve Avrupa‟da edebiyat 

bilimi, dilbilim ve göstergebiliminin geliĢmesinde belirgin rol oynayan Roman 

Jakobson‟a göre edebiyat çalıĢmalarının konusu edebiyat değil “edebi”liktir. Viktor 

Shklovsky de edebiyat çalıĢmalarının “yabancılaĢtırma” ilkesi gibi tamamen biçimsel 

özellikler açısından ele alınması gerektiğini dile getirir. YabancılaĢtırma ilkesi edebi 

metinde kullanılan dilin günlük dilden farklı olduğu ve metinsel yapının özerk bir 

oluĢum olduğuna iĢaret eder. Bu doğrultuda Rus biçimciliğinin anlatıbilime en 

önemli getirilerinden biri olan fabula-sujet ayrımı yabancılaĢtırmaya örnek 

gösterilebilir. Sujet bir bakıma fabula‟nın değiĢtirilip dönüĢtürülmesi, yani 

yabancılaĢtırılmasıdır. Vladimir Propp, Masalın Biçimbilimi (Morfologiya Skazki, 



20 
 

1928) çalıĢmasıyla anlatıbilim çalıĢmalarında etkileyici ve belirgin bir rol oynamıĢtır. 

Rus peri masallarını inceleyen Propp, masalların görünürdeki farklılık, çeĢitlilik ve 

çok-renkliliğinin altında aslında hepsinin tek biçimli bir yapı arz ettiğini ileri 

sürmüĢtür. Buna göre tüm masalların yapısı, masal kiĢilerinin eylemleri Ģeklinde 

ifade edilebilen 31 iĢlev üzerine kuruludur. Propp'a göre masallarda 7 temel karakter 

rolü ve bunların yerine getirdiği 31 eylem vardır. Her masalda 31 iĢlevin hepsi yer 

almayabilir, ancak aynı sırayla gerçekleĢirler. Propp'un metodolojisi Fransız 

yapısalcıları için teĢvik edici bir model olur. Söz gelimi Antropolog Claude Lévi-

Strauss, Masalın Biçimbilimi‟ni sert eleĢtirmekle birlikte mit analizlerinde benzer bir 

yol izlemiĢ, mitlerde tekrarlayan iliĢkileri ortaya koymuĢtur. Buna göre mitler bir 

gramer gibi yeni cümleler üretir, cümleler veya içerik değiĢse de mitin grameri ya da 

biçimi hep aynıdır. Ġçerik, kuralları belli olan bu gramere göre biçim alır. 

Anlatıbilimin öncüleri A. J. Greimas, T. Todorov, R. Barthes, C. Bremond da 

Propp‟un metodundan esinlenerek anlatı çözümlemesi alanında kendi yöntemlerini 

geliĢtirmiĢ, anlatıbilim ve edebiyat eleĢtirisinin geliĢiminde önemli rol oynamıĢlardır. 

Tüm anlatıların belirli sayıda biçim ve bileĢenden oluĢtuğu üzerine kurulu “anlatı 

grameri” önermesi konusunda Masalın Biçimbilimi Bremond üzerinde doğrudan bir 

etki bırakmıĢtır. Greimas‟ın anlatı çözümlemelerindeki “eyleyenler” (özne, nesne, 

gönderici, alıcı, engelleyici, destekleyici) modeli de Propp‟un 7 temel karakterin 31 

eylem alanı formülünden esinlenerek ortaya çıkmıĢtır. Anlatı çalıĢmalarının 

ilerlemesinde önemli bir yeri olan Propp, böylece anlatının yüzeysel yapısının altında 

derin yapısal bir düzen olduğunu gösteren anlatı gramerlerinin çıkarılması için yol 

gösterici olmuĢtur. (Fludernik, 2009; 10-11: Rifat, 2013; 174-180, 122-123: Yücel, 

2005; 146-148: Phelan, 3-4/ Cobley, 2005) 

Rus biçimcilerinden Jakobson‟un Prag‟a gitmesiyle 1926 yılında Matheisius 

ile kurdukları Prag Dilbilim Çevresi, diğer adıyla Çek yapısalcılığı, diğer baĢka 

alanların yanında anlatı teorisiyle ilgili önemli çalıĢmalar yürütmüĢtür. Genellikle 

Rus biçimciliğinin devamı olarak değerlendirilen Prag ekolü, Rus biçimciliğiyle 

beraber Ferdinand de Saussure‟nin görüĢleri, Çek dilbilim, estetik ve poetika 

geleneği ve Hegel‟e kadar uzanan felsefi-estetik anlayıĢının bir sentezidir. Jakobson, 



21 
 

Wellek, Mukarovsky, Bogatyrev, Trubetskoi, Vodicka ve Dolezel ekolün önemli 

temsilcileri arasındadır. Mukarovsky‟nin edebiyat teorisi ve estetik ile ilgili görüĢleri, 

Jakobson‟un çalıĢmaları, yapısalcı anlatı teorisi için önemli kazanımlardır. Ekolün 

edebiyat teorisi ve eleĢtirisi alanına getirdiği en büyük kazanım, Wellek‟in 

çalıĢmalarıdır. Wellek-Waren'in Edebiyat Teorisi (Theory of Literature) çalıĢması 

sayesinde Rus biçimcileri ve Çek yapısalcılığının edebiyatla ilgili biçimci görüĢleri 

yayılmıĢtır. Vodicka ve Dolezel‟in “kurgusal dünyalar teorisi” ise postyapısalcı 

anlatıbilim çalıĢmaları çerçevesinde en çok tartıĢılan teorilerin arasında yerini 

almıĢtır. (Sládek, 2014: 32-33: DerviĢcemaloğlu, 2014; 22-23: Fludernik, 2009; 10) 

20.yy‟ın en ses getiren teorilerinden göstergebilim, meselelere farklı yaklaĢım 

tarzı, yöntemi ve geniĢ uygulama alanıyla baĢta dilbilim olmak üzere antropoloji, 

reklam, edebiyat, moda, resim ve daha birçok alanla ilgili bilimsel çalıĢmaları 

etkilemiĢtir. Anlatıbilim, hem öncülerinden Ferdinand de Saussure‟nin görüĢleri 

üzerinden doğrudan hem de göstergebilimden etkilenen Rus biçimciliği ve Fransız 

yapısalcılığı üzerinden dolaylı olarak göstergebilimden beslenmiĢtir. Aslında 

dilbilimci olan Saussure‟ye göre dil göstergeler üzerine kurulmuĢ bir dizgedir. 

DüĢünür, söz konusu dizge içinde düzenli bir Ģekilde yinelenen oluĢumlara dikkat 

çekmiĢtir ki bunlar daha sonra “yapı” olarak adlandırılacaktır. Yapı kavramıyla 

birlikte Saussure‟nin  (langue-parole) ayrımı, anlatıyı yapısal açıdan değerlendiren 

anlatı teorisyenleri üzerinde etkili olmuĢtur. Langue (dil), konuĢan öznede olduğu 

varsayılan dilin soyut/biçimsel sistemi, yani göstergelerden oluĢmuĢ dil dizgesidir. 

Parole (söz) ise kullanılan dil, langue (dil) dizgesiyle donatılmıĢ öznenin kullanımına 

iĢaret eder. Bu düĢünceden etkilenen anlatı yaklaĢımına göre genel anlamda anlatı 

langue; öznenin yarattığı anlatı metni ise parole‟dir. Genel anlatı yapısı tek tek 

öznelerin ortaya koyduğu anlatı metinlerinden daha üstündür. Dolayısıyla Saussure 

önceliği langue‟nin yapı ve elementlerini betimlemeye verirken biçimci/yapısalcı 

anlatı teorisyenleri de dikkatlerini anlatının gramerini çıkarmaya vermiĢlerdir. BaĢka 

bir ifadeyle anlatı sistemi, bileĢenleri, bileĢenlerin birbirleriyle ilgili bağlantıları gibi 

konuları bilimsel ilke ve yöntemlerle analiz etmeye odaklanmıĢlardır. 

Göstergebilimin anlatı teorisine bir diğer etkisi, Saussure‟nin göstergeyi oluĢturan 



22 
 

gösteren-gösterilen ikilisinin anlatı çerçevesinde biçim-anlam ikilisi Ģeklinde 

yorumlanmasıdır. Anlatı metni karmaĢık bir gösterge olarak ele alındığında “söylem” 

gösteren; “öykü” gösterilene denk gelir. Bu çerçevede anlatıbilimsel çalıĢmalar 

genellikle söylem anlatıbilimi ve öykü anlatıbilimi eğilimlerinden birine odaklanır. 

(Akerson, 2005; 60-69: Phelan, 7: DerviĢcemaloğlu, 2014; 19: Jahn, 2015; 44-45: 

Rifat, 2013; 37)  

Anlatı incelemeleri tarihinde belli bir periyoda karĢılık gelen anlatıbilim, 

görüldüğü üzere Rus biçimciliği ve Çek yapısalcılığından etkilenmiĢ, ancak asıl 

olarak Fransız yapısalcılığının bir alt dalı Ģeklinde ortaya çıkmıĢtır. Anlatıbilim 

genellikle ilan edildiği 1960‟ların ortalarından 1970‟lerin sonuna kadar 

yapısalcı/klasik; 1980‟lerden sonra post-yapısalcı/klasik sonrası anlatıbilim Ģeklinde 

iki ayrı dönemde değerlendirilir. Yapısalcılığın edebiyat metinlerine ilk uygulanma 

giriĢimleri A. J. Greimas, Bremond, R. Barthes, Gérard Genette, T. Todorov, S. 

Rimmon-Kenan, Seymour Chatman gibi anlatıbilimciler tarafından yürütülür. 1966 

ile 1972 anlatıbilimin baĢlangıç yıllarında Greimas, Barthes, Todorov, Bremond gibi 

anlatıbilimcilerin fabula-sujet ayrımındaki fabula (öykü) unsurunu çoğunlukla V. 

Propp‟un biçimbilimsel metodu, modern dilbilimi ve göstergebilimsel yaklaĢımla 

analiz ettikleri görülür. Anlatı metinlerini göstergebilimsel metodla ele alan Greimas, 

anlamsal yapıyı inĢa eden kuralları inceler. Anlatının belirli göstergesel bir sistem 

olduğunu düĢünen Greimas, görünürde birbirinden oldukça farklı olan bütün 

anlatıların derin yüzeyde temel bir anlamsal yapıdan oluĢtuğunu ileri sürer. Bu 

noktada V. Propp‟un yönteminden de faydalanan Greimas özne-nesne, gönderici-

alıcı, destekleyici-engelleyici biçiminde ikili karĢıtlıklara dayanan “eyleyenler”, 

eylemleri üstlenen kiĢiler, modelini önerir. Greimas‟a göre anlatılardaki tüm olaylar, 

altı tip “eyleyen” etrafında geliĢir. “Eyleyenler”i böyle sınıflandıran Greimas iĢlevler, 

yani anlatı kiĢilerinin gerçekleĢtirdikleri eylemleri de saptar, Propp‟un 31 iĢlev 

modeline getirdiği göstergebilimsel bakıĢ doğrultusunda sınıflandırır. Yapısalcı 

yöntemi Boccaccio‟nun öykülerine uygulayan Todorov, öykülerin tek tek yapısal 

analizini yapar. Rus biçimcilerinden etkilenen ve Saussure‟nin yapısal dilbilim 

çalıĢmasını model alan Todorov Dekameron‟un Grameri (1969)‟nde, çalıĢmanın 



23 
 

adının çağrıĢtırdığı üzere anlatının gramerini oluĢturmaya çalıĢır. Yapısal dilbilimin 

dilin öğelerini saptayıp öğeler arasındaki iliĢkileri analiz etmesi gibi, Todorov gibi 

anlatıbilimciler de anlatının temel unsurlarını ve aralarındaki iliĢkileri bulmak 

isterler. Bu bağlamda Todorov, adı geçen çalıĢmasında Dekameron‟daki öyküleri 

gramer kategorilerine göre çözümler. Anlatı metnini büyük bir cümle gibi tahayyül 

eden Todorov‟un çalıĢmasında öykü karakterleri özel isim, karakter özellikleri sıfat, 

gerçekleĢtirdikleri eylemler ise fiillere karĢılık gelir. Ayrıca bu ana kategoriler de 

kendi içinde alt gruplara ayrılır. Benzer biçimde Bremond, Barthes, Prince gibi ilk 

dönem anlatıbilimciler de göstergebilimsel ve dilbilimsel yaklaĢımların etkisiyle 

oluĢturdukları anlatı modelleri önermiĢlerdir. Bu ilk dönem anlatı çözümlemeleri 

soyut ve rasyonel akıl yürütme, dolayısıyla kuramsal bakımdan baĢarılı sayılır. 

Ancak pratik uygulamalar bakımından oldukça soyut olduklarını belirtmek gerekir. 

(DerviĢcemaloğlu, 2014; 28-30: Moran, 2003; 191-198: Rifat, 2013; 140-141, 192-

205: Meister, 2009; 337-338: Phelan, 3) 

Tutarlı ve kapsamlı bir teori önerme ve önermelerini titizlikle somut örnekler 

üzerinde uygulaması bakımından Genette, adı geçen anlatıbilimcilerin teorilerinde 

görülen metodolojik eksiklikleri büyük oranda doldurmuĢ, daha kullanıĢlı ve pratik 

bir anlatıbilimsel model ortaya koymuĢtur. Anlatıbilim tarihinde önemli bir kilometre 

taĢı olan Genette‟in Anlatınn Söylemi Yöntem Hakkında Bir Deneme adlı çalıĢması, 

yayınlandığı günden bugüne anlatıbilimsel çalıĢmalar için temel baĢvuru 

kaynaklarından biri olagelmiĢtir. Kendinden önceki anlatı teorisyenlerinin 

yaklaĢımlarından yararlanan Genette, anlambilimsel veya dilbilimsel gibi soyut 

boyutlarda ele almak yerine anlatıyı tamamen kendi terminolojisi ve kategorileriyle 

inceler. Öykü, anlatı ve anlatı edimi Ģeklinde anlatıyı üç temel unsura ayıran Genette, 

asıl olarak öykü ile söylem arasındaki iliĢkiyi inceler. BaĢka bir deyiĢle öykünün 

nasıl söyleme dönüĢtüğüne odaklanır, önerdiği kategorilerle söylem unsurunu 

kapsamlı bir biçimde analiz eder ve yorumlar. Genette, Marcel Proust‟un Kayıp 

Zamanın İzinde (À la recherche du temps perdu) adlı eseri üzerinden anlatı 

zamanının kurgulanıĢı, anlatı kipleri ve ses kategorilerini alt kategorileriyle ele alarak 

bir yöntem geliĢtirir. Anlatının Söylemi, hem teoriyi uygulamalı gösterdiği hem de 



24 
 

masal veya basit yapılı anlatılar yerine modern ve dünya edebiyatının en zor 

metinlerinden olan Proust‟un Kayıp Zamanın İzinde‟sini çözümlediği için ayrıca 

önemli bir çalıĢmadır. Post-yapısalcılığın geliĢmesiyle beraber Genette‟in anlatı 

teorisi, edebiyat teorisyenleri tarafından iyice tanınır hale gelir. Özellikle Kuzey 

Amerika‟da içinde Dorrit Cohn, Seymour Chatman, Gerald Prince, Susan Lanser‟in 

olduğu önemli anlatıbilimciler üzerinde Genette‟in kuramı kayda değer bir etki 

bırakır. Günümüzde de yürütülen anlatıbilim çalıĢmalarında Genette vazgeçilmez bir 

referans kaynağıdır. (Moran, 2003; 196-198: Meister, 2009; 338: Phelan, 19-22: 

Fludernik, 2009; 11) 

Anlatıbilim, nispeten 1980‟li yılların baĢlangıcına kadar yapı-merkezli bir 

disiplin olagelmiĢtir. Ġlk dönem anlatıbilimciler tutarlı ve sistematik yöntemlerle 

kuramsal çerçeveler oluĢturup edebi anlatılara uygulamıĢlardır. 1980‟lere doğru post-

yapısalcılığın geliĢmesiyle birlikte anlatıbilim, çalıĢma alanına edebi anlatılar 

dıĢındaki anlatıları dahil etmek ve farklı disiplinlerle etkileĢime girme yönünde 

eğilimler gösterir. Kendi içine kapalı bir sistem olmaktan ziyade oldukça pragmatik, 

kullanıĢlı ve çok yönlü bir anlatı teorisi kimliğine bürünür. Anlatıbilim genellikle 

baĢlangıcından 1980‟lere kadar klasik/yapısalcı, 1980‟lerden sonra klasik 

sonrası/post-yapısalcı anlatıbilim Ģeklinde bir ayrım çerçevesinde değerlendirilir. 

Ancak ikincinin ilkini tamamen yadsıdığı veya reddettiğini iddia etmek doğru 

değildir. Bundan ziyade klasik sonrası ve günümüz anlatıbilimi, ilk dönem 

anlatıbilimin temelleri üzerine yerleĢmiĢtir. Ancak ilk dönem anlatıbilimin katı 

çalıĢma yöntemini esnetmiĢ ve uygulama alanını geniĢletmiĢtir. Disiplinin farklı 

yorum ve analizlere açık olması, baĢka alanlara doğru dallanıp budaklanmasının 

yolunu açmıĢtır. Bu bağlamda 1970‟lerin sonlarından itibaren anlatıbilim, sadece 

edebi anlatıları değil, edebi olmayan ve sözlü anlatıları da araĢtırma nesnesi olarak 

odağına yerleĢtirmiĢtir. Etik, retorik, psikanalitik, feminizm, kültür çalıĢmaları, 

felsefe, görsel sanatlar, politika, yapay zeka ve daha baĢka alanları çalıĢma 

çerçevesine dahil etmiĢtir. Bu bağlamda ilk olarak Chatman, Story and Discourse: 

Narrative Structure in Fiction and Film (1978) çalıĢmasında edebi anlatılar dıĢında, 

örneğin görsel anlatılara uygulanabilirliğini göstererek anlatıbilimin farklı alanlara 



25 
 

açılmasının yolunu açmıĢtır. Sonrasında Bal metinler-arasılık ve çok-seslilik, Culler 

yapı-sökücülük, Lanser feminizm, Pavel ve Dolezel mümkün dünyalar ile Ģekilsel 

mantık, Ryan yapay zekanın simülasyon örneklemi açısından anlatıyı çözümleyerek 

anlatıbilime farklı yorumlar getirmiĢtir. Anlatıbilimi farklı alanlarla etkileĢime sokan 

bu tür çalıĢmalar, disiplinin geliĢmesi ve çeĢitlilik arz etmesi açısından önemli 

katkılar sunmuĢtur. (Meister, 2009; 339: DerviĢcemaloğlu, 2014; 31-33)
 

Anlatıbilim, günümüzde kuramsal bağlamda özerk bir disiplin görüntüsü 

sergilerken geniĢ uygulama alanıyla disiplinler arası bir nitelik kazanmıĢtır. Böylece 

anlatıbilim ana disiplini altında feminist anlatıbilimi, biliĢsel anlatıbilim, doğal 

anlatıbilim, retoriğe dayalı anlatıbilim, mümkün dünyalar teorisi, karĢılaĢtırmalı 

anlatıbilim, marksist anlatıbilim, etnik anlatıbilim, postkolonyal anlatıbilim, kültürel 

ve tarihsel anlatıbilim, bağlamcı anlatıbilim ve daha baĢka farklı yaklaĢımlar ortaya 

çıkmıĢtır. Bu yaklaĢımların geliĢmesi ve baĢlı baĢına özerk disiplinlere evrilmesi ile 

birlikte artık tek bir anlatıbilim değil belki de birçok anlatıbilimden bahsetmek 

gerekecektir.
3
 

Anlatı teorisi ve anlatıbilimin son durumuna gelince, Almanya‟da özellikle 

Stanzel‟in anlatı teorisi temelinde okullar ve üniversitelerde müfredatın temel bir 

parçası olarak büyük ilgi görüp önemini korumaktadır. ABD‟de temelleri Lubbock, 

Friedman ve James tarafından atılan ve Booth tarafından geliĢtirilen Chicago 

ekolü‟nün geliĢtirdiği retoriğe dayalı anlatıbilim, günümüzün önemli 

anlatıbilimcileri, James Phelan ve Peter Rabinowitz tarafından devam ettirilmektedir. 

Yanı sıra post-yapısalcılığın ortaya çıkmasını takiben anlatıbilimin diğer disiplinlerle 

etkileĢime girmesi sonucu geliĢim ve dönüĢüm geçirmesi, ABD merkezli çalıĢmalar 

sayesinde olmuĢtur. Bu doğrultuda anlatıya feminist bir bakıĢ getirilmesi, 

                                                           
3
 Anlatıbilimde türeyen farklı yaklaĢımların sadece bir kısmı olan bağlamcı ve kültürel anlatıbilimlerin 

daha ayrıntılı listesi ve ayrıntılı değerlendirilmesi için bkz. Ansgar Nünning, “Surveying Contextualist 

and Cultural Narratologies: Towards an Outline of Approaches, Concepts and Potentials”, içinde 

Narratology in the Age of Cross-Disciplinary Narrative Research, Sandra Heinen, Roy Sommer (Ed.), 

Walter de Gruyter, Berlin, New York 2009, s. 48-70. Birgit Neumann ve Ansgar Nünning‟in daha 

önce sundukları daha genel yaklaĢımların bir listesi ve açıklamalar için bkz. DerviĢcemaloğlu, a.g.e., 

s. 35-39.    



26 
 

psikoanalitik modellerin anlatıbilime entegre edilmesi, anlatının söylem-eleĢtirel ve 

özellikle ideolojik yaklaĢımlarla değerlendirilmesi ilgiyle karĢılanmıĢtır. Öte yandan 

anlatıyı biçimsel ve mantıksal modellerle inceleyen çok sayıda araĢtırma Gerald 

Prince, Thomas Pavel, Marie-Laure Ryan, David Herman gibi anlatıbilimciler 

tarafından yapılmıĢtır. Kuzey Amerikada‟ki anlatıbilim çalıĢmaları, post-

kolonyalizmden queer teoriye kadar çok geniĢ bir alandaki disiplinlerin dahiliyle 

yürütülmektedir. Bunların dıĢında günümüzdeki önemli anlatıbilimcilerin arasında 

Shlomith Rimmon-Kenan, Tamer Yacobi, Meir Stenberg (Ġsrail); Monika Fludernik, 

Ansgar Nünning, Manfred Jahn, Wolf Schmid (Almanya ve Avusturya); James 

Phelan, Susan Lanser, David Herman, Brian McHale, Peter Rabinowitz (ABD) 

isimleri yer alır. Günümüzde dünyanın pek çok yerinde anlatıbilim çalıĢmaları 

yürütülmektedir. Anlatıbilim çalıĢmalarının yayımlandığı Poetics Today (Tel Aviv); 

Narrative Inquiry, Journal of Narrative Theory, Narrative ve Style (ABD); Poetica 

ve Germanisch-Romanische Monatsschrift alanın en prestijli ve kayda değer 

dergileridir. Bunlara ek olarak çok sayıda basılı ve elektronik derginin yanı sıra 

önemli üniversite yayınlarının çıkardığı anlatıbilim serileri ve el kitapları, bazı 

kurumların düzenledikleri konferans ve sempozyumlar, hazırlanan çeĢitli tanıtım ve 

baĢvuru çalıĢmaları günümüzde anlatıbilime duyulan ilginin kanıtıdır. (Fludernik, 

2009; 11-12) Yapısalcılığın dar ve katı kalıplarından kurtulup daha esnek ve 

disiplinlerarası bir alan haline gelen anlatıbilim, hem kendi öz kaynakları hem de 

farklı disiplinlerin etkileĢimiyle gün geçtikçe daha fazla geliĢmeye ve popüler bir 

çalıĢma alanı olmaya devam ediyor.    

7. KÜRTÇE’DE ANLATIBĠLĠM ÇALIġMALARI 

Kürtçe‟de genellikle anlatı ve anlatı öğelerinin analizi biçiminde çalıĢmalar 

yürütülmüĢtür. Bu çalıĢmaların bir kısmı anlatıbilim disiplini çerçevesinde yapılmıĢ, 

bazıları ise anlatıbilimsel bir yöntem izlenmeden anlatıdaki mekân, zaman, karakter 

gibi unsurların analizi Ģeklinde yapılmıĢtır. Yanı sıra tespit ettiğimiz çalıĢmaların 

çoğunluğu dergilerde yayımlanmıĢ makale ve yüksek lisans tezleri Ģeklinde olup 



27 
 

sadece bir doktora tezi yazılmıĢtır.
4
 Kürtçe‟de anlatıbilimsel çalıĢma olarak 

değerlendirebileceğimiz çalıĢmaların listesi Ģu Ģekildedir: 

Xakî, Gurgîn (2014), Qiset û Şiûra Zimanî di Otobêsa Yunus Eroglu de, 

(makalesi), Wêje û Rexne, S.1. 

Galip, Özlem (2014), Serpêhatiyên Bêcihûwarbûnê: Di Rabêja Romana 

Kurdî de wek “Warê Demkî” Diyaspora, (makale), Wêje û Rexne, S.1. 

Adsay, Fexriya (2014), Bîreweriyeke Birîndar: Bênaviya Welatekî û Bajarên 

Wê, (makale), Wêje û Rexne, S.1. 

Ebdulqadîr, Emîn (2014), Şî‟rîyeta Cihî di Romanên Sidqî Hirorî de, 

(makale), Wêje û Rexne, S.1. 

ġêr, Ferzan (2014), Cîhwarekî Estetîk: Tuwalet, (makale), Wêje û Rexne, S.1. 

Suvagcî, Îlyas (2014), Di romana Fawaz Husên ya bi navê Evdo û Çend 

Bêhnikên Şadiyê de Hêmana Mekanî, (makale), Wêje û Rexne, S.1. 

Ahmedzade, HaĢim (2014), Roman û Diyalog, (makale), Wêje û Rexne, S.2. 

                                                           
4
 Burada listelenen kaynaklar, kiĢisel araĢtırmalarımız sonucu elde edilen çalıĢmalardır. Bu kaynaklar 

dıĢında ulaĢamadığımız dergilerde yayımlanmıĢ makaleler ve Kürtler‟in yaĢadığı baĢka ülkelerde 

farklı alfabe ve lehçelerde yayımlanmıĢ çalıĢmalar olması kuvvetle muhtemeldir. Bu nedenle Kürtçe 

yapılmıĢ anlatı çalıĢmalarının elde ettiğimiz bu kaynaklarla sınırlı olduğu yönünde bir iddiamız 

kesinlikle yoktur.  



28 
 

Ronîzer, Brahîm (2014), Karakterên ku bi ser zimanê xwe ve nebûne, 

(makale), Wêje û Rexne, S.2. 

Elegez, Rizgar (2015), Mekan di Helbesta Fêrikê Ûsiv de, (makale), Wêje û 

Rexne, S.5. 

Fîlîk, ġêxo (2015), Atmosfer, Mekan û „Meqesê Zêrîn‟, (makale), Wêje û 

Rexne, S.5. 

Yek, Burhan (2015), Vegotinzanî û Kurteanalîzek li ser Çîroka “Êş” a 

Hesenê Metê, (makale), Zarema, S. 3. 

Kesnezanî, BuĢra (2015), Teknîka Şepola Hiş di Çîroka Kurdî de (Hisên Arif, 

Şêrzad Hesen û Karwan Kakesûr wek nimûne), (makale), Zarema, S. 4. 

Alan, Remezan (2015), Destpêkek ji bo Zanista Edebiyata Modern, (kitabın 

içinde bir bölüm), Peywend yayınları. 

KavĢut, Nihat (2017), Ji Hêla Teknîk û Mijarê va Analîzkirina Romana 

Şivanê Kurmanca ya Erebê Şemo, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), MuĢ 

Alparslan Üniversitesi. 

Tek, Burhan (2017), Perrîdankên li ser Pênûsa Min, (makale), Zarema, S.7. 



29 
 

Eroğlu, Ġnan (2017), “Ez Yaqob Tilermenî”: Hêlangeyek li dor Vegêran û 

Lîstika Edebî, (makale), Wêje û Rexne. 

Altınkılıç, Ümran (2017). Pirsgirêka Ragihandina Axaftinê di Romana Kurdî 

de. Diyarbakır: (e-şarkiyat) Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi.  

Ergün, Zülküf (2018), Taybetiyên Vegêrana Edebiyata Kurdî ya Sovyetê, 

(makale), Mukaddime, 9(1). 

Altınkılıç, Ümran (2019), Vegêrana Kesê Duyem di Edebiyata Kurdî de, 

(makale), Nûbihar Akademî, C.4, S.12. 

Kan, GüneĢ (2019), Di Otobêsê de Kî Dibîne Kî Diaxive?, (makale), Kund, 

S.5. 

Mahmood, Rebeen Ahmed (2019), Binyata Vegêranê di Romana Sobarto ya 

Helîm Yûsif de, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi. 

Güler, Emin (2019), Karakter di Romana Kurmancî de “Girê Şêran-Mirina 

Bêsî-Pêşbaziya Çîrokên Neqediyayî-Qerebafon-Sobarto”, (yayımlanmamıĢ yüksek 

lisans tezi), Mardin Artuklu Üniversitesi. 

Sürücü, Sevim Hatun (2019), Lêkolînek li ser Çîrokên Osman Sebrî yên di 

Hawar û Ronahiyê de, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Bingöl Üniversitesi. 

SubaĢı, Kenan (2019), Kürtçe (Kurmancî) Masalların Anlatı Tipolojisi, 

(yayımlanmamıĢ doktora tezi), Dicle Üniversitesi. 



30 
 

Kaynar, Cihan (2020), Mijabad, Labîrenta Cinan ve Gerîneka Guernîcayê 

Örnekleriyle Kürtçe (Kurmancî) Romanda Mekân Algısı, (yayımlanmamıĢ yüksek 

lisans tezi), MuĢ Alparslan Üniversitesi. 

Noori, Shaho Jangi (2020), Binyata Wesfê di Romanên Jan Dost da, 

(yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi.  

Hamzedki, Haliz Hasan Ismael (2020), Binyatê Vegêranê di Çîrokên Kenê 

Parsek (Pêkenînî Geda) yê Hesen Qizilcî da, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi. 

Tahseen, Mihabad Azad Tahseen (2021), Salixdan di Romanên Jinên 

Behdînan da, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi. 

Hajani, Halkat Idrees Abid (2021), Vegêran di Sînemaya Şewket Emîn Korkî 

de, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Mardin Artuklu Üniversitesi. 

Hasan, Sipan Salîm Hasan (2021), Regezên Çîrokê di Mem û Zîna Ehmedê 

Xanî da, (yayımlanmamıĢ yüksek lisans tezi), Mardin Artuklu Üniversitesi. 

Eken, Mehmet (2021), Cih di Romanên Kurdî de, (yayımlanmamıĢ yüksek 

lisans tezi), Bingöl Üniversitesi. 

 



31 
 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TARĠHSELDEN GÉRARD GENETTE’ĠN TEORĠSĠNE DOĞRU 

ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM 

 

1.1. ANLATICI KAVRAMI 

Anlatıbilim teorisi ve anlatı analizlerinde anlatıcı, merkezde yer alan bir anlatı 

unsurudur. Anlatıbilimsel çalıĢmaların dayandırıldığı Platon Devlet‟te, Aristoteles ise 

Poetika‟da diegesis-mimesis karĢıtlığı çerçevesinde bir Ģeyin aktarılma biçimini 

tartıĢırken aslında anlatan kiĢi, yani anlatıcıya iliĢkin dolaylı olarak bilgi verirler. 

Platon Devlet‟in üçüncü kitabında Ģairler ve masalcıların bir Ģeyi doğrudan, taklit 

yoluyla ya da her iki biçimde anlatabileceğini belirtir. (Platon, 2011; 83) Antik 

filozofa göre Ģair “bir baĢkasının konuĢtuğu sanısını” uyandırmaz ise doğrudan 

anlatma, ama “kendisi değil, bir baĢkasıymıĢ gibi davranırsa” taklit yoluyla anlatım 

söz konusu olur. Platon bu ayrımı türler üzerinden örnekler. Tragedya ve komedya 

taklit, dithyrambaslar ise olup bitenin anlatılması yani saf anlatmaya dayalıdır. 

Destanlarda ise her iki biçim bir arada görülür. (Platon, 2011; 85) Platon‟un yaptığı 

ayrım, Onega & Landa‟nın belirttiği gibi Ģairin kendi sesiyle konuĢması ya da bir 

karakterin sesiyle konuĢması temelindedir. “Anlatıbilim açısından bakıldığında bu, 

anlatı ses‟i sorununa getirilen ilk kuramsal yaklaĢımdır.” (Onega α Landa, 2002; 24) 

Aristoteles Poetika‟sında “Platon‟un öne sürdüğü karĢıtlığı göz ardı eder ve 

hem saf anlatıyı hem de mimesis‟i mimesis, yani taklit ya da temsil olarak kabul 

eder.” (Aksoy & R., 2009; 26) Aristoteles, Platon‟un taklit ve saf anlatı Ģeklinde 

kategorileĢtirdiği biçimlerin genel olarak taklit (mimesis) olduğunu düĢünür. 



32 
 

Bunların “taklit etmede kullanılan araç bakımından, taklit edilen nesneler 

bakımından, taklit tarzı bakımından” (Aristoteles, 2007; 11) birbirinden 

ayrılabileceğini ifade eder. Aristoteles daha sonra “aynı taklit araçlarıyla aynı 

nesneler farklı olarak taklit edilebilirler” diyerek taklit türlerini “hikaye etme” ve 

“taklit edilen bütün kiĢileri etkinlik ve eylem içinde gösterme” (Aristoteles, 2007; 

14) Ģeklinde ayırır. Her ne kadar Platon ve Aristoteles doğrudan doğruya anlatıcı 

kavramına dair bir Ģeyler söylememiĢlerse de inceledikleri konular dolaylı yoldan 

anlatıcıyla iliĢkili olduğu için edebiyat teorisinin diğer birçok konusu gibi anlatıcıyla 

ilgili de en eski referans konumundadırlar. Çünkü hikaye etme (diegesis) veya 

hikayenin katılımcılarının yapıp söylediklerini olduğu gibi gösterme (mimesis) 

kavramları bizi ister istemez aktaran, seçen, düzenleyen, sunan bir anlatıcıya götürür. 

Anlatıcı konusunda dikkat çeken bir unsur, anlatıcının anlatıyla olan organik 

iliĢkisidir. “Anlatı kavramı doğal olarak bir anlatıcı kavramını gerektirir. Anlatıcı, 

anlatının okura ulaĢmasında bir araçtır.” (Esen, 2020; 200) Anlatıbilimciler okurla 

anlatı arasındaki bu aracı kendi algılama, yorumlama biçimlerine göre farklı 

Ģekillerde tanımlamıĢlardır. ÇalıĢmalarıyla anlatıbilime yeni bir görme ve düĢünüĢ 

biçimi getiren ünlü Fransız anlatıbilimci Gérard Genette‟e göre anlatıcı, anlatma 

edimini gerçekleĢtiren, anlatının üretimini gerçekleĢtiren Ģahıs, kısaca ürettiği 

anlatının sesidir. (Genette, 2011; {1972]) Genette‟ten önceki anlatıbilicilerden en 

bilineni ve günümüzde de anlatıyla ilgili çalıĢmalarda büyük ölçüde referans 

gösterilen Franz K. Stanzel, anlatıcıyı gören ve anlatan ayrımı yapmadan bir nevi 

anlatıcı ve bakıĢ açısı özelliklerini karıĢtırarak bir anlatı durumu kavramı 

çerçevesinde değerlendirmiĢtir. Yapısalcılık sonrası anlatıbilimcilerden M. Bal 

anlatıcıyı, “metinsellik içindeki dilbilimsel bir özne konumu” (Akt. Aksoy α R., 

2009; 37) Ģeklinde yorumlarken anlatıya linguistik bir eleĢtiri getiren M. Toolan, M. 

Bal‟ın anlatıcıyla ilgili yaklaĢımını “metni oluĢturan lingustik iĢaretleri dile getiren 

aracı” ifadesini alıntılayarak destekler. Yazarın ölümünü ilan ederek anlatıcısız 

anlatıların olabileceğini iddia eden Roland Barthes, “insanabenzerlik 

(anthropomorphism) ve psikolojikleĢtirmeyi (psychologizing) önlemek için” (Akt. 

Schmid, 2010; 59) anlatıcıyı “kağıt varlık” Ģeklinde adlandırmıĢtır. Routledge 

Encylopedia of Narrative Theory‟de de J. Phelan ve W. C. Booth‟un ortak yazdığı 

maddede insanabenzerlik faktörü göz önünde tutularak anlatıcı tanımı yapılmıĢtır: 



33 
 

“Anlatıcı, anlatıdaki her Ģeyi – mevcudiyet, durumlar, olaylar – bir dinleyiciye 

anlatan ya da aktaran temsilci ya da daha az insanbiçimli terimlerle, aracı ya da 

iĢarettir.” (Phelan & Booth, 2010; 388) Anlatıcının gayriĢahsileĢtirilmesine itiraz 

eden Wolf Schmid ise anlatıcının okur tarafından soyut bir fonksiyon olarak 

algılanmadığını, kaçınılmaz olarak insana benzer düĢünce ve konuĢma özellikleriyle 

donatıldığını belirtir. (Schmid, 2010; 59) 

Anlatıcıyı tanımlayan ve betimleyen ifadelerin içinde belki de en ilginci 

dolaylı olarak da olsa ona atfedilen “dedikoducu” ifadesidir. Robert Fulford, 

edebiyatla dedikodu arasında yakın bir iliĢki olduğunu ileri sürer. Aslında 

dedikoduyla kastettiği, bir hikayesi olup da onu baĢkasına anlatmak isteyen kiĢi ve 

baĢkasının hikayesini merak edip dinleyen kiĢi arasındaki diyalogdur. (Fulford, 2017; 

15) Bu anlamda aldığımızda ironik bir Ģekilde en iyi anlatıcıların en iyi 

dedikoducular olduğu sonucuna varırız.  

Anlatıcı “kağıt varlık”, yazarın yansıması, linguistik özne, aracı, temsilci, 

insanbiçimli, iĢaret ya da dedikoducu gibi metaforik adlandırılmaların dıĢında asıl 

tanımını anlatıdaki fonksiyonlarında bulur. O, “gönderilenle (ya da dinleyenle) 

bildiriĢimsel temas kuran, açıklama ve yorumlamaları düzenleyen, ne anlatılacağına 

ve nasıl (özellikle hangi bakıĢ açısından, hangi düzende) anlatılacağına, neyin 

dıĢarıda bırakılacağına karar veren aktördür.” (Jahn, 2015, 62) Anlatıcı kavramını 

daha iyi anlamak ve doğru analiz etmek için anlatıdaki rolü, konumu, iletiĢim düzeyi 

ve anlatının diğer figürleriyle iliĢkilerini gösteren anlatısal bildiriĢim durumu 

bilinmelidir. 

1.1.1. Anlatısal BildiriĢim Durumunun Katılımcıları 

Anlatıbilimciler tarafından büyük oranda kabul gören ya da belli noktalarda 

bazı anlatıbilimcilerin itirazına maruz kalıp katılımcıların sayısında ya da 

adlandırılmasında değiĢiklik yapıp yeni Ģemalar oluĢturmalarına ilham veren anlatıda 

bildiriĢimsel rol alan aktörler Ģeması, Amerikalı anlatıbilimci Seymour Chatman 

tarafından öne sürülmüĢtür (Chatman, 1980; 151): 

 



34 
 

 

ġekil 1: Seymour Chatman’ın Anlatı-BildiriĢim Durumu Diagramı 

5
 

Tabloya tam orta kısmından bakıldığında birbirine paralel üç gruplu ikilikler 

oluĢtuğu görülecektir. Doğal olarak her bir katılımcıya karĢı gruptan bir katılımcı 

denk gelir. Birbirine denk gelen her bir ikili bir gönderen ve gönderilen, baĢka bir 

deyiĢle alıcı ve vericinin etkileĢiminden oluĢur. Örneğin metin içindeki anlatıcının 

muhatabı yine metin içindeki dinleyicidir.  

Edebiyat ve sinemayı anlatıbilimsel açıdan ele aldığı Story and Discourse 

Narrative Structure in Fiction and Film adlı çalıĢmasında Chatman, tabloyu 

açıklarken sadece ima edilen yazar ve ima edilen okurun anlatıya dahil olduğu, 

parantez içindeki anlatıcı ve dinleyicinin isteğe bağlı olduğu, gerçek yazar ve gerçek 

okurun pratik anlamda ister istemez anlatı sürecinin dıĢında kaldığını belirtir. 

(Chatman, 1980; 151) Gerçek yazar ve gerçek okur anlatı metninin dıĢında kalırken 

onların yerini, onları temsil etme iĢlevi gören “ima edilen” muadilleri alır. (Toolan, 

2001; 107) Gerçek yazarı, ima edilen yazar temsil ederken gerçek okur da yerini ima 

edilen okura bırakıyor. Yanı sıra tabloda anlatıcı ve dinleyicinin paranteze alınıp 

isteğe bağlı kılınması, Chatman‟ın anlatıcısız metinlerin olabileceğini kabul ettiğini 

gösterir. Öte yandan gerçek yazar ve gerçek okurun anlatı metninin dıĢında kalması, 

anlatıcı ve dinleyicinin tercihe bağlı oluĢu anlatısal iletiĢimin ima edilen yazar ve ima 

edilen okur üzerinden sürdürüldüğü sonucunu doğurur. Nitekim Shlomith Rimmon-

Kenan bu söylediğimizi destekler Ģekilde anlatıcı ve dinleyici mevcut olduğunda 

iletiĢimin ima edilen yazardan anlatıcıya, anlatıcıdan dinleyiciye ve nihayetinde ima 

edilen okura doğru bir seyir aldığını; buna karĢılık anlatıcı ve dinleyicinin yokluğu 

durumunda iletiĢimin ima edilen yazar ve ima edilen okurla sınırlandığına dikkat 
                                                           
5
 [Tr. narrative text= anlatı metni; real author=gerçek yazar; implied author=ima edilen yazar; 

narrator=anlatıcı; narratee=anlatılan; implied reader= ima edilen okur; real reader= gerçek okur] 



35 
 

çeker. (Rimmon-Kenan, 2005; 90) Bundan yola çıkan Rimmon-Kenan, Chatman‟ın 

Ģemasındaki iki sıkıntılı noktaya iĢaret eder. Birincisi, ima edilen yazarın sesi 

olmadığı ve doğrudan iletiĢim kurma aracı olmadığı halde bildiriĢim durumunda ona 

gönderen-verici rolünün verilmesinin bir çeliĢki olduğudur. Birinci sorun için 

Rimmon-Kenan‟ın önerisi, gerçek yazar ve anlatıcıdan ayırt etmek için ima edilen 

yazar kavramının kiĢileĢtirilmemesi ve ayrıca onun bir ses ya da konuĢmacı yerine 

norm Ģeklinde değerlendirilmesi gerektiği yönündedir. Ġtiraz ettiği ikinci sıkıntılı 

durum ise Chatman‟ın anlatıcı ve dinleyicinin anlatı metnindeki varlığını isteğe bağlı 

göstermiĢ olmasıdır. Rimmon-Kenan öneri olarak bu iki aktörün isteğe bağlı değil 

anlatı bildiriĢiminin iki temel faktörü olarak değerlendirilmesi gerektiğini öne sürer. 

Çünkü ona göre bir anlatı metni, saf diyaloglardan, unutulmuĢ mektuplar, günlükler 

ya da bulunmuĢ el yazmalardan oluĢsa bile yazarın dıĢında diyalogları ve yazılı 

kayıtları aktaran bir anlatıcı daima vardır. Sonuç olarak, Rimmon-Kenan Chatman‟ın 

altı katılımcısından ima edilen yazar ve ima edilen okuru sadece genel norm Ģeklinde 

kabul ederek gerçek yazar, gerçek okur, anlatıcı, dinleyici olmak üzere dört unsurunu 

anlatım anlayıĢına uygun bulur. Hatta daha ileri gidip yazar ve okuru kurmaca 

anlatıyla daha az ilgili bularak ilgisini sadece kurgusal anlatıcı ve kurgusal dinleyici 

yani metnin içindeki gönderen-gönderilenle sınırlandırır. (Rimmon-Kenan, 2005; 91-

92)  

Michael Toolan da ima edilen yazar, dinleyici ve ima edilen okurun 

potansiyel durumlarını onaylamakla beraber Chatman‟ın Ģemasını sadeleĢtirerek 

edebi anlatı bildiriĢimde üç temel rolün, anlatı metninin yüzeyinde yer alan ve 

anlatıları düĢündüğümüzde ilk aklımıza gelen yazar, anlatıcı ve okura ait olduğunu 

savunur. (Toolan, 2001; 107): 

 

yazar     anlatıcı     okur 

 

Edebi anlatı bildiriĢiminde çekirdek roller Ģeklinde değerlendirdiği bu üç 

unsurun aksine M. Toolan‟a göre ima edilen yazar, dinleyici ve ima edilen okur 



36 
 

oldukça kavramsaldır ve sadece çok dolaylı bir biçimde analitik bir önem taĢırlar. 

(Toolan, 2001; 108) 

Yapısalcılık sonrası dönemin önde gelen anlatıbilimcilerinden Wolf Schmid 

ise kurmaca anlatı bildiriĢim durumuna ayrıntılı ve kapsayıcı bir model sunarak 

katkıda bulunur.(Schmid, 2010; 35):  

Tablo 1: Wolf Schmid’in BildiriĢim Düzeyleri Modeli 

6
 

 

                                                           
6
 [Tr. model of communication levels=bildiriĢim düzeyleri modeli; literary work=edebi eser; 

represented world=temsil edilen dünya; narrated world=anlatılan dünya; quoted world= alıntılanan 

dünya; concrete author=somut yazar; abstract author=soyut yazar; fictive narrator=kurgusal anlatıcı; 

charecters= karakterler; fictive reader (narrataire)= kurgusal okur (anlatılan); abstract reader=soyut 

okur; presumed addressee=varsayılan gönderilen; ideal recipient=ideal alıcı; concrete reader=somut 

okur] 



37 
 

Schmid‟in modelinde ilk dikkat çeken, çin kutuları Ģeklinde birbirini içeren 

kurmaca anlatıyı oluĢturan farklı dünyalar ya da bildiriĢim düzeyleridir. Ġkinci dikkat 

çeken Ģey, anlamsal olarak Chatman‟ın Ģemasındaki katılımcılarla örtüĢmesine 

rağmen bildiriĢimdeki alıcı ve verici unsurlarının farklı adlandırılmasıdır. Schmid, 

Chatman‟ın katılımcılar Ģemasından farklı olarak ima edilen yazar ve ima edilen okur 

yerine soyut yazar ve soyut okuru yerleĢtirir; anlatıcı ve dinleyiciyi kurgusal anlatıcı 

ve kurgusal okur Ģeklinde isimlendirir ve Chatman‟ın tersine bunları parantez içine 

almayıp anlatının zorunlu unsurları olarak kabul eder. Ayrıca yazar ve okuru, onların 

gerçekliğini vurgular biçimde somut yazar ve somut okur Ģeklinde adlandırır. 

Schmid‟in önermesinde, anlatıbilim ve edebiyat çalıĢmalarında büyük ölçüde kabul 

görmüĢ ima edilen yazar kavramının soyut yazar Ģeklinde adlandırılması, ilk baĢta 

biraz kafa karıĢtırıcı olabilir. 

Schmid‟in tablosu incelendiğinde, edebi eserin temsil edilen dünya, anlatılan 

dünya ve alıntılanan dünya olmak üzere farklı anlatım düzeylerinden meydana 

geldiği açıkça görülür. „Temsil edilen dünya‟ yazar ve onun aracılığıyla soyut yazar 

tarafından yaratılan bir dünya; „anlatılan dünya‟ ise anlatıcı tarafından yaratılan bir 

dünyadır. Schmid, bu Ģekilde anlatı eserinin yazarın bildiriĢimi ve anlatıcının 

bildiriĢimi olmak üzere en az iki bildiriĢim düzeyinden oluĢtuğunu belirtir. Anlatı 

eserinin bu iki esas düzeyine bir üçüncü düzey olarak „alıntılanan dünya‟ yani 

karakter bildiriĢiminin eklenebileceğini ifade eder. (Schmid, 2010; 34) Her üç 

düzeyde karĢılıklı konumlanan bir ileten ve alan unsurlar vardır. Schmid alıcı 

kavramının bazı modeller tarafından ihmal edildiğini ve önemli derecede belirsizlik 

barındırdığına dikkat çeker. Schmid‟e göre bundan dolayı alıcı (recipient), 

gönderilen (addressee) ve alıcı (recipient) olmak üzere ikiye ayrılabilir. Buna göre, 

gönderilen (addressee) vericinin yazarken zihninde varsaydığı ya da arzu ettiği, 

mesajını gönderirken amaçladığı ve niyet ettiği kiĢiyken, alıcı (recipient) ise 

vericinin zihninde olası bir Ģekilde mevcut olan genel bir resim, gerçek alıcıdır 

(Schmid, 2010; 34) Bu doğrultuda Schmid modelindeki unsurları ayrıntılı bir Ģekilde 

incelediği çalıĢmanın ilerleyen sayfalarında kurgusal okuru da kurgusal gönderilen 

ve kurgusal alıcı olarak ikiye ayırıp inceler, tabloda da göründüğü gibi soyut okuru 

da varsayılan gönderilen ve ideal alıcı olarak böler. 



38 
 

Sonuç olarak Schmid‟in bildiriĢim düzeyleri modelinde, gerçek hayatta somut 

yazar ve somut okur arasında edebi eser üzerinden bir etkileĢim gerçekleĢirir. Temsil 

edilen dünyada soyut yazarın oluĢturduğu bir nevi estetik-ideolojik değerler 

sisteminin yazarın yazarken yarattığı bir alıcı imajı olan soyut okura aktarıldığı bir 

düzeyi oluĢturur. Anlatılan dünyada ise kurgusal yazar ve onun muhatabı olan 

kurgusal okur arasında, son olarak alıntılanan dünyada karakterler arası aktarım ya 

da konuĢma Ģeklinde bir etkileĢim söz konusudur.
7
  

1.1. 2. Yazar - Ġma Edilen Yazar - Anlatıcı 

Ünlü Amerikalı yazar Paul Auster, bir söyleĢide kitabı üreten yazarla onun 

kurgusal dünyası içinde okuru karĢılayan anlatıcı arasındaki ayrımı Ģu Ģekilde 

açıklamıĢtır: “Romanlarda beni büyüleyen bir Ģey var. Kitabın kapağında bir isim 

görürüz, bu yazarın adıdır, ancak kitabı açarız ve konuĢan ses yazarın sesi değildir, 

bu anlatıcının sesidir.” (Akt. (Eziler) Kıran & Kıran, 2011; 133) Edebiyat kuramında 

yazar ve anlatıcının karıĢtırılmaması gerektiğine yönelik buna benzer açıklama ve 

uyarılar yapılmasına rağmen özellikle „ben anlatıcılı‟ anlatılarda yazar ve anlatıcının 

okurlar tarafından özdeĢleĢtirilmesi sık rastlanan bir durumdur.  

“Birinci tekil Ģahıs ağzından yazılan kitaplar, saf okuru “ben” diyen kiĢinin 

yazar olduğuna inanmaya yöneltir. Elbette bu yazar değil. Anlatıcı, daha doğrusu 

Anlatan-Ses‟tir ve Anlatan Ses‟in zorunlu olarak yazar olmadığını, birinci tekil Ģahıs 

ağzından bir köpeğin anılarını yazan P. G. Wodehouse bize söylemektedir.” (Eco, 

2015; 27) Tabii, anlatıcının bir köpek ya da baĢka bir insan dıĢı varlık olmadığı 

durumlarda ayrım, bu kadar net ve kesin değildir. Büyük oranda “saf okur”, ben-

anlatıcıyı gerçek yazarmıĢ gibi görmeye teĢne olsa da durum bazen okurun saflığını 

aĢar. Bu bulanıklık ve ikircikli durum, yazar tarafından metninin gücünü artırmak 

için okuru okuduklarının kurgu değil gerçek olduğuna inandırmaya yönelik yapılan 

bir teknik strateji de olabilir. 

Bu bağlamda Orhan Pamuk, 2008 yılında yayımladığı Masumiyet Müzesi‟nin 

ana kahramanı, aynı zamanda “ben anlatıcı”sı Kemal ile özdeĢleĢtirildiğini ve 

okurlarını Kemal olmadığına ikna etmek için fazla uğraĢmaya istekli olmadığını 

                                                           
7
 Daha geniĢ bilgi ve açıklamalar için bkz. Wolf Schmid, Narratology:  An Introduction, de Guyter,  

2010, s. 34-88. 



39 
 

söyler. Daniel Defoe daha ileri giderek Robinson Crusoe romanının gerçek bir öykü 

olduğunu iddia etmiĢ, sonrasında romanın hayal ürünü olduğu anlaĢılınca eserin 

“kurmaca” olduğunu kabul etmiĢti. Pamuk verdiği bu örnekler üzerinden gerçeklik- 

kurmaca çerçevesinde yazar ve anlatıcı özdeĢleĢtirilmesinin yazar tarafından kasti 

olarak okurun beyninde oluĢturulmak istendiğini belirtir: “Yani romanımın hem bir 

roman gibi, bir kurmaca, bir hayal ürünü olarak karĢılanmasını hem de temel 

kahramanlarının ve hikâyesinin gerçek sanılmasını, anlatılanların çoğunu benim 

yaĢadığımın düĢünülmesini aynı anda istiyor, bu çeliĢkili isteklerimden dolayı da 

kendimi ikiyüzlü ya da sahtekâr gibi hissetmiyordum.” (Pamuk, 2011; 30) Nitekim 

Monroe Beardsley, “yazar pragmatik bir bağlam sağlamadığı ya da anlatıcıyla 

kendisini iliĢkilendiren bir iddiada bulunmadığı sürece, bir edebi yapıtın anlatıcısı 

yazarla özdeĢleĢtirilemez.” (Akt. Chatman, 2009; 138) diyerek yazar ve anlatıcının 

karıĢtırılmasının yazarın pragmatizmi ve iddiası bağlamında mümkün olabildiğini 

ileri sürer. 

Yine de her ne kadar bazı durumlarda değiĢik derecelerde aralarında bir 

özdeĢleĢme, benzeĢme olsa da yazar ve anlatıcı birbirleriyle karıĢtırılmamalıdır. 

Yazar, metin dıĢı gerçek bir varlık olup gerçekte nefes alıp veren, anlatı metnini 

kurgulayıp yaratan, kiĢisel ve sosyal yaĢamıyla gerçek dünyaya ait biridir. Anlatıcı 

ise “öyküyü anlatması için yazar tarafından seçilmiĢ, yaratılmıĢ, kurmaca kiĢilerdir 

ve tıpkı öykü kahramanları gibi soyutturlar, yaĢanılan gerçek dünyada karĢılıkları 

yoktur.” (Sözen, 2008; 167) Buna karĢın metin içinde var olan anlatıcı, okur 

tarafından soyut olarak değil de insansıl özellikleri olan bir özne olarak algılanabilir. 

(Baktygul, 2009; 1768)  

Anlatıcı, anlatı metninin temel unsurlarından biridir, sadece metin 

okunduğunda var olur. Anlatıcı kendisine gönderme yapmadan baĢkalarının 

hikayesini anlatabileceği gibi kendisinden bahsederek kendisinin ya da baĢkalarının 

hikayesini aktarabilir. Anlatıcının “ben” hitabı, her zaman doğrudan eserin yaratıcısı 

olan yazarı iĢaret etmeyebilir. Bu çerçevede üç tür yazar-anlatıcı iliĢkisinden 

bahsedilebilir. J. J. Rousseau‟nun İtirafları ve Montaigne‟nin Denemeler‟inde olduğu 

gibi anlatıcı, “ben” zamirini kullanarak metnin sorumluluğunu üzerine alır ve yazar 

ile anlatıcı arasında bir örtüĢme olur; Marcel Proust‟un Kayıp Zamanın İzinde 



40 
 

eserinde görüldüğü gibi yazar ve anlatıcı birbirine karıĢabilir, anlatıcının ne zaman 

gerçek yazarı ne zaman kurmaca yazarı temsil ettiği fark edilmeyebilir; ya da 

Montesquieu‟nun İran Mektupları‟ndaki Ģekliyle yazar ve anlatıcı tamamen 

birbirinden farklı olabilir. Son tahlilde anlatıcı “ben” zamiriyle konuĢmasına rağmen 

bu “ben” kurmacadır, hiçbir Ģekilde gerçek yazara iĢaret etmez. ((Eziler) Kıran & 

Kıran, 2011; 133-137) 

BildiriĢimsel anlatı metninin üretim tarafında gerçek yazar ve anlatıcının 

dıĢında 1961 yılında Wayne C. Booth tarafından ima edilen yazar olarak adlandırılıp 

ileri sürülen bir taraf daha vardır. Booth‟a göre gerçek yazar “yazarken sırf ideal, 

gayriĢahsi “genel bir insan” yaratmaz, baĢka insanların eserlerinde gördüğümüz 

zımni yazarlardan farklı olarak “kendisinin” zımni versiyonunu yaratır.” (Booth, 

2012; 80) Booth, “resmi yazıcı” ya da yazarın “ikinci benliği” Ģeklinde de refere 

ettiği ima edilen yazarın okurda oluĢturduğu izlenimin yazarın en önemli etkilerinden 

biri olduğunu ifade eder. Yazar gayriĢahsi bir Ģekilde yazsa da okur yine de 

kaçınılmaz olarak okuduklarından edindiği izlenimlerden hareketle onun hakkında 

değerlerden oluĢan bir portre oluĢturacaktır. Yazarın her bir eserinde kendisinin 

farklı bir versiyonu ve norm bileĢimleri örtülü olarak ortaya çıkar. Yani bir yazarın 

eser sayısı ölçüsünde ima edilen yazar versiyonları vardır. Ġma edilen yazar sadece 

eserden çıkartılan anlamlardan oluĢmaz, yanı sıra bütün eylem parçacıkları, 

karakterlerin ahlaki ve duygusal durumları da ima edilen yazar oluĢumunda etkilidir. 

Ġma edilen yazar gerçeğin ötesinde oluĢumdur. Dolayısıyla onu “gerçek yazarın 

ideal, edebi, yaratılmıĢ versiyonu” Ģeklinde düĢünebiliriz. (Booth, 2012; 80-84) 

Wayne C. Booth‟un ima edilen yazarı ileri sürüp yorumlamasından itibaren 

kavram anlatıbilim ve genel edebiyat teorisinin en çok sevdiği ve üzerinde en çok 

konuĢulan tartıĢma konularından birisi olmaya baĢlamıĢtır. Kavramın çok 

yorumlanıp tartıĢılmasının temelinde kavramın içinde barındırdığı bulanıklık ve elle 

tutulur somut bir karĢılığının olmamasının etkisi vardır. Zaten ima edilen yazarla 

ilgili yorum yapan teorisyenlerin, ima edilen yazara insana özgü özelliklerin yüklenip 

yüklenemeyeceği, bir psikolojiyle donatılıp donatılamayacağı, anlatı iletiĢiminde bir 

aracı olarak kabul edilip edilemeyeceği gibi noktalarda yoğunlaĢtığı görülür. Bu da 

onun somut bir varlık mı yoksa sadece soyut bir düĢünce olarak mı ele alınması 



41 
 

gerektiğiyle ilgili mevcut bir kafa karıĢıklığı olduğunu gösterir. Ayrıca “ima 

edilme”de gerçek yazar ve okurun rolü de araĢtırılmıĢ, ima edilen yazarın her eserde 

olup olmadığı sorgulanmıĢtır. Bu bağlamlarda kavram, Chatman, Rimmon-Kenan, 

M. Toolan, Gérard Genette gibi kuramcılar tarafından incelenip farklı yorumlarla 

zenginleĢtirilmiĢtir. 

Rimmon-Kenan‟a göre Booth‟un tanımladığı Ģekliyle ima edilen yazar, 

insanbiçimli bir varlık olarak eserde somutlaĢan normlar ve eserin hâkim bilinci 

olarak anlaĢılmaktadır. Rimmon-Kenan insana benzer varlık düĢüncesine itiraz 

ederek ima edilen yazarı “ikinci benlik” ya da ĢahsileĢmiĢ “bilinç” olarak 

düĢünmenin çok da sağlam olmadığını ifade eder. Anlatıcının aksine ima edilen 

yazar suskundur, kendine ait bir sesi yoktur. O, okur tarafından metnin tüm 

bileĢenlerinin bir araya getirilmesiyle çıkarımsanan bir yapıdır. (Rimmon-Kenan, 

2005; 89-90) Rimmon-Kenan‟a göre ima edilen yazar olmadan bir anlatının 

normlarını analiz etmek zordur. Özellikle anlatıcının normlarıyla eserin bütününden 

çıkarımsanan normlar birbirinden farklıysa ima edilen yazarın gerekliliği daha 

zorunlu hale gelir (Akt. Genette, 1990; 137) Ayrıca ima edilen yazarın gerçek 

yazarla iliĢkisi de psikolojik açıdan oldukça karmaĢık bir tabiata sahiptir. Bu 

bağlamda ima edilen yazar „zeka ve ahlak‟ standartları konusunda gerçek yazardan 

daha üstün bir konumdadır. Gerçek bir yazar, kendi hayatında benimsemediği hatta 

muhalif olduğu inanç, düĢünce ve duyguları eserinde temsil edebilir. (Rimmon-

Kenan, 2005; 89-90) Bu durumda gerçek yazar, gayriihtiyari bir Ģekilde bilinçaltını 

ifĢa edebilir. Balzac‟ın İnsanlık Komedyası bu tarz bir bilinçaltı ifĢasına örnek olarak 

gösterilebilir. Marksist analist George Lukάcs‟a göre Balzac bu eserinde gerçek 

hayatta savunduğu sosyal ve politik fikirlerinin aksini istemeden ortaya dökmüĢtür. 

Yani kendisi kralcı olmasına rağmen eserinde feodalizm ve kapitalizme karĢı savaĢan 

güvenilir ve dürüst kahramanlara bolca yer vermiĢtir. (Genette, 1990; 142) 

Daha önce de değindiğimiz üzere Chatman, ima edilen yazarın ima edilen 

okurla birlikte bildiriĢimsel durumun zorunlu iki varlığı olduğunu iddia eder. Ona 

göre ima edilen yazar kavramı okurun metinden hareketle yaptığı yeniden bir inĢayı 

çağrıĢtırır. Anlatıcının tersine ima edilen yazarın doğrudan iletiĢimi sağlayan bir sesi 

yoktur, o ancak metnin bütünlüğü çerçevesinde sessizce kendini duyurabilir. Gerçek 



42 
 

yazar ima edilen yazar aracılığıyla eserinde dilediği normu ön plana çıkarabilir. Ġma 

edilen yazar kavramını en doğru Ģekilde anlamak için gerçek bir yazarın değiĢik 

anlatılarını ima edilen yazarlarını varsayarak karĢılaĢtırmalı okumak gerekir. 

(Chatman, 2009; 139-142) Örneğin Mehmed Uzun‟un Siya Evînê, Ronî Mîna Evînê 

Tarî Mîna Mirinê, Bîra Qederê romanlarını okuduğumuzda karĢımıza çıkan tek, 

değiĢmez, gerçek bir Mehmed Uzun değil her romanın bütünsel dünyası ve bizim 

yorum gücümüz, birikimimizin izin verdiği ölçüde farklı Mehmed Uzun versiyonları 

belirecektir. 

Booth‟un ima edilen yazarı açıklarken daha çok yazara vurgu yaptığını 

belirten M. Toolan konuya karĢı taraftan, yani okurun rolüne dikkat çekerek yaklaĢır. 

Ona göre ima edilen yazar, okurun metnin bütününden hareketle yazar hakkında 

kurduğu bir „zihinsel resim‟dir. Ġma edilen yazar herhangi bir metinde geriye dönük 

olarak tasarlanabilir. Edebi anlatılarda, okurun varsaydığı ima edilen yazar resmi 

genellikle yazarın amaç ve niyetiyle iliĢkili olarak oluĢturulur. Fakat bazen tam 

tersine gerçek yazarın kabul etmediği, onu olduğundan fazla öven ya da hakir 

gösteren bir versiyonu da olabilir. Her ne Ģekilde olursa olsun Ģurası kesindir ki 

okurun oluĢturduğu resim, yazarın kendisi değildir. Okurun bir metni okurken 

yazarla ilgili zihninde oluĢan “metinden çıkarılan anlam ve düĢünceleri üreten yazar 

ne tür biridir, ne tür ilgi alanları ve değer anlayıĢı vardır?” gibi sorulara aradığı 

cevaplar ima edilen yazarı Ģekillendirir. Toolan, ima edilen yazarın farklı bir anlatı 

yapılanması olup olmadığının net olmadığını söyler. Ona göre ima edilen yazar anlatı 

bildiriĢiminde gerekli ya da merkezi bir rol olmamasına rağmen okurun alımlama 

sürecinde ciddi bir konuma sahiptir. Söz konusu konum, farklı yazarların 

anlatılarında ya da aynı yazarın farklı anlatılarında farklı Ģekilde ortaya çıkar. Bir 

yazarın her bir metnini okuduğumuzda karĢımıza tek, değiĢmez gerçek bir yazar 

değil de her seferinde yazarın farklı bir versiyonu çıkar. Bunlara ek olarak yazar 

hakkındaki bir yaĢamöyküsü yazarın daha değiĢik bir versiyonunu yaratır. Yazarı 

kiĢisel olarak tanıyor olsak bile onun hakkında „zihinsel resim‟ oluĢturma sürecinden 

muaf olmayız. Dolayısıyla ima edilen yazar anlama ve yoruma dayalı dinamik bir 

oluĢumdur, bütün yazarlar tahmin edilen, hakkında „çıkarım yapılan yazar‟lardır. 

Fakat metinden hareketle yazar hakkında oluĢturulan resimle yazar gerçekliği 

arasındaki ayrıma dikkat edilmelidir. Yazar hakkında oluĢturulan resim anlatının 



43 
 

alımlanması sürecinde geçerli ve önemliyken anlatının üretilmesinde hiçbir önemi 

yoktur. (Toolan, 2001; 109-111)  

Ġma edilen yazarın oluĢum sürecinde Booth gerçek yazara önemli bir görev 

verirken Rimmon-Kenan ve M. Toolan daha çok alımlama tarafı, yani okurun rolüne 

vurgu yaparlar. Wolf Scmid ise ima edilen yazarın inĢasında yazar ve okura dengeli 

bir rol dağıtır. Wolf Schmid‟e göre ima edilen yazar, gerçek olmakla beraber somut 

değildir. O metinde sanal olarak mevcuttur, metne bırakılan izlerin takip edilerek 

okur tarafından somutlaĢtırılması beklenir. Dolayısıyla ima edilen yazarın çift 

varoluĢundan bahsedilebilir. Bir yandan sanal iĢaretler biçiminde nesnel olarak 

metne yerleĢtirilirken diğer taraftan Ģekillenmesi öznel okuma, anlama ve 

yorumlamaya bağlı kalır. Bu durumda ima edilen yazar, okurun metni okuyarak 

kurduğu bir inĢadır. Tabii bu inĢa sürecinde okurun sınırsız bir yorum özgürlüğü söz 

konusu değildir. Okur ancak metinde var olan iĢaretlerden yola çıkarak ima edilen 

yazara varabilir. Schmid bu çift varoluĢtan dolayı ima edilen yazarın oluĢum sürecine 

inĢa yerine „yeniden inĢa‟ demenin daha uygun olduğunu belirtir. Her eserin bir ima 

edilen yazarı vardır. Ġma edilen yazar, anlatıcının temsiliyeti de dahil olmak üzere 

bütün anlatı dünyasını kapsar. Metnin bütün seviyelerinin üstünde bir konumu vardır, 

eserin ideolojik ve estetik normlarını içinde barındırır. Schmid ima edilen yazarın 

temsil edilen değil kapsayan bir varlık olduğunu belirtirken diğer taraftan „eserin 

kiĢileĢtirilmiĢ niyeti‟ ifadesiyle Booth‟u onaylar Ģekilde onun insanbiçimli yönüne 

vurgu yapar. (Schmid, 2010; 48-49)   

 Ġma edilen yazarı her okur farklı Ģekillendirir, hatta aynı okur bir eseri her 

okuyuĢunda farklı bir ima edilen yazar elde edebilir. (Schmid, 2010; 49) Örneğin 

Arthur Conan Doyle‟nin Sherlock Holmes‟ını gerçek bir dedektif ile sıradan bir okur 

okuduğunda her biri farklı bir ima edilen yazar elde eder. Diğer taraftan J. W. 

Goethe‟nin Genç Werther‟in Acıları‟nı bir okur ilk gençlik, olgunluk ve yaĢlılık 

dönemlerinde okuduğunda her seferinde o dönemdeki duygu durumu, hayat 

deneyimi ve bakıĢ açısı faktörlerinin de etkisiyle büyük olasılıkla farklı ima edilen 

yazarları zihninde canlandıracaktır.  

Anlatıbilim en önemli isimlerinden Gérard Genette, Anlatının Söylemi‟nde 

ima edilen yazar kavramına yer vermezken bu temel çalıĢmasını tekrar gözden 



44 
 

geçirdiği ve gelen eleĢtirilere cevap mahiyetinde yazdığı Narrative Discourse 

Revisited‟de konuyla ilgili düĢüncelerine bir bölüm ayırmıĢtır. Daha önce kavramı 

analizinin dıĢında bırakmasının nedenini, ima edilen yazarın anlatı durumunun 

ötesinde bulunduğu ve anlatıbilimin anlatı durumunun uzağına gitmesine gerek 

olmadığı Ģeklinde açıklar. Genette “ima edilen yazar, anlatıcı ve gerçek yazar 

arasında gerekli ve geçerli bir aracı mıdır?” sorusuna ima edilen yazarın gerçek, elle 

tutulur bir aracı olmadığı cevabını vermiĢtir. Çünkü bir kurgusal anlatı, kurgusal 

olarak anlatıcı ve gerçekte de yazar tarafından üretilir. Genette, anlatıcı ve yazarın 

yanı sıra üçüncü bir temsilci olarak ima edilen yazara gerek olmadığını savunur. 

Bununla birlikte ima edilen yazarın, gerçek yazarın metindeki imajı olduğu Ģeklinde 

bir tanımı benimser. Sonuç olarak Genette bir anlatı temsilcisi bağlamında ima edilen 

yazar kavramını gereksiz bulup reddeder, ama metinden çıkan „yazar düĢüncesi‟ 

olarak ima edilen yazara pozitif yaklaĢır. Onu metnin izin verdiği kadarıyla yazar 

hakkında çıkarımsanan her Ģey olarak kabul eder. (Genette, 1990; 135-154)  

1.1. 3. Okur - Ġma Edilen Okur - Dinleyici 

BildiriĢime dayalı anlatı metninin gönderici-verici tarafında yazar, ima edilen 

yazar ve anlatıcı bulunurken bunların tam karĢısında gönderilen-alıcı görevini 

üstlenen okur, ima edilen okur ve dinleyici konumlanır. Anlatı iletiĢiminde üretim 

tarafı yazar ve anlatıcıya odaklanırken alımlama tarafı ise okuru esas, dinleyici ve 

ima edilen okuru ikinci dereceden katılımcı Ģeklinde tanır. (Toolan, 2001; 112) 

Okur, ima edilen okur ve dinleyici kavramlarının tanımı ve birbirleriyle 

iliĢkileri yazar, ima edilen yazar ve anlatıcı kavramlarına paralel Ģekilde 

yapılagelmiĢtir. Örneğin okur, Schmid‟in deyimiyle somut okur, somut yazarla eĢit 

derecede eserin dıĢında ve bağımsızdır. O, tek bir okurdan ziyade herhangi bir yer ve 

zamandaki insan topluluğunun bir üyesi olarak eserin alıcısı olmuĢ ya da olabilecek 

bir kiĢidir. (Schmid, 2010; 36) Gerçek hayatta etten kemikten bir kiĢidir, ancak anlatı 

metnini eline alıp okumaya baĢladıktan sonra o metnin okuru olma vasfını 

kazanabilir. “Yazar okurlarının kimler olacağını bilemez” ((Eziler) Kıran & Kıran, 

2011; 138), buna karĢın bir okur her zaman hangi yazarı okuyacağını bilir ve onun 

bir metnini değil de baĢka bir metnini seçme özgürlüğüne sahiptir. 



45 
 

Anlatı metnindeki konumu anlatıcıya paralel olan dinleyici, anlatıbilim 

çalıĢmalarında nispeten ihmal edilmiĢ bir alımlama unsurudur. Öncesinde Mihail 

Bahtin‟in romanın diyalojik doğasıyla ilgili çalıĢmaları, Roman Ingarden ve Maria 

Jasińska‟nın gerçek okur-epik okur ayrımı, Michal Glowiński ve Aleksandra 

Okopień-Slawińska‟nın alımlama süreciyle ilgili benzer ayrımlarını çağrıĢtırsa da 

(Schmid, 2010; 80), dinleyici kavramını, Genette‟in aceleye getirildiği ve sadece bir 

giriĢ olduğu Ģeklinde değerlendirmesine rağmen “Introduction à Íétude du narrataire” 

adlı çalıĢmasını “severek ve utanmadan aĢırmak isterdim” (Genette, 1990; 131: 

Chatman, 2009; 140) dediği Gerald Prince anlatıbilim çalıĢmalarına dahil etmiĢtir.  

Gerald Prince göre, eğer bir anlatıda en az bir anlatıcı varsa en az bir dinleyici 

de vardır. Bu dinleyici açık ya da kapalı bir Ģekilde “sen” olarak tayin edilmiĢtir. 

Tıpkı anlatıcıda olduğu gibi anlatıda dinleyicinin varlığını belirten çok sayıda iĢaret 

vardır. Nasıl ki dinleyiciyi belirten “sen” hitabı bir anlatıcıyı varsayarsa anlatıcıyı 

belirten her “ben” ya da “biz” zamiri kaçınılmaz olarak hitap edilen kiĢi, dolayısıyla 

dinleyiciyi içinde barındırır; bir dinleyici ona anlatılan olaylarda bir kahraman 

olabilir ya da olmayabilir; dinleyici anlatıcı hakkında az ve ya çok bilgi sahibi 

olabilir, onun hakkında bilgi sahibi olup onunla tanıĢmamıĢ olabilir ya da onunla 

ilgili hiçbir Ģey bilmeyebilir; kendisine anlatılanlardan az ya da çok etkilenip 

değiĢebilir; anlatıcının hitap ettiği dinleyici yalnız bir birey olabileceği gibi bir grup 

da olabilir; anlatıda sadece bir dinleyici olabileceği gibi birden fazla da olabilir. En 

az iki dinleyicinin bulunduğu durumlarda hiyerarĢik bir Ģekilde esas dinleyici bütün 

olayların anlatıldığı kiĢidir, diğerleri ikinci, üçüncü dinleyici vs. Ģeklinde bir 

hiyerarĢi izler. HiyerarĢik bir konumlamayla yerleĢmiĢ birden çok dinleyicili 

anlatılarda bu dinleyiciler fiziksel, sosyal, duygusal, ahlaki ve entelektüel olarak 

farklı derecelerde birbirlerinden farklı olabilirler. Yanı sıra farklı ölçülerde 

anlatıcıya, karakterlere ya da gerçek okurlara benzeyebilirler. (Prince, 1982; 16-26) 

Dinleyici, gerçek okura benzeyebilse de aralarında belirgin bir fark vardır. Okur, 

yaĢayan, nefes alıp veren, dinleyicinin içinde bulunduğu anlatıyı alıp okuyan 

biriyken dinleyici yazarın yarattığı ve anlatıcının hitap ettiği kurgusal bir varlık, 

sadece metin içinde var olan ya da metin içinde somut bir varlık göstermese de 

anlatıcının seslendiği “kağıttan varlık”tır. 



46 
 

Dinleyiciler, anlatıcılar gibi açık ya da kapalı olabilirler. Kapalı dinleyici 

anlatıcının hitap ettiği sessiz biridir, açık dinleyici ise anlatıcının çıkarımlarından 

muhtemel cevapları, eylemleri, yorumları tahmin edilebilen kiĢidir. (Rimmon-Kenan, 

2005; 107) Bir dinleyici, öyküde önemli bir karakter olarak yer alabilir ya da sadece 

anlatıcının kendisine açık ya da kapalı bir Ģekilde hitap ettiği biri olabilir, ama 

oldukça ilginç olan durum anlatıcı ve dinleyicinin özdeĢleĢmesi ya da fonksiyonlarını 

değiĢtirmeleridir. Örneğin Jean-Paul Sartre‟nin Bulantı‟sının karakteri Roquentin 

yazdığı günlüklerin aynı zamanda yegane dinleyicisidir. Diğer yandan Canterbury 

Hikayeleri ve Dekameron‟da eğlenceli bir anlaĢma sebebiyle her dinleyici sırasıyla 

anlatıcı rolünü üstlenir. (Chatman, 1980; 258) 

Gérard Genette, tıpkı anlatıcıda olduğu gibi dinleyiciyi de anlatı seviyeleri 

kriterine uygun olarak metin dıĢı (extradiegetik) ve metin içi (intradiegetik) dinleyici 

Ģeklinde sınıflandırır. (Genette, 1990; 131) Birinci anlatı seviyesinin üstünde bulunan 

metindıĢı dinleyici doğrudan yazarın hitap edebildiği kiĢidir. Birinci anlatı 

seviyesinin içinde bir karakter olarak yer alabilen metin içi dinleyici ise her zaman 

doğrudan anlatıcının muhatabıdır. Ayrıca öykünün katılımcısı olan metin içi 

dinleyici, dinlediği olaylarda aktif rol alan ya da almayan Ģeklinde sınıflandırılabilir. 

(Rimmon-Kenan, 2005; 107)   

BildiriĢime dayalı anlatı metninin alımlama tarafında yer alan bir diğer unsur 

olan ima edilen okur, Wayne C. Booth tarafından 1961‟de ima edilen yazar 

kavramıyla birlikte ileri sürülmüĢtür. Booth, ima edilen yazarı gerçek yazarla iliĢkisi 

üzerinden açıklamasına koĢut olarak ima edilen okuru da gerçek okurla iliĢkisi 

bağlamında açıklar: “Kısacası, yazar kendisinin bir imgesini yarattığı gibi okurun da 

bir imgesini yaratır; kendi ikinci benliğini yarattığı gibi okuru da yaratır ve en 

baĢarılı okumalar, yaratılmıĢ olan yazar ve okur benliklerinin tam bir mutabakata 

vardığı okumalardır.” (Booth, 2012; 148) Kendi anlatı dünyası özelinde Genette, 

metin içi anlatıda ima edilen okurun dinleyici tarafından gizlendiğini ama metin dıĢı 

anlatıda dinleyici ile ima edilen okurun bazen örtüĢtüğünü iddia eder. (Genette, 1990; 

148) Metin içi seviyede her zaman anlatıcıya koĢut bir dinleyici varken metin dıĢında 

bazı durumlarda anlatıcıya koĢut dinleyicinin yerini ima edilen okur alabilir. 



47 
 

Chatman‟a göre ima edilen okur, ima edilen yazarın karĢılığıdır. Ġma edilen 

yazar gibi ima edilen okur da her zaman vardır. Ona açık bir gönderme yapılmasa da 

varlığı hissedilebilir. Bu durumlarda yazar, görmek istediği okur duruĢunu belli 

edebilir. Eğer gerçek okur olarak süreci tamamlamaya istekliysek yazarın isteğini 

yerine getirmeliyiz. Gerçek okurun ima edilen okur görevini nasıl yerine 

getireceğini, bu ikisi arasında konumlanan dinleyici gösterir. Dinleyicinin açık bir 

Ģekilde olmadığı anlatılarda ima edilen okur duruĢu, yerleĢik kültürel ve ahlaki 

ilkelerden yola çıkılarak elde edilebilir. Kendisine biçilen rolü yerine getiren gerçek 

okur yeni bir benlik kazanır, ima edilen okur özelliğini kazanır. Pek tabii gerçek okur 

kendisinden istenen rolü oynamayabilir. Örneğin bir kiĢi, Marksist metinlerini 

okumakla Marksist olmaz. Bununla birlikte istenen role girmeye direnmek anlatının 

temel bir Ģekilde anlaĢılması için gereken ima edilen okur olmanın  „mıĢ gibi‟liği ya 

da kurgusallığına ters düĢmez. (Chatman, 1980; 149-150) Aslında Chatman‟ın 

vurguladığı Ģey, bir metni hakkını vererek alımlamak için metni yaratırken yazarın 

kafasında tasarladığı muhatabla mümkün mertebe özdeĢleĢme içinde olmamız 

gerektiğidir. 

Ġma edilen okur, yazarken gerçek yazarın kafasında var olan muhtemel okur 

düĢüncesidir. (Genette, 1990; 149) Yani gerçek okurların metnin zihninde dinleyici 

olarak var olduğunu varsaydıkları ve metnin bütünü temelinde oluĢtuğuna inandıkları 

bir okur profilidir. Elde edilen profil, bir nevi Umberto Eco‟nun “örnek okur” 

kavramına karĢılık gelir.
8
 Bir metnin okur imgesi belli çıkarımlar, yerleĢik düĢünce 

ve inanç çerçevesinde elde edilmiĢ saptamalar sonucu elde edilir. Dolayısıyla elde 

edilen ima edilen okur bize yakın ya da uzak olabilir. Böylece ima edilen okur 

kavramının belli okurları muhatap kabul ettiği, diğerlerini dıĢladığı yönünde bir 

tartıĢma baĢ gösterir. TartıĢmayı haklı çıkarır biçimde gerçekten de belli tür metinler 

kaçınılmaz olarak belli tür ima edilen okura yönelik yazılmıĢtır. Dini, cinsiyetçi, sınıf 

bilincine dayalı ve daha baĢka anlatılar, gerçek okurda yazarın zihnindeki bir çeĢit 

okura seslendiği varsayımını uyandırır. Pek tabii okur olarak dolaylı bir Ģekilde dahil 

olma ya da dıĢlanmaya karĢı koyarak ima edilen okuru hesaba katmadan da okumalar 

gerçekleĢtirebiliriz. (Toolan, 2001; 131)  

                                                           
8
 Eco‟nun anlatı ve bileĢenlerini kendine özgü terminolojiyle yorumlayıĢı için bkz. Umberto Eco, 

“Ormana Girmek”, Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti, Can Yay., Ġstanbul, 2015, (11-41).  



48 
 

Ġma edilen okur, iki iĢlevi yerine getirebilir. Birinci iĢlev, eserin anlaĢılması 

için yazarın ideolojik normları, dilbilimsel kodları ve estetik düĢüncelerine uygun 

hareket ettiği, varsayılan bir dinleyici olarak değerlendirildiği iĢlevidir. Bu durumda 

yazar, eserini hitap ettiği varsayılan okurunun yeterliliğini ya da kapasitesini hesaba 

katarak yazar. Ġkinci durumda ise ima edilen okur, ideal alıcı imajı iĢlevini yerine 

getirir. Ġdeal alıcı, yorumlama gücü ve belli bir estetik bakıĢ açısına sahip biri olarak 

bir metni yapısına uygun olarak en iyi Ģekilde alımlayan okurdur. (Schmid, 2010; 54-

55) Bu durumda, eğer yazar ideal okura yönelik bir eser yazmak istiyorsa ortalama 

okurun yeterlilikleri ve kapasitesinden ziyade geliĢmiĢ yorum gücü ve yüksek estetik 

duyuma sahip elit okuru dikkate almalıdır. 

1.1. 4. Anlatıcının Güvenirliği - Güvenilmezliği 

Bir okur okuduğu anlatının anlatıcısına tamamen güvenmeli midir yoksa 

metinde rastladığı çeliĢki, boĢluk ve uyuĢmazlıkların peĢine düĢüp anlatıcının 

güvenilirliğini sorgulamalı mıdır? Bu soruları takip edip cevap arayan ilk teorisyen 

Wayne C. Booth‟dan sonra bu konu anlatıbilimin en vazgeçilmez ilgi alanlarından 

biri olagelmiĢtir. Booth, Türkçe‟ye Kurmacanın Retoriği olarak çevrilen The 

Rhetoric of Fiction isimli dev çalıĢmasında anlatıcının güvenilmezliği ve 

güvenilirliği hakkında “…eserin normlarına (yani zimni yazarın normlarına) uygun 

olarak konuĢan ya da hareket eden anlatıcıya güvenilir diyorum, uygun olmayana da 

güvenilmez diyorum” (Booth, 2012; 170-171) Ģeklindeki tanımıyla iki kavramın 

ayrımını açıkça ortaya koyar. Rimmon-Kenan‟a göre güvenilir anlatıcı, okurun 

öyküyü yetkili bir Ģekilde aktarıp yorumladığına inandığı kiĢidir. Güvenilmez 

anlatıcı ise bunun tam tersi okurun kafasında Ģüphe uyandıracak Ģekilde öyküyü 

aktaran ve yorumlayan kiĢidir. (Rimmon-Kenan, 2005; 103) Booth ve onu izleyen 

çoğu eleĢtirmene göre güvenilir ve güvenilmez anlatıcı, anlatıcı ve ima edilen 

yazarın değerleri ve ahlaki yargıları arasındaki mesafeye dayanır.  

Booth‟un ortaya atmasından itibaren anlatının güvenilmezliği konusu, 

anlatıbilim ve edebiyat teorisinin merkezi ve en ilginç konularından biri haline 

gelmiĢtir. Konunun bu denli önemli ve cezbedici olmasının birçok sebebi vardır. Ġlk 

olarak, güvenilmez anlatı ya da güvenilmez anlatıcı konusu, ilginç teorik problem, 

yorum ve tartıĢmalara müsait bir zeminde yer alır. Bu yönüyle oldukça zengin bir 



49 
 

araĢtırma konusudur. Konunun teorik sorunsallarından bazıları, ima edilen yazarın 

gerekli olup olmadığı, okurun metinsel çeliĢki ve belirsizliklerin üstesinden nasıl 

geldiği vb. konulardır. Ġkinci olarak güvenilmez anlatı değerlendirmelerinin etik ve 

estetik gibi oldukça geniĢ bir alanda konumlanmıĢ olmasıdır. Bir anlatının 

güvenilmez anlatıcısı analiz edilirken anlatıcının yorum ve aktarımları, eserin etik ve 

estetik boyutlarıyla birlikte göz önünde tutulur. Üçüncü olarak modern ve 

postmodern kurguda güvenilmez anlatının oldukça yaygın oluĢu, çok çeĢitli 

güvenilmez anlatıcı tanımlarının ortaya çıkmasına sebep olmuĢ. Tek ve mutlak bir 

alana hapsolmayan kavram, daha çok yorum ve tanımın ortaya sürülmesine açık bir 

alan olmuĢtur. Uygulamadaki çok yönlülük ve zenginliği, kavramın sürekli dinamik 

kalmasını sağlar. Güvenilir anlatının bu kadar merkezi bir konu haline gelmesinin 

diğer bir sebebi, onun ortak bir olgu olarak kurgusal anlatıyla sınırlı olmayıp 

medyadan tutun da değiĢik yazınsal türler ve çok değiĢik disiplin alanlarında varlık 

gösterebilmesidir. (Nünning, 2005; 90)   

Peki okur kendisiyle anlatısal bir bildiriĢim içinde olduğu anlatıcının 

güvenilir mi ya da güvenilmez mi olduğunu nasıl anlayabilir? Rimmon-Kenan‟a göre 

güvenilmezliğin iĢaretlerini tespit etmek daha kolaydır. Güvenilirlik ise 

güvenilmezlik iĢaretlerinin yokluğunda söz konusu olabilir. Anlatıcının sınırlı bilgisi, 

anlatıya kiĢisel müdahaleleri, öne sürdüğü problematik değer yargıları gibi iĢaretler 

bizi güvenilmez anlatıcıya götürür. Örneğin yeniyetme, aptal ya da 

zihinsel/psikolojik rahatsızlığı olan anlatıcıların anlatıları onların kısıtlı bilgileri, 

olayları saptırmaları gibi açılardan sorgulanabilir. Bunun yanı sıra yetiĢkin ya da 

zihinsel hiçbir sorunu olmayan anlatıcılar da çoğu zaman değiĢik motivasyonlarla 

yetkin olmadıkları Ģeyler aktarabilirler. (Rimmon-Kenan, 2005; 103)  

Metnin baĢlığı ya da anlatıcı konumundaki güvenilmez edebi bir tip gibi çok 

sayıda metiniçi ve metindıĢı güvenilmezlik iĢareti vardır. Bir olayın değiĢik 

anlatıcıların ağzından anlatıldığı çoklu-anlatıcılı metinlerde, değiĢik ifadeler 

arasındaki uyuĢmazlıkların ortaya çıkardığı en az bir güvenilmez anlatıcı vardır. Tek 

bir anlatıcı tarafından aynı olay ve durumlarla ilgili farklı yerler veya münasebetlerle 

yapılan açıklamalar arasındaki uyuĢmazlık, mantıksızlık, tutarsızlık veya kanıt 

yetersizliği de güvensizliğin iĢaretleridir. (Margolin, 2014; par. 14) Güvenilmez 



50 
 

anlatı genel olarak okurun dikkatini öyküden söyleme yönlendirmek ve anlatıcının 

psikolojik özelliklerini ilgi çekici Ģekilde verme üzerine kuruludur. (Nünning, 2010; 

495-496) Anlatıcıya psikolojik özellikler yüklendiğinde aslında söylediklerine inanıp 

inanmamak için okur zihinsel bir çaba sarf eder. Anlatıcının güvenilmez biri 

olduğuna inanmak için değiĢik sebepler olabilir. Örneğin anlatıcının bilgisinin 

yetersizliği, tecrübe eksikliği, zihinsel geriliği, oyunbazlığı, kasıtlı aldatmaya meyli, 

saplantıları vb. özellikleri onun güvenilirliğinden Ģüpheye düĢmek için geçerli 

nedenlerdir. (Margolin, 2014; par. 15) Hangi motivasyonlarla hareket ettiğine 

bakmadan güvenilmez anlatıcının yanlıĢ ya da eksik bildiren, yorumlayan ve 

değerlendiren anlatıcı olduğunu söyleyebiliriz. (Shen, 2013; par. 1) 

W. Riggan‟a göre güvenilmezliğin nedenine bağlı olarak deli, bön (saf), 

ikiyüzlü, sapık, ahlaki açıdan bayağı, avare, yalancı, düzenbaz ya da soytarı gibi 

değiĢik güvenilmez anlatıcı tipleri sıralanabilir. (Akt. Nünning, 2005; 94) Fakat 

Ansgar F. Nünning güvenilmez anlatıcı türleri konusunda Ģimdiye kadarki en 

sistemli ve kullanıĢlı sınıflandırmayı Phelan & Martin‟in yaptığını belirtir. Phelan & 

Martin tipolojilerini anlatıcının üç temel rolü üzerinde temellendirirler. Onlara göre 

anlatıcının üç temel rolü: (1) Karakter, olgu ve olayları aktarmak; (2) karakter, olgu 

ve olayları değerlendirmek; (3) karakter, olgu ve olayları yorumlamaktır. Bu üç rolün 

her birinin iletiĢimin bir ekseninde gerçekleĢmesine paralel olarak anlatıcının 

güvenilmezlik türleri de (1) olgu/gerçekler ekseninde güvenilmez aktarma; (2) 

değer/etik ekseninde güvenilmez değerlendirme ve (3) bilgi/algı ekseninde 

güvenilmez yorumlama olmak üzere üç eksende ele alınabilir. Bu üç eksenin her 

birinde anlatıcı iki farklı Ģekilde güvenilmez olabilir. Böylece karĢımıza altı temel 

güvenilmez anlatıcı tipi çıkar: eksik aktarma-yanlıĢ aktarma, eksik yorumlama-yanlıĢ 

yorumlama, eksik değerlendirme-yanlıĢ değerlendirme. (Nünning, 2005; 94) 

“YanlıĢ” ile “eksik” arasındaki ayrım, aslında “yanılma” ve “yetersiz olma” 

arasındaki farka iĢaret eder. Güvenilmezliğin her bir tipi diğerleriyle etkileĢime 

girebilir. Örneğin anlatıcının yanlıĢ aktarımı yetersiz bilgisinden ya da benimsediği 

yanlıĢ değerlerden kaynaklanabilir. Ve böylece “yanlıĢ aktarım”, “eksik yorumlama” 

veya “yanlıĢ değerlendirme” ile kesiĢebilir. Diğer açıdan anlatıcı bir Ģekilde 

güvenilirken baĢka bir Ģekilde güvenilmez olabilir. Yani, anlatıcı olayları doğru 

aktarırken yanlıĢ yorumlayabilir ya da yanlıĢ değerlendirebilir. (Shen, 2013; par. 4) 



51 
 

Anlatılarda anlatıcının güvenilmezliğini araĢtıran eleĢtirmenler, bazı 

noktalarda kesiĢen iki farklı yöntem izlemiĢlerdir: (1) Retorik Yöntem ve (2) 

Yapısal/BiliĢsel Yöntem. Booth ve takipçilerinin benimsediği ve sayıca 

yapısal/biliĢsel yöntemin önüne geçen retorik yönteme göre güvenilmezlik ima 

edilen yazar tarafından ima edilen okurun çözmesi için kodlanmıĢ metinsel bir 

özelliktir. (Shen, 2013; par. 5) Rimmon-Kenan‟ın değindiği Ģekliyle güvenilmez 

anlatıcının oluĢumundaki en önemli noktalardan birisi, anlatıcı ve ima edilen yazar 

arasındaki değer yargılarına dayalı iliĢkidir. Eğer bir anlatıcının ahlaki değerleri ima 

edilen yazarın eserin bütününe yayılmıĢ ahlaki yargılarıyla uyumluysa anlatıcı 

güvenilirdir. Ama eğer anlatıcının değerleriyle ima edilen yazarın değerleri arasında 

bir boĢluk varsa güvenilmez anlatıcıyla karĢı karĢıyayızdır. Anlatıdaki gerçeklerle 

anlatıcının görüĢleri uyuĢmuyorsa, ortaya çıkan sonuç anlatıcının yanıldığını 

gösteriyorsa, anlatıcıyla anlatıdaki diğer karakterlerin görüĢleri birbirine taban tabana 

zıt ise, anlatıcı çeliĢkili ifadelerle söylem üretiyorsa ve benzeri durumlarda 

anlatıcıyla ima edilen yazar arasındaki boĢluk, çatıĢma ve uyuĢmazlık gün yüzüne 

çıkar. Fakat bazı anlatılarda anlatıcının güvenilir mi ya da güvenilmez mi olduğuna 

karar veremeyecek denli bir muğlaklık vardır. (Rimmon-Kenan, 2005; 104-107) Bu 

durumda metnin çok sıkı bir Ģekilde kodlandığından bahsedebiliriz. 

BiliĢsel/yapısalcı yöntem ise güvenilmezliği, farklı okurların farklı 

okumalarına dayandırarak daha çok metnin yorumlanma sürecine odaklanır. (Shen, 

2013; par. 5) Yacobi, Nünning gibi bazı biliĢsel/yapısalcı teorisyenler, metnin sunuĢ 

biçimleri ve okurların anlatı dünyasını oluĢturma tarzları arasındaki etkileĢime 

yoğunlaĢarak güvenilmez anlatı için okur merkezli ve yapısal/biliĢsel yaklaĢımı ileri 

sürmüĢlerdir. Bu yaklaĢıma göre güvenilmezlik, okur ve metnin etkileĢiminden 

kaynaklanır. Yani durum, okurun güvenilmez bir anlatıcı tasarlayarak metinsel 

anormallikleri yorumlama stratejisinin bir sonucudur. Yapısal/biliĢsel yaklaĢım, 

güvenilmezliğin hem metin içindeki çeliĢkiler hem de metnin kurgusal dünyası ile 

okurun ampirik dünyası arasındaki tutarsızlıklardan doğduğunu ileri sürer. Ġç 

tutarsızlar, öykü ve söylem çatıĢması, aynı olayın çoklu perspektifle aktarımı vb. 

özellikler güvenilmezliğe götüren metinsel göstergelerdir. Yanı sıra normlar, kültürel 

modeller, karakter teorisi, dünya bilgisi, normalliğin ölçütleri vb. gibi kodlar da 

anlatıcının güvenilmezliğini saptamaya yardımcı olan metindıĢı referans 



52 
 

çerçeveleridir. Değer ve normların kültürel çerçeveleri tarihsel süreç içinde daimi bir 

değiĢim içinde oldukları için güvenilirlik-güvenilmezlik kavramlarının 

değerlendirilmesi de doğal olarak değer ve normların dönüĢümlerine bağlı olarak 

değiĢecektir.  

Yukarıdaki açıklamalardan da anlaĢılabildiği gibi retorik eleĢtirmenler ima 

edilen yazarın metnin analizi için vazgeçilmez bir öğe olduğunu düĢünürken 

yapısal/biliĢsel eleĢtirmenler, ima edilen yazar kavramını devre dıĢı bırakmayı 

tartıĢırlar. (Nünning, 2005; 89) Buna rağmen güvenilmez anlatıcıyı inceleyen 

teorisyenlerin çoğu anlatıdaki güvenilmezliğin tespit edilmesinde ima edilen yazarı 

bir standart olarak kabul etmeye devam ederler. Bu bakımdan retorik yöntemi 

eleĢtiren ve yapısal/biliĢsel yaklaĢımı benimseyen Tamar Yacobi ve Kathleen Wall 

de güvenilmez anlatının analizinde ima edilen yazara hakkını teslim ederler. Fakat 

Nünning‟e göre oldukça belirsiz bir kavram olan ima edilen yazar tek baĢına 

güvenilmezliğin saptanmasında bir esas teĢkil etmez. (Nünning, 2005; 91-92) Yine 

de yapısal/biliĢsel yaklaĢım, Olson ve Phelan gibi eleĢtirmenler tarafından ima edilen 

yazar ve güvenilmezliğin metinsel iĢaretlerini ihmal edip okurun rolünü abarttıkları 

gerekçesiyle eleĢtirilmiĢtir. (Nünning, 2010; 496)   

1.1.5. Gérard Genette’in Anlatıcı Teorisi 

Bazı anlatılar okurun dikkatini tamamen anlatılan hikayeye yöneltir, okur 

hikayeyi kimin, nerede ve ne zaman anlattığıyla ilgilenmez; bazı anlatılarda anlatı 

metninin kendisi odak noktasıdır; bazı anlatılar ise özellikle okurun dikkatini 

konuĢan kiĢi, yani anlatıcı ve özellikle hitap edilen ve yer yer tepki gösteren 

dinleyiciye çeker. Bu bölümde Genette‟in konuya dair görüĢleri ıĢığında anlatıda 

konuĢan kiĢiye odaklanacağız. Genette‟in anlatıcının anlatı metnindeki konumu, sesi 

ve iĢlevleri gibi konuları nasıl ele aldığını inceleyeceğiz.   

Genette ses kategorisi altında esas olarak anlatma edimi, anlatının sesi yani 

anlatıcıyı inceler. Anlatma ediminin iĢleyiĢini birbiriyle iliĢkili anlatı zamanı, anlatı 

düzeyi, şahıs alt kategorileri altında detaylı bir Ģekilde analiz eder ve son olarak 

anlatıcının hitap ettiği anlatılana değinir. Genette‟in “kim konuĢuyor?” sorusu ve 

“ses” metaforuyla ifade ettiği anlatıcıya dair görüĢ ve düĢünceleri etraflıca 



53 
 

verilmekle beraber dinleyici/muhatap yerine tercih ettiği “anlatılan” kavramına, 

önceki bölümlerde değinildiği için burada ayrıca değinilmeyecektir.      

1.1.5.1. Anlatma Zamanı   

Genette‟e göre bir hikaye, mekân belirtilmeden de anlatılabilir, fakat zaman 

unsuru göz ardı edilerek anlatmak imkânsızdır. Genellikle anlatma mekânı, yani 

anlatıcının anlatısını icra ettiği mekân çok seyrek belirtilir ve ekseriyetle konuyla 

doğrudan bir alakası yoktur. (Genette, [1972] 2011; 233) Fakat bir anlatıcı hemen her 

zaman anlatısında, belirli bir zamanda olmuĢ, olmakta ya da olacak bir eylemi, belli 

bir zaman konumundan anlatır. Bu bakımdan “anlatının zamanı” ile “anlatılan 

zaman” arasında değiĢik kombinasyonlar oluĢturulur. (Eagleton, 2011; 117) 

Anlatma ediminin zamanı, hikayeye göre olan konumuyla belirlenir. 

Genette‟in iĢaret ettiği gibi anlatmanın sadece bahsettiği hikayeden sonra 

gerçekleĢtiği düĢünülür çoğunlukla. Ama bu düĢünce rüya yorumları, vahiy, kehanet, 

fallar, astroloji vb. “öngörüye dayalı” ve Ģimdiki zaman kipindeki edebi anlatı 

örneklerinin ve ayrıca “canlı yayın” yorumları, “mektuplu romanlar” ve günlük 

biçimindeki metinlerin varlığı sebebiyle çürütülmeye mahkumdur. Genette, böylece 

zamansal konumlandırma bakımından dört çeĢit anlatma zamanı tespit eder (Genette, 

[1972] 2011; 234-235): (1) sonradan, (2) önceden, (3) eĢ zamanlı ve (4) araya giren. 

(1) Sonradan Anlatı: Anlatıcı önceden olmuĢ olayları daha sonraki bir zaman 

noktasından anlatır. (Fludernik, 2009; 100) En çok kullanılmıĢ anlatma zamanıdır. 

Anlatma zamanı ve hikayenin meydana geldiği zaman arasındaki mesafenin 

kısalığına, uzunluğuna bakmaksızın bir anlatı, geçmiĢ zaman kipini kullanmıĢsa 

sonradan anlatı sınıfına girer. Bazen hikayenin tarihi belirtilebilir ama anlatma tarihi 

verilmez; bazen tersi yapılır anlatmanın tarihi verilir, fakat asla ölçülmez. Bazen de 

anlatma zamanı ve hikaye zamanı “görece bir eĢanlılık” izlenimi verip bir 

yakınlaĢma etkisi yaratabilir. “Üçüncü Ģahıs” anlatılarında, genellikle epey uzak bir 

geçmiĢ konu edilir ve anlatma zamanı ile hikaye zamanı arasındaki mesafe tam 

olarak tespit edilmekten uzaktır. “Birinci Ģahıs” anlatılarında, hikaye içinde 

kahraman olan anlatıcı, hikayesinin zamanını en sonda anlatma zamanına denk 

getirip sonuçlandırabilir. Fakat hayatındaki tüm ayrıntıları vermeye niyetliyse 



54 
 

anlatma edimi hiçbir zaman hikayeyi yakalayamayacaktır. Anlatıcı, anlattıkça bu 

arada anlatması gerekenler her seferinde katlanarak birikecektir. (Genette, [1972] 

2011; 238-242) 

(2) Önceden Anlatı: En az kullanılan anlatı zamanıdır. Dolayısıyla edebiyat 

alanında “ikinci düzey anlatılar” dıĢında geleceği öngören bu tarz anlatılar neredeyse 

hiç görülmez. (Genette, [1972] 2011; 238) 

(3) EĢzamanlı Anlatı: Bu tür anlatmada hikaye ve anlatma edimi aynı anda 

gerçekleĢir. Anlatma edimi, hikaye ile aynı anda gerçekleĢtiği için zamanda geriye ya 

da ileriye atlama gibi zaman oyunları ve ayrıca anlatıcının müdahaleleri görülmez. 

Dolayısıyla eĢ zamanlı anlatı, diğer anlatı zamanlarına göre en basit olanıdır. Bu 

anlatma zamanıyla oluĢturulan metinlerde vurgu hikayeye yoğunlaĢtırılabileceği gibi 

özellikle söylem üzerine de dikkat çekilebilir. Örneğin Hemingway tarzı nesnel 

anlatıda hikaye ve olay ön plandadır; fakat “iç monolog” tekniğiyle yazılan 

metinlerde vurgu anlatmaya dikkat çektiği için eĢzamanlılık dengesi hikayeden 

söyleme kayar. (Genette, [1972] 2011; 237) 

(4) Araya Giren Anlatı: En karmaĢık anlatma zamanıdır. Bu anlatma tarzında 

anlatma edimi dolaysız bir Ģekilde hikayeyle iç içe geçebilir. Anlatmayla hikayenin 

iç içe geçiĢi, çoğunlukla çok sayıda kiĢinin yazıĢtığı mektuplu romanlarda 

görülebilir. Bu tarz anlatılarda mektup çift fonksiyonludur, yani bir anlatı aracı 

olmakla birlikte aynı zamanda olay örgüsünün bir unsurudur. Ayrıca bu anlatılarda 

anlatım biçimlerinin belirsiz değiĢimleri –örneğin günlük biçiminde baĢlayan bir 

anlatının belirsiz dönüĢümle bir nevi monoloğa evrilmesi gibi- görülebilir. Bu anlatı 

türünde “yarı içsel monologlar” ve “olay sonrası değerlendirmeleri” bir arada 

görülebilir. (Genette, [1972] 2011; 235-236) Yani araya giren anlatı, anlatıcının 

Ģimdiki zamandaki duygu ve düĢüncelerinin anlatımıyla yakın geçmiĢ zaman kipinde 

henüz bitmiĢ olay değerlendirmesini aynı anda içerir.    

           1.1.5.2. Anlatı Düzeyleri 

Gérard Genette, anlatıcı tipolojisini oluĢturmadan önce anlatıcı kategorilerini 

dayandırdığı anlatı düzeyleri kavramını ortaya atar. Anlatıcıların sınıflandırılmasının, 

anlatı düzeyleriyle açıklanması gerektiğini vurgular. Dolayısıyla anlatıcının 



55 
 

belirlenmesi, hikaye içinde ya da dıĢındaki konumuyla sağlanabilir. Bu bağlamda 

Genette, anlatma ediminin dıĢ-öyküsel (extradiegetic), iç-öyküsel (intradiegetic) ve 

üst-öyküsel (metadiegetic) Ģeklinde farklı anlatı düzeylerini öne sürmüĢtür. (Genette, 

[1972] 2011; 247-251) Buna göre: 

(1)  DıĢ-Öyküsel (Extradiegetic) Düzey: Anlatılan öykünün dıĢındaki ve ilk 

anlatı düzeyidir. Eğer anlatı birkaç düzeyden oluĢuyorsa, hikayeyi baĢlatan ilk düzey 

Ģeklinde düĢünülebilir. Anlatıcının aktardığı, kendisinin içinde olmadığı bir anlatı 

düzeyidir. 

(2)  Ġç Öyküsel (Ġntradiegetic) Düzey: Öykü dünyasını içeren ikinci anlatı 

düzeyidir. BaĢka bir deyiĢle dıĢ-öyküsel düzeyden anlatılan öykü düzeyidir. 

(3)  Üst-öyküsel (Metadiegetic) Düzey: Ġç-öyküsel anlatı düzeyinin içinde 

anlatılan, ona iliĢtirilmiĢ anlatı düzeyidir. 

Narrative Discourse Revisited‟de, Genette düzey iliĢkileri ve farklılıklarının 

daha iyi anlaĢılması için konuĢma baloncukları Ģeması üzerinden Binbir Gece 

Masalları‟nın anlatı düzeylerini örneklendirmiĢtir. Örnekte de görüleceği gibi A, 

birinci düzey yani dıĢ-öyküsel düzeydir. Binbir Gece Masalları örneğinde bu 

düzeyin anlatıcısı, hikayede karakter olarak yer almayan, anlatının ilk ve dıĢ-öyküsel 

anlatıcısıdır; Ġkinci düzey yani iç-öyküsel olan B‟de ise birinci düzeyin içinde bir 

karakter olan ġehrazad aynı zamanda iç-öyküsel düzeyde bir anlatıcıdır; son olarak 

B‟nin içine iliĢtirilmiĢ üst-öyküsel düzeyde ise iç-öyküseldeki kahramanlardan biri 

olan Sinbad öykü içinde öykünün anlatıcısı olur. (Genette, 1990) 

 

 

 

 

 

 



56 
 

ġekil 2: Gérard Genette’in Anlatı Düzeyleri ġeması 

 

 

Genette‟e göre bir öyküde anlatılan olaylar, onları aktaran anlatma ediminin 

gerçekleĢtiği düzeyin üstünde yer alır. Düzey farklılıkları üzerinden anlatırsak ikinci 

anlatının anlatıcısı, birinci anlatı içinde bir karakter olup anlatma edimi de birinci 

anlatının içinde gerçekleĢir. (Genette, [1972] 2011; 248)  

Anlatı düzeyleri, bir anlatıdaki birden fazla anlatma durumu arasındaki 

iliĢkileri saptama ve tanımlamayı sağlar. Anlatma durumları arasındaki iliĢkiler 

çoğunlukla dikeydir. Bunun yanı sıra anlatı düzeyleri, bir olayın aynı anlatı 

düzeyinde yer alan farklı anlatıcılar tarafından anlatılması gibi durumlarda yatay 

iliĢkiler Ģeklinde seyreder. Yanı sıra anlatı düzeyleri kavramı, bir anlatıdaki farklı 

anlatma edimlerinin birbirleriyle olan mekânsal-zamansal iliĢkilerine de iĢaret eder. 

(Coste & Pier, 2009; 295) 

 Genette‟e göre “anlatma düzeyleri” Ģeklinde de adlandırılabilen anlatı 

düzeyleri kavramı anlatma ile temsil edilen bir “bir tür eĢik”e (Genette, [1972] 2011; 

247) iĢaret ettiği için tam olarak klasik çerçeve öykü/iliĢtirilmiĢ öyküye denk gelmez. 

Fakat Bal ve Rimon-Kenan, iç-öyküsel düzeyi dıĢ-öyküsel düzeye bağlı, ikinciyi 

birinciye iliĢtirilmiĢ bir anlatı Ģeklinde değerlendirip Genette‟ten farklı bir yol 

izlemiĢlerdir. (Coste &Pier, 2009; 295-296) 

 



57 
 

1.1.5.2.1. Üst Anlatı 

DıĢ-öyküsel düzey ve iç-öyküsel düzey çerçevesinde klasik çerçeve-

iliĢtirilmiĢ iliĢkisinden ziyade bir nevi “eĢik” ya da düzey farklılığına dikkat çeken 

Genette‟in öyküsel düzey ve üst-öyküsel düzey çerçevesinde iç içe geçme, bağlı 

olma, iliĢtirme iliĢkisini gözettiğini belirtmek gerekir. (Fludernik, 2009; 100) 

Rimmon-Kenan‟ın hiyerarĢik yapı olarak değerlendirdiği bu tarz anlatılarda, öykü 

içinde öykü anlatılır ve önceki öykünün içinde yer alan bir karakter sonraki öykünün 

anlatıcısı olur ve bu böylece devam eder. Her bir anlatının içine iliĢtirildiği anlatıya 

tabii olduğu bu tarz anlatılarda bir katmanlaĢma meydana gelir. (Rimmon-Kenan, 

2005; 94) 

Genette, öyküsel düzeyin içine yerleĢtirilen anlatı düzeyini kafa karıĢtırıcı 

olabilecek Ģekilde üst-öyküsel (metadiegetic) olarak adlandırmıĢtır. Çünkü mantık ve 

dilbilim kurallarına göre meta- (üst-) öneki bir kapsama, içerme niteliğine sahiptir. 

Örneğin üst-dil (metalanguage) baĢka dilleri kapsar, yani içinde en az baĢka bir dilin 

konuĢulduğu bir dili belirtir. Bu mantık yürütmeye göre üst-anlatı (metadiegetic) da 

baĢka anlatı ya da anlatıların içine yerleĢtirildiği ya da bağlandığı bir ilk anlatı 

olmalıydı. Ama Genette, bu mantığı tersyüz ederek birinci derece anlatı için “en basit 

ve yaygın” olan isimlendirmeyi tercih etmiĢtir. Bu mantığa göre öykü ilk anlatı 

dünyasını, üst-öykü de ikinci anlatı dünyasını gösterir, üçüncü anlatı dünyası üst-üst 

anlatı olmak üzere devam eder. (Genette, [1972] 2011; 248) Rimmon-Kenan ve Bal, 

bunun tersine teknik açıdan iliĢtirilmiĢ, bağımlı anlatıları adlandırmada meta- (üst-) 

yerine hypo- (alt-) ön ekinin kullanılmasını daha mantıklı bulup (Jahn, 2015; 58) 

metadiegetic anlatı yerine hypodiegetic anlatı kullanımını tercih etmiĢlerdir. 

Genette, üst-öyküsel (metadiegetic) anlatıyı ilk anlatıya bağlayan iliĢki 

durumları tespit etmiĢtir. Ġki düzey arasındaki iliĢki türlerinin aslında üst-öyküsel 

(metadiegetic) anlatının, içine yerleĢtiği anlatıdaki iĢlevlerine göre biçimlendiğini 

söyleyebiliriz. Bu iliĢki türleri: 

 Açıklayıcı ĠliĢki: Bu iliĢki durumunda üst-öyküsel düzey ile öyküsel 

düzey arasında doğrudan bir nedensellik iliĢkisi vardır ve dolayısıyla üst-öyküsel 

anlatı, “hangi olaylar durumu bu noktaya getirdi?” gibi sorular çerçevesinde özellikle 



58 
 

geçmiĢteki olaylarla ilgili açıklayıcı bir iĢlevi yerine getirir. Açıklayıcı iĢlevde 

anlatma edimi değil anlatılan öykü önemlidir. (Genette, [1972] 2011; 252-253: 

Rimmon-Kenan, 2005; 95: Jahn, 2015; 59) 

 Tematik ĠliĢki: Bu durumda üst-anlatı ile öyküsel anlatı arasında 

mekânsal ve zamansal bir devamlılıktan bağımsız, benzerlik ve tezatlıklara dayalı 

tematik bir iliĢki söz konusudur. Üst-öyküsel anlatıyı öyküsel anlatının bir kopyası 

ya da aynası Ģeklinde tekrarlayan bir döngü içinde gösteren en uç analoji örneği mise 

an abyme yani yavru anlatımdır. Bunun iki ünlü örneğinden biri Matisse‟nin çizdiği 

bir oda resmi içinde aynısının küçük bir halinin duvarda asılı olduğu tablosu; diğeri 

ise Andre Gide‟nin karakterlerinden birinin içinde olduğu romana benzer bir roman 

yazdığı Kalpazanlar romanıdır. (Genette, [1972] 2011; 253: Rimmon-Kenan, 2005; 

95-96: Jahn, 2015; 59-60) 

 Oyalama/Engelleme ĠliĢkisi: Bu durumda aslında iki anlatı düzeyi 

arasında belirgin bir iliĢkiden bahsedilemez. Ama anlatma ediminin oyalama, 

geciktirme, engelleme gibi taktiksel iĢlevleri ön plana çıktığı için bu Ģekilde 

adlandırılmıĢtır. Bu durumun en bilindik örneği Binbir Gece Masalları‟nda 

ġehrazat‟ın ölümü engellemek ya da bir gün daha yaĢamak için her gece Sultan‟ın 

ilgisini çeken değiĢik öyküler anlatmasıdır. (Genette, [1972] 2011; 254) 

Ġki düzey arasındaki iliĢki çerçevesinde ilk türden sonuncuya ilerledikçe 

anlatma edimi daha fazla önem kazanmaktadır. Ġlk türde, doğrudan nedensel bir iliĢki 

mevcut olup anlatma edimi arka plandadır; ikinci türde, anlatı tarafından 

dolayımlanan bir iliĢki söz konusudur; üçüncü türde ise içerik önemsizleĢirken iki 

düzey arasındaki bağlantı, sadece anlatma edimi aracılığıyla kurulur. (Genette, 

[1972] 2011; 254) 

1.1.5.2.2. Metalepsis Ya Da Düzey Sınırı Ġhlali  

BildiriĢim modellerinde olduğu gibi anlatı düzeyleri de belirgin çizgilerle 

birbirinden ayrılmıĢtır. Dolayısıyla karakterlerinden farklı bir dünyada yaĢayan ve 

anlattığı öykünün dıĢında kalan yazar gerçeklik ve kurgusallık farkını gözetirken 

öykünün içindeki karakterler de onları yazıp çizen yazarın farkında değillerdir. Bu 

yüzden anlatan dünya ile anlatılan dünya belli sınırlarla bir etkileĢim içindedir. Fakat 

bazen düzeyler arasındaki sınırlar ve kalın çizgiler atlanarak düzeyler birleĢebilir. 



59 
 

Anlatı düzeyleri arasındaki bağlantı noktaları, yani geçiĢler muğlaksa, baĢka bir 

deyiĢle çoğu okuyucunun farkına varmadığı Ģekilde düzeyler arası izinsiz geçiĢler 

oluĢmuĢsa Genette‟in anlatı düzeyleri arasındaki “izinsiz geçiĢ”ler ya da “ihlal”ler 

Ģeklinde tanımladığı metalepsis durumu meydana gelir. AnlaĢıldığı üzere metalepsis, 

anlatı düzeyleri arasındaki sınırların atlanması, belirsizleĢtirilmesi, ihlal edilmesi ve 

ortadan kaldırılması durumudur. (Genette, [(1972)2011]; 254-258) 

Edebi anlatılarda metalepsis, Genette‟in belirttiği gibi genel olarak iki Ģekilde 

meydana gelir: (1) DıĢ-öyküsel anlatıcı, hatta bazen dıĢ-öyküsel dinleyici ile birlikte 

anlattığı öykünün dünyasına yani öyküsel düzeye ya da öyküsel düzeydeki bir 

karakter üst-öyküsel düzeye iner. Genette‟in Diderot‟un Kaderci Jacques 

romanından verdiği “[e]ğer sizi memnun edecekse köylü kızı refakatçisinin arkasına 

koyalım ve bırakalım gitsinler, biz de gezginlerimize geri dönelim.” (Genette, [1972] 

2011; 255) örneği, metalepsisin bu biçimini somutlaĢtıran en güzel örneklerdendir. 

Anlatıcının muhatabına seslendiği bu örnekte karakterlerin seviyesine inip 

muhatabıyla birlikte anlattığı öykü düzeyinin içindeymiĢ gibi bir etki 

oluĢturulmuĢtur. (2) Ġç-öyküsel düzeydeki bir karakterin dıĢ-öyküsel düzeye ya da 

üst-öyküsel bir karakterin öyküsel düzeye çıkması halinde gerçekleĢen metalepsis 

durumu. Bu tür metalepsiste genelde “[k]arakterler dinleyiciyle ya da yazarla 

bildiriĢimsel bir temas kurmaya teĢebbüs ederler”. (Jahn, 2015; 54) Genette‟in bu 

çeĢit metalepsise verdiği örnek ise Cortazar‟ın okuduğu romandaki bir karakter 

tarafından öldürülen bir adam ile ilgili hikayesidir. (Genette, [1972] 2011; 255) 

Ayrıca Flann O‟Brien‟in At-Swim-Two-Birds‟teki yazara karĢı isyan eden ya da 

Luigi Pirandello‟nun Six Characters in Search of an Author‟unda onları yaratan 

yazarı bulmaya çıkan karakterler bu tipe verilebilecek en tipik örneklerdir. 

Fludernik‟in de dikkat çektiği gibi anlatan ile anlatılan arasındaki sınırların aĢıldığı 

bu örnekler, kurgusal illüzyonu yok eder ya da en azından büyüsünü bozar. 

(Fludernik, 2009; 100) Bir kitap, rüya, hayal, bellek, fotoğraf vb. kaçan karakterler 

de daha geniĢ bir anlamda metalepsisin bu biçimiyle iliĢkilendirilebilir. Bu tarz 

ihlaller, gerçeğe benzerlik iddiasını kırar, gerçek ile kurmacanın sınırlarını 

belirsizleĢtirir. (Genette, [1972] 2011; 257) 



60 
 

Genel olarak metalepsis, anlatıcıların karakterlerinden farklı bir dünyada 

yaĢadığı ontolojik eksenlerin altını kazıyan bir anlatı tekniğidir. Bunu da anlatılan 

dünyanın gerçek olduğu izlenimini tahrip etmek suretiyle yapar. (Fludernik, 2009; 

100) Temel olarak metalepsis, üç parametrenin değiĢik dereceleriyle gerçekleĢir: 

anlatan zaman ile anlatılan zaman arasındaki eĢzamanlılık yanılsaması; iki veya daha 

fazla düzeyin ihlal edici birleĢmesi; anlatıcı/dinleyici ekseninin yazar/okur ekseniyle 

ikiye katlanması. John Pier, bu üç parametreyi Genette‟in de anlatı ve öykünün 

eĢzamanlılığı için kullandığı, Balzac‟ın Sönmüş Hayaller‟inden “[s]aygıdeğer rahip, 

Angoulême‟in yokuĢlarını tırmanadursun, Ģunu açıklamakta yarar var…” örneği 

üzerinde gösterir. Pier‟in belirttiği gibi bu örnekte bildiriĢimsel düzlemdeki anlatıcı 

ve dıĢ-öyküsel dinleyici sınırları ihlal ediyor; ayrıca anlatıcı, iliĢtirilmiĢ anlatının 

gizli metaleptik niteliğini gösteren üst-anlatısal bir yorumla müdahale ederken öykü 

zamanı durduruluyor. (Pier, 2009; 191)  

Metalepsis kavramı, ilk defa Genette tarafından kuramsallaĢtırılmakla birlikte 

aslında pratikte farklı adlandırmalar biçiminde antik dönemlere kadar dayanmaktadır. 

(Pier, 2009; 191-194) Bugün bildiğimiz Ģekliyle kavram, modern ve postmodern 

anlatının tercih edilen anlatı tekniklerindendir. Rimmon-Kenan da bu doğrultuda, 

modern özbilinçli metinlerde gerçeklik ve kurgusallık arasındaki sınırları 

sorunsallaĢtırmak, belki de anlatı dıĢında bir gerçeklik olmadığını ima etmek için 

yaygın bir Ģekilde anlatı düzeyleriyle oynandığını belirtir. (Rimmon-Kenan, 2005; 

96-97) Bunun yanı sıra düzeyler arası izinsiz giriĢler, okurun üzerinde muzip bir 

komedi ya da “gerçekdıĢı bir tuhaflık” etkisinin oluĢmasını sağlar. Ve ayrıca, ilk 

anlatıcı anlatı düzeylerinden tasarruf etmek için de bu yönteme baĢvurabilir. Bu 

amaçla aslında üst-öyküsel olan bir ya da daha fazla anlatının öyküselmiĢ gibi 

anlatıldığı bu tarz anlatılar, Genette tarafından “indirgenmiĢ üst-öyküsel” ya da 

“sözde öyküsel” olarak adlandırılmıĢtır. (Genette, [1972] 2011; 255, 258) 

 

 

 



61 
 

1.1.5.3. ġahıs: Gérard Genette’in Anlatıcı Tipolojisi  

Anlatıcıya dair kendinden önceki tipolojilere itiraz eden Genette‟e göre 

anlatıcıyı “birinci Ģahıs”, “üçüncü Ģahıs” benzeri gramer ve retorik terimleriyle 

tanımlamak doğru değildir. Çünkü böyle adlandırmalar, esasen anlatı durumunun pek 

de çeĢitlilik göstermeyen bir unsuru, sanki oldukça çeĢitliymiĢ yanılsaması 

yaratmaktadır. Eğer zamir Ģahıslarıyla anlatıcıyı değerlendirirsek aslında bütün 

anlatılarda tek bir anlatıcı tipi vardır. O da “ben” yani “birinci Ģahıs” anlatıcıdır. 

(Genette, [1972] 2011; 266) 

Kendinden öncekileri eleĢtirip anlatıcı kategorilerine yeni bir bakıĢ 

yerleĢtirmek isteyen Genette‟in hareket noktası, romancı ya da yazarın anlatıcısını 

tayin ederken “iki gramer biçimi arasında değil, iki anlatı duruĢu arasında” bir seçim 

yaptığı düĢüncesidir. Dolayısıyla gerçek yazar, anlatısına uygun anlatıcı ararken 

“birinci Ģahıs” ya da “üçüncü Ģahıs” arasında bir tercih yapmaz, “hikayeyi 

„karakterler‟inden birisine anlattırmak ya da hikaye dıĢından bir anlatıcıya 

anlattırmak” arasında bir seçim yapar. Bu bağlamda Genette, kendi deyimiyle “daha 

az belirsiz” iki anlatı türünü ileri sürer: (1) DıĢ- öyküsel (extradiegetic) anlatı: 

anlatıcının aktardığı hikayede karakter olarak yer almadığı, dolayısıyla dıĢ-öyküsel 

anlatıcılı anlatı; (2) Ġç-öyküsel (intradiegetic) anlatı: anlatıcının aktardığı hikayede 

aynı zamanda bir karakter olarak yer aldığı, dolayısıyla iç-öyküsel anlatıcılı anlatıdır. 

(Genette, [1972] 2011; 267-268: Genette, 1990; 97-98)   

DıĢ-öyküsel (extradiegetic) anlatılarda anlatıcı eĢit derecede yoktur, fakat iç-

öyküsel anlatıcılı (intradiegetic) anlatı biçimindeki farklı eserlerde anlatıcı 

mevcudiyeti eĢit derecede değildir. Kısaca, “yokluk mutlaktır, mevcut olma ise 

derecelidir”. Eğer iç-öyküsel anlatıcılı anlatı dereceliyse doğal olarak kendi içinde 

çeĢitlere ayrılmalıdır. Genette, iç-öyküsel anlatıcılı anlatıyı (1) anlatıcının 

“anlatısının kahramanı” olduğu anlatılar ki Genette bu anlatıcı türünü otodiegetik 

olarak tanımlar ve (2) genellikle “bir tanık ya da gözlemci” olarak sadece ikinci 

dereceden bir rol aldığı anlatılar olmak üzere ikiye ayırır. Birinci türde iç-anlatıcı 

anlatısının bir “yıldız”ı, ikincisinde ise bir “seyirci”si görüntüsü vermektedir. 

Genette, birinci türdeki anlatıcıyı otodiegetik yani ben-anlatıcılı olarak adlandırır. 

(Genette, [1972] 2011; 268) 



62 
 

Genette daha sonra Anlatının Söylemi‟nin yeniden değerlendiriĢi olan 

Narrative Discourse Revisited‟de anlatıcının yokluğunun da dereceleri olduğunu 

belirtir ve “biri hangi derecede yok olmaya baĢlar?” Ģeklinde anlatıcının diegetik 

durumunu sorgulayan bir soru ortaya atar. (Genette, 1990; 105) Genette‟i takip eden 

Susan Lanser, anlatıcının diegesise katılım seviyesi ve diegetik olmayan (Genette 

terminolojisine göre heterodiegetik) anlatıcının anlatıdan uzaklığını öngören oldukça 

detaylı bir Ģema çizer (Akt. Schmid, 2010; 74): 

ġekil 3: Susan Lanser’in Anlatıcının Anlatıya Mesafesi Ģeması 

 

 

(1. Hikayeye katılmayan anlatıcı, 2. Hikayeye dahil olmayan gözlemci, 3. 

Hikayeye katılan gözlemci, 4. Minör (ikincil derecede) karakter, 5. Ana 

karakterlerden biri, 6. Ana karakter) 

Tekrar Genette‟e dönersek, anlatı durumunu sınıflandırdıktan sonra anlatıcı 

tipolojisini ileri sürer. Genette anlatıcının anlatıdaki konumunu, anlatı düzeyi (dıĢ-

öyküsel/iç-öyküsel) ve anlatıcının öyküyle iliĢkisi (dıĢ-anlatıcılı/iç-anlatıcılı) 

bağlamında değerlendirerek dört temel anlatıcı tipi ortaya çıkarır (Genette, [1972] 

2011; 271-272). 

(1) DıĢ-öyküsel (extradiegetic)- dıĢ-anlatıcılı (heterodiegetic) paradigma: 

Anlatıcı, birinci dereceden bir anlatıcı olarak içinde olmadığı bir hikaye 

anlatır. (Homeros) 

(2) DıĢ-öyküsel (extradiegetic)- iç-anlatıcılı (homodiegetic) paradigma: 

Anlatıcı, birinci dereceden bir anlatıcı olarak kendi hikayesini anlatır. (Gil Blas) 



63 
 

(3) Ġç-öyküsel (intradiegetic)- dıĢ-anlatıcılı (heterodiegetic) paradigma: 

Anlatıcı, kendisinin dahil olmadığı bir hikayeyi ikinci dereceden bir anlatıcı olarak 

anlatır. (ġehrazad) 

(4) Ġç-öyküsel (intradiegetic)- iç-anlatıcılı (homodiegetic) paradigma: 

Anlatıcı, ikinci dereceden bir anlatıcı olarak içinde karakter olarak yer aldığı bir 

hikaye anlatır. (Ulysses) 

Genette, ayrıca anlatıcı tipolojisini meydana getiren anlatı düzeyi ve 

anlatıcının öyküyle iliĢkisini, Ģöyle bir tablo üzerinde örneklendirmiĢtir (Genette, 

[1972] 2011; 272): 

Tablo 2: Gérard Genette’in Anlatı Düzey ve ĠliĢki Tablosu 

 

Her ne kadar Genette, dört temel anlatıcı tipini tanımlamıĢsa da anlatı 

düzeyleri sayısı kadar anlatıcı tipi artırılabilir. Dolayısıyla Genette‟in sadece dıĢ-

öyküsel ve iç-öyküsel anlatıcılara değindiği anlatıcı tipolojisine mantıklı bir Ģekilde 

üst-öyküsel, üst-üst öyküsel vb. anlatıcıları da ekleyebiliriz. Nitekim Wolf Schmid, 

Genette‟in tipolojisini inceleyip eleĢtirdiği ve terminolojiye öneriler sunduğu bir 

tablo üzerinden bunu yapmıĢtır (Schmid, 2010; 70)
9
: 

 

 

                                                           
9
 Tablo için ayrıca bkz. Bahar DerviĢcemaloğlu, a.g.e., s. 127. 

                DÜZEY:          DıĢ-öyküsel                              Ġç-öyküsel 

ĠLĠġKĠ: 

DıĢ-anlatıcılı                      Homeros                                    ġehrazad           

Ġç-anlatıcılı                         Gil Blas                                      Ulysses 



64 
 

Tablo 3: Gérard Genette ile Wolf Schmid’in Anlatıcı Tipolojilerinin 

KarĢılaĢtırılması 

Genette’in Terminolojisi Schmid’in Önerdiği Terminoloji 

DıĢ-öyküsel dıĢ-anlatıcı Diegetik olmayan birincil anlatıcı 

DıĢ-öyküsel iç-anlatıcı Birincil diegetik anlatıcı 

Ġç-öyküsel dıĢ-anlatıcı Diegetik olmayan ikincil anlatıcı 

Ġç-öyküsel iç-anlatıcı Ġkincil diegetik anlatıcı 

Üst-öyküsel dıĢ-anlatıcı Diegetik olmayan üçüncül anlatıcı 

Üst-öyküsel iç-anlatıcı Üçüncül diegetik anlatıcı 

 

Kendi önerdiği tipolojiyle karĢılaĢtırırken Schmid, Genette‟in dört temel 

anlatıcı tipini açıkladığı anlatıcı kategorisine üst-öyküsel düzeydeki anlatıcı 

kategorilerini de ekleyerek geniĢletilebileceğini göstermiĢtir. Hatta çok sayıda 

öykünün iç içe geçtiği durumlarda üst-üst öyküsel anlatı Ģeklinde düzeyler de 

eklenebilir. Schmid, Genette‟in terminolojisini karmaĢık bulur, ancak dikkatli ve 

disiplinli okurların sorun yaĢamayacağını belirtir. Bal ve Rimmon-Kenan‟ın görüĢleri 

doğrultusunda “metadiegetik” kavramını eleĢtirir. Homodiegetik ve heterodiegetik 

kavramlarıyla ilgili olarak da ifade belirsizliğine dikkat çekerek neyin “aynı” neyin 

“farklı” olduğunu sorgular. Ve ayrıca bu eklerin çerçeve anlatı ve anlatı düzeylerinin 

hiyerarĢisini gösteren extra-, intra-, meta- ekleriyle karıĢtırılabileceğini belirtir. 

(Schmid, 2010; 67,69) Schmid‟in eleĢtirisine cevaben, “homo”, “aynı tabiata sahip” 

anlamını verir ve anlatıcının anlattığı öykünün içinde olduğunu gösterirken; “hetero”, 

“farklı bir tabiata sahip” demek olup anlatıcının anlattığı öykünün dıĢında, kendi 

dünyasından farklı bir dünyayı anlattığını gösterir. (Jahn, 2015; 18) Dolayısıyla söz 

konusu ekler anlatıcının kendisinin de içinde olduğu bir hikaye mi yoksa farklı 

hikaye mi anlattığını belirtir. Ayrıca kendisinin de belirttiği gibi eğer dikkatli 

olunursa diğer eklerle karıĢtırmak için bir sebep kalmaz.  

1.1.5.4. Anlatıcının ĠĢlevleri  

Bir roman ya da herhangi baĢka bir anlatıda esasen “anlatıcı ne yapar?” 

Aslında ilk baĢta anlatıcının temel olarak “anlatma” iĢini yaptığı düĢünülebilir, fakat 

bunun yanı sıra “anlatma” kadar pek göze çarpmasa da anlatıcı daha baĢka iĢlevleri 

de yerine getirebilir. Roman Jakobson‟un dilsel iĢlevler sınıflandırmasından ilham 



65 
 

alan Genette, anlatıcının yerine getirebileceği belli baĢlı iĢlevleri belirlemiĢtir 

(Genette, [1972] 2011; 279-284: Rifat, 2012; 25-32):  

(1) Anlatı (Öyküleme) ĠĢlevi: Öyküyü meydana getiren ve anlatıcının en 

temel iĢlevidir. Anlatıcı bazen kendini tamamen geri plana çekerek bazen de varlığını 

belirgin bir Ģekilde hissettirerek anlatma iĢlevini yerine getirir. Fakat, “[h]içbir 

anlatıcı, anlatıcı statüsünü kaybetmeden bu iĢleve sırt çeviremez.” (Genette, [1972] 

2011; 279) 

(2) Yönetme ĠĢlevi: Okunma biçimine yönelik olarak anlatıcı bazen 

anlatının hangi düzenle anlatılacağı, nelerin eklenip nelerin eksiltileceği, ne tür bir 

zaman kurgusu içinde sunulacağı hakkında bilgi verebilir. Dolayısıyla yönetme iĢlevi 

anlatıcının anlatı metninin “bağlantılarını, karĢılıklı iliĢkilerini, kısaca iç düzenini”  

üst-anlatısal bir söylem içinde yorumlaması ve yönlendirmesidir. 

(3) ĠletiĢim ĠĢlevi: Anlatıcı ve anlatıdaki muhatabı –anlatılan- arasındaki 

bağlantıyla ilgili iĢlevdir. Anlatılan ister anlatıdaki bir kahraman Ģahsında somut bir 

varlık ister varsayılan bir muhatap olsun anlatıcı onunla bir temas içindedir, ona 

hitaben anlatır. Bazen anlatıcıyla anlatılan arasındaki iletiĢim bir diyalog seviyesinde 

gerçekleĢebilir. Bu iĢlev karĢılıklı ya da tek taraflı mektuplardan oluĢan romanlarda 

ön plana çıkar. 

(4) Tanıklık ĠĢlevi: Anlatıcının öyküsündeki rolü, öyküsüyle duygusal, 

ahlaki, entelektüel iliĢkisini ortaya koyan bir iĢlevdir. Anlatıcı, yaĢananların 

kendinde bıraktığı yoğun duygular, onları hatırlama gücü ve ayrıca baĢvurduğu bilgi 

kaynaklarını belirterek anlattıklarının doğru ve güvenilir olduğunu ileri sürerek 

tanıklık iĢlevini yerine getirir. Bir nevi anlatıcının anlattıklarını ispatlama ve 

savunma isteği ve ikna etmeye yönelik tutumu, ona tanıklık iĢlevini yükler. 

(5) Ġdeolojik ĠĢlev: Anlatıcının öyküye müdahale ederek yani öykünün 

normal iĢleyiĢini bölüp doğrudan ya da dolaylı olarak dünya, insanlar ve daha baĢka 

soyut ve didaktik konularda kiĢisel yorumlar yapıp yargıya varması onun ideolojik 

iĢlevine iĢaret eder. Öyküleme iĢlevi hariç diğer iĢlevler arasında anlatıcının 

tekelinde olmayan tek iĢlevdir. Dolayısıyla yazar anlatıcısını ideolojik iĢlevle 

donatabileceği gibi bu iĢlevi karakterleri arasında da bölüĢtürebilir.  



66 
 

Sonuç olarak, anlatıcının bu iĢlevleri iç içedir ve birbirlerinden tamamen ve 

katı bir Ģekilde ayrılamazlar. Yazar anlatıcısını tümüyle hiçbirinden uzak tutamasa da 

içlerinde tek vazgeçilmez olan öyküleme iĢlevidir. (Genette, [1972] 2011; 281) 

1. 2. BAKIġ AÇISI PERSPEKTĠF VE ODAKLANMA 

Aralarındaki yöntemsel yaklaĢım farklılıklarıyla birlikte aslında aĢağı yukarı 

aynı konuya dair olan bakıĢ açısı, perspektif ve odaklanma bir anlatıda en az anlatıcı 

kavramı kadar önemli olan ve gerek teorik çalıĢmalarda gerekse de metin 

analizlerinde en çok tartıĢılan ve üzerinde konuĢulan alanlardan biridir. Öyle ki 

roman kuramının geliĢmesinde önemli bir yere sahip olan Percy Lubbock, romanı 

biçimsel ve yöntemsel açıdan incelediği The Craft of Fiction (1921) adlı 

çalıĢmasında romanın estetik geliĢimini tamamen bakıĢ açısı sorununa dayandırır. 

Ona göre bakıĢ açısına gereken ilgiyi göstermeyen yazar konusunu baĢarılı biçimde 

aktaramaz.(Forster, 2019; 19-20) 

Anlatı perspektifi ve Anglo-Amerikan eleĢtirisindeki eĢdeğer terimi bakıĢ 

açısı, bir çeĢit hikaye sunuĢ biçimi olarak tanımlanabilir. Bu sunuĢ biçimi karakter, 

anlatıcı ve kurmaca dünyada yer alan diğer varsayımsal varlıkların konumu, kiĢiliği 

ve değerlerinin etkisiyle biçimlenir. (Niederhoff, 2009; 384)    

BakıĢ açısı, perspektif ve odaklanma kavramları çoğu zaman metin 

analizlerinde birbirinin muadili olarak kullanılmalarına rağmen teorik alanda 

teorisyenlerin konuya yaklaĢım Ģekli bakımından terim tercihleri de farklı olmuĢtur. 

BakıĢ açısı terimi, Latin ve Slav edebiyat çalıĢmalarında kullanılırken Alman 

araĢtırmacılar çoğunlukla anlatı perspektifi terimini kullanmıĢlardır. Fransız 

anlatıbilimci Gérard Genette‟in konuya getirdiği yeni yaklaĢımla birlikte eski 

terimlere alternatif olarak kullandığı odaklanma terimi ise 1980‟lerden itibaren 

anlatıbilim alanında genel olarak benimsenmiĢtir. Schmid‟e göre kavramların 

çeĢitliliği, terminolojik farklılıklar ya da terminolojilerin dayandığı temel ilkelerden 

ziyade konuyla ilgili fikir uyuĢmazlığına dayanır. Bu bağlamda uyuĢmazlığın temel 

noktalarından biri kavramın boyutlarından ileri gelir. (Schmid, 2010; 89) Dolayısıyla 

oldukça kapsamlı ve çok boyutlu olan konuya yaklaĢım biçimi, yani nelerin kapsanıp 

nelerin dıĢarda bırakılacağı veya kavramın eserdeki iliĢkilerden hangisiyle bağlantılı 



67 
 

inceleneceği beraberinde terminolojiye terim çeĢitliliği ve bundan kaynaklı terim 

karmaĢası katmıĢtır. 

Terim zenginliği ve karmaĢıklığına rağmen bakıĢ açısı, perspektif ve 

odaklanma kavramları birbirinden ayrı düĢünülemeyecek kadar geliĢimsel ve tarihsel 

bir iliĢkiyle ortak bir çalıĢma disiplininde birleĢir. Bu yüzden Gérard Genette‟in 

anlatı perspektifi ya da odaklanma tipolojisine geçmeden önce o zamana kadar 

konuyla ilgili yapılagelmiĢ kayda değer çalıĢmalara kısaca değinmek önemlidir.   

1.2.1. Genel Hatlarıyla BakıĢ Açısı ÇalıĢmaları  

Bir anlatım yöntemi olarak teknik anlamda bakıĢ açısı, ilk defa 1866‟da 

kullanıldığı halde konunun ilk sürekli tartıĢması Henry James‟in yazılarında 

mevcuttur. Henry James 1884‟de The Art of Fiction çalıĢmasında kavramı sunar ve 

daha sonra değiĢik romanlarının önsözlerinde romanlarının tekniğinden bahsederken 

sürekli bu kavrama değinir. (Niederhoff, 2009; 386: Schmid, 2010; 89) James, 

eserinin belli bir amacı yerine getirmesi için kimin tarafından ve nasıl anlatılması 

gerektiğiyle ilgili analizler yapmıĢ ve eserlerindeki anlatıcıların bakıĢ açılarını farklı 

derecelerde değiĢtirip deneysel uygulamalar yapmıĢtır. (Stevick, 2004; 81) BakıĢ 

açısı tekniği, James‟in roman sanatına yaptığı en büyük katkıdır. James‟e göre roman 

yaĢamı tüm gerçekliği ve karmaĢası içinde bütünlüklü ve tutarlı bir Ģekilde 

yansıtmalı ve bu da bakıĢ açısının doğru seçilmesine bağlıdır. Eğer bir romanda 

gerçeklik izlenimi oluĢmamıĢsa bunun birincil sebebi yanlıĢ bakıĢ açısının 

kullanılması ve bunun yanında yazarın okuyucuya seslenip duygu, düĢünce ve 

yargılarını dile getirmesidir. (Roman Sanatı, 2019; 19) James, anlatı yönteminden 

bahsederken “bilinç merkezi”, “pencere”, “yansıtıcı” ve “ayna” gibi metaforları sık 

sık kullanır. Söz konusu metaforlar, hikayenin tecrübesine dayandığı karaktere 

göndermede bulunur. (Niederhoff, 2009; 386) Bu çerçevede James, hikayeyi 

doğrudan bir anlatıcının anlattığı birinci Ģahıs anlatıcı yerine merkezde bir 

“yansıtıcı”nın olduğu üçüncü Ģahıs anlatıcıyı daha tutarlı ve sağlam bir anlatı tekniği 

olarak düĢünür. Böylece eserlerinde de hikayeyi merkeze aldığı bir karakterin bakıĢ 

açısından anlatan üçüncü Ģahıs anlatıcıyı tercih eder. 



68 
 

James‟in takipçisi Percy Lubbock, The Craft of Fiction (1921) adlı 

çalıĢmasında “bakıĢ açısını” daha kurallı ve sistemli bir çalıĢma haline getirir. 

Lubbock romandaki yöntem sorununu tamamıyla bakıĢ sorununa dayandırır ve bakıĢ 

açısına dikkat etmeyen yazarın konusunu baĢarılı bir Ģekilde iĢleyemeyeceğini iddia 

eder. Lubbock, James‟in konuyla ilgili görüĢlerini diegesis/mimesis diktomisi 

çerçevesinde tutarlı bir teori haline getirir. Bu bağlamda diegesis (anlatma)den 

mimesis (gösterme)e doğru birbirini takip eden dört bakıĢ açısı ileri sürer: (1) otoriter 

anlatıcılı üçüncü Ģahıs anlatısı (narration); (2) birinci Ģahıs anlatısı; (3) bir karakterin 

bakıĢ açısından (James‟in “yansıtıcı”sı) üçüncü Ģahıs anlatısı ve (4) yorumun ya da iç 

bakıĢın olmadığı üçüncü Ģahıs anlatısı (dramatik yöntem). Lubbock da James gibi 

tercihini anlatıcının geriye çekilip yansıtıcı karakterin zihnine eriĢimin sağlandığı 

üçüncü tipten yana yapar. (Roman sanatı, 2019; 19-20, 118-119: Niederhoff, 2009; 

386-387) Ünlü roman kuramcılarından E. M. Forster, bakıĢ açısına “roman yazmanın 

temel taĢı”ymıĢçasına gereğinden fazla önem verdikleri ve kural olarak öne 

sürdükleri gerekçesiyle Lubbock ve destekçilerini eleĢtirir. Ona göre, roman 

kiĢilerinin uygun bir Ģekilde yerleĢtirilmesi ve inandırıcı olması bakıĢ açısından daha 

önemlidir. (Forster, 2019; 118-120) Forster bakıĢ açısı konusuna atfedilen önemi 

gereksiz bulmasına rağmen bakıĢ açısı edebiyat eleĢtirisinin baĢta gelen konularından 

biri olmuĢtur ve bu alanda James ve Lubbock‟un konuya katkıları yadsınamaz.  

Norman Friedman, Lubbock gibi anlatma ve gösterme karĢıtlığına dayanarak, 

baĢka bir deyiĢle anlatıcının anlatıdaki belirgin varlığından anlatı dünyasından 

çekilmesine doğru ilerleyen, sekiz bakıĢ açısı kategorisi ayırt eder. Friedman‟ın 

saptadığı bakıĢ açısı tipleri Ģu Ģekilde özetlenebilir: (1) istediği zaman hikayeyi bölüp 

değiĢik konularda yorum ve genellemeler yapan, duygu ve düĢüncelerini belli eden, 

karakterlerin duygu ve düĢüncelerine nüfuz edebilen editoryal (her şeyi bilen); (2) 

bilgisinin sınırsızlığı açısından birinciye benzeyen, ancak hikayeye müdahale 

etmeden tarafsız bir Ģekilde üçüncü Ģahıs ağzından aktaran tarafsız her şeyi bilen; (3) 

hikayedeki karakterlerden biri olup Ģahit olabildiği ya da hikayedeki diğer 

karakterlerden öğrendiği kadarıyla sınırlı bir bakıĢ açısı ve birinci Ģahıs ağzından 

aktaran tanık olarak “ben”; (4) kendi hikayesini, duygu, düĢünce ve algı sınırları 

içerisinde anlatan birinci Ģahıs anlatıcının bakıĢ açısı olarak kahraman olarak “ben”; 

(5) anlatıcının üçüncü Ģahıs olup hikayenin değiĢik karakterlerin bakıĢ açısından 



69 
 

verildiği çoklu seçici her şeyi bilen (multiple selective omniscence); (6) üçüncü Ģahıs 

anlatıcının hikayeyi bir karakterin sınırlı bakıĢ açısından ilettiği seçici her şeyi bilen 

(selective omniscene) (7) üçüncü Ģahıs anlatımının karakterlerin söyledikleri ve 

yaptıklarıyla sınırlandığı, karakterlerin duygu, düĢünce ve kavrayıĢlarının 

aktarılmadığı dramatik mod ve (8) anlatıcıyı tamamen anlatının dıĢında bırakan, bir 

“yaĢam dilimi”ni herhangi bir seçme ve düzenleme yapmadan, olduğu gibi aktaran  

kamera (the camera). (Friedman, 1955; 1169-1179): Friedman, 2004; 108-120) 

Avusturyalı anlatıbilimci Franz K. Stanzel, 1955 yılında yetkili yazar ya da 

tanrısal (authorial); figüral ya da kiĢisel (figural); ve ben ya da birinci Ģahıs (first 

person) olmak üzere üç kategorili anlatı durumlarını öne sürmüĢtür. Tanrısal 

konumun tipik özelliği hikayenin içinde yer almayan ama adının da çağrıĢtırdığı gibi 

hikayeyle ilgili her Ģeyi bilen, gerektiğinde araya girip yorum yapan ve bilgilendiren 

bir anlatıcının varlığıdır. Bu konum “anlatma”ya dayanır. Ben anlatım konumunun 

anlatıcısı hikayede ya olayın kahramanı ya da ikincil derecede bir karakterdir. Bu 

konumda “gösterme” tekniği ön plandadır. KiĢisel anlatım konumu ise üçüncü Ģahıs 

bir anlatıcının bir roman karakterinin arkasına gizlenip arka planda durarak olayları 

karakterin gözünden aktardığı durumdur. Anlatıcının sahneden çekilmesi ve 

anlatmaya dair iĢaretlerin yokluğunda, okurda okuduğu anlatının “anlatıcısız” olduğu 

izlenimi oluĢur. Bu konumda da “gösterme” tekniği hakimdir.
10

 Stanzel daha sonra 

çalıĢmasının 1979 yılındaki son versiyonunda anlatı durumlarını, kiĢi (birinci ya da 

üçüncü kiĢi), kip
11

 ve perspektif olmak üzere üç kriter üzerinden inceler. (Niederhoff, 

2009; 388: Genette, 1990; 115) Stanzel‟in tipolojisinin temelini oluĢturan bu üç 

kriterin her biri kendi içinde ikili karĢıtlıklar barındırır. Bu doğrultuda kip kategorisi 

anlatıcı ve yansıtıcı karakter; perspektif kategorisi iç ve dıĢ perspektif; kiĢi kategorisi 

ise anlatıcı ve karakterin yaĢam alanının aynı olup olmaması yani birinci Ģahıs ve 

üçüncü Ģahıs karĢıtlıkları üzerinden iki zıt kutba ayrılır. Bunlardan üçü “anlatı 

durumları”na karĢılık gelir. DıĢ perspektif yetkili duruma, figüral kip figüral duruma 

ve karakterle anlatıcının yaĢam sahasının aynılığı birinci Ģahıs duruma karĢılık gelir. 

                                                           
10

 Daha kapsamlı bilgi için bkz. Franz K. Stanzel, Roman Biçimleri, Fatih TepebaĢılı (Çev.), Çizgi 

Kitabevi, Konya, 1997, s. 19-56. 
11

 Stanzel‟in kip kavramı, Genette‟in kip kavramından farklı bir anlama, Dorrit Cohn‟a göre 

Genette‟in “mesafe” kavramına denk gelir. Bkz. Gérard Genette, Narrative Discourse Revisited, Jane 

E. Lewin (Çev.), Cornell University Press, Ithaca, Newyork, 1990, s. 115. 



70 
 

Böylece, anlatı durumu temel üç kriterden doğan ikili karĢıtlıkların biri ve ona yakın 

olan diğer karĢıtlıkların uçlarıyla tanımlanır. Bu birleĢimden meydana gelen anlatı 

durumlarında bir unsur hep daha baskındır. Örneğin figüral anlatı, figüral kip yani 

yansıtıcı karakterin üstünlüğü ön plandayken iç perspektif ve hikaye içinde yer 

almayan bir anlatıcıyı da kapsar. (Niederhoff, 2009; 388) Schmid, üç temeldeki ikili 

karĢıtlıkların birleĢimi sonucunda altı tip anlatı durumunun meydana gelmesi 

gerekirken bu ikili karĢıtlıkların her birinin sadece bir kez anlatı durumlarına 

katıldığına dikkat çeker. Bunun nedenini de Stanzel‟in “perspektif” ve “kip” 

kategorilerini yeterince birbirinden ayırmamasına bağlar. (Schmid, 2010; 90) 

Nitekim daha önce Dorrit Cohn, Stanzel‟in “iç perspektif ve yazarın hakimiyetindeki 

temsil kipi arasında sıkı bir benzerlik var” ifadesinden yola çıkarak perspektif 

kategorisinin gereksiz olduğunu iddia ederek modelden çıkarılmasını teklif etmiĢti. 

Genette ise kip kategorisini saf dıĢı bırakıp örneklerle somutlaĢtırdığı bir baĢka 

“anlatı durumları”nı ileri sürmüĢtür. (Genette, 1990; 117-121) En çok ses getiren ve 

yaygınlaĢan tipolojilerin baĢında gelen Stanzel‟in anlatı durumları, önde gelen 

eleĢtirmenler tarafından eleĢtirilmekle beraber onların oluĢturdukları teorilere bir 

temel oluĢturup farklı perspektifler kazandırması açısından önemlidir. Stanzel‟in 

tipolojisi günümüzde de metin analizlerinde kullanılmakta ve literatüre kazandırdığı 

“tanrısal/yetkili yazar konum”, “figüral” kavramları önemini korumaktadır. 

Genette‟in kip ve ses, yani bakıĢ açısı ve anlatıcıyı bilinçli bir Ģekilde 

birbirine karıĢtırmakla eleĢtirdiği Wayne C. Booth bakıĢ açısının her Ģeyi bilen, 

sınırlı reflektör, birinci ve üçüncü Ģahıs anlatıcılar gibi kategorilerinden ziyade 

dikkatini yazar ile anlatıcı arasındaki mesafede yer alan güvenilmez anlatıcının bakıĢ 

açısına yoğunlaĢtırır. Booth, Percy Lubbock ve Henry James‟ın eserin amacına 

uygun kullanılan bakıĢ açısının esere bütünlük ve tutarlılık kazandırdığı iddiasını 

eleĢtirerek bakıĢ açısını güvenilirlik açısından inceler. Ona göre güvenilmez 

anlatıcılar, gerçek yazarın normlarından uzaklaĢtıkça farklı bakıĢ açısı ortaya çıkar. 

Bunun yanı sıra anlatıcı ve yazarda olduğu gibi okuyucu ve karakterler de bakıĢ açısı 

farkı ve mesafe ile birbirlerinden ayrılır. Ahlaki, düĢünsel, fiziksel ya da karaktere 

bağlı olan bu fark ve mesafeden ironi meydana gelir. Ġroni de okurun okuduklarını 

bir yargıya bağlama sürecini zorlaĢtırır. (Booth, 2004; 82-100: Genette, [1972] 2011; 

201) 



71 
 

1.2.2. Odaklanma: Gérard Genette’in Odaklanma Tipolojisi 

Odaklanma, anlatıda aktarılacak bilgilerin seçimi ve sınırlandırılması, belirli 

bir bakıĢ açısından olayları gösterme tekniğidir. BakıĢ açısı kullanılan kiĢi, yani 

odaklayıcı metni yönlendirir. Bir metinde odaklanan kiĢinin bilgisi, duygu ve 

düĢünceleri, algılama biçimi, kültürel ve ideolojik meyli o kiĢinin bakıĢ açısına bağlı 

kalınarak sunulur. (Jahn, 2015; 69) Odaklanma, bir çeĢit anlatı dünyasına açılan 

“pencere”, yazarın elinden tutup yol gösterdiği ve manipüle ettiği okurun algılarını 

düzenleme iĢidir. Dolayısıyla odaklanma teorisi, doğru ya da yanlıĢ olduğuna 

bakmaksızın birinin bakıĢ açısından olayları gösterme, belli bir görüĢ alanının 

içinden anlatmak için bir seçim, düzenleme ve yöneltmeyi içerir. (Jahn, 2010; 173, 

175)   

Odaklanma, Gérard Genette‟in 1972‟de perspektif ve bakıĢ açısı terimlerine 

tercihen kullanıp anlatıbilime kazandırdığı bir terimdir. Genette, odaklanmayı söz 

konusu terimlerle aĢağı yukarı aynı anlamda kullanır. Fakat Niederhoff‟un da 

belirttiği gibi odaklanmayı bu geleneksel terimlerle tamamen eĢitmiĢ gibi düĢünmek 

aralarındaki farkları görmezden gelme anlamına gelir. (Niederhoff, 2009; 115) 

Gérard Genette‟in odaklanma teorisi ile geleneksel bakıĢ açısı çalıĢmaları arasındaki 

en büyük ayrım, “kip” ve “ses” arasında bir fark gözetilerek ayrı ayrı incelenmesidir. 

Bu bağlamda Genette, “bakıĢ açısıyla anlatı perspektifini yönlendiren karakterin kim 

olduğu sorusu ile çok farklı bir soru olan anlatıcının kim olduğu sorusu” yani “kim 

görüyor?” ile “kim konuĢuyor?” soruları arasında bir fark gözetir. (Genette, [1972] 

2011; 198-199) Genette‟ten önceki bakıĢ açısı çalıĢmalarında bu iki kategori karıĢık 

bir Ģekilde ele alındığı gibi vurgu çoğunlukla anlatıcı unsuru üzerindedir ve doğal 

olarak anlatıyı yönlendiren bakıĢ açısı eĢ önemde olmasına rağmen arka planda 

kalmıĢtır.
12

 Bu konuda S. Rimmon-Kenan, Genette‟in düĢüncelerinden hareketle 

birçok bakıĢ açısı çalıĢmasının birbiriyle iliĢkili ama aynı zamanda birbirinden farklı 

olan “kim görüyor?” ve “kim konuĢuyor?” sorularının birbirinin yerine geçebilirmiĢ 

izlenimi verdiğini kaydeder. Belirtmek gerekir ki anlatıda her kiĢi birbirinden 

bağımsız bir Ģekilde görebilir ve konuĢabilir ya da aynı anda hem görebilir hem de 

                                                           
12

 Maryam Beyad, “Reading Narrative: The Implications of Using Focalization in Narrative Fiction”, 

https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Implications_of_Using

_Focalization_in_Narrative_Fiction, 20.10.2019. 

https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Implications_of_Using_Focalization_in_Narrative_Fiction
https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Implications_of_Using_Focalization_in_Narrative_Fiction


72 
 

konuĢabilir. Bununla birlikte bir kiĢi baĢka bir kiĢinin gördüğünü de anlatabilir. Bu 

yüzden anlatım ve odaklanma aynı kiĢide birleĢtiği gibi her biri ayrı bir kiĢi 

tarafından da gerçekleĢebilir. Bu doğrultuda Rimmon-Kenan‟ın dediği gibi anlatım 

ve odaklanma faaliyetleri arasındaki ayrım, “teorik bir zorunluluk”tur ve ancak bu 

temel üzerinden aralarındaki iliĢki daha doğru incelenebilir. (Rimmon-Kenan, 2005; 

74)  

Anlatı perspektifi (ya da bakıĢ açısı)nin 19.yy‟dan itibaren en çok incelenen 

konulardan biri olduğunu belirten Genette, konuyla ilgili o zamana kadarki 

sınıflandırmaların problematik olduğunu iddia eder. Bu çerçevede Franz K. Stanzel, 

Norman Friedman ve Wayne C. Booth‟un tipolojileri ve konuyla ilgili görüĢlerine 

kısaca yer verip eksik ve kusurlu yönlerine dikkat çeker. Bu tür bilinen tipolojilere 

getirdiği eleĢtirilerden hareketle “kip” ve “ses”, yani bakıĢ açısı ve anlatıcı verilerini 

bir araya getirerek bir “anlatı durumları” tipolojisi oluĢturmanın mümkün olmakla 

birlikte anlatıcı ve bakıĢ açısı sınıflandırmalarını karıĢık vermek ve onları yalnızca 

bakıĢ açısı kategorisi ismiyle ileri sürmenin doğru olmadığı sonucuna varır. Bu 

yüzden bakıĢ açısı ve anlatıcının birbirlerinden ayrı değerlendirilmesi gerektiğini 

düĢünür. Genette, kendi odaklanma modelini Jean Pouillon‟un “vizyon” ve T. 

Todorov‟un “görünüĢ” adıyla sundukları tipolojilerin izinden giderek kurar. Fakat 

vizyon, alan ve bakıĢ açısı gibi terimlerin oldukça görsel yan anlamlar barındırdığını 

düĢünerek bunları kullanmaktan kaçınır. Bunların yerine daha önce C. Brooks ve R. 

P. Warren‟in 1943 yılında bakıĢ açısının muadili olarak kullandıkları “anlatı odağı” 

teriminden yola çıkarak ve diğer terimlere oranla daha soyut ve daha az görsel 

olduğunu düĢündüğü “odaklanma” terimini kullanır. (Genette, [1972] 2011; 198-

202) 

Fakat bakıĢ açısı terimi gibi odaklanma da görsel çağrıĢımlardan tamamen 

bağımsız değildir. Terim, anlatıbilimciler arasında geleneksel terimlere tercihen 

büyük oranda benimsendi. Fakat Genette‟ten farklı olarak Rimmon-Kenan, Bal gibi 

çoğu anlatıbilimcinin terimi tercih sebebi, terimin günlük yaĢamda yaygın 

kullanılmaması ve böylece teknik bir terim olmaya daha elveriĢli olmasıdır. 

(Rimmon-Kenan, 2005; 73: Niederhoff, 2009; 117)  



73 
 

Genette, Cleant Brooks ve Robert Penn Warren, Jean Pouillon, Georges Blin, 

Norman Friedman ve Tzvetan Todorov olmak üzere altı eleĢtirmene farklı noktalarda 

haklarını teslim ederek odaklanma teorisine baĢlar. Bunlardan Brooks ve Warren 

teorilerini “hikayeyi kim görüyor?” sorusu üzerine oturtur; Pouillon “vizyon” 

yaklaĢımını “geriden vizyon”, “…ile vizyon” ve “dıĢarıdan vizyon” üçlü kategorisi 

üzerine kurar; Blin, Stendal‟de “sınırlı algı alanları”nı inceler; Friedman bakıĢ açısını 

içeren sekiz kategorili bir tipoloji sunar ve son olarak Todorov da anlatıcının bilgisini 

karakterin bilgisiyle kıyasladığı üçlü bir formülasyon geliĢtirir. Genel olarak 

Genette‟in bu geleneksel yaklaĢımlardan seçme ve sınırlamanın derecelendirilmesi 

açısından yararlandığı söylenebilir. (Jahn, 2010; 173)
13

 Bununla birlikte az önce de 

değindiğimiz gibi kendi tipolojisini asıl olarak Pouillon ve Todorov‟un üç kategorili 

sınıflandırmalarıyla yakın bir temas temelinde Ģekillendirir. Odaklanma terimini 

“alan sınırlaması” ve “anlatı bilgisinin seçimi” anlamında kullanan Genette (1988; 

74), Pouillon ve Todorov gibi üç kategorili bir odaklanma tipolojisi sunar: 

1.2.2.1. Sıfır Odaklanma 

Genette‟in odaklanmamıĢ Ģeklinde de adlandırdığı klasik anlatının tipik türü 

olan sıfır odaklanma (zero focalization), Pouillon‟un “geriden vizyon” ve 

Todorov‟un anlatıcının karakterden çok daha fazlasını bildiği “anlatıcı>karakter” 

formülü ve Ġngiliz eleĢtirisindeki her Ģeyi bilen bakıĢ açısına denk gelir. (Genette, 

[1972] 2011; 202-203) Her Ģeyi bilmekten yola çıkılarak Tanrısal bakıĢ açısı da 

denilen bu tip odaklanmada anlatıcı “aynı zaman diliminde, farklı mekânlarda, farklı 

kiĢilerce yaĢanmıĢ olayları hepsini görmüĢ, izlemiĢ gibi aktaran”, karakterlerin ne 

hissedip ne düĢündüğünü bilen bir konumdadır. (Çetin, 2005; 107) Sıfır odaklanmalı 

anlatıcı, olaylara tamamen hakimdir, anlatıya müdahale edip açıklama ve yorumlar 

yapar, istediği miktarda bilgi verir, karakterlerin bütün psikolojik ve zihinsel hallerini 

bildiği gibi “bilinçaltında yatan korku ya da arzuları”nı da en ince ayrıntısına kadar 

bilir. Zaman ve mekânın herhangi bir noktasından baĢka bir noktasına rahatlıkla 

geçiĢler yapabilir, dilediği olay ya da karaktere yoğunlaĢabilir ve ayrıca bir baĢka 

anlatıcı ya da herhangi bir karakteri bakıĢ açısına ortak etmez. (Çıraklı, 2015; 46) Bu 

                                                           
13

 Ayrıca bkz. Maryam Beyad, “Reading Narrative: The Implications of Using Focalization in 

NarrativeFiction”,https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Impl

ications_of_Using_Focalization_in_Narrative_Fiction, 20.10.2019. 

 

https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Implications_of_Using_Focalization_in_Narrative_Fiction
https://www.researchgate.net/publication/228379979_Reading_Narrative_The_Implications_of_Using_Focalization_in_Narrative_Fiction


74 
 

tarz perspektif, ilahi bir karakter içerir. Sıfır odaklanmalı anlatıcı bütün zamanlarda 

ve bütün yerlerdedir. Karakterlerini ve geçmiĢlerini bütün yönleriyle tanır, karakterin 

hangi davranıĢının ne anlama geldiğini bilir ve içinden ne geçtiğini duyar. (AktaĢ, 

2000; 89-90) Kısacası bu tür bakıĢ açısı, karakterlerin en gizli duygu, düĢünce, hayal, 

rüya, endiĢe ve arzularını bilecek kadar yetkili; zaman ve mekânda engelsiz geçiĢler 

yapacak kadar sınırsızdır. Sınırsız bilgi, görü ve yetkisi sebebiyle geleneksel 

tipolojilerdeki kadir-i mutlak anlatıcıya denk gelir. 

1.2.2.2. Ġç Odaklanma 

Merkezi karakterin perspektifidir. Pouillon‟un “…ile vizyon”, Blin‟in “sınırlı 

alan”, Lubbock‟un “bakıĢ açı”lı anlatı dediği ve Todorov‟un anlatıcının sadece 

karakter kadar bilip anlattığı “anlatı=karakter” formülüne denktir. Ġç odaklanmalı 

anlatılarda, merkezdeki ya da odaklı karakter hiçbir Ģekilde dıĢarıdan tasvir edilemez, 

zihinsel, psikolojik ve algısal durumu anlatıcı tarafından objektif bir Ģekilde tahlil 

edilemez. (Genette, [1972] 2011; 202-203, 206) 

Genette, odaklanma çalıĢmasının kendinden önceki çalıĢmalardan 

beslendiğini, kendi yaptığının onları bir arada inceleyerek sistematik bir hale 

dönüĢtürmek ve yeniden düzenleme olduğunu belirtir. Bu anlamda iç odaklanma 

(internal focalization) “‟bakıĢ açı‟lı anlatı, reflektör, seçici her Ģeyi bilen, alan 

sınırlaması” ve “…ile vizyon” çalıĢmalarının bir sentezidir. (Genette, 1990; 65) Bu 

tarz odaklanmada, merkezdeki bir karakterin duygu, düĢünce ve algıları kendi 

perspektifinden ama farklı bir anlatıcı tarafından aktarılır. Jahn, iç odaklanmanın 

daha çok dıĢ-öyküsel anlatılarla bilinmekle beraber iç-öyküsel, yani birinci Ģahıs 

anlatılarda da görülebildiğini söyler. Üçüncü Ģahıs bir anlatıcının geriye çekilerek, 

merkezdeki karakterle bütünleĢerek olayları onun gözlerinden görüldüğü Ģekliyle 

aktardığı durumlarda “anlatısal aracılık” oldukça kapalıdır ve öyle ki bazı metinler 

“anlatıcısız” olduğu izlenimi bırakır. Ġç odaklanma, algının normal sınırlarını 

gösterdiği ve ayrıca yirminci yüzyılın çoğu modernist anlatının “hayattan bir kesit” 

ve “bilinç akıĢı” öykülerinin tipik sunuĢ biçimi olduğu için oldukça önemlidir. Çoğu 

yazara göre, olayların her Ģeyi bilen veya nesnel bir perspektiften anlatılmasından 

ziyade sınırlı ve çarpık bir perspektiften aktarılması daha doğal, gerçekçi ve ayrıca 



75 
 

ilginçtir. Bu odaklanma türüyle yazılmıĢ anlatılarda, “karakterin düĢünce, algı ve 

psikolojisi”nin doğrudan verilmesi amaçlanır. (Jahn, 2015; 76-77: Jahn, 2010; 174) 

Genette, iç odaklanmayı kendi içinde üç sınıfa ayırarak daha ayrıntılı inceler: 

(a) sabit odaklanma (fixed focalization): Anlatıdaki her Ģey sadece bir karakterin 

perspektifinden aktarılır. Sabit odaklanmalı anlatılar, tek bir gerçeklik üzerine inĢa 

edilmiĢlerdir. Okurun bu gerçekliğe inanması beklenir, inanmasa bile anlatıdaki tek 

verili gerçekliği çürütecek ya da boĢa çıkaracak alternatif perspektiflerden 

yoksundur. Dolayısıyla odaklayıcının görüĢünün yanılabilirliğini ya da kasten 

yanıltma olasılığını ortaya koyacak baĢka bir odaklayıcı ya da perspektif yoktur. Bu 

yönüyle sabit odaklanma ile Friedman‟ın seçici “her Ģeyi bilen” kategorisi arasında 

bir benzerlikten bahsedilebilir. James Joyce‟nın Sanatçının Genç Bir adam Olarak 

Portresi bu odaklanma tarzı için örnek bir eserdir; (b) değiĢken odaklanma 

(variable focalization): Anlatıdaki değiĢik hikaye bölümleri, değiĢik birkaç 

karakterin gözünden aktarılır. Bu odaklanmayı kullanan anlatıcı, hikayesinin her bir 

kısmını sırayla farklı bir karakterin gözünden aktarabileceği gibi belli bir sıra 

gözetmeden hikayeyi belli baĢlı birkaç önemli karakterin odağı arasında adeta mekik 

dokuyarak daha dinamik bir perspektifle de anlatabilir. Roman dünyasının ilk olarak 

Charles‟in, sonra Emma‟nın ve tekrar Charles‟in perspektifinden sunulduğu Madem 

Bovary, bu tarz odaklanmanın tipik bir örneğidir. Bir diğer standart örnek hiç 

kuĢkusuz çok sayıdaki karakterin odağından anlatılan Virgina Woolf‟un Mrs. 

Dalloway‟idir. Prince bu odaklanma tarzını Friedman‟ın “çoklu seçici her Ģeyi bilen” 

kategorisine benzetir; (c) çoklu odaklanma (multiple focalization): Eğer bir 

anlatıda aynı olay her seferinde farklı bir karakterin perspektifi merkeze alınarak 

anlatılıyorsa çoklu odaklanma mevcuttur. Adli bir olayı konu edinen anlatılarda bu 

tarz odaklanma ile karĢılaĢılabilir. Böyle anlatılarda anlatıcı meydana gelen olayı 

olayın faili, etkileneni, tanığı, tesadüf edeni ve olayla az çok bağlantısı olan farklı 

karakterlerin gözünden aktarabilir. Böylece okura da olayı değiĢik açılardan 

değerlendirip tahminlerde bulunma fırsatı verilir.
14

  

                                                           
14

 Daha geniĢ ve ayrıntılı bir okuma için bkz. Gérard Genette, Anlatının Söylemi, s. 203; Manfred 

Jahn, “Focalization”, s. 174; Hasan CuĢa, Adalet Ağaoğlu‟nun Dar Zamanlar Dörtlemesine 

Anlatıbilimsel Bir Yaklaşım, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Adana 2017, s. 38; Gerald Prince, “Point of View 



76 
 

1.2.2.3. DıĢ Odaklanma  

Perspektifin dıĢsal görünüĢ ve konuĢma aktarımıyla sınırlandığı odaklanma 

çeĢididir. Friedman‟ın “kamera”, Pouillon‟nun “dıĢarıdan vizyon” ve Todorov‟un 

anlatıcının karakterin bildiğinden daha azını aktardığı “anlatıcı<karakter” formülüne 

benzeyen “nesnel” veya “davranıĢçı” anlatı tarzıdır. Olayların anlatımı, anlatıcının 

gördüğü ve duyduklarıyla sınırlıdır. Dolayısıyla bu tür odaklanmada, karakterlerin iç 

dünyası ve zihinlerine eriĢim izni yoktur. Bu yüzden de anlatıcı bir kamera misali 

kaydettiği görüntü ve sesleri herhangi bir yorum yapmadan nesnel olarak aktarır. DıĢ 

odaklanmanın (external focalization) en büyük avantajı, yorumlarıyla okuru 

yönlendirmediği için bir sonraki adım için okurda merak uyandırmasıdır. Bu 

anlamda okurun ilgisini canlı tuttuğu ve onda gerilim yarattığı için özellikle çoğu 

macera romanının baĢlangıcında dıĢ odaklanma tercih edilir. Ernest Hemingway dıĢ 

odaklanmayı baĢarıyla kullanan yazarların baĢında gelir. Yazarın özellikle Beyaz 

Fillere Benzeyen Tepeler ve Katiller‟i dıĢ odaklanmanın en çok bilinen ve analiz 

edilen örneklerindendir.
15

 

Manfred Jahn odaklanma kavramı çerçevesinde Genette‟in “konuĢan” ve 

“gören” ayrımı; fokal karakterli anlatıcı gibi kafa karıĢtırıcı ve yanlıĢ kategorilerden 

kaçınmak; odaklanmanın tüm tür ve özelliklerinin anlatının diğer tüm yönleriyle 

serbestçe birleĢimini sağlamak gibi anlatıbilime kattığı çok önemli kazanımlardan 

bahseder. (Jahn, 2010; 176) Bununla birlikte Genette, alana yaptığı katkının 

paralipsis ve paralepsis adını verdiği “değiĢimler” olduğunu ifade eder.  

Odaklanma ve anlatıcıya dair kendinden önceki teorilerin problematik 

yönlerini açığa çıkaran Genette, bu unsurları analiz etmek için sorduğu doğru 

sorularla kendinden sonraki çalıĢmalara sağlam bir yöntem miras bırakmıĢtır. 

Bununla birlikte dünya çapında büyük bir etki bırakıp büyük bir çoğunlukla 

benimsenmesine rağmen Genette‟in anlatıbilimsel yönteminin tamamen 

eleĢtirilerden azade olduğu iddia edilemez. Bu bağlamda Almanca, Fransızca ve 

                                                                                                                                                                     
(Literary)”, Routledge Encyclopedia of Narrative Theory, David Herman, Manfred Jahn & Marie-

Laure Ryan (Ed.), Routledge, Newyork, 2010, s. 443. 
15

 Daha geniĢ ve ayrıntılı bilgi için bkz. Gérard, Genette, a.g.e., s. 202-203; Burkhard Niederhoff, 

“Perspective/Point of View”, s. 390; AyĢe (Eziler) Kıran & Zeynel Kıran, a.g.e., s. 144; Safiye 

Akdeniz, “Hikaye ve Romanda „Anlatıcı‟ya Göre Metin Tipleri, BakıĢ Açısı ve Odaklanma”, 

http://www.ege-edebiyat.org/wp/?p=825,   

http://www.ege-edebiyat.org/wp/?p=825


77 
 

Ġngilizce yayınlarıyla Genette‟in teorisinin dünyada tanınıp yayılmasında büyük 

emeği olan Mieke Bal, aynı zamanda Genette‟in odaklanma modeline yönelttiği 

eleĢtiri ve bu teoride yaptığı değiĢiklikler üzerine kurduğu teorisiyle de Genette 

sonrası odaklanma çalıĢmalarında önemli bir yer tutar. (Schmid, 2010; 94) Bal, 

Genette‟in teorisinin anlatıda “gören” ve “görülen” unsurlar iliĢkisi bağlamında 

odaklayan özne (odaklayıcı) ve odaklanılan nesne bakımından yeniden düzenlenmesi 

gerektiğini iddia eder. Bal‟a göre Genette modelindeki sıfır odaklanma ve iç 

odaklanma esasen hikayede “gören” unsur temelinde birbirinden ayrılır: sıfır 

odaklanmada anlatıcı odaklanırken iç odaklanmada odaklayıcı unsur karakterin 

kendisidir. Ġç odaklanma ve dıĢ odaklanma ise “görülen” unsur üzerinden farklılık 

gösterir: birincisinde duygu ve düĢünceler, ikincisinde ise eylem ve dıĢ görünüĢe 

odaklanılır. Bunun sonucunda Genette‟in üçlü modeli Bal tarafından iki kategoriye 

düĢürülür. Bal, Genette‟in iç odaklanmasını onaylar; sıfır ve dıĢ odaklanmasını dıĢ 

odaklanmada birleĢtirir. Dolayısıyla sıfır odaklanma devre dıĢı bırakılır. Bal 

odaklanılan nesneleri de algılanabilen ve algılanamaz Ģeklinde ayırır. (Niederhoff, 

2009; 118-119) 

Niederhoff, Bal‟ın Genette modelinde yaptığı bu değiĢikliklerin ancak 

geleneksel bakıĢ açısı paradigmasında bir anlam ifade edebileceğini belirtir. 

Geleneksel bakıĢ açısı paradigmasıyla konu değerlendirildiğinde karakterlerin 

görüldüğü nokta açısından Genette‟in sıfır ve dıĢ odaklanmasının karakterleri dıĢarda 

bıraktığı doğru bir çıkarımdır. Ama bilgi ve kavrama yeteneği bağlamında ele 

alınırsa sıfır ve dıĢ odaklanma tamamen birbirinden farklıdır. Çünkü sıfır odaklanma 

öykü dünyasının her alanına hakim olup karakterlerin zihinlerine izinsiz giriĢler 

yapabilirken dıĢ odaklanma sadece dıĢ görünüĢlerle sınırlıdır. Bu nedenle 

Niederhoff‟un vurguladığı gibi Genette‟in sıfır ve dıĢ odaklanma kategorilerinin 

odaklayan özneler, iç ve dıĢ odaklanmasının ise odaklanılan nesnelere göre farklılık 

gösterdiğini ileri sürmek yanlıĢ ya da daha hafif bir deyimle yetersizdir. Genette‟in 

tüm odaklanma kategorileri, baĢka faktörlerin yanı sıra gösterdikleri bağlamında da 

birbirinden farklıdır. (Niederhoff, 2009; 119) 

Bal, Genette‟in teorisini inceleyip bazı değiĢiklikler yapmak suretiyle kendi 

teorisini kurarken literatüre “odaklayıcı” kavramını da kazandırmıĢtır. “Odaklayıcı” 



78 
 

kavramı, anlatıda kimin odaklandığıyla ilgili bir tartıĢmaya zemin hazırlamıĢtır. Bal, 

Phelan, ve diğer birçok anlatıbilimciye göre hem karakter hem anlatıcı 

odaklanabilirken; Chatman ve Prince‟ye göre karakter odaklanabilir, ama anlatıcı 

odaklanamaz. Genette ise kavramı “mantıksız” bulur ve odaklayıcı ya da odaklanılan 

karakter diye bir Ģeyin söz konusu olmadığını, ama eğer odaklanılan bir Ģey varsa 

onun da anlatının kendisi olduğunu ve sadece anlatıcının odaklanabileceğini iddia 

eder. Niederhoff da karakterlerin anlatının içinde görüp iĢitebilmekle birlikte 

anlatının varlığının bilincinde olmadıkları için ona odaklanamayacaklarını iddia 

ederek Genette‟i destekler. Ona göre bu yüzden karakterlere “odaklayıcı” niteliğini 

atfetmek, odaklanma ve algıyı birbirine karıĢtırmak anlamına gelir. (Niederhoff, 

2009; 120-121: Genette, 1990; 72-73/   

Genette‟in teorisini eleĢtirel değerlendiren baĢka bir anlatıbilimci olan Wolf 

Schmid, Genette‟in odaklanma kavramını net bir Ģekilde tanımlamasına rağmen 

sunduğu üçlü modelinde anlatıcının “bilgi, karakterlerin bilincine eriĢme yeteneği ve 

perspektif” olmak üzere üç özelliğinin karıĢtığını iddia eder. Ayrıca çok yönlü ve 

karmaĢık bir olgu olan bakıĢ açısının sadece “bilginin sınırlandırılması”na 

indirgendiğini ve bunun da uygulama alanını olumsuz etkilediğini söyler. Schmid‟e 

göre Genette‟in bilgi ile kastettiği Ģeyin tam olarak neye dair bir bilgi olduğu net 

değildir: herhangi bir olay ve durum hakkındaki bilgi mi, genel hayat ya da tarih 

bilgisi mi, kahramanın içinden geçenlere dair bilgi mi? Bunun ötesinde Schmid 

kastedilenin, sadece “görme”nin bilgisi yani “alan sınırlaması” olup olmadığını 

sorgular. (Schmid, 2010; 92-93) Fakat Gérard Genette, bu ve bunun gibi eleĢtirileri 

geçersiz kılacak açıklamayı çok önceden, 1983‟de ilk baskısı yapılan Narrative 

Discourse Revisited‟de “tek piĢmanlığım tamamen görsel, ve dolayısıyla da çok fazla 

dar bir formülasyon kullanmamdır” diyerek yapmıĢ ve odaklanma kavramının 

“görmek”le sınırlandırılamayacak kadar geniĢ kapsamlı bir kavram olduğunu ifade 

etmiĢtir. Bu doğrultuda “kim görüyor?” ve “kim konuĢuyor?” Ģeklindeki genel 

anlamda benimsenmiĢ ayrımı, “kim algılıyor?” ve “kim konuĢuyor?” Ģeklinde 

yeniden formüle etmiĢtir. (Genette, 1990; 64) Bu çerçevede Nelles odaklanmanın beĢ 

algılama türü olan görme, ses, tat, koku ve dokunma aracılığıyla gerçekleĢebileceğini 

belirtir. (Jahn, 2010; 174) Bunun yanı sıra Boris Uspensk, Jaap Lintvelt ve Genette 

çizgisindeki Rimmon-Kenan gibi anlatıbilimcilerin odaklanma olgusunu ideolojik, 



79 
 

psikolojik, zamansal, mekânsal olmak üzere değiĢik yönleriyle değerlendirdiklerini 

de akılda tutmak gerekir.
16

 

1. 3. KURMACA ESERLERDE SÖYLEM: SÖZ, BĠLĠNÇ VE 

ALGININ SUNUMU 

Söylem, disiplinler arası bir çalıĢma konusudur. Siyasi söylem, cinsiyetçi 

söylem, resmi söylem gibi örneklerde görülebileceği gibi farklı alanlarda, farklı 

anlam ve iĢlevleri ifade eden söylemlerden bahsedilebilir. Fakat bizim çalıĢmamızın 

amaçlarına hizmet eden söylem tanım gereği, “anlatma vasıtasıyla üretilmiĢ sözlü ya 

da yazılı metinleri ifade eden” anlatı söylemidir. (Jahn, 2015; 120) BaĢka bir deyiĢle 

anlatmaya dayalı metinlerin anlatma biçimidir. 

Sosyal bilimlerdeki birçok konuda olduğu gibi söylemin izini Sokrates‟in 

Devlet kitabında sürmek mümkündür. Daha önce de değindiğimiz gibi Sokrates, 

Devlet‟te konuĢmanın diegesis ve mimesis olmak üzere iki Ģekilde aktarılabileceğini 

belirtir. Sokrates‟in saf anlatı dediği diegesis, Ģairin “konuĢanın kendisi olduğu ve 

kendisinden baĢka birinin konuĢmakta olduğuna dair bir imada bile bulunmadığı”; 

mimesis ise “Ģairin baĢka biriymiĢ gibi söz aldığı” temsil biçimidir. Sokrates‟in 

kullandığı dar anlamıyla mimesis, gerçekliği olduğu gibi gösterme anlamında 

dolaysız anlatıma denk gelirken, diegesis de “salt anlatı”ya karĢılık gelir. (Genette, 

[1972] 2011; 172: Rimmon-Kenan, 2005; 109) Anlatıdan ziyade drama ile ilgilenen 

Aristoteles, akıl hocasından farklı olarak mimesisi sadece konuĢmanın temsili 

biçiminde sınırlandırmayıp “eylemin taklidi” kavramını içerecek Ģekilde ele alır. 

Aristoteles, mimesisi geniĢ anlamda değerlendirirken diegesisi de mimesisin bir 

türüymüĢ gibi ele alır ve böylece Platon‟un mimesis-diegesis karĢıtlığını kısmen 

etkisiz hale getirir. (Rimmon-Kenan, 2005; 109-110)  

Mimesis-diegesis karĢıtlığı, 19. yy sonu ve 20. yy baĢlarında Anglo-

Amerikan eleĢtirisinde gösterme-söyleme, baĢka bir deyiĢle sahne-özet karĢıtlığında 

yeniden gündeme gelir ve tartıĢma konusu olur. Mimesisin karĢılığı olan gösterme, 

bir anlatıcıya gerek duymadan olay ve konuĢmaların doğrudan sunumunu ifade eder. 

Anlatıcı geriye çekilmiĢ, okurla metin baĢ baĢa kalmıĢ, okurda olaylar gözünün 

                                                           
16

 Adı geçen anlatıbilimcilerin teorileri hakkında daha kapsamlı bilgi için bkz. Bahar 

DerviĢcemaloğlu,  Anlatıbilime Giriş, Dergâh Yay., Ġstanbul, 2014, s. 99-104. 



80 
 

önünde canlanıyor hissi oluĢur. Diegesisin karĢılığı olan anlatma ise olay ve 

konuĢmaları betimleyen, özetleyen, açıklayan, yorumlayan, aktaran bir anlatıcının 

aracılığıyla gerçekleĢen bir sunumdur. Roman estetiği bağlamında bazı kuramcılar 

gösterme, bazıları da anlatma tekniğinin daha önemli ve etkili olduğunu 

savunmuĢtur. Henry James‟in görüĢlerini benimseyen ve gösterme tekniğinin 

üstünlüğünü hararetle savunan Lubbock‟a göre kurmaca anlatı, varmak istediği 

estetik zirveye gösterme tekniğiyle yani “kendi kendini anlatmasıyla” ulaĢabilir. 

Anlatma tekniğini savunan Wayne C. Booth, Lubbock‟un mimesisi bu denli ısrarla 

övmesinin Henry James‟in konuyla ilgili görüĢlerini yanlıĢ anlayıp değerlendirmesi 

sonucu olduğunu belirtir. (Rimmon-Kenan, 2005; 110) 

Booth‟un Lubbock Ģahsında yeni-Aristotelesçi tarzdaki mimesis yorumunu 

eleĢtirmesini yerinde bulan Genette‟e göre bir kurmaca anlatı, hikayesini 

“gösteremez” veya “taklit edemez”; bunun yerine hikayesini okurda mimesis 

yanılsaması yaratacak Ģekilde “ayrıntılı, net ve „canlı‟” bir tarzda anlatabilir. 

Mimesis yanılsaması yaratan bu anlatı, dille ilgili bir olgudur ve “taklit etmeksizin” 

dile atıfta bulunur. Dolayısıyla Genette‟in deyimiyle “mimesis ancak sözcüklerin 

mimesisi olabilir”. Peki, mimesis daha doğru bir ifadeyle mimesis yanılsaması nasıl 

yaratılır. Asgari bilgilendirici, yani anlatıcı varlığının minimuma indirgenmesi ve 

maksimum bilgi ile yapılır. Böylece Genette‟e göre dil bir olayı, davranıĢı, jesti taklit 

edemez. Ancak anlatıcı kendi varlığını gösteren iĢaretleri minimuma indirgeyip 

hikayenin anlatıcısız aktarıldığı yanılsaması yaratabilir. Bu durum için Genette, 

“gösterir gibi yapmak susar gibi yapmaktır” önermesini getirir.
 

Sonuç olarak 

Genette‟e göre saf mimetik gibi görünen anlatının arkasında bile beceriyle gizlenmiĢ 

bir anlatıcı vardır ve bir hikaye hiçbir Ģekilde “gösterilemez”, ancak “anlatılabilir”. 

Böylece Genette, Aristoteles‟e ters bir mantıkla mimesisi dıĢlayarak farklı diegesis 

dereceleri olduğunu iddia eder. Buradan hareketle Genette‟in mimesisi, diegesisin 

“ayrıntılı, net, „canlı‟” bir türüne indirgediği söylenebilir. (Genette, [1972] 2011; 

172-177)  Prince, Genette‟in yaklaĢımının diegesis-mimesis tartıĢmasının 

sonlanmasına katkıda bulunduğunu belirtir. Genette‟in yorum ve 

değerlendirmelerinden sonra, modern anlatı teorisinde diegesis kavramı yeni ve 

merkezi bir anlam kazanır. Bu yeni anlamıyla diegesis, “anlatıda anlatılan olayların 

içinde vuku bulduğu kurmaca dünya”yı ifade eder. (Akt. DerviĢcemaloğlu, 2014; 70) 



81 
 

Fakat kavramın bu anlamda kullanımının yaygınlaĢtığını söylemek, açıkçası pek 

doğru değildir. 

Rimmon-Kenan, izinden gittiği Genette‟in “sözcüklerin mimesisi” ifadesini 

açımlayarak dilin ancak dili taklit edebileceğini ve bu yüzden de konuĢma temsilinin 

saf mimesise en yakın biçim olduğunu belirtir. Fakat hemen ardından bu durumda 

bile karakterlerin konuĢmalarını aktaran bir anlatıcının var olduğunun unutulmaması 

gerektiğini vurgular. Ġster vurgulu bir Ģekilde gösterilsin ister en asgari dereceye 

indirgensin anlatıcının varlığı, „gösterme‟nin kuvvetini zayıflatır. Dolayısıyla dilin 

ürettiği hiçbir anlatı, anlattığı olayları olduğu gibi gösteremez. Bir anlatı ancak 

mimesis yanılsaması yaratabilir, anlattığı olayları gösterdiği izlenimi yaratabilir. 

Fakat nihayetinde bunu da diegesis aracılığıyla yapar. Ayrıca Rimmon-Kenan, 

gösterme ve anlatma kavramlarından herhangi birinin kendiliğinden iyi ya da kötü 

olmadığını vurgulayarak ikili karĢıtlık üzerinden yürütülen tartıĢmaların gereksiz ve 

yersiz olduğuna iĢaret eder. Her iki tekniğin kendine özgü avantaj ve dezavantajları 

olmakla birlikte kullanıldıkları eserdeki iĢlevsellikleri üzerinden baĢarılı olup 

olmadıkları değerlendirilebilir. Ve ayrıca asıl ayrım, gösterme ve anlatma yerine 

anlatmanın farklı dereceleri arasındadır. (Rimmon-Kenan, 2005; 110) 

Tekrar Genette‟e dönecek olursak, söylem kuramını anlatan ve anlattığı 

hikaye arasındaki uzaklık ya da yakınlık yani “mesafe” üzerine kurduğunu görürüz. 

Genette, söylem türlerini açıklamaya geçmeden önce anlatıları, olay anlatıları ve 

sözcük anlatıları olmak üzere iki grupta inceler. Olay anlatıları, hareketin, olayın, 

duruĢ ve davranıĢın yani “sözlü olmayanın sözlü olana dönüĢtürülmesidir”; sözcük 

anlatıları ise sözlü olanın tekrar sözlü olarak ifade edilmesi, yani karakterlerin 

söylediklerinin olduğu gibi veya az ya da çok değiĢtirilerek tekrar sözle 

yaratılmasıdır. (Genette, [1972] 2011; 172-181) 

Söylem çalıĢmalarında genellikle söylem çeĢitleri anlatılmadan önce 

Genette‟in olay anlatıları-sözcük anlatıları ayrımına benzer ayrımlar yapılır. 

Bunlardan biri, dilin üretilme sürecini ifade eden sözceleme sistemi üzerinden 

yapılan çerçeveleyen sözce (framing utterance) ve çerçevelenen sözce (framed 



82 
 

utterance) ayrımıdır.
17

 Diğeri ise Dolezel‟in anlatıcının söylemi ve karakterlerin 

söylemleri Ģeklinde yaptığı bir ayrımdır. Anlatıcının söylemi, anlatmaya dayalı olup 

hareket (olay) anlatıları ve ayrıca anlatıcının değerlendirme ve yorumlarını içerirken; 

karakterlerin söylemi ise sözcüklerin anlatısını içerir. (Jahn, 2015;120: Genette, 

1990; 62)  

Edebi söylem, sadece sese dökülmüĢ sözcüklerden mi oluĢur yoksa 

seslendirilmemiĢ düĢünce ve algıları da kapsar mı? Palmer, klasik anlatı teorisinin 

düĢünce ve bilinç temsillerini de konuĢma kategorisi içinde değerlendirip 

karakterlerin konuĢmaları için kullanılan aynı kategorilerle analiz ettiğini belirtir. Bu 

bağlamda Dorrit Cohn‟un Şeffaf Zihinler‟i sadece bilinç temsilini ele alan en geniĢ 

kapsamlı çalıĢma olarak değerlendirilebilir. (Palmer, 2010; 602) Cohn‟un kurmaca 

eserlerde bilincin sunuĢ biçimlerine odaklanan oldukça detaylı ve titiz çalıĢmasında 

elde ettiği (psiko-anlatı dıĢındaki) kategoriler aĢağı yukarı konuĢma kategorilerine 

ayarlanabilir. Nitekim Gérard Genette, her ne kadar sadece bilinçle ilgilenmiĢ olsa da 

Cohn‟un kategorileriyle kendi kategorilerinin tamamen örtüĢebileceğini savunur. 

Aralarındaki farkları da terminoloji farkı, Cohn‟un kategorileri kendisinden farklı bir 

düzende ve ayrıca “üçüncü Ģahıs” ve “birinci Ģahıs” anlatıları arasında bir ayrım 

yaparak incelemesi olarak sıralar. Bununla birlikte Cohn‟un tasnifinde sadece psiko-

anlatının yalnızca sözsüz ya da söze dökülmemiĢ düĢünce için geçerli olabileceğini, 

diğerlerinin düĢünceyi konuĢma gibi ele aldığını iddia eder. (Genette, 1990; 58-61) 

Genette‟in, Cohn‟un ve kendi söylem kategorileri arasında yaptığı 

eĢleĢtirmenin de gösterdiği gibi, bu konuda neredeyse her anlatıbilimci farklı bir 

terminoloji kullanmasına rağmen adlandırma farkı bir yana bırakılırsa kategorileri az 

ya da çok birbirine denk gelir. Biz bu çalıĢmada büyük oranda benimsenmiĢ 

terminolojiyi kullanmakla beraber Gérard Genette‟in söylem teorisine paralel bir 

yöntem benimsedik. Daha önce değindiğimiz gibi Genette‟in “anlatı mesafesi” içinde 

incelediği olay anlatıları anlatıcının mutlak varlığına iĢaret ederken, sözcük anlatıları 

anlatıcının varlığı ve müdahalesinin derecelerine bağlı olarak karakterlerin 

konuĢmalarının aktarılma biçimlerini ifade eder. BaĢka bir deyiĢle olay anlatıları, 

                                                           
17

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Prof. Dr. Rıza Filizok, “Söylem (Discours) ve Anlatı (Recit) Üzerine”, 

http://www.ege-edebiyat.org/docs/604.pdf; DerviĢcemaloğlu, Bahar, a.g.e., s. 71. 

http://www.ege-edebiyat.org/docs/604.pdf


83 
 

anlatıcının aktarımı iken sözcük anlatıları karakterlerin konuĢmalarını içerir. Genette, 

söylem türlerini dört kategoride inceler. Bunlardan üçü temel söylem türlerinden 

dolaylı söylem, serbest dolaylı söylem ve dolaysız söyleme denk gelirken, 

dördüncüsü Cohn‟un psiko-anlatısına benzer. 

1.3.1. Dolaylı Söylem  

Temel söylem biçimleri içinde anlatıcının varlığının en çok hissedildiği ve en 

az mimetik olanıdır. Dolaylı söylem (indirect discourse) biçimi, karakterlerin söz ve 

düĢüncelerini “anlatıcıya iĢaret eden bir pozisyonda bir yan cümle içinde veren ve 

genellikle karakterin dilini özetleyen, yorumlayan ve dilbilgisel açıdan düzelten bir 

biçimdir”. (Jahn, 2015; 125) Dolaylı tarzda yeri değiştirilmiş konuşma Ģeklinde 

adlandırdığı bu söylem türü için Genette, sesli konuĢma bağlamında “[a]nneme 

Albertine‟le kesinlikle evlenmem gerektiğini söyledim” ve iç konuĢma bağlamında 

“Albertine‟le kesinlikle evlenmem gerektiğini düĢündüm” örneklerini verir. Ayrıca 

bu biçimin, “gerçekten” söylenenlere tamamen sadık kaldığına dair bir garanti 

vermediğini vurgular. (Genette, [1972] 2011; 182-183) Dolayısıyla anlatıcı, 

karakterin konuĢma ve düĢüncelerini aktarırken onun sözdizimini ya da kelimelerini 

dönüĢtürebilir, kısaltabilir ve kendi ifadeleriyle dolayımlayabilir. Genette‟in verdiği 

örneklerden hareket edersek karakter “Albertine‟le kesinlikle evlenmem gerekir” 

Ģeklinde konuĢmuĢ veya düĢünmüĢ olabilir, ama bu cümlenin eĢ anlamını verecek 

Ģekilde farklı bir sözdizimi ve kelimeleri tercih etmiĢ de olabilir. 

1.3.2. Serbest Dolaylı Söylem  

Hem gramer hem de anlam ve iĢlev açısından dolaylı söylem ile dolaysız 

söylem arasında yer alan bu söylem türü, bir nevi anlatıcı ve karakter söylemlerinin 

birleĢtiği, kaynaĢtığı ve dikkatsiz okurun birbirinden ayırt edemeyeceği Ģekilde 

birbirine karıĢtığı söylemdir. Karakterin söz ve düĢünceleri dolaylı söyleme göre 

daha dolaysız, dolaysız söyleme göre daha kapalı bir Ģekilde sunulur. “Bir karakterin 

kendisiyle konuĢurken kullandığı dili taklit ederek, anlatıcının onun hakkında 

konuĢurken kullandığı dilin gramerine katar ve böylece diğer iki biçimde birbirinden 

ayrı tutulan iki sesi üst üste bindirir.” (Cohn, [1957]2008; 119) Böylece serbest 

dolaylı söylem (free indirect discourse), karakterin söylemi ve anlatıcının anlatımı 

arasında bir yerde asılı kalır ve bu da bir belirsizliğe sebep olur. Ama bir yazar, 



84 
 

okurun bu söylem türünü tanıması için çeĢitli ipuçları da verebilir. “Bu ipuçları 

bağlam, anlam, sözdizimi, sözcük bazında olabileceği gibi, bunların çeĢitli 

kombinasyonları Ģeklinde de olabilir.” (Cohn, [1957]2008; 120) 

Dorrit Cohn‟un “bir karakterin düĢüncesini onun kendi diliyle, ama üçüncü 

Ģahıs referansını ve anlatının esas zaman kipini değiĢtirmeden sunma tekniği” (Cohn, 

[1957]2008; 114) biçiminde tanımladığı SDS‟de anlatı dili, bir çeĢit maske iĢlevi 

görüp karakterin zihnine bu maske altından giriĢ yapılır. Yani anlatıcının söyledikleri 

ile karakterin zihninden geçenler aynı zaman kipinde iç içe geçer. (Cohn, 

[1957]2008; 116-117) SDS tekniğiyle eĢ zamanlı olarak dünyayı hem karakterin hem 

de yazarın gözünden görür ve sözlerini duyarız. (Wood, 2010; 22) Dolayısıyla bu 

teknikte alim-i mutlak anlatıcıyla karaktere ait ifadeler bir nevi balans halindedir. Bu 

durumda anlatıcının mutlak otoritesi sarsılıp yerini karakterle kısmi bir paylaĢıma 

bırakır.  

En çok kullanılan tekniklerden biri olan SDSi yaygın bir biçimde ilk kez 

kullanan yazar Jane Austen‟dir. 1910 ve 1920‟li yıllarda modernist yazarlar 

çoğunlukla bu tekniği benimseyip kullanırlar. Özellikle bilinç sunumuna ayrı bir 

önem veren James Joyce, Henry James, Virginia Woolf, D. H. Lawrence, Thomas 

Wolfe eserlerinde odağın hakim anlatıcı ile karakterin duygu ve zihni arasında zikzak 

yaptığı bu tekniği tercih etmiĢlerdir. Ġngiltere‟de bilinç-akıĢı, Almanya‟da 

dıĢavurumcu ve izlenimci yazarlar, anlık deneyimler ve zihinsel dünyaya dayalı 

yavaĢ ilerleyen romanları için SDS‟i uygun bir teknik olarak değerlendirirler. 19.yy 

ile 20.yy kurmacası arasında bir çeĢit köprü kuran SDS‟in bir modernlik iĢareti 

olduğunu düĢünmek doğru değildir. Zira SDS, biçim açısından en tutucu yazarlardan 

(Thomas Wolfe, Mauriac, Lawrence) en deneyci yazarlara (V. Woolf, Broch, 

Sarraute, Robbe-Grillet) kadar farklı anlayıĢtaki yazarların baĢvurduğu bir 

tekniktir.
18

 

Romanın tarihini, SDS‟in geliĢimi Ģeklinde düĢünüp (Wood, 2010; 56) bu 

tekniğin edebi anlatımdaki yeri ve önemini göz önüne aldığımızda Genette‟in söylem 

                                                           
18

 SDS‟in tarihçesi için bkz. Dorrit Cohn, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, Ferit 

Burak Aydar (Çev.), Metis Yay., Ġstanbul, [1957]2008 s. 121-132.; Marina MacKay, Roman Nedir?, 

Fazilet Akdoğan Özdemir (Çev.), Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, Ġstanbul, 2018, s. 85-88. 



85 
 

ve anlatıyı derinlemesine incelemesine rağmen bu söylem türüne gereken dikkat ve 

önemi verdiğini söyleyemeyiz. SDS‟e dolaylı söylem baĢlığı altında sadece bir 

paragraf ayıran Genette, adeta bu söylem türünü dolaylı anlatımın bir çeĢidi gibi 

değerlendirmiĢtir. Genette, bu söylem türü için “[a]nnemi bulmaya gittim: 

Albertine‟le evlenmem kesinlikle zorunluydu” örneğini verir. Bu cümlenin ikinci 

cümleciği annesini aradığı esnada Marcel‟in aklından geçen düĢünceler olabileceği 

gibi annesiyle konuĢtuğu esnada sarf ettiği sözler de olabilir. Buradaki belirsizlik, bu 

cümleciğin anlatıcıya mı kahramana mı ait olduğuna dairdir. (Genette, [1972] 2011; 

183) Bu örnekte anlatıcı ve kahraman aynı kiĢi olduğu için anlatıcı ve kahramanın 

konuĢmaları biraz daha iç içe geçmiĢ görülebilir. Eğer aynı cümleyi anlatıcı ve 

kahramanın ayrı kiĢiler olduğu bir forma çevirirsek Ģöyle olur: “Annesini bulmaya 

gitti: Albertine‟le evlenmesi kesinlikle zorunluydu”. Bu durumda eğer dikkatli 

okunursa birinci cümleciğin anlatıcının anlatımı, ikinci cümleciğin ise kahramanın 

zihninden geçen düĢüncelerin sunumu olduğu anlaĢılır. Örnekten de görülebileceği 

gibi bu teknikte, “anlatıcı karakterin konuĢmasını üstlenir” veya “karakter anlatıcının 

sesinden konuĢur” ve böylece her iki konuĢma edimi iç içe geçip birleĢir. (Genette, 

[1972] 2011; 186) 

SDS, “anlık bir Ģimdide asılı duran, hatırlanan bir geçmiĢ ile öngörülen bir 

gelecek arasında havada kalmıĢ bir zihni” daha etkili bir Ģekilde sunmak için tercih 

edilir. (Cohn, [1957]2008; 141) Bu söylem türü, orijinal cümledeki bazı kelimeleri 

değiĢtirebilse de ünlem, soru, hayret, tahmin vb. Ģekilleri, kiĢisel ifadeleri, karakterin 

vurgularını korur. (Jahn, 2015; 124) 

Tüm bu bilgilerden hareketle SDS‟in empati ve ironi baĢta olmak üzere çeĢitli 

iĢlev ve etkilerinden bahsedilebilir. Anlatıcı metni ne kadar “gayri Ģahsi” olsa da 

karaktere ait ifadeler, okuru onun duygu ve düĢünceleriyle hemhal olmaya, empati 

kurmaya yöneltir veya karakterin bazı ifade, düĢünme tarzı ve çıkarımları okurda bir 

ironi etkisi yaratır. Yani anlatıcının nesnel anlatısına eklemlenen karakterin “öznel 

zihni” duygusal noktalarda okurun karakterle özdeĢleĢmesini sağlarken, “karakterin 

zihnindeki tüm yanlıĢ notalara” da ironi çerçevesinden bakmasına yol açar. (Cohn, 

[1957]2008; 133) 

 



86 
 

1.3.3. Dolaysız Söylem 

Üç temel söylem türü içinde en “mimetik” olan söylem türüdür. Genette‟in 

dediği gibi “anlatıcının kelimenin gerçek anlamıyla sözü karakterine bırakıyor gibi 

yaptığı biçimdir”. (Genette, [1972] 2011; 184) Anlatıcı, karakterin konuĢma ya da 

içinden geçen duygu ve düĢüncelerini olduğu gibi alıntılayıp aktarır. Dolaysız 

söylem (direct discourse) türünde genellikle tırnak iĢareti, virgül gibi iĢaretlerle 

karakterin alıntılanan söz ve düĢünceleri ile anlatıcı metni birbirinden ayrılır. Bu 

durumda karakterin sözcesi ile anlatıcının metni arasında bir nevi çerçeve-iliĢtirme 

iliĢkisinden bahsedilebilir. (Jahn, 2015; 123) ĠliĢtirilen sözceden çerçeveleyen 

sözceye “dedi, düĢündü, söyledi, duydu vb.” ifadelerle bariz bir geçiĢ yapılır. Fakat 

alıntılama sayesinde anlatıcı sözü karakterlere bırakır gibi gözükse de bunları aktaran 

kendisi olduğu için varlık ve kontrolü her daim hissedilir. (DerviĢcemaloğlu, 2014; 

73) Genette, dolaysız söylem için “[a]nneme, Albertine‟le kesinlikle evlenmem 

lazım, dedim ya da (diye düĢündüm)” örneğini verir. (Genette, [1972]2011; 184) 

Görüldüğü gibi örnekte alıntılanan sözce, çerçeveleyen sözceden virgül iĢaretiyle 

ayrılmıĢ ve ayrıca alıntılanan sözcenin sesli bir konuĢma olabileceği gibi zihinden 

geçen bir düĢünce de olabileceği vurgulanmıĢtır. 

Daha önce de ifade edildiği gibi Gérard Genette, bu üç söylem türüne, SDS‟e 

dolaylı söylem türü içinde, kısaca değinmiĢ ve bu söylem türlerinin dıĢında “anlatılı 

ya da anlatılan konuĢma” adını verdiği farklı bir söylem türünden bahseder. 

1.3.4. Anlatılan KonuĢma  

Genette‟in “mesafe” üzerine kurduğu söylem kuramında mesafenin en çok 

olduğu söylem türüdür. Bu söylem türünde anlatıcının varlığı bariz bir Ģekilde ön 

planda olup karakterler arasındaki diyaloglar, karakterin hareketleri ve zihninden 

geçen düĢünceler en indirgenmiĢ biçimde aktarılır. Genette‟in verdiği “Albertine‟le 

evlenmeye karar verdiğimi söyledim” ya da “Albertine‟le evlenmeye karar verdim” 

(Genette, [1972] 2011; 182) örneklerinde görüldüğü üzere anlatıcı Albertine‟le 

aralarında geçen diyalog yerine sadece verdikleri kararı bildirmiĢtir. Cohn‟un 

belirttiği gibi karakterin söylediklerinin ve zihninden geçenlerin olduğu gibi 

verilmesi yerine, bunlar bariz bir Ģekilde otoritesini gösteren anlatıcının ifadeleriyle 

verilir. Bu söylem türünde anlatıcı karakterin zihni ve iç yaĢamına tamamen 



87 
 

hakimdir ve bunları kendi üslubunca yorumlayıp değerlendirerek sunar. Fakat 

anlatıcının üslubuna karakterin üslubunun sirayet ettiği durumlar da vardır. Cohn‟un 

psiko-anlatısı (psycho-narration)na denk gelen anlatılan konuĢma (narratized 

speech), zaman konusunda oldukça esnektir. Dolayısıyla uzun süreli bir konuĢmayı, 

olayı, tefekkür ya da iç geliĢimi özet halinde rapor edebilmekle birlikte daha kısa 

süreli anları, duygu ve zihinsel durumu ayrıntılarla donatıp geniĢletebilir. Ayrıca bu 

söylem türü bir karakterin zihninden geçenleri düzenli bir çerçevede sunmanın yanı 

sıra “söze dökülmemiĢ, muğlak ya da müphem kalan bir ruhsal yaĢamı”, yani bilinç-

altını da anlatıcının ifadeleriyle açıklayarak sunmasına yarar. (Cohn, [1957]2008; 40-

41, 45-46, 58) 

Genette, yukarıda söz edilen dört söylem kategorisi dıĢında edebi eserlerde 

karakterin zihin ve iç dünyasını yansıtma tekniklerinden biri olan “iç monolog” 

tekniği üzerine uzun uzadıya yoğunlaĢır. 

1.3.5. Ġç Monolog  

Genette, bu tekniği “dolaysız konuĢma” biçiminde adlandırmayı tercih 

etmiĢtir. Genette‟in iç monolog (interior monologue) tekniğini genel literatürün 

tersine bu Ģekilde adlandırmasının sebebi, bu teknikte sese dökülmemiĢ kendi 

kendine konuĢmaya değil de anlatı mesafesine odaklanmasıdır. Dolayısıyla 

Genette‟in en çok dikkat ettiği Ģey, bu teknik sayesinde “konuĢma mimesisini uç 

noktasına ya da sınırına kadar taĢımak ve anlatılama ediminin son izlerini silerek, 

sahneyi doğrudan karaktere bırakmaktır”. (Genette, [1972]2011; 184) BaĢka bir 

ifadeyle iç monologda karakterin iç dünyasından ve zihninden geçenler, anlatıcının 

tümden “vesayeti”nden kurtarılmıĢ bir Ģekilde, en doğal ve müdahale edilmemiĢ 

haliyle ön plana çıkar. Genette bu anlatı tekniği için varsayımsal bir örnek verir. 

ġöyle ki: “Albertine‟le kesinlikle evlenmem lazım” cümlesiyle baĢlayan ve tırnak 

iĢaretlerinin kaldırılıp karakterin iç dünyası ve zihninden geçenlerin kesintisiz 

sergilendiği bir anlatı hayal edilmesini ister. (Genette, [1972]2011; 184)
 

Genel kanı, ilk kez Edouard Dujardin‟in 1887‟de Les Lauries Sont Coupés 

romanını baĢtan sona bu yöntemle yazmıĢ olduğudur. (Moran, 2003b; 84) Joyce-

sonrası kanona göre Dujardin‟in bu romanı dıĢında Ulysses‟e gelene kadar iç 



88 
 

monolog tekniği kullanılmamıĢtır. Fakat Dorrit Cohn‟un dikkat çektiği kadarıyla 

daha öncesinde geleneksel romanlarda düĢüncelerin dolaysız alıntılandığı bölümler 

vardır.
19

 Bu noktada Cohn, Dujardin‟in Joyce-öncesi romanlardaki “düĢünce 

alıntıları” için geleneksel monolog ya da “sessiz kendi kendine konuĢma”; bilinç-

akıĢı romanlarındaki “zihin alıntıları” için de iç monolog ayrımını bir dereceye kadar 

benimser. Bu ayrım genel olarak psikoloji ve üslup bağlamında yapılmıĢtır. Buna 

göre “iç monolog çağrıĢımsal, mantıksız, kendiliğinden; kendi kendine konuĢma ise 

retorik, rasyonel ve kasıtlıdır. Kesik kesik ritimler, eksiltmeler ve imge bolluğu iç 

monoloğa atfedilirken daha sıradan söylemsel dil örüntüleri kendi kendine 

konuĢmaya atfedilmektedir. (Cohn, [1957]2008; 24) Fakat dikkat edilirse bu 

ayrımdaki iç monolog terimiyle “bilinç akıĢı” tekniği özelliklerinin çakıĢtığı 

görülecektir. Nitekim Cohn, terim bazında ve tarihsel geçerlilik bağlamında 

benimsediği bu ayrımı, yukarıdaki nüanslar üzerinden kabul etmez. Biz 

çalıĢmamızda sınır kaymalarına sebep olabilecek bu ve benzeri ayrımlara gitmek 

yerine iç monolog tekniğini genel hatları ve özellikleriyle benimsemeyi tercih ettik. 

Ġç monolog, bir karakterin zihninden ve iç yaĢamından geçen fakat sesli bir 

Ģekilde ifade edilmemiĢ düĢünce, algı ve kavrayıĢların doğrudan ve olduğu gibi 

yansıtılması tekniğidir. Ġç monoloğun kaynağı, tırnak içine alınıp “diye düĢündü” 

Ģeklinde etiketlerle belirtilen “doğrudan etiketlenmiĢ düĢünce”ye dayanır. Fakat iç 

monolog tekniğinde söz konusu etiketler kaldırılarak anlatıcının izleri tamamen 

silinir. Ġç monologda karakter kendinden bahsederken birinci Ģahsı kullanır; eylem ve 

anlatma aynı zamanda gerçekleĢir, dolayısıyla genellikle Ģimdiki zaman kipi 

kullanılırken anılar ve geçmiĢ olaylar di‟li geçmiĢ zamanla anlatılır; kelime seçimi, 

deyim, söyleyiĢ biçimi, sözdizimi vb. dilsel özellikler tamamen karaktere aittir; 

karakterin muhatabı kendisi olduğu için yani iç monolog karakterin sese dökülmemiĢ 

“zihinsel bir faaliyeti” olduğu için yaptığı hatırlama ve değiniler için ayrıca bir 

açıklama yapmaz. (Chatman, 2009; 169-171) Kısacası monolog öznesinin dili, hep 

kendine dönük ve özneldir. Genellikle monolog öznesi hareketsiz olduğunda algı, 

kavrayıĢ, hatırlama vb. zihinsel faaliyetleri daha yoğun olur. (Chatman, 2009; 173: 

Cohn, [1957]2008; 259) Bu yüzden bu teknik çoğunlukla uykudan yeni uyanan, 

                                                           
19

 Daha fazla ayrıntı ve analiz için bkz. Cohn, Dorrit, “Anlatıdan Monoloğa”, a.g.e., s. 186-228. 



89 
 

uyumaya hazırlanan, yarı uykulu, bir Ģey yapmadan oturan, bekleyen vb. hareketsiz 

durumdaki karakterlere uygulanır. 

Son olarak Genette‟in değinmediği, ama anlatı teknikleri içerisinde özellikle 

19. yy‟dan sonra roman sanatında önemli bir yer tutan ve gözden kaçırılmaması 

gereken, çoğunlukla iç monologla bir arada kullanılan ve bazen iç monologla 

karıĢtırılan “bilinç akıĢı”na kısaca değinmek istiyoruz. 

1.3.6. Bilinç AkıĢı 

Bilinç akıĢı (stream of consciousness), edebiyata uygulanmadan önce Henry 

James‟in kardeĢi William James‟in Principles of Psychology (1890) adlı kitabında 

kullandığı bir kavramdır. (Chatman, 2009; 174) W. James kavramı, “zihinsel 

süreçlerin tutarsız niteliği”ni ve bireyin “içsel deneyimleri”ni ifade etmek için 

kullanmıĢtır. Edebiyat eleĢtirisine uyarlanıĢı ise May Sinclair tarafından 1918‟de 

gerçekleĢmiĢtir. (Tekin, 2004; 270: Jahn, 2015; 126-127) 

Eric Auerbach‟a göre “bilinç akıĢı ve oyununun değiĢen izlenimler akıntısına 

kapılması… bilincin kendi doğal ve iĢlevsiz özgürlüğünde sürekli olarak düĢüncelere 

dalması… belli bir amaçla kısıtlanmamıĢ ya da düĢünce tarafından spesifik bir 

konuda yönlendirilmemiĢ, kendine has özgürlüğü olan süreçlerin doğal” bir biçimde 

iĢlenmesidir. (Akt. Chatman, 2009; 176)  

Bilinç akıĢı da iç monolog gibi zihni doğrudan yansıtma tekniği ise bu iki 

tekniği nasıl birbirinden ayırt edebiliriz? Ġki kavram yakın sınır komĢusu olmakla 

birlikte yine de onları birkaç özellik üzerinden birbirinden ayırabiliriz. Ġç monolog, 

seslendirilmemiĢ, ama “karakterin zihninde zaten sözel biçimde” var olan 

düĢüncelerin yansıtılmasıyken, bilinç akıĢı “sözelleĢtirilmemiĢ”, ham halde bulunan 

düĢünce, saf duyum ve imgeler yani “duyum izlenimleri”nin kaydıdır. (Chatman, 

2009; 174) Ġç monologda sözdizimi, dolayısıyla düzgün cümleler ve retorik ön plana 

çıkarken, bilinç akıĢında “budanmıĢ sözdizimi”, yani üç noktayla biten kısa cümleler, 

eksiltili ifadeler, kesik kesik ritimler, ünlem ve soru iĢaretlerinin çokluğu, bol 

imgeler vb. göze çarpar ve ayrıca gramer kurallarına pek riayet edilmez. Ġç 

monologda düĢünceler mantıksal bir çerçevede sunulurken, bilinç akıĢında 

düĢünceler bir mantıkla birbirini izlemek yerine serbest çağrıĢımla düzenlenir. 



90 
 

Dolayısıyla iç monologda içerik amaca yönelik bir Ģekilde “denetimli çağrıĢım”la 

geliĢtirilebilirken bilinç akıĢında belli bir amaç gözetilmeden “serbest çağrıĢım”la 

kendiliğinden yol alınır. (Moran, 2003b; 82: Chatman, 2009; 174-177: Cohn, 

[1957]2008, 24) Ġç monolog günlük konuĢmaya yakındır, bilinç akıĢı tekniği ise 

bilinç ve bilinç-altı sınırlarında dolanan düĢüncenin dile yansıtılmıĢ halidir. Öyle ki 

bazı yazarlar bu tekniği kullanırken bilinçte gerçekleĢen duygu ve düĢünce akıĢını en 

ham haliyle vermek amacıyla noktalama iĢaretlerini kullanmamıĢlardır. James 

Joyce‟nun Ulysses romanındaki 18. bölümün 45 sayfasını hiçbir noktalama iĢareti 

kullanmadan yazmıĢtır. (Tekin, 2004; 269-270, 273)   

Bu teknikte akıĢkan bir Ģekilde ve arka arkaya bilinçte oluĢan duygu ve 

düĢünceler zihinsel alan, söz sanatları, imaj ve semboller aracılığıyla dıĢarıya 

yansıtılır. Yani serbest çağrıĢımlarla bilinç alanında oluĢan düĢünceler, imaj ve 

semboller aracılığıyla anlatı metnine dönüĢür. Bilinç akıĢı tekniğiyle yazılan 

metinler, karakterin en mahrem, en karanlık duygu ve düĢüncelerini ortaya serdiği 

için psikolojik bir derinlik barındırmaktadırlar. Bu yönüyle tekniği bolca kullanan 

romanların farklı bir nitelik kazandığı söylenebilir. (Tekin, 2004; 275, 271) Bu 

bakımdan Melvin Friedman gibi bazı eleĢtirmenlerin bu tekniğin roman türüne 

etkisini biraz abarttıkları söylenebilir. Nitekim tartıĢmalı bir Ģekilde bilinç akıĢını bir 

teknik olarak değil de bir “janr”, yani bir roman türü olarak öne sürmüĢlerdir. (Akt. 

Chatman, 2009; 176-177) 

 

 

 

 



91 
 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

KÜRTÇE ROMAN ÜZERĠNE BĠR DEĞERLENDĠRME  

 

Kürtlerle ilgili diğer bütün alanlarda olduğu gibi Kürtçe roman konuĢulmaya 

baĢlandığı günden bugüne tartıĢma konusu olmuĢtur. Kürtçe roman, Kürtlerin 

tarihsel, kültürel, sosyo-politik durumlarına paralel bir biçimde tartıĢma düzleminde 

varlık gösterir. Bu yüzdendir ki Kürtçe roman, Ģimdiye kadar yapıtların gerektirdiği 

ölçüde çoğunlukla siyasi ve sosyolojik bağlamlarda incelenmiĢ, çoğunlukla estetik 

yönü göz ardı edilmiĢtir. Kürtçe romanın doğuĢunu geciktiren ve düzgün bir 

periyotta geliĢmesini engelleyen dıĢsal ve içsel etkenler; minör edebiyat kapsamında 

bir ulusal edebiyat ürünü olarak değerlendirilip değerlendirilemeyeceği
20

; 

tanımlanması ve kategorileĢtirilmesinin ne tür kriterlere göre yapılması gerektiği ve 

herhangi bir kriterin ne kadar elveriĢli olduğu gibi konular en dikkat çeken ve daha 

da uzun süre devam edeceğe benzer temel sorunsal noktalara iĢaret eder. 

                                                           
20

 Arapça, Farsça, Türkçe gibi Kürtler‟in yaĢadığı ulus devletlerin dili ile yazan Kürt yazarların minör 

edebiyat kapsamında ayrı bir kategori olarak Kürt edebiyatına dâhil edilip edilemeyeceği veya sadece 

Kürt diliyle yazılan ürünlerin mi Kürt edebiyatı olarak kabul edilmesi gerektiği yönündeki tartıĢmalar, 

Kürt edebiyatı ve romanıyla ilgilenen birçok araĢtırmacının kafasını meĢgul etmiĢtir. Bu yönde 

kapsamlı bir okuma için Bkz.  Ali Chooqee Eedo, “Are Novels Written by Kurdish Novelists in 

Arabic, Persian and Turkish Considered Kurdish Products in Terms of Content?”, International 

Journal of Kurdish Studies Ġçinde, 1(2), s. 28-34. ; Seren Üstündağ, At The Intersection Of Center And 

Periphery: Kurdish Language In The Turkis Monolingual Sphere, yayımlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi, Bilkent Üniversitesi, Ġhsan Doğramacı Türk Edebiyatı Bölümü, Ankara, 2019. s. 4-10.; Remezan 

Alan, Bendname li ser Ruhê Edebiyatekê, Avesta, Ġstanbul, 2009, s. 61-80. Bizim bu konudaki 

fikrimiz, minör edebiyatın söz konusu ulus devletlerin edebiyat alanıyla ilgili olduğudur. Dolayısıyla 

Kürt edebiyatı üzerine çalıĢanlardan ziyade Arap, Türk ve Fars edebiyat araĢtırmacılarının bu konuyu 

değerlendirmeleri, dilleriyle yazan azınlık yazarları nasıl konumlandırmalarına karar vermeleri 

gerekir. 



92 
 

2.1. KÜRTÇE ROMAN ÜZERĠNE ÇALIġMAYI 

SORUNSALLAġTIRAN ETKENLER 

2.1.1. Kürtçe Romanı Tanımlama ve Bütünlüklü Değerlendirebilme 

Sorunu 

Alanla ilgili araĢtırma yapan her araĢtırmacının ilk fark edeceği husus, Kürtçe 

romanın parçalı, dağınık, kesintili, süreksiz ve bütünlükten uzak yapısıdır. Daha açık 

bir ifadeyle “Kürtçe roman nedir?” sorusuna verilen birbirinden ayrı ve bağımsız 

cevaplar, aynı zamanda araĢtırmacıları epey zorlayan ve bütünlüklü, kapsamlı, tatmin 

edici bir araĢtırmaya engel olan etmenlerdir. Söz konusu durum Kürtçe romanın hem 

coğrafik hem de dilsel kapsamı ya da kapsamazlığı ile ilgilidir. Kürtçe roman 

deyince Kürdistan‟ın Irak, Ġran, Suriye ve Türkiye gibi herhangi bir bölümünde 

yazılan roman mı ya da bunların dıĢında diasporada yazılan roman mı anlaĢılmalı? 

BaĢka bir açıdan Kürtçe roman, Soranî, Kurmancî veya Kirmanckî diyalektlerinden 

tam olarak hangisine denk gelmektedir? Kürtçe romanla ilgili çalıĢmaların, 

bütünlüklü değerlendirmelerin önünü kesen bu karıĢıklık, hem dıĢsal hem de içsel 

engellerin bir sonucudur. 

Bilindiği üzere I. Dünya SavaĢı‟ndan sonra Kürdistan coğrafyası birbirine 

komĢu dört ulus devlet arasında paylaĢılmıĢtır. Kürtler zorunlu olarak aralarında 

paylaĢıldıkları Irak, Ġran, Suriye, Türkiye devletlerinin farklı politikalarına maruz 

kalmıĢ ve diğer birçok Ģeyin yanı sıra Kürt edebiyatı da bu devletlerin kendileriyle 

ilgili farklı politikaları doğrultusunda ĢekillenmiĢtir. Bunun sonucu olarak Kürtlerle 

ilgili her Ģey gibi Kürt edebiyatı ve romanı da en az dörde bölünür. Kürtçe romanın 

coğrafik olarak parçalı bir görünüĢ sergilemesinin temel sebeplerinden biri, Kürtlerin 

egemenliği altında yaĢadığı devletlerin Kürtlerle ilgili farklı politik, sosyal, kültürel 

ve eğitimsel politikalarının Kürtçe romana yansıması ve ayrıca Kürt yazarlarının ayrı 

ayrı bu devletlerin edebiyatlarından etkilenmesidir. Bunlara Kürtlerin göç etmek 

zorunda olduğu Sovyet Rusya ve Ġsviçre gibi devletlerin diasporik topluluklara 

yönelik politikalarının ve edebiyatlarının Kürtçe romana etkisi eklendiğinde durum 

daha parçalı ve karmaĢık bir hal alır. Farklı devletlerin farklı politikaları Kürtçe 

romanı tanımlama ve sınıflandırmaya direngen hale getiren dıĢsal etmenleri 

oluĢtururken, Kürtçe romanın bütünlüklü değerlendirilmesini zorlaĢtıran alfabe ve 

diyalekt farklılıkları da büyük oranda içsel etken sayılabilir. Çok alfabeli (Arap, 



93 
 

Kiril, Latin) ve çok diyalektli (Soranî, Kurmancî, Kirmanckî) oluĢu, Kürtçe romanın 

etkileĢim alanını daraltan içsel engellerdir. Ancak alfabe ve diyalekt seçimleri büyük 

oranda dıĢsal engel de sayılabilir. Sovyetler Birliği‟nin diğer bütün azınlıklar gibi 

Kürtleri de Kiril alfabesiyle yazmaya mecbur kılması ve bu bölgedeki Kürtlerin 

herhangi bir bölgedeki diğer Kürtlerle kültürel, edebi alıĢveriĢinin engellemesi 

buradaki Kürtlerin ve çalıĢmalarının izole olmasına sebep olmuĢtur. BaĢka bir 

bölgede, Irak Kürdistanı‟ndaki, Kürtler arasında Soranî diyalektinin kültürel ve edebi 

alanda kullanımı, Ġngiliz manda hükümeti tarafından teĢvik edilerek Kurmancî‟nin 

egemenliği kırılmıĢ ve Ġngiliz politikasının baĢarılı olmasıyla Kürt dili iki standartlı 

bir dil olmuĢtur. (Hassanpour, 2005;190-209,255-271) Bizce Kürtçe edebiyat ve 

romanının önündeki en zorlayıcı engel, diyalekt ve alfabe bariyeridir. Farklı 

diyalektler ve alfabelerde yazılması, Kürtçe romanı birbirinden uzaklaĢtıran ana 

faktördür. 

2.1.2. Kürtçe Romanı Sınıflandırma Sorunu  

Farklı coğrafyalar, alfabeler, diyalektler ve devlet politikaları arasında 

bölünmüĢ Kürtçe romanı tanımlamak, konumlandırmak ve sınıflandırmak imkânsız 

olmasa da epey zahmetli bir iĢtir. Değindiğimiz ve detaylara girince belki de birçok 

alt sebep yüzünden Kürtçe roman, doğal olarak sınırları net ve bütünlüklü bir 

çalıĢmaya karĢı koyar. Her bir sınıflandırma çabası, ister istemez baĢka 

sınıflandırmalarda öne çıkabilecek bazı yönleri göz ardı etmekle sonuçlanacaktır. 

Diyelim ki Kürtçe romanı coğrafya bağlamında ele alıp Türkiye‟de yazılan Kürtçe 

romanlardan bahsedilsin. Bu durumda Kürtçe romana her biri çok önemli katkılarda 

bulunmuĢ Irak, Ġran, Suriye ile Kafkas ve Ġsveç Kürtçe romanı dıĢarıda bırakılacaktır. 

Böyle bir sınırlandırma, 1930‟lu yıllardan beri varlık gösteren Kürtçe romanın 

yaklaĢık 64 yıllık geçmiĢini görmezden gelip 2000‟li yılların eĢiğinde baĢlatmak 

anlamına gelir. Ki bu, Kürtçe romanda devasa bir boĢluk bırakma ve red-i miras ile 

eĢdeğer bir yaklaĢım olur. 

Peki, Kürtçe romanın incelenmesi ve kategorileĢtirilmesinde nasıl bir metot 

izlenmeli? Coğrafyaya dayalı ekoller Ģeklinde mi, her bir dönemi kendi içinde ortak 

özellikler gösteren kronolojik ulusal bir edebiyat olarak mı, yoksa Kürtçenin farklı 

diyalektleri bağlamında mı ele alınmalı? Bu üç metot da farklı araĢtırmacılar 



94 
 

tarafından Kürtçe romanın doğuĢ ve geliĢimini göstermek için kullanılmıĢtır. Ancak 

söz konusu metotlardan birini kullanmak, Kürtçe roman incelemelerinin önündeki 

engellere takılmamayı garantilemez. Az önce verilen örneğe ek olarak coğrafyayı baz 

alan bir metotla Irak Kürdistanı‟ndaki Kürtçe romanı ele alalım. Bu tarz bir 

inceleme, Irak Kürdistanı‟nda kullanılan diyalekt bariyerlerine takılacaktır. Bu 

nedenle, baĢarılı bir incelemede Irak Kürdistanı‟nda kullanılan Soranî ve Kurmancî 

romanlar Ģeklinde alt sınıflandırmalar yapılması gerekecektir. Bundan anlaĢılıyor ki 

dil bariyeri sadece farklı ülkelere bölünmüĢ Kürtler arasında değil, aynı ülkedeki 

Kürtler için de geçerlidir. Bu bağlamda Irak Kürdistanı‟nda çoğunlukla Soranî 

diyalektinde yazılan romanlar dıĢında Behdînan bölgesinde Kurmancî‟nin Behdînan 

ağzıyla yazılan romanlar ilgi çekici bir örnek teĢkil eder. Irak Kürdistanı‟ndaki 

Kürtçe roman ile ilgili doktora çalıĢmasında Omar, bu bölgedeki Kürtçe romanın 

ihmal edildiğini ileri sürer. Behdînan bölgesindeki Kürtçe romanın, Irak 

Kürdistanı‟nda Soranî lehçesini kullanan Kürtler tarafından diyalekt farkı yüzünden 

okunmadığı, Kurmancî lehçesini konuĢan Türkiye ve Suriye Kürtleri tarafından da 

alfabe farkı nedeniyle okunamadığının altını çizer. (Omar, 2016; 88-90). Bu 

çerçevede Behdînan bölgesi romanının büyük oranda içine kapalı ve yazıldığı 

bölgeyle sınırlı kalan bir roman olduğu iddia edilebilir. 

Kürtçe roman, bölgesel olduğu kadar sınırların ötesindedir de. Kürtçe 

romanın sınırları aĢan özelliği de kategorileĢtirme konusunda kafa karıĢtırıcı bir 

etkendir. Bu doğrultuda bazı yazar ve ürünlerini nereye konumlandırmak gerekir? 

Yazarın doğduğu yer mi, yaĢadığı yer mi yoksa ürünlerini yayımladığı yer mi 

belirleyici olacaktır? Suriye Kürtlerinden olup Almanya‟da yaĢayan ve romanlarını 

Türkiye Kürdistanı‟nda yayımlayan Helîm Yûsiv ve Jan Dost, konumlandırma 

konusundaki bu kafa karıĢıklığına en tipik örneklerdendir. Örnekler çoğaltılabilir, 

ancak kategorileĢtirme konusundaki kaosu ortaya koyması açısından verilen örnek 

yeterlidir. 

Kürtçe romanı bütünlüklü bir Ģekilde değerlendirmek niyetinde olan bu 

çalıĢma için çok genel hatlarıyla kronolojik sınıflandırma ve yanı sıra coğrafya ve 

diyalekt farklılıklarının göz önünde bulundurulması, en doğru yaklaĢım olacaktır. 

Kronoloji, coğrafya, diyalektler olmak üzere bütün metotları bir arada kullanarak 



95 
 

Kürtçe romanı incelemek, çok iddialı bir tavır olarak algılanabilir. Bu geniĢ kapsamlı 

bir çalıĢma, uzun süreli araĢtırma ile çok dilli ve çok alfabeli bir donanım ister ki bu, 

çalıĢmamızın sınırlarını aĢar. Ancak çalıĢmamızın amacı, her bölge, diyalekt ve 

alfabedeki Kürtçe romanı her detayıyla incelemek değil, genel hatlarıyla bütünlüklü 

bir resim elde edebilmektir. Bu çerçevede genel hatlarıyla değerlendirildiğinde 

Kürtçe romanın ortaya çıkıĢı, geliĢim aĢamaları ve günümüzdeki durumu için 

panoramik bir resim elde edilebileceğine inanıyoruz. 

 

2.2. KÜRTÇE ROMANIN DOĞUġUNU SAĞLAYAN DĠNAMĠK VE 

MOTĠVASYONLAR 

Ne tür dinamik ve motivasyonlar, Kürtçe romanın ortaya çıkıĢını, uzun ara 

veriĢler ve istikrarsızlığına rağmen devam ediĢini sağlamıĢtır. Her Ģeyden önce Ģunu 

belirtmeliyiz ki Kürtçe roman, ortaya çıkıĢ serüveni ve var olma direniĢinin 

arkasındaki motivasyonlar, çok diyalektli, çok alfabeli ve çok merkezli oluĢu 

bakımından dünya edebiyatı çerçevesinde apayrı, kendine özgü bir örnektir. O 

yüzden Kürtçe romanın doğuĢu doğrudan Batı romanının ortaya çıkıĢını sağlayan 

toplumsal ve epistemolojik değiĢimlerin sonuçlarıyla açıklanamaz. (Ahmadzadeh, 

2015; 223). Keza Kürtçe romanın doğuĢu, yıkılan devasa imparatorlukların üzerine 

kurulan Türk, Arap, Fars gibi Ortadoğu‟nun ulus devletlerinde romanı ortaya çıkaran 

dinamiklerle de açıklanmaktan çok uzaktır. Batı toplumlarında büyük toplumsal ve 

ekonomik değiĢimler, bireyin ortaya çıkıĢı, gündelik hayat alıĢkanlıklarının yer 

değiĢtirmesi, kadınların boĢ zaman bolluğu gibi sebepler roman gibi tek oturuĢta 

bitmeyen türlere zemin hazırlamıĢtır. Ortadoğu‟da ise ulusal ve modern devletlerin 

temelleri atılırken yıkılan veya yıkılmak üzere olan imparatorluklara ait her Ģey 

genellikle reddedilir. ÇağdaĢlaĢma peĢinde koĢan ve eskiye dair her Ģeyi gömmek 

isteyen ulusların, eski edebi türlerin yerine yeni türleri ve bu türlere uygun yeni bir 

dil çıkarmaları gerekmektedir ki roman bu türlerin en baĢında gelir.
21

 Kürtçe roman 

ne Batı„daki gibi düĢünsel dönüĢümler, büyük ekonomik ve toplumsal değiĢimlerin 

doğal bir sonucu; ne de Ortadoğu„nun yeni uluslarının eski-yeni, geri-çağdaĢ 

                                                           
21

 Bu konuda tipik bir örnek olan Türk romanının ortaya çıkıĢ serüveni için bkz. Kenan Akyüz, 

Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860-1923, Ġnkılâp Kitabevi, Ġstanbul, 1995.  



96 
 

savaĢında eski türlerin karĢısına çıkarılan, Avrupa‟dan ithal edilmiĢ bir modernleĢme 

ürünüdür. Kürtçe romanın ortaya çıkıĢı, doğal bir sürecin gerektirdikleri veya 

Avrupa„yı örnek alan entelektüelin ulusal bilinci ve çağdaĢlaĢma motivasyonuyla 

gerçekleĢmemiĢtir. Bu roman, kendisiyle pek de ilgisi olmayan bir ideolojinin 

sonucunda, kendi anavatanından uzak bir coğrafyada doğmuĢtur. BolĢevizm‟in 

baĢarısıyla 1917„de kurulan Sovyetler Birliği„nin azınlıklara geniĢ kültürel, dilsel 

haklar tanıyan ideolojisi, Kürtçe romanın doğuĢuna zemin hazırlar. Ġlk Kürt 

romanları, Osmanlı Ġmparatorluğu„ndan Rusya„ya kaçmak zorundan kalmıĢ Êzdî 

Kürtler
22

 tarafından, Sovyetler Birliği‟nde, devletin resmi ideolojisinin kültürel ve 

edebi ifadesi olan sosyalist realizm tekniğiyle yazılır. Bu romanlarda da Ortadoğu 

ülkeleri romanına, örneğin Türkiye, benzer biçimde eski-yeni çatıĢması görülür. 

Fakat Türk romanında görülen eski-yeni çatıĢması, geri kalmıĢlık-çağdaĢlaĢma, 

doğu-batı çerçevesinde vücut bulurken sosyalist realizmle yazılan diğer bütün 

romanlar gibi, bu dönem Kürtçe romandaki eski-yeni çatıĢması sınıfsal bir 

mahiyettedir. Ġlk Kürt romanlarında feodalite ve devrim karĢılaĢtırılır, Sovyet 

ideolojisinin sağladığı nimetler övülür, adet ve töreler reddedilir, devrimci 

karakterler idealize edilerek öne sürülür, parti politikalarının propagandası yapılır.
23

 

Sovyet Kürt yazarlarının romanlarını sosyalist realizmle yazmalarının onların kiĢisel 

seçimi olmaktan ziyade Sovyet ideolojisinin bir dayatması olduğunu tekrar 

vurgulamadan geçmeyelim.   

Kürtlerin sosyalist realizm anlayıĢıyla roman alanına giriĢ yapması, roman ile 

uluslaĢma arasında yakın bir iliĢki olduğunu iddia eden teorilere genel itibariyle ters 

düĢen bir örnek teĢkil eder.
24

 Bununla birlikte adet ve töreleri reddeden ve milliyetçi 

                                                           
22

 1895 ve 1915 aralığında Kars, Ağrı, Bitlis, Van, Siirt gibi yerleĢim yerlerindeki neredeyse bütün 

Êzdî Kürtler, Hamidi Alayları‟nın saldırılarına uğramamak için Ermenilerle birlikte Transqafqasya‟ya 

kaçmak zorunda kaldılar. Bkz. Flint, Aktaran: Birgül Açıkyıldız ġengül, Ezidiler, Bir Toplumun, 

Kültürün ve Dinin Tarihi, çev. Zülal Kılıç, Alfa Yayınları, Ġstanbul, 2015, s. 87. BaĢka dönemlerde de 

Osmanlı Devleti‟ndeki Ezdî Kürtlerin buraya kitlesel göçleri olmuĢtur. Êzdî Kürtler‟in farklı 

dönemlerdeki göçleri ve sebepleri için bkz. Celîlê Celîl, Kürt Halk Tarihinden 13 İlginç Yaprak, çev. 

Hasan Kaya, Evrensel Yayınları, Ġstanbul, 2007.; Hêjarê ġamîl, ”Sovyet Kürtleri” Hakkında Tarihi ve 

Güncel İnceleme Diaspora Kürtleri, Pêrî Yayınları, Ġstanbul, 2005.; Birgül Açıkyıldız ġengül, age. 
23

 Sovyet Kürt edebiyatı ve romanı için Bkz. Tosinê ReĢîd, “Sovyetler Birliği„nde Kürt Edebiyatı“, 

(Der.) Vecdi Erbay, İnatçı Bir Bahar Kürtçe ve Kürtçe Edebiyat İçinde, Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları, 

2012.; Têmûrê Xelîl, Antologiya 35 Helbestvan û Nivîskarên Kurd ên Sovyeta Berê, weĢ. Na, Îzmîr, 

2014.; Eskerê Boyîk, Çanda Kurdên Sovêtê, weĢ. Deng, Stenbol, 2012.  
24

 Roman ve ulus iliĢkisine dair genel kaynaklar için ve Kürtçe roman ile ulusal bilinç iliĢkisine dair 

birkaç inceleme için Bkz. HaĢim Ahmedzade, Ulus ve Roman Fars ve Kürt Anlatısal Söylemi Üzerine 



97 
 

öğeler barındırmayan bir anlayıĢla yazılan bu romanlarda çoğunlukla devrim sonrası 

komün yaĢamının güzel tarafları iĢlenirken, genel durumla çeliĢen örnekler de 

verilmiĢtir. Örneğin Eliyê Evdilrehman„ın Şer Li Çiya romanı konusunu en önemli 

Kürt isyanlarından biri olan Ağrı Ġsyanı„ndan alır ve yazarın her ne kadar Ermeniler 

ile Kürtler arasında halkların kardeĢliğine dair bir söylem geliĢtirse de Türk 

milliyetçiğinin karĢısına Kürt milliyetçiliğini konumlandırdığı söylenebilir. Yazar, 

Xatê Xanim„da ise savaĢçı Kürt kadını üzerinden ulusal bir bilinç yaratır. Erebê ġemo 

Dimdim„da daha da ileriye gider, milliyetçiliğin esamesinin okunmadığı bir tarihteki 

olay ve karakterleri dönemin ruhuyla çeliĢir biçimde milliyetçi bir kılıf içinde sunar. 

(Alan, 2009; 138) Heciyê Cindî„nin Hewarî„si ise devasa bir folklor ansiklopedisi 

gibidir. Kürtlerin adet ve töreleri, deyim ve atasözleri, inanıĢ ve feodal iliĢki 

biçimleri açısından oldukça zengin olan eser, sosyalist realizmin adet ve töreleri 

reddeden yönüyle kısmen çeliĢir. Kürtçe romanın ilk örneklerini oluĢturan bu 

romanların doğal olarak edebi yönden çok iyi oldukları söylenemez. Bu dönem 

yazarları, edebi kaygılar yerine sesini duyurma, Ģahit olduklarını kayıt altına alma ve 

yeni ideolojinin propagandasını Kürtler arasında yaymak için yazmıĢlardır. 

Dolayısıyla ilk Kürt romanları, içsel motivasyon, ulusal bilinç ya da edebi kaygılar 

yerine içinde bulundukları Ģartların gerektirdiği doğrultuda toplumsal ve ideolojik 

görev duygusu ve sorumluluğu ile yazılmıĢlardır. Tüm teknik zayıflıklarına rağmen 

bu ilk Kürt romanları, birçok açıdan Kürt edebiyat tarihinde önemli bir yere sahiptir.  

Kürtçe roman genel olarak geç kalmıĢ ve bu yüzden de endiĢeli ve telaĢlıdır. 

Bununla birlikte özellikle Kürtçenin yoğun baskılar altında kaldığı parçalardaki 

Kürtler tarafından yazılan romanlar, söz gelimi Ġsveç, Türkiye ve Suriye Kürtlerinin 

                                                                                                                                                                     
Bir Çalışma, Pêrî Yay., Ġstanbul, 2004 ve HaĢim Ahmedzade, Romana Kurdî û Nasname, Avesta yay., 

Ġstanbul, 2011. YanlıĢ bir anlamayı önlemek için belirtelim, Kürtçe romanın diğer evreleri için 

milliyetçilik ve roman yazımı arasında doğrudan ve çok güçlü bir iliĢki vardır. Hatta devletsiz bir ulus 

olan Kürtler‟in roman yazmadaki ısrarı, özellikle Kürtçe roman bir fenomen olarak tanınana kadar, 

Kürt dili ve dolayısıyla Kürt ulusunun varlığını ispat etme amacıyla yazılır. Bu bakımdan Kürtçe 

roman, Kürt milliyetçiliğinin doğrudan bir sonucudur. Nitekim, Kürtçe roman farklı konaklarda ilk 

baĢlarda Kürt siyasetinde aktif rol alan Ģahsiyetler tarafından yazılır. Ġlk Kürtçe roman yazarlarından 

Îbrahîm Ehmed ve Rehîmê Qazî farklı Kürt coğrafyalarında tanınan siyaset adamlarıdır. Ġsveçte‟ki 

roman yazarları, Türkiye‟deki farklı siyasi hareketlerden gelen kiĢilerdir. Bu yazarların çoğu ömür 

boyu, bazıları belli bir dönem Kürtler‟in ulusal hakları için mücadele etmiĢ ve romanları milliyetçi 

öğeler açısından oldukça zengin malzeme barındırır. Diğer taraftan Sovyet Kürt yazarlarının hepsi de 

partinin üyeleri olup bazıları partide aktif görev yapar. Ancak onların siyasetle bağları daha çok 

sınıfsal mücadele zeminindedir. Dolayısıyla Sovyet Birliği Kürtçe romanları, romanın ulusal bilincin 

ürünü olduğunu iddia eden teorilere belli bir ölçüde anti-örnek teĢkil eder. Ancak Sovyet Kürtçe 

romanlarında dolaylı yollardan ulusal bilincin izlerine rastlanabilir. 



98 
 

romanları, ontolojik, tepkisel ve öfkelidir de. Kürtlerin yaĢadığı coğrafyadaki 

komĢuları, yani Ortadoğu romanı da geç kalmıĢlık duygusuyla bir an önce kervana 

katılma telaĢında iken Kürtçe roman, bu telaĢtan önce dilinin varlığını ispatlamak 

mecburiyetindedir. Dolayısıyla Kürtçede bir romanı meydana getirmek için gerekli 

donanımlara sahip olduğunu göstermelidir. Özellikle Kürtçenin baskıcı politikalara 

maruz kaldığı bölgelerde Kürtçe roman, roman sanatı ve estetiğinden önce dilsel 

kaygılar taĢır. ġunu herkese göstermek ister: “Benim dilim bir roman yazılacak kadar 

geliĢmiĢ ve zengindir”. Dolayısıyla bastırılma, küçümsenme, horlanma, inkâr edilme 

ve görmezden gelmeye karĢı bir direniĢ içindedir. Bu yüzden Kürtçe roman 

yazmanın en temel motivasyonu, uzun bir süre boyunca karĢı koyuĢ ve sorumluluk 

duygusu olmuĢtur. 

2.3. KÜRTÇE ROMANIN MEKÂNLARI VE HAWAR EKOLÜ’NÜN 

ÖZEL YERĠ 

2.3.1. Sovyetler Birliği’nde Kürtçe Roman 

Sovyetler Birliği politikalarının sağladığı koĢul ve imkânlar dâhilinde yazılan 

Şivanê Kurmanca, ilk Kürtçe romandır. 1935 yılında yayımlanan bu roman 

vesilesiyle Erebê ġemo, Kürtçe roman yazan ilk yazar olarak tarihe geçmiĢtir.
25

 

Dünyadaki ilk roman örneklerinden yaklaĢık 300 yıl sonra ve aynı coğrafyayı 

paylaĢtığı Ortadoğu devletlerindeki ilk roman örneklerinden yaklaĢık 50-70 yıl sonra 

yazılmasına rağmen Kürt realitesi göz önünde bulundurulduğunda 1935 yılı, ilk 

Kürtçe roman için görece erken bir tarihtir. Çünkü bu yıllarda Kürtler, kendi 

topraklarında bırakın roman yazmayı gerçek anlamıyla varlık yokluk mücadelesi 

veriyorlardı. Egemenliği altında yaĢadıkları yeni ulusal devletlerin baskıcı ve 

yasaklayıcı politikaları yüzünden dil ve kültürleri yok olmakla karĢı karĢıyaydı. Eğer 

Sovyetler Birliği‟nin azınlık hakları çerçevesinde Kürtler‟e tanıdığı imkân ve fırsatlar 

olmasaydı, Kürtçe roman muhtemelen Îbrahîm Ehmed‟in Janî Gel romanı ile 

baĢlayacaktı. Bu da Kürtçe romanın zaten çok da erken olmayan doğuĢunu 37 yıl 

                                                           
25

 Allison Şivanê Kurmanca‟nın romandan ziyade otobiyografik bir eser olduğuna dikkat çeker. Bkz. 

Christine Allison, ”Otobîyografî, Serborî û Romana Kurdî: Erebê ġemo û Peyrewên Wî”, Wêje û 

Rexne, j. 2, 2014. s. 139. Fakat yoğun otobiyografik öğeler taĢıması, eserin roman sayılmaması için bir 

sebep olamaz. Nitekim otobiyografik roman türü Ģeklinde baĢlı baĢına sınıflandırma mevcuttur. 



99 
 

daha geciktirerek 1972 yılına çekecekti.
26

 O yüzden Sovyetler Birliği siyasetinin 

Kürtçe roman ve geniĢ çerçevede Kürt kültürü, müziği, tiyatrosu ve edebiyatına 

katkısı oldukça fazladır. 

Stalin döneminde Sovyetler Birliği‟nin azınlıklara imkân ve fırsat yaratan 

politikalarının değiĢtirilmesiyle Kürt çalıĢmaları da birkaç istisna dıĢında durma 

noktasına gelir. Ġlk Kürtçe roman olan Şivanê Kurmanca, uzun yıllar boyunca tek 

Kürtçe roman olarak kalmıĢtır. Stalin döneminde tek bir Kürtçe roman yazılmamakla 

beraber Stalin sonrasında baskıların kalkmasıyla Kürt yazarlar bıraktıkları yerden 

üretmeye devam ederler. Haksız yere uzun süre Sibirya‟da sürgünde çetin Ģartlar 

altında yaĢayan Erebê ġemo, yazmayı bırakmaz. Tam tersine sürgünden döndükten 

sonra çok daha yüksek tempoda üretmeye baĢlar. Diğer alanlardaki çalıĢmaları bir 

yana, sürgünden sonra Dimdim (1965), Jiyana Bextewar (1959), Berbang (1958) ve 

Hopo olmak üzere dört roman daha yazar. Sovyetler Birliği Kürt edebiyatının en 

üretken yazarlarından Eliyê Evdilrehman da Şer Li Çiya (1989), Gundê Mêrxasan 

(1968) ve Xatê Xanim (1959) adındaki üç romanı Kürt edebiyatına kazandırmıĢtır. 

Evdilrehman, romanlarında çoğunlukla Kürtlerin görece yakın tarihinden olayları 

anlatır. Kürt dili ve folkloruyla ilgili onlarca eseri bulunan Heciyê Cindî‟nin tek 

romanı, Hewarî (1967) birçok bakımdan kaynakça niteliği gösteren bir eserdir. 

Sehîdo Îbo‟nun Kurdê Rêwî (1979) ve özellikle de Egîdê Xudo‟nun Dê û Dêmarî 

(1986)si diğer romanlara nispeten daha baĢarılı kurgu ve teknik kullanımıyla öne 

çıkar. Ahmedê Hepo ise hem kiĢiliği hem de eserleriyle Sovyetler Birliği‟ndeki diğer 

tüm yazarlardan farklı, hatta zıt bir profil oluĢturur. Söz konusu yazarların hepsi 

Ermenistan‟da yaĢayan Êzdî Kürtler iken, Ahmedê Hepo Azerbaycan‟da yaĢayan 

Müslüman Kürtlerdendir. Ahmedê Hepo azınlıklar ve dolayısıyla Kürtlere yönelik 

Sovyet politikalarını sert biçimde eleĢtirirken diğer bütün yazarlar bu politikaların 

günlük hayata, ekonomik ve toplumsal iliĢkilere etkisini çok olumlu karĢılar. Ve 

ayrıca azınlıklara tanınan haklara kendi ülkelerinde her tür ifade biçiminden yoksun 

                                                           
26

 Janî Gel‟den önce Rehîmê Qazî‟nin 1961 tarihli Pêşmerge romanı var. Ancak Rehîmê Qazî ve 

romanının kaderi de Sovyet Birliği ve politikalarıyla yakından iliĢkilidir. Nitekim Rehîmê Qazî, 

Sovyetler Birliği‟nin doğrudan kaderine müdâhil olduğu Mahabad Kürt Cumhuriyeti‟nin vatandaĢı ve 

CumhurbaĢkanı Qazî Mihemed‟in akrabasıdır. Rehîmê Qazî, M.K.C.‟de aktif çalıĢmalarda 

bulunmuĢtur. Cumhuriyetin yıkılıĢından sonra R. Qazî, M.K.C.‟de öncü görevlerde bulunmuĢ bazı 

kiĢilerle birlikte Sovyetler Birliği‟ne sığınır. Pêşmerge‟yi de Sovyetler Birliği‟nde yazmıĢtır. (Rehîmê 

Qazî‟nin yaĢam serüveni için bkz. Mehmed Uzun, Destpêka Edebiyata Kurdî, weĢ. Ġthaki, Stenbol, 

2011, r. 55-56. Bu yüzden bu romanın da Sovyet Birliği himayesinde ortaya çıktığı iddia edilebilir.   



100 
 

olan Kürtler için sonuna kadar kullanılması gereken fırsat gözüyle bakarlar. (Kan, 

2019; 23-24, 26, 63-65) Nitekim bu fırsatı çok verimli bir Ģekilde kullanmıĢlardır. 

Sovyet Kürt edebiyatı ve romanı edebiyat ve dil dıĢı faktörlerin, yani ifade 

özgürlüğü ve yasal bir destekçi varlığının edebi ürünlerin üretiminin önünü nasıl 

açtığını gösteren bir örnektir. (Ahmedzade, 2011; 49). Sovyetler Birliği‟nde birçok 

alanda olduğu gibi Kürt edebiyatı ve romanı alanında da çok önemli çalıĢmalar 

yapılmakla birlikte bu çalıĢmalar uzun süre boyunca diğer parçalardaki Kürtlere 

ulaĢamadı. Bunun en büyük sebebi, 1940‟larda, Stalin dönemi, SSCB‟deki bütün 

halkların Kiril alfabesini kullanmaya mecbur bırakılmasıdır. Bu politika nedeniyle 

Kürtler gibi küçük halklar diğer ülkelerdeki soydaĢlarından izole edildi. Nitekim 

Sovyet Kürtlerinin edebi ve diğer çalıĢmaları, diğer parçalardaki Kürtler arasında geç 

keĢfedildi. Bu durum Kürtçe romanın bir tradisyona dönüĢmesini engelleyen ilk 

bariyerdir. Genel çerçevede Kürtçe roman tradisyonunun oluĢumu kesintiye uğrasa 

da Sovyetler Birliği‟ndeki Kürtçe roman, kendi içinde bir ekol oluĢturacak denli 

ortak özellikler barındırır ve tatmin edici bir niceliğe haizdir. 

2.3.2. Ġranda Kürtçe Roman 

Diğer parçalardaki Kürtler tarafından yazılan romanlar arasında aslında 

kısmen Sovyet Kürtçe roman tradisyonuna ekleyebileceğimiz bir istisna vardır. Ġran 

Kürdistanı‟nda yazar ve siyasetçi Rehîmê Qazî ve romanı Pêşmerge‟nin serüveni 

kaçınılmaz bir biçimde araĢtırmacıları Sovyetler Birliği‟ne kadar götürür. Rehîmê 

Qazî kısa ömürlü Mahabad Kürt Cumhuriyeti‟nin 1946‟da eğitim amacıyla Sovyetler 

Birliği‟ne gönderdiği birkaç gençten biridir. Orada tarih bölümünde doktora tahsisini 

tamamlayan Qazî, M.K.C.‟nin yıkılıĢından sonra Sovyetler Birliği‟nde kalır. Yazarın 

Bakü‟de yazdığı Pêşmerge, 1961‟de Bağdat‟ta basılır (Ahmedzade, 2011; 55)
27

. 

Rehîmê Qazî Ġran devletinin Kürtlere yönelik baskıcı politika ve pratikleri sebebiyle 

Sovyetler Birliği‟ne sığınmıĢ, orda eğitim görmüĢ, sosyalist realist Rus romanının 

etkisinde romanını yazmıĢtır. Bu yönüyle Sovyet Kürt yazarlarıyla ortak özellikler 

gösterir. Fakat Kürt milliyetçiliğinin sembol sıfatlarından olan “pêĢmerge” adını 

koyduğu romanında Kürtlerin ulusal mücadelesini iĢlemesi ve Irak Kürdistanı‟nda 

                                                           
27

 Ancak Pêşmerge‟nin Lîs‟ten çıkan baskısında, öncesinde 1959‟da Erivan‟da ve sonra 1963‟te de 

Bakü‟de yayımlanmıĢ olduğu belirtilir. Bkz. Rehîmê Qazî, Peşmerge, Lîs yay., Ġstanbul, 2007. 



101 
 

yayımlaması yönüyle onlardan ayrılır. Pêşmerge, Soranî diyalektinde yazılmıĢ ilk 

Kürtçe roman olması dolayısıyla da özel bir yere sahiptir,
28

 diğer taraftan da Ġran 

Kürtleri tarafından yazılan ilk Kürtçe romandır. 

Devletin dillerine yönelik politikaları yüzünden Ġran Kürtleriyle Türkiye 

Kürtlerinin roman serüveni birbirine benzer. Bu iki farklı coğrafyadaki Kürtler 

tarafından ilk romanlar sürgünde yazılmıĢtır. Diğer bir ortak nokta da ilk 

romanlardan sonra bu iki bölgedeki Kürtler arasında epey uzun bir süre roman 

üretiminin olmamasıdır. Nitekim ilk roman Pêşmerge‟den yaklaĢık 30 yıl sonra, 

1990‟larda Ġran Kürtleri tarafından Kürtçe roman yeniden yazılmaya baĢlar. Fakat bu 

sefer ülkesinde yazılıp orda basılır. Ġran Kürdistanı‟nda basılan ilk Kürtçe roman, 

Fetah Emîrî‟nin Hawarebere (1990) isimli eseridir. Geç yazılmasına rağmen Kürtçe 

roman, 1990lardan sonra Ġran Kürdistanı‟nda hem sayısal hem de nitelik olarak gözle 

görülür bir geliĢme göstermiĢtir. (Ahmedzade, 2011; 111-126) Özellikle Eta Nehayî, 

                                                           
28

 Ġlk Kürtçe roman meselesi, özellikle Irak Kürdistanı‟nda oldukça ihtilaflı bir meseledir. Ġhtilaflara 

yol açan örneklere bakıldığında edebi ürünleri kategorileĢtirme kriterleri ve türlerin net ayrımı 

konusunda tam bir kafa karıĢıklığının olduğu açık bir biçimde görülür. Söz gelimi, bir eserin yazıldığı 

tarihe mi yoksa yayımlandığı tarihe göre mi sınıflandırılması gerektiği, eserin roman mı yoksa uzun 

öykü mü olduğu vb. konusundaki farklı görüĢler, Irak Kürdistanı‟nda farklı eserler arasında 

”birincilik” yarıĢına yol açmıĢtır. Daha ilginç olanı ise üç bölümü bir dergide tefrika edilmiĢ, ama ne 

dergide tefrika olarak ne de daha sonra basılı bir eser olarak tamamı basılmayan yazıların da ”ilk 

roman” olmaya hak kazanmak için yarıĢa dâhil olmasıdır. Ġlk roman iddiasındaki eserlere gelince, 

1927 ya da 1928‟de Ahmed Muxtar Caf tarafından yazılan Meseley Wîjdan, bazılarına göre ilk Kürtçe 

romandır. Ancak bu eserin ilk Kürtçe roman olmasını engelleyen iki husus vardır. Ġlki, bu eserin 

roman mı öykü mü olduğuna dair tartıĢmadır, ki öykü türüne daha yakındır. Ġkincisi ise Meseley 

Wîjdan yazılıĢından 42-43 yıl sonra basılmıĢtır. Bu durumda kitabın basım tarihi 1969-1971 yılları 

arasında bir tarihe denk gelir. Edebiyat tarihçileri arasındaki ortak uzlaĢı, edebi eserlerin basım 

tarihlerine göre değerlendirilmesi yönündedir. Bu açıdan bakıldığında hem basım tarihi hem de, bizce 

asıl bu yüzden, türü konusundaki muğlaklık Meseley Wîjdan‟ın ilk Kürtçe roman, hatta roman 

sayılmasını engeller. Ġlk Kürtçe roman varsayımına konu olan bir diğer eser, Mihemed Elî Kurd 

tarafından yazılan Nazdar ya Kiçî Kurd le Ladê‟dir. 1936‟da Rûnakî dergisinde üç bölümü basılan 

Nazdar ya Kiçî Kurd le Ladê‟nin dergi kapanınca devam bölümleri gelmez. Ancak yazarının roman 

olarak adlandırdığı bu giriĢimin daha sonra da tamamlanmıĢ hali basılmamıĢtır. Dolayısıyla 

tamamlanmamıĢ bir eserin bu tür tartıĢmalara dâhil edilmesinin anlamsızlığı ortaya çıkar. Bu eser en 

fazla ”neden tamamlanmadı?” ya da ”tamamlandı, ama diğer parçaları kayıp” Ģeklindeki tartıĢmalara 

konu olabilir. ġimdi diyalekt ve yazılıp basıldığı coğrafyayı göz önünde tutarak tekrar ilk Kürtçe 

romanın tespitine yaklaĢalım. Kurmancî lehçesinde Şivanê Kurd, Soranî lehçesinde ise Pêşmerge ilk 

Kürtçe roman payesini alır. Irak Kürdistanı‟ndaki ihtilaflı ”ilk roman” tespiti çalıĢmaları bağlamında 

diyalekt kriteri doğal olarak aradan çıkacağı için, Irak Kürtleri tarafından yazılan ilk roman olarak 

karĢımıza yazar ve siyasetçi Îbrahîm Ehmed‟in Janî Gel romanı çıkar. Irak Kürdistanı‟ndaki ilk 

Kürtçe roman polemikleri için bkz. HaĢim Ahmedzade, Romana Kurdî û Nasname, Fahriye Adsay 

(Çev.), Avesta Yay., Stembol, 2011, s. 50-55. Ġlk Kürtçe roman deyince aslında daha geniĢ kitlelere 

sesini duyurduğu ve dünya çapında popüler olduğu için, ilk akla gelen yazar Mehmed Uzun ve 

etrafında dönen tartıĢmalardır. Ancak Mehmed Uzun, daha sonra göreceğimiz gibi tartıĢmanın farklı 

bir boyutunda yer alır. O yüzden ilk Kürtçe roman tartıĢmaları bağlamında burada Mehmed Uzun‟dan 

bahsetmeye gerek görmedik.   



102 
 

edebiyat teorisi ve roman sanatı alanındaki birikimi ve kurgu tekniklerini baĢarılı 

kullanımı açısından tüm parçalardaki Kürt yazarları içinde ön sıralarda yer alan bir 

yazardır. Nehayî‟nin Gulî Şoran (1995), Balindeyên li ber Bê (2003), Helale (2008) 

gibi eserleri, yazıldıkları roman teknikleri bakımından önemlidir. 

2.3.3. Kürdistan’da Kürtçe Roman 

Irak Kürtleri tarafından yazılan ilk Kürtçe roman, yazar ve siyasetçi Îbrahîm 

Ehmed‟in Janî Gel romanıdır. Îbrahîm Ehmed 1956 yılında yazar, fakat roman 16 yıl 

sonra 1972‟de Süleymaniye‟de yayımlanır.
29

 Ehmed, sansürden kaçınmak için 

romandaki olay ve mekânları Kürdistan yerine baĢka bir yere ait olay ve mekânlar 

biçiminde tasarlamıĢtır. Romanı Filistin savaĢçılarına hediye ettiği için tasarladığı 

kurgu dünyasının Filistin olduğu çıkarımı yapılabilir. Ancak yabancı ve baskıcı 

egemenlere karĢı ülkenin silahlı güçlerinin direniĢi, romanın pêĢmergeyle Irak 

hükümeti arasındaki çatıĢmanın düĢünülerek yazıldığını çok açık gösterir. Yazar 

1969 yılında romanın üç bölümünü Rizgarî dergisinde yayımlarken karakter 

isimlerini değiĢtirerek Kürtçe yapar. (Uzun, 2011; 51-53; Ahmedzade, 2011; 52-53) 

Janî Gel de Sovyet Kürtçe romanı ve Pêşmerge gibi sosyalist realizm sanat 

anlayıĢıyla yazılmıĢtır. Ġlk roman örneği olması nedeniyle doğal olarak edebi açıdan 

çok baĢarılı olduğu söylenemez.
30

 

Irak Kürdistanı‟ndaki Kürtçe roman, 1980‟li yıllarda görece bir geliĢme 

sürecine girerken 1990‟lardan sonra bu geliĢme daha güçlü ve istikrarlı bir çizgiye 

girer. Bu Kürt bölgesinde 1990‟lardan sonra romandaki canlanma, Körfez SavaĢı, 

Irak‟taki siyasi geliĢmeler ve Kürtlerin fiili egemenliği ile yakından bağlantılıdır. 

Hisên Arif, Şar, Endêşey Mirovek ve Hêlane; Mihemed Mukrî ise Heres, Segwar, 

Tole ve Ejdiha adlı eserleriyle Irak Kürdistanı‟ndaki Kürtçe romanın geliĢiminde 

öncü rol oynamıĢlardır. (Ahmedzade, 2011; 51-53) Günümüzde ise ünü ve baĢarısı 

                                                           
29

 Mehmed Uzun, Janî Gel‟in Soranî diyalektinde yazılan ilk Kürtçe roman sayılabileceğini iddia 

eder. Bkz. Mehmed Uzun, Destpêka Edebiyata Kurdî, (3. baskı), Ġthaki Yay., Ġstanbul, 2011, s. 51. 

Muhtemelen Uzun, Îbrahîm Ehmed‟in söyledikleri doğrultusunda, iddiasına dayanak olarak romanın 

yazılma tarihini baz almıĢtır. Janî Gel, Soranîce yazılmıĢ ilk Kürtçe roman olamaz, zira Pêşmerge 

ondan önce basılmıĢtır.   
30

 Bütün parçalardaki ilk Kürt romanları, genellikle roman sanatı bağlamında değil Kürt dili ile 

yazıldıkları için dikkat çeker. Bu ilk dönemler, Kürtçe yazabilmek roman yazabilmek için yeterli 

kriter gibiydi. Bu durum bütün parça veya ekollerdeki ilk Kürt romanlarının sanatsal ve anlatıbilimsel 

yetersizliklerinin açıklayıcısıdır. Bu romanlarda nasıl anlatıldığı ve hatta ne anlattığından çok Kürtçe 

ile yazılmıĢ olmaları önemlidir. Dolayısıyla estetik unsurlar önemsenmemiĢtir. 



103 
 

Kürdistan dıĢında da takdir edilen ve birçok dile çevrilen romanlarıyla Bextiyar Elî, 

adeta Kürtçe romanın Kürdistanı Bölgesi‟ndeki temsilcisidir. Mirina Tekanê Duyem 

(1997), Êvara Perwaneyê (1998), Dawîtirîn Hinara Dinyayê (2002), Bajarê 

Mozîqarên Spî (2006), Xezalnivîs û Baxên Xeyal (2008), Koşka Balindeyên Xemgîn 

(2009), Apê Min Cemşîd Xan (2010) gibi romanların yazarı Elî, büyülü gerçekçilik 

tekniğinin çok baĢarılı bir uygulayıcısıdır. Profesyonel bir biçimde yazarlık 

mesleğini icra eden Elî, son romanlarında artık sadece Kürt okura değil, evrensel bir 

okur kitlesine hitap eder. (Üstündağ, 2019; 80) Elî, bütün Kürt yazarları içinde 

yazdığı romanlardan yüksek meblağlarda maddi kazanç elde eden ve ayrıca Nobel 

edebiyat ödülü alması gerektiğine inanılan bir Kürt yazarıdır. (Ahmedzade, 2011; 89) 

Kürdistan Bölgesi Kürtçe romanı çerçevesinde değerlendirilmesi gereken 

ancak genellikle göz ardı edilen Behdînan bölgesi romanından da bahsetmek gerekir. 

Bu bölgedeki romanların yukarıda bahsedilen romanlardan farkı, Kurmancî‟nin 

Behdînan ağzıyla yazılmasıdır. Bu bölgedeki yazarlar bazen Arap alfabesi, bazen de 

Latin alfabesiyle yazmaktadır. Behdînan bölgesinde yazılan ilk Kürtçe roman, Kerîm 

Biyanî‟nin Deravê Teng (1988) romanıdır. Bunun dıĢında bu bölgede onlarca Kürtçe 

roman basılmıĢtır. (Yûsiv, 2011; 63-67) Behdînan bölgesinde yazılan bazı Kürtçe 

romanlar, Türkiye‟deki ve Ġsveç„teki Kürt yayınevleri tarafından yayımlanmıĢtır. 

2.3.4. Hawar Ekolü ve Kürtçe Roman  

Kürtçe romanla ilgili incelemelerde en çok ihmal edilen konu, Hawar 

ekolüdür. Hawar ekolü Sovyetler Birliği‟nden sonra, aslında aĢağı yukarı eĢzamanlı 

olarak, Kürt edebiyatının diasporadaki ikinci durağıdır. Kürt edebiyatı, dili, kültürü 

ve folklorunun geliĢmesinde çok önemli bir misyona sahip olan bu ekol, Hawar 

(1932-1943), Ronahî (1942-1945) ve Roja Nû (1943-1946) dergileri etrafında 

toplanan edebi ve entelektüel çevreyi ifade eder. Hawar ekolü, bu hareketin öncüsü 

olan yazar ve dilbilimci Celadet Alî Bedir-Xan baĢta olmak üzere Kamuran Alî 

Bedir-Xan, Nûredîn Zaza, Osman Sebrî, Qedrîcan, Cegerxwîn gibi modern Kürt 

edebiyatı ve dilinin yaratılıp geliĢtirilmesinde çok önemli rol oynayan Ģahsiyetleri 

bünyesinde barındırır. (DilgeĢ, 2012; 49-62) Bu ekolün ifade alanları olan dergilerde 

öykü, tiyatro, çeviri, adaptasyon, serbest Ģiir gibi nerdeyse modern edebiyatın tüm 

türleri yazılmasına rağmen roman yazılmamıĢtır. Doğrudur, Hawar ekolü roman 



104 
 

türünde herhangi bir üretimde bulunmamıĢtır, ama kendinden sonra özellikle Ġsveç 

diasporası, Suriye ve Türkiye‟deki Kürtler için romanın Kürtçe„de yazılması için 

gerekli en temel kaynak ve motivasyonları temellendirmiĢtir. Scalbert Yücel„in de 

belirttiği üzere Hawar ekolü, Kürtçe yazanların dilbilimsel ve edebi açıdan 

biçimlenmesinde merkezi bir konum olan dergi geleneğinin temelini oluĢturur. 

(2018; 187) Nitekim Nûdem baĢta olmak üzere Ġsveç diasporasında çıkan Kürtçe 

dergiler ile Jiyana Rewşen baĢta olmak üzere Türkiye„de çıkan Kürtçe dergiler, diğer 

baĢka Ģeylerin yanında Kürt yazar yetiĢtirme misyonunu Hawar„ın “okul“ gibi 

çalıĢma anlayıĢından alır. (Scalbert Yücel, 2018; 181-200) 

Peki Hawar ekolü, Kürt yazar ve dolayısıyla roman yazarının ortaya 

çıkmasında nasıl etkili olmuĢtur? Dört parçada yok sayılan Kürtler‟de ulusal bir 

kimlik yaratarak; Kürt dilinin korunması, kullanılması ve geliĢtirilmesi bağlamında 

bir dil bilinci oluĢturarak; Kürt dilini, kültürünü, edebiyatını yok olmaktan kurtarmak 

için yazılı kayıt altına almaya vesile olacak Celadet Bedir-Xan'ın “[b]u alfabe bir 

bayraktır, edebi varlığımızın bağımsızlığının alfabesidir.” (1998; s. 688) diye 

tanımladığı Kürt diline özel bir alfabe hediye ederek Kürt yazarın oluĢmasında etkin 

rol oynar. Dolayısıyla Kürtçe bir roman yazmak için gerekli olan malzemeleri Hawar 

zaten hazırlamıĢtı: Ulusal bilinç, standart bir dil (Kürtçe kelime hazinesi ve Kürtçe 

yazmanın rehberi olan dilbilgisi) ve yok sayılmaya karĢı entelektüel bir direniĢ. 

Hawar, belli bir ölçüde Kürt dilinin Kurmancî diyalektinin yok olmasını önlemiĢ, 

Kürt dili ve edebiyatını korumuĢ ve geliĢtirmiĢtir. Uzun‟un Celadet Bedir-Xan 

Ģahsında söylediklerini Hawar ekolünün tümüne genelleyebiliriz: Eğer Hawar 

bünyesindeki üretim ve bilinçlendirme çabaları olmasaydı Kurmancî diyalektiyle 

yazmak imkânsız olmasa bile çok daha zor olacaktı. (Uzun, 2011; 74) Dolayısıyla 

bugün için Ġsveç diasporası, Türkiye ve Suriye özelinde muhtemelen bir Kürtçe 

roman hakkında konuĢulmayacak, konuĢulsa bile büyük olasılıkla karĢımıza birçok 

yönden zayıf örnekler çıkacaktı. Bu yüzden Hawar ekolünün Kürtçe roman yazımına 

etkisi, göz ardı edilemeyecek kadar önemli ve üzerinde durulmaya değerdir. 

2.3.5. Ġsveç’te Kürtçe Roman 

Modern Kürt edebiyatı ve özellikle romanı, siyasete paralel bir çizgide ilerler. 

Buraya kadar değindiğimiz örneklerin dıĢında bu varsayımı doğrulayacak en önemli 



105 
 

örneklerden biri, Ġsveç Kürtçe romanını
31

 mümkün kılan Ģart ve koĢullardır. 

Sovyetler Birliği ve Hawar ekolünden sonra Kürt sürgün edebiyatının üçüncü konağı 

olarak karĢımıza çıkan Ġsveç ekolü, 1980 darbesinden
32

 kısa bir süre önce veya darbe 

esnasında gönüllü olarak göç eden, ama çoğunlukla kaçmak zorunda kalan Kürt 

entelektüellerinin oluĢturduğu edebi çevreyi ifade eder. (LaleĢ, 2012; 370). Bu 

göçler,  Scalbert Yücel‟in deyimiyle bir bakıma “siyasi militanların göçüdür.” ġöyle 

ki, oraya göç edenler edebi değil siyasi Ģahsiyetlerdi. Örneğin Hesenê Metê, Rizgarî 

ve Ala Rizgarî‟de faaliyetlerde bulunmuĢ, Türkiye‟den Irak Kürdistanı‟na geçip 

pêĢmergeler içinde 3 yıl geçirmiĢ, en nihayetinde Ġsveç‟e geçmiĢtir. PSK üyesi olan 

Lokman Polat 10 yıl hüküm yemiĢ ve çareyi ülkeyi terk etmekte bulmuĢtur. Keza 

Rizgarî‟de faaliyetlerde bulunan Mehmed Uzun, mahkûm edildiği için Ġsveç‟e geçer. 

(Scalbert Yücel, 2018; 177) Hesenê Metê‟nin dediği gibi Ġsveç‟te yazar olacak bu 

Ģahsiyetler genellikle “hapishaneden, siyasetten veya dağdan geçmiĢtir”. (Scalbert 

Yücel, 2018; 177). 

                                                           
31

 Ġsveç Kürtçe romanın Kürt ulusal hareketinin edebiyattaki karĢılığı biçiminde ortaya çıktığı 

söylenebilir. Kürt ulusal hareketleri, temelde Türk milliyetçiliği ve Kürtlerin yadsınmasına karĢı ”bir 

cevap” olarak ortaya çıkar”. Bkz. Clêmence Scalbert Yücel, Kürt Edebiyatının Anatomisi, çev. Yeraz 

Der Garabedyan, Ayrıntı Yayınları, Ġstanbul, 2018, s. 238. Edebiyat ve özellikle Kürtçe roman, 

Kürtlere yönelik inkârı geçersiz kılmayı amaçlayan Kürt ulusalcılığının farklı bir boyutudur. 
32

 1980 askeri darbesi Kürt edebiyatının oluĢum ve geliĢiminin dolaylı bir biçimde tetikleyicisi 

olmuĢtur. Darbe, kendi ülkelerinde kalsalardı belki siyasi faaliyetlerinden ve Kürtçenin yasaklı 

olmasından dolayı yazamayacak Ģahıslar için Kürt yazar olma koĢul ve motivasyonunu yaratmıĢtır. 

(Scalbert Yücel, 2018; 177) Ġsveç devletinin azınlık hakları ve politikaları çerçevesinde basım ve 

yayıncılık yardım ve desteği burada profesyonel Kürt yazarının yetiĢmesi ve modern Kürt 

edebiyatının yoğun bir canlanma ve geliĢme dönemi yaĢamasına zemin hazırlamıĢtır. Ġsveç devletinin 

bu çeĢit yardım ve destekleri için bkz. Scalbert Yücel, age, s. 157-166. Ġsveç diasporası örneği, devlet 

yardımı ve desteği açısından ilk bakıĢta Sovyet diasporası ile benzerlik gösterebilir. Ancak bu iki ekol, 

deneyimleri ve geride bıraktıkları ülkeleri ile iliĢkileri bakımından son derece birbirinden farklıdır. 

Sovyet Kürt yazarların çoğu, kendi ülkelerindeki yaĢamlarını hatırlayamayacak kadar küçükken 

aileleriyle Rusya‟ya kaçmak zorunda kalmıĢlardı. Birçoğu açlık, savaĢ gibi sebeplerden dolayı ailesini 

yollarda kaybettiği için Sovyetlerdeki yetimhanelerde büyümüĢ ve orayı ülke olarak benimsemiĢlerdi. 

Ġsveç Kürt yazarları ise ülkelerini terk ederken çoğunluğu 20-30‟lu yaĢlardaki yetiĢkinlerdi. 

Hayatlarının en faal, en yoğun yıllarını ve hayata dair ilk tecrübelerini anavatanlarında yaĢamıĢlardı. 

O yüzden kendi ülkelerinden daha konforlu ve elveriĢli koĢullara sahip olsalar da yabancılık, yalnızlık 

ve vatan özlemi, hissettikleri en güçlü duygulardı. Bu yazarlar, Türkiye‟deki Kürt entelektüel 

çevrelerle de sürekli etkileĢim halindeydi ve ayrıca Avrupa‟da ilk kez karĢılaĢtıkları Ġran, Irak, Suriye 

Kürtleriyle etkileĢime girdiler. Sovyet diasporasında Kürt edebiyatı, devlet politikalarının da etkisiyle 

dünyadaki diğer Kürtlerden izole, içine kapanık bir edebi ortamda geliĢir. Ġsveç diasporasındaki Kürt 

yazarları ise, terk ettikleri Türkiye‟deki Kürt çevreleri ile organik bir iliĢki içinde olup diğer 

parçalardaki Kürtlerin edebi ve kültürel tecrübelerini tanıma fırsatı bulmuĢtur. Diğer taraftan Sovyet 

Kürt edebiyatı, mecburi bir biçimde Sovyet devletinin sanat politikaları ile Ģekillenirken Ġsveç Kürt 

edebiyatı üzerinde devletin bu yönde herhangi bir tasarrufu ya da hükmü söz konusu olmamıĢtır. Bu 

sebeplerden dolayı Ġsveç Kürt edebiyatı ve romanında Kürt kimliği ön plandadır ve 1990‟lardan sonra 

Türkiye Kürdistanı‟nda yazılmaya baĢlayan edebiyat ve roman ile birbirini tamamlar. 



106 
 

Lal LaleĢ, Ġsveç ekolünün en önde gelen yazarı Mehmed Uzun‟un dengbêjlik, 

Hawar ekolü ile Erebê ġemo, Eliyê Evdilrehman, Îbrahîm Ehmed ve Rehîmê Qazî 

gibi ilk Kürt yazarlarından beslendiğini söyler. (LaleĢ, 2012; 370) Mehmed Uzun‟un 

roman anlayıĢının belirleyici unsurlarından biri olan dengbêjlik geleneğini bir yana 

bırakırsak, aslında ilk Kürt roman örnekleri ile Hawar ekolü, Ġsveç ekolünün diğer 

roman yazarları için de temel besin kaynakları olmuĢtur. Bununla birlikte Ġsveç ekolü 

kendini ağırlıklı olarak Hawar ekolünün dili ve Kürtlük bilinci üzerine inĢa etmiĢtir. 

Celadet Bedir-Xan baĢta olmak üzere Hawar ekolü üyelerinin düĢünce ve 

çalıĢmaları, Ġsveç Kürt yazarları üzerinde çok derin etkiler bırakmıĢtır. Hawar 

ekolünün yoğun etkileri, bu yazarların eserlerinde rahatlıkla görülebilir. Mesela 

Mehmed Uzun‟un en baĢarılı romanlarından biri, Bîra Qederê, Celadet Bedir-Xan'ın 

kaderine ve yanı sıra kısacık yaĢamına sığdırdığı çok sayıdaki önemli ve ciddi 

çalıĢmalarına yoğunlaĢır; Hawara Dîcleyê‟de Uzun Bedirxanî‟lere tekrar dönerek bu 

sefer Ġstanbul‟a sürgün ediliĢlerini iĢler; Rojek Ji Rojên Evdalê Zeynikê‟de ise 

romanın anlatıcı konumuna Bedirxanî‟lerin dengbêjî F. Kîkî‟yi tayin eder. Fırat 

Cewerî de Li Mala Mîr isimli kitabını kendisiyle Celadet Alî Bedir-Xan arasında 

geçen ve Kürtlere dair birçok sorunu masaya yatırdıkları hayali bir diyalog üzerine 

kurgular. Keza, Kürt öykücülüğünün en baĢarılı örneklerinden olan Hesenê Metê‟nin 

Êş öyküsünde öykünün kahramanı Darînê Daryo derdini, sıkıntısını odasında asılı 

portredeki Celadet Alî Bedir-Xan'a uzun bir monolog halinde döker. AĢireti, annesi, 

babası Daryo‟dan Kürtçe kalın bir kitap yazmasını beklemektedir, çünkü diğer 

aĢiretlerdeki bilmem kimin oğlu aĢiretini ve ailesini kalın kitaplarla onurlandırmıĢtır. 

Kendisinden beklendiği Ģekilde yazamayan Daryo, Kürtçe yazmaya bakıĢını ironik 

bir biçimde Celadet Bedir-Xan'a anlatır. Görüldüğü üzere Hawar ekolünün kurucusu 

Celadet Alî Bedir-Xan, Ġsveç ekolünün yol gösteren, zor zamanlarda kendisine 

sığınılan ileri görüĢlü ve Ģefkatli “baba”sı konumundadır. 

Ġsveç ekolünün Hawar ekolünü kendine örnek almasının ve Hawar‟ın açtığı 

yoldan gitmesinin doğal sebebi, büyük olasılıkla kendi kaderleri ile Hawar 

yazarlarınki arasında kurdukları özdeĢleĢmedir. Hawar ekolü yazarları, çoğunlukla 

ġeyh Sait ve Ağrı isyanlarında yer almıĢ veya onları desteklemiĢ olup isyanların 

baĢarısızlığa uğramasını takiben Suriye‟ye kaçmak zorunda kalmıĢlardır. Fransız 

himayesindeki Suriye‟de siyasi alanda pasifize olan bu aydın ve yazarlar Kürtçeyle 



107 
 

ilgili diğer çalıĢmalarla birlikte çoğunluklu kendilerini edebi üretime vermiĢlerdir. 

Benzer biçimde yarım asır sonra çoğunluğu farklı siyasi faaliyetlerde yer almıĢ bir 

grup Kürt aydını, çoğunlukla Türkiye‟deki siyasi atmosfer ve kısmen 1980 darbesi 

nedeniyle Ġsveç‟e zorunlu olarak göç etmiĢlerdir. Onlar da tıpkı öncülleri gibi 

Ġsveç‟te siyaseti bir yana bırakıp yoğun bir biçimde edebi faaliyetlerde 

bulunmuĢlardır. Bununla birlikte bu iki ekolün yazarlarının politik olmadıklarını 

düĢünmek bir yanılgıdır. Zira sadece politik araçları dönüĢüme uğramıĢtır, artık tek 

ve biricik araçları Kürt dilidir. Hawar ekolü Kürt dili, kültürü, sözlü edebiyatı, klasik 

edebiyatı ve romanı dıĢında modern edebiyatın neredeyse tüm türlerini kuĢatmıĢtır. 

Ġsveç ekolünün ise bunlara ek olarak en yeni ve en iddialı üretim alanı, roman 

türüdür. 

Ġki ekol arasındaki belirleyici fark olan roman türü, aynı zamanda iki ekolün 

edebi üretimlerinin temel aracı olan Kürt diline yaklaĢımındaki farkın temel nedenini 

de oluĢturur. ġöyle ki Hawar ekolü Kürt dilini yok olmaktan ve unutulmaktan 

korumak ve Kürtçe‟nin zenginliğini savunmak için sözlü edebiyat ürünlerini derler, 

eski edebiyat metinlerini bulur ve modern edebiyat türlerinde metinler yazarak 

Hawar ve diğer dergilerde kayıt altına alarak korur. Hawar'ın yaptığı iĢlerin önemini 

keĢfeden Ġsveç ekolü, roman türü bağlamında Kürt yazarının anadiline yaklaĢımında 

bir adım öteye geçer. Roman yazımı özelinde Ġsveç ekolü, artık Kürt dilini koruma 

ve savunmaktan Kürt dilinin zenginliği ve gücünü ispatlama konumuna geçmiĢtir. 

Roman yazarak dilinin varlığını, zenginliğini ispatlamak gayretinde olan Kürt 

yazarının ikinci hedefi, dünya edebiyatı içinde bir yer alabilmektir. Bu çerçevede 

Ġsveç ekolünün en büyük özelliği, Kürtçe roman yazmaya yoğun ve özel bir ilgi 

göstermesidir.
 33

   

                                                           
33

 Ġsveç ekolü, özellikle Kürtçe romanın geliĢimindeki rolüyle dikkat çekicidir. Ġsveç ekolü, istisnalar 

olmakla birlikte ağırlıklı olarak Türkiye‟deki Kürtler ve onların edebi üretimlerini kapsar. 

Türkiye‟deki Kürtler için Kürtçe roman o dönemde her haliyle yeni bir fenomendi. Kürt dili üzerinde 

herhangi bir yasak veya inkârın olmadığı ve aldıkları devlet destekleri sayesinde düĢünmek ve yazmak 

için bol zamanlarının olduğu Ġsveç‟te Türkiye‟den kaçmıĢ Kürt aydınlarının dikkati uzun soluklu bir 

tür olan romana yönelir. Devlet desteği ve zaman bolluğu aynı zamanda profesyonel Kürt yazarın 

Ġsveç‟te ortaya çıkmasına zemin hazırlamıĢtır. (Scalbert Yücel, 2018; 179) Ġsveç‟te Kürtçe roman 

üretimine katılan yazarlar Ģöyledir: Mehmed Uzun, Mahmut Baksî, Hesenê Metê, Firat Cewerî, Bavê 

Nazê, Lokman Polat, LaleĢ Qaso, Suleyman Demir, Mustafa Aydoğan, Enwer Karahan, Bûbê Eser. 

Bu yazarların yazdıkları romanların temaları çok genel itibariyle iki grupta toplanabilir: Yazarın 

ülkedeki siyasi faaliyetleri ve hayatına odaklanan anı ve roman arasında kalan metinler; ve roman 



108 
 

Kürtçe romana dünya romanı içinde bir yer açmak için çabalayan ve bu 

isteğini her fırsatta dile getiren Mehmed Uzun, Ġsveç ekolünün en üretken ve en 

tanınan yazarıdır. YaĢadığı dönem boyunca Mehmed Uzun‟un Ġsveç Kürtçe romanı 

ve hatta tüm Kürtçe romanın temsilcisi gibi görüldüğünü söylersek yanlıĢ olmaz. 

Belki de bu temsiliyet yüzünden ve Mehmed Uzun‟un “[k]ürtçe romanı oluĢturma ve 

yaratma” (Rojbiyanî, 1993; 16) ifadesinde olduğu gibi Kürtçe romandan bahsederken 

özellikle „yaratma‟ kelimesini çok kullanması, Kürtçe romandan bihaber kesimlerde 

yanlıĢ bir biçimde ilk Kürtçe roman yazarı olduğu yönünde bir algı oluĢturmuĢtur.
34

 

Mehmed Uzun‟un kendisi her ne kadar Kürtçe roman „yaratma‟ istek ve amacını çok 

sık dillendirse de çoğu yerde Erebê ġemo, Eliyê Evdilrehman, Seîdê Îbo, Îbrahîm 

Ehmed, Rehîmê Qazî, Hisên Arif (Uzun, 1996; 41-42, 51, 84-85, 106) gibi ilk Kürtçe 

roman yazarlarına göndermede bulunur. Hatta Seyidxan Kurij‟ın kendisiyle yaptığı 

bir söyleĢide, Kürtçe romanın olmadığı yönündeki iddialara çok açık ve net cevap 

verir: ”Kürtçe roman vardır, dün de vardı, bugün de var.” (Kurij, 1995; 105) 

Sonrasında Erebê ġemo‟dan baĢlayarak ilk Kürtçe romanları anar.
35

 Kürtçe romanın 

                                                                                                                                                                     
kahramanlarının diasporadaki yalnızlık, yabancılaĢması etrafında iĢlenen sürgün teması. (Scalbert 

Yücel, 2018; 198) 
34

 Bununla birlikte Ljung bir makalesinde Mehmed Uzun‟ın bir televizyon programında ilk Kürt 

roman yazarı olduğunu söylediğini iddia etmiĢtir. Bkz. Akt. HaĢim Ahmedzade, Romana Kurdî û 

Nasname, s. 51. Bu yanlıĢ algıya özellikle yabancı araĢtırmacıların çalıĢmalarında gözlemlenir. 

Örneğin Scalbert Yücel de Uzun için ”ilk çağdaĢ Kürtçe roman yazarı” ifadesini kullanır. (2018; 203) 

Uzun‟un verdiği röportajlarda tercih ettiği ifadeler ve Küllerinden Doğan Dil ve Roman, Bir Dil 

Yaratmak gibi çok iddialı kitap isimlerinin bu yanlıĢ algıya yardım ettiği söylenebilir. 
35

 Tam bu noktada, Uzun‟un Kürtçe romanın kurucusu olduğunu iddia eden araĢtırmacılarının 

(Scalbert, 2018; 203: Bodur, 2009: Yılmaz, 2017; 118) amacının,  Mehmed Uzun‟u doğrudan ilk 

Kürtçe romanın yazarı olarak göstermekten ziyade Kürtçe romanın kurulmasındaki rolüne atıfta 

bulundukları söylenebilir. AraĢtırmacıların bu eğilimi, muhtemelen Uzun‟un Kürtçe romanı istikrarlı 

bir yola sokma isteği ve çabasıyla ilgilidir. Mehmed Uzun‟dan önce Kürtçe roman elbette var, ama 

uzun kopuĢlarla hep kesintiye uğradığı için bir tradisyon oluĢtuğunu söylemek güçtür. Ayrıca, 

Uzun‟dan önce Kürtçe romanın altı kalın çizgilerle belirginleĢmemiĢtir. Bunun dıĢında Uzun‟dan 

önceki Kürtçe romanların teknik açıdan pek de yetkin oldukları söylenemez. Sovyet Kürt romanları, 

Pêşmerge, Janî Gel gibi romanların teknik ve estetik bakımlardan yetkin olduklarını söylemek 

gerçekçi değildir. Ġlk Kürtçe roman örnekleri, yazarının yaratma isteği ile değil bir çeĢit yükümlülükle, 

genellikle edebiyat dıĢı, yazılmıĢlardır. Öyle görünüyor ki Kürt edebiyatı bağlamında roman sanatı, 

kurgu dünyası ve anlatım metotları üzerine ciddi anlamda düĢünen ve yazarlığı profesyonel bir iĢ 

haline getiren ilk yazar Mehmed Uzun„dur. Uzun da Kürt dilinde roman yazmayı bir nevi görev olarak 

görmüĢtür. Ancak Uzun ile kendinden önceki Kürt roman yazarlarının görev tanımlaması birbirinden 

farklıdır. Ġlk Kürt yazarları benimsedikleri ideolojinin sanat anlayıĢı doğrultusunda Kürtçe roman 

yazmayı bir görev olarak bilirken Uzun„ın amacı Kürtçe yetkin romanların yazılabileceğini dünyaya 

göstermekti. Uzun, Kürtçe roman yazmayı uzun erimli bir proje olarak önüne koymuĢtur. Bu 

bağlamda Uzun„un iki önemli özelliği ortaya çıkıyor: düĢünür ve yaratıcı. Ġlki roman teorisi üzerine 

çalıĢan, dünya romanını yakından takip eden, Kürt edebiyatı ve romanıyla ilgili inceleme ve 

araĢtırmalar yapan, nasıl bir Kürtçe roman ortaya koymak gerektiği üzerine düĢünen ve ikinci olarak 

da Kürtçe roman üretiminde bulunan Mehmed Uzun. Dolayısıyla Uzun yaptığı iĢin gayet farkında 

olan ve o iĢin teorisini de yetkinlikle yapan bir yazardır. Uzun sadece romanlarıyla değil Kürt dili, 



109 
 

olmadığını iddia edenleri de iki gruba ayırır: Kürtleri küçük, vahĢi ve cahil olarak 

göstermek isteyen Kürt düĢmanları ile ya Kürt edebiyatını bilmeyen ya da siyasi, 

ideolojik ve Ģahsi sebeplerle körleĢmiĢ Kürtler. (Kurij, 1995; 105) 

Çok açıktır ki Mehmed Uzun‟un ilk romanı ne bölge bazlı (diaspora veya 

Kürdistan‟ın herhangi bir parçası) ne de diyalekt bazlı (Soranî, Kurmancî, 

Kirmanckî) ilk Kürtçe roman değildir. (Ahmedzade, 2004; 205) Zaten 

araĢtırmalarımız çerçevesinde ilk elden yazarın bu yönde bir iddiasına da denk 

gelmedik. Mehmed Uzun‟un asıl önemi, Kürt diliyle roman yazılabileceğini ispat 

etme, Kürtçe romanı geliĢtirmek, dünya romanı standartlarında Kürtçe roman 

yaratma çabası ve en önemlisi Kürtçe romanı sürekli gündemde tutarak dünyaya 

tanıtmaktır.  

Bodur‟un tespit ettiği üzere, sözlü kültür (özellikle dengbêjlik geleneği), Kürt 

yazını (klasik Kürt edebiyatı ve Kürt dergiciliği), sürgün edebiyatı ve modernleĢme 

Uzun‟un romanlarının temel besin kaynaklarıdır. (Bodur, 2009)) Tu (1985) Uzun‟un 

ilk romanıdır. Diğer romanları: Mirina Kalekî Rind (1987), Siya Evînê (1989), Rojek 

Ji Rojên Evdalê Zeynikê (1991), Bîra Qederê (1995), Ronî Mîna Evînê Tarî Mîna 

Mirinê (1998), Hawara Dîcleyê (2001). Ġsveç‟te uzun yıllar yaĢamasına rağmen 

Uzun‟un yüzü hep ülkesine dönüktü, asıl amacı kitaplarını Türkiye‟deki potansiyel 

okur kitlesine ulaĢtırmaktı. Nitekim Türkiye‟de Kürt dili üzerindeki baskılar kalkar 

kalkmaz Uzun‟un romanları Türkiye‟de yeniden basılan ilk Kürtçe romanların 

arasında yer almıĢtır. Hawara Dîcleyê romanı ise ilk defa doğrudan Türkiye‟de 

basılmıĢtır. (Scalbert Yücel, 2018; 203) Uzun‟un bir amacı da Türkiye‟deki Kürtçe 

bilmeyen okurlara ulaĢmaktı. Bu sebeple her bir kitabının Türkçe çevirisine çok özen 

göstermiĢtir. (Üstündağ, 2019; 88-93) Türkiye‟de Uzun‟un Türkçe çeviri ve Türkçe 

yazılmıĢ kitapları Kürtçe kitaplarının satıĢıyla kıyaslanamayacak denli çok satmıĢtır.  

                                                                                                                                                                     
edebiyatı ve romanıyla ilgili yazılarıyla da yol gösterici ve ufuk açıcı olmuĢtur. Bir dönem Kürt 

entelektüelleri tarafından çokça taĢlanan Uzun„un kendine özgüveni çok da yersiz değildir. Kürtçe 

romanın “baba“sı olmasa da Kürtçe romanı dünya romanının yanına taĢımak için bilinçli bir gayretle 

çalıĢan ilk kiĢidir, denebilir. Yanı sıra Kürtçe romanın Kürtler arasında ve dünyada tanınması için 

yoğun mesai harcamıĢtır. Uzun„un bir diğer özelliği Kürtçe romanda ilk modernist ve postmodernist 

açılımlar yapan yazar olmasıdır. Yılmaz, Uzun„a “modernist ve postmodernist Kürtçe romanın 

babası“ payesini verir. (117) Kendinden önceki Kürtçe romanların neredeyse tamamı sosyalist 

gerçekçilik anlayıĢıyla yazılmıĢtır. Bu bakımdan Uzun, Kürtçe romana yeni yollar açarak Kürtçe 

roman geleneğini Ģekillendirici bir rol oynamıĢtır.    



110 
 

Uzun, bir dönem Türkiye„de ve belli bir ölçüde dünyada en çok tanınan ve bazı 

kesimler tarafından bilinen tek Kürtçe roman yazarı olmuĢtur. 

Siyasi kiĢiliğiyle de tanınan Mahmut Baksî‟nin gençlik çağı romanı Hêlîn 

(1984) Ġsveç‟teki Kürt diasporası tarafından yayımlanan ilk Kürtçe romandır. 

(Ahmedzade, 2004, 205) 
36

 Sendikacı ve TĠP‟in Batman Ģubesinin baĢkanı olan 

Mahmut Baksî, Kürtçülük ve iki kitabı nedeniyle 15 yıla mahkûm edilir. 1970„te 

Almanya„ya göç eden Baksî, 1971„de Ġsveç„e yerleĢir. Hêlîn dıĢında Baksî„nin 

Gundikê Dono, Serhildana Mala Eliyê Ûnis, Lawikê Xerzî isimli romanları vardır. 

(Baksî, 2018) Baksî‟nin romanlarında Türkiye edebiyatındaki „toplumcu 

gerçekçilik‟in etkisi gözlemlenebilir. 

Mehmed Uzun‟un (2011; 82) genç ve umut verici olarak iĢaret ettiği Hesenê 

Metê, bazı Rus yazarlarından yaptığı çeviriler, halk masalları uyarlaması olan Ardû 

ve öykü kitabı olan Smirnoff ile Uzun‟un övgüsüne mazhar olur. Çok değil, iki yıl 

sonra çıkardığı Labîrenta Cinan romanıyla sadece öykü alanında değil roman 

alanında da Kürt edebiyatının en etkili yazarlarından biri olduğunu ispatlayarak 

Uzun‟un övgüsünün yersiz olmadığını gösterir. Metê, dili kullanma biçimi, ironik 

bakıĢ açısı ve gerçek ile hayal arasında gidip gelen kurgu dünyası ile Kürt 

edebiyatındaki en özgün yazarların baĢında gelir. Metê‟nin Tofan, Gotinên 

Gunehkar, Li Dêrê, Hefsar adında dört romanı ve Kitêba Salê adında bir öykü kitabı 

daha vardır. Metê aynı zamanda Türkçe‟ye en çok çevrilen yazarlar arasındadır.  

Ġsveç devletinden en fazla finansal destek alan yazarların baĢında gelen Firat 

Cewerî‟nin Kürt edebiyatı alanındaki asıl baĢarısı, Nûdem dergisi ve yayınlarıdır. 

Çevirmenlik, Ģiir ve öykü yazarlığının yanında Cewerî, aynı isimdeki yayınevi ve 

dergi çalıĢmalarını da aktif bir Ģekilde yürütmüĢtür. Nûdem yayınevi birçok Kürtçe 

eseri yayımlarken 40 sayı çıkan Nûdem dergisi de Ġsveç‟teki Kürt diasporası 

çevresinde edebi bir atmosfer ve canlılık yaratmıĢ, ayrıca her görüĢten Kürt yazarını 

bir araya getirme rolü oynamıĢtır. Dergi 1990‟ların ikinci yarısında Türkiye‟ye 

ulaĢtığında etkisi oraya da sirayet etmiĢtir. (Scalbert Yücel, 2018; 195-198) ”Cafe 

Nûdem” Ģeklinde hayali bir isim verilen, yayınevinin bir odasında gerçekleĢen edebi 

                                                           
36

 Ġsveç‟teki gibi edebi bir diasporanın oluĢmadığı Almanya‟da Birîndar‟ın Keça Kurd Xanê isimli 

romanı 1982‟de, Soro romanı 1983‟te yayımlanır. 



111 
 

buluĢma ve görüĢmeler de Ġsveç‟te Kürt yazarının oluĢması ve biçimlenmesinde 

büyük rol oynamıĢtır. (Scalbert Yücel, 2018; 215) 2001 yılında Nûdem dergisinin 

yayınına son verdikten sonra roman yazmaya yönelen Cewerî‟nin ilk romanı Payîza 

Dereng‟tir. Ġlk romanı Ez ê Yekî Bikujim, Lehî ve Marîa Melekek Bû, Derza Dilê Min 

izler.   

Ġsveç ekolü içinde de adı anılan Bavê Nazê, Kürt yazarının yersiz 

yurtsuzluğuna en iyi profili oluĢturur. 1946‟da Mardin‟de doğan yazar, 1957‟de 

Suriye‟ye geçer, 1969‟da da Sovyetler Birliği‟ne geçiĢ yapar. 1980‟de Moskova 

Üniversitesinde doktorasını tamamladıktan sonra 1981‟de Suriye‟ye döner, ama 

1983‟te yine Sovyetlere gitmek zorunda kalır. Yazar 1985‟te Ġsveç‟e geçer, ancak 

1988‟de tekrar Sovyetlere döner. Sovyetlerde farklı gazetecilik faaliyetlerinde 

bulunan yazar, 2003 yılında Kürdistanı Bölgesi‟ne giderek Duhok Üniversitesi‟nde 

edebiyat dersleri vermeye baĢlar, halen oradadır. Nazê‟nin oldukça hareketli yaĢam 

serüveni, onu hangi edebiyat evresinde konumlandırmak gerektiği konusunda 

araĢtırmacıların kafasını karıĢtıracak mahiyettedir. Ama en azından kısa bir dönem 

için de olsa adı Ġsveç ekolü içinde anılır. Gerçekçilik anlayıĢının en iyi 

uygulayıcılarından biri olan Nazê„nin ilk romanı, Çiyayên Bi Xwînê Avdayî ilk olarak 

1978„de Arapça, 1981„de Rusça ve nihayet 1988„de Kürtçe yayımlanır. Miriyê 

Heram, Dara Pelweşiyayî, Stokholmê Te Çi Dîtiye Bêje (1985) yazarın 

romanlarından birkaçıdır. 

2.3.6. Türkiye’de Kürtçe Roman 

Ġsveç diasporasında Kürtçe roman iyi bir geliĢim dönemi yaĢarken Türkiye‟de 

değil Kürtçe roman yazmak, tek bir Kürtçe cümle yazmak, ağır cezalara sebep 

olabiliyordu.
37

 Zira Türk kanunlarında Türkçe dıĢında herhangi bir dilde yazmak 

yasaktı. Bu yüzden 1960‟lı yıllara kadar Türkiye‟de Kürtçe adına herhangi bir üretim 

yoktur. Ancak bütün yadsıma, yasaklama ve yok saymalara rağmen Türk kanununda 

                                                           
37

 Abartılı gelebilir, ancak gerçekten de öyleydi. Musa Anter‟in 1959 tarihli Kımıl kitabı bu durumun 

en somut örneğidir. Anter, Ġleri Yurt gazetesindeki yazılarını bu kitapta bir araya getirir. Hepsi Türkçe 

yazılmıĢ gazete yazılarından birinin adı Kımıl‟dır. Söz konusu yazıda Anter, Kürtçe bir stranın birkaç 

dizesine yer vermiĢtir. Türkiye‟nin en büyük gazeteleri durum hakkında son derece olumsuz haberler 

yapar. Çok geçmeden Anter ve Ġleri Yurt‟un sorumlusu Canip Yıldırım‟a dava açılır. Ardından Anter 

tutuklanır. (Uzun, 2011; 78) ĠĢin ironisi Ģudur ki Anter tamamı Kürtçe olan Birîna Reş„i gönderildiği 

hücrede kaleme alır.   



112 
 

yasal düzenlemeye gidilmeden önce de tek tük Kürtçe kitaplar yazılmıĢtır. Bir 

yazısında Kürtçe bir stranın birkaç dizesine yer verdiği için tutuklanan Musa Anter, 

ironik bir biçimde tutuklandığı hücrede tamamı Kürtçe bir piyes yazar. Yazar piyesi 

1960‟ta yazmasına rağmen basılması, 1965‟i bulur. Türkiye‟de yayımlanan ilk 

Kürtçe kitap, Birîna Reş‟tir. (Scalbert Yücel, 2018; 169: Uzun, 2011; 79) Bunu 

Mehmet Emin Bozarslan‟ın 1978 yılında yayımladığı Meyro isimli öykü kitabı izler. 

Türkiye'deki bu ilk Kürtçe kitapların ana temaları, genellikle kırsalda yaĢayan 

Kürtler‟in sert yaĢam koĢulları, çaresizlik, geri kalmıĢlık, cahillik ve bunların yol 

açtığı sorunlardır.(Scalbert Yücel, 2018; 170: Uzun, 2011; 80) Türkiye‟de Kürtçenin 

yasaklı olduğu dönemlerdeki Kürtçe yazma çabasından bahsederken yayın serüveni 

Diyarbakır‟da baĢlayıp Ġsveç‟te sonlanana kadar düzenli aralıklarla çıkan Tirêj
38

 

(1979-1980) dergisi atlanmamalı. Ġlk Kürtçe çiftlehçeli (Kurmancî-Kirmanckî) 

dergide yazan Rojen Barnas, Berken Bereh ve Arjen Arî çağdaĢ Kürt Ģiirinin ağır 

kilometre taĢlarıdır. Rojen Barnas ve Arjen Arî, derginin Türkiye‟deki yayımı 

durunca Ģiirlerini diasporadaki Kürtçe dergilere gönderir. (Scalbert Yücel, 2018; 174: 

LaleĢ, 2012; 371) Dergide yazıları yayımlanan ve daha sonra Ġsveç‟e yerleĢen 

Malmîsanij ise özellikle Kirmanckî, Kürt aydınları, Kürt cemiyetleri ve Kürt 

gazeteciliği ile ilgili inceleme ve araĢtırmalarıyla Kürdoloji alanına önemli 

kazanımlarda bulunmuĢtur. Türkiye Cumhuriyeti‟nin kuruluĢundan 1992 yılına 

kadar, yani 69 yıllık uzun bir süre zarfında Türkiye‟de yayımlanmıĢ tek Kürtçe 

roman, Erebê ġemo‟nun Şivanê Kurd eseridir.
39

 Şivanê Kurd, 1935 yılındaki 

Sovyetlerdeki ilk baskısından yıllar sonra nihayet 1977‟de Türkiye‟de basılır. 

(Ahmedzade, 2004; 212) 

Türkiye‟den gitmek zorunda kalan Kürtler tarafından 1935‟te ilk örneği 

verilen, Sovyetler Birliği ve Ġsveç diasporası olmak üzere diasporanın iki kanadı 

üzerinden geliĢtirilen Kürtçe roman, 60 küsur yıllık bir aradan sonra en sonunda 

Türkiye‟de de varlık gösterir. Türkiye‟de Kürt dili, edebiyatı ve kültürü ile ilgili 

diğer geliĢme ve serbestleĢmelerle birlikte Kürtçe romanın yazılmasını mümkün 

                                                           
38

 Derginin sadece 4 sayısı Türkiye‟de yayınlanmıĢtır. (Scalbert Yücel, 2018: 175) 
39

 1991 yılına kadar Türkiye‟de yayımlanan toplam Kürtçe kitap sayısı ise sadece 13‟tür. Scalbert 

Yücel, hazırladığı tabloda kitap adı ve türünü vermeden sadece yıllara göre kitap sayılarını gösterir. 

Muhtemelen o zamana kadar yayımlanan kitap sayısı, Musa Anter‟in Birîna ReĢ, M. E. Bozarslan‟ın 

Meyro ve Kürt alfabesi dıĢında Tirêj, Dicle-Fırat, Deng, Roja Newe gibi dergileri ve baĢka çalıĢmaları 

da kapsıyor. (Scalbert Yücel, 2018; 246) 



113 
 

kılan asıl etken, 1991‟de Turgut Özal baĢkanlığında 1983 tarihli 2932 sayılı yasanın 

yürürlükten çıkarılmasıdır. Böylece Kürt dili kullanımı ve tanınması önündeki 

engeller, büyük oranda ortadan kalkar ve Kürt edebiyatının geliĢmesi için fırsat 

doğar. (Blau, 2017; 36) Buna rağmen yasal düzenlemeden ancak 8 yıl sonra Kürtçe 

roman Türkiye‟de yayımlanır. Günlük yaĢam ve resmi kurumlarda kullanılmayan, 

yazılı ve basılı materyallerin olmadığı, olsa da ulaĢmanın çok zor olduğu, sadece ev 

içinde kullanılan bir dil ile hem görece uzun bir zaman hem de yetkin ve esnek bir dil 

isteyen bir tür olan roman yazmak elbette kısa sürede mümkün olmayacaktı. 

Bununla birlikte Kürt dili üzerindeki yasak ve baskının kaldırılmasıyla 

birlikte Kürt dili, edebiyatı ve kültürüyle ilgili diğer çalıĢmalar bu kadar sabırlı 

olmayacaktı. 1991‟de Ġstanbul‟da kurulan MKM (NÇM) ile 1992‟de Ġstanbul‟da 

kurulan İstanbul Kürt Enstitüsü, Kürt dili, edebiyatı, kültürü, tarihi, sanatı, müziği ile 

ilgili çalıĢmaların merkezi olur.
40

 Kısa bir süre sonra Kürtçe yazmaya baĢlayan 

yazarların ya doğrudan ya da dolaylı olarak yolları bu merkezlerden geçmiĢtir. 

Nitekim MKM gerek Kürtçe kursları gerekse de bünyesinde çıkan Rewşen (1992-

1996), Jiyana Rewşen (1996-2001) ve Rewşen-name (2003) dergileri yoluyla adeta 

okurlarının yazılı Kürtçe‟yi öğrenme ve konuĢtukları Kürtçeyi geliĢtirme ana 

kaynakları olur.
41

 İstanbul Kürt Enstitüsü‟nün çıkardığı Türkçe-Kürtçe (2000) ile 

Kürtçe-Türkçe (2004) geniĢ kapsamlı sözlükler, Kürtçe kelime dağarcığını 

geliĢtirmek isteyenlerin baĢucu kitapları olur. (Scalbert Yücel, 2018; 119-120) Bu 

dergiler ve sözlükler Kürtçe okur ve yazarını, neredeyse eĢ zamanlı olarak yetiĢtirir. 

Bu dergilerdeki Kürtçe metinleri okumak isteyen okurun en büyük yardımcısı 

sözlükler olacaktır. Yazılı Kürtçeyi büyük oranda bu dergilerden öğrenen 

Türkiye‟nin ilk Kürtçe okur kitlesi sayılan bu okurlar, kısa süre sonra baĢlarda 

amatör olan yazılarını bu dergilere göndereceklerdir. Hawar ile baĢlayan Kürt yazar 

yetiĢtirme misyonu, Ġsveç diasporasında Nûdem dergisi ile takip edilir. Türkiye‟de 

90‟larda çıkan dergiler, özellikle Rewşen grubu dergileri, bu misyonu yoğun bir 

                                                           
40

 Kısa süre sonra MKM‟nin Türkiye‟nin farklı büyük kentlerinde Ģubeleri açılır. 2000‟li yıllardan 

sonra Kürt yayınevleri, dergileri gibi İstanbul Kürt Enstitüsü de Diyarbakır‟a yönelir ve bir Ģubesini 

orda açar. 
41

 Kürt dergiciliğinde özel bir yeri olan ve en uzun süreli yayınlardan biri olan Nûbihar dergisinin 

(1992) de Kürt dili öğrenimi ve geliĢmesinde önemli bir yeri olmakla birlikte bu çalıĢmanın kapsamı 

dıĢındadır. Modern edebiyatın bir türü olan Kürtçe romanın ortaya çıkması ve geliĢiminde etkili olan 

çalıĢmaların incelendiği bu çalıĢmada Nûbihar, dini misyonu, klasik edebiyata olan meyli sebebiyle 

konu dıĢı kalmaktadır.  



114 
 

biçimde yürütür. RewĢen grubu dergilerinde yazıları yayınlanan Kawa Nemir, M. 

Zahir Kayan, Dilawer Zeraq, Cîhan Roj, Yaqob Tilermenî, Îrfan Amîda, Rênas Jiyan, 

Çiya Mazî, Berken Bereh, Salih Kevirbirî, Serkeft Botan, Edîp Polat, ġêxmûs Sefer, 

Lal LaleĢ, Arjen Arî, Remezan Alan, Osman Mehmed, Dost Çiyayî gibi bazıları 

sonradan Türkiye‟deki modern Kürt edebiyatın belirleyicileri olacak isimler bu dergi 

geleneğinde yetiĢir. Arjen Arî ve Berken Bereh gibi bazı isimler hariç, bu isimlerin 

çoğunluğu Kürtçe okuma-yazmayı 90‟lı yıllarda öğrenmiĢ, 90‟lı yılların ortalarında 

yazmaya baĢlamıĢ ve 2000‟li yılların baĢında kitaplarını yayımlamıĢlardır. Bu 

yazarlar genelde o dönemde üniversite okumakta ya da yeni bitirmiĢ; devlet memuru 

ve hatta çoğunluğu öğretmendi. Bu yazarlar, “RewĢen KuĢağı” olarak 

adlandırılmıĢtır. Zaten Jiyana Rewşen ve devamındaki Rewşen-name‟nin amacı, yeni 

bir nesil/ekol meydana getirmekti. Türkiye‟deki ilk Kürt yazarların yaratılmasında 

büyük rolü dikkate alındığında bu amaca ulaĢıldığı görülür. RewĢen kuĢağı yazarları 

daha sonra Sî, Bajar, Belkî ve Lîs yayınevleri ile W dergisi gibi alanlarda yeniden 

Ģekillenecektir. (Scalbert Yücel, 2018; 184-188/199-200) 

Türkiye‟de Kürtçe romanın ortaya çıkmasında Rewşen grubu dergilerinin rolü 

hiçbir surette yadsınamaz.
42

 Bir bakıma Kürtçe okur-yazarlık eğitim merkezi olan bu 

dergiler, modern edebiyatın Ģiir, kısa düzyazı, tiyatro gibi türlerinde yazabilen 

yazarlara kapı açar. 1990‟ların sonuna gelindiğinde ise bu dergiler, yazarlarını artık 

roman yazabilecek donanımlarla donatmıĢlardır: Kürtçe kelime dağarcığı, görece 

standart bir Kürtçe ve edebi bir dil. Romanlar doğrudan buralarda tefrika edilmese de 

bu dergiler, Türkiye‟de Kürtçe roman yazmanın zeminini hazırlayan bir rol 

oynamıĢlardır. Nitekim Türkiye‟deki ilk Kürtçe roman yazarları bu dergi 

çevrelerinden çıkmıĢtır: Îbrahîm Seydo Aydoğan, Remezan Alan, Yaqob Tilermenî, 

                                                           
42

 Dergilerin (özellikle Hawar, Nûdem, Rewşen grubu) Kürtçe romanın ortaya çıkmasındaki rolü ile 

bazı Ortadoğu ülkelerinde, örneğin Türkiye, gazete ve dergilerin romanın ortaya çıkıĢı ve 

geliĢmesindeki rolü birbirine karıĢtırılmamalıdır. Türk romanları, doğuĢundan uzun bir süreye kadar 

çoğunlukla önce bir gazetenin ya da derginin her sayısında parça parça yayınlanır, daha sonra 

genellikle kitap olarak çıkardı. Türk edebiyatında tefrika roman geleneği, 1950‟li yıllar gibi geç bir 

döneme kadar devam eder. Örneğin YaĢar Kemal‟in İnce Memed romanı tek parça olarak çıkmadan 

önce Cumhuriyet gazetesinde 1953-54 yılları arasında tefrika olarak basılır. Bkz. Tefrika yoluyla 

yayımlananTürkRomanları.http://edebiyat.k12.org.tr/listeler/Tefrika+Yoluyla+Yay%C4%B1mlanan+

T%C3%BCrk+Romanlar%C4%B1/6. Kürt edebiyatında tefrika roman olgusuna, örneğin Kürdistan 

Bölgesi‟nde, rastlanmakla birlikte bu, bir gelenek oluĢturmayacak kadar istisnai bir durumdur. 

Bununla birlikte Kürt gazeteciliği ve dergiciliği, Kürtçe romanın ortaya çıkmasında önemli bir yere 

sahiptir. Kürt gazete ve özellikle edebi dergilerinin önemi, Kürt yazarını roman yazabilecek donanım 

ve birikimle donatmasından gelir. 



115 
 

Mîran Janbar. Benzer biçimde bu dergilerde yazan ve daha sonra Ģair kimliğiyle 

tanınan bazı Ģahsiyetler günümüzde Ģiiri bırakıp roman yazmaya yönelmiĢlerdir. 

Dilawer Zeraq, Îrfan Amîda, Rênas Jiyan gibi Türkiye‟deki modern Kürt 

edebiyatında Ģair kimlikleriyle öne çıkan kiĢilerin peĢ peĢe roman çıkarmaları, roman 

türünün günümüzde daha çok talep görmesiyle açıklanabilir. Benzer durum, okuma 

gruplarına katılan bazı okurların Kürtçe yazmaya, öykü yazmakla baĢlayıp roman 

türüne yönelmesinde de görülür.  

Kürtçe roman ile ilgili inceleme ve tartıĢmalarda, problematik bir durum arz 

eden konulardan biri, bir Kürtçe roman geleneğinin olup olmadığıdır. HaĢim 

Ahmedzade‟nin de altını çizdiği gibi ulusal bir vatanın sınırları dâhilinde, dolayısıyla 

kültürel, toplumsal ve siyasi bağlamlarda organik bağlar ile düz çizgisel hatta 

ilerleme anlamında ulusal bir Kürt edebiyatı ve dolayısıyla Kürtçe roman 

geleneğinden bahsetmek mümkün değildir. Ancak Kürtçe romanın uzmanları ve 

tarihçileri genellikle coğrafik, diyalektik ve alfabetik farklılıkları görmezden gelerek 

Kürtçe romanı bir bütün olarak değerlendirme çabasındadırlar. (2011; 128) Kürtçe 

roman yazarlarının ortak dil, kültür ve geçmiĢe ait olmaları ve Kürt yazarın diğer 

parçalardaki Kürtçe romanlarına ulaĢma ve onlardan beslenme çabası, bir dereceye 

kadar bir Kürtçe roman geleneğinden bahsetmeyi mümkün kılar. Ancak Kürt 

edebiyatını ulusal ve bütünlüklü bir fenomen olarak görme niyet ve çabalarının 

ötesinde, modern Kürt edebiyatı ve romanını mikro bazda, organik iliĢkiler ve 

doğrudan birbirinden beslenme bağlamında Irak-Ġran Kürdistanı ile Diaspora 

(Sovyetler Birliği, Hawar ve Ġsveç ekolleri)-Türkiye-Suriye Kürdistanı olmak üzere 

iki gelenek Ģeklinde ele almak daha gerçekçi olacaktır.
43

 Bu bağlamda Türkiye‟deki 

modern Kürtçe edebiyat ve roman, Sovyetler Birliği, Hawar ve Ġsveç Kürt 

edebiyatından beslenir. Ancak bir taraftan da kendinden önceki bu ekollerin 

oluĢturduğu gelenek içinde kendine yeni bir yol bulmak adına onlardan ciddi 

anlamda bir kopuĢ da gerçekleĢtirir. (LaleĢ; 2012; 372) Kendinden önceki gelenekten 

gerektiği kadarıyla beslenir, ama eğer hiçbir değiĢiklik ya da yenilik yapmadan 

                                                           
43

 Mehmed Uzun, modern Kürt edebiyatını Irak-Ġran, Sovyetler Birliği ve Türkiye-Suriye olmak üzere 

üç farklı grupta inceler. (Uzun, 2011) Ġsveç ekolünü ayrı bir dönem olarak almaz, Türkiye‟de üretilen 

edebiyatın içinde gösterir. Bizce, Ġsveç ekolü farlı dinamik, Ģart ve motivasyonların ürünü olarak 

değerlendirilmekle birlikte Sovyetler Birliği, Ġsveç, Suriye ve Türkiye Kürtçe romanı bir arada 

incelenmelidir. 



116 
 

onların çizgisinden gitseydi bir taklitten ibaret olacaktı. Bu sebeple beslendiği 

kaynaklara eleĢtirel bir bakıĢ ve kaynaktan belli sapmalar kaçınılmaz olur. Bu 

çerçevede Türkiye‟deki Kürtçe roman, Kafkas ve Ġsveç romanının belli bir ölçüde 

devamı ve bir ölçüde de bu gelenekten bir kopuĢ olarak değerlendirilmelidir. 

1980‟ler boyunca Stockholm‟u mesken tutan Kürt edebiyatı ve yazarları 

1990‟lardan sonra yavaĢ yavaĢ Ġstanbul‟a yönelir. 1990‟larda Kürt gazete ve 

yayınevlerinin neredeyse tamamının Ġstanbul‟da konumlanması, Ġstanbul‟u Kürt 

entelektüel ve yazarlarının vazgeçilmez merkezi yapmıĢtır. 2000‟li yıllarının baĢında 

OHAL‟ın kaldırılması ve Kürt siyasetindeki geliĢmelerin de etkisiyle Diyarbakır 

Kürt yazar ve entelektüel, yayınevi, dergi ve kurumlarının hâkim mekânı olur. 

Birbirinin devamı olan bu merkezler aynı zamanda birbirleriyle bir çeĢit rekabet 

halinde olmuĢlardır. Nihayetinde Kürt edebiyatının baĢkenti hali hazırda 

Diyarbakır‟dır. (Scalbert Yücel, 2018; 214) Diasporada doğup geliĢen Kürtçe roman, 

artık gerçek anlamda yurdunda yeĢermeye baĢlar.  

Türkiye'de ortaya çıkan Kürt yazarların diasporadaki Kürt yazarlardan en 

önemli farklarından biri, siyasi bir parti veya çevreyle doğrudan bağlantılı 

olmamalarıdır. Doğrudan bir siyasi partinin üyesi olan veya aktif siyasi faaliyetlerde 

bulunanlar olsa bile istisnadır. (Scalbert Yücel, 2018; 186)
44

 Yeni dönem Kürt 

yazarını Ġsveç Kürt yazarından ayıran asıl fark Kürtçe yazma motivasyonundaki 

dönüĢümdür. Bize göre yeni dönem Kürt edebiyatı ve özellikle romanının en kritik 

özelliği, Kürtçe yazma motivasyonun yer değiĢtirmesidir. Mehmed Uzun‟un 

Ģahsında Ġsveç Kürt yazarının asıl amacı, Kürt diliyle roman yazılabileceğini ispat 

etmektir. O dönemdeki yazar söyleĢileri veya romanla ilgili incelemelere 

bakıldığında Kürtçe romandan bahsedilirken Kürt dili vurgusunun çokça yapıldığı 

görülecektir. Temel amaç, dünyadaki diğer milletlerin katıldığı kervana “uygar ve 

kadim bir dili” olan Kürtlerin de katılabileceğini dünyaya ilan etmektir. Kervana 

daha önce, 1935‟te, girilmiĢti zaten, ama Ġsveç Kürtçe romanı hem bu kervana biraz 

daha geliĢmiĢ örnekler katmak hem de katıldığını dünyaya yüksek sesle duyurmak 

                                                           
44

 Scalbert Yücel‟in bu iddiası, bir dereceye kadar doğru olsa da Türkiye‟deki Kürt yazarların Kürt 

siyasetinden tümüyle uzak olmadığını not düĢelim. Her ne kadar siyasi partilerde doğrudan aktif rol 

almaktan uzak dursalar da Kürtçe yazmaları bile baĢlı baĢına siyasi bir duruĢ anlamına geliyordu. 

Nitekim Türkiye‟deki çoğu Kürt yazarın tam da siyasi duruĢları nedeniyle bir cezaevi, hiç olmasa 

gözaltı serüveni olmuĢtur.  



117 
 

bakımından misyonunu baĢarıyla yerine getirmiĢtir. Diaspora Kürtçe romanından 

beslenen ve belli bir ölçüde devamı sayılabilen Türkiye‟deki Kürtçe roman, bir adım 

öne geçer. 1990‟lar sonrası Kürt yazarları, Kürtçe romanın kervana dâhil olduğunu 

bilir, ancak diğer millet ya da dillerin romanıyla kıyaslandığında çok az Kürtçe 

roman yazıldığını fark eder. Bu çerçevede 1990‟ların sonunda ilk örnekleri çıkaran 

Türkiye‟deki Kürt yazarının roman yazmasının temel motivasyonu, “gecikmiĢlik 

duygusunu” telafi etmeye yöneliktir. Diaspora Kürtçe romanı Kürtçe‟nin varlığı ve 

yetkinliğini ispatlarken; 1990‟lar sonrası Kürtçe romanı, çok sayıda örnekle 

gecikmiĢliğin acısını çıkarmak ister. Kürtçe roman artık daha sabırsız ve acelecidir, 

artık kendi Ģahsında Kürt dilini ispat etmek değil bizzat kendini ispat etmenin zamanı 

gelmiĢtir. 

Türkiye‟deki Kürtçe romanın baĢlangıç yılları olarak varsayabileceğimiz 

1999 ve 2009 yılları arasında yazılan roman ve yazarları Ģöyle sıralanabilir: Reş û Spî 

(1999) - Îbrahîm Seydo Aydoğan, Kejê (2001) ve Mişextî (2009) - Adil Zozanî, 

Saturn (2002) - Remezan Alan, Li Qeraxê Şevê (2002) - Kemal Örgün, Gulên 

Azadiyê (2003) - Qahir Firat, Ardûda (2004) - Mîran Janbar, Jar Lê Sermest (2004) - 

Lokman Ayebe, Sêbareya Mêrdînê ( Kitim 2005, Qerebafan 2009, Bavfileh 2009) - 

Yaqob Tilêrmenî, Bêhna Axê (2005) - Omer Dilsoz, Nameyek Ji Xwedê Re (2007) - 

Yunus Eroğlu, Ristemê Zal (2007) - Edîp Polat, Rojnivîska Spînoza (2008) - ġener 

Özmen, Gîtara Bêtêl (2009) - Cîhan Roj. 

Türkiye‟de Kürtçe romanın ortaya çıkmasında önemli rol oynayan bu 

yazarlardan bazıları ilk romanlarıyla yetinmiĢ, bazıları birer roman daha yazmıĢ, 

bazıları ise roman yazarlığını günümüze dek getirmiĢtir. Bu yazarlardan bazıları 

romanın yanı sıra Kürt edebiyatı, özellikle Kürtçe romanla ilgili akademik 

çalıĢmalarıyla da tanınır. Türkiye‟de yaĢayan Kürtler tarafından yazılan bu ilk 

romanların bazıları, örneğin Saturn, Sêbareya Mêrdînê, Nameyek Ji Xwedê Re ve 

Rojnivîska Spînoza, kurgulama ve anlatı teknikleri bakımından beklentilerin ötesinde 

ve ĢaĢırtıcı derecede baĢarılıdır. Türkiye‟deki bu ilk dönem Kürt yazarların Ġsveç ve 

onun üzerinden Hawar Ekol‟nün kaynakları ve Kafkas romanı ile Janî Gel, 

Pêşmerge gibi diğer parçalardaki Kürt romanlarına ulaĢması ve ayrıca Türkiye‟de 

edebiyat dünyasındaki canlılık, bu ilk romanların baĢarısına belli derecelerde katkı 



118 
 

sağlamıĢtır. Bu baĢarıda rol oynayan bir diğer etken, yazarların eğitim durumları ve 

muhtemelen aktif siyasetin dıĢında durup yazma edimini temel bir uğraĢı olarak 

benimsemeleridir. Bu yazarların bazıları Türkiye‟nin en iyi üniversitelerinde, hatta 

bazıları doğrudan farklı dillerin dil ve edebiyat bölümlerinde okumuĢ, üniversite 

eğitiminin dıĢında da kendini iyi yetiĢtirmiĢ bireylerdir. Bazıları eserleri orijinal 

dilinden çevirmek, bazıları edebiyat ve roman teorisi üzerine yazmak suretiyle 

edebiyat ile içli dıĢlıdır.  

Türkiye‟deki durum bağlamında son on yılda aktif olan okuma gruplarının 

Kürt yazar yetiĢtirme misyonu bakımından önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 

Okuma gruplarının Kürt yazarın yetiĢmesine katkısı, birkaç açıdan kayda değerdir. 

Ġlk olarak dergi veya baĢka basılı bir ürün ile okuma gruplarının yazarlığın 

Ģekillenmesine katkısı arasında bir fark olduğu görülür. Basılı bir ürün okurken birey 

yalnızdır ve okuduğunu anlamlandırma sürecinde baĢka bir okurla etkileĢimi söz 

konusu değildir. Düzenli aralıklarla, üzerinde anlaĢılan bir romanın okunup gelindiği 

okuma grupları ise aynı metnin farklı kiĢilerce anlamlandırıldığı ve analiz edildiği 

mekânlarıdır. Bu bakımdan yazarlık birikimi buralarda Ģekillenen kiĢilerin edebi bir 

metnin okur tarafından alımlanma biçimlerinin farkında olarak yazacağı 

düĢünülebilir. Ġkinci olarak okuma gruplarına bazı kiĢilerin sıradan bir okur olarak 

girip yazar olarak çıkması, okuma faaliyeti ile yazma arasında doğrudan bir iliĢki 

olduğuna dikkat çeker. Tahir Taninha, Hesen Ġldiz, Erol ġaybak, Burhan Tek, Mem 

Zînistanî gibi son dönem Kürtçe roman yazarları, Diyarbakır baĢta olmak üzere farklı 

Ģehirlerdeki okuma gruplarının katılımcısı olmuĢtur. Bu Ģahsiyetlerin aktif olarak 

okuma günlerine katılmaları, hatta bu etkinlikleri organize etmeleri, okuma faaliyeti 

ile yazma eylemi arasındaki iliĢki bağlamında bu grup okumalarının Kürt yazarın 

yetiĢmesinde önemli bir rol oynadığını ortaya koyar.
45

 

Türkiye‟de Kürt romanlarının tamamına yakını Kurmancî lehçesindedir, 

ancak çok az sayıda da olsa Kirmanckî lehçesinde de roman yazılmıĢtır. Ġlk 

Kirmanckî romanı, Deniz Gündüz‟ün 2000‟de yayımladığı Kilama Pepûgî‟dir. 

Diğerleri ilk Kirmanckî romanları sırayla Ģöyledir: Gula Çemê Pêrre (2007) - 

                                                           
45

 Kürtçe okuma grupları hakkında ayrıntılı bilgi ve istattistikler için bkz. Ġlyas Suvağci, “Lêkolînek li 

ser Komên Xwendinê yên Kurdî”, The Journal of Mesopotamian Studies, s. 61-79, C. 6, S. 1, 2021. 



119 
 

Munzur Çem, Kilama Şîlanê (2007) - Ġlhami Sertkaya, Zifqêra Berî (2009) - Jêhatî 

Zengelan, Soro (2010) - Deniz Gündüz. Kirmanckî romanların Kurmancî 

romanlardan en büyük farkı, politik angajman, ulusal alegorî ve dîdaktîzmdem uzak 

olmasıdır. (Yûsiv, 2011; 69-72) Son olarak Pınar Yıldız, Kirmanckî lehçesinde o 

zamana kadar yayımlanmıĢ romanların bibliyografyasını
46

 iliĢtirdiği bir makalesinde, 

14 tane Kirmanckî roman ve 7 tane de baĢka dillerden Kirmanckî‟ye çevrilmiĢ roman 

tespit etmiĢtir. (Yıldız, 2020; 74-97) 

Türkiye‟deki Kürtçe roman da genel Kürtçe roman gibi sorumluluk ve görev 

duygusu, gecikmiĢliği telafi etme motivasyonuyla yazılır. Diğer taraftan baĢlangıçtan 

bugüne Kürtçe roman, büyük oranda edebi kaygılardan çok „toplumsal fayda‟ 

zemininde yazılmıĢtır. O yüzden anlatıbilim ve roman estetiği açısından 

değerlendirilebilecek çok iyi örnekler olmakla birlikte bunlar çok azdır. Kürtçe 

roman, çoğunlukla sosyolojik ve politik yani tematik incelemelere daha müsait bir 

alandır. Tematik bağlamda Kafkas, Ġsveç ve Türkiye Kürtçe roman, birbirinden 

ayrılır. Kafkas Kürtçe romanında, daha çok sosyalist realizm çerçevesinde yeni 

vatan, yeni insan, komünizm propagandası, parti çalıĢmaları, geçmiĢin reddi ile 

Ģimdinin güzellemesi, halkların kardeĢliği, okumaya övgü, cehaletin yok edilmesi, 

kapitalist düzene nefret, sınıf bilinci temaları ön plandadır. Ġsveç Kürtçe romanında 

ise yalnızlık, yabancılaĢma, mistisizm, vatan özlemi, ünlü Kürt entelektüellerinin 

temsiliyeti, Türkiye‟deki çatıĢma gibi konular iĢlenir. Türkiye'de yazılan romanlara 

gelince, Türkiye‟nin metropollerine göç etmek zorunda kalmıĢ Kürt ailelerinin 

yaĢadıkları maddi-manevi zorluklar, süregelen savaĢın yarattığı bireysel ve toplumsal 

travmalar, Kürt folkloru, bireysel çıkmazlar, siyaset ile sosyal yaĢam arasına 

sıkıĢmıĢlık, çatıĢma saflarına katılan gençler, Kürt düĢmanlarının amansızlığı gibi 

temalara daha çok rastlanır. (Alan, 2019; 16-17) Ayrıca ĢehirleĢmeyle gelen 

                                                           
46

 Kürtçe roman üzerine lehçe temelinde baĢka bibliyografik çalıĢmalar da mevcuttur. Özellikle 

Kurmancî romanlarla ilgili farklı tarihlerde farklı araĢtırmacılar tarafından bibliyografik listeler 

hazırlanmıĢtır. 2020‟de yayımlanan M. Emin Purçak‟ın çalıĢması kendinden önce yapılan 

bibliyografik çalıĢmaları değerlendirmesi, listelediği romanların yayınevleri, basıldıkları Ģehirler, 

yazarların cinsiyeti gibi konular ile ilgili genel istatistikler oluĢturması açısından dikkat çeker. 

Bununla birlikte Purçak‟ın titizlikle hazırladığı liste, Kurmancî roman üzerine o zamana kadar 

yapılmıĢ en kapsamlı liste özelliği de göstermektedir. Bu bibliyografik listede sadece Kurmancî 

lehçesinde o güne kadar yazılmıĢ 533 roman tespit edilmiĢtir. Bkz. Mehmet Emin Purçak, “Xebateke 

Bîbliyografîk ji bona Romanên Kurmancî”, Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî, S. 3, 2020.  



120 
 

modernleĢmenin çarpıklığı ve günlük yaĢamda Kürtçe kullanımının düĢmesi, dikkat 

çeken diğer temalardandır. 

Devletsiz bir ulus olan Kürtlerin genel durumu ve Kürtçe‟nin statüsü göz 

önüne alındığında Kürtçe romanın günümüzde hem nicel hem de nitel bakımdan iyi 

bir durum sergilediği söylenebilir. Yazarlar, genellikle roman sanatının gerekleri 

doğrultusunda yazarken yayınevleri de daha seçici davranmaktadır. 1990‟larda 

yazmaya baĢlayan bazı isimler günümüzde de istikrarlı bir Ģekilde yazmaya devam 

ederken genç yazarların da ilk romanlarıyla öne geçtiği görülmektedir. Kürtçe 

yazmaya Ģiir ve öyküyle baĢlayan çoğu yazar, günümüzde roman türüne yönelmiĢ 

durumdadır. Kürtçe roman yazımı artarken buna paralel olarak okurun da son 

yıllarda bariz Ģekilde arttığı, romanların satıĢından gözlemlenebilmektedir. 

Günümüzde çok sayıda Kürt yazarın romanları baĢka dillere çevrilmektedir. Bu 

durum, bu romanların baĢarılı olduğunun bir kanıtıdır. Kürtlerin dünyanın dört bir 

yanına dağılmıĢ olması beraberinde farklı kültür ve edebiyatlarla yoğun bir etkileĢim 

içinde olmasını sağlamıĢtır. Bu durum da Kürtçe romanda zengin içerik ve farklı 

anlatım Ģekillerinin ortaya çıkmasına sebep olmuĢtur. Bu doğrultuda günümüzde 

yazılan Kürtçe romanın hem içerik hem de biçim bakımından oldukça zengin ve 

çeĢitli olduğu iddia edilebilir. Diğer taraftan günümüzde, farklı bölgelerdeki Kürt 

yazarların birbirlerinin çalıĢmalarını yakından takip ettiği görülmektedir. Bu 

durumun farklı lehçelerde yazan Kürt yazarların doğrudan birbirinden beslenmesine 

yol açacağı düĢünülmektedir.     

2.4. KÜRTÇE ROMAN’DA ESTETĠK 

Kürtçe roman üzerine çalıĢan bazı araĢtırmacılar 1990‟ların sonuna kadarki 

roman üretiminde estetik kaygıların göz önünde bulundurulmadığını, değiĢimin 

2000‟lerde baĢladığını iddia eder. (Sun, 2014; 2-4) Eğer sadece Türkiye‟de üretilen 

Kürtçe romanlarla sınırlı olsaydı iddia doğal olarak doğru olacaktı, zira burada 1999 

öncesinde Kürtçe romanın bu evresi için değerlendirmeye tabii tutulacak tek bir 

roman yazılmamıĢtır. Oysa Kürtçe romanın bütün evreleri göz önünde tutulduğunda 

2000 öncesinde ender de olsa estetik yönü gayet sağlam Kürt romanları mevcuttur. 

Kürtçe romanda estetik ve anlatıbilimsel bakımdan yetkin örneklerin verilmesi 

çoğunlukla 1990‟larla birlikte baĢlar. Bu bakımdan 90‟lar Kürtçe roman için bir 



121 
 

kırılma noktası, değiĢim ve dönüĢümün baĢlangıcıdır. Bazı araĢtırmacılar da 90‟lı 

yıllarda Kürtçe romanın hem sayısal hem niteliksel bakımdan geliĢtiğini onaylar. 

90‟lı yıllar Kürtçe romanı ile öncesindekiler arasında genel bir karĢılaĢtırma 

yapıldığında, basitten çok daha karmaĢık yapılı romanlara yönelme olduğu 

görülecektir. (Ahmedzade, 2011; 58-59) Nitekim 2000‟ler öncesi yazılmıĢ ve en 

baĢarılı Kürt romanları arasında yer alan  Helîm Yusiv‟ın Sobarto, Eta Nehayî‟nin 

Gulên Şoran, Hesenê Metê‟nin Labîrenta Cinan, Mehmed Uzun‟un Bîra Qederê gibi 

romanlar, bu durumun en somut örnekleridir. 1990‟lardan sonra Kürtçe romanın hem 

içerik hem yapısında büyük kırılmalar yaĢanır. Kürtçe romanlar, 1990‟ların 

baĢlangıcına kadar sosyalist realizm ve klasik realizm anlayıĢıyla yazılmıĢtır. 

1990‟larla birlikte Kürtçe roman, Uzun‟la baĢlayan modernist ve postmodernist 

teknik ve yöntemleri uygulamaya baĢlar. Bu değiĢim ile birlikte surrealizm, fantastik, 

büyülü gerçekçilik, bilinç akıĢı, iç monolog, metinlerarasılık, üstkurmaca gibi 

teknikler Kürtçe romana girer. Böylece olayların basit bir biçimde art arda 

sıralanması, tek yönlü ve düz karakterler, ilahi anlatıcı yerini karakter bilincinin 

sergileniĢi, çok yönlü ve karmaĢık karakterler, çoklu veya karakter-anlatıcılara 

bırakmıĢtır. Ayrıca Kürtçe romanın üretildiği coğrafyaya göre değiĢen yoğun Fars, 

Arap, Türk, Rus gibi yabancı edebiyatların yoğun etkisi azalmıĢ, bu dillerden bolca 

ödünç kelime almaktan saf bir Kürtçeye yöneliĢ baĢlamıĢtır. (Ahmedzade, 2011; 38-

40) Böylece Kürtçe roman, hem teknik hem de dil bakımından daha orijinal bir 

görünüm kazanmaya baĢlar. Büyük oranda Mehmed Uzun‟un giriĢimleriyle Kürtçe 

romanın rüĢtünü dünya çapında ispat etmesi ve sonrasında 1990‟lardan baĢlayan çok 

yönlü geliĢimiyle birlikte Kürt yazarlar, roman türünün tarihsel geliĢim aĢamalarını 

birebir takip etmeyecekti. Zaten Kürtçe roman, 200-300 yıllık bir gecikmeyle dünya 

roman geleneğine girmiĢ, 55-60 yıl boyunca da bütünlüklü ve sürekli bir tradisyon 

yaratılamamıĢtı. Dünya romanının seviyesi ve hızına yetiĢebilmek için Kürt 

yazarının önünde tek bir yol vardı: Kendinden önce aĢınmıĢ yolları çok yüksek 

hızlarla geçmek ve bugünü yakalamak. Zaten oldukça geç kalınmıĢtı, artık 

bekleyecek zaman yoktu. Geç kalmıĢlığın öfkesi ve yetiĢmenin özlemiyle Kürtçe 

roman dörtnala koĢmak zorundaydı. Nitekim 1990‟lardan baĢlamak üzere, 

2000‟lerde daha yoğun biçimde Kürtçe romanlar, hem sayısal olarak çok üretilmeye 

baĢlar hem de anlatım metodları ve kurgulama sanatı itibariyle çok çeĢitlilik gösterir. 



122 
 

Artık realist, modernist, postmodernist romanlar aynı anda yayımlanmaya, 

bilimkurgu, polisiye, fantastik gibi farklı türler denenmeye baĢlar. Uzun yıllar süren 

ontolojik anlamda var olma savaĢından sonra Kürtçe roman, 1990‟lardan itibaren 

kısmen, günümüzde daha görünür olan estetik düzeyde var olma yarıĢına girmiĢtir, 

denebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EDEBĠ ANLAYIġLAR ĠLE ANLATICI PERSPEKTĠF VE 

SÖYLEM BAĞLAMINDA KÜRTÇE ROMANININ 

ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ 

Bu bölümde realizm, modernizm ve postmodernizm anlayıĢları çerçevesinde 

üç farklı bölümde ikiĢer Kürtçe romanın anlatıcı, perspektif ve söylem analizi 

yapılacaktır. Herbir bölümde sözkonusu anlayıĢa kısaca değinildikten sonra o 

kategoride seçilmiĢ iki romanın analizi yapılacaktır. Böylece Kürtçe romanın ele 

aldığımız anlatıbimsel unsurlar bağlamında geçirdiği değiĢim ve dönüĢümü 

gözlemlenecektir. Realizm, modernizm ve postmodernizm ile bu anlayıĢların 

etkisinde yazılmıĢ Kürtçe romanları ele almadan önce genel itibariyle edebiyat 

anlayıĢı kavramına değinmek istiyoruz.  

 Edebiyat, içinde yazıldığı tarih ve toplumun düĢünsel, felsefi, politik, 

ekonomik faktörleriyle Ģekillenen estetik formlar olarak tanımlanabilir. Bu yüzden 

edebiyatı kendi içine kapalı, bilimsel, kültürel, tarihi, politik, toplumsal, teknolojik, 

ekonomik, felsefi geliĢmelerden bağımsız bir disiplin olarak düĢünmek doğru 

değildir. Tam da adını andığımız disiplinlerle karĢılıklı bir etkileĢim içinde sürekli 

değiĢim ve dönüĢüme açık bir alandır. Edebiyattaki geniĢ kapsamlı dönemsel 

değiĢim ve dönüĢümler, edebi akımlar kavramı ile ifade edilir. Edebiyat bir taraftan 

dönemin değiĢik alanlarındaki değiĢimlerden etkilenip belli bir anlayıĢ altında 

üretilirken diğer taraftan edebiyat metinleri dönemin ve toplumun hayata bakıĢı, 

düĢünsel yaĢamına yön verebilen güçtedir. Bu bağlamda edebiyat toplumun 

ideolojik, politik, toplumsal düĢünüĢünü Ģekillendirebilir. Dolayısıyla edebiyat 



124 
 

akımları Ģeklinde kategorize edilen edebi anlayıĢ ya da meyiller, farklı dönemde 

biçim ve içerik bakımından belli baĢlı ortak noktalar barındıran yapıtların 

yazılmasını sağlar. Ancak edebi akımları baĢlangıç ve bitiĢleri net ve kesin tarihler 

arasına sıkıĢtırmak, bir akımın belli bir tarihte sonlanıp artık o anlayıĢla edebi eser 

üretilmediğini düĢünmek hatalı sonuçlara neden olur. Gürsel Aytaç‟ın da değindiği 

gibi aynı zaman dilimlerinde farklı edebi akımların etkisinde üretilmiĢ metinler tespit 

etmek mümkündür. (2003; 271) Bununla birlikte edebi akımlar genellikle bir 

öncekine karĢı bir baĢkaldırıĢ, bir karĢı koyuĢ ve reddiye zemininde doğmuĢtur. 

Genellikle bir döneme hakim olan edebi bir anlayıĢ etkisini kaybettiğinde veya 

eskidiğinde karĢısında yeni bir anlayıĢ konumlanır ya da daha güçlü bir düĢünsel 

arka plana sahip bir edebi anlayıĢ geçerli karĢı koyuĢlarla yürürlükteki edebi akımı 

zayıflatıp yerine geçer. 

Edebiyat akımlarını konu edinen çalıĢmalar, konuyu Batı edebiyatı 

bağlamında ele alır. Çünkü dünyanın geri kalan edebiyatlarını da Ģekillendiren 

edebiyat akımları, Avrupa‟daki köklü siyasi, bilimsel, felsefi, kültürel ve toplumsal 

değiĢimlere dayanır. Söz konusu değiĢim ve dönüĢümlerle belirginleĢen edebi 

anlayıĢlarla yazılmıĢ Avrupa klasiklerini ortaya çıkaran kültürün temel kaynakları, 

Antik dünyanın kültürü ve Hristiyanlık‟a kadar uzanır. Edebi akımların hepsi, 

romantizm ve postmodernizm dıĢında Fransa‟da doğmuĢtur. Fransa kültürünün etkin 

olduğu Batı coğrafyasında olmayan Rusya gibi ülkeler de Avrupa romanının 

etkisiyle kendine özgü bir yapı oluĢturmuĢ, Dostoyevski, Tolstoy ve diğer yazarlarla 

Dünya edebiyatını Ģekillendirmeye baĢlamıĢtır. Bu yüzden 19.yy‟dan itibaren Batı 

edebiyatı kavramı, söz konusu Rus yazarları da kapsar biçimde geniĢler. Günümüzde 

Batı edebiyatı kavramı, Asya, Ġskandinav Ülkeleri, Latin Amerika, Kuzey Afrika 

ülkelerinin edebiyatlarını da içermektedir. Bu bağlamda Batı edebiyatı kavramı, 

sadece coğrafik olarak Avrupa‟da yer alan ülkelerin edebiyatlarını değil, Avrupa 

felsefesi, düĢüncesi, kültürü ve medeniyetinin etkisiyle yazılmıĢ tüm dünya 

edebiyatını ifade eder bir kapsamdadır.
47

  

                                                           
47

 Batı edebiyatı kavramı hakkında geniĢ bilgi ve açıklamalar için bkz. Emel Kefeli, Batı Edebiyatında 

Akımlar, (2. Baskı), Dergâh Yayınları, Ġstanbul, 2014, s. 9-14. 



125 
 

Tüm dünya, kaynakları Batı‟dan çıkan bir edebiyat anlayıĢının kapsam 

alanında olduğuna göre senkronize bir dünya edebiyatından bahsedilebilir mi? Her 

ülkenin edebiyatı kendi koĢulları ve imkânları dahilinde incelendiğinde Avrupa 

ülkelerinde edebi akımlar bağlamında klasisizm, romantizm, realizm, modernizm, 

postmodernizm Ģeklinde paralel bir ilerleme söz konusuyken baĢka ülkelerde ilk 

birkaç evre atlanarak çizgiye dahil olunduğu görülür. Örneğin Batı‟da realizm akımı 

ömrünü tamamlarken Ortadoğu ülkelerinde ya daha roman doğmamıĢ ya da romanla 

yeni yeni tanıĢılmıĢ, ilk örnekler yazılmaya baĢlanmıĢtır. Bazı ülke ve uluslar 

yetiĢtiği yerden baĢlayıp sırasıyla edebi akım evrelerini takip ederken bazıları ise geç 

kalmıĢ olmanın telaĢıyla daha aceleci bir tavırla herhangi bir sıra gözetmeden belli 

baĢlı anlayıĢları aynı dönemde uygulamıĢtır.  

ÇalıĢmamızda edebiyat anlayıĢlarına yer vermemizin sebebi, roman 

analizlerinde önemli bir paradigma oluĢturması ve anlatıcı ile diğer roman 

unsurlarının bu paradigma ekseninde belli baĢlı değiĢiklikler göstermesidir. Zira 

edebi akım ya da anlayıĢlar, içerik kadar biçimi de değiĢime uğratır. Doğaldır ki 

değiĢen ve geliĢen edebi anlatılarda anlatıcı aynı konum ve iĢlevleri sürdüremez. 

ÇalıĢmamızda edebi anlayıĢlar, çoğunlukla estetik çerçevede ele alınacak, gerekli 

görüldüğü yerlerde tarihsel, felsefi arka planı incelenecek ve anlatıcının konumu 

değerlendirilecektir. Zira edebiyat akımlarını dünya çapında ve derin bilimsel, 

felsefi, toplumsal ve tarihsel arka planını ayrıntılarıyla incelemek çalıĢmamızın 

sınırlarını aĢar ve böyle bir inceleme uzmanlık alanımızın dıĢındadır. 

3.1. ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM BAĞLAMINDA 

GERÇEKÇĠ KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ 

3.1.1. Realizm 

Realizm (gerçekçilik), 19.yy‟ın baĢında belirtileri ortaya çıkıp 1850‟li yıllarda 

idealizm ve romantizme karĢı bir tepki olarak doğmuĢ ve 1880‟li yıllara kadar 

özellikle Fransa‟da etkisini sürdüren bir akımdır. Realizmin
48

 felsefe ve 

                                                           
48

 Konu edindiğimiz realizm 1850-1880 yılları arasında varlık gösteren ekoldür. Fakat ekol halinde 

olmasa da gerçekçilik, edebiyatta çok daha geniĢ yayılımlı bir anlayıĢtır. 1850‟den önce de 1880‟den 

sonra da gerçekçilik edebiyatta var olmuĢtur. Ian Watt, bu realizm ekolü öncesi gerçekçiliğin felsefi 

arka planını Descartes ve Locke‟ye dayandırır. (Watt, 2007; 9-38) Weinstein ise realizmin Ģeceresini 

gözlem tekniğinin yerleĢmesi, öznenin doğuĢu (Descartes), mutlak uzam/zaman (Newton Fiziği), 



126 
 

epistemolojisi Auguste Comte‟nin sistemleĢtirdiği pozitivizme dayanır. Pozitivist 

felsefe din, metafizik, batıl inançlara karĢı çıkarak bilimi önceler, gözlem ve deney 

metodlarıyla çalıĢır, olayları mantık esaslarıyla açıklar, rasyoneldir. Pozitif bilimler 

aracılığıyla olayların arkasındaki doğal ve değiĢmez kanunları bulma çabasındadır. 

Olayların kaynağını bulmak yerine oluĢum aĢamalarıyla ilgilenir. Pozitivist 

düĢüncenin edebiyattaki karĢılığı realizmdir. Pozitivizm, en önemlisi olmakla 

beraber realizmi doğuran tek etken değildir. 19.yy ortalarındaki toplumsal ve siyasi 

kargaĢa ve Fransız Ġhtilali, toplumun bütün katmanları gibi yazarları da etkilemiĢtir. 

Diğer taraftan Aydınlanma Çağı sonrası baĢlayan Sanayi Çağı, birçok olumlu 

geliĢmenin yanında beraberinde birçok sorunu da getirmiĢtir. Sanayi devrimiyle 

birlikte baĢlayan pazar ve hammadde ihtiyacı, bir sömürü düzenine neden olacak; 

hızla büyüyen burjuva sınıfı içinden çıktığı toplumdan uzaklaĢacak, geniĢ halk 

kitlelerinin ezilmesi pahasına iktisadi iktidara tamamen egemen olacak, sınıfsal 

ayrıĢma çok belirgin hale gelecektir.
49

 Böyle bir durumda roman kahramanının 

duyguları ve kalbiyle uğraĢacak, doğaya koĢup hayaller kuracak ne vakti ne de 

mecali vardır.
50

 Bize göre pozitivizm, realist eserin daha çok anlatma biçimiyle; 

Fransız Ġhtilali, Sanayi Devrimi ve yüzyılın diğer sıkıntıları anlatılanın içeriğiyle 

ilgilidir. Çünkü realist roman, bireyi ve toplumu bu yüzyıldaki toplumsal ve siyasi 

çevrenin içerisinde verirken anlatma tekniğini pozitivist düĢüncenin teknikleri 

Ģekillendirir. Bir anlamda realizm, pozitif ve sosyal bilimlerde uygulanan 

pozitivizmin estetik forma dönüĢtürülmüĢ halidir. 

Realizm hayatı, insanı, doğayı olduğu gibi ya da gerçeğe en yakın haliyle 

anlatma iddiasındadır. Aslında realizm akımından önce de edebiyatta gerçekçilik, 

diğer bir ifadeyle “realist üslup” vardır. Örneğin “Euripides trajedileri, 

Aristophanes‟in komedileri, geç Roma edebiyatı, hatta geç Ortaçağ fabları, 

Boccaccio‟nun novelleri, hicivler” (Aytaç, 2003; 299) gerçekçi üslupla yazılmıĢtır. 

Aynı Ģekilde “Fielding ve Richardson‟un „içsel gerçeklik‟ tasvirleri” (Aytaç, 2003; 

                                                                                                                                                                     
liberal/tümevarımsal epistemoloji (Locke) ve ahlak (Kant) olmak üzere beĢ safhada inceler. 

(Weinstein, 2005; 3, 23-48) 
49

 Realizmin doğuĢ zemini ve beslendiği kaynaklar için bkz. Ġsmail ÇetiĢli, Batı Edebiyatında 

Akımlar, (7. Baskı), Akçağ Yayınları, Ankara, 2006, s. 80-83; Emel Kefeli, Batı Edebiyatında 

Akımlar, s. 90-92. 
50

 Topluma yönelik sert eleĢtiri ve burjuva karĢıtlığı, realizmin filizlendiği realist Fransız eserlerinin 

en baĢat özellikleridir. Bkz. Gürsel Aytaç, Genel Edebiyat Bilimi, Say Yay., Ġstanbul, 2003, s. 29 



127 
 

299) gerçekçi üsluba örnek gösterilebilir. Ancak değiĢik dönemlerde farklı yazarlar 

tarafından anlatılan gerçeklik ile realizm akımının gerçeklik anlayıĢı arasındaki farkı 

anlamak için gerçeklikten ne anlaĢıldığı ve gerçeğin nasıl yansıtıldığı konularına 

dikkat etmek gerekir. Örneğin kastedilen evrensel, mutlak ve değiĢmez bir gerçeklik 

mi yoksa görece ve değiĢken bir gerçeklik mi; dıĢ gerçeklik mi ya da içsel gerçeklik 

mi; toplumsal gerçeklik mi ya da bireysel gerçeklik mi? Öte yandan gerçeklik nasıl 

aktarılmalı? Ġlahi bir anlatıcının tepeden bakıĢıyla mı anlatılmalı yoksa karakterlere 

mi söyletilmeli? 

Realizmi diğer gerçekçi üsluplardan ayıran nokta, hem anlattığı Ģey hem de 

anlatma biçimiyle bir epistemolojiye dayanmasıdır. Gerçekçilik iddiasında bulunan 

her eser, bir Ģekilde Aristoteles‟e (mimesis) kadar uzanan yansıtmacı anlayıĢla temas 

halindedir. Realizm de yansıtmacı anlayıĢ üzerine konumlanmıĢ, aynı zamanda bu 

anlayıĢa belli katkılarda bulunmuĢtur. Realizmin önemli isimlerinden Stendhal 

roman “yol boyunca gezdirilen bir aynadır” diyerek roman anlayıĢını açıklar. 

(Moran, 2003a; 39) Yola açılan ayna tutulduğu yön ve anı yansıtabilir. Bu tarihin 

gözardı edilmesi
51

, genellikle çağdaĢ konuların tercih edilmesi, gerçeğin ayıklanıp 

seçilmesi ve yeniden organize edilmesi anlamına gelir. Bu yüzden yazarın sokağa 

tuttuğu ayna, her Ģeyi gösteren bir ayna değildir.  

Realist eserin yazarı çağdaĢ, sıradan insanın gündelik hayat içindeki 

gerçekliğini konu edinir. Sıradan bireyi içinde yaĢadığı toplum ve yaĢam Ģartları 

içinde olduğu gibi, gözlemleri sonucu elde ettiği gerçeklik içinde gösterir. (Moran, 

2003a; 40) Realistlerin baĢat metodu gözlemdir.
52

 Realizmde gözlem metodu sadece 

dıĢ dünyanın betimlenmesi için değil aynı zamanda insan iliĢkileri, insanın iç dünyası 

için de olanaklar sağlar. Realist eser, gözlem sonucu elde ettiği verilere nihayetinde 

bir anlam kazandırmaya, yani bir sonuca ulaĢtırmaya çabalar. Bunun sonucunda da 

                                                           
51

 Bu durum, gerçekçi yazarın tarihi konuları ele almadığı anlamına gelmez. Realist yazar, Ģayet 

eserinde tarihi bir konu iĢlerse belgelerden faydalanır. Örneğin Tolstoy Savaş ve Barış‟ı yazmadan 

önce elinde haritalar at sırtında savaĢ alanını inceler. Tarihi konular dıĢında da realist yazar, eserini 

yazmadan önce konusuyla ilgili araĢtırıp inceler, gerekli bilgi ve belgelere ulaĢmak suretiyle roman 

malzemesini temin eder. (ÇetiĢli, 2006; 84) 
52

 Gerçekçi yapıt, hayatın gerçeğini olduğu gibi aktarma iddiasında olduğu için sadece hoĢa giden, 

okuru memnun eden ve erdemli olanı değil nahoĢ, kötü, çirkin, yakıĢıksız Ģeyleri de yansıtır. 



128 
 

okurun üretebileceği farklı anlamlar yerine, verilen anlam bellidir. (Antakyalıoğlu, 

2013; 149)
53

 

Gerçekliğin objektif yansıtılması için insan ve toplum iliĢkileri kadar içinde 

yaĢanılan çevrenin ayrıntılı gözlemlenip betimlenmesi de önemlidir. Çevre, toplum 

ve bunların içindeki insan, realistler için bir laboratuvar gibidir. Çevre ve mekân 

betimlemesi, içinde yaĢayan bireyin psikolojisi, karakteri, eğilimleri, sınıfsal 

konumunu göstermekte önemli bir iĢleve sahiptir. Genellikle çevre ve mekân 

betimlemeleri, karakterin perspektifinden verilerek karakterin üzerinde bıraktığı etki 

yoluyla karakter dolaylı olarak tanıtılmıĢ olur. (ÇetiĢli, 2006; 87) Zira kiĢilerin 

perspektiflerinin kullanılması ya da konuĢturulmasında sosyo-ekonomik, kültürel ve 

diğer özellikleri göz önünde tutulur. Betimleme, gerçekçi romanın en baĢta gelen 

özelliklerindendir. Sadece dıĢ çevre ve iç mekân değil karakterlerin fiziksel 

özellikleri de ayrıntılı bir Ģekilde betimlenir. Betimlemenin sık kullanılmasının 

amacı, okura anlatılmak istenenin ayrıntılı, net ve gerçekçi bir fotoğrafını sunmaktır. 

(Antakyalıoğlu, 2013; 147) Betimlemeler yoluyla okura adeta içinde yaĢadığı hayat 

ve okuduğu hayatın tıpatıp benzerliğinin kanıtı verilmek istenir. 

Gerçekçi edebiyattaki kurgusal dünya, baĢı sonu belli olan, determinizm ve 

mantık kurallarına uygun olarak oluĢturulmuĢ bir dünyadır. Realist eserde boĢluk ve 

muğlaklıklara yer yoktur, eser belli bir ya da daha fazla nedenin yol açtığı sonla 

biter. Olayların geliĢiminde tesadüfler, rastlantılar, olağanüstü ve açıklanmayan 

durumlar etkili değildir. Fizik olayları gibi insan iliĢkileri, meydana gelen olaylar 

determinist bir zeminde sebep-sonuç iliĢkisi bağlamında iĢlenir. Belli bir mantığa 

göre oluĢturulmuĢ eserin dünyasını aktaran anlatıcı da son derece nesnel, tarafsız bir 

konumdadır. Romantizm etkisindeki eserlerdeki anlatıcıların aksine olay örgüsüne 

müdahale edip kesmez, herhangi bir yorumda bulunmaz ve kendini tamamen 

kurgusal dünyanın dıĢında konumlandırır. Yazarın eseri yoluyla etik, sosyal, siyasi, 

dini vs. herhangi bir konuda mesaj verme veya ders çıkarma kaygısı yoktur. (Moran, 

2003a; 40: ÇetiĢli, 2006; 87) 

                                                           
53

 Realizmin uç ve radikal versiyonu olan Natüralizmde gözleme bilimsel bir metod olan deney de 

eklenir.  



129 
 

Ian Watt, Defoe, Richardson ve Fielding‟in realizm öncesi gerçekçi 

romanlarını incelediği Romanın Yükselişi‟nde sahicilik etkisi yaratan anlatı 

yöntemini “biçimsel gerçekçilik” olarak adlandırır. (2007; 35) Ona göre gerçekçilik 

sunulan yaĢam tarzı ile değil, o yaĢamın sunuĢ tarzı ile oluĢur. (Watt, 2007; 11) Bu 

da karakterin bilindik mekân ve zamana yerleĢtirilmesi, gerçek hayattaki insan 

özellikleriyle karakterize ediliĢi, olayların sebep-sonuç iliĢkileri içinde sunulması, 

kelimelerin en doğru anlamlarıyla kullanılması anlamına gelir. (Bentley: akt. 

Antakyalıoğlu, 2013; 148) Realistler soyutlama, alegori, sembolizm, süslü ve 

yapaylıktan uzak bir dil ve üslup kullanırlar. Bu, realistlerin dil ve üsluba önem 

vermediği anlamına gelmez, aksine bunlar gerçekçi estetiğin vazgeçilmez 

unsurlarıdır. Realistler, ifadeyi en doğru ve estetik biçimde aktarma çabasında 

oldukları için seçmeci bir tutum içindedirler. (ÇetiĢli, 2006; 90) 

 Gerçekçi edebi metin, bütün gerçekçilik efekti ya da yanılsamasına rağmen 

kurmaca bir üretimdir. Realist eser, hayattan gerçek bir kesit vermiĢ gibi yaparak 

eserin kurgusallığını unutturmak ister. Aslında romandaki her kiĢi, mekân, zaman, 

olay, eĢya, iliĢkiler en baĢından planlanıp tasarlanmıĢtır. Karakterlerin kiĢiliği, ne 

yapacağı, kimle ne tür iliĢkileri olacağı ve sonunun nasıl olacağı önceden bellidir. 

Ancak realizm, bahsettiği dünyanın kurmaca olduğunu inkâr eder. (Weinstein, 2005; 

2: Antakyalıoğlu, 2013; 155) Bu konuda realist eserin yazarı ile okuru arasında bir 

uzlaĢım vardır. Okur da eserin kurmaca bir üretim olduğunu bilir, ancak okudukları 

gerçekmiĢ gibi yapar. (Nicol, akt: Antakyalıoğlu, 2013; 148) Bu anlamda realist 

yazarla okurun uzlaĢımı, bir nevi ikisinin de rol yapmasını gerektirir. 

Okurun metnin gerçek olduğuna inanıp inanmamasından bağımsız olarak salt 

gerçekçi bir anlatı mümkün müdür? Eagleton‟un da dikkat çektiği gibi bu sorunun 

cevabını aslında Sterne, 1759 yılında yayınlanan Tristram Shandy ile realizmin bir 

akım olarak doğmasından yüzyıl önce alaysı bir tonla vermiĢtir. Tristram Shandy, 

ana rahmine düĢtüğü andan baĢlayarak bütün detaylarıyla, eksiksiz, olduğu gibi 

kendi hikayesini anlatmak niyetindedir. Ancak altı hafta sonunda on dört bölüm 

yazmasına rağmen daha doğum anını bile anlatamamıĢtır. Tristram, hayatını en 

baĢtan hiçbir Ģeyi atlamamaya özen göstererek yazdıkça yazması gerekenler 

biriktikçe birikir. Üstelik anlattığı bir Ģey, anlatılması gereken baĢka bir Ģeyi 



130 
 

hatırlatır, o da baĢka bir Ģeyin konusunu açar. Böylece anlatılan, anlatılması gereken 

baĢka anlatılara sebep olur, anlatı neredeyse sonsuza uzanan bir gevezelik biçimini 

alır. Böylece salt gerçekçi olma iddiasındaki anlatı tıkanır ve içinden çıkılamaz bir 

Ģeye dönüĢür. Anlatıbilimsel diğer birçok önemli özelliğinin yanı sıra Tristram 

Shandy, bu yönüyle yazma zamanı ile yaĢanan zaman arasındaki boĢluğu gösterir. 

Yazma edimi hiçbir Ģekilde yaĢamın hızına yetiĢemez, çünkü yaĢanmıĢı yazarken 

bütün hızıyla baĢka yaĢanmıĢlıklar çoğalır. Üstelik gerçekliği birebir yazdığı 

iddiasını yerine getirmek için anlatıcının otobiyografisini yazma hikayesini de 

eklemesi gerekir ki bu tamamen imkânsızdır. Bu da gösteriyor ki yaĢam ve yaĢamın 

gerçekçi anlatılması iddiası, anlatının gücünü aĢar. Anlatının salt gerçeği vermesi 

imkânsızdır, anlatı gerçeğin ancak bir yönünü seçip yeni bir forma koyarak 

aktarabilir. Bir Ģey anlatılırken diğer birçok Ģey zorunlu olarak dıĢarda bırakılır.
54

   

Tekrar vurgulamakta yarar var, edebiyatta gerçekçilik sadece realizm 

akımının etkisini sürdürdüğü yıllar arasında değerlendirilemeyecek kadar geniĢ 

kapsamlı bir anlayıĢtır. Gerçekçilik sorunu, ilk edebiyat kuramı sayılan Poetika‟dan 

beri edebiyatın en baĢat konularından olmuĢtur. Uygulama alanında da bazılarınca 

konu bakımından, bazılarınca biçimsel yöntem olarak benimsenmiĢtir. Realizm 

anlayıĢına itiraz eden modernist ve postmodernist anlayıĢlar da aslında kendilerini 

gerçekliğe göre konumlandırırlar. Bu bakımdan modernist ve postmodernist 

anlayıĢların gözde tekniklerinden “bilinç akıĢı” tekniğinin kaynağı da bireyin 

bilincini en doğru Ģekilde yansıtmaya dayanır. Bunun dıĢında 19.yy ve 20.yy Rus 

edebiyatı, gerçekliğe çok farklı açılımlar sağlamıĢtır. Dostoyevski, Tolstoy, Çehov ve 

Gorki 19.yy gerçekçiliğinin büyük Rus yazarlarıdır. Kuram alanında da Belinski, 

Dobrolyubov, Çernisevki gibi eleĢtirmenler, toplum gerçeğini yansıtan ve yargılayan 

bir anlayıĢ geliĢtirirken tarafsızlık ilkesi bağlamında Batı gerçekçilerinden ayrılır. Bu 

eleĢtirmenlerin görüĢleri temelinde Marksist estetik, “sosyalist gerçekçilik”i kurar. 

(Moran, 2003a; 40-42)
55

 Sosyalist gerçekçilikteki gerçekçiliğin var olan 

                                                           
54

 Tristram Shandy‟nin salt gerçekçilikle imtihanı için bkz. Terry Eagleton, Edebiyat Nasıl Okunur, 

Elif Ersavcı (Çev.), ĠletiĢim Yayınları, 2015, s. 123-126; Marina MacKay, Roman Nedir?, Fazilet 

Akdoğan Özdemir (Çev.), Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, Ġstanbul, 2018, s. 63-70. 
55

 Sosyalist gerçekçilik hakkında daha ayrıntılı bilgi ve açıklamalar için bkz. Akif KurtuluĢ, Politika 

ve Sanat Ekim Devrimi (1917-1932), Avesta Yay., Ġstanbul, 1996. 



131 
 

gerçekçilikten ziyade olması gereken gerçekçilik olduğunun altını çizelim. Bu 

durum, gerçekçilik anlayıĢının ne kadar uç noktalara gidebileceğini gösterir.  

Terry Eagleton dünyanın klasik gerçekçiliğe göre bir hikaye Ģeklinde 

olduğunu söyler. (2015; 117) Analojiyi tersyüz edersek anlatılan her hikaye de birer 

gerçek dünyadır. Dolayısıyla bu dünyanın bir yaratıcı tarafından belirlenen baĢlangıç 

ve kapanıĢları, belli bir mantığa göre çalıĢan bir düzeni vardır. Anlatıcı realist 

metindeki dünyanın yaratıcısıdır, metindeki her Ģey tamamen onun hükmü altındadır. 

Kurgusal dünyadaki her Ģeye hakim olan, her bir karakterin içini dıĢını bilen anlatıcı 

adeta gövdesiz bir sestir. Romantik anlatıların anlatıcısı gibi her Ģeyi bilen anlatıcı 

olmakla birlikte onların aksine anlatıya müdahale etmez, sübjektif yorum ve 

değerlendirmelerde bulunmaz. Realist anlatıcı, anlatımın yanı sıra önemli bir ölçüde 

gösterme tekniğini de kullanır. Özellikle karakter diyaloglarına ağırlık verilmesi, 

anlatıya dramatik bir nitelik ve sahicilik havası katar. Gerçekçiliğin salt anlatı ile 

”dramatik” anlatı arasında bir denge kurmaya çalıĢtığı (ÇetiĢli, 2006; 88) 

söylenebilir.
 

3.1.2. Gulên Şoran’da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi  

3.1.2.1.  Gulên Şoran’da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve 

Anlatı Düzeyleri 

Eğer bir romanın açılıĢ cümlelerini, geri kalanın mikro bazda bir modeli 

Ģeklinde düĢünürsek açılıĢ cümleleri ya da ilk birkaç paragrafın o romana dair okur 

beklentilerini Ģekillendirdiği, dahası o esere yönelik gerek anlamsal gerekse de 

biçimsel analizleri yönlendireceği ya da en azından bir fikir vereceği kabul edilebilir. 

AçılıĢlar okuru içine girmekte olduğu anlatıya karĢı türü, atmosferi, temposu, tonu, 

sözdizimi, ritmi ve yanı sıra anlatı yapısı gibi açılardan uyarır, okurun dikkatini nasıl 

bir dünyanın içine girmiĢ olduğu ya da gireceğine yoğunlaĢtırır. (Eagleton, 2015; 13, 

25) Roman açılıĢlarında okur bir yandan anlamsal evrene doğru ilerlerken, yani o 

eser boyunca olayların ve durumların nasıl ilerleyip az çok hangi tema ya da 

temaların iĢleneceğini tahmin ederken, biraz daha dikkatli bir okumayla çoğu zaman 

kapısında durduğu dünyanın biçimsel açıdan nasıl örüldüğünün iĢaretlerini de görür. 



132 
 

Bu doğrultuda Gulên Şoran‟ın
56

 ilk paragrafını okuduğumuzda anlatı yapısı 

bağlamında eserde ilk olarak anlatının dıĢından konuĢan, “anlatan bir ses” ile 

karĢılaĢırız:    

Nuxuriyê Wisû Axa Las; piĢtî pazdeh salan û di salvegera mirina xwe de 

vegeriya. Li deĢta Qayberd digel ku ji bajêr nêzîk bûbû jî, sîbera xwe li pêĢiya 

xwe dikiĢand û di hingûra destpêka Ģevê de winda dibû. Li qeraxa çem û di nav 

darên bî û çinaran de, ewqasî bilez bû ku hest bi xweĢiya qireqira mewîj û 

xiĢexiĢa pel û Ģax û çuqliyên hiĢkbûyî nedikir. Bi tirs ji lat û tehtan derbas bû û 

gavên xwe spartin riyeke zirav ku piĢtî çend salan bi çavê dilê xwe didît. 

Nedizanî ew rê di ber qesabxaneyeke nûsazkirî re dibuhure. Bi xiĢexiĢa piyên 

wî re, refek qelereĢên xilmaĢ li jêr qesabxaneyê bi firê ket. Ji qajeqaj û dîmenê 

firîna wan di asmanekî reĢ û Ģînboz de, cefilî. Çend kûçikên beredayî lê reyîn. 

Sekini, lê bêyî ku xwe bitewîne û keviran bavêje wan dîsa da ser rê. Kuçikan jî 

gava ji bê azariya wî fêm kirin, zêde pey neketin û dev jê berdan. (s. 9)  

[Wisû Axa‟nın ilk göz ağrısı Las; onbeĢ yıl sonra ve ölümünün yıldönümünde 

geri döndü. Qayber Ovası‟nda Ģehre yaklaĢırken gölgesini önünde sürükleyip 

gecenin habercisi günbatımında kayboluyordu. Nehir kıyısında ve çınar ile 

söğüt ağaçları arasında o kadar hızlıydı ki kuru üzüm patırtısı, yaprak, dal ve 

kurumuĢ çalı çırpı hıĢırtının güzelliğini hissetmiyordu. Korkuyla kayalıklardan 

geçti ve birkaç yıl sonra gönül gözüyle gördüğü ince bir yola adım attı. O yolun 

yeni yapılmıĢ bir mezbahanın önünden geçtiğini bilmiyordu. Ayaklarının 

hıĢırtısıyla uyuklayan bir karakarga sürüsü mezbahanın aĢağısından uçmaya 

baĢladı. Onların yaygarası ile siyah ve çelik mavisi gökyüzündeki uçuĢ 

görüntüsünden ürperdi. Birkaç baĢıboĢ köpek ona havladı. Durdu, eğilip onlara 

taĢ atmadan yoluna devam etti. Ondan zarar gelmeyeceğini anlayan köpekler de 

peĢine düĢmeyip boĢ verdiler.]  

Okuru karĢılayan anlatıcı, Genette‟in anlatıcı tipolojisi bağlamında dıĢ-

öyküsel düzeyde (extradiegetic) dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic)dır. Anlatıcı anlattığı 

hikaye dünyasının dıĢında, birinci anlatı düzeyinde konumlandığı için dıĢ-öyküsel 

düzeyde ve hikayenin bir kahramanı olmadığı için de dıĢ-anlatıcıdır. Genette‟in 

tipolojisindeki bu daha teknik adlandırma, kabaca literatürde daha genel 

adlandırmalardan “üçüncü Ģahıs”, “tanrısal”, “alim-i mutlak”, “her Ģeyi bilen 

(omniscienct)” vb. farklı adlandırmalara denk gelir. Bu anlatıcı türü, anlatıda 

varlığını baskın ve belirgin bir Ģekilde gösterir. Chatman‟ın “açık anlatıcılar” 

kategorisinde değerlendirebileceğimiz bu anlatıcıların varlığını görünür kılan belli 

baĢlı özellikleri vardır. Bunlar mekân (zaman) betimlemeleri, zamansal özetler, 

karakterlerin düĢünmedikleri ve yapmadıklarına iliĢkin raporlar, ethos (konuĢmacı 

kimliği ya da karakteri) ve değiĢik biçimlerdeki yorum Ģeklinde sıralanabilir. 

                                                           
56

 [ġoran Gülleri] 



133 
 

(Chatman, 2009; 204-235) Bu parametrelerden hareketle alıntıladığımız açılıĢ 

paragrafını analiz edecek olursak yüksek konumdaki bir anlatıcının perspektifinden 

Las ve Las‟ın geçtiği yol güzergahının betimlendiği açıkça görülebilir. Ayrıca “piĢtî 

pazdeh salan û di salvegera mirina xwe de” ifadesiyle kısmi bir zamansal özet 

verilmiĢtir. Oldukça çarpıcı olan bu ifade, baĢtan sona anlatının nabzını kontrol eden 

bir motto gibi okurun merakını hep diri tutarak katılımını üst seviyeye çıkarır. 

Bunların dıĢında kelime seçimi, tonlama, yaratılan atmosfer, tercih edilen sözdizimi, 

ritim vb. nitelikler, ethos konusunda okura belli bir fikir verir. Belki de her Ģeyden 

önemlisi ve ilk göze çarpan nitelik anlatıcının, karakterin bildiği kadar bilmediği, 

hissettiği kadar hissetmediği Ģeyleri de biliyor olmasıdır. Anlatıcı, o kadar üstün bir 

konumdadır ki karakterin daha farkında olmadığı duygu ve düĢüncelerini bilir ve 

aktarır. Karakterin doğadaki güzellikleri hissetmediğini ve geçtiği yolun yeni kurulan 

bir kasaphanenin önünden geçtiğini bilmediğini çok net bir Ģekilde bilir. Dahası 

Las‟a havlayan köpeklerin de zihnine nüfus ederek Las‟ın davranıĢlarından onun 

psikolojisini nasıl algıladıklarını da bilir. Fakat ilk paragrafta otoritesini böyle açıkça 

göstermekten çekinmeyen anlatıcı, anlatının içine girdikçe bile isteye hakimiyetinin 

sınırlarını daraltır.   

Sekiz bölüme ayrılan romanda yedi bölüm dıĢ-öyküsel düzeyde dıĢ-anlatıcı 

kullanılarak yazılmıĢtır. DıĢ-öyküsel düzey, anlatıyı ortaya çıkaran anlatma ediminin 

gerçekleĢtiği düzeydir, öykü dünyasının dıĢında yer alır. AçılıĢ paragrafında 

karĢılaĢtığımız dıĢ-anlatıcı oldukça görünürken anlatının ilerlemesiyle karakterlerin 

perspektif ve söylemlerini ön plana çıkararak geri plana çekilir. Yarı kapalı bir 

anlatıcıya dönüĢür, karakterlerinden daha çok bilmesine rağmen “her Ģeyi bilen” 

niteliğini sınırlandırır. Bundan sonra anlatıcının varlığı, daha çok uzun sürelerin 

kısmi özet anlatımları, karakterlerin perspektifine girmeyen Ģeyleri, keza 

karakterlerin davranıĢları, haleti ruhiyeleri ve zihinlerinden geçenleri aktarırken 

hissedilir. Bu anlatıcı, uzun zaman zarfındaki olayları bir iki cümlede 

özetleyebilirken, çok kısa zaman süresinde olup biteni geniĢleterek anlatabilir. 

AĢağıdaki alıntıda Rus iĢgali ve Ruslar‟ın geri dönüĢü, anlatı dünyası dıĢında kalan 

anlatıcı tarafından özetleme tekniğiyle verilmiĢken onların dönüĢünden sonraki bir 

öğle vaktinin çok kısa bir zaman zarfı daha detaylı ve betimlenerek verilmiĢtir: 



134 
 

Rûs zêde neman. Bêyî ku agir berdin bajêr û xelkê bigirin, çawa hatibûn wilo jî 

vegeriyan. Çar rojan piĢtî vegera wan di germiya nîvro de nalîna teqînekê xelkê 

bajêr veciniqand. Xanzad li hewĢê firax diĢûĢtin. Dev ji karê xwe berda û bi rev 

di pêpelûkan de hilgeriya. Hê jî negihiĢtibû hundir, nalîneke din mal hejand û ji 

banan -toz û xwelî bariya. Xanzad qêriya: Las! (70-71) 

[Ruslar fazla kalmadı. ġehri ateĢe vermeden ve halkı tutuklamadan geldikleri 

gibi geri döndüler. DönüĢlerinden dört gün sonra öğlen sıcağında bir patlamanın 

feryadı Ģehir halkını irkiltti. Xanzad avluda bulaĢık yıkıyordu. ĠĢini bıraktı ve 

koĢar adım merdivenlerden çıktı. Daha içeriye varmadan bir baĢka inleme evi 

sarstı ve damdan toz toprak yağdı. Xanzad haykırdı: Las!] 

Belirtildiği gibi Gulên Şoran‟ın ilk yedi bölümünde anlatım, dıĢ-öyküsel 

düzeyde ve öyküye dahil olmayan anlatıcı tarafından olaylara müdahale edilmeden, 

okuru yönlendirme çabasına girilmeden, nesnel ve tarafsız bir Ģekilde, diegesis-

mimesis teknikleri orantılı olarak yer bulmuĢtur. Son bölümde ise anlatı düzeyi ve 

anlatıcı tipi değiĢir. Son bölümde anlatıcı, dıĢ-öyküsel düzeyde anlatılan öykünün 

içinde bir kahraman olup yine içinde yer aldığı bir öyküyü anlattığı için iç-öyküsel 

düzeyde (intradiegetic) iç-anlatıcı (homodiegetic)dır. Burada iç içe anlatı değil çift 

çerçeveli bir anlatı söz konusudur. Ġkinci çerçevedeki anlatıcı, anlattığı hikayenin 

aynı zamanda kahramanı olduğu için ben-anlatıcılı (otodiegetik) konumdadır. Ben-

anlatıcılı bu bölüm, diğer bölümlerden zamansal düzenleme açısından da farklıdır. 

Önceki bölümlerde dıĢ-anlatıcı, her bölümde bir ya da daha fazla karaktere odaklanıp 

bölümler arasında belli bir zaman düzeni gözetmez ve hatta bazen zaman aynı 

sahneyi baĢka bir kahramanın bilinci ve perspektifinden yansıtırken bu bölümde ben 

anlatıcı, zamansal olarak dıĢ-anlatıcının bıraktığı yerden baĢlar. Fakat o da 

retrospektif dönüĢlerle daha önce diğer karakterlerin bilinç yansıyıĢlarından 

gördüğümüz bazı sahneleri anımsayıp aktarmaktan geri durmaz. Önceki bölümlerde 

özellikle Las ve Dayê Gulê‟nin konuĢmalarında ve karakterlerin anılarında beliren, 

fakat anlatıcının özenle doğrudan odaklanmadığı Yadgar, diğer karakterler gibi dıĢ-

anlatıcı aracılığıyla yansıtılmak yerine doğrudan anlatıcı konumuna yerleĢir. Yadgar 

ben anlatıcı pozisyonunda, zihnine ve görüĢ sahasına hakim olan bir anlatıcı 

olmaksızın içinden ve zihninden geçenleri, hal ve hareketlerini doğrudan doğruya 

kendi aktarır: 

Heft Ģev û roj bûn bavê min vegeriyabû û min hê jî ew nedîtibû. Bi rastî di wê 

demê de bêyî sedem, min xwe ji dîtin û nasîna wî vedizîbû. Vê sibehê gava ji 

xew rabûm û min wek her sibeheke din perdeya odeya xwe rakir, xeyalek ku te 



135 
 

digot qey bi gizinga qels û lawaz ya rojê re hilkuta ser odeya min, pêçiyên xwe 

di mêjiyê min de asê kirin: “Divê vêga herim û wî bibinim.” (155) 

[Babam döneli yedi gün yedi gece olmuĢtu ve ben daha onu görmemiĢtim. 

Aslında o zaman boyunca sebepsiz yere onu görmek ve tanımaktan 

kaçınmıĢtım. Bu sabah uyanıp her zamanki gibi odamın perdesini açtığımda bir 

hayal, günün güçsüz ve cılız ilk ıĢığıyla vururcasına parmaklarını beynimin 

içine sıkıĢtırdı: “ġimdi gitmeli ve onu görmeliyim.”] 

Genette‟in daha teknik adlandırmasını bir yana bırakıp daha bilinen 

adlandırmalarla yaklaĢırsak Eta Nehayî, romanının büyük kısmında “üçüncü Ģahıs 

anlatıcı” kullanmıĢ, kapanıĢ bölümünü ise “birinci Ģahıs anlatıcı”ya anlattırmıĢtır. 

Yazar neden böyle radikal bir anlatıcı değiĢimine ihtiyaç duymuĢ olabilir? 

Nihayetinde diğer her bölümde anlatının odağına farklı karakter ya da karakterleri 

aldığı gibi son bölümde de Yadgar‟ın perspektifini kullanıp anlatısını 

sonlandırabilirdi. Bu soruya daha yakından bakmak için romanın gerçekçilikle 

iliĢkisi ve okur-karakter iliĢkisine değinmek gerekir. 

Edebiyattaki gerçekçiliği, diğer birçok yönünü saf dıĢı bırakıp anlatıcının 

nesnellik ve tarafsızlığı, gayriĢahsiliği bağlamında değerlendirirsek Gulên Şoran‟ı 

tipik gerçekçi bir roman kategorisinde sayabiliriz. Romanın sekizde yedisi üçüncü 

Ģahıs ağzından konuĢan bir anlatıcı tarafından anlatılmıĢtır. Bu anlatıcı, sıradan 

insani özelliklere sahip biri olmaktan ziyade “her yerden” ya da “hiçbir yerden” 

adeta okurun kulağına fısıldamasıyla oldukça üstün özellik ve güçlere haiz bir 

„ses‟tir. Dolayısıyla „her Ģeyi bilen‟, „her Ģeyi gören‟, aynı anda farklı yerlerde 

olabilen, her karakterin iç dünyası ve bilincine girip çıkabilen bir anlatıcı olarak 

düĢünülebilir. Fakat Ģunu da unutmamak gerekir ki bir anlatıcının her Ģeyi biliyor ve 

görüyor olması, bildiği her Ģeyi anlatacağı ve gördüğü her Ģeyi gördüğü gibi 

göstereceği anlamına gelmez. Bu bağlamda Gulên Şoran‟da romantik eserlerde sık 

rastlayabileceğimiz türden karakter adına konuĢan, onun duygu ve düĢüncelerini 

kendi yorum ve açıklamalarıyla aktaran, bazı karakterleri gözden çıkarıp bazılarını 

kayırmak suretiyle taraf tutan ve bariz bir Ģekilde okura ne Ģekilde düĢünmesi ve 

hissetmesi gerektiğini dayatan bir „her Ģeyi bilen‟ anlatıcı yoktur. Aksine elinden 

geldiğince her karakterine aynı mesafede durmaya çalıĢan, bildiği her Ģeyi söylemek 

yerine sözü daha çok karaktere bırakan, her Ģeyi gördüğü halde karakterin 

yörüngesine girip o kadarını gösteren, yorum yapmak yerine bir olay ve durumu 



136 
 

değiĢik kombinasyonlarıyla olduğu gibi gösteren, kendini sınırlandırmıĢ ve mutlak 

otoritesinden feragat eden „her Ģeyi bilen‟ bir anlatıcı görürüz. Dolayısıyla bu 

durumda bu anlatıcıyı kapalı dıĢ-öyküsel Ģeklinde adlandırabiliriz ki bu da söz 

konusu anlatıcının özelliklerini ilk keĢfeden Stanzel‟in figural anlatısına denk gelir. 

(Jahn, 2015; 28) 

Figural anlatı, 19. yy‟ın ikinci yarısında bazı romanlarda görülmeye 

baĢlanmıĢtır. Bu anlatı tipinin düstur aldığı üç unsur vardır: nesnellik, karakterin 

bakıĢ açısının kullanılması, karakterin bilinç ve bilinçaltının sunulması. Bu tip 

anlatıda anlatma tekniği yerine gösterme tekniği ön plana çıkar. Karakterler kendi 

yaratıcıları olan tanrısal anlatıcıların elinde birer oyuncak olmaktan çıkıp kendilerine 

özgü izlenim, duygu, düĢünce, algılarıyla birinin yorum ve müdahalesine gerek 

kalmadan gösterilir. Karakterlerin diyalog, monolog, iç odaklanmalarının aracısız 

verilmesi, okurun ilgi, tutum, yargılama ve yönelimini Ģekillendirir. Okur, adeta odak 

noktası ve bilinci yansıtılan karakterin algı, düĢünce ve duygularını deneyimler bir 

pozisyona çekilir. Bu tarz bir anlatıda aksiyon oldukça azaltılmıĢ, zaman parçacıklar 

halinde “izlenim, düĢünce, hatıra ve çağrıĢımların karıĢımında”, yaĢananları yoğun 

bir biçimde aktarma Ģeklinde iĢler. Karakterler kahraman özelliği göstermeyen, 

sıradan, gündelik yaĢamda karĢılaĢacağımız türden, belki de itici, ahlaki açıdan zayıf, 

toplumdıĢı kiĢiler olabilirler. Anlatıcının sesini kısıp karakterin bilincini ve görüĢ 

açısını merkeze almasıyla birlikte okur, kendi gibi ya da kendine yakın insanların 

yaĢadığı kurmaca dünyasına davet edilir. Böylece okur, bilinci aracısız bir Ģekilde 

gösterilen karaktere anlayıĢ ve hoĢgörüyle yaklaĢır, bazen de onlara sempati duyar. 

(Stanzel, 1997; 43-56) 

Buraya kadar aklımızın bir köĢesinde tuttuğumuz soruya tekrar dönecek 

olursak cevabını tam da karakter-okur iliĢkisi, okurun kurmaca dünyasına katılım 

derecesi bağlamında aramak gerekir. Figural anlatıda, her ne kadar karakterler farklı 

tekniklerle aracısız gösterilse de en mimetik sahnelerde bile „üçüncü Ģahıs‟ 

anlatıcının sesi, kısık da olsa sahnelere eĢlik eder ve okur davet edildiği kurmaca 

dünyasının kapısında bekler, içeriye tam giriĢ izni yoktur. Fakat „birinci Ģahıs‟ 

anlatıda anlatıcı, hikayesini kendi anlatır ve bir derece daha samimi bir kurmaca 

dünyasından bahsedilebilir. Okur, bu kurmaca dünyaya daha rahat giriĢ yapabilir ve 



137 
 

aynı zamanda anlatıcı olan ana karakterle daha empatik bir iliĢki kurabilir. Stanzel‟in 

de belirttiği gibi bu anlatıda okurla anlatıcı -dolayısıyla ana karakter- arasında kiĢisel 

bir iliĢki kurulur. Bunun sonucunda olup biteni ben-anlatıcının sesi ve 

perspektifinden alımlayan okur, anlatıcının tarafında olma yöneliminde olur. 

(Stanzel: akt. Demir, 2002; 57) 

Romanın büyük kısmında gayriĢahsi, nesnel ve tarafsız dıĢ-anlatıcı ve „bilinç 

yansıması‟ tekniğiyle okura bütün karakterlere karĢı belli bir mesafede kalmak ve 

parçaları bir araya getirip nihayetinde kendi yargısını oluĢturma imkânı verilmiĢken; 

son bölümde nesnellik ve tarafsızlık kaygısı kısmen bir yana bırakılarak Yadgar, 

imtiyazlı bir Ģekilde anlatıcı konumuna yerleĢtirilmiĢtir. Las‟ın Ģehre geldiği son bir 

hafta ve bu tarihten önceki 40-45 yıllık aile tarihi –eĢlik eden ülke tarihi- daha önce 

dıĢ-anlatıcının vesayetinde Las, Dayê Gulê, Xanzad, Ferxe‟nin bilinç yansımalarıyla 

aktarılırken anlatı, üçüncü Ģahıs anlatıcının nesnelliğiyle karakter bilincinin öznelliği 

arasında gidip gelir. Son bölümde ise babasının geldiği son bir hafta, babasının tekrar 

kayıplara karıĢmasından sonraki üç gün ve trajik aile tarihinden hatırladıkları, 

anlatıcı konumundaki Yadgar‟ın öznel perspektifi, sınırlı bilgi, kiĢisel yorum ve 

yargılarıyla aktarılmıĢtır. Lodge‟nin dediği gibi “[ü]çüncü Ģahıs ile birinci Ģahıs 

anlatı birleĢtirildiği zaman, birinci Ģahıs genellikle son sözü söyler.” (Lodge, 2017; 

95) Nitekim üçüncü Ģahıs anlatıcı, anlatının sekizde yedisini iĢgal etmekle beraber 

son sözü söyleme ayrıcalığını anlatı karakterine bırakmıĢtır. Bu anlatıcı 

değiĢikliğinin sebebi, gerçek yazarın yaĢanan trajik olayda hiçbir rolü olmadığı halde 

belki de en çok etkileneni olan Yadgar‟a duyduğu sevgi ve Ģefkat olabilir. Gerçek 

yazar, okurun da Yadgar‟a karĢı aynı duyguları beslemesini istemiĢ olabilir. BaĢka 

bir açıdan anlatı boyunca üçüncü Ģahıs anlatıcının bilincini yansıtmadığı tek kiĢi olan 

Yadgar‟ın duygu ve düĢünceleri, anlatı boyunca okur için hep bir merak konusu 

olmuĢtur. Gerçek yazar, okurun merakını anlatı sonuna kadar sürdürüp nihayetinde 

son bölümde sözü tamamen Yadgar‟a vererek, onu kudretli üçüncü Ģahıs anlatıcının 

koltuğuna oturtarak duygu ve düĢüncelerinin birinci elden, en doğrudan Ģekliyle 

aktarımını sağlamıĢtır. Özetle diyebiliriz ki romanın çoğunluğu boyunca okura 

rehberlik eden dıĢ-anlatıcı, anlattığı kurgusal dünyadaki karakterlere aynı mesafede –

Las‟a bir tık daha yakın olabilir- durup tarafsız davranırken; söz konusu kurgusal 



138 
 

dünya ve o dünyadaki bütün varlıkların gerçek yaratıcısı Nehayî, Yadgar‟ı anlatıcı 

koltuğuna oturtarak karakterden yana bir duruĢ sergilemiĢtir. 

Anlatma kipiyle ilgili son olarak anlatma zamanına baktığımızda, çoğunlukla 

sonradan anlatmayla karĢılaĢırız. Anlatma anı, hikayenin geçtiği zamandan sonradır. 

Gulên Şoran‟da sonradan anlatma ile aktarılan hikayenin iki farklı zaman düzlemi iç 

içe verilmiĢtir. Anlatma zamanı ile hikaye zamanı arasındaki süre net değildir, fakat 

hikaye zamanı temel olarak geçmiĢ ve daha uzak geçmiĢ olmak üzere iki kategoride 

iĢlenmiĢtir. Yakın geçmiĢ kategorisini birinci anlatı düzeyinde (extradiegetic) Las‟ın 

eve dönüĢünün bir haftası, ikinci anlatı düzeyinde (intradiegetic) ise Las‟ın tekrar evi 

terk ediĢinden sonraki üç günü oluĢturur. Bu geçmiĢten daha eski geçmiĢ ise birinci 

anlatı düzeyinde karakterlerin çağrıĢım ve anılarıyla Las‟ın doğumunun hemen 

öncesine kadar uzanırken, ikinci anlatı düzeyinde Yadgar‟ın hatırladığı 3-4 yaĢına 

kadar uzanır. Yadgar‟ın anlatıcı olduğu bölümde, sonradan anlatının yanı sıra araya 

giren anlatı örnekleri de mevcuttur. AĢağıdaki alıntıda, anlatıcı Yadgar yakın geçmiĢ 

zamanda bitmiĢ bir olayın değerlendirmesini Ģimdiki duygu ve düĢüncelerinin 

anlatımı ile iç içe vermiĢtir. Babasının dönüĢü üzerine düĢünmek istememesini hem o 

zamanki ruh halinin analizi hem de ondan bahsettiği zamanki düĢünce ve 

değerlendirmelerini aynı anda aktarır: 

Çima min wiha bawer dikir?! Dibe ku ji ber min jidil dixwest tiĢtek neqewime; 

yan ji ber ku nêzîkî ezmûnan bûm, divabû xwe ji bo ezmûnan amade bikim û 

min nedixwest bikevim rewĢekê de ku ji dersên xwe li paĢ bimînim. Vêga 

dizanim lêfikirîneke zarokane bû. (161) 

[Neden böyle düĢünüyordum?! Belki içten içe birĢeyin olmamasını 

istediğimden; ya da sınavlarım yaklaĢtığından, sınavlara hazırlanmam 

gerekiyordu ve derslerimden geri kalacak bir duruma düĢmek istemiyordum. 

ġimdi anlıyorum ki çocukça bir düĢünceydi.] 

Romanda dıĢ-anlatıcının anlatma ve farklı bireyleri odağa alma 

bağlamında yönetme iĢlevi, iç-anlatıcının ise anlatma ve tanıklık iĢlevleri ön 

plana çıkmaktadır. 

3.1.2.2. Gulên Şoran’da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Gulên Şoran‟ın çok etkili bir konusu olmakla birlikte asıl önemini estetik 

etkide, çok becerikli bir Ģekilde kullanılmıĢ teknik unsurlarda aramak gerekir. Bir 



139 
 

aileyi parçalamaya götüren trajik bir durum, vatansızlık trajedisiyle iç içe adeta 

özdeĢleĢtirilerek verilir. Fakat bu romanı asıl baĢarılı yapan, trajik konusu değil söz 

konusu trajediyi olaya taraf olan ya da doğrudan etkilenen Ģahısların his, algı ve 

izlenimleri yoluyla anlatmaktır. Yani anlatıcı, trajedinin karakterler üzerinde 

bıraktığı etkileri, karakterlerin izlenimlerini salt anlatmak yerine onları ön plana 

çıkararak gösterir ve zihinlerinden geçenleri aktarır.   

Gulên Şoran‟da anlatı, baskın bir Ģekilde karakter odaklanması ve söylemine 

dayalıdır. Bu bağlamda anlatı, karakterin odağı ve bilinci “merkez”e alınmak 

suretiyle örülür. Romanda farklı karakterlerin perspektifleri kullanılmıĢ ve 

karakterlerin bilinçlerini sunmak amacıyla farklı söylem türleri cömertçe 

kullanılmıĢtır. Romanın son bölümü hariç her ne kadar anlatıcı her Ģeyi bilen, alim-i 

mutlak olsa da genellikle birkaç adım geriye çekilip sahneye karakterleri çıkarıyor ve 

otoritesini onlarla paylaĢmıĢtır. Geride duran anlatıcı, kendi perspektif ve anlatımı ile 

karakterlerin perspektif ve söylemi arasındaki dengeyi çok hassas bir Ģekilde 

ayarlamıĢtır. Çoğu zaman sadece çok dikkatli okurların ayırt edebildiği geçiĢler 

yaparak anlatıyı tekdüzelikten uzak bir Ģekilde örmüĢtür. 

Romanın ilk anlatı evreninde genel çerçeve, dıĢ-anlatıcıya ait sıfır odaklanma 

ile çizilirken odaklanma çoğunlukla her bir bölümde farklı karakterlerin 

odaklanmaları yoluyla sağlanır. Bölümden bölüme ve bazen de aynı bölüm içinde 

perspektifi kullanılan karakter değiĢtirildiği için anlatının perspektifi her seferinde 

değiĢir. Genette‟in terminolojisiyle söylersek, ilk anlatı evreninde sıfır odaklanma ve 

değiĢken iç odaklanma birlikte kullanılmıĢtır. Romanın açılıĢında perspektif, sesi 

belirgin olan anlatıcıya ait sıfır odaklanmadır. Fakat ilk paraftan hemen sonra 

anlatıcının yavaĢ yavaĢ geri plana çekilmesiyle perspektif de anlatıcıdan karaktere 

geçer: 

Gava gihiĢt yekem mala li qeraxa bajêr rawestiya; kesereke kûr kiĢand û bi vîn 

û behitîneke mezin bi hemû hêza piĢikên xwe hewaya bajêr hilmijand. Di wê 

dema kurt ya rawestandina wî de, tekane minareya mizgeftekê bala wî kiĢand. 

Berî pazdeh salan hemû mizgeft bê minare bûn. Bi xûzbûna nerîna xwe re, milê 

xwe hejand. Li jêr minareyê bajar wek rêzemalekê bû ku çirayên nava hundirên 

wê ber bi paĢ hatibûn vêxistin. Dilteng û bilez gavên xwe xurttir avêtin. (10) 



140 
 

[ġehrin vardığı ilk evinin önünde durdu; derin derin içini çekti, büyük bir istenç 

ve ĢaĢkınlıkla ciğerlerinin tüm gücüyle Ģehrin havasını soludu. O kısa bekleyiĢ 

anında bir caminin tek minaresi dikkatini çekti. 

OnbeĢ yıl önce bütün camiler minaresizdi. BakıĢları aĢağı kayarken omuz silkti. 

Minarenin altında Ģehir, içindeki fenerler arkaya doğru yakılan bir dizi eve 

benziyordu. Canı sıkkın ve aceleyle adımlarını daha güçlü attı.] 

Ġlk paragrafta dıĢ düzeydeki dıĢ-anlatıcı, sıfır odaklanma yoluyla Las‟ı ve 

geçtiği yolu geniĢ bir perspektiften betimlerken “tekane minareya mizgeftekê bala wî 

kiĢand”
57

 ifadesiyle ses yine anlatıcıya ait olmakla birlikte Las‟ın dikkatini çeken 

caminin minaresi ve minarenin aĢağısındaki sıra evler onun gözlerinden görüldüğü 

Ģekliyle sunulur. Anlatıcı, “dilteng û bilez gavên xwe xurttir avêtin”
58

 ifadesiyle 

tekrar Las‟ın odağının dıĢına çıkıp sıfır odaklanmaya geçer.  

Gulên Şoran, “görsel” bir roman olarak değerlendirilebilir. Çünkü anlatı, 

“okurun gözünde belli imgeler (resimler), belli sahneler canlandırır.” (Çıraklı, 2015; 

56) Bu, elbette odaklanma tekniklerinin etkin ve doğru kullanımı kadar özellikle 

karakter odaklanmalarına geçiĢte adeta okura uyaran etkisi yapan kelime seçimleriyle 

de yakından ilgilidir. SomutlaĢtırmak gerekirse örnekte de görüldüğü gibi dıĢ-anlatıcı 

sıfır odaklanmadan iç odaklanmaya geçerken “bala wî kiĢand”, “nerîna wî li 

ser…sekini”, “li…nerî”, “…bû meydana nerîna wî”, “çavekî wî li…bû”, “bi çavê 

xwe dîtibû”, “bere xwe dayê”
59

 gibi ifadelerle perspektifin karaktere geçtiğini iĢaret 

ederek okurun dikkatini karakterin baktığı, gördüğü yere yöneltir. Öyle ki nerdeyse 

okuru, karakterin durduğu noktaya yerleĢtirerek karakterin bakıĢından görülenleri 

okura seyrettirir.  

Sıfır odaklanmayla iç odaklanma arasında gidip gelen çok sayıda örneği tespit 

etmek mümkündür. Fakat romandaki sıfır odaklanma aynı anlatıcıya aitken iç 

odaklanma temel karakterler Las, Dayê Gulê, Xanzad ve Ferxe arasında gidip gelir. 

Bu yüzden farklı karakterlerin perspektifleri kullanıldığı için değiĢken iç odaklanma 

söz konusudur. Anlatı, genellikle bazı bölümlerde Las ve Dayê Gulê, bazı 

bölümlerde Xanzad ile Ferxe‟ye odaklanırken çoğunlukla bazı bölümlerde Las‟ın 

bazılarında Xanzad‟ın iç odaklanmaları baskın bir Ģekilde kullanılmıĢtır. Her 

                                                           
57

 [bir caminin tek tek minaresi dikkatini çekti.] 
58

 [canı sıkkın ve aceleyle adımlarını daha güçlü attı.] 
59

 Bu ifadelerin hepsi, farklı derecelerde “görmek” ve “bakmak” durumlarına karĢılık gelir. 



141 
 

karakter, farklı bir konuya ya da aynı konunun farklı bir yönüne odaklanırken bazen 

daha önce bir karakterin perspektifinden aktarılan bir olay ya da durumun devamı, 

baĢka bir bölümde farklı bir karakterin perspektifinden aktarılır. Böylece bir olay ya 

da durumun kronolojisi, farklı perspektifler kullanılarak ilerletilir. Örneğin Ģehirdeki 

bir Yahudi ailesi ve o ailenin kızı Leyla, ilk olarak anlatıcı ve eĢlik eden Las‟ın 

perspektifinden sahneye sürülür. Ġran Hanı Ģehri yaktığında Ģehirdekiler Ģehirden göç 

etmek zorunda kalırlar. Las, ailesini Ģehir dıĢına çıkarırken yolda yükünü 

hazırlamakta olan Mam ġelemo‟yu görür ve sonra ġelemo‟nun kızı görünür. 

Leyla‟nın evden çıkıp babasının yanına geliĢi, omzundaki yük, babasının ona 

bakıĢının anlatıcının mı yoksa Las‟ın mı perspektifinden verildiği tam net değildir. 

Bu görüntüler, ikisinden biri ya da aynı anda ikisinin perspektifinden aynı Ģekilde 

görülmüĢ olabilir. Fakat “keçeke xwînĢêrîn û zirav”
60

 ifadesi kesinlikle Las‟ın 

perspektifinden görülüp zihninden yansıtılmıĢtır. Çünkü kızın betimleniĢindeki öznel 

ifadeler, nesnel bir anlatıcıya atfedilemeyeceği için ancak Las‟a ait olabilir: 

Keça wî ji mal derket. Barekî sivik li ser piĢta wê bû. Bavê wê bi enîĢka çav lê 

nerî û bala wê kiĢand ser xwe. Wê demê bi lûbandin got: “Kurê Wisû Axa me bi 

xwe re bibe.” (89) 

Guhê Las li lûbandinê û dilê wî li cem keçikê bû. Keçeke xwînĢêrîn û zirav. 

[Kızı evden çıktı. Sırtında hafif bir yük vardı. Babası ona göz kenarıyla bakıp 

dikkatini üzerine çekti. O an mırıldanarak dedi: “Wisû Axa‟nın oğlu bizi 

kendinle götür.” 

Las‟ın kulağı mırıldanıĢta, yüreği kızlaydı. Sıcakkanlı ve zarif bir kızdı.]  

Daha sonra Leyla, anlatıcının Xanzad ve Ferxe‟nin iç odaklanmalarını 

kullandığı bölümde tekrar okurun karĢısına çıkar. Las‟ın onları uğurladığı yerden 

baĢlamak üzere sığındıkları köy, Ferxe ile yaĢadıkları aĢk ve sonra din farkı 

sebebiyle birbirlerine kavuĢamamaları, anlatıcının sesi eĢliğinde Ferxe‟nin 

perspektifi ve bilincinden gösterilir. AĢağıdaki alıntıda sığındıkları yerde Ferxe, 

damda etrafa bakarken yörüngesine Leyla girer: “Li jêr banê piçûk keçek bi barekî, 

nû digihiĢt; Ferxe wê nas dikir. Keça mam ġelemo bû. Las ew bi wan re birê kiribû. 

Keçikê pêlavên xwe yên bi herrî li pey xwe dikiĢandin. Ji cobara li ber malê 

                                                           
60

 [Sıcakkanlı ve zarif bir kızdı.] 



142 
 

dibuhurî. Ji niĢka ve di nav avê de wer bû.”
61

 (119). Görüldüğü gibi Leyla, değiĢken 

iç odaklanmayla anlatıda yer almıĢtır. Leyla uğurlanırken Las‟ın, gittikleri yere 

varınca Ferxe‟nin perpektifinden bazı yerlerde sıfır odaklanma araya girmek 

suretiyle verilmiĢtir. Las‟ın odağından Leyla omuzlarında yük ile görünürken 

Ferxe‟nin odağına girdiğinde yük halen omuzlarındadır. Aynı kiĢiye ait imge bir 

karakterin bıraktığı yerden baĢka bir karakterin bakıĢıyla tamamlanmıĢtır. Bu Ģekilde 

farklı karakterlerin odaklanmaları yoluyla anlatının sürekliliği sağlanırken aynı 

zamanda anlatıya sinematografik bir efekt kazandırılmıĢtır. 

Romanı bütün olarak değerlendirdiğimizde, bazen de karakterlerin karĢılıklı 

olarak birbirlerine odaklanmalarıyla karĢılaĢırız. Örneğin Xanzad, Ferxe ve 

Yadgar‟ın Las‟ın dönüĢ haberini aldıktan sonraki hallerini anlatıcı, Xanzad ve 

Yadgar‟ın bakıĢ açılarından görürüz: 

Ferxe nedigiriya. Paldabû û çavê wî li ser xaleke nediyar li ser dîwarê li 

hemberî wî, mabû. Xal hino hino mezin dibû. Wek Ģînhatina devekî li ser 

rûyekî. “Ka emanetê min Ferxe?” 

Ber bi êvarê Yadgar ji dibistanê vegeriyabû û rasterast çûbû odeya xwe. Ew 

odeya ku dixwest bi navê wî be, “odeya Yadgar”. Bala Xanzad li ser Yadgar bû. 

(59) 

……….. 

PiĢtî esrê wek her rojeke din çûme mal. Gava min deriyê salonê vekir, apo 

Ferxe li kêleka dîwêr termek bû. Wî serê xwe ji min re hilneda, lê diya min wek 

ku xwe ji destê zebaniyên dojehê Ģûlikandibe, bi tirseke wiha li min nerî ku bi 

neçarî, bê silav û êvar baĢ ber bi odeya xwe reviyam. (160) 

[Ferxe ağlamıyordu. YaslanmıĢ ve gözü karĢı duvarın üzerindeki belirsiz bir 

noktada asılı kalmıĢtı. Nokta yavaĢ yavaĢ büyüyordu. Bir ağzın bir yüzde 

yeĢermesi gibi. “Hani emanetim Ferxe?” 

AkĢama doğru Yadgar okuldan dönmüĢtü ve doğruca odasına gitmiĢti. Kendi 

adıyla anılmasını istediği o oda, “Yadgar‟ın odası”. Xanzad‟ın dikkati 

Yadgar‟ın üstündeydi. 

………. 

Hergünkü gibi ikindiden sonra eve gittim. Salonun kapısını açtığımda Ferxe 

amca duvar kenarında bir cesetti. BaĢını kaldırmadı, fakat annem kendini 

                                                           
61

 [Küçük damın aĢağısında bir kız bir yükle, yeni varıyordu. Ferxe onu tanıyordu. Mam ġelemo‟nun 

kızıydı. Las onları onlarla göndermiĢti. Kız çamurlu ayakkabılarını arkasından sürüklüyordu. Evin 

önündeki dereden geçiyordu. Birden suyun içine düĢtü.] 



143 
 

cehennem zebanilerinin elinden sıyırmıĢçasına öyle bir korkuyla baktı ki bana, 

çaresizlikle selamsız ve iyi akĢamlarsız odama kaçtım.] 

Ġlk alıntının ilk paragrafında Ferxe‟nin dıĢtan görünüĢü sıfır odaklanmayla 

verilirken psikolojisi ve içinden geçenler yansıtılarak sunuluyor. Ġkinci paragrafta ise 

Xanzad‟ın bakıĢ açısından Yadgar‟ın eve geliĢi ve odasına gidiĢi anlatılmıĢtır. Son 

cümlede tekrar sıfır odaklanmaya geçiliyor. Ġkinci alıntıda ise Yadgar sabit iç 

odaklanma yoluyla annesi ve amcası Ferxe‟yi görür. Simetrik denecek Ģekilde 

Xanzad, Yadgar‟ı gözlemlerken aynı zamanda kendisi de Yadgar‟ın perspektifine 

giriyor. Dikkat edilmesi gereken nokta anlatıcı farklılığıdır. Xanzad‟ın iç 

odaklanması, dıĢ-anlatıcı aracılığıyla yansıtılırken Yadgar gördüğünü yine kendi 

anlatır.  

Bazen karĢılıklı iç odaklanmalar değil de baĢka bir Ģeye odaklanan karakter, 

farkında olmadığı baĢka bir karakterin perspektifine yakalanır. Bu durumu, Las ve 

Xanzad‟ın akrabası Marif‟in iç odaklanması örnekleri üzerinden somutlaĢtıralım. 

Yıllar sonra eve dönen Las, derin duygu ve düĢünceler içinde kapının önünde durup 

çalmakta tereddüt ederken arkasında birinin olduğunu hisseder, fakat onu göremez: 

“Cara duyemîn bi tirseke mezintir destê xwe dirêjî xeleka derî kir. Hê jî 

negihiĢtibûyê gava xiĢexiĢekê li piĢt serê wî ew bizdand. Bilez zîvirî. Xeyalek li 

dawiya kolanê Ģemitî û winda bû; guh nedayê.”
62

 (10). Ġlerleyen sayfalarda Las‟ın 

orda olduğunu hissettiği, fakat odaklanamadığı karaltının Marif olduğu anlaĢılır. DıĢ-

anlatıcı, Marif‟in iç odaklanmasını kendi anlatımıyla aktarmak yerine Las‟la ilgili 

gözlemlerini, doğrudan söylem içinde ona anlattırır. Böylece Marif gözlemci/tanık 

“ben” ağzından uzun uzadıya kapının ardında bekleyen Las‟ı betimler: 

Paltoyekî xakî yê leĢkeri lê bû. Li jêr glopa li ser kolana mizgeftê, em li hev rast 

hatin. Ez dibuhurîm û ew dihat. Pozên me li ber hev ketin. Diyar bû di xeyalan 

de ye. Bala xwe neda min. 

…  

Diyar bû, dixwest kes wî nebîne, lewma di bin selendeyên malan de dimeĢiya. 

Gava ew gihiĢt ber deriyê mala xwe, ez li serê din yê kolanê bûm. Dibe ku 

xiĢexiĢa piyê min bihîstibe, lewma tevgerek kir û li piĢt xwe mêzand; zû 

vekiĢiyam. Hingî wî jî derî kuta. (58) 

                                                           
62

 [Ġkinci defa daha büyük bir korkuyla elini kapı tokmağına uzattı. Arkasından gelen bir hıĢırtı onu 

ürpettiğinde eli hala tokmağa eriĢmemiĢti. Hızla döndü. Sokağın arkasında bir hayal kaydı ve 

kayboldu; aldırmadı.]  



144 
 

[Askeri haki bir palto vardı üstünde. Cami sokağındaki lambanın altında 

karĢılaĢtık. Ben geçerken o geliyordu. Burun buruna geldik. Belliydi, hayal 

dünyasındaydı. Bana dikkat etmedi. 

… 

Kimsenin onu görmesini istemediği açıktı, bu yüzden evlerin saçaklarının 

altından yürüyordu. Evinin kapısının önüne vardığında ben sokağın diğer 

ucundaydım. Ayağımın hıĢırtısını duymuĢ olabilir, zira kımıldayıp arkasına 

baktı; hızlıca geri çekildim. Ondan sonra o da kapıya vurdu.] 

Las‟ın kapıyı çalıĢ sahnesini Marif dıĢında Las ve Dayê Gulê‟nin 

perspektiflerinden de görürüz. Bu perspektiflerde iç odaklanma ve araya giren 

anlatıcının psiko-anlatıları yoluyla karakterlerin görme biçimleri sunulur. Aynı anda 

algı, iç dünyaları, bilinç ve hatta bilinçaltları da beraberinde aktarılır. On beĢ yıl 

sonra evine dönen ve kapıyı çalıp önünde duran Las ile kapının açılmasını bekleyen 

annesi Dayê Gulê örnekleri üzerinden görme biçimlerinin, diğer algıların ve bilincin 

nasıl birlikte harekete geçtiği görülebilir. Önce kapının önünde bekleyen Las‟a 

odaklanalım: 

Ti deng li piĢt derî nebihîst. Derî xurttir kuta. Zêde tê ve neçû derî wek kopika 

çavê kesekî razayî, derizî. Zîqzîqê bêdengiya kolanê dirand. Bi dijwarî serê xwe 

ber bi hewĢê kiĢand. Nûciwanekî qelew li piĢt derî bêdeng rawestiyabû. 

Bêhneke nexweĢ, wek bêhna pîsatiyê di mejiyê wî de geriya. 

-Ez Las im. Kurê vê malê. 

Bê ku gotina keremke bibihîze, derbasî hundir bû. Bêhna genî di bêhna 

kizirandin û dûmanê de heliya. ġeveke bi qasî pazdeh salan dûr û 

bêhnkiĢandinekê nêzîk lê vejiya. Li ber çavê wî agir girte malê. Pêt û çirûskên 

agir ber bi asman hilkiĢiyan. Ewrek ji agir û germê êriĢî wî kir. Herdu kefên 

desten xwe kirin mertala rûyê xwe. Dengek ji hundir hat: 

- Ew kî ye, Hîwa? 

Dengê diya wî bû. Bi rev di pêpelûkan de zivirî. 

“Vegeriyam dayê. Vegeriyam.” (11) 

[Kapının ardından hiçbir ses duymadı. Kapıya daha hızlı vurdu. Çok geçmeden 

kapı uyuyan birinin göz merceği misali aralandı. Gıcırdama sokağın sessizliğini 

bozdu. Güçlükle baĢını avluya doğru uzattı. ġiĢman bir yeniyetme kapının 

arkasında sessizce duruyordu. Beyninde pislik kokusuna benzer nahoĢ bir koku 

dolaĢtı. 

-Ben Las im. Bu evin oğlu. 



145 
 

Buyurun lafını duymadan içeriye geçti. Ġğrenç koku, alazlama ve duman kokusu 

içinde eridi. OnbeĢ yıl kadar uzak bir gece ve yakın bir nefes alıĢ gözünde 

yeniden canlandı. Ev gözünün önünde tutuĢtu. Yangının alev ve kıvılcımları 

gökyüzüne doğru yükseldi. AteĢ ve sıcaklıktan bir bulut üzerine hücum etti. 

Yüzünü avuçlarının içine koydu. Ġçeriden bir ses geldi: 

-Hîwa, kim o? 

Annesinin sesiydi. KoĢar adım merdivenlerden dolandı.  

“Geri döndüm anne, geri döndüm.”]   

Las kapının önünde heyecan, endiĢe ve biraz da korkuyla açılmasını 

beklerken kapı açıldığında aslında hiçbir Ģeyin on beĢ yıl önce bıraktığı gibi 

kalmadığını, kapıyı açan Hîwa‟nın ağır ve pis kokusundan hisseder. Yine de umutla 

içeri girer. Evin içindeki Dayê Gulê ise kapının ilk çalıĢından kapının ardında 

yıllarca yolunu gözlediği oğlu Las‟ın olduğunu hisseder. Ġlk çalıĢta heyecanlanıp 

sevinir. Oturduğu yerden gözlemlediği odanın bir zamanlar doluyken Ģimdi bomboĢ 

oluĢu, ona Las‟ın gitmeden önceki zaman ve Ģimdi arasında çok Ģey değiĢtiğini 

hatırlatır. Ve böylece çok geçmeden Las‟ın dönüĢünden duyduğu sevinç ve heyecan 

ağır bir hüzün ve sessizliğe dönüĢür:  

Bi bihîstina teqeya dergeh re dilê Dayê Gulê bi tundî lê da û çirûska Ģabûnê li 

giyanê wê geriya. Wê çaxê wek jineke ciwan û sivik ku tucarî ling û piĢta wê 

neêĢabin, rabû û ber bi pencereyê çû. Kefa destê xwe bi ĢîĢa tozgirtî ve anî û li 

dergehê dawiya hewĢê nerî. Di wê demê de digel ku ji xeynî tarîtiya xumamî ya 

hewĢê û reĢahîya tîr ya dîwêr û dergeh tiĢtekî din nedidît, lê di dilê xwe de hest 

bi hebûna Las li piĢt wê reĢahiyê dikir. 

… 

Di wê demê de gava Hîwa di pêpelûkan de dadigeriya, Dayê Gulê bê tebat û 

tengezar li çaraliyên xwe dizîvirî û çavê xwe li hundir digerand. Ode ji her 

wextî valatir bû. Bi keserkiĢandinê re dîmenekî hêvîdar heta pêlekê di ber çavê 

wê re buhurî. Odeyeke paqij, nixamtî û qerebalix, tije dengedeng û xirecir. 

Dîmen mihand û li Ģûna rûniĢtin û paldana Las fikirî. Teqeya dubare ya derî ew 

bêhtir tengezar kir. Di baweriya wê de pisîkekê neperûĢka xwe di mejiyê wê de 

çikandiye. Bendewarî û zêdebûna kutkuta dilê wê, hêza gavavêtinê lê birand. 

Guhê xwe ji her gavê siviktir sipart çipeçip û kurtepista derve. Li gel bihîstina 

cêrîna vekirina felqekî derî, wek ku Ģirîta dile wê qetiyabe ket erdê. Guhê wê li 

dengê Las nebû, lê çirkeyekê jî guman ji vegera wî nebir. Bêdengiyê zêde 

domand. (143-144) 

[Avlu kapısının sesini duymasıyla Dayê Gulê‟nin kalbi Ģiddetli bir Ģekilde 

vurdu ve mutluluk kıvılcımı ruhunda dolaĢtı. O an bacağı ve beli hiç ağrımamıĢ 

genç ve tezcanlı bir kadın gibi kalktı ve pencereye doğru gitti. Avucunu tozlu 

ĢiĢin üzerine koydu ve avlunun sonundaki kapıya baktı. O vakit avlunun muğlak 



146 
 

karanlığı, duvar ve kapının kapkara silüeti dıĢında baĢka bir Ģey görmemesine 

rağmen yüreğinde o kara silüetin arkasında Las‟ın varlığını hissediyordu. 

…   

Hîwa‟nın merdivenlerden indiği o anda Dayê Gulê sabırsız ve sıkıntıyla dört 

dönüyordu ve gözünü içeride gezdiriyordu. Oda her zamankinden daha boĢtu. 

Bir iç çekiĢle umutvari bir görüntü, bir anlığına gözünün önünden geçti. Temiz 

bir oda, serili ve kalabalık, bir dolu Ģamata ve gürültü. Görüntüyü sindirdi ve 

Las‟ın oturup yaslandığı yeri düĢündü. Kapının tekrarlanan sesi, canını daha çok 

sıktı. Sanıyordu ki bir kedi pençesini beynine batırmıĢtı. BekleyiĢ ve artan kalp 

atıĢı, adım atacak güç bırakmadı. DıĢarıdaki pıtırtı ve fısıltıya her zamankinden 

daha fazla kulak kesildi. Kapının gıcırtısıyla yüreğinin bağı koparcasına yere 

yığıldı. Kulağı Las‟ın sesinde değildi, onun döndüğünden en ufak bir Ģüphe 

duymadı. Sessizlik uzun sürdü.] 

Anlatıda bazı önemli olay ve durumların farklı kiĢilerin iç odaklanmalarıyla 

tekrar tekrar sunulması oldukça önemlidir. Eğer Las‟ın dönüĢü ve evde geçirdiği bir 

hafta sadece dıĢ odaklanma (sıfır odaklanma) ve Las‟ın iç odaklanmasıyla verilmekle 

yetinilseydi, bazı açılardan eksik bir gerçeklik yaratılabilirdi. Mesela, okur Dayê 

Gulê‟nin dıĢtan görülen hal ve tavırları ile Las‟ın algı ve izlenimlerinden onun sert ve 

acımasız bir anne olduğu, yıllarca görmediği oğlunun dönüĢüne sevinmediği aksine 

ölmüĢ olmasını dilediğini düĢünebilirdi. Fakat baĢka bir bölümde Las‟ın dönüĢünün 

Dayê Gulê‟nin perspektifinden verilmesi, anlatıya baĢka bir boyut kazandırmıĢtır.  

Ġlk bölümde okurun kafasında Ģekillenen acımasız, sert anne imajı altüst olmuĢtur. 

Önceleri Dayê Gulê‟nin oğluna yaklaĢımı, okurun kafasını karıĢtırır. Okur, onu 

yargılar ve anne sevgisinden Ģüphe eder. Ancak anlatıcı Dayê Gulê‟nin perspektifini 

verdiğinde Dayê Gulê‟nin anne sevgisi, oğul özlemi, koruyucu anne ve güçlü kadın 

gibi özellikleri göze çarpar. Sıfır odaklanma ve Las‟ın iç odaklanmasından Dayê 

Gulê‟nin dıĢtan görünüĢü ve hareketleri ve bunların Las‟ın üzerinde bıraktığı his ve 

izlenimler ön plandadır. Oysa Dayê Gulê‟nin perspektifinden, gördüklerinin yanında 

iç dünyası ve bilinci de okura sunulur. Okur, Dayê Gulê ile ilgili dıĢ odaklanma, 

Las‟ın odaklanması ve kendi odaklanmasını karĢılaĢtırdığında Dayê Gulê‟nin dıĢ 

görünüĢünün kendine giydirdiği bir maskeden baĢka bir Ģey olmadığını anlar. Bu 

açıdan değerlendirildiğinde son dönem postmodern anlatılarda görülen farklı 

perspektifler gerçekliğin sorgulanıĢına yönelikken Nehayî‟nin gerçekçi bir üslupla 

yazdığı bu romanda farklı perspektifler, eksik parçaların tamamlanmasına yöneliktir. 

Gerçeği parçalamak ve eksiltmekten ziyade gerçeğin farklı parçaları ve yönlerini bir 

araya getirip gerçeği tüm yönleriyle elde etmek söz konusudur. 



147 
 

Anlatının son bölümünden ibaret olan ikinci anlatı evreninde, roman boyunca 

karakterlere eĢlik eden dıĢ-anlatıcı tamamen aradan çekilir. O ana kadar hep bahsi 

geçilen fakat dolaylı ya da dolaysız ne düĢündüğü ve ne hissettiği aktarılmayan 

Yadgar, son anda iç dünyası, zihni, görüĢ alanını kendi sesiyle aktaracak Ģekilde 

ortaya çıkar. Dolayısıyla ben-anlatıcı olan Yadgar‟ın odaklanma biçimi de sabit iç 

odaklanma olacaktır: 

Diya min li salonê li ber neynikê bû. Awireke ji niĢka ve li min da berî ku rûyê 

wê yê zerbûyî bala min bikiĢîne, desmaleke reĢ ku serê xwe pê Ģidandibû jî bala 

min kiĢand. Wek her sibeheke din, min rojbixêrî dayê. Di Ģuna bersivê de bi dûr 

û dirêjî li neynikê nerî. (162). 

[Annem salonda aynanın önündeydi. SararmıĢ benzi dikkatimi çekmeden önce 

ani bir bakıĢ attı bana, baĢına sardığı siyah bir mendil de dikkatimi çekti. Her 

sabah olduğu gibi ona iyi günler diledim. Cevap yerine uzun uzadıya aynaya 

baktı.] 

Yadgar, aynanın önünde duran annesini görür ve perspektifine takılanları, 

kendi sesiyle aktarır. Ben-anlatıcılı iç odaklanmada, dıĢ-anlatıcılı iç odaklanmanın 

tersine yörüngesine girdiği karakteri dıĢardan da gözleyen baĢka bir varlık olmadığı, 

dolayısıyla karakterin gördüklerinin doğru olup olmadığını söyleyecek biri olmadığı 

için karakterin bilip gördüğüyle sınırlı kalırız. BaĢka bir romanın analizinde yoğun 

bir Ģekilde ben anlatıcı ve odaklanması üzerinde duracağımız için burada önceki 

örnekte Yadgar‟ın da perspektifine takılan ve roman boyunca Xanzad‟la birlikte 

kullanılan „ayna metaforu‟na dikkat çekmek istiyoruz. 

Basit bir düĢünmeyle iç odaklanmada, dıĢarıyı kendi perspektifinden gören 

karakterin fiziksel olarak kendini göremeyeceğini çıkarımsayabiliriz. Bu doğrultuda 

bir karakter, ancak baĢka bir karakterin odaklanması ya da sıfır odaklanma ile 

görülebilir. Ama romanda genellikle Xanzad‟ın dıĢ görünüĢü kendi perspektifinden 

verilmiĢtir. Bir karakter kendini nasıl ve ne kadar görebilir? Nehayî, Xanzad‟ın 

görünüĢünü yine onun gözünden vermeyi „ayna‟ aracılığıyla yapar. Ayna sanki 

Xanzad‟ın doğal bir parçasıymıĢ gibi çoğu zaman aynanın önünde durur ve dıĢ 

görünüĢünü onun bakıp gördüğü gibi biz de aynadan görürüz. Fakat aynadan 

yansıyanlar, sadece Xanzad‟ın dıĢ görünüĢü değildir. Onun karĢısına geçip kendine 

bakan Xanzad‟ın psikolojik durumu, arzu, istek, korku, utanç, piĢmanlık, acı ve iç 

sorgulamaları da mimetik bir Ģekilde aynadan yansır. Örneğin, aĢağıdaki alıntıda 



148 
 

aynadan psiko-anlatı ve iç odaklanma aracılığıyla kocası Las‟ın yokluğunda 

Xanzad‟ın arzu ve korkularını görür, kayınbiraderi Ferxe ile aralarında bir Ģeylerin 

geçeceğine dair uyarıcı iĢaretler alırız. Hemen sonraki alıntıda ise biraz önce 

hissettiklerinden dolayı Xanzad‟ın duyduğu utancı ve annelik duygularına sığınıĢını, 

yine aynadan kendine bakan Xanzad‟ın görüntüsünün yanı sıra yansıyan bilincinden 

görürüz: 

Pir caran di neynikê de rûyê xwe yê rasteqîne didît. Jineke serqot ya perîĢan. 

Rûyê wê sorbûyî. Ji agirdanka çavên wê çirûska dilbijîneke nefretê didît ku 

dihat por û qoqê serê wê biĢewitîne. Ji wî rûyî ditirsiya û jê direviya. Gotinên 

Dayê Gulê dihatin bîra wê: “Jina bê mêr, dawa wê lê dijmin e.” Vêga endamên 

laĢ û nava wê lê bûbûn dijmin. 

…   

PiĢtî ku Ģiyar dibû, dîsa neynikê ew radipêça. Vê carê Xanzada Ģermezar didît. 

Ewqasî giriyabû çavên wê sor bûbûn. Lêva xwe ya jêrîn bi diranên xwe gez 

dikir. Xwe dabû ser sînga xwe, tengezara hatina Dayê Gulê bû. Bêriya Yadgar 

dikir. (136) 

[Çoğu zaman aynada gerçek yüzünü görüyordu. BaĢı açık, periĢan bir kadın. 

Yüzü kızarmıĢ. Kor gibi yanan gözlerinde saçını ve kafatasını yakabilecek 

nefret kıvılcımını görüyordu. O simadan korkuyordu ve ondan kaçıyordu. Dayê 

Gulê‟nin sözlerini hatırlıyordu: “Kocasız kadının ut (edep) yeri, düĢmanıdır.” 

ġimdi bedeni ve iç organları ona düĢman olmuĢtu. 

… 

Uyandıktan sonra yine ayna onu kuĢatıyordu. Bu kez utanmıĢ Xanzad‟ı 

görüyordu. O kadar ağlamıĢtı ki gözleri kızarmıĢtı. Alt dudağını ısırıyordu. 

Sandığının üzerine oturmuĢ, sıkıntıyla Dayê Gulê‟nin yolunu gözetiyordu. 

Yadgar‟ı özlüyordu.]  

„Ayna metaforu‟, edebiyat kuramının baĢlangıcından beri varolmuĢ ve 

çoğunlukla gerçeklik bağlamında ele alınmıĢtır. Ġlk olarak Aristoteles sanat kuramını, 

sanatın gerçekliğin bir aynası olması gerektiği fikri üzerine kurar. Bu ayna, bir 

gerçeklik yerine göreceli olarak değiĢen gerçeklikleri yansıtmalıdır. Aristo, ayna 

metaforu ve her Ģeyi olduğu gibi yansıtmayı, mimesis anlayıĢına uygun bir Ģekilde 

ele alır. Çok daha sonra ayna metaforuyla realizm akımının ünlü temsilcilerinden 

Stendhal‟de karĢılaĢırız. Stendhal gerçekliği, “yol kenarında gelip geçene tutulan bir 

ayna metaforu”yla tanımlar. Bu tanım beraberinde aynayı kimin tuttuğu ve nereye 

tuttuğu yönünde sorular doğurmuĢtur. Dolayısıyla anlatıda ne tür odaklanmanın 

kullanılacağı ve nelere odaklanılacağı gibi konulara iĢaret eder. (Parla, 2017; 26, 74-



149 
 

75) Analiz metnine dönecek olursak aynayı kendine tutan Xanzad, hem gören hem 

görülendir. Ayna yoluyla gerçekleĢen iç odaklanmaya eĢlik eden bilinç yansıması, 

aynanın Xanzad‟ın kendisiyle yüzleĢmesi için kullanılan bir araç olduğu fikrini 

pekiĢtirir. Diğer taraftan üçüncü Ģahıs anlatıcıların perspektifini kullandığı 

karakterlere H. James‟in “odak”, “merkezi Ģuur” ve “ayna” gibi isimler verdiğini 

hatırlayalım. (Çıraklı, 2015; 47) Bu noktadan Xanzad‟ın önünde durduğu ayna, onun 

iç odaklanmasını sağlayan bir araç iĢlevini yerine getirir. Fakat bu odaklanma, diğer 

iç odaklanmalara nispeten iki kat daha yoğun bir iç odaklanmadır. Çünkü karakterin 

dıĢını gösterdiği kadar içini de gösterir. BaĢka bir açıdan ayna imgesi, üçüncü Ģahıs 

anlatıcı-iç odaklanma modellemesinin doğal sonucu olan ”aynı anda hem objektif 

hem de sübjektif” çiftlemesinin oldukça canlı, göze çarpan sembolüdür.(Lodge, 

2017; 42). Bu doğrultuda Xanzad‟ı bizzat aynadan kendi bakıĢ açısıyla görürken aynı 

anda hem Xanzad hem de aynadan kendini görüĢü, her Ģeyi bilen anlatıcının görüĢ 

alanındadır.  

Kurgusal eserlerde odaklanma, özellikle iç odaklanma ile anlatı söyleminin 

birbirine bağlı olduğu iddia edilebilir. Nitekim Genette, anlatıbilimsel çalıĢmalarında 

“kim konuĢuyor?” ve “kim görüyor?” sorularını, yani anlatıcı ve perspektif 

kategorilerini birbirinden ayırarak inceler. Odaklanma ve söylem kategorilerini ise 

aynı baĢlık altında mesafe kavramı, yani anlatıcının anlatı metnine uzaklığı 

çerçevesinde ele alır. Ve daha sonra teorisini gözden geçirip “kim görüyor?” 

sorusunu “kim algılıyor?” Ģeklinde revize eder. (Genette, 1990; 64) Bizce Genette‟in 

odaklanmayı bulmaya yönelik soruyu bu Ģekilde revize etmesi, odaklanmanın 

söylem ile iç içeliğiyle ilgilidir. Zaten algı, görmenin yanı sıra koku, ses, dokunma, 

tat gibi öğeleri de içeren daha kapsamlı bir kavrama biçimidir. Bu çerçevede üçüncü 

Ģahıs-iç odaklanmalı anlatılarda doğal olarak karakterin algı, izlenim, düĢünce ve 

duygu dünyası çoğunlukla karakterin “bilinç yansıması”, dolayısıyla söylemiyle 

sahnelenir. Bu doğrultuda yukarıda değinilen objektif-sübjektif birlikteliği, anlatı 

söylemi için de geçerlidir. Bilinç yansıtılması tekniğiyle karakter bilincinin en 

mahrem köĢelerine giriĢ yapmamızı sağlayan üçüncü Ģahıs anlatıcı, gerektiği 

yerlerde karakter bilincini bir yana bırakıp kendisi söz alabilir.    



150 
 

Sıfır odaklanmanın çerçeve oluĢturduğu, ağırlıklı olarak iç odaklanmanın 

kullanıldığı dıĢ-anlatıcılı anlatılarda, odaklanmalara paralel olarak söylem türleri de 

çeĢitlenir.  Bu açıdan Gulên Şoran‟da çalıĢmamızın teorik kısmında çerçevesini 

çizdiğimiz bütün söylem türlerinin farklı yoğunluklarda kullanıldıklarını 

gözlemledik.  

Anlatıcının varlığının ön planda olduğu yerlerde, genellikle anlatılan 

konuĢma ve doğrudan söylem eĢlik etmiĢtir. Anlatılan konuĢma, Dorrit Cohn‟un 

psiko-anlatısının eĢdeğeridir. Psiko-anlatının niteliklerinden biri isim ve fiillerin bol 

kullanılmasıdır. Anlatıcı, karakterin dillendirmediği ya da nasıl dile dökeceğini 

bilmediği “muğlak ve müphem kalan” ruhsal yaĢamını kendi sözleriyle ifade etmekle 

birlikte karakterin duygu ve düĢüncelerini de kendi açıklayıp yorumlayabilir. (Cohn, 

[1957]2008; 54-58) AĢağıda verilen tipik bir anlatılan konuĢma örneğinde isim ve 

fiiller sıklıkla kullanılmıĢtır. Yanı sıra anlatıcı, karakterler arasında geçen 

konuĢmaları ve içlerinden geçenleri dolaysız ya dolaylı aktarmak yerine sadece ne 

konuĢtukları ve ne hissettiklerini kendi açıklamalarıyla vermiĢtir: “Wisû Axa bêyî ku 

pê re bipeyive û wî Ģermezar bike odeyek li mala Feqe Rehîm ji bo wî xwest û 

parçeyek zevî jê re wergirt. Xanzad bi hêvî bû ev kar wî bi zevî ve girêbide û jiyana 

wan –weke ku lê fikirîbû- têk neçe.”
63

 (90) Örnekte Wisû Axa ve arkadaĢı arasında 

geçen konuĢma, Xanzad‟ın umut etmesi ve düĢünmesi, karakterlerin birbirleriyle 

iliĢkileri ve iç dünyalarına hakim olan anlatıcı tarafından değerlendirilerek 

verilmiĢtir. 

Karakterlere odaklı bu romanda, karakterler gerçekte çok az konuĢurlar. Bu 

yüzden doğrudan söylem örneklerinin çok olduğundan bahsedilemez. Fakat kayıp 

olduğu süre içinde kardeĢinin geride bıraktığı eĢiyle evlenmesinin detaylarını 

öğrenmek isteyen Las ve Dayê Gulê arasındaki konuĢmalarda, ayrıca karakterlerin 

geçmiĢe dönüĢlerinde nispeten daha fazla doğrudan söyleme denk geliriz. Bu 

konuĢmalar da genellikle anlatıcının otoritesini pekiĢtiren “got” ifadesi, psiko-anlatı 

ve olay anlatıları ile iç içe verilmiĢtir: 

                                                           
63

 [Wisû Axa onunla konuĢmaksızın ve onu utandırmaksızın Feqe Rehîm‟in evinde onun için bir oda 

istedi ve ona bir parça tarla aldı. Xanzad, bunun onu tarlaya bağlayacağına ve hayatlarının –düĢünmüĢ 

olduğu gibi- alt olmayacağına dair umutluydu.]  



151 
 

-Ev kî ye? 

Dayê Gulê bi bêzarî serê xwe hejand û rabû. Hîwa heta ji derî derket jî çavê 

xwe ji ser wê ranekir. Hingî berê xwe da Las û got: 

-Tu kî yî? 

Ji Las nedihat bipeyive. Lê dîsa jî bersiva wî da: 

-Ez Las im. Birayê te yê mezin.  

Vê xeberê ti tiĢt di rûdêmê Hîwa de neguherand. Bi ser de jî negot baĢ e. Rabû 

ser piyan. Di odeyê de çû û hat, û derket. Las ji piĢt ve lê nerî. Ewqasî jî ne 

qelew bû ku bi Ģev li ber çavê wî ketibû. PiĢtî hatina diya wî, Las got: 

-Min wiha bawer dikir lal e, lê pirbêj e jî. 

Dayê Gulê du qedehên çayê dagirtin û got:  

-Erê, pirbêj e. (34) 

[-Kim o? 

Dayê Gulê aciz bir Ģekilde baĢını sallayıp kalktı. Hîwa kapıdan çıkana kadar da 

gözünü ondan ayırmadı. Sonra Las‟a döndü ve dedi: 

-Sen kimsin? 

Las‟ın konuĢacak mecali yoktu. Fakat yine de ona cevap verdi: 

-Ben Las im. Senin ağabeyin. 

Bu konuĢma Hîwa‟nın yüzünde hiçbir değiĢiklik yapmadı. Üstelik iyi de 

demedi. Ayağa kalktı. Odada gidip geldi ve çıktı. Las ardından ona baktı. Gece 

gözüne göründüğü kadar da ĢiĢman değildi. Annesinin geldikten sonra Las dedi: 

-Lal olduğunu sanıyordum, fakat oldukça geveze. 

Dayê Gulê iki bardak çay doldurdu ve dedi: 

-Evet, geveze.] 

Dolaylı söylem, gerek ham bir düĢüncenin gerekse zihinde „sözelleĢtirilmiĢ‟ 

düĢüncenin gerekse de söylenmiĢ ifadelerin aktarımında kullanılmıĢtır. “Dayê Gulê 

nedizanî li bîra Las maye, yan na?”
64

 (104)‟de Dayê Gulê‟nin bilmediği; “Lê 

nediveĢartin ku kesek yan hinek kesên bi wî navî û wê navnîĢanê kuĢtî dîtine.”
65

 

(114)‟de Ģehir halkının saklamadığı Ģey; “Ramiya, di wê rewĢ û rojê de û ji bo kesekî 

                                                           
64

 [Dayê Gulê, Las‟ın hatırlayıp hatırlamadığını bilmiyordu.] 
65

 [Ama o isimde ve o adrese kayıtlı biri veya bazı kiĢileri ölü gördüklerini saklamıyorlardı.]  



152 
 

mîna Ferxe tiĢtek ji vê yekê balkêĢtir nebû.”
66

 (125)‟de Xanzad‟ın Ferxe‟yle ilgili 

düĢüncesi; “Lê bihîst ku ji wan daxwaz dike li jiyana xwe ya nû û li xerîbiyê wek 

destbirak li hev miqate bin.”
67

 (152)‟de Las‟ın arkadaĢından duydukları, dıĢ-anlatıcı 

tarafından dolayımlanarak verilmiĢtir. Bu söylem biçimi, anlatma tekniğine 

dayandığı için anlatıcının varlığı görünür biçimdedir. Anlatıcı, karakterin söylediği 

ya da aklından geçenleri kendi dilbilgisi ve sözdizimine uyarlayabilirken söylemin 

içeriği karaktere aittir. Ben-anlatıcılı ikinci anlatı evreninde de anlatıcının söze 

dökülmemiĢ kendi düĢüncelerini dolayımlayarak verdiğini görürüz. “Min dikir bêjim 

li bavê xwe difikirim, lê min negot.”
68

 (158); “Min tucarî nedigot Dayê Gulê bi 

xerabî behsa wan nake, digel ku bi xerabî behsa wan nekiribû.”
69

 (160) Bu 

örneklerde hem içerik hem kelime seçimi, dilbilgisi ve sözdizimi ben-anlatıcıya 

aittir. 

Hiç kuĢkusuz bütün söylemler içinde roman boyunca en çok kullanılan 

söylem çeĢidi, serbest dolaylı söylemdir. AnlaĢılacağı gibi bunun romanın dıĢ-

anlatıcılı-iç odaklanmayla, yani karakterin algısının yansıtılması ama yine de hep 

geride bir yerlerde anlatıcının olmasıyla ilgisi vardır. Nitekim SDS, üçüncü Ģahıs 

anlatıcı- karakter odaklanmalı anlatı metinlerinin en dikkat çekici ve en sık kullanılan 

tekniğidir. Bu teknikte bazen birbirinden ayırt edilemeyecek biçimde anlatıcının 

anlatımı ile karakterin söylemi iç içe geçmiĢtir. Bu yüzden SDS, “en büyük etkiye, 

görülmesi veya duyulması güçleĢtiğinde sahip olur.” (Wood, 2010; 21) Mesela, 

“Xanzad ji wê yekê jî ditirsiya. Nebe ku têgihiĢtibe? Nebe ku hest bi guherîna wê 

kiribe? Nebe ku tiĢtek dîtibe yan bihîstibe? Li serqotbûnên xwe yên li ser banê piçûk 

difikirî…”
70

 (137) örneği okunduğunda ilk bakıĢta sadece anlatıcının sesi duyulur 

gibidir. Fakat daha yakından ve biraz daha yoğun bir okuma biçimiyle anlatıcının 

sesine karakterin sesinin karıĢtığı fark edilecektir. Alıntının ilk ve son cümleleri, 

anlatıcının saf diegetik söylemiyken altı çizili cümleler Xanzad‟a aittir. Çünkü 

“anlatı uzlaĢımsal geçmiĢ zaman ve üçüncü tekil Ģahısta kalsa bile, sözler ve fikirler 

                                                           
66

 [DüĢündü, Ferxe gibi biri için o gün ve o durumda hiçbir Ģey bundan daha ilginç olamazdı.] 
67

 [Ancak onlardan yeni hayatları ve yad ellerde kankardeĢi gibi birbirlerine mukayyet olmalarını 

istediğini duydu.] 
68

 [Neredeyse babamı düĢündüğümü söylecektim, ama demedim.] 
69

 [Hiçbir zaman Dayê Gulê‟nin onlardan kötülükle bahsetmediğini söylemiyordum, onlardan 

kötülükle bahsetmemesine rağmen.] 
70

 [Xanzad o durumdan da korkuyordu. AnlamıĢ olmasın? DeğiĢtiğini hissetmiĢ olmasın? Bir Ģey 

görmüĢ ya da duymuĢ olmasın? Küçük damın üstündeki baĢıaçık hallerini düĢünüyordu…] 



153 
 

karakterin kendisine” (MacKay, 2018; 80), yani Xanzad‟a aittir. Xanzad‟ın söylemi, 

tırnak içinde verilmemiĢ ve düĢüncelerin Xanzad‟a ait olduğunu belirten 

“o….Ģeklinde düĢündü/…diye içinden geçirdi” biçiminde bir gönderme iĢareti söz 

konusu değildir. Keza aĢağıdaki alıntıda da üçüncü Ģahıs anlatıcı yine SDS tekniğiyle 

Xanzad‟ın bilincinden geçenleri, kendi anlatısal söylemine karıĢtırarak vermiĢtir:  

Herdem gava dilê xwe pîs dikir û guman di derûna wê de qît dibûn, li hundirê 

odeyan digeriya. Dibe ku da ku piştrast be kesî din li wan tune; yan jî ji tirsa. 

Tirsa ku tiştek ji nav malê kêm bûbe. (Careke din ji neynikê nêzîk bû.) (Bêhtir bi 

mebesta ku li aliyê wê yê xwarê Ferxe bibine.) Hê jî girnijîn ji ser rûyê wî 

neçûbû. (Vê carê bi aramî awirek lê da.) (Hest bi Ģûna girnijîna windabûyî kir.) 

Gelo Ferxe pê re dileyist? Haya wî ji tiĢtekî nemabû ji xeynî wê jina ku pê re 

bû. (Xanzad cara sêyem li neynikê nerî.) (Dîsa li rûyê xwe hûr bû.) Bê sûd bû. 

Ew jin kî jî bûya, ne Xanzad bû. (Diranên xwe bi hev ve Ģidandin û lêva xwe 

Ģilor kir.) (125-126)   

[Gönlünü karattığı ve umudunu kestiği her an odaların içinde geziniyordu. 

Belki başka birinin oralarda olmadığından emin olmak için; belki de korkudan. 

Evin içinden bir şeyin eksileceği korkusu. (bir kez daha aynaya yaklaĢtı.) (Daha 

ziyade alt cephesinden Ferxe‟yi görmek amacıyla.) Henüz tebessüm yüzünden 

silinmemişti. (Bu kez sakince baktı ona.) (Kaybolan tebessümün izini hissetti.) 

Acaba Ferxe onunla oynuyor muydu? Birlikte olduğu o kadın dıĢında hiçbir Ģey 

umurunda değildi. (Xanzad üçüncü kez aynaya baktı.) (Yüzüne odaklandı.) 

Yararsızdı. O kadın her kim idiyse, Xanzad değildi. (DiĢlerini sıktı ve dudağını 

ıslattı.)]     

Anlatıcının anlatımı içine yedirilen karakterin söylemini altı çizili cümlelerde, 

anlatıcının söylemini ise parantez içindeki cümlelerde tespit ettik. Bu örneklerde 

cümleden cümleye kah karakterin perspektifinden kah anlatıcının sıfır 

perspektifinden, gören ve düĢünen karakteri görürüz. Adeta karakter söylemi ile 

anlatıcı söylemi arasında hassas ve sallantılı bir köprüde gidip geliriz. BaĢka bir 

deyiĢle “aynı anda hem her Ģeye hakim hem de taraflı” oluruz. (Wood, 2010; 22) 

Anlatıcının karakterin hareketlerini betimlemesi ile karaktere ait düĢünceleri, ardı 

ardına dizilen cümlelerde birbirinden ayırabilirken hangi kategoriye koyacağımıza 

karar veremediğimiz müphem cümleleri de italik yaptık. Mesela ilk cümlede geçen 

“dilê xwe pîs kirin”
71

 ifadesi, anlatıcıya mı yoksa karaktere mi aittir? Gerçekçi bir 

roman anlatıcısının karakteri için böylesine son derece öznel bir ifadeyi kullanması 

pek mümkün değildir. Aynı Ģekilde iki ve üçüncü cümlelerdeki korku ve 

duygularından emin olamamanın ifade biçimi, karaktere ait olmalı diye düĢünüyoruz. 

                                                           
71

 [Gönlünü karartmak] 



154 
 

Dolayısıyla bu cümleler, anlatıcının söylemiymiĢ gibiyken karaktere ait ifade ve 

duygu durumunu da barındırdıkları için ayna anda karakter ve anlatıcıya aittir.    

Özellikle Xanzad odaklı bölümlerde SDS tekniğinden yoğun olarak 

faydalanılırken diğer karakterlerin zihin sunumlarında da anlatıcı, bir karakter 

hakkında konuĢurken karakterin dilini “taklit ederek” kendi dilinin gramerine dahil 

eder. (Cohn, [1957]2008; 119) AĢağıdaki alıntıda karakterin zihni ile anlatıcının sesi, 

aynı zaman kipi ve üçüncü Ģahıs referansı kullanılmak suretiyle birbirine karıĢmıĢ 

haldedir: “Nediwêriya; ew pirsiyara ku herdem pirsiyara herî hêsan bû vêga li cem 

wî giran bû. Ponijî. Ne ku Xanzad gotinên esrê ji hemûyan re vegotibin? Ji hev 

dernedixist. Nebe jê xeyidîbe? Lê gotinên wiha nekiribûn ku wê bixeyidîne. Las 

tengezar bûbû.”
72

 (54) Bir yandan dıĢ-anlatıcı psiko-anlatı tekniğiyle Las‟ın içinde 

bulunduğu ruh halini betimler. Diğer yandan da Las‟ın korku, merak, Ģüphe ve 

bilincini, Ģahıs zamiri ve zaman kipini değiĢtirmeden yansıtır. Anlatıcı, Las‟ın 

Xanzad‟la ilgili aklından geçen sorular ve onlara verdiği cevabı kopyalayarak kendi 

diline uydurur ve o Ģekilde aktarır.   

Genette‟in doğrudan konuĢmanın içinde değerlendirdiği iç monolog tekniği 

de çok sık kullanılmamakla birlikte romanda mevcuttur. Aslında Nehayî‟nin iç 

monoloğu kullanım biçimi, Genette‟i haklı çıkarır biçimdedir. ġöyle ki iç monolog, 

karakterin dile getirmediği düĢüncelerinin doğrudan ve anlatıcının müdahalesine 

uğramayan sunumuysa (Scholes ve Kellogg, 1966; 177), doğal olarak anlatıcının 

müdahalesini gösteren tırnak iĢaretleri ve karakterin düĢündüğünü, kavradığını 

belirten “…diye düĢündü/içinden geçirdi” gibi anlatıcı ifadelerinin ortadan kalkması 

gerekirdi. Ama Nehayî karakterin zihninden geçenleri, tırnak iĢaretleri ve anlatıcının 

varlığını keskinleĢtiren ifadelerle birlikte aktarmıĢtır: “Ji hundir ve gûriya: „Nefret li 

te û li wê xwîna ku di damarên te de, tê û diçe. Nefret li wê bêdengiya te.‟”
73

 (77) ; “ 

Lê bala wê tene çû ser tiĢtekî: „Tenê jin dikare vê rewĢê ji bo mêr biafirîne.‟, …. „Ew 

jin kî ye?‟ di dilê xwe de got …”
74

 (125); “Ewqasî bi perîĢanî pirsî ku divabû di 

                                                           
72

 [Cüret edemiyordu; her zaman en kolay soru olan o soru Ģimdi ona zor geliyordu. Kara kara 

düĢündü. Xanzad ikindi vakti konuĢtuklarını hepsine söylemiĢ olmasın? ĠĢin içinden çıkamadı. Ona 

darılmıĢ olmasın? Ama onu darıltacak Ģekilde konuĢmamıĢlardı. Las tedirgin olmuĢtu.]  
73

 [Ġçten gürledi: Lanet olsun sana ve damarlarında akan kana. Lanet o sessizliğine.] 
74

 [Ancak sadece bir Ģey dikkatini çekti: „Erkeğin bu halini sadece kadın yaratabilir.‟ … „O kadın 

kim?‟ diyordu içinden…‟ 



155 
 

hundir de bi xurtî bikim hawar: „Rast e divabû ne wiha be.‟ Lê min tiĢtek negot.”
75

 

(168) gibi örneklerde görüldüğü gibi yazar, iç monologları normal konuĢma gibi 

tırnak içinde vermekle bunların iç ses, seslendirilmemiĢ monologlar olduğunu 

özellikle belirtmiĢtir. BaĢka bir açıdan bakılırsa Nehayî‟nin iç monoloğu bu Ģekilde 

kullanması, roman tarihinde bu söylem türünün tarihsel geliĢimiyle uyumludur. 

Dorrit Cohn, Dostoyevski‟nin Suç ve Ceza, Stendhal‟in Kızıl ve Kara ve Jane 

Austen‟nin Emma‟sı gibi gerçekçi romanlarda bu söylem türü kullanımının tam da 

Nehayî‟deki gibi olduğunu somut örnekler üzerinden göstermiĢtir. Bu eserlerde de 

karakterin alıntılanan düĢüncesi, anlatıcının metni tarafından çerçevelenmiĢtir. 

Romanın tarihsel geliĢimiyle birlikte V. Woolf ve J. Joyce gibi modernistlerin 

romanlarında karakterin monoloğunu çevreleyen anlatı metni ile karakter monoloğu 

bütünleĢtirilmiĢtir. Doğal olarak anlatıcıya ait tırnak iĢaretleri ve aktarım ifadeleri 

atılmıĢ; anlatıcının anlatımı ile karakterin düĢünceleri, ait oldukları kendi zaman kipi 

ve Ģahıs zamirleriyle yan yana yazılmıĢtır. (Cohn, [1957]2008; 69-75) 

3.1.3. Miriyê Heram’da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi  

3.1.3.1. Miriyê Heram’da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu ĠĢlevi ve 

Anlatı Düzeyleri 

ÇalıĢmamızın kapsamında incelediğimiz ikinci realist roman Miriyê Heram
76

, 

Gulên Şoran‟a oranla oldukça sade bir roman olup anlatıbilimsel teknikler açısından 

da farklı bir biçimde kurgulanmıĢtır. Miriyê Heram‟da iki farklı anlatı düzeyinde 

aynı anlatıcı tipi, dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic) mevcuttur. Romanın açılıĢ ve kapanıĢ 

kısımlarını kapsayan çerçeve anlatıda, Tûjoyê SerxweĢ olarak da bilinen Celadet 

isimli karakterin ölümü, Feylesofê SerxweĢ lakaplı en yakın arkadaĢı olan Mecîd ve 

diğer üç arkadaĢı tarafından Ġslami adetlere uygun gömülme çabaları, toplum ve din 

adamlarının ölünün Müslüman mezarlığına gömülmesini engellemesi, dıĢ-öyküsel 

(extradiegetic) dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic) tarafından anlatılır. Birinci öykü 

düzeyinin temel teması olan haram ilan edilen ölünün gömülememesini açıklayıcı bir 

fonksiyon üstlenen iç-öyküsel düzeyde (intradiegetic) ise aynı anlatıcı tipi tarafından 

Celadet‟in geçmiĢine gidilerek dil ve kimlik mücadelesi, bu mücadele için ödediği 

                                                           
75

 [O kadar periĢan bir halde sordu ki güçlü bir Ģekilde içten haykırmalıydım: „Doğru, böyle 

olmamalıydı.‟ Ama bir Ģey demedim.] 
76

 [Necis Ölü]  



156 
 

bedel, siyasi parti ve yaklaĢımlara yönelik eleĢtirileri, hapisten çıktıktan sonra siyasi 

parti üyeleri tarafından itirafçı olarak yaftalanması ve tüm bunların sonucunda içki ve 

okumaya sığınarak kendini toplumdan izole etmesi ve en nihayetinde yaĢam tarzı 

yüzünden toplumdan dıĢlanması ve lanetlenmesi anlatılır. 

Romanda öykü dünyasının dıĢında konumlanan dıĢ-anlatıcı, bütün olayları, 

kiĢilerin gerek kendi kendileriyle konuĢmaları gerekse de birbirleriyle konuĢmalarını 

ve iliĢkilerini görebilirken aynı zamanda dile getirilmemiĢ his ve düĢüncelerini de 

bilir. Bu, bilme ve görme kapasitesine göre her Ģeyi bilen (omniscient) anlatıcıdır. 

“Her Ģeyi bilen anlatıcılar yerleri teĢhis edilebilen karakterlerden ziyade, nereden 

geldiği belli olmayan vücutsuz seslerdir. Anonimlikleri ve tanınmazlıklarıyla eserin 

kendi zihniymiĢ gibi davranırlar.” (Eagleton, 2015; 93) Örnek pasajda Celadet‟in 

arkadaĢı Feylesofê SerxweĢ, ölen arkadaĢını yıkaması için mahalledeki cami 

hocasına gider, reddedildiği için bu sefer Ulu Cami‟nin imamına gider. Adını sanını 

bilmediğimiz, sadece bir sesten ibaret olan anlatıcı, Feylesofê SerxweĢ‟in 

zihnindeymiĢ gibi bu süreçte nasıl hissettiğini ve ne düĢündüğünü adım adım iletir: 

Edî axaftin bê wate bû. Seyda jê bi dûr ket. Ew jî, ji neçarî ji ber mizgeftê çû. Lê 

bi kû de, hîn nizanibû. Axaftina bi mele re ew nîv hiĢyar kir, ku rêya xwe bi 

meleyekî din bixe. Pê re pê re jî, Mizgefta Mezin hate ber çavên wî, berê xwe 

da wir (10) 

[Artık konuĢmak yararsızdı. Seyda ondan uzaklaĢtı. O da çaresizlikle caminin 

önünden geçti. Ancak nereye, daha bilmiyordu. Ġmamla konuĢmak onu yarı 

yarıya uyardı, ki yolunu baĢka imama düĢürsün. Daha sonra Ulu Cami gözünün 

önüne geldi, oraya yöneldi.] 

Diğer taraftan aynı anlatıcı, aynı zamanda Celadet için mezar kazan Eliyê 

Hewl ve Celadet‟in üç arkadaĢının ölünün oraya gömülmesini istemeyen kalabalık 

tarafından dövülüp kovulduğundan da haberdardır: 

Bi van gotinên ku bêhna kufrê ji wan dihat re êdî sofîyên hêç nema xwe girtin û 

ew dane ber pehînan. Van kesan jî nema dikaribûn tiĢtek bikirana. Erê, ew 

diaxivîn, lê ne kesî dengê wan dibihîst, ne jî dixwestin bibihîzin. Û hofka hêç ji 

goristanê venegerîya, heya ku tirb wekî berê bi erdê ve rast nekirin. (17) 

[Kafirlik kokan bu sözler üzerine kendini kaybetmiĢ sofular artık kendilerini 

tutamadılar ve onu tekmelemeye baĢladılar. Bu Ģahıslar da bir Ģey yapamazlardı. 

Evet, onlar konuĢuyorlardı, ama ne kimse seslerini duyuyor ne de duymak 

istiyordu. Ve kendini kaybetmiĢ grup, mezarlıktan dönmedi, ta ki mezarı eskisi 

gibi yerle bir edene kadar.] 



157 
 

Romandaki bütün olaylara, iliĢkilere ve zihinlere hakim olup anlatının 

zihniymiĢ gibi davranan anlatıcı, ikinci anlatı düzeyinde iç-öyküsel (intradiegetik) 

dıĢ-anlatıcı tipinde, Celadet‟in uzak ve yakın geçmiĢinden bahsederek bu sefer de 

eserin hafızasıymıĢ gibi davranır. Mesela aĢağıdaki örnekte, Celadet‟in 

çocukluğundan, babasının ona öğrettiklerinden, babasının ölümü, adının 

hikayesinden özet bir Ģekilde bahseder: 

Vêga Celadetê biçûk nikaribû her tiĢtî ji gotinên bavê xwe fam bike. Lêbelê, 

bavê ji wê rojê û pê ve, her tim li ser rewĢ û dîroka welêt jê re digot. Û bê 

guman vê yekê nikaribû Ģopa xwe di gîyanê Celadet de nehêle. Û pirî caran, 

gotina bavê li ser navê wî dihate bîra wî: „Tu mîrê me Celadet Bedirxan nas 

nakî. Min navê wî li te kiriye. Ku tu mezin bûyî, divê tu li gorî navê wî bî...‟ 

PiĢtî mirina bavê xwe û heya girtina xwe, ew negiha Celadet Bedirxan bi 

xwendinê nas bike. Lê wî tu carî qewîtîya bavê xwe ji bîr nekiribû. (25) 

[O vakit küçük Celadet babasının söylediği her Ģeyi anlayamıyordu. Ancak 

babası o günden sonra ülkenin gidiĢatı ve tarihi ile ilgili sürekli onunla 

konuĢuyordu. Ve Ģüphesiz Celadet‟in ruhunda iz bırakmasa olmazdı. Ve çoğu 

zaman babasının adıyla ilgili söylediklerini hatırlıyordu: „Mirimiz Celadet 

Bedirxan‟ı tanımıyorsun. Sana onun adını koydum. Ki büyüdüğünde onun adına 

yaraĢır olmalısın…‟ 

Babasının ölümünden sonra ve tutuklanana kadar Celadet Bedirxan‟ı okuyarak 

tanımayamadı. Ama hiçbir zaman babasının tembihini unutmamıĢtı.] 

 

Bu geçmiĢ anlatısında anlatıcı tipi aynı kalmakla birlikte düzey farklılığı 

gerçekleĢir ve iç-öyküsel düzeye geçilmiĢtir. Celadet'in çocukluğundan ele alınıp 

cezaevinden çıkıĢı ve topluma yabancılaĢması sonucu içkiye sığınmasının hikayesi, 

ölüsünün din adamları ve toplum tarafından haram görülmesinin içerildiği iç-öyküsel 

anlatı düzeyi, çerçeve anlatıdaki geliĢmeleri açıklar bir fonksiyon görevi görür. 

Burada anlatıcı değiĢmemekle beraber iki ayrı anlatı iç içe iĢlenmiĢtir. 

Tüm anlatıcı tipolojileri içinde hareket alanı en geniĢ olan ve dolayısıyla en 

avantajlı olan dıĢ-anlatıcı (Sağlık, 2014; 218), daha doğrusu bu anlatıcı tipinin her 

Ģeyi bilen çeĢididir. Çünkü aynı anda farklı mekânlara, farklı zaman dilimlerine gidip 

gelebilir, öyküdeki her karakterin içini dıĢını görebilirler. Fakat yine de eğer 

hikayesine herhangi bir katkısı olmadığına inandığı bir bilgi söz konusuysa bu 

anlatıcı ”hikayesindeki bir Ģeyi bilmiyormuĢ taklidi” (Eagleton, 2015; 94) yapabilir. 



158 
 

Örneğin Celadet ve öğretmeni arasında birbirini tersleyen kısa bir soru diyaloğu 

geçer. Anlatıcı, ”piĢtî vê pirsê çi qewimî, bi tenê Xwedê dizane.”
77

 (26) der. Keza 

cezaevinde siyasi tutuklular koğuĢuna gönderilen Celadet‟in Ehmed isimli baĢka bir 

tutukluyla tanıĢması, diyaloglar üzerinden verilir. Ara sıra karakterlerin diyaloglarını 

kısa anlatımlarıyla bölen anlatıcı Ehmed için, ”Wî nema da pey pirsa xwe, ligel ku 

sedema girtina xwe negot û partîya xwe jî bi nav nekir.”
78

 (40) diye açıklamada 

bulunur. Burada her Ģeyi bilen anlatıcının bilgisinin sınırsızlığı ve bazı yerlerin boĢ 

bırakılması arasında bir çeliĢki görülebilir. Aslında burada söz konusu olan 

anlatıcının bilmemesi değil anlatıda herhangi bir iĢlevi olacağına inanmadığı için 

gereksiz sayıp bazı bilgileri geçiĢtirmesidir. Bir anlamda anlatısını gereksiz bilgilere 

boğmadan, anlatıcı ekonomik bir Ģekilde aktarmaktadır.  

DıĢ-öyküsel ve iç-öyküsel düzeyde mevcut olan aynı dıĢ-anlatıcının dıĢında 

Feylesofê SerwxeĢ, ilk öykü evreninde anlattığı bir hikaye ile üst-öyküsel 

(metadiegetic) dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic) konumuna yerleĢir. Burada karakterin 

anlattığı hikaye ile iliĢtirildiği temel anlatı arasında analojik bir iliĢki vardır. Yani 

zamansal ve mekânsal hiçbir bağ olmamakla birlikte marjinal bireyin toplumdan 

dıĢlanması bağlamında tematik bir iliĢkilenme söz konusudur. Söylemek gerekir ki 

temel anlatıdaki anlatıcı ile iliĢtirilmiĢ anlatıdaki karakter-anlatıcı, Genette‟in 

tipolojisi bağlamında aynı anlatıcı tipi, dıĢ-anlatıcı, iken Schmid‟in temel ölçütlere 

dayalı tipolojisine göre tamamen birbirinden farklıdır. Schmid, Genette‟in tipolojisini 

benimsemekle birlikte bazı temel ölçütleri esas alarak bir tipoloji ortaya çıkarmıĢtır. 

Bu ölçütlerden biri yetkinliktir ki anlatıcı, anlatıya hakimiyeti ve bilgisine göre 

sınıflandırılır. (Schmid, 2010; 67) Yetkinlik ölçütü bağlamında temel anlatıdaki dıĢ-

anlatıcı her Ģeyi bilen bir konumdayken iliĢtirilmiĢ anlatıdaki dıĢ-anlatıcı sınırlı 

bilgiye sahip bir konumdadır. Çünkü anlatıcı konumundaki karakter, hikayeyi bir 

baĢkasından duymuĢ ve duyup aklında kaldığı kadarıyla rivayet kipinde aktarmıĢtır. 

Muhtemelen anlattığı hikaye, sözlü halk anlatıları gibi her söylendiğinde bazı 

eksiltme ve çoğaltmalarla değiĢime uğramıĢtır. Anlatıcı, bu hikayede Celadet‟in 

trajedisiyle analojik bir bağ zemininde Botan Mîrî‟nin kendisini övmesini istediği bir 

                                                           
77

 [Bu sorudan sonra ne olduğunu bir tek Allah bilir.] 
78

 [Sorusunun peĢine düĢmedi, hernekadar tutuklanma sebebini ve mensup olduğu partiyi söylemese 

de.] 



159 
 

Ģairden bahseder. ġair, inanç ve değerlerine ters olduğu için mîri övmeyi kabul etmez 

ve hapse atılır. Bir yıl geçer Ģair nezdinde değiĢen bir Ģey olmaz. Mîrin veziri, Ģairi 

yola getirmenin yolunu, onu geri kalmıĢlık ve cahillikle karĢı karĢıya getirmekte 

bulur: 

Dibêjin, piĢtî salekê, Mîrê Botan dîsa ew dawetî dîwana xwe kir û xwesteka 

xwe jê re dubare kir. ġaîr jî, her li ser ya xwe ma. Lewma jî, careke din mêrikê 

Ģaîr vegerandin zindanê. Di vê wextê de, yekî ji wezîrên Mîr got: “Mîrê min, 

heke hûn bixwazin ev Ģaîr ji ya xwe vegere, divê em mirovê herî cahil û nezan 

di zindanê de jê re bikin heval” (19) 

[Derler ki bir yıl sonra Botan Miri, yine onu divanına davet etti ve isteğini 

tekrarladı. ġair de hep kendininkinde ayak diredi. Bu yüzden de bir kez daha 

Ģairi zindana geri gönderdiler. Bu sürede Mir‟in vezirlerinden biri dedi: “Mirim, 

eğer bu Ģairin kendi bildiğinden vazgeçmesini isterseniz en cahil ve bilmez 

insanı zindanda ona arkadaĢ etmemiz gerekir.”] 

Özetlersek Genette‟in tipolojisi bağlamında romanda üç farlı anlatı düzeyinde 

aynı tip, dıĢ-anlatıcı, üzerinden anlatım gerçekleĢtirilmiĢtir. Fakat bu anlatıcılar bilme 

ve görme yetkinliği bağlamında birbirinden ayrılır. Bu bağlamda her Ģeyi bilen 

anlatıcı ve sınırlı bilen anlatıcıdan bahsetmek mümkündür. 

Miriyê Heram‟ın anlatıcısının, romanın etkisinde yazıldığı realizmin ihtilafına 

karakterler arasında taraf tuttuğu söylenebilir. Romanda her ne kadar anlatıcının 

anlatımı sınırlandırıp doğrudan söylem aracılığıyla karakterlerin kendi kendilerini 

ifade etmeleri sunulmuĢ ise de Celadet, arkadaĢları, hapisteki birkaç siyasi tutuklu ve 

Mele Evdilrehman dıĢında herkesin kısmen kötü olduğu ima edilir. Anlatıcı, eser 

boyunca kiĢilerin hislerini ve düĢüncelerini kendi anlatımıyla aktarmak yerine ustaca 

kurgulanmıĢ diyaloglar aracılığıyla vererek okurun onları tanımasını sağlar. Ancak 

bu diyalogları, kiĢiler hakkında iyi veya kötü imajı oluĢturacak biçimde düzenler. 

Ġstisnai olarak anlatıcının kendi anlatımıyla “ilgimizi, sempatimizi ya da sevgimizi 

bir karaktere odakladığı” (Booth, 2012; 88) durumlar da mevcuttur. Ġlgi, sempati ve 

sevgimiz bir karaktere yoğunlaĢınca doğru orantılı bir Ģekilde onun karĢısına 

konumlandırılmıĢ diğer karakter ya da karakterlere karĢı azalacaktır. AĢağıdaki 

pasajda anlatıcı, Celadet„in sınıfsal ve siyasal mücadeleye yönelik eleĢtirilerini adeta 

onunla özdeĢleĢerek ve okuru da özdeĢleĢmeye davet ederek aktarır: 

Xebata sîyasî, xebata rêxistinî Celadet ber bi xwe ve nedikiĢand. Ji roja ku xwe 

nas kir, bi tenê meyleke wî hebû; ew jî xwendina berhemên edebî bû. Erê, êdî 



160 
 

wî nas kiribû, ku elfabeya Kurdî dikare encameke sîyasî bi xwe re bîne, lê wî 

her xwe dûrî vê gotinê dikir. Bi taybetî nefreta wî ji pirsa çînî diçû. Dîyar bû ji 

ber vê çendê kesên sîyasetmedar rêya xwe tê de nedidîtin. Bi gotineke din, ew 

teyrê baz bû, bê ref bû, bi tena serê xwe, aza difirîya. Lê wî berîya girtina xwe 

nedizanî xebata bi tena serê xwe di Kurdayetîyê de fena fira bê bask e û ev jî ne 

mimkûn e. (44) 

[Siyasal ve örgütsel çalıĢma Celadet‟i kendine çekmiyordu. Kendini tanıdığı ilk 

günden beri bir tek eğilimi vardı; o da edebi eserlerin okunmasıydı. Evet, Kürt 

alfabesinin siyasi bir sonuç getirdiğini artık biliyordu, ama kendini sürekli bu 

söylemden uzaklaĢtırıyordu. Özellikle sınıf sorunundan nefret ediyordu. Belli ki 

bu nedenle siyasetçiler ona söz geçiremiyorlardı. Diğer bir deyiĢle o Ģahindi, 

sürüden ayrıydı, tek baĢına özgürce uçuyordu. Ama tutuklanmadan önce 

Kürtçülükte yalnız baĢına çalıĢmanın kanatsız uçmaya benzediğini ve bunun da 

mümkün olmadığını bilmiyordu.] 

Bu bağlamda gerçekçi kabul edip okuduğumuz eser, belli derecelerde 

“gerçekliğin açı verilmiĢ ve üzerinde oynanmıĢ bir versiyonudur.” (Eagleton, 2015; 

123) Nitekim hiçbir eser gerçeği tüm yüzleriyle, tüm açılarıyla olduğu gibi 

yansıtamaz; hikayesini oluĢturan malzemeleri seçer, değiĢtirir, azaltır ya da üstüne 

ekleyerek aktarır. Miriyê Heram‟da anlatının gerçekçiliği kısmen gerçek yazarının 

ideolojik duruĢu çerçevesinde ĢekillenmiĢtir, denilebilir. 

Miriyê Heram‟da anlatıcının ideolojik bir iĢlev üstlendiği görülür. 

Anlatıcının, daha doğrusu ima edilen yazar ya da ‟yazarın ikinci benliği„ -Celadet„le 

özdeĢleĢmiĢ bir Ģekilde sınıf mücadelesini eleĢtirse de çeliĢkili bir Ģekilde Marksist 

edebiyat yöntemi olan sosyalist gerçekçiliğe hafif bir eğilim gösterdiği sezilir. Gerek 

iyi-kötü karakter tipolojileri gerekse de yer yer okurla sohbet edermiĢ formuna dönen 

anlatımda, bu yöntemle yazılmıĢ Sovyet Kürtçe romanının hafif etkisi görülür. 

Bunun sebebini Bavê Nazê‟nin en çok etkilendiği yazarın Gorki oluĢu ve Moskova 

Üniversitesi‟nde doktora yaparken muhtemelen Sovyet Kürtçe romanının yazıldığı 

atmosferi daha yakından hissetmiĢ olmasıdır. 

3.1.3.2. Miriyê Heram’da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Odaklanma konusunda dıĢ-anlatıcıya koĢut olarak sıfır odaklanmanın eserin 

bütününe hakim olduğu söylenebilir. Fakat geniĢ yetkili dıĢ-anlatıcıya ait söz konusu 

odaklanma türü yer yer dıĢ odaklanmayı çağrıĢtırır ve iç odaklanmaya iĢaret eder 

Ģekilde kullanılmıĢtır. Söz gelimi romanın ilk birkaç cümlesi, okurda sahnenin dıĢ 

odaklanma aracılığıyla anlatıldığı yanılsaması oluĢturmaktadır. Çok geçmeden 



161 
 

karakterin kendi kendine konuĢmasının verilmesi, söylediklerinin anlatıcı tarafından 

yorumlanması ve anlatıcının onun kalabalıktan ne anladığını bilmesi, okuru sıfır 

odaklanma lehinde uyarır. Bunun dıĢında anlatıcı, karakterin dikkatini neyin 

çektiğine değinerek karakterin odaklanmasına iĢaret eder. Bu durumda olup biteni 

karakterin perspektifinden görme beklentisi oluĢur. Ama anlatıcı perspektifin elinden 

kaçmasına izin vermez. Karakterin ne gördüğüne iĢaret edip görülenleri yine kendi 

geniĢ perspektifinden, sıfır odaklanma ile aktarmayı tercih eder: 

Bi dengê azana mele re, mirovekî bi porekî gijgijokî û bi meĢeke tewtihî, kete 

ser rêya sikaka ku diçe mizgeftê. Diçû û di ber xwe de diaxivî. Ji niĢkê ve 

rawestîya fena ku guh li azanê bike. Bîstikekê bê deng ma. Bi banga melê, 

“Nimêj ji xewê bixêrtir e...” wî bêdengîya xwe Ģikênand û got: “Biçirîn‟... Çi 

derew!” Rawestana wî dirêj nekir. Dîsa meĢîya. Erê, wî xwe li ser lingên xwe 

digirt, lêbelê meĢa wî her ya serxweĢan bû. Berbang û pirbûna xelkê bala wî 

kiĢand. Dîsa bi xwe re axivî: “Vê sibeha zû, xelk li çî xwe digerin?” Fena ku 

bibêje: “Li min hal e, lê li wan çi hewal e?” Û wî her çend nêzîkayî li mizgeftê 

dikir, her ew çend xelk pirtir dibûn. Bi gihiĢtina ber mizgeftê fam kir, ku kesên 

ji malên xwe dertên, diçin nimêja sibehê. (7) 

[Ġmamın ezan sesiyle kabarık saçlı biri aksak bir yürüyüĢle camiye giden sokağa 

doğru yola düĢtü. Gidiyordu ve kendi kendine konuĢuyordu. Ezana kulak 

verirmiĢ gibi ansızın durdu. Bir süre sessiz kaldı. Ġmamın “Namaz uykudan 

hayırlıdır…” çağrısı ile sessizliğini bozdu ve dedi: “Atma”…Yalana bak!” 

BekleyiĢi uzun sürmedi. Tekrar yürüdü. Evet, ayaklarının üzerinde duruyordu, 

ancak yürüyüĢü tıpkı sarhoĢların yürüyüĢüydü. Alacakaranlık ve ahalinin 

çokluğu dikkatini çekti. Yine kendi kendine konuĢtu: “Bu sabahın köründe ahali 

ne arıyor?” Sanki “Benim halim ortada, bunların ahvali nedir?” der gibi. Ve 

camiye yaklaĢtıkça ahali daha da çoğalıyordu. Camiye varmakla anladı ki 

evlerinden çıkanlar sabah namazına gidiyor.]  

Bununla birlikte genellikle hiçbir yanılsama veya kafa karıĢıklığına yer 

bırakmadan hem dıĢtan görülebilenler hem de karakterlerin zihinlerinden geçenler, 

üst bir konumdan sıfır odaklanma ile aktarılır. Örneğin karakterlerin diyaloglarının 

arasına giren dıĢ-anlatıcı, aynı anda iki karakterin dıĢtan görünümünü aktarırken aynı 

Ģekilde diyalogdaki karakterlerin zihinlerinden geçenleri ve ruh durumlarını, 

niyetlerini de sıfır odaklanma ile okura iletir:   

Berîya ku li dêrî bixe, wî li rewĢa xwe nihêrî. Erê, bi westekê dihisîya, lêbelê 

xwe wekî serxweĢ nedidît. Tilîyên xwe di nava porê xwe re mîna Ģeh bir û anî, 

çavên xwe fîrkand, paqij kir û piĢtî vê yekê, ne bê saw, li dêrî xist. 

Bêhnek neçû, hîn pê re negihand careke din li dêrî bixe, xwedîyê malê bi xwe 

pê ve hat. Kêlîka ku mele derî vekir û ev mirov li ber çavên xwe dît, veciniqî û 

ne bê tirs got: 



162 
 

-Te xêr e, kuro? 

Feylesofê SerxweĢ nexwest gotinê zêde bike, pê re pê re bersiva xwe da: 

-Seyda... Hevalê min Tûjo mir û ez hatime, ji bo ku hûn wî biĢon. (11) 

[Kapıya vurmadan önce kendi vaziyetine baktı. Evet, bir yorgunluk 

hissediyordu, ancak kendini sarhoĢ olarak görmüyordu. Parmaklarını saçının 

arasından tarak gibi gezdirdi, gözlerini ovdu, temizledi ve sonra korkuyla 

kapıya vurdu.  

Çok geçmeden, bir kez daha kapıya vurmaya fırsat bulamadan ev sahibinin 

kendisi geldi. Kapıyı açıp karĢısında bu kiĢiyi görünce imam irkildi ve 

ürpertiyle dedi: 

-Hayırdır, evlad? 

Feylesofê SerxweĢ lafı uzatmak istemedi, Ģıp diye cevap verdi: 

-Seyda… ArkadaĢım Tûjo öldü ve geldim, onu yıkamanız için.]  

Belirtildiği gibi yer yer dıĢ odaklanma ve iç odaklanmaya yönelik hafif 

eğilimler hissedilse de Miriyê Heram aslında sıfır odaklanmanın hakim olduğu bir 

odaklanmadır. Ama iki yerde bu hakimiyetin iç odaklanmanın lehine kırıldığı tespit 

edilmiĢtir. Celadet'in odak karakter olarak kullanıldığı bu örneklerde olay ve 

durumlar onun öznel bakıĢ açısından iletilir. Ġlk örnekte hakim ve Celadet‟in 

karĢılıklı birbirlerine baktıkları söylenmekle beraber sadece Celadet‟in gördükleri 

aktarılır. Ġkinci örnekte de kahvedeki kiĢilerin Celadet‟e yönelik tavırları yine onun 

öznel perspektifinden verilmiĢtir: “Û çavên wan li hev ketin. Çavên dadgêr ên 

matmayî û sar. Berçavk. Erê, berçavka biçûk ne li gorî qelafetê mezin. Kincên 

dadgerîyê, berstûka sakoyê heya qirikê jûjî anîn ber çavên Celadet.”
79

 (34); “Dema 

ku ya dinê rojê wan li qehweyê hev didîtin, wî didît xelk geh bi îĢaretên destan û geh 

bi awirên çavan li ser diaxivîn.”
80

 (64) 

KuĢkusuz Miriyê Heram‟ın anlatıbilimsel incelenmesinde en dikkat çeken 

unsur, söylem kısmıdır. Dikkat çeken, genel söylem türleri bağlamında söylem 

çeĢitliliği değil esere hakim olan doğrudan söylemin kullanılma sıklığı ve kendi 

içindeki alt zenginliğidir. Bavê Nazê, romanda iki temel anlatı kipi olan diegesis-

                                                           
79

 [Ve göz göze geldiler. Hakimin donuk ve soğuk gözleri. Gözlük. Evet, iri cüsseye uymayan küçük 

gözlük. Hakimlik kıyafetleri, gırtlağa kadar olan cübbenin yakalığı Celadet‟in gözünde kirpiyi 

canlandırdı.] 
80

 [Ertesi gün kahvede birbirlerini gördüklerinde ahalinin kah el iĢaretleriyle kah bakıĢlarıyla onun 

hakkında konuĢtuklarını görüyordu.] 



163 
 

mimesis karĢıtlığında, çok belirgin olarak salt mimetik‟e yakın bir anlatıdan yana 

tavır almıĢtır. Romanda olay, olgu ve durumlar, karakterlerin iç ve zihin dünyaları 

dıĢ-anlatıcı tarafından detaylı betimleme, analiz ve yorumlarla aktarılmak yerine 

genellikle doğrudan söylem üzerinden sergilenmiĢtir. Anlatının dıĢ-anlatıcısı her Ģeyi 

bilen bir konumda olmakla birlikte kiĢileri anlatmak yerine onların kendi kendilerini 

ifade etmelerine izin vererek kimliklerinin bu konuĢmalar üzerinden Ģekillenmesini 

sağlar.  

Doğrudan söylemi eserin temel söylemi olarak kullanan Bavê Nazê, bu 

tekniği kiĢilerin tahmin, düĢünce, merak, eleĢtiri, sorgulama, serzeniĢ, yargı, öfke, 

isyan gibi duygu durumu veya mantık yürütme biçimlerini dolaysız yansıtma 

amacıyla kullanmıĢtır. Anlatıda ender kullanılan diğer birkaç söylem türünü 

görmezden gelirsek doğrudan söylem neredeyse eserin tek söylem türüymüĢ 

gibidir.
81

 Bir söylem türünün bu denli baskın kullanılması, eserin karakter söylemi 

açısından tekdüze ya da zayıf olduğu endiĢesini akla getirmekle beraber kullanıĢtaki 

alt çeĢitlilik bu endiĢeleri bertaraf etmektedir. Doğrudan söylem, Miriyê Heram‟da 

hem tek karakterin doğrudan söylemi hem de karakterlerin karĢılıklı 

konuĢmalarından oluĢan diyalogları içerir. Tek karakterin söyleminden oluĢan 

doğrudan söylem de kendi içinde sadece zihinde oluĢan düĢünce, monolog, 

                                                           
81

 Bu noktada Kürtçe romanda söylem sorununa kısaca değinmek icab eder. Kürtçe romanın genelinde 

dolaysız söylem baskın bir biçimde kullanım alanı bulmuĢtur. Bir baĢkasının konuĢması ya da 

düĢüncesini dolaylı söylem üzerinden aktarmak çok fazla benimsenmemiĢ, tercih edildiğinde de çoğu 

zaman yanlıĢ uygulanmıĢtır. Doğrudan bir konuĢmayı dolaylı bir Ģekilde aktarırken Ģahıs zamirleri ve 

fiillerin kiĢi eklerinde gerekli değiĢikliklerin yapılmaması ve aktarım fiilinden sonra gelmesi gerekli 

bağlaçların kullanılmaması gibi sebepler yüzünden çoğu zaman söz konusu teknik, problematik bir 

görünüm arz etmiĢtir. Altınkılıç Kürtçe romanda dolaylı söylemin geliĢmemesini, Kürtlerde sözlü 

kültürün hakimiyeti ve günlük konuĢmanın etkisine bağlar. Bu noktada Kürtçe‟nin modern anlamda 

eğitim dili olmamasına, felsefe ve retorik gibi alanlarda belli deneyimlerden geçmemiĢ olmasına 

dikkat çeker. Bu nedenledir ki Kürtçe‟de dolaylı düĢünme ve aktarım için gerekli olan soyut düĢünme 

fazla geliĢmemiĢtir. Kürtçe romanda serbest dolaylı söylem ve bilinç akıĢı gibi tekniklerin fazla 

geliĢmemesi de aynı durumla ilgilidir. Yani anlatcının söylemi ve karakterin söyleminin keskin 

hatlarla birbirinden ayrılmıĢ olması, iki söylemin iç içeliğine dayalı tekniklerin geliĢmesini 

engellemiĢtir. Daha ayrıntılı ve örneklemeli bir okuma için bkz. Ümran Altınkılıç, “Pirsgirêka 

Ragihandina Axaftinê di Romana Kurdî de”, (e-şarkiyat) Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi, 

Diyarbakır, 2017. Bu çerçevede çalıĢmamız boyunca incelediğimiz romanlarda dolaysız konuĢmanın 

hakimiyeti tartıĢmasızdır. Dolaylı söylem çok az, serbest dolaylı söylem ise çok daha nadir bir 

kullanım alanı bulmuĢtur. Karakter söylemlerine ağırlık veren romanlarda, karakter söylemi yazar 

söyleminden tamamen ayrıĢmıĢ olarak, bağımsız bölümler halinde verilmiĢtir. Bu bağımsız 

söylemlerin iç monolog mu yoksa bilinç akıĢı mı olduğu konusunda tarafımızca bazen tereddüt 

yaĢanmıĢtır. Genel itibariyle Kürtçe romanlarda iç monolog ve bilinç akıĢı formundaki karakter 

söylemlerinin iç-anlatıcılının anlatımına çok benzer olması da dikkat çeken bir diğer husustur.    



164 
 

karakterin kendi kendine konuĢması ve sesli konuĢmaları Ģeklinde bir çeĢitlilik 

göstermektedir. 

Bazen karakterin düĢünce ve duygu durumu “seslendirilmemiĢ konuĢma” 

(Chatman, 2009; 170) Ģeklinde anlatıcının “içinden dedi“, ”kendine diyordu”, “kendi 

kendine sordu“ etiketleri eĢliğinde doğrudan ve açık bir Ģekilde yansıtılmıĢtır. BaĢka 

bir ifadeyle doğrudan söylem tekniği, karakterin dıĢarıdan duyulmayan zihnini 

olduğu gibi aktarma yolu olarak tercih edilmiĢtir. Ana karakter Celadet„in arkadaĢını 

yıkamasını istemek için Mele Evdilrehman„ın evine giderken “heke ew jî qebûl neke 

wî biĢo, vêga bi kû de?“
82

 (13) Ģeklindeki korkusu; Eliyê Hewl„ın mezarlığa gelen 

kalabalığın omuzlarında tabut görmeyince “[q]ey ne bi tenê ez hewl im, her wiha ez 

kor jî bûme“
83

 (16) Ģeklindeki ĢaĢkınlığı; Eliyê Evdilrehman„ın Feylesofê SerxweĢ„la 

ilgili “[w]ey Xwedo, çi qas zilm li ser rûyê erdê çêdibin! Çima nezan Ģûna zaneyan 

digirin? Yekî wekî Feylesofo bi qeĢmerî tê nasîn û yekî wekî...“
84

 (20) Ģeklindeki 

düĢüncesi; Celadet„in itirafta bulunan arkadaĢının ne söylemiĢ olabileceğine yönelik 

“[w]î her tiĢt çi gotiye“ ve “her tiĢt çi ye û çi gote? Ma tiĢtekî veĢartî heye?“
85

 (27) 

Ģeklindeki sorgulamaları; Celadet„in arkadaĢının itirafı üzerine “Mecîd, mecîd tu û ev 

yek?! Ev çi hiĢt tu vê gavê bavêjî?“
86

 ĢaĢkınlığı ve merakı; Celadet„i dinlerken 

Ehmed„in aklında onunla ilgili geçen “[l]i gel xornatîya wî, zanabûnek pê re heye.“
87

 

(43) Ģeklindeki düĢünce ve kanaatleri; cezaevinden çıkan Celadet„in çevrede 

gördüklerine dair “ [h]er kes bi xwe daketîye. Mîna kes di zindanan de tuneye. Êdî 

ew ji bo kê vê êĢê dikiĢînin?“
88

 (59) Ģeklindeki düĢünce ve izlenimleri tırnak 

içerisinde karakterlerin zihninde Ģekillendikleri biçimiyle sunulmuĢtur.  

Bunların dıĢında romanda farklı karakterlerin değiĢik algı, kavrayıĢ, zihin ve 

ruh durumlarını yansıtan iç monolog örnekleri mevcuttur. Bunların içinde iç 

monolog tekniğinin ilginç bir kullanımı dikkat çekmektedir. Bilindiği gibi bu teknik 

adından da anlaĢılacağı gibi tek bir karakterin söylemine dayalıdır. Fakat “[w]an jî, 

                                                           
82

 [Eğer o da yıkamayı kabul etmese, bu sefer nereye?] 
83

 [Galiba sadece ĢaĢı değilim, kör de olmuĢum.] 
84

 [Ey Allahım, yeryüzünde ne kadar zulüm var! Neden cahiller alimlerin yerine geçiyor! Soytarı 

olarak tanınan Feylesofo gibi biri ve …gibi biri.] 
85

 [“Her Ģeyi söylemiĢ” ve “her Ģey nedir ve ne söylemiĢ. Saklı bir Ģey mi var sanki?”] 
86

 [Mecîd, memcîd sen ve bu Ģey?! Böyle adım atmana neden olan neydi?] 
87

 [Gençliğine rağmen bilinçli bir yönü mevcut.] 
88

 [Herkes kendiyle meĢgul. Zindanlarda kimse yokmuĢ gibi. Peki onlar kimin için bu acıyı çekiyor?] 



165 
 

di dilê xwe de, digot, „Gelo vê sibeha xêrê, vî minafiqî çi berê xwe daye mala 

Xwedê?! Wî çî xwe li vir winda kiriye?‟ û gotinên din jî.”
89

 (8) örneğinde bir 

topluluğun içinden geçenler tek bir söylemmiĢ gibi aktarılır. Bunun yerine 

topluluğun camiye giden Feylesofê SerxweĢ ile ilgili düĢünceleri dolaylı bir biçimde 

verilebilirdi. Çünkü farklı kiĢilerin benzer düĢünceleri ortak bir temelde 

dolayımlanabilirken hepsinin zihinlerinden tıpatıp aynı kelime, tonlama, düzen ve 

cümle yapısıyla ĢekillenmiĢ gibi verilmesi iç monolog tekniğinin mantığıyla uyuĢan 

bir durum değildir. 

Tek-karakterli söylem, bazı yerlerde kendi kendine konuĢma formunda 

okurun karĢısına çıkar. Genette‟in değinmediği kendi kendine konuĢma, aslında iç 

monolog ile dramatik konuĢma arasında duran bir doğrudan söylem biçimidir. Ġç 

monologda bir seyirci ya da dinleyiciye hitap edilmez, kendi kendine konuĢma ise 

karakterin iç ve zihin dünyasını “doğrudan ancak seyirciye (açıkça dile getirilmeden) 

gerek duyarak sunma tekniği”dir. (Robert Humphrey: akt. Chatman, 2009; 166) 

Diğer taraftan kendi kendine konuĢma, bildiğimiz anlamda düĢünce veya konuĢma 

olmayıp ”bu ikisinin stilize edilmiĢ bir bileĢimi olan biçimsel hitaplardır.” (Chatman, 

2009; 169) Miriyê Heram romanı, diğer karakterlerin duymadığını düĢündüğümüz 

fakat bir dinleyici varsayılmıĢ biçimde kurulmuĢ kendi kendine konuĢma örnekleri 

barındırmaktadır. Birinci anlatı evreninde ölen arkadaĢını yıkayacak imam arayan 

Feylesofê SerxweĢ‟in yolda yürürken aklından geçenler kendi kendine konuĢma 

yöntemiyle yansıtılmıĢtır: ”...dest bi axaftina xwe bi xwe re kir: „Erê hevalo, em ê 

tirbekê li gora dilê te ji te re bikolin... Her sê hevalên me niha li ser tirban in... Û min 

ji wan re gotiye, ku tirbekê li gora dilê te bikolin... Ez jî, li gel ku tu û meleyan ne li 

hev bûn jî, ez ê meleyekî ji te re bibînim...‟”
90

 (10) 

Görüldüğü gibi Feylesofê SerxweĢ, ölen arkadaĢı karĢısındaymıĢ gibi ona 

hitaben konuĢur. Ulu Cami‟nin imamı tarafından reddedilen Feylesofê SerxweĢ, aynı 

Ģekilde tekrar yola düĢüp kendi kendine konuĢma tekniğiyle sanki onu reddeden 

imamlar karĢısındaymıĢ gibi öfkesini dile getirir: “ Diçû û di ber xwe de digot: „QaĢo 

                                                           
89

 [Onlar da, içlerinden, diyordu, „Bu hayırlı sabah bu münafık acaba niçin Allah‟ın evine yönelmiĢ?! 

Orda neyini kaybetmiĢ?‟ ve daha baĢka sözler.] 
90

 […baĢladı kendi kendine konuĢmaya: „Evet arkadaĢ, sana gönlüne göre bir mezar kazacağız… Her 

üç arkadaĢımız Ģimdi mezarlıkta… Ve onlara söylemiĢim ki gönlüne göre bir mezar kazsınlar… Ben 

de, hernekadar imamlarla anlaĢamıyorduysan da, senin için bir imam bulacağım…]  



166 
 

mele ne û ji ehlê Xwedê ne! Na, hûn ji ehlê durûtîyê ne. Hema çawa be, ew ji me 

hemûyan çêtir bû. Û em hemû jî deyndarê wî ne... Hemû... welat.... milet û heya hûn 

jî... meleno!”
91

 (11-12) Kısa bir süre durup etrafını gözlemleyen karakter, kaldığı 

yerden kendi kendine konuĢmasına devam eder. Bu seferki muhatabı ölen 

arkadaĢıdır: “ Tûjo! Çavo, dîsa vegere jîyanê û bi rûyên xelkê de biqîre! Ax! Ez ê çi 

bibêjim? Gotin têra te nakin. Erê, em deyndarê te ne, heya heya... Wey Xwedo! Tevî 

kirinên wî, hîn wî xwe deyndar didît...”
92

 (12) 

Ġç monolog ve kendi kendine konuĢma dıĢında romanda tek-kiĢilik konuĢma 

biçimlerinden monoloğa da rastlamak mümkündür. Ġmam arayan ve bir camiden 

baĢka bir camiye, bir evden baĢka bir eve yürüyerek giden ve yürürken hem 

düĢünmeye hem de kendi kendine konuĢmaya bol vakti olan Feylesofê SerxweĢ‟in 

kendi kendine konuĢması birden yüksek sesli bir monologa dönüĢür: “Feylesofê 

Serxweş, piĢtî axaftina bi xwe re bêhnekê sekinî û ji niĢkê ve, bi dengekî bilind got: 

“Wey! Min çi mêjîyê xwe xwariye? Çima ez ji destpêkê ve neçûm cem Mele 

Evdilrehman? Erê, nema ji kozika meleyan e, lê mele ye.”
93

 (12-13) Yanında onu 

dinleyen kimse olmadığı halde Feylesofê SerxweĢ‟in bu Ģekilde yüksek sesle 

konuĢması, sarhoĢ olması ve bulduğu çözümün heyecanıyla açıklanabilir. 

Çok yönlü düĢünür J. Ortega y Gasset‟in dediği gibi “nesnelerin kendilerinin 

var oldukları yerde onları anlatmak fazlalıktır.” (2013; 64) Bu bağlamda kurguladığı 

eserdeki kiĢileri uzun uzadıya tanımlamak, belki de bir yazarın yapabileceği en 

büyük hatalardan biridir. Yazar, eserine atadığı anlatıcıya kiĢilerin Ģöyle ya da böyle 

olduğunu betimleme görevi vermek yerine kiĢileri okura gösterip tanımlamayı 

okurun kendisinin yapmasına fırsat vermelidir. (Gasset, 2013; 62-66) Romandaki 

kiĢilerin tanımlanmasını okurun keĢfine bırakan en etkili yöntemlerden birisi, 

kuĢkusuz diyaloglardır. Miriyê Heram‟da diyaloglar, anlatıcının bilgilendirici ve 

                                                           
91

 [Gidiyordu ve içinden diyordu: „Güya imamlar ve Allah ehlindendirler! Yok, siz riyakarlığın 

ehlindensiniz. Ama nasılsa o hepimizden daha iyiydi. Ve biz hepimiz de ona borçluyuz… Bütün… 

ülke…millet ve hatta siz de… ey imamlar!‟] 
92

 [Tûjo! Gözüm, yine hayata dön ve ahalinin yüzüne haykır! Ah! Ne diyeceğim? Kelimeler seni 

anlatmaya yetmez. Evet, sana borçluyuz, daima… Vay Allahım! Yaptıklarına rağmen daha o kendini 

borçlu görüyordu…] 
93

 [Kendi kendine konuĢmadan sonra Feylesofê SerxweĢ, biraz durdu ve birdenbire yüksek bir sesle 

dedi: „Vay! Kafayı mı yemiĢim, ne? Niçin en baĢtan Mele Evdilrehman‟ın yanına gitmedim? Evet, 

imam siperlerinden değil, lakin yine de imamdır.‟] 



167 
 

açıklayıcı müdahaleleri eĢliğinde ve anlatıcının tamamen aradan çekildiği saf diyalog 

olmak üzere iki biçimde iĢlenmiĢtir. Romanda saf diyaloglara özellikle Celadet‟in 

soruĢturulduğu ve mahkemeye çıkarıldığı sahnelerde yer verilmiĢtir. Örneğin 

aĢağıdaki alıntıda Celadet, yargılanma sırasını beklerken hakim ve baĢka bir tutuklu 

arasında geçen soru cevaba dayalı diyalogda anlatıcının varlığına dair hiçbir iĢaret 

yoktur. Anlatıcı adeta kendini sıfır düzeye çekerek (Demir, 2002; 53) sahneyi 

tamamen karakterlere bırakmıĢtır.  

-Bi kurtî, bersiva xwe bide. Felsefeya zêde ji min re ne lazim e. 

-BaĢ e. 

-Tu endamê Partîyê yî? 

-Na 

-Çawa na, ku tu doza parçekirina komarê dikî? Ev jî, armanca Partîyê ye. 

-Ez doza mafên Kurdan dikim. Serxwebûna Kurdistanê yek ji wan mafan e. 

-Ew Kurdistana ku tu çêl dikî tu carî hebû? 

-Erê, hebû. 

-Kingê? 

-Berîya Zayînê. (54-55) 

[-Kısaca cevabını ver. Fazla felsefe lazım değil. 

-Ġyi. 

-Parti üyesi misin? 

-Hayır 

-Nasıl hayır, ki sen cumhuriyetin parçalanmasını istiyorsun? Bu da partinin 

amacıdır. 

-Ben Kürtlerin haklarını istiyorum. Kürdistan‟ın bağımsızlığı o haklardan 

biridir. 

-Bu bahsettiğin Kürdistan hiç var mıydı? 

-Evet, vardı. 

-Ne zaman? 

-Milattan önce.] 



168 
 

Anlatıcının tamamen aradan çekilip herhangi bir yorum ya da değerlendirme 

yapmadığı bu tarz saf diyaloglarda ima edilen okura daha çok iĢ düĢer. Ġma edilen 

okur, karakterlerin konuĢmalarından hareket ederek bir sınıflandırma ve çıkarım 

yaparak okuduklarını anlamlandırır. Ġma edilen okurun siyasi duruĢu, tarih bilgisi, 

hukuk anlayıĢı, toplumsal konumlanıĢı gibi etkenler farklı değerlendirme, yorum ve 

çıkarımların oluĢmasına neden olur. (Chatman, 2009; 163-164) Dolayısıyla da 

metnin yorumlanması ve kiĢilerin tanımlanmasında birbirine zıt imajlar oluĢabilir. 

Mesela amaçlanan belli bir ima edilen okura göre diyaloglar yoluyla savunmasına 

yer verilen tutuklu, cesur, vatansever, kahraman gibi niteliklerle tanımlanabilirken 

baĢka çeĢit ima edilen okur hedeflenseydi aynı kiĢi nankör, hain gibi tam tersi Ģekilde 

tanımlanabilirdi.  

Tanımlama, sınıflandırma ve çıkarım yapmayı tamamen okura bırakan saf 

diyalogların dıĢında genellikle diyalog sahnelerinde, konuĢan kiĢilerin hareketlerini 

betimleyen ve duygularını teĢhis eden anlatıcı da tüm varlığıyla hemen onların yanı 

baĢında durup onları iĢaret eder. Örneğin Feylesofê SerxweĢ ve Mele Evdilrehman 

arasında geçen aĢağıdaki diyalogda anlatıcı kalın puntolu cümlelerde karakterlerin 

hareketlerini ve içlerinden geçenleri tanımlarken karakterlere ait konuĢmalar 

anlatıcının teĢhisini onaylayacak biçimde düzenlenmiĢtir: 

-Mel... le... Seyda! - Di vir de devê Feylesofo herbilî, nizanibû bi çi navî bi 

Mele Evdilrehman re biaxive. - Hevalê min Tûjo çûye rehmetê. Ez dixwazim 

hûn wî biĢon... 

-Rehma Xwedê lê be. 

Bi vê gotinê dilê Feylesofo rihet bû, wî jî pê re pê re lê vegerand: 

-Rehme li mirîyên we jî be. (13)  

[Ġ… mam… Seyda! Burada Feylesofo’nun dili birbirine dolandı, Mele 

Evdilrehman’a nasıl hitap edeceğini bilmiyordu. –ArkadaĢım Tûjo hakkın 

rahmetine kavuĢtu. Onu yıkamanızı istiyorum… 

-Allah rahmet eylesin. 

Bu sözle Feylesofo’nun içi rahatladı, o da hemen karĢılık verdi: 

-Allah sizin ölülerinize de rahmet eylesin.]  



169 
 

Doğrudan söylemin oldukça baskın olduğu romanda, dolaylı söylem ve 

anlatılan konuĢmayı örnekleyecek teknikler de mevcuttur. Sözgelimi “... ji Celadet 

xwest, ku ew çavên xwe veke, da ku ew lê binihêre.”
94

 (35) örneğinde cezaevi 

müdürünün iĢkenceye nasıl tepki gösterdiğini anlamak için Celadet‟ten gözlerini açık 

bırakmasını istemesi; “... jê xwest ew here cem mirovê tehqîqê...”
95

 (28)‟de polisin 

Celadet‟ten araĢtırmayı yapan kiĢinin yanına gitmesini söylemesi dolaylı olarak 

verilmiĢtir. Ġçerik ve sözcükler sabit kalmakla birlikte bu kiĢilerin sözdizimi 

korunmayıp anlatıcının sözdizimi içinde dönüĢtürülmüĢtür. Sözdizimi dönüĢürken 

kiĢi zamirleri ve zaman kipleri de uygun formlara girmiĢtir. 

Anlatılan konuĢmada ise sadece konuĢulan konudan bahsedilir. O 

konuĢmadaki diyalogları olduğu gibi ya da dolayımlayarak vermek yerine yalnızca 

bir konuĢmanın gerçekleĢmiĢ olduğuna değinilir. “Û biryara ku ji alîyê psîkolog ve 

bê kontrolkirin hate girtin.”
96

 (35)‟de psikolog kontrolüyle ilgili bir karar; “Çimkî bi 

derbasbûna wî re seraser pê ve hatin û pê re jî axivîn. Diaxivîn bêyî ku guh bidin 

gardiyan.”
97

 (38)‟de mahkumlar arasında gerçekleĢen bir konuĢmadan söz edilir, 

fakat konuĢmanın içeriği söylenmez. ġu örnekte bahsedilen konuĢmanın Celadet 

üzerindeki etkisinin anlatısı, anlatılan konuĢmanın geliĢtirilmiĢ biçimi 

varsayabileceğimiz psiko-anlatıyla verilir: “Vê yekê morala Celadet hîn bilindtir kir, 

beĢer lê xweĢ kir. Û ev cara pêĢîn bû, piĢtî girtina xwe wî Ģevek bi hêsanî derbas kir. 

Çimkî dilê wî bi her awayî li wan rûniĢt.”
98

 (39) Anlatıcı ve karakter seslerinin net 

bir Ģekilde ayırt edildiği anlatıda doğal olarak SDS, yok denecek derecededir. 

AĢağıda SDS‟i andıran kullanımda da tekniğin yanlıĢ kullanılmıĢ olabileceği 

düĢünülmektedir :  

PiĢtî çend rojekan, berîya ku Celadet here dadgehê, kesên ku li ser dosyeya wî 

mijûl dibûn, ji ber berxwedana wî ĢaĢ diman. Xortekî nûhatî û berxwedaneke 

wiha?! Wan ev pirs dikir û di nava xwe de dikirin guftûgo; erê, kurê 

sîyasetmendekî ye, em ê bibêjin serê wî hatiye dagirtin, lê îrade? (33)  

[Birkaç gün sonra, Celadet mahkemeye gitmeden önce, dosyasıyla ilgilenen 

kiĢiler onun direniĢinden dolayı ĢaĢırıyorlardı. Yeniyetme bir delikanlı ve 

                                                           
94

 [Onlara bakmak amacıyla Celadet‟ten gözlerini açmasını istedi…‟ 
95

 […tahkikat memurunun yanına gitmesini istedi…] 
96

 [Ve psikolog kontrolünden geçmesi kararı alındı.] 
97

 [Çünkü geçiĢiyle baĢına üĢüĢtüler ve onunla konuĢtular. Gardiyana aldırmadan konuĢuyorlardı.]  
98

 [Bu, Celadet‟in moralini daha da yükseltti, yüzünü güldürdü. Ve tutuklanıĢından sonra ilk kez rahat 

bir gece geçirdi. Çünkü onları her haliyle sevdi.]  



170 
 

böyle bir direniĢ?! Bu soruyu soruyorlardı ve kendi aralarında söyleĢiyorlardı; 

evet, bir siyasetçinin oğludur, diyelim ki beyni yıkanmış, peki irade?] 

Romandaki istisnai bir SDS örneği olan yukarıdaki alıntıda dosyasıyla 

ilgilenen kiĢilerin Celadet hakkındaki düĢünceleri, ilk cümlede anlatıcının sesinden 

verilmiĢtir. Kalın yazılı cümle sorunlu bir SDS örneğidir. Yazar bilinçli ya da 

bilinçsiz olarak bu cümleyi, aslında anlatıcı ve karakter sesinin birbirine karıĢtığı bir 

tarzda kurgulamıĢ gibidir. Ancak, hemen sonrasında gelen “[w]an ev pirs ji xwe 

dikir” ibaresi söylemi sorunlu bir hale sokmuĢtur. Çünkü cümle aslında SDS iken 

anlatıcı, öznesini belli ederek karaktere mal etmiĢtir. Bu durumda da madem söz 

konusu cümle SDS değil doğrudan söylem ile kurgulanmıĢ olmalıdır. Ama doğrudan 

söylem olduğunu belirten yazım iĢaretleri yoktur. Nitekim sonrasındaki cümlede 

anlatıcı söylemi ve ardından gelen italik cümle de karakterin doğrudan söylemidir. 

Çünkü anlatıcının karakterin söylemine atfı ve karakterin söylemini 

anlatıcınınkinden ayıran yazım iĢareti (;) kullanılmıĢtır.    

 

3.2. ANLATICI ODAKLANMA VE SÖYLEM BAĞLAMINDA 

MODERNĠST KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ 

  3.2.1. Modernizm 

20.yy baĢlarındaki bilimsel geliĢmeler, gerçekçiliğin sırtını dayadığı 

determinizm ile Newton fiziğinin sorgulanmasına yol açar. Einstein, Heisenberg ve 

diğer bilim insanlarının çalıĢmaları ile pozitivizmin mantıklılık, değiĢmezlik ve 

kesinlik ilkeleri sarsılmıĢ; yerine görecelilik, olasılık ve belirsizlik kavramları 

geçmiĢtir. Bilim alanında görece zaman anlayıĢı, kara delikler, paralel evrenler, atom 

fiziği gibi pozitivist bilimin gerçeklik anlayıĢını aĢan konular tartıĢılır. Diğer taraftan 

psikoloji alanında Freud‟un özellikle bilinçaltı, bundan hareketle Jung‟un kollektif 

bilinçaltı ile ilgili çalıĢmaları, Nietzsche‟nin “[t]anrı öldü” sözüyle özetlenebilecek 

din, değer, ahlak eleĢtirisi, estetik modernizmin düĢünsel arka planını hazırlar.
99

 

Ayrıca Bergson‟un zaman anlayıĢı, modernist yazarların kurgularını temelden 

değiĢtirmiĢtir.  

                                                           
99

 Modernizmi hazırlayan geliĢmeler için bkz. Yıldız Ecevit, Türk Romanında Postmodernist 

Açılımlar, (4. Baskı), ĠletiĢim Yayınları, Ġstanbul, 2006, s. 26-28. 



171 
 

Yüzyıl baĢındaki geliĢmelerden etkilenen modernizm, önceki sanatsal 

anlayıĢları reddeder. Modernizmin reddettiği anlayıĢların baĢında realizm gelir. 

Modernist estetiğin zeminini oluĢturan yukarıda bahsedilen bütün etmenler, 

modernist eserlerin belli bir merkezden yoksunluğunu, sıralı bir olay örgüsünün 

olmayıĢını, belirgin bir zaman ve mekâna oturtulmamasını, belli bir bütünlük ve 

tutarlılık yerine parçalı oluĢunu, tek ve kesin bir gerçeklikten çok kuĢkulu ve farklı 

gerçekliklerin oluĢunu, bir sonuca varılmayan, kaotik ve belirsiz dünyasını açıklar 

niteliktedir. 

Modernizme rehberlik eden akıl eleĢtirel, sorgulayıcı, Ģüpheci ve yaratıcıdır. 

Doğa ve sosyal bilimlerdeki geliĢme ve kuramların dıĢında sanatçının içinde yaĢadığı 

dönem ve gündelik yaĢamın da sanat kuram ve uygulamalarını etkilediği 

kuĢkusuzdur. Modernist estetiğin baĢlangıç yıllarının Birinci Dünya SavaĢı‟na denk 

geldiğini gözden kaçırmamakta fayda var. Zira dünya çapındaki bir yıkıcılık ve 

felaketin edebiyatı etkilememesi düĢünülemez. Walter Benjamin, Hikâye Anlatıcısı 

isimli makalesinde savaĢın yıkıcılığını, hikaye anlatıcılığının kayboluĢunun 

nedenlerinden biri olarak varsaydığı deneyimin değer kaybetmesi üzerinden irdeler. 

Benjamin savaĢtan dönenlerin dilsizleĢtiğini, savaĢın onlara baĢkalarına aktaracak 

deneyim kazandırmak bir yana onları yoksullaĢtırdığını iddia eder. Anlatıcılık 

sanatının sona erdiğini, bir Ģeyi hakkıyla hikaye eden kiĢilere artık nadiren 

rastladığını söyler. Benjamin‟in bahsettiği anlatıcı, geleneksel hikaye anlatıcısıdır. 

(Walter, 2012; 77-78) Dilsizleşme metaforu önemlidir, zira Barthes ve Hassan da 

modernist romanda dilin kullanım biçimi için sessizlik metaforunu kullanır. 

Modernist eserde dil iletiĢim dili olmaktan çıkmıĢ, Ģekli bozulmuĢ bir dildir. (Blen, 

akt. Antakyalıoğlu, 2013; 150) Artık iletiĢim iĢlevini yerine getirmeyen dil, kendi 

içine dökülen bir söylem biçimini almıĢtır. Bu yüzden modernist yazarın ürettiği eser 

sessizliğin anlatısıdır
100

, ancak içe kulak verildiğinde çok gürültücüdür. 

Öte yandan içinde yaĢanılan dönemin toplumsal, kültürel, tarihsel koĢulları 

sanatçı kadar okurun sanata bakıĢı üzerinde de etkili olur. Bu doğrultuda alımlama 

                                                           
100

 Anlatının sessizleĢmesiyle birlikte anlatı kavramı da krizle karĢı karĢıyadır, hatta neredeyse anlatı 

imkânsız hale gelir. Çünkü modernist hikayenin aradığı gerçek, dilin ifade biçimlerinin dıĢında kalır. 

Buna rağmen modernist sanatçı parça pörçük de olsa hikaye aramaya devam eder ve bu, anlatıyı 

ayakta tutar. (Eagleton, 2015; 22) 



172 
 

estetiği teorisyenlerinden Hans-Robert Jauss, edebiyat tarihinin bilimsel geliĢmeler 

ve tarihsel nesnelciliğe göre değil, okur odaklı yazılmasını ister. Çünkü Jauss‟a göre 

eser belli bir derecede okurun “beklentiler ufku”nu karĢılar. (Moran, 2003a; 246) Her 

yazarın her Ģeyden önce birer iyi okur olduğu düĢünülürse eserin dönemin toplumsal, 

tarihsel, kültürel koĢullarının ürünü olduğu daha açık bir Ģekilde anlaĢılır. 19.yy sonu 

ve 20.yy baĢındaki tüm geliĢme ve koĢullar, gerçekçi edebiyatı geçersiz kılar. 

Gerçeklik parçalanmıĢ, yerleĢik değer ve ahlak normları ortadan kalkmıĢ, artık yazar 

ve okurun mutabık olduğu bir doğru kalmamıĢtır. Yerine güvensizlik, kuĢkuculuk, 

kaos, belirsizlik ve tutarsızlık geçmiĢtir. (Moran, 2018; 55) Büyük değiĢikliklere 

sahne olan dünya eski sanat formlarıyla anlatılamaz. Söz gelimi 19.yy‟ın tertipli, her 

Ģeyi yerli yerinde olan burjuva evlerinin kılı kırk yaran betimlemelerinin, sonraki 

yüzyılda metropollerde yaĢanan kaosu, keĢmekeĢliği aktarması beklenemez. Bu 

yüzden modernist yazar bütünlük, kesinlik ve güvenilirlikten yoksun yeni dünyayı 

anlatmak için yenilikçi arayıĢlara girer. Modernist eser hem içeriksel hem de 

biçimsel olarak yeninin peĢindedir. 

Modernist eserde belirsizlik, tutarsızlık, kaos, kuĢku, tamamlanmamıĢlık, 

iletiĢim iĢlevini yitiren dil ön planda olsa da McHale modernizmin baskın bir 

biçimde epistemolojik olduğunun altını çizer. Modernizmi bilinebilirlik, 

bilinebilirliğin sınırları, bilginin kesinlik ve güvenirliği, bireyler arası iletiĢimde 

bilginin nasıl değiĢtiği, neyin bilinebilir olduğu ve kimin bilebileceği gibi açılardan 

sorgular. (2004; 9) Philip Weinstein de realizmin ”bilme”yi esas aldığı, modernizmin 

ise anlatının zamanı, mekanı ve içindeki özneler bağlamında ”bilmeme”ye 

odaklandığına dikkat çeker.
101

 Realist anlatının otoriter, her Ģeyi bilen anlatıcısı ile 

modernist anlatının kuĢkucu, yanıltıcı, güvenilmez, ironisever, nevrotik, yalnız, 

yabancı, çoklu anlatıcıları, epistemolojinin bu iki farklı yönüyle değerlendirilebilir. 

Modernist estetikte bireyin ele alınıĢında büyük değiĢiklikler olur. Birey, artık 

net ve kesin çizgilerle betimlenmez, Ģeffaf bir biçimde okura sunulmaz. Birey 

anlatıcının buyruğundan kurtulduğu gibi kendisi de kendi üzerinde hüküm sahibi 

                                                           
101

 Weinstein, postmodernizmi de “bilme”nin ötesinde bir fenomen olarak değerlendirir. AraĢtırmacı, 

bu tespitlerini her üç edebi anlayıĢtan seçtiği romanlar üzerinden analiz ederek gösterir.  Weinsten‟in 

savlarının kısa bir okuması için bkz. “Introduction”, Philip Weinstein, Unknowing the Work of 

Modernist Fiction, Cornell University Press, Ithaca and London, 2005. 



173 
 

olamaz. Bir ya da birden fazla karakter, “ben kimim?” sorusunun dolaylarında 

dolaĢıp durur, ama net bir cevap alamaz. (Hawthorn, 2014; 110) Modernist 

edebiyattaki birey sanki kaybettiği ya da hiç sahip olmadığı bir Ģeylerin peĢinde 

gider, ama hep eli boĢ döner. Bu birey, anlamlandıramadığı dünyaya ve kendine 

yabancılaĢmıĢ bir bireydir. YabancılaĢma, modernist edebiyatın en önemli 

temalarından biridir, bu tür metinlerde yabancılaĢma farklı Ģekillerde okurun 

karĢısına çıkar. DıĢ dünya birey için tanındık, bilindik olmaktan ziyade tekinsiz bir 

yere evrilmiĢtir. Bireyin dünya ile iliĢkisi güvensiz, çatıĢmalı ve travmatiktir. 

Modernist anlatı kiĢisi sürekli maceralara atılan, baĢından çeĢit çeĢit serüven geçen 

değil yalnız, eylemsiz bir kiĢidir. Kaygan bir zaman ve yere yerleĢtirilmiĢ, gerçeklik 

algısı parçalı ve yanıltıcıdır. Modernist anlatı kiĢisi, görece belli bir zaman ve 

mekânın söz konusu olduğu bir dünyada yaĢar, ama tüm yönleriyle bu kiĢinin kim 

olduğu, tam olarak hangi zaman diliminde ve nerede olduğu tam olarak bilinmez. Bu 

bakımdan modernist anlatıdaki birey, sadece kendine ve topluma değil içinde 

yaĢadığı yer ve zamana da yabancıdır. Birey, yer ve zaman modernist anlatıda 

birbirinden bağımsız düĢünülemeyecek unsurlardır. Çünkü bu unsurlar, anlatıdaki 

ötekilik ve yabancılık hissini iĢ birliği içinde örer. (Antakyalıoğlu, 2013; 156-159)  

Zamanın kurgulanıĢ biçimi, modernist anlatının kilit noktalarındandır. 

Modernist anlatıda düzenli, her Ģeyi yerli yerinde bir kurgudan bahsedilemez, 

kurgusal dünya belli bir noktadan baĢlayıp bir hedefe doğru ilerlemez. Modernist 

anlatının problem çözme, nihayete erdirme gibi iddiaları yoktur, mutlu ve kesin 

sonları bilmez. Bildiğimiz anlamda açılıĢ, geliĢme kısımları ve kapanıĢlar yoktur. 

Doğal olarak sebep sonuç iliĢkisine dayalı olay örgüsü de anlatıdan çıkarılmıĢtır. 

Anlatı düzçizgisel bir akıĢta ilerlemez, hem ileri hem geriye doğrudur. AçılıĢ ve 

kapanıĢlar açık uçludur, bazen hikayenin sonundan, bazen yarısından bazen de 

herhangi bir noktasından anlatıya baĢlanır, tekrar en baĢa dönülür. Bu arada zaman 

dairesinde birçok küçük anlatı için ayrı ayrı parantezler açılır. (Eagleton, 2015; 117-

123) ġimdi, geçmiĢ ve gelecek iç içe; dıĢsal zaman ile bilincin zamanı kol koladır. 

Bu tür bir zaman anlayıĢı, modernist anlatı öncesi anlatının bel kemiğini oluĢturan 

olay örgüsünün altını kazımıĢtır. En önemli modernistlerin baĢında gelen Virginia 

Woolf, hayatın kendinden önceki romanlarda sunulduğu gibi olup olmadığını 

sorgular ve hayatın öyle olmaktan çok uzak olduğu sonucuna varır. Woolf iddiasını 



174 
 

kanıtlamak için herhangi bir gündeki herhangi bir zihni incelememizi ister. Zira 

”Zihin pek çok izlenimi alır; önemsiz, gerçeküstü, fani veya demir sertliğinde 

iĢlenmiĢ izlenimler. Dört bir yandan gelirler. Sayısız atomlar hâlinde sağanak gibi 

yağarlar. Herhangi bir pazartesi ya da salı gününün Ģekline bürünürler.“ (2013; 194) 

ĠĢin içine bilinç girince zamanın akıĢı adeta ketlenir. Zaman özneden bağımsız olarak 

dıĢ dünyada bilindik zaman kalıpları içinde ilerler ilerlemesine, ama öznenin gark 

olduğu bilinçte durma noktasına gelir. Çünkü zihinde nesnel zamandan farklı bir 

zaman düzenleniĢi vardır. Bilincin öteki tarafı, bilinçaltı da iĢe dahil olunca durum 

çok daha karmaĢıklaĢır.   

Ġnsan bilincinin akılcı, nesnel tarafı değil tutarsız, bağlantısız birçok Ģeyin 

depolandığı bilinçaltı modernist estetiğin daha çok ilgisini çeker. Woolf‟un 

sözlerinden anlaĢıldığı gibi bilinç ve dolayısıyla bilinçaltının keĢfediliĢi, var olan 

edebiyat anlayıĢından farklı ve yenilikçi arayıĢların en önemli baĢlatıcısıdır. Çünkü 

var olan estetik kalıplar, bilincin uzun süre yoğunlaĢtığı kısacık bir anı ya da kısacık 

bir anda bilince hücum eden sayısız izlenim, kavrayıĢ, anı, düĢ ve planları anlatamaz. 

Bilinç ve bilinçaltı dünyasına yoğunlaĢılması, modernist estetiğin kurgu ve biçimsel 

yapısını Ģekillendiren en önemli etkendir. Bilinçaltında geçmiĢ, Ģimdi ve gelecek 

aynı anda birlikte var olur. Bilinçte birbirine dolanmıĢ durumda bulunan geçmiĢin 

anıları, piĢmanlıkları, özlemleri, sorgulamaları; Ģimdinin izlenim ve kavrayıĢları; 

geleceğin umutları, planları düzçizgisel bir zaman, mantık kuralları ve sebep sonuç 

iliĢkisi çerçevesinde anlatılamayacak kadar karmaĢıktır. Modernist yazarın bilincin 

karmaĢa, tutarsızlık ve yoğun iĢleyiĢini anlatmasını mümkün kılan yenilik, bilinç 

akıĢı tekniğidir. Bilinç akıĢı, herhangi bir dilsel ve determinist engele takılmadan, bir 

andan baĢka bir ana sıçrayarak anlatı öznesinin bilincinde gezme imkânı verir. 

Modernist anlatıda zamanın kurgulanıĢını düzenleyen bir diğer teknik de Flashback 

(geriye dönüĢ) tekniğidir. (Ecevit, 2006; 43)  

Modernist estetik hem içerik hem biçimde yenilikçidir, ancak biçim daha ön 

plandadır. Ġçerikteki yenilik, insan bilinci, psikoloji, dünya ve gerçekliğe dair yeni 

keĢifler yenilikçi bir biçimi elzem hale getirmiĢtir. Geleneksel anlatının önemli 

unsurları olan olay örgüsü, kahraman, anlam modernist anlatıda önemsizleĢir. 

Modernist anlatıda mekân flu, zaman kronolojisi kırılmıĢ ve parçalıdır. DıĢ dünyadan 



175 
 

çok iç dünya önemsenir, anlamlı ve nesnel bir gerçeklikten ziyade çok boyutlu ve 

parçalı gerçekliğe geçilir. Modernist anlatının estetiği, genellikle biçem çoğulculuğu 

üzerine kuruludur. Modernist eserlerde estetik, farklı türlere ait metinlerin 

montaj/kolaj teknikleriyle esere eklenmesi, birden fazla anlatıcı ve perpektifin 

kullanılması, üstkurmaca gibi tekniklerle elde edilir. Bu teknikler ile kurgusallığını 

inkâr etmeyen kurgusal bir dünya kurulur. Bu dünya, gerçeği mimetik estetiğin iddia 

ettiği gibi aslına sadık kalarak vermez. Gerçeği parçalayarak ve farklı boyutlarıyla 

ele alarak yeniden üretir. Yıldız Ecevit, modernist anlatıdaki farklı eğilimlerden söz 

eder. Örneğin çok önemli olmayan bir anlatının yanında birçok küçük anlatıya yer 

verilebilir. Musil, James Joyce, Oğuz Atay‟ın romanları bu tür çoğulcu estetiğe örnek 

gösterilebilir. Diğer bir eğilim ise anlatının bütünlüklü, gerçekçi bir hikaye gibi 

kurgulanmasıdır. Kurgunun içine girildiğinde ise neden sonuç iliĢkisinin olmadığı, 

zaman ve mekânın belirsiz olduğu, mantıksallığın devre dıĢı kaldığı, tuhaf, tanıdık 

olmayan bir dünya ile karĢılaĢılır. Canetti, Yusuf Atılgan, Kafka bu eğilimle yazan 

modernist yazarlardır. (2006; 44-45)  

Modernist anlatı, içerik ve daha çok da biçim itibariyle elitisttir. Çoğunlukla 

anlamsızlık, yabancılaĢma ve yalnızlaĢma temaları etrafında Ģekillenen içerik ile 

sürekli yenilik ve yaratıcılık arayıĢı içindeki biçimiyle modernist anlatı sıradan bir 

okurun beklentilerine yanıt veremez. Sıradan bir okurun yaratıcı bir biçimde 

kurgulanmıĢ modernist anlatının karmaĢık, çok boyutlu dünyasını algılaması oldukça 

zordur. Modernist yazarın büyük kitlelerce anlaĢılmak gibi kaygısı da yoktur. Zaten 

belli bir estetik duyarlılık ve entelektüel birikime sahip seçkin, az sayıdaki okur onun 

için yeterlidir. Bu yönüyle modernist sanatçı, okurunu seçer. (Ecevit, 2006; 54-57) 

Modernist eserlerdeki anlatıcıyı, kullandığı anlatı teknikleri ve zaman 

kurgusu bağlamında değerlendirmek gerekir. Realizmi reddeden modernist anlatının 

her Ģeyi bilen anlatıcının otoritesini kırması ya da güçsüzleĢtirmesi kaçınılmazdır. 

Anlatı kiĢisinin bilincine ve iç dünyasına yoğunlaĢan anlatıcı, bilinç akıĢı ve iç 

monolog gibi tekniklere baĢvurur. Bazen bu teknikler sayfalar, bölümler boyunca 

kesintisiz sürer. Bu durumda bilinci sunulan anlatı öznesi, adeta yarı-anlatıcı olur. 

Bunun dıĢında parçalı ve sübjektif gerçeklik modernist anlatılarda çoğunlukla birden 

fazla anlatıcıyı gerektirir. Aynı olay veya durum, her seferinde farklı bir anlatıcının 



176 
 

perspektifi ve sesiyle verilir ya da farklı olay ve durumlar farklı anlatıcılar tarafından 

aktarılır. Yanı sıra metinlerarasılık tekniğiyle ana anlatıya dahil edilen farklı türler, 

ana anlatıdakinden farklı anlatıcılar barındırabilir. Öte yandan bazı modernist 

anlatılarda anlatının merkezine alınan birey, aynı zamanda anlatıcının kendisidir. 

3.2.2. Tofan’da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi 

3.2.2.1. Tofan’da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri 

Modern Kürtçe roman ve öykünün en baĢarılı yazarlarından biri olan Hesenê 

Metê‟nin Tofan
102

‟ı küçük hacimli bir roman olmasına rağmen anlatım teknikleri, 

özellikle “ben” anlatıcının konumu ve iĢlevleri, bu anlatıcının kendi içindeki 

dönüĢümleri, güvenilmez anlatıcı, ima edilen anlatıcı, metalepsis, anlatıcının iletiĢim 

iĢlevinin sınırları, iç içe anlatı ve daha baĢka bağlamlarda sağladığı imkânlar 

sayesinde anlatıbilimsel açıdan incelenmeye değer bir eserdir. 

Tofan, kurgusu ve anlatı teknikleri açısından Ģüpheye yer vermeyecek 

biçimde modernist bir romandır. Ġçerik bakımından ise bireyin sorunlarından çok 

toplumsal sorunlar ön plandaymıĢ gibi olduğundan modernist bir roman olmadığı 

düĢünülebilir. Fakat dil, din ve siyaset gibi konulara dair düĢünceleri bireyin 

toplumdan soyutlanmasına; toplumun özellikle dilsel ve siyasi duruĢu, romanın 

anlatıcıları aynı zamanda kahramanları olan bireylerde derin acılara neden olduğu 

için aslında romanın merkezinde toplumsal konulara dair eleĢtirileriyle birey yer 

almıĢtır. BaĢka bir ifadeyle, her ne kadar siyasi ve toplumsal sorunlar içinde verilse 

de aslında Tofan‟da bireyin yalnızlığı, acı, endiĢe, kayboluĢ ve yabancılaĢması 

merkezdedir. O yüzden Tofan, hem biçimsel hem de içeriksel olarak modernist bir 

anlatıdır. 

Teolojik ve mitolojik metaforlar, milliyetçi ve tarihi figürler, semboller 

üzerinden Kürt siyasetine yönelik eleĢtiri ve metinlerarası göndermeleriyle Tofan, 

okuru çok yönlü ve çok anlamlı bir okumaya davet eder. DüĢünsel-siyasi, dini, 

kültürel boyutta roman gerçekçi konular üzerinden ilerlerken olay örgüsü bağlamında 

fantastik kurgunun kıyılarında gezer gibidir. Bu yüzden okur, anlatı boyunca 

                                                           
102

 [Tofan] 



177 
 

gerçekçi ve hayali sınırlarda gidip gelir. Sınırları muğlak olan anlatının çok anlamlı 

ve çok yönlü okumaya imkân tanımasının elbet anlatı yapısıyla yakından iliĢkisi 

vardır. Bu bağlamda roman iç içe anlatılar, yani öykü içinde öyküler barındırır. 

Temelde roman, dıĢ-öyküsel (extradiegetic) ve iç-öyküsel (intradiegetic) olmak üzere 

iki anlatı düzeyi üzerinden kurgulanmıĢtır. Fakat bir dıĢ-öyküsel anlatının içine üç 

farklı iç-öyküsel anlatı –dıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcının rüyası, Sofi Merwan‟ın 

anlattığı bir rivayet ve Beko Ewan‟ın hikayesi-  yerleĢtirilmiĢtir. 

 Ġlk anlatı evreninde kendisinin içinde olduğu bir hikaye anlatan bir iç-anlatıcı 

(homodiegetic); ikinci anlatı evreninde ise farklı düzeylerde içlerinde bulundukları 

bir hikaye anlatan iki farklı iç-anlatıcı (homodiegetic) ve içinde yer almadığı bir 

hikaye anlatan bir dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic) vardır. Bu bağlamda Tofan, içinde 

dört farklı anlatının yer aldığı çok katmanlı bir anlatı metnidir. Genellikle iç içe 

anlatılar için Çin kutuları ya da matruĢka bebekleri metaforu kullanılır. Bu tarz 

anlatılarda birinci anlatı yerini ikinci anlatıya bırakır, ikinci anlatı kendi içinden 

baĢka bir anlatı doğurur ve böylece uzayıp gidebilir. Tofan‟da böyle birbirini 

doğuran anlatılar yerine bir ana anlatı ve ondan doğan farklı boyutlarda üç kardeĢ 

anlatı vardır. Tofan, bir büyük ve içinde yanyana üç kutunun bulunduğu bir Çin kutu 

seti gibi düĢünülebilir. Bu kutular, dolayısıyla anlatılar, açıldıkları sıra ile kapanıp 

anlatı ana anlatı ile biter.    

Roman, bölümler arasında boĢ sayfalar bırakmak suretiyle yedi bölüm 

Ģeklinde yazılmıĢtır. Ġncelememizi net ve bir karıĢıklığa meydan vermeyecek Ģekilde 

yürütmek için söz konusu bölümleri numaralandırmayı uygun bulup gerekli 

görüldüğü yerlerde bölümleri bu rakamlarla belirttik. Roman, ateĢin baĢında 

erbaneye vuran ve ilahi aĢk ile kendinden geçmiĢ bir sufi sahnesiyle açılır. Bu sahne 

aslında birinci anlatı düzeyi, dolayısıyla çerçeve anlatıdaki anlatıcının rüyasıdır. 

Fakat anlatıcı rüyayı farklı bir anlatı gibi aktardığı için rüyanın anlatısı, anlatı içinde 

anlatıdır. Bu anlatıcı esasında çerçeve anlatıdaki anlatıcıyla aynı anlatıcıdır, fakat 

zaten çerçeve anlatıda bir karakter olduğu için iç-öyküsel düzeyde ve rüyanın içinde 

bulunmakla birlikte birinci dereceden bir kahraman olmadığı için gözlemci ben 

konumundadır. Anlatıcı, rüyadan uyandıktan, daha doğrusu rüya anlatısını bitirdikten 

sonra kendi ağzından hikayesini aktarmaya baĢlar. Rüyanın bitmesi, iç-öyküselden 



178 
 

dıĢ-öyküsel düzeye geçildiğini gösterir. Uykudan uyanan anlatıcı da rüyanın kendi 

üzerindeki etkisini ve kendi yaptıklarını anlattığı için otodiegetik ben anlatıcıya 

dönüĢür. Anlatıcı, gördüğü rüyanın etkisiyle Ahmedî Xanî‟nin türbesini ziyaret 

etmeye karar verir.  

Ġki, üç ve dördüncü bölümler, birinci bölümde rüya anlatısının bitimiyle 

devreye giren dıĢ-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcı tipolojisini takip eder. Bu bölümlerde 

Ahmedî Xanî‟nin türbesini ziyaret serüveni ve orada Ģahit olunanlar, romanın ilk 

anlatı evrenini oluĢturduğu için dıĢ-öyküsel düzeyde, anlatıcı birinci ağızdan anlattığı 

için de iç-anlatıcılıdır. Bununla birlikte bu iç-anlatıcı, bazen hikayeye birinci 

dereceden dahil olduğu için otodiegetik “ben”; bazen de kendini dahil etmeden 

sadece izlenim ve tanıklıklarını anlattığı için de gözlemci ben ve Ģahit “ben”e 

dönüĢür. 

Ġkinci bölümdeki iç-anlatıcı, otodiegetik biçimdedir. Fakat bu iç-anlatıcı, 

bazen tekil birinci Ģahıs “ben”, bazen çoğul birinci Ģahıs “biz”i kullanır. Bunun 

sebebi, bu bölümde anlatıcının yanında Sofî Merwan isimli baĢka bir sufinin 

bulunması ve bazen aynı durumlarda bulunmaları ve aynı eylemleri eĢ-zamanlı 

olarak birlikte yapmalardır. Ahmedî Xanî‟nin türbesine gitmeden önce anlatıcı, 

kendisine rehberlik edecek bu sufinin evine uğrar ve aralarında türbenin bulunduğu 

yerin kutsallığı ve Ahmedî Xanî‟nin Allah‟a yakınlığı üzerine bir konuĢma 

gerçekleĢir. Anlatıcının bu konuĢmayı tek taraflı bir diyalog Ģeklinde vermesi dikkat 

çeker. Sofî Merwan‟la aralarında geçen diyalogdan Sofî Merwan‟ın konuĢmalarını 

doğrudan biçimde aktarırken kendi konuĢmalarını vermez. Bu sohbet esnasında Sofî 

Merwan bir hikaye aktarır, dolayısıyla karakter konumundan anlatıcı konumuna 

geçiĢ yapar. Anlattığı hikaye, Ahmedî Xanî‟nin Allah‟a olan yakınlığı, onunla 

karĢılaĢması ve onunla konuĢmasıyla ilgili bir rivayettir. Bu hikayede, Allah da öykü 

içindeki öyküye bir karakter olarak girer. Bu konuĢmanın Ģahidi ġengalê Xeybê 

isminde Êzdi bir Kürt‟tür. Yedi gün yedi gece zikrinin sonunda Allah ġengal‟i arĢ-ı 

Yezdan‟a yükseltir ve ġengal bu yakınlığa Ģahit olur. ġengalê Xeybê‟nin Ģahitliğine 

dayalı bu rivayeti aktaran Sofî Merwan, bir önceki hikayenin içinde bir karakter 

olduğu için iç-öyküsel düzeyde, anlattığı hikayenin içinde yer almadığı için dıĢ-

anlatıcıdır. Yeterlilik bakımından kendisine rivayet edildiği kadarını bildiği için de 



179 
 

sınırlı bilgiye sahip bir dıĢ-anlatıcıdır. BaĢka bir açıdan hikayenin rivayet, yani -

miş‟li geçmiĢ zamanla anlatılması, anlatıcı ile hikaye arasında mesafe olduğunu 

gösterir. (Tutumlu, 2010; 39) Zaten en az ikinci elden edindiği bir hikayeyi 

nakletmektedir: “Dibêjin, Şengaliyê xeybê gotiye: Di hemû waran de, li ser hemû 

tiştan gotina hezretî Ahmedê Xanî û Xwedê yek bûye, Xwedê pir ji cenabê wî hez 

kiriye lê tene li ser tiştekî cudayiya van herdu ruhên pak hebûye ku ew jî ziman 

bûye… zimanê kurdî”.
103

 (14) Alıntıdan anlaĢıldığı üzere en iyimser tahminle ġengal 

hikayesini birine anlatmıĢ o da anlatıcıya aktarmıĢtır, fakat „dibêjin‟ ifadesi 

hikayenin uzun bir dolaĢımdan sonra anlatıcıya ulaĢtığını imler. 

Bir sonraki bölümde “ben” anlatıcı, gece yarısı Ahmedê Xanî‟nin türbesinin 

karĢısında oturmuĢ, sessizlik, korku, heyecan ve beklenti içinde duygu ve 

düĢüncelere dalmıĢ olarak karĢımıza çıkar. Bu bölümün baĢlarında anlatıcı, tamamen 

kendine yöneldiği için otodiegetik “ben” anlatıcı konumundadır. AĢırı kutsallık 

bahĢettiği bir yerde sessizlik içinde, tek baĢına otururken düĢündüklerini ve 

hissettiklerini kendi ağzından aktarır. Fakat çok sürmeden saf Ģahit durumuna 

düĢtüğü için gözlemci/tanık “ben”e dönüĢür. Anlatımından anlatıcının sıradan bir 

dindar olmadığını, dünya dinleri, kutsal kitaplar, mistik öyküler, batıni inançlar, 

peygamber, evliya ve Ģeyhlerin söylemleri hakkında bilgili olduğunu öğreniriz. 

Ahmedê Xanî‟nin huzurunda ise bu anlatıcının bildiği ve inandığı her Ģeyin birbirine 

karıĢtığını anlarız. Gece yarısı tek baĢına bir türbede aĢırı kutsallık atfettiği bir 

Ģahsiyetin mezarı baĢında durmanın verdiği korku, heyecan, yoğun düĢünmeden 

kaynaklı kafa karıĢıklığı ve anlatıcının o gece bir Ģeylerin gerçekleĢeceğine dair 

beklentisi, okurda anlatıcının güvenirliği konusunda Ģüpheler uyandırır. Romanın 

anlatıcısının birinci Ģahıs olması da metni okurken güvenirlik konusunu akılda 

tutmayı sağlayan bir etkendir. Bununla bütün birinci Ģahıs anlatıcıların güvenilmez 

olduğunu kastetmiyoruz. Bazı birinci Ģahıs anlatıcılar kurgunun amacına uygun 

olarak zaten güvenilmez olarak planlanmıĢ, bazıları da fiziksel ya da zihinsel 

kısıtlılık sebebiyle güvenilmezdir, bazıları ise kendini açık bir kameraya benzetip 

sadece gördüklerini yorum yapmadan aktararak daha güvenilir olabilir. (MacKay, 

                                                           
103

 [Derler ki ġengaliyê Xeybê demiĢ: Hazreti Ahmedê Xanî ile Allah‟ın her alanda, her Ģey ile ilgili 

sözü birmiĢ, Allah onun cenabını çok sevmiĢ, ancak sadece bir konuda bu iki temiz ruh birbirinden 

ayrılmıĢ ki o da dil imiĢ… Kürt dili.] 



180 
 

2018; 91-98) Yine de üçüncü Ģahıs anlatıya oranla birinci Ģahıs anlatının 

güvenilmezliğe daha elveriĢli olduğu söylenebilir. (Hawthorn, 2014; 171) 

Anlatının baĢından beri hafifçe serpiĢtirilmiĢ iĢaretler ve anlattıklarından 

onun hakkında edindiğimiz bilgiler, özellikle ikinci ve üçüncü bölümde anlatıcının 

sonradan anlatacaklarının gerçek mi yoksa anlatıcının halet-i ruhiyesinden kaynaklı 

sanrılar mı olduğuna dair okura uyarıcı bir etki yapar. Anlatıcının güvenilmez 

olduğuna dair metinde bol sayıda iĢaret mevcuttur. Sözgelimi anlatıcı kendinden 

geçecek ve rüyasında ilahi aĢkla dans edilen toplantılar görecek kadar radikal bir 

dindardır. Dinsel alanın dıĢında milli kültür ve dil konularında da radikal bir 

muhafazakardır. Ahmedê Xanî, dolayısıyla eseri Mem û Zîn, anlatıcının düĢüncesine 

göre onun din, ulusal birlik ve dille ilgili tutumunun tam anlamıyla vücut bulmuĢ bir 

sembolüdür. O yüzden Ahmedî Xanî‟yi en yüksek mertebeye ulaĢmıĢ kutsal bir kiĢi 

olarak görür ve adının önüne hazreti unvanı ekler. Kutsallık addettiği Ahmedê 

Xanî‟nin türbesine giden anlatıcıda “Kudüs sendromu”
104

 diyebileceğimiz bir çeĢit 

psikoz ortaya çıkar. Aksi halde anlatıcının gördüğünü iddia edip anlattıklarının, 

gerçeklikle açıklanır hiçbir yanı yoktur. Anlatıcı, türbede otururken Ahmedê 

Xanî‟nin mezarından yükseliĢi, profilden görünüĢü, kutsal bir nur içinde tekrar 

mezarına giriĢi, halüsinasyon, sanrı ya da hayal dıĢında açıklanamayacak kadar 

gerçek dıĢıdır. Fakat anlatıcı, bütün bunları gerçekmiĢ gibi Ģüpheye yer bırakmayan 

kesin ve ikna edici bir dille anlatır. Üstelik anlatıcı, gördükleri karĢısında ĢaĢırıp 

kafası karıĢmıĢ olmasına rağmen Xanî mezarına girerken ona “[k]erametekî xwe, ya 

ezîz, kerametekî xwe!”
105

 (22) diyecek kadar da aklı baĢında olduğunu düĢünür. Bu 

noktada okur, anlatının güvenilmezliğinin Ģimdiye kadar okuduklarıyla 

kalmayacağını ve katlanarak devam edeceğini anlar. 

Nitekim okurun beklentileri gerçek olur. Xanî‟yi mezarından çıkarıp profilini 

alan ve tekrar mezarına koyan anlatıcı, dördüncü bölümde Xanî‟nin iĢaret ettiği 

köĢeden Mem û Zîn mesnevisinin kötü karakteri Beko Ewan‟ı yürüterek getirir. Bu 

                                                           
104

 Kudüs sendromu, kutsal yerleri ziyaret eden aĢırı dindar kiĢilerde o yerlere atfettikleri kutsallık 

karĢısında heyecanlanma ve duygulanmalarının sebep olduğu bir tür psikozdur. Kudüs Sendromu 

hakkında fikir edinmek için bkz. Yair Bar-El, Rimona Durst, Gregory Katz, Josef Zislin, Ziva Strauss 

ve Haim Y. Knobler, ”Jerusalem Syndrome”, https://www.cambridge.org/core/journals/the-british-

journal-of-psychiatry/article/jerusalem-syndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FEB8CB756D9. 
105

 [Bir kerametin, ey aziz, bir kerametin!] 



181 
 

bölümde anlatıcı, sadece Ģahit olduğu Ģeyleri aktardığı için gözlemci/tanık “ben” 

konumundadır. Anlatıcı, çoğunlukla Beko‟nun konuĢmasını, arada hareketlerini 

betimlemek suretiyle doğrudan söylemle aktarır. Romanın gerçek yazarı, belki 

anlatıcısının artan güvenilmezliğini törpülemek ve gerçeklik efekti yaratmak; belki 

de iç anlatıya bir ön hazırlık yapmak için dıĢ-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcıyı geriye 

çekip halihazırda karakter olan ve sonraki bölümde anlatıcı olacak Beko‟yu daha 

görünür kılmıĢtır. Bu bağlamda Beko‟nun diriliĢ sebebi, mezarının baĢında Xanî‟ye 

hitaben konuĢan Beko‟nun doğrudan konuĢmasıyla verilir. Beko‟nun monoloğundan 

anlaĢılır ki Beko‟nun diriliĢi, Xanî‟nin Allah‟a yazdığı bir dilekçeyle 

gerçekleĢmektedir. Altıncı bölümde pastij tekniğiyle anlatıya eklemlenen bu dilekçe, 

Xanî‟nin dilsel ve üslupsal özellikleriyle yazılmıĢtır:  

Ya qadirê erd û asiman! 

Ez evdekî Te î ji axê Ahmedê Xanî, 

ji cenabê Te î zulcelal lava dikim ku bi destur û fermana Te, 

ji îro û pê ve her sêsed û sê salan carekê Bekoyê Ewan bi ruyê  

vê dunyayê bikevit. 

Qesd û mexseda ji evê lavayê ne ew e ku bêmarîfetiyek bibit, 

na û bîlekis, belbî jî mebest ew bit ku ev hîkmet  

mislî lutfeke Yezdanê erş-î ala bibit îbret-î milet. (41) 

[Ey yer ve göğün kadiri 

Ben senin topraktan bir kulun Ahmedê Xanî 

Zülcelal cenaplarına yalvarıyorum ki destur ve fermanınla 

Bugünden başlayarak her üç yüz otuz yılda bir Beko Ewan  

Bu dünya yüzeyine insin. 

Bu yakarıştan kasıt ve maksat bir marifetsizlik olsun diye değildir, 

Hayır bilakis, amaç belki odur ki 

Yüce tanrının bir lütfü kadar ibret-i millet olur] 

Xanî‟nin dilekçesini alıntılamamızın iki sebebi var. Birincisi, zaten az önce 

de belirttiğimiz gibi Xanî‟nin dili taklit edilerek yazılan dilekçede Xanî‟nin lehçesi 



182 
 

ve dönemin resmi yazıĢma biçiminin korunmuĢ olmasıdır. Ġkincisi ise Beko‟nun 

dirilmesine, daha doğru bir ifadeyle anlatısına neden gerek olduğunu söylemesidir. 

AnlaĢılacağı gibi Xanî‟nin mesnevisindeki bir karakterin üç yüzyıl küsur yıl sonra 

canlandırılıp bir zamanlar yaĢadığı Cizira Botan‟a bırakılması, anlatıyı oldukça 

belirgin bir anakronizm zeminine oturtur. Dolayısıyla Beko, dün ile bugünü 

karĢılaĢtırmak, bugünün kötülüklerini görmek, dünün güzelliklerini hatırlamak ve 

bunları anlatmak için dirilir. Bu doğrultuda çerçeve anlatının dıĢ-öyküsel, iç-

anlatıcısı, son olarak doğrudan söylemle Beko‟ya “[d]e îcar em vegerin ser çîrokê, ya 

arif”
106

 (25) sözlerini söyleterek aradan çekilir. Böylece anlatıcı koltuğuna kendi 

hikayesinde bir karakter olan Beko‟yu oturtur. 

BeĢ ve altıncı bölümler, Beko‟nun anlatıcı olduğu iç anlatıyı içerir. Beko 

baĢka bir hikayenin içinde hikaye anlattığı için iç-öyküsel düzeyde, kendisinin de 

içinde olduğu bir hikaye anlattığı için de iç-anlatıcıdır. Beko‟nun anlatısı, anlatı 

içinde anlatı olmakla birlikte içinde yer aldığı çerçeve anlatıdan hem hacim olarak 

daha uzun hem de önem ve verilmek istenen mesaj bağlamında romanın merkezini 

oluĢturur.  

Ġç-öyküsel düzeyde iç-anlatıcı olan Beko Ewan, beĢinci bölümde otodiegetik 

“ben” anlatıcı konumundadır. Bu bölümde baĢkarakter olarak diriliĢinden sonraki 

duygu ve düĢüncelerini, Sofî Temir‟le cami avlusundaki karĢılaĢmasını anlatır. Sofî 

Temir‟le arasındaki diyaloglardan 303 yıl sonra tekrar geldiği Ģehre ve Ģehrin 

insanlarına tarihsel mesafe ve yabancılaĢması görülür. Anlatıcı, kendini Beko Ewan 

olarak tanıtınca Sofî Temir onu meczup zanneder. Fakat birlikte türbeye gittiklerinde 

boĢ mezarı ve Xanî‟nin dilekçesini görünce Ģok olur. BoĢ mezar ve dilekçe Sofî 

Temir‟in korkması, titremesi, kendinden geçmesi ve nihayetinde karĢısında duranın 

gerçekten Beko Ewan olduğuna inanması için yeterli kanıtlardır. Aslında Sofî Temir 

üzerinden asıl inandırılmak istenen okurdur. Okurdan hiç olmasa anlatı boyunca 

öyleymiĢ gibi davranması, inanmıĢ gibi yapması beklenir. Buraya kadar roman 

fantastik bir anlatı olarak da okunabilir. Akabinde Beko‟nun Ģehre inmesi, Birca 

Belek ve döneminin diğer önemli yerlerini gezerek dünle bugün arasında 

karĢılaĢtırmalar yapması ve bir çayhanede Ģahit olduğu bir toplantıyı içeren altıncı 

                                                           
106

 [Gelgelelim hikayeye, ey arif] 



183 
 

bölüm gelir. Bu bölüm, iĢlediği meseleler açısından romanın en ayağı yere sağlam 

basan kısmıdır. Çünkü anlatı artık öbür dünya, ilahi aĢk, dini ve mistik konulardan 

sıyrılıp bu dünya ve insanlarının meselelerine eğilmeye baĢlamıĢtır. Bu bağlamda 

diyaologlar, anlatıcının geçmiĢ ve bugün ile ilgili muhakemeleri üzerinden 

anlatıcının ideolojik iĢlevi ortaya çıkmıĢtır. 

DıĢ-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcının yerini iç-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcı 

konumundaki Beko‟ya vermesi suretiyle anlatıcının değiĢimi, konunun da 

değiĢmesine neden olmuĢtur. Birinci anlatı evrenindeki otodiegetik “ben” anlatıcı, 

mistik duygu ve düĢüncelerini anlatır; ikinci anlatı evreninde otodiegetik “ben” 

anlatıcı olan Beko dün ve bugünü karĢılaĢtırır ve geçmiĢi yüceltir. Keza birinci anlatı 

evrenindeki gözlemci “ben”, kendini maksimum seviyede geriye çekerek gerçekleĢen 

olağandıĢı olayları gerçekmiĢ gibi nakleder. Ġç anlatıda ise anlatıcının otodiegetik‟ten 

gözlemci “ben”e dönüĢtüğü çayhane kısmında Beko anlatıya ikinci dereceden dahil 

olur, fakat olup biteni eleĢtirel bir biçimde aktarır. Burada dikkat çekmek istediğimiz 

nokta, anlatılan ile anlatma biçiminin karĢılıklı bir iliĢki içinde olduğudur. Bu açıdan 

“ben” anlatıcının kendi içindeki farklı anlatım olanakları, incelemekte olduğumuz 

metni çok anlamlı, çok katmanlı bir yapıya dönüĢtürmüĢtür. Bu gösteriyor ki anlatım 

stratejileri, anlatılanı biçimlendirir ya da tersi. 

Nasıl ki romanın genelinde Beko‟nun anlatısı merkezi bir yer ve öneme 

sahiptir, Beko‟nun anlatısının içinde de çayhane kısmı merkezi bir konumdadır. 

Hatta bu kısmın tek baĢına bütün anlatının asıl çekirdeğini oluĢturduğu söylense, 

abartı sayılmaz. Bu kısmın bu kadar merkezi bir öneme sahip olmasının nedeni, 

çayhanede geçen diyaloglar üzerinden yazarın niyeti ve mesajının belirginleĢmesidir. 

Dolayısıyla çayhane sahnesi, yazar hakkında okurun zihninde bir imaj oluĢmasını 

sağlar. BaĢka bir deyiĢle bu sahnedeki karakterlerin diyalogları daha kısa yoldan 

okuru “ima edilen yazar”, yani gerçek yazarın bu romandaki versiyonuna ulaĢtırır. 

Normalde ima edilen yazar, metnin bütününden yola çıkılarak yazar hakkında okurun 

kafasında oluĢan bir imgedir. Fakat gerçek yazarın vermeyi amaçladığı mesaj, söz 

konusu kısımda yoğun bir Ģekilde mevcut olduğu için bu kısım kısa yoldan yazar 

imajının üretilmesine hizmet eder. 



184 
 

Romandan, özellikle çayhane sahnesinden hareketle Kürt dili, tarihi ve 

kültürünü ihmal eden, eleĢtiriye kapalı bir Kürt siyasal hareketini sert bir dille 

eleĢtiren; Ahmedê Xanî ve Mem û Zîn göndermesi üzerinden Kürt ulusal birliğinin 

sağlanamamasına hayıflanan; anakronizmle geçmiĢi yüceleĢtiren ve günümüzdeki 

kötülük ve fesatlıkların yanında kötülüğün sembolü Beko ewan‟ın bile çok masum 

kaldığını savunan bir yazar imajı çıkarımsanabilir. Bunun karĢı tarafında anlatının 

hitap ettiği, yazarın metni yazarken kafasında Ģekillendirdiği ima edilen okur vardır. 

Tofan‟da ima edilen yazarla ima edilen okur, verilen mesaj ve o mesajı verildiği 

Ģekliyle alımlama bağlamında ortak bir zeminde anlaĢırlar. Örneğin, Beko‟nun 

çayhane bahçesinin kapısından girerken siyasi hareket üyelerinin konuĢmalarına 

daha Ģahit olmadan önceki gözlemi, anlatının öngördüğü ima edilen yazar ve ima 

edilen okuru ortak bir profilde buluĢturur: 

Hundurê hewĢê tijî serî ne. Li ser kursiyan, li ser lingan mîna qurmên daran 

meriv li piĢt û kêlekên hev sekinîne. Bi awur û tevgerên xwe piraniya wan 

yekdeng û yekrengî ne. Bajarî ne, gundî ne, koçer in an dêmanî ne, meriv 

têdernaxîne, ya arif. Tu dibêjî pîvazên miĢarekê ne û te ji erdeki rakirine. Hemî 

jî bêdeng û bêliv guhdariya maseya pêĢ xwe dikin. (45) 

[Avlunun içi bir dolu baĢ. Ġnsanlar kürsülerin üzerinde, ayakta ağaç gövdeleri 

gibi arkalı önlü durmuĢ. BakıĢ ve davranıĢlarına bakılırsa çoğu teksesli ve 

tekrenkler. ġehirli mi, köylü mü, konargöçer mi ya da yerleĢikler mi, 

anlaĢılmıyor, ey arif. Sanırsın ki tek bir tarhın soğanıdırlar ve onları aynı 

topraktan toplamıĢsın. Hepsi de sessiz ve devinimsiz karĢılarındaki masaya 

kulak vermiĢler.] 

Pasajda ironik betimleme ve kültürel kodlar üzerinden söz konusu hareketin 

otoriter, teksesli, üyelerinin sorgulamadan itaat ettiği bir yapı olduğu mesajı verilir. 

Ġroniyi ve kültürel kodları çözümlemesi beklenen varsayılan okur da mesajı bu yönde 

alımlayarak yazarla bir ittifakta buluĢur. Böylece ima edilen yazarla ima edilen okur, 

ortak bir alan üzerinden birbirlerine göz kırpar. 

Hesenê Metê‟nin diğer roman ve öykülerinin yanı sıra bu romanda da 

anlatıcının dili, adeta kurgunun bir parçası gibidir. Hesenê Metê‟nin anlatıcılarının 

dili bir yandan son derece doğal ve sade, diğer yandan ironik, kalıpsal ve gizli 

anlamlarla yüklüdür. Bu anlatıcıların en ayırt edici ve modern Kürt edebiyatında 

Hesenê Metê‟yi özel bir yerde konumlandıran özelliği, anlatılarını bir hasbihal içinde 

yürütmeleridir. ĠĢte bu noktada, ima edilen yazar ve ima edilen okurdan çok daha 



185 
 

somut ve ayağı yere basan bildiriĢimin iki katılımcısı, anlatıcı ve dinleyici görünür 

Ģekilde vücut bulur. Anlatıcının iĢlevi, açık farkla ön plana çıkar. 

Anlatıcının tanımlanması ve sınıflandırılması için baĢvurulan bütün kriterler, 

muhatabı için de uygulanabilir. (Rimmon-Kenan, 2005; 106) Buradan hareket 

ettiğimizde iç-öyküsel anlatıda anlatıcı olan Beko, Ahmedê Xanî‟ye –daha doğrusu 

Xanî‟nin mezarına- hitaben konuĢur. Dolayısıyla muhatap belli olduğu için açık ve 

anlatıcı iç-öyküsel düzey içinde onunla konuĢtuğu için o da tıpkı anlatıcı gibi iç-

öyküsel düzeydedir. Kendine anlatılan olaylara katılımı açısından 

değerlendirildiğinde ise Xanî‟nin Beko‟nun öyküsünde doğrudan bir rol almadığı 

görülebilir. Fakat dıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcıya Beko‟yu iĢaret ettiği, daha da 

önemlisi, Mem û Zîn mesnevisinde Beko‟yu bir karakter olarak yarattığı için dolaylı 

bir Ģekilde Beko‟nun kendisine anlattığı öykünün de baĢlatıcısıdır. ġunu belirtmeden 

geçmeyelim iç-öyküseldeki öykü gibi olmasa da dıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcıda da 

okurla hasbihal etme tavrı gözlemlenmiĢtir. Fakat iç anlatıdakinin tersine buradaki 

anlatıcı, örtülü bir dinleyiciye hitaben konuĢur.     

Özellikle Beko‟nun anlatıcı olduğu iç-öyküsel anlatıda anlatıcının 

muhatabıyla konuĢur gibi anlatması, anlatıya samimiyet kazandırmıĢ, metindeki 

dinleyici (Xanî) ile özdeĢleĢen gerçek okuru metnin içine çekerek anlatıya mesafesini 

minimuma indirmiĢ ve anlatının devamına dair okurda merak duygusunu sürekli diri 

tutmuĢtur. “Belê, ya arif, min got em vegerin ser çîrokê”
107

 (27) ve “[d]e ka min ê çi 

bigota, ya arif?”
108

 (29) ifadelerinde doğrudan açık bir dinleyiciye -Xanî- seslenen 

anlatıcı, dolaylı olarak okurun dikkatini anlatılacak öyküye çeker. Devamında 

anlatıcının sık sık cümlelerinin sonuna getirdiği “ya arif” seslenmesi okurun ilgi ve 

dikkatini canlı tutmaya ve onu uyanık tutmaya dönüktür. Metê‟nin çok sevdiği ve 

diğer eserlerinde de çok kullandığı “te got erê” kalıp ifadesi de hem okuru 

anlatılanlara inandırıp ikna etme hem de okuduklarını onaylaması için yapılmıĢ açık 

bir davettir. Özetlemek gerekirse Beko‟nun Xanî‟yle konuĢuyormuĢ gibi kurgulanan 

iç-öyküsel anlatıda, açık muhatap üzerinden aslında hitap edilen gerçek okurun 

kendisidir. Yazar, kurgu içinde etkin dinleme ve onaylama rolü vererek bir anlamda 

                                                           
107

 [Evet, ey arif, diyorum ki hikayeye dönelim] 
108

 [Ne diyecektim, ey arif?] 



186 
 

„okuru metinselleĢtiren‟ (Parla, 2012; 113) bir strateji izler. Bu strateji, Xanî, dıĢ-

öyküsel düzeydeki anlatıcı ve en nihayetinde gerçek okur olmak üzere üç aĢamalıdır. 

Beko, Xanî‟ye hitaben konuĢur, dıĢ-öyküsel anlatıcı anlatılanlara kulak misafiri olur 

ve son olarak gerçek okur romandaki açık muhataplarla özdeĢleĢerek anlatıya dahil 

olur. 

AĢağıdaki pasajda anlatıcı –Beko-, muhatabına -Xanî- hitaben Mem û Zîn 

mesnevisindeki rolü ve adını kötülük sembolü haline getiren bu rolü neden yerine 

getirdiğini açıklar. Adeta yüzyıllar sonra ona bu rolü veren yaratıcısına, dolayısıyla 

hem bu kitabın okuru hem de mesnevinin okurlarına karĢı kendini savunur: 

De îcar em vegerin ser gotina xwe, ya arif. Tu bi xwe jî bi kerem pê dizanî ku… 

ev rengdêr û ev navnotiya ku cenabê te bi pey min xistiye, karê min bû. Karekî 

îlahî. Ne ku min ji bo mal û milkê dunyayê, ji bo navê xwe, ji bo mezinî û 

peydakirina cîhekî bilind. Na, min zîv û zêr ji kesekî ne dipa. Wek ku min got, 

ev yeka ha karekî min bû û min jî xwest ez vî karê xwe bêqisûr bikim. Ev yeka 

ha min ji bo mîrê xwe… min ji bo mîr Zînedîn ne kiriye, min ji bo silametiya 

mîrekiya Botan jî ne kiriye. HertiĢt… hertiĢtê ku cenabê te bi pey min xistiye û 

di nava nifĢan de belav kiriye, min hemî jî… belê, hemî jî min ji bo evîneke 

îlahî kiriye. (67-68)  

[Gel gelelim diyeceğimize, ey arif. Sen kendin de lütufla biliyorsun ki… 

cenabının bana taktığı bu sıfat ve bednamlık, benim iĢimdi. Ġlahi bir iĢ. 

Dünyanın malı ve mülkü için değil, sanım için, ulviyet ve yüksek bir makam 

temin etmek için. Hayır, kimseden gümüĢ ve altın beklemiyordum. Dediğim 

gibi bu Ģey benim iĢimdi ve ben de istedim ki bu iĢi kusursuzca yapayım. Bu 

Ģeyi Botan mirekliğinin selameti için de yapmıĢ değilim. Her Ģey…cenabının 

bana taktığı ve nesiller arasında yaydığı her Ģey… ben hepsini de… evet, 

tümünü de ilahi bir aĢk için yapmıĢım.] 

Bu pasaj aslında metaleptik sıçrama örneği olarak da kullanıĢlı bir alıntıdır. 

Genette‟in metalepsis tanımı, anlatı düzeyleri arasındaki izinsiz geçiĢler yani sınır 

ihlalleri biçimindedir. Fakat Genette sonrası bu konuyla ilgili çalıĢma yapan 

anlatıbilimciler, metalepsisin düzey ihlalleri ile sınırlı olamayacak kadar geniĢ bir 

alan olduğunu göstermiĢtir. Bu bağlamda “fiziksel ve mantıksal açıdan imkânsız olan 

kafa karıĢtırıcı sınır ihlallerini” içeren ontolojik metalepsis, alanın geniĢletilmesine 

örnek verilebilir. Bell ve Alber, ontolojik metalepsisi yatay geçiĢleri de içerek Ģekilde 

geniĢletirken aynı zamanda bu tarz ihlalleri, anlatı düzeyleri bağlamında değil de 

“dünya temelli bir model” Ģeklinde ele alır. Buna göre kurmaca bir karakter ya da bir 

anlatıcı, bulunduğu ontolojik düzeyden farklı bir ontolojik düzeye geçebilir. Yani bir 



187 
 

metindeki kurgusal bir varlık baĢka bir metne metaleptik atlayıĢlarla girebilir.
109

 

(DerviĢcemaloğlu, 2019; 150-151) 

Bu temel üzerinden hareket ettiğimizde Mem û Zîn mesnevisinin yazarı 

Ahmedê Xanî ile kötü karakteri Beko Ewan‟ın; biri gerçek hayattan, biri de yüzyıllar 

önce yazılmıĢ bir kurmaca dünyadan metaleptik sıçrayıĢlarla baĢka bir kurmaca 

metinde bir araya geldiğini görürüz. Kurmaca dünyasının sınırları ihlal edildiği için 

bu bir ontolojik metalepsis örneğidir. Diğer taraftan Tofan‟da Genetteyan anlamda da 

metalepsis, yani anlatı düzeyleri arasında izinsiz geçiĢler mevcuttur. Sözgelimi, dıĢ-

öyküsel düzeydeki anlatıcı, kendi anlatısı içindeki Beko‟nun anlatısına geçiĢ yaparak 

iki anlatı düzeyi arasında sınır ihlalleri gerçekleĢtirmiĢtir: 

Di hundurê kortalê de bi qasî buhustekê tiĢtekî mîna qaĢilê sipîndarekê li hev 

pêçiyayî bi ber çavên min dikeve. Hêdika radihêjimê, lûleya kaxizeke kevin e. 

(Bekoyê Ewan bi çav û bi sere xwe wê kaxiza di paĢila xwe de nîĢan dide.) Ber 

bi ronahiya finda tifikê radikim, ji hev vedikêĢim ku bizanim ka çi ye. (38-39) 

…. 

Lê di wê gavê de dilê min tenik dibe, ew çala ku êdî ez jî dizanim ku ez jê 

derketime, careke din lê dinêhirim, ez sofî Temirê ber mizgeftê mîna beroĢeke 

derxûm li wir dihêlim û tev evê daxwaznama cenabê te (Destê xwe dide ser 

sîngê xwe û wê lûla kaxizê.) cara duduyan bi wan pêlikan ve hildikiĢim jor. (44) 

[Çukurun içinde birbirine sarılı kavak ağacı kabuğuna benzer, bir karıĢlık bir 

Ģey gözüme iliĢiyor. YavaĢça alıyorum, eski bir kağıt lülesi. (Beko Ewan gözü 

ve baĢıyla koynundaki o kağıdı gösteriyor.) Ocağın ıĢığına doğru kaldırıyorum, 

ne olduğunu anlamak için birbirinden ayırıyorum. 

…. 

Ancak o sırada duygusallaĢıyorum, içinden çıktığımı artık benim de bildiğim o 

çukur, bir daha ona bakıyorum, caminin önündeki sofu Temîr‟i kapaklı bir 

tencere gibi orada bırakıyorum ve cenabının bu arzuhali ile birlikte (Elini 

göğsüne ve o kağıt lülesinin üzerine koyuyor.) Ġkinci defa o basamaklardan 

yukarı çıkıyorum.]  

Tofan‟da yukarıda alıntılanan iki örnek üzerinden anlatı düzeyleri arasındaki 

sınır ihlal edilmiĢtir. Bu da çerçeve anlatı anlatıcısının iç anlatıya metaleptik 

sıçrayıĢları vesilesiyle olmuĢtur. Beko kendi öyküsünü anlatırken onun anlatı 

düzeyinin bir üstündeki anlatının anlatıcısı, Beko‟nun anlatısına inerek öyküsüne 

                                                           
109

 Bahar DerviĢcemaloğlu, “Metalepsis Üzerine”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 66, 

Eylül 2019, Erzurum, s. (141-154) s. 150-151. 



188 
 

müdahale eder. Beko, Xanî‟nin dilekçesiyle ilgili konuĢtuğu esnada kendisinin görüp 

betimleyemeyeceği hal ve tavırları –baĢ ve gözüyle kağıdı iĢaret etmesi, elini 

göğsündeki kağıdın üstüne koyması- dıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcının parantez 

içindeki anlatımıyla aktarılmıĢtır. Anlatıcının kendi anlatısı içindeki baĢka bir 

anlatının içine geçip anlatıma müdahale etmesi, retorik metalepsisin gerçekleĢmesine 

neden olmuĢtur.  

Roman, üç farklı iç anlatıyı barındıran dıĢ-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcının 

anlatımıyla biter. Anlatıcı, “[û] ew hemû tiĢtên ku wê Ģeve li pêĢ gorna ezîz li min 

çêdibin hîn jî li ber çavên min in û hîn jî min ji kesekî re venegotiye.”
110

 (74) 

sözleriyle bir daha okurun kafasını karıĢtırarak anlatıyı sonlandırır. Okurun buraya 

kadar okudukları gerçek mi, halüsinasyon mu yoksa anlatıcının rüyası mıdır? 

Anlatıcının “dîtin” yerine bilinçli olarak kullandığı “çêbûn” fiili aslında 

anlattıklarının gerçek olmadığını imler. Yanı sıra “hîn jî min ji kesekî re venegotiye” 

ifadesi, belki kendisinin de anlatısına kuĢkuyla baktığını ve inanmayacaklarını 

düĢündüğü için kimseye anlatmadığına dair bir ipucudur. Peki, Ģimdi kime 

anlatmaktadır? Bir psikoterapiste mi? Olabilir. 

3.2.2.2. Tofan’da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Metnin tamamında genellikle farklı anlatı düzeylerindeki farklı iç-

anlatıcıların iç odaklanmaları kullanılmıĢtır. “Ben” anlatıcılar çoğunlukla duygu ve 

zihinlerinin perspektifinden gördüklerini yansıtırlar. Bu anlatıcı kendi anlatısının 

merkezindedir, bir Ģekilde kendileriyle bir ilgisi olan Ģeyleri aktarırlar. (Sağlık, 2014; 

214) Bununla birlikte gözlemci/tanık “ben” anlatıcılar, otodiegetik “ben” anlatıcılara 

göre bir derece daha nesnel olmaya meyilli olabilirler. Fakat ne kadar nesnel olmaya 

çalıĢsalar da birinci Ģahıs anlatıcıların her türü, büyük oranda öznel algılarının 

sınırlarında kalmaya mahkumdur. Bu yüzden birinci Ģahıs anlatıcıların öznel 

algılarının tuzağına düĢme ihtimali, oldukça yüksektir. 

Nitekim birinci anlatı düzeyindeki iç-anlatıcının iç odaklanması, gerçekten 

var olan bir Ģeye odaklanmadan ziyade anlatıcının zihninde oluĢan odaklanmalardır. 

Yani aslında bir çeĢit psikoz halindeki anlatıcının hayalinde gerçekleĢen hayali 

                                                           
110

 [O gece aziz mezarın karĢısında bende oluĢan (uyanan) bütün o Ģeyler, hala gözlerimin önünde ve 

hala da kimseye anlatmıĢ değilim.] 



189 
 

odaklanmalardır. Bu açıdan Tofan‟ın güvenilmez olan anlatıcısının bakıĢ açısı da 

güvenilmezdir, diyebiliriz.
111

 “Û di dawiya herî dawîn de jî ez hebûna xwe dispêrim 

dilovaniya Xwedê û dixwazim bi min ve eyan bibe, eyan bibe û wê Ģeve ez hertiĢtî 

bibinim.”
112

 (19) örneğinde aslında daha ortada olmayan bir Ģeyler görmeyi diliyor. 

Ahmedê Xanî‟nin mezarının baĢında keramet gibi olağanüstü bir Ģeyler görme 

isteğine yoğunlaĢan anlatıcı, gerçekten de bir Ģeyler gördüğünü sanıp kafasının içinde 

oluĢan sahneler üzerinden odaklanır:  

Bi qûdreteke îlahî dibînim ku ew gorna ezîz tev kêla xwe, di nava wê 

bêndera nûranî de li hev digere, li hev tê badanê, ber bi jor bilind dibe, 

dibe fîgurekî nîvmêr û nîvyezdanî û li pêĢ min li ser lingan radiweste… 

çawa bibêjim dibe mîna peykerekî Xwedayên demên kevin ku tu di agir 

de bikolî. (21)  

(Ġlahi bir kudretle görüyorum ki o aziz mezar, taĢıyla birlikte o nurani 

harman içinde dolanıyor, kıvrılıyor, yukarı doğru yükseliyor, yarı erkek 

ve yarı tanrı bir figür haline geliyor ve karĢımda ayakları üzerinde 

duruyor… nasıl desem eski zaman Tanrılarının ateĢte dövülmüĢ bir 

heykeli gibi oluyor.] 

DıĢ-öyküsel düzeydeki iç-anlatıcının otodiegetik “ben” anlatıcıyken iç 

odaklanması, iç dünyası, zihin ve algılarının karıĢıklığını belirtir Ģekilde biraz mistik 

ve fludur. Fakat aynı anlatıcı gözlemci “ben”e dönüĢtüğünde iç odaklanması, 

oldukça net ve detaylarla doludur. Mesela Beko Ewan‟a odaklanan bu anlatıcının 

betimlemeleri, Beko‟nun portresini resmeder gibi son derece net, canlı ve ayrıntılıdır: 

Xwediyê ruyekî dirêj, birûyên bilind û pozekî zirav î nîkalî ye. Bi rîhekî 

firk û sivik e, telp û rengê salmeziniyê li ser û çavên lenger girêdane. 

Simbêlên boz, nerm û tenik li herdu aliyên argûĢê heta binê lêva jêrîn 

xwe berdane. Bi kum û girêdana Ģahra dora serê xwe, bi sako û pestekê 

navmilên xwe, bi zirîç û rêĢiyên li ser defa sîngê xwe rengê wezîrekî 

sarayên osmanî an jî Ģaîrekî dema Firdewsî dide. (23)  

[Uzun yüzlü, kalın kaĢlı, ince ve hızma burunlu. Seyrek ve hafif sakallı, 

yetiĢkinliğin renk ve tortusu baĢ ve iri gözlere tünemiĢ. KırlaĢmıĢ, 

yumuĢak ve ince bıyıklar, çenenin her iki tarafından alt dudağın altına 

kadar inmiĢ. BaĢındaki püsküllü sarığın bağlanıĢı ve fesi ile, palto ve 

                                                           
111

 Güvenilmez bakıĢ açısı hakkında ayrıntılı bilgi ve yorum için bkz. Wayne C. Booth, ”BakıĢ Açısı 

ve Kinaye Mesafesi”, Philip Stevick, Roman Teorisi Ġçinde, (2. Baskı), Sevim Kantarcıoğlu (Çev.), 

Akçağ Yayınları, Ankara, 2004, s. 82-100. 
112

 [Ve en nihayetinde de Allah‟ın Ģefkatine sığınıyorum ve bana ayan olsun istiyorum, ayan olsun ve 

o gece her Ģeyi göreyim.] 



190 
 

cepkeniyle, bağrındaki kurĢun kolye ve püskülleriyle Osmanlı 

saraylarındaki bir vezir ya da Firdevsi dönemindeki bir Ģairi andırıyor.] 

Tuhaftır ki birinci anlatı evreninde bir karakter olan Beko‟nun yine iç-

anlatıcılı kendi anlatısındaki iç odaklanması daha elle tutulur ve inanılırdır. DıĢ-

öyküsel düzeydeki birinci iç-anlatıcının odaklanması, gerçekte olmayan Ģeylere 

dairdir. Oysa onun bu tarz odaklanmalarının bir öznesi olan Beko‟nun odaklanma 

örnekleri, mümkün olay ve durumlara dayanır. Bu çerçevede anlatıcının zihin ve iç 

dünyası, muhakeme gücü ve bilgi birikiminin etkisinde kalan iç odaklanmalar aslında 

anlatıcısı hakkında da bilgi verir. Sözgelimi Beko‟nun aĢağıdaki iç odaklanmasında 

Beko, Delyan‟a odaklanıp onun hakkında bilgi verirken okur biraz çabayla anlatıcı 

hakkında da bir portre oluĢturabilir. “Ez bala xwe didim Delyanê pêĢ xwe û dibînim 

ku yekî jîr û çeleng e. Tevgirêdana wî, marîfeta wî, dirûv û xetên ruyê wî rasterast 

kurmancekî botî, kurmancekî mîrekên malê ye. Lê ji kîjan malê ye, ez nizanim.”
113

 

(55) Okur, Beko‟nun duygu, düĢünce, birikim ve izlenimlerini de gözlemci/tanık 

“ben” olarak Delyan‟ı analiz eden bakıĢ açısından öğrenebilir.
114

 Alıntıda Delyan‟ın 

dıĢ görünüĢüne odaklanıp karakteri hakkında yargıya varan Beko tecrübeli, görmüĢ 

geçirmiĢ ve bir bakıĢta insanı çözümleyen biridir. Bununla birlikte giyim, yüz hatları 

ve oturuĢ-kalkıĢından Delyan‟ın mensubiyetini tam olarak çıkaramama sebebi kendi 

döneminin ailelerine göre bir sınıflandırma yapmasıdır.  

Tofan gibi “iç”, “ben”, “birinci Ģahıs”lı anlatılarda birçok Ģeyin yanı sıra 

söylem de sınırlıdır. Bazı dıĢ-anlatıcılar gibi sınırsız bir bilgi ve görüĢ alanına sahip 

olmadığı için bu anlatıların anlatıcıları, ancak diğer karakterlerin duyulabilir 

konuĢmaları ve kendi iç ve dıĢ konuĢmaları üzerinden bir söylem geliĢtirebilirler. Bu 

tür anlatılarda karakterin zihnine doğrudan ya da dolaylı geçiĢ yapabilen söylem 

türlerinden bahsetmek güçtür. Bu yüzden bu anlatılarda genellikle her Ģeyi bilen dıĢ-

anlatıcıların anlatım olanaklarından olan psiko-analiz, bilinç akıĢı, iç monolog ve 

serbest dolaylı söylem gibi söylem türleri bulunmaz. Ancak, kendisi de anlattığı 

                                                           
113

 [Dikkatimi karĢımda duran Delyan‟a veriyorum ve görüyorum ki zeki ve çevik biri. Giyim kuĢamı, 

ustalığı, yüzünün biçimi ve hatları doğrudan Botan Kürt‟ü, bir mir ailesinden olduğunu gösteriyordu. 

Ancak hangi aileden olduğunu bilmiyorum.] 
114

 Gözlemci “Ben” anlatıcı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Friedman, ”Romanda BakıĢ Açısı: EleĢtiri 

Kavramının GeliĢmesi”, Philip Stevick, Roman Teorisi içinde, (2. Baskı), Sevim Kantarcıoğlu (Çev.), 

Akçağ Yayınları, Ankara, 2004, s. 114-115.  



191 
 

öykünün bir karakteri olan anlatıcı, nispeten kendi üzerinden bu söylemlere 

yönelebilir. 

Kendisi de bir karakter olan Tofan‟ın anlatıcısı, doğrudan söylemi diğer 

karakterlerin düĢüncelerini sunmanın en gerçekçi ve en doğru yolu olarak görmüĢtür. 

Muhtemelen Hesenê Metê, okurlarla “iletiĢime geçmenin en iyi yolunun diyalog 

olduğunu” ve açıklamanın kurmacanın hayata benzerliğini sekteye uğrattığını 

(Wood, 2010; 132) düĢündüğü için doğrudan söylem çeĢitlerinden diyaloğu çok 

kullanmıĢtır. Daha önce değinildiği gibi romanın kendisi de adeta tek taraflı bir 

konuĢma edasıyla yazılmıĢtır. Beko‟nun anlatısı, gerçek anlamda da Xanî‟ye yönelik 

tek taraflı bir konuĢma, yani monologdur. DıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcı da Sofî 

Merwan‟la sohbetinden sadece Merwan‟ın konuĢmalarını, doğrudan aktararak 

karĢılıklı bir konuĢmayı Merwan‟ın monoloğuna indirger. 

Birkaç dolaylı söylem, anlatıcının iç monoloğu ve kendi kendisiyle 

konuĢması örnekleri bir tarafa bırakılacak olursa, diyalog hemen hemen romanın tek 

söylem türüdür. Romanda diyalog tekniği karakterlerin duygu, düĢünce ve bir 

duruma karĢı tavırlarını, doğrudan onlara söyletmek; anlatıcının açıklamalarını en 

aza indirerek karakter tanıtmayı karĢılıklı konuĢmalara yedirmek; toplumsal ve 

siyasal sorunları, farklı görüĢteki karakterlerin tartıĢmaları üzerinden vermek gibi 

çok farklı amaçlarla kullanılmıĢtır. Mesela Ģu örnekte anlatıcı Beko, adının bölgede 

lanetlendiğini, neden lanetlendiğini, hangi durumlarda kullanıldığını kendi açıklamak 

yerine baĢka bir karakterle olan konuĢmalarında verir: 

-Li van deran em vî navî bi lêv nakin. 

-Beko navê min e, dibêjim, hûn çima… tu çima bi lêv nakî? 

-Nizanim, dibêje, navekî bêxêr, navekî bêyom e û li van deran bûye edet ku… li 

van deran deran meriv kesekî bi navê Beko hilnade. 

….. 

-Di demên pevçûnan de, dema ku meriv bixwaze di gotina xwe de bi ser keve, 

meriv bixwaze serî biĢikên û xwîn birije, meriv bixwaze bêrûmetiya yekî bi lêv 

bike, an jî yekî bêrûmet bike… a wê çaxê meriv vî nav û vî rengî bi kar tîne û jê 

re dibêje: Beko! (30-31) 

[-Buralarda biz o adı telaffuz etmiyoruz. 



192 
 

-Beko benim adım, diyorum, siz neden… neden telaffuz etmiyorsun? 

-Bilmiyorum, diyor, hayırsız bir ad, uğursuz bir addır ve buralarda adet haline 

gelmiĢ ki… buralarda kimse Beko adını kullanmaz. 

….. 

Kavga zamanlarında, biri konuĢmasında baĢarılı olmak için, biri kafa yarmak ve 

kan dökmek istediğinde, biri bir baĢkasının onursuzluğunu dillendirmek ya da 

birini onursuzlaĢtırmak istediğinde… iĢte o zaman kiĢi bu isim ile bu sıfatı 

kullanır ve ona der: Beko!] 

Son olarak romanda bir paralepsis, yani “ilkesel olarak bütünü yöneten 

odaklanma yasasının gerektirdiğinden daha fazla bilgi vermek” (Genette, 

[1972]2011; 210) örneğine değinmek istiyoruz. Beko Ewan, iç-anlatıcı konumundan 

söylediklerine inanmayan Sofî Temir‟le türbenin içine girdiklerini ve orda boĢ 

mezarı ve eski harflerle yazılmıĢ bir dilekçe gördüklerini anlatır. Türbede Ģahit 

oldukları Ģeyler, Sofî Temir‟in dıĢ görünüĢü ve beden hallerinden çıkarımsadığı ruh 

hallerini Beko kendi perspektifinden aktardıktan sonra onun düĢüncelerini doğrudan 

söylemle aktarır: “Di wê gavê de ew bi deng û bi devê xwe ji min re nabêje, lê dîsa jî 

ez ji wî dibihîsim. Ez ji dilê wî dibihîzim ku dibêje: „Belbî jî ev derwêĢê hîndî hatiye, 

bi nexĢ û nîĢanên kevin li van deran li zêran digere.‟”
115

 (39) Burada romanda geçerli 

olan ben anlatıcı-iç odaklanma tipolojisinin ihlal edildiği ortadadır. Çünkü örnekte iç 

odaklanmalı ben anlatıcı bilebileceğinden fazlasını biliyor, karakterin zihnine geçiĢ 

yapıyor ve üstelik bunları doğrudan söylemle aktarıyor.  

3.2.3. Mijabad’da Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi 

3.2.3.1. Mijabad’da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri 

Mijabad
116

, her bir romanında farklı anlatı paradigmalarını deneyen ve 

anlatım olanaklarını geniĢleten Jan Dost‟un ilk romanıdır. Dost, daha bu ilk 

romanında özellikle anlatıcı konumu ve iĢlevi bağlamında konvansiyonel anlatım 

biçimleri dıĢında farklı biçimleri bir arada kullanmayı denemiĢtir. Bu anlamda 

Dost‟un Kürtçe roman özelinde yeni anlatım stratejilerinin keĢfedilmesi ve uygulanıp 

geliĢtirilmesinde önemli bir yere sahip olduğu söylenebilir. 

                                                           
115

 [O an sesli ve kendi ağzıyla bana söylemiyor, ama yine de ondan duyuyorum. Kalbini duyuyorum 

ki diyor: „Belki de bu Hint derviĢi, eski iĢaret ve haritalarla buralarda altın aramaya gelmiĢ.‟] 
116

 [Sisli ġehir] 



193 
 

Dost‟un bu romanı tarihi roman kategorisinde değerlendirilebilir, fakat aynı 

zamanda modernist bir romandır. Tarihi olayların bireyin Ģahsi süzgecinden ve onun 

algıladığı Ģekliyle verilmesi, gerek bireysel hayatın gerekse de tarihsel olayların düz 

çizgisel bir Ģekilde ilerlemeyip kronolojik kırılmalarla aktarılmasının yanı sıra tek bir 

anlatıcı –özellikle tarihi romanlarda tercih edilen dıĢ-anlatıcı- otoritesinin yıkılması, 

bireyin ön plana çekilmesi gibi sebeplerle Mijabad modernist bir romandır. 

Romanda anlatıcının kiĢisel tarihinden kesitler ve Mahabad Kürt 

Cumhuriyeti‟nin kurulmasını hazırlayan koĢullar, kuruluĢ ve yıkılıĢ aĢamaları, ayrıca 

bir yıllık ömründe yaĢanan önemli olaylar baĢkarakterin hayatındaki geliĢme ve 

önemli duraklarla iç içe verilmiĢtir. Bir yandan ana karakterin coĢku, bin bir hayal ve 

umutla baĢlayan, ama ihanet ve hüsranla biten duygusal hayatı; diğer yandan Kürt 

yurtseverlerinin ulusal duyguları ve devletleĢme hayallerinin ete kemiğe büründüğü 

Mahabad Kürt Cumhuriyeti‟nin kurulması ve yaklaĢık bir yıl içinde diğer etmenlerin 

yanında Kürt aĢiretlerinin de ihanetiyle yıkılması anlatılmıĢtır.  

Olaylar ve geliĢmeler, romanda net ve düz çizgisel bir anlatıyla verilmemiĢtir. 

Bilakis tarihi geliĢmeler, kiĢisel tecrübesini aktaran anlatıcının notları içine dağınık 

bir Ģekilde serpiĢtirilmiĢtir. Okura dönemin önemli tarihsel olayları belli bir sıra ile 

değil ileri-geri zikzaklar çizilerek verilir; dönemin edebi, siyasi, müzisyen gibi 

Ģahsiyetlerine bol göndermeler yapılır. Okur, bu Ģahsiyetler ve dönemin siyasi-tarihi 

geliĢmelerinde oynadıkları rolleri araĢtırmaya teĢvik edilir. BaĢtan sona bir hikaye 

anlatmayan romanın hikayesinin ve olay örgüsünün oluĢturulmasında okur, aktif bir 

rol almaya davet edilir. Eğer okur, donanımlı ve parçaları birleĢtirmeye yetkin 

değilse roman hem içeriksel hem de biçimsel olarak ona zor ve karıĢık gelebilir. Irak 

ve Ġran Kürtleri‟nin tarihi, coğrafyası ve Kürtlerin yaĢadıkları bölgelerdeki siyasi 

durumları konusunda tamamen bilgisiz biri, Mijabad‟ı okursa roman ona çok karıĢık 

gelebilir ya da birçok yönüyle eksik bir okuma gerçekleĢir. Mijabad, okur tarafından 

tekrar yazılan romanlardandır. Metindeki boĢlukları doldurma, dağınık bağlantıları 

birleĢtirme, fazlalıkları ayıklama ve nihai değerlenme iĢi ile roman, okuru roman 

yazarına dönüĢtürür.(Fusillo, 2012; 137)  

Anlatıyı biçimsel engellere takılmadan okumak için okurun bir anlatıya 

girmeyi ve bakmayı sağlayan stratejilerden az da olsa haberdar olması gereklidir. 



194 
 

Henry James roman dünyasını bir yapıya benzeterek “bu yapının bir tane değil, 

milyonlarca veya sayılamayacak kadar çok penceresi olduğunu” söyler. (James, 

2004; 57) James‟in pencereden kastı, kuĢkusuz kurgusal dünyada olup biteni kimin 

gördüğü yani bakıĢ açısıdır. “Pencere” metaforuna karĢılık James Wood da kurgu 

dünyasına girmemize rehberlik eden anlatıcı için “kapı” metaforunu üretir. Wood 

“kurmaca evinin pek çok penceresi olmasına karĢılık yalnızca iki ya da üç kapısı 

vardır” der. (Wood, 2010; 17) Devamında kurgusal bir anlatının ancak üçüncü Ģahıs, 

birinci Ģahıs, nadir de olsa ikinci Ģahıs veya birinci çoğul Ģahısla anlatılabileceğini 

söyler. Bu çerçevede Mijabad‟da birinci çoğul Ģahıs dıĢındaki tüm anlatıcılar 

kullanılmıĢtır. 

Metafor üzerinden gidersek Mijabad‟da kullanılan kapıların tümü, giriĢ için 

kullanılmak yerine kapanan bir kapının üstüne baĢka bir kapı açılmıĢtır. BaĢka bir 

deyiĢle her seferinde aynı anlatıya farklı bir anlatıcıyla baĢlamak yerine bir 

anlatıcının etki ya da fonksiyonu bittiğinde anlatım sırası, baĢka bir anlatıcıya geçer. 

Bu bağlamda romanda üçüncü Ģahıs, birinci Ģahıs ve ikinci Ģahıs anlatıcılar farklı 

anlatı düzeylerinde konumlanıp farklı amaç ve fonksiyonlarla karĢımıza çıkar. 

Anlatıcı tipolojisini Ģahıs üzerinden değil anlatıcının öyküyle iliĢkisine göre ele 

aldığı için Genette kuramına göre romanda, kabaca „ben‟ anlatıcıya denk gelen iç-

anlatıcı (homodiegetic) ve üçüncü Ģahsa denk gelen dıĢ-anlatıcı (heterodiegetic) 

vardır. Bunların dıĢında Genette‟in tipolojisindeki iki kategoriden farklı olan „sen‟ 

anlatıcı kullanılmıĢtır. Bu noktada Genette kuramıyla yetinmeyip „sen‟ anlatıcı tipini 

de ihmal etmeden romanın anlatıcı yapılanmasını inceleyeceğiz. 

Anlatıcı tipolojisini iyi analiz edebilmek için her Ģeyden önce romanın ne tür 

bir yapıda inĢa edildiğini çözümlemek gerekir. Roman, alıĢagelen konvansiyonel 

romanların aksine ilginç bir düzen içinde yapılandırılmıĢtır. Normalde romanlarda 

rastlamadığımız Ģekilde Mijabad‟ın ilk sayfasında içindekiler kısmı karĢımıza çıkar. 

Burada romanın isimlendirilmiĢ beĢ bölümü ve bulundukları sayfa sayılarına yer 

verilmiĢtir. Ġçindekiler sayfasını sırasıyla „roman‟ yazısı, ithaf yazısı ve romanın 

nasıl okunmasına dair bir cümlelik uyarı ya da bilgilendirme izler. Daha sonra „çira 

yekem‟ adlı ilk bölümün baĢında Badînê Amêdî‟nin notlarından alınmıĢ bir epigraf 

ve sonrasında birinci Ģahıs ağzından yazılmıĢ notlar gelir. Devamında „çira‟ adlı üç 



195 
 

bölümde de birer epigraf ile Badîn‟in dağınık ve düzensiz notları yer alır. Bu dört 

bölüm, devamındaki ikinci Ģahıs anlatıcılı „Tu‟ bölümüyle beraber romanın ana 

anlatısını meydana getirir. En sonunda da roman, üçüncü Ģahıs anlatıcıyla biter. 

Ġç içe ve yan yana anlatılar, ana anlatının içindeki mektup, rüya ya da baĢka 

karakterlerden aktarımlar Ģeklindeki küçük alt anlatılar Mijabad‟ı çok katmanlı bir 

roman yapar. Romanın anlatı düzeylerini doğru tespit etmek için sondan baĢlamak 

gerekir. ĠsimlendirilmemiĢ son kısım aslında romanın nasıl ortaya çıktığıyla ilgili 

okura fikir verir. Romanın sonunda belirgin bir Ģekilde ortaya çıkan dıĢ-anlatıcı 

(heterodiegetik), muhtemelen ana anlatıyı oluĢturan Badîn‟in notlarını derleyip 

düzenleyen, baĢına ve sonuna eklemeler yapıp yayıma hazırlayan bir editör ya da 

yazardır. Bu anlatıcının editör ya da yazar olduğu fikrini zayıflatan insanüstü 

özelliklerinin bir anlatıcı krizi yarattığını not düĢmekle birlikte „sonsöz‟ niteliğindeki 

anlatısının belirgin olarak dıĢ-öyküsel düzeyi (extradiegetic) oluĢturduğunu 

belirtelim. Bu saptama yapıldıktan sonra romanın ilk sayfalarında yer alan 

„içindekiler‟ atıf ve romanın nasıl okunacağına dair „önsöz‟ niteliğindeki cümlenin 

de bu üçüncü Ģahıs anlatıcıya ait olduğu anlaĢılır. Böylece dıĢ-öyküsel düzeyin 

romanın ilk ve son birkaç sayfasını kapsadığı ortaya çıkar. BaĢtaki ve sondaki bu 

kısımlar arasında kalan Badîn‟in birinci Ģahıs anlatıcılı ve „sen‟ anlatıcılı notları, iç-

öyküsel anlatı düzeyinde (intradiegetic) yer alır. Fakat bu anlatı düzeylerinin dıĢında 

Badîn‟in “ben” anlatılarının içinde değiĢik kiĢilerden gönderilmiĢ mektuplar, bir 

vasiyet ve ayrıca baĢka kiĢilerden aktardığı anlatımlar vardır. Badîn‟in baĢka 

kiĢilerden aktardığı anlatılar, kendi tarafından dolayımlandığı için farklı bir düzey 

oluĢturup oluĢturmadıkları tartıĢmalıyken, mektuplar ve vasiyet doğrudan 

alıntılandıkları için üst-öyküsel (metadiegetic) anlatı düzeyini oluĢtururlar. 

Tıpkı anlatı düzeyi analizinde olduğu gibi romanın ilk sayfalarındaki 

kısımların kime ait olduğu konusunda ilkin bir muğlaklık yaĢanır. Sözgelimi Jana‟ya 

ithaf edilen “[k]ê pêĢeroj di çavên te de bi girî vekir?
117

” ve “[e]v roman li ber 

ronahiya çar çirayan tê xwendin”
118

 rehber cümlesi kime aittir? Romanın gerçek 

yazarı Jan Dost‟a mı, bu ifadelerin hemen akabinde baĢlayan notların anlatıcı-yazarı 

                                                           
117

 [Gözlerinde geleceği ağlatan kimdir?]  
118

 [Bu roman, dört çıranın aydınlığında okunur.] 



196 
 

Badîn‟e mi yoksa romanın dıĢında konumlanan bir dıĢ-anlatıcıya mı? Gerçek yazar 

olamaz, çünkü bu ifadelerden hemen önce art arda sayfalarda içerik kısmı ve eserin 

türünü belirten „roman‟ yazısı mevcuttur. Bu ifadeler, romanın iç kısmında oldukları 

için kurgusaldır ve gerçek yazarın kurgusal dünyada yeri yoktur. Diğer taraftan 

Badîn olamaz, çünkü Badîn yazdığı notlarda yazma edimine sık sık atıfta bulunsa da 

yazdıklarını kurgusal bir metin değil de günlük ve anı olarak niteler, yanı sıra 

yazdıklarını yayımlama fikri yoktur. Hatta bir gün birinin bu notları bulup 

okuyacağından da kuĢkuludur. O halde bu atıf yazısı ve yönlendirici cümle, bir dıĢ-

anlatıcıya ait olmalıdır. Bu anlatıcı, romanın „sonsöz‟ niteliğindeki kısımda Badîn‟in 

günlük yazmayı bıraktıktan sonra ne yaptığından haberdar olan, son notunu kimin 

nasıl bulduğunu bilen ve anlattığı anlatının içinde yer almayan bir dıĢ-anlatıcı 

(heterodiegetic), yaygın terminolojiyle söylersek üçüncü Ģahıs bir anlatıcıdır. 

Çerçeve anlatının dıĢ-anlatıcısı, Badîn‟in notlarının romana dönüĢtürülme sürecini 

anlatmadığı için doğrudan bir üst-kurmaca fark edilmeyebilir. Fakat baĢta eserin 

roman olduğunun belirtilmesi, Mijabad‟ın gerçeklik iddiasında bulunan bir eser 

olduğuna değil aksine kurgusallığına iĢaret eder. Dolayısıyla okura okuduğunun 

gerçek değil kurgu olduğuna dair bir uyarı mahiyetinde olduğu için “ev roman” 

ibaresi Mijabad‟ın üst-kurmaca özelliğine dikkat çeker. 

DıĢ-öyküsel dıĢ-anlatıcının romanın baĢı ve sonundaki kısa metinlerinin 

arasında hem hacim olarak hem de içerik olarak romanın ana anlatısını oluĢturan 

Badîn‟in notları yer alır. Badîn‟in notları, „çira‟ adı verilen dört bölümde her birinin 

baĢında o bölümden alınmıĢ bir epigrafla verilir. Mesela „Çira Yekem‟ adlı ilk 

bölümün baĢında Ģu epigraf, romanın ana izleğini oluĢturur: “Mirin zengilekî bêdeng 

e, tenê yê ku mirina wî nêzîk dibe, zingîniyê dibihîze. Ji roja ku ez bûme mêvanê 

Mehabadê ve, ev zingînî ji guhê min neketiye. Îcar ez jî da ku li hember mirina xwe 

rawestim, dinivîsim. Ji ber ku tenê nivîsandin, zora mirinê dibe.”
119

 Mijabad, bir 

anlamda baĢtan sona kiĢisel ve ulusal ölüme adım adım yaklaĢmanın anlatısıdır. 

Zaten romanın baĢında uzun olan Badîn‟in notları, sona doğru birer ve yarımĢar 

sayfalara düĢer. Yazmaya son vermek, Badîn‟in de sonunu getirir. 

                                                           
119

 [Ölüm sessiz bir çıngıraktır, birtek ölüm anı yaklaĢan zıngırtıyı duyar. Mehabad‟a misafir olduğum 

günden beri bu zıngırtı kulaklarımdan çıkmamıĢ. Ben de Ģimdi ölümüme karĢı durmak için 

yazıyorum. Çünkü sadece yazmak ölümü alt eder.] 



197 
 

Ġç-öyküsel düzeydeki Badîn‟in kendi ağzından anlatısı, baĢta haklı olarak 

kurgusal bir otobiyografi yanılsaması yaratır. Çünkü Badîn, anlatıya herhangi bir 

tarih notu düĢmeden ve “[e]z Badîn im”
120

 (13) sözleriyle kendini tanıtarak baĢlar. 

Akabinde “[e]z di odeyeke rût de ji dayik bûm. Bi dîwarê li ber serê min ve, tenê 

tivingek û Qur‟anek daliqandî bûn. Nîvê Ģevê derbas bûbû….”
121

 (14) sözleriyle 

okuru doğum anına götürür ve devamında doğum gününü babaannesinin ayrıntılı 

tanıklığından aktarır. Bu tarz bir anlatımla baĢlaması, okurda kurgusal bir öz yaĢam 

öyküsü okuyacağı beklentisi yaratır. Ancak çok sürmeden gün, ay ve yılı içeren tarih 

ve Ģehir adı altına alınmasıyla anlatının çehresi günlük notlara çevrilir. 

Günlük anlatıcılarının önemli özelliklerinden birisi, geleceğin nasıl olacağını 

bilememeleri, anlatılarının nasıl sonlanacağını kestirememeleridir. Buna bağlı olarak 

geleceği değil içinde bulundukları anı ve geçmiĢi anlatır, geleceğe ise ancak umut, 

endiĢe, tahmin ve öngörüleri üzerinden değinebilirler. Günlüklerde anlatılan ve 

yazma edimi arasında belli bir zaman aralığı vardır. Ama bu aralık genellikle 

otobiyografik bir romanın anlatma ve yazma edimi arasındaki zamansal farktan 

kısadır. Günlük yazarı, çoğunlukla yakın zamanlı yaĢadıklarını yazarken bir yandan 

da sonra anlatacağı yeni Ģeyler yaĢar. (Chatman, 2009; 158-162) Bu bilgiler ıĢığında 

değerlendirildiğinde Mijabad, her ne kadar günlük notlar Ģeklinde tasarlanmıĢsa da 

bazen çok eski geçmiĢi anlatması bakımından kısmen kurgusal otobiyografiye 

meyleder. 

“Ben” anlatıcı Badîn onları günlük ve bazen de anı olarak adlandırsa da 

notlar, düzenli günlük Ģeklinde yazılmamıĢtır. Gerek yazılma tarihleri gerekse de 

günlüklerin diziliĢ sırası, düzenli ve periyodik değildir. Ender olarak art arda 

günlerde yazılan günlükler, çoğunlukla değiĢen aralıklarla yazılmıĢlardır. Yanı sıra 

istisnai olarak aynı gün içinde aynı tarih altında iki ayrı günlük notu düĢmüĢken, 

arasına uzun tarih aralıklarının bırakıldığı günlükler de mevcuttur. Günlüklerin 

yazıldığı tarihlerdeki düzensizliklerin dıĢında bunların bir araya getirilip tarih 

sırasına göre dizilmesinde de bir karıĢıklık vardır. Hangi sıra ve düzenle yazıldığını 

kesinleĢtiren bir defter yerine, Badîn birkaç kere notlarını yazdığı beyaz sayfalardan 

                                                           
120

 [Ben Badîn] 
121

 [Çıplak bir odada dünyaya geldim. BaĢımın yanındaki duvarda sadece bir tüfek ile bir Kuran 

asılıydı. Gece yarısını geçmiĢti…] 



198 
 

bahseder. Bu da notların yazıldığı sayfaların dağılma, karıĢma ve kaybolma 

ihtimalini akla getirir.     

„10 Sibat
122

 1946‟da baĢlayıp „17 Kanûn
123

 1946‟da biten notlar, bu tarihler 

itibariyle doğrusal bir tarih çizgisinde sıralanırken araya farklı yıllarda yazılmıĢ 

notların konulmasıyla kronolojik bir kırılma yaratılmıĢtır. Mesela „15 Sibat 1946, 

Mehabad
124

‟ ve „1 Adar
125

 1946‟ tarihli günlüklerin arasına „1939, Amêdiyê
126

‟, 

„Dawiya Payîzê
127

, 1939‟ ve „Meha Hezîranê
128

… Silêmanî
129

‟ gibi farklı tarihli 

notlar bırakılmıĢtır. Tarih sırasına göre sıralanıĢındaki karıĢıklığın dıĢında, araya 

sıkıĢtırılan farklı tarihli bu notların üstüne yazılan tarihte mi yazıldığı ya da 

içeriklerinin mi o tarihi kapsadığı konusunda da bir kafa karıĢıklığı yaratılmıĢtır. 

Normalde günlüklere yazıldığı günün tarihi yazılır, bu yüzden örneğin 1939 tarihli 

bir günlüğün o yıl yazılmıĢ olması beklenir. Ama birbirini takip eden 1946 tarihli 

notların arasındaki daha eski tarihli notlar, muhtemelen o tarihte yazılmayıp 

anlatıcının o yıllardaki anıları hakkındadır. Örneğin „Dawiya Payîzê
130

, 1939‟ tarihli 

notun o tarihte yazılmıĢ sanıp okurken “[e]z li Silêmaniyê xerîb bûm, ji min nefret 

dikirin xelkê…”
131

 (40) ve “[s]ala hezar û nehsed û sî û nehan ber bi gorê ve 

diçû…”
132

 (43) biçimindeki yazma ediminin sonradan geldiğini belli eden ifadeler ve 

“[e]z çîroka Jaleyê qeto qeto ji Mujdeyê re dibêjim, divê ez vî kevirê giran ji ser dilê 

xwe hilînim, heft sal in ev dil dikizire…”
133

 (47) gibi 1946‟da tanıĢtığı Mujde‟den 

bahsetmesi ve aradan geçen yedi yılı dillendirmesi, notların 1946 yılında yazıldığını 

kanıtlar. Bu notların 15 Sibat-1 Adar 1946 tarihleri arasına yerleĢtirilmesinin sebebi, 

muhtemelen içerik bakımından oraya uygun olmasındandır. Yine de zaten 1946 

tarihli notlarında da geçmiĢten bahsediyorken bazı notlarına özellikle bahsettiği olay 

                                                           
122

 ġubat ayı 
123

 Aralık ayı 
124

 ġehir adı 
125

 Mart ayı 
126

 ġehir adı 
127

 Sonbahar sonu 
128

 Haziran ayı 
129

 ġehir adı 
130

 Sonbahar sonu 
131

 [Süleymaniye‟de bir yabancıydım, benden nefret ediyordu ahali…] 
132

 [Bin dokuzyüz otuz dokuz yılı bitmek üzereydi…] 
133

 [Jale‟nin hikayesini parça pörçük Mujde‟ye anlatıyorum, bu ağır taĢı kalbimin üzerinden 

kaldırmalıyım, yedi yıldır bu kalp sızlıyor…] 



199 
 

ve geliĢmelerin tarihini düĢmesi, notlara dağınık ve düzensiz bir nitelik 

kazandırmıĢtır. 

Günlük kurallarına uygun olarak yazıldığı günün tarihi atılan notlar da bazen 

o anla ilgili birkaç açıklama ya da yorumdan sonra geçmiĢle ilgili raporlar 

niteliğindedir. Bazen de notlar, geçmiĢle baĢlayıp Ģimdiki anla biter. Fakat sözü 

edilen geçmiĢe dair raporlar, düzenli verilmeyip anlatıcının günlük notunu yazdığı 

anda aklına geldiği biçimiyle aktarılmıĢtır. Bu yüzden geçmiĢle ilgili bilgiler, 

genellikle çağrıĢımlara ve hatırlamalara dayalı olup rastgeledir, düz bir tarih çizgisi 

üzerinden ilerlemez. Kronolojik bir düzen ya da neden sonuç iliĢkilerini elde etmek 

için dağınık biçimde verilen bilgi parçacıklarını okurun birleĢtirmesi beklenir. 

Yakın ya da uzak geçmiĢi notlarında anı Ģeklinde yazan “ben” anlatıcı, bazen 

gün içinde yaĢadığı önemli olayları hemen kağıda geçirme telaĢına düĢer:  

“Berî deh deqeyan ez gihiĢtime mal, di cî de xwarî pelên xwe yên spî bûm, 

dixwazim vê bûyerê di xefka nivîsînê de deynim, hîn tenûra hiĢê min germ e 

divê ez nanê bîranînan lêxim. Ditirsim dîmenek an peyvek ji axaftinê, yan jî 

kurtedemek di wê navê de winda bibe.” (138) 

[On dakika evvel eve vardım, derhal beyaz sayfalarımın üstüne eğildim, bu 

olayı yazı kıskacına almak istiyorum, bilincimin tandırı sıcakken hatıraların 

ekmeğini yapmam gerekir. KonuĢmadan bir görüntü ya da sözcük ve yahut o 

arada kısa bir anın kaybolmasından korkuyorum.]  

 

Bazen de ertesi günkü planlarından, yapacaklarından ve içinde bulunduğu 

andan bahseder: “Min pir nivîsî û ji bîr kir ku sibê divê ez bi kalkê xwe re biçim 

mala Sultanê. Xwedê bike Mujde pê nehese, ez ê niha razêm…”
134

 (137) Bu 

örneklerdeki notlar, günlük adını sonuna kadar hak eder. 

Dost‟un bu romanında, iç-öyküsel düzeydeki “ben” anlatımlı Badîn‟in 

notlarında anı, rüya, mektup, Badîn‟in daha önce değiĢik kiĢilerden dinlediği 

bölgenin siyasi durumu ve hayatında önemli yer tutan kiĢilere dair geçmiĢ 

parçacıkları, dedesinin vasiyeti vb. anlatım biçimleri iç içe geçer. Mektup ve vasiyet 

gibi anlatım biçimleri doğrudan alıntılandıkları için alt anlatı düzlemleri oluĢturur. 

                                                           
134

 [Çok yazdım ve yarın dedemle Sultan‟ın evine gitmem gerektiğini unuttum. Allah vere Mujde 

duymasa, Ģimdi uyayacağım…]  



200 
 

Bunlar iç-öyküsel düzeydeki bir anlatının içinde bulundukları için bir alt düzlemi, 

üst-öyküsel (metadiegetic) düzeyi meydana getirirler. En içteki bu anlatı düzeyleri, 

anlatıyı tek bir kiĢinin egemenliğinden kurtarıp monotonluğu önler ve genel anlamda 

romanı daha dinamik bir yapıya kavuĢturur. Ayrıca alt katmandaki bu anlatım 

biçimleri, baĢtan baĢlayıp sona ilerleyen olay örgüsüne dayanmayan, karakter-

anlatıcı Badîn‟in travmatik ruh haline uygun olarak parça pörçük ve dağınık olan 

notlarını bazı bakımlardan tamamlayan özelliktedir.  

Badîn günlük-anı karıĢımı notları içinde bazen “…digot” ifadesiyle doğrudan 

ya da dolaylı olarak anlatımı babaannesi, Kerîmê ġikakî, dedesi Entranîk (Nûbar), 

Nûrî Emîn, Sultana Cihû gibi değiĢik kiĢilerden dinledikleri üzerinden aktarır. 

Anlatımın bu kiĢiler üzerinden aktarılması, sınırlı bilme ve görme yetisine sahip 

“ben” anlatıcı Badîn‟in daha doğmadan önceki zamanlardaki veya kendisinin Ģahit 

olmadığı olay ve geliĢmelere dair olması açısından iĢlevseldir. Badîn‟in doğum anı, 

babasının SarıkamıĢ savaĢına katılıĢı, anne babasının tanıĢması, kısacası 1919 ile 

1930 arası Kürt bölgelerindeki önemli olaylar, siyasi iklim, Badîn‟in hayatında 

önemli olan kiĢilerin hayat hikayeleri, bu anlatım stratejisi ile verilir. Bu anlatımlarda 

ġêx Mehmûd, Simko Axa, Seyid Rıza, Mustafa Kemal, Enver PaĢa, ġêx Ehmed, 

Ġhsan Nuri PaĢa gibi farklı parçalardaki Kürtlerin tarihinde önemli yer tutan kiĢilere 

açık göndermelerde bulunulur. Bununla birlikte Alman, Ġngiliz ve Rusların Kürtlerle 

iliĢkilerine dair açıklama ve yorumlar da yapılır. Buna bağlı olarak Badîn‟in 1946‟da 

tutmaya baĢladığı notlarda değindiği geliĢmeler ve Mahabad Kürt Cumhuriyeti‟nin 

kurulma motivasyonu, bunun yurtsever Kürtlerdeki karĢılığı, ne tür siyasi dengeler 

üzerinde durduğu vb. ile ilgili parçalı ve kopuk bilgiler, okuru yakın Kürt siyasi 

tarihi‟ni araĢtırmaya kıĢkırtır. 

Mektuplu anlatı biçimi, Badîn‟in notlarında farklı iĢlevlerle karĢımıza çıkar. 

Sözgelimi Badîn, notlarında sevgilisi Mujde hakkında hiçbir Ģey bilmediğini, nereli 

olduğunu bile sormadığını söyler. Mujde, Badîn‟e geçmiĢini ve buna bağlı olarak o 

dönemdeki siyasi geliĢmeleri, mektuplarında kendi ağzından anlatır. Babası 

kendisiyle annesini Kerîmê ġikakî adlı arkadaĢına emanet edip Ağrı Ġsyanına katılan 

Mujde, Ģu mektubunda 1930‟da nerde olduğunun yanı sıra oradaki siyasi ve sosyal 

durumu da öyküler: “Sala 1930 bû, Simko û Xorşîd Axayê Herkî li Şino hatin kuştin. 



201 
 

Rewşa min û diya min ne baş bû, azeriyan jî dev ji me bernedidan, ji xwe asûrî 

daweta wan bû.”
135

 (84) Mujde mektuplarında romanın karakterlerinden Kerîmê 

ġikakî‟nin de hayatından kesitler aktarır. Bölgenin sosyo-politik atmosferinin 

yanında kültürel hayatının yansımalarını da mektuplardan okumak mümkündür. 

Mesela Mujde‟nin “Badîn nameya te gihişte min, lê ez ji te rica dikim bi tîpên latînî 

nenivîse, ez nizanim girêkên wan tîpan verêsim. /…/ yan min fêrî wan bike, yan jî 

weke xelkê binivîse.”
136

 (85) ifadeleri Kürtlerin halen devam eden alfabe sorununa 

dikkat çeker. Benzer Ģekilde Badîn, sık sık çocukluk arkadaĢı Sadiq Behadîn‟den 

bahseder ve coğrafya öğretmeni olduğunu söyler. Bu Ģahsiyetin Kürt edebiyatı tarihi 

üzerine çalıĢan ve Kurmancî lehçesiyle yazılmıĢ Şa‟irên Navça Amêdiyê (1970-1971) 

isimli kitabın yazarı Sadiq Behaedîn Amêdî (Adak, 2013; 54,64) olduğunu 

mektubundan çıkarımsarız: 

“Ez jî dinivîsim, lê ne weke te li ser jiyana xwe, jixwe tiĢtekî hêja di jiyana min 

de nîne, lê ez gotaran li ser edeba kurdî ya klasik dinivîsim, bi taybetî li ser 

helbestvanên me yên kurmanc. Ma ne guneh e ji Xwedê, yên weke ġêx Ehmedê 

Cezerî, Xalid Axayê Zêbarî û ġêx Nureddînê Birifkanî neyên naskirin! Û def û 

zirne tenê ji Salim û Herîq û yên dî re lêdikevin?” (115) 

[Ben de yazıyorum, ama senin gibi hayatımla ilgili değil, zaten hayatımda 

değerli bir Ģey yok, fakat ben klasik Kürt edebiyatı üzerine makaleler 

yazıyorum, özellikle Kurmanc Ģairlerimiz üzerine. Yazık değil mi Allah aĢkına, 

ġêx Ehmedê Cezerî, Xalid Axayê Zêbarî ve ġêx Nureddînê Birifkanî gibi 

Ģairlerin tanınmayacak olması! Ve devran sadece Salim, Heriq ve diğerleri için 

mi dönüyor?] 

Badîn‟in notlarında mektuplarına yer verdiği kiĢilerden biri, Kerîmê 

ġikakî‟dir. Bir mektubunda M. K. C‟nin yıkılıĢını hazırlayan ve hızlandıran 

geliĢmeler, hükümette önemli rol oynayan ġikak aĢireti mensubu Kerîm‟in açıklama, 

niyet, değerlendirme ve öngörüleriyle birlikte yer alır: 

“…piraniya gundên me yên derdora Xoy û Ormiye ji axayan standine û li 

azeriyan belav dikin! Eger li gundiyên kurdan belav bikirana dîsa ne xem bû, ez 

ne ew qasî alîgirên xan û axa me. Ne tene weha jî lê Xoy û Ormiye ji welatê xwe 

dihesibînin, tu dizanî van bajaran nakokî di navbera me û wan de çêkiriye! 

Mixabin di vê pirsê de rûs alîgirê wan in, guhê xwe ji daxwazên me re girtine. 

(165) 

                                                           
135

 [1930 yılıydı, Simko ile XorĢîd Axayê Herkî ġino‟da öldürüldü. Benim ve annemin durumu iyi 

değildi, Azeriler de bize rahat vermiyordu, zaten devran Asurîler için dönüyordu.]  
136

 [Badîn mektubun elime geçti, ancak senden rica ediyorum ki latin harfleriyle yazma, o harfleri 

çözemiyorum. /…/ ya bana onları öğret ya da herkes gibi yaz.] 



202 
 

[…Xoy ve Ormiye etrafındaki köylerimizin çoğunu ağalardan alıp Azerilere 

dağıtıyorlar! Eğer Kürt köylülerine dağıtsalardı yine sorun olmazdı, ben o kadar 

han ve ağaların taraftarı değilim. Sadece bu kadar da değil. Xoy ve Ormiye‟yi 

kendi vatanları addediyorlar; biliyorsun bu Ģehirler biz ve onlar arasında ihtilaf 

yaratmıĢtır! Maalesef bu meselede Ruslar onların tarafında, bizim isteklerimize 

kulak tıkamıĢlar.]  

Görüldüğü üzere romanın üst-öyküsel (metadiegetic) düzeyinde bulunan 

mektuplar, değiĢik küçük alt anlatı ve farklı “ben” anlatıcıların oluĢmasına olanak 

sağlar. Aynı zamanda da Badîn‟in “ben” anlatıcının engellerine takılıp anlatamadığı 

birçok olay ve duruma yer verir. Yanı sıra karakter-anlatıcının notlarını değiĢik 

yönlerden tamamlayarak romanın çok katmanlı ve çok sesli bir yapı kazanmasında 

önemli rol oynar. Günlük notların yazarı Badîn ve mektupların farklı yazarları aynı 

anlatıcı, iç-anlatıcı, kategorisinde olmalarına karĢın seslendikleri muhatap 

bakımından birbirlerinden ayrıĢırlar. Günlük notlarda iç-anlatıcı, özel bir muhataba 

yönelik yazmaz, hatta dağınık kağıtlara yazdığı notları bir gün birinin bulacağından 

bile emin değildir. Dahası neredeyse herkesin Arap alfabesi ve Soranî lehçesiyle 

yazdığı bir yerde Badîn, notlarını Latin alfabesi ve Kurmancî lehçesiyle yazmaktadır. 

Bu sebepten dolayıdır ki Badîn, notlar birinin eline geçse bile okunamayacağını 

düĢünür. Bu çerçevede günlük notların anlatıcısının muhatabı, yine kendisidir. Badîn, 

kendi kendisiyle konuĢur gibi günlük notlarını kağıda geçirir. Badîn‟in günlük 

notlarının tersine mektupların muhatabı bellidir. Bunlar, mektupların kendilerine 

hitaben yazıldığı kiĢilerdir. Badîn‟e gönderilmiĢ mektuplar, “Badîn”, “Merheba 

Badîn”, “Badîn giyan”, HemĢarê delal Badîn” gibi açık hitaplarla baĢlar.   

Mijabad‟da ikinci Ģahıs anlatıcının konuĢtuğu „Tu‟ isimli bir bölüm vardır. 

“Ġkinci Ģahıs” ya da “sen” anlatıcı, Genette‟in göz ardı ettiği bir kategoridir. ġahıs 

temelli anlatıcı kuramlarını benimsemeyen Genette‟in tipolojisinde iç-anlatıcı kabaca 

“birinci Ģahıs” ve dıĢ-anlatıcı da “üçüncü Ģahıs” anlatıcıya denk gelir, ama “ikinci” 

Ģahıs anlatıcının birebir denk geldiği bir kategori yoktur. Genette, Anlatı Söylemi‟nde 

bu anlatıcı tipi hakkında herhangi bir açıklama ya da yorumda bulunmaz. Ama 

Narrative Discourse Revisited‟de bu anlatıcı tipinin dıĢ anlatıma (heterodiegetic) 

denk geldiğini belirtir. Bundan da “birinci Ģahıs” olmayan her anlatımın 

heterodiegetik olduğunun ispatı olduğu gibi toptancı bir mantık yürütür. Fakat 



203 
 

açıklamasına bir not açarak durumun gerçekten de karıĢık olduğunu
137

 teslim eder. 

(Genette, 1990; 133) Gerçekten de durum karıĢık olmakla birlikte “sen” anlatıcının 

iki anlatıcı tipinden sınırları, ontolojik durumu, bakıĢ açısı gibi birçok bakımdan 

farklı olduğu da açıktır.  

“Sen” anlatıcı, alıĢagelmiĢ “birinci Ģahıs” ve “üçüncü Ģahıs” anlatıcılara göre 

ender rastlanılan, marjinal bir türdür. Çok kullanılmaması ya da ender kullanımlarda 

çok az baĢarılı örneğinin olması, sınırlayıcı özelliğinden kaynaklanır. BaĢtan sona 

“sen” anlatıcı stratejisiyle yazılan eserler az olmakla birlikte, bu anlatıcı daha çok 

diğer anlatıcı tiplerinin hakim olduğu eserlerde bölüm Ģeklinde yer alır. (Sözen, 

2008; 171) “Sen” anlatıcı tipini kullanan yazarlar, kurguya yeni kapılar açma peĢinde 

olan yenilikçi kiĢilerdir. Bu yazarlar, kurgu dünyasının üzerine temellendiği iki 

anlatıcı egemenliğine bir sırt çevirme ve kurgudaki bazı alıĢkanlıkları kırma 

çabasındadırlar. Diğer taraftan dil ve anlatının farklı olanaklarını keĢfetme, baĢka 

bakıĢ açıları inĢa etme isteği de söz konusudur. Bu anlatıcı, kurgu dünyasında 

değiĢim ve var olan sınırları esnetip geniĢletme derdinde olan modernist ve 

postmodernist kurgusal eserlerde daha çok tercih edilmiĢtir. (Demiryürek, 2013; 122-

123) 

Mijabad‟da “sen” anlatıcılı “Tu” bölümü, “ben” anlatıcılı notlarla aynı 

düzeyde, iç-öyküsel düzeyde yer alır. Aynı anlatıcı katmanında anlatıcının “ben”den 

“sen”e dönüĢümü, romanın ana karakterinin ruhsal durumu ekseninde gerçekleĢir. 

KiĢisel yaĢantısında sevdiğinin ihanetine uğraması ve M. K. C.‟nin yıkıma doğru 

gitmesiyle beraber ana karakterin aĢka dair inancı ile ulusal umutları yerle bir olur. 

KiĢisel alanda aĢkı ve en yakın dostlarını kaybeden, siyasi alanda Kürt birliğinin 

sağlanamaması ve devletleĢme çabalarının boĢa gittiğini gören karakter-anlatıcı, 

                                                           
137

 Nitekim Genette tipolojisi bağlamında Türk romanında anlatıcı sorunsalının analiz edildiği bir 

doktora tezinde (Topçu, 2015; 216) Erdal Öz‟ün Yaralısın‟ın “sen” anlatıcısı, Genette‟le çeliĢir 

Ģekilde kahraman anlatıcı ilan edilmiĢtir. Bize göre “sen” anlatıcı, Genette‟in tipolojisindeki iç ve dıĢ-

anlatıcıların çok ötesinde bir anlatıcı tipidir. Ġlle de Genette‟in anlatıbilim kuramıyla birlikte ele almak 

gerekirse “sen” anlatıcının iç ve dıĢ-anlatıcıya farklı Ģekillerde denk gelebileceğini görürüz. 

Anlatıcının kendinden baĢka birine “sen” diye hitap ettiği durumlarda anlatıcıyı kabaca dıĢ-anlatıcı 

(heterodiegetic) ile eĢleĢtirebiliriz. Ama anlatıcının “sen” diye kendine hitap ettiği durumlarda 

ontolojik bir sorunla karĢılaĢırız. Bu durumda “sen”anlatıcı, kendine baĢkasına hitap eder gibi 

kendinden uzaklaĢtığı için heterodiegetik tipmiĢ gibi düĢünülürken, diğer taraftan kurgunun içindeki 

kendi dıĢında kimsenin bilemeyeceği duygu ve düĢüncelerini bildiği ve aslında kendisiyle konuĢtuğu 

için homodiegetik anlatıcıya meyleder. Ama aslında ikisi de değildir. 



204 
 

gitgide insanlardan ve en sonunda kendine uzaklaĢarak kendini yalnızlığa gark eder. 

Toplum ve kendinden kaçıĢı ile yalnızlığa sığınıĢı, en sonunda onu kendine yabancı 

biri haline getirir. Nitekim düzensiz aralıklarla günlük-anı karıĢımı notlar tutan ve 

gerek duygusal hayatı gerekse de dönemin politik gündemiyle ilgili bilgileri kendi 

ağzından aktaran Badîn, kiĢisel ve ulusal yenilgi sonrasında kendine mesafeli bir 

uzaklıktan bakarak baĢka biriymiĢ gibi anlatmaya baĢlar. 

 “Tu” bölümündeki anlatıcı, pekala karaktere “sen” diye hitap eden dıĢardan 

bir gözlemci de olabilir. Bu yüzden bu anlatıcının kendine yabancılaĢmıĢ Badîn 

olduğunu söylemek, aĢırı bir yorum gibi düĢünülebilir. Fakat tıpkı Badîn‟in “ben” 

anlatıcılı notları gibi tarih düĢülerek yazılan ve o kronolojiyi devam ettiren iki nottan 

ilkinde yer alan “[t]ê çi binivîsî li ser van rûpelên sar! Tê çawa ji bûyerê bawer bikî 

ey dilê koçer! Te bi çavên xwe dît û bi guhên xwe bihîst.”
138

 (227) ifadesi, karakter 

ile anlatıcının aynı kiĢi olduğunun kanıtıdır. Böylece Badîn, anlatan “ben” ile 

anlatılan “ben”in bir olduğu birinci Ģahıs anlatıcı konumundan anlatan “ben”in 

anlatılandan farklı bir kiĢiymiĢ gibi konuĢtuğu ikinci Ģahıs, “sen” anlatıcıya dönüĢür. 

Aslında Mijabad‟daki bu dönüĢüm, bazı açılardan çok da ĢaĢırtıcı değildir. Zira 

anlatan ile anlatılanın aynı olduğu, “ben” anlatıcılı günlük notlarında anlatıcının 

muhatabı, yine kendisidir. Benzer Ģekilde “Tu” bölümünde de anlatıcının muhatabı, 

daha belirgin ve net bir Ģekilde yine kendisidir. Çünkü anlatıcı “sen” diye hitap 

ederek karakter olan kendine seslenir. Bununla birlikte “ben” anlatıcılı metinlerde de 

anlatan “ben” ile anlatılan „ben‟ tamamen aynı, özdeĢ varlık değildir. Çünkü 

“kendinden bahsetmek artık aynı „kendi‟ olmamak demektir.” (Todorov, 2008; 75) 

Buna rağmen “Tu” bölümünde karĢımıza çıkan anlatan ve karakter arsındaki mesafe 

ile “ben” anlatıdaki anlatıcı ben ve karakter ben arasındaki mesafe birbirinden çok 

farklıdır. “Tu”da yaĢama ve anlatma arasındaki zamansal farkın sebep olduğu 

değiĢimden ziyade daha derin ontolojik bir fark gözlemleriz. 

Mijabad‟daki “sen” anlatıcı kategorisi, bir kiĢinin öz benlik ve öteki benlik 

olmak üzere iki farklı benliği
139

 üzerinden değerlendirilebilir.
140

 “Çira” adı verilen 

                                                           
138

 [Ne yazacaksın bu soğuk sayfalara! Hadiseye nasıl inanacaksın ey göçebe kalp! Gözlerinle gördün, 

kulaklarınla duydun.]  
139

 “Sen” anlatıların genellikle psikolojik bir yanının olduğu gözlemlenmiĢtir. Bu tür anlatılarda 

genellikle ana karakterin geçmiĢi travmalarla doludur. Anlatımın karaktere odaklı olduğu bu 



205 
 

dört bölümdeki notlarla “Tu” bölümündeki son iki not aynı kiĢi, Badîn tarafından 

yazılmıĢtır. Ġlk dört bölümde birinci Ģahıs zamiriyle konuĢan anlatıcı Badîn‟in öz 

benliği, “Tu” bölümünde kendine sen diye seslenen anlatıcı da öteki benliğidir. 

Badîn‟in son iki notunu ”sen“ anlatıcıyla yazmasının farklı gerekçeleri vardır. “Kî 

hat û dilê te ji cixareyên xwe re kire xwelîdankek, kî hat û dilê te ji xwe re zîn kir û 

giyanê te weke toza li pey siwarekî, li pey xwe hiĢt, kî hat û çengek axa sar avête ser 

giyanê te yê vêketî.”
141

 (228) örneğinde anlatıcı, öz benliğinin geçmiĢteki muhasebe 

ve değerlendirmesini yapar. Öteki benlik, öz benliğe belki halen inanmak istemediği 

ve kendine bile itiraf edemediği ihanet sahnesini hatırlatır: “Erê pirsa dînekî dikirin û 

rastî tu dîn bûbûyî. Zave hevalê te yê dozê Kerîm bû û bûk dosta te, hemkara te û 

destgirtiya te Mujde bû…”
142

 (228). Kendine ve topluma yabancılaĢan, umutsuz ve 

yalnız Badîn‟i terk etmeyen öteki benliği, bir gölge gibi içerden ve dıĢardan onu 

gözlemler. Öz benliğin içinde bulunduğu durumu betimleyerek aktarır: “Bûyer êdî ji 

bîra te naçe, çend roj in tu di binê xênî de mîna qetek cawê ku ji terziyekî zêde 

bimîne, rûniĢtî, ne diçî nava hevalan (gelo êdî wê baweriya te bi kîjan hevalî were!) û 

ne jî li pêĢmergeyan vedigerî.”
143

 (232) Öte taraftan öteki benlik, öz benliğin artık 

tamamen sustuğu anda ortaya çıkıp konuĢur. BaĢlarda öz benliğin ayrılmaz bir 

parçasıymıĢ gibi konuĢan öteki benlik, sona doğru aralarındaki ontolojik yarılmayı 

tam belli eder. Sen hitabını bırakıp öz benliğe adıyla seslenir: “Te digot û dinivîsand 

                                                                                                                                                                     
anlatımlarda karakter, genellikle hücre, oda vb. dar mekânlara ve kısa zaman dilimlerine 

hapsedilmiĢtir. Üç Kürtçe romanı ve üç kısa öyküyü “ikinci kiĢi anlatım” bağlamında incelediği 

makalesinde Ümran Altınkılıç bu eserlerdeki mekân ve zaman kurgusuna dikkat çekmiĢtir. Mesela 

tümü “sen” anlatıcıyla yazılan Segwer romanında ana karakter, hücresinde birkaç saat sonra 

gerçekleĢek idamını beklemektedir; Tu romanında sadece iĢkence sahneleri ve hücrede geçen zaman, 

“sen” anlatıcıya aittir. Diğer taraftan Maria Melekek bû‟de Ģizofren karakterin merkeze alındığı 

bölümde “sen” anlatıcı tercih edilmiĢtir. Ġlgiçtir ki bu karakter de geçmiĢte belli bir dönem hücrede 

kalmıĢtır. Bu durumda da “sen” anlatıcı, karakterin bilincindeki yarılmayı ve yabancılaĢmayı vurgular 

bir iĢlevsellikle kullanılmıĢtır. Ayrıntılı bir okuma için bkz. Ümran Altınkılıç, “Vegêrana Kesê Duyem 

di Edebiyata Kurdî de”, Nûbihar Akademi, C. 4, S. 12, 2019, s. 55-70. Gerçekte dar bir alan ve kısa bir 

zaman dilimi içindeki karakterin bilincinde genellikle geçmiĢine uzanan farklı mekânlar ve uzun 

zaman dilimlerine yolculuk yapılır.    
140

 ”Sen“ anlatıcının iki farklı benlik üzerinden değerlendirildiği bir çalıĢma için bkz. Hasan CuĢa, 

Adalet Ağaoğlu‟nun Dar Zamanlar Dörtlemesine Anlatıbilimsel Bir Yaklaşım, YayımlanmamıĢ 

Doktora Tezi, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı, Adana 2017, s. 139. 
141

 [Her gelen kalbini sigaralarına kültablası yaptı, her gelen kalbine eyer vurup ruhunu bir süvarinin 

arkasındaki toz misali arkasında bıraktı, her gelen yanmıĢ ruhunun üstüne bir avuç toprak attı.] 
142

 [Evet bir deliden bahsediyorlardı ve gerçekten delirmiĢtin. Damat dava arkadaĢın Kerîm‟di ve gelin 

yârin, iĢ arkadaĢın ve niĢanlın Mujde idi…] 
143

 [Hadise artık aklından çıkmaz, kaç gündür terziden artakalan bir bez parçası gibi evde, oturmuĢ, ne 

arkadaĢlarının arasına karıĢıyorsun (sahi artık hangi arkadaĢına güveneceksin!) ne de peĢmergeye geri 

dönüyorsun.]  



206 
 

li ser van rûpelên ku kes naxwîne: „Ez bîna mirina xwe dikim, weke çawa ku yek 

bîna berateyekî bike‟, lê ew bîna vê evîna te bû Badîn.”
144

 (233) 

Badîn‟in “ben” ve “sen” anlatıcılı notlarının bitmesiyle dıĢ-anlatıcı devreye 

girer. Bu anlatıcı, muhtemelen Badîn‟in notlarını derleyip düzenleyen ve onları 

romana dönüĢtüren bir editör ya da yazardır. Ama bu dıĢ-anlatıcı, yer yer bir insanın 

bilme ve görme yetisini aĢan yetkinliktedir. Bu anlatıcı, hem Badîn‟in zihnine hem 

de onun kayboluĢundan sonra meydana gelen geliĢmelere geniĢ bir perspektiften 

hakimdir. Bu yüzden bu anlatıcıya ilahi editör demek daha doğrudur: 

“Êdî Badîn nema bi ser wan zeviyên spî de xwar dibû, nema zanibû çi binivîse! 

Dem weke avekê di ber wî re diherikî, roj û Ģev û sibe û êvar li ba wî bûbûn yek 

kat, Mehabad jî nema xuya dikir, winda bûbû… 

… 

Tewrêz ketibû deste artêĢa Îranê, lê haya wî jê nebû, PêĢewa û giregirên 

Mehabadê li Mizgefta Ebbasaxa diciviyan û biryar distendin lê haya wî ji civînê 

nebû…” (237) 

[Badîn artık bu beyaz tarlaların üstüne eğilmiyordu, artık ne yazacağını 

bilmiyordu! Zaman bir su gibi önünden akıp gidiyordu, gün ile gece ve sabah 

ile akĢam onun için birdi, Mehabad da artık görünmüyordu, kaybolmuĢtu… 

… 

Tewrêz Ġran ordusunun eline geçmiĢti, ancak onun bundan haberi yoktu, PêĢewa 

ve Mehabad‟ın ileri gelenleri Ebbasaxa camisinde toplanıyorlar ve karar 

alıyorlardı, ama onun toplantıdan haberi yoktu…]  

Romanın genelinde anlatıcının anlatı (öyküleme) iĢlevinin yanı sıra dıĢ-

anlatıcının yönetme iĢlevi, “ben” ve “sen” zamiriyle konuĢan iç-anlatıcının tanıklık 

ve ideolojik iĢlevleri, üst-öyküsel anlatılarda yer alan mektup anlatıcılarının da 

iletiĢim iĢlevlerinin ön planda olduğu gözlemlenmiĢtir. Mijabad‟da anlatma 

zamanına bakıldığında araya giren anlatmanın yoğun Ģekilde kullanıldığı 

gözlemlenmiĢtir. Anlatıda gerek notlar gerekse de onların içindeki mektuplarda araya 

giren farklı anlatma zamanları, birlikte kullanılmıĢtır. Karakter-anlatıcı, 

günlüklerinde sık sık yazma edimi ve anına atıfta bulunduktan sonra bugün, yarın, 

akĢam, öğlen ya da geçen yıl gibi zamansal ifadelerle birlikte geçmiĢteki olay ve 

                                                           
144

 [Diyordun ve yazıyordun kimsenin okumadığı bu sayfalara: „Ölümümün kokusunu alıyorum, tıpkı 

leĢ kokusu alan biri gibi‟, ancak o koku senin bu aĢkının kokusuydu Badîn.] 



207 
 

geliĢmeleri anlatır. Ya da günlüğüne geçmiĢi anlatmakla baĢlayıp sözü Ģimdiki anda 

ne düĢündüğü veya ne yaptığına getirir. AĢağıdaki pasajda yaĢanılan ile yazma 

edimi, eĢzamanlı iken hemen akabinde bir yıl önceki olaylar anlatılmaya baĢlanır. 

Birbirinden bağımsız değerlendirilirse eĢ zamanlı anlatma ve sonradan anlatma diye 

niteleyeceğimiz bu iki farklı zaman bir arada kullanıldığı için araya giren anlatma 

söz konusu olmuĢtur: 

Hîva dilovan a ku ez jê ditirsim hêdî hêdî dadigere, Mehabadê bi roniya xwe ya 

fedyok diĢo, li ber tava wê ya zîvîn rûpelên xwe yên bêdeng û li hêviya nivîsan 

dibînim. Siya pênûsê û destê min yê rastê hinekî wan tarî dike, lê peyv bi xwe 

çira ne rûpelan ronî dikin. 

Payîza par bû,…. (153) 

[Korktuğum müĢfik ay yavaĢ yavaĢ dönüyor, Mehabad‟ı utangaç aydınlığıyla 

yıkıyor, onun gümüĢsü aydınlığında sessiz ve yazıyı bekleyen sayfalarımı 

görüyorum. Kalem ve sağ elimin gölgesi onları biraz karartıyor, lakin kelimeler 

kendi baĢlarına sayfaları aydınlatan fenerlerdir. 

Geçen sonbahardı,….] 

3.2.3.2. Mijabad’da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Romanda farklı anlatı düzeylerinde farklı odaklanma teknikleri kullanılmıĢtır. 

Romanın dıĢ-öyküsel anlatı düzeyinde her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcıya sıfır odaklanma 

eĢlik etmiĢtir.  Fakat bu anlatı düzeyinde anlatıcının sıfır odaklanması ve karakterin 

iç odağının ayrı ayrı kullanımı ile bunların iç içe geçtiği örnekler de mevcuttur: 

“ġevekê, dema ku hîva çardehan derûdor ronî kiribû berê xwe da çiyayê Xezayî û bi 

jor ket, her ku bilind dibû Mehabad piçûktir dibû heta xwe gihande serê çiyê êdî 

nema bajar xuya bû, ew jî nema ji bajêr ve xuya bû.”
145

 (239) Örnekte dağa tırmanan 

Badîn sıfır odaklanma, dağdan görülenler ise Badîn‟in iç odaklanmasından 

verilmiĢtir. 

Iç-öyküsel düzeydeki ana anlatıda anlatıcı-karakter, olup bitenleri gördüğü ve 

algıladığı biçimiyle aktardığı için iç odaklanma hakimdir. Bu odaklanma karakterin 

algılama ve görme biçiminin etkisinde olduğundan karakterin yoğun duygu ve 

düĢünceleriyle ĢekillenmiĢtir. Örneğin sevgilisi Jale‟nin Ġngilizlerle iliĢkisi olduğuna 

                                                           
145

 [Dolunayın etrafı aydınlattığı bir gece Xeza Dağı‟na yöneldi ve yukarı çıktı, yükseğe çıktıkça 

Mahabad daha da küçülüyordu dağın baĢına vardığında Ģehir artık görünmüyordu, o da artık Ģehir 

tarafından görünmüyordu.] 



208 
 

dair duyumlara inanmayan Badîn, gerçeği kendi gözleriyle görmek için subay 

kulübünü gözlemler. Badîn, Ģahit olduklarını yoğun duygularıyla iç içe anlatır: 

… dengê Frank Sinatra ji kûrahiya klubê dihat, dilê min hindik mabû ji singa 

min bipeke, ji niĢka ve çavên min li otomobîla Hummer a kapten Mc Kay ketin, 

Jale li rex Ģofêrê hindî weke durdaneyekê dibiriqî, nizanim çi bi min hat, 

nizanim min çi got, nizanim çawa em vegeriyane mal, çi birîn bû di dilê min de 

dîlan gerand? (67-68) 

[…Frank Sinatra‟nın sesi klübün derinliğinden geliyordu, az kalsın kalbim 

göğsümden fırlayacaktı, birden Hummer a kapten Mc Kay‟ın otomobili gözüme 

çarptı, Jale Hint Ģoförün yanında bir inci tanesi gibi parlıyordu, bilmiyorum 

bana ne oldu, bilmiyorum ne dedim, bilmiyorum nasıl eve döndük, nasıl bir 

yaraydı kalbimde halay çeken?] 

Ana anlatıyı oluĢturan Badîn‟in notlarında yukarıdaki gibi çoğunlukla gören 

ve anlatan aynı olmakla birlikte anlatanın ve görenin farklı olduğu durumlar da 

mevcuttur. Bu durum, karakterin “ayna”, anlatıcının da “moderatör” ya da 

“reflektör”e dönüĢtüğü üçüncü Ģahıs anlatıcılı metinlerle (Çıraklı, 2015; 47) aynı 

değildir. Sözü edilen üçüncü Ģahıslı anlatılarda anlatıcı, adeta karakterin zihninin 

içine girip oradan bakar ve olup biteni karakterin gördüğü biçimiyle anlatır. Badîn'in 

ise baĢka bir kiĢinin zihnine girme gibi olağanüstü bir yetkisi olmadığı için ancak 

dinledikleri üzerinden baĢka karakterin odaklanmasına vakıf olabilir. BaĢka bir 

deyiĢle baĢka bir karakterin anlatımları, Badîn tarafından dolayımlanırken perspektif 

yine ilk anlatana ait olacaktır. Söz gelimi Badîn babasının baĢından geçenleri, 

babaannesinin anlattıkları üzerinden öyküleĢtirir. Dikkat edilirse romanda babanın 

hikayesi iki kat dolayımlanmıĢtır. Baba yaĢadıklarını kendi annesine, anne de 

torununa aktarmıĢ, son olarak torun da yazıya geçirmiĢtir. Nihayetinde anlatım 

Badîn‟e, perspektif ilk anlatan, yani babaya aittir. Badîn‟in babası Ûnis, arkadaĢı 

Ramo ile SarıkamıĢ SavaĢından kaçıp Ramo‟nun Diyarbakır‟daki evine giderler. 

Diyarbakır, Ûnis‟ın perspektifinden verilmiĢtir: ”Sûreke reĢ, minareyên bejinzirav 

xuya dibûn û çemekî weke zendekî spî bajar hemêz kiribû.”
146

 (17) 

Badîn‟in, babasının serüvenlerini babaannesinden dinledikleri üzerinden 

öyküleĢtirdiği yerde anlatıcı sorunlu bir konumda belirir. Normal durumda oğlu 

Ûnis‟ın hikayesini birinci ağızdan dinleyen babaanne ve sonra babaanneden dinleyen 

Badîn anlatılanları üçüncü Ģahıs anlatıcı konumuna geçerek aktarabilir. Anlatılan 

                                                           
146

 [Kara bir sur, ince uzun minareler görünüyordu ve bir nehir beyaz bir bilek gibi Ģehri çevrelemiĢti.] 



209 
 

hikayenin içinde karakter olmadıkları için babaanne ve Badîn‟in sınırlı bilgiye sahip 

dıĢ-anlatıcı olması gerekir. Ancak iki kere dolayımlanmıĢ babanın serüvenlerinin 

öyküleniĢinde anlatıcı, insan bilgisi ve gücünün çok ötesinde bilgilendirme ve 

açıklamalarda bulunur. Bu anlatıcı, öykü karakterinin adeta kafasının içindeymiĢ gibi 

ve asla eriĢemeyeceği yüksek bir yerden karakteri görürmüĢ gibi anlatır. Bu durumda 

sınırlı bilgiye haiz dıĢ-anlatıcı ve iç odaklanma yerine sorunlu bir Ģekilde tanrısal 

anlatıcı ve sıfır odaklanma paradigmasıyla anlatım gerçekleĢir. Mesela Ûnis‟ın 

katıldığı isyanın lideri ġêx Mehmûd‟un dıĢtan ve içeriden görünüĢü, romanda 

sorunsal bir model olarak beliren tanrısal anlatıcı ve sıfır odaklanma ile anlatılmıĢtır: 

“ Ji wan herduyan ne dûr, ġêx Mehmûd, li binê hîmekî rûniĢtibû, bi tiliyên xwe yên 

stûr simêlên xwe badidan û li serê derbend dinihêrî, dilê wî li cih bû û di dilê xwe de 

digot : „Çu hêz li dinyayê zora me nabe.‟”
147

 (21) 

Üst-öyküsel (metadiegetic) düzeydeki mektuplarda iç-anlatıcılar doğal olarak 

iç odaklanma tekniğiyle genellikle kendilerinden bahseder ya da olay ve olguları 

kendi perspektiflerinden aktarırlar. Romanın iç ve üst-öyküsel (metadiegetic) 

düzeylerinde “ben” anlatıcılarla uyumlu olarak iç odaklanma kullanılmakla birlikte 

istisnai örnekler de mevcuttur. Karakter anlatıcının duygu ve düĢüncelerini tamamen 

dıĢarda bırakan, sadece nesnel gözleme dayalı dıĢ odaklanma örneği, Badîn‟in bir 

fotoğrafı betimlemesiyle romanda yer almıĢtır: “Taxeke xir û wêran, xanî 

hilweĢiyayî, golên avê li her deverê, gelek kes tê de hebûn, Ģerwalên xwe hilmala 

bûn, hin zarok di destê wan de li ser banan, hin jin buxçeyên wan li ser serê wan û di 

nava avê de dimeĢin, ji siya xelkê û xaniyan xuya ye ku roj li ber ava ye.”
148

 (86) 

Betimlemenin hareketsiz bir görüntü üzerinden yapılması, doğal olarak dıĢ 

odaklanmayı beraberinde getirmiĢtir. 

Tüm söylem türleri içinde doğrudan söylem, Mijabad‟da bariz bir Ģekilde en 

yoğun kullanılan çeĢittir. Yanı sıra dolaylı söylem, anlatılan konuĢma ve iç monolog 

da yer yer kullanım alanı bulmuĢtur. Doğrudan söylemin öne çıkmasının temel 

                                                           
147

 [Her ikisine yakın bir yerde ġêx Mehmûd, bir kaya parçasının altına oturmuĢtu, kalın parmaklarıyla 

bıyıklarını buruyordu ve dargeçitin baĢına bakıyordu, yüreği ferahtı ve içinden diyordu: „Dünyada 

hiçbir güç bizi alt edemez.‟] 
148

 [Yıkık ve harabe bir mahalle, yerle bir olmuĢ evler, her yerde su gölleri, içinde çok kiĢi vardı, 

Ģalvarlarını sıvamıĢlardı, bazıları damların üstünde ellerinde çocuklar, bazı kadınlar baĢlarında 

bohçaları ve suyun içinde yürüyorlar, ahalinin ve evlerin gölgesinden belli ki güneĢ batmak üzere.] 



210 
 

sebebi, romanın dıĢ-anlatıcılı kısa bir çerçeve anlatının dıĢında çoğunlukla karakter 

anlatıcı ile yazılmıĢ olmasıdır. Her an, her yerde olamayan ve anlatıdaki diğer 

karakterlerin zihnine eriĢemeyen karakter anlatıcı, tabii olarak kendi ve diğer 

karakterlerin konuĢmalarını doğrudan, dolaylı ve anlatılan konuĢma ile aktarır. 

Anlatıcının zihninden geçen ve sese dökülmemiĢ düĢünceleri de iç monolog 

biçiminde romanda yer almıĢtır. 

Karakter-anlatıcı, diğer karakterlerle konuĢmalarında bazen onların 

söylediklerini doğrudan, kendi karĢılıklarını da dolaylı ya da anlatılan konuĢma 

biçiminde aktarır. Çoğu zaman da karĢılıklı diyaloglar biçiminde doğrudan söylemle 

verir. KarĢılıklı diyalogların dıĢında anlatıcı, hayatındaki önemli kiĢilerin geçmiĢi ve 

nüfuz edemediği önemli olay ve geliĢmeler hakkında diğer karakterlerden dinlediği 

tek taraflı uzun konuĢmaları da çoğunlukla doğrudan söylemle aktarır. Romanda 

doğrudan söylemi gösteren iĢaretlerin kullanımında bir tutarsızlık göze çarpar. 

Diyaloglarda çoğunlukla (-) konuĢma çizgisi kullanılırken bazen konuĢmalardan 

önce (:) iki nokta, bazen de konuĢmalar tırnak iĢareti (“ ”) içine alınarak verilmiĢtir. 

Aynı karıĢıklık, olay örgüsünü tamamlayan diğer karakterlerin uzun konuĢmaları 

aktarılırken de olmuĢtur. Karakter-anlatıcı, baĢka bir karakterin yine “ben” zamirli 

uzun bir anlatımına yer verirken doğrudan anlatımın baĢka bir karaktere geçtiğini 

gösteren iĢaretler konusunda tutarlı bir yöntem izlenilmemiĢtir. Mesela karakter- 

anlatıcı Badîn, sevgilisi Mujde ve ailesiyle ilgili bazı bilgileri Kerîm‟in ağzından 

Ģöyle aktarır: “ Kerîm wisa serpêhatî digot: „Dema ku bavê Mujde (Zilfoyê Celalî) 

gihiĢte Xoyê, di serî de berê xwe da mala min, em ji berê de dost bûn,...”
149

 (76) 

Jale‟nin annesinin öyküsünü ise “ [û] tûrikê çîroka diya Jaleyê li ber min vala kir.”
150

 

(65) diyerek ve ara bir bölüm açarak herhangi bir iĢaret olmaksızın anlatımı 

doğrudan Nûrî Emîn‟e bırakır. Bu durumda Nûrî Emîn ile anlatıcı Badîn‟in anlatımı 

birbirine karıĢır. 

Û pîrka min serpêhatiya bavê min digot. 

                                    *** 

                                                           
149

 [Kerîm serüveni Ģöyle anlatıyordu: Mujde‟nin babası (Zilfoyê Celalî) Xoy‟a vardığında öncelikle 

benim evime geldi, biz eski dosttuk,…] 
150

 [Ve Jale‟nin annesinin hikayesinin torbasını önümde açtı.] 



211 
 

Ez ji we tika dikim min bikujin. 

Xortê helebî ji hevalên xwe re got û nalînên xwe daqurtandin. Topek li ber 

çepera wî li SariqamiĢê teqiya bû û ew birîndar bûbû. (16)  

[Ve nenem babamın serüvenini anlatıyordu. 

⃰⃰⃰⃰  ⃰   ⃰

Sizden rica ediyorum beni öldürün. 

Halepli delikanlı arkadaĢlarına dedi ve iniltilerini yutkundu. SarıkamıĢta 

mevzisinin önünde bir top patlamıĢ ve yaralanmıĢtı.] 

 

Yukarıdaki örnekte ise durum çok daha karıĢıktır. Badîn öyküyü 

babaannesinin anlattığını belirtir. Hemen altında birinci kiĢi zamiriyle bir cümle ve 

sonrasında dıĢ-anlatıcı anlatımı mevcuttur. Eğer anlatıcı öyküyü babaanneden 

doğrudan alıntılamıĢsa onun söylemini anlatıcının anlattıklarından ayıracak bir iĢaret 

kullanılmalı ve ayrıca öykünün içindeki karakterin konuĢması, konuĢma çizgisi ya da 

tırnak iĢareti ile ayrılmalıydı. Eğer Badîn babaannesinin kendine söylediklerini 

dolaylı bir Ģekilde öyküleĢtirmiĢse yine de öykünün içindeki karakterin doğrudan 

konuĢması belli bir iĢaretle ayırt edilmeliydi. Bu pasajdaki tek sorun, gerekli yazım 

iĢaretleri kullanılmadığı için anlatıcı ve karakter söyleminin birbirine karıĢması değil 

daha önce de belirtildiği gibi anlatıcının bilme ve görme yetisi bağlamında bir 

anlatıcı ve perspektif sorunsalı da mevcuttur. 

Doğrudan söylemi belirten farklı iĢaret kullanımlarının yarattığı tutarsızlık ve 

bazen anlatıcı ile karakter söyleminin birbirine karıĢması bir yana bırakılırsa söylem 

türlerinin baĢarılı bir Ģekilde yan yana kullanıldığı gözlemlenmiĢtir. Örneğin Ģu 

örnekte iç konuĢma ile anlatılan konuĢma, herhangi bir karıĢıklığa neden olmadan 

yan yana kullanılmıĢtır: “...min di dilê xwe de got: „Ne dûr e axa Mehabadê li min jî 

neyê û evîna min û omîdên min jî nebiĢkivin.‟ PiĢt re min xwest berê axaftinê 

biguherim bi aliyekî dî ve û ez ketim behsa edeb û nivîsandinê.”
151

 (173) 

                                                           
151

 […içimden dedim: „Uzak ihtimal değil Mahabad toprağı, bana da yaramasın ve umutlarımla aĢkım 

da çiçeklenmesin.‟ Sonra konuĢmanın yönünü baĢka bir tarafa çevirmek istedim ve edebiyat ile 

yazmaktan bahsettim.]   



212 
 

Romanda dolaylı söylem örnekleri de yer bulmuĢtur. Karakter-anlatıcı, diğer 

karakterlerin konuĢmaları gibi kendi konuĢmalarını da bazen dolaylı bir Ģekilde 

aktarmıĢtır. Mesela Süleymaniye‟den Barzanilere katılmak için yola çıkan, Ġngiliz-

Irak güçleri tarafından yolu kesilen ve Alman casusu Ģüphesiyle Musul cezaevine 

gönderilen anlatıcı, verdiği ifadeyi “[m]in dîsa gotinên xwe dubare kirin û bi Ģerefa 

xwe sond xwar ku ez ne casûs im û ji Almanyayê hez nakim.”
152

 (142) sözleriyle 

dolaylı bir Ģekilde aktarır.    

3.3. ANLATICI PERSPEKTĠF VE SÖYLEM BAĞLAMINDA 

POSTMODERN KÜRTÇE ROMANIN ANLATIBĠLĠMSEL ANALĠZĠ 

3.3.1. Postmodernizm 

Tanımlamalar ve kategorileĢtirilmeye oldukça direngen olan postmodernizm, 

konuĢulmaya baĢlandığı günden bugüne halen tartıĢmalı, ortak bir fikir uzlaĢımının 

olmadığı bir alandır.
153

 John Frew, postmodernizmin kapsadığı zaman dilimi 

konusunda ortak bir karar olmadığı ve söz konusu kategoriye örnek gösterilen sanatçı 

ve eserleri konusunda da bir karıĢıklık olduğunun altını çizer ve bu yüzden 

postmodernizmin anlaĢılmaz olduğunu belirtir. (Hawthorn, 2014; 117) Ne zaman 

baĢladığı tartıĢmalı olduğu için net bir tarihe konumlandırmak mümkün değildir. Söz 

gelimi postmodernizmin ilk teorisyenlerinden Hassan, terimin ilk olarak 1930‟lu 

yıllarda kullanıldığını iddia eder (Kefeli, 2014; 177); bazı araĢtırmacılar da terimin 

ilk kullanımını 1934 (ÇetiĢli, 2006; 153), diğer bazıları ise 1947 yılına götürür.
154

 

Öte yandan ”-post” ön eki hem ”bir Ģeyden daha sonra, sonrası” hem de ”eklenti, 

ilave” anlamlarında kullanılır. Bundan kaynaklı olarak postmodernizmin 

modernizmden bir kopuĢ, bir karĢı çıkıĢ mı yoksa modernizmin devamı, ileri bir 

seviyesi mi olduğu sorusu kavramın tanımını olanaksız hale getirmese de muğlak, 

çeliĢkili ve sübjektif birçok tanımlamaya sebebiyet vermiĢtir. Postmodernizm, genel 

                                                           
152

 [Yine sözlerimi tekrarladım ve casus olmadığım ve Almanya‟yı sevmediğime Ģerefim üzerine 

yemin ettim.] 
153

 Postmodernizmin uygulama alanı oldukça geniĢtir. Mimari, müzik, sinema, sanat, iletiĢim, 

sosyoloji, teknoloji, moda, edebiyat ve daha baĢka alanlarda postmodernizm olgusundan 

bahsedilebilir. Bu denli geniĢ bir uygulama alanına yayılmıĢ olması, postmodernizm için net ve kesin 

tanımlamayı zorlaĢtıran etkenlerden biridir. 
154

 BaĢlangıç noktası net olmamakla birlikte Postmodernizm, 1950‟li yıllarda Batı edebiyat 

eleĢtirisinde görünür. 1960‟lı yıllarda, II. Dünya SavaĢı sonrası ortaya çıkan edebiyat, eleĢtiri ve sanat 

alanında yaygınlaĢmaya baĢlar. 1970 ve 1980‟li yıllarda Baudrillard, Habermas, Kristeva, Derrida, 

Lyotard, Foucault gibi teorisyenlerin analiz ve yorumlarıyla felsefi açılımlar kazanır. (Kefeli, 2014; 

177) Sonrasında hayatın her alanında yeni bir bakıĢ açısı, anlayıĢ ve stil olarak kendinden söz ettirir. 



213 
 

itibariyle hayat biçimi, moda, edebiyat, sanat anlayıĢı, bütün ideolojilere bir reddiye, 

modernlikten kopuĢ, modernlikle hesaplaĢma, ultramodernlik, post-endüstrileĢme, 

kültürel yozlaĢma, post-emperyalizm, küreselleĢme gibi çok geniĢ kavram 

yelpazesinde tartıĢılagelmiĢtir.
155

 Bu sebeple kesin ve net tanımlama çabası, ister 

istemez postmodernizmin kapsama alanını daraltma ve dolayısıyla eksik 

anlaĢılmasına neden olacaktır. Tek ve sınırları belli bir postmodernizm değil, 

postmodernizmin farklı yönlerinden söz edilebilir. 

Postmodernizm, kaçınılmaz olarak modernizmle değerlendirilmesi gereken 

bir eğilimdir. Postmodernizmin modernizmin bir reddiyesi mi ya da olumlaması mı 

olduğu konusundaki muğlaklık, aslında modernizmin bir bütün olarak ele 

alınmasından kaynaklanır. Postmodernizm felsefi, siyasi, sosyal ve kültürel 

modernizm, yani moderniteye karĢı çıkar, ama estetik modernizmi kabul eder. 

Dolayısıyla postmodernizm, modernizmin ideolojisine karĢı ciddi bir tavır
156

 iken 

modernizmin estetik biçimlerini kucaklar ve daha uç seviyelerde onlardan faydalanır. 

Bu yönüyle postmodernizm bir taraftan hayatın neredeyse tüm alanlarına yansıyan 

modernizmin ideoloji ve akılcılığına muhalif bir duruĢ sergiler, modernizmin 

dayandığı felsefi ve düĢünsel temelleri yok etmek ister. Bir taraftan da modernistlerin 

açtıkları olanakları sonuna kadar zorlar. Modernistlerin keĢfettiği yol ve yöntemleri, 

çizgilerini daha belirgin hale getirerek yeniden kullanıma sokar. Dahası modernizmin 

reddettiği, gömdüğü geleneğe de bir dönüĢ hamlesidir. Bu yüzden postmodernizm 

hem modernizmin uç seviyelerde bir devamı hem de modernizmin çok ötesinde bir 

kavramdır. 

Aslında postmodernizmin pozitivizme dönük sert eleĢtirisinin kökleri, büyük 

oranda II. Dünya SavaĢı ve sonrasındaki insanlık ve dünya durumunda aranmalıdır. 

II. Dünya SavaĢı ve sonrası geliĢmeler akla olan inancın kaybolması, modernliğin 

doğru ve değerlerinin sorgulanması ve eleĢtirilmesine ortam hazırlar. Çünkü aklın 

ürünü olan endüstri, teknoloji ve bilimsel geliĢmeler, ayrıca modern siyasi bir kuram 

                                                           
155

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ġsmail ÇetiĢli, a.g.e., s. 153-154. 
156

 Nietzsche, Schopenhaure, Max Horkheimer, Theoder W. Adorno modernite ve değerlerine ilk karĢı 

çıkan düĢünürlerdir. (ÇetiĢli, 2006; 157) 1960‟lı yıllardan baĢlayarak Derrida, Barthes, Lyotard, 

Derrida, Baudrillard, Levi-Strauss, Lacan ve daha baĢka düĢünürler, farklı disiplinleri postmodernist 

bir yaklaĢımla değerlendirirler. (Ecevit, 2006; 62) Söz konusu düĢünürlerin yorum, analiz ve 

değerlendirmeleri, postmodernizmin farklı yönleriyle anlaĢılması için birer köĢe taĢıdır.  



214 
 

olan nasyonalizmin savaĢ ve soykırımlar üzerindeki etkisi yadsınamaz. GeniĢ çapta 

felaketlere ve büyük acılara sebep olan, insanlığı yıkıma sürükleyen geliĢmeler, 

postmodernistlerin sert eleĢtirilerine maruz kalmıĢtır. Tek ve mutlak doğruların, 

sarsılmaz değerlerin otoritesi sarsılmıĢ, alternatif doğrulara yer açılmıĢtır. Örneğin 

tıbbın karĢısına alternatif tıp, astronominin karĢısına astroloji ve diğer alanlarda da 

benzer Ģekilde bilimsel olarak kabul edilmiĢ olanın karĢısına alternatifler 

çıkarılmıĢtır. Postmodernizm, karĢıtlıklar ve zıt kutuptaki alternatiflerin birlikteliğini 

mümkün kılar. Ġyi ile kötü, güzel ile çirkin, komik ile trajik olan, eğlenceli ile 

hüzünlü bir aradadır. Herhangi bir hiyerarĢiye tabi tutulmadan zıt değerlerin bir arada 

yer alması, postmodernizmin çoğulcu ve demokratik özelliğinin sonucudur. 

Postmodernizm, modernist değerler ile geleneksel değerleri kaynaĢtırır. 

Postmodernizimde tek doğru yoktur, birden fazla doğru vardır. BaĢka bir ifadeyle 

birbirine karĢıt gibi görünen iki ifade, farklı ölçülerde aynı anda doğru olabilir.
157

 

Kapitalizm, yani sermayenin birikim ve dağıtımı, postmodernizm 

değerlendirmelerinin temel paradigmalarındandır. Frederic Jameson‟a göre sadece 

postmodernizm değil ondan önceki iki anlayıĢ da kapitalizmin farklı evrelerine koĢut 

olarak varlık gösterir. Jameson, Ernest Mandel‟in kapitalizm dönemleĢtirmesini 

referans alarak son üç anlayıĢı kapitalizmin farklı dönemlerinin kültürel dıĢavurumu 

Ģeklinde değerlendirir. Ona göre realizm piyasa kapitalizmi (diğer adıyla ulusal 

kapitalizm), modernizm emperyalist tekelci kapitalizm, postmodernizm de çokuluslu 

kapitalizm dönemlerine denk gelen kültürel dıĢavurumlardır. Tuncay Birkan 

Jameson‟un postmodernizmin kültürel oluĢumunu kapitalizmin son evresinin 

özelliklerine koĢut biçimde analiz etmek yerine, tam tersine önce kültürel ve sanatsal 

postmodernizmi teorize edip kapitalizmin son evresine oturttuğunu söyler.
158

 

Edebiyatta yenilikçi hareketler, genellikle kendinden önceki anlayıĢlara karĢı 

bir eleĢtiri ve karĢı çıkıĢ zemininde ortaya çıkar. Postmodernist anlayıĢ, modernizmin 

yanı sıra realizmle de uğraĢır. Belki de modernizmin realizmle yeterince 

hesaplaĢmadığını ya da modernizm ile realizmin bir bütünün farklı çehreleri 

                                                           
157

 Daha fazla bilgi ve yorum için bkz. Ġsmail ÇetiĢli, a.g.e., s. 153-158; Yıldız Ecevit, a.g.e., s. 57-62. 
158

 Tuncay Birkan, “SunuĢ”, Fredric Jameson, Orhan Koçak, Tuncay Birkan (Der.), Kemal Atakay, 

Tuncay Birkan (Çev.), Modernizmin Eleştirisi Edebiyat Yazıları Ġçinde, Metis Yay., Ġstanbul, 2008, s.  

20-21. 



215 
 

olduğunu düĢünerek yapar bunu. Gerçekten de realizm “bilme” merakıyla, 

modernizm “bilmeme” Ģüphesiyle pozitivizmin edebiyat ve sanata yansıyan iki farklı 

yüzüdür. Postmodernizm ise varlık, zaman ve uzamı sorgulaması yönüyle sırtını 

ontolojiye
159

 yaslar.
160161

 Postmodernizm, modernizm ve realizme aynı anda karĢı 

çıkarken biçimsel anlamda da modernist estetiğin bütün özelliklerini uç noktaları 

zorlayarak kullanır ve aynı zamanda geleneksel anlatıya geri döner. Postmodernizm, 

anlatıya, hikayeye geri döner; ama aynı zamanda geleneksel anlatının altını kazıyan 

modernist teknikleri sonuna kadar kullanır. Bu yüzden postmodernizm biçimsel 

olarak hibrit, melez bir sanat ve edebiyat yaklaĢımıdır. Ancak yüzeysel olarak 

realizm artı modernizm değildir, ikisinin ötesindedir. Ġkisinin biçimsel özelliklerini, 

söz konusu anlayıĢlardaki kullanım amacı dıĢında ve sınırlarını geniĢleterek yeniden 

kullanan bir eğilimdir. 

Postmodern anlatı ya da romanı, belli özellik, kalıp veya ilkelere göre 

sistemleĢtirmek oldukça zordur. Çünkü postmodernizm özünde bütün ideoloji, kuram 

ve kurallara karĢı çıkar. KategorileĢtirilmeye karĢı tüm direngenliğine rağmen Yıldız 

Ecevit biraz sakınganlıkla da olsa postmodern edebiyat ürünlerini genel olarak birkaç 

kategoride değerlendirir. Avangardist biçim denemelerinin ön planda olduğu 

kategori; avangardist biçimçilikle popüler eğilimlerin birarada olduğu kategori; 

çevreci, feminist gibi farklı ideolojiler doğrultusunda yazılmıĢ metinlerin oluĢturduğu 

kategori; tamamen tüketime dönük üretilmiĢ, estetik değeri düĢük serüven, bilim-

kurgu, polisiye, tarih, biyografi romanlarının oluĢturduğu kategori. (Ecevit, 2006; 68-

70) Bu kategorilerin hiçbirine girmeyen postmodernist eserler de olabilir. 

Postmodernist edebiyatın sınırlarının net çizilememesinin temelinde, 

çoğulcu/eklektik yapısı yatar. Postmodernizmin çoğulcu estetiği sayesinde 

birbirinden farklı türler bir araya getirilerek bir kurgu yaratılır. Hatta bazen edebi 

                                                           
159

 Postmodernizm bilme-bilmeme cephesinde gerçekliğin nesnel olarak bilinemeyeceğini kabul eder, 

ama bu konuyla ilgilenmez. Bilme-bilmemenin ötesinde dikkatini varlığın var olup olmadığı 

sorunsalına verir. Ontolojik yönü itibariyle postmodernist anlatı, Yeni Roman (nouveau)‟ın izinden 

gider. 
160

 Söz konusu akımların felsefi dayanakları için bkz. Philip Weinstein, a.g.e. s. 1-11.; Antakyalıoğlu, 

a.g.e., s. 154-158. 
161

 Postmodernizm dünyanın ne olduğu, ne tür dünyaların olduğu ve nasıl oluĢtuğu, dünyaların hangi 

yönlerden birbirlerinden farklı olduğu, farklı dünyalar karĢılaĢtığında veya aralarındaki sınırlar ihlal 

edildiğinde ne olduğu, bir metnin varolma biçimi ve tasarladığı dünya(lar)ın varolma bicinin ne 

olduğu, tasarlanan dünyanın metinde nasıl yapılandırıldığı gibi ontolojik sorularla ilgilenir. (McHale, 

2004; 10.) 



216 
 

türler dıĢında, farklı disiplinlere ait metinler kurmaca esere dahil edilir. Böylece 

kurmaca olan ile gerçek birbirine karıĢır, sınırlar silinir.  

Postmodernizm, edebiyatın biçimini etkileyen bir hareket değildir. Bu yüzden 

karĢı çıktığı anlayıĢlarınkine alternatif yeni bir estetik ortaya çıkarmamıĢtır. Belli 

baĢlı biçimsel özelliklerinin neredeyse tamamını modernizmden almıĢtır, fakat 

sınırlarını esneterek kullanmıĢtır. Metinlerarasılık, üstkurmaca, çoğulculuk, 

oyunsuluk, ironi, merkezsizleĢtirme, parçalılık, gerçek/hayal/rüyanın iç içeliği, 

kurmaca ile hakikatin yer değiĢtirmesi, alternatif kurgusal dünyalar, okura aktif rol 

verilmesi, mantık ile mantıkdıĢının bir arada oluĢu, zıtlıkların birlikteliği, olaylar ya 

da kiĢiler arasında bağlantısızlık, belli ve net bir sonla bitmeme, postmodern anlatıda 

en çok göze çarpan özelliklerdendir. Elbette daha detaylı bir Ģekilde baĢka 

özelliklerden bahsedilebilir, ama bunlar genelde saydığımız özelliklerle iliĢkilidir. 

Söz gelimi çoklu anlatı ve perspektif, parodi, pastij, ilahi anlatıcı, okurla hasbıhal 

gibi özellikler genellikle merkezsizlik, metinlerarasılık ve üstkurmacanın imkânları 

dahilinde ortaya çıkar. 

Üstkurmaca, postmodern edebiyatın en temel özelliğidir, denebilir. Çünkü 

postmodern edebiyat, her Ģeyden önce kendini, varolma sürecini konu edinir; yazma 

sürecini iĢleyen metinler üretir. Postmodern edebiyat, kendiyle uğraĢan, kendi 

bilincinde olan, sürekli kendi içine kapanan bir edebiyattır. Üstkurmaca kavramı, geç 

keĢfedilmesine rağmen uygulama alanında en az roman kadar eski bir tekniktir. 

(Waugh, 2001; 5) Ancak üstkurmaca postmodernizm öncesinde tekniği kullanan 

yazarla sınırlı iken (örneğin 18.yy„da Sterne Tristram Shandy‟de, 16.yy„da Cervantes 

Don Kişot„ta üstkurmaca tekniğini uygulamıĢlardır), postmodernist kurmacanın 

temel tekniği haline gelir. Üstkurmaca, postmodern edebiyatın kuram ve felsefesinin 

doğrultusunda ironi, eleĢtiri gibi amaçlarla kullanılan temel bir ifade biçimi olur. 

Postmodern kurmacayı Don Kişot ve Tristram Shandy gibi romanlarda uygulanan 

üstkurmacadan ayıran diğer nokta, gerçeklik ve kurmacanın o dönemlerde 

postmodern dönemde olduğu denli iç içe geçmemiĢ olmasıdır. Modernizmde de 

metnin kurmaca olduğunu okura gösteren teknikler vardır. Postmodern üstkurmacayı 

modernist üstkurmacadan ayıran asıl nokta ise modernist romana oranla politika ve 

tarihle çok daha ilgilenmesidir. Postmodern romanda tarih, kurgusal hatta fantezi 



217 
 

düzleminde iĢlenir. Resmi tarihin gerçekliğine karĢın alternatif tarih yaratılır ya da 

yazar resmi tarihi reddetmemekle birlikte resmi tarihin karanlıkta bıraktığı noktalara 

yoğunlaĢıp aydınlığa kavuĢturur. (Antakyalıoğlu, 2013; 164-165) 

OluĢum ve oluĢum sürecini asıl konusu haline getiren postmodernist anlatı, 

zaten tekniklerini miras aldığı modernist estetiği onaylar, asıl realizmi hedef alır. Bu 

yüzden bazı bakımlardan postmodernizmi doğrudan realizmle karĢılaĢtırmak daha 

doğru bir yaklaĢım olabilir. Postmodernizm, realizmin mimetik anlayıĢına karĢı durur 

ve bir anlamda onu tiye alır. Realizm gerçekliğin (gösterilen) kelimeler (gösteren) 

aracılığıyla nesnel ve sahici bir Ģekilde aktarılabilir olduğuna inanır. Postmodernizm 

ise sadece kelimeler yani gösterenlerin olduğunu, gerçeğin ise sürekli ve aynı 

olmadığını ileri sürer. Yani gösterenler, her zaman aynı gösterilene gönderme 

yapmaz ve bu durumda da sadece gösterenler yani kelimeler ve kelimelerden ibaret 

metinden bahsedilebilir. Bu çerçevede realizm hikayeyi, olup biteni gerçekte olduğu 

gibi, aslına sadık kalarak aktardığı iddiasında iken postmodernizm realizmin 

gerçeklik anlayıĢı ve mimetik estetiğini sorgular, her Ģeyin kurgudan ibaret olduğunu 

ilan eder. Realizm anlatının kurgusal bir üretim oluĢunu, gerçek dünyaya benzerlik 

izlenimi yaratarak yaĢanan gerçeği olduğu gibi yazıya döktüğünü iddia ederek gizler. 

Postmodernist anlatı ise üstkurmaca ile gerçeklik izlenimi yaratan yazma edimini her 

seferinde teĢhir eder. Anlatının en gerçekçi izlenimi uyandıran kısımlarında her 

seferinde anlatılanın sadece bir kurgu olduğunu, yaratılan bir dünya olduğunu okura 

hatırlatır. Postmodernizmin karĢı çıktığı gerçeklik değil, gerçekliğin temsil edilme 

biçimidir. Bu bağlamda postmodernizmde yaratılan gerçeklik, metinsel gerçeklikten 

bahsetmek daha doğru olur. Postmodernist anlatı ironik bir tavırla gerçekliğin 

kendisinin bir kurgu olduğunu, kurgunun gerçekliğin yeniden üretimi olduğunu 

imler. Bu noktada kurgu ve gerçekliğin sınırları muğlaklaĢır ve kurmaca dünya 

oldukça karmaĢıklaĢır. Neyin gerçek neyin kurgu olduğuna karar vermek 

imkânsızlaĢır. (Antakyalıoğlu, 2013; 161-171) Postmodernist yazar, gerçekçi 

anlatıdaki gibi mimetik düzlemde hikayesini anlatır anlatmasına ama kurgusallığını 

bir Ģekilde ele verir, gerçeklik yanılsamasının sırrını ifĢa eder. Bu bakımdan 

postmodernizm, ”[m]imetik estetiğin dünyasına mimesis olmaksızın” (Ecevit, 2006; 

74) bir dönüĢtür. Bu da ironiyle sağlanır.  



218 
 

Postmodernist anlatıdaki kurgu ile gerçeğin iç içe geçiĢliliği, dahası kurgunun 

gerçeğin yerine geçiĢi, postmodernist düĢünür Jean Baudrillard‟ın simülakr ve 

simülasyon kavramları ile açıklanabilir. Baudrillard Simülakr ve Simülasyon adlı 

kitabında gerçeklik algısı ve gerçekliğin yerine geçen simülakr kavramını inceler. 

Kitabın giriĢinde simülakrı, “bir gerçeklik olarak algılanmak isteyen görünüm” 

(Baudrillard, 2011) olarak tanımlar. Yani aslı ya da orijinali olmayan kopya (Klages, 

2012) veya benzetim/taklit (Bennett & Royle, 2018; 358). Bu doğrultuda postmodern 

anlatıda simülakr/benzetim/taklitin gerçekliğin yerine geçmek isteyen kurgu 

düzleminde üretildiği söylenebilir. Postmodernist edebiyatta estetiğin mimetik veya 

gerçeklik yanılsaması ile değil, orijinali olmayan hipergerçeklik (simülasyon) ile 

yaratıldığı ileri sürülebilir. Baudrillard gerçekliği sinema, reklam, iletiĢim olmak 

üzere medya düzleminde inceler. Ona göre simülasyon “...gerçekliğin teknoloji 

tarafından üretildiği dünya”dır. (Bennett & Royle, 2018; 359) Edebiyatta ise bu 

dünya kelimeler tarafından üretilir. Kelimeler ve eserin yapısı, anlatılanın yerine 

geçmiĢtir; anlatılan ise hakiki dünyayı simüle ederek kurgulanmıĢtır. Bu bakımdan 

eserin teknik yapısının ikinci basamak simülasyon olduğu ileri sürülebilir. 

Baudrillard‟a göre “...hakikati bir simülakr Ģeklinde sunmaya kalkıĢmak 

sahtekârlıktan baĢka bir Ģey değildir.” (Baudrillard, 2011; 51) Bu durumda 

postmodernist anlatı bir sahtekarlık giriĢimi, yazarı da bir sahtekar mıdır? Genel 

itibariyle kurgu metinlerin hepsi, bir dereceye kadar simülasyon metinlerdir. 

Postmodern anlatı ise simülasyon derecesi artırılmıĢ ve simülakrların bariz bir 

biçimde hakikatin yerine geçtiği metinlerdir. 

 Jean-françois Lyotard‟a göre postmodernizm, büyük anlatılara bir karĢı 

koyuĢtur. Modern toplumlarda düzen, denge, yekparelik büyük anlatılar sayesinde 

sağlanır. Örneğin bir topluluğun ya da ulusun kökeni ile ilgili hikayeler, birer büyük 

anlatıdır. Keza bilim, milliyetçilik demokrasi, din, aydınlanmanın neredeyse kutsallık 

mertebesine getirilmesi, onlarla ilgili yaratılan büyük anlatıların baĢarısıdır. 

Postmodernizm büyük anlatıların herhangi bir sistem ya da ideolojinin olumsuz 

yönleri, boĢluk ve çeliĢkilerini gizlediğini görür. Bu yüzden büyük anlatılara karĢı 

küçük anlatıları savunur. Küçük anlatılar parçalı, dağınık, yereldir. Postmodern 

anlatının yerel, azınlık, etnik, geçici, kısa ve alternatife olan sempatisi de büyük 

anlatıları reddiyle açıklanabilir. (Klages, 2012: Bennett & Royle, 2018; 357-358) 



219 
 

Eklektizm/çoğulculuk ilkesinin sağladığı imkânlar dahilinde postmodern 

anlatı, farklı tarih dönemlerindeki farklı gelenek, tür, üslup ve biçimleri bir araya 

getirir. (Ecevit, 2006; 68) Postmodernist yapıt bir mantık zinciri dahilinde yaratılan 

bütünlüklü bir dünya değil, farklılık ve karĢıtlıkların yan yana konulduğu, farklı 

metinlerin birbirine bağlandığı bir alandır. Parodi ve pastiĢ, postmodern anlatının en 

çok kullandığı metinlerarasılık tekniklerindendir. BaĢka bir sanatçının aynı tür veya 

farklı türlerdeki herhangi bir eserinden metin parçaları alınıp anlatıya yapıĢtırılır ya 

da farklı tür ve biçimlere öykünülerek yazar tarafından üretilir. Aynı Ģekilde reklam, 

gazetecilik, tarih, siyaset, coğrafya, felsefe ve daha baĢka alanlardan alınan ya da 

uydurulan parçalar ile efsane, mit, masal ve daha baĢka türlerden alınmıĢ metin 

parçaları farklı metinlerarasılık teknikleriyle anlatıya eklemlenir. Metinlerarasılık 

vesilesiyle ortadan kalkmıĢ eski tür ve biçimler tekrar tedavüle girer. Metinlerarasılık 

teknikleriyle birden fazla tür, anlatı biçimi, edebiyat anlayıĢı esere yamalandığı için 

biçim birliği ve belli bir çizgide ilerleyen anlatı alaĢağı edilmiĢtir. Yerine parçalılık, 

karĢıtlık, belirsizlik, kaos yerleĢmiĢtir. (ÇetiĢli, 2006; 155-156: Antakyalıoğlu, 2013; 

171-172) Eklektizm, postmodern anlatıya inanılmaz bir özgürlük alanı açar, daldan 

dala atlamasına fırsat verir. Bu sebepten dolayı da postmodernizm, modernizm gibi 

elitist değil genel itibariyle popülist eğilimlidir. Ancak, genel okurun beklenti ve 

anlam ufkunun çok üstünde postmodern eserler de yok değildir. 

Kendi yaratım sürecinin farkında olma (üstkurmaca) ve çok farklı metinlerin 

birlikteliği(metinlerarasılık)nin imkânları, postmodern anlatıya “oyunsuluk” 

özelliğini kazandırır. Postmodernist sanatçı, tarih, siyaset, kültür, kimlik, dil ve akla 

gelebilecek her Ģeyi oyunlaĢtırabilir. Postmodern yazar, anlatıyı adeta okurla 

oynadığı bir oyun gibi kurgular. Çoğu zaman okur postmodern bir anlatıyı bir 

bilmece veya bulmacayı çözer, bir Ģifreyi arar ya da bir puzzlenin dağınık ve kayıp 

parçalarını bir araya getirir gibi okur. Okur, verili bir dünyanın yansımasını izler gibi 

pasif değil, aksine gösterilen farklı fragmanları bir araya getirerek, anlamlandırarak 

aktif bir rol oynar. Postmodern anlatı, karamsarlık ve kötümserliği reddeder, 

olumsuzluk ve trajediyi kabul eder ve onunla eğlenir. Acı ve trajik durumlar 

karĢısında kara kara düĢünüp kendini paralamak yerine, olan olmuĢ deyip onlardan 

zevk almanın, onlarla eğlenme ve zevk almanın yolunu arar. Bu noktada 

postmodernizmi, modernist estetikten ayıran noktalardan biri de modernist sanatçı 



220 
 

ciddi bir tavır takınırken postmodern sanatçı durumun ciddiyetini kabul etmekle 

birlikte boĢ verir ve eğlenmeye bakar. (Ecevit, 2006; 71-79: ÇetiĢli, 2006; 165) 

Postmodernizm kendi ve içinde yaĢadığı dünya ile barıĢıktır, değiĢtirmeye gücü 

yetmediğini kabul eder. Postmodern anlatı, tek ve mutlak bir sonla değil farklı 

ihtimal ve olasılıklara kapıyı açık bırakarak biter, anlamlandırmayı ve hatta 

yapılandırmayı okurlara bırakır. Eğer bir son varsa onu bulmayı da okura bırakır. Bu 

durumda okurun konumu, neredeyse yazarın konumuna eĢitlenir.   

Postmodern anlatıda anlatıcı kavramını Ģimdiye kadar bahsedilen 

postmodernizmin nitelik ve koĢulları kapsamında değerlendirmek gerekir. Anlatının 

diğer pek çok öğesi gibi postmodern anlatıda anlatıcının da altı kazınmıĢ, merkez 

konumu yerle bir edilmiĢtir. Geleneksel anlatının diegetik, her fırsatta her yerde 

yorum, açıklama değerlendirme yapan tanrısal anlatıcısı, tek hakimi olduğu tahtından 

edinmiĢ, yerine anlatıya bacadan, pencereden, akla gelebilecek her yerden giren 

anlatıcılar geçmiĢtir. Ancak tanrısal anlatıcı büsbütün postmodern anlatıdan 

kovulmamıĢtır, tersine bazen sahneye tekrar davet edilir. Modernist anlatıda 

sahneden çekilen her Ģeyi bilen anlatıcı, postmodernist anlatı ile birlikte geri döner. 

Fakat realist anlatının gerçekçi ve bütünlüklü dünyasını yaratma amacı ile değil 

çoğunlukla ironi zemininde görünürlük kazanır. Dahası artık sahnenin tek hakimi 

değildir. Aynı zamanda postmodern anlatıdaki her özne, sırası geldiğinde kendi 

kısıtlı perspektifinden anlatmaya aday birer anlatıcıdır. Böylelikle geleneksel anlatıda 

bütün anlatı kiĢilerini kukla gibi elinde oynatan anlatıcının aksine, postmodern 

anlatıda anlatıcı ile anlatı kiĢisi arasındaki ayrım da ortadan kalkmıĢtır. Dahası 

anlatının dıĢında kalan okur da postmodern anlatıda nerdeyse anlatıcıyla aynı 

konumdadır. Zira postmodern anlatıda her okur, adeta anlatıyı yeniden yazar. 

Anlatıyı yorumlama, anlamlandırma ve yapılandırma konusunda okura sınırsız bir 

özgürlük alanı bahĢedilmiĢtir. Bütün bunların ötesinde gerçek yazarın kendisi de 

anlatıcılardan biri olabilir. Ġnsan dıĢındaki diğer canlı varlıklar ve nesneler de kendi 

perspektiflerinden anlatıya dahil olabilirler. Postmodern anlatının sınırsız anlatıcı 

yelpazesi vardır, herkes ve her Ģey anlatıcı olabilir. Anlatıcılar, burnunun önünü 

göremeyenden daha olmamıĢı bile bilecek kadar her Ģeyi bilen ve görene kadar 

çeĢitlilik gösterir. Bu yüzden postmodern anlatı çoksesli, kalabalık ve gürültücüdür. 

(Ecevit, 2006; 76-77: Sağlık, 2014; 164-166: Antakyalıoğlu, 2006; 168, 170.) Her 



221 
 

Ģeyden önemlisi, özellikle anlatıcı, perspektif ve söylem konusunda postmodern 

anlatı olabildiğinde demokratik ve özgürcüdür. 

3.3.2. Otobês’te Anlatıcı Perspektif ve Söylem Analizi 

3.3.2.1. Otobês’te Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve Anlatı 

Düzeyleri 

Ġlk baskısı 2010 yılında çıkan Otobês
162

, Kürt edebiyat çevreleri ve okurları 

arasında en çok konuĢulan ve tartıĢılan romanların baĢında gelir. Romanın çok 

tartıĢılmasının merkezini roman olup olmadığı sorusu teĢkil etmiĢtir. Otobês‟in 

roman olmadığını iddia eden çevreler temel itibariyle eserin dilinin anlaĢılmazlığı ve 

elle tutulur bir olay örgüsünün olmayıĢını gerekçe olarak göstermiĢlerdir. (Xakî, 

2014; 29) Bu bağlamda Kürtçe roman çerçevesinde o zamana kadar yazılmıĢ hiçbir 

romana benzemeyen kurgu özellikleri yüzünden Otobês‟in roman kategorisine 

alınmasında tereddüt yaĢanmıĢtır. Eserin ağır, girift ve yer yer anlaĢılmaz olan bir 

dilinin olduğu, merkezi bir konusunun ve toparlayıcı bir olay örgüsünün olmadığı, 

zaman ve mekân mefhumlarının muğlaklığı, kalabalık bir Ģahıs kadrosuna rağmen 

kiĢiler arasında görünürde bir temasın olmadığı doğrudur. Eserin dili ve üslubu, hem 

sentaks hem de kelime seçimi bakımından sıradan okurun rahat okumasına izin 

vermekten çok uzaktır. Okurun eserin dilini anlaması için sağlam bir Kürtçe grameri, 

özellikle sentaks bilgisi ve geniĢ kelime hazinesine sahip olması gerekir. 

Öte yandan kurgunun çokmerkezli, çoksesli, parçalı ve muğlak yapısı, 

Otobês‟e özgü olmayıp ondan önce sayısız modernist ve özellikle postmodernist 

eserin yapı özelliklerindendir. Dolayısıyla bazı çevrelerin öne sürdüğü savlar, 

Otobês‟in roman sayılmaması için geçerli değildir.  Kendinden önceki bazı Kürtçe 

romanlarda kısmi postmodernist teknikler göze çarpmakla birlikte Otobês, tereddüt 

edilmeden postmodernist roman Ģeklinde adlandırılacak bir yapıda kurgulanmıĢtır. 

Roman olmadığı iddiasına gerekçe gösterilen dilin anlaĢılmazlığı ve merkezi bir 

öykülemenin olmayıĢı, zaten postmodernist romanın en belirgin özelliklerindendir.  

Ciwanmerd Kulek, eserini okurun rahatça giriĢ yapabileceği kurulu bir dünya 

yerine bir oyun dünyası olarak sunar. Okur, yazarın kurguladığı oyunun kuralları ve 

                                                           
162

 [Otobüs] 



222 
 

Ģifrelerini çözdüğünde romanın asgari temas noktalarını keĢfedebilir. Bu doğrultuda 

zihin süreçlerine Ģahit olunan otobüsteki yolcular, aynı mekân ve aĢağı yukarı aynı 

zaman dilimindedirler.  Bir yolcunun zihnindeki baĢka bir yolcuyla ilgili izlenimler 

gibi kiĢiler arasında sadece zihinsel de olsa küçük temaslar vardır. Bir bölümün ilk 

cümlesi kendinden önceki bölümün son cümlesindeki kelimelerle baĢlar. ġoför ve 

oğlunun zihninden ayrı ayrı ortaya çıkan aile iliĢkileri ve buna benzer bağlantılar, 

okur tarafından kurulabilir.  

Otobês‟in roman olmadığı iddiası, adı geçen sebepler yerine çok daha 

elveriĢli olan anlatıcının ontolojik problematiği üzerinden yapılsaydı daha farklı yol 

alınabilirdi. Eserde anlatıcı varlığının muğlaklığı, “[a]nlatıcı olmadan anlatı yoktur” 

(Todorov, 2008; 75) argümanıyla desteklenip bir anlatıcısı olmadığı için Otobês‟in 

roman olmadığı söylenseydi daha yerinde ve elveriĢli bir tartıĢma elde edilebilirdi. 

Zira eser üzerindeki tartıĢmalar ve kafa karıĢıklığı, bizce her Ģeyden çok anlatıcının 

ontolojik durumuyla ilgilidir. Peki, Otobês‟te gerçekten de bir anlatıcı yok mudur? 

Olay ve olguları düzenleyerek okura aktaran; karakterleri tanıtıp analiz eden, onlara 

psikolojik derinlik katan, onları çevre ve diğer karakterlerle iliĢki içerisinde gösteren; 

anlatıyı belli bir zaman ve mekâna oturtan; okurlara seslenip yönlendiren, okur ve 

yazar arasında aracılık yapan bir varlık bağlamında Otobês‟te bir anlatıcıdan 

bahsetmek zordur. 

Kulek, bu romanda anlatıcıyı tam anlamıyla anlatıdan kovmasa da çok yoğun 

bir sis bulutunun ötesinde gizlemiĢtir. Romanda anlatıcı kavramının altı kazınmıĢ, 

alt-üst edilmiĢtir. Öyle ki çok dikkatli okumasa okur, her bir bölümde sesi duyulan 

farklı kiĢileri anlatıcı sanabilir ya da tersi yönde benzer yanılgıyla her bölümün iç 

monolog ve bilinç akıĢı olduğunu, bu bölümlerdeki her bir kiĢinin kendi içinden 

konuĢtuğunu, dolayısıyla romanda bir anlatıcının olmadığı sonucuna varabilir. 

Nitekim biz de ilk bakıĢta her bir bölümde sesi duyulan farklı kiĢilerin anlatıcı 

olabileceğini, böylece romanın çok sayıda ve farklı anlatıcılar barındırdığını 

düĢünerek bu yanılgılardan payımızı aldık. Fakat daha dikkatli ve yakından bakınca 

üç bölüm dıĢında romandaki farklı kiĢilere ayrılmıĢ bölümlerin hepsinin tamamen 

bilinç temsili olduğunu fark ettik. Böylece iç monolog ve bilinç akıĢından oluĢan bu 

özerk bölümlerde konuĢan öznelerin anlatıcı olarak değerlendirilemeyeceği kanısına 



223 
 

vardık. Ancak çok sayıdaki bu kiĢilerin sese dökülmemiĢ, kendi içlerine dökülen 

anlatımlarını okura ulaĢtıran bir anlatıcı olmalıydı. Gerçekten Otobês‟de bir anlatıcı 

var mıdır? Var ise ne tür bir anlatıcıdır? Bunu anlamak için ilk önce romanın 

kurgulanıĢ haritasını ortaya çıkarmamız gerekir.  

Otobês, yirmi üç bölümlük bir anlatı Ģeklinde kurgulanmıĢtır. Adının iĢaret 

ettiği gibi anlatı, bir otobüs ve içindekiler ile ilgilidir. Bu çerçevede bir bölüm Ģoför, 

yirmi bölüm farklı yolculara ayrılmıĢtır. Bunun dıĢında bir bölüm Ģoförün evdeki 

oğluna ayrılmıĢ, en baĢtaki bölümde de bir “ölü”ye söz hakkı verilmiĢtir. Bu açıdan 

bakıldığında Otobês çok-sesli, hatta çok gürültülü bir eserdir. “Ölü”nün, anlatıcı, 

dıĢında yirmi yolcunun sesi iç monolog ve bilinç akıĢı teknikleri aracılığıyla 

aktarılmıĢtır. Kalan diğer iki bölümde ise yan yana yolcuların konuĢmaları iki ayrı 

diyalog halinde dıĢarıya yansıtılmıĢtır. Ġki diyalogdan biri bildiğimiz anlamda sesli 

bir konuĢma, diğeri ise iki yolcunun kağıda yazma yoluyla gerçekleĢtirdikleri yazılı 

bir diyalogdur. Dolayısıyla bu otobüste bir yolcu olduğumuzu hayal edersek sadece 

13. ve 14. koltuklardaki iki yolcunun sesini duyarız. Fakat bilinç temsilleriyle 

kurgulanmıĢ romandan aynı otobüse giriĢ yaptığımızda her yerden farklı tonda, farklı 

içeriklerde seslerin birbirine karıĢtığı çok sesli, çok gürültülü ve Ģamatacı bir ortamda 

buluveririz kendimizi. ġoför ve yolcuların her biri hiç durmamacasına kendi 

içlerinden konuĢurlar. Bunlara yolcuların bilinç temsillerinin içine yerleĢtirilmiĢ 

hikaye, istihbarat belgelerindeki bir telefon görüĢmesi, kısa bir tiyatro metninin 

parodisi, kısa bir film anlatısı, bir avukatın davalarından küçük parçalar gibi kolaj 

metinler eklemlendiğinde romandaki sesler oldukça kabarık bir hal alır. 

Az önce belirtildiği gibi madem iki yolcu arasında geçen bir konuĢma dıĢında 

diğer bütün sesler birer bilinç temsili ise roman kiĢilerinin zihin ve iç dünyalarına 

dalıĢ yapan ve oralardan akan duygu ve düĢünce selini okura ulaĢtıran, olağanüstü 

güçlere sahip bir anlatıcı olmalıdır. Sözgelimi bu anlatıcı gökyüzündeki tahtından 

evrene bakıp olup bitenlerdeki en ufak ayrıntıyı kaçırmayan, insanın içini dıĢını 

ondan daha iyi bilen tanrıvari, her Ģeyi bilen (omniscient) bir anlatıcı olmalıdır. Okur, 

yolcuların en gizli duygu ve düĢünceleri, en utanç verici anıları, çocukluk travmaları, 

yaĢam yenilgileri, umut ve umutsuzlukları gibi içlerinden geçenleri aktaranın, 

gökyüzündeki tahtında her Ģeye hakim bir anlatıcı olmasını umarken karĢısında 



224 
 

yeraltından- daha doğrusu denizaltı- konuĢan bir anlatıcı bulur. Otobês‟in anlatıcısı, 

yaĢamda siyasi duruĢu sebebiyle karĢılaĢtığı zorluklar, hukuki çıkmazlar ve duygusal 

yaĢamının ağırlığı yüzünden kendi iradesiyle intihar etmiĢ ölü bir anlatıcıdır: 

Hê jî hevalekî min î dilsoz hewil dide ku di ber dilê malbata min î têrkeser de 

bîne ji ber ku ez jî daxilî vî layenê ku a niha ketiye bin nîrê wê xezebê û dinale 

de bûm, û ji ber çûn û hatina hemû deverên welêt ên ku min berê navên gelekên 

wan jî qet nebihîstibûn bo dozên ku bi konetî li min hatibûn vekirin, û ji mefer 

de ketibûm, û bawî bûbûm heya ku paĢê qangrenî bûm û herdu lingên min jê 

kirin û di pey re dergistiya min hungulîsk ji tiliya xwe avêt û ez jî nizanim ji 

qehra bo welêt an a wê bêwefayê bi guleyekê min canê Ģîrîn ji nav çengên xwe 

derxist. (15)
163

  

[Halen sadık bir arkadaĢım, o gazap boyunduruğuna giren ve inleyen bu tarafa 

dâhil olmamdan ötürü kederli ailemi avutmaya çalıĢıyor, ve kurnazlıkla bana 

açılan davalar için ülkenin daha önce çoğunun adını bile hiç duymadığım bütün 

yerlerine gidiĢ geliĢlerden ötürü, ve umudumu yitirmiĢtim, ve romatizmaya 

yakalanmıĢtım hatta sonra kangren oldum ve her iki ayağımı kestiler ve 

ardından niĢanlım parmağından yüzüğü attı ve bilmem ülkenin mi yoksa o 

vefasızın mı kahrından bir kurĢunla tatlı cana kıydım.] 

Modern ve postmodernist anlatılarda görülen ölü anlatıcı, aslında yazarın 

anlatısını anlattırabileceği sınırlı sayıdaki anlatıcı tipini çeĢitlendirme ve 

zenginleĢtirme çabasıdır. Her ne kadar niteliği değiĢse ve okurda bir ĢaĢkınlık yaratsa 

da özünde ölü anlatıcı, farklı bir anlatıcı tipolojisi oluĢturmaz. Çünkü ölü anlatıcı da 

halihazırdaki anlatıcı tipolojilerindeki anlatıcı tipleri gibi her Ģeyi bilebileceği gibi 

çok sınırlı bilme yeteneğine de sahip olabilir ya da anlattığı hikayenin içinde 

olabileceği gibi dâhil olmadığı hikayeler de anlatabilir. Bu bakımdan ölü anlatıcı, 

alıĢagelmiĢ anlatıcı tiplerini değiĢtirme-dönüĢtürme, çeĢitlendirme ve yeni 

alternatifler yaratma çabası olarak değerlendirilebilir.
164

 Daha çok polisiye, suç ve 

fantastik edebiyatta görülen ölü anlatıcı, genellikle hayalet, kadavra, melek ya da 

metafiziksel bir varlık biçiminde okurun karĢısına çıkar.
165

 Otobês‟in anlatıcısı ise bu 

                                                           
163

 Kulek, 2015‟teki ikinci baskıda diğer birçok değiĢikliğin yanısıra bu uzun cümleyi gramatikal 

açıdan düzeltmiĢtir. 
164

 Ölü anlatıcı ile ilgili bir okuma için bkz. Dr. Ahmet Sarı. “Orhan Pamuk‟un “Benim Adım 

Kırmızı” Adlı Romanıyla Ulrich Plenzdorf‟un “‟Genç W‟nin Yeni Acıları„ Adlı Romanlarında Ölü-

Anlatıcı (Nekro-Narratör) Tutum”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 34 Erzurum, 

2007 (s.99-112). 

165
 Bkz. Narrated by the dead: Five of the best, https://crimefictionlover.com/2016/07/narrated-by-the-

dead-five-of-the-best/. 



225 
 

tarz edebiyattaki ölü anlatıcı görünümlerinden farklıdır, o mezarından anlatan gerçek 

bir ölüdür. 

Okurda merak uyandırma, esrarengiz bir ortam yaratma ve anlatıyı 

sürükleyici bir formda sunma endiĢesindeki suç, polisiye ve fantastik eserlerde ölü 

anlatıcının büründüğü varlıklar ve verdiği mesajlar bir yana edebi değeri yüksek 

eserlerde anlatıcının bir ölü olarak tasarlanması, farklı bir noktaya iĢaret eder. Bu, 

Barthes‟in yazarın otoritesini kırmaya dikkat çeken ve muhtemelen Nietzsche‟nin 

“[t]anrı öldü” ifadesinden ilhamla yazarın ölümünü ilan ediĢinin pratiğe döküldüğü 

noktadır.  

Barthes, “yazarın ölümü” adlı makalesinde yazarın –dolaylı olarak yazarın 

metindeki temsilcisi, anlatıcının- geleneksel rolü, metindeki mutlak saltanatı, tek 

anlam üreticisi görevi ve adeta sırrı olan tanrıvari imajını sorgular ve reddeder. Ona 

göre metin, artık tanrıvari yazarın bir tür teolojik mesajının anlamından ibaret 

değildir. Edebiyat, artık fısıldanan bir sır, çıkarılması gereken bir anlamı metne 

yerleĢtirmeyi reddeder. Bu, anti-teolojik ve aynı zamanda devrimci bir davranıĢtır. 

Çünkü kutsal ve tek anlama karĢı koyar. Yazarın mutlak otoritesi, metnin anlamını 

yazarın niyetinde arama çabası, metni yazarın elindeki anahtarın açtığı anlayıĢına 

karĢı çıkmakla aslında metnin çok-anlamlı, çok-merkezli, çok-sesli olduğunu 

savunur. Böylece öğrencisi Julia Kristeva‟nın kuramı metinlerarasılığa da bir göz 

kırpar. Metinlerarası diyalog, parodi ve göndermelere değinerek metindeki çok-

anlamlılığa dikkat çeker. Farklı bir ifadeyle söylersek Barthes, bir metindeki anlamın 

yalnızca yazarın niyetinde değil, metin-okur etkileĢiminin sonucunda üretileceğini 

düĢünür. Tanrıvari yazarın kovulduğu ya da etkisinin en aza indirildiği metinlerde 

okur, kendi kendine yol alır. Birilerinin yönlendirmesi, elinden tutup yol göstermesi, 

“ne demek istediği”ni vurgulama durumu söz konusu değildir. Okur, eserin yapısını 

takip etme suretiyle onu çözebilir. Yine de ilahi perspektifli eserlerdeki gibi asla bir 

sırrı keĢfetmez, ancak yazının anlamını bulabilir. Ancak asla tek ve sabit bir 

anlamdan söz edilemez, hep öncekileri yok eden bir sonraki anlam ortaya çıkar. 

Böylece birbirini yok eden ve çürüten anlamlar, bir yerden sonra nihai bir anlam 

aramanın beyhudeliğini ortaya koyar. Bu durumda çok-anlamlılık, çok-seslilik, karĢıt 

düĢüncelerin birlikteliğini kabul edip anlamlar üretmekten baĢka çıkar yol kalmaz. 



226 
 

Dolayısıyla yazarın ölümü, okurun doğuĢu anlamına gelir. Ya da okurun 

varolmasının bedeli, „yazarın ölümü‟dür. Artık yazar yerine metin ve daha ziyade 

ondan yola çıkan okurun rolü önem kazanır. Bu okur, belli özellikleri olan, belli bir 

tarihi, geçmiĢi ve psikolojisi olan biri değildir. (Barthes, 2013; 61-68: Hitchcock, 

2013; 104-108) Bu, ima edilen okurun devre dıĢı kalması anlamına gelir. Yazar, artık 

yazarken kafasında belli tür bir okur yaratma hakkından da mahrum bırakılmıĢtır. 

Barthes„in yazarın ölümünü ilan ediĢinden kısa bir süre sonra Michel Foucault, bir 

konferansta “Yazar Nedir?“ isimli bir konuĢma gerçekleĢtirir. Foucault„un yazarı 

farklı açılardan ele aldığı bu konuĢması, adını anmamakla birlikte Barthes„in  

”yazarın ölümü”ne üstü örtülü bir yanıt niteliğindedir ve hareket noktasını Beckett„in 

“[k]imin konuĢtuğunun ne önemi var?“ ifadesinden alır. Foucault, konuĢmasında 

yazının ölümle iliĢkisi temasına tarihsel bir perspektifle değinir. Yunan anlatıları ve 

destanları, kahramanın ölümsüzlüğü üzerine kuruludur; kahramanın gençliğini ölüme 

feda ediĢi, yüceltilen ölümsüzlüğe kavuĢma arzusundan kaynaklıdır. Yazar/anlatıcı 

ve ölüm iliĢkisinin en çarpıcı örneği, Ģüphe yoktur ki Bin bir Gece Masalları‟dır. 

ġehrazad, ölmeyi alt etmek için her gece Sultan ġehriyar‟a yeni ve ilgi çekici bir 

masal anlatmalıdır. ġehrazad, her gece sabaha kadar anlattığı yeni bir masal ile 

ölümünü bir gün daha geciktirir. Bin bir gece süren yaĢam ve ölüm savaĢında yaĢamı 

zafere ulaĢtıran anlatının etkisi ve gücüdür, anlatıyı mümkün yapan da anlatıcının 

anlatma kabiliyetidir. Ancak artık anlatı ile ölümsüzlük iliĢkisi ters yüz edilmiĢtir. 

Anlatı, artık yazar/anlatıcısını yaĢatmak değil tersine kurban etmeyi kendine görev 

edinmiĢtir. Anlatı Ģimdi yaĢatarak değil öldürerek, kendini yaratana ait izleri silerek, 

onu yok ederek var olmaktadır. Foucault, zaten kendinden önce dikkat çekilmiĢ olan 

yazarın ölümüne ek olarak yazarın silinmesiyle oluĢan boĢluk ve çatlaklara iĢaret 

eder. Bu çerçevede yazar kavramının yerine yazar-iĢlev kavramını yerleĢtirerek yazar 

adı, yazarın eserini sahiplenme iliĢkisi, atfetme iliĢkisi ve yazarın konumunu 

sorgular. En nihayetinde Foucault‟da yazar/anlatıcının metindeki tek ve sonsuz 

anlam üreticine değil, söylem kurucu özneye karĢılık geldiği söylenebilir. 

Söylemlerde yazarın bireysellik/tekilliği değil, çoğul/tümel karakteri önemlidir. 

Yazarın metindeki iĢlevini, söylemi çözümleyen okur/alımlayıcı ortaya çıkarabilir. 

(Foucault, 2014; 224-259: Kula) 



227 
 

Bu bilgilerden hareketle romana tekrar dönüĢ yaparsak Barthes‟in simgesel 

anlamda öldürdüğü yazarın gerçekten öldürülerek metindeki etkisinin sıfır noktasına 

çekildiğini anlarız. Romanın ilk bölümü “mirî”
166

de „ben‟ zamiriyle konuĢan anlatıcı, 

(ölü olduğunu söylemeyi bölümün sonuna bıraktığı için) içinde olduğu bir ülkeden 

bahsettiği için iç-anlatıcı (homodiegetic) imiĢ gibi düĢünülür. Fakat ölü olduğu ve 

gömülü olduğu yerden bir zamanlar nefes alıp verdiği ülkesi ve içinde olmadığı bir 

otobüsün yolcularının zihinlerini sunduğu için bu anlatıcı, dıĢ-anlatıcı 

(heterodiegetic) kategorisindedir. Ölü anlatıcının monoloğu, romanın ilk anlatı 

düzeyinde yer aldığı için dıĢ-öyküsel (extradiegetic) düzeydedir. 

Ben zamiriyle konuĢup içinde yer almadığı bir dünyayı anlatan Otobês‟teki 

bu anlatıcı tipi, Genette‟in neden Ģahsa bağlı anlatıcı tipolojilerine karĢı olduğu ve 

anlatıcı tipolojisini anlatıcının öyküyle iliĢkisine dayandırdığının en net 

gerekçelendiren örneklerdendir. Çünkü her anlatıcı, yeri geldiğinde kendisine “ben” 

zamiriyle atıfta bulunabilir. Yani hiçbir Ģekilde içinde olmadığı bir hikaye anlatan 

üçüncü Ģahıs bir anlatıcı da yorum ve değerlendirmelerinde kendinden “ben” diye 

bahsedebilir. Fakat hikayeyle iliĢkisine göre değerlendirildiğinde çok net bir Ģekilde 

anlatıcı, anlattığı hikayenin ya içinde ya da dıĢındadır.
167

 Otobês‟in anlatıcısı, sürekli 

kendine ”ben“ biçiminde atıfta bulunup bazen birinci Ģahıs zamirinin çoğulu ”biz”i 

kullansa da anlattığı hikayenin dıĢında konumlanmıĢ bir dıĢ-anlatıcıdır. 

Genette‟in iç-anlatıcıları kendi içinde ayrıntılı bir Ģekilde inceleyip 

sınıflandırırken içinde yer almadığı bir öyküyü anlatan anlatıcıyı tek bir dıĢ-anlatıcı 

tipi altında toplaması, bizce kendi içinde farklı açılardan sınıflandırılmaya müsait 

olan bu anlatıcı tipine genel bir yaklaĢım biçimidir. Sözgelimi bu anlatıcı tipi kendi 

içinde yetkinlik durumuna göre her Ģeyi bilen ve sınırlı bilgiye sahip anlatıcı veya 

hikayeyi sunuĢ tutumuna bağlı olarak öznel ve nesnel tutumlu anlatıcı olarak 

sınıflandırılabilir. Bu doğrultuda Otobês‟in dıĢ-anlatıcısı yetkinlik açısından 

değerlendirildiğinde karĢımıza paradoksal bir durum çıkar. Bir yandan burnunun 

                                                           
166

 Ġlk baskıda bu bölümün adı önsöz anlamına gelen “PêĢî” idi. Bu adlandırma durumunda önsözü 

yazanın, gerçek yazar olup intiharı bir metafor olarak kullandığı mı yoksa gerçekten de ölü bir 

anlatıcının mı tasarlandığı konusunda bir muğlaklık vardı. Ġkinci baskıda bölüme “mirî” adının 

konmasıyla konuĢanın gerçek bir ölü olduğu anlaĢılır. 
167

 Vurgulamakta yarar var, hiçbir anlatıcı tipolojisi tek baĢına yeterli değildir. Bir tipoloji yöntem 

olarak kullanılsa bile iyi bir çalıĢma için sürekli diğer tipolojilerle desteklenmesi elzemdir. 



228 
 

önünü göremeyecek bir Ģekilde gömülüyken diğer taraftan romandaki her Ģeyi bilen 

tek varlık odur.  

Kulek, anlatıcıyı anlatıdan tam anlamıyla kovmasa bile nefes alamaz bir hale 

getirmiĢtir. Nitekim anlatıcısını ölüler diyarından seçmesi, hem varlıkbilimsel hem 

de simgesel anlamda anlatıcının yokluğuna iĢaret eder. Bununla birlikte ölü de olsa 

anlatıcı tam anlamıyla susturulamamıĢtır. Hatta diyebiliriz ki ölü anlatıcı, bir 

anlamda romanın en güçlü ve en canlı kiĢisidir. Zira gerçek anlamda konuĢmayan 

yolcuların bilinçlerinden geçenleri gören ve okura ulaĢtıran, ölü anlatıcının ta 

kendisidir. Ölü anlatıcı, roman kiĢilerinin “zihnine kulaklık” ve daha ziyade kamera 

takmıĢ gibi o kiĢilerin “izlenimlerinin, düĢüncelerinin, sorularının, hatıralarının ve 

fantezilerinin bitip tükenmez kaydını” (Lodge, 2013; 71) izler ve dinler gibidir. Her 

ne kadar varlığı çok silik olsa, yeraltına gömülmüĢ olsa da neredeyse tamamı bilinç 

temsillerinden oluĢmuĢ romandaki kiĢilerin iç seslerini okura ileten, bu anlatıcıdır. 

“Ji vî alî, bê mefer û desthilat, lê dîsa bi du aliyên hîç li hev nakin, em ji xwe 

re temaĢeyî wî welatê xwe yê dûr ê li piĢta behran dikin.”
168

 (16) örneğinde 

görüldüğü gibi güçsüzlük ve iktidarsızlığını belirten anlatıcı nasıl oluyor da 

izlemekle kalmayıp kiĢilerin zihnine girebiliyor? Çünkü anlatıcı, tanrının rüyasına 

Ģahit olmuĢtur. Prometheus‟un tanrılardan ateĢi çalıp insanlara götürmesi gibi ölü 

anlatıcı da tanrının rüyasını gizlice biz ölümlülerle paylaĢır, fakat korkmaktadır da: 

Ji ber ku ez vê xewna ku yezdên bi hemû hêrs û hinira xwe didît bi we re 

parvedikim, ê çi were serê min, ne cihê zanîna min goriyê bêkeys e heya ku 

bikarim ji feriĢteheke wî sax bikim. Tenê daxwaza min ji we, bo qedr rûmeta vê 

kêliyê, bo vê kirina min hinekî pî bidine ber min û bi dilekî safî ji min re dia 

bikin ku ez ji alî mîrê miradxwazan ve werim jibîrkirin. (15)    

[Tanrının bütün öfke ve marifetiyle gördüğü bu rüyayı sizinle paylaĢtığım için, 

baĢıma ne geleceğini onun bir meleğinden teyit etmek benim gibi iĢe yaramaz 

kurbanın bilgisi sınırında değildir. Sizden tek isteğim, bu anın kadir ve kıymeti 

için, bu yaptığım için birazcık bana kol kanat gerin ve temiz bir kalple bana dua 

edin ki muradına ermek isteyenlerin miri tarafından unutulayım.]    

Romanın ilk bölümündeki anlatıcı, uzak denizlerin ötesindeki ülkesinin 

insanı, tarihi, edebiyatı, iç çatıĢmaları, ikiye bölünmüĢlüğü, ülkesi ve insanına dair 

tuhaflıklar gibi konularda yorum ve değerlendirmelerde bulunur. Anlatısının 

                                                           
168

 [Buradan, güçsüz ve iktidarsız, ancak yine de hiç anlaĢmayan iki yanımızla, denizler ardındaki o 

uzak ülkemizi seyrediyoruz.] 



229 
 

sonlarına doğru intihar ettiğini söyler. Aslında daha öncesinde ölüme gönderme 

yapmasına rağmen söz konusu ölümün gerçek mi, metafor mu olduğu konusunda 

tam bir netlik yoktur. Anlatıcı bize anlatacaklarının aynı anın parçaları olduğunu 

belirtir. Dolayısıyla tüm bölümlerdeki söylemlerin aynı anda farklı kiĢilerin 

zihinlerinden geçenler olduğunu ima eder, fakat bu tam olarak doğru değildir. En 

azından yolcular için doğru olması ihtimal dâhilinde iken Ģoför ve oğlu için bu, 

mümkün değildir. Çünkü Ģoförün oğlunun bilinç temsilinden anlaĢılıyor ki çocuk 

evde yatağında uyuyor taklidi yapar ve babasının onu uyandırıp kendisiyle iĢe 

götürmesini dört gözle beklerken iĢleyen bir süreç mevcuttur. Ayrıca Ģoförün bilinç 

temsili de otobüse bindiği ve daha hiçbir yolcunun olmadığı bir anda baĢlar. 

Anlatıcının metninde yer alan “Sîndbad jî, tê bibêjî qey morikên diya wî li 

wir qetiyane, radibe di rojek ji van rojên xezebê de xwe li perê wî diyarî dide”
169

 

biçimindeki Bin bir Gece Masalları göndermesi, romanın anlamlandırılması ve 

kurgulanıĢ yapısı bağlamında önemlidir. Bin bir Gece Masalları, anlatıbilimsel 

açıdan birçok önemli teorisyen tarafından incelenip alıntılanmıĢ bir eserdir. Özellikle 

iç-içe anlatı düzeyleri, farklı hikayeler ve anlatıcılar barındırması yönüyle eser, 

dikkat çekicidir. Otobês‟te de farklı tekniklerle oluĢturulmuĢ iç-içe anlatılar olup çok 

sayıda farklı ses yankılanmaktadır. Diğer taraftan Bin bir Gece Masalları 

kahramanlarından Sinbad‟dan bahsedilmesi Otobês‟tekilerin de Sinbad gibi maceracı 

yolcular olduğuna bir göndermedir. Fakat bu yolcular fiziki bir yolculukla birlikte 

içlerindeki “saklı ıssız ada”yı keĢfetmek için kendi içlerinde de bir yolculuğa 

çıkarlar.
170

 Nitekim Otobês dıĢsal bir yolculuktan ziyade daha çok kiĢilerin içsel 

yolculuklarıyla yol alır. 

KardeĢi Ġnan Eroğlu‟nun kendisiyle yaptığı bir söyleĢide, C. Kulek çok-sesli, 

çok-merkezli ve birçok açıdan muğlak noktalar barındıran Otobês romanını yazma 

fikrinin nasıl oluĢtuğunu anlatır. Kulek, çok Ģey anlatıp çok teknik kullanmak 

istediğini belirtir ve Ģöyle devam eder: “Vêya di romaneke kurt de min ê çawa 

                                                           
169

 [Sindbad da, salma gezer gibi, kızılca kıyamet günlerin birinde kalkıp kendini o diyarın kıyısına 

vuruyor.] 
170

 Binbir Gece Masalları‟ndaki arketip ve sembollerin bir analizi için bkz. Kevser Aycan AĢkım 

Saroğlu, ”Herkesin Ġçinde Maceracı Bir Sinbad ve KeĢfedilmeyi Bekleyen Issız Bir Ada Vardır.”, 

Özcan Yüksek ile SöyleĢi, Egoist.com, https://egoistokur.com/ozcan-yuksek-biz-olum-yasami-merak-

ettigi-icin-yasariz/ 



230 
 

bikira? Helbet tiĢtekî biliv, biger, bihereket lazim bû. TiĢtekî ewqas navendeke wê ya 

sabît tunebe, ciyên li per bibin navend, navend bibin per, ji bo wê otobês hate hiĢê 

min.”
171

 (Eroglu, 2019; 5) Öte yandan çok sayıdaki kiĢinin hayatından bir kesiti 

sunmak, ancak kiĢilerin otobüs gibi dar bir alana sıkıĢtırılmasıyla mümkün olmuĢtur. 

 Anlatıcı dâhil Otobês‟te yirmi beĢ ses yankılanır, fakat farklı metin 

montajlarıyla birlikte sesler daha da çoğalır. Bir sesli, bir de yazılı diyalogdan 

oluĢmuĢ iki bölüm dıĢında diğer bütün bölümlerde roman kiĢileri kendi içlerinden 

konuĢur. Zihinleri hiç durmayan roman kiĢilerinden bazılarının bilinç temsillerine 

okuduğu kitap, tiyatro metni, dosyadaki telefon konuĢması, önceki gece izlenen kısa 

bir film ve benzeri farklı metinler monte edilerek oldukça karmaĢık anlatım biçimleri 

oluĢturulmuĢtur. Her bir roman kiĢisinin zihninden farklı Ģeyler farklı biçimlerde 

geçer, zihinlerinin hiç durmaması hepsinin ortak noktasıdır. Dolayısıyla roman 

kiĢilerinin zihinleri, romanın temelini oluĢturan otobüsten çok daha haraketli, hızlı ve 

bir duraktan bir diğerine konar. Yolcular, içinde bulundukları otobüsün hareketlerine 

nadiren değinir. Öyle ki çoğu zaman otobüsün varlığı, ilerleyiĢi unutulur. Çünkü 

roman boyunca okur, zihninin içine girdiği kiĢinin zihni o an neredeyse oraya 

sürüklenir. Her bölümde farklı bir kiĢinin zihni sergilendiği için sürekli metnin 

merkezi değiĢir. Okur bir bölümü bitirip bir sonrakine baĢladığında farklı bir zihin ile 

birlikte farklı konu, mekân ve zamanlara gider. Okur, tam da bir merkez oluĢtuğunu 

hissettiğinde baĢka bir yere sürüklenir, bir anlam oluĢtururken kendini baĢka bir 

anlamın peĢinde koĢarken bulur, kiĢinin zihnen hangi zaman dilimine gittiğini 

keĢfederken bir anda aynı zihin içinde farklı bir zamana geçer. Bu yüzden okur, 

tuttuğunun hemen elinden kaçıverdiği, çok kaygan, çok-anlamlı, çok-sesli, çok-

odaklı bir metinle karĢı karĢıya kalır. 

3.3.2.2. Otobês’te Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Anlatıcı metninden hemen sonraki bölümlerde sırasıyla Ģoförün oğlu, Ģoför ve 

karıĢık koltuk sırasıyla her seferinde farklı bir yolcunun anlatısı gelir. Ġki bölümdeki 

saf diyalogları bir yana bırakırsak diğer bütün bölümlerdeki anlatım, iç monolog ve 

bilinç akıĢı teknikleriyle sağlanmıĢtır. ġunu özellikle belirtmek gerekir ki romanın 

                                                           
171

 [Kısa bir romanda bunu nasıl gerçekleĢtirecektim? Elbette devinim halinde, dolaĢan, hareket eden 

bir Ģey lazımdı. Çok da sabit bir merkezi olmayan, kenarların merkez olabileceği, merkezlerin kenar 

olabileceği bir Ģey, böylece aklıma otobüs geldi.]  



231 
 

bütün bölümleri anlatıcının herhangi bir müdahale, araya giriĢine maruz kalmadığı 

için özerktir. Fakat romanın kendine ayrılan ilk bölümünden sonra ortadan kaybolan 

anlatıcının bize bahsettiği aynı anın parçaları olduğu unutulmamalı. Romandaki tüm 

kiĢilerin anlatıları, iç monolog ve bilinç akıĢı, çok istisnai olarak sesli konuĢmalar 

olduğu, dolayısıyla kiĢiler anlatıcı olmadıkları için öznelerine gerekli yerlerde 

“konuĢmacı” diyeceğiz. 

Romanın her bir bölümünde farklı bir konuĢmacının zihnine odaklanılmıĢtır. 

Belli bir düzen ve sıra yerine karıĢık koltuk sıralarıyla bölümler adlandırılmıĢtır. 

Örneğin ilkin “birinci koltuk”taki yolcunun söylemi verilmiĢken ondan sonraki 

bölümde “on ikinci koltuk” gelir ve böyle dağınık bir sıralamayla her seferinde farklı 

bir koltuktaki yolcuya söz hakkı verilir, daha doğrusu izinsiz olarak bilincine girilir. 

Bu noktada, romanda anlatıcı her ne kadar zayıflatılmıĢ olsa da anlatıyı organize 

etme, yani yönetme iĢlevi dikkat çeker. Otobüs‟te toplamda kaç koltuk olduğunu 

bilmemekle birlikte zihnine giriĢ yapılan en yüksek numaralı koltukta oturan 

konuĢmacı, yirmi altıncı koltuktaki yolcudur. Birden yirmi altıya otobüsün bir 

Ģemasını oluĢturduğumuzda bu iki sayı arasında dört koltuktaki yolcuya ait herhangi 

bir metin olmadığı fark edilir. Ayrıca bazı yolcuların metinlerinde, ayaktaki ergen 

öğrenci yolculara gönderme yaptıkları görülmekle birlikte ayaktaki herhangi bir 

yolcuya ait bir metin de yoktur. Demek ki otobüsteki her yolcu söylem alanına dâhil 

edilmemiĢtir. Bu haliyle bile roman çok farklı ses, ton, ritimlerde konuĢan oldukça 

kalabalık bir kiĢi kadrosuna sahiptir. Romandaki kiĢilerden hiçbiri dıĢarıdan derin bir 

analize tabi tutulmadıkları gibi hiç kimsenin ismi yoktur. Bir anlatıcı tarafından farklı 

olay ve durumlar içinde derin psikolojik tahlillerle ele alınmadıkları, çok yönlü bir 

kiĢiliğe büründürülmedikleri için romandaki Ģahıslar karakter ya da kahraman yerine 

„kiĢi‟ özelliği göstermektedir.  

Her bir bölümde „ben‟ zamiriyle kendi içinden konuĢan farklı bir kiĢinin 

söylem metni ve odaklanması merkezdedir. ġahıs bazlı anlatıcı bağlamında yapısal 

bir Ģekilde incelendiğinde iki bölüm dıĢında diğerleri, en baĢta kendine “ben” 

zamiriyle atıfta bulunan anlatıcının devamıymıĢ gibi yanlıĢ bir değerlendirme 

yapılabilir. Fakat çok sürmeden bu “ben”lerin romanın baĢındaki anlatıcı, daha 

doğrusu farklı bir anlatıcı da olmadıkları anlaĢılır. Her bölümde konuĢan kiĢilerin 



232 
 

birbirlerinden farkı ise dil ve üslup kullanımları ile bilinçlerinden geçenlerin 

içeriklerinden ayırt edilebilir. Bu bağlamda her bölümdeki konuĢmacı, anlatıcının 

kendi metninde değindiği ülke tablosunu tamamlar niteliktedir. Her bölümde 

“[k]onuĢan kiĢinin konuĢma tarzını belirleyen Ģey, konumu ve içinde bulunduğu 

durumdur.” (Batteaux: Akt. Rancıere, 2016; 19) Bu kiĢiler meslek, eğitim, cinsiyet, 

yaĢ gibi bakımlardan birbirlerinden farklı kesimlerden seçilmiĢtir. Doğal olarak dil 

kullanımı, ekonomik durum, sosyal statü, siyasi duruĢ, duygu ve düĢünce, hayatı 

algılama ve benimseme biçimleri birbirlerinden farklı olacaktır. Söylemleri de bu 

etkenler doğrultusunda biçimlenecektir. Mesela iki bölüm, iki farklı çocuğun 

aklından geçenlere odaklı iken; diğer bölümlerdeki söylemlerden öznenin ergen, orta 

yaĢlı veya yaĢlı olduğu anlaĢılabilir. Ayrıca bölümlerin çoğunda erkek söylemi ön 

plandayken beĢ bölümde konuĢan öznenin kadın olduğu, dil ve içerikten ayırt 

edilebilir. Bunların dıĢında söylemlerine yer verilen yolcular arasında dilenci, 

evlatlık verilmiĢ bir genç, oğlunu kaybetmiĢ bir baba, avukat, istihbarat elemanı, iĢçi, 

kafası karıĢık bir yazar, ensest mağduru bir kadın, televizyondan gördüğü bir stara 

tutulan bir divane, memur gibi toplumun değiĢik kesimlerinden insan manzaraları 

mevcuttur. 

Ġlk baskıda isimsiz olan “kurik” bölümünde bilinç akıĢı tekniğiyle Ģoförün 

oğlunun söylem metni yer alır. Babasının onu da yanında götüreceği umuduyla gece 

boyu hiç uyumayan, fakat uyku taklidi yapan küçük çocuğun sabahın erken 

saatlerinde babası iĢe gitmeden hemen önce zihninden geçenler, olduğu gibi 

sunulmuĢtur. Çocuğun zihninden geçenler rastgele, bağlantısız olup Ģimdi, gelecek 

ve geçmiĢ zaman bir aradadır. Bisikletine hava dolduramayan apartman sahibinin 

oğlu, eski evleri, babasının önceki gece verdiği vaat, annesiyle alıĢveriĢ deneyimi, 

futbol maçları, taraftarlar, arabalar, çizgi film gibi birbiriyle alakasız Ģeylerin yanı 

sıra yatağından çıkan babanın hareketleri, annenin yatağındaki devinimleri aynı anda 

çocuğun zihninden geçer. AĢağıdaki pasajda sözünü tutmayan baba ve uyuyan 

annesine duyduğu öfke, kızgınlık ve babasının onu da yanında götüreceğiyle ilgili 

son umudu, çocuğun bilincinden karıĢık bir Ģekilde akar: 

Min haqas bawer kiribû ku wê vê carê xwediyê gotina xwe be û ku bû sibe wê 

bi rastî jî min bibe. Do çawa gihaĢt malê bêyî ku vê carê ez bêjim, wî bi devê 

xwe got. Go, “xwe ji bo sibê amade ke.” Ne ji vê qaltaxa ku hînê li vê derê 



233 
 

veketî ye, tew wexta wî werr go, wê xwe kûzand, go “ê ka ez ê çi lê bikim?” û 

di cî de huĢ bû, belkî ez vê carê nexapiyama. Ez ê biengiriyama, her ponxizandî 

bûma. Lê dadikê lê…baviko li ber çûnê ye, ew hînê serê xwe di nav pelaxa 

balîfê de didewsîne. (19) 

[Bu sefer sözünde duracağına ve sabah olduğunda gerçekten de beni 

götüreceğine o kadar inanmıĢtım ki. Dün eve varır varmaz bu sefer ben 

söylemeden kendi ağzıyla söyledi. Dedi, “sabaha kendini hazırla.” Halen burda 

uzanmıĢ Ģu kaltağın yüzünden olmasaydı, öylee dediğinde, cırlayarak, dedi, “e 

hani ne giydireceğim?” ve birden sustu, belki bu sefer kanmayacaktım. 

Küsecektim, hep suratsız olacaktım. Of ana ya… babiĢko gitmek üzere, o daha 

baĢını yastığa gömüyor.] 

Babası çıktıktan sonra çocuk, babasının nerelerden geçeceği, geçeceği 

güzergahtaki kahvehane, pastane, büfe gibi yerlerde neler olacağını ayrıntılarıyla 

hayalinde canlandırır. Bu canlandırma “[w]ê koma çend kesên qutikên teng li wan 

wek ecacekê, ne ji alî rawestekê, lê ji devê din ê kûçeyê têkevin hundir.”
172

 (22) ile 

baĢlar ve bir süre devam eder. Genel itibariyle metnin duygusal bağlamı, küçük bir 

çocuğun söylemiyle uyumludur. Fakat ara cümlecikler barındıran uzun ve gramatikal 

ustalık isteyen cümlelerin, hem küçük bir çocuğun dil kullanımına hem de bilincin 

düzensiz, kopuk, karıĢık çalıĢma biçimine uygun olmadığını özellikle vurgulamadan 

geçmeyelim.  

ġehirdeki kızını ziyaret etmek için küçük oğluyla köyden gelirken onu 

durakta kaybeden dördüncü koltuktaki babanın iç monoloğu, hem duygusal 

bağlamda hem de dil ve üslup açısından oldukça uygun örülmüĢtür. Kısa ve basit 

cümleler, kendine dönük sorular, küçük yavrusunu yutan büyük Ģehre yönelik 

ifadeler, köylü adamın evlat acısı, çaresizlik, periĢanlık, suçluluk duygusunu baĢarılı 

bir Ģekilde ortaya serer: “Lê bela min bûûû, bela min bû. Gerek min deste wî 

bernedaya. Min çawa destê delaliyê xwe berda? Wî tifalî, wî naĢiyî, wî belengazî, wî 

bêgunehî. Û li xerîbîstana hanê. Bêje kafiristan. Dêlangeya xelkê. Bajar weke 

kaniyan in. Weke behran in.”
173

 (144)  

AĢağıdaki örnek de Ģoförün bilincinin sunulduğu bölümden alınmıĢtır. 

KonuĢmacının bilinç temsili iĢ, sosyal ve ekonomik durumuyla uyumludur. 

                                                           
172

 [Dar tiĢörtlü birkaç kiĢilik grup bir fırtına gibi, durak tarafından değil, sokağın diğer tarafından 

içeri girecekler.] 
173

 [Lakin benim yüzümdendiii, benim yüzümden. Elini bırakmamam gerekti. Nasıl kuzumun elini 

bıraktım? O tıfılın, o toyun, o talihsizin, o günahsızın. ġu yad ellerde. De ki kafiristan. Elalemin 

çöplüğü. ġehirler pınar gibiler. Derya gibiler.] 



234 
 

Metindeki sıkıntı, umut, istek, hayal, gerçek, geçim derdi ve bunların ifade ediliĢ 

biçimi, herhangi bir belediye otobüs Ģoförününkiyle örtüĢür. Bununla birlikte hat, 

Ģoför, yolcu, mahalle, maaĢ gibi kelimeler ilgili mesleğin en yaygın terimleridir: 

Ez hinekî din jî debar bikim bi xêr wê cîguhestina min bo texmeke nêzîktir derê. 

Kurê serekê xetên otobêsên me, miĢteriyê dewamî ê xalê xanima me ye. Ez jî nû 

agahî vê bûm. Ajokarekî hevalê min ez pê hesandim, xeyidî go çawa heya niha 

min ew nexistiye navê, xwe bi wan nedaye naskirin, heye ku qedemeya min jî 

hinekî zûtir bilind bikirana. …. 

Bi ser de were derdê van tahmsarkên rêwiyan bikiĢîne. Keyfa min jî hîç ji 

rêwiyên vê taxê re nayê ya rastî. Wiha ewk in… Ewk. Dibêjî qey ne wek me ne. 

Hînê çavê wan bar nabe ku mirov muzîkeke bi dilê xwe ji xwe re bixê qene ku 

bêhna xwe pê berde hinekî. Lê mala vê mehmizê xera bibe. (26)  

[Biraz daha idare etsem hayırlısıyla daha yakın bir semt için naklim olacak. 

Otobüs hatlarının baĢkanının oğlu, hanımın dayısının devamlı müĢterisidir. Ben 

de daha yeni bundan haberdar oldum. ġoför bir arkadaĢım beni haberdar etti, 

darıldı dedi nasıl Ģimdiye kadar onu araya sokmamıĢım, kendimi onlara 

tanıtmamıĢım, kimbilir belki kıdemimi de biraz erken yükseltirlerdi. 

…. 

Üstüne üstlük gel de bu tatsız tuzsuz yolcuların derdini çek. Bu bölge 

yolcularından hiç de hoĢlanmıyorum aslında. Böyle Ģeyler… Ģey. Sanırsın bizim 

gibi değiller. O kadar ki insanın gönlüne göre bir müzik koymasına hiç olmasa 

azıcık soluklanmasına tahammülleri yok. Lakin yokluğun gözü kör olsun.] 

Alıntılanan örneklerin dıĢında avukat; iĢçi; memur; hikayelerden korkan 

yazar; ensest mağduru genç kadın; annesi öz babası tarafından öldürülmüĢ ve evlatlık 

verildiği adamın aĢırı bağlılığından Ģikayetçi olan bir genç; televizyonda gördüğü bir 

starla hayali bir aĢk yaĢayıp her kanaldan ona ulaĢmaya çalıĢan bir divane; kendi 

güzelliğinin insanlar üzerinde bıraktığı etkinin farkında olan, ama içindeki boĢluğu 

bir türlü dolduramayan narsisist bir kadın avukat; evlendiği gecenin sabahı baba 

evine gönderilen ve zor bir hayat mücadelesi veren hizmetkar bir kadın; bin bir çile, 

zorluk ve umutla okuttuğu oğlunun evine gelen anne ve küçük oğlunun iyi 

karĢılanmamasının kadında bıraktığı derin duygusal izleri, masum aklıyla anlamaya 

çalıĢan küçük bir çocuk ve diğer bütün yolcuların söylemi ve odaklanması, kendi 

dünyalarının gerektirdiği özelliklere uygun bir Ģekilde oluĢturulmuĢtur. 

Anlatıcının söylemlerini geliĢigüzel koltuk sıralarıyla verdiği yolcuların 

otobüsteki oturma Ģemasını oluĢturduğumuzda karĢımıza ilgi çekici 

konumlandırmalar çıkar. Bu çerçevede yan yana olan dokuz ve onuncu koltuklardaki 



235 
 

yolculardan birinin devletin varlığını sorgulayan marjinal bir entelektüel, hemen 

yanındaki yolcunun da devlet ve toplum düzenini sağlama hizmetinde olan bir 

istihbarat elemanı olduğu ortaya çıkar. Dokuzuncu koltuktaki yolcunun iç 

monoloğunda önce genel olarak devlet, sistem ve ülkedeki çatıĢmalı iki kanat üzerine 

düĢüncelerini okuruz. Muhtemelen çok kısa bir süre içinde bilincinden akan bu 

fikirlerden sonra yolcu elindeki kitabı açıp okur: 

Ka bê viyê han çi dîtiye di vê çîrokê de, aferîn jê re, wî jî wek vanên din xwe 

berbayî qerqeĢûnên berberiya herdu layenên virrikî nekir. 

KAMO: XWEDIYÊ SIYA XWEġIKTIRÎN 

(wergereke zimanî û zemanî) 

Hinga, xelkê van çaxan bi Ģivan pelên darên tuyan ên li hewĢa xwe 

dadiweĢandin.(….) (86)   

[Allah bilir bu, ne bulmuĢ bu öyküde, aferin ona, o da bu diğerleri gibi her iki 

boktan tarafın düĢmanlığının kargaĢasına alet olmadı. 

KAMO: EN GÜZEL GÖLGENĠN SAHĠBĠ 

(Dilsel ve zamansal bir çeviri) 

O vakit, ahali bu zamanlar avlularındaki dut ağaçlarının yapraklarını 

değneklerle döküyordu. (….)] 

Yolcunun bilinç sunumu içinde okuduğu kitabın verilmesi, bir kolaj 

örneğidir. Kolaj, bir metinlerarasılık tekniği olup farklı alanlardaki yapıtlardan 

(makale, ilan, afiĢ, gazete manĢeti, resmi belge, broĢür, prospektüs, resim, edebiyat, 

sinema, fotoğraf vb.) belli bir unsuru kesip alarak yeni bir yapıta monte etme, 

yapıĢtırmadır. Herhangi bir alandaki baĢka kiĢilerin eserlerinden unsur monte 

edilebileceği gibi sanatçı oto-kolaj da yapabilir.
174

 Kulek Otobês‟te oto-kolaj 

tekniğini uygulamıĢ, yani kendi üretimi bir eseri otobüs‟teki yolcuların metinlerine 

yapıĢtırmıĢtır. Alıntıdan da anlaĢılacağı gibi monte edilen farklı bir metin, söylemin 

süreklilik ve çizgiselliğini bozmuĢ ve “ikili bir okuma”ya yol açmıĢtır. Okur, 

yolcunun zihninden geçenlere odaklıyken yolcunun elindeki kitabın kapağını açıp 

okumasıyla birlikte o da öykü dünyasına girer ve yolcu kesintisiz bir Ģekilde 

okuduğu için bölüm bitene kadar orda kalır. Yolcunun okuduğu öyküyle birlikte 

                                                           
174

 Kolaj tekniği ile ilgili daha kapsamlı bir okuma için bkz. Kubilay Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, 

(2. Baskı), Öteki Yayınları, Ankara, 2000, s. 222-235. 



236 
 

Otobês‟e farklı bir anlatı düzeyi ve anlatıcı tipi eklenmiĢtir. DıĢ anlatı düzeyindeki 

dıĢ-anlatıcının anlatısı içindeki yolcuları daha önce söylediğimiz sebepler yüzünden 

anlatıcı olarak adlandıramazsak da uzun ve özerk söylemleriyle kendi dünyalarından 

bahsettikleri için her biri iç-anlatıcı kategorisine eĢdeğer konumdadırlar. Bu 

konuĢmacıların (iç-anlatıcı muadili) anlatıları, dıĢ düzeydeki dıĢ-anlatıcının anlatısı 

içinde olduğu için iç-öyküsel (intradiegetic) düzeydedirler. Dolayısıyla yolcuların 

söylemleri içinde verilen kolaj metin “KAMO: XWEDIYÊ SIYA XWEġIKTIRÎN” 

öyküsü, üst-öyküsel anlatı (metadiegetic) düzeyinde yer alır. Öykünün anlatıcısı ise 

içinde olduğu bir hikaye anlattığı için iç-anlatıcı (homodiegetic)dır. Ama arkadaĢının 

Ģahit olduğu hikayesini anlattığı için Ģahit (tanık) iç-anlatıcıdır. Bu anlatıcı, 

Kamo‟yla birlikte yaptıklarını anlatırken yer yer çoğul birinci Ģahıs anlatıcı ”biz”e 

dönüĢür. 

Onuncu koltuktaki yolcunun iç monolog metninde devlet ve toplum düzeni, 

toplumsal çatıĢma ve sorunlar, toplumun dizayn ediliĢi, değiĢik toplumsal 

kargaĢalarda kurumundaki stajyer ve memurlar aracılığıyla bilgilerin nasıl elde 

edildiğiyle ilgili zihninden geçenler, bu yolcunun bir istihbarat çalıĢanı olduğunu 

ortaya koyar. Tıpkı yanındaki yolcu gibi o da bir Ģeyler okur ve okudukları kolaj 

tekniğiyle söyleminin içine eklenir. Ajanın okudukları, Ģüpheli bir kiĢinin 

dosyasındaki bir telefon görüĢmesidir. Ancak yanındaki yolcu okuduğu öyküye 

tamamen odaklanmıĢ ve okurken aynı anda zihninde herhangi bir yorum ya da 

değerlendirme yapmazken bu yolcu, bir yandan telefon görüĢmesini incelerken bir 

yandan da Ģüpheli ile ilgili değerlendirmelerde bulunur. Yolcunun yorum ve 

değerlendirmeleri ile kolaj metni iç-içe verildiği için daha kopuk, ayrıĢık bir okuma 

gerçekleĢir. Okur bir yandan yolcunun düĢüncelerine odaklanırken diğer taraftan 

birden telefon görüĢmesindeki diyaloglar karĢısına çıkar ve sonra tekrar yolcunun 

düĢünceleri araya girer ve bu sefer kolaj metin bölünür. Dahası, telefon görüĢmesinin 

kaydedildiği dosyadaki resmi ifadeler de daha parçalı bir okumaya sebep olur: 

…Çi dikir vî camêrî, li pey çi bû? Tu ji xwe re lê biner! 

-Hûn çima bang dikine min? 

-Kes ji te pêĢtir nizane, stî. 

-Ez çawa dizanim, ez we nas nakim? 



237 
 

-Ez jî we nas nakim, bi rastî. 

… 

Ji te re lehengê me di kû de derket. Li ser dîmeneke wî ya di qemerayê de 

ku bi dirêjahiya saetan li ber mixazeyeke kirin û firotanê ya ku wê 

hefteyekê Ģûn de bihata Ģelandin, me Ģopa wî hilanî.   

… 

…bêdengî. 54 sanîye. Serê pêşî dengê xirexireke piçûk ji alî jinikê tê, lê telefon 

qet nayê girtin. 

-…We go çi? 

-Jiyana me pir kurt e, stî, bi we jî ne welê ye? PiĢtî hivdeh salan do cara 

yekemin ez çûm ser gora bavê xwe. (137-138) 

[… Ne yapıyordu bu beyefendi, neyin peĢindeydi? Bak hele! 

-Neden arıyorsunuz beni? 

-Senin dıĢında kimse bilmiyor, stî. 

-Ben nerden bileyim, sizi tanımıyorum? 

-Ben de sizi tanımıyorum, gerçekten. 

…. 

Al sana kahramanımız nereden çıktı. Bir hafta sonra soyulacak bir 

alıĢveriĢ mağazasının saatler süren kamera çekimlerindeki bir 

görüntüsüden onun izini sürdük. 

… 

… sessizlik. 54 saniye. Ġlk baĢta kadının tarafından alçak bir hırıltı geliyor, ama 

telefon hiç kapanmıyor. 

-… Ne dediniz? 

-YaĢamımız çok kısa, stî, sizce de öyle değil mi? Onyedi yıl sonra dün ilk defa 

babamın mezarına gittim.] 

Roman dünyasının ne tür bir anlatı perspektifiyle oluĢturulduğu konusuna 

bakıldığında anlatıcı ve söylem durumuyla eĢdeğer bir durum gözlemlenir. Roman 

dünyasının yaratılmasına aracılık eden odaklanma türü, sıfır odaklanmadır. Zira 

anlatıcı en baĢta bizimle paylaĢacaklarının “tanrının rüyası” olduğunu söyleyerek 

ilahi bir bakıĢa iĢaret eder ve daha sonra rüyayı önümüze serip ortadan kaybolur. 

Aynı anda farklı kiĢilerin farklı zaman ve mekânlarda dolaĢan zihinlerine eriĢmek, 



238 
 

her birinin belki kendilerinin bile göremediği en derin ve gizli arzu, hayal, piĢmanlık, 

deneyimlerine Ģahit olmak ancak sıfır odaklanma ile sağlanabilir. Bununla birlikte 

anlatıcı gibi sıfır odaklanma da sadece romanın ortaya çıkmasının bir aracıdır. 

KiĢilerin zihinlerinin aracısız bir Ģekilde sergilendiği bir dünyaya giriĢ kapısıdır. Bize 

açtığı dünyaya girdikten sonra dıĢ-anlatıcı ile birlikte sıfır odaklanma da kapının 

dıĢında kalır. Zira artık roman kiĢilerinin zihin ve iç dünyalarına girmiĢ, onların 

iĢaret ettiği yerden görmeye baĢlamıĢızdır.  

Romanın giriĢ bölümü dıĢında tamamı, kiĢilerin doğrudan söylemlerinden 

oluĢtuğu için doğal olarak iç odaklanma hakimdir. Her bölümde aracısız bir Ģekilde 

farklı bir kiĢinin söylemi yoluyla bilinç, algı, duygulanım, duygu ve düĢünce, 

psikolojik durum ve görme biçimi sunulmuĢtur. KiĢiler kendi içlerinde Ģimdiki 

düĢünceleri, geçmiĢte yaĢadıkları ve bazen de umut ettikleri geleceğe 

odaklanmıĢlardır. Okur, herhangi bir olay veya kavramı, kiĢinin zihin süzgecinden 

geçirilmiĢ Ģekliyle, onun görme, algılama, duyumsama ve anlam yükleme biçimiyle 

alımlar. Otobês‟te her bölümde farklı bir kiĢi, anlatının odağına alındığı için 

odaklanma da sürekli değiĢir.  Bu bağlamda bölümden bölüme değiĢtiğinden 

romandaki odaklanma, değiĢken iç odaklanmadır. DeğiĢken iç odaklanma anlatıya 

hareketlilik katıp monotonluktan kurtarmıĢtır. 

Genette, iç odaklanmanın sadece “iç monolog” anlatıları veya ana karakterin 

sıkı bir Ģekilde sadece kendine odaklandığı eserlerde tamamen gerçekleĢebileceğini 

belirtir. (Genette, [1972] 2011; 207) Büyük oranda iç monolog ve bilinç akıĢı 

teknikleriyle yazılan Otobês‟in çoğu bölümünde, baĢtan sona kiĢi içine gömüldüğü 

zihninden çıkamadığı için iç odaklanma tamamen gerçekleĢir. Bu bölümlerde okur, 

adeta her seferinde farklı bir konuĢmacının konumuna yerleĢip her Ģeyi onun 

merceğinden görür.  

Sözgelimi yedinci koltuktaki yolcuya ait bölüm, bir çocuğun bilinç akıĢını 

ortaya koyar ve bölüm boyunca okur her Ģeyi küçük çocuğun filtresinden
175

 görür. 

Bu bölüm, bir çocuğun hayal dünyası, yeni Ģeyler karĢısındaki ĢaĢkınlığı, heyecanı, 

yetiĢkinler arasındaki iliĢkileri anlamlandırma çabası, sezgileri, mantık yürütme 

                                                           
175

 Ġç odaklayıcılara “odak karakterler”, “yansıtıcılar”, “filtre karakterler” veya “karakter-

odaklayıcılar” da denebilir. (Jahn, 2015; s. 69)  



239 
 

biçimini içerir. Babası öldükten sonra annesi, küçük oğluyla birlikte Ģehirdeki büyük 

oğlunun evine gelir. Çocuğun masum anlatımından büyük oğulun onları hoĢ 

karĢılamadığını sezeriz ve muhtemelen bu yüzden anne küçük oğluyla apar topar 

kasabaya geri döner.  Otobüs güzergahı boyunca abisi, annesi, kasabadaki 

arkadaĢları, otobüsteki yolcular, yoldan geçen arabalar, ailenin yoksulluğu, aile 

iliĢkileri gibi birçok Ģey, geliĢigüzel bir Ģekilde çocuğun zihninden süzülür. Bir 

çocuğun bilinç akıĢını olduğu gibi gösteren anlatıda doğal olarak bir yetiĢkin 

bilincine oranla çok masumane, sade, kısa ve ünlem cümlelerinden oluĢmuĢ bir dil ve 

üslup ön plandadır. Söylem bir çocuğun bilme, görme, kavrama, iliĢkilendirme 

yetisinin sınırlı alanından sunulur. AĢağıdaki alıntıda abisinin evine kalıcı gelmeleri, 

alelacele gerisingeri gitmeleri, abiyle anne arasındaki gerginlik, bir yetiĢkinin mantık 

yürütüĢüne uygun neden sonuç iliĢkisi kurulmaktan ziyade çocuk sezgisiyle 

verilmiĢtir. Küçük çocuk, annenin ani dönüĢünün sebebini bir yandan kendisinin 

oraya alıĢamayacağı düĢüncesine bağlayıp suçluluk duyarken diğer yandan annesinin 

Ģehirde hiç arkadaĢının olmayıĢına bağlar. Benzer biçimde annesinin tülbendinin 

ısırmaktan mı yoksa mide bulantısı yüzünden mi ıslak olduğunu kestirememektedir. 

Bu arada okur, çocuğun sezgilerinden alımladığı kadarıyla ağlamaktan ıslak 

olduğunu anlar: 

Digot em ê pir bimînin li vir. Heta ku ez ê li virê, li ba kekê xwe herim dibistanê 

êdî. Loma gava em hatin me cil jî nekirîn ji xwe re xweĢikayî. Ez bi van 

qerpalan hatim. Go yên virê xweĢiktir in, em ê ji vir bikirin. Ka ji çi re em îro 

neçûn sûkê û me nekirî? Yadê kengî ji keko re gote ku va em ê herin? Dibêje 

qey ez hînê fêr nebûme virê, radibe vedigere. Çarika yadê di nav lêvên wê de Ģil 

bûye. Gez dike? Yeke hevala wê tune di vir de loma aciz e? Yan dilê wê dixele 

di otobêsan de? (157-158) 

[Burda çok kalacağız diyordu. Hatta ben burda, abimin yanında okula 

gidecektim artık. Bu yüzden geldiğimizde doğru düzgün elbise de almadık 

kendimize. Bu paçavralarla geldim. Burdakiler daha güzel dedi, burdan alırız. 

Hani neden bugün çarĢıya gidip almadık ki? Ana ne zaman abiye dedi iĢte 

gidiyoruz? Benim daha buraya alıĢmadığımı sanıyor, kalkıp geri dönüyor. 

Ananın tülbenti dudakları arasında ıslanmıĢ, ısırıyor mu? Burda tek bir arkadaĢı 

yok o yüzden mi canı sıkkın? Yoksa midesi mi bulanıyor otobüslerde?] 

Çoğunlukla yolcuların anlatılarında baĢtan sona iç odaklanma hakimken bazı 

bölümlerde anlatının odak noktası farklı bir yöne kayar. Anlatı kiĢisinin zihin 

temsiline eklemlenmiĢ o an okunan bir metin veya önceki gece izlenmiĢ bir filme ait 



240 
 

perspektif araya girer. On sekizinci koltuktaki anlatıda, önce yolcunun iç dünyası, 

sıkıntı, yalnızlık, bastırılmıĢlık duyguları, kadın konuĢmacının filtresinden görülür: 

Min fahm kir, kir, her kes dixwaze ku ez weke wî/ê bim, lê ez jî cuda me. Yan jî 

dibe ku wiha be; kes naxwaze ku ez weke wî/ê bim, lê dixwazin ku ew çawa 

bixwazin ez wiha bim. Bêyî destura min. Destûrê ez ji wan dixwazim bi ser de. 

Çermê destê min çawa qijiliye, dê bêjin tu pîr bûyî keçê. Û yên ku kêfa wan 

neyê jî dê xwe veĢêrin. Çiqas ez bi tenê hiĢtim van salên dawî. (110) 

[Anladım, anladım, herkes kendi gibi olmamı istiyor, ancak ben de farklıyım. 

Ya da Ģöyle olabilir; kimse kendileri gibi olmamı istemiyor, ama nasıl isterlerse 

öyle olmamı istiyorlar. Benim iznim olmadan. Ben onlardan izin istiyorum 

üstelik. Elimin derisi nasıl da buruĢmuĢ, yaĢlanmıĢsın sen kız diyecekler. 

Sevinmeyenler de saklanacaklar. Beni ne kadar yalnız bıraktılar bu son 

yıllarda.] 

Söylem metninin baĢında iç dünyası, düĢünce ve izlenimleri, kadın 

konuĢmacının algısından Ģimdiki zaman kipiyle verilirken otobüs hareketlerinin 

çağrıĢımıyla bilinç akıĢında bir sapma gerçekleĢir. “Li ser van tekerên tirtire 

wêneyên ku tê de diçin û tên”
176

, konuĢmacıya “televîzyoneke xerabe”
177

yi 

çağrıĢtırır. Sallanan otobüsün pencerelerinden dıĢarıya bakmakla bozuk bir 

televizyonu izlemek arasındaki benzerlik iliĢkisi, konuĢmacının kafasında önceki 

gece izlediği kısa filmi canlandırır. Kısa film, konuĢmacının söyleminde otonom bir 

öyküye dönüĢür. KonuĢmacı filmin öyküsünü anlatırken neredeyse bir anlatıcıya 

dönüĢür. Yer yer kendini fazla kaptırıp öznel yorumlar yaparken bazen de “…lê baĢ 

bû ku nehate pê, evê bizava ku dê bingeha çîroka filîm û kesayetên wê lawaz 

bikira…”
178

 (112) ifadesinde olduğu gibi profesyonel sinema eleĢtirmeni tavrına 

bürünür. Bazen de filmi çeken kameranın ta kendisiymiĢ gibi görüntülere duygu ve 

düĢüncelerini karıĢtırmadan sadece dıĢarıdan görüldüğü haliyle, yani dıĢ odaklanma 

ile aktarır: “Li ciyê gerîneka lembeyên trafîqê dolmîĢek dawî-pahn disekine, zilamekî 

navsere û qelew lê siwar dibe. Cardin dewam dike, di ser pirê re bi lez winda dibe. 

Ereboka piçûk û destên piçûk di nav dumana egzoza wê re tên der.”
179

 (116) 

                                                           
176

 [Bu kocaman tekerlerin üzerinde içinden akıp geçen görüntüler] 
177

 [Bozuk bir televizyon] 
178

 [Ama iyi ki filmin öyküsünün temelini ve karakterlerini zayıflatacak bu aksiyon gerçekleĢmedi …]  
179

 [Trafik lambalarının olduğu kavĢakta arkası yassı bir dolmuĢ duruyor, orta yaĢlı ve kilolu bir adam 

biniyor. Tekrar devam ediyor, köprünün üzerinden hızla kayboluyor. Küçük bir el arabası ve küçük 

eller egzoz dumanının içinden beliriyor.] 



241 
 

Ara sıra farklı odaklanma tarzlarına kısa süreli geçiĢler olsa da roman, temel 

olarak iç odaklanma üzerine yapılandırılmıĢtır. Ġç odaklanmaya dayalı anlatı 

biçimleri, aslında merkeze alınan filtre karakterin “asla dıĢarıdan tasvir 

edilemeyeceğini ima eder.” (Genette, [1972] 2011; 206) Sabit iç odaklanmalarda 

karakterin gerek dıĢarıdan tasvir edilmesi gerekse de izlenim ve düĢüncelerinin ne 

dereceye kadar doğru olduğunu gösterecek baĢka bir iç odaklanma kesinlikle yoktur. 

Dolayısıyla okur, kiĢinin dediklerine inanmak durumundadır ya da hiç olmasa onun 

anlattıklarındaki çeliĢki ve tutarsızlıkları keĢfedip güvenilmez olduğuna karar verir. 

Ama asla her Ģeyi yörüngesinden gördüğü odak-karakterin kendisinin nasıl biri 

olduğunu bilemez ve onun gösterdiği gerçeğe alternatif bir gerçekliğe ulaĢamaz. 

Ancak değiĢken ve çoklu iç odaklanmalı anlatılarda durum farklıdır, sabit ve mutlak 

bir gerçeklik yerine farklı gerçeklikler bir aradadır. Bununla birlikte Otobês‟te 

olduğu gibi kendi anlatısında asla dıĢarıdan gözlemlenemeyen odak-karakter, farklı 

bir odak-karakterin yörüngesine takılabilir. Otobüs gibi dar bir alanda belirli bir süre 

geçiren yolcuların bir kısmının tamamen kendi içlerine yöneldiği ve dıĢarıyla hiç 

ilgilenmedikleri görülürken bir kısmının da algılarının açık olduğu gözlemlenmiĢtir. 

Özellikle bilinç akıĢı tekniğine dayalı yolcu söylemlerinde geçmiĢin hatırlanması 

veya geleceğin hayal ediliĢi, aniden otobüsteki yolcular, Ģoför, Ģoförün oğlunun 

fotoğrafı veya camdan görülen Ģehir manzaraları ile ilgili yorumlarla bölünür. 

Oldukça karıĢık bir düzene sahip romanda bir yolcunun söyleminde hangi yolcuya 

göndermede bulunduğunu bulmak, tümüyle okurun küçük parçaları bulup birleĢtirme 

çabasıyla mümkün olabilir. 

Ez li rawesteka ewilî lê siwar bûm, zêde rêwî jî nîbûn, pêĢî jî vala bû lê min 

berê xwe rasterê da paĢiyê, da ku çav nedim her rûçikê ku di deriyê pêĢî re 

siwar bibe, bi tengezarî bêhnê carekê berê min nekeve vî ajovanê milstûr û 

qorikpahn, wê demjimêra fireh ku bi bazinê destê wî ve daliqiyaye; ji bo ji 

qelebalixî û hilboqiya vanên ku çaxa cî namîne jipiyan li wê naverasta wê 

disekinin –hêvîdar im îro ew kon û kewteya neyê-, vanên ku tê re datên dûr 

bim, hinekî jî ji ber pêjna nexweĢ a vê keçika li paldanka yeker a tam pêĢberî wî 

deriyî rûniĢt, min xwe neda rûniĢtekeke li vê qora deriyê navîn jî; a niha wiha ne 

xerab e lê tevî ku serê ewilî ciyekî ji yê herî kirêt bû jî bi dîtina min, bi gumana 

ku herî dawî dê vê rêza dawî tije bibe, li vê paldanka ber deriyê dawî, li qorzîka 

rêza dawî min xwe bi cî kir. (57)  

[Ġlk durakta bindim, fazla yolcu da yoktu, ön taraf da boĢtu ama ben doğrudan 

arkaya yöneldim, ön kapıdan binen her yüze bakmayayım, ikide bir sıkıntıyla 

bakıĢlarım sırtı geniĢ ve kalın omuzlu bu Ģoföre, bileğine asılı o geniĢ saate 

kaymasın diye; kalabalık ve yer kalmadığında ortada ayakta kalanların pis 



242 
 

kokusundan –umarım bugün o sürü gelmez- gelip gidenden uzak durayım diye, 

biraz da o kapının tam karĢısındaki tekli koltukta oturan bu kızın nahoĢ hissi 

yüzünden, orta kapının bu sırasındaki bir koltuğa da geçmedim; Ģimdi böylesi 

fena değil ancak bununla birlikte ilk baĢta bence en pis yerlerden biri olsa da, en 

son bu son sıra dolar tahminiyle, arka kapının yanındaki, son sıranın 

köĢesindeki bu koltuğa yerleĢtim.] 

Yirmi birinci koltuktaki bölümden alıntılanan tek cümlelik bu pasaj, 

ekonomik durumu iyi olan annesiyle yaĢayan, babası ölmüĢ ergen bir genç kıza aittir. 

Örnekten görülebileceği gibi bu yolcu yer seçiminde son derece titizdir. Oturacağı 

yeri seçerken otobüstekiler de dikkatinden kaçmaz. ġoförün kalın omuzlu, geniĢ belli 

ve kolunda geniĢ kordonlu bir saati olduğunu bu yolcunun gözünden görürüz. Genç 

kızın “pêjna nexweĢ”
180

ına gönderme yaptığı “vê keçika li paldanka yeker a tam 

pêĢberî deriyi”
181

deki yolcu, on sekizinci koltuktaki kadındır. Buradan gördüğümüz 

on sekizinci koltuktaki yolcu, yani önceki gece izlediği filmin etkisinde olan kadın da 

baĢka yolculara iĢaret eder. “Van herduyên pêĢiya min wek du meytan duman ji wan 

diçe”
182

 (109) ifadelerinde kadın yolcunun dikkatini çeken iki yolcu korku, heyecan 

ve endiĢe içinde, yazma yoluyla bir diyalog gerçekleĢtiren on beĢ ve on altıncı 

koltuklardaki yolculardır.  

Odaklanma sadece beĢ duyu organıyla elde edilen algı ve izlenimleri değil 

aynı zamanda yanılsama, halüsinasyon, rüya, kafa karıĢıklıkları, gerçekdıĢı 

düĢünceleri de içerir. (Çıraklı, 2015; 45) Bu bağlamda on dokuzuncu koltuktaki 

yolcunun yanındakine odaklanması ilgi çekicidir. On dokuzuncu koltuktaki yolcu, 

geçmiĢte kör abisinin anlattığı hikayeleri yazıya geçiren ve bir yerden sonra kendi 

hikayelerini yazmaya baĢlayan kafası karıĢık bir yazardır. ÖlmüĢ abisi ve anlattığı 

hikayelerdeki karakterlerin çok etkisinde kalan yazar, bir gün dünyanın en güzel 

hikayesini yazma hevesine düĢer. Ama sonra bunun yeterli olmadığını düĢünür. 

Kurgu dünyası ile gerçek dünya arasındaki farkı anladığı için yazmaya baĢladığını 

belirten yazar, ironik bir biçimde gerçek ve kurguyu karıĢtırır. Öyle ki yanındaki 

yolcunun bir hikayesindeki karakterlerden biri olduğunu sanır. “Û niha yek, heçku ji 

qazîka dixwaze ku mirov fahm neke ku ji kîjan dinyayê hatiye, li cem min 

                                                           
180

 [Nahoş his] 
181

 [Kapının tam karşısındaki tekli koltukta oturan bu kız] 
182

 [Önümdeki bu iki kiĢinin kafalarından ceset gibi duman yükseliyor.]   



243 
 

rûniĢtiye.”
183

 (166) örneğinde görüldüğü gibi gerçekdıĢı, neredeyse Ģizofrenik bir ruh 

haliyle yanındaki yolcuyu gözlemler. Gerçek dünya ile kurgu dünyası arasında bir 

yerlerde asılı kalan görüĢüne göre karakterin hikayeden çıkmasının bir nedeni vardır: 

“Nexwe sir û wateya nameyên ku te di cîhana din de ji wan fahm nekirin tu rêkirî, 

lehengo, bo kuĢtina yekî li aĢxaneyeke li dora rawesteka dawî ya vê otobêsê. Vêca 

mesele ev e: Tê bi ya min bikî, yan bi ya xwe bikî?”
184

 (166). Oysa hikayelerden 

korkan yazarın yanıltıcı bakıĢ açısından intikam almaya giden bir karakter olarak 

görülen ve yazarın kendi içinde engellemeye çalıĢtığı kiĢi, televizyondan görüp aĢık 

olduğu starı köĢe bucak takip eden bir divanedir.    

Otobüsteki bazı yolcuların iç odaklanmaları, son derece hareketli olup çok 

kısa sürelerle farklı alanlara kayar. Üçüncü koltuktaki yolcunun “Çi zilamekî genî ye, 

li ba min rûniĢtiye. Ma bêhna çi jê nayê?”
185

 (151)de dikkati, yanındaki yolcuda 

(oğlunu kaybetmiĢ baba) iken “Ji ber vî awayî keçika spehî jî derbasî vêya din bû.”
186

 

(151) sözleriyle birden sekizinci koltuğa geçen kadın avukata geçer. Benzer Ģekilde 

bilinci, aĢırı zayıflığı, iĢtahsızlığı, mutsuz evliliği, iĢyeri, patronu gibi konudan 

konuya geçerken bir yandan da camdan dıĢarıyı gözlemler ve dıĢarıdaki trafiği kendi 

açısından değerlendirir:   

Li vê kolana jî çi trafîqek heye. Ka bê berra wezîrê rezil îro hatiye wê 

postexaneya bilind a ku nû hatiye vekirin. Ewqas xirexir û teĢqele ji bo wî kirin. 

Rêyek girtin, yek dagirtin. Ez ê îĢev wexta ku vegerim malê di televîzyonê de 

temaĢe bikim, binerim ka wî qirdikê sitranbêj e çi quzilqurtbêj e jî li balê ye 

cardin an na. (153) 

[Bu caddede de ne trafik var ama. Yeni açılan o yüksek postaneye bugün rezil 

bakan gelmiĢ mi gerçekten. Onun için o kadar patırtı ve telaĢ yaptılar. Bir yolu 

kapattılar, birini doldurdular. AkĢam eve döndüğümde televizyonda 

izleyeceğim, bi bakayım o soytarı Ģarkıcı mıdır zıkkımın kökü müdür de yine 

yanında mı yoksa değil mi.] 

Anlatının en hızlı, en hareketli ve en kalabalık zihinlerinden biri, romanın son 

bölümünün ayrıldığı on birinci koltuktaki yolcununkidir. Bu yolcu, düğününün 

                                                           
183

 [ġimdi yanımda biri, sanki kasten hangi dünyadan geldiğini insanın anlamamasını istiyor, yanıma 

oturuyor.]  
184

 [Demek ki öteki dünyada anlamadığın mektupların anlamı ve sırrı seni yolladı, ey kahraman, bu 

otobüsün son durağının civarındaki bir aĢevindeki birinin katli için. ġimdi mesele Ģu: Benim dediğimi 

mi yapacaksın yoksa kendi bildiğini mi?] 
185

 [Ne kadar iğrenç bir adam, yanıma oturmuĢ. Ne kokusu gelmiyor ki?] 
186

 [Bu yüzden güzel kız da bu diğerine geçti.]  



244 
 

sabahı baba evine gönderilmiĢ, bir okulda hizmetkarlık yapan bir kadındır. Küçük 

oğlu, anne, baba, amca ve yengesiyle birlikte küçük bir gecekonduda yaĢayan ve 

hayatı boyunca zorluklara karĢı yaĢam mücadelesi vermiĢ bu yolcunun zihni, bir an 

için durmaz. Kadın yolcunun zihninden bir gecelik evliliği, okuldaki hizmetkarlığı, 

müdür ve öğretmenlerin ona karĢı tutumları, zaten zor olan hayatını daha da 

zorlaĢtıran babası ile evin diğer bireyleri ve küçük oğluyla ilgili düĢünceleri ardı sıra 

akıp gider. Yolcunun zihni kadar bakıĢı da huzursuzdur, tıpkı tek bir Ģeye 

yoğunlaĢamayan zihni gibi bakıĢı da bir yerden baĢka bir yere kayar durur. Diğer 

yolcuların çoğu, otobüsten ziyade zihinlerinde baĢka yer ve zamanlarda dolaĢırken 

bu yolcunun bilinci, baĢka birçok Ģeyin yanı sıra otobüsün içi ve dıĢıyla da çok 

ilgilidir. Zaten bu yolcunun zihnine, odaklandığı bir metinden giriĢ yapılır: göz 

ucuyla önündeki yolculardan birinin elindeki dergiden kısa bir tiyatro metni okur. 

Kadın yolcu okudukları ile ilgili herhangi bir yorum, açıklama ya da yorum 

yapmadığı, ilgili tiyatro metninin fotoğrafı ya da fotokopisi çekilmiĢ gibi bilinç 

temsiline yapıĢtırıldığı için bu odaklanma, bir dıĢ odaklanma örneğidir. Yolcunun 

gözüne takılan bu tiyatro metni, aynı zamanda gerek biçimsel gerek içeriksel 

anlamda metinlerarası iliĢkilere baĢarılı bir örnektir. 2005 Nobel BarıĢ Ödülü sahibi 

Harold Pinter‟e ithaf edilen “ZIMANÊ DEġTÊ Û DAYÊ” isimli bu tiyatro metni, 

Pinter‟in 1988‟de yazdığı Dağ Dili isimli kısa tiyatro oyununun bir parodisidir. 

Parodi metinde, bir anne ve büyük bir Ģehirde üniversite okuyan kızı arasında 

gerçekleĢen telefon görüĢmesi yer alır. Annenin konuĢması çok samimi ve doğalken 

Türk erkek arkadaĢıyla bir konser giriĢinde sırada bekleyen kızının karĢılıkları “He, 

E, Hee?, Hii, Mmm, EiEiEi, Nn” gibi hangi dilde olduğu belli olmayan biçimsiz ve 

kimliksiz sesler ve uzun sessizliklerdir: 

         Dayik: Keça min… 

Keçik: He… 

D: Tu baĢ î dayê, tu rihetî?  

K: E… (199) 

[Ana: Kızım… 

Kız: Hıı… 



245 
 

A: Ġyi misin annem, rahatın yerinde mi? 

K: I…] 

Türk sevgilisinin yanında anadilinden utanan, kimliğini gizleme çabası 

gösteren kızın çıkardığı bu anlamsız seslerin, sadece annesini dinlediğine yönelik bir 

iĢlevi vardır. Metin boyunca annesine anlamlı tek bir karĢılık ver(e)meyen kızın 

ağzından sadece iki kelime dökülür: biri sevgilisi yanına gelince telaĢla telefonu 

annesinin yüzüne kapatırken söylediği “Baybay”, diğeri de erkek arkadaĢı 

karĢısındaki mahcubiyetini belirten “Özür dilerim aĢkım”dır. Harold Pinter‟in Dağ 

Dili
187

‟nden yaklaĢık 22 yıl sonra Otobês‟e monte edilen bu kısa parodisi üzerinden 

Kürt Dili kullanımının geçirdiği değiĢim çarpıcıdır. Pinter‟in oyunun çıkıĢ noktası 

olan 1985‟li yıllarda Kürtçe resmi baskı ve yasaklar yüzünden konuĢulmazken parodi 

metinde serbest olmasına rağmen utanıldığı ve hor görüldüğü için konuĢulmaz. 

Dolayısıyla asimilasyondan oto-asimilasyona evresine geçilmiĢtir. 

Kürtçe‟nin statüsünün siyasal bir retorikle karakterin bilincinden sunulmayıp 

anne-kız diyalogu üzerinden teatral bir retorikle verilmesi, dolayısıyla didaktik ve 

ciddi bir söylem yerine mimetik bir söylemle aktarılması, konuyu daha etkili ve canlı 

kılmıĢtır. Bununla birlikte parodi tiyatro oyununda, ara sıra parantez içinde sahneyi 

ve oyuncuları betimleyen bir anlatım vardır. Bu da okuru, tüm oyuncuları ve sahneyi 

gören bir sese götürür ve okuduğunun bir kurgu olduğu gerçeğiyle yüzleĢtirir. 

Romanda saf mimetik, yani araya herhangi bir açıklama, betimleme ve 

değerlendirmenin girmediği diyaloglar da mevcuttur. On üçüncü ve on dördüncü ile 

on beĢinci ve on altıncı koltuklardaki yolcular arasındaki diyaloglar, saf mimetik 

söylem örnekleridir. Diyalogdan oluĢan iki bölümde de yolcuların konuĢmaları, 

arasına herhangi bir anlatıcı sesi girmediği için saf mimetik metin örnekleridir. Bu 

                                                           
187

 1985 yılında Amerikalı ünlü yazar Arthur Miller ile birlikte ülkedeki yazarların durumlarını 

gözlemlemek için Türkiye‟ye gelen Harold Pinter, aynı zamanda Türkiye‟deki siyasi atmosfere Ģahit 

olur. Kürtlerin durumu, özellikle dillerinin yasaklı oluĢu, Pinter‟in dikkatini en çok çeken husustur. 

Nitekim Dağ Dili (Mountain Language) kısa oyununu Kürt dilinin yasaklanmasıyla ilgili 

gözlemlerinden esinlenerek yazdığını, fakat oyunun tamamen Kürtler ve Türklerle ilgili olmadığını 

belirtir. Kürtçenin yasaklı durumunu oyununa çıkıĢ noktası yapan Pinter, oyunuyla tarihte 

yasaklanmıĢ bütün dillere dikkat çeker. Ġrlandaca, Welsh dili, Urduca, Estonyalıların dili, Baskça 

bunlardan birkaçıdır. Harold Pinter ve Dağ Dili ile ilgili daha kapsamlı bilgi için bkz. Selin 

Aydınoğlu, Harold Pinter ve ”Dağ Dili”, https://www.art-izan.org/artizan-arsivi/harold-pinter-ve-

dag-dili/. 



246 
 

metinler, çok canlı ve gerçekmiĢ etkisi yaratıp okurun metne katılımını en üst 

seviyeye çeker. 

Genel yapısı itibariyle Otobês, anlatıcının aradan çekilip sahnenin tamamen 

karakterin bilincine verildiği bir anlatıdır. Dolayısıyla anlatmanın (diegesis) sıfıra 

çekilip kesintisiz karakter söylemlerinin en ileri seviyeye taĢındığı bir örnektir. Daha 

farklı bir ifadeyle Otobês, mimesise dayalı, neredeyse tamamen söylemden oluĢmuĢ 

bir romandır. Roman kiĢilerinin iç monolog, bilinç akıĢı, diyaloglarının anlatıcısız 

aktarılması, Otobês‟i adeta dilin kendi kendini anlattığı bir anlatı yapmıĢtır. Anlatma 

zamanı bağlamında kiĢilerin monolog ve bilinç akıĢlarında her nenkadar geriye 

dönüĢler sonradan anlatı ile sağlanmıĢken çoğunlukla anlatılan ve anlatı söylemi 

arasında bir eĢzamanlılık göze çarpar. Bu durumda Otobês‟deki karakter 

söylemlerinde genellikle eĢzamanlı anlatı görülmüĢtür. 

Romanın temel söylem türleri, analiz edildiği üzere iç monolog, bilinç akıĢı 

ve saf diyaloglardır. Bu temel söylemlerin içinde dolaylı ve doğrudan gibi diğer 

söylem türleri de görülebilirken serbest dolaylı söyleme rastlanılmamıĢtır. Zaten 

anlatıcının varlıkbilimsel bir sorun haline geldiği böyle bir anlatıda, bu söylem 

türünün olmaması gerekirdi. Yazar, kiĢileri anlatıcının hakimiyetinden kurtarmak 

amacıyla bilinçlerini doğrudan gösterme yoluna gitmiĢtir. KiĢileri yaĢ, meslek, 

cinsiyet, psikoloji, sosyal statü gibi profillerine göre konuĢturmakta baĢarılı 

olunurken birkaç örneği dıĢarıda bırakırsak her karaktere özgü farklı ifade biçimleri 

yerine romanın genelinde baskın olan tek bir ifade biçiminden bahsedilebilir. 

Bununla bağlantılı olarak insan bilincinin akıĢına uygun kesik kesik, eksiltmeli, 

yarım kalmıĢ cümleler, dilbilimsel sapmalar, mantıksızlık ve tutarsızlıklar yerine 

bazen gramatikal bakımdan oldukça kurallı, sebep-sonuç iliĢkisine dayalı, birden 

fazla ara cümle içerecek denli uzun cümleler kullanılmıĢtır. Dolayısıyla anlatının 

bazı yerlerinde, kiĢilerin doğal ve özgün söylemleri yerine yazarın, -anlatıcının değil- 

kendi üslubunun öne geçtiği söylenebilir.
188

 

 

                                                           
188

 Otobês romanının baĢarılı bir analiz, yorum ve değerlendirmesi için bkz. Gurgîn Xakî, “Qiset û 

ġiûra Zimanî di Otobêsa Yunus Eroğlu de“, Wêje û Rexne, S. 1, 2014, s. 28-37.  



247 
 

3.3.3. Gramera Bêhizûr’da Anlatıcı Perspektif ve Söylem   

3.3.3.1. Gramera Bêhizûr’da Anlatı Sesi: Anlatıcının Konumu, ĠĢlevi ve 

Anlatı Düzeyleri 

Kurgusal, anlatıbilimsel ve dil kullanımı bağlamında Kürt edebiyatındaki en 

ilginç ve farklı romanlardan birisi kuĢkusuz Gramera Bêhizûr
189

‟dur. Roman, adının 

hakkını vererek okurun konforunu sürekli bozar ve ilerledikçe huzursuzluk kademe 

kademe en üst seviyelere çekilir. Nitekim romanın temel anlatım biçimlerinden olan 

piyesin son sahnesindeki “temaĢevanên xwe yên hiĢên xwe avêtî”
190

 ifadesi, romanın 

sonunda kafası daha da karıĢan okura bir göndermedir. BaĢtan itibaren toplumsal ve 

politik kod ve Ģifrelerle düğümlenen anlatının son ve çözülmez düğümü atılarak 

biter. Haliyle okumaya baĢladığı andan itibaren kıyıdan kıyıya savrulan okur, 

romanın sonunda da güvenli bir kıyıya ulaĢmaktan çok uzaktadır. Okurun okuma 

yolculuğu bitmiĢtir, ama anlatıdan bir bütün inĢa etme ve anlam çıkarma çabası 

boĢunadır. Ancak romanın içine serpiĢtirilmiĢ Ģifre ve kodları keĢfedip anlam 

parçacıkları elde edebilir. ÇağrıĢım ve kodlarla örülmüĢ romanda okurun ayağını 

sağlam basacağı bir temel yoktur. Bu bakımdan roman merkezsiz bir anlatıdır. 

Romanda çok sayıda ve farklı tonlarda ses yankılanır. Türkiye Cumhuriyeti‟nde 

yaĢayan Kürtler‟in gündelik yaĢamına dair en ufak ayrıntılar; politik, tarihsel, 

toplumsal ve kültürel göndermeler; ensest ve kadın meselesi; devlet üzerine farklı 

söylemler, daha farklı ve çok sayıdaki baĢka mesele absürtlüğe varan anlam 

cümbüĢünü ortaya çıkarmıĢtır. Gramera Bêhizûr, çok-anlamlılık ile absürtlük, çok-

merkezlilik ile merkezsizlik, anlatıcı otoritesi ile anlatıcının ortadan çekilmesi 

arasında sallanıp duran bir anlatı özelliği taĢır. Bu yönüyle anlaĢılmazı ve 

çözümlenmesi zor bir anlatıdır.      

Bilindiği anlamda konu, karakter, mekân, zaman gibi bakımlardan bir 

merkezden yoksun olan romanın asıl merkezini, „oyun‟ kavramı oluĢturur. Gramera 

Bêhizûr, her yönüyle baĢtan sona bir „oyun‟ anlatıdır. Yazarın okurla oynadığı oyunu 

adlandırmak gerekirse „körebe‟, Gramera Bêhizûr‟daki Ģifre ve düğümleri en iyi 

tanımlayan oyun olabilir. Yazar, Ģifre ve kodlar üzerinden düğümlediği ve birçok 

bakımdan karanlık bıraktığı anlatıyı el yordamıyla ilerleyen okurun kendi baĢına 

                                                           
189

 [Huzursuz Gramer] 
190

 [Aklını yitirmiş seyircilerin] 



248 
 

çözmesini ister. Romanda kendisiyle oynanan, bozulup farklı bir düzende kurulan 

unsurların baĢında Kürt dili grameri gelir. Nitekim romanın adı da kendine has, 

oyunlaĢtırılmıĢ ve anlaĢılması zor bir dil kullanımı ve üslubuna atıfta bulunur. Yazar 

zaten halihazırda yaklaĢık (89)90 yıldır standartlaĢma sancıları çeken Kürt grameri 

ve diliyle oynayarak, eğip bükerek, günlük yaĢamda az kullanılan ya da hiç 

kullanılmayan kelimelere yer vererek romana özgü bir oyun icat etmiĢtir. Dilsel 

oyunlar açısından roman sıradan okuru, hatta Kürt gramerine hakim okuru da diken 

üstünde tutacak denli deneyseldir. 

KuĢkusuz eser boyunca okuru huzursuz eden tek faktör, Kürt dili ve 

grameriyle oynamak değildir. Bunun dıĢında romanın yapısı ve kurgulanıĢ biçimi de 

alıĢagelmiĢ, bilindik roman kalıplarının çok çok ötesindedir. Gerek karakter, olay 

örgüsü, mekân, zaman, anlatıcı, perspektif, söylem gibi anlatıbilimsel unsurlar 

gerekse de gerçek ile gerçekdıĢı, yaĢanılan ile hayal, rüya, kabus sınırlarının 

belirsizleĢtiği, farklı dünyaların ve farklı gerçekliklerin mümkün olduğu kurgu 

dünyası bakımından da Gramera Bêhizûr, okuru konfor alanından çıkmaya zorlar. 

Bu bakımdan anlatının sadece dil ve grameri değil yapı ve kurgu grameri, yani 

yaratılan dünya ve yaratma biçimi de huzursuzluk üstüne kurulmuĢtur. Okur, bir 

taraftan dil ve grameri çözmeye çalıĢırken diğer taraftan da anlatının biçimsel açıdan 

nasıl kurgulandığını anlamakla uğraĢır ve anlamaya çalıĢırken eseri yeniden yaratır. 

Bu doğrultuda eser, tam anlamıyla bir „açık yapıt‟tır. Umberto Eco‟nun müzik, 

edebiyat, resim, tiyatro gibi alanlardan örnekler eĢliğinde kuramsallaĢtırdığı „açık 

yapıt‟, belirsiz, neredeyse sınırsız olasılığa gebe, sonucu öngörülemeyen yapıtlardır. 

Sınırları ve niyeti açık ve net olan geleneksel yapıtların tersine „açık yapıt‟ farklı 

dinleyici/izleyici/okurların etkileĢimiyle değiĢik olasılıklar dahilinde açılan 

yapıtlardır. Açık yapıtın bir alt kategorisi olan “hareketli yapıtlar”, sanatçının bilerek 

tamamlamadığı, baĢka ifadeyle kesin ve net bir sonuca bağlamadığı ve okura 

alabildiğine özgür bir alan açtığı, olasılıklara açık bıraktığı eserlere karĢılık gelir. 

Zengin çağrıĢımlar barındıran ve yorum bakımından zengin olan bu tür „açık yapıt‟ 

ile sınırsız sayıdaki okurun bakıĢ açısı, zevki ve duyarlılığı etkileĢime girdiği her 

seferde eserin farklı anlamları ortaya çıkar. Bu tür yapıtlarla etkileĢimde her bir okur, 

yapıtı yeni baĢtan yaratır, her okuma yeni bir yapıt çıkarır ortaya. Çoğul yorum ve 

anlamlara izin veren açık yapıt, izleyici/okurların etkileĢimi ve katılımı ile farklı 



249 
 

bileĢim ve eklemelere izin verir. Ancak okurun kendi yaratıcı düĢüncesi ve kiĢisel 

yorumları ile eseri bir puzzle gibi tamamlaması, keyfi olmayacaktır. Okur, yapıtın 

izin verdiği sınırlar ve bıraktığı iĢaretler dahilinde yeniden yaratım sürecine dahil 

olacaktır. (Eco, 2016; 63-95: Rifat, 2013; 167) 

Milan Kundera “[r]omanda biçim, neredeyse sınırsız bir özgürlüktür.” 

(Kundera, 2014; 85) der ve romanın yeterince bu özgürlükten faydalanmadığını iddia 

eder. Ona göre roman tarih boyunca birçok biçimsel imkânı değerlendirmemiĢ, 

olabilirlikleri es geçmiĢtir. Bu bağlamda Gramera Bêhizûr, Kundera‟nın bu 

eleĢtirisinin dıĢında kalabilecek romanlardandır. Çünkü Gramera Bêhizûr, birçok 

açıdan roman türünün geniĢ imkânlarından faydalanmıĢ ve kurgunun olabilirliklerini 

cömertçe kullanmıĢtır. Hatta romanın sınırsız biçimsel özgürlüklerinden farklı bir 

anlatı türünün sınırlarını iĢgal edecek denli yararlanmıĢtır. ġöyle ki, Gramera 

Bêhizûr‟un içinde romanın anlatı metninin yanı sıra piyes metni de mevcuttur. Yani 

roman her bölümde at baĢı giden iki farklı metin üzerinden yapılandırılmıĢtır. Bu 

bakımdan yazar, piyes ve hikaye anlatısı olmak üzere iki farklı türün biçimsel 

olabilirliklerinden aynı anda faydalanmak suretiyle romanın anlatıbilimsel 

imkânlarını fazlasıyla geniĢletmiĢtir. 

Genel biçim itibariyle Gramera Bêhizûr, Bozo, Nesîm ve Özcan olmak üzere 

üç ana bölüm ile bu üç bölümün içinde toplamda 13 sahne ve 12 anlatıma dayalı 

bölüm barındırır. Her ana bölüm, baĢında farklı metinlerden birer epigraf yer alıp 

sırasıyla bir piyes sahnesi ile baĢlar, ardından hikaye anlatısı gelir. Bu Ģekilde her 

hikaye anlatısından önce tek perdelik bir piyes sahnesi yer alır ve en sonda da roman 

bir sahne ile kapanır. Roman sahne perdesiyle açılıp kapandığı için sahneler romanda 

çerçeve iĢlevini üstlenmiĢ gibidir. Diğer taraftan söz konusu sahneler, hikaye 

anlatısından alınmıĢ küçük görüntüler biçimindedir. Anlatı metni mi piyeslerden 

doğmuĢtur yoksa sahneler anlatı metninin içinden mi alınmıĢtır, belli değildir. Fakat 

Ģurası açıktır ki bu durum, okura aynı olay ya da durumların farklı anlatım 

biçimleriyle anlatılabileceğini gösterir. 

Diğer taraftan yan yana iki farklı anlatı metni üzerinden kurgulanan romanda 

metinlerarasılık bariz biçimde ön plandadır. Ancak Gramera Bêhizûr‟daki 

metinlerarasılık, farklı bir eserden bir parçanın alınıp asıl metne yamanması 



250 
 

biçimindeki metinlerarasılığın çok ötesinde bir yapı barındırır. Gramera 

Bêhizûr‟daki metinlerarasılık, özgün piyes metni ile hikaye anlatılarının düzenli 

olarak ardıĢık ve iç içe geçmeden yan yana konulmasıyla elde edilmiĢtir. Öyle ki bir 

piyes metnini okurken hemen akabinde karĢımıza hikaye metni çıkarak piyes metnini 

kesintiye uğratır; keza anlatı metninden hemen sonra tekrar bir piyes sahnesi açılarak 

bu sefer hikaye metni yarıda bırakılır. Farklı iki tür metnin düzenli bir Ģekilde ardı 

sıra kullanılması, metinleri kesintiye uğratarak her iki metnin bütünlüğünü bozar. 

Diğer taraftan tekdüze metin okumalarını önleyerek okuru daha dinamik bir 

okumanın içine çekerek aktif hale getirir. Ayrıca iki farklı anlatı metni, bir dereceye 

kadar birbirini tamamlama niteliği gösterip bir konunun farklı biçimlerde, farklı 

açılardan anlatılabileceğini kanıtlar. Her Ģeyden önemlisi, piyes metni ve hikaye 

metninin aynı eserde istikrarlı bir biçimde yan yana kullanılması, anlatıbilimin en 

eski ve en temel tartıĢma konularından biri olan mimesis-diegesis karĢıtlığının 

uyumlu bir Ģekilde birlikte olabileceğini gösterir. Nitekim piyeslerdeki saf diyaloglar, 

mimetik etki yaratırken, piyesleri takip eden hikaye metinleri ise diegetik (anlatım)e 

dayalıdır. Bu bakımdan roman, anlatıda olup bitenin gösterilmesi mi yoksa 

anlatılması mı gerektiği yönündeki zıt kutuplu tartıĢmaya kendi özelinde yanıt 

vermiĢ durumdadır: Sözün ve olayın doğrudan gösterilmesi anlamındaki mimesis ile 

olup bitenin sözlü temsili veya anlatımı anlamındaki diegesis uyumlu bir biçimde, 

birbirlerine üstünlük taslamadan yan yana durabilmiĢtir. 

Romanın ne tür anlatıcı ve perspektif ile kurgulandığına geçmeden önce 

üstkurgu/üstkurmaca yapısına değinmekte fayda vardır. Üstkurmaca, “kurgu ve 

gerçek arasındaki iliĢkiye yönelik soruları ortaya koymak için özbilinçli ve 

sistematik bir Ģekilde eserin kendi statüsüne dikkat çeken kurgusal yazıma verilen bir 

addır.” (Waugh, 2016; 16) BaĢka bir ifadeyle, oluĢturulan dünyanın bir kurgudan 

ibaret olduğunu açıkça ya da bazı iĢaretlerle ortaya koyan ve gerçeklik algısını yıkan 

kurgu eserler üstkurmacadır. Bu bağlamda romanda bir kelimeyi tanımlayan, 

açıklayan dipnotlar ile Süryanice ve Türkçe dillerindeki konuĢmaların Kürtçe 

çevirisini veren dipnotlar, Gramera Bêhizûr„un üstkurmaca bir roman olmasına 

aracılık etmiĢtir. Örneğin Bozo bölümünde adı geçen ”Kadınsız Memleket" isimli 



251 
 

kitap için dipnotta ”‟Welatê Bêjin„, romana Frank Richardî. (nîşeya edîsyonê)“
191

 

(42); Karaoğlan için ise dipnotta ”Bi Tirkî, „Qereoxlan, ReĢo„ (Bernavkê Bülent 

Ecevit (j. 28„ê Gulana 1925an, Stembol - m. 5‟ê Sermaweza 2006an, Enqere)ê 

rojnamevan, wergêr helbestkar, nivîskar û siyasetmedarê Tirk. Tê gotin ku Ecevit bi 

eslê kurd e.) (n.e.)“
192

 (68) biçiminde açıklama ve yorum yapılmıĢtır. Bu dipnotlar, 

kurgunun bütünlüğü ve sürekliliğini bozar. Okura okuduğunun gerçek değil, kurgu, 

yaratılan bir dünya olduğunu gösterir. Böyle bir biçimde kendini kuran ve 

“kurgu“sunu açığa vuran romanla okurun etkileĢimi karmaĢık bir hal alır. Okur, 

kurgu dünyasına girip karakterlerle özdeĢleĢirken araya giren bilgilendirici bir dipnot 

yüzünden ana metne ara verip dipnottaki açıklama ve yorumları okur. Böylece hem 

ana metin okuması yarıda kalır hem de „saf okur„ rolünü bırakıp farkındalık 

kazanmak mecburiyetinde kalır. 

Ġki farklı tür üzerine kurulması dıĢında anlatı, her bölüm baĢındaki epigraflar, 

bir Ģarkının nota Ģeması, Mem û Zîn, Atatürk, Chp, Karaoğlan, Cegerwxîn ve daha 

baĢka gönderme ve imalarla metinlerarası iliĢkilerini ortaya koyar. Özellikle epigraf 

ve piyes sahneleri gibi ana metinden kolayca ayrıĢtırılabilen metinler, doğrudan 

olmasa da romanın kurgu statüsüne ve oluĢum sürecine dikkat çeker.
193

 Bu bakımdan 

romandaki epigraf ve piyes sahnelerin, anlatının kurgusallığını açığa vurdukları ve 

özellikle piyes sahneleri bir konunun alternatif anlatılabilirliğinin pratik bir örneği 

olması bağlamında yazım sürecini yansıttığı için Gramera Bêhizûr‟un üstkurmaca bir 

roman olmasına vesile olmuĢlardır.
194

 

Üstkurmaca Sanatı makalesinde Larry McCaffery, gerçekçi bir kurgu ve 

sıradan bir söylemde genellikle kelimelerin görünmez oldukları, yani dikkati kendi 

üzerlerine çekmediğini ifade eder. Devamında William Gass‟ın Willie Masters‟in 

Yapayalnız Eşi‟nin “[k]urgunun hammaddesi, kelimeler üzerine sürekli kurulan ilgi” 

                                                           
191

 [„Kadınsız Memleket‟, Frank Richard romanı. (edisyon notu)] 
192

 [Türkçesi, gazeteci, çevirmen, Ģair, yazar ve siyasetçi „Karaoğlan‟ (Bülent Ecevit‟in lakabı (d. 

1925‟in 28 Mayısı, Ġstanbul – ö. 2006‟nın 5 Kasım‟ı). Ecevit‟in aslen Kürt olduğu söylenir. (e.n.)] 
193

 David Lodge‟ye göre ”üstkurgu, kurgu hakkında kurgudur: Kendi kurgu statülerine ve kendi 

oluĢumsal süreçlerine dikkat çeken romanlar ve hikayeler.” (Lodge, 2013; 247) 
194

 Genellikle postmodernist romanlarda üstkurmaca ve metinlerarasılık bir aradadır. Metinlerarası 

bağlantılar ile üstkurmaca etkileĢimine kısa bir değini için bkz. Jekaterina Sadovska, “ÇağdaĢ 

Edebiyatta Üstkurgu/Üstroman“, (Der. ve Çev.) Aytaç Ören, Üstkurgu/Üstkurmaca Üzerine içinde 

(153-160), Hece Yay., Ankara, 2016, s. 157-159.  



252 
 

nedeniyle „eĢsiz‟ bir üstkurgu olduğunu belirtir. (McCaffery, 2016; 161-178) 

Gramera Bêhizûr
195

„da da yapma, sürekli ilgiyi kendi üzerine çeken dil, romanda 

kurulan dünyanın, daha doğrusu dünyaların, kurgusal yönünü pekiĢtirip gerçek 

olmadığını açığa çıkarır. Dil üzerine kurulan ilgi, Gramera Bêhizûr„u bir üstkurgu 

roman yapar.  

Daha önce belirtildiği gibi anlatı Bozo, Nesîm ve Özcan olmak üzere üç 

bölüm biçiminde tasarlanmıĢtır. Roman, geleneksel ve hatta kısmen modernist 

romanda kabul görmüĢ tematik ve biçimsel bütünlük ve tutarlılıktan epey uzaktır. 

Anlatı, “geçerli kurgu normlarına karĢı çıkıĢın Ģeklini” barındırdığı, kendi türüne 

inancını yitirdiği ve bu haliyle eleĢtirel ve öz-eleĢtirel bir duruĢ sergilediği için anti-

roman olarak adlandırılabilir.
196

 Bu yüzden romanın bölümlerini gerek tematik 

gerekse de biçimsel bir bütünlük içinde değerlendirmek isteyen okur ve 

araĢtırmacılar, tutarlı bir sonuç elde etmeyebilirler. Nitekim söz konusu bölümler 

arasındaki bağlantıları tespit etmek ve bir bütünlük elde etmek çerçevesinde 

bakıldığında Bozo bölümünde Nesîm Bozo„nun babası, Özcan da Nesîm„in 

öğretmenlik yaptığı köyün karakolunda bir asker rolündedir. Fakat Nesîm bölümüne 

geçildiğinde ne Bozo ne de Özcan„ın bahsi geçer. Nesîm, bu bölümde 24 yaĢlarında, 

görünüĢüne göre ya bir sanatçı ya da yazardır. Her ne kadar bir iki yerde kayıp 

oğuldan bahsetse de bu bölümdeki Nesîm„in bir önceki bölümdeki Nesîm„le aynı kiĢi 

olduğuna dair hiçbir iĢaret yoktur. Nesîm bölümündeki dünya surreal, neredeyse 

fantastik bir dünyadır. Bu yüzden Bozo ve Nesîm bölümleri arasında alıĢageldiğimiz 

roman kalıpları bağlamında bir bağlantı yoktur. Keza Nesîm ve Özcan bölümleri 

arasında her iki bölümde tekrarlanan Xwedewenda Adaniyê
197

 dıĢında gözle görülür 

                                                           
195

 Kendisiyle gerçekleĢtirdiğimiz bir yazıĢmada Özmen, bir gramerin nasıl huzursuz olabileceğine 

dair Ģunları söyler: “[G]ramerek çawan bêhizûr dibe û bêhizûr dike? Mebest jê ziman e. Ziman jî, 

weke ku di destpêka romanê de devokên Kurmanciya ReĢ bin, xuya dibin, lê na, ez qala zimanekî çors 

dikim. Serobinobûyîna welêt, têkçûna mirovan, ku em weke ku tiĢtên asayî bin li wan dinihêrin. Weke 

ku ji qal û belayê ve ziman hatibe qedexekirin, ne bi tenê qedexekirin jî, ji gorepanê polos kirine, de 

werin bi vî zimanê ku tuneye, roman binivîsînin! 26.10.2020. [Bir gramer nasıl huzursuz olur ve 

huzursuz eder? Bundan kasıt, dildir. Dil de, romanın baĢlangıcında Kurmanciya ReĢ‟in ĢiveleriymiĢ 

gibi, ama yok, haĢin bir dilden bahsediyorum. Ülkenin alt üst oluĢu, insanların çöküĢü, ki onlara 

normal ĢeylermiĢ gibi bakıyoruz. Kalubeladan beri dil yasaklanmıĢ gibi, sadece yasaklama da değil, 

ortadan kaldırmıĢlar, gel de olmayan bu dille roman yaz!]  
196

 Anti-roman ile ilgili bkz.. Laryy  McCaffery, ”Üstkurgu Sanatı”, (Der. ve Çev.) Aytaç Ören, 

Üstkurgu/Üstkurmaca Üzerine içinde (161-178), Hece Yayınları, Ankara, 2016, s. 161. 

 
197

 [Bereket Tanrıçası] 



253 
 

bir bağlantı yoktur. Birbirinden çok farklı dünyalar biçiminde tasarlanan bölümler, 

ancak metaforlar üzerinden iliĢkilendirilebilir. Kolonyalizm, dil problemi, Kürtler„in 

sosyal, kültürel, politik yaĢamına dair göndermeler her üç bölümde de iĢlenmekle 

birlikte bunlar aynı romanın parçaları sayılmaları için tek baĢlarına yeterli değildir. 

Bizce birbirinden bağımsız, ayrıĢık dünyalar gibi tasarlanan üç bölümü, aynı romanın 

parçaları haline getiren asıl Ģey “bîr“
198

 metaforudur. Fakat her bölümde bu bağlayıcı 

metaforun çehresi ve anlamı değiĢmektedir.  

Anlatılan her üç bölüm, birbirinden farklı dünyalardan oluĢtuğu gibi doğal 

olarak bu dünyaların dile geliĢi de birbirinden farklı olacaktır. Gramera Bêhizûr‟da 

anlatım tipolojisini değerlendirmek için gerekli olan yukarıdaki bilgilerden sonra, 

anlatıcı ve odaklanma unsurlarını tespit etmek için eserin üç bölümünü ve her 

bölümün içinde de piyes sahneleri ile hikaye metinlerini ayrı ayrı değerlendirmek 

gerekir. Aslında anlatının bütününde piyes sahneleri biçim itibariyle çok değiĢmeyip 

sadece hikaye metinlerinde anlatıbilimsel farklılıklar meydana gelmiĢtir. Fakat her 

bölümün anlatı yapısının doğru bir analizi için her ana bölümdeki iki ayrı anlatım 

biçiminin birlikte değerlendirilmesi daha doğru bir yaklaĢım olur. 

Romanın ilk bölümü, Bozo‟nun baĢında Kur‟an‟daki Duhan Sureti‟nin 38. 

Ayetinden alınmıĢ “[m]e erd û esman û yên di navbera her duyan de afirandin ne ji 

bo ku bibin mijara lîstik û pêmijûlîyan.”
199

 epigrafı yer alır. Aslında bu epigraf 

romanın genelindeki sahneler ile Bozo bölümünün hikaye metninin kurgulanıĢ 

biçimini açıklar niteliktedir. Bozo bölümündeki kurgu dünyası, epigrafta söz edilen 

dünyaya benzer Ģekilde olağanüstü, yetkin güçlere sahip, tanrıvari bir anlatıcının 

aktardığı bir dünyadır. Bu bakımdan konumuz çerçevesinde epigrafın devamındaki 

bölümle iliĢkisi, biçimsel analoji üzerine kuruludur. Yani Bozo bölümünde 

kurgulanan dünya, yapısı itibariyle teolojik bir özellik gösterir. BaĢka bir deyiĢle bir 

yaratıcısı, o dünyaya tamamen hakim olan ve sözcülüğünü yapan bir “ses” 

mevcuttur. 

                                                           
198

 [Çok sayıda anlamı olan bir kelimedir. Ancak en yaygın anlamları kuyu ve hafızadır. Zaten 

romanda da bu kelime, genellikle somut anlamda kuyu anlamına karĢılık kullanılırken mecazi olarak 

hafıza ve bilince göndermede bulunur.]  
199

 [Biz yeryüzü, gökyüzü ve ikisi arasındakileri, oyun ve eğlenceye konu olsun diye yaratmadık.] 



254 
 

Tiyatro metinlerinde anlatıcı kavramı gereğince incelenmemiĢtir. Genellikle 

tiyatronun “gösterme”ye dayalı olduğu ve bu yüzden de tiyatroda anlatıcı olmadığı 

düĢünülür. Bir sahneleme sanatı olarak tiyatro oyunu bağlamında bu doğru olabilir, 

fakat sahnelenen tiyatronun yazılı metni olan piyes için aynı Ģeyi söylemek 

ihmalkarlık olur. Piyes, tiyatro oyununun ilk adımıdır. Tersi bir anlatımla tiyatro, 

piyesteki diyaloglar ile birlikte mekân, oyuncuların dıĢ görünüĢ ve tutum/davranıĢ 

betimlemelerinin harekete ve görüntüye dönüĢmüĢ halidir. Sahnelenmeyen ya da 

sahnelenmekle birlikte basılan piyesler, roman ve hikaye gibi edebi bir metin olarak 

kabul edilir. Böylece edebi bir metin olarak piyeslerde anlatıcı, incelenmesi gerekli 

bir unsur olarak ortaya çıkar.
200

 Bu bilgiler ıĢığında Gramera Bêhizûr‟a bakıldığında, 

romanın tüm bölümlerindeki piyes sahnelerinde dıĢ-anlatıcı olduğu ortaya çıkar. 

Romanın birbirinden bağımsız bölümlerinin aksine piyes sahneleri, yapısal bakımdan 

romanın baĢından sonuna kadar istikrarlı bir çizgi izler. Sahneler, anlatının ilk anlatı 

evreninde olduğu ve romanı baĢlatıp sonlandıran çerçeve anlatı niteliği gösterdiği 

için romanın dıĢ-öyküsel düzeyini (extradiegetic) oluĢturur. 

Ciwanmerd Kulek‟in Otobês‟inde incelendiği üzere tiyatro metinleri, 

metinlerarasılık bağlamında kısa ve parçalı bir Ģekilde romanlarda bulunabilir. 

Bununla birlikte Gramera Bêhizûr‟un her bölümdeki hikaye metniyle kol kola 

ilerlemesi, Kürtçe roman için yeni ve deneysel bir anlatım biçimidir. Hikaye 

metinlerinden önce sahnelerin yer almasının sebebi, Özmen‟in tiyatro geçmiĢinde 

aranmalıdır. Özmen, ortaokul yıllarına kadar uzanan tiyatro merakını kendisi için 

dünyayı, Kürtlüğü ve kendini ifade etme biçimi olduğu Ģeklinde açıklar. Yazar, 

sahne fikrinin romanı yazma sürecindeki değiĢim ve dönüĢümlerle birlikte geldiğini 

ve onları görüntüler biçiminde tasarladığını ifade eder.
201

 Gerçekten de sahneler, göz 

önünde canlanır biçimde fotoğrafiktir. Hareket ve karakter betimlemelerine 

diyaloglar da eklenince sahneler, hareketsiz fotoğraflar yerine bir filmin herhangi bir 

yerinden alınmıĢ kısa sahneleri andırır. Sahnelerde birbirleriyle konuĢan karakterlerin 

dıĢında görüntüsü olmayan baĢka bir ses daha duyulur. Bu ses, nerden geldiği belli 

olmayan, ama sahnedeki her Ģeyi gören, bilen anlatıcının sesidir. Ses görüntüye dahil 

                                                           
200

 Tiyatro metinlerinde anlatıcı sorunsalı için bkz. Can ġen, ”Edebi Bir Tür Olarak Tiyatroda Anlatıcı 

Meselesi“, Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2(2), (19-39), 2017. 

 
201

 Kendisiyle gerçekleĢtirdiğimiz yazıĢma. 26.10.2020. 



255 
 

olmakla birlikte sesin kaynağı sahnenin dıĢındadır. Dolayısıyla sahneler dıĢ-anlatıcı 

(heterodiegetic) ağzından kelimelere dökülür. Sahneleri aktaran dıĢ-anlatıcının 

anlatımı, çok canlı ve görsele dayalıdır. Anlatıcı, kelimelerle resim çizer gibidir. 

Sahne metinleri, romanın dıĢ-öyküsel düzey durumunda olduğu için sahnelerin 

anlatıcısı da dıĢ-öyküsel dıĢ-anlatıcı konumunda yer alır.    

Li taxeke bi navê “Taxa Jorîn”, malbateke biçûk a apolîtîk -reng e ku 

pergalparêz bin jî - a berîya bi çend rojan, ji taxeke bi navê “Taxa Jêrîn” bar 

kirî û hatî, hewil didin ku gavekê berîya ya din di xanîyê xwe yê nû de bi cî 

bibin, yê ku kirêya wî ya sê mehan pêşîn hatiye dayîn. Kevanîya malê “Tirkan” 

ji milekî ve îş û karên malê dike, ji milê din ve jî dicehdîne ku zilamê wê yê ku 

ew serê çend salan e jê dûr e û li gundekî ji wan gundên Mesîhîyan mamostetîyê 

dike, wek hawê berê welê zûzûka ji malê neçe û kêşeya xwe ya sereke ya 

cîveguhastinê vê neqlê safî bike, qet nebe bila rê bide bûrayê xwe yê dilê wî jê 

mayî da ku here û ji wî qaymeqamê araqvexwir re, ê ku ji kirt û nîva xwe nayê 

xwarê, ta bi derzîyê ve bike. (9)  

[“Yukarı Mahalle” adında bir mahallede, birkaç gün önce, “Aşağı Mahalle” 

adlı bir mahalleden taşınıp gelen, küçük apolitik bir aile –düzen yanlısı da 

olabilirler- üç aylık kirası peşin ödenmiş yeni evlerine bir an önce yerleşmeye 

çalışıyorlar. Evin hanımı “Tirkan” bir yandan ev işlerini yapıyor, diğer yandan 

da çabalıyor ki birkaç yıldır ondan uzak olan ve Mesîhî köylerinden birinde 

öğretmenlik yapan kocası eskisi gibi öyle çabucak evden gitmesin ve başlıca 

problemi olan taşınma sorununu bu defa halletsin, hiç olmasa ona darılmış 

kayınbiraderine izin versin ki gitsin ve o ayyaş, dediğim dedik kaymakama her 

şeyi tek tek anlatsın.] 

Birinci sahneden alınan yukarıdaki örnekte dıĢ-anlatıcı, yüksek ve her Ģeye 

hakim bir konumdan aktarır. Anlatıcı, dıĢarıdan Ģahit olma ve görme anlamında 

sadece gözlemci bir anlatıcı değildir. Gözlemci iĢlevinin dıĢında bu anlatıcı 

bahsettiği ailenin politik duruĢu, ekonomik ve sosyal durumu ile halet-i ruhiyesine 

tamamen hakimdir. Ayrıca tek tek ailedeki her ferdin zihninden geçenler, endiĢe, 

korku ve umutlarından da haberdardır. Zaten kısa bir aile betimlemesinden hemen 

sonra evin hanımı Tirkan‟ın yaptığı iĢten bahsetmeye baĢlar, aynı anda da kafasının 

içindeymiĢ gibi kadının umut ve beklentilerini aktarır. Devamında ailenin diğer 

fertleri olan baba Nesîm, oğul Bozo ve ev iĢlerinde yardımcı olan Gulê‟nin dıĢ ve iç 

dünyalarını çözümler. Genel olarak ailenin ve ailedeki her bireyin geçmiĢ ve Ģimdiki 

duygu ve düĢüncelerini bildiği için sahnelerdeki anlatıcı, her Ģeyi bilen (omniscient) 

bir anlatıcıdır.  



256 
 

Sahne kısımlarındaki diyaloglarla sözü karakterlere bıraksa da anlatıcı 

tamamen yok olmaz. Parantez içi anlatımlarla sahneye hakimiyetini her daim 

hatırlatır. Anlatıcı, parantez içi betimleme ve açıklamalarıyla diyalogları keser ve 

karakterlerin duruĢ, hareket ve ruh hallerini aktarır. AĢağıdaki örnekte Bozo ve 

babasının konuĢmaları verilirken, parantez içindeki açıklamalarda babanın düĢünceli 

ve durgun hali ile Bozo‟nun hareketleri tasvir edilmiĢtir: 

BAVÊ BOZOYÎ: [parîyekî damayî ye] Tu çima naxwî, kurê min? ġîr, Ģîr, min ji 

te re Ģîr keland, çirrek Ģekir jî avêt navê, Ģîr baĢ e, vexwe, kurê min, çima li min 

dimeyzênî?! TaĢtêya xwe bike û em rabin... Dilê te bi hatinê tinebe, ez te 

biherim û daynim mala Mixtêr, Habobo li wir e, zarokên din jî niha li wir in... 

Hê? 

BOZO: [xwe bi qaşilên hêkê yên ketî ser maseyê dibilîne] Ez naxwazim herime 

mala Mixtêr. Ez ê jî bi te re bême qereqolê... [dibêje û radibe ser pêyan] (64) 

[BOZO‟NUN BABASI: [birazcık dalgın] Neden yemiyorsun, oğlum? Süt, süt, 

sana süt kaynattım, azıcık Ģeker de attım içine, süt iyidir, iç, oğlum, neden bana 

bakıyorsun? Kahvaltını yap ve kalkalım… Gelmek istemesen, seni göndereyim 

ve Muhtar‟ın evine bırakayım, Habobo orada, diğer çocuklar da Ģimdi ordadır… 

Hı? 

BOZO: [Masanın üzerine düşmüş yumurta kabuklarıyla meşgul] Muhtar‟ın 

evine gitmek istemiyorum. Ben de seninle karakola geleceğim… [diyor ve 

ayağa kalkıyor.]  

Ġç-öyküsel anlatı düzeyinde (intradiegetic) bulunan Bozo‟nun hikaye 

metninde de yine dıĢ-bir anlatıcı (heterodiegetic) olmakla birlikte bu anlatıcı, piyes 

sahnelerindeki anlatıcıdan farklı bir özelliğe sahiptir. Buradaki anlatıcı da dıĢ-anlatıcı 

olmasına rağmen sahnelerdeki dıĢ-anlatıcı kadar sesi açık ve belirgin değildir. 

Stanzel‟in figural anlatısına karĢılık gelen bu anlatıcı türü, kapalı dıĢ-anlatıcı 

pozisyonundadır. Aslında figural anlatı ile kapalı dıĢ-anlatıcı kavramları, Henry 

James‟in „yansıtıcı bilinç‟ Ģeklinde adlandırdığı kavramla aĢağı yukarı aynıdır. Bu 

tarz anlatıda, anlatıcı tanrısal dıĢ-anlatıcı olmakla birlikte anlatının odağına 

karakterin perspektif ve söylemi yerleĢtirilir. Dolayısıyla her Ģeyi bilen dıĢ-

anlatıcının kendini bir adım geriye çektiği ve karakteri öne sürdüğü bu tür anlatı, iç 

odaklanma ve SDS ile birlikte vücut bulur. AĢağıdaki pasajda sekiz yaĢ 

dolaylarındaki Bozo„nun bilinci, her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcı anlatımıyla yansıtılmıĢtır. 

Anlatıcı, anlatımı tamamen karaktere bırakmamakla birlikte kısmen kendi 

üslubundan feragat eder ve karakterin aklından geçenleri olduğu gibi göstermeyi 



257 
 

hedefler. Uykuyla uyanıklık arasındaki Bozo„nun bilincinde geçmiĢ, gelecek ve 

Ģimdi aynı anda canlanır. Çocuğun bilinci, babasının ayırt edici kokusunu algılarken 

birden ertesi gün gidecekleri yerlere odaklanır. Diğer taraftan o gece köy muhtarının 

evinde dinlediği hikaye ve muhtarın oğlunun oyuncak uçağına dair imajlar zihninde 

uçuĢur. Uykuya tam dalmadan hemen önce zihninde babasıyla arası iyi olmayan 

kaymakam belirir ve en son bir kabus görür:  

Bi bêhna bavê xwe dizane, ew bêhn bi tenê ji wî û ji titûna wî tê. Serê sibehê dê 

ji xewê hiĢyar bibin û herin qereqolê. Ew ê çek û posatan jî bibîne. Wê neçe ser 

Bîra Şeytên. Zilamê kore, dest davêje petêxan. Jinik dawênpîs e. Balefirek xwe 

di ser zerika dêw re zer dike û gêr dibe. Qaymeqam dibe ejdehayekî sêserî. 

Dêya wî tê û xwe davêje ser termê wî yê bûyî behr û seraqet qîran vedidin û 

pirça serî bi xwe ve nahêle. (61)  

[Babasının kokusunu tanıyor, o koku bir tek ondan ve tütününden gelir. Sabah 

erkenden uyanıp karakola gidecekler. Silah ve mühimmat da görecek. Şeytan 

Kuyusu‟nın üstüne gitmeyecek. Kör adam, kavunlara el atıyor. Kadın iffetsiz. 

Bir uçak ayran tasının üzerinden atlıyor ve yuvarlanıyor. Kaymakam üç baĢlı bir 

ejderha oluyor. Annesi geliyor ve kendini parçalanmıĢ cesedinin üzerine atıyor 

ve durmadan feryat ediyorlar ve baĢında saç bırakmıyor.] 

Romanın ikinci bölümü Nesîm ve üçüncü bölümü Özcan, anlatıcı stratejisi 

açısından Bozo bölümüyle kıyaslandığında ortaya farklı bir tablo çıkar. Bozo 

bölümünde gerek piyes gerekse hikaye metinleri, dıĢ-anlatıcı ağzından aktarılmıĢtır. 

Hikaye metinlerinde dıĢ-anlatıcı kendini geriye çekip karakterin zihnini dolaylı bir 

Ģekilde yansıtmıĢtı. Nesîm ve Özcan bölümlerinde ise sahne metinlerinde anlatıcı 

stratejisinde herhangi bir değiĢiklik yapılmamıĢ, ama hikaye metinlerinde romanın 

ilk bölümündeki dıĢ-anlatıcı anlatının dıĢına itilmiĢtir. Bozo bölümündeki hikaye 

metinlerinde egemenliğini sınırlandırıp karakterin bilincini merkeze koyan anlatıcı, 

Nesîm ve Özcan bölümlerindeki (piyes metinlerinde dıĢ-anlatıcı var olmaya devam 

etmekle birlikte) hikaye metinlerinde tamamen meydanı karakter bilincine 

bırakmıĢtır. Bu nedenle romanın son iki bölümünün hikaye metinleri, tamamen 

bilincin aracısız, anlatıcısız temsilidir. Bu metinlerdeki bilinç temsilleri kesintisiz, 

süreklilik ve tutarlılığa dayalı anlatılar değildir. Yazarın da belirttiği gibi daha çok 

bilinç ve hafızanın tökezlemesi, kayması ve bir bataklığa saplanması izlenimi 

verirler.
202

 Her iki bölümdeki hikaye metinleri, yüzeysel bir bakıĢla anlatıcısız bilinç 

temsilleri biçiminde gözlemlenirken bilinç mahiyeti açısından birbirlerinden oldukça 

                                                           
202

 Kendisiyle gerçekleĢtirdiğimiz yazıĢma. 26.10.2020. 



258 
 

farklıdırlar. Nitekim Nesîm„de bilinç ve hafıza, surreal bir dünya, uçsuz bucaksız bir 

kuyunun altındaki bir yapı gibidir. 

Li hêwana avahîyeke di binê bîreke ne serî ye, ne binî ye zilamekî li dora bîst, 

bîst û pênc salî, bi awirine vikîvala doralîyên xwe raçav dike, seqayê 

radiparzûnîne. Ji cil û bergên wî yên qurçimî nayê kifşê bê çi karî dike. Reng e 

ku yekî lêpok be, nivîskarek yan jî hunermendekî ji dera hanê. Serê wî şimşat e 

û serpozika sola wî ne îşê tûj e. Gava ku destên xwe dihepişîne hundirê berikên 

şalê xwe yê qerqaş î ji kêlekê de veçirîyayî, ji newqê berev jorê ve kaş û berkaş 

dike, goreyên wî yên deqdeqî dixuyîn. Zilam î hingî girîyaye, çavên wî sor bûne, 

bi semt, ji pêlikgerokê datê û paşê car din hildikişe jorê. Ne dîyar e bê li çi, li kê 

derê û li çi kes û kûsî digere. (79)  

[Uçsuz bucaksız bir kuyunun altındaki bir yapının salonunda yirmi, yirmi beş 

yaşlarında bir adam bomboş bakışlarla dört bir yanını gözetliyor, atmosferi 

süzüyor. Buruşuk elbiselerinden ne iş yaptığı anlaşılmıyor. Gülünç biri olması 

muhtemel, bir yazar ya da bir yerlerden bir sanatçı. Dazlak ve ayakkabısının 

ucu inanılmaz derecede sivri. Ellerini yandan yırtık bembeyaz pantolonunun 

ceplerine tıkıştırdığında, belden yukarıya doğru çekiştiriyor, benekli çorapları 

görünüyor. O kadar ağlamış ki adam, gözleri kızarmış, ihtiyatla, yürüyen 

merdivenden iniyor ve sonra yine yukarı çıkıyor. Neyi, nereyi, kimi ve kimleri 

aradığı belli değil.] 

Nesîm bölümünün ilk sahnesinden alınan bu betimlemedeki Nesîm‟in ilk 

bölümdeki Bozo‟nun babası öğretmen Nesîm‟le hiçbir benzerliği gözükmemektedir. 

Zaman ve mekân kaymıĢ, sanki aynı isimde baĢka bir karakter karĢımızdadır. 

Sahnelerdeki görüntüler kısmen Nesîm‟in bilincinden geçenlerden bir kesit, tanrıvari 

anlatıcının betimlemeleri ise karakterin zihninin içinden yapılan betimlemelerdir. Bu, 

her Ģeyi bilen bir anlatıcının karakterin rüyasını bütün olağanüstülüğü, saçmalığı ve 

absürtlüğü ile anlatmasını andırır. 

PaĢê, paĢê her kes bi kêfa xwe bû, lê ber le her tiĢtî, ber le her tiĢtî divîya ku ez 

ji wir, ji wê avahîya hûtasa, ya ku ne serî hebû, ne binî, derketama, derketama û 

biçûma, biçûma rûniĢtama li cîyekî xewle û dûrî wan mirovên ku wekî garana 

keran li dora hev dizîvirîn û li kûrê xwe yê bê sûc û guneh î ji destê min çûyî 

bihizirîyama. (84-85) 

[Sonra, sonra herkesin keyfi bilirdi, ama her Ģeyden önce, her Ģeyden önce 

oradan, o devasa yapıdan, ne baĢı olan, ne sonu, çıkmam gerekiyordu, çıkmalı 

ve gitmeli, gidip oturmalıydım tenha ve eĢek sürüsü gibi birbirlerinin etrafında 

dönen o insanlardan uzak bir yerde ve kaybettiğim suçsuz ve günahsız oğlumu 

düĢünmeliydim.]  

Nesîm bölümünün birinci kısmının hikaye metninden alınan örnekte, 

Nesîm‟in elinden kayıp geçen oğlundan bahsetmesi, anlatının gerçekliğe ya da 

birinci bölümdeki Nesîm‟le bağlantı kuracak bir zemine döneceğine dair bir beklenti 



259 
 

yaratsa da bunun dıĢında iki bölümdeki Nesîm‟i birbiriyle iliĢkilendirecek baĢka bir 

iĢaret belirmez. Nesîm bölümün sonlarına kadar uçsuz bucaksız, dipsiz binada kalır. 

Bu bina Keybanû‟yu görmek için gideceği Qesra Behiştê için bir bekleme yeri ya da 

durak gibi bir yerdir. Nesîm bölümündeki yoğun metaforlu bu surreal dünya aslında 

Nesîm‟in bilincidir. Fakat Nesîmîn bilincinin temsil ediliĢ biçimi, modernist ve 

postmodernist romanlarda karĢılaĢılan geçmiĢ, gelecek ve Ģimdinin iç içe geçtiği, 

tutarlılık ve bütünlükten ziyade anlık izlenimlerin ağır bastığı bilinç akıĢıyla 

karıĢtırılmamalıdır. Nesîm‟in bilincinde gerçek dünyadan kat be kat farklı, yeni ve 

gerçekdıĢı bir dünya yaratılmıĢtır. Bu bağlamda Nesîm‟in anlatısı, kurgusallığını 

açığa vuran bir bilinç temsilidir. Bu bilinç, daha olmamıĢ ve belki de hiç olmayacak 

Ģeyler barındırır. Bu yüzden Nesîm‟in bilinci, muhtemelen köydeki Şeytan 

Kuyusu‟na düĢmüĢ oğlunun acısını unutmak için kendini hapsettiği bir sığınaktır. 

Dolayısıyla Nesîm‟in bilinci, hatırlayıĢın değil unutuĢun kaydını tutar. Oğlunu 

kaybeden baba, belki bu yüzden Qesra Behiştê‟ye gitmek için sırada bekler. Fakat 

unutmaya dayalı bir bilinç olmakla birlikte Nesîm‟in bilincine, kendinden kaçtığı 

dünyaya dair göndermeler sızar. Sinemxan, 1925, azadî, jin, Vegera Dehhezaran, 

Bosna, Xwedewenda Adaniyê, Zenubya
203

 ve daha baĢka göndermeler, belleğin tam 

da unutmak isterken bir Ģekilde bilince sızan Ģifre ve kodlardır. Bu çerçevede 

Nesîm‟in bilinci, kaçtığı gerçek dünyadan daha tekin bir yer değildir. Gerçeküstü 

oluĢu ve tekinsizliği, Nesîm‟in bilinç temsilinin bir kabûs ya da karabasan 

olabileceğini düĢündürür. 

Gramera Bêhizûr‟da bölüm baĢlarına konulmuĢ epigraflar, ilgili bölümlerin 

hikaye metinlerindeki “ses” kategorisiyle uyumlu olacak biçimde seçilmiĢtir. Ayrıca 

bunlar, kendilerinden sonra gelen bölümlerin içeriğine hafiften atıfta bulunur 

mahiyettedirler. Bu bakımdan Nesîm bölümünün baĢında T. S. Eliot‟tun Rêwîtiya 

Agirperestan
204

 Ģiirinden alınmıĢ parça düĢündürücüdür. Birinci Ģahıs ağzından 

yazılmıĢ Ģiirde, daha önce gerçekleĢtirilmiĢ yolculuk hatırlanır. ġiirde bütün bu 

yolculuğun doğum ve ölüm oluĢu sorgulanır. Ġlgili bölümün hikaye metinleri de 

“ben” zamiri anlatımlıdır. Bunun yanında genel hatlarıyla epigrafın alındığı Ģiir ile 

                                                           
203

 [Sinemhan, 1925, özgürlük, kadın, Onbinlerin DönüĢü, Bosna, Bereket Tanrıçası, Zenubya] 
204

 ġiirin tamamı ve Ģiirle ilgili açıklamalar için bkz. T. S. Eliot, Welatê Bejî û Deh Koroyên „The 

Rock‟ê, Ji îngilîzî Kawa Nemir, WeĢanên Bajar, Stenbol, 2004. [AteĢperestlerin Yolculuğu] 



260 
 

Nesîm anlatısı arasında tematik anlamda bir analojiden bahsetmek mümkündür. 

Eliot‟un Ģiirinde doğuda çocuk Ġsa‟nın yıldızını görüp onu korumaya gelen üç 

Mecusî (aynı zamanda müneccim)‟nin zorlu yolculuğu anlatılır. Nesîm anlatısı da 

Nesîm‟in Qesra Behiştê‟ye gidip Keybanû‟yu görmek için çıktığı gerçeküstü 

yolculuğuna dayanır. 

Romanın son bölümü Özcan, anlatı yapısı itibariyle Nesîm bölümüyle aynı 

strateji doğrultusunda kurgulanmıĢtır. Her iki bölümün hikaye metinleri, anlatı 

düzeyi açısından Bozo‟nunkiyle aynı düzeyde, yani iç- öyküsel anlatı (intradiegetic) 

düzeyindedir. Her iki bölüm, dıĢ-anlatıcının aradan çekilip meydanı karakterin 

bilincinin doğrudan temsiline bırakması üzerine kurulu olmakla birlikte anlatı 

bilincinin çalıĢma Ģekli bakımından birbirinden ayrılır. Az önce belirtildiği gibi 

Nesîm‟in bilinci hatırlama yerine unutuĢ üzerine kurulu olup surreal bir dünyada 

geçer. Özcan'ın bilinci ise gerek kendi gerekse de yakın çevresinin Ģahit olduğu kirli, 

çarpık geçmiĢinden kaçmaya çabalarken daha derine saplanır.
205

 Özcan'ın bilinci 

kaçıp kurtulmaya çalıĢtıkça daha derinlere daldığı bir bataklık gibidir. Bununla 

birlikte Özcan, yeni tanıĢtığı kiĢilerin içinde debelendiği çukurları gördükçe kendi 

pis, kirli geçmiĢini hatırlamaya daha da sürüklenir. Aynı zamanda kendi geçmiĢinin 

bataklığından çıkamadan baĢka bataklıklara batar. Bu çerçevede Özcan‟ın bilincinin 

temsili, bir itiraf metnidir. 

Bölümün sonlarına doğru Özcan‟ın bilinç temsilinde HER‟in anlatımı 

aracılığıyla bilimkurgu anlatılarındakine benzer fantastik, simulastik bir dünya 

kurulur. HER‟in anlatısı, iç-öyküsel düzeydeki Özcan‟ın anlatısının içinde olduğu 

için üst-öyküsel düzeyde (metadiegetic) olup, “ben” anlatıcılıdır. Daha sonra 

Özcan‟ın “ben” anlatısına dönülerek HER‟in farklı bir katmandaki dünyasında baĢına 

gelenler kendi ağzından aktarılır. Özcan, bu dünyadan ameliyatla kalbi alınmak 

                                                           
205

 Bölümün baĢına konulan Yukio MiĢima‟dan bir epigraf, Özcan‟ın bilincinin çalıĢma biçimi için 

yol göstericidir. Epigraftaki ”xemgînîya dewarkî” [hayvani hüzün] ifadesi tek baĢına Özcan anlatısını 

açıklar niteliktedir. Çünkü babasının hem kendisi hem yengesini zorladığı ensest iliĢki; yengesinin 

kardeĢi Tîtav‟a ve bir grup arkadaĢıyla evsiz barksız Aysera Dînik‟a tecavüz ediĢi; kahvehaneci 

Çerkez ReĢîd‟in kendi kızını uzman çavuĢ, polis ve müdürlere pazarlayıĢı gibi geçmiĢindeki gerek 

bireysel gerekse de toplumsal kirli ve çarpık olayları hiç sorgulamadan, normal bir ĢeymiĢ hatta zevk 

alırcasına anlatıyor gibi görünmesine rağmen Özcan‟ın ifadelerinde derinden, üstü kapalı ”hayvani bir 

hüzün”, bir piĢmanlık, utanç ve öfke sezilir. 

 



261 
 

suretiyle azade edilir. Özcan‟ın gerçek ve kirli geçmiĢten kaçıĢının yolu, simüle bir 

dünyada kalbinin yerinden sökülmesi midir? Kalbinin yerinden sökülmesi, bilincin 

hatırlamasını engellemiĢ midir? Bilinmez, ama zaten Özcan o ana kadar geçmiĢini 

büyük oranda itiraf etmiĢ, onla yüzleĢmiĢtir. 

Özetlemek gerekirse, Gramera Bêhizûr‟da birçok unsurun yanı sıra anlatıcı 

stratejisi, okuru rehavete sokacak bir yapıda kurgulanmayıp gerek sahne metinleri ile 

hikaye metinleri gerekse de hikaye metinlerinin kendi arasında değiĢikliklere 

gidilmiĢtir. Roman boyunca sahne metinlerinde çoğunlukla yetkin bir dıĢ-anlatıcının 

sesi, özellikle Bozo bölümünde yer yer yansıtıcı gibi görünür, duyulur. Bozo‟nun 

hikaye metinlerinde de yansıtıcı bilinç tekniğiyle yetkileri sınırlandırılmıĢ bir dıĢ-

anlatıcı söz konusudur. Sahne metinleri ile Bozo bölümünde anlatıcının yönetme 

iĢlevi bariz bir biçimde görülür. Nesîm ve Özcan bölümlerinin hikaye metinlerinde 

dıĢ-anlatıcı anlatının dıĢına gönderilmiĢ, karakterlerin bilinç temsilleri anlatının 

merkezine yerleĢtirilmiĢtir. Bu bilinç temsillerinin roman anlatısı içinde 

düzenlenmesi, yine anlatıcının yönetme iĢlevi kapsamında mümkün olmuĢtur. 

Nesîm ve Özcan bölümlerindeki hikaye metinlerinde bir anlatıcı sorunsalı 

mevcudiyetine değinmeden geçmemek gerekir. Bu metinleri, bilinç temsili anlatıları 

olarak kabul etsek de bir anlatıcı tarafından derlenip düzenlenerek anlatılmıĢ metin 

izlenimi de verirler. Birçok anlatıbilimcinin her anlatının bir anlatıcısı olduğu 

yönündeki görüĢü de dikkate alınarak bu metinlerin “ben” anlatıcı tipolojisiyle 

yazıldığı düĢünülebilir. Ġlk bölümdeki dıĢ-anlatıcı, bu iki bölüm boyunca sahne 

metinlerinde varlığını sürdürürken hikaye metinleri ise genellikle “ben” anlatıcılı 

anlatılarda görülen anı, günlük ve mektup gibi anlatılar değil bilincin derin ve 

karanlık dehlizlerinin kıyılarını açığa çıkaran bilinç sunumudur. Peki, Nesîm ve 

Özcan bölümlerindeki hikaye metinleri için anlatıcısız metinler denilebilir mi? 

Denilemez, çünkü dıĢ-anlatıcı roman boyunca hikaye metinleriyle yan yana duran 

her sahne metninde tekrar ortaya çıkar. Sadece denilebilir ki Nesîm ve Özcan‟ın 

bilinçleri, anlatıcının herhangi bir müdahalesi ve araya giriĢi olmadan uzun ve 

kesintisiz metinler halinde sergilenmiĢtir. Bu da anlatıcısız anlatı yanılsaması 

oluĢturmuĢtur. Nihayetinde roman bir sahneyle baĢladığı gibi yine bir sahneyle biter 

ve dıĢ-anlatıcı, betimleme ve açıklamalarıyla son kez tekrar belirir. Ayrıca Nesîm ve 



262 
 

Özcan‟ın bilinç sunumlarının bölümlere ayrılıp sahne metinleriyle uyumlu bir 

sıralama ile verilmesi, dıĢ-anlatıcının yönetme iĢleviyle sağlanmıĢtır. 

Romanın sonundaki sahnede, anlatıbilimsel anlamda ilginç bir durum 

mevcuttur. Roman boyunca piyes sahnesi ya da hikaye metni öncesi kısa bir görüntü 

biçiminde kurgulanan kısım, son sahnede sergilenen bir tiyatro oyununun sonradan 

yazıya geçirilmiĢ biçimiymiĢ gibi karĢımıza çıkar. Dolayısıyla bu son sahnede dıĢ-

anlatıcının anlatımına seyircilerin hal ve tavırlarının betimlemesi ile seyirci 

diyalogları da dahil olur. Örneğin aĢağıdaki alıntıda dıĢ-anlatıcı sahneye seyircileri 

de dahil etmiĢ, oyuncuların tavır, duruĢ ve hareketlerinin yanında seyircilerinkini de 

betimlemiĢtir: 

Bi dengê çepikan, tilîlîyan, fîtikan û durişmeyan re hemû ekter û ektrîsên di 

lîstikê de cî girtî di pişt perdeya qer î qedîfe de anegorî rol û dewra xwe di dûşa 

hev de dikevin milê hev û li ber muzîka silavdayînê bo cara dawî derdikevin 

pêşberî bîner û temaşevanên xwe yên hişên xwe avêtî û sê caran li ser hev bejna 

xwe diçemînin.  (212) 

[Alkış, zılgıt, ıslık ve slogan sesleriyle oyunda yer alan bütün aktör ve aktristler, 

parlak siyah kadife perdenin arkasında rol ve sırasına göre birbirlerinin 

hizasında kolkola giriyor ve selamlama müziğinin eşliğinde aklını yitirmiş 

izleyici ve seyircilerinin karşısına son defa çıkıyor ve üç kere üst üste 

eğiliyorlar.] 

Yazar son sahnede söz hakkını karakterlerden alıp seyircilere verir ve 

sırasıyla bir kadın, bir delikanlı, genç bir kız, bir adam, bir oğul ve bir anneyi 

konuĢturur. Gerçekte sahnelenen bir tiyatro oyunu yoktur. Romandaki diğer bütün 

sahneler gibi bu son sahne de roman kurgusunun bir parçasıdır. Dolayısıyla “hiĢên 

xwe avêtî”leri, romanı okumakta olan okur sayabiliriz. Bu yüzden sahneye dahil 

olarak betimlenen seyirciyi, okurla eĢdeğer görebiliriz. Çünkü tiyatroda muhatap 

seyirciyken sergilenmeyen yazılı oyun metinlerinde okurdur. Bu bağlamda seyircinin 

sahneye, dolaylı olarak okurun anlatıya dahil olması nedeniyle sınır ihlali, diğer 

adıyla metalepsis oluĢmuĢtur. Hatırlanacak olursa anlatıda metalepsis, iki farklı 

Ģekilde meydana gelir. Birincisi dıĢ-öyküsel düzeyden iç-öyküsel düzeye, ikincisi iç-

öyküsel düzeyden dıĢ-öyküsel düzeye doğru anlatı sınırlarının çiğnenmesiyle 

gerçekleĢir. Daha açık söylersek birincisinde anlatıcı roman dünyasına inerken 

ikincisinde roman karakteri anlatı kiĢisinin evrenine çıkar. Ama Gramera Bêhizûr‟da 

metalepsis, öykülemeye dayalı anlatı yerine piyes sahnesi; anlatıcı ve karakter yerine 



263 
 

karakter (oyuncu) ve okur (seyirci) üzerinden gerçekleĢmiĢtir. Seyirci, dolayısıyla 

okurun piyes sahnesine dahil edilmesi ve diyaloglarda söz hakkı verilmesi dıĢ-

öyküselden iç-öyküsele doğru bir sınır ihlali sayılabilir. Öte taraftan sahnenin son üç 

diyalogcusu olan bir adam, bir oğul ve bir kadın sırasıyla Nesîm, Bozo ve Bozo‟nun 

annesi Tirkan‟ın ta kendisidir. Çünkü diyalogların tonu, üslubu ve içeriği, belirsiz 

isimlerle verilen seyircilerin adı geçen roman karakterleri olduğunu onaylar. 

Bu durumda yazar oyuncuları seyirci koltuklarına, baĢka bir ifadeyle roman 

karakterini roman okurunun yanına oturtmuĢtur. Anlatı karakterinin anlatı dünyasının 

dıĢına çıktığı durumda iç-öyküselden dıĢ-öyküsele doğru anlatı düzeyleri ihlal 

edilmiĢ sayılır. Görüldüğü gibi romanın son sahnesinde metalepsisin farklı bir tarzda 

da olsa iki durumu da mevcuttur. Bu çerçevede Gramera Bêhizûr, öz-bilinçli bir 

anlatı örneğidir. Rimmon-Kenan'ın da altını çizdiği gibi bu tarz anlatılar, kurgu ve 

gerçeklik arasındaki sınırı sorgulamak veya anlatı dıĢında bir gerçeklik 

olmayabileceğini iddia etmek için çoğu kez anlatı düzeyleriyle oynar. (Rimmon-

Kenan, 2005; 96-97) Romanın son sahnesinde düzey hiyerarĢisi tersyüz edilmiĢ, 

oynayan/anlatılan ile seyreden/okuyan özne arasında geçiĢler mümkün olmuĢtur. Üst 

ve alt düzey, iç ve dıĢ, anlatılan/okuyan özne arasındaki birçok ayrım ortadan 

kalkmıĢtır. Bu durumda anlatının gerçeklik ya da gerçeğe benzerliği sorunsallaĢmıĢ, 

tek gerçeğin anlatının kendisi olduğu imajı yaratılmıĢtır. Ve sonuç olarak gerçeklik 

kaygısını bırakan anlatı, kendine “oyunsal“ bir alan icat etmiĢtir. 

3.3.3.2. Gramera Bêhizûr’da Anlatı Kipi: Perspektif ve Söylem 

Gramera Bêhizûr‟da anlatı perspektifinin ne tür odaklanma(lar) ile 

kurulduğunu incelerken roman boyunca düzenli sıralamayla, fakat parçalı bölümler 

biçimindeki sahne metinleri ile romanın üç ana hikaye metnini ayrı ayrı 

değerlendirilecektir. BaĢı sonu belirsiz, kesintili görüntü parçacıkları Ģeklinde 

tasarlanmıĢ sahnelerde dıĢ-anlatıcıya koĢut olarak genellikle sıfır odaklanma 

mevcuttur. Bununla birlikte “yansıtıcı bilinç” tekniğiyle yazılan Bozo bölümündeki 

hikaye metinlerine uyumlu olarak sahne metinlerinde iç odaklanma ve dıĢ 

odaklanmaya da rastlanır. Sözgelimi aĢağıdaki pasajda ilkin dıĢ-anlatıcının hakim 

perspektifinden Nesîm, sonra da Nesîm‟in bir projektör gibi farklı yerlere odaklanan 



264 
 

bakıĢından taĢındıkları yeni evin farklı yer ve eĢyaları, ev ahalisi görülür. Pasaj yine 

dıĢ-anlatıcının sıfır odaklanmasıyla sonlanır: 

Bi dû re zilam çavên xwe li îş û karekî din ê ku wê şevereşê xwe di ber re bike 

digerîne; bi dorê li serşok û qedemgeha di nava hev de ya li wî serîyê hewşê, li 

rêya bixîçik a bêserûber, li pel û potên li hinda derîyê hewşê yên hînê bicînekirî, 

li êzingên li binfêza dîwêr ên li ser hev nijinandî, li sêkuçê tifikê û li sêla li ser, 

li legen û bîdonên li vir û wirê hewşê, li jina xwe, li dergûşa pitikê ya li 

nîvkutika sivderê, li şêl û tevgera Gulê, li kurê xwe û li kevnepêlîstokên wî yên 

di toz û gemarê de wer bûne dinihêre, lêbelê çu tiştî ji xwe re nabîne. (12) 

[Akabinde adam o gece yapacağı başka bir işe göz gezdiriyor; sırasıyla 

avlunun diğer ucundaki iç içe banyo ve tuvalete, çakıllı düzensiz yola, avlu 

kapısının yanındaki henüz yerleştirilmemiş ıvır zıvıra, duvar cephesinin 

altındaki üst üste yığılı odunlara, ateş ocağının üç köşesi ile üzerindeki saca, 

avlunun orasındaki burasındaki leğen ve bidonlara, karısına, sundurmanın 

ortasındaki bebeğin beşiğine, Gulê‟nin devinim ve hareketlerine, oğlu ile toz ve 

kir içindeki eski oyuncaklarına bakıyor, ancak yapacak hiçbir şey bulamıyor.] 

Kalın yazıyla vurgulanmıĢ yerlerde anlatıcının sıfır odaklaması, geri kalan 

yerlerde ise karakterin odaklanması vardır. Buradaki karakter odaklanması iç değil 

dıĢ odaklanma biçimindedir. Çünkü karakterin bilincine odaklanan bir anlatı değil 

karakterin gözlemlerinin nesnel bir biçimde aktarıldığı bir anlatı söz konusudur. 

Ayrıca çift değerli bir odaklanma söz konusudur. Yani karakter etrafını 

gözlemlerken, anlatıcı da onun nereye odaklandığına odaklanmıĢtır. Anlatıcı, odaklı 

karakterin gözlemini aktarırken bir taraftan da karakteri gözlemleyip tasvir eder. 

Genette‟in belirttiği gibi iç odaklanmada odaklı karakter hiçbir surette dıĢarıdan 

betimlenemez, anlatıcı tarafından bilinci analiz edilemez. (Genette, [1972] 2011; 

206) Bu yüzden anlatıcının sıfır odaklanmasından gösterilen karakter odaklanması, 

dıĢ odaklanmadır.  

Bozo bölümündeki sahnelerden birinden alınan aĢağıdaki örnekte ise 

karakterin iç odaklanması yoluyla anlatı perspektifi sağlanmıĢtır. DıĢ-anlatıcı 

tarafından anlatılan ve “yansıtıcı bilinç” tekniğiyle karakter bilincinin merkeze 

alındığı alıntıda dıĢ “[a]nlatıcı sanki karakterin kimliğine bürünmüĢ gibi onun 

düĢündüğü, hissettiği ve yaptığı Ģeyleri anlatır.” (Kıran ve (Eziler) Kıran, 2011; 145) 

Bozo„nun sabah uyanıĢ sahnesi, tamamen küçük çocuğun algısının içinden ama dıĢ 

bir anlatıcı anlatımıyla aktarılmıĢtır. Doğrudan söylem ve SDS teknikleri de dıĢ-

anlatıcılı metinde iç odaklanmanın gerçekleĢmesine aracılık etmiĢtir: “„Te kurê min 



265 
 

kuşt, Nesîm!„ Bi qîrînîya dayîka xwe re tûl dide xwe û radibe. Qey pirr nalîyaye? Di 

xewxeweyê de li doralîya xwe dinihêre wekî dixwaze tê derêxe bê li kû ye û kî li cem 

wî ye. Bavê wî ji pêyan sekinîye û bi mizicîn lê dinihêre.“
206

 (63) 

Bozo bölümünün hikaye metinlerinde de dıĢ-anlatıcıya yer yer sıfır 

odaklanma eĢlik etse de genellikle anlatıcı, olay, durum ve kiĢileri Bozo‟nun bakıĢ 

açısından aktarır. Babasıyla birlikte babasının öğretmenlik yaptığı Süryani köyünde 

muhtarın evinde düzenlediği divana giden Bozo‟nun çocuk algısından, beklemediği 

bir Ģeyle karĢılaĢmasının ĢaĢkınlığı anlatılmıĢtır. Anlatım dıĢ-anlatıcıya aitken 

anlatıcı Bozo‟yla bütünleĢmiĢ gibi onun algıladığı, düĢündüğü ve hissettiğini tanrısal 

bir anlatıcı yetkesiyle, karakterin adına konuĢur gibi anlatır. Bu yüzden okur, dıĢ-

anlatıcının yapmaya çalıĢtığı gibi Bozo‟nun çocuk masumiyeti ve ĢaĢkınlığıyla 

özdeĢleĢir ve ona ortak olur: 

Hînê jî li peyva „dîwan‟ê difikire, ji wî tirê ku dîwan nolanî dîwana wan e li jûra 

nivistinê bi cî kirî ye, ku dêya wî berîya bi çendekî rûyek jî ji binraxa wê re 

çêkiribû û wî jî xwe li ser qilopanî dikir. Gava ku bavê wî gotibû dîwana mixtêr, 

bes ev dîmen hatibû ber çavên wî; dê herin mala mixtêr û li ser dîwanê daniĢin. 

Heye ku li ser razana jî. Gava ku dibîne çu dîwan û mîwan li jorê tinene û 

rûniĢtina çarmêrkî jî gelekî zehmet e, li bavê xwe dinihêre, yê ku çokên xwe yên 

tevizî miz dide, û wî dil heye ku pirsa vê yekê jê bike. (51) 

[Halen „dîwan‟ kelimesini düĢünüyor, ona göre dîwan, annesinin bir süre önce 

Ģiltesine bir yüz de diktiği ve kendisinin de üzerinde taklalar attığı, yatak 

odasına yerleĢtirilmiĢ divanları gibi bir Ģey. Babası muhtarın divanı dediğinde 

sadece bu görüntü gözlerinde canlanmıĢtı; muhtarın evine gidecekler ve divana 

oturacaklardı. Belki üstünde yatacaklardı da. Yukarıda hiçbir divan mivan 

olmadığını ve bağdaĢ kurarak oturmanın da epey zor olduğunu gördüğünde, 

uyuĢmuĢ bacaklarını ovan babasına bakıyor ve bu durumu sormaya 

niyetleniyor.] 

Anlatının Nesîm ve Özcan bölümlerindeki sahne metinlerinde de sıfır 

odaklanma ve çoğunlukla da dıĢ odaklanmaya rastlanır. Fakat Bozo bölümündeki 

sahnelerin tersine bu bölümlerdeki sahne metinlerinde, iç odaklanma 

gözlemlenmemiĢtir. Bozo bölümündeki sahnelerde iç odaklanma uygulanması, 

hikaye metinlerinde kullanılan „yansıtıcı bilinç‟ tekniğiyle doğrudan ilgilidir. Nesîm 

ve Özcan bölümlerindeki hikaye metinlerinde, karakterin bilinci doğrudan 

                                                           
206

 [„Oğlumu öldürdün, Nesîm!‟ Annesinin çığlığıyla sıçrayarak kalkıyor. Acaba çok mu inlemiĢ? 

Uyku ile uyanıklık arasında dört bir yanına bakıyor nerde ve yanında kim olduğunu çıkarmak ister 

gibi. Babası ayakta durmuĢ ve tebessümle ona bakıyor.]  



266 
 

gösterildiği için perspektif tamamen iç odaklanma ile elde edilmiĢken sahne 

metinlerinde dıĢ-anlatıcı yeniden ortaya çıkıp konumunu daha muhkem hale 

getirmiĢ, perspektifi de sıfır ve dıĢ odaklanmaya çevirmiĢtir. Yani hikaye 

metinlerinde varlığını sıfırlayıp karakter bilincinin kendi kendini sunuĢuna izin 

verirken sahne metinlerinde varlığını daha sağlam ve güçlü bir hale getirmiĢtir. 

Özcan û HER bi destê hev girtine û ji loqenteyê derdikevin û bi alîyê siwareyên 

li tanga otoparkekê ve diçin û li siwareyekê pêkdar dibin. Siware bi rê dikeve û 

xêlekê û bi şûn de li ber derîyê sîteyeke çar blokî rasiweste, lê nakeve hundirê 

hewşa wê ya fireh. Du kabirayên berkoşên qerqaş li xwe kirî bi daketina wan re 

bi alî wan de dilezînin û wan didin sekinandin. Bi dû heft û heşteke kurt re, rê 

didin wan û Özcan li paş, HER li pêş, dikevin hundirê hewşê û berev „Bloka 

D‟yê ya li fêza B‟yê ve bi gavine xweş dimeşin. (198)    

[Özcan İle HER el ele tutuşmuş, lokantadan çıkıyorlar ve bir otopark 

tarafındaki arabalara doğru gidiyorlar ve bir arabaya biniyorlar. Araba yola 

koyuluyor ve kısa bir süre sonra dört bloklu bir sitenin kapısında duruyor, fakat 

geniş avlusunun içine girmiyor. Bembeyaz önlük giymiş iki adam onların 

inişiyle hızla onlara doğru ilerliyor ve onları durduruyor. Kısa bir hırgürden 

sonra onlara yol veriyorlar ve Özcan arkada, HER önde avlunun içine doğru 

giriyorlar ve B‟nin karşısındaki “D Blok”a doğru rahat adımlarla yürüyorlar.] 

Özcan bölümündeki bir sahneden alınan yukarıdaki örnekte bir film 

senaryosu ya da piyes sahnesinde, film ya da tiyatrodaki oyuncuların hareketlerinin 

betimleniĢine benzer biçimde Özcan ve HER karakterlerinin kısa bir süre içindeki 

hareketleri ve geçtikleri yerler, etraftaki insan ve cansız varlıklar tasvir edilmiĢtir. 

Sahnede karakterlerin ne düĢündüğü ve hissettiğine hiç değinilmeksizin ve hiçbir 

yorum yapılmaksızın tamamen dıĢtan algılanabilecek edim ve durumlar 

gösterilmiĢtir. Dolayısıyla dıĢ odaklanma söz konusudur. Perspektif, sanki 

karakterlerin arkasından onları takip eden, yaptıkları her hareketi ve hareket 

alanlarını gören bir göz veya kaydeden bir kamera ile sağlanmıĢtır. Todorov‟un da 

iĢaret ettiği gibi dıĢsal görüĢ veya dıĢarıdan bakıĢ olarak adlandırılan bu görüĢ 

alanına (perspektif) “... hiçbir zaman saf halde rastlanmaz: Böyle bir görüĢ, 

anlaĢılmazlık derecesine kadar gidebilir.” (Todorov, 2008; 71) Bu yüzden olmalı ki 

bu tür odaklanma ile kurgulanmıĢ eserlerde yoğun bir Ģekilde diyaloglara alan 

açılmıĢtır. Nitekim romanın incelediğimiz sahne kısımlarında da bu görüĢ biçimi, 

dıĢ-anlatıcının sahne baĢındaki ve diyalog baĢlarındaki parantez içi açıklama, 

betimlemeleri ile sınırlı olup hemen sonrasında diyaloglarla söz hakkı karakterlere 

verilir. 



267 
 

Nesîm ve Özcan bölümlerinin hikaye metinlerinde ise karakter bilincinin 

doğrudan gösterilmesine paralel olarak tamamen iç odaklanma uygulanmıĢtır. Öznel 

bir odaklanma olan iç odaklanma, genellikle odaklayıcının yorum, değerlendirme, 

açıklamalarını barındırır. KiĢisel duygu, düĢünce, algı ve izlenimler ön plana çıktığı 

için bu odaklanma türünde eğer tersini veya farklı bakıĢ açısını gösterecek baĢka iç 

odaklanma(lar) yoksa anlatıdaki yanılgıları görmek her zaman mümkün olmayabilir. 

Örnekte görüĢ açısına arkadaĢı Lalîn‟in ayakkabısı giren Nesîm‟in bilincinden soyu 

tükenmek üzere olan canlılar, günün modası, fütüristik çizgiler, ayakkabı sektörü gibi 

birbirinden farklı imgeler aynı anda geçer. Böylece odaklandığı kırmızı ayakkabının 

çağrıĢtırdıkları vesilesiyle Nesîm‟in hayvan hakları, moda, ayakkabı sektörü gibi 

konulardaki öznel düĢüncelerini öğrenmiĢ oluruz. Ayrıca görülebileceği gibi 

Nesîm‟in odaklanmasında “... anlatıyı tek bir bakıĢ açısıyla sınırlandırmanın 

kazandırdığı belli bir yoğunluk ve yakınlık artıĢı vardır …" (Lodge, 2013; 49) 

Çavên min li pehnîyên solên wê yên sipîsor ên ji çermê ajaleke neslê wê li ber 

nemanê ketibûn, ku heta wê rojê jî min çu pehnîyên wesa seyr nedîbûn, tew di 

xewna Ģevan de jî, ku min di wan rojên tûtûrûtbûn û korewarîyê de bê hed û 

hesab, bê hesab û kîsab xewn didîtin. De tu rabe, binê solê bi “Y”yeke dirêjokî 

û serberjêr ve bizeliqîne, ew ne bes, îjar bi wan re jî bimeĢe! Mode, baw, baw, 

baw, pehe, xasma jî xêz û xetên futurîstîk ji qamê derketibûn û haya min ji 

nûvedanên dawî yên li sektora solên afiretan tinebû. (85) 

[Nesli tükenmek üzere olan bir hayvanın derisinden yapılma kıpkırmızı 

ayakkabılarının ökçeleri gözüme çarpmıĢtı, ki o güne değin de öyle tuhaf 

ökçeler görmemiĢtim, rüyalarda bile, ki o dımdızlaklık ve yersiz yurtsuzluk 

günlerinde hadsiz hesapsız, hesapsız kitapsız rüya görüyordum. Sen kalk 

ayakkabı tabanını uzunca ve baĢ aĢağı bir ”Y” Ģeklinde imal et, yetmez, bir de 

onlarla yürü! Moda, peh, peh, peh, özellikle de füturistik hat ve çizgiler adetten 

çıkmıĢtı ve kadın ayakkabı sektöründeki son yeniliklerden haberdar değildim.] 

Öznel olmanın yanı sıra iç odaklanmanın görüĢ açısı dar bir alan ve bilgi ile 

sınırlıdır. Bu odaklanma türünde eğer anlatıcı, dıĢ-anlatıcı tipindeyse bilgi ve görme 

yetisi olarak karakterle eĢitlenmiĢ duruma gelir. Eğer iç-anlatıcı ise anlatıcı ile 

karakter zaten aynı kiĢide birleĢir. DıĢ-öyküsel düzeydeki anlatıcının aradan çekilip 

meydanı karakter zihninin doğrudan sunumuna bıraktığı Özcan bölümündenki 

hikaye metinlerinden alınan Ģu örnekte Özcan‟ın görüĢ alanından onunla aynı 

ortamda bulunan kiĢilerin hareket, devinim, duruĢ ve bakıĢları tasvir edilmiĢtir. 

Özcan'ın görüĢ alanı, bir büro odası ile sınırlı olup bu sınırlı alanda da Özcan‟ın 

odaklanması kendi içinde sınırlılıklar barındırır. Bu nedenle Özcan, hamile kadının 



268 
 

ne düĢündüğü, Zepzepe‟nin kadının kulağına ne fısıldadığı, kadının neden baĢını 

sallayıp saatine ve sonra Besna‟ya baktığı bilgisine vakıf değildir. Ancak anlatı biraz 

ilerleyince büro çalıĢanı ve karı-koca olan kadınla adamın erken çıkmaya 

niyetlendiklerini öğreniriz: 

Jinika ducanî berê xwe bi alîyê pencereyê ve kir û kete nava mitaleyan, yê 

zepzepe rabû bi alîyê wê de çû û xwe da kêleka palgeha wê û welê qederekî ji 

pîyan sekinî, pê re jî, weku bi dizî tiĢtekî bibêje, devê xwe xiste guhê jinikê û 

kire pistepist. Jinikê serê xwe hejand, bi dû re li saeta xwe nihêrî, bazendê xwe 

firikand û berê xwe bi min ve kir, hew bo kêlîyekê, paĢê awirên wê çûne ser 

Besnaya ku cixare bi cixareyê vêdixist. (150) 

[Hamile kadın yüzünü pencereye döndü ve düĢüncelere daldı, zebellah olanı 

kalkıp ona doğru gitti, koltuğunun kenarına dayandı ve bir süre öyle ayakta 

durdu, ardından, gizli bir Ģeyler söyler gibi, ağzını kadının kulağına götürüp 

fısıldadı. Kadın baĢını salladı, ardından saatine baktı, bileğini ovuĢturup bana 

döndü, sadece bir anlığına, sonra bakıĢları sigara üstüne sigara yakan Besna‟ya 

döndü.] 

Romanda anlatı mesafesi, baĢka bir deyiĢle söylemin kurgulanıĢ biçimini 

incelemek için anlatıcı ve perspektifte olduğu gibi romandaki farklı anlatı evrenlerini 

göz önünde tutmak gerekir. Ġlk olarak romanın en dıĢ anlatı evrenini oluĢturan sahne 

metinlerine bakıldığında karakterlerin saf diyalogları ile tiyatral bir hava 

yaratılmıĢtır: 

KABIRAYÊ ZER Î ZÛTIKÎ: {kaxizê careke din duta dike û didiyê] Naxwe te 

go ez lawê Nisredîn im, hê!? Tu ji mala Tiredînan î !? Navê te bi xêr? 

XORTÊ PORKINIK: [çavên xwe kutane ser kabirayî] Erê emmî, ez jî ji mala 

Tiredînan im. Navê min Özcan e. Celba min hat û ez derim eskerîyê. Qasekî 

berê bavê min jî li vira bû... [berê xwe bi camê ve dike] Ma we hev nedî? Belkî 

jî hîn neçûye. Çi bi lingê te bûye, emmi? 

KABIRAYÊ ZER Î ZÛTIKÎ: [qet bi alîyê wî de nanihêre] Lingê min? 

Kambaxê gîsin kete ser. Kekê te çawa kir? Jin anî? 

ÖZCAN: [çenteyê xwe rast dike bi serpozika qondereya xwe ya qer] Erê emmî. 

Par zewicî. Bi qîza Remezanê Tirkanê re. Me dawet jî girê da emmî. Zaroka 

wan çêbû, lê zû emrê Xwedê kir... [xerqî nava mitaleyan dibe] 

KABIRAYÊ ZER Î ZÛTIKÎ: [bi awayekî tinazker] Pa tê çawan eskerîyê bikî 

law!? Ma ne gerek tu ji eskerîyê muaf bûyayî? Ma raporek tiĢtek nedane te? 

(140) 

[SARI ÇELĠMSĠZ ADAM: [kağıdı bir kez daha katlıyor ve ona veriyor] Demek 

Nisredîn‟in oğluyum dedin, hı? Zırtapozlar ailesinden misin!? Adın ne? 



269 
 

KISA SAÇLI DELĠKANLI: [gözlerini adama dikmiş] Evet, emmi, ben de 

zırtapozlar ailesindenim. Adım Özcan. Celbim geldi ve askerliğe gidiyorum. Az 

önce babam da burdaydı… [yüzünü cama yapıştırıyor] Birbirinizi görmediniz 

mi ki? Belki de daha gitmemiĢtir. Ne olmuĢ ayağına, emmi? 

SARI ÇELĠMSĠZ ADAM:[katiyen onun tarafına bakmıyor] Ayağım? 

Kahrolasıca karabasan düĢtü üstüne. Abin nasıl yaptı? Evlendi mi?  

ÖZCAN: [siyah kundurasının sivri ucuyla çantasını düzeltiyor] Evet emmi. 

Geçen yıl evlendi. Remezanê Tirkanê‟nin kızıyla. Düğün de yaptık emmi. 

Çocukları oldu, ama hakkın rahmetine erken kavuĢtı… [düşüncelere dalıyor] 

SARI ÇELĠMSĠZ ADAM: [alaycı bir şekilde] Sahi sen nasıl yapacaksın lan!? 

Askerlikten muaf olman gerekmiyor muydu? Rapor falan vermemiĢler mi ki 

sana?] 

Monolog ve diyalog gibi doğrudan söylem biçimleri, “saf” mimetik etki 

yaratır. Örnekte de görüldüğü gibi parantez içindeki açıklamalar görmezden gelinirse 

gerçek hayatta Ģahit olunan bir konuĢma ya da bir tiyatro sahnesinde seyredilen bir 

oyun izlenimi oluĢur. Karakterlerin konuĢmaları “dedi”, “söyledi” gibi bir anlatımın 

varlığını belli eden etiketler olmadan verilip gerçekçilik efekti yaratılırken anlatıcı 

parantez içi ifadelere hapsedilmiĢtir. Parantez içi açıklamalarla birlikte okunduğunda 

anlatıcı ile karakterlerin sesi birbirine karıĢır. Böylece çift değerli, karakterlerin 

kendi aralarındaki diyalog ile anlatıcının onların hakkında söylediklerinin iç içe 

geçtiği bir okuma gerçekleĢir.  

Karakterlerin tavır ve hareketlerini betimleyen anlatıcının parantez içi 

açıklamaları da sahneyi gösterir gibi olmakla birlikte aslında mimesis yanılsamasıdır. 

Çünkü Genette‟in olay anlatıları olarak adlandırdığı kategori içinde sayılan karakter 

hareketlerinin tasvirleri, anlatımsaldır. BaĢka bir deyiĢle “sözlü olmayanın sözlü 

olana dönüĢtürülmesidir.” (Genette, [1972]2011; 176) Son tahlilde romanın sahne 

metinlerinde anlatma (diegesis) ve gösterme (mimesis) iç içedir. ”Heywana Xwedê 

reverev xwe gihandibû nava goristanê û di nava gorên siksikî yên bi gorîçeyên salibî 

de bûbû parîyek nan û hilatibû.”
207

 (64) örneğinde görüldüğü gibi Bozo bölümünde, 

muhtemelen hikaye metnindeki söylemin etkisiyle SDS hafif bir meyil gözlemlense 

de sahne metinleri, romanın baĢından sonuna kadar anlatıcının açıklamalı, 

betimlemeli söylemi ile karakterlerin diyalog söylemi üzerinden kurgulanmıĢtır. 

                                                           
207

 [Zavallı hayvan koşarak mezarlığa varmıştı ve iç içe ve küçük mezarların arasında bir kuş olup 

uçmuştu.] 



270 
 

Anlatıcının anlatımı ele geçirdiği açıklamalı ve tasvirli yerlerde anlatıcının varlığı, 

belirgin bir hale gelip anlatıya olan mesafesi azalır. Bu durumda okur, arkasına 

yaslanıp anlatıyı uzak bir mesafeden takip eder. Diyaloglu söylem kısımlarında ise 

anlatıcının parantez içinde karakterin duruĢ ve hareketlerini betimleyen anlatımı, 

anlatıcının unutulmasına izin vermemekle birlikte anlatıcının anlatıya daha uzak bir 

mesafede konumlanmasına vesile olmuĢtur. Haliyle diyaloglu söylem, büyük oranda 

gerçekçi ve mimetik bir efekt yaratıp okuru anlatının içine çeker ve karakterle 

özdeĢleĢmesini sağlar. Kısaca, anlatıcının anlatıya olan mesafesi azaldıkça okurun 

mesafesi artar; tersi biçimde anlatıcı anlatıdan uzaklaĢtıkça okurun anlatıya mesafesi 

en aza iner. 

Bozo bölümünün hikaye metinlerinde anlatım, çoğunlukla SDS tekniği ile 

gerçekleĢtirilmiĢtir. “Üçüncü Ģahıs” anlatıcı, küçük Bozo‟nun bilincini olabildiğince 

Ģeffaf yansıtır. Nitekim anlatıcı anlatım ile perspektifi karakterle paylaĢmıĢ ve dıĢ-

anlatıcı/iç odaklanmalı anlatım tipolojisi oluĢmuĢtur. Perspektifi aracılığıyla 

karakterin görüĢ, algı, izlenim ve bilinci anlatıma dahil olmuĢ, SDS ile bunlara ek 

olarak karakterin sesi de anlatıcının yanı baĢında duyulur hale gelmiĢtir. Romanın ilk 

bölümünde Bozo‟nun bilinç sunumunda çok yoğun bir Ģekilde kullanılan SDS 

örnekleri olmakla birlikte diğer söylem türlerini de çözümlemek adına aĢağıdaki 

örneği vermek istiyoruz. Alıntıladığımız örnekte aynı zamanda romanın üç ana 

bölümün de adı olan Bozo, Nesîm ve Özcan karakterleri aynı sahnededirler. Küçük 

oğlu Bozo ile birlikte Nesîm öğretmen olduğu Süryani köyündeki karakola arkadaĢı 

Nîzam BaĢçawîĢ‟i görmek için gider. Karakolda asker olan Özcan, Nîzam 

BaĢçawîĢ‟in eĢini eve bırakmak için görevlendirilir. Cipin çekiciliğine kapılan Bozo 

da çocuk merakı ve heyecanıyla yanlarında gitmek ister:  

(1)Bavê wî tê û bêyî rizadilîya xwe alîkarîyê bi wî re dike. (2)Wî li pêĢîyê siwar 

dike û dêrî bi ser de digire. (3)Bozo di dilê xwe de dibêje, (4)“Va ye ez li cîpê jî 

siwar bûm!” (5)Gava ku vegerîya Hezexê, ew ê ji hevalên xwe re qal bike. 

(6)Ew ê ji hevalên xwe re kat bike (7)ku li pêĢîya cîpê siwar bûye û ew û Özcan 

li temamê gund gerîyane. (8)Dê ji dêya xwe re û ji Gulê re jî dey bike. (9)Gelo 

Gulê qet li cîpê siwar bûye? (10)Wî ne bawer e. (11)Gava ku cîp di ber leĢkeran 

re derbas dibe, ên ku hîn ji çaxa ku ew û bavê xwe daketibûn ser rêya qereqolê 

ve dîtibûn, pê re pê re tevir û bêrên xwe davêjin û Ģikra ku silavê bidin lezelez 

xwe bi keys dikin. (12)Özcan di ber xwe de dimizice. (70-71) 



271 
 

[(1)Babası gelip gönülsüzce ona yardım ediyor. (2)Onu öne bindirip kapıyı 

üzerine kapatıyor. (3)Bozo içinden diyor, (4)“ĠĢte cipe de bindim!” (5)Hezex 

(Ġdil)‟e döndüğünde, arkadaĢlarına anlatacak. (6)ArkadaĢlarına diyecek ki 

(7)cipin ön tarafına oturmuĢ ve o ile Özcan bütün köyü gezmiĢler. (8)Annesi ile 

Gulê‟ye de söylecek. (9)Acaba Gulê hiç cipe binmiĢ midir? (10)Emin değil. 

(11)Cip askerlerin yanından geçtiğinde, daha o ile babası karakol yoluna 

indikleri zaman görmüĢ oldukları, hemen kazma ve küreklerini atıyorlar ve 

selam vermek amacıyla alelacele kendilerine çekidüzen veriyorlar. (12)Özcan 

bıyık altından gülümsüyor.]  

Pasajdaki (1), (2) ve (3) numaralı cümleler yetkili “üçüncü Ģahıs” anlatıcının 

söylemiyle oluĢturulmuĢtur.  (4)‟te anlatıcı tırnak iĢaretleri içinde Bozo‟nun içinden 

geçenleri doğrudan söylem ile aktarmıĢtır. (5)‟te “üçüncü Ģahsın gramer yapısı, … 

karakterin konuĢmasını veya düĢüncelerini yansıtmak için” (Hawthorn, 2014; 193) 

kullanılmıĢtır. Yani anlatıcı ve karakter sesinin iç içe geçtiği SDS ile Bozo„nun 

bilincinden geçenler gösterilmiĢtir. (6)„da SDS devam ettirilmiĢ, üçüncü Ģahıslı 

anlatıcı, çocuğun bilincinden geçenleri onun dilini taklit eder gibi aktarmıĢtır. (7)„de 

Bozo„nun bilincinde kendi söylemini dolayımlaması, yani dolaylı söylem vardır. 

Ama burada dolaylı söylem bir doğrudan söylem ile değil de SDS„e bağlanarak 

aktarılmıĢtır. (8)„de her Ģeyi bilen üçüncü Ģahıs anlatıcının Bozo„nun kafasından 

geçenleri kendi sözleriyle mi ya da Bozo„nun dilini taklit ederek mi aktardığı net 

değildir. Tam da bu belirsizlik nedeniyle (8) de SDS„e örnektir. Çünkü SDS„in temel 

özelliklerinden birisi de duyulan sesin anlatıcıya mı yoksa karaktere mi ait olduğuna 

dair belirsizlik, arada kalma durumudur. (9)„da SDS daha net bir Ģekilde 

kurulmuĢtur. Bozo„nun kafasındaki soru anlatıcının anlatımıyla yansıtılmıĢtır. 

(10)‟da önceki cümle kadar belirgin olmasa da SDS devam eder. (11)„de anlatıcı, 

Bozo„nun perspektifinden görülenleri kendi sesiyle aktarır, yani anlatıcı söylemi söz 

konusudur. (12)„de ise söylem tamamen anlatıcının hakimiyetindedir. 

Nesîm ve Özcan bölümlerinin hikaye metinlerinde baĢtan sona tamamen iç 

monolog ile ana karakterlerin zihinlerinin içinde olup bitenler, olduğu gibi gösterilir. 

Bozo bölümünün hikaye metinlerinde de karakterin zihninde olup bitenler SDS 

tekniğiyle yansıtılmıĢtır. Fakat Bozo bölümünü diğer iki bölümden ayıran nokta, 

ilkinde üçüncü Ģahıs anlatıcı ile karakterin sesi zihnin sunumunda kesiĢirken diğer iki 

bölümde ana karakterlerin zihinlerinin aracısız bir Ģekilde sunulmasıdır. Her üç 

bölümün anlatısı, ana karakterlerin bilinçlerine endeksli olmakla birlikte Bozo‟nun 

bilincinin farklı bir teknikle yansıtılmasının sebebi, muhtemelen karakterin çocuk 



272 
 

oluĢudur. Çünkü çocuklar büyükler gibi, belki de onlardan daha yoğun, etraflarında 

olup biteni algılasalar da ifade etme konusunda yetersiz kalabilirler. Sadece sesli 

konuĢma değil iç monolog gibi zihinsel olmakla birlikte sözelleĢtirilmiĢ biçim 

bağlamında da çocuğun kelime dağarcığı, doğru cümle kuruĢu, dili kullanma becerisi 

büyük oranda yeterli olmayacaktır. Bu bakımdan merkez karakterin bir çocuk olduğu 

Bozo bölümü anlatılarının her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcılı iç odaklanma ve SDS 

tekniğiyle kurgulanması, doğru bir anlatı stratejisidir. Öte yandan Nesîm ve Özcan‟ın 

zihin sunumlarının kesintisiz ve doğrudan iç monologla yapılması, okurda bu 

bölümdeki anlatıların anlatıcısız olduğu ya da iç monolog öznelerinin anlatıcı 

misyonunu üstlendikleri Ģeklinde bir yanılsamaya sebep olabilir. Ama gözü açık 

okur, anlatıcının roman boyunca hiç ortadan kaybolmadığını, söz konusu hikaye 

bölümlerinin uzun ve kesintisiz iç monolog Ģeklinde kurgulandığını, iki uzun iç 

monolog boyunca anlatıcının kenara çekilmekle birlikte her sahne metninde tekrar 

ortaya çıktığını bilir.   

Nesîm ve Özcan‟ın iç monolog metinleri, kurgulanma biçimi itibariyle sahne 

metinlerindeki diyaloglardan daha mimetik bir etkiye sahiptir. McHale‟nin saf 

diegetikten saf mimetike doğru ilerleyen skalasında iç monolog tekniği mimesisin 

son aĢamasında bulunur. (Akt: Rimmon-Kenan, 2005; 111-113) Nitekim iç monolog, 

doğrudan söylemin tırnak iĢareti, konuĢma çizgisi gibi yazım iĢaretlerinin atılmıĢ 

biçimidir. Monolog ve diyalog biçimindeki doğrudan konuĢma, daha özenli, seçici ve 

kontrolcü söylemken iç monolog, bilinci olduğu gibi yansıttığı için daha gerçekçi ve 

samimidir. Bu sebeple iç monolog, okurla karakter arasındaki mesafenin minimuma 

indiği bir söylem türüdür. 

Ġç monolog öznesinin bilincinde kendi algı, izlenim, derin duygu ve 

düĢüncelerinin dıĢında bazen baĢka kiĢilerin konuĢmaları da yankılanır. Keybanû‟yu 

görmek için gittiği bir binanın bekleme salonunda bekleyen Nesîm‟in bilincinde 

yakınındaki birkaç aileden oluĢan grubun konuĢmaları yankılanır: 

-Me pereyekî baş dayê... 

-Senedên te... 

-Weberdêr e... 



273 
 

-Bonoyên ku...  

Dengê wan jî fenanî borseyê carê bilind dibû û carê dadiket. (101) 

[-İyi para verdik… 

-…senin senetleri… 

-…Webercidir… 

-… Bonolar… 

Onların sesi de borsa gibi bir yükselip bir iniyordu.] 

Nesîm‟in kulak misafiri olduğu gruptaki kiĢilerin konuĢmaları, Nesîm 

sonradan o anı düĢündüğünde bilincinde yankılanır. Karakterin bilincinden geçen 

baĢka sesler, (-) konuĢma çizgisi ve italik yazıyla karakterin iç sesinden ayrılmıĢtır. 

Böylece karakterin iç sesi ile dıĢtan bilincine yansıyan öteki kiĢilerin seslerinin 

birbirine karıĢması önlenmiĢtir. Okur, mimetik etkinin en yoğun olduğu iç monolog 

içinde yine saf mimetik bir teknik olan doğrudan söylemle baĢka kiĢilerin seslerine 

tanık olur. Ġç monolog öznesi Nesîm, çevresinde birden fazla Ģeye odaklandığı için 

kulağına çalınan konuĢmaların tamamını doğrudan söylemle verecek kadar onlara 

yoğunlaĢamamıĢtır. Muhtemelen öteki kiĢilerin seslerinin yükseldiği konuĢmaların 

sadece baĢlangıç kısımları kelimesi kelimesine bilincine yakalanmıĢtır. KonuĢma 

seslerinin alçaldığı kısımlar ise Nesîm‟in bilincine muhtemelen mealen yansımıĢtır. 

Çünkü Nesîm, öteki kiĢilerin konuĢmalarının devamını doğrudan söylem yerine 

kendi söylemi içinden aktarır. Öteki kiĢilerin konuĢmalarını kendi söylemi içinden 

aktarırken söylemi, tuhaf bir biçimde problematik bir hale bürünür. “ Li kîjan gerrekê 

û deverê û kîjan trîpleks? Betlane be, li kîjan bajarî û li kîjan dewletê?”
208

 örneği ilk 

baĢta SDS‟i andırır. Söylemin içeriği öteki kiĢilere, anlatım Nesîm‟e aittir. 

Dolayısıyla bir çeĢit söylem kesiĢmesi, örtüĢmesi, üst üste binmesi var gibi 

görünmektedir. Ancak Nesîm anlatısının birinci Ģahıs kiĢi biçimindeki iç monolog 

olduğu düĢünülürse, söz konusu örneğin SDS olması mümkün değildir. Çünkü 

SDS‟de biçim itibariyle karakterin bilincine eriĢim sağlayan her Ģeyi bilen, üçüncü 

Ģahıs kiĢi anlatıcı ile karakter sesi iç içe geçer. Ancak incelenen örnekte üçüncü Ģahıs 

anlatıcı değil birinci Ģahıs zamiriyle konuĢan bir iç monolog öznesi mevcuttur. Söz 

konusu örnekte olan durum, Nesîm‟in bilincine yansıyan öteki seslerin taklit yoluyla 

                                                           
208

 [Hangi bölge ve semtte hangi tripleks? Tatil olsa, hangi Ģehirde ve hangi ülkede?] 



274 
 

yeniden üretilmesidir. Öteki kiĢilere ait konuĢmaların tamamının doğrudan söylemle 

aktarılmamasının sebebi, hem kalabalık bir ortamda seslerin eksiksiz, tam ve net 

olarak algılanmasının gerçekçi olmayacağı hem de Nesîm‟e onları taklit ederken 

hafif alaysı ve eleĢtirel bir ton ekleme fırsatı vermesidir.  

Ġç monolog öznesinin bilincinde geçmiĢe ait sesler de yankılanır. BaĢka bir 

Ģehre askerliği çıkan Özcan, birliğine teslim olmadan önce Mamê CemĢîdî‟nin 

evinde geceyi geçirmek niyetindedir. Fakat Özcan‟ı CemĢîd‟in çocukları karĢılar ve 

Özcan CemĢîd‟i görmez bile. CemĢîd'in ofisinde oğlu ve kızıyla tanıĢıp sohbet 

ederken annesinin aile hakkında söyledikleri zihninde yankılanır. Annenin 

konuĢması, Özcan‟ın bilincinden anlatılan konuĢma ve dolaysız söylem biçiminde 

geçer: “Dayîka min a gorbehiĢt qala malbata wan dikir, axir digot, CemĢîdê 

qûnbigî bîye lurd, ji xwe re dikon û oportumon çêkirine li novo bojêr.”
209210

 (150) 

Alıntıdaki kalın kısım, anlatılan konuĢmaya örnektir. Bu söylem biçiminde konuĢma 

özet Ģekilde aktarılır, karakterlerin düĢüncelerini ne tür cümle yapısı ve sözcüklerle 

ifade ettiği bilinmez. (Tutumlu, 2002; 50) Okura sadece bir konuĢma gerçekleĢtiği ve 

ne hakkında olduğunun bilgisi verilir. Alıntının geri kalan kısmında ise annenin 

sözleri, her ne kadar dolaylı gibi görünse de dolaysız söylem ile aktarılmıĢtır.  Zira 

“digot“tan sonra virgül iĢareti ve annenin konuĢma üslubunun olduğu gibi 

korunması, konuĢmanın doğrudan söylemle aktarıldığının kanıtıdır.  Annenin 

Kürtçesi, bir yöreye ait Ģive özellikleri taĢıyor gibi görünse de kendine özgü bir 

Kürtçe„dir. Bu, bozulmuĢ, eğilip bükülmüĢ, büzüĢtürülmüĢ, ayarlarıyla oynanmıĢ bir 

Kürtçe„dir. Roman adının kaynağını da büyük oranda, huzursuz edici derecede 

grameri bozulmuĢ bu dilden alır. Nesîm ve Bozo„nun anneleri de bu aynı bozuk 

gramerle konuĢur. Belli bir merkezden yoksun romanda her üç ana karakterin 

annelerinin aynı çarpık çurpuk, Ģekilsiz bir Kürtçe„yle konuĢması, çok az sayıdaki 

bağlantılardan biri ve çok önemli bir noktadır. 

Özetlemek gerekirse Gramera Bêhizûr‟da söylem, genel itibariyle üç ana 

karakterin bilinç sunumları ile kurgulanmıĢtır. Çocuk karakter Bozo‟nun bilinci 

                                                           
209

 [Rahmetli annem onların ailesinden bahsediyordu, nihayet diyordu, götüboklu CemĢîd lord 

olmuĢ, kendilerine Ģehir merkezinde dükkan ve apartman yapmıĢlar.] 
210

 Annenin konuĢmasını Türkçe‟ye gramer kurallarına uygun çevirdik. Dolayısıyla Kürtçe orijinal 

metinde gözlemlenen „bozuk gramer‟, çeviride yanısıtılamamıĢtır. 



275 
 

anlatıcı aracılığıyla, yani SDS tekniğiyle gösterilmiĢtir. Diğer iki karakterin bilinci 

ise anlatıcının aracılığına gerek kalmadan, doğrudan iç monolog ile sunulmuĢtur. 

Ayrıca bu söylemler içinde dolaysız, dolaylı, anlatılan söylem gibi değiĢik söylem 

türlerine de baĢvurulmuĢtur. Sahne kısımlarında ise diyaloglar ön plandayken 

açıklama ve betimlemelerde anlatıcının söylemi ortaya çıkar.        

            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



276 
 

 

SONUÇ 

Anlatı, doğal olarak bir hikaye ve onu anlatan bir anlatıcı gerektirir. Anlatıcı 

ile hikaye arasındaki iliĢki, aynı Ģekilde anlatıcı ile dinleyici (muhatap/okur) 

arasındaki iliĢki, anlatı sanatının temelini oluĢturur. BakıĢ açısı meselesi ise anlatı 

sanatını Ģiir ve dramatik edebiyattan ayıran, anlatıya özgü bir meseledir. (Scholes & 

Kellogg, 1966; 240) Buradan anlaĢıldığı üzere anlatıcı, anlatı sanatının vazgeçilmez 

bir unsurudur. Her ne kadar anlatıcısız metinler denenmiĢ olsa da genel itibariyle 

anlatının olduğu her yerde bir anlatıcı varlık gösterir. Anlatı perspektifi ve anlatı 

teknikleri ise tercih edilen anlatıcı kategorisine göre biçimlenir. Sözkonusu unsurlar 

ile zaman, mekân, karakter, olay örgüsü gibi anlatının diğer unsurları, anlatıbilimin 

temel inceleme konularıdır.  

Anlatı incelemelerini Eski Yunan‟a kadar uzatmak mümkündür. Tarih 

boyunca farklı dönemlerde, farklı yoğunluklarda görülen anlatı çalıĢmalarının 

anlatıbilim ile daha sistematik ve sürekli bir disipline kavuĢtuğu söylenebilir. Gérard 

Genette, özellikle anlatıcı ve perspektif konularına getirdiği yenilikçi görüĢ ile 

anlatıbilimde önemli bir yer edinmiĢtir. Genette, kendinden önceki anlatı 

teorisyenlerinin birlikte değerlendirdiği anlatıcı ve bakıĢ açısı kategorilerini 

birbirinden ayrı ele almıĢtır. Zira anlatıda konuĢan ve gören, daha doğru bir ifadeyle 

algılayan, her zaman aynı kiĢide birleĢmeyebilir. 

ÇalıĢmada yakın bir iliĢki içinde olan ve birbirine göre Ģekillenen anlatıcı, 

perspektif ve söylem unsurlarının Kürtçe romandaki serüveni Gérard Genette‟nin 

anlatıbilimsel yöntemiyle incelenmiĢtir. Ġncelemeye tabii tutulan romanlar, 1990 

sonrası yazılan Kürtçe romanlar arasından seçilmiĢtir. ÇalıĢmanın malzemesi olan 

romanlar için 1990‟ı sınır olarak çizmemizin sebebi, bu tarihten sonra Kürtçe roman 

yazımında belirgin bir artıĢın gözlemlenmesi ve kısmen buna bağlı olarak nitelik 



277 
 

bağlamında da Kürtçe romanın belli bir standarda kavuĢma yoluna girmesidir. 

Elbette bu tarihten önce yazılmıĢ ve edebi değeri oldukça yüksek Kürtçe romanlar 

vardır, ama istisnai durum oluĢturacak denli sayıları azdır. 1990‟ı bir dönüm noktası 

olarak seçmemizin bir diğer sebebi, bu tarihten sonra Kürtçe romanın çok çeĢitli 

anlayıĢlarla yazılmaya baĢlamasıdır. Nitekim Kürtçe roman, ortaya çıktığı 1935‟ten 

1990‟lara kadar, ender örnekler bir yana, genellikle sosyalist gerçekçilik ve klasik 

gerçekçilik anlayıĢlarıyla yazılmıĢtır. 1990‟lardan sonra gerçekçi romanlar yine 

yazılmakla birlikte bunların yanı baĢına modernist, postmodernist, büyülü 

gerçekçilik, deneysel biçimlerle yazılan romanlar da eklenmiĢtir. Buna bağlı olarak 

da romanların yazım tekniklerinde büyük bir çeĢitlilik kendini göstermiĢtir. Kürtçe 

romanlarda anlatıcı, perspektif ve söylem gibi anlatıbilimsel yöntemler özelinde de 

bu tarihten sonra belirgin biçimde büyük bir geliĢim ve çeĢitlilik görülmüĢtür. 

Nitekim Kürtçe romanda oldukça uzun süre sosyalist gerçekçilik anlayıĢının etkisiyle 

çoğunlukla her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcı hakimiyet sürdürmüĢtür. Bu anlatıcı, aynı 

zamanda öznel, araya girip müdahale eden, olur olmaz yerde yorum ve açıklamalar 

yapan bir anlatıcıdır. Bu, bazı karakterlerin sadece kötü özelliklerini gösterirken 

savunduğu ideolojiye uygun yarattığı karakterterleri ise mükemmel bir imajla 

donatan, tarafgir bir anlatıcıdır. Bu anlatıcıya bağlı olarak ise çoğunlukla sıfır 

odaklanma ve karakterin zihnine doğrudan eriĢimin olmadığı söylem türleri tercih 

edilmiĢtir. Sosyalist gerçekçilikle yazılan Kürtçe romanlarda az da olsa iç-anlatıcı 

tipolojisi de kullanılmıĢtır. Örneğin ilk Kürtçe roman, Şivanê Kurmanca‟nın 

anlatıcısı iç-anlatıcı modelidir. Ġç-anlatıcının bu dönem Kürtçe romanlarda oldukça 

problematik bir Ģekilde kullanıldığını kaydetmek gerekir. Bu dönem romanlarında 

kullanılan iç-anlatıcı, çoğu yerde “ben” anlatıcının haiz olamayacağı bilgiler aktarır. 

Buna bağlı olarak bu anlatıcı tipine eĢlik eden sabit iç odaklanmanın dıĢında bu 

teknikle yazılmıĢ Kürtçe romanlarda sıfır odaklanmaya da rastlanmıĢtır. Yer yer de 

“ben” anlatıcının yetkinliği dıĢında olduğu halde diğer roman karakterlerinin 

düĢüncelerinin aktarıldığı görülmüĢtür. Bu tür problematik durumlar, kısmen “nasıl” 

anlatıldığından ziyade “ne” anlatıldığı ile ilgilenen sosyalist gerçekçilik anlayıĢıyla 

ilgiliyken kısmen de Kürtçe romanın uzun süren ilk döneminin amatörlüğüyle de 

ilgilidir. 



278 
 

ÇalıĢmamızın analizine malzeme olarak seçilen romanların belirlenmesinde, 

etkisinde yazıldıkları edebi anlayıĢlar da etkili olmuĢtur. AraĢtırma malzemelerini 

1990 sonrası yazılan gerçekçi, modernist ve postmodernist Kürtçe romanlar 

arasından seçtik.  

Genel olarak edebi anlayıĢlar, kendinden önceki anlayıĢlara bir karĢı koyuĢ 

biçiminde ortaya çıkmıĢ ve birbirini izleyen periyodik dönemler izlemiĢtir. Romanı 

Batı‟dan alan ve roman yazımının geç baĢlandığı ulus devletlerin, örneğin Türk 

romanı, romanlarında kabaca söz konusu edebi anlayıĢların periyodik sırası takip 

edilmiĢtir. Kürtçe romanda ise bu tür bir dönemleĢtirmeden bahsetmek, istisnai bir 

durum dıĢında mümkün değildir. Sadece sosyalist gerçekçilik anlayıĢıyla yazılan 

Kürtçe romanlar için belli bir periyoddan bahsedilebilir. Onun dıĢında herhangi bir 

edebi anlayıĢ için belirgin bir sınır çizilemeyecek biçimde Kürtçe roman, aynı 

dönemde farklı anlayıĢların etkisinde yazılmıĢtır. Bunun sebebi, Kürtçe romanın geç 

ortaya çıkıĢı ve uzun süre geliĢim imkânlarını elde edememesi, imkân bulduğunda 

ise edebi anlayıĢlara dayalı dönemlerin kronolojisini takip etmek yerine dünya 

romanında zaten çoktan denenmiĢ bu anlayıĢların hepsini aynı dönem içinde 

benimsemesi ile açıklanabilir. 

Edebi anlayıĢların yaslandığı düĢünce ve felsefe, ne tür bir kurgusal dünya 

yaratılacağını belirler. Dolayısıyla bu dünyanın yaratılmasına vesile olan 

anlatıbilimsel teknikleri de biçimlendirir. Buradan hareketle denebilir ki bir eserin 

etkisinde yazıldığı anlayıĢ, o eserin ne tür bir anlatıcıyla anlatılacağı, ne tür bir 

perspektifle sunulacağı ve ne tür anlatım tekniklerinin uygulanacağında önemli bir 

rol oynar. Bu bakımdan 1990 sonrasından günümüze uzanan görece kısa dönemde 

yazılan Kürtçe romanlarda gözlemlenen anlatıbilimsel farklılıklar, büyük oranda 

romanlarda benimsenen edebi anlayıĢlarla açıklanabilir.  

Konumuz bağlamında realist romanlara baktığımızda anlatıcı, perspektif ve 

söylemin bu eserlerdeki kurgusal dünyanın inĢa edilme biçimine göre Ģekillendiği 

görülür. Realist eserler, hem anlattıkları hem de anlatma biçimiyle epistemolojik bir 

özellik gösterir. Bu eserlerde olup bitenler, belli bir mantık silsilesi, kronoloji ve 

düzen içinde verilir. Yazar, gerçek hayatta toplum ve yaĢam Ģartları içinde 

gözlemlediği bireyi olduğu gibi verme iddiasındadır. Bu bakımdan realizm, mimetik 



279 
 

bir anlayıĢ üzerine kuruludur. Ġçinde yaĢadığımız dünyayı yansıttığı iddiasında olan 

realist eserde kurgulanan dünyanın da bir yaratıcısı (alim-i mutlak/her Ģeyi bilen 

anlatıcı), bu yaratıcının kontrolünde olan baĢlangıç ve sonlar, belli sebeplerin belli 

sonuçlara yol açtığı bir mantığı vardır. Bu dünyaya tayin edilen anlatıcı, tarafsız ve 

nesneldir, aktardığı dünyanın tamamen dıĢında konumlanan adeta gövdesiz bir sestir. 

Anlatıcı, karakterlerin iradesine müdahale etmez, öznel yorum ve değerlendirmeler 

yapmaz, herhangi bir konuda doğrudan siyasi, etik, toplumsal vb. mesaj vermez, 

okuru eğitme niyeti yoktur. Bunun yerine karakterleri kendi kiĢisel, toplumsal, 

ideolojik vb. özelliklerine göre konuĢturur. Her Ģeye vakıf olmasına rağmen bir adım 

geride durarak karakter diyaloglarını ön plana çıkarır. Realizm çerçevesinde Eta 

Nehayî‟nin Gulên Şoran ile Bavê Nazê‟nin Miriyê Heram isimli romanları analiz 

edilmiĢtir. 

Gulên Şoran‟ın büyük kısmında dıĢ-anlatıcı, son bölümünde ise iç-anlatıcı 

olup biteni aktarır. Romanda iki farklı anlatı düzeyi olmakla birlikte iç-içe anlatı 

oluĢtuğunu söylemek doğru değildir, daha ziyade çift çerçeveli bir anlatı söz 

konusudur. Çünkü her iki anlatı düzeyindeki hikayeler birbirine bağlı olmasına 

rağmen iç içe bir iliĢki yerine aynı dünyanın farklı anlatımlarının yan yana aktarıldığı 

iki anlatı dünyası yaratılmıĢtır.  

Gulên Şoran‟ın açılıĢındaki dıĢ-anlatıcı, oldukça yüksek bir yerde 

konumlanan, her Ģeyi bilen ve her Ģeyi gören bir profil oluĢturmuĢtur. Roman 

dünyasındaki bütün canlıların zihinlerine girebilen, onların bileceğinden fazlasını 

bilen, mekân ve zamana hakim olan bu anlatıcı, açık anlatıcı özellikleri göstermiĢtir. 

Ancak çok sürmeden bu anlatıcı gücünü sınırlar, sahnenin arkasına çekilir ve 

karakterleri ön plana çıkarır, böylece kapalı anlatıcıya dönüĢür. Kapalı anlatıcı 

modellemesiyle birlikte figüral anlatı, romandaki baskın teknik olmuĢtur. Bu teknikte 

üçüncü Ģahıs anlatıcı anlatımıyla karakter bilincini yansıtma yöntemi benimsenmiĢtir. 

Bilinç yansıtma tekniğiyle perspektif ve anlatı teknikleri de çeĢitlenmiĢtir. 

Karakterlerin odaklanma ve söylemlerinin ön planda olduğu romanda anlatıcı, 

tarafsız, nesnel, müdahale etmeyen, anlatmaktan ziyade gösteren bir özellik 

göstermiĢtir. Anlatıcı, daha çok uzun zaman sürelerini özetleme, karakterlerin 

perspektiflerine girmeyen Ģeyleri ve karakterleri dıĢarıdan betimleme gibi 



280 
 

durumlarda varlığını belli etmiĢtir. Romanda dıĢ-anlatıcının çoğunlukla öyküleme ve 

yönetme, iç-anlatıcının da öyküleme ve tanıklık iĢlevlerini yerine getirdiği 

gözlemlenmiĢtir.  

Gulên Şoran‟da dıĢ-anlatıcılı ilk anlatı düzeyinde, sıfır odaklanma ve bilinç 

yansıtılması tekniğiyle iliĢkili olarak değiĢken iç odaklanma ve bazı durumlarda 

çoklu iç odaklanma; ben anlatıcılı ikinci anlatı düzeyinde ise sabit iç odaklanmanın 

uygulandığı tespit edilmiĢtir. Ġlk anlatı düzeyinde genellikle karakterlerin iç ve dıĢ 

betimlenmesi ile karakterlerin görüĢ alanının dıĢında kalan olay ve durumlar dıĢ-

anlatıcıya ait sıfır odaklanma ile verilmiĢtir. Bunun dıĢında genellikle anlatan ve 

gören birbirinden ayrı tasarlanmıĢtır. Anlatım, dıĢ-anlatıcıya aitken odaklanma, 

çoğunlukla farklı karakterlerin gördükleri ve algıladıkları üzerinden elde edilmiĢtir. 

Gulên Şoran‟da söylem çeĢitliliği görülmüĢtür. Bütün söylem türleri, farklı 

yoğunluklarda kullanılmıĢtır. Anlatıcının varlığının ön plana geçtiği yerlerde 

genellikle anlatılan konuĢma, doğrudan söylem ve dolaylı söyleme rastlanmıĢtır. 

Anlatının baskın söylem türü olan serbest dolaylı söylemde ise anlatıcı ve karakterin 

söyledikleri iç içe, birbirine kaynaĢmıĢ biçimde verilmiĢtir. 

Bavê Nazê‟nin Miriyê Heram isimli romanında anlatı, dıĢ-anlatıcı aracılığıyla 

kurgulanmıĢtır. Romanın dıĢ-öyküsel ve iç-öyküsel olmak üzere iki farklı anlatı 

düzeyinde aynı anlatıcı tipi kullanılmıĢtır. Bu anlatıcı, Gulên Şoran‟dakine nazaran 

varlığı oldukça belirgin ve açık anlatıcı özelliği göstermiĢtir. Bu anlatıcı, son derece 

geniĢ bir alanda hareket eder, karakterlerin iç ve dıĢ dünyasının tek ve mutlak 

hakimidir. Karakterin doğrudan sözcülüğünü yapar, istediği zaman onun adına onun 

duygu ve düĢüncelerini dile getirir. Keza istediği zaman kendi varlığını sıfır 

noktasına indirip karakteri doğrudan konuĢturur. Her ne kadar meydanı doğrudan 

karakterlere bırakmıĢ gibi görünse de “tırnaklarını törpüleyen bir tanrı” (Booth, 

2004; 86) gibi en üst noktadan anlatının gidiĢatını yönlendirir. Karakterlerin ne 

zaman konuĢup ne zaman susacağı, konuĢma sırasının hangi karaktere verileceğine 

bu anlatıcı karar verir.  

Miriyê Heram‟da üst-öyküsel (metadiegetic) düzeyde bir dıĢ-anlatıcı 

kategorisi daha tespit edilmiĢtir. Karakterlerden birinin üstlendiği bu dıĢ-anlatıcı 



281 
 

modeli, romandaki diğer iki anlatı düzeyinde görülen dıĢ-anlatıcıdan farklı bir nitelik 

sergilemiĢtir. Diğer iki düzeydeki anlatıcının tersine bu dıĢ-anlatıcının sınırlı bilgiye 

sahip olduğu anlaĢılmıĢtır. Çünkü kendisinin sınırsız yetkisinin olmadığı, 

baĢkalarından duyduğu bir hikayeyi, rivayet kipinde aktarmıĢtır. Romanda anlatma 

görevine atanan dıĢ-anlatıcı kategorilerinin realizmin ihtilafına iyi-kötü 

karakterleĢtirme, taraf tutmaya yönelik hafif bir meyil gösterdikleri dikkatlerden 

kaçmamıĢtır. 

Miriyê Heram‟da dıĢ-anlatıcı kategorisine karĢılık olarak sıfır odaklanma 

hakimdir. Perspektif konusunda olduğu gibi söylem de tamamen anlatıcının mutlak 

hakimiyetine bağlı olarak ortaya çıkmıĢtır. Söylem bakımından çeĢitli olmamasına 

rağmen Miriyê Heram‟da en dikkat çeken husus, söylem olmuĢtur. Söylemi ilginç 

kılan husus, romanda doğrudan söylemin çok yoğun kullanılmıĢ olması ve bu söylem 

türünün kullanım farklılıkları bağlamında alt bir zenginlik sağlamıĢ olmasıdır. 

Anlatıcının betimleme, analiz, açıklama ve yorum yapmak yerine roman boyunca 

çoğunlukla karakterleri konuĢturduğu gözlemlenmiĢtir. Gerçek yazar, adeta olay 

örgüsünü karakterlerin doğrudan söylemleri üzerinden kurgulamıĢtır. Bu doğrultuda 

romanda görülen söze dökülmemiĢ düĢünce, iç monolog, karakterin kendi kendine 

konuĢması, karakterin sesli konuĢmaları ve diyaloglar, doğrudan söylemin farklı 

biçimleri olarak uygulama alanı bulmuĢtur. Dolaylı söylem ve anlatılan konuĢma, 

çok istisnai olarak birkaç yerde kullanılmıĢtır. Doğrudan söylemin çok kullanılması, 

Bavê Nazê‟nin salt mimetikten yana net bir tavır sergilediğinin göstergesidir.  

Yirminci yüzyılın ilk yarısında bilimde yaĢanan geliĢmeler, psikolojide 

özellikle Freud‟un bilinçaltı ile ilgili çalıĢmaları, Bergson‟un öne sürdüğü zaman 

anlayıĢı pozitivizmin sorgulanmasına sebep olmuĢtur. Bu çerçevede pozitivizmin 

mantık, kesinlik, değiĢmezlik ilkelerine kuĢkuyla bakılmıĢ, yerine olasılık, 

görecelilik, belirsizlik kavramları yerleĢtirilmiĢtir. Pozitivizmin estetik ifadesi olan 

realizme karĢı düĢünce, bilim ve felsefede yaĢanan geliĢmelere paralel olarak yeni 

form arayıĢına girilmiĢtir. Bu doğrultuda modernist estetikte realist kurgudan 

tamamen farklı kurgusal dünyalar inĢa edilir. Realist kurgunun kronolojik olay 

örgüsü ve sebep-sonuç iliĢkisine dayalı, problem çözme ve gerçeği olduğu gibi 

yansıtma iddiasında olan, her Ģeyi yerli yerinde dünyası önemini yitirir. Bunun yerine 



282 
 

modernist eserde belli bir merkezin, kronolojik bir olay örgüsünün, kesin bir 

sonucun, belirgin zaman ve mekânın olmadığı; tek ve kesin bir gerçeklik yerine 

kuĢkulu ve farklı gerçekliklerin olduğu, kaotik, muğlak kurgusal dünyalar kurulur. 

Bilinçaltının keĢfi ve bireye yöneliĢ, modernist estetiğin biçimsel yapısını 

Ģekillendiren en önemli faktörlerdir. YalnızlaĢan, kendi dâhil herkese ve her Ģeye 

yabancılaĢan bireyin dıĢ dünyasından ziyade iç dünyası, fiziksel zamandan ziyade 

zihinsel zamanı önem kazanır. Çoğunlukla bireyin kısa anlarda bilincinden geçen 

izlenim, kavrayıĢ, anı, düĢlerin yön verdiği modernist kurguda Ģimdi, gelecek ve 

geçmiĢ iç içe geçer.    

Modernist eserde realist kurgunun diğer birçok aracı gibi geleneksel anlatıcı, 

perspektif ve söylem paradigması da yıkılmıĢ, farklı anlatım olanakları 

geliĢtirilmiĢtir. Her Ģeye hakim, olup biteni geniĢ bir perspektiften gösteren sıfır 

odaklanma ve anlatıcının güdümündeki söylem sarsılmıĢ, bireyi merkeze alan 

teknikler benimsenmiĢtir. Otoritesi ve gücü sarsılan anlatıcı, bilinç akıĢı ve iç 

monologlar aracılığıyla anlatı kiĢisinin iç dünyası ve bilincini sunar. Sayfalar ve hatta 

bölümler boyu devam eden bilinç akıĢı ve iç monologlarda, bilinci sunulan kiĢi 

neredeyse anlatıcıya eĢdeğer bir konuma yükselir. Modernist eserlerde çoklu anlatıcı 

ve çoklu perspektif paradigması da sık rastlanılan bir durumdur. Diğer taraftan bazı 

modernist eserlerde karakter, doğrudan anlatıcı koltuğuna geçer. Ġncelediğimiz 

Tofan‟ın tamamı, Mijabad‟ın ise büyük çoğunluğunun “ben” anlatıcılı olması, buna 

iyi birer örnektir.  

Tofan, bir dıĢ-öyküsel anlatı düzeyi ve onun içine yerleĢtirilen üç iç-öyküsel 

anlatı düzeyi olmak üzere toplamda dört anlatı düzeyi Ģeklinde yapılandırılmıĢtır. Bu 

durumda iç içe açılan dört anlatı değil, bir dıĢ ve onun içinde yan yana duran üç iç 

anlatı düzeyinden oluĢan Tofan, çok katmanlı bir anlatı yapısı göstermiĢtir. Bu anlatı 

düzeylerinde temelde bir dıĢ-anlatıcı ve iki farklı iç-anlatıcı konumlanmıĢtır.  

Tofan‟da dıĢ-öyküsel anlatı düzeyi içinde karakterlerden biri olan Sofî 

Merwan‟ın anlattığı bir hikaye, iç-öyküsel dıĢ-anlatıcı tipolojisini oluĢturmuĢtur. 

Rivayet kipinde hikayeyi aktaran anlatıcı, sınırlı bilgiye sahip bir dıĢ-anlatıcıdır. 

Bunun dıĢında anlatı, temelde “ben” anlatıcılar ile örülmüĢtür. Anlatının temel 

anlatıcı modeli, “ben” anlatıcı olmasına rağmen anlatıcı koltuğuna farklı “ben”ler 



283 
 

geçmiĢtir. Anlatan “ben”ler kiĢi –Sofî Merwan ve Beko- olarak değiĢmekle birlikte 

anlatan aynı “ben”in bile kendi içinde hep aynı modda olmadığı dikkat çekmiĢtir.  

Güvenilmez anlatıcı, Tofan‟ın en kayda değer anlatıbilimsel özelliklerinden 

biri olarak öne çıkmıĢtır. Anlatıdaki “ben”lerden birinin aĢırı dindarlıktan kaynaklı 

bir tür psikoz yüzünden güvenilmez anlatıcı özellikleri gösterdiği iĢaret edilmiĢtir. 

Tofan‟daki Beko anlatısı, özellikle çayhane bölümü, ima edilen yazarın ortaya 

çıkmasına imkân yaratmıĢtır. Gerçek yazarın imajı, Beko‟ya geçmiĢ ile bugünü 

karĢılaĢtırmak suretiyle anakronizm zemininde ortaya çıkmıĢtır. Anlatıda ima edilen 

yazarın karĢı tarafında ima edilen okur profili de ĢekillenmiĢtir. 

Tofan‟da anlatıcının iletiĢim iĢlevi çok ön plandadır. Anlatıcı, okurla sohbet 

eden, onlara dertlerini, kaygılarını anlatan bir pozisyondadır. Bu doğrultuda 

anlatıcının karĢıt kutbundaki dinleyici/okurun da tipolojisi kendiliğinden 

ĢekillenmiĢtir. Ġç anlatıcılardan biri olan Beko, Ahmedê Xanî‟nin mezarına hitaben 

konuĢur. Bu durumda dinleyici/okur konumunda olan Ahmedê Xanî, iç-öyküsel 

anlatı düzeyinde açık dinleyici/okur özellikleri göstermiĢtir.  

Metalepsis, Tofan‟nın bir diğer ilgi çekici anlatı özelliklerindendir. Gerçek bir 

kiĢilik olan Ahmedê Xanî ve yazdığı Mem û Zîn mesnevisinin bir karakteri olan 

Beko Ewan‟ın aynı romanda karakter olmaları, ontolojik anlamda bir çeĢit 

metalepsise örnek teĢkil etmiĢtir. Bu tür metalepsisin dıĢında anlatı düzeyleri 

arasında da izinsiz geçiĢler saptanmıĢtır. 

Tofan‟da “ben” anlatıcılara koĢut olarak anlatı perspektifi baskın olarak iç 

odaklanma ile sağlanmıĢtır. Ufak tefek açı farklılıkları bir yana bırakıldığında “ben” 

anlatıcıların perspektiflerinin genel olarak öznel algılarının sınırlarında kaldığı 

görülmüĢtür. Güvenilmez anlatıcı özelliği gösteren “ben” anlatıcının odaklanması da 

güvenilmez bir zeminde gerçekleĢmiĢtir. 

“Ben” anlatıcıların sınırlı bilme ve görme yetisine bağlı olarak Tofan‟da 

söylem oldukça sınırlı tutulmuĢtur. Romanda diğer karakterlerin iç dünyası ve 

zihinlerine doğrudan giriĢi sağlayan söylem türleri kullanılmamıĢtır. Doğal olarak 

psiko-analiz, bilinç akıĢı, iç monolog ve serbest dolaylı söylem gibi anlatım 



284 
 

teknikleri genellikle gözlemlenmemiĢtir. Romanda doğrudan söylem yaygın olarak 

kullanılmıĢtır. Bir bütün olarak roman, sessiz okura yönelik tek taraflı bir konuĢma, 

uzun bir monolog havasındadır. Karakter diyalogları neredeyse romanın tek anlatı 

tekniği olmuĢtur. Bunun yanında ender de olsa dolaylı söylem, kendi kendine 

konuĢma, iç monolog örneklerine de rastlanmıĢtır. Romanda “ben” anlatıcının 

bilebileceğinden fazlasını aktardığı bir durum, yani paralepsis örneği dikkatlerden 

kaçmamıĢtır.  

Mijabad‟da daha önce Kürtçe romanda görülmeyen bir anlatıcı stratejisi 

izlenmiĢtir. Jan Dost‟un varolan temel anlatıcı tipolojilerinden cömertçe yararlandığı, 

tek bir romana üç farklı anlatıcı kategorisi sığdırdığı görülmüĢtür. Romanda Ģahsa 

bağlı tipolojiler bağlamında birinci, ikinci ve üçüncü Ģahıs anlatıcılar ve bu 

anlatıcıların imkân tanıdığı perspektif ve söylem türleri, uygulama alanı bulmuĢtur. 

Mijabad‟ın analizinde Genette‟in teorisine göre genel hatlarıyla birinci Ģahsın iç-

anlatıcı, üçüncü Ģahsın dıĢ-anlatıcıya denk geldiği görülmüĢ olup ikinci Ģahıs anlatıcı 

konusunda Genette‟in yetersiz kaldığı saptanmıĢtır.  

Romana ön ve arka çerçeve oluĢturan bölümleri aktaran, dıĢ-öyküsel düzeyde 

konumlanmıĢ bir dıĢ-anlatıcı mevcuttur. Romanın ana karakteri ve romanın büyük 

kısmında anlatıcı koltuğunda oturan Badîn‟in notlarını derleyip bir düzen içinde 

okura ulaĢtıran bu dıĢ-anlatıcı, bilme ve görme yetisi bakımından üstün özellikler 

gösterdiği için adeta ilahi bir editör özelliği göstermiĢtir. DıĢ-öyküsel düzey anlatı 

içindeki ana karakter Badîn‟in büyük oranda “ben” anlatıcı, notların sonuna doğru 

“sen” anlatıcı ile yazılmıĢ notları, iki farklı iç-öyküsel anlatı düzeyini meydana 

getirmiĢtir. Bunların yanı sıra Badîn‟in “ben” anlatılarının içinde farklı kiĢilerin 

mektupları, bir vasiyet ve Badîn‟in baĢkalarının ağzından naklettiği anlatılar farklı alt 

anlatıların ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. Bu alt anlatılar, romanın üst-öyküsel 

(metadiegetic) anlatı düzeyini meydana getirmiĢtir. Bu küçük anlatılar, bir yandan 

romanı tekdüze bir anlatımdan kurtarıp ona dinamik bir yapı kazandırmıĢ, diğer 

yandan Badîn‟in “ben” anlatıcılı dağınık ve parçalı notlarını tamamlayan bir görev 

üstlenmiĢtir. Keza söz konusu alt anlatılar, romanda farklı iç-anlatıcıların ortaya 

çıkmasını sağlamıĢtır. Anlatıcıların bu denli çok olması, Mijabad‟ın çok-sesli bir 

anlatı olmasına yol açmıĢtır. Ġç-anlatıcı Badîn ile küçük alt anlatılardaki, özellikle 



285 
 

mektup, iç-anlatıcıların seslendikleri muhatap üzerinden birbirlerinden ayrıldıkları 

tespit edilmiĢtir. Ġç-anlatıcı Badîn‟in notlarını özel bir muhataba yönelik yazmadığı, 

mektuplardaki iç-anlatıcıların ise mektup alıcılarına yönelik ve doğrudan onlara hitap 

ederek yazdıkları görülmüĢtür. 

Ġç-öyküsel düzeyde konumlanan “Tu” bölümü, genel olarak çok tercih 

edilmeyen bir anlatıcı modeli ile anlatılmıĢtır. Mijabad‟daki “sen” anlatıcının sesi, 

romanın büyük bir kısmında birinci Ģahısla günlük notlar yazan Badîn‟e aittir. Aynı 

kiĢiye ait anlatı sesinin bu dönüĢümü, Badîn‟in psikolojik durumu ekseninde 

gerçekleĢmiĢtir. 

Mijabad‟da anlatma zamanı incelendiğinde araya giren anlatmanın çok sık 

kullanıldığı saptanmıĢtır. Zira aynı tarihli günlük notlarında farklı anlatma zamanları 

bir arada kullanılmıĢtır. 

Mijabad‟da anlatı perspektifi, anlatıcılara koĢut bir seyir takip etmiĢtir. DıĢ-

anlatıcı modeline sıfır odaklanma, farklı iç-anlatıcılara da iç odaklanma eĢlik 

etmiĢtir. Romanda iç-anlatıcı/iç odaklanma paradigmasının içinde tanrısal 

anlatıcı/sıfır odaklanmanın kullanımı yönünde problematik bir durum dikkat 

çekmiĢtir. 

Mijabad‟da en çok kullanılan söylem türü, doğrudan söylemdir. Dolaylı 

söylem, anlatılan konuĢma ve iç monolog da çok sık kullanılmamakla beraber 

baĢvurulan söylem türlerinden olmuĢtur.     

Modernizmle birlikte sarsılan konvansiyonel anlatı, postmodernizmle tam 

anlamıyla krize girmiĢtir. Postmodernizmde birçok Ģeyin yanı sıra anlatıcı ve ona 

bağlı unsurlar, sağlam ve güvenli bir temelden ziyade kaygan ve her an yerle bir 

olabilecek bir zeminde yer alır. Modernizmle birlikte sorgulanan anlatıcı, 

postmodernizmle beraber oldukça problematik bir hale gelir. Postmodernizmle 

beraber bir yandan anlatıcının varlıkbilimsel bir sorun haline geldiği metinler, diğer 

yandan geleneksel anlatıcının hakim olduğu metinler yazılır. Postmodernizmde 

geleneksel anlatıcı tipolojisine dönüĢ, aslında çoğunlukla geleneksel anlatıların 

düzenli, derli toplu dünyasının ve o dünyayı yaratan anlatıcının bir çeĢit parodisi 



286 
 

biçimindedir. Anlatıcının etkisinin en aza indirildiği ya da anlatıcının tamamen 

anlatının dıĢına itildiği anlatılar ise anlatıcının mutlak hakimiyetini kırmaya 

yöneliktir. Kendisine rehberlik eden bir anlatıcının olmadığı postmodernist anlatılar 

karĢısında okurun rolü de çok daha önemli hale gelmiĢtir. Anlatıdaki herkesin ve her 

Ģeyin anlatıcı olmaya aday olduğu postmodernist romanda, hiç olmadığı kadar 

özgürlükçü ve demokratik anlatılar üretilmiĢtir. 

Postmodernist roman türünün imkân verdiği biçimsel özgürlüklerden 

alabildiğine yaralanan Otobês ve Gramera Bêhizûr, okura düzenli, hazır kurgu 

dünyaları sunmaktan uzaktır. Üstelik bunlar, okurun belli iĢaretlerden yola çıkarak 

kurmaya çalıĢtığı dünyayı sürekli alt üst eden anlatılardır. Bu anlatılarda okurun 

güvenle dayanacağı bir temel veya merkez yoktur; aksine okur, bir anlam ya da 

merkez oluĢturmaya çalıĢtığı her sefer anlam elinden kayıp gider. Okur, bu tür 

romanları okurken geleneksel anlatılardaki gibi güvenli bir kurgu dünyasına birtürlü 

giriĢ yapamadığı için her daim huzursuz ve tekinsiz bir konumdadır. Bu doğrultuda 

Otobês ve Gramera Bêhizûr‟da anlatıcı da son derece sorunsal bir durum 

göstermiĢtir. Her iki romanda da anlatıcının olup olmadığı sorgulanmıĢtır.  

Bildiğimiz kalıplar içerisinde Otobês‟te bir anlatıcıdan bahsetmek zordur. 

Zira okurun karĢısında anlatıda olup biteni anlatan, karakterleri takdim eden, onlar 

arasında belirli iliĢkiler kuran, anlatıyı belli bir zaman ve mekâna oturtan, 

anlatılanları yönlendiren, okurla doğrudan iletiĢim kuran bir anlatıcı yoktur. Öyle ki, 

ilk bakıĢta Otobês‟te hiç anlatıcı olmadığı ya da her bölümdeki tek kiĢi söylemli 

metinlerin farklı anlatıcılar tarafından aktarıldığı ve çok-anlatıcılı bir romanla karĢı 

karĢıya olunduğu Ģeklinde iki farklı yanlıĢ izlenim oluĢabilir. 

Toplamda yirmi üç bölüm Ģeklinde yazılan Otobês‟te yirmi bölüm 

karakterlerin doğrudan bilinç sunumu, iki bölüm karakterlerin saf diyalogları 

Ģeklinde kurgulanmıĢtır. Yolcuların bilinçlerinden yansıyan değiĢik kolaj metinler de 

eklenince Otobês çok daha kalabalık, bir sesin bir diğerini bastırdığı bir anlatı haline 

gelmiĢtir. Kolaj metinlerle birlikte belli bir merkezden yoksun anlatı çok daha 

kaygan, çok-sesli, çok-merkezli, çok-odaklı bir yapı kazanmıĢtır. 



287 
 

Romanda duyulan seslerin tamamına yakını, bilinçte yankılanan sesler 

olduğuna göre en azından bu söylemleri okura ulaĢtıran bir anlatıcı olmalıdır. Bu 

doğrultuda karakter bilinçlerinin sunulduğu bölümlerde anlatıcının herhangi bir 

müdahalesi veya anlatımı gözlemlenmemiĢ, anlatıcının varlığını gösteren en ufak bir 

ize rastlanmamıĢtır. Otobês‟teki anlatıcı, anlatısı tek bir bölümle sınırlandırılmıĢ, 

“mirî” bölümünde konuĢan bir ölüdür. Kendi hayatına son vermiĢ olan Otobês‟in 

anlatıcısı, sembolik anlamda da kabiliyet ve iktidarı elinden alınmıĢ, 

güçsüzleĢtirilmiĢ, saltanat makamından bir mezar kovuğuna gönderilmiĢ bir 

anlatıcıdır. Bununla birlikte bu anlatıcı, paradoksal bir durum göstermiĢtir. Zira bir 

yandan hem sembolik hem de gerçek anlamda ölüme mahkum edilerek bu anlatıcının 

etkisi ve rolü sıfıra indirilmiĢ, diğer yandan otobüsteki herkesin ne düĢündüğü ve ne 

hissettiğini harfi harfine bilecek kadar güçlü bir her Ģeyi bilendir. Otobês‟in ilk 

bölümünde anlatısı monolog biçiminde verilen anlatıcı, dıĢ-öyküsel düzey dıĢ-

anlatıcı tipolojisindedir. Otobês‟in anlatıcı modeli, Genette‟in neden Ģahsa bağlı 

anlatıcı tipolojilerine karĢı olduğunu en iyi gösteren örneklerden biri olmuĢtur. 

Çünkü anlatıcı “ben” zamiriyle konuĢmasına rağmen zihinlerini ortaya serdiği 

karakterlerin dünyasının dıĢında konumlanmıĢtır. Bu yüzden de “ben” zamiriyle 

konuĢmasına rağmen dıĢ-anlatıcıdır.  

Romanın her bölümde farklı bir kiĢinin söylem metni ve odaklanması 

sunulmuĢtur. Bütün bölümlerdeki kiĢiler, “ben” zamiriyle sunulmuĢtur. Bu yüzden 

ilk bakıĢta bu kiĢiler, anlatıcıymıĢ gibi bir izlenim oluĢmuĢtur. Ancak metinlere 

dikkatli bakıldığında bu kiĢilerin anlatıcı olmadıkları görülmüĢtür. Bununla birlikte 

özerk uzun söylem metinlerinde bu konuĢmacılar sürekli kendilerine atıfta 

bulundukları ve içinde bulundukları bir dünyadan bahsettikleri için iç-anlatıcıya eĢ 

değer bir konuma sahip olmuĢlardır. Bilinç sunumları da iç-öyküsel anlatı düzeyinde 

yer almıĢtır. 

Otobês‟te karakterlerin bilinç temsillerinin okura ulaĢmasına aracılık edip 

sonra tamamen ortadan kaybolan anlatıcının metninde perspektif, sıfır odaklanma ile 

sağlanmıĢtır. Nitekim otobüsteki herkesin zihnine girmek ve bu zihinlerden geçenler 

yoluyla okuru, farklı zaman ve mekânlarda dolaĢtırmak ancak sıfır odaklanma ile 

mümkün olabilirdi. Anlatıcı metninin bitmesiyle sıfır odaklanma da ortadan 



288 
 

kalkmıĢtır. Romanın geri kalanında iç odaklanma baskın olmuĢtur. Ancak her 

bölümde farklı bir karakterin söylem metni yer aldığı için iç odaklanma da sürekli 

değiĢmiĢtir. Bu nedenle değiĢken iç odaklanma, Otobês‟in anlatı perspektifini 

sağlayan temel odaklanma modeli olmuĢtur. Bazı bölümlere monte edilen farklı 

metinlerde farklı odaklanmalar da devreye girmiĢtir. Böylece bölümden bölüme 

sürekli farklı yerlere kayan odak noktası, aynı bölüm içinde de yer değiĢtirmiĢtir. Bu 

tür odaklanma geçiĢleri, araya giren görüntüler biçimindedir. Eklenen metinlerde dıĢ 

odaklanma örnekleri de gözlemlenmiĢtir. 

En baĢtaki anlatıcı bölümünü dıĢarıda bırakırsak Otobês tamamen karakter 

söylemleriyle kurgulanmıĢtır. KiĢilerin içlerinden geçenler, bilinç akıĢı ve iç 

monolog teknikleriyle doğrudan sunulmuĢtur. Bunların dıĢında iki farklı bölüm 

baĢtan sona karakterlerin saf diyaloglarına dayalıdır. Biri sesli, diğeri yazılı olan bu 

diyaloglar, anlatıda saf mimetik bir etki yaratmıĢtır. Romanın temel söylem türleri 

olan bilinç akıĢı, iç monolog ve saf diyalogların içinde dolaylı ve doğrudan söylem 

türleri de görülmüĢ, ancak serbest dolaylı söylem görülmemiĢtir. Anlatıcının 

varlıkbilimsel bir sorun haline geldiği bir anlatıda SDS‟in olmaması da doğal bir 

sonuçtur.   

Postmodern kategorisinde incelenen bir diğer roman olan Gramera Bêhizûr, 

anlatıcının tamamen ortadan kaybolması ile otoritesini göstermesi arasında duran bir 

anlatıdır. Anlatı, deneysel bir yaklaĢımla iki farklı anlatı türü üzerinden 

kurgulanmıĢtır. Bu iki anlatı türünün biçimsel imkânları, romana anlatıbilimsel 

bakımdan geniĢ olanaklar sağlamıĢtır. Ġki anlatı türünün yan yana kullanılması metin 

bütünlüğünü bozmuĢ, ancak diğer taraftan okur dinamik ve aktif bir okuma sürecinin 

içine çekilmiĢtir. Ġki ayrı anlatı türünü aynı anda yürütmesi dıĢında Gramera 

Bêhizûr‟da metin içi gönderme ve imalarla hem metinler arası iliĢki hem de 

üstkurmaca teknikleri uygulanmıĢtır. Bu durumda okurun metni anlamlandırma, 

bağlantı kurma yönündeki rolü büyük bir önem arz etmiĢtir. 

Gramera Bêhizûr, temelde Bozo, Nesîm ve Özcan olmak üzere romanın üç 

ana karakterinin ismini alan üç ana bölüme ayrılmıĢtır. Bu üç temel bölüm 

birbirinden farklı anlatıbilimsel özellikler göstermiĢtir. Bu yüzden roman üç temel 

bölüm ve her bölümde arka arkaya dizilmiĢ piyes sahneleri ve hikaye metinleri ayrı 



289 
 

ele alınmak suretiyle analiz edilmiĢtir. Bütün bölümler göz önünde tutulduğunda 

piyes sahnelerinin çok radikal değiĢiklikler göstermediği, hikaye metinlerinde 

anlatıbilimsel değiĢikliklerin göze çarpar bir durum sergilediği görülmüĢtür. 

Romanın baĢından sonuna kadar üç temel bölümdeki piyes sahnelerinde dıĢ-

öyküsel anlatı düzeyinde, her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcı varlık göstermiĢtir. Bozo 

bölümünün hikaye metinlerinde de her Ģeyi bilen dıĢ-anlatıcı mevcuttur. Bu anlatıcı, 

tıpkı sahnelerdeki gibi her Ģeyi bilmesi ve görmesine rağmen sahnelerdeki anlatıcı 

kadar belirgin, net ve açık bir “ses”le konuĢmaz. Figüral anlatı özellikleri gösteren bu 

bölümde çocuk karakterin iç odaklanması ile serbest dolaylı söylem, üçüncü Ģahıs 

anlatımı ile beraber kullanılmıĢtır. 

Gramera Bêhizûr‟daki Nesîm ve Özcan bölümlerinde uygulanan anlatıcı 

stratejisi, Bozo bölümündekinden farklı olmuĢtur. Bu iki bölümün piyes sahnelerinde 

Bozo bölümündeki anlatıcı modeli devam etmiĢtir. Ama hikaye metinlerinde anlatı, 

tamamen bilincin aracısız sunulmasıyla elde edilmiĢtir. Nesîm ve Özcan‟ın hikaye 

metinleri, karakterlerin sürekli kendilerine atıfta bulundukları “ben” anlatıma 

dayalıdır. Metinler aracısız, uzun ve kesintisiz olduğu için bu durum, dikkatsiz 

okurda „ses‟e dökülmemiĢ söylemin sahiplerinin iç-anlatıcı olduğu yönünde bir 

yanılsama yaratabilir. Ancak bu bölümlerde herhangi bir anlatıcı varlığının söz 

konusu olmadığı görülmüĢtür. Bununla birlikte bu bilinçlerden geçenlere müdahale 

etmeyen ve kendini tamamen dıĢarda bırakan, ancak onları bölümler halinde 

düzenleyip okura ulaĢtıran bir anlatıcı olması gerekir ki o da piyes sahnelerinde 

varlığını sürdüren dıĢ-anlatıcıdır. Bilinçten geçenlerin bölümler halinde 

düzenlenmesi ve belli bir sırayla sunulması, anlatıcının yönetme iĢlevine iĢaret 

etmiĢtir. 

Gramera Bêhizûr‟da her üç temel bölümdeki hikaye anlatıları, romanda iç-

öyküsel anlatı düzeyinde yer almıĢtır. Bunun dıĢında Özcan‟ın bilinç sunumunun 

içine tanıĢtığı karakterlerden biri olan HER‟in öyküsü konulmuĢtur. Simülastik, 

fantastik bir dünyanın anlatıldığı HER‟in öyküsü, romanda üst-öyküsel anlatı 

(metadiegetic) düzeyini oluĢturmuĢtur. 

 



290 
 

Romanın son sahnesinde metalepsise örnek teĢkil eden bir durum 

gözlemlenmiĢtir. Anlatının birçok dinamiğiyle oynanan romanda, 

oyuncu/anlatan/anlatıcı ve seyirci/dinleyici/okur özne arasındaki sınırlar alt üst 

edilmiĢtir. Dolayısıyla gerçek ile gerçekdıĢı arasındaki sınır kaybolmuĢ, anlatının 

gerçekliği ya da tersi yönde gerçekliğin anlatısallığı sorgulanmıĢtır. 

Gramera Bêhizûr‟un sahne kısımlarının genelinde dıĢ-anlatıcıya karĢılık sıfır 

odaklanma ile perspektif sağlanırken Bozo bölümündeki piyes sahnelerinde iç 

odaklanma ve dıĢ odaklanma örnekleri de görülmüĢtür. Bozo bölümünün hikaye 

metinlerinde de sıfır odaklanma görülmekle birlikte perspektif, ağırlıklı olarak 

karakterin bakıĢ açısı, yani iç odaklanma ile sağlanmıĢtır. Nesîm ve Özcan 

bölümlerindeki piyes sahnelerinde de sıfır odaklanma, yanı sıra dıĢ odaklanma 

görülmüĢ, iç odaklanma tespit edilmemiĢtir. Bu bölümlerin hikaye metinlerinde ise iç 

odaklanma ile karakter bilincinden geçen düĢünce, duygu ve izlenimler olduğu gibi 

gösterilmiĢtir. 

Piyes sahnelerinde karakterlerin saf diyalogları, karaktere ait tek söylem 

biçimi olmuĢtur. Bozo bölümünün hikaye metinlerinde söylem, çoğunlukla SDS ile 

sağlanmıĢtır. Nesîm ve Özcan bölümlerindeki hikaye metinleri, baĢtan sona iç 

monolog biçimindedir. Karakterlerin iç monolog metinlerinde karakter bilincinde 

baĢka karakterlere ait seslerin yankılandığı dikkat çekmiĢtir. Romanın son iki 

bölümünün temel söylem türü olan iç monologların doğrudan, dolaylı ve anlatılan 

konuĢma gibi farklı söylem türleri de içerdiği görülmüĢtür.  

Sonuç olarak 1990‟lardan günümüze Kürtçe roman, anlatım olanaklarını 

olabildiğince geniĢletmiĢtir. Aynı anlatı unsurlarında ısrar etmemesi, sürekli yenilik 

arayıĢında olması, dünya edebiyatı içinde yer alma endiĢesi gibi etkenler, görece kısa 

tarihinde Kürtçe romanın dünya romanıyla yarıĢacak seviyeye gelmesini sağlamıĢtır. 

Konumuz özelinde bir değerlendirme yapmak gerekirse, incelediğimiz realist 

romanlarda her Ģeyi yerli yerinde olan kurgu dünyasına uygun olarak her Ģeyi bilen 

bir dıĢ anlatıcı tayin edilmiĢ, sıfır odaklanma ve anlatıcının güdümündeki söylem 

çeĢitliliği eĢlik etmiĢtir. Birey merkezli modernist anlatı ile birlikte anlatıcı gücünü 

kaybetmiĢ, iktidarını baĢka anlatıcılar ya da anlatı kiĢileriyle paylaĢmak zorunda 

kalmıĢ ve ekseriyetle “ben” anlatımın sınırlarına hapsolmuĢtur. Ele aldığımız 



291 
 

modernist eserlerde anlatıcıların perspektifleri ve söylem üretme biçimleri de 

çoğunlukla öznel algılamalarının izin verdiği ölçüde ĢekillenmiĢtir. Modernist 

kurgudaki anlatıcı(lar) ve perspektif(ler), güvenirlikleri ve psikolojik durumları 

bakımından sorgulanmıĢlardır. Postmodern kurguda anlatının diğer unsurları gibi 

anlatıcı, perspektif ve söylemin de altı kazınmıĢ, oldukça problematik bir görünüĢ 

arzetmiĢtir. Bir taraftan bir anlatıcının olup olmadığı sorgulanırken diğer taraftan 

anlatıdaki herkesin anlatıcı olabileceği durumu ve yanı sıra her Ģeyi bilen anlatıcının 

dönüĢü, postmodern anlatıda anlatıcının ne tür bir kriz geçirdiğini göstermektedir. 

Değerlendirdiğimiz postmodern romanlarda da anlatıcı ve ona bağlı olarak perspektif 

ve söylem, halihazırdaki anlatıbilimsel yöntemlerin hiçbirinin tek baĢına hakkıyla 

analiz edemeyeceği denli problematik ve kompleks bir durum göstermiĢtir. 

Genel olarak Kürtçe romanda söylem üretme sorunsalı söz konusu olmakla 

birlikte postmodern romanda bu sorun çok daha görünür hale gelmiĢtir. Genel olarak 

Kürtçe romanda dolaylı söylem, serbest dolaylı söylem gibi anlatım teknikleri çok 

tercih edilmemiĢtir, ender kullanımlarda ise gramatikal bakımdan yanlıĢ 

uygulanmıĢtır. Aynı Ģekilde özellikle postmodernist Kürtçe roman yazarlarının çok 

sevdiği özerk iç monolog ve bilinç akıĢı teknikleri de genellikle bilinç sunumundan 

ziyade “ben” anlatıcılı metin yapısına daha çok benzerlik göstermektedir. Kürtçe 

romanda dolaylı söylem, serbest dolaylı söylem, iç monolog ve bilinç akıĢı gibi 

söylem türlerinin geliĢmemiĢ olması, Kürtçe romanın modern anlamda bir eğitim dili 

olmaması, kuramsal alanda kullanılmamıĢ olması, dolayısıyla soyut düĢünmenin 

geliĢmemesiyle yakından iliĢkilidir. Kürtlerde sözlü kültürün hakimiyeti ve 

Kürtçe‟nin yüzyıllar boyu konuĢma dili statüsünde kalmıĢ olması, Kürt yazarın 

söylem üretmede sıkıntı yaĢamasına neden olan diğer faktörlerdir. 

Toparlamak gerekirse, realist kurgunun tertipli dünyasının modernizmle 

bozulması ve postmodernizmle iyice yerle bir edilmesi, bu anlayıĢlarla yazılan 

eserlerin anlatıbilimsel analizlerini de etkilemiĢtir. Genel itibariyle tek bir yöntemle 

anlatıbilimsel analiz yapmak, çoğu zaman derinlikten uzak, yapay ve üstten verilerle 

sonuçlanır. Bu yüzden bizim bu çalıĢmada yaptığımız gibi kapsamlı ve tutarlı bir 

yöntemi merkeze koyup analizi farklı anlatıbilimci ve edebiyat teorisyenlerinin 

yaklaĢım ve görüĢleriyle derinleĢtirmek ve zenginleĢtirmek, bir yerde kaçınılmaz 



292 
 

olur. Bu bakımdan ele aldığımız realist romanlarda Franz K. Stanzel‟in figural 

anlatısı ile Henry James‟in bilinç yansıması yaklaĢımlarından faydalanmasaydık, bir 

bakıma eksik bir analiz ortaya çıkacaktı. Aynı biçimde modernist romanların 

analizinde Wayne C. Booth‟un güvenilmez anlatıcı ve ima edilen yazar yaklaĢımı ve 

“sen” anlatıcı konusunda farklı teorisyenlerin görüĢlerinden yola çıkmak, çalıĢmada 

temel aldığımız Gérard Genette‟nin anlatıbilimsel yöntemini tamamlar bir iĢlev 

görmüĢtür. Diğer taraftan değerlendirdiğimiz postmodern romanların her Ģey gibi 

anlatıbilimsel analize karĢı da çok direngen olduğu anlaĢılmıĢtır. Anlatıcının 

varlıkbilimsel açıdan problematik olması, özerk bilinç sunumlarının “ben” anlatıcılı 

metinlere benzerliği, anlatıcının bir yandan metin dıĢına itilmesi diğer yandan 

geleneksel anlatıcı tipolojisine dönüĢ, belli bir merkezden yoksun çoklu-

anlatıcı/çoklu-perspektif ve çok sayıda özerk bilinç sunumları, metinlerarasılık, 

üstkurmaca tekniğiyle anlatıcının kurmaca ile gerçek arasında durması gibi durumlar, 

postmodern anlatıların sadece anlatıbilimsel yöntemlerle analiz edilmesini, neredeyse 

imkansız hale getirmiĢtir. Bu bakımdan yazarın ölümü, metinlerarasılık, üstkurmaca 

gibi konulara değinmeden postmodern romanlardaki anlatı durumunu ortaya koymak 

çok yüzeysel ve derinlikten yoksun bir analiz olacaktı.  

Son olarak söylemek gerekir ki günümüzde postmodern romanın ötesinde çok 

daha deneysel romanlar yazılmaktadır. Bu romanların anlatıbilimsel analizi, 

halihazırdaki yöntemlerle eksik kalacaktır. Bu bakımdan anlatıbilimin yeni edebi 

anlayıĢlar, arayıĢlar ve deneysel çalıĢmalara uygun yeni yaklaĢımlar ortaya koyması 

kaçınılmaz olacaktır.   

 

 

 

 

 



293 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Açıkyıldız ġengül, Birgül (2015). Ezidiler Bir Toplumun Kültürün ve Dinin Tarihi. 

Zülal Kılıç (Çev.). Ġstanbul: Alfa Yayınları. 

Adak, Abdurrahman (2013). Destpêka Edebiyata Kurdî ya Klasîk. Stenbol: WeĢanên 

Nûbihar. 

Ahmadzadeh, H. (2015). Stylistic and thematic changes in the Kurdish novel. Marie 

Carlson, IngaBrandell ve Önver A. Çetrez. Borders and the Changing 

Boundaries of Knowledge Ġçinde (219-239). Ġstanbul: Swedish Research 

Institute in Istanbul, Vol. 22 

Ahmedzade, HaĢim (2011). Romana Kurdî û Nasname. Stembol: WeĢanên Avesta. 

Ahmedzade, HaĢim, (2004). Ulus ve Roman Fars ve Kürt Anlatısal Söylemi Üzerine 

Bir Çalışma. Azad Zana Gündoğan (Çev.). Ġstanbul: Pêrî Yayınları. 

Aksoy-Sheridan, R. Aslıhan (2009). Kurmaca Anlatıcısını Tanımlama Sorunu (23-

41). Kritik. S. 3.  

AktaĢ, ġerif (2000). Roman Sanatı ve Roman İncelemesine Giriş. Ankara: Akçağ 

Yay.  

Aktulum, Kubilây (2000). Metinlerarası İlişkiler (2. Baskı). Ankara: Öteki Yayınları. 

Akyüz, Kenan (1995). Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860-1923. Ġstanbul: 

Ġnkılâp Kitabevi. 

Alan, Remezan (2009). Bendname Li ser Ruhê Edebiyatekê. Stenbol: Avesta. 

Alan, Remezan (2019). Keşkûl. Stenbol: WeĢanên Peywend. 

Allison, Christine (2014). Otobîyografî, Serborî û Romana Kurdî: Erebê ġemo û 

Peyrewên Wî (133-152). Wêje û Rexne. S. 2. 

Altınkılıç, Ümran (2017). Pirsgirêka Ragihandina Axaftinê di Romana Kurdî de. 

Diyarbakır: (e-şarkiyat) Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi.  



294 
 

Altınkılıç, Ümran (2019). Vêgerana Kesê Duyem di Edebiyata Kurdî de. Nûbihar 

Akademi. C. 4. S. 12. (55-70).  

Ansgar F., Nünning (2005). Reconceptualizing Unreliable Narration: Synthesizing 

Cognitive and Rhetorical Approaches. James Phelan & Peter J. Rabinowitz 

(Ed.). A Companion to Narrative Theory, Ġçinde. UK: Blackwell 

Publishing. 

Ansgar, Nünning (2010). Reliability. David Herman, Manfred Jahn & Marie-Laure 

Ryan (Ed.). Routledge Encyclopedia of Narrative Theory. Ġçinde. Newyork:  

Routledge. 

Antakyalıoğlu, Zekiye (2013). Roman Kuramına Giriş. Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Aristoteles (2007). Poetika. Ġsmail Tunalı (Çev.). (15. Basım). Ġstanbul: Remzi 

Kitabevi.  

Aycan, Kevser, Saroğlu, AĢkım (2017). Herkesin İçinde Maceracı Bir Sinbad ve 

Keşfedilmeyi Bekleyen Issız Bir Ada Vardır. Özcan Yüksek ile Söyleşi.  

Egoist.com, https://egoistokur.com/ozcan-yuksek-biz-olum-yasami-merak-

ettigi-icin-yasariz/  

Aydınoğlu, Selin (2008). Harold Pinter ve ”Dağ Dili”, Selin Aydınoğlu, 

https://www.art-izan.org/artizan-arsivi/harold-pinter-ve-dag-dili/ 

Aytaç, Gürsel (2003). Genel Edebiyat Bilimi. Ġstanbul: Say yayınları. 

Baksî, Mahmut (2018). Hêlîn. (çapa 2). Diyarbakır: WeĢanên Lîs.  

Bar-El, Yair, Durst, Rimona, Katz, Gregory, Zislin, Josef ve diğerleri (2018). 

”Jerusalem Syndrome”. https://www.cambridge.org/core/journals/the-

british-journal-

ofpsychiatry/article/jerusalemsyndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FE

B8CB756D9  

Barthes, Roland (2013). Dilin Çalışma Sesi. AyĢe Ece, Necmettin Kâmil Sevil, Elif 

Gökteke (Çev.). Ġstanbul: YKY. 

Bavê Nazê (2016). Miriyê Heram. (2. Baskı). Diyarbakır: WeĢanên Lîs. 

Benjamin, Walter (2012). Son Bakışta Aşk Walter Benjamin‟den Seçme Yazılar. (6. 

Baskı). Nurdan Gürbilek (Haz.). Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Bennett, Andrew α Royle, Nicholas (2018). Edebiyat, Eleştiri ve Kurama Giriş. 

Deniz Tekin (Çev.). Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Beyad, Maryam. Reading Narrative: The Implications of Using Focalization 

inNarrativeFiction.https://www.researchgate.net/publication/228379979_R

eading_Narrative_The_Implications_of_Using_Focalization_in_Narrative_

Fiction, 

https://egoistokur.com/ozcan-yuksek-biz-olum-yasami-merak-ettigi-icin-yasariz/
https://egoistokur.com/ozcan-yuksek-biz-olum-yasami-merak-ettigi-icin-yasariz/
https://www.art-izan.org/artizan-arsivi/harold-pinter-ve-dag-dili/
https://www.cambridge.org/core/journals/the-british-journal-ofpsychiatry/article/jerusalemsyndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FEB8CB756D9
https://www.cambridge.org/core/journals/the-british-journal-ofpsychiatry/article/jerusalemsyndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FEB8CB756D9
https://www.cambridge.org/core/journals/the-british-journal-ofpsychiatry/article/jerusalemsyndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FEB8CB756D9
https://www.cambridge.org/core/journals/the-british-journal-ofpsychiatry/article/jerusalemsyndrome/2ECCD42AFB48D3C7AB8A5FEB8CB756D9


295 
 

Birkan, Tuncay (2008). SunuĢ. Jameson, Fredric,  Orhan Koçak, Tuncay Birkan 

(Der.), Modernizm İdeolojisi Edebiyat Yazıları Kemal Atakay, Tuncay 

Birkan (Çev.) Ġçinde (7-29). Ġstanbul: Metis Yayınları.  

Blau, Joyce (2017). Kürt Edebiyatı. Joyce Blau, Sandrine Alexie, Shahab Vali, Amr 

Taher Ahmed, Ahmed Hashimzadeh, EstelleAmy de la Bréteque, Geoffrey 

Haig, Mustafa Dehqan,. Kürt Edebiyatı Ġçinde (11-42). Heval Bucak 

(Çev.). Ġstanbul: Avesta Yayınları. 

Bodur, Ekin (2009). Modern Kürt Romanında Bir Kurucu Yazar: Mehmed Uzun. 

YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü KarĢılaĢtırmalı Edebiyat Yüksek Lisans Programı. 

Booth, Wayne C. (2012). Kurmacanın Retoriği. Bülent O. Doğan (Çev.). Ġstanbul: 

Metis Yay. 

Booth, Wayne, C. (2004). BakıĢ Açısı ve Kinaye Mesafesi. Philip Stevick, Roman 

Teorisi (2. Baskı)Ġçinde. (82-100). Sevim Kantarcıoğlu (Çev.). Ankara: 

Akçağ Yayınları. 

Boyîk, Eskerê (2012). Çanda Kurdên Sovêtê. Stenbol: WeĢanên Deng. 

Celîl, Celîlê (2007). Kürt Halk Tarihinden 13 İlginç Yaprak. Hasan Kaya (Çev.). 

Ġstanbul: Evrensel Yayınları.  

Chatman, Seymour (1980). Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and 

Film. Ithaca and London: Cornell University Press. 

Chatman, Seymour (2009). Öykü ve Söylem: Filmde ve Kurmacada Anlatı Yapısı. 

Özgür Yaren (Çev.). Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Cobley, Paul (2005). Narratology. 

Cohn, Dorrit ([1957]2008). Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu. 

Ferit Burak Aydar (Çev.). Ġstanbul: Metis Yay. 

Coste, Didier & Pier, John (2009). Narrative Levels. Peter Hühn, John Pier, Wolf 

Schmid & Jörg Schönert (Ed.). Handbook of Narratology Ġçinde (295-308). 

Berlin: Walter de Gruyter. 

CuĢa, Hasan (2017). Adalet Ağaoğlu‟nun Dar Zamanlar Dörtlemesine Anlatıbilimsel 

Bir Yaklaşım. YayımlanmamıĢ Doktora Tezi. Çukurova Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı. 

Çetin, Nurullah (2005). Roman Çözümleme Yöntemi. Ankara: Öncü Kitap. 

ÇetiĢli, Ġsmail (2006). Batı Edebiyatında Akımlar (7. Baskı). Ankara: Akçağ 

Yayınları. 



296 
 

Çıraklı, Mustafa Zeki (2015). Anlatıbilim: Kuramsal Okumalar. Ankara: Hece 

Yayınları. 

Demir, Yavuz (2002). İlk Dönem Türk Hikayelerinde Anlatıcılar Tipolojisi. Ġstanbul: 

Dergâh yayınlar. 

Demiryürek, Meral (2013). Kurgusal Metinlerde Ġkinci KiĢili Anlatıcı ve BakıĢ Açısı 

(119-139). FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi. S. 2. 

Güz.  

DerviĢcemaloğlu, Bahar (2014). Anlatıbilime Giriş. Ġstanbul: Dergâh Yay. 

DerviĢcemaloğlu, Bahar (2019). Metalepsis Üzerine (141-154). Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. S. 66. Eylül 2019. Erzurum. 

DilgeĢ, Felat (2012). Celadet Alî Bedirxan ve Hawar Ekolü (49-62). Vecdi Erbay 

(Der.). İnatçı Bir Bahar Kürtçe ve Kürtçe Edebiyat Ġçinde. Ġstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Dost, Jan (2012). Mijabad. (Çapa 2). Stenbol: WeĢanên Avesta. 

Eagleton, Terry (2011). Edebiyat Kuramı: Giriş. Tuncay Birkan (Çev.). Ġstanbul: 

Ayrıntı Yay. 

Eagleton, Terry (2015). Edebiyat Nasıl Okunur. Elif Ersavcı (Çev.). Ġstanbul: ĠletiĢim 

Yayınları.  

Ecevit, Yıldız (2006). Türk Romanında Postmodernist Açılımlar (4. Baskı). Ġstanbul: 

ĠletiĢim Yayınları. 

Eco, Umberto (2015). Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti. Kemal Atakay (Çev.). 

Ġstanbul: Can Sanat Yay. 

Eco, Umberto (2016). Açık Yapıt (3. Basım). Tolga Esmer, (Çev.). Ġstanbul: Can 

Sanat Yayınları. 

Eedo, Ali Chooqee. Are Novels Written by Kurdish Novelists in Arabic, Persian and 

Turkish Considered Kurdish Products in Terms of Content?. International 

Journal of Kurdish Studies, 1(2). 

Eliot, T. S. (2004). Welatê Bejî û Deh Koroyên „The Rock‟ê. Kawa Nemir (Çev.). 

Stenbol: WeĢanên Bajar. 

Erkman-Akerson (2019). Edebiyat ve Kuramlar (4. Baskı). Ġstanbul: Ġthaki. 

Erkman-Akerson, Fatma (2005). Göstergebilime Giriş. Ġstanbul: Multilingual. 

Eroglu, Înan (2019). Hevpeyvîn bi Ciwanmerd Kulek re “Bîranînên Min ji ku Bin 

Çîrok û Romanên min jî ji Wir in” (4-11). Kovara Kitêb Huner û Çandê 

KUND. 6 (2). 



297 
 

Eroğlu, Yunus (2010). Otobês. Stenbol: WeĢanên Lîs. 

Esen, Nüket (2020). Modern Türk Edebiyatı Üzerine Okumalar (Gözden GeçirilmiĢ 

ve GeniĢletilmiĢ Basım). Ġstanbul: ĠletiĢim Yayınları. 

Filizok, Rıza. “Söylem (Discours) ve Anlatı (Recit) Üzerine”. http://www.ege-

edebiyat.org/docs/604.pdf. 

Fludernik, Monika (2009). An İntroduction to Narratology. Patricia Häusler-

Greenfield & Monika Fludernik (Çev.). Newyork: Routledge. 

Forster, E.M. (2019). Roman sanatı. Ünal Aytür (Çev.). Ġstanbul: Milenyum 

Yayınları. 

Foucault, Michel (2016). Sonsuza Giden Dil Seçme Yazılar 6 (2. Baskı). Ferda 

Keskin & Ömer Albayrak (Haz.). IĢık Ergüden (Çev.). Ġstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Friedman, Norman (1955). Point of View in Fiction: The Development of a Critical 

Concept (1160-1184). Modern Language Association. Vol. 70. No. 5. 

Friedman, Norman (2004). Romanda BakıĢ Açısı: EleĢtiri Kavramının GeliĢmesi 

(100-125). Roman Teorisi (2. Baskı) Ġçinde. Sevim Kantarcıoğlu (Çev.). 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

Fulford, Robert (2017). Anlatının Gücü: Kitle Kültürü Çağında Hikayecilik. Ezgi 

Kardelen (Çev.). Ġstanbul: Kolektif. 

Fusillo, Massimo (2012). Edebiyatta Estetik. Fisun Demir (Çev.). Ankara: Dost 

Kitabevi. 

Gasset, José Ortega Y, (2013). Sanatın İnsansızlaştırılması ve Roman Üstüne 

Düşünceler. Neyyire Gül IĢık (Çev.). Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Genette, Gérard (1990). Narrative Discourse Revisited. Jane E. Lewin (Çev.). Ithaca-

Newyork: Cornell University Press. 

Genette, Gérard [1972] 2011. Anlatının Söylemi. Ferit Burak Aydar (Çev.). Ġstanbul: 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Hassanpour, Amir (2005). Kürdistan‟da Milliyetçilik ve Dil 1918-1985. Bingöl, 

Ġbrahim, Gündoğan, Cemil (Çev.). Ġstanbul: Avesta. 

Hawthorn, Jeremy (2014). Roman Analizi. Ufuk Köse, Özge GümüĢ, Özcan Bayrak 

(Çev.). Ġstanbul: Kesit Yayınları. 

Hejarê ġamil (2005). “Sovyet Kürtleri” Hakkında Tarihi ve Güncel İncelemeler 

Diaspora Kürtleri. Ġstanbul: Pêrî Yayınları. 

Hesenê Metê (2006). Tofan. (2. Basım). Stenbol: Avesta. 



298 
 

Hitchcock, Louise A. (2013). Kuramlar ve Kuramcılar Çağdaş Düşüncede Antik 

Edebiyat. Seda PekĢen (Çev.). Ġstanbul: ĠletiĢim Yayınları. 

Jahn, Manfred (2010). Focalization. David Herman, Manfred Jahn & Marie-Laure 

Ryan (Ed.) Routledge Encyclopedia of Narrative Theory Ġçinde. Newyork: 

Routledge. 

Jahn, Manfred (2015). Anlatıbilim: Anlatı Teorisi El Kitabı. Bahar DerviĢcemaloğlu 

(Çev.). Ġstanbul: Dergah Yay. 

James, Henry (2004). Roman Sanatı (57-63). Philip Stevick. Roman Teorisi (2. 

Baskı) Ġçinde. Sevim Kantarcıoğlu (Çev.). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kan, GüneĢ (2019). Îmaja Ermenî di Romanên Kurdî yên Sovyetê de. Stenbol: 

Peywend. 

Kefeli, Emel (2014). Batı Edebiyatında Akımlar (2. Baskı). Ġstanbul: Dergâh 

Yayınları. 

Kıran, Zeynel & (Eziler) Kıran, AyĢe (2011). Yazınsal Okuma Süreçleri. Ankara: 

Seçkin Yay. 

Klages, Mary. Postmodernism. 

https://www.webpages.uidaho.edu/~sflores/KlagesPostmodernism.html. 

Kula, Onur Bilge. Yazar ve Yapıt Nasıl Tanımlanabilir (I). 

https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-i-prof-

dr-onur-bilge-kula/ 

Kula, Onur Bilge. Yazar ve Yapıt Nasıl Tanımlanabilir (II). 

https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-ii-prof-

dr-onur-bilge-kula/ 

Kulamshaeva, Baktygul (2009). Kurmaca Yazar ve Anlatıcı Kavramlarına Anlatı 

Bilimsel YaklaĢım. Turkish Studies, International Periodical For the 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic. Volume 4. 8 Fall 

2009. 

Kulek, Ciwanmerd (2015). Otobês (çapa 2.). Stenbol: WeĢanên Avesta. 

Kundera, Milan ((2014). Roman Sanatı (5. Baskı). Aysel Bora (Çev.). Ġstanbul: Can 

Sanat Yayınları.  

Kurij, Seyidxan (1995). Nivîskarê Kurd Mehmed Uzun re Hevpeyvînek. Mehmed 

Uzun (1996). Ziman û Roman Ġçinde. Stockholm: WeĢanên Çanda Nûjen. 

LaleĢ, Lal (2012). Türkiye‟de Kürtçe Edebiyat. Vecdi Erbay (Der.). İnatçı Bir Bahar 

Kürtçe ve Kürtçe Edebiyat Ġçinde. Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Lodge, David (2013). Kurgu Sanatı. Aytaç Ören (Çev.). Ankara: Hece Yayınları. 

https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-i-prof-dr-onur-bilge-kula/
https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-i-prof-dr-onur-bilge-kula/
https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-ii-prof-dr-onur-bilge-kula/
https://www.edebiyathaber.net/yazar-ve-yapit-nasil-tanimlanabilir-ii-prof-dr-onur-bilge-kula/


299 
 

Lodge, David (2017). Bilinç ve Roman. Aytaç Ören (Çev.). Ankara: Hece Yayınları.  

MacKay, Marina (2018). Roman Nedir?. Fazilet Akdoğan Özdemir (Çev.). Ġstanbul: 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Margolin, Uri (2014). Narrator. Peter Hühn, John Pier, Wolf Schmid & Jörg 

Schonert (Ed.). The Living Handbook of Narratology Ġçinde. Hamburg 

University. https://www.lhn.uni-hamburg.de/node/44.html. 

Mccaffery, Larry (2016). Üstkurgu Sanatı. Aytaç Ören (Der. ve Çev.) Üstkurgu / 

Üstkurmaca Üzerine. Ġçinde. Ankara: Hece Yayınları.   

McHale, Brian (2004), Postmodernist Fiction, London and New York: Routledge.  

Meister, Jan Christoph (2009). Narratology. Peter Hühn, John Pier, Wolf Schmid & 

Jörg Schönert (Ed.). Handbook of Narratology Ġçinde. Berlin: Walter de 

Gruyter. 

Moran, Berna (2003). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri (11. Baskı). Ġstanbul: ĠletiĢim 

Yayınları. 

Moran, Berna (2003). Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1: Ahmet Mithat‟tan A. H. 

Tanpınar‟a (15. Baskı). Ġstanbul: ĠletiĢim Yay. 

Moran, Berna (2018). Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 3: Sevgi Soysal‟dan Bilge 

Karasu‟ya (19. Baskı). Ġstanbul: ĠletiĢim Yayınları. 

Narrated by the dead: Five of the best. 

https://crimefictionlover.com/2016/07/narrated-by-the-dead-five-of-the-

best/ 

Nehayî, Eta (2012). Gulên Şoran Li Pey Qedereke Winda. Ji soranî bo Kurmancî 

Besam Mistefa. Stenbol: WeĢanên Avesta. 

Niederhoff, Burkhard (2009). Focalization. Peter Hühn, John Pier, Wolf Schmid & 

Jörg Schönert (Ed.). Handbook of Narratology Ġçinde. Berlin: Walter de 

Gruyter. 

Niederhoff, Burkhard (2009). Perspective/Point of View. Peter Hühn, John Pier, 

Wolf Schmid & Jörg Schönert (Ed.). Handbook of Narratology Ġçinde. 

Berlin: Walter de Gruyter. 

Nünning, Ansgar (2009). Surveying Contextualist and Cultural Narratologies: 

Towards an Outline of Approaches, Concepts and Potentials. Sandra 

Heinen, Roy Sommer, (Ed.). Narratology in the Age of Cross-Disciplinary 

Narrative Research Ġçinde. Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

Omar, Ameen Abdulqader (2016). The Iraqi Kurdish Novel, 1970-2011: A Genetic-

Structuralist Approach. YayımlanmamıĢ Doktora Tezi. to the University of 



300 
 

Exeter as a thesis for the degree of Doctor of Philosophy in Kurdish 

Studies. 

Onega, Susana & Landa, José Angel García (2002). Anlatıbilime Giriş. Yurdanur 

Salman-Deniz Hakyemez (Çev.). Ġstanbul: Adam Yay. 

Özmen, ġener (2014). Gramera Bêhizûr. (5. Baskı). Diyarbakır: WeĢanên Lîs. 

Palmer, Alan (2010). Thought and Conscıousness Representation (Literature). David 

Herman, Manfred Jahn & Marie-Laure Ryan (Ed.). Routledge 

Encyclopedia of Narrative Theory Ġçinde. Newyork: Routledge. 

Pamuk, Orhan (2011). Saf ve Düşünceli Romancı. Ġstanbul: ĠletiĢim Yay. 

Parla, Jale (2012). Don Kişot‟tan Bugüne Roman (11. Baskı). Ġstanbul: ĠletiĢim 

Yayınları. 

Parla, Jale (2017). Don Kişot Yorum Bağlam Kuram. Ġstanbul: ĠletiĢim Yayınları. 

Phelan, James & Boooth, Wayne C. (2010). Narrator. David Herman, Manfred Jahn 

& Marie-Laure Ryan (Ed.) Routledge Encyclopedia of Narrative Theory 

Ġçinde. Newyork: Routledge. 

Phelan, James. Narrative Theory, 1966–2006: A Narrative. 

Pier, John (2009). Metalepsis. Peter Hühn, John Pier, Wolf Schmid  & Jörg Schönert 

( Ed.). Handbook of Narratology Ġçinde. Berlin: Walter de Gruyter. 

Platon (2011). Devlet. Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz (Çev.). Ġstanbul: Türkiye 

ĠĢ Bankası. 

Prince, Gerald (1982). Narratolology: The Form and Functioning of Narrative. 

Berlin- Newyork- Amsterdam: Mouton Publishers. 

Prince, Gerald (2010). Point of View (Literary). David Herman, Manfred Jahn & 

Marie-Laure Ryan (Ed.). Routledge Encyclopedia of Narrative Theory 

Ġçinde. New York: Routledge. 

Purçak, Mehmet Emin (2020). Xebateke Bîbliyografîk ji bona Romanên Kurmancî 

(1-28). Kovara Kurdinameyê ya Navnetewî. S. 3. 

Ranciere, Jacques (2016). Suskun Söz. AyĢe Deniz Temiz (Çev.). Ġstanbul: Monokl 

Yayınları. 

Rehîmê Qazî (2007). Pêşmerge. Stenbol: WeĢanên Lîs. 

Rifat, Mehmet (2008). XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 2. Temel 

Metinler (3. Baskı). Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  



301 
 

Rifat, Mehmet (2012). Entelektüel Anlatıyı mı Savunuyorum?. Ġstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Rifat, Mehmet (2013). XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 1. Tarihçe 

ve Eleştirel Düşünceler (5. Baskı). Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Rimmon-Kenan, Shlomith (2005). Narrative Fiction: Contemporary Poetics 2nd 

Edition. London and Newyork: Roudledge.  

Rojbiyanî, Fener (1993). Nivîskarî û Romana Kurdî. Mehmed Uzun (1996). Ziman û 

Roman Ġçinde. Stockholm: WeĢanên Çanda Nûjen. 

Safiye Akdeniz. Hikaye ve Romanda „Anlatıcı‟ya Göre Metin Tipleri BakıĢ Açısı ve 

Odaklanma. http://www.ege-edebiyat.org/wp/?p=825. 

Sağlık, ġaban (2014). Hikaye/Anlatı/Yorum. Ankara: Hece Yayınları. 

Sarı, Ahmet (2007). Orhan Pamuk‟un “Benim Adım Kırmızı” Adlı Romanıyla 

Ulrich Plenzdorf‟un “Genç W‟nin Yeni Acıları” Adlı Romanlarında Ölü-

Anlatıcı (Nekro-Narratör) Tutum (99-112). A.Ü. Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi. Sayı 34. Erzurum 2007. 

Scalbert Yücel, Clémence (2018). Kürt Edebiyatının Anatomisi. Yeraz Der 

Garabedyan (Çev.). Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Schmid, Wolf (2010). Narratology: An Introduction. Berlin: de Guyter. 

Scholes, Robert & Kellogg, Robert (1966). The Nature of Narrative. New York: 

Oxford University Press. 

Shen, Dan (2013). Unreliability. Peter Hühn, Jan Christoph Meister, John Pier & 

Wolf Schmid (Ed.). The Living Handbook of Narratology Ġçinde. Hamburg 

University. https://www.lhn.uni-hamburg.de/node/66.html. 

Sládek, Ondrej (2014). Prag Ekolü‟nün Yapısalcı Poetikası ve Geçirdiği Dönüşüm. 

Bahar DerviĢcemaloğlu (Çev.). Ġstanbul: Dergah Yayınları.  

Sözen, Mustafa (2008). Anlatıcı Kavramı, Sinematografide Anlatıcı Tipolojisi ve 

Örnek Çözümlemeler. Selçuklu Üniversitesi İletişim Fakültesi Akademik 

Dergisi. sayı 5. yıl 2. 

Stanzel, Franz K. (1997). Roman Biçimleri. Fatih TepebaĢılı (Çev.). Konya: Çizgi 

Kitabevi. 

Stevick, Philip (2004). Roman Teorisi (2. Baskı). Sevim Kantarcıoğlu (Çev.). 

Ankara: Akçağ Yayınları. 

Sun, Hasan (2014). Kürt Romanında Travma ve Psiko-Politik Çevrelenmişlik: 

2000‟den Sonra Yazılan Kürt Romanı. YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans 



302 
 

Tezi. Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü KarĢılaĢtırmalı 

Edebiyat Yüksek Lisans Programı. 

Suvağci, Ġlyas (2021). Lêkolînek li ser Komên Xwendinê yên Kurdî. The Journal of 

Mesopotamian Studies. C. 6. S.1. 

ġen, Can (2017). Edebi Bir Tür Olarak Tiyatroda Anlatıcı Meselesi. Bartın 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. 2(2). 

Tefrika Yoluyla Yayımlanan Türk Romanları. 
http://edebiyat.k12.org.tr/listeler/Tefrika+Yoluyla+Yay%C4%B1mlanan+T%C3%B
Crk+Romanlar%C4%B1/6 

Tekin, Mehmet (2004). Roman Sanatı: (romanın unsurları) 1 (4. Baskı). Ġstanbul: 

Ötüken Yay. 

Têmûrê Xelîl (2014). Antologiya 35 Helbestvan û Nivîskarên Kurdên Sovyeta Berê. 

Îzmîr: WeĢanên Na.  

Todorov, Tzvetan (2008). Poetikaya Giriş. Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Toolan, Michael (2001). Narrative: A Critical Linguistic Introduction Second 

Edition. London and Newyork: Routledge. 

Tosinê ReĢîd (2012). Sovyetler Birliği„nde Kürt Edebiyatı. Vecdi Erbay (Der.). 

İnatçı Bir Bahar Kürtçe ve Kürtçe Edebiyat Ġçinde. Ġstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Tutumlu, Reyhan (2002). Anlatı Bilimi Açısından Roman-Sinema Etkileşimi ve Bir 

Uygulama: Anayurt Oteli. YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Türk 

Edebiyatı Bölümü. Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Tutumlu, Reyhan (2010). Yaşamasız Yazabilmek Vüs‟at O. Bener‟in Yapıtlarına 

Anlatıbilimsel Bir Yaklaşım. Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Uzun, Mehmed (1996). Ziman û Roman. Stockholm: WeĢanên Çanda Nûjen. 

Uzun, Mehmed (2011). Destpêka Edebiyata Kurdî (çapa 3). Ġstanbul: Ġthaki. 

Üstündağ, Seren (2019). At The Intersection Of Center And Periphery: Kurdish 

Language In The Turkish Monolingual Sphere. YayımlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi. Department of Turkish Literature Ġhsan Doğramacı Bilkent 

University. 

Watt, Ian (2007). Romanın Yükselişi Defoe Richardson ve Fielding Üzerine 

İncelemeler. Ferit Burak Aydar (Çev.). Ġstanbul: Metis Yayınları. 

Waugh, Patricia (2001). Metafiction The Theory and Practice of Self-Conscious 

Fiction. London and New York: Routledge. 

http://edebiyat.k12.org.tr/listeler/Tefrika+Yoluyla+Yay%C4%B1mlanan+T%C3%BCrk+Romanlar%C4%B1/6
http://edebiyat.k12.org.tr/listeler/Tefrika+Yoluyla+Yay%C4%B1mlanan+T%C3%BCrk+Romanlar%C4%B1/6


303 
 

Weinstein, Philip (2005), Unknowing the Work of Modernist Fiction, Ithaca and 

London: Cornell University Press. 

Wood, James (2010). Kurmaca Nasıl İşler?. Ekin Bodur (Çev.). Ġstanbul: Ayrıntı 

Yay. 

Woolf, Virginia (2013). Bir Okur Olarak Edebiyat 1. Selin Beyhan (Çev.). Ġstanbul: 

Alakarga Yayınevi. 

Xakî, Gurgîn (2014). Qiset û ġiûra Zimanî di Otobêsa Yunus Eroğlu de (28-37). 

Wêje û Rexne. 1 (1). 

Yıldız, Pınar (2020). Sey Yew Romanê Verênî Kilama Pepûgî ser o Analîzek (74-

97). The Journal of Mesopotamian Studies. C. 5. Özel Sayı: Zazaca ve 

Zazalar: Edebiyat, Kültür ve Dil. 

Yılmaz, Maruf (2017). Serbilindî û Serkeftina Romana Kurdî. Ġstanbul: WeĢanên Ar.   

Yûsiv, Helîm (2011). Romana Kurdî (kurmancî û zazakî 1930-2010). Amed: 

WeĢanên Ronahî. 

Yücel, Tahsin (2005). Yapısalcılık. Ġstanbul: Can Sanat Yayınları.  

        

     

   

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



304 
 

 

  

 


