
i 
 

 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

TÜRKİYE’DE KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELEDE 

SİVİL TOPLUMUN YERİ: 

MOR ÇATI KADIN SIĞINAĞI VAKFI VE ŞEFKAT-DER ÖRNEĞİ 

 

 

Büşra ÖZEN 

1230209576 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Songül SALLAN GÜL 

 

 

 

ISPARTA – 2015



i 
 

 

TEZ SAVUNMA TUTANAĞI 

 

  



ii 
 

YEMİN METNİ 

 

  



iii 
 

TEŞEKKÜR 

Çalışmamın başından sonuna kadar bütün sabrıyla korkularıma ve heyecanıma 

anlayış gösteren, çalışmamın şekillenmesinde ve tamamlanmasında tecrübe ve 

birikimlerini benimle paylaşan,  desteğini her daim hissettiğim sayın danışman hocam 

Prof. Dr. Songül Sallan Gül’e, çalışmamın alan bulgularının yorumlanmasında desteğini 

esirgemeyen, tecrübe ve birikimini benimle paylaşarak heyecanımı yenmemi sağlayan 

Arş. Gör. Özlem Kahya Nizam’a, yüksek lisans eğitimim boyunca deneyim ve 

bilgilerini paylaşarak yol gösteren Doç. Dr. Cevdet Yılmaz’a, çalışmamın 

değerlendirme sürecinde değerli yorumlarını paylaşarak çalışmama katkı sağlayan Doç. 

Dr. H. Eylem Kaya ve Yrd. Doç. Dr. Cem Ergun’a teşekkür ederim. 

Bugüne kadar yaşamımın her anında yanımda olan ve yapmak istediğim her şeyi 

destekleyen,  çalışma boyunca anlayışlarını esirgemeyen annem Yücel Özen’e, babam 

Ziya Özen’e, abim İlkay Özen’e ve eşi Cemre Özen’e sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

Ayrıca bu süreçte hem arkadaşım olarak yanımda olan hem de akademik deneyimlerini 

benimle paylaşan Merve Sezer’e, ismini burada sayamadığım ancak bu süreçte anlayış 

ve destekleriyle varlıklarını hissettiren dostlarıma teşekkür ederim.  

Son olarak çalışmamın alan verilerinin elde edilmesinde sağladıkları katkıdan 

dolayı Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der gönüllülerine, değerli zamanlarını 

ayırdıkları ve kadına yönelik aile içi şiddet gibi önemli bir toplumsal sorunla mücadele 

ettikleri için sonsuz teşekkürler. 

 

        Büşra Özen 

        Isparta- Aralık 2015 



iv 
 

ÖZEN, Büşra, Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadelede Sivil Toplumun 

Yeri: Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Isparta, 

2015. 

ÖZET 

Kadına yönelik aile içi şiddet, dünyanın birçok yerinde olduğu gibi Türkiye’de 

de farklı türleriyle yaşanmaya devam bir insan hakkı ihlalidir. Uluslararası anlaşmalar 

devletlere toplumsal cinsiyet eşitliğini sağlama, kadına yönelik aile içi şiddeti önleme 

noktasında önemli sorumluluklar yüklemektedir. Türkiye’de CEDAW ve İstanbul 

Sözleşmesi gibi önemli anlaşmaları imzalamış bir ülke olarak kadın politikaları 

üretmekle yükümlüdür. Ancak günümüzde kadına yönelik aile içi şiddet sorunu 

önlenmek yerine kadına yönelik aile içi şiddetin en ağır biçimi olan kadın cinayetleri 

şeklinde artış göstermekte, kadınlar geleneksel cinsiyet rollerine direndikleri için 

yaşamlarını kaybetmektedir. Dolayısıyla hem aile odaklı üretilen kamusal politikaların 

hem de kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden STK çalışmalarının ataerkillik ve 

toplumsal cinsiyet eşitliği bağlamında analiz edilmesi şiddete müdahale ve şiddeti 

önleme noktasında önem taşımaktadır. Çünkü üretilen politikaların şiddetin ardında 

yatan nedenleri sorgulaması gerekmektedir. Aksi takdirde cinsiyet eşitsizliğinin yeniden 

üretildiği bir sistemde kadına yönelik aile içi şiddeti önlemek mümkün olmamaktadır. 

Bu çalışma içerisinde, feminist ve muhafazakar perspektiften kadına yönelik aile 

içi şiddet olgusunu sorgulayan ve mücadele çalışmaları yürüten Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der değerlendirilmiştir. Kadına yönelik aile içi şiddeti 

ataerkillik doğrultusunda açıklayan iki STK’nın kadına yönelik aile içi şiddetle ve 

özelinde kadın cinayetleriyle mücadele süreçleri ataerkillik ve toplumsal cinsiyet rolleri 

göz önünde bulundurularak sorgulanmıştır. 2015 yılında tamamlanan araştırmanın alan 

sürecine Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’ndan 7 ve Şefkat-Der’den 7 olmak üzere 

toplam da 14 gönüllü katılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet, Kadın Cinayetleri, Toplumsal 

Cinsiyet, Ataerkillik, Feminizm  

 



v 
 

OZEN, Busra, The Role of Civil Society to Prevent Domestic Violence Against Women 

in Turkey: Example of Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı and Şefkat-Der, Master Thesis, 

Isparta, 2015. 

ABSTRACT 

Domestic violence against women in Turkey  ,as in many of the country around 

the world, is a  violation of human rights. International agreements give responsibilties 

to goverments about maintaning the equalty of gender and preventing domestic violence 

against women. Signing the agreement of CEDAW and Istanbul, Turkey has 

responsibilities to provide policies for women. However, nowadays, instead of 

preventing the domestic violence against women, the rate of domestic violence 

especially the rate of murder,which is the severest of domestic violence, has been 

increased dramaticly and women are murdered because of resisting against traditional 

gender role. So in the context of patriarchy and gender equality, both public policies 

focuse on family and NGO's projects interfere domestic violence against women are 

very important to be analyzed for the purpose of preventing and interfering domestic 

violence. Because policies need to question the reasons of violence. Otherwise, it is not 

possible to prevent domestic violence against women in a system which recreates the 

inequality of gender. 

 In this project, from the feminist and conservative perspectives, Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı and Şefkat-Der, which both question domestic violence against women 

and try to prevent, are evaluated. Taking patriarchy and gender role into consideration,  

two NGO's process of domestic violence against women, especially murder ,acording to 

which one of the main reason of domestic violence is patriarchal system, are questioned. 

Inclueding 7 from Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı and 7 from Şefkat-Der, 14 voluntaries 

participated.  

Key Words: Domestic Violence Against Women, Femicide, Gender, Patriarchy, 

Feminism 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

  

TEZ SAVUNMA TUTANAĞI ......................................................................................... i 

YEMİN METNİ ................................................................................................................ ii 

TEŞEKKÜR ..................................................................................................................... iii 

ÖZET................................................................................................................................ iv 

ABSTRACT ...................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................ vi 

KISALTMALAR ............................................................................................................. ix 

TABLOLAR ..................................................................................................................... x 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 20 

ÇALIŞMANIN KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVESİ ................................. 20 

1.1 KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUYLA İLİŞKİLİ OLARAK 

TEMEL ALINAN KAVRAMLAR ............................................................................. 20 

1.1.1  Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet ..................................................................... 20 

1.1.2  Ataerkillik ...................................................................................................... 23 

1.1.3 Şiddet .............................................................................................................. 26 

1.1.3.1 Kadına Yönelik Şiddet ............................................................................. 27 

1.1.3.2  Aile İçi Şiddet ......................................................................................... 28 

1.1.3.3 Kadın Cinayetleri ..................................................................................... 31 

1.1.4. Feminizm ....................................................................................................... 35 

1.1.5. Muhafazakârlık .............................................................................................. 36 

1.1.6. Sivil Toplum .................................................................................................. 39 

1.2. KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUNU AÇIKLAMAYA 

YÖNELİK KURAMSAL ÇERÇEVE ......................................................................... 42 



vii 
 

1.2.1. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Sorunun Suç Kuramları Doğrultusunda 

Açıklanması ............................................................................................................. 43 

1.2.1.1. Sosyal Düzensizlik Kuramı: Sosyal Düzensizliğin Bir Sonucu Olarak 

Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Ortaya Çıkması ............................................... 43 

1.2.1.2. Sosyal Öğrenme Kuramı: Şiddetin Bir Çözüm Yolu Olarak Öğrenilmesi

 .............................................................................................................................. 45 

1.2.2. Feminist Kuram: Şiddetin Güç ve Kontrol Mekanizması Olarak Kullanımı 47 

1.2.3. Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı: Düşmanca Cinsiyetçilik- Korumacı 

Cinsiyetçilik ............................................................................................................. 49 

İKİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................. 53 

DÜNYADA VE TÜRKİYE’DE FEMİNİST HAREKET DOĞRULTUSUNDA 

KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELENİN GELİŞİM SEYRİ...... 53 

2.1. FEMİNİST HAREKETİN TARİHSEL GELİŞİM SEYRİNDE KADINA 

YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE........................................................ 53 

2.1.1.Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadelenin Uluslararası Alanda 

Görünürlük Kazanması ............................................................................................ 58 

2.2. TÜRKİYE’DE KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE: 

FARKLI TARZLAR, TEPKİLER, HAREKETLER .................................................. 61 

2.2.1. 1980’lerden Günümüze Feminist Hareket Doğrultusunda Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddetle Mücadele: Sokak Eylemleri, Kurumsallaşma Çabaları ................ 61 

2.2.2. İslamcı Kadın Hareketinin Ortaya Çıkış Süreci ve Türkiye’deki Gelişim 

Seyri ......................................................................................................................... 74 

2.2.2.1.Geleneksel İslam Dini İçerisinde Cinsiyet İlişkilerinin Kurgulanma 

Biçimi ................................................................................................................... 80 

2.2.2.2. İslamcı Kadın Hareketi İçerisinde Toplumsal Cinsiyet İlişkilerine Bakış 

Açısı ..................................................................................................................... 84 

2.2.2.3. İslamcı Kadın Hareketinin Örgütlenme Deneyimleri ............................. 88 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................................ 93 



viii 
 

KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE SÜRECİNİN KAMUSAL 

POLİTİKALAR İÇERİSİNE DAHİL EDİLMESİ ......................................................... 93 

3.1. KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUNUN DEVLET 

POLİTİKASI İÇERİSİNDE YER ALMA SÜRECİ: KURUMSALLAŞMA 

HAREKETİ VE MÜCADELE YÖNTEMLERİ......................................................... 93 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................. 106 

ARAŞTIRMA BULGULARININ DEĞERLENDİRİLMESİ ...................................... 106 

4.1.GÖRÜŞMECİLERİN SOSYO-DEMOGRAFİK ÖZELLİKLERİ VE 

ÖRGÜTSEL POZİSYONLARI ................................................................................ 107 

4.2. GÖRÜŞMECİLERİN GÖZÜNDEN MOR ÇATI KADIN SIĞINAĞI VAKFI 

VE ŞEFKAT-DER .................................................................................................... 111 

4.3. BULGULARIN KATEGORİK İÇERİK ANALİZİ .......................................... 125 

4.3.1. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddete Bakış Açıları ............................................ 125 

4.3.2. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin En Uç Noktası: Kadın Cinayetleri ......... 130 

4.3.3. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Yeniden Üretim Sürecinde Etkili Temel 

Dinamikler ............................................................................................................. 135 

4.3.4. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Faaliyetleri ............................. 144 

4.3.5. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Sürecine İlişkin Beklenti ve 

Öneriler .................................................................................................................. 151 

SONUÇ VE ÖNERİLER .............................................................................................. 159 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 167 

EKLER .......................................................................................................................... 185 

 

  



ix 
 

KISALTMALAR 

AAK    Aile Araştırma Kurumu 

ABD    Amerika Birleşik Devletleri 

AKDER    Ayrımcılığa Karşı Kadın Hakları Derneği 

ASPB    Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı 

BM    Birleşmiş Milletler 

CEDAW Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 

Sözleşmesi 

İHD İnsan Hakları Derneği 

İFK İstanbul Feminist Kolektif 

KADAV Kadınlarla Dayanışma Vakfı 

KADEM Kadın ve Demokrasi Derneği 

KAMER  Kadın Merkezi Vakfı 

KSGM Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü 

LGBT Lezbiyen, Gay, Biseksüel, Transgender 

NOW Ulusal Kadın Örgütü 

SHÇEK Sosyal Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu 

STK Sivil Toplum Kuruluşu 

ŞÖNİM Şiddet Önleme ve İzleme Merkezleri 

TBMM  Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TCK Türk Ceza Kanunu 

TÜBİTAK Türkiye Bilimsel ve Teknolojik Araştırma Kurumu 



x 
 

TABLOLAR  

 

Tablo 1. Şefkat-Der’den Görüşülenlerin  Cinsiyetleri ve Örgütsel Pozisyonları............ 15 

Tablo 2. Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’ndan Görüşülenleri Cinsiyetleri ve Örgütsel 

Pozisyonları ..................................................................................................................... 15 

Tablo 3. Sosyo-Demografik Özellikleri ve Örgütsel Pozisyonları ............................... 107 

  



1 
 

 

GİRİŞ 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu toplumsal cinsiyet eşitsizliğinden 

kaynaklanan bir insan hakkı ihlalidir. Kültürel, ekonomik, coğrafi sınır tanımayan 

evrensel bir sorun alanıdır. Kadınlar üzerinde fiziksel, cinsel, psikolojik ve ekonomik 

anlamda zararların yaşanmasına neden olmaktadır. Dayak, cinsel taciz, tecavüz, tehdit, 

baskı, zorlama, kadın ticareti gibi farklı biçimleri mevcuttur. En ağır ve ölümcül 

biçimini de kadınların ölümlerine yol açan kadın cinayetleri oluşturmaktadır. Kadınların 

en temel insan hakları olan yaşam hakları erkek şiddeti sonucunda ellerinden 

alınmaktadır (İlkkaracan ve diğ. 1996; Kalan, 1998; Acar, 1998; Özer, 2003; Berktay, 

2006; KSGM, 2009;Yüksel Kaptanoğlu, 2011).  

Dünya Sağlık Örgütü’nün 2002 verileri doğrultusunda, hayatlarının bir 

döneminde erkek partnerleri tarafından fiziksel şiddete maruz kalmış kadınların 

oranının %10 ile %69 arasında olduğu ortaya çıkmıştır (Sallan Gül, 2011: 34). 

Türkiye’de de kadına yönelik aile içi şiddet oldukça ciddi boyutlarda yaşanmaya devam 

etmektedir. Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü (KSGM) tarafından 2008 yılında yürütülen 

“Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet” araştırması 2014 yılında Aile ve Sosyal Politikalar 

Bakanlığı (ASPB) tarafından yinelenmiş ve ulaşılan sonuçlar kadına yönelik aile içi 

şiddetin farklı boyutlarıyla önemli oranlarda yaşanmaya devam ettiğini göstermiştir. 

2014 yılında yinelenen araştırmanın sonuçlarına göre kadınların eşlerinden veya birlikte 

oldukları erkekler tarafından maruz bırakıldıkları duygusal şiddet oranı % 44, fiziksel 

şiddet oranı %36, cinsel şiddet oranı %12, ekonomik şiddet oranı %30, hem fiziksel 

hem de cinsel şiddete maruz kalma oranı ise %38 olarak tespit edilmiştir (KSGM, 2015: 

84).  

Araştırmalara göre kadına yönelik şiddet, cinsiyet eşitsizliği sonucunda ortaya 

çıkmakta ve büyük oranda en yakındaki erkekler tarafından uygulanmaktadır. Bu 

yüzden kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele dünyada olduğu gibi Türkiye’de de 

önemli bir toplumsal sorun alanını oluşturmaktadır. Sorunun ciddiyeti karşısında hem 

sivil toplum düzeyinde hem de kamusal politikalar çerçevesinde çeşitli mücadele yolları 

geliştirilmektedir. Ancak yapılan çalışmalara rağmen kadına yönelik aile içi şiddet 

sorunu ortadan kalkmamakta, azalmamakta hatta şiddetin en ağır biçimi olan vahşice 



2 
 

ölümlerle gözler önünde yer almaya devam etmektedir. 2009 yılında dönemin Adalet 

Bakanı bir soru önergesine verdiği cevapta 2002 yılında 66 kadının öldürüldüğünü bu 

sayının 2009 yılının ilk 7 ayında 953’e ulaştığı belirtmiştir. Bu durum kadın 

cinayetlerinin 2002 yılından 2009 yılına kadar yüzde 1.400 oranında bir artış 

gösterdiğini ortaya çıkarmıştır (TBMM, 2011: 25). Ancak bunun dışında günümüzde 

özellikle kadına yönelik aile içi şiddetle ilgili çalışmalar yürüten Aile ve Sosyal 

Politikalar Bakanlığı bünyesinde kadın cinayetlerinin tespitine yönelik bir veri 

tutulmamaktadır. Kadın örgütleri tarafından tutulan veriler doğrultusunda ise ortaya 

çıkan sonuçlar şiddetin cinayet boyutunun artışını ortaya koymaktadır. 2008 yılında 80, 

2009 yılında 109, 2010 yılında 180, 2011 yılında 121 kadının, 2012 yılında 210 kadının, 

2013 yılında 237 kadının, 2014 yılında 294 kadının ve son olarak 2015 yılının ilk 10 ayı 

içerisinde 227 kadının erkek şiddetine maruz kalarak yaşamını yitirdiği tespit edilmiştir. 

Dikkat çekici noktayı ise kadınların büyük çoğunlukla kendilerine biçilen geleneksel 

değerleri reddetmesi sonucunda öldürülmesi oluşturmaktadır. Kadınların şiddete karşı 

direnmesi, boşanmak veya ayrılmak istemesi öldürülmelerine yol açmaktadır (Kadın 

Cinayetlerini Durduracağız Platformu). 

 Bu çalışmanın kapsamını kadına yönelik aile içi şiddetle mücadelede sivil 

toplumun rolü oluşturmaktadır. Sivil toplum alanındaki çalışmalar üzerinden kadına 

yönelik aile içi şiddetle mücadele süreci, iki sivil toplum örneğinde; Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der temelinde değerlendirilmektedir. Genel suç kuramları ve 

feminist kuram doğrultusunda kadına yönelik aile içi şiddetin nasıl açıklandığı, nasıl 

mücadele yolları geliştirildiği, beklentilerin neler olduğu incelenecektir. Çünkü kadına 

yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde sivil toplum alanında geliştirilen mücadele 

yöntemleri, hem şiddete müdahale etme noktasında hem de kamusal politikaları 

etkileyerek şiddeti önleme noktasında önemli bir yere sahiptir.  

Kadına yönelik aile içi şiddet sorununun dünyada ve Türkiye’de görünürlük 

kazanması, mücadele yolları geliştirilmesi; feminist hareketle, sivil toplum alanında 

yaşanan gelişmelerle ilişkili olarak gerçekleşmiştir. Dünyada 1960’lı yıllarda sol hareket 

içerisinden gelen kadınlar öncülüğünde ikinci dalga feminist hareket olarak bilinen 

süreç gelişme fırsatı bulmuş ve kadına yönelik aile içi şiddete görünürlük 

kazandırılmıştır. Çünkü kadınlar bilinç yükseltme toplantılarında şiddetin aslında tüm 



3 
 

kadınların maruz kaldıkları ortak bir sorun olduğunu fark etmeye başlamışlar ve kadın 

dayanışmasını temel alarak şiddeti ortaya çıkaran erkek egemen sisteme, eril bakışla 

oluşturulan toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarına, kurum ve yapılanmalara karşı 

bir mücadele geliştirmişlerdir (Donovan, 1997; Berktay, 2006; Scott, 2013). 

Feminist hareketin Türkiye’deki gelişimi de benzer şekilde çoğunluğu sol 

hareket içerisinde yer alan kadınların 1980’den sonra bilinç yükseltme toplantıları 

düzenlemesine, feminist çeviriler yapmasına, dergilerde yazılar yazmasına 

dayanmaktadır. Bu süreçte feminist kadınlar öncülüğünde Türkiye’de ilk kez kadına 

yönelik aile içi şiddet sorunu görünürlük kazanmaya ve mücadele alanı haline 

dönüştürülmeye başlamıştır. İlk kitlesel mücadele eylemi, 1987 yılında gerçekleştirilen 

“Dayağa Karşı Dayanışma Yürüyüşü” olmuştur. Eylemin ardından mücadele 

kampanyaya dönüşmüş ve sergi, etkinlik, yayın çıkarma gibi farklı faaliyetlerle 

sürdürülmüştür. Kampanya sürecinde kadınların deneyimlerini ve ihtiyaçlarını 

paylaşması sığınak ve danışma merkezinin gerekliliğini gündeme getirmiş ve bu 

doğrultuda kadın hareketinin ilk kurumsallaşma örneği olarak 1990 yılında “Mor Çatı 

Kadın Sığınağı Vakfı” kurulmuştur (Şahinoğlu, 1998; Çaha, 2004; Kum ve diğ, 2005; 

Bora ve Günal, 2009).  

Çalışma içerisinde değerlendirilecek kuruluşlardan biri olan Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı, Türkiye’de kadın hareketi içerisinde ortaya çıkmış ve günümüzde hala 

faaliyetleriyle mücadelesini sürdüren en önemli örgütlenmelerden birini 

oluşturmaktadır. Kuruluş tarafından kadına yönelik aile içi şiddet, erkek egemen sistem 

ve toplumsal cinsiyet rol ve sorumlulukları doğrultusunda açıklanmaktadır. Çünkü 

kadınlık ve erkeklik rollerinin cinsiyetler arasında eşitsizliklere ve ayrımcılıklara yol 

açtığına, şiddeti ortaya çıkardığına inanılmaktadır. Dolayısıyla erkek şiddetinin bütün 

biçimlerine karşı çıkılmakta, ataerkil ideolojiyle mücadele edilmektedir (Mor Çatı, 

1996, 2007, 2014).
1
 Kadınlarla dayanışmanın ve güçlenmenin önemine inanan Mor 

Çatı, 1990 yılından itibaren dayanışma merkezi 1995 yılında itibaren de hem dayanışma 

merkezi hem de sığınak çalışması yürütmektedir. Bu süreçte dayanışma kurulan ve 

                                                           
1
 https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/34-kadin-cinayetlerine-karsi-7-24-nobet (Erişim Tarihi: 

10.07.2015) 

https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/34-kadin-cinayetlerine-karsi-7-24-nobet


4 
 

destek sağlanan kadınların nicel ve nitel verilerinin tespiti yapılarak faaliyet raporları 

çıkartılmakta, kitap, broşür, makale ve e-bülten gibi yayınlar hazırlanmaktadır.
2
 

Türkiye’nin feminist hareketle geç buluşması dünyada “postmodern feminizm” 

olarak ifade edilen sürecin başlamasıyla aynı döneme rastlamaktadır. Feminist hareketin 

ortak kadın kimliği üzerinden yürüttüğü çalışmalar içerisinde, kendi sorun alanlarının 

yer almadığını düşünen kadınlar ait oldukları farklı kimlikler etrafında birleşerek kendi 

kadınlık deneyimlerini, konumlarını tartışmaya açmışlar ve mücadele hareketi 

başlatmışlardır (Sancar, 2011: 60). Kadın hareketi içerisinde önemli bir bağlamı 

oluşturan İslamcı kadın hareketi de bu süreçte ortaya çıkmıştır. Siyasal İslam’ın 

yükselişte olduğu 1980’li yıllarda İslamcı anlayış içerisinde yer alan kadınlar hem 

maruz kaldıkları ayrımcılıklardan dolayı modernleşmeyi eleştirerek hem de içinde 

bulundukları İslamcı kültürde kendi kadınlık konumlarını sorgulayarak muhafazakar 

bakış açısıyla ortak bir söz üretmeye, ataerkilliği sorgulamaya başlamışlardır. İslam’ın 

aslında kadın haklarından yana bir din olduğunu ortaya koymaya çalışmışlardır. İlk 

dönemde büyük çoğunlukla kamusal alanda yer alma mücadelesi veren kadınlar, 

ilerleyen yıllarda kadın sorunu olarak nitelendirilen farklı sorunlara değinmeye 

başlamışlardır (Göle, 2000; Tohidi, 2004; Güç, 2008; Yılmaz, 2015). Ailenin mahrem 

kabul edilmesi nedeniyle uzun yıllar sorgulamaya açılmayan kadına yönelik aile içi 

şiddet sorunu muhafazakar perspektifle bu süreçte üzerinde durulan bir konu haline 

gelmiştir.  

Çalışma içerisinde değerlendirilecek olan diğer kuruluş ise Şefkat-Der’dir. 

Şefkat-Der, 1995 yılında bir grup üniversite öğrencisi tarafından ihtiyaç sahibi bireylere 

yardım etmek amacıyla kurulmuştur. Erkek bir başkan önderliğinde, geleneksel 

yaklaşımdan hareketle; ihtiyaç sahibi, korunmaya muhtaç, kurtarılmaya ihtiyaç duyan, 

güçsüz bireyler olarak görülen kadınlara maddi ve manevi yardımda bulunulmaktadır.
3
 

Muhafazakar ve İslami bakış açısından yola çıkılarak kadına yönelik aile içi şiddetle, 

                                                           
2
 Mor Çatı tarafından çıkartılan “Erkek Şiddetine Karşı Kadın Dayanışması”, “Evdeki Terör”,”Sığınaksız 

Bir Dünya” gibi çeşitli yayınlara web sitesinden online erişilebilmektedir. https://www.morcati.org.tr/tr/  
3
 http://www.iha.com.tr/haber-kadina-yonelik-siddete-erkeklerin-bahaneleri-316097/ (Erişim Tarihi: 

15.02.2015) 

https://www.morcati.org.tr/tr/
http://www.iha.com.tr/haber-kadina-yonelik-siddete-erkeklerin-bahaneleri-316097/


5 
 

ataerkillikle mücadele edilmektedir.
4
 Koruyucu ataerkil bir yaklaşımla hareket ettiği 

düşünülen dernek, şiddet gören kadınları erkeklerden koruma ve kurtarma sürecinde 

sığınmaevi çalışması yürütmekte, medya aracılığıyla toplumsal farkındalık faaliyetleri 

yapmaktadır. Kadın cinayetlerinin önlenmesine yönelik öz savunma kapsamında silah 

atış etkinlikleri düzenlemektedir. Dikkat çekici olarak silahlanmayı içeren, erkeklerin 

ağır şekillerde cezalandırılmasına ve kadınların korunmasına yönelik talepler basın 

açıklamaları yoluyla kefenli, silahlı, ceset torbalı görsellerle sunulmaktadır.
5
 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu bir toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve insan 

hakkı ihlali olarak sivil toplum dışında hükümetler düzeyinde de ele alınan ve mücadele 

yolları geliştirilen bir alandır. Dünyada 1948 yılında kabul edilen “Birleşmiş Milletler 

İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi”nde insan haklarına yönelik geniş bir açıklama yer 

almaktadır. Ancak insan hakları bağlamında yapılan açıklamaların cinsiyet ayrımcılığını 

ortadan kaldırmaması, kadın hak ve özgürlüklerine olanak sağlamaması 1980’li ve 90’lı 

yıllarda ulusal ve uluslararası alanda yeni yasal gelişmelerin yaşanmasına neden 

olmuştur. Kadın örgütlerinin de etkili olduğu süreçte, kadınlara yönelik ayrımcılıklar 

kadın hakları çerçevesinde ön plana çıkarılarak devletlere önemli sorumluluklar 

yüklenmiştir. 1980 yılında Kopenhag’da ilk kez kadına yönelik ayrımcılığın önlenmesi 

temel alınmış, İkinci Dünya Kadın Konferansı’nda bir eylem programı toplanmış ve 

“Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Ortadan Kaldırılması Sözleşmesi” (CEDAW) 

imzaya açılmıştır. Bir diğer önemli gelişme olarak 1995 yılında Pekin’de kadın 

haklarının temel alındığı “Dördüncü Dünya Kadın Konferansı” düzenlenmiştir 

(PEKİN, 1995).  

Türkiye ise kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele alanında özellikle yasal 

anlamda kadın örgütlerinin ve uluslararası anlaşmaların etkisiyle bir takım önemli 

adımlar atmıştır. 2012 yılında 6284 sayılı “Ailenin Korunması ve Kadına Karşı Şiddetin 

Önlenmesi” isimli yasa yürürlüğe girmiş ve yine 2011 yılında Avrupa Konseyi 

tarafından imzaya açılmış olan İstanbul Sözleşmesi Türkiye tarafından hemen 

imzalanmış, gecikmeli olarak 2014 yılında yürürlüğe girmiştir. Ancak Türkiye’de 

                                                           
4
Şefkat-Der’in kitap, makale, broşür gibi yayınlara sahip olmaması nedeniyle Şefkat-Der hakkındaki 

ayrıntılı bilgiye  web sitesi, basın açıklamaları, Tv programları ve sosyal medya aracılığıyla ulaşılmıştır.  

http://www.sefkatder.org/hakkimizda-3/ (Erişim Tarihi: 09.10.2014) 
5
 http://www.haberler.com/sefkat-der-den-kadinlara-kendi-basinizin-caresine-3148050-haberi/ (Erişim 

Tarihi: 08. 03. 2015) 

http://www.sefkatder.org/hakkimizda-3/
http://www.haberler.com/sefkat-der-den-kadinlara-kendi-basinizin-caresine-3148050-haberi/


6 
 

toplumsal kurumlar üzerine sirayet eden ataerkil toplumsal norm ve değerlerle ilişkili 

olarak birçok kadın yasal olarak var olan haklarını bilmemekte, bildiği halde 

kullanamamakta ya da kullandığı halde şiddetten korunması için bu haklar yeterli 

olmamaktadır. Sonucunda ise şiddet sürmeye devam etmektedir. Bu yüzden kamusal 

politikaların analizinin ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemi çerçevesinde 

yapılması gerekmektedir.  

Kadına yönelik aile içi şiddetle ilgili hem sivil toplum alanında hem kamusal 

politikalar çerçevesinde üretilen mücadele yöntemleri temelde kadına yönelik aile içi 

şiddeti önlemeye yönelik olarak görülmektedir. Ancak aile odaklı muhafazakar 

mücadele sürecinde aileye atfedilen önem ve cinsiyet ilişkilerinin farklı rol ve 

sorumluluklarla tanımlanması toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanmasının önünde engel 

teşkil etmektedir. Dolayısıyla kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde 

üretilen çoğu faaliyet şiddeti ortadan kaldırmak yerine şiddeti besleyici ve yeniden 

üretimini sağlayıcı nitelikte olabilmektedir. Sakallı Uğurlu’nun koruyucu ataerkillikle 

ifade ettiği üzere; pozitif bir bakış açısıyla geleneksel ilişkiler ağının sürdürülmesi 

aslında şiddetle mücadele etmekten öte kadının güçsüz konumuna vurgu yapmakta ve 

kadının toplumsal alandaki ikincilliğini yeniden üretmektedir (Sakallı Uğurlu, 2002, 

2003, 2006, 2008; Ayan, 2014). Bu yüzden kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele 

sürecinde hem sivil toplum düzeyinde hem de kamusal politikalar çerçevesinde 

ataerkilliğin ve beraberinde toplumsal cinsiyet kurgulamasının sorgulanması 

gerekmektedir.  

Çalışma 4 bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde öncelikle çalışmanın 

konusu, önemi, amaçları, problemleri ve sınırlılıkları üzerinde durulmakta, çalışmanın 

alan kısmının hangi yöntem ve tekniklere dayandığı, verilerin nasıl değerlendirildiği, 

çalışmanın hangi kavramlara ve kuramsal temellere dayandığı  belirtilmektedir. İkinci 

bölümde dünyada ve Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddetle mücadelenin tarihsel 

gelişim seyri üzerinde durulmaktadır. Bu bölümde öncelikle dünyada feminist hareketin 

gelişimine ve uluslararası alanda yayınlanan sözleşme ve anlaşmalara yer verilmektedir. 

Ardından Türkiye’de ortaya çıkan feminist hareket ve feminist harekete tepki olarak 

gelişen İslami kadıncılık açıklanarak mücadele deneyimlerine yer verilmektedir. 

Üçüncü bölümde kadına yönelik aile içi şiddetin kamusal politikalar içerisinde yer alma 



7 
 

süreci ve üretilen politikalar üzerinde durulmaktadır. Dördüncü bölümde ise kadına 

yönelik aile içi şiddetle ve özelinde kadın cinayetleriyle mücadele eden 2 farklı bakış 

açısına sahip sivil toplum kuruluşunun; şiddete ve cinayetlere bakış açısı, ataerkilliği 

sorgulama biçimleri, toplumsal cinsiyet kurgulamaları, kadına yönelik aile içi şiddetle 

ve kadın cinayetleriyle mücadele yolları farklı ataerkillikler doğrultusunda 

değerlendirilmektedir. 

Çalışmanın Konusu 

Çalışmanın konusunu Türkiye’de sivil toplum alanında kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadele süreci oluşturmaktadır. Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddet 

bugün hala ciddi boyutlarıyla yaşanmaya devam eden bir toplumsal cinsiyet sorunudur. 

Kadınlara fiziksel, cinsel, psikolojik ve ekonomik olarak zarar vermeye devam 

etmektedir. Özellikle cinsiyetler arasındaki eşitsizliğin arttığı, cinsiyet rollerinin daha 

geleneksel ve katı olduğu toplumlarda şiddetin boyutu da artış göstermektedir. 

Kadınların ikincil konumda kaldığı, erkeğin kadın üzerinde hakimiyetini sürdürdüğü 

ataerkil ailelerde ev içi şiddet kaçınılmaz olmakta ve daha fazla görülmektedir 

(İlkkaracan ve diğ, 1996; Arın, 1998; Kümbetoğlu, 2010; Sallan Gül ve Altındal, 2014).  

Şiddetin farklı boyutlarıyla yaşanmaya devam ettiği toplumsal alanda feminist 

hareket öncülüğünde başlayan mücadele uluslararası alandaki anlaşma ve sözleşmelerin 

etkisiyle Türkiye gündemine ilk kez 1985 yılında CEDAW’ın imzalanmasıyla girmiştir. 

Toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanması adına anayasada değişikliklere gidilmiş, 

kadına yönelik aile içi şiddetin önlenmesi amacıyla 6284 sayılı “Ailenin Korunması ve 

Kadına Karşı Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun”  gibi çeşitli yasal adımlar atılmıştır 

(Sallan Gül, 2011; Ankara Barosu, 2013). Yasal gelişmeler şiddetle mücadele 

noktasında önemli bir noktayı oluşturmaktadır. Ancak kadın örgütleri tarafından sıklıkla 

dile getirildiği gibi yasaların yetersizliği ve uygulanma noktasındaki aksaklıkları söz 

konusudur. Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu günümüzde ortadan kalkmak yerine 

şiddetin en ağır biçimi olarak ortaya çıkan kadın ölümleriyle kendini göstermektedir. 

2015 yılının ilk 10 ayında 227 kadının erkekler tarafından öldürüldüğü tespit edilmiştir 

(Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu). Bu yüzden durumun bu kadar acil 

olduğu bir noktada hem kamusal politikaların hem de sivil toplum alanında şiddetle 

mücadele sürecinin analiz edilmesi gerekmektedir. 



8 
 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu kadınlara yönelik cinsiyetçi bakış açısına 

dayanmaktadır. Erkeklerin farklı bütün noktalarda üstünlüğünü ifade eden cinsiyetçi 

yaklaşım toplumda hem düşmanca cinsiyetçilik hem de korumacı cinsiyetçilik 

çerçevesinde ortaya çıkmaktadır. Düşmanca cinsiyetçilikte; kadınlara karşı olumsuz, 

baskıcı, dışlayıcı bir tutum söz konusu olup kadına yönelik aile içi şiddeti hatta ölümleri 

onaylayan bir yaklaşım söz konusudur. Korumacı cinsiyetçilik ise ataerkilliğin 

koruyucu, sahiplenici, yardım edici, kurtarıcı, kadınları yücelten bir yaklaşımını 

içermektedir. Bu yaklaşım içerisinde kadına yönelik aile içi şiddet kınanmakta, 

ayıplanmaktadır. Ancak bu yaklaşım temelde erkeğin gücünü kabul etmesi ve  

toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarını sürdürücü bir niteliğe sahip olması nedeniyle 

kadına yönelik aile içi şiddeti yeniden üretici bir niteliğe sahip olarak 

değerlendirilmektedir (Sakallı Uğurlu, 2002, 2003, 2006, 2008; Güçlü Ergin, 2008; 

Ayan, 2014). Bu yüzden kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde toplumsal 

cinsiyet eşitliğinin kurgulanma biçimi şiddetin sorgulanmasında ve şiddetle mücadele 

edilmesinde önemli bir role sahiptir. Aksi takdirde şiddeti önlemek yerine var olan 

geleneksel ilişkilerin pozitif ve korumacı bir süreçle yeniden üretilmesi söz konusudur. 

Bu nedenle kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde etkin olan feminist 

hareketin, muhafazakar nitelikteki örgütlenmelerin ve aileyi ön plana alan kamusal 

politikaların ataerkilliği sorgulama ve toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarını 

kurgulama biçimleri önem kazanmaktadır.  

Çalışmanın uygulamalı kısmını konunun önemi doğrultusunda kadına yönelik 

aile içi şiddetle mücadele eden sivil toplum kuruluşları oluşturmaktadır. Kadına yönelik 

aile içi şiddet sorununa sivil toplum alanında nasıl yaklaşıldığı ve mücadele yöntemleri 

geliştirildiği feminist ve muhafazakar perspektiften yaklaşan iki kuruluş üzerinden 

analiz edilmeye çalışılacaktır. “Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı” ve “Şefkat-Der” farklı 

bakış açılarıyla yola çıkan, farklı mücadele alanları ve yolları geliştiren, uzun yıllardır 

var olmayı başarmış iki kuruluştur. Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele etmeleri 

ve şiddeti ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemiyle açıklamaları nedeniyle ortaklık 

göstermektedirler. Dolayısıyla feminist ve muhafazakar bakış açısıyla kadına yönelik 

aile içi şiddeti sorgulayan iki kuruluşun ataerkillikle nasıl mücadele ettikleri önem 

kazanmaktadır. Mor Çatı’nın kadınlardan oluşan bağımsız bir kadın kuruluşu olması, 

Şefkat-Der’in ise kadınların ve erkeklerin birlikte gönüllülük yaptığı, kadına yönelik 



9 
 

şiddet dışında farklı çalışmaları olan bir sivil toplum kuruluşu olması çalışmanın bir 

başka özgün yanını oluşturmaktadır. Çünkü Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddet 

kadın örgütleri temelinde araştırılan bir sorun alanını oluşturmaktadır. Ayrıca bu 

çalışma, Şefkat-Der’le yapılmış ilk tez çalışması olması nedeniyle önemlidir. 

             Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı, 1990 yılında feminist kadınların kadına yönelik 

aile içi şiddetle mücadeleyi kurumsallaştırma talebi doğrultusunda ortaya çıkmıştır. 

1987 yılında gerçekleşen “Dayağa Karşı Dayanışma Yürüyüşü”nün ardından kadınlara 

danışma ve sığınak desteği sağlamak, kadınlarla dayanışmak ve aynı zamanda kadına 

yönelik aile içi şiddeti ortaya çıkaran erkek egemen sistemle mücadele etmek amacıyla 

feminist bir örgütlenme olarak kurulmuştur. Feminist kuram doğrultusunda ataerkil 

yapıyı toplumsal alanın her noktasında kırmaya çalışan, kadınlara karşı önyargısız, 

eşitlikçi ve güçlendirici bir yaklaşım benimseyen Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nda 

feminist politika üretilmektedir.  Kadın odaklı bağımsız bir kuruluş olarak kadın 

sorununu farklı bütün yönleriyle ele almakta ve bu süreçte feminist ilkeler 

doğrultusunda hareket edilmektedir.
6
  

           Şefkat-Der ise 1995 yılında evsiz, kimsesiz, güçsüz, aç ve zor durumda olan 

kimselere yardım etme ve onları koruma amacıyla kurulmuş bir dernektir. Dernek, 

herhangi bir kategori içerisinde kendini tanımlamamakta ancak geleneksel ilişkiler ağını 

temel alması nedeniyle muhafazakar bakış açısına sahip bir kuruluş olarak 

nitelendirilmektedir. Bu yüzden çalışma açısından amaca uygun olarak seçilmiş özel bir 

örneklemdir. Konya merkezli olarak kurulmuş ancak daha sonra merkezi İstanbul’a 

taşınmış olan kuruluş; yardımseverlik doğrultusunda koruma ve kurtarma misyonunu 

görev edinmiş, erkek bir başkan ve gönüllüler önderliğinde sürdürülmektedir. Bu 

anlamda hayırsever vatandaşlarla işbirliği yapmayı esas almış bir kuruluştur. Şefkat-

Der, tamamen bireylerin “vicdan” duyguları doğrultusunda hareket etmekte, her 

kesimden insana hitap eden ve tek amacı mazlumun, düşkünün, yardıma ihtiyacı olanın 

yanında olmak olan muhafazakar bakış açısıyla hareket eden bir kuruluş olma niteliği 

taşımaktadır. Şiddete maruz kalan kadınlar da bu doğrultuda kimsesiz, yardım ihtiyacı 

olan, ihtiyaç sahibi olan kimseler olarak derneğin yardımda bulunduğu grubu 

oluşturmaktadır. Hiyerarşik olarak kurulan ilişkilerde amaçlar; kadınların şiddet 

ortamından kurtulmalarını sağlamak ve şiddet ortamından kaçıp gelen kadınların 

                                                           
6
 https://www.morcati.org.tr/tr/tanisalim/oykumuz  

https://www.morcati.org.tr/tr/tanisalim/oykumuz


10 
 

sokakta kalmalarını engellemektir. Ancak Şefkat-Der, şiddete maruz kalan kadınlara 

yardımın yanında şiddet sorunuyla mücadele anlamında çeşitli yöntemler geliştirmekte 

olan bir kuruluştur. Toplumsal farkındalık çalışmalarıyla medyada sıklıkla yer alan bir 

kuruluştur. Bu doğrultuda kadına yönelik aile içi şiddeti ortaya çıkaran ataerkil 

yapılanmayı nasıl sorguladıkları, toplumsal cinsiyet kurgulamasını nasıl yaptıkları ve 

nasıl mücadele yöntemleri geliştirdikleri önem kazanmaktadır.
7
 

          

          Çalışmanın Amaçları 

 

           Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu yaygınlığı ve boyutlarıyla toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğinin en önemli göstergesi olmaktadır. Ataerkil örüntülerin kurumsal 

yapılar üzerindeki hakimiyeti kadınların sırf cinsiyetlerinden dolayı ayrımcılıklara 

maruz kalmalarına, birlikte yaşadıkları veya tanımadıkları erkekler tarafından farklı 

türlerde şiddete uğramalarına hatta öldürülmelerine neden olmaktadır. Kadınların şiddet 

görmesini engellemek, özgür ve eşit bireyler olarak toplumsal alanda yer almasını 

sağlamak devletlerin sorumluluğu altındadır. Aksi takdirde geleneksel ilişkiler ağının 

kuvvetlendirildiği bir toplumsal düzlemde erkek egemenliği yeniden üretilerek 

sürdürülmektedir. Bu yüzden kadına yönelik aile içi şiddet sorunu politik bir sorun 

olarak hem kamusal politikaların hem de sivil toplum kuruluşlarının mücadele 

alanlarından birini oluşturmaktadır.  

           Sivil toplumun kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecindeki rolü, farklı 

bakış açısıyla hareket eden iki sivil toplum kuruluşu üzerinden değerlendirilecektir. Mor 

Çatı Kadın Sığınağı Vakfı, feminist politika üreten bir örgütlenme olarak kadın 

dayanışması temelinde kadına yönelik şiddetle mücadele etmektedir. Şiddetin her türlü 

biçimini erkek egemenliğiyle ilişkilendirerek açıklamakta ve toplumsal alanın farklı 

bütün alanlarında erkek egemenliğiyle mücadele yolunu seçmektedir (Mor Çatı, 2008: 

15). Şefkat-Der ise kendini bir kimlik altında tanımlamayan ancak amaçları, hedefleri, 

örgütlenmeleri ve faaliyetleri doğrultusunda muhafazakar nitelikleri içinde barındıran 

bir kuruluştur. Geleneksel ilişkiler temelinde, koruyucu ataerkil bir yaklaşımla hareket 

etmektedir. Şiddete maruz kalan kadınlara ihtiyaç sahibi olarak bakmakta, kadınları zor 

şartlardan koruma ve kurtarmanın çabasını göstermektedir. Çünkü temelde “yardım 

etmek”, “adaleti sağlamak”, “hayır işlemek”, “yaşam hakkı için mücadele etmek”, “iyi 

                                                           
7
  http://www.sefkatder.org/index.html (Erişim Tarihi: 10.10.2014) 

http://www.sefkatder.org/index.html


11 
 

bir toplum için uğraşmak” gibi aileyi ve toplumu esas alan muhafazakar bakış açısından 

yola çıkılmaktadır.
8
 

            Farklı bakış açılarıyla hareket eden sivil toplum kuruluşları kadına yönelik aile 

içi şiddet sorununu ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemine dayandırarak 

açıklamaktadır. Ancak feminist ve muhafazakar perspektiften yaklaşan ve kuruluş 

amaçları, örgütlenme biçimleri, faaliyetleri, mücadele yöntemleri birbirinden farklılık 

gösteren iki kuruluşun ataerkil yapıyı sorgulamaları ve toplumsal cinsiyet kurgulamaları 

farklılık göstermektedir. Bu yüzden feminist ve muhafazakar çerçevede ataerkilliği nasıl 

sorguladıkları, toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarını başta aile içi ilişkiler olmak 

üzere nasıl kurguladıkları, dini öğretilerin bu noktada nasıl yer aldığı sosyolojik olarak 

tespit edilmeye çalışılacaktır. Çünkü temelde cinsiyet ayrımında farklılaşan iki sivil 

toplum kuruluşunun erkek egemenliğini sorgulama biçimleri, aile içi işbölümüne 

yaklaşımları, kamusal ve özel alan ayrımları önemli bir noktayı oluşturmaktadır. Bu 

doğrultuda toplumsal cinsiyet rollerine biri feminist, diğeri muhafazakar bakan iki 

kuruluşun, cinslerin sosyalleşme deneyimine, aile içi şiddete ve özelinde kadın 

cinayetlerine yaklaşımları ve çözüm önerileri sorgulanacaktır. Ayrıca çalışma içerisinde 

ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemi ve muhafazakar bakış açısı doğrultusunda 

geliştirilen sosyal politikaların toplumsal yansımaları sivil toplum kuruluşları üzerinden 

tartışılacaktır.  

 

Çalışmanın Problemleri 

 Kadına yönelik aile içi şiddetle ve özelinde kadın cinayetleriyle mücadele 

sürecinde sivil toplumun rolü nedir ve ataerkillik temelinde sivil toplum alanında nasıl 

mücadele edilmektedir?  

Araştırmanın temel soruları ise şunlardır: 

1) Mor Çatı ve Şefkat-Der ataerkilliğe hangi anlam yüklemektedir? Hangi 

kurumlar temelinde ataerkilliği sorgulamaktadır?  

2) Mor Çatı ve Şefkat-Der, ataerkillik temelinde şiddeti nasıl tanımlamaktadır? 

Kadına yönelik aile içi şiddeti hangi kavram ve kuramlar temelinde 

açıklamaktadır?  

                                                           
8
 http://www.sefkatder.org/amac.html  (Erişim Tarihi: 10.10.2014) 

http://www.sefkatder.org/amac.html


12 
 

3) Mor Çatı ve Şefkat-Der kadın cinayetlerini nasıl açıklamaktadır? Nedenlerini 

hangi kurumlar temelinde sorgulamaktadır?  

4) Mor Çatı’nın ve Şefkat-Der’in kadına yönelik aile içi şiddet ve kadın 

cinayetleriyle mücadeleye yönelik çalışmaları nelerdir? Faaliyetlerde 

benzerlik gösteren ve farklılaşan yönler nelerdir?  

5) Mor Çatı’nın ve Şefkat-Der’in kadına yönelik aile içi şiddet ve kadın 

cinayetlerinin önlenmesine yönelik çözüm önerileri nelerdir? Çözüm 

noktasında toplumsal cinsiyet kurgulaması nasıl oluşturulmaktadır?  

6) Mor Çatı ve Şefkat-Der kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde 

siyasal iktidara nasıl bakıyorlar? İktidar olarak neyi görüyorlar? Siyasal 

iktidarla nasıl bir ilişki kurmak istiyorlar? 

Çalışmanın Yöntem ve Teknikleri 

Çalışma içerisinde kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden örgütleri daha 

yakından tanıyabilmek, kadına yönelik aile içi şiddete ve kadın cinayetlerine bakış 

açılarını anlayabilmek ve bu anlamda geliştirdikleri mücadele yöntemlerini analiz 

edebilmek için nitel araştırma yönteminin kullanılması esas alınmıştır. Çünkü sosyal 

bilim araştırmalarında araştırılan konunun kültürel arka planını anlayabilmek için nitel 

araştırma yöntemine ihtiyaç duyulmaktadır (Bal, 2014: 28-29). Merriam nitel araştırma 

yöntemini, hem veri toplama sürecinde hem de toplanan verilerin yorumlanma 

sürecinde anlamın ortaya çıkarılmasına yönelik tümevarımsal bir yaklaşım olarak 

tanımlamaktadır (Merriam, 2013: 1). Glesne’ye göre ise eğer nitel yöntemlerle bir 

araştırma yapılıyorsa insanlarla konuşmak, birden fazla ortamda derinlemesine, uzun 

süreli etkileşimlerde bulunmak gerekmektedir (Glesne, 2012: 11).   

Araştırma sürecinde belirli kurallar, yöntemler ve teknikler çerçevesinde hareket 

ederek araştırmanın nitel verileri elde edilmeye çalışılmıştır. Katılımlı gözlem, 

derinlemesine görüşme, odak grup görüşmesi, yaşam anlatıları vb. teknikler nitel 

araştırma sürecinde kullanılmaktadır. Çalışma içerisinde bu teknikler arasından 

derinlemesine görüşme tekniği seçilmiştir. Derinlemesine görüşme tekniği; açık uçlu 

soruların sorulmasını, dinlenmesini, cevapların kaydedilmesini ve ilişkili ilave soruların 

araştırmanın konusu doğrultusunda incelenmesini sağlayan bir teknik olma özelliği 

taşımaktadır (Kümbetoğlu, 2012; Bal, 2014). Ayrıca yarı yapılandırılmış görüşme türü 



13 
 

olarak derinlemesine görüşmelerde sorular önceden hazırlanmış olsa bile görüşme 

sürecine göre yeni soruların yöneltilebilmesine, işlevsiz kalan soruların 

çıkartılabilmesine olanak tanımaktadır (Bal, 2014: 234). Mor Çatı Kadın Sığınağı 

Vakfı’nın ve Şefkat-Der’in feminist ve muhafazakar perspektiften yaklaşan iki kuruluş 

olmaları derinlemesine görüşmenin verdiği avantajla sorularda esnek bir sürecin 

işlemesine olanak tanımıştır. Ayrıca araştırma sürecinde emik bir yaklaşımla hareket 

edilmesine özen gösterilmiştir. Çünkü nitel araştırma süreci araştırmacı açısından da 

önemli bir süreci oluşturmaktadır. Bu yüzden sosyal bilimci araştırma sürecinde 

eleştirel olmalıdır. “Emik” bir bakış açısıyla “içerden” bakışı yakalamalı ve empati 

yapabilmelidir (Kümbetoğlu, 2012: 30-47). Bu yüzden çalışma içerisinde sürece 

dışarıdan bir gözle bakılmaya çalışılırken kadın bakış açısını kaybetmeden 

değerlendirmelerde bulunmak amaçlanmıştır. Çünkü kadına yönelik aile içi şiddetle 

mücadele sürecinde üretilen mücadele yöntemleri analiz edilirken erkek egemenliğini, 

toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarını sorgulayıcı bir yaklaşım benimsenmiştir.  

Araştırmanın evrenini, Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddet sorunuyla 

mücadele eden sivil toplum kuruluşları oluşturmaktadır. Ancak Türkiye’deki kadın 

örgütlenmelerinin genel anlamda sayısına ulaşmak mümkün olmadığı gibi bu 

örgütlenmelerin içerisinde veya sivil toplum kuruluşları içerisinde sadece kadına 

yönelik aile içi şiddetle mücadele eden örgütlenmelerin ayrımına da ulaşmak mümkün 

olmamaktadır. Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü’nün (KSGM) kayıtlarında yer alan 

kadın sivil toplum kuruluşlarının sayısı ise 136 ile sınırlıdır. 92 dernek, 27 vakıf ve 17 

tanede farklı türde oluşum KSGM kayıtlarına girmiştir.
9
  

Nitel araştırmalarda örneklem seçimi genellikle tesadüfi olarak değil, belli bir 

amaca yönelik olarak gerçekleştirilmektedir (Merriam, 2012: 16). Kümbetoğlu’na göre 

de niteliksel örneklem, araştırmacının teorik yaklaşımına uygun olarak belirli bir 

yanlılık taşımaktadır. Araştırmacı belirli bir kriter veya özellik doğrultusunda 

araştırmasının örneklemini belirlemektedir (Kümbetoğlu, 2012: 99). Bu çalışma 

içerisinde de kadına yönelik aile içi şiddetle ve özelinde kadın cinayetleriyle mücadele 

eden kuruluşlar seçilmiştir. Özellikle kadına yönelik aile içi şiddeti ataerkil toplumsal 

                                                           
9
 http://www.kadininstatusu.gov.tr/tr/html/19142/Sivil+Toplum+Kuruluslari/ (Erişim Tarihi: 13.03.2014) 

http://www.kadininstatusu.gov.tr/tr/html/19142/Sivil+Toplum+Kuruluslari/


14 
 

yapı ve değerler sistemiyle ilişkilendiren açıklamaları nedeniyle Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der seçilmiştir.  

Araştırma sürecinde öncelikle kuruluşların internet siteleri, medyada yer alan 

haberleri, broşürleri, yayınları ve afişleri aracılığıyla kuruluşlar hakkında bilgiler 

toplanmıştır. Mart 2015- Mayıs 2015 tarihleri arasında da kuruluşların aktif 

gönüllüleriyle derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Ayrıca 8 Mart’ta Şefkat-

Der tarafından düzenlenen “Potansiyel taciz ve tecavüzcülere karşı devlet korumuyorsa, 

risk altındaki kadınların hayatta kalması için meşru savunma alet ve maddeleri sergisi 

ve kullanım etkinliği”ne, 9 Mayıs’ta da Mor Çatı’nın gönüllü buluşması olarak 

isimlendirdiği “Mor Buluşma Toplantısı”na katılım sağlanmıştır.  

Alan araştırmasında Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’ndan 7 ve Şefkat-Der’den 7 

olmak üzere toplam da 14 gönüllüyle derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

Amaçlı örneklem tekniği doğrultusunda görüşmecilerin, kadına yönelik aile içi şiddetle 

mücadele sürecinde aktif gönüllülük yapıyor olmaları esas alınmıştır. Görüşmecilerin 

deneyim ve bilgi birikimi açısından uzun yıllardır kuruluş içerisinde yer almaları 

belirleyici bir etkiye sahip olmuştur. Çünkü nitel araştırmalarda az kişiyle fakat evreni 

temsil etme özelliği yüksek olan kişilerle yapılan görüşmeler kapsamlı veriler 

sunabilmektedir (Bal, 2014: 200). Ayrıca ilk iletişime geçilen Şefkat-Der Başkanının 

kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden aktif 7 gönüllüyle görüşme 

gerçekleştirebileceğini belirtmesi Mor Çatı’yla gerçekleştirilecek olan görüşmelerinde 

sayısal anlamda belirleyicisi olmuştur.
10

  

Görüşme gerçekleştirilen Şefkat-Der gönüllüleri dernek içerisinde hiyerarşik 

statüleri doğrultusunda yer almaktadır. Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı gönüllüleri ise 

vakıf içerisinde Mor Çatı gönüllüsü kadınlar olarak yer almakta, herhangi bir statü 

kullanılmamaktadır. 

Tablo 1, Şefkat-Der’in görüşülen gönüllülerinin cinsiyetlerine ve örgüt içindeki 

pozisyonlarına yönelik bilgileri göstermektedir. 

 

                                                           
10

 Şefkat-Der  içerisinde gönüllülerin katılım gösterdiği faaliyet alanları farklılık göstermektedir. Dernek 

içerisinde yer alan diğer gönüllüler çoğunlukla evsizlerle ilgili çalışmalara katılmaktadır.  



15 
 

Tablo 1. Şefkat-Der’den Görüşülenlerin  Cinsiyetleri ve Örgütsel Pozisyonları 

 Kadın  Erkek 

Başkan  - 1 

Başkan Yardımcısı 3 - 

Hayatı Çalınmış Hayatsız 

Kadınlar Komisyon 

Başkanı 

1 - 

Gönüllü 2 - 

Toplam 6 1 

 

Tablo 2, görüşülen Mor Çatı gönüllülerinin cinsiyetlerine ve örgüt içindeki 

pozisyonlarına yönelik bilgileri göstermektedir. 

Tablo 2. Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’ndan Görüşülenleri Cinsiyetleri ve Örgütsel 

Pozisyonları 

 Kadın Erkek 

Gönüllü 7 - 

Toplam  7 - 

 

Görüşme sürecinde öncelikle kuruluş içerisinde aktif olarak yer alan bir 

gönüllüyle iletişime geçilmiştir. Diğer görüşmeciler kartopu örneklemi kullanılarak 

belirlenmiştir. Çünkü kartopu örneklemi, araştırmanın kaynak kişilerinden yola çıkarak 

araştırma için doğru diğer kişilere ulaşılmasını, bir kartopu gibi devam ettikçe yeni 

kişilerle örneklemin büyümesini sağlamaktadır (Kümbetoğlu, 2012: 99). 

Çalışma kapsamında öncelikle Şefkat-Der gönüllüleriyle derinlemesine 

görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler 08.03.2015- 17.03.2015 tarihleri arasında 

gerçekleştirilmiştir. Şefkat-Der Başkanı bu süreçte hem kendisi görüşme 

gerçekleştirerek hem de diğer aktif gönüllülerle iletişime geçilmesini sağlayarak 

çalışmaya katkıda bulunmuştur. Dernek başkanının İstanbul’da kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadele eden 4 gönüllü dışında başka aktif gönüllülerinin olmadığını diğer 

aktif gönüllülerin Konya’da olduğunu belirtmesi diğer 3 gönüllüyle Konya’da görüşme 



16 
 

gerçekleştirilmesine neden olmuştur.
11

 Toplamda 6 kadın 1 erkek olmak üzere 7 kişiyle 

görüşülmüştür. Görüşmeciler kendi yaşamlarındaki (evlilik, çocuk sahibi olma, işlerin 

yoğunluğu vb.) değişiklerle ilişkili olarak kısa süreli aralar vermek durumunda kalmış 

olsalar dahi uzun yıllar aktif gönüllülük yaptıkları ve yapmaya devam ettikleri için 

örnekleme dahil edilmiştir. Görüşmelerin araştırma etiğine uygun olarak 

gerçekleştirilmesi esas alınmıştır. Görüşme öncesinde çalışmaya yönelik bilgiler 

görüşmecilere aktarılmış ve kişilerin kimliklerinin gizli kalacağı belirtilerek güven 

ilişkisi kurulmaya çalışılmıştır. 

Görüşmeler ilk olarak 08.03.2015 tarihinde başlamıştır. Şefkat-Der Başkanının 

daveti üzerine Şefkat-Der tarafından kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele 

kapsamında “8 Mart Dünya Emekçi Kadınlar Günü”nde düzenlenen “Potansiyel taciz 

ve tecavüzcülere karşı devlet korumuyorsa, risk altındaki kadınların hayatta kalması 

için meşru savunma alet ve maddeleri sergisi ve kullanım etkinliği"ne gidilmiştir. 

Etkinliğin ardından gönüllerle tanışılmış ve uygun oldukları zaman dilimi sorularak 

randevulaşılmıştır. 2 gönüllüyle aynı gün içerisinde, diğer 2 görüşmeciyle de farklı 

günlerde farklı mekanlarda görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Konya’da yaşayan diğer 3 

gönüllüyle ise görüşmecilerin uygun olduğu gün ve saat diliminde derneğin Konya’daki 

eski merkezinde görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler ortalama 1 saat sürmüştür. 

Görüşme süreleri 45 dakika ile 2 saat arasında değişiklik göstermiştir. Görüşmecilerin 

konu hakkında bilgi durumlarına ve kişilerin görüşmeye ayırdıkları zaman dilimine 

bağlı olarak görüşme süreleri değişiklik göstermiştir. 

  Alan araştırmasının diğer grubu olan Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’yla 

görüşmeler ise 13.04.2015- 22.05.2015 tarihleri arasında gerçekleştirilmiştir. Toplam 7 

Mor Çatı gönüllüsü kadınla görüşülmüştür. İlk olarak Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı 

gönüllüleri ile e-mail üzerinden iletişime geçilmiştir. Bu iletişim sonucunda Mor 

Çatı’nın merkezinde çalışan gönüllü 1 kadınla görüşülmesi için randevu verilmiştir.  İlk 

görüşme gerçekleştikten sonra ise görüşmeci aracılığıyla diğer gönüllü kadınlarla 

iletişim kurulmuş ve gönüllüler için uygun saat ve mekan temel alınarak görüşmeler 

gerçekleştirilmiştir. Görüşmecilerin aktif gönüllüler olması, Mor Çatı içerisinde çalışma 

gruplarında yer alması ve uzun yıllardır gönüllüğünün devam ediyor olması esas 

                                                           
11

 Konya, Şefkat-Der’in 1995 yılın da kurulduğu ildir. Dernek 1998 yılında merkezini İstanbul’a 

taşımıştır. Şu an da Konya’da veya başka bir il de Şefkat-Der’e bağlı farklı bir merkez bulunmamaktadır.  



17 
 

alınmıştır. Ancak uzun yıllardır Mor Çatı içerisinde gönüllü olmasına rağmen dönem 

dönem çeşitli nedenlerle aktif gönüllülükten uzaklaşmış kadınlarda örneklem içerisinde 

yer almıştır. Görüşmelerin 5’i Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nın dayanışma 

merkezinde gerçekleştirilmiştir. 1 görüşme görüşmecinin isteği doğrultusunda evinde 

gerçekleştirilmiştir. 1 görüşme ise yine görüşmecinin talebi doğrultusunda bir pastanede 

gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler ortalama 1 saat sürmüştür. 50 dakika ile 2 saat arasında 

değişiklik göstermiştir.  

Araştırma sürecinde elde edilen bulgular nitel yöntemler kullanılarak 

değerlendirilmiştir.  Araştırma bulgularının değerlendirilmesi iki aşamalı olarak 

gerçekleştirilmiştir. Birinci aşamada,  farklı bakış açısına sahip iki sivil toplum 

kuruluşunun; ortaya çıkış süreci, amaçları ve örgütlenme pratikleri ataerkilliğin 

değerleri doğrultusunda görüşülenlerin ifadelerinden yola çıkılarak içerik analizi 

yoluyla karşılaştırılmıştır. Görüşmecilerin ifadeleri aynen yansıtılmış, araştırma 

açısından etik ve emik kurallara özen gösterilmiştir. İkinci aşamada ise kategorik içerik 

analizi kullanılarak bulgular çözümlenmiş ve değerlendirilmiştir. Bu çözümleme 

tekniğinde birbirine benzeyen kavram ve cümlelerden yola çıkılarak araştırmanın ana 

kategorileri belirlenmekte ve bu kategoriler kendi içinde alt kategorilere ayrılarak 

sınıflandırılmaktadır (Yıldırım, 1999; Neuman, 2008; Kümbetoğlu, 2012; Glesne, 2012; 

Merriam, 2013). STK’ların kadına yönelik aile içi şiddeti ve özelinde kadın 

cinayetlerini hangi kuramsal temellerle ve kurumsal dinamiklerle açıkladıkları, nasıl 

mücadele ettikleri, kamusal politikaları nasıl değerlendirdikleri ve çözüm noktasında 

hangi kurumsal yapılar çerçevesinde çözüm sundukları toplumsal cinsiyet ve ataerkillik 

kavramları odağında kategoriler ve alt kategoriler oluşturularak ortaya konmuştur. 

Oluşturulan alt kategorilerden bazıları tüm kategorilerdeki ifadeleri içine alacak şekilde 

çeşitli metaforik adlandırmalarla ifade edilmiştir.   

 

 

 

 

 



18 
 

    MODEL
12

 

Kategorik İçerik Perspektifi 

Ana Başlıklar (Bağlam) 

Kadına Yönelik Aile İçi Şiddete Bakış Açıları, Kadına Yönelik Aile İçi 

Şiddetin En Uç Noktası: Kadın Cinayetleri, Kadına Yönelik Aile İçi 

Şiddetin Yeniden Üretim Sürecinde Etkili Temel Dinamikler, Kadına 

Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Faaliyetleri, Kadına Yönelik Aile İçi 

Şiddetle Mücadele Sürecine İlişkin Beklenti ve Öneriler 

 

 

Her bir görüşmenin bağımsız metin kabul edilerek alt metinlerin 

oluşturulması 

    

     

İçerik kategorilerinin tanımının yapılması: Cümleler, cümle öbekleri, 

kelimeler, sıfat grupları, atasözleri, deyimler, benzetmeler 

     

      

Belirlenen Metaforlar: Çalınan Hayatlar, Erkeklikle Yüzleşmek, Dijital 

Baskı, Fıtrata İtaat, Ataerkil Dayanışma 

  

 

İçerik kategorileri yapılmış metinlerin sıralanması, birleştirilmesi 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
12

 Tekniğin model olarak gösterilmesi konusunda Yılmaz (2010)’ın çalışmasından yararlanılmıştır. 

Sonuçların dökümü, karşılaştırmalar ve yorumlamalar 



19 
 

Çalışmanın Sınırlılıkları 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu devletlerin kadın örgütleriyle işbirliği 

içinde oldukları takdirde aşabilecekleri bir sorun alanıdır. Çünkü kadın örgütlerinin 

büyük bir çoğunluğu şiddete maruz kalan kadınlarla dayanışma halinde olarak şiddetle 

mücadele etmeye, kamusal politikaları yönlendirmeye çalışmaktadır. Bu yüzden 

Türkiye genelinde özellikle kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden sivil toplum 

kuruluşları üzerine devlet tarafından bir alan araştırmasının yapılması, veri tabanının 

oluşturulması gerekmektedir. Böyle bir veri tabanının olmaması çalışma içerisinde 

kadın örgütlerinin Türkiye genelindeki nicel ve nitel verilerine ulaşmayı zorlaştırmıştır.   

Kadına yönelik aile içi şiddetin Türkiye genelinde nitel ve nicel verilerinin 

analizine yönelik Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı tarafından yakın dönemde 2008 

ve 2014 yıllarında bir araştırma yapılmıştır. Ancak günümüzde kadına yönelik aile içi 

şiddetin toplumsal alandaki görünümü çoğunlukla kadın cinayetleri biçiminde 

olmaktadır. Kadınlar tanıdıkları veya tanımadıkları erkekler tarafından sokak ortasında 

vahşice katledilmektedir. Durumun bu kadar gözler önüne serildiği bir ortamda bakanlık 

bünyesinde kadın cinayetlerinin hem nicel hem de nitel verilerinin tespitine yönelik bir 

veri tabanının olmaması sayısal verilerin kadın örgütlerinin edindiği bilgilerle sınırlı 

kalmasına neden olmaktadır. 

Araştırmanın alan bulgularının elde edilmesi sürecinde ilk olarak Şefkat-Der’le 

iletişime geçilmiştir. Şefkat-Der gönüllülerine toplam 10 gönüllüyle görüşülmek 

istendiği belirtilmiştir.  Ancak gönüllüler kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden 

gönüllülerinin sınırlı sayıda olduğunu belirtmiş ve çalışma içerisinde yer alabilecek 7 

gönüllüye ulaşılmasını sağlamıştır. Bu durum eşitliği sağlamak adına Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı’ndan da 7 kişiyle görüşülmesine neden olmuştur. Dolayısıyla hedeflenen 

görüşmeci sayısına ulaşılmaması çalışmanın sınırlılıkları arasında gösterilebilir.  

 

 

 

 



20 
 

  BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇALIŞMANIN KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVESİ 

1.1 KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUYLA İLİŞKİLİ OLARAK 

TEMEL ALINAN KAVRAMLAR 

1.1.1  Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet  

 Cinsiyet ve toplumsal cinsiyet, toplumsal alanda cinsiyet farklılıklarına, 

eşitsizliklere ve rollere vurgu yapma noktasında kullanılan iki önemli kavramdır. 

Cinsiyet kavramı kadın ya da erkek olmanın biyolojik yönüne dikkat çeken ve biyolojik 

yapıyı nitelendiren bir kavram olarak kullanılmaktadır. Toplumsal cinsiyet ise kadın ya 

da erkek olmayı, toplum ve kültür tarafından yüklenen anlam ve beklentileri 

içermektedir (Dökmen, 2006: 5). Giddens’a göre de cinsiyet, bedenin fiziksel 

farklılıklarına yönelik bir algı oluştururken; toplumsa cinsiyet, kadın ve erkek cinsi 

arasındaki ruhsal, toplumsal ve kültürel farklara yönelik bir algı oluşturmaktadır. Çünkü 

erkeklerle kadınlar arasındaki ayrımın temeli biyolojik kökenli değildir (Giddens, 2000: 

97). Toplumsal cinsiyet kavramını sosyoloji alanında ilk kez kullanan Ann Oakley 

açısından da “cinsiyet” biyolojik manada erkek ve kadın ayrımını ifade ederken, 

“toplumsal cinsiyet” erkeklik ve kadınlık durumları olarak toplumsal alanda yaratılan 

eşitsiz bölünmeyi ifade etmektedir (Marshall, 2009: 98). Dolayısıyla toplumsal 

cinsiyetin Connell’in de ifade ettiği üzere üremeye dayalı toplumsal örgütlenme 

pratiklerini kapsadığı söylenebilir (Connell, 1998: 190) 

Biyolojik cinsiyet farklılıklarına dayandırılarak toplumsal alanda kurgulanan 

toplumsal cinsiyet, kadınlara ve erkeklere biçilen rol ve sorumlulukları kapsayan bir 

toplumsal cinsiyet düzenini yaratmaktadır. Toplumsallaşma sürecinde kurumsal yapılar 

aracılığıyla yeniden üretilerek sürdürülmektedir. Scott’a göre kadınlara ve erkeklere 

yönelik uygun roller toplumsal olarak üretilmekte ve bu roller “kültürel inşalara” 

ulaşmanın bir yolu olmaktadır (Scott, 2013: 67). Cinsiyetlere yüklenen rol ve 

sorumluluklar aracılığıyla kadınlık ve erkeklik ayrımı yapılmakta, cinslere yönelik farklı 

düşünceler, beklentiler, normlar, rol ve sosyal statüler belirlenmektedir. Rol ve 

sorumluluklar aracılığıyla cinslerin ne yapması gerektiği ya da neler yapabileceği 



21 
 

üzerine değer yargıları oluşturulmakta ve bu doğrultuda iş bölümü geliştirilmektedir 

(Connell, 1998; Berktay, 2006; Sallan Gül, 2012).   

Toplumsal cinsiyet düzeni içerisinde cinsel farklılıklar temel alınarak 

gerçekleştirilen işbölümü erkeğin ve kadının rollerini belirli sınırlar içerisinde ele 

almaktadır. Örneğin erkek eve ekmek getiren kişi olarak kadın ise ev işlerini yapan kişi 

olarak görülmektedir (Dökmen, 2006: 1-2). Yapısal işlevselci yaklaşım içerisinde bu rol 

ve sorumluluklar düzenin devamlılığı için gerekli olan faktörler olarak gösterilmektedir. 

Yapısal-işlevselci bir yaklaşıma sahip olan Parsons’ın kavramları açısından 

bakıldığında  “araçsal” ve “dışavurumcu” roller olarak kadına ve erkeğe ait roller 

belirlenmektedir (Parsons, 1956 aktaran Marshall, 2009: 98). Cinsiyet rollerinin 

amaçsal ve araçsal olarak ifade edilmesi birini sürecin sürdürülmesinde etkin kılmakta 

diğerini ise sadece bir araç olarak göstermektedir. Kadınlar ev içindeki işlerden sorumlu 

tutulmakta, erkekler ise kamusal alan olarak ifade edilen alandaki işlerden sorumlu 

tutularak ev üzerinde ekonomik ve sosyal olarak güçlü olan tarafı oluşturmaktadır. 

Kadınlar evde “kadın işleri”yle uğraşırken, erkekler dışarıda kariyerlerini 

gerçekleştirme, iyi ücretli, yüksek statülü işlerde çalışma imkanına sahip olmaktadır. Bu 

süreçte kadınlardan yaşamını ev, eş ve çocuklarla sınırlandırılmasını beklemek aynı 

zamanda kadın kimliğinin ortaya çıkartılmasına engel olmaktadır (Gümüşoğlu, 2008; 

Marshall, 2009).  

Kadınlık ve erkeklik tanımlarını ifade etmek için kullanılan rol ve sorumluluklar 

yaşam boyu kültürel alan içinde aile, okul, park, iş yeri, arkadaş çevresi ve medya gibi 

farklı toplumsal alanlarda öğrenilmektedir. Bu alanlar toplumsal cinsiyet ilişkilerinin 

düzenlenmesinde ve eşitsiz ilişkilerin pekiştirilerek yeniden üretilmesine yardımcı 

olmaktadır (Dökmen, 2006; Sallan Gül, 2012; Sallan Gül, 2014). Örneğin bebeklik 

döneminden itibaren çocuklar ilk sosyalleşme alanları olan aile içerisinde toplumsal 

cinsiyet ilişkilerini, kimliklerini öğrenmeye başlamaktadır. Bebeklerin cinsiyetinin 

öğrenilmesiyle başlayan bu süreç, bebeklerin kıyafetleri, odaları, arabaları, oyun 

alanları, oyuncakları vb. birçok noktanın cinsiyete göre şekillenmesini beraberinde 

getirmektedir. Ayrıca maddi öğelerin yanında ailelerin çocuklarına yaklaşımları da bu 

süreçte farklılık göstermektedir. Kız çocuk ve erkek çocuk farklı değerler 

benimsetilerek yetiştirilmektedir. Dolayısıyla bu süreçte çocuk kız ya da oğlan olarak 



22 
 

nasıl davranması, neler yapması, nerelere gitmesi gerektiğini bir anlamda cinsiyet 

kimliğini öğrenmektedir (Giddens, 2000; Millett, 2000).  

Toplumsal alanda öğretilen kadınlık ve erkeklik kalıpları toplumdan topluma 

farklılık göstermektedir. Çünkü içinde bulunulan toplumun değer yapısıyla ilişkili 

olarak değişen bir kültürel süreçtir.  Ayrıca kadına ve erkeğe yüklenen rol ve 

sorumluluklar din, kültür, etniklik, sınıf, yaş gibi değişkenlere göre de farklılık 

göstermektedir. Fakat temelde tüm toplumsal kurumlarda kendini gösterdiği 

söylenebilmektedir (Maybek, 2009: 25).  

Uzun yıllar toplumsal alanda var olan kadınlara ve erkeklere atfedilen rol ve 

sorumlulukların biyolojik temelli ve değiştirilemez olduğuna inanılmıştır. Doğal kabul 

edildiği için de uzun yıllar değiştirilmesi mümkün olmamıştır. Ancak 1960’lı yıllarda 

kadın hareketinin gelişimiyle beraber mahrem kabul edilen alan olan aile içi ilişkilerin 

sorgulanmaya başlaması eşitsiz toplumsal cinsiyet ilişkilerini ortaya çıkarmıştır. 

Kadınlar, erkek egemenliği altındaki ikincil konumlarını fark etmeye başlamışlar ve bu 

durumu kendilerine toplumsal olarak yüklenen rol ve sorumluluklarla 

ilişkilendirmişlerdir (Bhasin, 2003: 1). Butler’a göre de cinsiyet ile toplumsal cinsiyet 

arasındaki ayrımın ortaya çıkması “biyoloji kader”dir yargısına karşı geliştirilen 

eleştirel tavırla ilişkili olmuştur (Butler, 2005: 50). 

En güncel kullanımıyla feminist literatürde toplumsal cinsiyet kavramı ilk kez 

Amerikalı feministler arasında ortaya çıkmıştır. Cinsler arasındaki eşitsizliğin toplumsal 

olarak üretildiği ilk defa onlar tarafından dile getirilmiştir (Scott, 2013: 62). Çünkü 

feminist bakış açısına göre kadınlara ve erkeklere yüklenen farklı rol ve sorumluluklar 

kadınları erkeklerin hakimiyeti altına sokmanın bir yoludur ve erkeklerin hakimiyetini 

sürdürdüğü ataerkil yapıların devamlılığı için gereklidir (Marshall, 2009: 101). Bu 

yüzden hiyerarşik toplumsal cinsiyet ilişkileri kadının ekonomik, toplumsal ve siyasal  

alanda ikincil konumuyla ilişkilendirilmiştir (Mitchell, 2006: 1). Berktay’a göre de 

cinslere yüklenen rol ve sorumluluklar kadınlar ve erkekler arasında herhangi bir 

eşitsizlik içermeyen biyolojik farklılığın, toplum ve kültür içerisinde hiyerarşik bir 

farklılığa dönüşmesine neden olmuştur. (Berktay, 2004: 2-3). Benzer şekilde Koray’da 

toplumsal cinsiyeti; kadının bağımlı, edilgen, güçsüz konumda olduğu toplumsal güç 

ilişkilerini ifade ettiğini belirtmiştir (Koray, 2011: 16). Kadınların ikincil konumunu 



23 
 

ifade etmek için kullanılan bu kavramın temelinde ataerkil ideolojinin yattığına 

inanılmaktadır. Çünkü ataerkil ideoloji içerisinde üretilen toplumsal cinsiyet rol ve 

sorumluluklarında erkek baskın, kadın ise itaatkar rollerle tanımlanmaktadır. Erkekler 

baskın, saldırgan, zeki, güçlü ve koruyucu olarak, kadınlar ise pasif, uyumlu, itaatkar, 

güçsüz ve işbirlikçi olarak algılanmakta ve bu şekilde yetiştirilmektedir (Millett, 2000; 

Maybek, 2009; Sallan Gül ve Altındal, 2014).  

 1.1.2  Ataerkillik  

 Ataerkillik klasik manada toplumsal alanda ilk olarak erkek aile reislerinin 

otoriter davranışları üzerine kurulu bir toplum yapısını ifade etmek için kullanılmıştır. 

Ancak günümüzde genel olarak erkek tahakkümünü ifade eden bir anlam içermektedir 

(Marshall, 2009: 47). Sosyolojik olarak kavramı ilk defa kullanan isim olan Weber’e 

göre ataerki bir hakimiyet tipini yansıtmakta, geleneğin kutsallığını ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Geleneğe dayalı en önemli hakimiyet tipi olarak “patriyarkalizm” 

gösterilmektedir. Weber’e göre patriyarkalizm, “Babanın, kocanın, evin yaşlı erkeğinin, 

en yaşlı akrabanın aile ve klan üzerindeki; efendinin ve patronun uşaklar, köleler ve 

azad edilenler; evin reisinin hizmetçiler ve hizmetliler; prensin köşk ve saray 

görevlileri, memuriyet soyluları, kiracılar ve vaseller; patrimonayal lordun ve egemen 

prensin (Landesvater) “tebaa” üzerindeki otoritesi”dir (Weber, 2011: 405). Bu 

bağlamda Kandiyoti’nin de belirttiği üzere klasik ataerkilliğin bir takım yapısal 

özelliklere sahip olduğu söylenebilir. Öncelikle saygınlık kalıpları yaşa dayalıdır. 

Cinsiyete göre farklı hiyerarşiler yaratılmaktadır. Cinslerin faaliyet alanları 

ayrıştırılmaktadır. Cinsler farklı mekanlarda konumlandırılmaktadır. Akrabalık ilişkileri 

esas alınmakta ve geniş aile yapısında erkeğin soyunu devam ettirmek temel 

alınmaktadır. Dolayısıyla evlenerek erkeğin soyuna geçen kadının emeğine ve üreme 

kapasitelerine erkek soyu tarafından el konulmaktadır (Kandiyoti, 1997: 186). Bu 

yüzden akrabalık ilişkisinin temel alındığı toplumlarda toplumun devamlılığı üyelerin 

cinsel davranışlarıyla ilişkili olmakta ve cinsel davranışların kontrolü erkeklerin 

sorumluluğu altında yer almaktadır (Mutluer, 2008: 21). 

Ataerkilliğin cinsiyet ilişkileri formunda, güç ilişkilerini sorgulayarak 

kullanılması ise feministler tarafından başlatılmıştır. Feministler tarafından farklı siyasal 

ve ekonomik sistemler içinde, farklı ideolojik ve kurumsal yapılarda etkin olan erkek 



24 
 

iktidarı, cinsiyete dayalı ezme ve sömürme biçimini yansıtmak için kullanılmaya 

başlamıştır (Kandiyoti, 1997; Sallan Gül, 2003; Öztürk, 2012). Cinsiyetler arasındaki 

işbölümüne dayandırılmış ve ideolojik alanda açıklanmaya çalışılan bir kavram 

olmuştur (Kandiyoti, 1997: 122). Donovan’a göre ataerkil ideoloji, erkek egemenliğini 

ifade etmektedir. Bu ideolojik yapı, kadınları erkeklere hizmet etmeye yönlendirmekte 

ve bu hizmet etme rolünü de kadınlar adına şart kılmaktadır (Donovan, 1997: 186). 

Millett’a göre de ataerkillik, coğrafi ve tarihsel süreçte her yerde görülebilen iktidar 

ilişkisi ve egemenlik biçimidir. Bir yönetim biçimi olarak ataerkillik, nüfusun kadın 

olan yarısının erkek olan yarısı tarafından denetlenmesi olarak ele alınmaktadır (Millett, 

2000: 50).  Hartmann ise ataerkilliği, erkeklerin kadınlara egemen olmalarını sağlayan, 

karşılıklı bağımlılık ve dayanışma yaratan erkekler arası toplumsal ilişkiler biçimi 

olarak tanımlamaktadır (Hartmann, 1992: 142). Hanisch’de benzer şekilde ataerkilliği 

en eski ve en temel hükmetme türü olarak görmektedir. Erkek iktidarlığına 

dayandırmaktadır. Hatta Hanisch’in tabiriyle erkek bir kadına hükmetmekte, bir grup 

erkek ise her şeye hükmetmektedir (Hanisch, 2013: 8). 

Ataerkilliğin toplumsal alanda kadınlar üzerindeki egemenliğinin görünümü ise 

ataerkillik içerisinde kadının bedeni, cinselliği ve ekonomisiyle ilişkili olarak 

yansımaktadır (Berktay, 2000: 81).  Radikal feministler bu ilişkiyi kadınların 

doğurganlıklarıyla ilişkilendirmekte ve kadınların bedenleri ve cinsellikler üzerindeki 

hakimiyet çerçevesinde sorgulamaktadır. Çünkü kadınlar temelde aile ve akrabalık 

ilişkilerinin ön planda olduğu sistem içerisinde yakın ilişkide bulunulan erkekler 

tarafından hakimiyet altında tutulmaktadır. Yakın ilişkide bulunulan erkekler; kadınları 

korumak, kadınlar üzerindeki hakimiyeti kaybetmemek adına çeşitli denetim yolları 

kullanmaktadır. Özellikle ergenlik çağını geçmiş kızların davranışlarının hem aile 

içindeki hem de aile dışındaki bireyler tarafından gözlenmesi bu durumu 

yansıtmaktadır. Bu toplu denetimin nedeni ise kadının cinsel iffeti ile aile ve sülalenin 

şerefi arasında bağlantı kurulmasıdır. Bu yüzden şereflerine herhangi bir zarar 

gelmemesi adına bu sorumluluğu üstlenmektedirler. Özellikle aile içindeki fertler 

kadınların yanlış davranışlarda bulunmaması adına kadınları eve kapatma ve 

örtünmelerini sağlama gibi farklı baskı ve tahakküm yollarını kullanmaktadır 

(Kandiyoti, 1997; Tekeli, 1998; Durudoğan, 2011).  



25 
 

Ataerkilliğin toplumsal alanda rıza yoluyla veya baskı yoluyla devam ettirilmesi 

farklı kurumlar içerisindeki erkek egemen ilişkilerin yeniden üretimine dayanmaktadır. 

Ancak ataerkil yapılanmalar içerisinde aile kurumu, ataerkil ideolojinin yeniden 

üretiminde önemli role sahip olmaktadır (Kandiyoti, 1997; Mitchell, 2006; Öztürk, 

2012). Millett’a göre ataerkil düzenin temel kurumu ailedir. Çünkü aile, birey ile 

toplumsal çatı arasında aracı rolü oynamakta ve bunu da çocukların, cinsel rol, ruhsal 

yapı ve toplum içindeki yerleri konusunda ataerkil ideolojiyi benimsemelerine yönelik 

tutumlar geliştirmelerini sağlayarak yapmaktadır. Kadın, aile yapısı içinde 

konumlandırılmakta ve kadına; üreme, yeniden üretim, cinsellik ve çocukların 

toplumsallaştırılması gibi görevler yüklenmektedir (Mitchell, 2006: 40-41). Ayrıca 

politik ve diğer çevresel faktörler yetersiz kaldığı zaman aile denetim rolünü üstlenerek 

düzenin devamını sağlamaktadır (Millett, 2000: 62-65). Poster’a göre kadınlar üzerinde 

kurulan baskı ve denetim hali kadını özel alanla sınırlandırmakta ve evde kendi başına 

kalmayı kadının kaderi olarak yansıtmaktadır. Böylece aile ve toplum düzeyinde hakim 

olan ataerkil zihniyet cinsel hiyerarşinin yaratılmasına ve sürdürülmesine neden 

olmaktadır (Poster, 1998: 194). 

Ataerkillik en genel manada bir egemenlik biçimini yansıtsa da bu egemenlik 

halinin toplumsal alandaki yansımaları tek tip bir ataerkillik üzerinden 

açıklanamamaktadır. Çünkü ataerkillik, toplumsal alanda çeşitli kurumlar aracılığıyla 

yeniden üretilerek sürdürülen bir sistemdir. Dolayısıyla farklı kurum ve yapılarda 

yaşanan değişim ve gelişmelerle ilişki olarak ataerkillikte farklı biçimlerde 

sürdürülebilmektedir. Özellikle aile kurumu temelinde üretilen toplumsal cinsiyete 

dayalı iş bölümü yeniden tanımlanabilmekte, toplumsal cinsiyet ilişkileri ve erkek 

egemenliği farklı biçimlerde ortaya çıkabilmektedir (Hartmann, 1992; Kandiyoti, 1997).  

Sakallı Uğurlu’nun “Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı”ndan yola çıkarak 

kullandığı “koruyucu ataerkillik” kavramı ataerkilliğin değişen biçimini yansıtmaktadır. 

Ataerkilliğe cinsiyetçilik çerçevesinde yaklaşan Sakallı Uğurlu, cinsiyetçiliğin 

düşmanca ve korumacı biçimini “baskıcı ataerkillik” ve “koruyucu ataerkillik” olarak 

ataerkilliğe uyarlamaktadır. Çünkü cinsiyetçilik kavramı erkeklerin kadınlardan üstün 

olduğunu belirten bir yaklaşım olarak erkek egemen sistemde ifade bulmaktadır. 

Baskıcı ataerkillik; kadınları yönetme, kontrol altında tutma ve kadınlara egemen olma 



26 
 

isteğiyle ortaya çıkmaktadır. Koruyucu ataerkillik ise; zayıf olarak görülen kadına 

yardım etme, destekleme ve onun için çalışma, para kazanma şeklinde ortaya 

çıkmaktadır. Kadın kimliği eş ve anne olarak yüceltilmekte ve ona ayrı bir değer 

verilmesi beklenmektedir. Ataerkilliğin kadına zarar veren baskıcı yönüne karşı eleştirel 

bir tavır sergilenmektedir. Ancak bu yaklaşımda cinsiyetler arasında eşitsizliği ürettiği 

ve kadınları zayıf bir konumda tanımladığı için temelde erkek egemenliğini savunduğu 

düşünülmektedir (Sakallı Uğurlu, 2002; 2003, 2006, 2008). Kandiyoti ise kadınları 

aşağılama, eve kapatma, çok karılılık, kocanın tek eşliliği, boşanma hakkı gibi 

uygulamalara en önde başkaldıran erkek reformcuların farklı erkeklik çalışmaları 

doğrultusunda anlaşılabileceğini öne sürmektedir. Oğlanın; annesi, kız kardeşleri ve 

kadınlar dünyası ile ilgili erkeklik deneyimleriyle ilgilenilmeli ve onun erkeklerle 

etkileşimde edindiği deneyimler konuşulmalıdır (Kandiyoti, 1997: 207). 

 Ataerkillik farklı biçimlerde ortaya çıksa da şiddetin kaynakları sorgulanmadığı 

için kadına yönelik şiddetin yeniden üretiminde etkili olabilmektedir. Çünkü ataerkil 

yapılanmalarda erkeklerin kadınlar üzerinde kurduğu hakimiyet biçimi özellikle de aile 

içerisinde kurulan iktidar ilişkileri kadınlara yönelik her türlü istismar edici davranışın 

ortaya çıkmasına, kadınların farklı biçimlerde istismar edilmesine neden olmaktadır 

(Arın, 1998; Sallan Gül ve Altındal, 2014). Kadın cinayetleri de geleneksel ilişkilerin 

sürdürülmesi, kadınların bu ilişkilere direnmesi ve dolayısıyla şiddetin farklı biçimleri 

karşısında önlemler alınmamasıyla ilişkili olarak ortaya çıkmaktadır. Çünkü ataerkil 

yapılar içerisinde erkekler gücün korunması adına yapacakları her türlü davranışı 

kendilerinde hak olarak görmektedirler. Bu yüzden günümüzde ataerkilliğin 

önlenemediğinin en büyük kanıtı şiddetin ve cinayetlerin artış göstermesi olmaktadır.
13

 

1.1.3 Şiddet 

Şiddet olgusu 19. yy’la birlikte tek başına kavramsal olarak ele alınmaya 

başlayan ve çeşitli boyutlarıyla farklı bakış açıları doğrultusunda değerlendirilmekte 

olan bir kavramdır. Farklı bakış açılarıyla yaklaşılabilmekte ve dolayısıyla farklı 

tanımlamaları yapılabilmektedir. Ancak en genel manada baskı, eziyet, korkutma, 
                                                           
13

 5 Kasım 2014 tarihinde bir erkek kendisine boşanma davası açıp ayrı yaşayan eşini ‘koruma kararı’ 

bulunmasına rağmen  13 yerinden bıçaklayarak öldürmüştür. Gerekçe olarak ise ‘öldürme hakkımı’ 

kullandım ifadesini kullanmıştır. http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-

savunma-oldurme-hakkimi-kullandim/8340 (Erişim Tarihi: 10.03.2015) 

 

http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-savunma-oldurme-hakkimi-kullandim/8340
http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-savunma-oldurme-hakkimi-kullandim/8340


27 
 

sindirme, öldürme, cezalandırma, başkaldırı gibi biçimlere sahip olup her toplum 

yapısında günlük yaşamda karşılaşılabilmektedir (Kocacık, 2004: 9). Sallan Gül 

tarafından insanın bedensel ve ruhsal açıdan zarar görmesine neden olan, güç ve baskı 

aracılığıyla ortaya çıkan bireysel ve toplu hareketlerin tümü şiddet davranışı olarak 

açıklanmaktadır (Sallan Gül, 2011: 15). Steinmetz (1986) tarafından ise şiddet olgusu 

“bir bireyin yaralanmasına, sindirilmesine, öfkelendirilmesine veya duygusal baskı 

altına alınmasına yol açan fiziki veya herhangi bir şekildeki davranış ve muamele 

biçimi”  olarak tanımlanmaktadır (Yıldırım, 1998: 25).  

Farklı bakış açıları doğrultusunda farklı tanımları yapılabilen şiddet olgusunu 

hiyerarşik ilişkiler doğrultusunda açıklayan Arın’a göre de, güçlünün güçsüze iradesini 

kabul ettirme biçimidir. Bu doğrultuda aile içinde, büyüklerin küçüklere, erkeklerin 

kadınlara, yüksek rütbelilerin daha aşağı rütbelilere, hiyerarşi içinde üstün asta, 

gardiyanların mahkumlara, güçlü mahkumların güçsüz mahkumlara yenen devlet 

askerlerinin yenilen devlet askerlerine ve kadınlarına uyguladığı şiddet aynı şiddet 

kapsamında yer almaktadır (Arın, 1998: 201). Toplumsal alanda özellikle erkekler 

tarafından kadınlara yönelik olan şiddet toplumsal cinsiyet ekseninde ve ataerkillik 

temelinde ele alınarak sorgulanmaktadır. 

1.1.3.1 Kadına Yönelik Şiddet 

Kadına yönelik şiddet sorununun, literatüre girmesi, uluslararası sözleşmeler 

içerisinde yer alması ve şiddetin cinsiyet temelli olarak toplumsal alanda tartışılması son 

30 yıllık süreyi kapsamaktadır. Kadına yönelik şiddet literatürde ilk kez şiddetin farklı 

türlerini de içine alacak şekilde Birleşmiş Milletler tarafından hazırlanan “Kadınlara 

Yönelik Şiddetin Ortadan Kaldırılmasına Dair Bildirge”de yapılmıştır. Kadına yönelik 

şiddet; “ister kamusal ister özel yaşamda meydana gelsin, kadınlara fiziksel, cinsel veya 

psikolojik acı veya ıstırap veren veya verebilecek olan cinsiyete dayanan bir eylem veya 

bu tür eylemlerle tehdit etme, zorlama veya keyfi olarak özgürlükten yoksun bırakma” 

olarak tanımlanmıştır (KSGM, 2012: 6). 2011 yılında imzaya açılan “Kadına Yönelik 

Şiddet ve Aile İçi Şiddetin Önlenmesi ve Bunlarla Mücadeleye Dair Avrupa Konseyi 

Sözleşmesi”nde (İstanbul Sözleşmesi) ise ekonomik şiddeti de kapsayarak kadına 

yönelik şiddet; “kadınlara fiziksel, cinsel, psikolojik ve ekonomik anlamda zarar ve acı 

verecek tüm şiddet eylemleri” olarak ifade edilmiştir (İstanbul Sözleşmesi, No.210). 



28 
 

Kadına yönelik şiddet sorununun tanımlanması, toplumsal alanda tartışılması, 

çözüm noktasında politikalar üretilmesi yakın bir dönemi içerse de tarihselliği çok eski 

dönemlere dayanan bir sorun alanıdır. Kadınlarla erkeklerin toplumsal alanda eşit 

olmadığı, erkeklerin elinde bulundurdukları güç doğrultusunda kadınlar üzerinde geniş 

haklara sahip olduğu tarihsel süreçte şiddet olgusuna rastlanmıştır. Ancak olağan kabul 

edilen toplumsal normlar aracılığıyla meşrulaştırılmış ve görmezden gelinmiştir. Bu 

bağlamda kadına yönelik şiddet sorunun tarihsel süreçte ilk kez gündeme getirilmesi 

feminist mücadele öncülüğünde olmuştur. Kadına yönelik şiddet erkek egemenliği, 

hakimiyeti ve otoritesi çerçevesinde sorgulanmış ve toplumsal cinsiyet rolleriyle 

ilişkilendirilmiştir. Güç ilişkisi temelinde kadına yönelik şiddet, “Zoraki kuvvet veya 

baskıyı içeren ve hiyerarşik toplumsal cinsiyet ilişkilerini daimi hale 

getirmeyi/sürdürmeyi amaçlayan her türlü davranış” (Asia Pacific Forum On Women, 

Law and Development, 1990 aktaran İlkkaracan ve diğ, 22) olarak tanımlanmıştır.  Arın 

tarafından da kadına yönelik şiddet; toplumsal alanda ırza geçmeyi, cinsel suistimali, iş 

yerlerindeki, öğrenim kurumlarındaki ve başka yerlerdeki cinsel tacizi, kadın ticaretini 

ve fahişeliğe zorlamayı da içeren her türlü fiziksel, cinsel veya psikolojik şiddeti içeren 

davranış olarak tanımlanmıştır (Arın, 1998: 202). 

Denilebilir ki literatür içerisinde kadına yönelik şiddetin yer almaya başlaması 

sorunun toplumsal cinsiyet eşitsizliği temelinde ele alınmasıyla ilişkili olarak 

sürdürülmüştür. Çünkü toplumsal cinsiyet eşitsizliği sonucunda kadına yönelik şiddet 

toplumsal alanda aile içinde, geniş aile bağlamında, sokakta, okulda ve iş hayatında 

fiziksel, ekonomik, psikolojik ve cinsel şiddet şeklinde ortaya çıkmaktadır (Altınay ve 

Arat, 2008: 12).  

1.1.3.2  Aile İçi Şiddet 

Ailede, özel yaşamda ya da aynı evde beraber yaşayan, birbirine cinsel ilişki 

veya kan bağı ile bağlı olan bireyler arasında ortaya çıkan şiddet durumu aile içi şiddet 

olarak tanımlanmaktadır. Aile içinde meydana gelen şiddetin kapsamı aynı evde 

yaşamakla sınırlı değildir. Çünkü eski eşe, arkadaşa, eski nişanlıya yönelik her türlü 

otorite, baskı ve kontrol içeren davranış halleri aile içi şiddet kapsamında 

değerlendirilebilmektedir (Sallan Gül, 2011: 16). Geniş bir tanımı ise uluslararası bir 

sözleşme olan 2011 yılında yayımlanan “İstanbul Sözleşmesi”nde yapılmıştır.  Aile içi 



29 
 

şiddet, “eylemi gerçekleştiren, mağdurla aynı ikametgahı paylaşmakta olsun veya 

olmasın veya daha önce paylaşmış olsun veya olmasın, aile içinde veya aile biriminde 

veya mevcut veya daha önceki eşler veya birlikte yaşayan bireyler arasında meydana 

gelen fiziksel, cinsel, psikolojik veya ekonomik şiddet eylemleri” olarak geniş bir şekilde 

tanımlanmıştır (İstanbul Sözleşmesi, No. 210). 

Kadına yönelik şiddetin ve şiddetin aile içinde gerçekleşen boyutunun  gündeme 

gelmesi 1970’li yıllarda gelişim gösteren feminist hareket sayesinde olmuştur. Feminist 

hareket güç ve cinsiyet ilişkisi temelinde aile içinde kadınların maruz kaldığı şiddeti “ev 

içi şiddet” kavramını kullanarak açıklamaya çalışmıştır. Feministler ev içi şiddeti, 

erkeklerin kadınlara karşı uyguladıkları şiddeti tanımlamak amacıyla kullanmıştır. 

Feminist literatüre göre ev içi şiddet; toplumsal cinsiyet ilişkilerine dayanan, güç 

eşitsizlikleri sonucunda ortaya çıkarak kadınların ezilmesine yol açan bir sorun alanıdır 

(Donovan, 1997; Marshall, 2009; Hooks, 2012). Ev içi şiddet kavramı aslında kişinin 

eşine, çocuklarına, anasına, babasına, kardeşlerine veya diğer yakın akrabalarına 

yönelik her türlü saldırgan davranışı kapsamaktadır. Ancak çoğunlukla kadınlar ve 

çocuklar şiddete maruz kalmaktadır (İlkkaracan ve diğ, 1996; Yıldırım Güneri, 1996; 

Yıldırım, 1998; Sallan Gül, 2011). Özellikle yapılan araştırmalar doğrultusunda aile içi 

şiddetin kadına yönelik boyutunun en fazla olması aile içi şiddetin cinsiyet temelinde 

ele alınmasına ve sorgulanmasına neden olmaktadır.  

Aile içi şiddet tanımlamaları her ne kadar aile içindeki tüm bireyleri kapsayıcı 

bir niteliğe sahip olsa da kadına yönelik şiddetin özel alan olarak nitelendirilen aile 

içinde gerçekleşen çok ciddi bir boyutu söz konusudur. Doyran’a göre de aile içi şiddet, 

kadına yönelik şiddetin bir alt türü olup, üzerinde düşünülmesi gereken bir sorunsaldır 

(Doyran, 1996: 72). Şiddet uygulayanların %95’ten fazlasını erkekler şiddete maruz 

kalanların ise %90’dan fazlasını kadınlar ve çocuklar oluşturmaktadır. Bu doğrultuda 

Yıldırım Güneri güç ilişkisi olarak ele aldığı aile içi şiddet olgusunu şu şekilde 

açıklamaktadır: “Kendini aile olarak tanımlamış bir grup içerisinde, zorlamak, 

aşağılamak, cezalandırmak, güç göstermek, öfke, gerginlik boşaltmak amacıyla bir 

bireyden diğerine yöneltilen  her türlü şiddet davranışıdır” (Yıldırım Güneri, 1996; 

İlkkaracan ve diğ, 1996).  



30 
 

Kadına yönelik şiddetin aile içerisinde yaşanan boyutu kadın üzerinde güç ve 

kontrol kurma arzusuna dayanmaktadır (Korkut Owen ve Owen, 2008: 15).  Aile 

içerisinde erkekten kadına yönelik şiddet davranışı kadının istemediği halde cinsel 

ilişkiye, ev işlerine zorlanması, aile ve arkadaşlarıyla görüştürülmemesi, çalışma ve 

okuma hakkının elinden alınması, aşağılayıcı davranışlarda bulunulması vb. davranış 

biçimlerine kadar uzanmakta ve çeşitlenmektedir (Zara Page ve İnce, 2008; Sallan Gül, 

2011; ASPB, 2014). Hem ev içinde hem ev dışında maruz kalınan şiddet, ülkelerin 

kendi iç dinamikleriyle ilişkili olarak farklılaşsa dahi kadınların ortak bir şekilde maruz 

kaldıkları şiddet türleri vardır. Ayrıca farklı şiddet türleri aynı anda uygulanabilmekte 

bu anlamda iç içe geçebilmektedir. Genel olarak kadına yönelik aile içi şiddetin türleri 

ve biçimleri ise şu şekilde açıklanabilmektedir (Sallan Gül, 2011): 

 Fiziksel Şiddet: İtip-kakma, tekme-tokat atma ve dayak, tükürme; delici,    kesici 

aletlerle ve ateşli silahlarla yaralama; kimyasallarla yaralama ve yakma; bir organını 

kesme ya da kemiğini kırma; hamilelikte dövme; cinsel ilişkiye zorlama; tecavüz; 

cinsel organlara zarar verme; intihara zorlama ve teşvik 

 Psikolojik-Duygusal Şiddet: Psikolojik etki yaratarak kadına kendini kötü ve 

değersiz hissettirme; küçük ya da hor görmek, aşağılamak; isim takmak ya da alay 

etmek; bağırmak, hakaret etmek ya da küfür etmek; çekici olmadığını, şişman, zayıf 

ya da çirkin olduğunu söylemek; ihmal etmek, duygusal ve fiziki ilgi 

göstermemek;duygularına ve düşüncelerine saygı göstermemek; kendine olan 

güvenini ve beğenisi yok etmek; ailesiyle ilişkilerine sınır koymak ya da 

engellemek; arkadaş ve dost çevresinden uzaklaştırmak ya da onlara zarar vermekle 

korkutmak; kadını kötü anne olmakla suçlamak 

 Ekonomik Şiddet: Kazancı ya da aile geliri hakkında bilgi vermemek; çalışmasına 

izin vermemek; kadının malını, ziynet eşyalarını ya da parasını elinden almak; 

kadının işinde ilerlemesine, üst mevkilere gelmesine engel olmak; çalışarak elde 

ettiği gelirlerine el koymak; kira gelirlerine ya da başkalarından yardımlara el 

koymak; banka kartını almak ve sadece cep harçlığı vermek; kadını parasız 

bırakmak; kadının harcama yetkisini elinden almak; çok az para verip yetirmemekle 

suçlamak; gereksiz harcamalar yapmakla suçlamak 

 Cinsel Şiddet: Zorla evlendirmek; kadını istemediği cinsel davranışlara zorlamak; 

istemediği yer ve zamanda cinsel ilişkiye zorlamak(tecavüz); fahişeliğe zorlamak ya 



31 
 

da satmak; kaçırmak ve tecavüz korkusu yaşatmak; kadının doğurganlığını kontrol 

altına almak; cinsel organına zarar vermek; ensest 

Son yıllarda iletişim alanında yaşanan gelişmeler, internetin yaygın bir şekilde 

kullanım alanı olması “dijital şiddet” olarak bir şiddet türünün ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Dijital şiddet İngilizce de cyberbullying (siberzorbalık), cyberstalking 

(sibertaciz), cyberharassement (sibertartaklama) gibi kavramlar çerçevesinde ele 

alınmaktadır. Yaşlı, genç, çocuk, kadın, erkek herkes dijital şiddete maruz 

kalabilmektedir. Sürekli mesaj göndermek, küçük düşürücü mesajlar göndermek, iftira 

atmak, birini sürekli takip etmek, zarar vermek amacıyla bir kişi hakkında sürekli bilgi 

toplamak, bir kişi hakkında internette sürekli sahte hesaplar açmak, kişinin özel 

hayatına dair belge ve görüntüleri paylaşmak, kişinin sosyal medyada ne paylaşıp 

paylaşmadığına karar vermek, cinsel içerikli mesajlar göndermek, gibi farklı türlerde 

davranışlar bu şiddet türü içerisinde değerlendirilmektedir. Ancak yapılan araştırmalar 

da göstermiştir ki dijital şiddete maruz kalanların da büyük çoğunluğu kadınlar 

olmaktadır. Şener’e göre dijital iletişim teknolojileri erkeğin kadın üzerindeki 

hakimiyetini koruma ve sürdürme yönteminin yeni bir aracı haline dönüşmektedir 

(Şener, 2013). Kadına yönelik şiddetle mücadele eden bir kadın örgütü olarak Mor Çatı 

Kadın Sığınağı Vakfı gönüllüleri de dijital şiddetin fiziksel şiddet gibi bir suç olduğunu 

düşünmektedir. Cep telefonu programlarıyla nerede olunduğunun belirlenmesi veya 

nerede olunduğunun kanıtlanmasının istenmesi, telefonla veya mesajla sürekli rahatsız 

edilmek, denetlenmek, sosyal medya üzerinden taciz, iftira veya hakaretlere maruz 

kalmak, ısrarlı takip, cinsel ilişki görüntülerinin gizlice kaydedilmesi veya edilmiş gibi 

yapılıp şantaj yapılması gibi durumları dijital şiddet başlığı altında 

değerlendirmektedirler.
14

 

1.1.3.3 Kadın Cinayetleri 

 Kadına yönelik aile içi şiddetin ölümle sonuçlanan ve en ağır biçimlerinden 

birini oluşturan kadın cinayetleri, dünyanın her yerinde olduğu gibi Türkiye’de de 

yaygın bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Kadınların yaşamlarını kaybetmesine neden olan 

cinayetler, hem cinsiyet temelli hem de kadının insan hakkının ihlali olarak ele alınması 

                                                           
14

 https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-yasaniyor-

kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor  (Erişim Tarihi: 14.03.2015) 

https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-yasaniyor-kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor
https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-yasaniyor-kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor


32 
 

gereken bir sorun alanını oluşturmaktadır. Russell’e  göre kadın cinayetleri kavramı ilk 

kez 1801 yılında İngilizce bir yayında “bir kadının öldürülmesi” anlamında 

kullanılmıştır. Bu kavramın kullanılması bir insanın öldürülmesini ifade eden 

“homicide” kavramının kullanımında daralmalara, kişinin cinsiyetini ön plana alan 

“femicide” kavramının literatüre girmesine neden olmuştur. 1980’li ve 90’lı yıllara 

kadar biyolojik cinsiyet çerçevesinde kullanılmış olan kavramın toplumsal cinsiyet 

perspektifinde kullanılması feminist akademisyenlerin kadına yönelik şiddet sorununa 

yönelik sorgulamaları ışığında gerçekleşmiştir. Bu doğrultuda femicide, “kadınların, 

kadın oldukları için öldürülmeleri” şeklinde kullanılmaya başlamıştır. Dolayısıyla 

kadın cinayetlerinin kadınların toplumsal rolleriyle ilişkili nedenlerle öldürülmelerini 

ifade eden bir kavram olduğunu söylemek mümkündür. Bu yüzden namus cinayetleri, 

homofobik cinayetler, ırkçı cinayetler, ensest ilişki içerisinde ya da tecavüz sonucu 

ortaya çıkan cinayetler kadın cinayetinin örneklerini oluşturmaktadır (Gazioğlu, 2013: 

92-93).  

Kadın cinayetlerinin kavramsal olarak kullanımı Türkiye’de de yakın bir dönemi 

kapsamaktadır. Uzun yıllar cinayetler cinsiyet temelli olmaktan uzak bir şekilde ele 

alınmıştır. Ancak 1980’li ve 90’lı yıllarda feminist mücadelenin kadına yönelik şiddeti 

sorgulamaya başlaması ve kadına yönelik şiddete toplumsal cinsiyet temelli bir 

görünürlük kazandırması özellikle yakın zaman da kadın ölümlerinin cinsiyet temelinde 

gerçekleştiğinin fark edilmesine yol açmış ve kadın cinayetleri adı altında tartışılmasını 

sağlamıştır (Özer, 2003: 87-91). Burada önemli olan ve gözden kaçırılmaması gereken 

nokta ise cinayetlerin erkek egemen toplum yapısı içerisinde bir erkek tarafından 

işleniyor olması ve kadınlara yönelik cinsiyetçi duygularla işlenmiş olmasıdır (Özer, 

2003; Gazioğlu, 2013).  

Kadın cinayetleri aslında dünyanın her yerinde görülebilen ve uzun yıllardır 

gerçekleşen bir sorun alanıdır. Ortaya çıkışı ve biçimleri ülkelerin farklı özellikleriyle 

ilişkili olarak değişse de dünyanın her yerinde kadınlar erkek şiddetiyle yaşamlarını 

kaybedebilmektedir. Türkiye gibi ataerkil değerlerin hakim olduğu toplumlarda ise 

çoğunlukla namus kavramı etrafında ortaya çıkmaktadır. Namus olgusuna atfedilen 

önem cinayetlerin meşrulaştırılmasında kullanılmaktadır. Çünkü Cindoğlu’nun da 

belirttiği üzere  namus cinsellik üzerinden kurulmakta ve var olan normlar içerisinde 



33 
 

hareket edilmesini gerektirmektedir. Cinsellik 2 önemli norm üzerinden 

normalleştirilmektedir. Birincisi heteroseksüel cinsel ilişkilerin normalliği diğeri ise 

genç kızların evlilik öncesi cinsel ilişki yaşamamalarıdır. Bu yüzden erkek egemen 

toplumlarda kadınlardan hem ailelerinin namusunu hem de birlikte oldukları erkeklerin 

namusunu bedenleri üzerinden korumaları beklenmektedir (Cindoğlu, 1998; Özer, 

2003; Berktay, 2004; Sakallı Uğurlu ve Işık, 2009; Çetin, 2014). Bir erkeğin namusu 

olarak karısı, kız kardeşi, annesi ve ailedeki diğer kadınlar görülmektedir. Bu yüzden 

erkeğin sorumluluğu altındaki kadınların gündelik yaşamdaki birçok davranış kalıpları 

ve bedenleriyle ilgili kararları sınırlandırılmakta ve erkek denetimi doğrultusunda 

hareket etmeye mecbur bırakılmaktadır (Ertürk, 2006; Kardam, 2011; Durudoğan, 

2011).  

Namus olgusunun toplumsal olarak çok önemli olduğu bir ortamda kadınların 

kendilerine biçilen roller dışında hareket etmesi, kadın bedenini ve cinselliğini 

denetleyen normların dışında hareket etmesi erkeğin namusunun kirlenmesine neden 

olmakta ve namusun temizlenmesi adına kadınların öldürülmesi gerçekleşmektedir 

(Özer, 2003; Durudoğan, 2011). Namus cinayetleri kadınların varlığına yönelik 

gerçekleştirilen cinsel şiddetin bir türü olarak yer almaktadır (Akbaba, 2008: 336). 

Kalan’a göre de ailesinin isteği dışında duygusal ilişkiye girdiği; gayrimeşru bebek 

doğurduğu, kötü yola düştüğü gerekçeleriyle birçok kadın kocası, eski kocası, kardeşi 

vb. erkek akrabaları tarafından öldürülmektedir (Kalan, 1998: 105). Bu doğrultuda 

namus kavramı altında işlenen cinayetlerin büyük çoğunluğunun en yakındaki erkekler 

tarafından gerçekleştirildiği söylenebilir. Çünkü temelde erkek egemen toplumlarda 

kadın cinselliğinin denetimi, kadının en yakınındaki erkek bireylerden içinde bulunduğu 

toplumun bütün erkeklerine kadar uzanmaktadır. Erkeklerin bu konuda hassasiyet 

göstermesinin ardında ise hem kendi namuslarının korunması hem de içinde 

bulundukları toplumun korunması yatmaktadır. Çünkü namus yaşamın anlamı gibi 

önemli bir role sahip olup aile ya da sülalenin şerefiyle ilişkilendirilmektedir  

(Kandiyoti, 1997; Özer, 2003; Durudoğan, 2011; Kardam, 2011).  

Namus kavramı altında öldürme ataerkil toplum yapıları içerisinde her yerde 

görülebilmektedir. Ortadoğu’da, Akdeniz ülkelerinde, Latin Amerika’da, Güney Batı 

Asya’da, Hindistan’da, Çin’de vb. birçok bölgede rastlamak mümkündür (Çetin, 2014: 



34 
 

5). Türkiye’de de farklı birçok şehirde bugün dahi “namus” adı altında kadın cinayetleri 

gerçekleşmektedir. Namus olgusu sebep gösterilerek gerçekleştirilen ölümler bazı 

zamanlarda “töre” olarak bilinen kurallar sebep gösterilerek meşrulaştırılmaktadır. Bu 

yüzden kadın bedeninin disipline edilmesini temel alan töreler kadınların yaşamlarına 

son verilmesinde önemli etken olabilmektedir (Koğacıoğlu, 2004; Ertürk, 2007; 

Akbaba, 2008). Ancak kadın cinayetlerinin sadece Doğu Anadolu ve Güneydoğu 

Anadolu bölgesinde var olan töreler sonucunda ortaya çıktığını düşünmek kadın 

cinayetlerinin evrenselliğinin göz ardı etmeyi beraberinde getirmektedir. Çünkü böyle 

bir yaklaşım kadın ölümlerini belirli bir bölgeye atfedip sorunun meşrulaştırılmasına, 

normalleştirilmesine neden olmaktadır (Ertürk, 2007: 2).  

Kadın cinayetlerinin birde görünmeyen tarafı vardır. Ölmeye zorlanan ya da 

öldürüldüğü halde intihar süsü verilen kadın cinayetleri söz konusudur. Ertürk ve 

Ecevitoğlu, Doğu ve Güneydoğu bölgesindeki intiharların çoğunun namus ve töre 

altında gerçekleştiğini ve kayıt altındaki intiharların gizil cinayet olduğunu 

belirtmektedir. İfade edilen cinayetler kadın cinayetlerinin farklı biçimlerini 

oluşturmaktadır. Çünkü kadının bedenini ve cinselliğini öldürme tehdidiyle denetleyen 

bir namus ahlakı anlayışı vardır ve bu anlayış kendi cezai yöntemlerini uygulayarak 

cezai yaptırımlara karşı çıkış göstermektedir. Bu durum Ecevitoğlu’na göre siyasal 

alanın işlev kaybetmesine neden olmaktadır (Ertürk, 2007; Ecevitoğlu, 2012). 

Kadın cinayetlerinin farklı meşrulaştırma araçlarıyla ortaya çıktığı bütün 

süreçlerde ataerkilliğin baş faktör olduğunu söylemek mümkündür. Kadın cinayetlerinin 

günümüzde artış gösteren biçimi ise bu meşrulaştırıcı faktörler içerisine sığmayacak 

türdendir.  Günümüzde vahşi biçimleriyle gözler önüne serilen kadın cinayetleri büyük 

çoğunlukla kadınların geleneksel ilişkiler sistemi içinde kendilerine biçilen toplumsal 

cinsiyet rollerinin dışına çıkmak istemesi, şiddete son vermek istemesi, erkeklerin 

hakim güç dayanaklarını zedelemesi sonucunda ortaya çıkmaktadır. Her gün şahit 

olduğumuz biçimde kadınların bireyselleşme süreçlerinde izinsiz sokakta gezmesi, hak 

iddia etmesi, boşanmak istemesi, ayrı eve çıkmak istemesi veya eve geç gelmesi gibi 

durumların ataerkil, geleneksel zihniyet tarafından kabullenilmemesi kadınların zarar 

görmelerine, vahşice öldürülmelerine neden olmaktadır. Çetin, bu cinayetleri 



35 
 

“başkaldırı cinayetleri” olarak tanımlamaktadır (Özer, 2003; Akbaba, 2008; Kardam, 

2011; Şener, 2011; Gazioğlu, 2013; Çetin, 2014; Sallan Gül ve Altındal, 2014 ).
15

  

1.1.4. Feminizm  

Feminizm, Fransızca’ya 1837’den sonra girmiş bir kavram olarak Robert 

Sözlüğü’nde “kadınların toplum içindeki rolünü ve haklarını genişletmeyi öngören bir 

doktrin” olarak tanımlanmaktadır (Michel, 1993: 9). Marshall tarafından hazırlanan 

Sosyoloji Sözlüğü’nde de benzer bir şekilde cinsler arasında eşitliği esas alan ve 

kadınların haklarının genişletilmesi için mücadele eden bir toplumsal hareket olarak 

tanımlanmaktadır (Marshall, 2009: 240). Arat tarafından ise “cinslerin eşitliği kuramına 

dayanan kadınlara eşit haklar isteyen temelde kadın ile erkek arasındaki iktidar 

ilişkisini değiştirmeyi amaçlayan bir siyasal akım” olarak tanımlanmaktadır (Arat, 

2010: 29). Kadın hakları savunucusu olan Hooks ise feminizmi “cinsiyetçiliği, 

cinsiyetçi sömürüyü ve baskıyı sona erdirmeyi amaçlayan bir hareket” olarak 

tanımlamaktadır (Hooks, 2012: 1). Michel’e göre ise “kadınların kendi aralarında bir 

dayanışma yaratarak, erkek egemen dünyanın norm ve değerlerine, cinsiyetçi 

politikalarına karşı başlatmış olduğu mücadele” olarak tanımlanmaktadır (Michel, 

1995: 6). Kavramsal tanımlamalardan yola çıkılarak denilebilir ki en geniş anlam da  

kadınlarla erkeklerin eşit olması gerektiğini öne süren ve cinsiyetler arasındaki 

hiyerarşik ilişkilerden doğan eril tahakkümü ortadan kaldırmayı amaçlayan ve bu 

anlamda mücadele yolları geliştirilen  bir harekettir (Çakır, 2008; Sancar, 2011). 

 Feminizm genel olarak kadın hakları ve eşitlik savunucusu bir hareketlenmeyi 

ifade etse de ortaya çıktığı günden günümüze değin kadınlar adına mücadele edenlerin 

düşünceleri ve politik manada amaçları farklılık gösterdiği için çok çeşitli anlamlar 

edinmiş bir kavramdır (Ramazanoğlu, 1998: 24). Çünkü hem bir sosyal hareket hem de 

bir teori olarak tarihsel süreçte farklı anlamlar kazanmıştır. İlk olarak hak ve eşitlik 

kavramları etrafından ortaya çıkmıştır. 1960 sonrası dönemde ise kendi içinde farklı 

türlerin gelişmesiyle beraber kadınların ikincilleşmesi, sömürülmesi ve ezilmesi gibi 

sorunlar gündeme getiren bir hareket olarak değerlendirilmiştir. Toplumsal cinsiyet 

kavramı etrafında cinsiyet hiyerarşisini sorgulayan bir özgürlük hareketi olarak yer 

almaya başlamıştır (Sallan Gül, 2003: 125). Aktaş’a göre feminizm ilk dönemde “kadın 

                                                           
15

 http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/07/150711_kadin_cinayet_ilhan  (Erişim Tarihi: 08.09.2015) 

http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/07/150711_kadin_cinayet_ilhan


36 
 

hakları hareketi” iken ikinci dalga feminist hareketle birlikte “kadın kurtuluş hareketi” 

olarak bir dönüşüm yaşamıştır (Aktaş, 2013: 59).  

Mithcell’e göre ikinci dalga kadın hareketiyle birlikte ortaya çıkan feminizmin  

özelliği bütün kadınları bütünsel bir ezilmişlik içinde birleştirmesidir. Her kadını içine 

almasıdır (Mitchell, 2006: 20-21). Ancak 1990’lı yıllardan sonra farklı kimlikler altında 

kadınlar bir araya gelerek kendi sorun alanları etrafında örgütlenmeye başlamışlardır. 

Bu durum kadın hareketinin farklı feminizmler doğrusunda gelişim göstererek 

kadınların farklı stratejiler geliştirmesine neden olmuştur. Çünkü temelde kadınların 

farklı bakış açıları doğrultusunda bir araya gelmeleri kamusal ve özel alandaki kadın 

sorunlarına yaklaşımlarını, ürettikleri çözüm önerilerini ve geliştirdikleri politikaları 

farklılaştırmaktadır (Kara, 2006; Tunç, 2013). Bu doğrultu da Ergas’ın da belirttiği 

üzere feminizm, kadın özneler oluşturmayı temel alan bakış açısının tarihsel olarak teori 

de ve pratikte yaşadığı dönüşümleri ifade etmektedir (Ergas, 1996: 486).  

1.1.5. Muhafazakârlık 

Muhafazakarlık, üzerine farklı tanımlamalar yapılabilen farklı deneyim ve bakış 

açılarından yola çıkılarak farklı biçimlerde açıklanabilen geniş kapsamlı bir kavramdır. 

Korumak ya da olduğu gibi muhafaza etmek anlamlarını taşımaktadır. 19. yüzyıldan 

beri Avrupa’da ve Amerika Birleşik Devletleri’nde birçok siyasal ilkeyle birlikte ortaya 

çıkmıştır. Ancak genel bir muhafazakarlık tanımı yapmak bazı sorunları beraberinde 

getirmektedir. Çünkü muhafazakarların pek çoğu bu kavramın bir ideoloji olduğunu 

düşünmemektedir. Kendi değer yargılarının gelenek, tarihsel birikim ve kademecilik 

çerçevesinde açıklanabileceğini savunmaktadırlar (Marshall, 2009: 512). 

Muhafazakarlık kavramı için herkes tarafından onaylanan bir açıklama bulmak 

zor olsa da içinden geçtiği süreçlerle ve değer yargılarıyla ilişkili olarak kavramsal bazı 

açıklamalar yapılmıştır. Yapılan açıklamalar genellikle muhafazakarlığın tarihsel 

değişim süreçleriyle ilişkili olduğu ve farklı biçimlerde toplumsal yaşamda etkili olan 

bütünsel bir düşünce akımı olduğu yönündedir. Örneğin Sallan Gül’e göre 

muhafazakarlık “politik, liberteryan, ekonomik, toplumsal ve kültürel gibi farklı 

türlerine ve tarihsel süreçte ülke deneyimlerinde kazandığı farklı anlam yüklemelerine 

rağmen, bütünlüğü ve öğreti özelliği olan düşünsel ve politik bir akımdır” (Sallan Gül, 



37 
 

2006: 71). Ergil’e göre de “tarihsel olguların alt-üst ettiği bir dünyada, bireyin ve 

sosyal kümelerin içine düştüğü kargaşa ve endişe duygularıyla beslenen, istikrarın ve 

geleneğin erdemlerini yücelten bir siyasal-düşünsel akım”dır. Çünkü muhafazakarlık; 

sosyal, siyasal ve inanç düzeyinde toplumsal alanda köklü değişimlerin yaşandığı bir 

dönemde ortaya çıkmıştır (Ergil, 1986: 269).  

Muhafazakar eleştirinin önemli isimlerinden biri olan Edmund Burke’e göre 

muhafazakarlık, Fransız Devrimi’ne karşı bir tepki sonucu ortaya çıkmıştır. Bu yüzden 

muhafazakar düşüncenin ilk metinleri, içinde bulunulan dönemin koşullarıyla ilişkili 

olarak ve devrim süreciyle ortadan kalktığı düşünülen görüşleri temel alarak 

oluşturulmuştur (Beneton, 1991: 11). Bu yüzden muhafazakar ideolojinin içerisinde 

devrimsel süreçte eleştirilen birçok nokta ayrıntılı olarak tanımlanmaktadır.   

Muhafazakar düşünce yapısı içerisinde tanımlanan en temel sav geleneğin 

sürdürülmek istenmesidir. Çünkü devrimsel süreçler moderni getirmeye çalışmakta 

geleneksel olanın değişimini ön görmektedir. Bu yüzden muhafazakarlık, Beneton’ın da 

belirttiği üzere modernlik karşıtı bir hareket olma özelliği taşımaktadır. Modern 

zamanlarda ortaya çıkan ancak modernliğe karşı bir duruş sergileyen düşünsel ve 

siyasal bir hareket olmuştur. Bu yüzden saf haliyle muhafazakarlık kavramı bir 

“gelenekçilik” olarak nitelendirilebilmektedir (Beneton, 1991: 10-11). Ancak 

muhafazakar eleştirinin önemli isimlerinden olan Burke’e göre değişim tamamen 

reddedilmemektedir.  Bir değişim olacaksa eğer aniden ve hızlı olmamalıdır. Aniden ve 

hızlı olmadığı takdirde kendiliğinden ve gelenekler temelinde gerçekleştiğinde kabul 

edilebilmektedir (Sallan Gül, 2006: 73). 

Genel olarak muhafazakar anlayış içerisinde moderne karşı eleştirel bir duruş 

söz konusudur. Çünkü muhafazakar anlayışın temelinde tarihe yüklenen büyük anlamlar 

vardır. Öncelikle insan ilişkilerinin tarihsel süreçte edinilen tecrübeyle kurulduğuna 

inanılmaktadır. Bu yüzden geçmişe duyulan güven, moderne karşı duruşun sebebini 

oluşturmaktadır (Nisbet, 2007: 51). Mannheim’de muhafazakarlığı, geçmişin mirasına 

duyulan saygıyla ortaya çıkan bir psikolojik tutum süreci olarak açıklamaktadır. Ancak 

Sallan Gül’e göre bu süreç psikolojik bir tavır alıştan çok daha öte ve psikolojik tavır 

alışın geliştirilmesi gereken bir durumdur (Sallan Gül, 2006: 72). 



38 
 

Muhafazakar bakış açısının geleneksel olana duyduğu inancın ardında bazı 

toplumsal etmenler yatmaktadır. Burke’a göre toplumların süreliliği bireylerin önünde 

olduğu için toplumsal mirasın toplumlar tarafından korunması ve savunulması gerekir. 

Çünkü toplumsal miras geçmişle gelecek kuşaklar arasında bir bağ görevi görmektedir. 

Bu yüzden toplumsal ilişkilerin kuvvetli olması adına mirasın korunması 

gerekmektedir. Aksi takdirde ahlaki manada bir kötüleşme sürecinin gerçekleşeceğine 

inanılmaktadır. Çünkü tarihsel miras korunmazsa insanlar arasındaki sevgi ve saygı bağı 

azalacak, kamu yararı gibi suçluluk duygularını ortaya çıkartan bir yapı ortaya 

çıkacaktır. Bu yüzden Burke’e göre bu sorunların ortaya çıkmaması için kilise, aile, 

birlik, topluluk gibi yapılar oluşturulmalı; kurallara bağlılık, saygı, sadakat ve merhamet 

gibi duygulardan yola çıkılarak hareket edilmelidir. Törelere ve toplumsal otoritelere 

önem verilmelidir. Hiyerarşik bir toplumsal düzlemi ifade eden bu yaklaşımda iktidarın 

zorlayıcı eyleminin zorunluluğu dahi kabul edilmesi söz konusudur. Bu nedenle 

Burke’un öne sürdüğü özgürlük biçimi Beneton’a göre “erkeksi, ahlaki ve kurallara 

bağlanmış bir özgürlük” olarak tanımlanmaktadır (Beneton, 1991: 22). Beneton’da 

toplumsal istikrarın sağlanması için toplumsal bağların kuvvetliliğine inanmaktadır. 

Beneton’a göre topluluk bağlarını kopartmak, insanı yaşamsal bir besinden, inançtan, 

bağlılıktan, hayranlıktan, şefkatten yoksun bırakmak anlamına gelmektedir. Bu 

ihtiyaçlar aynı zamanda ahlaki ihtiyaçlardır ve toplumsal alanda bireylere ahlaki 

yükümlülüklerle dolu toplumsal roller yüklenmektedir (Beneton, 2011: 111).  

Muhafazakar düşünürler açısından bireysel yaşamın önemli öğelerinden biri 

dinin gerekliliğidir. Sallan Gül’e göre bu durum toplum ve devletin akılcı ve laik 

anlayış yerine tanrısal bir anlayışla sürdürülmesi anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

toplumsal yaşamda dine atfedilen önem toplumsal ilişkilerin kurulmasında da din 

faktörünün önemli bir role sahip olduğunu göstermektedir. Çünkü muhafazakar düşünce 

içerisinde, din temelinde, toplumsal alanda doğal bir hiyerarşinin olduğuna 

inanılmaktadır. Bu yüzden toplumsal alanın devamlılığı için ihtiyaç sahibi olan kişi 

veya gruplara yardım edilmesi gerekmektedir. Ancak bu yardımseverlik sürecinde 

devlete herhangi bir görev yüklemesi yapılmamaktadır. Çünkü bu durum devletin 

sorumluluğu değildir. Dinsel ve ahlaki bir sorundur. Bu yüzden adaletin sağlanmasında 

ahlaki değerlere uygun hareket edilmelidir. Örneğin yoksul olanlara yardım etmek bir 

din görevidir. Bunu sağlayacak olan kurumlar ise kilise, aile, yerel ve dinsel topluluklar, 



39 
 

gönüllü yardımlaşma kuruluşlarıdır. Ayrıca bu süreçte yoksulluğun kişinin kendi tutum 

ve davranışlarıyla ilişkili olduğu düşünülerek yoksullara karşı sabırlı, ağırbaşlı, 

çalışkan, tutumlu, inançlı olunması önerilmektedir (Sallan Gül, 2006: 77).   

1.1.6. Sivil Toplum  

Latince “civis” kökünden türetilmiş olan sivil kelimesi anlam olarak “yurttaş 

veya kenttaş” olarak tanımlanmakta vatandaş kavramına karşılık gelmektedir. Sivil 

toplum ise Fransızca “societe civile” kavramına dayanmakta ve yurttaşlar toplumu 

olarak tanımlanmaktadır (Talas, 2011: 389). Sivil toplum kavramı toplumların içinden 

geçtikleri süreçlerle ilişkili olarak farklı anlamlar içeren bir kavramdır. Ancak genel bir 

tanımlama yapmak gerekirse Keyman’a göre sivil toplum, insanların tek başlarına 

yapamadıkları şeyleri birliktelik, dayanışma, gönüllülük esasıyla beraber yapmaya 

çalışma durumlarını anlatmaktadır (Keyman, 2004: 3). Bu yüzden sivil toplum 

içerisindeki örgütlerin görevlerini yerine getirebilmeleri için üyelerin örgüt içerisinde 

birbirlerini tanımaları, işbirliği kurmaları ve demokratik ilişkiler geliştirmeleri 

gerekmektedir (Birsen, 1998: 450).  

Sivil toplum kavramına tarihselliği içerisinde bakmak gerekirse 18. yüzyıla 

kadar devlet ve siyasal toplum kavramlarıyla aynı anlamda kullanılmış ancak ilerleyen 

yıllarda farklı bakış açıları doğrultusunda farklı anlamları geliştirilmiştir. Keane’e göre 

sivil toplum kavramı 18. yüzyıla kadar, mensuplarını kendi yasalarının nüfuzu altına 

sokan, bu sayede barışçı düzeni ve iyi yönetimi sağlayabileceğini düşünen bir siyasal 

birliktelik tipi olarak kullanılmıştır (Keane, 2004: 47). Belge’ye göre ise aydınlanma 

kuşağı tarafından 18. yüzyılda “politik toplum-sivil toplum” gibi bir ayrım yapılarak 

devlet ve birey eksenli olarak bir anlam yüklenmiştir. Burada politik toplumla devlet 

kastedilirken sivil toplum kavramıyla da toplumsal alanda devletin direkt denetimde 

bulunmadığı bütün alanlar kastedilmektedir. Bu alanlar yurttaşların kendi aralarında 

oluşturdukları birlikteliklerle işlerini halletmeye çalıştıkları bir toplumsal alanı 

içermektedir (Belge, 2003: 1).  

Kavramın içeriği üzerine tartışmalar uzun yıllar devam ettiği gibi günümüzde 

hala devam etmektedir. Ancak 1970’li yıllardan sonra siyasi anlamda Doğu Bloğunun 

çöküşüyle birlikte ortaya çıkan yeni siyasal alan arayışı sivil toplumun demokrasi 



40 
 

kavramı etrafında ele alınmasını beraberinde getirmiştir. Bugünde sivil toplumun 

gelişim süreci demokrasiyle birlikte ele alınmaktadır. Bu nokta da sivil toplum, devlete 

karşı otoriter ve askeri rejimden kurtulmanın ve demokrasiye geçmenin bir yolu olarak 

yer almaktadır (Gözübüyük Tamer, 2010: 90). Özlüer’de benzer bir şekilde sivil 

toplumun toplumsal hareketler kapsamında demokrasi, kalkınma ve toplumsal ilişkiler 

doğrultusunda ele alınmaya başladığını ifade etmektedir (Özlüer, 2006: 4). Dolayısıyla 

bu süreçte sivil toplumun gelişimi devlet dışında, kar amacı gütmeyen, gönüllülük 

esasına dayanan yeni örgütlenme modelleri şeklinde sürdürülmüştür (Sallan Gül ve diğ, 

1998: 489).  

Sivil toplum yeni halinin şekillenmesinde 1970’li yıllarda gelişim gösteren yeni 

toplumsal hareketler etkili olmuştur. İnsan haklarının ihlal edilmesi bireyleri mücadele 

etmeye, haklarını aramaya, özgürlük talep etmeye yönlendirmiştir. Çünkü insan hakları,  

insanın insan olmasından kaynaklanan vazgeçilmez, devredilmez haklardır. Her türlü 

sosyal politikanın, kamusal yararın, ahlaksal veya siyasal kaygının üzerinde yer alan bir 

değerdir. İnsanların kendilerini ve yeteneklerini geliştirmelerini temel alan bir anlayışa 

dayanmaktadır. Bu yüzden insan haklarının ihlal edildiği alanlar üzerinden çalışmalar 

yürütülmeye başlanmıştır. Ortak kimlikler temelinde bir araya gelen bireylerin ortak 

amaç ve ilkeler doğrultusunda ortaya çıkan örgütlenmeler sivil toplumun yeni toplumsal 

hareketler kapsamında gelişmesine neden olmuştur. Çevreci hareketler, kadın 

hareketleri, cinsiyet temelli hareketler, insan hakları hareketleri gibi demokrasi 

tartışması temelinde gelişim gösteren hareketler yeni toplumsal hareketler kapsamında 

gösterilebilmektedir (Keyman, 2004: 6).  

Keane’e göre, yeni toplumsal hareketler, gündelik yaşama ilişkin şikayetleri ve 

belirsizlikleri alenileştirmekte ve sivil toplum içinde yer alan kökleşmiş toplumsal 

etkileşim kodlarına meydan okumaktadır. Gündelik yaşamda demokratikleşmenin 

mümkün olduğunu ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu yüzden yeni toplumsal hareketler 

anti-politik hareketleriyle ayırt edilmektedirler. Ortaya çıkıp gelişim gösterdikleri mikro 

iktidar ilişkilerinin daha az görünür alanlarını alenileştirme ve dönüştürme 

eğilimindedirler. Sivil toplum ile devlet arasındaki bölünmeyi derinleştirmekte ve sivil 

toplumun kendi içindeki iktidar ilişkilerinin çoğullaşmasına katkıda bulunarak yeni 

dayanışma biçimleri ortaya çıkarmaktadırlar (Keane, 2004: 22-23). Ancak hak temelli 



41 
 

yeni toplumsal hareketlerin yanında tüketici dernekleri, yardım ve eğitim örgütleri gibi 

örgütlenmeler de sivil toplum kavramı çerçevesinde ortaya çıkan örgütlenmeler arasında 

gösterilebilmektedir (Özalp, 2008: 17). Bu yüzden bu yeni sivil toplum anlayışında 

devletin karşıtı olarak ortaya çıkan siyasi topluma karşı geliştirilmiş bir toplum 

modelinin ortaya çıktığı söylenebilmektedir (Dursun, 1995: 83). Ancak günümüzde 

gelişim gösteren sivil toplumun devlet kontrolü altında olduğunu söylemek 

mümkündür. Sivil toplum gönüllülerinin protestocularına yönelik ölçüsüz güç 

kullanılabilmekte, STK’lar habersiz ve zamansız denetlemelere tabi olabilmektedir 

(TÜSEV, 2006: 119).  

Çalışma açısında önemli bir bağlam olan ikinci dalga feminist kadın hareketi de 

bu süreçte ortaya çıkmış ve yeni toplumsal hareketler içerisinde gelişim gösteren bir 

hareket olarak farklı kimlikler altındaki kadınlar tarafından geliştirilmiştir. Ancak 

temelde kadınların toplumsal alandaki ikincil konumlarını sorgulamaya başlamalarına 

yani feminist kadın hareketinin ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemine karşı 

meydana okumaya başlamasına dayanmaktadır (Berktay, 2004: 1-2). Feministler kadın 

dayanışması etrafında örgütlenmeyi ve kadınlar adına politika üretmeyi esas almışlardır. 

Çünkü kadınların güçlenmesini sağlayacak sivil alanının yine kadınlar tarafından 

oluşturulacak örgütlenmeler içerisinde devletten, özel sektörden, tüm cinsiyetçi 

yapılardan kurtarılacağına, korunacağına ve bağımsızlaştırılacağına inanmaktadırlar 

(Gökmen, 2011: 113).  

Feminist hareketin kadın kimliği temelinde başlattığı mücadele kadın 

mücadelesinin sivil toplum düzeyinde gelişiminde etkili olmuştur. Kadınların insan 

hakkı ihlalinin önlenmesi ve kadınların eşit bir yaşam sürme hakkının kazanımı için 

öncü çalışmalara olanak tanımıştır. Örneğin Medeni Kanun’un değiştirilmesinde 

feminist kadınlar aktif rol almışlar, Anayasa ve diğer yasal gelişmelerde özellikle Türk 

Ceza Kanunu’nun olumlu olarak değiştirilmesinde önemli bir konumda yer almışlardır. 

Bu anlamda bağımsız kadın hareketi kadınların sesini kamusal yaşamda duyurmada ve 

kadınlar adına yararlı gelişmelerin ortaya çıkmasında etkili olduğu söylenebilmektedir 

(Acar, 2010: 16). Aynı şekilde İslamcı kadınlarda 1980 sonrası dönemde 

demokratikleşme sürecine katılmak, hak ve özgürlüklerini kaybetmemek ve toplumsal 

cinsiyet eşitsizliklerini sorgulamak amacıyla yeni dindar kadın hareketinin ortaya 



42 
 

çıkmasını sağlayarak sivil toplum alanında var olmaya başlamışlardır (Aslan Akman, 

2008: 72). Bu doğrultuda İslamcı kimlik temelinde ortaya çıkmaları ve özne olarak 

toplumsal alanda var olma uğraşları İslamcı kadın hareketinin de yeni toplumsal 

hareketler içerisinde değerlendirilmesine neden olmaktadır (Çayır, 2000: 50).  

1.2. KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUNU AÇIKLAMAYA 

YÖNELİK KURAMSAL ÇERÇEVE 

Kadına yönelik aile içi şiddet ve özelinde kadın cinayetlerinin açıklanması 

genellikle iki yaklaşım doğrultusunda yapılmaktadır. Birincisi genel suç kuramları 

doğrultusunda yapılan açıklamalardır. Bu kuramlar; sosyal düzensizlik ve sosyal 

öğrenme kuramlarıdır. Kadına yönelik aile içi şiddeti ve özelinde kadın cinayetlerini 

şiddet ve suç kavramları doğrultusunda yapısal-işlevselci perspektiften açıklamaya 

çalışmaktadırlar (Sallan Gül ve Altındal, 2014: 3). Çünkü yapısal-işlevselci yaklaşım 

içerisinde yapının ve düzenin korunması ve sürdürülmesi amacı vardır. Aile, eğitim, din 

gibi kurumların toplumsal norm ve değerler aracılığıyla bütünsel bir sistem için 

bağlayıcı nitelikte olduğuna inanılmaktadır. Bu yüzden bu norm ve değerler dışında 

hareket edenler sosyal sapma davranışında bulunarak suç davranışını ortaya çıkartmış 

olmaktadır (Wallace ve Wolf, 2004; Marshall, 2009).  Dolayısıyla kadına yönelik aile 

içi şiddet ve özelinde kadın cinayetleri bir sosyal sapma davranışı olarak toplumsal yapı 

içerisinde hakim norm ve değerler dışında hareket etmeyle ortaya çıkan bir suç 

davranışı olarak ele alınmaktadır. 

Sosyoloji alanında yapısal-işlevselci yaklaşım doğrultusunda suç davranışını 

“sosyal sapma” olarak açıklayan ilk isim Durkheim olmuştur (Demirbaş, 2009: 130). 

Durkheim’e göre suç davranışı her tip toplum yapısında görülebilen, normal bir 

davranış halidir. Toplumdaki norm ve değerlerin yerleşmesini sağlamaktadır. Ancak 

biçimi ve yaşanma sıklığı toplumdan topluma değişiklik gösterebilmektedir. Bu yüzden 

suçun normal bir davranış hali olduğu ancak anormal boyutlarda yaşanabildiğini 

düşünülmektedir (Durkheim, 2010: 75). Ayrıca suç toplumdaki insanların suç 

davranışına karşı kolektif tepkisini yansıttığı için toplumsal birliği sağlamaya 

yönlendirmektedir. Toplumdaki diğer bireylere paylaştıkları değerleri hatırlatmaktadır. 

Bireyler suç işleyenlerin cezalandırması için bir araya gelmekte, ortak görüşte 

buluşmaktadır. Bu da toplumsal yapı içerisinde suç davranışının normalleşmesine neden 



43 
 

olmaktadır (Beşe ve Geleri, 2006; Marshall, 2009). Durkheim’in sosyoloji alanına 

kattığı önemli bir kavram olan “anomi” de sosyal sapma sürecini ifade etmektedir. Bu 

yaklaşım doğrultusunda kural ya da normların olmadığı bir düzende sosyal sapma 

davranışı olarak suç ortaya çıkmaktadır. Durkheim’e göre modern sanayi toplumlarının 

sürekli bir değişim halinde olması örneğin işsizlik ve boşanma sonucu yaşanan ani 

değişiklikler anomi durumunu ortaya çıkarmaktadır (Wallece ve Woolf, 2004: 28).  

Kadına yönelik aile içi şiddetin ve özelinde kadın cinayetlerinin açıklanmasında 

ele alınan diğer yaklaşım feminist kuramdır. Şiddet davranışına kadın bakış açısıyla 

yaklaşılmakta ve şiddetin kaynağı olarak gösterilen ataerkil toplumsal yapı ve değerler 

sistemi gösterilmektedir. Bu kuram çerçevesinde kadına yönelik aile içi şiddet, 

toplumsal cinsiyet ilişkilerine karşı eleştirel bir bakış açısı geliştirilerek açıklanmaya 

çalışılmaktadır. 

Ataerkillik toplumsal alan içerisindeki bütün yapı ve kurumlar üzerinde 

hakimiyetini kurmuş bir ideolojidir. Ataerkil ideoloji içerisinde erkeklerin kadınlardan 

üstün olduğunu öne süren cinsiyetçi bir bakış açısı hakimdir. Bu bakış açısı hem kadına 

yönelik aile içi şiddetin ortaya çıkmasında hem de şiddeti doğuran etkenlerin yeniden 

üretiminde etkili olabilmektedir. Ancak cinsiyetçilik tek tip bir ataerkillik çerçevesinde 

ortaya çıkmamaktadır. Bazen korumacı bazen de baskıcı tutumlarla ortaya çıkan farklı 

ataerkillikler söz konusudur. Bu yüzden kadına yönelik aile içi şiddetin ve özelinde 

kadın cinayetleri sorununun ataerkilliğin farklı biçimleri doğrultusunda nasıl açıklandığı 

ve ataerkilliğin farklı biçimleri içerisinde şiddetin nasıl yeniden üretilip sürdürüldüğü 

sosyal psikolojik bir yaklaşım olarak üretilen “Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı” 

çerçevesinde “koruyucu ataerkillik” ve “düşmanca ataerkillik” kavramları 

doğrultusunda açıklanmaya çalışılacaktır. 

1.2.1. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Sorunun Suç Kuramları Doğrultusunda 

Açıklanması 

1.2.1.1. Sosyal Düzensizlik Kuramı: Sosyal Düzensizliğin Bir Sonucu Olarak 

Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Ortaya Çıkması  



44 
 

Sosyal düzensizlik kuramı, sosyal ekoloji kuramları doğrultusunda ortaya çıkmış 

bir kuramdır. Genel olarak sosyal ekoloji kuramları içerisinde suç, sosyal çevrenin 

değişmesiyle ortaya çıkan sosyal değişim süreçleriyle açıklanmaya çalışılmaktadır 

(Beşe ve Geleri, 2013: 21). Yerleşim yerinin suç davranışı ve suç oranı üzerindeki 

etkisinin tespiti üzerine 1920’li yıllarda Chicago Üniversitesi Sosyoloji Bölümünde 

geliştirilmiştir. Ekolojik kuramın kent nüfusuyla çevre arasında kurmuş olduğu ilişki ise 

ilerleyen dönemde ekoloji temelli suç araştırmalarını beraberinde getirmiştir. 1920’li 

yıllarda Shaw ve McKay tarafından ekolojik çevrenin ya da sosyal bağlamın suç 

üzerindeki etkisine yönelik bir çalışma yapılmış ve  “sosyal düzensizlik kuramı” ortaya 

atılmıştır. Kurama göre sosyal organizasyonun bozulduğu ortamlarda suç davranışı 

ortaya çıkmaktadır. Suçun ortaya çıktığı yerin özellikleriyle suç arasında korelasyon 

ilişkisi bulunmaktadır. (Kızmaz, 2005; Beşe ve Geleri, 2006; Sallan Gül, 2014). Çünkü 

sosyal organizasyonun bozulması sosyal çevrenin çözülme sürecini ifade etmekte ve 

şiddet davranışını doğurabilmektedir. Sosyal organizasyonun bozulmasında ve ardından 

suç davranışının gerçekleşmesinde ise suç alanında yaşayanların ekonomik statü ve 

kültürel değerler içindeki pozisyonlarının bozulması etkili olmaktadır (Shaw ve Mckay, 

1969 aktaran İçli, 2013: 115).   

Sosyal düzensizlik kuramcıları sosyal çözülmenin en çok kent yapısında ortaya 

çıktığını varsaymışlar ve kentleri suçun döllendiği mekanlar olarak ele almışlardır. Bu 

yüzden çalışmalarını özellikle fahişeliğin, intiharların diğer sapkın veya suç 

eylemlerinin gerçekleştiği çözülmüş alanlarda yoğunlaştırmışlardır (Kızmaz, 2005: 

151). Kentleri suç alanları olarak görmelerinin ardında ise bazı nedenler yatmaktadır. 

Yaptıkları çalışmalar sonucunda kentte yaşamın yüzeysel olduğu, insanların birbirini 

tanımadığı ve ilişkilerin gelip geçici olduğu, akrabalık ve dostluk bağlarının zayıf 

olduğu sonucuna varmışlardır. Dolayısıyla geleneksel sosyal ilişkilerin zayıfladığı 

ortamların sosyal düzensizliğe yol açtığı ve suçluluğun ortaya çıktığı sonucuna 

ulaşmışlardır (Beşe ve Geleri, 2006: 7).  

Suçun toplumsal çevreyle ilişkisini temel alan bu anlayışa göre suç bir tür 

kültürden sapma olarak görülmektedir. Bu anlayışa göre sosyal yapısı oturmuş, 

toplumun büyük bir kısmı tarafından benimsenmiş ortak değerlerin bulunduğu 

toplumlarda suç oranları düşük olmaktadır. Değişimin hızlı olduğu, çatışan çıkarların 



45 
 

bir arada bulunduğu toplumlarda ise suç oranları daha yüksek olmaktadır (Sallan Gül ve 

Altındal, 2014: 196).  

Sosyal düzensizlik kuramına göre suçun ortaya çıkmasında düzensiz hale gelmiş 

topluluklarda sosyal denetim unsurlarının zayıflaması ve kriminal alt-kültürün gelişmesi 

de etkili olmaktadır (Kızmaz, 2005; Beşe ve Geleri, 2006). Bu yüzden suçun önlenmesi 

için mahalledeki bireylerin, kurumların ve kurum yöneticilerinin suç ve suçlularla 

mücadele noktasında fikir birliği sağlaması esas alınmaktadır. İlk olarak da toplum 

destekli güvenlik programlarının oluşturulması amaçlanmaktadır. Bu programlara 

katılan ve destek veren bireylerin dernek ve tüzel kişilikler yoluyla karar alma 

mekanizmalarına katılmaları sosyal kontrolün sağlanması için etkili görülmektedir. 

Ancak bu kuram şiddet ve cinayet gibi suç davranışlarını; toplumsal alanda ekonomik, 

etnik, kentleşme ve göç gibi sorunlarıyla ortaya çıkan bir davranış olarak 

açıklamaktadır. Bu yönüyle cinsiyet, aile, kişisel deneyimler ve arkadaşlık ilişkileri gibi 

etkenler göz önünde bulundurulmadan açıklandığı için kuramsal açıdan eleştirilmektedir 

(Sallan Gül ve Altındal, 2014: 196-197).   

1.2.1.2. Sosyal Öğrenme Kuramı: Şiddetin Bir Çözüm Yolu Olarak Öğrenilmesi 

Sosyal öğrenme kuramına göre suç davranışı, içinde bulunulan ortamda var olan 

normların, değerlerin ve davranışların öğrenilmesiyle ortaya çıkmaktadır. Kuramın 

gelişimini sağlayan isim Albert Bandura (1973) şiddetin aile içinde gerçekleşen 

boyutuna değinmektedir. Bandura, çalışmalarında insanların şiddete eğilimli yetenekte 

doğmadıklarını, yaşamları boyunca saldırgan davranmayı öğrendiklerini tartışmıştır. 

Dolayısıyla çocukların ve yetişkinlerin şiddet içeren davranış modellerinden saldırgan 

davranışı öğrendiklerini ileri sürerek geliştirilmiştir (İçli, 2013: 127).  

Sosyal öğrenme kuramına göre kişinin öğrenme süreci üzerinde çocukluk 

döneminden itibaren içinde bulunduğu aile, okul ve diğer sosyal yapılar önemli bir role 

sahip olmaktadır (Dönmezer, 1994: 345). Çünkü sosyal öğrenme kuramına göre şiddet 

eğiliminin öğrenilme süreci, aile yapıları ve çevresel deneyimler  yanında televizyon ve 

sinema gibi kitle iletişim araçlarından gözlem yoluyla da gerçekleşmektedir (Giddens, 

2000: 202-203). Aile içerisindeki otorite yapıları, ebeveynlerin çocuklarıyla ilgilenme 

durumları gibi aileye ilişkin sorunlar; şiddet görüntülerinin kitle iletişim araçlarındaki 



46 
 

yaygınlığı ve suçlu davranışa sahip yaşıtların bulunması gibi durumlar bu kuram 

çerçevesinde etkili faktör olarak ele alınmaktadır (Kızmaz, 2005: 162). Ancak şiddetin 

özellikle çocukluktan yetişkinliğe geçiş sürecinde aile içerisinde en yakınların 

davranışlarının gözlemlenmesi yoluyla doğrudan ya da dolaylı olarak öğrenilebilir bir 

şey olduğu temel alınmaktadır. Bu noktada aile kurumu şiddetin öğrenilmesinde önemli 

bir konumdadır ve aile içinde verilen fiziksel cezalandırmalar şiddetin öğrenilmesi 

üzerinde etkili bir araç oluşturmaktadır (Sallan Gül ve Altındal, 2014: 197).  

Bandura’ya göre sosyalleşme sürecinde çocuklar ya doğrudan ödüllendirildikleri 

ya da başkalarının eylemleri ödüllendirildiğini gözlemledikleri için saldırgan 

davranışları öğrenmektedirler. Bandura çalışmalarında, çocukların başkalarının 

saldırgan davranışlarını çok rahat bir şekilde taklit edebileceklerini ortaya koymak için 

çeşitli deneysel çalışmalarda yapmıştır. Özellikle yetişkinlerin bu süreçte önemli bir 

model oluşturduğunu belirtmiştir. Çünkü çocukların ebeveynlerini sorumlu ve güvenilir 

olarak algıladıklarını düşünmektedir (Hogg ve Vaughan, 2006: 494-495).  

Sosyal öğrenme kuramı içerisinde Burgess ve Akers tarafından geliştirilen 

“ayırıcı güçlendirme veya pekiştirme teorisi” aile içerisinde suç davranışının öğrenilme 

sürecini daha ayrıntılı ortaya koymaktadır. Akers’e göre sosyal çevre faktörü suç 

davranışının önemli bir pekiştirenini oluşturmaktadır. Çünkü sosyal davranışların sosyal 

öğrenme ve sosyal etkileşim süreçlerinde öğrenildiğini ortaya koymaktadır. Bu 

yaklaşım doğrultusunda öğrenmeyle ortaya çıkan davranış biçimi pekiştirme ile 

güçlendirilebildiği gibi cezalandırma ile zayıflatılabilmektedir (Kızmaz, 2005: 162).  

Şiddet içeren davranışların öğrenilmesi çocukluk dönemi boyunca 

pekiştirilmekte, ergenlik ve yetişkinlik dönemlerinde de taklit edilerek ortaya 

çıkmaktadır. Öğrenilen şiddet davranışı özellikle stres altında ya da çatışma anında 

kendini göstermektedir. Yetişkin bireyler bu metodu çoğu zaman sorun çözme adına 

kullanmaktadır (Dönmezer, 1994; Özgentürk ve diğ, 2012). Dolayısıyla toplumsallaşma 

sürecinde erkek çocukları şiddeti, sorun çözmenin bir yolu olarak öğrenirken, kız 

çocukları erkek egemen ilişkiyi kabullenmeyi ve diğer kişilerin ihtiyaçlarını 

karşılamayı, hizmet rolünü esas rolü olarak öğrenmektedir (Sallan Gül, 2011; Sallan 

Gül ve Altındal, 2014). Çünkü aile içerisinde şiddetin erkeğin egemenliğini sağlamada 

olumlu sonuçlar ortaya çıkardığını gözlemleyen erkek çocuk, gözlemlediği davranışı 



47 
 

ilerleyen yaşamında gücünü korumak ve sorunları çözmek adına kullanma eğiliminde 

olmaktadır. Gücünü kaybetmemek adına karşısındaki kadına şiddet uygulamayı 

kendinde hak olarak görmekte ve otorite sağlamak ya da otoritesini korumak adına suç 

işlemektedir. Kız çocuk ise annesinden gördüğü kabullenme davranışının normal bir şey 

olduğunu düşünerek ailenin korunması adına şiddet davranışına katlanma eğilimi 

göstermeyi öğrenmektedir (Aktaş, 2006: 31-32). Ancak sosyal öğrenme kuramında 

kadına yönelik şiddet ve kadın cinayetleri arasındaki ilişki toplumsal cinsiyet ilişkileri 

anlamında ilerletilmediği ve ataerkil sorgulama yapılmadığı için eleştirilmektedir 

(Sallan Gül ve Altındal, 2014: 199).  

1.2.2. Feminist Kuram: Şiddetin Güç ve Kontrol Mekanizması Olarak Kullanımı  

Feminist kuram, kadına yönelik aile içi şiddet sorununu açıklamayı temel alması 

yönüyle diğer kuramlardan farklılaşmaktadır. Feminizm hem aile içerisinde hem de 

toplumsal alanda kadınların ikincil bir konumda yer almasını, erkek baskısı altında 

yaşamlarını sürdürmesini ve bu doğrultuda farklı biçimlerde şiddete maruz kalmasını 

eleştiren bir yaklaşımla ortaya çıkmıştır. Ev içi alanın ve aile kurumunun ataerkil 

cinsiyetçi sömürüyü üreten mekanlar olduğunu öne sürmüştür (Donovan, 1997; 

Marshall, 2009; Hooks, 2012). Dolayısıyla kadınların bedenleri, cinsellikleri ve 

emekleri üzerinde hakimiyetin kurulduğu erkek egemen sistem içerisinde kadına 

yönelik aile içi şiddetin, cinsiyet temelli bir sorun olarak görünürlük kazanması ve 

mücadele yollarının geliştirilmesi radikal feminist kurama dayanmaktadır (Donovan, 

1997; Özer, 2003; Mithcell, 2006; Touraine, 2007; Sallan Gül, 2011).  

Feminist kurama göre ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemi, kadın ve erkek 

arasında cinsellik temelli kurulan hiyerarşik güç ilişkilerini ortaya çıkarmaktadır 

(Ramazanoğlu, 1998: 31). Mackinnon’da feminist cinsellik kuramını geliştirerek 

cinsellik çerçevesinde gelişim gösteren eril iktidar ilişkilerini ortaya koymaya 

çalışmıştır. Cinsellik temelli kurulan güç ilişkilerinin erkeklerin kadınlar üzerinde 

tahakküm kurmasına ve kadınların toplumsal alandaki ikincil konumlarının 

sürdürülmesine neden olduğunu belirtmiştir (Mackinnon, 2003: 22). Bu durum kadının 

bedeninin, cinselliğinin ve bütün yaşamının erkeklerin kontrolüne bırakarak kadınlar 

üzerine hak iddia edilmesine neden olmaktadır.  Bu yüzden feminist yaklaşıma göre 



48 
 

erkekler, şiddeti bir kontrol sağlama aracı ve gücün dışavurumu olarak kullanmaktadır 

(İlkkaracan ve diğ, 1996; Donovan, 1997; Arın, 1998; Sallan Gül, 2011; Hooks, 2012).  

Radikal feministler tarafından kadınların toplumsal alandaki eşitsiz konumları 

kadınların doğurganlıkları ya da erkeklerin kaslı olmaları gibi biyolojik yaklaşımlara 

dayandırılarak kurulan toplumsal cinsiyet ilişkilerine dayandırılmaktadır. Bu yüzden 

toplumsal cinsiyet kavramı çerçevesinde şiddet sorgulanmaktadır. Çünkü toplumsal 

cinsiyet kadınlara ve erkeklere yüklenen rol ve sorumlulukların tamamen toplumsal 

olarak üretildiğini öne süren kültürel bir süreci ifade etmektedir (Sallan Gül, 2012; 

Scott, 2013). Toplumsal cinsiyet kavramına yönelik sorgulamalar şiddetin güç 

ilişkilerinin yanında sosyal öğrenme süreciyle de ilişkili olarak açıklandığını 

göstermektedir. Çünkü kadın ve erkek cinsine yüklenen özellikler ve beklenen 

davranışlar bebeklik döneminden itibaren öğretilmeye başlamakta ve ilerleyen yıllarda 

farklı sosyalleşme süreçlerinde pekiştirilerek içselleştirilmektedir. Bu yüzden şiddet 

karşısında da nasıl davranılacağı sosyalleşme süreciyle ilişkili olmaktadır. Otoriteyi 

sağlaması adına güç kullanması öğretilen erkeğin karşısında kocasına itaat etmesi ve 

ona karşı gelmemesi öğretilen kadın yer almaktadır. Özellikle aile içinde kız ve erkek 

çocukları, anne baba modelini gözlemleri sonucunda şiddet karşısında nasıl 

davranılacağı öğrenmektedir (Giddens, 2000; Bhasin, 2003; Berktay, 2004; Touraine, 

2007; Maybek, 2009; Kümbetoğlu, 2010; Yüksel, 2011; Bozkurt Şener, 2011; Sallan 

Gül ve Altındal, 2014).  

Feminist kuram içerisinde kadınların da erkeklere şiddet uyguladığına yer 

verilmektedir. Ancak kadınların uyguladığı şiddetin meşru müdafaa kapsamında, 

kadınların kendilerini korumak istemeleri sonucunda ortaya çıktığı düşünülmektedir. 

Ayrıca kadınların uyguladığı şiddetin çoğu zaman ileri boyutlarda bir şiddet olmadığı ve 

yaralama gibi eylemlerle şiddetten korunmak amaçlı ve dayanamadıkları noktada 

uygulandığı belirtilmektedir (İçli, 1998; Sallan Gül, 2014). Ancak erkekler tarafından 

kadınlara uygulanan şiddet sistematik olarak gerçekleşmekte ve kadınların fiziksel, 

cinsel, psikolojik, duygusal ve ekonomik olarak istismar edilmelerine yol açmaktadır. 

Kadınların özgür bireyler olarak erkeklerle eşit olabilmelerine engel olmaktadır. Bu 

yüzden feminist kuram şiddet davranışına sadece bir suç davranışı olarak bakmaktan öte 

kadına yönelik aile içi şiddeti ortaya çıkaran ataerkil toplumsal yapı ve değerler 



49 
 

sistemine karşı bir mücadele politikası geliştirmektedir. Kadınların dayanışması, 

güçlenmesi, kendi gücünün farkına varabilmesi, şiddete karşı ayakta durabilmesi, 

toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanabilmesi için yapılacak çalışmaları öngörmektedir 

(Arat, 1991; İlkkaracan ve diğ, 1996; Donovan, 1997). 

Feminist kuram doğrultusunda kadın cinayetleri, kadına yönelik aile içi şiddete 

ilişkin tedbirlerin alınmaması sonucunda ortaya çıkmaktadır. Çünkü şiddetin bir biçimi 

olarak fiziksel şiddeti sürdüren ve destekleyen değerler kadın cinayetlerine yol 

açmaktadır. Ortaya çıkmasında da ataerkilliğin hakim olduğu aile, evlilik gibi sosyal 

kurumların belirleyici etkisi söz konusudur. Büyük çoğunlukla en yakındaki erkeklerin 

sahip oldukları otoritenin sarsılmasına bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. Bu yüzden 

kadınların ayrılmak istemeleri, çalışmak istemeleri, birey olarak toplumda var olmak 

istemeleri kadınların şiddet görmelerine hatta ölmelerine neden olmaktadır. Gücünün 

kırıldığını ifade edemeyen erkekler bu durum karşısında çoğu zaman kıskançlık, 

sadakatsizlik vb. bahaneler üreterek gücün dışavurumu olarak uyguladıkları şiddeti 

meşrulaştırmaya çalışmaktadırlar. Bu durum da şiddetin yeniden üretimine neden 

olmaktadır (İlkkaracan ve diğ, 1996; Kandiyoti, 1997; Berktay, 2004; Yüksel 

Kaptanoğlu, 2011; Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu, Mor Çatı, 2014).  

1.2.3. Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı: Düşmanca Cinsiyetçilik- Korumacı 

Cinsiyetçilik 

Ataerkilliğin düşmanca ve korumacı biçimleri kadınlara yönelik ayrımcı 

uygulamaları ortaya çıkaran cinsiyetçiliğin farklı biçimlerini oluşturmaktadır. Çünkü 

cinsiyetçilik temelde cinsiyet ön plana alınarak uygulanan ayrımcılığı ifade etmektedir. 

Büyük çoğunlukta da kadınların aleyhine erkeklerin lehine işleyen bir durumdur. 

Bireysel ayrımlardan başlayarak kurumsal düzeyde ayrımlara doğru ilerlemektedir. 

Cinsiyetçiliğin düşmanca biçimleri açık veya örtülü şekillerde kendini 

gösterebilmektedir. Her iki şekilde de toplumsal alanda kadınların eşitsiz ilişkilere 

maruz kalmasına neden olmaktadır (Marshall, 2009: 101).  

Sakallı Uğurlu’da cinsiyet ayrımcılığını “toplumsal cinsiyetçilik” olarak ifade 

etmektedir. Çünkü cinsiyetçilik esas olarak eril toplum yapısında kadın cinsiyetine dair 

olumsuz tutumların varlığı ile ortaya çıkmaktadır. Kadının sosyal, ekonomik, siyasal ve 

kültürel alanlarda erkekten aşağı konumda yer almasına neden olan bir anlam 



50 
 

içermektedir (Sakallı Uğurlu, 2002: 48). Erkek egemen sistem içerisinde erkeği yücelten 

kadını ise pasif ve ikincil olarak tanımlayan rol ve sorumluluklar cinsiyetçi ön yargıları 

oluşturmaktadır. Örneğin “o kadın olduğu için bu işi yapamaz” ya da “kadınsa bu işi o 

beceremez” gibi çeşitli ön yargılarla karşı karşıya kalınmaktadır. Davranışa dökülebilen 

bu ön yargıların devamlılığında cinsiyet ayrımcılığı ortaya çıkmaktadır (Sakallı Uğurlu, 

2003; Çelik, 2008).  

Cinsiyetçiliğin düşmanca/negatif yönünü yansıtan biçimi açık bir şekilde kendini 

gösterebildiği gibi gizli/örtük bir şekilde de kendini gösterebilmektedir. Günümüzde 

hala düşmanca cinsiyetçi yaklaşımlar açık ve örtük biçimleriyle sürdürülmektedir 

(Ayan, 2014: 149). Örtük bir şekilde şakalarla veya başka biçimlerde kendini 

göstermektedir. Kadınlara zarar vermeye devam etmekte, kadınların eşit haklarını yok 

sayıcı bir nitelik taşımaktadır. Örneğin iş ortamlarında kadınların üst kademelere 

gelmelerini engelleyen “cam tavan” bir gizli cinsiyetçilik örneğidir (Sakallı Uğurlu, 

2003: 5). Yaraman ise geleneksel toplumun yasal, meşru ve toplumsal yaşamda 

görülebilen açık ataerkillik biçiminin modern toplumda sinsi/örtük ataerkilliğe 

dönüştüğünü düşünmektedir. Yeni ataerkillik biçiminin toplumsallaşmasını “erkekçi” 

ve “erkeksi” kadınlar olarak ifade etmektedir. Çünkü kadınların kamusal alanda yer 

almalarına ve kadın mücadelesi içine girmelerine rağmen ev içi rollerini yerine 

getirmelerinin ataerkilliği sürdürdüğüne inanmaktadır (Yaraman, 2010: 7). 

Cinsiyetçiliğin açık ve örtük biçimde gerçekleştiğini ortaya koyan yaklaşım daha 

çok geleneksel tutumların olumsuz boyutuyla ele aldığı için eleştirilmiştir. Çünkü son 

dönemde yapılan çalışmalar kadınlara yönelik geleneksel tutumların olumsuz 

boyutunun yanında olumlu tutum ve kalıp yargılarla da ortaya çıkabildiğini ortaya 

koymaktadır. Glick ve Fiske’nin “çelişik duygulu cinsiyetçilik kuramı” doğrultusunda 

cinsiyetçiliğin düşmanca ve korumacı biçimlerinin olduğu görülmektedir (Sakallı 

Uğurlu, 2002, 2003, 2006, 2008, 2009; Ayan, 2014).  

Düşmanca cinsiyetçilik, kadınlarla ilgili yanlış ve esnek olmayan genellemelere 

dayalı olumsuz tutumları içermektedir. Kadının erkek karşısında zayıf ve ona bağımlı 

olarak algılanması, düşük seviyede görülmesi ve cinsiyet bazında bir ayrımcılığa 

uğramasını ifade etmektedir. Korumacı cinsiyetçilik ise kadının korunması, yüceltilmesi 

ve sevilmesi şeklinde olumlu tutumları içermektedir. Ancak olumlu tutumların ardında 



51 
 

kadının erkeğe oranla daha düşük seviyede olduğunu kanıtlamaya hizmet eden daha 

ılımlı önyargıları içermektedir. Korumacı cinsiyetçilik, kişilerin bazılarında olumlu 

duygular yaratsa da, geleneksel kalıp yargıları ve erkek egemenliğini destekleyen ve 

çoğu zaman kadına zarar veren bir cinsiyetçilik türünü ifade etmektedir (Glick ve Fiske, 

1996, 1997 aktaran Sakallı Uğurlu, 2003: 8).  

Glick ve Fiske, düşmanca cinsiyetçiliği ve korumacı cinsiyetçiliği 3 bileşen 

doğrultusunda açıklamaktadır. Bunlar; “ataerkillik”, “cinsiyetler arası farklılaştırma” ve 

“heteroseksüellik”tir (Glick ve Fiske, 1996, 1997 aktaran Sakallı Uğurlu, 2002, 2003, 

2006, 2008, 2009; Ayan, 2014).  

Ataerkillik: Düşmanca cinsiyetçilik, “baskıcı ataerkillik” olarak kendini 

göstermektedir. Kadını yönetme, kontrol altında tutma ve kadına egemen olma isteğiyle 

ortaya çıkmaktadır. Ataerkilliğin korumacı yönü ise Sakallı Uğurlu’ya göre “koruyucu 

ataerkilliği” ifade etmektedir. Zayıf olan kadına yardım, destekleme ve onun için 

çalışma ve para kazanma şeklinde kendini göstermektedir. Kadını koruma, onu anne, eş, 

sevgili olarak yüceltme ve ona yardım etme durumlarını kapsamaktadır. Aslında kadının 

düşük statüde olduğunu kabullenmekte ve erkek egemenliğini savunmaktadır. 

Kadınların zayıflıklarını ve erkekler tarafından korunmaları gerektiğini olumlu bir bakış 

açısıyla dile getirmektedir. Bu doğrultuda düşmanca cinsiyetçiliğin üstünü örtmesi 

nedeniyle bireylere kendilerini daha iyi hissetme imkanı tanımaktadır. Aynı zamanda 

kadınların düşmanca cinsiyetçiliğe tepki göstermesini engelleyici bir role sahip 

olmaktadır. 

Cinsiyetler Arası Farklılaştırma: Düşmanca cinsiyetçilik kapsamında, 

cinsiyetler arasındaki farklılıkların cinsler arasında ayrımcılığa neden olacak şekilde 

algılanmasını ifade etmektedir. Farklılıkların abartılması ve ifade edilirken kadını ikincil 

bir konuma yerleştirme tutumudur. Erkeklerin kadınlardan üstün olduğunu ifade edecek 

söylem ve davranışları içermektedir.  Erkeklerin yüksek statülü rollerle kadınların ise 

aile içi düşük statülü rollerle ilişkilendirilmesi durumudur. Korumacı cinsiyetçilik 

açısından cinsiyetler arasındaki farklılaşma ise erkeklerin kadınlara duygusal 

bağımlılığıyla ilişkilendirilerek açıklanmaktadır. Bu sayede kadınlara atfedilen 

geleneksel roller oldukça pozitif özelliklere sahipmiş gibi görülmektedir. Kadın ve 

erkek birbirini tamamlayan parçalar olarak değerlendirilmektedir. “Erkekler dışarıda 



52 
 

kadınlar ise ev içinde çalışmalıdır” gibi geleneksel bir yaklaşım tamamlayıcılık 

çerçevesinde açıklanmaktadır.  

 Heteroseksüellik: Düşmanca cinsiyetçilik açısından heteroseksüellik kadının bir 

seks objesi olarak açıklanmasını içermektedir. Bu yaklaşım doğrultusunda kadınların 

cinselliklerini kullanarak erkeklere istediklerini yaptırabilme durumlarına ve erkekler 

üzerinde hakimiyet kurmak için bu durumu bir araç olarak kullanma durumlarına karşı 

bir korku içermektedir. Korumacı cinsiyetçilik açısından ise, erkeğin cinsel 

ihtiyaçlarından ve üreme ihtiyaçlarından dolayı kadına bağımlılık ve sevgi duyması, 

kadınla romantik bir ilişki kurması olarak ele alınmaktadır.  

  



53 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

        DÜNYADA VE TÜRKİYE’DE FEMİNİST HAREKET 

DOĞRULTUSUNDA KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE 

MÜCADELENİN GELİŞİM SEYRİ 

2.1. FEMİNİST HAREKETİN TARİHSEL GELİŞİM SEYRİNDE KADINA 

YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE 

Feminizm, cinsiyetler arasındaki eşitliğin sağlanmasını ve kadınların haklarının 

genişletilmesini öngören bir toplumsal harekettir (Marshall, 2009: 240). Toplumsal 

hareket olmasının yanı sıra sosyal bir kuram olma özelliği de taşımaktadır. Bu yüzden 

tarihsel olarak incelendiğinde kendi içinde farklı anlamlar yüklenerek geliştirilmiş bir 

hareketlenme özelliği taşımaktadır.  

Feminizmin tarihsel kökeni 15. yüzyıla kadar uzanmaktadır. Christina de Pisan 

öncülüğünde başlayan hareket 17. yüzyılda liberal haklar söylemiyle Mary Astell gibi 

feministler aracılığıyla sürdürülmüştür. Liberal haklar söylemiyle hareket eden 17. 

yüzyıl feministleri kadınların haklarını evrensel bir dille kendi toplumlarında 

ulaşabilecekleri en yüksek özgürlük ve insanlık kavramlarıyla kadınlar adına 

savunmuşlardır (Mitchell ve Oakley, 1998: 34). Öncü feministler aracılığıyla 18. ve 19. 

yüzyılda da feminist hareket devam etmiş ve kadınların yasal ve kamusal haklarının 

kazanımı için mücadele edilmiştir. Bu yüzden birinci dalga feminizm dönemi olarak 

ifade edilen bu süreç “eşitlikçi feminizm” ya da “liberal feminizm” olarak ifade 

edilmektedir (Donovan, 1997; Berktay, 2006). Bu dönemin önemli isimlerinden biri 

olan Mary Wollstonecraft’ın 1792’de yayımladığı “Kadın Haklarının Doğrulanması 

(Vindication of the rights of women)” adlı eseri, kızları erkeklerle eşit eğitim görme 

imkanından yoksun bırakan Fransız devrimciler başta olmak üzere ülkenin tüm 

burjuvalarına karşı isyan barındırmaktadır (Michel, 1993; Donovan, 1997). Bu 

doğrultuda birinci dalga feminizm döneminin daha çok kadınların eşit eğitim, hukuksal 

ve toplumsal eşitlik ve siyasal oy hakkı talepleri çerçevesinde sürdürüldüğünü söylemek 

mümkündür (Berktay, 2004: 7). 



54 
 

Çalışmanın konusu açısından ise kadına yönelik aile içi şiddetin gündeme 

getirildiği ve sorgulanmaya başladığı dönem ikinci dalga feminist hareket dönemidir. 

Ancak ikinci dalga feminist hareketin gelişim sürecinde ilk dönemdeki kadınların hak 

ve eşitlik taleplerinin ve bu anlamdaki kazanımlarının etkisi yadsınamamaktadır.  

Çünkü kadınların oy hakkı elde etmeleri, eğitim kurumlarına alınmaya başlamaları, 

üniversiteye kabul edilmeleri, tıp fakültesinde okumaya hak kazanmaları, sanat 

dallarında, edebiyatta, matematikte, astronomide araştırmalar yapabilmeleri, kitap 

yazabilmeleri ilk dönemdeki kadınların hak mücadeleleri sayesinde görece 

gerçekleşebilmiştir.  

 Kadın hareketi içerisinde dönüm noktası niteliğinde olan ve kadın hareketinin 

boyutunu değiştiren süreç 1960’lı yılların sonunda ortaya çıkmıştır. Kadınların 

toplumsal alandaki konumunun biyolojik farklılıklardan çok cinsiyetçi ayrımlardan 

kaynaklandığı ileri sürülmüş ve feministler tarafından “toplumsal cinsiyet” kavramı 

gündeme getirilmiştir (Berktay, 2004; Koray, 2011; Hooks, 2012).  İkinci dalga feminist 

hareket olarak tanımlanan bu dönem içerisinde kadın kimliğinin ön plana alınması 

hareketin yeni toplumsal hareketler kapsamında değerlendirilmesinde etkili olmuştur. 

Çünkü toplumsal ve siyasal açıdan incelendiğinde ortaya çıktığı yıllar olan 1960’lı ve 

70’li yıllar; öğrenci, yeni sol ve sivil hakların gelişim gösterdiği; çevre, barış ve insan 

hakları gibi konularda hareketlenmelerin yaşandığı yıllar olmuştur. Bu yüzden kadın ve 

LGBT hakları gibi hak arayışları da bu süreçte yeni toplumsal hareketler kapsamında 

değerlendirilmiştir. Görece sınıf eksenlikli olmaktan uzak olan bu hareketlenmelerin en 

önemli özelliği kimlikler temelinde gelişim göstermesidir (Topal Demiroğlu, 2014: 

134). Ayrıca yeni toplumsal hareketler hiyerarşik ve formel bir örgütlenme yerine 

tabandan ve ağ tipi bir örgütlenmeyi benimsemeleri, kültürel farklılıkları tanımaları ve 

kültürel dışlanmayı önlemeye yönelik bir bakış açısı geliştirmeleri yönüyle de eski 

hareketlenmelerden farklılaşan bir yeni hareketlenme özelliği taşımaktadır (Sancar, 

2013: 54).  

Radikal feminist hareketin öncülerinden olan Simon de Beauvoir’in 1940 yılında 

varoluşçu felsefesi ışığı altında kadın sorunsalını sorgulamaya başlaması ve kadının her 

zaman ikincil kalmaya mahkum olduğunu ortaya koyan analizler sunması 

hareketlenmenin kuramsal zemini oluşturmaktadır (Abadan Unat, 1998: 7). Çünkü 



55 
 

Beauvoir, “İnsan kadın doğmaz, kadın olur” yaklaşımından hareket ederek toplumsal 

cinsiyet içerisinde kadına yönelik değer ve yargıları ortaya çıkaran süreci ele almıştır. 

Kadının öteki olarak toplumsal alanda yer aldığını, erkek açısından daima nesne olarak 

görüldüğünü öne sürmüştür  (Walters, 2009; Sallan Gül, 2012). 

Kadınların toplumsal alandaki ikincil konumlarını ve kadın olarak maruz 

kaldıkları sorunları erkek egemenliğiyle açıklayan radikal feministlere göre  eşitsizliğin 

maddi temelleri biyolojiye dayanmaktadır. Bu yönüyle radikal feministlerin marksist 

yaklaşımdan uzaklaştığı da söylenebilmektedir. Mitchell bu durumu “amipe benzeyen 

radikal feminizm Marksizmi midesine indirecek” diyerek açıklamaktadır. Çünkü 

radikallere göre ezilmişlik durumu, sınıfa dayalı ekonomik determinizmden önceye 

giden cinsiyetler arası doğal bölünmeye dayanmaktadır (Mitchell, 2006: 22). Radikal 

feministler kadınların tahakküm altına alınmasını doğurganlıklarına ya da erkeklerin 

kaslı olmalarına bağlayan biyolojik yaklaşımları toplumsal cinsiyet kavramını 

kullanarak reddetmektedirler. Çünkü toplumsal cinsiyet, kadınlara ve erkeklere 

yüklenen rol ve sorumlulukların tamamen toplumsal olarak üretildiğini öne süren 

kültürel bir süreci ifade etmektedir (Scott, 2013: 67). Dolayısıyla feministler tarafından 

hem toplumsal alandaki hem de aile içerisindeki eşitsizlikleri açıklamada toplumsal 

cinsiyet kavramı oldukça önemli bir noktada yer almaktadır. Bu yüzden kadınların özel 

alan olarak görülen ev içiyle sınırlandırılmaları aile içi iş bölümüne dayandırılmakta ve 

kadınların aile-evlilik-annelik üçgeniyle sınırlandırıldığı ve kısıtlandığı 

düşünülmektedir (Sancar, 2011: 58).  

Feministler aile içindeki cinsiyet ilişkilerini sorgulamaya başlayarak özel alan ve 

kamusal alan ayrımını ilk kez gündeme getirmişlerdir. Özel yaşam ile kamu yaşamı, 

ideolojik savunu ile gündelik uygulama arasına sınır çizmeyi reddetmişlerdir. 

Kadınların bedenlerinin kendilerine ait olduğunu, özgürlüklerinin baskı ve tahakküm 

altında sınırlandırılmasını eleştirmişlerdir. Serbest birlik ve tek ebeveynli aile, aşk 

hayatının yalnız heteroseksüel ilişkilerle sınırlandırılmasıyla yetinmeme gibi öneriler 

getirerek kadınların geleneksel evlilik biçimlerine yönelik alternatifler sunmuşlardır 

(Mitchell, 2006; Philips, 2012). Bu yüzden kadın olarak bedenleri, cinsellikleri ve bu 

doğrultuda yaşamları üzerinde tahakküm kuran erkek egemenliğine karşı “kız 

kardeşlik” kavramı doğrultusunda kadın dayanışması oluşturarak cinsiyetçi toplum 



56 
 

yapısına karşı mücadele etmeye başlamışlardır. Hooks, “Cinselliğimizin denetiminin 

bize ait olmasını, etkili doğum kontrol yöntemlerini ve üremeye dair hakları, tecavüz ve 

cinsel tacizin son bulmasını talep edeceksek sağlam bir dayanışma içinde olmalıydık. 

Güçlü bir kız kardeşlik kurma yolunda ilk adım, kadınlardaki cinsiyetçi düşünceyle 

mücadele etmek ve onu değiştirmekti” diyerek bu süreci ifade etmektedir (Hooks, 2012: 

28). 

Feministlerin toplumsal hareketlenme olarak gelişimi ise 1960’lı yılların sonuna 

doğru Kuzey Amerika ve Avrupa’da, iyi eğitim görmüş, pek çoğu karma okullarda 

okumuş, üniversite eğitimi almış kadınlar öncülüğünde başlamıştır. İlk olarak ABD’de 

Betty Friedan tarafından 1966 yılında NOW (National Organisation of women- Ulusal 

Kadın Örgütü) kurulmuştur. Friedan daha sonra  “Kadınlığın Gizemi” adlı bir kitap 

yayınlayarak ev kadınlarının ismi konulmayan sıkıntılarını gündeme getirmiştir. Friedan 

öncülüğünde atılan bu adım Amerikalı kadınların feminist duygularını hareketlendirerek 

hareketin sürdürülmesini sağlamıştır. Devamında NOW’dan ayrılan genç ve evli 

olmayan kadınlar 1967 yılında Kadınların Kurtuluşu Hareketi’ni (Women’s Liberation 

Movement) kurmuşlardır. Küçük gruplar halinde bir araya gelen kadınlar birleşerek 

güçlenmenin ve ezilmişler olarak bir araya gelmenin inancıyla hareketlenmeyi yaymaya 

çalışmışlardır. Hareketlenme kitle iletişim araçları, gazeteler, televizyon ağları ve 

üniversiteler düzeyinde yayılmış ve kadınlara ilişkin cinsiyetçi imgelerin değişmesi, iş 

ve ücret ayrımcılığının ortadan kalkması, kürtaj hakkının tanınması gibi çeşitli eylemler 

düzenlenmiştir (Michel, 1993; Walters, 2009). Ayrıca ikinci dalga feminist hareketin 

öncü kadınlarının eski eylemciler olduğunu da söylemek mümkündür. Çünkü birçoğu 

1960’lı yıllarda medeni haklar ve savaş karşıtı kampanyalar içerisinde politik 

etkinliklere katılmış kadınlardır. Özellikle içinde yer aldıkları örgütlerde yoldaşları 

olarak gördükleri yeni soldaki erkeklerin aşağılayıcı tavırlarda bulunmaları kadınların 

kendi konumlarını sorgulamaya başlamalarına neden olmuştur (Donovan, 1997: 267). 

 Kadın kurtuluş hareketinin öncüleri kişisel deneyimlerden hareketle toplumsal 

olanı kavramaya çalıştıkları için bütün dünyada feminist gruplar hemen hemen ortak bir 

slogan olan “Özel olan politiktir” sözünde birliktelik yakalamışlardır. Her türlü 

egemenlik, ezme-ezilme ilişkisinin gerçekte politik olduğunu savunmuşlar ve bu söz 

doğrultusunda cinsel taciz, tecavüz, dayak,  baskı gibi farklı erkek şiddeti biçimlerinin 



57 
 

kişisel olmadığına politik bir sorun olduğuna dikkat çekmeye çalışmışlardır 

(Ramazanoğlu, 1998; Acar ve Savran, 2009; Philips, 2012). Temelde erkek tahakkümü 

altında maruz kaldıkları bütün kadınlık sorunlarına özellikle “aile” gibi özel alan olarak 

görülen yerlerdeki kadın kimliğiyle ilişkili sorunlara görünürlük kazandırmaya 

çalışmışlardır. Mücadelelerinin en önemli noktasını ise siyasi partiler, sendikal ya da 

başka tür örgütlerin üyeleri olan kadın ve erkekleri şiddetle mücadele noktasında 

harekete geçirmeye çalışması oluşturmaktadır. Çünkü çeşitli şiddet biçimlerine karşı 

yasaların uygulanması ya da yeni yasaların yapılması için mücadele verilmektedir (Acar 

ve Savran, 2009: 177).  

Kadın kurtuluş hareketinin öncü kadınları tarafından “cinsel baskı ve kadınlara 

uygulanan şiddet” en faal ve etkin olunan sorun alanlarından birini oluşturmuştur. 

Fransa, İtalya, Batı Almanya ve bazı ABD eyaletlerinde yasal kürtajın yasak olması 

üzerine eylemler başlatılmıştır. Ardından çoğu ülkede yasal suç sayılmayan tecavüz 

konusu gündeme gelmiştir. Avukatlar aracılığıyla tecavüzün kadınlara işlenen bir ağır 

suç sayılması içinde uğraş verilmiştir. San Francisco’dan Brüksel’e kadar birçok 

feminist bu konuda duyarlılık göstermiştir. Feministlerin öncülüğünde “dövülmüş 

kadınlar için sığınaklar” kurulmuş ve dayaktan kurtulmalarına, kendilerine güvenlerinin 

gelmesine olanak sağlanmıştır. ABD’de, İngiltere’de, Fransa’da, Federal Almanya’da 

dayak yiyen kadınlar için sığınak olanağının yanında telefonla yardım alabilecekleri 

merkezler kurulmuştur. Kadınların hem fiziksel hem de psikolojik olarak yaşadıklarına 

karşı kayıtsız kalmamışlardır (Michel, 1993; Mor Çatı, 2004). Dolayısıyla feminist 

mücadele en genel anlamda eşitsiz güç ilişkilerini doğuran erkek egemenliğine karşı 

gerçekleşmektedir (Donovan, 1997; Ramazanoğlu, 1998; Sallan Gül, 2003; Hooks, 

2012). 

Bu bağlamda şiddete maruz kalan kadınlara yönelik hizmet alanlarının feminist 

kadınların öncülüğünde geliştirildiği ve ilerleyen yıllarda bu ayrım üstünden kamusal 

politikaları şekillendirdiğini söylemek mümkündür. Müdahale edici ve önleyici hizmet 

alanları olarak 2’ye ayrılmaktadır. Koruyucu ve tedavi edici hizmetler, müdahale edici 

hizmetler içerisinde yer almaktadır. Kadına yönelik şiddeti ortaya çıkaran nedenlerin 

tespitini ve çözüm yollarının üretilmesini içerenler ise önleyici hizmetler içerisinde yer 

almaktadır. Önleyici hizmetler daha çok kadınların toplumsal konumlarının 

yükseltilmesini, aile içi şiddeti ortaya çıkaran davranışların ortadan kaldırılmasını temel 



58 
 

almaktadır. Bu doğrultuda öncelikle feminist hareket öncülüğünde çalışmalar 

yürütülmüş ilerleyen yıllarda ise devletler kurumsal olarak gelişim göstermiş ve 

politikalar geliştirmiştir. İlk defa 1970’li yıllarda müdahale anlamında hizmetler ön 

plana çıkmıştır. Kadınların şiddete maruz kaldığı zaman ve sonrasında neler yapması 

gerektiğine yönelik politikalar oluşturulmuştur. Kadınları sağlığı ve güvenliği için 

uygulamalar başlatılmıştır. Sığınmaevleri, telefon yardım hatları, acil servislerdeki 

hizmetler acil durumlarda kadınların başvurmasını sağlayan müdahale hizmetleri 

oluşturulmuştur (Sallan Gül, 2011: 37). İlk sığınak ise 1972 yılında Londra’da 

açılmıştır. Britanya adalarında yaygınlaşmaya başladıktan sonra Batı, Orta ve Kuzey 

Avrupa’ya sonra Güney Avrupa’ya ve daha sonra da Güney ve Doğu Avrupa’ya doğru 

yayılmıştır (Mor Çatı, 2004: 11). 

2.1.1.Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadelenin Uluslararası Alanda 

Görünürlük Kazanması 

Kadınların özgül konumlarıyla ilişkili olarak ortaya çıkan sorunlarının dile 

getirilmesi, tanınması ve çözülmesi 1970’lerde yükselen yeni feminist akım 

öncülüğünde gerçekleşmiştir. Hükümetler düzeyinde ise ilk olarak 1975 yılında 

Meksika’da toplanan Birleşmiş Milletler (BM) tarafından gelecek on yılın “Kadın On 

Yılı” ilan edilmesi kabul edilmiş ve uluslararası alanda kadınların hak arayışlarının 

hukuki anlamda güçlendirilmesi hedeflenmiştir (TBMM, 2011: 26). Daha sonra 1980 

yılın da Kopenhag’da toplanan Birleşmiş Milletler Kadın On Yılı Dünya Konferansında 

ise “Dayak ve Aile İçi Şiddet” başlıklı karar kabul edilmiştir (Sallan Gül, 2011: 41).  

Dayak ve aile içi şiddet sorunu kadınlara yönelik ayrımcı bakış açısı sonucunda 

ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla cinsiyetler arasındaki ayrımın önlenmesi uluslararası 

gündemde temel sorun alanını teşkil etmektedir. Bu doğrultu da ilk kez Birleşmiş 

Milletler tarafından 1979 yılında “Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 

Sözleşmesi (CEDAW)”, üye ülkelerin imzasına açılmıştır. 1985 yılında onaylanan 

sözleşme, cinsiyet eşitliğinin sağlanması noktasında bir taahhüt niteliği taşımaktadır. 

1990 yılında BM’ye kadının toplumsal konumuyla ilgili ilk rapor sunulmuş, bu raporun 

devamını 1997, 2005 ve 2008 yılında sunulan raporlar izlemiştir (Koray, 2011: 35).  

Berktay’a göre bu sözleşme uluslararası alanda var olan insan hakları belgelerinin 

kadınların özgül sorunlarını kapsamadığını bu konuda yeni somut adımların atılması 



59 
 

gerektiğini ortaya çıkarmıştır. Ayrıca sözleşmeyi imzalamaya yanaşmayan devletlerin 

var olması ataerkilliğin ve ayrımcılığın her ülkede kök salmış olduğunu ve toplumsal ve 

kültürel olarak sürdürülmeye devam ettiğini gözler önüne sermiştir (Berktay, 2004: 9). 

Bu doğrultuda CEDAW’ın uluslararası sözleşmeler yoluyla tanımlanmış kadın erkek 

eşitliğini temel alan, “Kadın Hakları Evrensel Bildirgesi” olma niteliğine sahip olduğu 

düşünülmektedir (Sancar, 2010: 3). Çünkü diğer metinler yolu ile yeterince başarılı 

olunamadığı, hedeflenen cinsiyete dayalı eşitlik sağlanamadığı için böyle bir 

sözleşmeye ihtiyaç duyulmuştur (Acar, 1998: 26). Cinsiyete dayalı bütün ayrımları 

kapsayan sözleşme içerisinde sözleşmeyi imzalayan devletlere önemli görevler 

yüklenmektedir. Ayrımcılığı ortadan kaldıracak yasalar üretmeleri, cinsiyetçi 

davranışları üreten rollere dayalı ön yargıları kaldırılmaları için sorumluluk 

yüklenmektedir. Özellikle kadın erkek fırsat eşitliğinin sağlanması, kadınların aile 

içinde ve istihdam süreçlerinde erkeklerle eşit bir konumda değerlendirilmesi 

beklenmektedir (UNICEF, 2003). Acar’a göre CEDAW’ın ayırıcı özelliğini ise diğer 

metinlerde insana garanti edilen hakların bu metin içerisinde kadın için altının çiziliyor 

olması oluşturmaktadır (Acar, 1998: 27).  

Kadına yönelik şiddet sorunu da kadınlara yönelik ayrımcı uygulamalar 

doğrultusunda ortaya çıkmaktadır. Kadınların insan haklarının ihlaline yol açan bu 

sorun alanı ilerleyen yıllarda uluslararası alandaki sözleşmelerin önemli gündem 

maddeleri arasında yer almıştır. İlk olarak 1985 yılında Nairobi’de düzenlenen 3. Kadın 

Konferansı’nda kadına yönelik şiddet sağlık problemi olarak ele alınmış ve kadına 

yönelik şiddet sorunu kapsamlı bir şekilde incelenmeye başlamıştır (KSGM, 2009: 19). 

1993 yılında da ilk kez BM’ler Genel Kurulu “Kadınlara Yönelik Şiddetin Önlenmesi 

Bildirgesi”ni kabul ederek kadına yönelik şiddet sorunuyla mücadele eğilimini 

somutlaştırmıştır. Kadına yönelik şiddet bu bildirge içerisinde farklı biçimlerini de ifade 

edecek biçimde “İster kamusal ister özel yaşamda meydana gelsin, kadınlara fiziksel, 

cinsel veya psikolojik acı veya ıstırap veren veya verebilecek olan cinsiyete dayanan bir 

eylem veya bu tür eylemlerle tehdit etme, zorlama veya keyfi olarak özgürlükten yoksun 

bırakma” olarak tanımlanmıştır (BM, 1993). Aynı bildirgede devletlerin kadınlara 

yönelik şiddeti kınaması ve önlemesi için kendilerine yüklenen yükümlülükleri yerine 

getirmeleri gerektiği belirtilmiştir. Bu noktada devletlerden mücadele göstermemek 

adına hiçbir adeti, geleneği veya dinsel düşünceyi ileri sürmemesi beklenmiştir. Çünkü 



60 
 

devletler tüm imkanlarını kullanarak ve geç kalmaksızın kadına şiddeti önlemeye 

yönelik bir politika izlemek zorundadır (BM, 1993).  

1993 yılında toplanan “Viyana Dünya İnsan Hakları Konferansı”nın da 

cinsiyetler arasındaki eşitliğin sağlanmasında ve kadına yönelik şiddetin önlenmesine 

yönelik mücadele eğiliminin gösterilmesinde önemli bir yeri vardır. Çünkü kadınların 

insan haklarının tanınması noktasında önemli bir etkiye sahip olmuştur. Konferans 

içinde kadınların bütün insan haklarından tam ve eşit olarak yararlanması adına 

hükümetlere görevler yüklenmiş ve BM’nin de öncelikli görevleri arasında olması 

gerektiği belirtilmiştir (Berktay, 2004: 9). 

Kadınlarla erkekler arasındaki eşitliği temin ederek, kadın haklarını insan 

haklarının ayrılmaz bir parçası olduğu görüşü ilerleyen dönemde 1995 yılında Pekin’de 

yer alan 4. BM Kadın Konferansında onaylanmıştır. Kadın haklarının insan hakları 

olduğundan yola çıkarak, kadınlara ve kız çocuklarına yönelik her türlü şiddeti 

önlemenin ve ortadan kaldırmanın gerekliliği belirtilmiştir (PEKİN, 1995; Berktay, 

2004).  

Sözleşme ve bildirgeler kadınların ayrımcı uygulamalara ve şiddete maruz 

kalmaması, erkeklerle eşit bir yaşam sürmesi adına uluslararası alanda somutlaştırılmış 

önemli kazanımları oluşturmaktadır. Ancak kadınlara karşı ayrımcı uygulamalar 

toplumsal yaşamın farklı birçok noktasında yaşanmaya devam etmekte kadınlar farklı 

türlerde şiddete maruz kalmakta ve hatta birçok kadın erkek şiddeti sonucunda yaşamını 

kaybetmektedir. Bu anlamda uluslararası metinlerin devletlere yükledikleri 

sorumluluklar çerçevesinde devletler kendi özellerinde mücadele yolları geliştirmeye 

çalışmaktadır. Ancak devletlerin ataerkil toplumsal değerler sistemiyle yüklü kurumlara 

sahip olması toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanmasında, kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadele adına politikalar üretilmesinde sorunları beraberinde getirmektedir. 

Bu yüzden uluslararası kurumlar hükümetleri çalışmalarını bilgilendirmeleri noktasında 

uyarmakta ve dönem dönem kendilerine rapor sunulmasını beklemektedir. Bu nokta da 

2011 yılında imzaya açılan “Kadınlara Yönelik Şiddetin ve Ev İçi Şiddetin Önlenmesi 

ve Bunlarla Mücadeleye Dair Avrupa Konseyi Sözleşmesi (İstanbul Sözleşmesi)” 

devletlere yaptırım niteliği taşıyan ilk uluslararası sözleşme olma özelliği taşımaktadır. 

Türkiye, bu sözleşmeyi imzaya açıldığı gün imzalamıştır. 1 Ağustos 2014 yılında da 

yürürlüğe girmiştir (Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı).  



61 
 

Kadına yönelik aile içi şiddetin günümüzde azalmak yerine artış göstererek 

sürdürülmesi, kadınların erkek şiddeti sonucu yaşamlarını kaybetmesi uluslararası 

kurumları da harekete geçirmiştir. İstanbul Sözleşmesi, bu doğrultu da ortaya çıkmıştır. 

Diğer uluslararası sözleşmelerde olduğu gibi kadınları her türlü şiddete karşı korumayı, 

kadınların maruz kaldıkları şiddet hallerini önlemeyi ve ortadan kaldırmayı temel 

almaktadır. Şiddet mağduru kadını güçlendirerek, kadınlarla erkekler arasındaki 

eşitsizlik halini ortadan kaldırmayı amaçlamaktadır. Erkeğin üstünlüğünü ifade eden 

klasikleşmiş ön yargıların, törelerin, geleneklerin ve diğer uygulamaların ortadan 

kaldırılması amacıyla kadınlara ve erkeklere yönelik kalıp düşüncelerin değiştirilmesi 

sorumluluğu devletlere yüklenmiştir. Özellikle devletler; töre, din, gelenek veya namus 

gibi kavramların şiddet eylemine gerekçe olarak kullanılmamasını sağlamakla 

görevlendirilmişlerdir. Ancak sözleşmelerde yer alan maddelerin çoğu zaman 

uygulanma noktasında sorunlu olduğu görülmektedir. Bu yüzden sözleşmenin en 

önemli noktasını; taraf devletlerin uzman kişilerden oluşan bir komite tarafından 

izlenecek olması oluşturmaktadır (Avrupa Konseyi Sözleşmeler Dizisi, 210).  

2.2. TÜRKİYE’DE KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE: 

FARKLI TARZLAR, TEPKİLER, HAREKETLER  

2.2.1. 1980’lerden Günümüze Feminist Hareket Doğrultusunda Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddetle Mücadele: Sokak Eylemleri, Kurumsallaşma Çabaları 

Türkiye’de 1980 sonrası dönemde feminist hareketin özgürleşme hareketi olarak 

ortaya çıkışı 1970’li yıllarda sol hareket içerisinde yer almış olan kadınların 

sorgulamalarına dayanmaktadır. 1970’li yıllarda eşitlik ve sömürü gibi kavramların 

siyasal söylem içinde yer almaya başlamasıyla birlikte sol hareket içerisinde yer alan 

kadınlar bir cins grubu olarak eşit olmayan bir düzenin içinde yer aldıklarını fark 

etmeye başlamışlardır. Uzun bir süre kadınların ezilmişlik durumu ya da kadın sorunu 

Marxizmin tahlillerine dayandırılmıştır. Ancak kadınların ilerleyen dönemde bu 

durumun cinsiyet temelli olduğunu fark etmeleri feminist tahliller çerçevesinde sorunu 

ele almalarında etkili olmuştur. Bu durum sosyalist kadınların 1980 sonrası dönemde 

feminist hareketin içerisinde yer almalarına, feminizmi gündeme getirmelerine neden 

olmuştur (Arat, 1991; Tekeli, 1995; Berktay, 1998; Sancar, 2013).  



62 
 

Çoğunluğu sol hareket içerisinden gelen ve feminist hareketin öncülüğünü ve 

kuruculuğunu üstlenen kadınlar genellikle üniversite eğitimli, orta sınıf, kariyerli 

kadınlar olmuştur (Sancar, 2011: 58). 12 eylül askeri darbesinin ardından ağır 

yasakların olduğu, toplumsal hareketlenmelerin durulduğu bir dönemde, içinde 

bulundukları sol örgütlerden farklılaşarak gelişim gösterme fırsatı bulmuşlardır. Bu 

yüzden feminist hareketin doğuşu aynı zamanda sol hareket tarafından “Eylülist 

hareket” olarak da ifade edilmektedir. Ortaya çıktığı dönemde askeri rejim tarafından 

siyasi görülmediği için engellenmemiştir. Çünkü yeni toplumsal hareketler bağlamında 

ele alınan feminist hareket kadın kimliğini temel almasının yanında örgütlenme 

biçimiyle de eski hareketlenmelerden farklılaşmaktadır. Küçük, hiyerarşiden yoksun, 

bilinç yükseltme eğilimli, daha esnek, giriş çıkışı kolay, eyleme kolay geçilebilen bir 

örgütlenme şekli oluşturularak kadın sorununa dikkat çekilmeye çalışılmıştır. Bu yönü 

siyasi alanda zararsız görülmesine neden olmuştur (Tekeli, 1998; Kılıç, 1998; Berktay, 

1998;  Sancar, 2011; Hanisch, 2013). Sancar’a göre feminist hareketin çıkış dönemi 

olan 1985-1995 yılları arasında özgürlük ve eşitlik isteyen toplumsal hareketler 

açısından fakir bir dönem olması feminist hareketin “bağımsız feminist hareket” olarak 

gelişimine olanak tanımıştır (Sancar, 2011: 70). 

1980 sonrası dönemde hem kuramsal hem de aktivizm düzeyinde çalışmalar 

yürüten feministler beden, emek, cinsellik, annelik, aşk gibi kavramlardan yola çıkarak 

toplumsal ilişkiler içerisindeki iktidar ilişkilerini ortaya koymaya çalışmışlardır. Bu 

doğrultuda hiyerarşinin neden olduğu erkek tahakkümünden kurtulmayı ve 

özgürleşmeyi gündemlerinin merkezine oturtmuşlardır. Kadınların toplumsal alanda 

ezilmelerinin ardında gördükleri ataerkilliği farklı dinamikleri doğrultusunda 

sorunsallaştırmışlardır (Sancar, 2011; Hanisch, 2013). Özellikle daha önceki yıllar da 

mahrem kabul edilerek olağanmış gibi kabul edilen aile içi ilişkiler toplumsal cinsiyet 

ilişkileri perspektifinde sorgulamaya açılmıştır. Kadınların özel alanla tanımlanmaları 

ve aile-evlilik-annelik üçgeninde sınırlandırılmaları sorgulanmıştır (Sancar, 2013: 58). 

Dolayısıyla kültürel olarak üretilen kadınlık ve erkeklik kimlikleri çerçevesinde ataerkil 

toplum yapısının farklı noktalardaki etkisine karşı mücadele başlatılmıştır. Özellikle aile 

içi şiddet ve cinsel taciz gibi kadın bedenine ve cinselliğine yönelik tahakkümü ifade 

eden sorun alanlarının gün yüzüne çıkartılması feminist hareketin ayırıcı en önemli 

noktalarından birini oluşturmaktadır (Berktay, 1998; Tekeli, 1998).  



63 
 

Feminist hareket temelde kamusal ve özel alan arasındaki belirgin ayrılığı politik 

bir zeminde sorgulama yolunu seçmiştir. Sloganlarını da “kişisel olan politiktir” 

söylemi oluşturmuştur. İlk olarak kadınlar tarafından küçük, hiyerarşiden yoksun 

toplantılarla bir araya gelinmeye başlamış ve bilinç yükseltme çalışmaları 

yürütülmüştür. Kadın sorununa “kadın bakış açısıyla” yaklaşarak bedenleri ve 

cinsellikleri üzerindeki erkek egemen gücü ortadan kaldırmaya çalışmışlardır. Günlük 

yaşamdaki ayrımcı uygulamaları protesto etmek için sokaklarda eylemler 

düzenlemişlerdir (Kadıoğlu, 1998; Hanisch, 2013). “Bedenimiz bizimdir!” şeklinde 

sloganlar eşliğinde soruna görünürlük kazandırmaya çalışmışlardır (Koç, 2012: 15). 

Berktay’a göre feminist hareketlenme sayısal yönüyle oranlanamayacak kadar büyük bir 

ideolojik etki yaratmıştır. Kadınların yaşam alanlarının ve seçeneklerinin 

genişlemesinde, alternatif kadın imgelerinin ve kimliklerinin ortaya çıkmasında ve bu 

durumun kamuoyunda tartışılır bir konu hale gelmesinde büyük role sahip olmuştur 

(Berktay, 1998: 6). 

Kadınların feminizm doğrultusunda ilk defa bir araya gelmeleri 1983 yılında 

gerçekleşmiştir. SOMUT dergisinde feminist bir sayfa çıkarmak için bir araya 

gelmişlerdir. İlk toplu eylemleri ise 1986 yılında olmuştur. Feminist kadınlar dilekçe 

kampanyası başlatarak Türkiye’nin imzalamış olduğu 1985 yılında onaylanan 

“Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Kaldırılması Sözleşmesi”nin uygulamaya 

konulması talebinde bulunmuşlardır. 1986 yılında gerçekleşen kampanyada 7 bin kadar 

kadının imzası bulunmuş ve dilekçe aracılığıyla sözleşmenin uyumlu hale getirilmesi 

talebi dile getirilmiştir. Bu dilekçe 8 Mart’ta Türkiye Büyük Millet Meclisi’ne 

verilmiştir (Arat, 1991; Tekeli, 1998; Kum ve diğ, 2005).  

Feminist örgütlenmelerin İstanbul, Ankara gibi büyük şehirlerde gelişim 

göstermesi, genişlemeye başlaması aslında devamında gelecek sokak eylemlerinin ve 

kadına yönelik şiddetle mücadelenin zeminini oluşturmuştur. 1987 yılında yaşanan bir 

olayla da ilk kez feminist kadınlar dayağa karşı dayanışma mücadelesini kitlesel bir 

eylem haline dönüştürmüşlerdir. 1987 yılında Çankırı’da bir hakim, şiddet gördüğü için 

boşanmak isteyen bir kadının talebini “ara sıra kavga evliliğin tadı tuzudur”, “karının 

sırtını sopasız karnını sıpasız bırakmama derler” sözlerini kullanarak reddetmiştir. Bu 

davanın ardından önce Eskişehirli 8 avukat bu davayı protesto etmiştir. Daha sonra ise 



64 
 

feminist hareketin, kadınların sesini duyurmak amacıyla hakime manevi tazminat davası 

açma talebi olmuştur. Ancak 1 lira manevi tazminat davasıyla kadınlar tarafından 

sunulan dilekçeler davanın tarafı olmadıkları gerekçesiyle kabul edilmemiştir. Davalar 

ve dilekçelerden başka yollarla sesini duyurmaya karar veren kadınlar 17 Mayıs 1987 

yılında Kadıköy Yoğurtçu Park’ında “Dayağa Karşı Dayanışma Yürüyüşü” için 

toplanmıştır (Mor Çatı, 1989: 7-8). Bu yürüyüş dayağın meşrulaştırılmasına yönelik 

sadece kadınların organize ettiği ve katılımda bulunduğu ilk yürüyüş olma özelliğini 

taşımaktadır. Aynı zamanda basmalı, pazenli, çiçekli rengarenk pankartlarla yapılan ilk 

yürüyüş olma özelliğini de taşımaktadır. Katılımın beklenenden fazla olmuş olması ise 

yürüyüşün etkisi üzerinde olumlu etki yaratmıştır. Çünkü kadınlar “Kadınlar Dayağa 

Karşı Dayanışmaya”, “Dayağa Ceza”, “Dayağın Çıktığı Cenneti İstemiyoruz”, 

“Kadınlar Vardır”, “Yeter Söz Kadınların”, “Haklı Dayak Yoktur”, “Dayak Aileden 

Çıkmadır”, “Utanma Şikayet Et” gibi sloganlar eşliğinde yürüyerek erkek şiddetine 

karşı önemli bir başkaldırının temelini atmışlardır. Sayısal anlamda fazlalık 

bilinçlenmenin ve güçlenmenin daha fazla kadın tarafından gerçekleşmesine olanak 

tanımıştır. 
16

  

Eylemin katılımcıları arasında yer alan Ovadia, dayağı, ezilen cins kadına karşı 

uygulanan gündelik şiddetin bir parçası olarak, en yaygın olan ve cinayetten sonraki en 

kaba türü olarak göstermektedir. “Dayak birimizin başındaysa şiddet hepimizin 

başında!” sözüyle şiddetle mücadelenin politikliğine ve gerekliliğine değinmektedir. 

Kadınlara yönelik dayağa karşı dayanışma çağrısını ise cinsiyetsiz toplum için 

mücadelenin ilk adımı olarak göstermektedir (Ovadia, 1996: 83). Eylemin diğer 

katılımcıları arasında olan Tekeli ve Koç’a göre de bu eylemle beraber feminizm bir 

harekete dönüşmüştür ve bu eylem feminizmin rüştünü ispatladığı bir eylem olmuştur 

(Pazartesi Dergisi, 2000: 25). 

1987 yılında kadınların İstanbul’da “Kadın Dayağına Karşı” protesto ve yürüyüş 

gösterisi kısa bir süre sonra kadınlara yönelik ev içi şiddete karşı bir kampanyayı ortaya 

çıkarmıştır. Kampanyanın ardından kariyer şenliği yapılmış ve şenlikten elde edilen 

gelirle “Bağır! Herkes Duysun” isimli kitap çıkartılmıştır. Ayrıca şiddete karşı duran ve 

özgürlüklerini elde etmek isteyen kadınlar, 1989 yılında “cinsel tacize karşı mor iğne”, 

                                                           
16

 http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-kars-dayan-sma-

kampanyas.html (Erişim Tarihi: 10.04.2015) 

http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-kars-dayan-sma-kampanyas.html
http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-kars-dayan-sma-kampanyas.html


65 
 

“sokakları ve geceleri istiyoruz”, “438. Madde” gibi kampanya, eylem ve yürüyüşlerde 

yapılarak bekaret kontrolüne, tacize, tecavüze karşı tepkilerini dile getirmişlerdir 

(Tekeli, 1998; Kılıç, 1998).  

Türkiye’de kadın hareketi bağlamında yaşanan bu yeni süreçte yapılan 

kampanyalar toplumsal alanda herkes tarafından aynı tepkiyle karşılanmamıştır. Koç, 

bu süreçte erkek egemen ahlakın ikiyüzlülüğünü dışarı vuruldukları için ahlaksız 

olmakla suçlandıklarını belirtmektedir. Kampanyayı yürüten kadınlar ne söylerse 

söylesin anti-feminist gruplarca eleştirildiklerini ifade etmektedir. Bu doğru olmayan 

görüşlere göre feministler; bencil, sorumsuz ve çirkin kadınlar olarak gösterilmiştir 

(Koç, 2012: 15). 

 Dayağa karşı dayanışma kampanyasına ve diğer eylemlere eleştirel yaklaşan bir 

kesim olmasına rağmen, yürüyüşün ardından kariyer şenliği yapılmış ve devamında 

kitap çıkartılmıştır. Bu sürecin içerisinde yer alan biri olarak Kerestecioğlu bir 

röportajında süreci şu şekilde açıklamıştır (Kum ve diğ, 2005: 263):  

“Yürüyüşün arkasından, bunu devam ettirmek gerektiğini düşündük, 

zaten bu bir kampanyaydı. Edirnekapı Kariyer Müzesi’nde bir kadın 

şenliği yaptık. İlk yürüyüşte, belki de hayatlarında ilk defa sessiz 

olarak yürüyen erkekler vardı orada. Çocukları omuzlarına almış, çok 

küçük bir grup olarak oradaydılar. Ben bunun da anlamlı olduğunu 

düşünüyorum. Bu şenlikten elde ettiğimiz gelirle, ‘Bağır Herkes 

Duysun’ kitabını yayınladık. Bu kitap, durumun  hiç de öyle ‘Sizler 

şiddet görmüyorsunuz, aslında gecekonduda şiddet görüyorlar’ 

şeklinde olmadığını gösterdi herkese; çünkü bizlerin içinden şiddet 

gören kadınların tanıklıkları yer aldı burada... Sonra, 1989’da, ‘Şimdi 

Sığınak İçin’ diye bir broşür yayınladık. Kampanyanın öyküsünü 

içeren, bir kadın sığınağının nasıl olması gerektiğini anlattığımız, 

Zürich ve Stockholm’deki kadınlar evinin deneyimlerinin aktarıldığı 

bir kitapçıktı bu…” 

Kadına yönelik ev içi şiddet sorununa görünürlük kazandırma sürecinde aslında 

şiddetin kişiye özel bir durum olmadığı, bütün kadınların ortak bir sorunu olduğu 

yönünde bir toplumsal bilinç oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu süreçte erkek egemen 

sistemin kadınların özgürlüklerini kısıtlayıcı bütün yönlerine eleştirel bir tavır 



66 
 

geliştirilmiştir. Ancak bu süreçte önemli bir ihtiyaç olarak şiddete maruz kalan 

kadınların gereksinimleri gündeme gelmiştir ve kurumsallaşma gereği tartışmaya 

açılmıştır. Daha önce farklı dönemlerde kurumsallaşma çabaları olmasına rağmen 

başarılı olunamamıştır. Örneğin 1983’ün sonlarında “kadın çevresi” adıyla bir şirket 

kurulmuş fakat 1987 yılında kapanmıştır.  1989’da “Kadın Kültür Evi” kurulmuş ancak 

o da 1990 yılında kapanmıştır (Kılıç, 1998: 355-357).  

1990’lara kadar aktif bir süreç geçiren feminist hareket,  genel anlamda 

toplumsal cinsiyete yönelik sorgulamaların yapıldığı, kadın olmanın anlamlandırıldığı, 

farklılıkların ön plana çıktığı bir dönem olmuştur. Feminizmin aktif bir şekilde 

toplumsal alanda kendini gösterdiği bu dönem “bilinç yükseltme”, “duyarlılık 

kazandırma” ve “güçlenme” dönemi olarak da tanımlanabilmektedir (Bora ve Günal, 

2009: 14-15). Çünkü kadınların bir araya geldikleri bilinç yükseltme toplantıları aslında 

kadınların yaşadıkları sorunların ortaklığını ve kadına yönelik şiddet sorununun ortak 

bir kadın sorunu olduğunun ortaya çıkmasına ve kadınların bu sorunlar karşısında 

dayanışarak güçlenmelerine neden olmuştur. 1990’lı yıllar tarihsel süreç içerisinde 

kadın hareketinin kurumsallaşmaya başladığı yıllar olarak yer almaktadır. Mor Çatı 

Kadın Sığınağı Vakfı’yla başlayan süreç kendini kadın hareketi içerisinde 

konumlandıran farklı birçok kadın örgütü tarafından sürdürülmüştür.  1990’lar boyunca 

sürdürülen kurumsallaşma süreci 2000’li yıllara da devredilen bir özellik olmuştur. 

1990’lı yılların ikinci yarısından sonra vakıf tarzı kuruluşlar çok yüksek maliyetli 

olması ve yasal işlemlerin uzunluğu nedeniyle küçük yerlerde feminist örgütlenmeler 

şirket veya dernek şeklinde örgütlenme yolunu seçmiştir. Aynı zamanda derneklerin 

sığınma ve danışma hizmeti dışında farklı amaçlarının da olması vakıflaşma hedefi 

çerçevesinde dernekleşmelerine neden olmuştur. Örneğin “Mersin Bağımsız Kadın 

Derneği” feminist bir kuruluş olarak 1996 yılında kurulmuş ve kadına yönelik şiddetle 

mücadeleyi temel almış bir dernektir. 1997 yılında Diyarbakır’da kurulan Ka-Mer’de 

kurulduğu yerde sivil toplum merkezi olarak kurulmanın zorlukları nedeniyle şirket 

şeklinde kurulmuştur (Bora ve Günal, 2009: 48-51).  

Feminist hareketin kent odaklı olmaktan öte Türkiye’nin farklı noktalarındaki 

kadınların sorunlarına da ulaşmak istemesi “Mersin Bağımsız Kadın Derneği” ve “Ka-

Mer” gibi kuruluşların ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Bu iki kuruluştan daha önce,  



67 
 

Ankara’da 1993 yılında kurulan “Kadın Dayanışma Vakfı”da yine feminist ilkelerle 

hareket eden bir sivil toplum kuruluşu olma özelliği taşımaktadır. Bir grup kadın 

tarafından kadınlara yönelik her türlü şiddetle, özellikle de aile içi şiddetle mücadele 

etmek için kurulmuştur. Yerel yönetimle iş birliği sonucunda 1993 yılında ilk bağımsız 

kadın sığınma evini açmıştır (İlkkaracan ve diğ, 1996: 34).   

Türkiye’de 90’lı ve 2000’li yıllar boyunca çeşitli kadın sivil toplum kuruluşları 

kurulmuştur. Esim ve Cindoğlu’na (1999) göre bu örgütlenmeler Kemalist, Feminist ve 

İslamcı olarak sınıflandırılabilmektedir. Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadelenin 

görünürlük kazanmasını sağlayan ve bu alanda mücadele yolları geliştiren ilk kadın 

örgütlenmeleri feministler tarafından oluşturulmuştur. Günümüzde de kadına yönelik 

şiddet aile içi şiddet gibi sorun alanlarının cinsiyet eşitsizliği temelinde sorgulanması 

büyük çoğunlukla feminist örgütlenmeler öncülüğünde gerçekleşmektedir. Ancak yakın 

dönemde feminist kadınlar belirli ideolojik yaklaşımları doğrultusunda bağımsız olarak 

daha kolay örgütlenebilmek ve politika üretebilmek için inisiyatif ve kolektif gibi 

isimler altında bir araya gelmeye başlamışlardır. Ayrıca hem vakıf, dernek gibi 

kurumsallaşmış örgütlenmeler hem de kolektif, inisiyatif gibi daha küçük örgütlenmeler 

güçlü bir kadın sesi oluşturabilmek adına çeşitli platformlar altında bir araya 

gelmektedir. 

Kadınların dernek, merkez, platform, kuruluş gibi adlar altında 

örgütlenmelerinde Kümbetoğlu’na göre iki boyut ön plana çıkmaktadır. Bunlardan 

birincisi grupların ortaya çıkmasında karşılaşılan güçlükler, diğeri grupların 

yapılanmaları, grup içi iletişimi ve katılımdan doğan güçlüklerdir. Birinci boyutunu 

kadın gruplarının dünyaya bakış açıları ve politik eğilimleri ile ilişkilendirmektedir. 

Kadın örgütlerinin amaçları burada etkili olmaktadır. Toplumsal beklentilere yönelik 

kurulan ve yardım sunan örgütlenmeler daha az güçlükle karşılaşmaktadır. Feminist 

bakış açısıyla bir araya gelen sosyal kurum ve değerleri dönüştürme çabasında olan 

kadın örgütleri ise daha fazla sorunla karşı karşıya kalmaktadır. Bu yüzden kadın 

hareketinin içinde yer alan eğitim görmüş, meslek sahibi orta sınıftan kadınlar son 

yıllarda kendilerini bir araya getiren şemsiye kuruluşlar altında toplanmaktadırlar. Diğer 

boyut ise maddi kaynakların yoksunluğudur. Bu sorun kadın gruplarının faaliyetlerini 

kısıtlayıcı ve daraltıcı bir etkiye sahip olmaktadır (Kümbetoğlu,  2000: 303-305). 



68 
 

Türkiye’deki kadın örgütlenmelerinin özelinde de kadına yönelik aile içi şiddetle 

ve kadın cinayetleriyle mücadele edenlerin ayrıştırmasını yapmış olan bir çalışma yer 

almamaktadır. Bu yüzden nicel ve nitel ayrıştırması keskin olarak belirlenemeyen 

çoğunluğunu feminist bireylerin oluşturduğu kadın örgütlenmelerinden en aktif 

olanlarına kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele faaliyetleri doğrultusunda kısaca yer 

verilecektir. Bu örgütlenmeler arasında en aktif olanlarına, “Mor Çatı Kadın Sığınağı 

Vakfı, Kadın Dayanışma Vakfı, Kadınlarla Dayanışma Vakfı, Kadın Merkezi Vakfı, 

Mersin Bağımsız Kadınlar Derneği, Kadının İnsan Hakları ve Yeni Çözümler Derneği, 

Sosyalist Feminist Kolektif, İstanbul Feminist Kolektif, Ankara Feminist Kolektif, Cinsel 

Şiddete Karşı Kadın Platformu, Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu, Şiddete 

Son Platformu, Kadın Cinayetlerine Karşı Acil Önlem Grubu” örnek gösterilebilir.  

Müdahale hizmetleri kapsamında çalışmalar yürüten ve aynı zamanda önleyici 

hizmetler adına da faaliyetleri bulunan kuruluşların başında Mor Çatı Kadın Sığınağı 

Vakfı yer almaktadır. Mor Çatı, eş dayağının özel bir mesele, aile meselesi olmaktan 

çıkarılıp politik bir sorun olarak kamuoyunda yer alması mücadelesinin bir ürünü olarak 

ortaya çıkmıştır (Mor Çatı, 1996: 150). Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele 

esasında kurulan kuruluş günümüzde hala çalışmalarına aynı temel amaç doğrultusunda 

devam etmekte ve kurumsal kimliğini korumaktadır. Feminist ilkelerle 

dayanışma/danışma ve sığınak çalışması yürütmektedir. Ayrıca basın açıklamaları 

yaparak, atölye çalışmaları düzenleyerek, eylem ve organizasyonlarda yer alarak, 

broşür, kitap, makale, rapor gibi yayınlar çıkararak kadına yönelik aile içi şiddete karşı 

farkındalık kazandırmaya çalışmakta, önleyici hizmetlerde bulunmaktadırlar.
17

  

 Feminist ilkelerle kurulan ve kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden bir 

diğer uzun soluklu örgütlenme 1993 yılında kurulmuş olan Kadın Dayanışma 

Vakfı’dır. Altındağ Belediyesi işbirliği ile ilk bağımsız kadın sığınağını açma özelliğine 

sahiptir. Ayrıca danışma merkezi çalışması yürütülmekte ve çeşitli yayınlar çıkarılarak, 

projeler düzenlenerek kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele edilmeye 

çalışılmaktadır. Vakıf kadına yönelik şiddetin farklı her türüyle özellikle aile içi şiddetle 

mücadeleyi esas almış bağımsız bir kuruluştur. Bu konuda ayrıca kamuoyu ve medyaya 

                                                           
17

 https://www.morcati.org.tr/tr/ (Erişim Tarihi: 05.02.2015) 

https://www.morcati.org.tr/tr/


69 
 

yönelik çalışmalar yapmayı,  mücadele sürecinde şiddetin ardında yatan nedenleri 

sorgulayıcı bir şekilde ortaya çıkarıp önlenmesini sağlamayı amaç edinmiştir.
18

 

 Vakıf tarafından en son yürütülen çalışma ise Kasım 2014- Şubat 2015 

tarihleri arasında bir hibe programı kapsamında “Kanada Büyükelçiliği” 

tarafından yürütülen “Ankara’nın Gecekondu Mahallelerinde Kadına 

Yönelik Şiddetin ve Erken Evliliklerin Önlenmesi Projesi” olmuştur.  

Dernek adı altında feminist ilkelerle çalışmalar yürüten, müdahale ve önleyici 

hizmetler sunan, uzun soluklu bir diğer kadın sivil toplum kuruluşu da Mersin 

Bağımsız Kadın Derneği’dir. 1996 yılında bir grup aktivist kadın tarafından 

kurulmuştur. Kadına yönelik şiddetle mücadele esasında kurulmuş olan dernek, feminist 

ilkelerden yola çıkmakta, kadınlara dayanışma ve danışma merkezi aracılığıyla 

psikolojik ve hukuksal destek sunmaktadır. Ayrıca kadına yönelik aile içi şiddetle 

mücadele alanında yasal anlamda gelişmelerin yaşanması, toplumsal olarak farkındalık 

kazandırılması, kurumsal mekanizmaların çalıştırılması için basın açıklamaları 

düzenlenmekte ve çeşitli yayınlar çıkartılarak mücadele edilmeye çalışılmaktadır.
19

 

Feminist ilkelerle hareket ederek kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden 

sivil toplum kuruluşlarının hepsi dayanışma merkezi ve sığınmaevi çalışması 

yürütmemektedir. Müdahale hizmetleri vermeyip sadece önleyici çalışmalar 

yürütülebilmektedir. Örneğin Kadınlarla Dayanışma Vakfı (KADAV) 99 Marmara 

depreminde toplumsal cinsiyet duyarlılığına sahip kadınlar tarafından 2001 yılında 

afetle birlikte daha zor durumda kalan kadınlara ve çocuklara yönelik dayanışma ve 

destek ihtiyacıyla doğmuştur. Feminist bir politikadan kopmadan erkek şiddeti, 

istihdam, afet ve ekoloji gibi konularda çalışmalar yürütmüş olan örgütlenme aynı 

zamanda KEİG platformunun da sekretaryasını yürütmektedir.
20

 Kadına yönelik aile içi 

şiddetin toplumsal cinsiyet eşitsizliğinden kaynaklandığını düşünerek toplumsal cinsiyet 

duyarlılığı sağlamak adına çalışmalar yürütmüşlerdir. Ayrıca kadına yönelik şiddete 

karşı duyarlı olan bir örgütlenme olarak çeşitli eylemlerin organize edilme sürecinde yer 

almışlardır.
21

 “Sokakta Tecavüz Var!” Eylemi bunlardan birisidir. 10 Mart 2015 

tarihinde İstanbul Beyoğlu’nda Mis Sokak ve Tarlabaşı Bulvarı’nın kesiştiği yerde bir 

                                                           
18

 http://www.kadindayanismavakfi.org.tr/kadin-danisma-merkezi (05.02.2015) 
19

 http://bagimsizkadindernegi.org.tr/ (Erişim Tarihi: 10.02.2015) 
20

 http://www.keig.org/uyelerimiziTaniyalim.aspx?id=9 (Erişim Tarihi: 10,02.2015) 
21

 http://kadav-ist.org/icerik.aspx?id=2#.VTZAVyG8PGc (Erişim Tarihi: 10,02.2015) 

http://www.kadindayanismavakfi.org.tr/kadin-danisma-merkezi
http://bagimsizkadindernegi.org.tr/
http://www.keig.org/uyelerimiziTaniyalim.aspx?id=9
http://kadav-ist.org/icerik.aspx?id=2#.VTZAVyG8PGc


70 
 

kadının tecavüz girişimine maruz kalması ve olayı gören kişinin saldırganlar tarafından 

darp edilmesi sonucu kadın ve LGBT toplulukları bir bildiri yayınlamıştır. Bir kadının 

sokak ortasında tecavüze maruz kalabilmesi ve herkesin gözü önünde kaçırılabilmesi 

sorunun ne kadar hayatın içinde olduğunu göstermiştir. Bu yüzden erkek egemen 

şiddete hayır demek, polisi bu konuda gerekli çabaya davet etmek için 6 Nisan 

Cumartesi Günü saat 17:00’de olay yerinde istekleri haykırmak için herkes davet 

edilmiştir. KADAV’da bu bildiriye destek veren kadın kuruluşlarından birini 

oluşturmaktadır.
22

 

 Müdahale hizmetleri vermeyip önleyici hizmetler yürüterek kadına yönelik aile 

içi şiddetle mücadele eden bir diğer sivil toplum kuruluşu da Kadının İnsan Haklarına 

Yeni Çözümler Derneği’dir. Kadının uluslararası düzeyde insan haklarını ve eşitliğini 

sağlamayı temel alırken ayrımcılığın ortadan kaldırılmasına yönelik çalışmalar yürüten 

bağımsız sivil toplum kuruluşları arasındadır. 1993 yılında Türkiye’de ve dünyada 

kadının insan haklarını geliştirmek amacıyla kurulmuştur. Kurulduğu dönemden beri 

aktivizm, savunuculuk ve dayanışma ağları oluşturma uğraşları kesintisiz sürmüştür. 

Türkiye’de çeşitli yasal reformlara, hak bilincinin yaygınlaşmasına ve kadının insan 

haklarının hayata geçirilmesine yönelik çalışmalarda bulunmuşlardır. Kadınların insan 

hakları konusunda yaşadıkları sorunları ve olası çözümleri araştırmak, ulusal ve 

uluslararası düzeyde karar mekanizmalarını etkilemek, eğitim programları geliştirmek 

ve uygulamak, kadın girişimlerine yönelik örgütlenmeyi ve cinsiyet ayrımcılığına karşı 

çıkabilmeyi sağlayacak yayın ve araçları hazırlamak, sivil toplum kuruluşları arasında 

dayanışma ağları kurulmasına katkıda bulunmak temel amaçları arasında yer 

almaktadır. Kadına karşı şiddet sorunu da kadınların insan hakları bağlamında ele 

alınmakta ve bu soruna dikkat çekilmesi için çalışmalar yürütülmektedir.
23

  

 Sosyo-demografik olarak çok çeşitli özelliklere sahip kadınların ortak bir politik 

söz söyleme amacıyla bir araya geldikleri bir diğer örgütlenme biçimi kolektifleşmedir. 

Sosyalist Feminist Kolektif (SFK), kolektifleşme anlamında bir örnek sunmaktadır. 

Feminist kadınlar tarafından eylemlerin organize edildiği, yazılar aracılığıyla 

düşüncelerin dile getirildiği örgütlenme 2007 yılında oluşturulan bir dizi kampanyanın 

sonucunda politik bir ihtiyaç olarak ortaya çıkmıştır. Dayağa karşı dayanışma 

                                                           
22

 http://kadav-ist.org/ajandaDetay.aspx?id=41#.VTZAtSG8PGc (Erişim Tarihi: 10.02.2015) 
23

 http://www.kadinininsanhaklari.org/biz-kimiz/hakkimizda/ (Erişim Tarihi: 25.02.2015) 

http://kadav-ist.org/ajandaDetay.aspx?id=41#.VTZAtSG8PGc
http://www.kadinininsanhaklari.org/biz-kimiz/hakkimizda/


71 
 

kampanyasının 20. yılı şenliği, mor iğne kampanyasının yeniden canlandırılması arzusu, 

kadın işçilerle dayanışma kampanyası, politik direniş hattı ve yapılan eylemler 

kolektifin oluşmasında etkili olmuştur.
24

 

Sosyalist Feminist Kolektif içindeki kadınlar, kadına karşı şiddet sorununa 

yönelik birçok makale yayımlamaktadır. Ancak bu kadınlar aynı zamanda birçok 

eylemin başlatıcısı, örgütleyicisi olarak da yer almaktadırlar. Ayrıca erkek şiddeti 

sonucu öldürülen kadınların davalarının takipçisi ve öldürülme riski bulunan kadınların 

destekçisi olmaktadırlar. Dile getirdikleri yazıların ve basın açıklamalarının 

başlıklarından bazıları şu şekildedir: 
25

 

 “Aile ve Sosyal Politikalar İl Müdürlüğü’ne ayakkabılarımızla girdik” 

 “Alkış bekleyen katiller: Nefret cinayetleri üzerine” 

 “Erkek egemenliğine ve erkek yargıya itiraz eden kadınlar yargılanıyor”  

 “Kadına yönelik suçlar tarafız” 

 “Karakollar kadın katillerini engellemiyor” 

 Kolektifleşme şeklinde feminist kadınlar tarafından kurulan bir diğer örgütlenme 

İstanbul Feminist Kolektif(İFK)’tir. İstanbul’da feminist politika yapan kadınların bir 

araya geldiği bir kolektiftir. “Kadın Cinayetlerine İsyandayız” diyerek, kadın 

cinayetlerinin politik olduğunu düşünerek her gün 3 kadın öldürülmesini protesto 

etmektedirler. Kadın cinayetlerine karşı önleyici hizmetler kapsamında kampanya ve 

eylemler organize etmektedirler. İstanbul Feminist Kolektif’in kampanya çalışmaları 

bağımsız feminist kadınların yanı sıra; Amargi, Filmmor, KADAV, Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı ve Sosyalist Feminist Kolektif’ten kadınlar tarafından yürütülmektedir.
26

 

İstanbul Feminist Kolektif tarafından 2015 yılında “Kadınlar Hayatlarına Sahip 

Çıkıyor” başlığı altında rapor çıkartılmaya başlanmıştır. Her ay erkek şiddetine karşı 

direnen, yaşam mücadelesi veren kadınların hikayelerine yer verilmekte ve bu 

doğrultuda rapor hazırlanarak yayımlanmaktadır. Örneğin Eylül ayı raporunda 

kadınların 3 tacizci erkeği yaraladığı, 1 kadının şiddet gördüğü kocasını darp ettiği 

                                                           
24

 http://www.sosyalistfeministkolektif.org/biz-kimiz/8-biz-kimiz.html (Erişim Tarihi: 11.02.2015) 
25

 http://www.sosyalistfeministkolektif.org/guencel/kadin-cinayetleri.html (Erişim Tarihi: 11.03.2015) 
26

 http://kadincinayetlerineisyandayiz.blogspot.com.tr/p/dene.html (Erişim Tarihi: 11.03.2015) 

http://www.sosyalistfeministkolektif.org/biz-kimiz/8-biz-kimiz.html
http://www.sosyalistfeministkolektif.org/guencel/kadin-cinayetleri.html
http://kadincinayetlerineisyandayiz.blogspot.com.tr/p/dene.html


72 
 

bilgisine yer verilmiştir. Ayrıca rapor içerisinde meşru müdafaa davalarına ve yargı 

kararlarına da yer verilmiştir.
27

 

Platform bazında farklı sivil toplum kuruluşlarının bir araya geldiği, ortak 

çalışmalar yürüttükleri örgütlenmeler vardır. Şiddete Son Platformu bunlardan 

birisidir. 2011 yılında yeni şiddet yasasına yönelik çalışmalar sırasında, sürecin devam 

ettirilmesi, bilgi akışının kadın örgütlerine gecikmeden aktarılabilmesi, medyayla 

ilişkilerin iyi kurulabilmesi ve yasayla ilgili sürecin daha iyi örgütlenmesi amacıyla 

kurulmuştur. Türkiye’nin çeşitli bölgelerinde faaliyet gösteren 236 kadın örgütü 

tarafından oluşturulmuştur. Şiddete Son Platformu sayesinde 2012 yılında “6284 sayılı 

Ailenin Korunması ve Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesine Dair Yasa” kabul 

edilmiştir.
28

 Bu örnekte göstermektedir ki kadın örgütlerinin dayanışması şiddetle 

mücadele sürecinde somut çözümlerin ortaya çıkmasında etkili olabilmektedir. 

 Kadına yönelik aile içi şiddet sorununun son dönemde en ağır sonucu olarak, 

kadınların yaşamlarını kaybetmelerine neden olan biçimi kadın cinayetleridir. Bu 

anlamda erkek şiddetine karşı TBMM’nin acil olarak önlem alması gerektiği dile 

getiren 124 kadın örgütü 20 Temmuz 2014 yılından bugüne taleplerini Kadın 

Cinayetlerine Karşı Acil Önlem Grubu adı altında dile getirmişlerdir.
29

 Yakın 

zamanda tecavüze maruz kalarak öldürülmüş olan Özgecan Aslan cinayetinin ardından 

Özgecan Aslan’ın ve tüm kadınların hesabını sormak için 14 Şubat 2015 tarihinde 

kadınlar Kadıköy’de bir araya gelmiştir. Bu buluşma Özgecan’ın ve kadınların faili 

“erkek-yargı-devlet’ten hesap soracağız” söylemleri doğrultusunda gerçekleşmiştir ve 

bu eylemde TBMM kadın cinayetleri konusunda olağan üstü toplanmaya çağrılmıştır. 

Yakın zamanda bir diğer eylemsel çağrı ise kendisine tecavüz eden kişiyi öldürdüğü için 

müebbet cezası istenen Nevin Yıldırım için adalet başlığı altında gerçekleşmiştir. Bu 

eylem için çağrıda bulunmuşlardır. “Erkek adalet değil, gerçek adalet” söylemiyle 

hareket eden kadınlar 29 Mart 2015 tarihinde eylem düzenlemişlerdir.
30

 

                                                           
27

 http://bianet.org/bianet/kadin/168647-kadinlar-eylul-de-uc-tacizciyi-yaraladi (Erişim Tarihi: 

27.10.2015) 
28

 http://www.kadinininsanhaklari.org/biz-kimiz/uyesi-oldugumuz-platformlar/ (Erişim Tarihi: 

17.02.2015) 
29

 http://www.ucansupurge.org/TR,2427/kadina-yonelik-siddet-kadin-orgutlerinin-bilgi-ve-deney-.html 

(Erişim Tarihi: 17.02.2015) 
30

 https://www.facebook.com/cinayetlerekarsiacilonlem/timeline (Erişim Tarihi: 17.08.2015) 

http://bianet.org/bianet/kadin/168647-kadinlar-eylul-de-uc-tacizciyi-yaraladi
http://www.kadinininsanhaklari.org/biz-kimiz/uyesi-oldugumuz-platformlar/
http://www.ucansupurge.org/TR,2427/kadina-yonelik-siddet-kadin-orgutlerinin-bilgi-ve-deney-.html
https://www.facebook.com/cinayetlerekarsiacilonlem/timeline


73 
 

 Kadına yönelik aile içi şiddetle uzun yıllardır mücadele eden sivil toplum 

kuruluşları ve onların gönüllüleri müdahale ve önleyici hizmetleri uzun yıllardır 

sunmaktadır. Ancak son dönemde kadın cinayetlerinde yaşanan artışlar sırf bu amaçla 

kurulmuş örgütlenmeleri ortaya çıkarmıştır. Kadın Cinayetlerini Durduracağız 

Platformu bu örgütlenmelerden bir diğerini oluşturmaktadır. Platform 2009 yılında 

sevgilisi tarafından öldürülen Münevver Karabulut cinayetinin kadınların yaşam hakkını 

savunmak amacıyla kurulmuştur.  

      Kadın cinayetlerini durdurmak, kadınların şiddetten korunmasını sağlamak ve 

başta yaşam hakkı olmak üzere kadın haklarının ihlalini önlemek için mücadele 

çalışmaları yürütmektedirler. Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu Derneği 

olarak tüzel bir kişiliğe sahip olan kuruluşun kurucularını; öldürülen kadınların aileleri, 

çeşitli sivil toplum kuruluşlarından, siyasi partiler, meslek örgütlerinden, barolardan, 

sendikalardan, derneklerden gelen kadınlar ve bağımsız kadınlar oluşturmaktadır. 

Ayrıca platforma katılan kadınlarında oldukça geniş bir yelpazede çeşitliliğe sahip 

olduğu bilgisine ulaşılmaktadır. Çünkü farklı illerden, farklı yaşlarda, farklı eğitim 

seviyesinde, farklı mesleklerde ve farklı birçok özelliğe sahip kadın bir araya gelerek 

ortak bir söz söylemeye çalışmaktadır. Bu doğrultuda içerisinde feminist kadınlar 

olmasına rağmen feminist bir örgütlenme olarak tanımlanmamaktadır. Kadın 

cinayetlerini kadın sorunu olarak görmeyip toplumsal bir sorun olarak gördükleri için 

farklı illerde temsilciliklere sahip olduklarını ve tüm topluma açık olduklarını 

belirtmektedirler. Platform olarak kadın cinayetleriyle mücadelede son dönemde çok 

çeşitli adımlar atılmaktadır. Eylemsel mücadele, öldürülen kadınların davaları, 

öldürülme riski altındaki kadınların sorunlarını gündeme getirme, yasaları harekete 

geçirme, hükümete yönelik açıklamalar yapma, kadın cinayetlerinin sayısal verilerini 

tutma gibi çeşitli adımlar atılarak mücadele edilmektedir. Örneğin “şüpheli ölüm” 

davalarında “intihar” olarak kapanan bazı ölümlü durumların üzerine giderek gerçeğin 

ortaya çıkarılmasını sağlamışlardır. Kadın cinayeti davalarına platform avukat ve 

temsilcileriyle beraber giderek ailelerin yanında olmuşlardır. Bu sayede indirimler 

zorlaştırılmış, caydırıcı cezalar önlenmiştir. 2012 yılında yayınlanan “Ailenin 

Korunmasına ve Kadına Karşı Şiddetin Önlenmesine Dair 6284 Sayılı Kanun”un 

yapımında aktif yer almışlardır. Ayrıca bu nokta da TCK içerisine kadın cinayetleri 



74 
 

kavramının girmesi ve ağırlaştırılmış müebbet hapis cezasıyla cezalandırılan kişilere 

yönelik indirimlerin kaldırılması için çalışmalar yürütülmektedir. 
31

  

2.2.2. İslamcı Kadın Hareketinin Ortaya Çıkış Süreci ve Türkiye’deki Gelişim 

Seyri 

Dünyada ve Türkiye’de İslamcı kadın hareketinin ortaya çıkış süreci, ikinci 

dalga feminist hareketin gelişim çizgisiyle paralellik taşımaktadır. Özellikle 1980 

sonrası dönemde “postmodernist” ve “çokkültürlülük” teorilerinin fark vurgusunu ön 

plana alarak gelişim göstermesi feminist teoriyi daha fazla özgülleştirmiş ve kadınlar 

arasındaki ırk, sınıf, etnik, cinsellik gibi farklara daha fazla dikkat çekilmesine neden 

olmuştur (Donovan, 1997: 351). C.Owens, N. Fraser, R. Tong ve L.J. Nicholson gibi 

postmodern feministler tarafından liberalizmin rasyonel aklı temsil ettiği düşünülerek 

modern toplumun Batı merkezli yaklaşımına karşı çıkılmıştır. Feminist hareket 

içerisinde eksik olan yönün “kimlik” olduğu öne sürülmüş ve cinsiyetler arasındaki 

eşitsizlik durumları toplumsal cinsiyet kavramı doğrultusunda gündeme getirilmiştir 

(Sallan Gül, 2003: 136). Çünkü toplumsal cinsiyet, sosyo-kültürel bir süreci ifade 

etmektedir. Bu yüzden toplumsal cinsiyetin farklı tarihsel, kültürel, coğrafi bağlamlarda 

kurulmuş olması, kadınlar arasındaki ırk, dil, din, sınıf, etnik ve bölgesel farklılıkların 

ortaya koyulmasını sağlamaktadır (Altuntaş, 2012: 20). Kandiyoti’ye göre sınıf, ırk, 

etnik ayrımlar, din, cinsiyet ve cinsel yönelim farklarına dayalı farklı tahakküm 

sistemlerinin iç içe geçmişliğini ifade eden “kesişimsellik (intersectionality)” kavramı 

çok daha fazla açıklayıcı olduğu için sürecin tanımlanmasında kullanılmaktadır 

(Kandiyoti, 2007: 36). 

Farklılıkların temel alındığı bu süreç 1980 sonrası dönemde feminist hareket 

içerisinde kadınlar arasındaki farklılıkların ön plana çıkmasını sağlamıştır. Siyahi, 

Afrikalı, Latin ve yerli Amerikalılar, Asyalı ve Müslüman kadınlar farklı kültürlerde 

maruz kaldıkları sorunların feminizm içerisinde dışlandığını öne sürmüşlerdir. Bu 

doğrultuda kendi kimlikleri doğrultusunda bir araya gelerek maruz kaldıkları sorunları 

tartışmaya açmışlar ve çözümler üretmeye çalışmışlardır. Özellikle bu dönemdeki 

tartışmalar birinci ve üçüncü dünya ülkeleri temelinde ön plana çıkmıştır. Çünkü birinci 

dünya ülkeleri kadının özgürleşmesini feminist tartışmalar üstüne oturturken üçüncü 

                                                           
31

 http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/hakkimizda (Erişim Tarihi:25.04.2015) 

http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/hakkimizda


75 
 

dünya ülkeleri feminist tartışmalar içerisinde farklı kültürlerdeki kadınların sorunlarına 

yer verilmediği görüşü üzerine şekillenmiştir (Altuntaş, 2012: 13-14). Dolayısıyla farklı 

kimlikler altında kadınlık sorunlarının dile getirilmeye başlanması kadın kimliğinin yeni 

biçimlenişini beraberinde getirmiştir. Farklı kimlikler etrafında bir araya gelen kadınlar 

aşılması gereken engellerin farkında ve öteki kadınlar olarak varlıklarını sürdürmek ve 

kendi özgül sorunlarına çözüm üretmek için bir araya gelmişlerdir. Çünkü kadınlar 

kendi özgül sorunlarını halletmeden feminist tartışmalarda öne sürüldüğü üzere 

özgürlüklerini elde edebileceklerini düşünmemektedirler. Bu yüzden Sancar’ın da 

belirttiği üzere bu dönemde kadınların özgürleşmesi yerine kadınların güçlendirilmesi 

gibi bir dil ortaya çıkmıştır. “Kadınların güçlendirilmesi (empowerment)” ve 

“kadınların insan hakları”nın (womans human right) korunması gibi kavramlar 

gündeme gelmiştir (Sancar, 2011: 65).  

Kadınlar kendilerini ait hissettikleri gruplar etrafında örgütlenerek kendi özgül 

sorunlarına çözüm üretmeye başlamışlardır. Bu yüzden 1980 sonrası dönemde farklı 

ideolojilere sahip kimlikler, yaşam tarzları ve cemaatleşmeler ortaya çıkmıştır 

(İlyasoğlu ve Akgökçe, 2000: 16). Altuntaş’a göre kadınların farklı kültürel ve diğer 

farklılıkları temelinde bir araya gelmesi kadın hareketi açısından olumsuz olmamıştır. 

Mikro düzeydeki ataerkilliklerin ortaya çıkmasını ve bunlarla mücadele edilmesini 

sağlamıştır (Altuntaş, 2012: 8). 

Dini bir kimlik altında bir araya gelen İslamcı/Müslüman kadınlar, özgül 

sorunlarını dile getiren ve tartışmaya açan bir grup olarak bu dönemde ortaya çıkmıştır. 

Kandiyoti’ye göre bu süreçte bir yandan İslam’ın temelde ataerkil ve kadın hakları 

karşıtı olduğu yönünde bir yaklaşım hakimken diğer yanda İslam’ın temelde eşitlikçi 

olduğu ancak ataerkil çıkarların ya da sömürgeci güçlerin etkisiyle değişik biçimlerde 

yansıtıldığı yönünde bir yaklaşım hakim olmuştur (Kandiyoti, 1997: 92). Çünkü 

toplumsal cinsiyet ilişkileri ve ideolojileri üzerinde Müslüman ülkelerde yapılan 

çözümlemeler İslam’ın rolü üzerinde durmaktadır. İslam’ın kadın özgürlüğüne ne kadar 

imkan tanıdığını tartışmaya açmaktadır. Dolayısıyla İslamcı feminizm ya da Müslüman 

feminizm olarak ifade edilen kavramda Müslüman toplumlarda, kadınların konumu 

üzerine geliştirilen tartışmalar doğrultusunda ortaya çıkmıştır (Aksu, 2010: 57). 

Özellikle Türkiye, Mısır ve İran gibi ülkelerde başlayan süreç farklı Müslüman 



76 
 

topluluklardaki kadınların ortak sorunları ve farklılaşan sorunları çerçevesinde 

Müslüman kadın kimliği altında bir araya gelmesine neden olmuştur (Güç, 2008: 651-

653). Yılmaz’a göre İslamcı kadınlar, bu dönemde küreselleşmenin kimlik siyasetinin 

uyumlu paydaşları olarak işlevsel bir nitelik kazanmıştır (Yılmaz, 2015: 58). 

Güç’e göre  “İslamcı Feminizm” kavramı 1990’lı yıllarda kullanılmaya başlayan 

ve entelektüel Müslüman kadınların birey olma çabalarının düşünce hayatındaki 

yansımalarını ifade etmektedir (Güç, 2008: 654). Tohidi’ye göre reform yönelimli bir 

dini feminizm olarak farklı toplumlardaki Müslüman kadınlar tarafından büyütülmüştür. 

Bu kadınlar İslami perspektiften kopmadan, İslam’ı, kendi etnik, kültürel ya da ulusal 

kimliklerinin bir parçası olarak ele almışlardır. Paidar, Smith, Mernissi, Hoodfar, 

Hassan, Wadud, Moghissi, Cooke, Fernea, Barlas, Afshar bu isimler arasında 

gösterilebilmektedir (Tohidi, 2004: 280).  

İslamcı feministler, Müslüman toplumlarda kadının konumu üzerine bir takım 

araştırmalar yapmışlardır. Bu araştırmalar sonucunda da ataerkil değerlerin var olan 

geleneksel yaklaşımlar ve toplumsal adetler üzerinde etkin olduğu sonucuna 

ulaşmışlardır. Hatta bu durumun İslam dini içerisinde var olan kadın haklarının 

kullanılmasına engel olduğunu öne sürmüşlerdir. Bu yüzden din ve gelenek içinde 

hapsolan kadının durumuna ataerkillik temelinde eleştirel bir yaklaşım geliştirmişlerdir 

(Gürhan, 2011: 116). Bu noktada Müslüman kadınlar İslami kaynakları kadından yana 

bir bakış açısıyla okumaya başlamışlardır. Kur’an’ı yeniden okuyarak aile ve toplum 

alanlarında kadın erkek eşitliğini yaymaya çalışmışlardır  (Güç, 2008: 651-659). İslamcı 

kadınların dini referansları temel alarak verdikleri mücadele Tohidi’ye göre de 

kadınların kendi inançlarından ve kimliklerinden kaçmadan gösterdikleri bir mücadele 

hareketidir. Dini baskıcı ve ataerkil bir kurum olarak gösterip din karşıtı bir bakış 

geliştiren kadın eylemcilerden farklı bir yaklaşım göstermişlerdir. Hatta bu süreçte diğer 

kadınlar gibi eşitlikçi ve modern yaşam içerisinde özellikle aile yapısı ve toplumsal 

cinsiyet ilişkileri üzerine feminist değerlendirmelerde bulunmuşlardır (Tohidi, 2004: 

283). Ancak Kandiyoti’ye göre Müslüman toplumlardaki örtünme, kadınların eve 

kapatılması, çok karılılık ve erkeklerin kolay boşanabilmesi gibi uygulamaların 

dayanıklılığını ve yaygınlığını göz ardı etmek zordur. Çünkü bu durumlar İslamiyet’ten 



77 
 

önce var olsa da, toplumdan topluma farklılık gösterse de mevcudiyetlerini İlahi 

kaynaklardan temel almaktadırlar (Kandiyoti, 1997: 93).  

Türkiye’de ise İslamcı kimlik etrafında kadınların bir araya gelmesi kendi 

kadınlık konumlarını sorgulamaya başlaması siyasal gelişimlere paralel olarak ortaya 

çıkmış ve gelişim göstermiştir. Çünkü 1990’lı yıllarda Türkiye gibi birçok Ortadoğu, 

Latin Amerika ve Güney Afrika ülkesinde yeni liberal piyasacı politikalar ve ABD’nin 

yeni egemenlik politikası olarak pekiştirmeye çalıştığı muhafazakar eğilimli erkek 

egemenliği hakim olmaya başlamıştır. Dolayısıyla Türkiye’de de 1980’li yıllarla birlikte 

Kemalist modernleşmenin krize girmesi ve siyasal İslam’ın yükselişe geçmesi gelişen 

İslamcı kadın hareketiyle ilişkilendirilebilmektedir (Sancar, 2011: 72).  

İslamcı hareketin yükselişe geçmesi İslamcı erkeklerin yükselişi anlamına 

gelmektedir (Çakır, 2000: 15). Bu yüzden İslamcı erkeklerin yükselişe geçtiği süreçte 

kadınlar, modernleşme projesinde olduğu gibi erkekler tarafından tanımlanan roller 

içerisinde yer almak durumunda kalmışlardır. Örneğin siyasal anlamda 

muhafazakarlığın hakim olmasıyla beraber kadının örtünmesi, kadın erkek ilişkilerinin 

nasıl olması gerektiği gibi konular hem kamusal alanda hem de özel alanda önemli bir 

konu haline dönüşmüştür. Bu süreçte kadınlardan edebin korunması istenmiş, kadın-

erkek ilişkilerinde İslam’a uygunluğa dikkat edilmesi önerilmiştir. Özellikle kadınların 

edebinin korunması ve kadın-erkek ilişkilerinin İslam’a uygunluğu gibi birçok konunun 

siyasi alanda konuşulmaya başlanması kadınları hareketlendiren etkenler arasında yer 

almıştır. Dolayısıyla bu durumu fark eden ve hareketlenmeye başlayan İslamcı kadınlar 

kadınların örtünmesiyle, ev içine kapatılmasını, aile içi rollere hapsolmasını onaylayan 

geleneksel İslam anlayışına eleştirel bir bakış açısı geliştirmişlerdir (Göle, 2000: 28-31; 

Haspolat, 2006-2007).  

1960’lı yılların ikinci yarısından itibaren yazıları aracılığıyla kamusal alanda yer 

almaya çalışan kadınlar ilk kez 1980’li yılların sonuna doğru İslam ve feminizmin yan 

yana kullanılmasını sağlayacak hareketlenmelerde bulunmuşlardır. İslamcı kadınlar, 

1987 yılında Zaman gazetesinin “İnsanlar ve Hayat” sayfasından İslamcı aydın Ali 

Bulaç’a karşı çıkarak gündeme gelmişlerdir. Feministleri müdafaa ederek Ali Bulaç’la 

tartışmaya girmeleri İslamcı ve laik kesimde dikkat çekmelerine neden olmuştur. Bu 

doğrultu da ilk kez Nokta dergisinde “türbanlı feministler” ifadesi kullanılmıştır. Ayrıca 



78 
 

bu dönemde başörtüsü sorununu Türkiye’nin gündemine taşıyarak öncelikle 

üniversiteye gidebilme, kamusal alanda yer alabilme mücadelesiyle de gündeme sık sık 

gelmişlerdir (Acar, 1995; Merçil, 2007; Haspolat, 2006-2007).  

Cihan Aktaş, Hidayet Şefkatli Tuksal, Sibel Eraslan, Nazife Şişman, Yıldız 

Ramazanoğlu, Mualla Gülnaz gibi isimler Türkiye’de İslamcı kadın hareketinin  

gelişmesinde etkili olan isimler olarak gösterilmektedir. İslamcı hareket içerisinde yer 

alan kadınlar, İslamcı kadın kimliğinin gelişmesine ve kadınların toplumsal alandaki 

konumlarının iyileştirilmesi sürecine İslami perspektiften yaklaşarak moderniteye ve 

siyasal İslam içinde yer alan erkek egemen iktidara karşı eleştirel bir tavır 

sergilemişlerdir. Müslüman toplumlarda kadının ezilişi, erkeklerin önyargılı ifadeleri ve 

eylemleriyle ilişkilendirilmiştir (Arat, 1995; Kandiyoti, 1997). 

Başörtüsü sorunu İslamcı kadınların hak temelli örgütlenmelerinin ilk ayağını 

oluşturmaktadır. Çünkü İslamcı kadınlara göre kamusal alanda var olabilmelerinin 

önünde ilk temel engel başörtüsü yasakları olmuştur. Bu yüzden örtünün karanlığa 

çağıran bir gösterge olmadığını aydınlığı işaret eden bir simge olduğunu düşünerek 

başörtüsüyle kamusal alanda yer alabilmenin yollarını aramışlardır. Türbana yeni kadın 

imgesi dahilinde yer vermeyen modernizmi eleştirerek türbanın aşağı sınıftan ya da 

kırsal kökenli, evine hapsedilmiş, gölge kadın değil, özgüvenli, eğitimli, kentlileşmiş, 

kamusal alana katılan, gerektiğinde eyleme geçen yeni Müslüman kadını tanımladığını 

ifade etmişlerdir (Abadan Unat, 1998: 333). İslamcı kadınlar arasında gösterilen Aktaş 

kamusal alana çıkma sürecini şu şekilde açıklamaktadır:  

“Müslüman toplumlarda İslam adına kadınların sokakla ya da evle 

ilişkisini, kapanma olgusu çerçevesinde  ele alan ve hayata kapanma 

olarak değerlendiren insanlar vardır. Kapanma ya da kapatılma bir 

yönlendirmeyi edilginleştirmeyi çağrıştırmaktadır. Bu yüzden 

başörtülü genç kızlar örtünmelerinin bir kapatılma, hayata kapanma 

anlamına gelmediğini ispatlama çabasına girmektedirler. 

Başörtüleriyle kamusal alanda birey olabilmenin mücadelesini 

vermektedirler”. (Aktaş, 2007: 37). 

Kadınların ilk etapta başörtüsü yasaklarına dayandırarak verdikleri kamusal alan 

mücadelesi hem klasik İslami öğretilere hem de modernleşmeci anlayışın öğretilerine 



79 
 

karşı geliştirilen eleştirel bakış açısının örneği olarak gösterilmektedir. Çünkü İslamcı 

kadınlar sosyal hayatta kadın ve erkek arasındaki eşitliğin sağlanması gerektiğine 

inanmaktadır (Berktay, 2003: 117). Yılmaz’a göre kadınların başörtüsünü gündeme 

getirerek kamusal alanda var olma mücadelesi vermesi kadın eliyle kadınlara konulan 

sınırları aşmaya çalışmanın bir göstergesidir (Yılmaz, 2015: 191). Ancak Arat’a göre 

kadınlar denetlenmesi gereken varlıklar olarak ya da korunmaya muhtaç bireyler olarak 

ele alındığında dahi erkeklere verilen haklardan yoksun kalmaktadır. Çünkü en ılımlı 

İslamcı yaklaşım içerisinde dahi kadın erkek hakları eşitlikten öte tamamlayıcılık olarak 

gösterilmektedir (Arat, 1995: 94). 

Başörtüsüyle kamusal alanda yer alma mücadelesi İslamcı çizgi içerisinde 

kadınların hak talep etmelerinde önemli bir noktayı oluşturmaktadır. Çünkü İslamcı 

hareket içerisinde kamusal alan ve özel alan arasındaki ayrım beden algısıyla 

farklılaşmaktadır. Dolayısıyla başörtüsü temelinde kadınların kamusal alanda yer 

almaya çalışması bu ayrımın sınırlarını daraltmıştır. Yılmaz’a göre kadınlar bu durumda 

kendi bedenlerini başörtüsüyle işaretleyerek hem mahremi her yere taşımaya başlamış 

hem de kamusal alandaki namahrem yerleri kendilerine açmaya çalışmıştır. Türban 

sayesinde kadının cinselliği ile değil kişiliği ile kendini var edebileceği gösterilmeye 

çalışılmıştır. Kamusal/özel ayrımı ya da iç/dış ayrımı farklı düzlemlerde ele alınmaya 

başlamıştır. Dolayısıyla Müslümanların yeni hayat tarzının ritmi, estetiği, dayanışması, 

direnişi bu yeni mekansal, zamansal düzlemde belirlenmiş ve tercümeye tabi 

tutulmuştur. Kadınların evlerde başlayan kamusallaşma deneyimleri, mahallelerden, 

sitelere, oradan camilere ve dernek-vakıflara kadar çeşitli biçimlerde sürdürülmüştür 

(Haspolat, 2006-2007; Yılmaz, 2015).  

1980’lerde daha çok modernizm, kapitalizm ve Kemalizm doğrultusunda 

sorgulamalar gerçekleşirken 1990’lı yıllarla birlikte çeşitli platformlar etrafından bir 

araya gelen kadınlar kendilerine ait bir ses oluşturmaya çalışmışlardır. Ulusal ve 

uluslararası konferanslara katılarak kadın kimliği etrafında bir araya gelmeye 

başlamışlardır. Eşitlikten öte “farklılık”, “ötekilik” ve “kadınsılık” vurgusuyla hareket 

etmişlerdir. Çünkü İslamcı kadınlar hem kadınsı doğalarından kaynaklanan farklı 

kimliklerinin hem de eşit haklarının tanınmasını talep etmektedir. Fıtrat anlayışına 

dayalı olarak kadın erkek arasında adalet talep etmektedirler (Acar, 1995; Çayır, 2000). 



80 
 

Bu doğrultuda İslamcı kadınların özellikle 1990’larla birlikte başlattığı mücadele bir 

hareket olarak ele alındığında yeni toplumsal hareketler kapsamında 

değerlendirilebilmektedir. Çünkü Batı’da yeni sosyal hareketler, bastırılmış kategorileri 

gün yüzüne çıkartırken 1980’lerle birlikte İslamcı kadınların başlattığı mücadele İslamcı 

hareket içerisinde yer alan ve modernleşme sürecinde dışlanan “Müslüman aktörlerin” 

toplumsal alanda var olma uğraşını tanımlamaktadır (Çayır, 2000: 50).  

Müslüman kadınların toplumsal alanda görünürlük sağlamak için kamusal 

alanda var olabilmek için verdikleri türban mücadelesi 1990’lı yıllarla birlikte İslamcı 

kadınların modern meslek gruplarında yer almaları, birey olarak kamusal alanda yer 

almaya başlamalarıyla birlikte boyut değiştirmiştir. İslamcı kadınlar, kadının Türk 

toplumundaki ve İslamcı hareketlerdeki konumunu sorgulayıcı nitelikte bir hareketin 

başlamasını sağlamışlardır. Kadının ev içi ve dışı rollerini sorgulamaya açmışlar, 

kimliklerini sınırlı da olsa yeniden tanımlamaya çalışmışlardır (Göle, 1991, 2000).  

2.2.2.1.Geleneksel İslam Dini İçerisinde Cinsiyet İlişkilerinin Kurgulanma Biçimi  

 Toplumsal cinsiyet ilişkileri, kadınlara ve erkeklere toplumsal olarak yüklenen 

ve toplum tarafından beklenilen rol ve sorumlulukları içermektedir. Çeşitli kültürel 

değerlerle şekillenen cinsiyet ilişkileri eril yapının hakim olduğu topluluklarda 

hiyerarşik cinsiyet ilişkilerinin ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Toplumsal yaşam 

içerisinde din olgusu da bireysel ve kolektif anlamda insan yaşamı üzerinde etkili bir 

öğedir. Toplumsal alandaki ilişkiler ağını oluşturma ve yönlendirme etkisine sahiptir. 

Hiyerarşik cinsiyet ilişkilerinin hakim gücü olarak varlığını sürdüren erkekler tarafından 

çoğu zaman meşrulaştırıcı bir güç olarak kullanılmaktadır. Bu yüzden din faktörü 

kadınların toplumsal alandaki ikincil konumlarının sorgulanma sürecinde etkili bir 

faktör olarak yer almaktadır (Berktay, 2006: 63-64).   

Müslüman ülkelerde kadınların toplumsal alanda ikincil konumda yer almaları  

çoğu zaman İslam dininin öğretileri doğrultusunda sorgulanmaktadır. Çünkü geleneksel 

İslami öğretiler içerisinde kadın ve erkeğin konumlandırılışı farklılık göstermektedir. 

Bu farklılık cinsiyetler arasında hiyerarşik ilişkileri yaratacak rol ve sorumlulukların 

oluşmasına neden olmaktadır. İlkkaracan’a göre cinsler arasındaki hiyerarşik ilişkiler 



81 
 

kadınların ve erkeklerin biyolojik, psikolojik ve sosyal-cinsel farklılıklarına 

dayandırılmaktadır (İlkkaracan, 2011: 18). . 

Geleneksel İslami öğretiler içerisinde cinslerin eril ve dişil olarak farklı 

özelliklerle tanımlandığı sistemde sadece ontolojik manada cinslerin birbirine eşit 

olduğuna inanılmaktadır. Bu eşitlik fiziki manada bir eşitliktir. Örneğin kadın ve erkek; 

iki kol, iki ayak, kalp, göz gibi organlara sahip olmaları noktasında eşittirler. Ancak 

cinsel organların farklılığı, fiziki sertlik ve dayanıklılığın farklılığı gibi noktalarda 

eşitlikleri söz konusu değildir. Bu yüzden kadın ve erkeğin doğalarındaki farklılık onları 

birbirinden ayırmaktadır. Dolayısıyla eşitlik durumu Kur-an’da Allah’ın insanları 

yargılama sürecinde kullanılan ahlaki bir ölçü olarak yer almaktadır (Güler, 1991: 310-

311). İçinde yaşanılan dünyada kadınların ve erkeklerin tam manasıyla eşit olması 

mümkün değildir. Dolayısıyla kadın ve erkeğin bu dünyada birbirlerini tamamlamaları 

esas alınmaktadır. Kadınlara bu dünyada erkeklere dost ve yardımcı olunan bir konum 

sunulmuştur (Merçil, 2007: 114).  

Geleneksel İslami öğretiler içerisinde cinslere yüklenen rol ve sorumlulukların 

mutlak bir eşitlik sağlamaktan uzak olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü İslami 

öğretiler içerisinde eşitlikten daha çok hak ve adalet kavramları öne çıkmaktadır. 

Haklıya hakkının verilmesi amaçlanmaktadır. Dolayısıyla kadın ve erkeklere 

antropolojik farklılıklarından dolayı farklı hak ve ödevler yüklendiği görülmektedir. 

Bunlar erkeğin karısına ve topluma karşı hak ve ödevleri, kadının kocasına ve topluma 

karşı hak ve ödevleri olarak ayrılmıştır (Güler, 1991: 311). Toplumsal alanda cinslere 

yüklenen rol ve sorumlulukların İslam dini içerisindeki şekillenişinin bir örneğini 

sunmaktadır. Bu hak ve sorumluluklar incelendiğinde kadının davranışlarını belirleme 

hakkının çoğu zaman erkeğe bırakıldığını görmek mümkündür.  

İslam hukukçularına göre erkeklerin ve kadınların eşlerine karşı ödevleri ve 

onlar üzerinde bir takım hakları vardır. Erkeklerin kadınlar üzerinde iyi muamele, eşit 

muamele, zifafı gerçekleştirme, birlikte oturma gibi görevleri; kadının evden çıkışını 

kontrol etme, kadının eve ziyaretçi kabulünü yasaklama, kadını birlikte seyahat götürme 

gibi birtakım hakları vardır. Kadınların erkekler üzerinde ise kocaya itaat, birlikte 

oturma, cinsel münasebette bulunma, kocaya sadakat, evin ve eşin mallarını koruma 

gibi görevleri; kendine iyi muamele yapılmasını isteme, birden fazla evli ise gecelerin 



82 
 

eşit paylaşımını isteme, anne, baba ve yakın akraba ziyaretini gerçekleştirme talebi gibi 

hakları vardır (Güler, 1991: 317). 

İslami öğretiler içerisinde kadınların ve erkeklerin rol ve sorumluluklarının 

şekillenmesinde temelde iş bölümü etkili olmaktadır. İş bölümünün başladığı ilk kurum 

ise ailedir. İslam’da aileye çok büyük bir önem atfedilmiştir. Aile, İslam içerisinde yer 

alan önemli sosyal kurumlar arasında gösterilmektedir. Çünkü Kur’an’da yer alan 

mesajlarda aileye vurgu yapılmaktadır. Örneğin Kur’an’da insanlığın ilk ailesinin Hz. 

Adem ile Hz. Havva olduğu ve Allah’ın onları cennete koyduğu belirtilmiştir. 

Dolayısıyla aile insanlığın üremesinin temel kaynağı olarak görülmekte, insanın 

psikolojik ve biyolojik olarak rahatlaması için eş ile birlikte olması önerilmektedir. 

Çünkü insanoğlunun huzura ermesi kendisine bir eş bulmasına bağlanmaktadır. İnsanın 

aile hayatı kurduğunda yalnızlıktan kurtulacağına, hiçbir arkadaşlıkta olmayan sıcaklığı 

ve güvenliği ailede bulacağına inanılmaktadır. Dolayısıyla aile neslin çoğaldığı, manevi 

değerlerin aşılandığı, sevginin ve fedakarlığın modelleştiği bir kurumdur. Ayrıca aile 

kurumu içerisinde anne de baba da dokunulmazlığa sahip olsa da anneye ayrı bir önem 

atfedilmektedir. Anne çocuğuna dünyada eşi benzeri görülmeyen bir zahmete 

katlanması ve çile çekmesi nedeniyle yüceltilmektedir (Aydın, 1998: 26-27). Bu yüzden 

İslamiyet içerisinde kadının ve aile kurumunun korunması, gençlerin İslamiyet 

ilkelerine uygun yetiştirilmesi gibi konular ön planda yer almaktadır (Acar, 1995: 74). 

Ailenin devamlılığı açısından kadınlara yüklenen rol ve sorumluluklar kadını ev 

içi işlerle erkeği ise ev dışı işlerle sorumlu kılmıştır. İslami çerçevede ev işlerinin 

tamamen kadın tarafından yapıldığı bir ailede kadının bir de ev dışı işlerde çalışmak 

durumunda bırakılması kadına yapılmış bir zulüm olarak görülmektedir. Ancak çeşitli 

toplumsal gelişmelerle ve eşin paylaşımıyla kadının ev işleri hafifletilebiliyorsa dışarıda 

kendine uygun işlerde çalışması uygun görülmektedir (Güler, 1991: 314). Temelde 

kadının ev içi işlerinden sorumlu kişi olarak görülmesi ve erkeğin sadece yardımcı 

olarak nitelendirilmesi kadınların ikincil konumlarına yol açan cinsiyet eşitsizliğinin bir 

örneğini sunmaktadır. Ayrıca kadının dışarıdaki işlerde çalışmasının kadın işi olarak 

nitelendirilen işlerle sınırlandırılması toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin önemli bir 

göstergesini oluşturmaktadır. Çünkü eşitsiz rol dağılımıyla kadının ev içiyle 

sınırlandırılması beraberinde kadın üzerinde kurulan baskı ve denetimi arttırarak 



83 
 

toplumsal alanda ikincil bir konumda yaşamasına neden olan bir yapıyı ortaya 

çıkarmaktadır. Çünkü farklı rol ve sorumluluklar erkek egemenliğini kuvvetlendirici ve 

yeniden üretici nitelikte olmaktadır (Toker, 2008: 4).  

Geleneksel İslami öğretiler içerisinde kadının bedeni ve cinselliğine yönelik 

bakış açısı iş bölümünün şekillenmesinde belirleyicidir. Çünkü geleneksel İslami 

öğretiler içerisinde kadınlar etkin cinsel güç olarak görülmektedir. Bu yüzden kadınların 

erkekler üzerindeki cinsel iktidarının sınırlandırılması gerekmektedir. Kadının cinselliği 

gizlenmeli, cinsel gücü ortaya çıkartılmamalıdır. Bu görevde erkeklere düşmektedir. 

Erkeklere kadınları koruma ve kontrol altında tutma görev ve sorumluluğu verilmiştir. 

(Göz, 2008: 202-203).  

Kadın cinselliğinin bir tehdit unsuru olarak görülmesinin ardında kadın ve erkek 

cinselliğinin geleneksel İslami öğretiler içerisinde farklı olması yatmaktadır. Çünkü 

Kur’an’da kadının hem bu dünya da hem ahirette (cennette) erkeğe cinsel haz aracı 

olarak sunulduğu belirtilmektedir. Kadın erkeğe oranla cinsel açıdan daha cazip olarak 

görülmektedir. Bu yüzden cazibe olarak görülen yerlerini örtmesi istenmiştir. Aynı 

zamanda kadınların çekici yönleri dolayısıyla erkekleri işlerini yapmaktan 

alıkoymamaları istenmiştir. Kadının bu konumu içerisinde eşlik ve annelik görevleriyle 

yüceltilmesi onun konumunu kuvvetlendirici öğeler olarak gösterilmektedir (Güler, 

1991: 312-313).  

İslamcı Feminizm’in öncü isimlerinden olan Mernissi’ye göre kadınların tecrit 

edildiği ve baskı altında tutulduğu toplumlarda kadınların cinselliklerinin aktif olduğu 

yönünde bir anlayış hakimdir. Kadınların denetim ve baskı altında tutulmadığı 

toplumlarda ise kadın cinselliğinin pasif olduğu yönünde bir anlayış hakimdir (Mernissi, 

2003: 37). Bu yüzden İslamcı söylem ve pratik, cinsiyetler ve nesiller arasında 

hiyerarşik farklılıklar yaratarak onları özenle muhafaza etmeye çalışır. Dişil ve eril 

roller arasındaki en ufak bir belirsizlik örneğin kadınların fiziksel olarak erkeklere 

benzemesi günah olarak kabul edilir. Dolayısıyla örtünme dişiliğin, dişil iffetliliğin ve 

erdemin bir hali olarak ele alınmaktadır (Göle, 1991: 37).  

Cinsler arasındaki farklılığı doğal bir farklılık olarak ele alan, cinslere bedensel 

ve biyolojik olarak önemli değerler atfeden İslami yaklaşım doğrultusunda ortaya çıkan 



84 
 

toplumsal cinsiyet rol ve sorumlulukları erkek egemenliğini kuvvetlendirici kadın 

üzerindeki baskı ve gücü arttırıcı bir etkiye sahip olmaktadır. Bu baskı ve güç 

cinsiyetler toplumsal alanın farklı birçok noktasında eşitsizliğe ve devamında kadınların 

farklı türlerde şiddete maruz kalmasına neden olabilmektedir. İslamcı söylem içerisinde 

bu noktada farklı bakış açıları söz konusudur. İslami çerçevede bir yandan bu 

hakimiyetin kadına yönelik şiddete neden olmadığı yönünde görüşler hakimdir. Hatta 

Kur-an’ın kadına yönelik ayrımcılığı ortadan kaldıracak ilkelere sahip olduğu 

belirtilmektedir. Okuyan’a göre dişilikte erkeklik de Allah’ın bir lütfu olduğu için biri 

diğerine üstünlük ifade edemez. Bu yüzden cinsler hukuken birbirine üstün değil, aile 

ve sosyal hayatta birbirlerine eşittirler (Okuyan, 2007: 94-95). Diğer yanda İslam dini 

içerisinde kaynak olarak yer alan bazı referanslar erkek egemen yapının 

kuvvetlendirilmesinde, kadını erkeğe bağımlı kılmakta ve kadına yönelik şiddetin 

ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Örneğin Peygamberin “kadın kullarını dövmeyiniz” 

yönünde buyruğu olmasına karşın Kuran-ı Kerim de yer alan bir hadiste evliliğin 

gereklerini yapmamaları ya da cinsel haramlara düşmelerinden korkulduğu noktalarda 

kadınların yatakta yalnız bırakılabileceğine ve dövülebileceğine değinilmektedir (Çakır, 

2000: 24).   

2.2.2.2. İslamcı Kadın Hareketi İçerisinde Toplumsal Cinsiyet İlişkilerine Bakış 

Açısı 

1990’lı yıllar İslamcı kadınların toplumsal alanda özne olarak var olabilme 

mücadelelerini içermektedir. İslamcı kadınlar bu süreçte başörtüsü sorununu aşmaya 

çalışırken aynı zaman entelektüel gelişimleri sayesinde farklı sorgulama alanlarını da 

gündeme getirmeye çalışmışlardır. Çünkü İslamcı kadınlar genel anlamda İslam dininin 

kadınlara haklarını verdiğini ancak bunun ataerkil değerlerle yorumlanması sonucu 

kadınların haklarından mahrum kaldığını düşünmektedirler. Bu yüzden İslamcı kadınlar 

tarafından İslami kaynaklardan hareketle cemaat namazlarına katılım, kadının şahitliği, 

ev dışında çalışması, boşanma hakkı, yargıçlık ve devlet başkanlığı gibi görevlere gelme 

gibi farklı birçok nokta da sorgulama alanı haline dönüşmüştür (Merçil, 2007: 112-113). 

Bu bağlamda Göle’ye göre İslamcı kadınların başörtüsü, Müslüman kadının geleneksel 

örtüsü olan başörtüsünden farklılık göstermektedir. Başörtüsüyle kamusal alanda yer 



85 
 

edinen eğitimli alt ve orta sınıf kadınların gerçek İslam’ı bildiklerini iddia etmeleri 

kendilerini geleneksel, eğitimsiz kadınlardan ayırmalarına yol açmıştır (Göle, 1991: 16). 

İslamcı kadınlar kamusal alanda yer almak, İslami bir kimlik altında birey 

olabilmek için mücadele ederken geleneksel İslami öğretilerin bu süreçte önemli bir 

engel olarak var olduğunu fark etmişlerdir. Dolayısıyla ataerkil değerlerle yüklü 

olduğunu düşündükleri geleneksel İslami öğretileri yine İslami kaynaklar temelinde 

sorgulamaya açmışlardır. Bu doğrultuda cinsiyetler arasındaki eşitsizliği ataerkillik 

temelinde sorgulamaları 1980’li yıllarda gelişim gösteren feminist hareketle 

ilişkilendirilmelerine neden olmuştur. Ancak İslamcı kadınların sorgulama alanları ve 

sorgulama noktaları feminist yaklaşımdan farklılık göstermektedir. Çünkü İslamcı 

kadınlar geleneksel İslami öğretiler içerisinde cinslere yönelik ontolojik bakış açısını 

benimsedikleri için sorgulama biçimleri ve sorgulama alanları feministlerden farklıdır. 

Ancak Altuntaş’a göre bu süreçte İslamcı kadınlar farklı bakış açılarıyla yola çıkmış 

olsalar da belirli konularda feminizmin sorgulama alanlarını kendi çerçevelerinde ele 

alıp değerlendirmişlerdir (Altuntaş, 2012: 64-65).  

İslamcı kadınlar kadın bedeninin metalaştırılması, medyada sömürülmesi, kadına 

karşı uygulanan şiddet gibi konularda feministlerle yakınlaşırken, cinsel özgürlük, 

boşanma, doğum kontrolü ve kürtaj gibi konularda feminist söylemden 

uzaklaşmaktadırlar. Özellikle cinsel özgürlük gibi kadın bedeniyle ilişkili konular en 

temel ayrışma noktasını oluşturmaktadır. Çünkü İslami kurallara göre kadın vücudu da 

dünyadaki diğer varlıklar gibi Allah’a aittir. Bu yüzden kadınlar vücutlarının 

kendilerine ait olduğunu düşünerek dinin sınırları dışında cinsellik yaşayamazlar 

(Merçil, 2007: 111).  

Kadın bedenine yönelik farklı bakış açılarıyla yola çıkılsa da İslamcı kadınlar 

geleneksel İslami öğretilerin kadınların toplumsal alanda ikincil konumda yer 

almalarında etkili olduğunu kabullenerek sorgulama alanı haline dönüştürmektedirler. 

Sorgulamalarının kaynağını ise ataerkil toplumsal yapı ve değerler sistemi üzerine 

oturtmaktadırlar. Şişman’a göre İslamcı kadınlar “kadın-dostu” yaklaşımını kullanarak 

Kur’an’ı yeniden yorumlamayı, ataerkil bakış açısıyla üretilmiş ve kadınların haklarını 

yok sayan yaklaşımları ortadan kaldırmayı amaçlamaktadırlar (Şişman, 2005: 94). 

Çünkü İslam’ın insan onuru ve özgürlüğüyle şekillenen kadın anlayışının ataerkil 



86 
 

yorumlar nedeniyle dinle ters düşecek şekilde açıklanmaya çalışıldığı düşünülmektedir 

(Tuksal, 2001: 22; Gürhan 2011: 116). Ataerkilliğin İslami kültür içerisindeki varlığının 

kadınlar üzerinde olumsuz etkiler yarattığını savunan Aktaş, şu sözleriyle sürecin 

analizini yapmaktadır: 

“Hak ve özgürlüklerin kazanımı, zayıf olanın ve haksızlığa uğrayanın 

etkinliği kadar, toplumsal hayatın dönüşümüyle de ilgilidir çünkü. 

Yine de kadınları mağdur eden sorunların oluşumunda halihazırda 

erkeklerin bilincini ve kararlarını da aşan, birkaç bin yıllık bir arka 

planı olan “eril” bir algılama halinin din, gelenek, dil ve yasalardaki 

etkisi yadsınamaz. Ancak ataerkillik İslami kültürün asli ve değişmez 

bir özelliği değildir” (Aktaş, 2007: 138). 

İslamcı kadınlara göre cinsler arasındaki ilişkiler dayanışmacı, tamamlayıcı 

esaslar üstüne oturmalı ve hiyerarşik ilişkinin yaratılmaması esas alınmalıdır.  

Kadınların ve erkeklerin hasım olmak yerine “yardımlaşma, merhamet, 

alçakgönüllülük, takva ve özveri” gibi değerlerin hakim olduğu bir kadın erkek ilişkisi 

esas almaları gerektiği öne sürülmektedir. Çünkü kadın Allah’ın kuludur, erkeğin değil. 

Bu yüzden aile içinde kadın ve erkek arasındaki ilişki bir vesayet ilişkisi değil, 

dayanışmaya dayalı arkadaşça bir ilişki olmalıdır (Aktaş, 2007: 139-141). Bu bakış açısı 

doğrultusunda İslamcı kadınlar kamusal alana çıkmalarının önündeki erkek 

egemenliğini aile içerisindeki cinsiyetler arasındaki ilişkilerde sorgulamakla 

başlamışlardır. Kadınların ev kadınlığı ve çocuk bakımı gibi rollerle ev içiyle 

sınırlandırmasına eleştirel bir bakış açısı getirmişlerdir. Bu durumun İslam’dan çok 

geleneksel rollerle ilişkili olduğunu savunmuşlardır. Çünkü İslamcı kadınlara göre 

İslam, kadının kamusal alanda çalışmasına herhangi bir sınırlama getirmemektedir 

(Göle, 2000: 52). Dolayısıyla aile içerisinde başlatılan sorgulama İslam kültürü 

içerisinde yeniden üretilerek sürdürülen toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarının 

çatırdamasına hatta İslamcı kadınlar tarafından yeniden kurgulanmasına neden 

olmuştur.  

Erkek egemenliğini özel alanda sorgulamaya başlayan İslamcı kadınlar arasında 

yer alan Gülnaz’ın görüşleri şu şekildedir: 



87 
 

“Erkeklerin evlilik ilişkisinde eşlerini arkadaş olarak görmemelerini, 

hatta küçümseyip onlarla konuşmamalarını, kendilerine hizmet etmek 

zorunda olan, ev işleri ve çocukların yegane sorumluları ve cinsel 

ihtiyaçlarını karşılayan yaratıklar olarak görmelerini içimize 

sindiremiyorduk. İsyan ettiğimiz zamanlar hem kocalarımız, hem de 

aile çevrelerimiz tarafından “Allah’ın emri, dünyanın kanunu, dini 

gereklilik” gibi gerekçelerle karşılaşıyorduk. Bunu anlamaya 

çalıştığımızda toplumsal-geleneksel faktörleri görüyor ama Kuran’da 

doğrudan böyle bir şeyle karşılaşmıyorduk”(Çakır, 2000: 45). 

İslamcı kadın hareketi içerisinde yer alan Tuksal’da kültürel olarak üretilen 

toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarını kavramsal olarak dile getirmekte ve sebep 

olarak göstermektedir. Kadınların bilim ve siyaset gibi “erkek alanı” diye görülen 

alanlarda yer alamamalarını veya yok sayılmalarını kadınlarla erkeklere toplumsal 

olarak uygun görülen, öğretilen hatta bazen dayatılan cinsiyet rolleriyle 

ilişkilendirmektedir (Tuksal, 2010: 13).  

Geleneksel İslami öğretiler içerisinde kadınların kamusal alana çıkmalarının 

önündeki önemli engellerden biri de kadının fitne kaynağı olarak görülmesi ve 

dolayısıyla erkekler tarafından korunup kollanması gerektiği anlayışıdır. Özellikle 

cinsellik noktasında erkek egemen toplumlarda kadın ve erkek davranışları farklılaşmış 

ve verilen tepkiler değişiklik göstermiştir. İslamcı kadınlar bu doğrultu da kadınların 

fitne kaynağı olmadığını kamusal alanda erkekler gibi yer alabileceklerini göstermeye 

çalışmışlardır. Tuksal’a göre eskiden evden çıkmasının, erkeklerle konuşmasının günah 

olduğunu düşünen kadınlar artık sadece anne ve eş olarak değil işi ve çevresiyle de var 

olmak istemektedirler (Çakır, 2000: 37).   

 Görülmektedir ki İslamcı kadınlar kadınların kamusal alana çıkmalarının önünde 

engel teşkil eden sorun alanlarını sorgulamaya açarken aynı zamanda kadınların özel 

alan içerisinde ikincil konumda yaşamalarına neden olan erkek egemenliğini de 

gündeme getirmişlerdir. Ancak bu sorgulamalar genellikle kadınların İslam’da sahip 

oldukları haklar temelinde yapılmıştır. İslam’ın kadına ve kadın haklarına verdiği değer 

temel alınarak hareket edilmiştir. Toplumsal cinsiyet rol ve sorumlulukları kadınların ev 

ve mahalle dışında da kamusal alanda yer alabilmeleri noktasında olmuştur. Yakın 

dönemde kadına yönelik aile içi şiddette bu çerçevede değerlendirilmeye başlanmıştır. 



88 
 

Kadına yönelik şiddet sorunu toplumsal bir sorun olarak biyolojik erkek temelinde 

sorgulanmıştır. İslami değerler çerçevesinde İslamiyet’in kadına verdiği değer ortaya 

çıkarılmaya çalışılmıştır. İnsan olarak kadına zarar vermenin suç olmasına değinilmiştir. 

Tuksal’a göre şiddet, başka yol bilmeyen, başka savunma mekanizmaları 

çalıştıramayan, bunun eğitimini almamış insanların kullandığı bir dildir. Eğitim ve 

terapiyle halledilebilecek bir sorundur (Tuksal, 2000). Ramazanoğlu’na göre de kadına 

yönelik şiddet gibi sorun alanlarının kadın ve erkek arasında çatışma yaratarak değil, 

“hak” ve “adalet” duygusu gelişmiş kadın ve erkeklerle birlikte adalet-zulüm eksenin de 

ele almanın gerekliliğini öne sürmektedir.
32

  Çünkü İslamcı yaklaşım doğrultusunda 

kadınların ve erkeklerin fıtratlarından dolayı farklı özelliklere sahip olduklarına 

inanılmaktadır. Bu farklılık doğrultusunda kadınların erkeklerden daha zayıf olması 

nedeniyle daha fazla korunmaya muhtaç olduğuna ancak bu sayede adaletin 

sağlanabileceğine inanılmaktadır.   

2.2.2.3. İslamcı Kadın Hareketinin Örgütlenme Deneyimleri 

 Türkiye’de İslamcı hareketin kendi içinde farklılık gösteren biçimleri olduğu 

gibi İslamcı kadınlarında toplumsal cinsiyete bakış açıları farklılaşabilmekte dolayısıyla 

farklı ilgi alanları etrafında örgütlenebilmektedirler. Hatta örgütlenmeler içerisinde bile 

bireysel olarak farklı görüşlere sahip olunabilmektedir. 1990’lı yıllarda başlayan 

örgütlenme süreci devletten ve cemaatlerden bağımsız bir şekilde gerçekleşmiştir. İlk 

örgütlenme biçimleri daha çok resmi olmayan, kamu tüzel kişiliğine sahip olmayan 

platformlar ve gruplaşmalar şeklinde ortaya çıkarken ilerleyen yıllarda daha fazla kişiye 

ulaşmak ve kaynak ulaşımını kolaylaştırmak amacıyla formel bir örgütlenme biçimi 

olarak dernekleşme şeklinde gelişim göstermiştir (Aslan Akman, 2008: 72-77).  

İslamcı kadınların dernekleşme süreçlerinin gelişiminde büyük çoğunluğunu 

yardımlaşma/dayanışma amaçlı kuruluşların oluşturduğunu, hak temelli kuruluşların 

daha zayıf bırakıldığını söylemek mümkündür.  Esim ve Cindoğlu (1999)’nun 1990’lı 

yıllardaki kadın örgütleri üzerine yaptığı sınıflandırma içerisinde İslamcı kadın 

kuruluşları için söyledikleri de yardımlaşma ağının kuvvetli olduğunu gösterecek 

niteliktedir. İslamcı kadın kuruluşlarının pratik stratejileri benimsediği, sosyal 

yardımlaşmayı temel aldığı, laiklik tarafını benimsemediği, şehrin yoksul ailelerini 

                                                           
32

 http://www.koxuz.org/koxuz/node/3438 (Erişim Tarihi: 10.07.2015) 

http://www.koxuz.org/koxuz/node/3438


89 
 

hedef aldığı, gıda yardımı, mesleki kurslar, seminerler düzenledikleri belirtilmektedir 

(Esim ve Cindoğlu, 1999: 184).  

Yardımlaşma temelinde bir araya gelinen kuruluşların ardında hem daha kolay 

sonuç alınabilmesi hem mücadele gerektirmemesi hem de toplum içerisinde yardım 

faaliyetlerinde bulunan kadınların yüceltilmesi yatmaktadır. Çünkü geleneksel İslami 

değerleri zedelemediği için bir tehdit unsuru taşımamaktadır. Bu durum Yılmaz’a göre 

patriarkal iktidar ilişkileri içerisinde kamusal alanın “dişil” ve “erkeksi” alanlar olarak 

yeniden örgütlenmesine, cinsiyetçi kamusal alanın kadın eliyle yeniden oluşturulmasına 

neden olmaktadır. Bu durumda erkek egemenliği kadınların faaliyetleriyle yeniden 

üretilerek sürdürülmektedir (Yılmaz, 2015: 235-236).  

İslamcı kadınların kamusal alanda yer almak adına toplumsal cinsiyet 

sorgulamaları hak temelli örgütlenmelerinin gelişimine dayanmaktadır. Hak temelli 

örgütlenme süreçleri ise kadınların başörtüsü yasaklarına karşı verdikleri mücadeleyle 

başlamıştır. 1980’li yıllarda üniversitede türbana yönelik yasaklara karşı büyük 

şehirlerdeki örtülü kız öğrencilerin başörtüsüne özgürlük için başlattıkları mücadele bir 

türban hareketine dönüşmüştür. Kadınların türban hareketi olarak başörtüsü özgürlüğü 

için yürüttükleri mücadele dönemin İslamcı partileri aracılığıyla erkek egemenliği 

içerisinde bir nesne halinde dönüşse de kadınların başörtüsü hakkı için verdikleri 

mücadele ilerleyen dönemde kadınların kamusal alan içerisinde farklı hak arayışlarına, 

birey olma mücadelelerine zemin oluşturmuştur.  Kadınlar kamusal alanda İslamın 

geleneksel rollerine tezat bir hareketliliğin için de yer almaya başlayarak aktivist bir role 

bürünmüşlerdir. Bu aktivist rol Akman’a göre Kemalist/laik kadındaki pasif, edilgen ve 

ikinci planda kalmış İslamcı kadın imgesine de zıt bir varoluşun göstergesi olmuştur 

(Aslan Akman, 2008: 74).   

Örneğin İlk kez 1995 yılında Ankara’da  Başkent Kadın Platformu Derneği 13 

kadar kadın kuruluşunun bir araya gelmesi sonucu kurulmuş büyük bir oluşumdur. 2002 

yılında dernek statüsüne kavuşmuştur. Hayır işleriyle ve eğitim meseleleriyle uğraşan 

diğer İslamcı kadın kuruluşlarından farklı olarak kadın hakları için faaliyet gösteren bir 

kuruluştur. Kadınların kamusal alana katılımlarını arttırmak, bu katılım önündeki 

engellerle mücadele etmek, kadına yönelik her türlü ayrımcılığı önlemek adına teorik ve 

pratik anlamda çalışmalar yürütmektedirler (Çaha ve Çaha, 2012: 68). Aslında temelde 



90 
 

hem geleneksel kadın imgesini pekiştiren dini yorumları sorgulamayı hem de modern 

toplumda dindar kadınlara yüklenen ayrımcı uygulamaları ortadan kaldırmayı 

hedeflemektedirler.
33

  

Hazar Eğitim ve Kültür ve Dayanışma Derneği’de bu çerçevede 1993 yılında 

kurulmuş ve Hazar grubu olarak faaliyetlere başlamıştır. Dindar kadınlar hem 

Müslüman toplum içerisinde hem de laiklik çerçevesinde kadınların ezilmelerine karşı 

çıkmışlardır. Kuruluş sürecindeki temel amaç başörtüsü yasakları nedeniyle eğitim 

göremeyen kadınlara eğitim ve bilinçlenme gibi imkanlar yaratmak olmuştur. 

Kadınların güçlenmesine, bilinçlenmesine yönelik çalışmalar yürütülmüştür (Aslan 

Akman, 2008: 80). Dernek olarak kadınların toplumsal hayata aktif katılımına imkan 

sağlamaya yönelik çalışmalar yapılmıştır. Bu süreçte modern paradigma insanı kendine 

yabancılaştırdığı gerekçesiyle eleştirilmiştir.
34

 

 1999 yılında ayrımcılıkla mücadele alanında kurulan Ayrımcılığa Karşı Kadın 

Derneği (AKDER)’de İslamcı kadın kuruluşları içerisinde yer alan ve merkezine insan 

haklarına aykırı ayrımcılıklarla mücadeleyi oturtan bir kuruluştur. Kuruluş olarak 

kadınların bireysel, toplumsal ve siyasal hayatta maruz kaldıkları hak ihlalleriyle ve 

eğitim ve kültür alanında yaşanan fırsat eşitsizlikleriyle mücadele etmektedirler. 

Toplumsal alanda bilinç sağlamının yanında, ayrımcılığa uğramış bütün insanlara 

gerekli yardımları ulaştırmayı amaçlamaktadırlar (Çaha ve Çaha, 2012: 62). Kadına 

yönelik şiddetle ilgili çalışma alanı olmayan kuruluş yakın dönemde kadına yönelik 

şiddetle ilgili ve 8 Mart Dünya Kadınlar Günüyle ilgili bazı çalıştaylara ve toplantılara 

katılmıştır.
35

 

 Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele noktasında 80’lerden günümüze 

feminist hareketin hem kuramsal düzeyde hem de kurumsallaşma düzeyinde önemli 

adımları olmuştur. Ancak İslamcı kadınlar tarafından oluşturulan örgütlenmelerde 

kadına yönelik şiddet sorunu eksik bırakılmış bir yanı oluşturmaktadır. Kadına yönelik 

aile içi şiddetle mücadeleyi esas alarak kurulmuş bir örgütlenmeye rastlanmasa da yakın 

dönemde kadına yönelik aile içi şiddetin ağır bir biçimini oluşturan kadın cinayetleri 

                                                           
33

 http://www.baskentkadin.org/tr/?cat=6 (Erişim Tarihi: 10.04.2015) 
34

 http://www.hazargrubu.org/projeler/74-women-for-women/727-women-for-women.html#comments 

(Erişim Tarihi: 10.04.2015) 
35

 http://ak-der.org/tr-TR/makale/faaliyetler.aspx?page=2 (Erişim Tarihi: 12.04.2015) 

http://www.baskentkadin.org/tr/?cat=6
http://www.hazargrubu.org/projeler/74-women-for-women/727-women-for-women.html#comments
http://ak-der.org/tr-TR/makale/faaliyetler.aspx?page=2


91 
 

sorunu toplumsal alanda şiddetin ve cinayetlerin görünürlüğünü arttırmış ve kadın 

hareketi içerisinde yer alan İslamcı kadınlarında söylem üretmelerine neden olmuştur. 

STK olarak 2013 yılında Kadın ve Demokrasi Derneği (KADEM) 

kurulmuştur. Dernek kadınların sosyo-kültürel, ekonomik ve siyasal hayata aktif katılım 

sağlamalarını destekleyici bir amaç etrafında kurulmuştur. Kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadeleyi esas alan kuruluş feminist örgütlenmelerin gerçekleşmesini 

arzuladıkları toplumsal cinsiyet eşitliğinden öte toplumsal cinsiyet adaletini sağlamayı 

esas almaktadır.
36

 Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele adına “Önce adam ol” 

“Kadına El Kaldıran Adam Değildir” söylemleri üzerinden bir kampanya 

başlatılmıştır.
37

 Ancak bu söylem kadınlık ve erkeklik rollerini pekiştirmesi nedeniyle 

feministler tarafından eleştirilmiştir.  

 2013 yılında Kadına Şiddete Karşı Müslümanlar İnisiyatifi şiddet noktasında  

İslami bir perspektif geliştirmek amacıyla kurulmuştur. İslamiyetin kadına karşı şiddeti 

asla onaylamayacağını temel alan kadınlar ve erkeklerden oluşmaktadır. Kadına yönelik 

şiddetin toplumsal bir mesele olduğunu düşünerek kadınları ve erkekleri içine alan 

karma bir inisiyatif özelliği taşıdığı belirtilmiştir. Şiddeti bir zulüm olarak tanımlayan 

örgütlenme, şiddete, tacize ve tecavüze maruz kalan, zulme uğrayan tüm kadınların 

hakları için mücadeleyi esas almıştır. İslam dininin şiddeti öngörmediğini İslami 

kaynaklar temelinde açıklamaya çalışmışlardır. Çünkü bazı ayetlerin farklı yorumlara 

maruz kaldığında şiddeti doğurabildiğini düşünmektedirler.
38

 

“Kadın itaat etmediğinde, eşleriyle tartıştıklarında, zina yaptıklarında 

dövülebileceği şeklinde fetvalar veriliyor. Fakat yüce dinimizin Sevgili 

Peygamberi Muhammed(s.a.v.) ifk hadisesi diye bilinen olay henüz 

aydınlatılmamış ve eşinin zina ettiği düşüncesi toplumda yayılırken Ne 

Aişe ile tartışmış Ne O’nu dövmekten söz etmiştir, onunla bir müddet 

yataklarını ayırmış ve Aişe (r.a.) da bu durumdaki rahatsızlığından 

sebep babasının evinden bir süre kalmak için evden ayrılmıştır.” 

                                                           
36

 http://kadem.org.tr/konular/faaliyetlerimiz/etkinlikler/bulusma-ve-etkinlikler/ (Erişim Tarihi: 

12.04.2015) 
37

 http://kadem.org.tr/once-adam-ol-kampanyasi-tanitim-filmi/ (Erişim Tarihi: 13.04.2015) 
38

 http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/ (Erişim Tarihi: 09.06.2015) 

http://kadem.org.tr/konular/faaliyetlerimiz/etkinlikler/bulusma-ve-etkinlikler/
http://kadem.org.tr/once-adam-ol-kampanyasi-tanitim-filmi/
http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/


92 
 

Kadınlara yönelik şiddetin ve özelinde kadın cinayetlerinin en çok kadının 

eşinden boşanmak istediği veya nişanlı çiftlerden kadının nişandan vazgeçmesi 

durumlarında ortaya çıktığını belirterek bu durumların yanlışlığına değinmektedirler.
39

 

“Allah bakara 231. Ayetinde şöyle buyurur; Böylece, kadınlarını 

boşadığınızda ve onlar bekleme sürelerinin sonuna yaklaşmak üzere 

iken onları ya güzellikle alıkoyun ya da güzel bir şekilde bırakın.”  

Örgütlenme biçimleri daha çok söyleşi, konferans, toplantı vb. organizasyonlar 

dahilinde olan inisiyatif bazı durumlarda da eylemsel tepkide de bulunabilmektedir.
40

  

  

                                                           
39

 http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/ (Erişim Tarihi: 09.06.2015) 
40

 Özgecan Aslan cinayetinin ardından gıyabı cenaze namazı kılmışlardır. 
http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/ (Erişim Tarihi: 09.06.2015) 

http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/
http://kadinasiddetekarsimuslumanlar.blogspot.com.tr/


93 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDETLE MÜCADELE 

SÜRECİNİN KAMUSAL POLİTİKALAR İÇERİSİNE DAHİL 

EDİLMESİ 

3.1. KADINA YÖNELİK AİLE İÇİ ŞİDDET SORUNUNUN DEVLET 

POLİTİKASI İÇERİSİNDE YER ALMA SÜRECİ: KURUMSALLAŞMA 

HAREKETİ VE MÜCADELE YÖNTEMLERİ 

 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu, kadına yönelik şiddetin aile içerisinde 

gerçekleşen boyutunu ortaya koymaktadır. Bütün toplumlarda kadınlar ev içinde ve 

dışında cinsiyetlerinden ötürü yaygın bir şekilde şiddetin farklı türlerine maruz 

kalmaktadırlar. Bu durum uzun yıllar toplumsal ve kültürel değerlerle meşrulaştırılmış 

ve şiddetin hoş görülmesine neden olmuştur. Çünkü ev içinde yaygın olarak gerçekleşen 

kadına yönelik şiddet, pek çok toplumda aileye ve aile içerisinde cinsiyetlere yüklenen 

rol ve sorumluluklar aracılığıyla meşrulaştırılmakta ve kamu alanında hoşgörüyle 

karşılanmaktadır. Günümüzde hala kocası, babası ya da ağabeyi tarafından sokakta, 

okulda, evde dövülen kadınlara kimsenin müdahale etmemesi olayın “aile meselesi” 

olarak algılanmasıyla ilişkili olmaktadır (Acar, 1998: 25).  

Türkiye’de 1980’li yıllardan sonra gelişim gösteren feminist hareketin aile 

olgusunu sorgulamaya açması ve aile içindeki erkek egemen cinsiyet eşitsizliğini ortaya 

koymasıyla değişiklik göstermeye başlamıştır. Ayrıca dünyada 1960’lı yıllarda başlayan 

ikinci dalga feminist hareketin öncülüğünde dünya genelinde kadınların hak ihlallerinin 

yaşandığının fark edilmeye başlanmıştır. Bu süreç 1980’li yıllarda uluslararası alanda 

bildirge ve sözleşmelerle kadın haklarının ihlaline yönelik çalışmalar yapılmasını 

sağlamıştır. Bu durum Türkiye dahil olmak üzere farklı birçok ülkede devletleri 

harekete geçirmiştir. Bu sayede kadınların ihlal edilen hakları gündeme getirilmiş, 

ayrımcılığın önlenmesi, eşitliğin sağlanması, kadına yönelik aile içi şiddetin ortadan 

kaldırılması, kadınların güçlendirilmesi yönünde kamusal politikalar üretilmeye 

başlamıştır.   



94 
 

Türkiye ilk kez Birleşmiş Milletler (BM) tarafından 1980 yılında imzaya açılan 

“Birleşmiş Milletler Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi”ni  

1985 yılında imzalayarak ayrımcılığa karşı üretilen politikaları destekleyici bir adım 

atmıştır. Ardından 1995 yılında Pekin Deklarasyon’unun ortaya koyduğu hükümlerin 

Türkiye iç hukukuna girmesi temel alınmıştır. Bu doğrultu da 1999 yılında “EŞ-İZ” adı 

altında bir araya gelen kadın örgütleri arasından seçilen temsilciler, 2000 yılında yapılan 

Birleşmiş Milletler’in “Pekin+5” özel oturumu için Türkiye adına toplantıya katılmıştır. 

İlk kez “zorla evlendirme”, “namus suçları” bir Birleşmiş Milletler belgesinde yer 

almıştır. Kadına karşı şiddetin, evlilikte tecavüz, zorla evlendirme, namus suçları gibi 

durumlar aile içerisinde gerçekleşse dahi suç olarak kabul edilmeye başlamıştır. Ayrıca 

hükümetlerin kadınlar için olumsuz etkiler yaratan bu gelenek ve göreneklerin 

uygulanması için yasalar, politikalar, eğitim programları gibi çeşitli önleme araçlarıyla 

bilinç yükseltme çalışmaları yapması gerektiği bu konferansta belirtilmiştir 

(Hacımirzaoğlu, 2001: 4- 23).  

Türkiye açısından hem CEDAW’ın önemli etkisiyle hem de kadın hareketinin 

1990’lı yıllarda kurumsallaşma süreciyle kadın erkek eşitliğinin sağlanması adına 

önemli adımlar atıldığını söylemek mümkündür. Ancak Türkiye’de ataerkil toplumsal 

yapı ve değerler sisteminin hakim olması özellikle de 1980 sonrası dönemde gelişim 

gösteren aile odaklı muhafazakar bakış açısının hakimiyeti arzu edilen değişikliklerin 

hem toplumsal düzeyde hem de hukuksal düzeyde gerçekleşmesini zorlaştırmaktadır. 

Bu noktada Türkiye’de 1980 sonrası dönemde aktif bir gelişim gösteren Feminist 

hareketin kamusal politikaları değiştirme ve dönüştürme sürecine önemli etkiye sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. Kurumsallaşan kadın mücadelesi, kadın erkek 

eşitliğine aykırı birçok yasal mekanizma içinde Anayasanın, Türk Ceza Kanunun, 

Medenin Kanunun kadın erkek eşitliğine aykırı birçok maddesi içinde kadının insan 

hakları yönünde reformlar öngörmüştür (İlkkaracan, 2007; Sallan Gül, 2011).   

Kadınların yasal anlamdaki ilk mücadele kazanımları 1990 yılında olmuştur. 

Türk Ceza Kanunu’nun 438. Maddesi 1990’da kaldırılmış ve kadının çalışmasını 

kocasının onayına bırakan 159 sayılı Medeni Kanun maddesi iptal edilmiştir (Kum ve 

diğ, 2005: 17). AB’ye uyum sürecinde ise toplumsal cinsiyet eşitliğini sağlamaya 

yönelik reform hareketleri arttırılmıştır. Cinsiyete dayalı ayrımcılığı gidermek amacıyla 



95 
 

kadınlar lehine birçok hukuki düzenleme yapılmıştır. 22 Kasım 2001 yılında “Yeni 

Türk Medeni Kanun”u TBMM tarafından kabul edilmiş ve 1 Ocak 2002’de yürürlüğe 

girmiştir. Eski Medeni Kanun içerisinde ataerkil bir nitelik taşıyan “evlilik birliğinin 

reisi kocadır, evlilik birliğini koca temsil eder, karının ikametgahı kocanın 

ikametgahıdır” gibi maddeler kaldırılmıştır (Altınay ve Arat, 2008; Dedeoğlu, 2009). 

2003-2004 yıllarında ise Türk Ceza Kanunu reformu Türkiye Büyük Millet Meclisinin 

gündeminde yer almış ve 2004 yılın da “TCK Kadın Platformu” gibi kadın örgütlerinin 

etkisiyle reformlar yapılmıştır.  26 Eylül 2004 yılında kabul edilen ve 1 Haziran 2005 

yılında da yürürlüğe giren Yeni Türk Ceza Kanunu’nda 30’dan fazla madde değişikliğe 

uğramıştır. Değiştirilen maddeler arasında şunlar yer almaktadır (TCK Kadın Platformu, 

2005; Dedeoğlu, 2009; Koray, 2011; Sallan Gül, 2011): 

 Yasa içerisinde yer alan kadın kız ayrımı kaldırılmıştır.  

 Cinsel saldırı suçları eskiden ‘topluma’, ‘aileye’, ‘edep törelerine’ karşı 

işlenmiş olarak kabul edilirken, yeni kanunda ‘kişilere’ karşı işlenen suçlar 

olarak tanımlanmıştır. 

 Cinsel saldırı suçları arasında yer alan  “ırza geçme”, “ırza tasaddi” gibi 

ifadeler yerine cinsel saldırıları namusla ilişkilendiren tanımlamalar yerine 

“cinsel dokunulmazlığa karşı suçlar” olarak bir tanımlama getirilmiştir.  

 Evlilik içi tecavüz ve cinsel saldırı suç olarak tanımlanmış ve cezaya tabi 

tutulmuştur.  

 Töre cinayetleri nitelikli insan öldürme kapsamına alınmıştır. 

 Eski TCK’da tecavüzcüyle evlenme gerçekleştiğin de cezada indirimi  

öngören madde kaldırılmıştır. 

Türkiye’de kadın erkek eşitliğinin sağlanmasına, kadına yönelik aile içi şiddetin 

önlenmesine yönelik çalışmalar Türkiye Büyük Millet Meclisi içerisinde oluşturulan 

komisyonlar tarafından da gündeme getirilmektedir. 24 Mart 2009 tarihinde Türkiye 

Büyük Millet Meclisi “Kadın Erkek Fırsat Eşitliği Komisyonu” bünyesinde çeşitli alt 

komisyonlar oluşturmuştur (KSGM, 2012: 12). 

  “Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesine İlişkin Uygulamaların İncelenmesi” 

 “Toplumsal Cinsiyet Eşitliğinde Medyanın Rolü Alt Komisyonu” 



96 
 

  “Erken Yaşta Evlilikler” 

 “Eğitim Sistemindeki Toplumsal Cinsiyet Eşitliğinin Yeri” 

  “Çocuk Cinsiyeti Nedeniyle Kadın Üzerinde Oluşturulan Psikolojik Şiddet, 

Başlık Parası ve Geleneksel Evlilikler”  

 “Mobbing”  

Ayrıca 2010 yılında da Anayasanın 10. Maddesinde değişikliğe gidilmiştir. 10. 

Maddede yer alan  “Kadınlar ve erkekler eşit haklara sahiptir. Devlet bu eşitliğin 

yaşama geçmesini sağlamakla yükümlüdür” hükmüne 2010 yılında “Bu maksatla 

alınacak tedbirler eşitlik ilkesine aykırı olarak yorumlanamaz” hükmü eklenmiştir.
41

   

Hukuksal anlamda ataerkil değerlerin hakim olduğu yasalarda yapılan 

değişiklikler tam anlamıyla yeterli olmasa dahi önemli kazanımlar arasında 

gösterilebilmektedir. Ancak kadınların maruz kaldıkları şiddet olgusu toplumsal hayata 

katılımlarının önünde engel teşkil etmeye günümüzde hala devam etmektedir. Kadın 

hareketinin yoğun talepleri sonucunda gerçekleştirilen reform hareketleri yetersiz 

kalmıştır. Siyasal iktidar yetkililerinin kadını aile içerisinde tanımlayan, aileyi ve kadını 

korumayı esas alan söylem ve eylemler cinsiyet eşitliği adına bütünlüklü bir politika 

izlemeye engel olmaktadır. Toplumun bütün yapı ve kurumlarına sirayet etmiş olan 

ataerkil değerler sürdürülemeye devam ettiği için kadına yönelik aile içi şiddet 

günümüzde hala çok önemli bir sorun alanını oluşturmaktadır. Kadınlar özellikle aile 

içerisinde özgürlüklerinin kısıtlanması, psikolojik ve duygusal olarak sorunlar 

yaşamaları, ekonomik hayata katılmalarının engellenmesi ve en önemlisi toplumsal 

yaşamdaki kadınlık ve erkeklik algısı nedeniyle uygun kalıplar dışında hareket etmeye 

çalıştıklarında şiddete maruz kalmakta hatta bu süreçten kurtulmak için adım 

attıklarında tehdit edilmekte ve öldürülmektedir (Sallan Gül ve Altındal, 2014; Çetin, 

2014).
42

 

Kadına yönelik aile içi şiddetin farklı türleriyle birlikte yaygınlığı 1990’lı 

yıllardan sonra yapılan araştırmalarla da ortaya çıkartılmıştır. Ancak aile içi şiddetin 

                                                           
41

 Kadın Erkek Fırsat Eşitliği Komisyonu Hakkında Genel Bilgiler 

https://www.tbmm.gov.tr/komisyon/kefe/hakkinda.htm (Erişim Tarihi: 26.10.2015) 
42

 Özgecan İnfailini Konuşmak http://kazete.com.tr/makale/ozgecan-infialini-konusmak!_1031 (Erişim 

Tarihi: 05.04.2015)  

 

https://www.tbmm.gov.tr/komisyon/kefe/hakkinda.htm
http://kazete.com.tr/makale/ozgecan-infialini-konusmak!_1031


97 
 

yaygınlığı yapılan araştırmalarla ortaya çıksa da aile içi şiddet gizli kalan bir toplumsal 

sorun olarak çoğu zaman görünürlük kazanmamaktadır. Çünkü bu konuların resmi 

kurumlara bildirilmesi kadınlar adına bir utanç durumu olarak görülebilmektedir. 

Kadınlar aileye sadakat ilkesini ihlal ettiklerini, eşleri tarafından alay konusu 

olabileceklerini ve polislerin kendisini koruyamayacağına düşünebilmektedir 

(Hacımirzaoğlu, 1998; Ertürk, 2007). Dolayısıyla çoğu zaman gizli tutulmaya çalışılan 

aile içi şiddet sorunu yapılan araştırmalarda şiddetin etkilerinin ve sonuçlarının 

ölçülmesini zorlaştırmaktadır. Sayısal olarak net verilere ulaşılmasını engellemektedir.  

Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddet durumunun tespiti anlamında ilk kez 

1994 yılın da Aile Araştırma Kurumu tarafından nicel olarak “Aile İçi Şiddetin Sebep 

ve Sonuçları” isimli şiddet araştırması yapılmıştır. Araştırmanın sonuçlarına göre sözel 

şiddete uğrayan kadınların oranı %84, fiziksel şiddete uğrayan kadınların oranı %78.9, 

duygusal şiddete uğrayan kadınların oranı %29.3, ekonomik şiddete uğrayan kadınların 

oranı %17.5, cinsel şiddete uğrayan kadınların oranı ise %9.1 olarak tespit edilmiştir 

(AAK, 1995). Yakın dönemde ise 2006-2007 yılların da Ayşegül Altınay ve Yeşim Arat 

tarafından yürütülen TUBİTAK destekli “Kadına Yönelik Şiddet” araştırması 

yapılmıştır. Araştırma içerisinde hayatları boyunca en az bir kez fiziksel şiddete uğramış 

kadınların oranı %35, cinsel şiddete uğramış kadınların oranı %14, ekonomik şiddete 

uğramış kadınların oranı ise %29,1 olarak tespit edilmiştir. Şiddet türlerinin beraber de 

uygulanabildiği araştırma kapsamında ortaya çıkartılmıştır. Örneğin cinsel şiddete 

maruz kalan kadınların %67’si fiziksel şiddete de maruz kaldığını belirtmiştir (Altınay 

ve Arat, 2008). 

2009 yılında ise Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü tarafından geniş kapsamlı 

kadına yönelik aile içi şiddet araştırması yapılmıştır. 2009’dan günümüze kadına 

yönelik aile içi şiddet alanın da nasıl bir değişim olduğunun gözlenmesi anlamında  

2014 yılında bu araştırma yinelenmiştir. Aşağıdaki tablo da bu araştırmaların sonuçları 

ve aradaki farklar görülmektedir. Bazı şiddet türlerinde nisbi düşüşler var gibi gözükse 

de kadına yönelik aile içi şiddet sorununun hala çok önemli bir sorun olarak gündemde 

yer alması gerektiği ortaya çıkmıştır.  

 



98 
 

Tablo 3: 2009-2015 “Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması” Yakın İlişkide 

Olunan Erkekler Tarafından Uygulanan Şiddet 

Şiddet Biçimleri 2008 yılı oranları 2014 yılı oranları 

Duygusal Şiddet %44 %44 

Fiziksel Şiddet %39,3 %35,5 

Cinsel Şiddet %15 %12 

Ekonomik Şiddet - %30 

 

Kadına yönelik aile içi şiddetin en ağır biçimini günümüzde artan şekliyle kadın 

cinayetleri oluşturmaktadır. Kadın cinayetleri medyaya, asayiş birimlerine ve toplumsal 

alana yansıdığı takdirde tespit edilebilmektedir. Birde öldürüldüğü halde ölümünden 

haber olunmayan veya intihar şeklinde gerçekleşen kadın cinayetleri vardır. Bu yüzden 

kadın cinayetlerinin sayısal anlamda gerçek verilerine ulaşmak mümkün olmamaktadır. 

Ancak ulaşılan nitel veriler doğrultusunda yapılacak analizler cinayetleri ortaya çıkaran 

etkenlerin tespitini sağlayabilmektedir. Bu doğrultuda kadın örgütlerinin tuttuğu veriler 

dahilinde gerçekleşen cinayetlerin büyük çoğunlukla kadına yönelik şiddeti oluşturan ve 

arttıran etkenlerle ilişkili olduğu söylenebilmektedir. Siyasi mekanizmaların nicel ve 

nitel olarak kadın cinayeti verilerini sunamaması sivil toplum kuruluşlarını harekete 

geçirmiştir. Yapılan tespitlere göre 2010 yılında 180, 2011 yılında 121, 2012 yılında 

210, 2013 yılında 237, 2014 yılında 294 ve 2015 yılının ilk 7 aylık sürecinde 173 kadın, 

erkek şiddetine maruz kalarak yaşamını yitirmiştir (Kadın Cinayetlerini Durduracağız 

Platformu). Erkek şiddeti sonucunda yaşamını kaybeden kadınlar adına oluşturulan anıt 

sayaçta 2008 yılından itibaren öldürülen kadınların kayıtları tutulmaktadır.
43

 

Kadına yönelik aile içi şiddetin toplumsal alandaki yaygınlığı devletin yasal 

zemini geliştirmesinde etkili olmuştur. 1994-1998 yıllarında ilk kez yapılan aile içi 

şiddet araştırmalarının da etkisiyle 1998 yılında Aile içi şiddetin önlenmesi amacıyla 

“4320 Sayılı Ailenin Korunmasına Dair Kanun” çıkartılmıştır. Kanunla aile içi şiddeti 

önlemek ve aileyi korumak esas alınmıştır. Temel amacı ise aile içinde şiddet uygulayan 

bireyi, şiddet mağduruyla ortak yaşadığı alandan uzaklaştırarak ve birtakım farklı 

tedbirler uygulayarak aile içi şiddeti önlemek olmuştur. Ancak kanun uygulama 

                                                           
43

 http://www.anitsayac.com/?year=2014  (Erişim Tarihi: 03.05.2015) 

http://www.anitsayac.com/?year=2014


99 
 

noktasındaki yetersizlikleri nedeniyle yoğun eleştiri almıştır. Beraberinde yasal düzeyde 

değişiklikler yapılmıştır. Yeni kanun 2007 yılında 5636 sayılı kanun olarak yürürlüğe 

girmiştir (Resmi Gazete, 26803; Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı 2008 Araştırması, 

2008: 18). 4320 sayılı Kanun’da değişikliğe gidilme sebebi ise uygulamadan 

kaynaklanan kavram karışıklıklarını ve tereddütlerinin gidermek, kanunun aile içi 

şiddeti önleme işlevinin aksamadan ve acil olarak yerine getirilmesini sağlamak olarak 

gösterilmiştir (Bozkurt Şener, 2011: 86). Yapılan değişiklikte yasa, eş ile 

sınırlandırılmaktan çıkarılmış ve aynı çatı altında yaşayan diğer aile bireylerini,  

boşanmış veya ayrılık sürecinde olup ayrı konutlarda yaşayan bireyleri kapsar hale 

getirilmiştir (Sallan Gül, 2011: 78-79). 

 4320 sayılı kanun aile içi şiddetle mücadele anlamında başlatıcı olması 

nedeniyle önemlidir. Ancak 4320 sayılı kanunun uygulama noktasındaki 

yetersizliklerinin sürmesi ve kadına yönelik aile içi şiddetin önlenmesinde, kadınların 

korunmasında etkili bir kanun olmaması nedeniyle kadın örgütleri tarafından 

eleştirilmiştir. Ayrıca yasanın aileyi korumayı temel alması ve şiddetin cinsiyet 

temelinde gerçekleştiğini göz ardı etmesi en önemli eleştiri alanını oluşturmuştur. Kadın 

örgütleri kadına yönelik şiddetin cinsiyet temelli gerçekleşen bir sorun olduğunun 

unutulmaması ve yasada yer alan maddelerin bu esas göz önünde bulundurularak 

genişletilmesi ve değerlendirilmesini talep etmişlerdir (Kadın Sığınakları Kurultayı, 

2005). Koruma tedbiri altındaki kadınların öldürülmesi ise yasanın uygulanma 

noktasındaki eksikliğinin en önemli göstergeleri olmuştur.
44

  

Birçok kadın örgütünün de çabasıyla 4320 sayılı kanuna getirilen eleştiriler 

sonucunda 20 Mart 2012 tarihin de 6284 sayılı “Ailenin Korunması ve Kadına Yönelik 

Şiddetin Önlenmesi”ne dair kanun çıkartılmıştır. Kanunun temel amacı, şiddete uğrayan 

veya şiddete uğrama tehlikesi bulunan kadınların, çocukların, aile bireylerinin ve tek 

taraflı ısrarlı takip mağduru olan kişilerin korunması ve bu kişilere yönelik şiddetin 

önlenmesi amacıyla alınacak tedbirlere ilişkin usul ve esasları düzenlemek olarak 

belirtilmiştir (Resmi Gazete, 28239). Kanun kapsamı 4320 Sayılı Ailenin Korunmasına 

                                                           
44

 Koruma kararı altında olan Ferdane Çöl eşi tarafından işkence edilerek öldürülmüştür. 

http://www.radikal.com.tr/turkiye/ferdane_nasil_devlet_korumasinda_olduruldu-1201078 (Erişim Tarihi: 

10.05.2015) 

   http://bianet.org/bianet/insan-haklari/126975-ailenin-korunmasi-kanununda-degisiklik-olumlu-ama-

eksik (Erişim Tarihi: 12.09.2014) 

http://www.radikal.com.tr/turkiye/ferdane_nasil_devlet_korumasinda_olduruldu-1201078
http://bianet.org/bianet/insan-haklari/126975-ailenin-korunmasi-kanununda-degisiklik-olumlu-ama-eksik
http://bianet.org/bianet/insan-haklari/126975-ailenin-korunmasi-kanununda-degisiklik-olumlu-ama-eksik


100 
 

İlişkin Kanun’un kapsamından farklı olarak evli olmayan kadınlara yönelik şiddetin 

önlenmesine ilişkin tedbirleri de içermiştir (Mor Çatı, 2012: 4). Yasa kapsamında 

kadına yönelik her türlü şiddetin yasak olduğu, şiddet mağduru kadın ve kız 

çocuklarının acil yardım ve koruma yollarına erişme hakkına sahip olduğu belirtilmiştir. 

Şiddetle mücadele etmeleri ve mağdurlara yeterli destek sağlayabilmeleri için kamu 

yetkilileri, yargı görevlileri, kolluk kuvvetleri ve sağlık hizmeti sağlayan kimselere 

eğitim çalışmaları ve kamu farkındalık yaratma kampanyalarına ilişkin hükümler 

getirilmiştir (KSGM, 2012: 7). Ancak kadın örgütleri 6284 sayılı kanunun özellikle 

uygulanma noktasında önemli eksikleri taşıdığını iddia etmektedir. Mor Çatı bu nokta 

da 1 yıl boyunca 6284 sayılı yasa ile ilgili uygulamaları izlemiş ve uygulamalarla ilgili 

bir rapor hazırlamıştır. Yasa içerisinde şiddet olgusunun çok geniş bir kapsamda 

tanımlandığı ancak yasaları uygulayan birimlerde şiddetin hala fiziksel şiddetle sınırlı 

tutulduğu tespit edilmiştir. Kadınların şiddete maruz kaldıklarında başvurdukları ilk 

nokta olan karakollarda şiddet başvurularının kayda alınmadığı, personelin yeterli 

bilgiye sahip olmadığı belirtilmiştir. Ayrıca kadınlardan delil beklenmesi, kadınların 

gizliliklerinin ve güvenliklerinin sağlanmaması, maddi yardım verilmemesi gibi çeşitli 

noktalarda boşlukların olduğu fark edilmiştir.
45

 

Kadına yönelik aile içi şiddet ve şiddetin ağır bir boyutu olarak cinayetlerin 

evrensel bir sorun olması dünyanın da çok yakından ele aldığı bir sorun alanını 

oluşturmaktadır. Bu yüzden kadınlara yönelik şiddetin ve ev içi şiddetin önlenmesi 

adına 2011 yılında uluslararası bir sözleşme imzaya açılmıştır. “Kadınlara Yönelik 

Şiddetin ve Ev İçi Şiddetin Önlenmesi ve Bunlarla Mücadeleye Dair Avrupa Konseyi 

Sözleşmesi”ni Türkiye imzaya açıldığı gün imzalamıştır. Kadına yönelik şiddetle 

mücadele sürecinde yasal hakların tanınması adına geniş bir kapsam içermektedir. 

Sözleşme Türkiye’de 1 Ağustos 2014 tarihinde yürürlüğe girmiştir. Sözleşme ayrıca 

yaptırım niteliği taşıyan ilk uluslararası sözleşme niteliği taşımaktadır. Sözleşme 

öncelikle kadınları her türlü şiddete karşı korumayı, kadınların maruz kaldıkları şiddet 

hallerini önlemeyi, kovuşturmayı ve ortadan kaldırmayı temel almaktadır. Şiddet 

mağduru kadını güçlendirerek, kadınlarla erkekler arasındaki eşitsizlik halini ortadan 

kaldırmayı amaçlamaktadır (Resmi Gazete, No. 28239). 

                                                           
45

 http://www.ceid.info.tr/erkek-siddeti-azalmiyor-cunku-en-onemli-yasa-hala-kagit-uzerinde/ (Erişim 

Tarihi: 10.06.2015) 

http://www.ceid.info.tr/erkek-siddeti-azalmiyor-cunku-en-onemli-yasa-hala-kagit-uzerinde/


101 
 

Aile içi şiddetle mücadele sürecinde önleyici hizmetler kadar müdahale ve 

rehabilitasyon hizmetleri önemli role sahiptir. Müdahale hizmetleri içerisinde şiddete 

maruz kalan kadının erken dönemde tanınması, güvenliğinin sağlanması, beden 

bütünlüğünün korunması, barınma olanağı sağlanması ve şiddete tekrar maruz 

kalmaması adına yapılan bütün çalışmalar yer almaktadır. Rehabilitasyon hizmetleri ise 

şiddetin kadın üzerindeki olumsuz etkilerini ortadan kaldırmak amacıyla 

gerçekleştirilmektedir. Bu yüzden  sığınmaevinin ardından  kadınlara yönelik psikolojik 

desteği sürdürmek, barınma sorunu yaşayan kadına ev bulmak, işsiz ise mesleki kursa 

yönlendirip istihdama dahil etmek gibi hizmetler yer almaktadır (KSGM, 2008: 17).   

Sığınmaevleri özellikle acil durumlar altında kadınlara barınma imkanı sağlayan 

önemli bir alandır. Kadınların güçlenmesi ve hayata birey olarak tutunabilmelerinin 

sağlanmasında etkili olmaktadır. Dünyada 1960’lı yıllardan sonra açılmaya başlayan 

sığınmaevleri, 1970’li yıllarda çeşitlenerek artmıştır. Sığınma evlerinin yanında 

danışma merkezleri ve diğer destek hizmetleri de şiddetle mücadele de etkin olmuştur 

ve olmaya devam etmektedir (Sallan Gül, 2011: 84). Türkiye’de 1990’lı yıllarla birlikte 

farklı illerde kadın sığınmaevleri kurulmaya başlamıştır. İstanbul’da Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı, Ankara’da Kadın Dayanışma Vakfı bünyesinde yürüttüğü sığınaklar, 

bazı belediyeler ve Sosyal Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu (SHÇEK) bünyesinde 

açılan sığınmaevleri  örnek olarak gösterilebilmektedir (KSGM, 2008: 6). 

Kadın sığınmaevlerinin kadınların acil durumlar altında veya ihtiyaç duydukları 

zaman başvurabildikleri ve çeşitli destekleri alabildikleri bir kurum olması 

gerekmektedir. Ancak eril bakış açısıyla yüklü kurum ve yapılar içerisinde kadın 

sığınmaevleri aileyi yıkan bir alan olarak görüldüğü için uzun yıllar sığınmaevi 

çalışması kadın örgütleri tarafından üstlenilmiş. Devlet tarafından bazı illerde SHÇEK 

bünyesinde sayılı olarak açılmasına rağmen yıkıcı etkiye sahip olduğu düşünülerek 

yaygınlaştırılmamıştır. Yasalarla sorumluluk yüklenmediği için ihmal edilmiştir. İlk kez 

2005 yılında 5393 sayılı yeni Belediye Kanununun yürürlüğe girmesiyle beraber 

kanunun 15. maddesinde “Büyükşehir Belediyeleri ile Nüfusu 50.000’i geçen 

belediyelerde kadınlar ve çocuklar için koruma evleri açar” cümlesi yer almıştır ve 

belediyelere sorumluluk yüklenmiştir (KSGM, 2008; Sallan Gül, 2011; Yüksel 

Kaptanoğlu, 2011). Ancak bakanlığa, yerel yönetimlere ya da bağımsız kadın 



102 
 

kuruluşlarına ait sığınma evlerinin sayısı günümüzde hem sayısal anlamda hem de 

nitelik anlamında hala yetersizlik göstermektedir. Sığınmaevi, şiddete maruz kalan 

kadının şiddetten kaçtıktan sonra başvurduğu yerler olmaktadır. Bu nokta da kadın 

sığınakları veya kadın sığınmaevi olarak isimlendirilen yerler günümüzde hükümet 

tarafından “kadın konukevi” olarak tanımlanmaktadır. Kadın konukevi, “Fiziksel, 

duygusal, cinsel, ekonomik ve sözlü istismara veya şiddete uğrayan kadınların, 

şiddetten korunması, psiko-sosyal ve ekonomik sorunlarının çözülmesi, güçlendirilmesi 

ve bu dönemde kadınların varsa çocukları ile birlikte ihtiyaçlarının da karşılanmak 

suretiyle geçici süreyle kalabilecekleri ve kadın konukevi, sığınmaevi, kadın 

sığınağı, kadınevi, şefkatevi ve benzeri adlarla açılmış ya da açılacak yatılı sosyal hizmet 

kuruluşu” olarak tanımlanmaktadır (Resmi Gazete, No. 28519).  

2012 yılında yürürlüğe giren 6284 sayılı kanun kapsamında şiddete uğrayan ya 

da uğrama riski bulunan ve desteğe ihtiyacı olan kadınların başvurabildiği, danışma 

hizmetleri aldığı alan olarak “Şiddet Önleme ve İzleme Merkezleri” kurulmuştur. 

Şiddete maruz kalan kadınların ilk başvuru merkezi olma özelliği taşıyan merkezler 14 

pilot ilde hizmet vermekte, 67 ilde ise açılış çalışmaları devam etmektedir. Şiddetin 

önlenmesi ile koruyucu ve önleyici tedbirlerin kullanılması için destek ve izleme 

hizmetlerinin verildiği bir alanı oluşturmaktadır.
46

 Uygulamada olan ŞÖNİM’ler üzerine 

Türkiye’de 48 kadın örgütünü temsil eden 120 kadının katıldığı ve görüşlerini dile 

getirdiği bir çalıştay düzenlenmiştir. Çalıştay sonucunda ise ŞÖNİM’lerin; kadınları 

birey olmak yerine ailenin bir parçası olarak ele aldığı ve bu doğrultuda kadınların 

geleneksel konumlarını güçlendiren politikalarla paralellik taşıdığı noktasında ortak 

görüş birliğine varılmıştır. Ayrıca ŞÖNİM’ler, devlet tarafından yeni bir merkezi 

yapılanma olarak kurulmak istenmesinin belediye ve kadın kuruluşlarının çalışmaları 

adına risk teşkil ettiği yönünde bir görüşe ulaşılmıştır.
47

   

6284 sayılı kanunun içinde kadına yönelik aile içi şiddeti önlemeye yönelik 

maddelerin uygulanma noktasındaki etkisizliği ve yasalarda kadınlara yönelik aile içi 

şiddeti ortadan kaldırmaya yönelik eksik maddelerin varlığı kadın örgütlerinin belirttiği 

sorun alanlarını oluşturmaktadır. Çünkü kadına yönelik aile içi şiddet sorunu üzerine 

                                                           
46

 http://kadininstatusu.aile.gov.tr/uygulamalar/turkiyede-kadin (Erişim Tarihi: 10.09.2015) 
47

 https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-sonim-siddet-onleme-ve-izleme-

merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013 (Erişim Tarihi: 10.09.2015) 

http://kadininstatusu.aile.gov.tr/uygulamalar/turkiyede-kadin
https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-sonim-siddet-onleme-ve-izleme-merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013
https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-sonim-siddet-onleme-ve-izleme-merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013


103 
 

yapılan araştırmalar ve medyada her gün karşılaştığımız kadın cinayeti haberleri 

durumun ne kadar ciddi olduğunu ve elde olan yasal gelişmelerin şiddeti önlemedeki 

etkisizliğini gözler önüne sermektedir. Kadınlar ev içinde, iş yerinde veya sokak ortası 

gibi herkese açık bir alanda katledilmektedirler. Kolluk kuvvetlerinin şiddete müdahale 

noktasında geç kalması veya şiddete uğrayan kadını koruma noktasında yetersiz 

kalması, kadınların güvenli, özgür ve rahat yaşayabilecekleri bir kurumun olmaması, 

siyasal iktidarın kadının geleneksel konumunu güçlendirici açıklamalarda bulunması, 

kadına yönelik aile içi şiddetin önlenmesinin önünde engel teşkil etmekte ve kadınların 

yaşamlarını kaybetmelerine neden olmaktadır.  

Kadına yönelik aile içi şiddetin önlenmesi sürecinde oluşturulan yasalardaki 

eksiklik ve yetersizliklerin ortaya koyulduğu birçok raporda, çözüm olarak yaşama 

geçirilmesi gereken beklenti ve öneriler sunulmaktadır. Devletin kadın ve erkek 

arasındaki ekonomik eşitsizliği gidermesi, işe alım sürecinde cinsiyet ayrımcılığının 

önlenmesi, kadın erkek eşitliğinin sağlanması, şiddete sıfır tolerans gösterilmesi, Aile 

Mahkemelerinde ve Çocuk Mahkemelerinde yer alan yargı mensuplarının, 

pedagogların, sosyal hizmet uzmanlarının, psikologların toplumsal cinsiyet eğitim 

alması, bütün kamu kuruluşlarının ve sivil toplum kuruluşlarının kadına yönelik şiddet 

noktasında işbirliğinde bulunması, kadınların acil telefon hatlarına ulaşım noktalarının 

çoğaltılması, şiddete maruz kalan kadınların başvurdukları noktalarda karşılaştıkları 

zorlukların giderilmesi, aile içi şiddet ve kadına yönelik şiddet konusunda sağlıklı 

verilerin toplanmasının sağlanması, şiddet uygulayan veya şiddet uygulama ihtimali 

bulunan bireylere yönelik tedbir kararlarının uygulanması, bozulduğu takdirde 

tutuklanmalarına yönelik düzenleme getirilmesi, sığınakların çoğaltılması, sığınak 

dışında kadınları güçlendirecek merkezlerin oluşturulması, medyadaki cinsiyetçi ve 

kadınları yargılayıcı dilin değiştirilmesi gibi çeşitli öneri ve beklentilere yer verilmiştir 

(TBMM, 2006; Ertürk, 2007; Başbakanlık İnsan Hakları Başkanlığı, 2008; AİHM, 

2009; İHD, 2011; Kardam, 2011; Şener, 2011; TBMM, 2011; KSGM, 2012, TBMM, 

2015).  

Kadına yönelik aile içi şiddetin artış göstermesi hatta biçim değiştirerek kadın 

cinayetleri şekliyle yaygınlık göstermesi bu alanda çalışma yürüten STK’ların da 

mücadele çalışmaları üzerinde etki sahibi olmaktadır. STK’lar bu süreçte tek başlarına 



104 
 

ya da farklı kuruluşlarla bir araya gelerek seslerini daha fazla duyurmanın mücadelesi 

içine girmişlerdir. Son dönem de aktif çalışmalarıyla medya da görünürlük kazanmış 

olan “Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu” tarafından, kadın cinayetlerinin 

hukuksal süreci takip edilmekte ve önlenmesi adına çeşitli mücadele yolları 

oluşturulmaktadır. Platform kadınların ölmemesi için acil önlemler alınması gerektiğini 

ifade etmekte ve hükümete yönelik aşağıda yer alan 5 talebi birçok yerde dile 

getirmektedir: 
48

 

 1) Cumhurbaşkanı, Başbakan, Meclis’teki tüm parti liderlerinin kadına yönelik şiddeti 

kınaması.  

2) Koruma kanununun etkin uygulanması  

3) Ceza Kanunu’nda caydırıcı ceza 

4) Kadın bakanlığının kurulması 

5) Cinsiyet ve cinsel yönelim eşitliğini esas alan yeni anayasa 

 Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nın da içinde yer aldığı “Şiddete Son 

Platformu”da benzer bir şekilde kadına yönelik şiddetin sebeplerinin araştırıldığı Meclis 

Araştırma Komisyonuna taleplerini dile getirmektedir. Bu taleplerden bazıları şunlardır 

(Kadın Sığınakları Kurultayı, 2014)
49

: 

1)Kadın Bakanlığının kurulması ve tüm bakanlıkların kadın ve erkek arasındaki 

eşitsizliği giderici politika üretmesi, 

2)Şiddete maruz kalan şiddetten uzaklaşmaya çalışan kadınların, sığınak dışında 

deneyimlerini paylaşacakları, güçlenecekleri merkezlerin olması, 

3)ŞÖNİM’lerde ve sığınaklarda başta olmak üzere kadına yönelik şiddetle mücadele 

noktasında çalışan personellerin kadından yana olması, kadını yargılayıcı olmaması, 

                                                           
48

 http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/haber/1464/kadin-hareketinin-5-temel-talebi-icin-

yuruduler  (Erişim Tarihi: 10.06.2015) 
49

 https://www.morcati.org.tr/tr/299-tbmm-kadina-yonelik-siddetin-sebeplerinin-arastirilarak-alinmasi-

gereken-onlemlerin-belirlenmesi-amaciyla-kurulan-meclis-arastirma-komisyonu-dikkatine (Erişim Tarihi: 

20.10.2015)  

http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/haber/1464/kadin-hareketinin-5-temel-talebi-icin-yuruduler
http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/haber/1464/kadin-hareketinin-5-temel-talebi-icin-yuruduler
https://www.morcati.org.tr/tr/299-tbmm-kadina-yonelik-siddetin-sebeplerinin-arastirilarak-alinmasi-gereken-onlemlerin-belirlenmesi-amaciyla-kurulan-meclis-arastirma-komisyonu-dikkatine
https://www.morcati.org.tr/tr/299-tbmm-kadina-yonelik-siddetin-sebeplerinin-arastirilarak-alinmasi-gereken-onlemlerin-belirlenmesi-amaciyla-kurulan-meclis-arastirma-komisyonu-dikkatine


105 
 

4)6284 sayılı yasadaki eksikliklerin ve uygulamada yaşanan sorunların giderilmesi, 

haksız indirimin kaldırılması, toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve ayrımcılığı nedeniyle 

kadın cinayeti işlemenin ağırlaştırıcı neden sayılması, 

5)Mecliste kadın cinayetleriyle ilgili daimi komisyonu ve alanda çalışan kadın 

örgütlerinden oluşturulmuş izleme komisyonu kurulması gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

     ARAŞTIRMA BULGULARININ DEĞERLENDİRİLMESİ 

Aile içinde kadına yönelik şiddet, her yaştan, her eğitim ve gelir düzeyinden 

kadının medeni durumu fark etmeksizin yakın ilişkide olduğu erkekler tarafından maruz 

kaldığı şiddeti ifade etmektedir. Kadına yönelik şiddet, kadınların fiziksel, psikolojik, 

cinsel, ekonomik anlamda zarar görmesine yol açmakta ve kadınların insan haklarının 

ihlal edilmesine neden olmaktadır. Dünyada 1960’lı yıllardan sonra kadın kimliği 

temelinde gelişen, Türkiye’de ise 1980 sonrası dönemde gelişim gösterme imkanı bulan 

feminist hareket kadına yönelik aile içi şiddetin görünürlük kazanmasına ve mücadele 

yolları geliştirilmesine öncülük etmiştir. Feminist hareketin ortaya koyduğu cinsiyet 

temelli eşitsizlik ve ayrımcılıklar ilerleyen yıllarda uluslararası alanda gündeme 

gelmeye başlamış ve hem devletlerin hem de sivil toplum örgütlerinin en önemli 

mücadele alanlarından birini oluşturmaya başlamıştır. Özellikle kadın cinayetlerinin her 

gün artış gösterdiği günümüzde kadına yönelik aile içi şiddetle ve özelinde kadın 

cinayetleriyle mücadele süreci önemli bir noktayı oluşturmaktadır. 

Bu çalışmada amaçlı örneklem doğrultusunda seçilmiş, kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadele eden iki STK incelenmiştir. Faaliyetleriyle medyada da görünürlük 

kazanmış olan Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der isimli iki sivil toplum 

kuruluşunun aktif gönüllüleriyle görüşülmüştür. Mor Çatı, 1980 sonrası feminist 

hareketin ve kadına yönelik aile içi şiddetle mücadelenin ilk kurumsallaşma örneği 

olması ve şiddeti, feminist bir perspektiften ataerkillik temelinde sorgulaması nedeniyle 

çalışma içerisinde yer almaktadır. Şefkat-Der ise, 1990’lı yıllarda kadına yönelik aile içi 

şiddetin görünürlük kazandığı bir süreçte şiddetle mücadele etmeyi amaçlamış 

muhafazakar ve koruyucu ataerkil bakış açısına sahip olduğu düşünülen bir kuruluş 

olması nedeniyle çalışma içerisinde yer almaktadır. Çalışma kapsamında,  Mor Çatı 

Kadın Sığınağı Vakfı’ndan 7 ve Şefkat-Der’den 7 olmak üzere kadına yönelik aile içi 

şiddetle mücadele sürecinde aktif gönüllülük yapıyor olan toplam 14 kişiyle 

derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Bu sayının belirlenmesinde STK’lar 

belirleyici bir etkiye sahip olmuştur. İlk görüşme gerçekleştirilen kuruluş olan Şefkat-



107 
 

Der’de kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden 7 gönüllüyle görüşülebilmesi Mor 

Çatı’da da sayının 7 kişiyle sınırlandırılmasına neden olmuştur. 

Araştırma bulguları iki aşamalı olarak analiz edilmiştir. Birinci aşamada,  farklı 

bakış açısına sahip iki sivil toplum kuruluşunun; ortaya çıkış süreci, amaçları ve 

örgütlenme pratikleri görüşülenlerin ifadelerinden yola çıkılarak içerik analizi yoluyla 

karşılaştırılmıştır. İkinci aşamada ise kategorik içerik analizi yoluyla araştırma bulguları 

çözümlenmiştir. Cümle ve cümlelerin ilişkili olduğu kategoriler ve alt kategoriler 

oluşturulmuş ve bu alt kategorilerden bazıları yorumlanma sürecinde çeşitli metaforik 

ifadelere belirtilmiştir. Nitel araştırmalarda kullanılan bu çözümleme tekniğinde 

birbirine benzeyen kavramları, cümleleri, cümle öbeklerini bir araya getirerek organize 

etmek ve yorumlamak amaçlanmaktadır.  Bu doğrultuda öncelikle araştırmanın ana 

kategorileri belirlenmekte ve bu kategoriler kendi içinde alt kategorilere ayrılarak 

sınıflandırılmaktadır (Yıldırım, 1999;  Neuman, 2008; Kümbetoğlu, 2012; Glesne, 

2012; Merriam, 2013). Çalışma içerisinde Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der 

gönüllülerinin kadına yönelik aile içi şiddeti ve kadın cinayetlerini hangi kuramsal 

temellerle ve kurumsal dinamiklerle açıkladıkları, kadına yönelik aile içi şiddetle ve 

kadın cinayetleriyle nasıl mücadele ettikleri, kamusal politikaları nasıl 

değerlendirdikleri ve çözüm noktasında hangi kurumsal yapılar çerçevesinde çözüm 

sundukları toplumsal cinsiyet ve ataerkillik kavramları odağında analiz edilmiştir.  

4.1.GÖRÜŞMECİLERİN SOSYO-DEMOGRAFİK ÖZELLİKLERİ VE 

ÖRGÜTSEL POZİSYONLARI 

Tablo 3. Sosyo-Demografik Özellikleri ve Örgütsel Pozisyonları 

Görüşmeci Cinsiyet Yaş Medeni 

Hal 

Eğitim 

Durumu 

Örgütsel Pozisyon Örgütte 

Gönüllük/ 

Yer Alma 

Süresi 

M1 Kadın 35 Bekar Yüksek 

Lisans 

Mor Çatı Gönüllüsü  3 

M2 Kadın 56 Evli Lisans Terk Mor Çatı Gönüllüsü 23 

M3 Kadın 55 Evli Lisans Terk Mor Çatı Gönüllüsü  24 

M4 Kadın 32 Evli Lisans Mor Çatı Gönüllüsü  7 



108 
 

M5 Kadın 35 Bekar Lisans Mor Çatı Gönüllüsü 10 

M6 Kadın 56 Evli  Yüksek 

Lisans 

Mor Çatı Gönüllüsü 25 

M7 Kadın 36 Evli  Lisans Mor Çatı Gönüllüsü  13 

Ş1 Kadın 48 Bekar Lise Şefkat-Der Hayatı Çalınmış 

Hayatsız Kadınlar Komisyon 

Başkanı  

18 

Ş2 Kadın 33 Bekar Lisans Şefkat-Der Başkan Yardımcısı 17 

Ş3 Erkek 43 Evli Lisans terk Şefkat-Der Başkanı 18 

Ş4 Kadın 40 Bekar İlkokul Şefkat-Der Gönüllüsü 

 

8 

Ş5 Kadın 42 Evli Lise  Şefkat-Der Başkan Yardımcısı 15 

Ş6 Kadın 30 Evli  Lise Şefkat-Der Başkan Yardımcısı 12 

Ş7 Kadın 57 Bekar İlkokul Şefkat-Der Gönüllüsü  12 

 

Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde aktif gönüllülük yapan 

görüşmeciler yaşları açısından incelendiğinde Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nda 

gönüllü olarak çalışan görüşmecilerin yaş aralığının 32 ile 56 arasında değiştiği 

görülmektedir. Ancak Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nın mücadele çalışmalarında ve 

toplantılarında farklı yaş grubundaki kadınların çalışmalara destek verdikleri 

gözlenmiştir. 09.05.2015 tarihinde Mor Çatı’nın yeni gönüllülerle bir araya gelmek ve 

ortak bir konu çerçevesinde sohbet etmek amacıyla düzenlediği “Mor Buluşma 

Toplantısı”nda gönüllülerin büyük çoğunluğunun üniversite öğrencisi ya da üniversiteyi 

yeni bitirmiş genç kadınlar olduğu araştırmacı tarafından gözlenmiştir. Şefkat-Der’de 

ise görüşmecilerin yaş aralığının 30 ile 57 yaş arasında değişiklik gösterdiği 

görülmektedir. Mor Çatı’yla karşılaştırıldığında aktif gönüllülerin yaş oranlarının 

birbirine yakın olduğu ve paralellik gösterdiği söylenebilir. Ancak Şefkat-Der’in kadına 

yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecindeki aktif gönüllüleri 30 yaş üstündeki 

bireylerden oluşmasına rağmen Şefkat-Der’in farklı alanlardaki çalışmalarına daha genç 

yaştaki bireylerden katılım sağlandığı araştırma sürecinde araştırmacı tarafından 

gözlenmiştir.  



109 
 

Görüşmeciler medeni durumları açısından incelendiğinde ise Mor Çatı 

gönüllülerinden 5 gönüllünün evli 2 gönüllünün bekar olduğu görülmektedir. Şefkat-

Der’de ise gönüllülerin 3’ünün evli 4’ünün ise bekar olduğu görülmektedir.  

Görüşmeciler eğitim durumları açısından incelendiğinde Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı gönüllülerinin en az lisans mezunu oldukları görülmektedir. Sadece 2 

görüşmeci 1980 darbesinin yaşandığı yıllarda üniversite öğrenimi gördüklerini ve çeşitli 

nedenlerle bırakmak durumunda kaldıklarını belirtmişlerdir. Ekonomi, İşletme, 

İstatistik, Sosyal Hizmet, Filoloji, Hukuk, İletişim gibi yüksek öğretimin farklı 

branşlarında eğitim görmüş, eğitimli ve orta sınıf kadınlar tarafından ortak bir politik 

mücadele yürütüldüğünü söylemek mümkündür. Ayrıca Mor Çatı’ya tarihselliği 

içerisinde bakıldığında meslek sahibi 14 feminist kadın öncülüğünde kurulduğu 

görülmektedir (Arın, 1996: 147). Bu bilgi göz önüne alındığında Mor Çatı’nın 

çoğunlukla eğitimli ve orta sınıf kadınlar tarafından sürdürüldüğü söylenebilir. Şefkat-

Der’de ise, aktif gönüllülük yapan görüşmecilerin eğitim durumlarının farklılaştığı 

görülmektedir. İlkokuldan üniversiteye uzanan farklı eğitim düzeyinde bireylerin 

gönüllülük yaptığı görülmektedir. Lise mezunu olan dernek başkanı derneğin kuruluş 

sürecinde üniversitede okuduğunu ancak dernek kurma sürecinde üniversiteyi bırakmak 

durumunda kaldığını belirtmiştir. Lise mezunu olan 2 görüşmeci de dernek 

faaliyetlerinde çalışmaya başladıktan sonra üniversite okumaya karar verdiklerini ve 

Açıköğretim Fakültesinde Sosyoloji bölümünde okumayı sürdürdüklerini 

belirtmişlerdir.  

Görüşmeciler örgütte yer alış süreleri temelinde incelendiğinde, Mor Çatı 

gönüllülerinin 3 ile 25 yıl arasında gönüllü olarak Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nda 

çalışanlar oldukları görülmektedir. Şefkat-Der’de gönüllü olarak yer alan 

görüşmecilerin ise 3 ile 20 yıl arasında gönüllü olarak kuruluş içerisinde çalıştıkları 

görülmektedir. İki STK içerisinde de görüşülen gönüllülerin büyük çoğunlukla uzun 

yıllardır kuruluş içerisinde yer aldıkları söylenebilir. 

Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele alanında çalışmalar yürüten STK 

gönüllülerinin cinsiyetleri, kadının şiddet deneyimini kiminle paylaştığı noktasında 

önemlidir. Gönüllüler cinsiyet temelinde incelendiğinde Mor Çatı Kadın Sığınağı 

Vakfı’yla yapılan görüşmelerde görüşmecilerin hepsinin kadın olduğu görülmektedir. 



110 
 

Çünkü temelde Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı, feminist kadınlar tarafından kurulmuş 

bağımsız kadın örgütüdür. Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu eşitsiz cinsiyet rol ve 

sorumluluklarıyla açıklandığı için erkekler sürece sokulmamakta, erkeklerin güç 

göstermesine olanak tanınmamaktadır. Bu yüzden kadın bakış açısı ve kadın 

dayanışması temelinde cinsiyet eşitliğini sağlamaya yönelik politikalar kadınlar 

tarafından üretilmektedir (Mor Çatı, 1996; Şahinoğlu, 1998; Esin, 2003; Kum ve diğ, 

2005; Kadın Belleği, 2005; Çaha, 2008; Açıkel, 2009). Şefkat-Der’de ise erkek bir 

başkan önderliğinde hareket eden kadın gönüllüler çalışmaları organize etmekte veya 

çalışmalara katılmaktadır. Bu bağlamda, yönetici konumunda olan 1 erkek ve 3 kadın 

yöneticiyle, gönüllü konumunda olan 2 kadın gönüllüyle görüşülmüştür. Bu noktada 

dernek başkanının erkek, diğer gönüllülerin kadın olmasından yola çıkılarak dernek 

içerisinde cinsiyet hiyerarşisinin varlığından söz edilebilir.  Erkek dernek başkanı, 

zorluklarla başa çıkma noktasında kendini daha güçlü hissettiğini ve kadınları korumak 

ve kurtarmak adına böyle bir mücadelenin başında yer aldığını şu sözlerle ifade 

etmektedir: 

“Yani şöyle bir şey var ben her şeye göğüs gerebilirim. Ama benim 

yönetimimdeki kadınlar her şeye göğüs geremeyebilir. Yani benim 

özellikle halen resmiyette Şefkat-Der’in başkanı olarak yer almamdaki 

en önemli şey bir erkek olarak fuhuş mafyası için tehditsin çünkü 

genelevler kapanmalı, tazminat ödemeli, devlet özür dilemeli, bunlara 

ev alabileceği maaş ödensin, vesikaları imha edilsin, ölen kadınların 

bile çocuklarına tazminat ödensin diyorsun”.(Şefkat-Der Başkanı, 

Erkek, 43 yaşında).  

Görüşmecinin hem zorluklarla ve güçlüklerle başa çıkma noktasında yönetimindeki 

diğer kadınlara oranla daha etkili olabileceğini düşünmesi hem de cinsiyet temelinde 

güçlü bir erkek olarak zor durumdaki kadınları kurtarma ve koruma görevini üstlenmesi 

koruyucu ataerkil bir yaklaşımla hareket edildiğini göstermektedir. Cinsiyetler 

arasındaki farklılığı biyolojik temellerle ele alan bu yaklaşım Sakallı Uğurlu’nun ifade 

ettiği üzere koruyucu ataerkillikle uyuşmaktadır. Çünkü koruyucu ataerkillikte; olumlu 

duygularla hareket edilerek kadınları zor durumlardan kurtarmak ve korumak esas 

alınmaktadır. Kadınların zayıflıkları ve erkekler tarafından korunmaları gerektiği 

olumlu bir bakış açısıyla dile getirilmektedir. Ayrıca bu yaklaşım içerisinde cinsiyetler 



111 
 

arasındaki statü farklılığının cinsiyetler arasındaki eşitsiz farklılığı geliştirebileceği öne 

sürülmektedir. Erkeklerin risk almaya daha gönüllü olmasının, erkekleri güçlü ve 

dayanıklı görmenin bir sonucu olduğu ifade edilmektedir (Sakallı Uğurlu, 2002, 2003, 

2006, 2008).  

Bir diğer görüşmecinin ifadesine göre, erkeklerin STK içerisinde varlıklarına 

karşı olunmadığı, ancak örgüt içindeki konumlandırılışlarında cinsiyet rollerinin 

belirleyici bir etkiye sahip olduğu görülmektedir. Görüşmeci açısından iş bölümü 

cinsiyet temelinde biyolojik farklılıklar göz önüne alınarak açıklanmıştır. Cinsiyet 

farklılıklarının kadına yönelik yaklaşımlarda yarattığı farklılaşmayı şu sözlerle ifade 

etmiş: 

“Cinsiyet anlamında erkeklerin katılımı çok yoğun değil. Erkek 

üyelerimiz var ama kadın çalışması konusunda çok hassasız bire bir 

kadınlarla erkekleri bir araya getirme konusunda tabi ki 

ziyaretlerimiz oluyor sığınma evine falan ama şiddet gören kadınların 

erkeklere karşı bir önyargısı oluşuyor. Belli bir süre erkek profili 

görmek istemiyorlar. Evsiz çalışmalarımız var erkeklerle ilgili veya 

dediğim gibi birine bir eşya yüklenmesi gerekiyor. Araç kullanılması 

veya eşya yüklenmesi gerekiyor. Bu konularda yardımcı oluyorlar”. 

(Şefkat-Der Başkan Yardımcısı, Kadın, 30 yaşında). 

4.2. GÖRÜŞMECİLERİN GÖZÜNDEN MOR ÇATI KADIN SIĞINAĞI VAKFI 

VE ŞEFKAT-DER 

 Çalışmanın bu bölümünde görüşmelerin yapıldığı iki STK olan Mor Çatı Kadın 

Sığınağı Vakfı’nın ve Şefkat-Der’in ortaya çıkış süreçleri, amaçları, finansal kaynakları 

ve örgütlenme pratikleri görüşülenlerin ifadelerinden yola çıkılarak ataerkillik temelinde 

karşılaştırmalı olarak  analiz edilmiştir.  

Feminist Harekete Karşı Yardımseverlik 

Mor Çatı ve Şefkat-Der ortaya çıkış süreçleri açısından değerlendirildiğinde 

farklı süreçlerden geçerek kuruldukları söylenebilir. Mor Çatı, 1990 yılından beri kadına 

yönelik şiddetle ve ataerkiyle mücadele etmeyi temel almış, Türkiye’de kadın 

örgütlenmeleri içerisinde çok önemli bir konuma sahip olan bağımsız bir kadın 

örgütüdür. Mor Çatı’nın geçmişi 1980’li yıllarda gelişim gösteren ikinci dalga feminist 



112 
 

kadın hareketine dayanmaktadır. Bu bağlamda STK, Türkiye’de kadın hareketinin 

kurumsallaşma anlamındaki ilk örneğini oluşturmaktadır. Hareketin gelişim sürecinde 

yer almış olan görüşmeci 2, hareketin gelişimini ve Mor Çatı’nın kurulmasında yarattığı 

etkiyi şu sözlerle ifade etmektedir:  

“1987’de dayağa karşı yürüyüş olmuştu. İstanbul’da 12 Eylül’den 

sonra kadınların toplu olarak sokağa çıktığı bir eylem oldu. O 

kampanya sırasında kadınlar bir araya geldiler. Kendi kadınlık 

durumlarını sorguladılar. Bu mitingden sonra özellikle Beşiktaş’ta 

kadın çevresi adı altında bir dernek kuruldu. Bu süreçte kendi özel 

hayatımızı ilk defa ‘özel alan politiktir’ denilen o meşhur sözle 

sorgulamaya başladık. Evlerde bilinç yükseltme toplantıları dediğimiz 

toplantılar başladı. Bu süreç Mor Çatı kuruluşuna kadar gitti”.(Mor 

Çatı Gönüllüsü, Kadın, 56 yaşında). 

Mor Çatı’nın ortaya çıkış sürecinde tarihsel olarak ikinci dalga feminist 

hareketin önemli bir etkiye sahip olmasının yanında Mor Çatı’nın kuruluşuna neden 

olan en önemli nokta 1987 yılında gerçekleşen “Dayağa Karşı Dayanışma Kampanyası” 

olmuştur. Kampanya sürecinde şiddete maruz kalan kadınların danışma merkezine ve 

sığınağa duydukları ihtiyaç ortaya çıkmıştır. Özellikle kadınların bireysel düzeyde 

desteklerinin yetersiz kalması, feminist kadınları kurumsallaşma sürecine 

yönlendirmiştir. 32 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsünün ifade ettiği üzere “İlk 

zamanlarda kadınları kendi evlerine alıyorlarmış ya da kadınların evine gidiyorlarmış. Sonra 

ama fark etmişler ki bu şekilde yürümüyor”. Dolayısıyla Mor Çatı böyle bir sürecin 

sonunda bağımsız kadın kuruluşu olarak 1990 yılında kurulmuştur. İlk dönemde kaynak 

yetersizliği nedeniyle sadece danışma merkezi çalışması yürütülmüştür. 1995 yılında 

yeterli imkanların sağlanmasıyla sığınak çalışması yürütülmeye başlanmıştır (Mor Çatı, 

1989, 1996; Şahinoğlu, 1998; Kum ve diğ, 2005, Çaha, 2008; Açıkel, 2009).  

Mor Çatı’nın feminist niteliğe sahip bir kuruluş olarak ortaya çıkması tarihsel 

süreçte feminist kimlik doğrultusunda hareket edilmesinde, amaçların ve çalışmaların  

belirlenmesinde etkili olmuştur. 56 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Mor 

Çatı politik bir örgüt, kadın politikası yapıyor. Kadına yönelik şiddete karşı politikalar 

üretiyor. Ve bunun çalışmalarını üretiyor. Kadın kurtuluşu dediğimiz şey gerçekleşene 

kadar herhalde sürdürülecektir”. Bu anlamda yardım faaliyeti yürüten diğer sivil 



113 
 

toplum kuruluşlarından farklı olarak kendini politik bir örgüt olarak tanımladığı 

görülmektedir.  

Şefkat-Der ise yardımlaşma kavramı etrafında dayanışmayı esas alarak 

hayırsever bireylerin bir araya gelmesiyle ortaya çıkmış bir kuruluştur. Dayanışmayı 

yardım eden- yardım edilen ilişkisi üzerinden kurmayı temel almaktadır. 1995 yılında 

kurulmuş olan derneğin ortaya çıkış süreci ilk olarak yetiştirme yurdundan ayrılan 

çocuklara yardım etmek isteyen bir grup üniversite öğrencisinin bir araya gelmesine 

dayanmaktadır. Şefkat-Der’in kuruluş sürecinde aktif olarak yer almış olan şu anda da 

başkan konumunda bulunan 43 yaşındaki erkek Başkan, derneğin toplumsal sorunlar 

temelinde bir ihtiyaç olarak ortaya çıktığını şu şekilde ifade etmektedir: 

“İlk olarak dernek, vakıf yetkililerine mektuplar gönderdik, bazılarına 

ziyarete gittik. Bu alana girin dedim. Kadın sığınmaevi yapmanız 

lazım, evsizlere yurt yapmanız lazım, bunlar için bakımevleri 

yapmanız lazım şu şu konularla ilgilenmeniz lazım dedim. 

Genelevlerde kadınlara büyük insanlık dramı yaşanıyor. Bunlara 

çalışma yapılması lazım dedim. Önce önerilerde bulundum, mevcut 

kuruluşları yönlendirmeye çalıştım. Ancak yönlendiremeyince 

şaşırıyorsun, duyarlı olanlarda bir şey yapmıyor. Sonra böyle yıllar 

devam etti. 1995 yılında biz dedik kendimiz kuralım böyle bir şeyi”. 

Ayrıca erkek Şefkat-Der Dernek Başkanının “Bir kadın herhangi bir şiddet gördüğü 

zaman, yanlış, nebilim üzüldüğü zaman daha çok sevdiğim insanlar hemen gözümde 

canlanıyor. Ablalarım aklıma geliyor, kız kardeşim aklıma geliyor, annem aklıma 

geliyor. Öyle empati kuruyorum.  Aynı şeye katıyorum. Biri zor durumdaysa ablam 

olabilirdi, annem, olabilirdi, kız kardeşim olabilirdi diyorum” yönündeki açıklaması 

derneğin bir erkeğin erkeklik deneyimine bağlı olarak ortaya çıktığını göstermektedir. 

Bu yüzden koruyucu ataerkil bir bakış açısıyla; kadınların aile içerisinde tanımlandığını, 

biyolojik erkeğin gücünü kadınları koruma ve kurtarma noktasında kullanarak 

hiyerarşik ilişki yarattığı söylemek mümkündür (Sakallı Uğurlu 2002, 2003, 2006, 

2008). 

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nın ve Şefkat-Der’in farklı süreçlerde ortaya 

çıkmış iki kuruluş olduğu görülmektedir. Mor Çatı, ikinci dalga feminist kadın 



114 
 

hareketinin bir ürünü ve teorik zemini olan bir kuruluş olarak ortaya çıkmıştır. İkinci 

dalga feminist kadın hareketi kadın kimliğini temel alması, hiyerarşik ve formel bir 

örgütlenmeyle ağ tipi bir örgütlenmeyi benimsemesi nedeniyle yeni toplumsal 

hareketler içerisinde değerlendirilmektedir (Ramazanoğlu, 1998; Sancar, 2013; Topal 

Demiroğlu, 2014). Şefkat-Der’in kuruluşunun ise muhafazakar bir bakış açısına 

dayandığı söylenebilir. Geleneksel ilişkiler ağı içerisinde toplumsal sorunlar karşısında 

yardımlaşma ve hayırseverliğin temel alınması; şefkat, inanç, merhamet, empati gibi 

duygularla hareket edilmesi önemli bir muhafazakarlık göstergesidir (Ergil, 1986; 

Beneton, 1991; Sallan Gül, 2006). 

Kadın Dayanışmasına Karşı Yardım Dayanışması  

Mor Çatı’nın ve Şefkat-Der’in farklı etkenler doğrultusunda kurulması 

kuruluşların amaçlarında ve beklentilerinde farklılıklara neden olmaktadır. Mor Çatı’nın 

kuruluş olarak ortaya çıktığı günden günümüze değin aynı amaçlar doğrultusunda 

hareket ettiği görülmektedir. Mor Çatı’nın kurucuları arasında yer alan Arın’a göre Mor 

Çatı, aile içinde ve dışında şiddete maruz kalan kadınlarla dayanışma içinde olmayı, 

onlara sığınak imkanı sağlamayı amaçlayan bir kuruluş olarak kurulmuştur (Arın, 1996: 

149). Bu yüzden 1990’dan beri erkek şiddetine maruz kalan kadınlarla dayanışmayı 

sürdürmek ve kadına yönelik şiddetle mücadeleyi yaygınlaştırmak amaçlanmaktadır 

(Mor Çatı, 1989, 2014; Şahinoğlu, 1998; Kum ve diğ, 2005; Çaha, 2008; Açıkel, 2009). 

Dayanışma sürecinde sığınak çalışması yürütmenin de önemine vurgu yapan görüşmeci 

1 Mor Çatı’nın amaçlarını şu sözlerle belirtmiştir: 

 “Amaç çok net bir şekilde feminist ilkelerle kadına yönelik şiddete 

ilişkin bir mücadele yürütmek, bir sığınak çalışması yürütmek, bir 

dayanışma merkezi çalışması yürütmek. Burası bir kadın dayanışma 

ağı. O yüzden amacımız öncelikle dayanışma sağlamak. Ve burası 

dayanışmanın kurulabileceği bir yer. Bir hak mücadelesi var tabi ki 

ancak bu hak mücadelesinde sözün kurulduğu yerde dayanışma 

var”.(Mor Çatı Gönüllüsü, Kadın, 35 yaşında). 

Şefkat-Der’in kuruluş amaçları ise web sitesinde“barınmasız, güçsüz, korunmaya 

muhtaç, seks kölesi, şiddet mağduru, yoksul, işsiz, korunmaya ve desteğe muhtaç vb. her 

cins ve yaştaki çok zor şartlarda yaşam mücadelesi vermeye çalışan insanlara yardım 



115 
 

etmek” olarak tanımlanmıştır. Şefkat-Der içerisinde Başkan Yardımcısı konumunda yer 

alan 33 yaşındaki kadın gönüllüye göre “dışarıda kalan insanları barındırma, 

ötekileştirilen insanları kabul etme ve özellikle kadınlara büyük bir kapsamda yardımcı 

olmak” amaçlanmaktadır. Kendini hem mağdur hem de gönüllü olarak tanımlayan 40 

yaşındaki kadın gönüllüye göre ise “Şiddet mağduru ve bu işten dolayı çok çekmiş 

kadınları himayelerine almak” amaçlanmaktadır. Görüşmecilerin ifadelerinden yola 

çıkarak Şefkat-Der içerisinde kadına yönelik şiddet olgusunun cinsiyet sorunu olarak 

ele alınmadığı, muhafazakar ve koruyucu ataerkil bir perspektifle ihtiyaç sahibi kadına 

yardım etme, onu sokaktan koruma ve kurtarma amacıyla şiddetle mücadele edildiği 

söylenebilir. Çünkü koruyucu ataerkillik, geleneksel ilişkiler ağı içerisinde zayıf olarak 

görülen kadını koruma, ona değer verme, ona yardım etme, onun için çalışma gibi 

nitelikleri içinde barındırmakta, baskıcı ataerkilliğe karşı olumsuz bir ön yargı 

geliştirmektedir (Sakallı Uğurlu, 2002, 2003, 2006, 2008). Şefkat-Der içerisinde başkan 

yardımcısı olarak yer alan 30 yaşındaki kadın gönüllünün şu ifadeleri de kadını aile 

içerisinde konumlandıran geleneksel yaklaşımı destekler niteliktedir:  

“Mesela bir kadının evsiz kaldığını düşünün. Siz bu kadına giyecek 

alabilirsiniz, yiyecek alabilirsiniz ona para verebilirsiniz. Ama o 

kadının bir çatı altına girmesi çok daha önemlidir. Bir kadının veya 

erkeğin can güvenliğinin olabilmesi için sokaktan kurtarılması 

gerekiyor”. 

43 yaşındaki erkek Şefkat-Der Başkanı bir televizyon programında 

“konsamatris” olarak tanımladığı kadınlar temelinde bütün kadınları kapsayıcı bir 

şekilde Şefkat-Der’in amaçlarından şu şekilde bahsetmiştir: 

“Şefkat-Der olarak 1995 yılından itibaren bu kadınları 

sığınamevlerine alan, bu kadınlara yeni hayat hakkı verilmesi için 

çalışan, ruhlarına ve bedenlerine uygun işlerde çalışması için 

mücadele eden bir örgüttür”. 

Kadınların kadın olmalarına uygun ve değerde hayatlar yaşamaları ve işlerde çalışmaları 

için mücadele edilmesi, kadınlık ve erkeklik kimliğine uygun işlerde çalışmanın 

beklendiğini göstermektedir. Bu yaklaşım derneğin toplumsal cinsiyet ilişkileri 

temelinde cinsiyet ilişkilerinin kurgulandığını göstermektedir. Çünkü toplumsal cinsiyet 



116 
 

ilişkileri çerçevesinde kadınlık ve erkeklik toplumsal alanda yaratılan bölünmeyi, 

kadınlara ve erkeklere farklı olarak atfedilen rol ve sorumlulukları ifade etmektedir 

(Giddens, 2000; Dökmen, 2006; Marshall, 2009). 

Toplumsal Cinsiyet ve Ataerkillik Sorgulamasına Karşı Hayırseverlik 

Temelinde Kurulan Gönüllülük 

Mor Çatı ve Şefkat-Der içerisinde aktif çalışma yürüten gönüllülerin kuruluş 

içerisinde yer alma süreçlerinin kuruluşların amaçları ve çalışmalarıyla çok yakın 

ilişkisi içerisinde olduğu görülmektedir. Mor Çatı gönüllülerinin büyük bir çoğunlukla 

aile içerisindeki toplumsal cinsiyet rollerine ve ataerkil bakış açısına karşı geliştirdikleri 

eleştirel tavrın kuruluş içerisinde yer almalarında önemli etkiye sahip olduğu ifade 

edilebilir. Görüşmeci 7 kendi hayatındaki erkek egemen ilişkileri sorgulamasını şu 

şekilde anlatmaktadır:   

“Aslında kız çocuğu olarak büyüdüğünüz zaman roller arasındaki 

farkı gözlemleme şansınız oluyor kadın ve erkek rolleri arasındaki. 

Benden beklenenlerle erkek kardeşimden beklenenlerin farklı oluşu ve 

benim sosyal hayatta yapmak istediğim şeylerin önüne geçilmesi ama 

imkanların erkek kardeşime sunuluyor olması. Burada bir haksızlık 

olduğunu fark ettim”.(Mor Çatı Gönüllüsü, Kadın, 36 yaşında). 

Aile içerisinde maruz kaldığı eşitsiz cinsiyet ilişkisini, geleneksel ataerkil aile 

yapısına vurgu yaparak, erkek egemenliğinin özgürlük alanına getirdiği sınırlamalar 

çerçevesinde sorgulayan görüşmeci 5 ise yaşadığı süreci şu şekilde anlatmaktadır: 

“Ben düşünüyordum da eskiden kendime baktığım zaman  ben aslında 

hep feministmişim. Feminist olmadığım zaman yokmuş. Çünkü 2 tane 

abim var benim. 1 erkek kardeşim zihinsel engelli hani çok öyle 

erkeklik formu içerisinde olmuyor netice içerisinde. Diğer abim 6 yaş 

büyük ve ikimizin arasındaki farklılıkları çok büyük fark ediyordum 

tabi ki. Onun geliş gidiş saatleri, özgürlük alanları ona verilen haklar, 

izinler ve benim nasıl sınırlandırıldığım, nasıl kontrol altında 

olduğum. O eve sevgili getirirken benim sevgilinin s’sini ağzımın 

içerisine dahi alamayacak olmam bütün bunlar çocukluğumda bile 



117 
 

niye bu böyle sorusunu sordurtuyordu”.(Mor Çatı Gönüllüsü, Kadın, 

35 yaşında). 

 Şefkat-Der’de ise görüşmecilerin kuruluş içerisinde yer almalarında koruma ve 

kurtarma isteği ihtiyaç sahibi bireye yardım etme arzusu etkili olmuştur. Koruyucu 

ataerkil bir yaklaşımla hareket eden gönüllülerin kadını aile içinde tanımlaması özellikle 

dışarıda kalan kadınların kadın olmalarından dolayı daha fazla sorunla 

karşılaşabileceğini düşünmelerinin, empati kurmalarının koruyucu rolü üstlenmelerinde 

etkili olduğu görülmektedir. Görüşmeci 6 dernek içerisinde yer almasını şu şekilde 

açıklamıştır: 

 “Kendim empati kuruyorum. Mesela yanında sokakta kalan bir kadın 

var ama ben evime gittiğimde sıcak bir çorbam var, ayaklarımı uzatıp 

televizyon izleyebiliyorum. Ama o kadın sokaktayken tacize 

uğrayabiliyor, tecavüze uğrayabiliyor. Ve zaman içerisinde akli 

dengesini kaybediyor. Şimdi adil olan bu mudur?”(Şefkat-Der Başkan 

Yardımcısı, 30 yaşında). 

Görüşmecilerin kuruluş içerisinde yer almalarında dini değerlerinde önemli bir 

etkiye sahip olduğu ifade edilebilir. Vicdan, merhamet, adalet gibi duygulardan yola 

çıkan gönüllüler dini anlamda bireysel tatmin sağlamak amacıyla da kuruluş içerisinde 

yer aldıklarını belirtmişlerdir. İfadelerden birkaçı şu şekildedir: 

“Allah’a da çok şükrediyorum. İyi ki böyle bir yerle karşılaşmışım. 

Yoksa hiçbir zaman kendimi geliştiremeyecektim. Bu yüzden rabbime 

çok şükrediyorum. Tabi çok zorlukları var, çok sıkıntıları var ama her 

şeye değiyor. Çok çok bir gönül rahatlığı oluyor. Öbür dünyanıza 

hazırlık olduğunu hissediyorsunuz. Ve küçücük bir çocuğun bile mutlu 

olması sizi mutlu ediyor. Hani bir imkansızlıklar içerisinde kıvranan 

birinin resmi işlemlerinin hallolması, normal bir hayaya tekrar geri 

dönmesi sizi mutlu ediyor”.(Şefkat-Der Başkan Yardımcısı, Kadın, 42 

yaşında). 

“İnsani duygular yani ‘adalet’ duygusundan kaynaklanan bir şey var. 

İnsan hakları açısından baktığımda da şahsi olarak dediğim gibi 

‘insan hakları’ açısında diyebilirsiniz, Allah rızası için diyebilirsiniz, 

daha güzel bir topluma kendim mutlu olarak gidemeyeceğimi bildiğim 



118 
 

ve yanımda dediğim gibi bir ihtiyaç sahibi zor durumdaki bir insan 

varken kendim evimde huzurlu olamayacağım için diyebiliriz. Birazda 

aslında şeyde var bizim dernekteki kadın veya erkek üyelere bakın 

şöyle bir özellik vardır. Hepsinde bir duygusallık vardır. Hepsinde çok 

yüksek bir empati şeyi vardır. ‘Adalet’ duyguları genelde 

yüksektir”.(Şefkat-Der Başkan Yardımcısı, Kadın, 30 yaşında). 

Şefkat-Der’in kuruluş süreci, amaçları ve gönüllülerin kuruluş içinde yer alma 

süreçleri muhafazakar nitelikli bir kuruluş olma özelliği taşıdığını göstermektedir. 

Ancak Şefkat-Der gönüllüleri derneğin muhafazakar niteliği konusunda ayrışmaktadır. 

Derneğin yönetim kadrosunda yer alan gönüllüler derneğin muhafazakar bir dernek 

olarak görülmesine karşı çıkmaktadır. Muhafazakarlığı dini temelde ele almakta; 

ayrımcılık yapma ve iktidar partisine yakın olma olarak değerlendiren görüşmecilerin 

bir kimlik altında yer almaktan kaçındığı söylenebilir. 42 yaşındaki Şefkat-Der Başkan 

Yardımcısı kadın gönüllü “Hayır, hayır kesinlikle katılmıyorum. İnançlısı da inançsızı 

da her kesim insana açığız. Gelen mağdur açısından da üye açısından da, kurucular 

açısından da her kesime açığız” diyerek muhafazakar kimliği reddettiklerini 

belirtmiştir. Ancak mağdur konumda derneğe gelip sonradan gönüllü olan görüşmeciler 

ise derneğin muhafazakar bir dernek olduğunu ifade etmişlerdir. 57 yaşındaki kadın 

gönüllü “Evet, gece yarısı 3 çocuklu 5 çocuklu kadın erkek yaşlı demeden telefon 

açardı. O kadını erkeği hangisiyse alır getirirlerdi. Arını namusunu koruyor. Dışarıda 

kalsa, sarhoşu dolu, berduşu dolu ne olacak. Hepsini çatı altına alır. Aç koymaz açıkta 

koymaz” diyerek muhafazakar kimliği kabul etmiştir. Bu noktada dernek gönüllüleri 

arasında bir ortaklığın sağlanamadığı görülmektedir.  

Şefkat-Der’in toplumsal sorunlar karşısındaki duyarlılığının ardında 

yardımseverlik, adalet ve merhamet duygusu, dini değerler, toplumsal düzenin 

sağlanmasına yönelik inanç gibi çeşitli faktörlerin yattığı görüşmecilerin ifadelerinde 

ortaya konmuştur. Bu durum kuruluşun muhafazakar değerler çerçevesinde 

sürdürüldüğünü, cinsiyet farklılığının biyolojik temellerle açıklandığını göstermektedir. 

Çünkü muhafazakarlık çerçevesinde toplumsal alanda istikrar ve düzen önemli iki 

kavramı oluşturmaktadır. Bu yüzden doğal hiyerarşinin olduğu toplumsal alanda 

düzenin sağlanması veya korunması için ihtiyaç sahibi olan kişi ve gruplara yardım 

edilmesi gerekmektedir (Sallan Gül, 2006: 77). Burke’e göre de muhafazakar bakış açısı 



119 
 

içerisinde; ahlaki manada bir kötüleşmenin yaşanmaması veya toplumsal düzenin 

sağlanması ve korunması için kilise, aile, topluluk, birlik gibi yapılar oluşturulmalı, 

kurallara bağlılık, saygı, sadakat, merhamet gibi duygulardan hareket edilmelidir 

(Beneton, 1991: 22).  

Proje Yaklaşımına Karşı Hayırseverlik  

Mor Çatı’nın ve Şefkat-Der’in farklı amaçlara sahip, farklı nitelikte iki kuruluş 

olması kuruluşların finans kaynaklarının da farklı yollarla sağlanmasına neden 

olmaktadır. Finans kaynağı gönüllülük temelinde yürütülen kuruluşların 

sürdürülebilmesi için önemli bir noktayı oluşturmaktadır.  Mor Çatı, politik kimliğe 

sahip profesyonelleşmiş bir kuruluş olarak finans kaynağını projelerle, gönüllü 

bağışlarıyla ve kendi iktisadi işletmesinden elde ettiği gelirlerle sürdürmektedir. 35 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsünün belirttiği üzere “Global Fun”, “Dialogue” gibi 

fon kuruluşlarından fon alınmaktadır. Ancak özellikle proje noktasında Mor Çatı’nın 

bağımsız bir kuruluş olması ve feminist kimlikle hareket etmesi seçici olmasına neden 

olmaktadır.
50

 Bu yüzden feminist bakış açısına uymayan çalışmalarda yer alma 

noktasında titiz davranıldığı ifade edilmiştir. Görüşmeci 6 tarafından Mor Çatı’nın 

projelere yönelik yaklaşımı şu şekilde açıklanmaktadır: 

“Aslında Mor Çatı’da çok uzun bir süre proje meselesi tartışıldı. Hani 

projelere nasıl bakıyoruz, nasıl bakmalıyız. Avrupa Birliği fonlarını 

kullanmak iyi bir şey mi değil mi ne getirir ne götürür. Bu yüzden her 

fona başvurmuyor. Bunu  çok sorgulayarak kendi ihtiyaçlarımıza 

hangisi uygun, ihtiyaçlarımızı önce belirleyelim biz ona tabi 

olmayalım, ihtiyaçlarımızı mümkün olduğunda o fon aracılığıyla 

karşılayalım noktasına gelindi”. (Mor Çatı Gönüllüsü, Kadın, 56 

yaşında). 

Şefkat-Der’de ise toplumsal alanda yardımlaşmayı amaçlayarak hayırseverlik 

temelinde kurulan gönüllü ilişkisi kuruluşun finans kaynağının da bu doğrultuda 

sağlanmasına neden olmaktadır. Gönüllüler kuruluşun finans kaynağını hayırsever 

vatandaşların ve örgüt içindeki gönüllülerin yaptığı bağışlarla sağlandığını 

belirtmektedir. Özellikle dernek başkanının ekonomik anlamda zor durumdaki insanlara 

                                                           
50

 https://www.morcati.org.tr/tr/bagislar/sosyal-sorumluluk-projeleri (Erişim Tarihi: 29.10.2015) 

https://www.morcati.org.tr/tr/bagislar/sosyal-sorumluluk-projeleri


120 
 

bireysel yardım etmesi dernek içerisinde ekonomik ve cinsiyet anlamında hiyerarşik bir 

ilişkinin var olduğunu göstermektedir. Ayrıca derneğin düzenli bir gelirinin olmaması, 

hayırseverlik temelinde sürdürülmesi, bireylerin vicdanlarına bırakılması derneğin 

ekonomik anlamda sıkıntı yaşamasına neden olmaktadır. Görüşmeci 1 derneğin içinde 

bulunduğu zor durumu, kredilerle ayakta durulduğunu şu sözlerle ifade etmektedir: 

“Şefkat-Der ne kira konusunda ne maddi anlamda destek aldı. Her 

şeyini elektriğini suyunu gıdasını kıyafetini her şeyini gönüllüler 

karşılıyor. Doğru dürüst hiçbir geliri olmamasına rağmen devam 

ediyoruz. Ben açıkça söylüyorum mahsur görmüyorum belki söylemem 

hoş değil ama biz borcu borçla kapatarak, krediler çekerek ayaktayız. 

Ama yine de yılmıyoruz. Eninde sonunda Allah bir şekilde yürütmeye 

yardım ediyor. Borçluda olsak ayakta kalınabiliyor. Gönüllüler de 

sağolsun aydan ayağa 10 lira 20 lira getiriyor. Kimisi yağ alıyor, 

makarna alıyor”. (Şefkat-Der Başkan Yardımcısı, Kadın, 42 yaşında). 

Ataerkil Hiyerarşiye Karşı Kadınların Eşitliği 

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı ve Şefkat-Der örgütlenme süreçleri açısından ele 

alındığında Mor Çatı’nın feminist bir örgüt olarak esnek örgütlenmeyi benimsediği 

görülmektedir. Kuruluş içerisinde hiyerarşik yapılanmaya karşı çıkılmakta eşitlik esas 

alınmaktadır. Mor Çatı içerisinde müdür ya da yönetim kurulu gibi mekanizmalar 

bulunmamakta, kararlar kolektif bir şekilde karara bağlanmaktadır. Vakıf içinde çalışan 

her kadının belirli bir işi olsa da ortak bir çalışma esas alınmaktadır. Gerektiği zaman 

işlerin paylaşılabilmesi, bir kişi gittiği zaman yerine diğerleri devam edebilmektedir. Bu 

yüzden uzmanlık kavramına yer verilmemekte, kuruluş içerisinde tek bir kadının ön 

plana çıkmasına engel olunmaktadır. Özellikle basınla kurulan ilişkilerde sürekli aynı 

kadın tarafından sürdürülmemesi için rotasyonla çalışmalar yürütülmektedir (Mor Çatı, 

1996, 2007, 2008; Şahinoğlu, 1998; Çaha, 2008). Araştırma sürecinde herhangi bir 

kadının isminin ön plana çıkarılmadığı, hiyerarşi yaratacak bir bilgiyi paylaşmaktan 

kaçınıldığı görüşmeci tarafından gözlenmiştir. 36 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne 

göre “Mor Çatı, hiyerarşinin aslında eşitsizliği ve şiddeti beraberinde getirdiğini 

düşünüyor. Buna inanıyor. O yüzden bizim hiyerarşik bir yapımız yok. Kent üzerinde 

Vakıflar Bölge Müdürlüğü’ne bağlıyız. Ve sadece kağıt üzerinde bir başkanımız var 

ama bizim esas fiili işleyişimiz başkana, başkanlığa imkan tanıyan veya diğerlerinin 



121 
 

üzerinde bir yönetim kuruluna imkan tanıyan bir çalışma biçimi değil”. Bu doğrultu da 

Mor Çatı’nın feminist ilkeler temelinde örgütlendiği ve mücadele çalışmaları yürüttüğü 

söylenebilir. Feminist metodolojik ilkeler arasında ise kadınları dinlemek ve anlamak, 

bilinçli taraflılık, aşağıdan bakış, katılımlı bilgi, araştırma sürecine aktif katılım, 

kolektif katılım gibi ilkeler yer almaktadır (Harding, 1995; Mies, 1995; Durakpaşa, 

2008).  

Kuruluş içerisinde eşitliğin temel alındığı kolektif bir yapı bulunmakta ve bu 

kolektif yapı içerisinde Mor Çatı’ya daha fazla vakit ayırmak isteyen gönüllüler ortak 

bir söylem üretmeye, karar almaya çalışmaktadır. Yetki ve dönüşümlü paylaşımın esas 

alındığı kolektif işleyiş birkaç görüşmeci tarafından şu şekilde ifade edilmiştir:  

“Tabi ki hiçbirimiz hiyerarşiden muaf değiliz, kendi içimizde de dönüp 

bakıyoruz ne yapı ne ettiğimize. Kolektif bir yapı kurmaya çalışıyoruz, 

çalışma gruplarıyla bu kolektif yapıyı güçlendirmeye çalışıyoruz. Her 

Salı Mor Çatının kolektifinde olan kadınlar bir araya gelip Mor 

Çatı’nın işleyişi hakkında kararlar alıyorlar”.(Mor Çatı Gönüllüsü, 

Kadın, 35 yaşında).  

 “Kolektif bir yapı altında karar alınıyor parmak demokrasisi yok. Tek 

kişi bile bir karara karşı çıkıyorsa o kararı almıyoruz. İkna yöntemine 

daha çok başvuruyoruz. Herkesin onayının ve görüşünün yansıdığını 

bir karar mekanizması var. Mesela Mor Çatı’ ya bir şey için telefon 

açtığınızda mail attığınızda böyle hemen sonucunu alamayabilirsiniz. 

Çünkü o mutlaka kolektif yapıya gelir toplantı da tartışılır karar alınır 

veya alınmaz”. (Mor Çatı Gönüllüsü, Kadın, 55 yaşında).   

Şefkat-Der’de ise örgütlenme sürecinde gönüllülerin örgüt içi statülerinin ön 

planda yer aldığı görülmektedir. Başkan, başkan yardımcısı, gönüllü gibi statüler 

çerçevesinde hareket edilmesi yönetim kadrosunda olan bireylerin faaliyetleri 

düzenleyen ve yönlendiren olarak, gönüllülerin ise sadece faaliyetlere katılım gösteren 

bireyler olarak yer aldığını göstermektedir. Araştırmacı tarafından özellikle basın 

açıklamaları, etkinlikler, faaliyetler, Tv ve radyo programlarına katılım gibi eylemlerin 

büyük çoğunlukla dernek içerisinde daha aktif konumda bulunan erkek başkan 

tarafından daha az oranda diğer yönetim kurulu üyeleri tarafından yapıldığı 



122 
 

gözlenmiştir. Bu yüzden dernek içerisinde erkek bir başkan önderliğinde hareket 

edilmesi örgüt içerisinde hiyerarşik bir yapılanmanın olduğunu ve bu hiyerarşinin 

cinsiyet ve statü temelinde şekillendiğini göstermektedir. Ayrıca dernek başkanı 

tarafından verilen bir bilgiye göre yakın dönem içerisinde örgüt içinde eş başkanlık 

sistemi getirilmiştir. Başkan yardımcısı olan bir kadın gönüllünün artık kuruluş 

içerisinde eş başkan olarak yer alacağı belirtilmiştir. Ancak bu durum söylemsel olarak 

ifade edilmiştir. Çünkü eş başkan olarak gösterilen gönüllü kadın kendini görüşmeler 

sırasında başkan yardımcısı olarak tanıtmış ve bu durum sadece başkan tarafından dile 

getirilmiştir. Bu durum erkek bir başkanının dernek içerisinde karar verme noktasında 

bireysel hareket ettiğini göstermektedir.  

Şefkat-Der içerisinde örgütlenme ve karar alma sürecinde nasıl bir yol 

izleneceğine yönelik ortak bir kararlılık söz konusu değildir. Bireysel olarak özverili 

olma, fedakarlık, samimiyet, azimli olma gibi bireysel özellikler örgütün ilkeleri olarak 

açıklanmıştır. Örgütlenme sürecinde başkanın ve diğer yönetim kurulu üyelerinin daha 

aktif bir konumda yer aldığı, gönüllülerin ise daha az aktif olarak sadece faaliyetlere 

katılım gösterdiği belirtilmiştir. Sorunlar karşısında anlık çözümler üretildiği, istişare 

yolunun kullanıldığı ve bireysel müsaitlik durumuna göre anlık görev dağılımının 

yapıldığı yine görüşmecilerin söylemlerinde yer almıştır. Bu yüzden dernek içerisinde 

statü temelinde bir karar alma sürecinin yaşandığı, özellikle erkek bir başkanın daha 

aktif konumda yer alarak ataerkil hiyerarşik ilişkileri karar alma noktasında yeniden 

ürettiği söylenebilir. Görüşlerden birkaçı şu şekildedir: 

 “Ne yapılacağına hep beraber karar veriyoruz yönetim kurulu bir 

araya geliyor bir istişareyle bir araya geliyoruz. Gönüllülerle de belli 

aralıklarla bir araya geliyoruz kermes, toplantı çalışmalarında. 

İstişare yapılıyor ama başkan ve yönetim kurulu biraz daha şey 

yapıyor içinde olduğu için. Görev dağılımında keskin bir ayrımımız 

yok, o an kim müsaitse o yapıyor. Çünkü hayatın gidişatı içinde 

birisinin bir işi, hastası, cenazesi, eğitimi vs. oluyor”. (Şefkat-Der 

Başkan Yardımcısı, Kadın, 33 yaşında).  

“Hani illa ki şu iş bölümünü hemen yapalım da karar verelim diyecek 

vaktimiz yok zaten. Hemen o anda kim neye yetiştirirse 



123 
 

koşuşturuyoruz. Yönetimdekiler daha ağır basıyor genelde”. (Şefkat-

Der Başkan Yardımcısı, Kadın, 42 yaşında). 

Kadınlarla Dayanışmaya Karşı Kadınları Koruma 

Mor Çatı ve Şefkat-Der içerisinde farklı örgütlenme süreçleriyle hareket 

edilmesi şiddete uğrayarak kuruluşlara başvuran kadınlarla kurulan ilişkinin de 

belirleyicisi olmaktadır. Mor Çatı’da şiddete maruz kalarak başvuran kadınlarla ast-üst 

veya yardım alan-yardım veren ilişkisi kurmamaya özen gösterildiği ifade edilmiştir. Bu 

yaklaşım Mor Çatı’nın feminist niteliğinden kaynaklanmaktadır. Çünkü feminist 

yaklaşımda; etnik kimlik, din, sınıf ve yaşam biçimler farklılık gösterse de kadınların 

ailede ya da benzer yakın ilişkilerde cinsiyetlerinden dolayı şiddete uğramalarının ortak 

bir sorun olduğuna ve kadın dayanışmasıyla aşılacağına yönelik bir görüş 

benimsenmektedir (Michel, 1993; Donovan, 1997; Mor Çatı, 2008; Hooks, 2012). 35 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsü tarafından şu şekilde ifade edilmektedir: 

“Aslında burada hiçbirimiz kurtarılmış kadınlar değiliz hiçbirimiz bu 

şiddete maruz kalmayan kadınlar değiliz, hiçbirimiz tamamen 

özgürleşmiş kadınlar değiliz. Çünkü bu erkek egemen sistem 

içerisinde hepimiz yaşıyoruz”.  

 Mor Çatı içerisinde hiçbir kadınla hiyerarşik ilişki kurmamanın ardında 

dayanışarak güçlenme bilincinin yattığı söylenebilir. Mor Çatı gönüllüleri Yalçın ve 

Taylı (2007) tarafından yazılan “Aile İçinde Kadına Yönelik Şiddete Karşı Mücadele ve 

Feminizm” başlıklı bir makale de güçlenmeyle üretilen mücadele şu şekilde ifade 

edilmektedir: 

“Aile içinde kadına yönelik şiddete karşı politika üretirken 

“mağduriyet” yaklaşımından kaçınmamız gereken birçok aşama var. 

Danışma merkezi ve sığınak faaliyeti ile destek süreçlerinin bütününe 

dayanışma yaklaşımını sindirmek kolay değil. Feminist bir örgütlenme 

modelini, buna bağlı kolektif güçlenme süreçlerini gerektiriyor”. 

Feminist literatür de “kız kardeşlik” veya “kadın dayanışması” olarak ifade edilen süreç 

görüşmeci 2 tarafından şu şekilde dile getirilmiştir:  



124 
 

 “Bizim mor çatı da tek bir ilkemiz var herhalde esas olarak. O da 

kadın dayanışması. Birbirimiz üzerinde dayanışma dediğimiz zaman 

iktidar ve hiyerarşi ilişkilerini mümkün olduğunca engellemeye 

çalışmak. Yani şiddete uğrayan bir kadınla bire bir görüştüğümüz 

sırada biz kurtulmuş ve şiddet görmeyen bir kadın onlar da mağdur ve 

şiddet gören bir kadın değil, eşit  düzeyde iki kadın olarak ve ikimizde 

o birebir görüşmelerde birlikte güçlenerek çıkacağımız yeni bir yola 

girdiğimiz adım attığımız bir süreç olarak gerçekleştiriyoruz”. (Mor 

Çatı Gönüllüsü, Kadın, 56 yaşında). 

Kadınların güçlenmesinin esas alındığı örgütlenme sürecinde hiyerarşi 

yaratmamak adına keskin bir şekilde nitelendirilen evet’ler ve hayır’lar mevcuttur. Bu 

evet ve hayırlar ilk kez 1993 yılında Mor Çatı Kolektifi tarafından ortaya atılmıştır. 

Toplantı sırasında kolektif çalışma tarzını benimseyen, hiyerarşiyi ve otoriteyi reddeden 

yöntemleri savunanlarla eski tarz örgütlenmeyi benimseyenler arasında anlaşmazlık 

çıkması nedeniyle feminizm açısından olumsuz bir süreç yaşanmıştır. Bu sürecin 

ardından herkes istediği noktaları bir kağıda yazmış ve örgütlenme sürecinde nelerin 

istendiği ve nelerin istenmediği ortaya çıkmıştır (Mor Çatı, 1996; Şahinoğlu, 1998).
51

 

Şefkat-Der’de ise derneğe başvuran kişilerle yardım alan/yardım eden, 

kurtarılmış/kurtarılmayı bekleyen şeklinde bir hiyerarşik ilişki kurulmaktadır. Bu 

yüzden kendisine yardım edilen bireyler zamanla kendileri yardım eden konumuna 

erişebilmekte, zamanla kurtarıcı pozisyonuna geçebilmektedir. Dernek içerisinde şu 

anda gönüllü olarak faaliyetlere katılan ve bu çalışma kapsamında görüşme yapılan 3 

gönüllünün dernek içerisinde “mağdur” olarak tanımlandıkları, zamanla derneğin 

gönüllüsü olarak faaliyetlere katıldıkları görülmektedir. Şiddetin bireysel bir sorun 

olarak değerlendirilmesine neden olan bu yaklaşımın Şefkat-Der içerisinde şiddetin 

cinsiyet temelinde ele alınmasına engel olduğu ve dernek içerisinde güç temelli 

ilişkilerin kurulmasına neden olduğu belirtilebilir. Bu noktada uzun adı “Sokakta 

                                                           
51

Hayırlar: Önyargılı davranma, yaftalama, suçlama, sessiz şiddet, ayrımcılık, düşüncelere yeterince 

değer verilmemesi, söz kesmek, herkese eşit davranılmaması, ne söylediğine değil de kimin söylediğine 

önem vermek, toplantının birileri tarafından konuşmayla işgal edilmesi, susma hakkı, toplantıya tam 

zamanında başlamamak, ruh halimizi baştan anlatmak, gereksiz alınganlıklar, birbirinden öğrenmemek, 

eksik bilgilerle yargılanmak, cezalandırmak, rahatsızlığını hemen ifade etmemek Evetler: Konuşmayı 

cesaretlendirecek olumlu motivasyon, kurallara uymayanları uyarı hakkı, sözü işgal edenleri uyarmak, 

somut kararlar almak, toplantı sonrası rapor yazmak, eleştiriye tahammül, her toplantının rotasyonla 

değişen bir kolaylayıcı tarafından yürütülmesi  



125 
 

Yaşayanlara Kimsesizlere Şiddet Mağdurlarına Cinsel Kurbanlara Şefkat Kapısı 

Yoksullukla Mücadele ve Ötekilere de İnsan Hakları Derneği” olarak ifade edilen 

Şefkat-Der içerisinde gönüllü ve yönetim kadrosunda yer alan bireylerle şiddete maruz 

kalan bireyler arasından ataerkil hiyerarşinin cinsiyet ve statü temelinde kurulduğunu 

söylemek mümkündür.  

4.3. BULGULARIN KATEGORİK İÇERİK ANALİZİ  

4.3.1. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddete Bakış Açıları  

                            Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Tanımlanma Biçimi 

Gör. 

No 

Cümle/Cümleler Yorum/ Açıklama 

M1 “Büyük bir insan hakkı ihlali. Toplumda eşit, özgür yer 

alamıyoruz. Bizi engelleyen bir şey. Yaşam hakkımızı, vücut 

bütünlüğümüzü elimizden alan bir şey”. 

Kadın-erkek eşitliğini 

engelleyici, insan 

hakkı ihlali  

M2 “Tamamen erkeğin otoritesini ve kontrolünü kadın üzerinde 

sürdürdüğü bir yöntem aslında. Şiddet evlilik içinde olduğu 

gibi evlilik dışında da olabiliyor. Babanın çocuğuna, kızına, 

eşine, abinin kız kardeşine şiddeti olabiliyor”. 

Erkeklerin kadınlar 

üzerinde otorite 

kurma sürecinde 

kullandıkları yöntem  

M4 “Şiddet uygulayan erkekler şiddet uygulayınca kendi 

iktidarlarını sağlıyorlar”.  

M7 “Esasında şiddeti doğuran sebep erkeğin kadını kontrol 

etme düşüncesi. Kadını kendi belirlediği alana hapsetme 

gayesi. Bunu becerebilmek için yapabilmek için şiddeti bir 

araç olarak kullanıyorlar”. 

Ş2 “Bir defa aile kavramına çok büyük zarar veriyor. Şiddet 

şiddeti doğuruyor. Ondan sonra bir sarmal olarak büyüyor. 

Öğrenme yani, şiddette öğreniliyor sonuçta”.  

Aile içinde kadınları 

ve çocukları olumsuz 

etkileyen, aile 

kavramına zarar 

veren,  öğrenilen bir 

olgu 

 

 

 

Ş5 “Şiddet kadını da etkiler çocuğu da etkiler, aile yapısını da 

etkiler. Bunlar hepsi birbirine bağlı. Hepsi aynı derece de 

etkileniyor. Yuvaların birçoğu neden yıkılıyor? Bu yüzden 

yıkılıyor, şiddet yüzünden. Şiddet olayında kadın her zaman 

ezilen taraf oluyor, erkek de hep malum”.  

Ş3 “Şiddet bir numaralı terör şu anda. Türkiye’nin bir 

numaralı sorunu yoksulluk, işsizlik değil aile içi şiddettir şu 

anda. Kamu düzenini, insan huzurunu bozan en büyük 

şeydir”. 

Kamusal ve toplumsal 

huzuru bozucu bir 

sorun 



126 
 

Ş6 

 

“Şiddeti uygulayan kadınlar da var ama onlar biraz daha 

psikiyatri hastalarında oluyor ama onlar yaptıklarından 

sorumlu olmadığı için uygulayabiliyorlar erkeğe. Bizim 

erkek sığınma evimizde de dönem dönem böyle dişi kırılmış, 

gözü morarmış, kaburgası kırılmış erkekler gelmişti. Ama 

bunları eşleri psikiyatri hastası olabiliyor veya karısından 

şiddet görmek değil de karısının ailesi tarafından 

ağabeyleri babası tarafından şiddet gören erkekler de 

vardı”. 

Erkekle özdeşleşen; 

kadının doğal bir 

davranışı olmayan 

 

Görüşülen sivil toplum kuruluşu gönüllülerinin kadına yönelik aile içi şiddete 

bakışları konusunda ikiye ayrıldıkları görülmektedir. Mor Çatı gönüllülerinde ağırlıklı 

olarak öne çıkan görüş, kadına yönelik aile içi şiddetin, erkekler tarafından kadınlar 

üzerinde otorite sağlama amacıyla kullanılan bir araç, yöntem olduğudur. Feminist 

literatür içerisinde de kadına yönelik aile içi şiddet, eşitsiz güç ilişkisi sonucunda iktidar 

sahibi olan erkeklerin bir kontrol sağlama aracı ve gücün dışavurumu olarak 

tanımlanmaktadır (İlkkaracan ve diğ. 1996; Millett, 2000; Sallan Gül, 2011; Hooks, 

2012; Sallan Gül ve Altındal, 2014). Mor Çatı gönüllülerinin, şiddeti tanımlama 

biçimlerinin feminist kuramın temel aldığı şiddet tanımıyla paralel olduğu söylenebilir.  

Şefkat-Der gönüllülerinde öne çıkan görüşte ise kadına yönelik aile içi şiddet 

ağırlı olarak aile ve kamusal düzene bir tehdit olarak açıklanmaktadır. Bu görüşe göre, 

kadına yönelik aile içi şiddet, özellikle kadınları ve çocukları olumsuz etkileyen, aile 

yapısına zarar veren, öğrenilen ve kamusal/toplumsal düzeni sarsan bir olgudur. Şefkat-

Der içerisinde Başkan Yardımcısı olarak yer alan 42 yaşındaki kadın gönüllünün 

“Yuvaların birçoğu neden yıkılıyor? Bu yüzden yıkılıyor, şiddet yüzünden” gibi bir 

açıklamada bulunması ya da dernek içerisinde Başkan konumunda bulunan 43 

yaşındaki bir erkeğin şiddeti “Kamu düzenini, insan huzurunu bozan en büyük şey” 

olarak açıklaması kadına yönelik aile içi şiddet sorununun geleneksel bir bakış açısıyla 

ele alındığını, kadının aile içerisinde konumlandırıldığını göstermektedir. Çünkü 

Beneton’ın da belirttiği üzere muhafazakar bakış açısı içerisinde aile kurumu suç 

olgusunun oluşmaması ve toplumsal huzurun sağlanması için temel yapılardan biri 

olarak önem taşımaktadır (Beneton, 1991: 22).  

Şefkat-Der gönüllülerinden birinin, şiddeti erkekle özdeşleştirerek tanımlaması 

da oldukça dikkat çekicidir. 30 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısının 



127 
 

“Şiddeti uygulayan kadınlar da var ama onlar biraz daha psikiyatri hastalarında oluyor 

ama onlar yaptıklarından sorumlu olmadığı için uygulayabiliyorlar erkeğe” söylemiyle 

şiddet davranışını erkeklerin doğal davranışı olarak ele aldığı görülmektedir. 

Görüşmecinin dikkat çektiği bir başka nokta, koca şiddetinin kadının yakın olduğu diğer 

erkek akrabalarla (dayı, amca, ağabey vs.) karşılık bulmasıdır. Bu yaklaşım şiddet 

davranışının biyolojik erkek davranışıyla açıklandığını göstermektedir. 

 

                        Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Açıklanma Biçimi 

Gör. 

No 

                                  Cümle/Cümleler      

Yorum/Açıklama 

M1 “Erkek egemen sistem ve kadın erkek arasındaki eşitsizlik bu 

şiddeti doğuran şeyler. Kadın erkek eşitsizliği dediğim şey 

aslında toplumsal cinsiyet eşitsizliği doğrudan bu durumu 

doğuran şey”. 

 

 

Erkek egemen 

sistem içerisinde 

güç ilişkileri 

temelinde yaratılan 

toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği  

M2 “Şiddetin altında erkek egemen sistem, erkek egemen politikalar 

yatıyor. Dünya erkek egemen. Bu yüzden şiddet evlilik içinde 

olduğu gibi evlilik dışında da olabiliyor. Babanın çocuğuna, 

kızına, eşine, abinin kız kardeşine şiddeti olabiliyor”. 

M3 “Ardında güç yatıyor. Erkek egemen sistem yatıyor. Erkek 

şiddeti aslında kendini üstün görmek için, iktidar olduğu için 

yapıyor. Erkek iktidar evde kendi elinde ve iktidarını gösteriyor. 

Ondan kaynaklı bir şey. Mesela o erkek çalıştığı iş yerinde 

patronunu dövebiliyor mu, sokaktakini dövebiliyor mu 

dövemiyor”. 

M4 “Şiddetin ardında erkek egemen sistem yatıyor. Şiddet 

uygulayan erkekler şiddet uygulayınca kendi iktidarlarını 

sağlıyorlar. Cezalandırmak, kontrol etmek, öfke boşaltmak ve 

güç göstermek için bunu yapıyor”.  

M6 “Güç eşitsizliğinin yattığını düşünüyorum. Erkekler mesela 

kontrollerini kaybettiklerinde şiddet başvuruyorlar ya da 

kendilerini çok daha fazla güçlü hissetmek istiyorlar zaten 

kadına göre güçlüler çok daha üst bir konumdalar ya bunu iyice 

kadına hissettirmek istiyorlar. Ya da kontrolü kaybediyorlar o 

nokta da şiddete başvuruyorlar. Genel olarak ardında 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği yatıyor diyoruz”. 

M7 “Esasında şiddeti doğuran sebep erkeğin kadını kontrol etme 

düşüncesi. Kadını kendi belirlediği alana hapsetme gayesi. 

Kadınlar çoğunlukla kocasından babasından abisinde şiddet 

görüyor. Bu yaşam alanlarının bir arada olmasından 

kaynaklanıyor. Adam evlendiği zaman karısını boşansa dahi 

kendi malı olarak görmeye devam ediyor. Kendisine ait bir şey 

olarak görmeye devam ediyor. Boşansa dahi onun hayatında 



128 
 

söz sahibi olmak istiyor. Abi, baba yine keza öyle. Toplumun 

onlara verdiği rol kız çocukların onların çizdiği alanın 

içerisinde kalmaları kendilerine verilen rollere tabi olmaları. 

Dolayısıyla da bu sınırın, rollerin dışına çıkan kadınlar şiddetin 

bir öznesi haline gelebiliyorlar”. 

Ş1 “Şiddetin sebebi en başta adamın egemenliğini kadın üzerine 

indirememesi. Bunun ortaya çıkmasında ise en başta anne etkili 

oluyor. Anne kendi çocuğuna ayrımcılıktan başlıyor. Örneğin 

ben bir kadın olarak kardeşime hayır dediğim zaman kardeşin o 

senin, erkek o. Eşler arasında da kadın hayır dediği zaman öyle 

de böyle de haksızsın”. 

 

 

 

Şiddetin ailede 

erkek egemen 

eğitim biçimi ya da 

erkeğin kadına 

uyguladığı şiddetin 

görünür olması 

yoluyla 

öğrenilmesi  

Ş3 “Çocukların ilk baş yetişmesinde ben şöyle görüyorum oğlan 

çocuklarını eskiden şu an hala var belki aileler üstün tutuyordu. 

Çünkü hakim bir baskı vardı. Kız çocuğu okursa nasıl 

okuyacak, kendini nasıl koruyacak, başına bir iş mi gelir gibi 

bir ayrımcılığa maruz kalması durumu. İşte küçük yaşlarda 

şunu bir döv şuna bir ah de gibi bilmem ne gibi erkek 

çocuklarının eğitilmesi, ne o kız gibi ağlıyorsun, kız gibi 

davranma gibi cümlelerin kullanılması, bilinçaltında yerleşen 

erkekler ağlamaz, erkek şudur budur şöyledir erkeklik şöyledir 

gibi şiddetin nedeni verilen erkek egemen bir eğitim diyelim”. 

Ş2 “Psikolojik, sosyal, ekonomik etkiler neden olabiliyor. Erkekler 

eşlerini dövüyorlar çünkü babalarından annelerini dövdüğünü 

gördüler. Şiddet de öğreniliyor sonuçta. Şiddete uğrayan bir 

kadın sürekli korkak, çekingen, psikolojisi bozuk o anne de nasıl 

çocuk yetiştirecek. İki, kadınları kendileriyle eşit görmüyorlar. 

Kadını kendilerine ait zannediyor. Kadını kendine ait bir mal 

gibi görüyor”. 

Ş4 “Genelde babaları da şiddet eğilimi olan ailelerde ortaya 

çıkıyor. Baba annelerini dövüyorsa. Ailede de şiddet eğilimi 

olan ortamlarda ortaya çıkıyor. Şiddet şiddeti doğurur. Çocuk 

küçüklükte babasından şiddet görüyorsa büyüdüğünde de a bu 

şeymiş diye algılar ve o da kendi karısına şiddet uygulamaya 

başlar”. 

Ş5 “Ailede mesela babanın karısına şiddet uyguladığını görüyor. O 

da kendi karısına uyguluyor. Çocuk görüyor kendisi 

uygulamaya başlıyor. Bir kısır döngü gibi zincirin halkaları 

devam ediyormuş gibi hissediyorum. Özellikle eşit olarak 

yetiştirmek, aile de annenin eğitimi çok önemli. Okulda verilen 

eğitimler çok önemli. Bunların dengede tutulması gerekiyor”. 

Ş6 “Erkek çocuğun model aldığı erkektir. Dedesi, dayısı, amcası, 

babası bu noktada çok önemli. Sadece baba figürü de değil, 

komşusu bile çok önemli. Çünkü küçüklükten itibaren hem 

görgü kuralları hem ahlaki manada çocuğu yetiştiriyorsunuz. 

Babanın sigara kullanması otomatikman sigara kullanılabilir 



129 
 

olarak algılatıyor. Babanın yere tükürmesi çocukta yere 

tükürülebilir olarak algılanmasına yol açıyor. Anneler bu 

konuda çok bilinçli olmak zorunda çocuklar genelde yüksek 

oranda vaktini anneyle geçirdiği için anne çok önemli ama 

erkek figürü de çok önemli”. 

 

Kadın yönelik aile içi şiddetin ardında yatan nedenler 2 sivil toplum kuruluşu 

içerisinde de çoğunlukla erkek egemenliğine dayandırılarak açıklanmıştır. Ancak 

ataerkilliğe bakış noktasında farklılaşan iki sivil toplum kuruluşunun şiddeti sorgulama 

noktaları bazı noktalarda farklılaşmaktadır. Mor Çatı gönüllüleri, kadına yönelik aile içi 

şiddetin nedenlerini, ataerkil sistemden beslenen politik ve toplumsal alanla ilişkili 

olarak ele almışlar ve toplumsal cinsiyet eşitsizliklerine dayandırarak açıklamışlardır. 35 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Erkek egemen sistem ve kadın erkek 

arasındaki eşitsizlik bu şiddeti doğuran şeyler”. Dolayısıyla Mor Çatı’nın feminist bir 

çizgide şiddeti açıkladığı görülmektedir. Çünkü feminist yaklaşım içerisinde de kadına 

yönelik aile içi şiddetin temelinde ataerkil toplumsal değerler sistemi gösterilmektedir.  

Toplumsal cinsiyet ilişkilerine dayanan güç eşitsizlikleri temelinde açıklanmaktadır. 

Gücünü toplumsal alandan alan erkeğin güç sağlamak ya da kaybetmemek adına şiddet 

uyguladığı düşünülmektedir (Donovan, 1997; Millett, 2000; Marshall, 2009; Sallan Gül 

ve Altındal, 2014).   

Şefkat-Der gönüllüleri ise şiddetin kaynağı olarak ataerkil sisteme vurgu yapmış 

ancak Mor Çatı’dan farklı olarak şiddetin öğrenilen bir olgu olduğuna dikkat 

çekmişlerdir. Şiddetin aile içerisinde öğrenilmesinde ise iki farklı yol olduğunu ifade 

etmişlerdir. Bunlardan birincisi, şiddetin ataerkil aile yapısı içerisinde toplumsal 

cinsiyet rollerine bağlı olarak çocuklara öğretilmesi ve bu nedenle kuşaklar arasında 

şiddetin öğrenilerek aktarılmasıdır. 40 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına 

göre “Şiddetin sebebi en başta adamın egemenliğini kadın üzerine indirememesi. Bunun 

ortaya çıkmasında ise en başta anne etkili oluyor. Anne kendi çocuğuna ayrımcılıktan 

başlıyor”. Bu yaklaşım doğrultusunda cinsiyet ayrımcılığının aile içerisinde 

tanımlandığı, biyolojik erkek davranışıyla ilişkilendirildiği görülmektedir. Ayrıca 

görüşmecinin çocuk yetiştirme sürecinde anneye yüklediği anlam, kadını aile içinde 

tanımladığını, toplumsal cinsiyet rollerini benimsediğini göstermektedir. 



130 
 

İkinci yol ise, şiddetin aile içerisinde görülerek/deneyimlenerek öğrenilmesidir. 

33 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre “Erkekler eşlerini dövüyorlar 

çünkü babalarından annelerini dövdüğünü gördüler. Şiddet de öğreniliyor sonuçta”. Bu 

görüşün kadına yönelik aile içi şiddeti açıklamada kullanılan sosyal öğrenme kuramıyla 

bir uyum ilişkisi içerisinde olduğu söylenebilir. Bandura’nın sosyal öğrenme kuramı, 

insanların şiddete eğilimli olarak doğmadıkları ve yaşamları boyunca saldırgan olmayı 

öğrendikleri düşüncesine dayanmaktadır (Hogg ve Vaughan, 2006; İçli, 2013; Sallan 

Gül ve Altındal, 2014). Sosyal öğrenme kuramı çerçevesinde suç davranışı olarak 

şiddetin, çocukluktan yetişkinliğe geçiş sürecinde en yakınların davranışlarının 

gözlemlenmesi yoluyla öğrenilebilir bir davranış olduğu ileri sürülmektedir. 

Toplumsallaşma sürecinde erkek çocukların şiddeti bir çözüm yolu olarak öğrendiği, kız 

çocukların ise erkek egemen ilişkiyi kabullenme rolünü üstlendiği düşüncesi 

vurgulanmaktadır (Dönmezer, 1994; Kaymak Özmen, 2004; Aktaş, 2006; Özgentürk ve 

diğ, 2012; Sallan Gül ve Altındal, 2014).  

Şefkat-Der’in şiddeti öğrenme sürecinde ortaya çıkan biyolojik erkek davranışı 

olarak açıklaması, aile kurumunu öğrenme sürecinde etkili kılması, toplumsal cinsiyet 

rollerinin ve ataerkil kurumların sorgulama dışında bırakıldığını göstermektedir. Bu 

yaklaşımın İslamcı bir perspektifle uyuştuğu ifade edilebilir. Çünkü İslamcı anlayış 

içerisinde de cinsiyetlerin fıtratları gereği farklı özelliklere sahip olduğu öne 

sürülmektedir (Merçil, 2007; İlkkaracan, 2011). İslami perspektif kadına yönelik aile içi 

şiddet olgusunu biyolojik erkek saldırganlığına indirgenerek açıklanmaktadır. Aile gibi 

geleneksel kurumlarda kadınların değersizleştirilmesinin biyolojik erkek saldırganlığına 

yol açtığı öne sürülmektedir (Tuksal, 2000; Aktaş, 2015).  

4.3.2. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin En Uç Noktası: Kadın Cinayetleri 

Çalınan Hayatlar 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ Açıklama 

M1 “Aslında bizim şöyle bir sözümüz var. Bir tokattan cinayete 

giden yolu görmek gerekiyor. Cinayet bunun son noktası. 

Yani bir öfkeyle, bir anda cinnetle yapılmış şeyler değil. 

Sistematik bir şiddet var bunun öncesinde”. 

 

Bir anda ortaya 

çıkmayan, 

süregelen şiddetin 

ölümle 

sonlandırılması 

 

M4 “Öldürmek en ağır fiziksel şiddet”. 



131 
 

Ş1 “Son zamanlarda artış gösteriyor, çok fazla kadının 

katledildiğini görüyoruz. Devlet bunu günde 3 taneyle 

sınırlandırdı. Ama günde 3 tane kadının öldürüldüğüne, 3 

çocuğun tecavüze uğradığına anlayış getirmem kaç 3 tane 

çocuğa tecavüz ediliyor, kaç 3 tane kadın şiddet görüyor”.  

 
Kadınların erkekler 

tarafından 

katledilmesi 

 

Ş5 

“Türkiye’de bir katliam bu aslında. Gündeme oturulmaya 

başladı, duyuruluyor. Eskiden oluyordu 1 tanesi 

söyleniyordu. Şimdi bütün kanallarda gündeme getiriliyor, 

duyuruluyor”. 

 

Görüşülen sivil toplum kuruluşları kadın cinayetlerini tanımlarken birbirine 

benzer iki bakış açısıyla hareket etmektedir. Mor Çatı gönüllüleri kadın cinayetlerini 

fiziksel şiddetin en ağır biçimi olarak tanımlamakta, cinayetin bir anda ortaya çıkmayıp 

sistematik bir şekilde gerçekleştiğine vurgu yapmaktadır. 35 yaşındaki kadın Mor Çatı 

gönüllüsüne göre “Yani bir öfkeyle, bir anda cinnetle yapılmış şeyler değil. Sistematik 

bir şiddet var bunun öncesinde”. Dolayısıyla kadın cinayetleri, feminist literatürde 

olduğu gibi erkeklerin kadınlara sistematik olarak uyguladıkları şiddetin farklı 

biçimlerinden birini oluşturmaktadır. Şiddetin son hali olarak kadınların yaşam hakkını 

elinden almaktadır (İlkkaracan ve diğ, 1996; Mor Çatı, 1996; Kümbetoğlu, 2000; 

Ertürk, 2007; Yüksel Kaptanoğlu, 2011). Bu yaklaşım şiddetin bir süreç olarak ele 

alınmasını ifade etmektedir. Şiddet içeren fiillerin birbirinden bağımsız olmadığını öne 

sürmektedir (Lundgren, 2012: 11).  

Şefkat-Der gönüllüleri ise kadın cinayetlerini “katletmek” eylemine dikkat 

çekerek tanımlamışlardır. Aslında Şefkat-Der Başkanının bir televizyon programında 

“öldürülecek kadınlar piyangodan çıkmayacak, dünkü ve bugünkü gazetelere bakın 

savcılığa başvurmuş, polisle başvurmuş hakkında koruma kararı var, tedbir kararı var” 

yönündeki açıklaması cinayetlerin bir anda gerçekleşmediği yönündedir.
52

 Dolayısıyla 

şiddetin en ağır biçimi olan cinayetlere “çalınan hayatlar” olarak aynı çerçeveden 

bakıldığı söylenebilir.  

 

 

                                                           
52

  1 Nisan 2015 yılında Tv8’de yayımlanan “Farkında mısınız” isimli programda kadına yönelik şiddet 

ve kadın cinayetleri sorununa yer verilmiştir. https://www.youtube.com/watch?v=-ynSU3LXaoM  

https://www.youtube.com/watch?v=-ynSU3LXaoM


132 
 

                                              Erkeklikle Yüzleşmek 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “Kadın cinayetlerinin nedenleri bir eşitsizlik, iki bunların 

karşısında siyasi bir iradenin olmaması. Bunu sonlandıracak 

iradenin olmaması birçok erkek üzerinde etkili oluyor. Birçok 

kadın şey tehdidi alıyor. Seni öldürürüm doğru dürüstte ceza 

almam. Çünkü ceza işlemiyor. Erkek adalet mi gerçek adalet mi 

diyoruz ya. Gerçek bir adaletin olmadığı noktada bu rahatlığı 

kendilerinde görürler. Bu iktidarla ilgili bir şey. Ben güç sahibi 

bir erkeğim ve bunu yapabilirim diyor. Kendine hak görüyor”. 

 

Erkek 

egemenliğinin 

adalet 

mekanizması 

üzerindeki 

etkisinin erkekleri 

cesaretlendirmesi 

  

 

M7 “Şunu atlamamak lazım. Hukuk sistemi çalışmıyor, etkisiz. 

Dolayısıyla erkek yaptığı şeyin cezasız kaldığını veya etkili bir 

cezai müeyyide olmayabileceğini de biliyor. Haksız tahrik 

indirimi örneğin”. 

M3 “Genelde kadın cinayetleri aslında boşanma ve kadının evden 

ayrılma dönemlerinde oluyor. Bu konuda da aslında yasalar 

uygulanmadığı için erkekler bir biçimde bu durumu 

kullanıyorlar”. 

Ş1 “Devlet bunu hala her konuda koruyorsa sen karını dövdün, 

karın şikayetçi oldu biz seni alalım bir merkezde tedavi edelim 

diyen bir kurum mu var? Karısını öldürüyor çünkü güç onda 

adam ne yaparsa yapsın her konuda kadından güçlü gözüküyor. 

Ve bunu yaşam hakkında, toplumda, yasalarda alıyor o gücü 

kendisine”. 

M2 “Kadın cinayetlerinin arkasında gene erkek egemen sistem 

yatıyor. Ben bunda muhafazakar politikaların da büyük rolü 

olduğunu düşünüyorum”. 

Ş2 “Genellikle cinayetler büyük ekseriyette kadın boşanmak 

istediği için oluyor. Çünkü erkek kadını kendine ait olarak 

görüyor”. 

Ş6 “Bunda birçok sebep var. Cezaların az olması, artık toplumun 

buhran toplumu olması, artık insan öldürmenin kadını 

öldürmenin çok önemli olmadığının gösterilmesi. Yani bir 

manada artık o kadar çok kadın cinayeti oluyor ki adamda 

bakıyor. Namus indirimi şu indirimi kadın canını sıkıyor senle 

mi uğraşacağım diyor öldürüyor”. 

M4 “Cinayetler çoğu zaman boşanma evresinde oluyor çünkü erkek 

o zaman kadın üzerinde olan iktidarını kaybediyor ya da 

kaybedebilir. O yüzden daha fazla güç kullanması lazım. En 

fazla öldürüyor ya da yaralıyor. Yani hiç zannetme benden ayrı 

yaşayabilirsin, ben seni yok edeceğim, benden kurtuluş yok 

diyor”. 

 

 

 

 

 

Erkeklerin 

kadınlar 

üzerindeki 

iktidarını 

M5 “Boşanma evresinde gerçekleşiyor. Çünkü gücünü yitireceği 

nokta. Boşandığı anda onun tapulu malı olmaktan çıkacak. O 

ana kadar yapacağı her şeyi yapabilir o hakkı var. Bu yüzden 



133 
 

‘kendi haklarının’ elinden alınmaması için en uca kadar gidiyor 

adam. Hepsi “hakkı” olduğunu düşündüğü için yapıyor bunu”. 

kaybetmesi ya da 

kaybetme korkusu 

M6 “Sanıyorum kadınların en fazla şiddet gördüğü dönem boşanma 

süreçleri oluyor. Medyaya yansıyan cinayetlerin de epey bir 

kısmı boşanmak isteyen kadınlar. Burada erkeklere bakmak 

lazım. Boşanma aynı zamanda kadınların eskisi gibi yaşamak 

istemediklerinin bir göstergesi. Kadınlar o şiddet döngüsünün 

dışına çıkmak istediklerinde aslında adamlar hakikaten çok 

zalim olabiliyor”.  

M7 “Aile kurumunun değişmesi, toplumun değişmesi, erkekliğin, 

erkek egemen sistemin bu değişiklik karşısında köhneleşmesi ve 

buna adapte olamaması kadın cinayetlerine sebep oluyor. Şunu 

demek istiyorum adam hala kadın üzerindeki egemenliğini 

devam ettirmek istiyor. Kadın farklı olarak ona direniyor. 

Kadınların artık kendilerine çizilen alanın dışına çıkması, daha 

kararlı olarak boşanmak istemesi, ayrılmak istemesi ve bütün 

bunlarla beraber erkekliğin de ciddi bir kriz yaşadığını 

düşünüyorum”.  

Ş2 “Eğitim etkili, gelir seviyesi etkili. Mesela maddi durumu çok 

zor olan bir ailede, kötü alışkanlıklarda varsa, akli dengesi 

yerinde değilse ya da psikolojisi bozuksa cinnet geçirebilir. 

Eşine çocuğuna zarar verebilir”. 

Çeşitli nedenlerle 

ortaya çıkan 

cinnet hali 

 

 Görüşülen sivil toplum kuruluşu gönüllülerinin kadın cinayetlerini açıklamaları 

noktasında 3 farklı görüş ortaya çıkmıştır. Ağırlıklı olarak vurgulanan ve Mor Çatı 

gönüllüleri tarafından öne sürülen temel nedenlerden biri ataerkil toplumsal değerlerin 

hakim olduğu cinsiyetler arası iktidar ilişkilerinde erkeğin gücünü kaybetmesidir. 

Görüşmeciler, bu bağlamda kadın cinayetlerinin ortaya çıktığı dönemin boşanma 

dönemlerine denk gelmesinin tesadüf olmadığına dikkat çekmiştir. 35 yaşındaki kadın 

Mor Çatı gönüllüsüne göre “Boşanma evresinde gerçekleşiyor. Çünkü gücünü yitireceği 

nokta. Boşandığı anda onun tapulu malı olmaktan çıkacak. O ana kadar yapacağı her 

şeyi yapabilir o hakkı var. Bu yüzden “kendi haklarının” elinden alınmaması için en 

uca kadar gidiyor adam”. Literatür içerisinde de baskıcı/eril ve geleneksel toplum 

yapıları içerisinde kadının birey olmak, şiddet yaşamından uzaklaşmak, erkek 

hakimiyetinden çıkmak istemesinin, erkeğin otorite kaybına neden olduğuna ve kadının 

öldürülme riskini arttırdığına değinilmektedir (Sallan Gül ve Altındal, 2014; Çetin, 

2014). Dolayısıyla “erkeklikle yüzleşme” sürecinde cinayetlerin ortaya çıktığını 

söylemek mümkündür. 



134 
 

 Her iki STK gönüllülerinin hem fikir olduğu ve kadın cinayetlerinin temel 

nedeni olarak gösterilen ikinci neden ise, Türkiye’deki kadına yönelik aile içi şiddete ve 

kadın cinayetlerine yönelik hukuksal yaptırımların ataerkil sistemin değerleri 

çerçevesinde erkeğin lehine olacak şekilde düzenlenmiş olmasıdır. Görüşmecilere göre, 

yasalar engelleyici değil, azmettirici bir rol oynamaktadır. Yasaların uygulanmaması ya 

da uygulandığı nokta da erkek bilinciyle erkeklerin lehine olacak şekilde cezaların 

indirilmesi erkekleri güçlendiren bir faktör olarak gösterilmektedir. Türkiye’de 

STK’ların öncülüğünde yasaların işlerliğine yönelik yapılan araştırmalarda; şiddete 

maruz kalan kadından delil istendiği, uzaklaştırma kararına uymayan erkeklerin ceza 

almadığı, karakollarda kadınların şikayetlerinin göz ardı edildiği, gizliliğin 

sağlanmadığı, kadın ve çocukların güvenliğinin tehlikeye atıldığı, kimlik ve diğer 

bilgilerin değiştirilmesinde güçlükler yaşandığı yönündedir. İzlenim ve deneyimler 

aracılığıyla ulaşılan bu sonuçlar yasaların ve sözleşmelerin kağıt üstünde kalmasına 

neden olduğu için eleştirilmektedir (Mor Çatı, 2014; Kadın Sığınakları Kurultayı, 

2014). 

 Ağırlıklı olarak öne çıkan 2 görüşün dışında Şefkat-Der gönüllüsü olan bir başka 

görüşmeci, kadın cinayetlerini açıklarken gelir, eğitim durumu, psikolojik rahatsızlıklar, 

kötü alışkanlıklar gibi değişkenlere ve bu değişkenler çerçevesinde erkeğin cinnet 

geçirmesine dikkat çekmiştir. Bu yaklaşım cinayetlerin, sosyal düzensizlik kuramı 

çerçevesinde açıklandığını göstermektedir. Çünkü kuram içerisinde ekonomik statünün 

ve kültürel değerlerin bozulması sonucunda şiddet gibi suç olgusunun ortaya 

çıkabileceği öne sürülmektedir (Kızmaz, 2005; Beşe ve Geleri, 2006; İçli, 2013; Sallan 

Gül ve Altındal, 2014). Şiddetin psikolojik rahatsızlıklarla açıklanması ise Psiko-

biyolojik kuram çerçevesinde açıklandığını göstermektedir. Kurama göre şiddet, 

bireylerin doğal kişilik özellikleri çerçevesinde artan hormon düzeyleri, beyin 

anormallikleri, ruhsal hastalık ve benzer nedenler sonucunda ortaya çıkmaktadır (Sallan 

Gül, 2011: 21). Bu yaklaşım doğrultusunda da toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin 

sorgulama dışı bırakıldığı, cinayetlerin biyolojik erkek saldırganlığıyla açıklandığı 

görülmektedir. 



135 
 

4.3.3. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetin Yeniden Üretim Sürecinde Etkili Temel 

Dinamikler 

                                                   Dini Söylemlerin Etkisi 

Gör. 

No 

                            Cümle/Cümleler  Yorum/Açıklama 

M1 “Dini söylemlerin de şiddeti arttırdığını düşünüyorum. Çünkü 

kadına bir rolü söyleniyor. Kadının bir rolü var, evde erkeğine 

iyi baksın, iyi anne olsun. Onun görevi çocuklarıdır. Hatta 

hamileyken dışarı çıkmasın, 3 çocuk 5 çocuk neyse doğursun, 

erkekler tarafından talep edilen, söylenen sözcükler bunlar. 

Dolayısıyla toplumda yeniden ve yeniden aslında şiddet 

politikalarının yaratılmasını sağlamış oluyor bu söylemler”. 

 

Dinin cinsiyet 

rollerini 

aracılığıyla 

eşitsizliği yeniden 

üretmesi, bu 

eşitsizlik temelinde 

meşrulaştırılan 

şiddet 

M2 “Dini söylemler kullanılarak yapılan açıklamaların aileyi 

güçlendirmeye yönelik şeyler düşünüyorum. Bir tane haber 

vardı birkaç ay önce çıkmıştı. Aile irşat büroları var diyanet 

işlerine bağlı. Orada cevval bir muhabir aile irşat bürolarını 

aramış. Onların verdiği öneriler evlere şenlik yani. Biraz daha 

dayanın, aileyi de hemen yıkmak olur mu gibi öneriler. O 

nedenle çok tehlikeli bir yanı var”. 

M7 “Tek tanrılı dinlerde kadının yeri, sunuluşu kadının daha çok 

anne olarak kıymeti, değer görmesi, ailenin korumasının ön 

plana alan, çocuğa bakmanın iyiyse de kötüyse de annenin 

sorumluluğunda olması. Bu noktada dinin çok etkisi var. Çünkü 

şiddetin sebeplerinden biri kadın ve erkek arasındaki eşitsizlik”. 

Ş2 “Ben dini yorumlayanların yanlış yorumladığını düşünüyorum. 

Yani İslamiyet’te kadının dövülmesi yoktur. Mesela kadınlar 

erkeklere emanettir sözünün şiddetle ilişkili olduğunu 

düşünmüyorum. Emanet, kutsal güzel bir manası var. O bana 

emanet, ben onun üzerinde denetim hakkına sahibim değil. 

Ondan üstünüm çünkü o bana emanet edilmiştir gibi söylemler, 

insandan bahsediyoruz, biraz tehlikeli aslında. O yüzden bence 

dini söylemlerin kullanılmaması daha iyidir”. 

 

 

Dinin erkek 

egemen sistem 

lehine 

yorumlanarak 

kadınlara zarar 

veren bir olgu rolü 

oynaması 

 

 

 

 

 

 

Ş4 “Dini söylemin şiddeti üretmemesi lazım. Bu saçma olur, hiçbir 

din şiddeti, cinayeti kabul etmez. Kadın erkeğe emanettir 

deniyor ama emanetteki kasıt hakimiyet meselesi değil. Din 

şunu demeye getiriyor. Sen onun her şeyinden sorumlusun. 

Kadınlara karşı daha bir sorumluluk var. Kötü niyetli değil ama 

karşındaki insanlar belli konularda samimiyetsiz olduğu için 

geri tepiyor yani”. 

Ş6 “Kur-an’ın özünü bilmediğimiz için yanlış lanse ediliyor bazı 

söylemler. Bilinçli bir Müslüman ve gerçekten Allah ve resulünü 

tanıyan bir erkeğin değil karısına kendi uzvuna bile zarar 



136 
 

verebileceğini düşünmüyorum. Yeniden yorumlanması 

gerekiyor. Bu nokta da toplumda kanıksanan din anlayışı gereği 

işte kadının dövülmesi gerekiyor şunun şöyle yapılması 

gerekiyormuş gibi anlayışların din olmadığının öğretilmesi 

gerekiyor”. 

 

             Görüşülen STK gönüllülerinin kadına yönelik aile içi şiddet olgusunun yeniden 

üretilmesi sürecinde dinin nasıl bir etkiye sahip olduğu sorusuna iki örgütün farklı iki 

nokta üstünden yanıt verdikleri görülmektedir. Mor Çatı gönüllüleri şiddetin 

kaynağında ve ataerkil sistemin yeniden üretilmesinde aileyi yüceltici dini söylemlerin 

önemli bir rolü olduğunu düşünmektedir. 36 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre 

“Tek tanrılı dinlerde kadının yeri, sunuluşu kadının daha çok anne olarak kıymeti, 

değer görmesi, ailenin korumasının ön plana alınması, çocuğa bakmanın iyiyse de 

kötüyse de annenin sorumluluğunda olması. Bu noktada dinin çok etkisi var. Çünkü 

şiddetin sebeplerinden biri kadın ve erkek arasındaki eşitsizlik”.  Feminist literatür 

içerisinde de ataerkillik, ideolojik alanda açıklanmakta ve farklı ideolojik ve kurumsal 

yapılarda sorgulanmaktadır. Özellikle aile kurumu; kadına üretim, yeniden üretim, 

cinsellik ve çocukların toplumsallaştırılması görevlerini yüklemesi nedeniyle cinsiyet 

eşitsizliğini yeniden üreten bir kurum olarak eleştirilmiştir (Millett, 2000; Mitchell, 

2006; Yaman Öztürk, 2012).  

             Şefkat-Der gönüllüleri ise konuya Mor Çatı’dan çok farklı olarak 

yaklaşmışlardır. Din temelli söylemlerin, çoğu zaman dinin özünü yansıtmadığı, 

erkekler tarafından kadınlara zarar verici şekillerde yorumlandığı öne sürülmüştür. 30 

yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre “Kur-an’ın özünü bilmediğimiz 

için yanlış lanse ediliyor bazı söylemler. Bilinçli bir Müslüman ve gerçekten Allah ve 

resulünü tanıyan bir erkeğin değil karısına kendi uzvuna bile zarar verebileceğini 

düşünmüyorum. Yeniden yorumlanması gerekiyor”. 33 yaşındaki Şefkat-Der Başkan 

Yardımcısı kadın gönüllüye göre de “İslamiyet’te kadının dövülmesi yoktur. Mesela 

kadınlar erkeklere emanettir sözünün şiddetle ilişkili olduğunu düşünmüyorum. Emanet, 

kutsal güzel bir manası var. O bana emanet, ben onun üzerinde denetim hakkına 

sahibim değil”.  



137 
 

              Türkiye’de 1990’lı yıllarda farklı kimlikler altında kadınların bir araya 

gelmelerinin en önemli örneklerinden birini oluşturan İslamcı Kadın Hareketi de temel 

savını bu doğrultuda oluşturmaktadır.  İslamcı kadın hareketinin temsilcileri ataerkil 

değerlerin, geleneksel yaklaşımlar ve toplumsal adetler üzerinde etkili olduğunu 

düşünerek ataerkilliğin İslam dini içerisinde kadınların haklarını kullanmasını 

engellediğini ileri sürmektedir (Acar, 1995; Arat, 1995; Esim ve Cindoğlu, 1999; Göle, 

2000; Gürhan, 2011). Bu noktada kendini İslamcı bir örgüt olarak tanımlamaktan 

kaçınan Şefkat-Der’in İslamcı Kadın Hareketiyle örtüşen yanlarının olduğunu 

göstermektedir.  

                                                   Dijital Baskı 

Gör. 

 No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “Kadınların geleneksel rollerde olduğu, kötü olduğu, suçlu 

olduğu gibi bütün kötülüklerin kadından çıktığı gibi bir dil var 

medyada. Bu şiddet görmüş bir kadının gösterilmesinden daha 

tehlikeli. Çünkü farkına varmadan ve derinden giden bir şey”. 

 
Medyanın 

ataerkil bir dil 

aracılığıyla güç 

ilişkilerini 

yeniden 

üretmesi  

M2 “Medya zaten mevcut eşitsizliğin, kadınlara karşı olumsuz bakış 

açısının, önyargının yeniden üretilmesini sağlıyor. Kullandığı 

dille, yaptığı haberlerle sağlıyor. Kadını cinsel bir meta olarak 

sunarak, kullanarak sağlıyor. Haberlerin veriliş dili esasında bir 

zihniyetin göstergesi”. 

M7 “Medya zaten mevcut eşitsizliğin, kadınlara karşı olumsuz bakış 

açısının, ön yargının yeniden üretilmesini sağlıyor. Kullandığı 

dille, yaptığı haberlerle sağlıyor. Kadını cinsel bir meta olarak 

sunarak, kullanarak sağlıyor. Haberlerin veriliş dili esasında bir 

zihniyet göstergesi. Mesela sevgilisiyle yakaladı öldürdü falan vs. 

Bu tür haberler erkekleri güçlendiriyor”.  

M5 “Haberlerin verilme sürecinde bir sıkıntı var. Her şeyi 

normalleştiriyor bu haber sistemi. Bir olguyu tartıştıran 

habercilik biçimini doğru buluyorum ama Ayşe’nin başına gelmiş, 

Fatma’nın başına gelmiş, Özgecan’ın başına gelmiş bir durum 

olarak bize sunulmasını bu şekilde dramatize edilmesini problemi 

buluyorum”.  

Ş1 “Medya mı satılmış medya mı? Yandaş medya mı? Kaç dakika 

haber yapılıyor? Evet koca öldürdü, kadın kaçtı. Ama niye kaçtı? 

Özgeçmişine iniyor musun? Yok. Hani orospu demek kolay ama 

neden orospu oldu, onu buraya getiren adam nerede diyen yok”. 

M4 “Medya gerçekten ciddi sıkıntı, çünkü kadınlar o haberleri 

duyunca daha fazla korkuyorlar. Mesela buradaki 

arkadaşlarımıza oluyor. 6284 Sayılı Yasa’nın koruyuculuğundan 

Medyada yer 

alan haberler, 

televizyon 



138 
 

bahsedildiğinde kadınlar diyor ki işte televizyonda gördüm. Sonra 

öldürülüyorlar. Ben ölmek istemiyorum”. 

dizileri 

aracılığıyla 

erkeğin şiddete 

özendirilmesi, 

şiddetin 

öğrenilmesi; 

bunun 

karşılığında ise 

kadının gücünün 

kırılması 

 
 

Ş2 “Medyanın korkunç bir etkisi var. Şiddeti körükleyecek sürekli 

kötü örnek gösteriyorlar. O artık beyin o şeyi öğrenme olarak 

kabul ediyor. Halbuki sadece şiddeti ya da kötüyü göstererek o 

kötüden men edemezsiniz. İyi örnek göstermeniz gerekiyor. Mafya 

dizileri, bilmem kadını döven, tahakküm altına alan diziler ya da 

sinemalardansa şefkat gösteren, adil olan iyi örnekleri gösterip 

yayacaksınız ki insanlar bunları görsün bunu öğrensin. O kadar 

çok haber yapılıyor ki hani ağır tahrik indirimleri veriyor 

hakimler ya da af çıkıyor serbest bırakılıyor. Bu  durum erkekleri 

cinayete teşvik gibi oluyor. Ayrıca her gün bir cinayet haberi 

geliyor ve toplum bunu kanıksıyor. Böyle bir düşüncesi varsa 

normal bir şeymiş hani bende yapsam demek ki anormal 

karşılanmazmış diye düşünebiliyor”.  

Ş4 “Medyanın şiddeti ürettiğini düşünüyorum. Haberler de verilirse 

erkekler daha çok şiddete eğilimli olurlar. Mesela Özgecan 

olayından sonra gördünüz bir kadın 50 parçaya bölündü. Bence 

haberlerde verilmemesi lazım. Fotoğrafların televizyonda 

gözükmesini doğru bulmuyorum. Çünkü o fotoğraflar öbür şiddet 

yapanları daha çok heveslendiriyor ve şiddete eğilimlerini 

arttırıyor”. 

 

Görüşülen sivil toplum kuruluşu gönüllüleri kadına yönelik aile içi şiddetin ve 

özelinde kadın cinayetlerinin üretilmesi sürecinde medyanın rolüne 2 farklı bakış 

açısıyla yaklaşmışlardır. Neredeyse hepsini Mor Çatı gönüllülerinin oluşturduğu birinci 

görüşe göre,  medya, ataerkil bir dil aracılığıyla güç ilişkilerini yeniden üretmekte, 

kadına yönelik aile içi şiddeti meşrulaştırmakta ve erkekleri güçlendirmektedir. 36 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsünün ifade ettiği üzere “Haberlerin veriliş dili 

esasında bir zihniyet göstergesi. Mesela sevgilisiyle yakaladı öldürdü falan vs. Bu tür 

haberler erkekleri güçlendiriyor”. Bu yaklaşım feminist perspektifle medyanın 

değerlendirildiğini göstermektedir. Çünkü feminist yaklaşıma göre de ataerkil 

toplumlarda erkek tahakkümü, toplumsallaşma sürecinde cinsiyet hiyerarşisi şeklinde 

yeniden kurulmakta, ideolojik araçlarla sürdürülmekte ve kurumsal yollarla 

korunmaktadır (Donovan, 1997; Kandiyoti, 1997; Mitchell, 2006).  Medya kurumu da 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin yeniden üretilmesini sağlayan bir kurum olarak 

sorgulanmaktadır. Ayrıca kadın imgesinin bedenle ve cinsellikle ilişkilendirilmesi, 



139 
 

kadına yönelik şiddetin normalleştirilmesi, haklılaştırılarak ve meşrulaştırılarak 

sunulması, kadınların kurbanlaştırılarak ve suçlanarak değerlendirilmesi birçok 

çalışmada eleştirilmektedir (Dündar, 2003; Ağduk, 2005; Sökmen, 2006; Altun ve diğ, 

2007; Dursun, 2010; Toker Erdoğan, 2010; Gencel Bek, 2011; Sallan Gül ve Altındal, 

2014; Kırık ve Korkmaz, 2014).  

Ağırlıklı olarak Şefkat-Der gönüllerinin oluşturduğu ikinci görüşe göre ise, 

medyada yer alan haberler ve televizyon dizileri aracılığıyla erkekler şiddete 

özendirilmekte, şiddet öğrenilen bir olgu olarak tanımlanmaktadır. 33 yaşındaki kadın 

Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre “Medyanın korkunç bir etkisi var. Şiddeti 

körükleyecek sürekli kötü örnek gösteriyorlar. O artık beyin o şeyi öğrenme olarak 

kabul ediyor”. Şiddetin davranışsal boyutunu temel alarak yapılan bu açıklamanın 

sosyal öğrenme kuramına dayandığını söylemek mümkündür. Çünkü kuram içerisinde 

şiddet eğiliminin sosyal öğrenme sürecinde aile yapıları, çevresel deneyimler ya da 

televizyon ve sinema gibi kitle iletişim araçları aracılığıyla gözlem yoluyla 

öğrenilebildiğine yer verilmektedir (Giddens, 2000; Kızmaz, 2005; İçli, 2013). 

Medyanın öğrenme süreci üzerindeki etkisini Mor Çatı gönüllüsü ise kadınları 

güçsüzleştirmesi üzerinden açıklamıştır. 32 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre 

“Medya gerçekten ciddi sıkıntı, çünkü kadınlar o haberleri duyunca daha fazla 

korkuyorlar. 6284 Sayılı Yasa’nın koruyuculuğundan bahsedildiğinde kadınlar diyor ki 

işte televizyonda gördüm. Sonra öldürülüyorlar. Ben ölmek istemiyorum”. İki STK 

içerisinde de kadına yönelik aile içi şiddetin yeniden üretiminde medyaya atfedilen 

önem “dijital baskı”nın varlığına yönelik bir vurguyu oluşturmaktadır.  

                                                   Fıtrata İtaat 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “İktidardakilerin, bakanların söylemlerine baktığınız zaman 

söylemler oldukça sorunlu. Kadınları geleneksel rollerine 

hapsetmek isteyen bu söylemlerin hepsi aslında şiddeti besler. 

Çünkü kadınlar zaten bu geleneksel rolleri kabul etmiyorlar, 

reddediyorlar. Reddettikçe de bu şiddetin dozu artıyor 

ilişkilerinde. O yüzden bu söylemler bu şiddeti sadece arttırır”. 

 

 

Siyasal iktidarın 

geleneksel rollere 

ve aileye yönelik 

politika ve 

söylemlerinin 

şiddeti yeniden 

üretmesi 

M2 “Bu muhafazakar politikalarla kadınların durumu o klasik 

geleneksel konumu yeniden ve yeniden o rolleri üretilmekte. 

Tıpkı şey gibi eline silah verelim madem kendini savunsun 

demek gibi. “Devletin bir kadın bakanlığının bile olmaması. 



140 
 

Kadın bakanlığının adının bile aileden sorumlu bakanlık gibi 

olması ve kadın sorununun aile içine hapsedilmesi bu bile çok 

ciddi”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

M6 “İktidar olarak kadının aileye bağlı olması gerektiğine yönelik 

mesajlar verdiğinizde tayt giyen bir kadının da 

öldürülebileceğini demeyeyim de en azından dövebileceğini 

ima ediyorsunuz demektir. Çünkü bir aile kadını, makbul kadın 

imgesi oluşturuyorsunuz. Dolayısıyla makbul kadın imgesinin 

dışındaki bütün kadınları şiddete açık hale getiriyorsunuz”. 

M7 “Mevcut iktidarın söylemleri. Kadınla erkeğin eşit olmadığını 

söylemesi, fıtrat demesi. Şu anlama geliyor kadını zaten güçsüz 

kılan şey kadına ve erkeğe yüklenen farklı toplumsal rollerdir. 

Ve sen gerçekten de kadının yerinin aile olduğunu. Mesela 

yılbaşında kadınlar sokağa çıkmasın, annelik en yüce 

kariyerdir derseniz. Bu kadını aslında bütün sosyal hayattan, 

ekonomik hayattan dışlamak anlamına geliyor. Devlet kadına 

yönelik şiddetle hiç uğraşmıyor öyle bir derdi yok yani. Sadece 

bu yasanın çıkması bile uzaklaştırma kararı vs. kadın 

boşanmadan aile içinde kalsın. Adamın biraz gözünü 

korkutalım, yaptırımlar getirelim aile devam etsin. Düşünce bu 

isminde belli ailenin korunması ve kadına yönelik şiddetin 

önlenmesi.  

Ş2 “Çok saçma söylemler var diyor ki hamile kadın sokak da 

dolaşamaz, kahkaha atamazmış, kadın çalışırsa evini yıkarmış 

ocağını yıkarmış, trajikomik şeyler bunlar. İğrenç şeyler, hiç 

kale alınmaması gereken şeyler, zırvalık. Kadın erkek tabi ki 

eşittir. O da insan o da insan. Bunu söylediler. Çünkü onların 

eşit görmemesi yüzünden her gün 2-3 kadın öldürülüyor”. 

  

Kadına yönelik aile içi şiddetin yeniden üretilmesi noktasında ağırlıklı olarak 

Mor Çatı gönüllülerinin siyasal iktidarın rolüne oldukça fazla önem atfettikleri 

görülmektedir. Görüşmecilere göre, siyasal iktidarın geleneksel rolleri ve aileyi 

güçlendirici söylemleri, kadını özel alana itmekte kadına yönelik şiddeti devletin diliyle 

meşru kılmaktadır. 35 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “İktidardakilerin, 

bakanların söylemlerine baktığınız zaman söylemler oldukça sorunlu. Kadınları 

geleneksel rollerine hapsetmek isteyen bu söylemlerin hepsi aslında şiddeti besler. 

Çünkü kadınlar zaten bu geleneksel rolleri kabul etmiyorlar, reddediyorlar”. Şefkat-

Der’de ise 1 görüşmeci  siyasal iktidarın söylemlerini yanlış bulduğunu ifade etmiş ve 

cinayetlerin ortaya çıkmasında etken olarak göstermiştir. Bu doğrultu da STK 

gönüllülerinin siyasal iktidarın söylemlerine yönelik ortak bir eleştirel söylem 

geliştirdikleri söylenebilir. STK’ların eleştirilerine neden olan ve toplumsal alanda 



141 
 

birçok kesim tarafından da eleştirilen fıtrata dayalı eril söylemlere ise “Kadın ile erkek 

eşit olamaz; fıtrata aykırı”, “Kız mıdır, kadın mıdır bilemem”, “Evdeki işler yetmiyor 

mu?”, “Kahkaha atan kadın iffetsizdir”, “Kadınlar için tek kariyer anneliktir”, “Türk 

kadını evinin süsüdür”,  “Kadına şiddet büyütülüyor” gibi örnekler gösterilebilir.
53

 

Sosyolog Baydar’da bir köşe yazısında kadına yönelik aile içi şiddetin ve kadın 

cinayetlerinin azmettiricileri olarak “Kadınla erkeğin hayatın her alanında eşitliğini ve 

birlikteliğini kabullenemeyen, bu eşitlikten ve birliktelikten korkan, bunu da dindarlık, 

muhafazakârlık ya da namus diye pazarlayan” siyasal iktidar ve din yetkililerini 

göstermiştir (Baydar, 2013). Siyasal iktidarın cinsiyet eşitliğinden çok fıtrat temelinde 

tamamlayıcılığı öne sürmesi “fıtrata itaat” eden bir yönetim anlayışını ifade etmektedir.  

                                             Ataerkil Dayanışma 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M2 “Yasaların uygulanmasında çok ciddi sorunlar var. Hani yasayı 

da uygulayan erkekler. Kadın daha karakola gitme sürecinde 

polislerin tavrından başlıyor. Git hadi evine, kocandır yapardan 

başlıyor. Yasayı uygulayan hakimden savcısına kadar 

uygulayıcının kendisinin de bakış açısı çok önemli.”. 

 

Yasa 

koyucuların ve 

uygulayıcılarını

n büyük 

çoğunluğunun 

erkek olması ve 

bu durumun 

kadınların 

aleyhine olması 

M4 “Yasalarda uygulanmıyor. Çünkü erkek egemen sistemi daha 

güçlendirmek için. Çünkü hakim, savcı, polis memuru mesleki 

anlamda orada oturmuyorlar. Erkek olarak oturuyorlar. Kendileri 

de şiddet uyguladığı için o zaman kendi hayatlarını da 

değiştirmek zorunda kalacaklar. Ve kendi eşleri de 

başvurabilecek”. 

M7 “Yasalar var ama uygulanmıyor. Polis karakolundakilerin %90 ı 

erkek ve orada dayanışıyorlar. Bunları kırmak kolay değil”. 

Ş6 “Tahrik indirimi kalkmıyor çünkü hala erkek egemen bir zihniyet, 

savcılara bakın hep erkek, çoğunluk olarak. Erkek savcılar acaba 

eşleriyle ilgili bir problem olduğunda bende öldürürüm 

zihniyetiyle baktığı için mi karşısına gelen bir vakada böyle 

yaklaşıyor diye düşünürüm. 

Ş2 “Devletin politikaları çok yetersiz. Tamamen ihmal var. Savcıya  

                                                           
53

 http://t24.com.tr/haber/fitrattan-kahkahaya-kurtajdan-tecavuze-akpnin-kadinla-imtihani,287493 (Erişim 

Tarihi: 20.10.2015) 

http://t24.com.tr/haber/kadina-yonelik-siddet-nasil-onlenir-hukumetin-soyleminde-kadin,278352, (Erişim 

Tarihi: 20.10.2015) 

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/319261/Sare_Davutoglu__Kadina_siddet_buyutuluyor.html 

(Erişim Tarihi: 20.10.2015) 

http://onedio.com/haber/akp-iktidarinda-kadinin-adi-yok-264508 

(Erişim Tarihi: 20.10.2015) 

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-

sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html (Erişim Tarihi: 26.10.2015) 

 

http://t24.com.tr/haber/fitrattan-kahkahaya-kurtajdan-tecavuze-akpnin-kadinla-imtihani,287493
http://t24.com.tr/haber/kadina-yonelik-siddet-nasil-onlenir-hukumetin-soyleminde-kadin,278352
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/319261/Sare_Davutoglu__Kadina_siddet_buyutuluyor.html
http://onedio.com/haber/akp-iktidarinda-kadinin-adi-yok-264508
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html


142 
 

gidiyor kadın tehdit ediliyorum diyor. Koruma kararı çıkıyor. 

Kadın evine gidiyor takip olmadığı için adam geliyor koruma 

kararına rağmen öldürüyor. Koruma kararı çıkmış kadına diyor ki 

kocan seni öldürmeye gelirse beni ara. Zaten polis gelinceye 

kadar kadın öldürülmüş oluyor. Zaten yolda öldürülüyor. Etkin 

koruma yok ki. Koruma diye bir şey yok aslında. Yasalar var 

6284, İstanbul sözleşmesi imzalandı ama etkin koruma olmadıktan 

sonra bir işe yaramıyor. Uygulama da problem var. Biz şey dedik 

kelepçeyle izleyin. Tehdit ediyor ya mesela kadını erkeği de kadını 

da kelepçeyle ayrı ayrı izleyin yaklaşınca bunlara müdahale edin. 

Plakalara vergi cezası kesmek için şey yapıyorsunuz 

izliyorsunuz”.  

Yasaları 

uygulamada 

kadına yönelik 

şiddeti 

engellemeye 

yönelik 

yetersizlikler; 

ciddi sorunların 

olması 

Ş4 “Aile ve sosyal politikalar bakanlığı daha iyi çalışmalar 

yapmalılar çalışmaları çok yetersiz bu ülkede ve daha çok ezilsin 

diye şeyler yapılıyor. Mesela geçen gün birinin konuşmalarına 

rastladım. Kadın evde oturmalı, bilmem ne yapmamalı gibi. 

Yasalar etkili olmuyor”. 

Ş6 “Yasaların uygulanmasında da sorunlar yaşanıyor. Mesela 6284 

sayılı yasa var kadına güya koruma verilecek ama bir 

bakıyorsunuz kadının yanında polis yok, koruma yok sadece 

mahkemede karar verilmiş. Adama işte telefon açma, evinin 

yakınına gitme, evine 6 ay girmeyeceksin falan. Kadın giriyor 

ardından adam anahtarlar açıp giriyor, ya da bu kadın hiç mi 

markete gitmeyecek, çocuğunu okula götürmeyecek, 

çalışamayacak mı bu kadın?” 

  

Kadına yönelik aile içi şiddet olgusunun ortaya çıkışında ve yeniden üretiminde 

kamusal politikaların rolünün sorgulanması bağlamında tüm görüşmecilerin, 

politikaların üretilmesi ve uygulanmasında sorunlar olduğu konusunda hemfikir 

oldukları söylenebilir. Ancak Mor Çatı gönüllülerinin tümü, Şefkat-Der gönüllülerinden 

farklı olarak –biri hariç- yalnızca uygulamadaki sorunlara dikkat çekmekle kalmamış, 

politikaları ataerkil değerler bağlamında sorgulamışlardır. 32 yaşındaki kadın Mor Çatı 

gönüllüsünün ifade ettiği üzere “Yasalar uygulanmıyor. Erkek egemen sistemi daha da 

güçlendirmek için. Çünkü hakim, savcı, polis memuru mesleki anlamda orada 

oturmuyorlar. Erkek olarak oturuyorlar”. Ataerkilliğin kamusal politikalar 

doğrultusunda sorgulanması Mor Çatı’nın feminist niteliğinden kaynaklanmaktadır. 

Çünkü literatür içerisinde görülmektedir ki feminist yaklaşım devletin eril niteliğine 

vurgu yapmakta, politik bir kurum olarak cinsiyet eşitsizliğini sürdüren ve güç yetkisini 

kullanarak ve koruyarak erkeklerin lehine çalışmalar üreten bir kurum olarak 



143 
 

sorgulanmaktadır. Özellikle hukuk açısından eril olması toplum ile yasalar arasında eril 

iktidar perspektifinin temel alındığını göstermektedir. Mor Çatı’nın yürütmüş olduğu 

projelerde elde ettiği verilerde kadınların kamu kurumlarında karşılaştıkları eril bakışı 

gün yüzüne çıkarmaktadır (Donovan, 1997; Mackinnon, 2003; Berktay, 2006; Mor Çatı, 

1998, 2014).  

Şefkat-Der’de ise 1 görüşmeci devlet kurumlarındaki işlevsizliği erkek 

egemenliğiyle ilişkilendirmiştir. 30 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan 

Yardımcısı“Tahrik indirimi kalkmıyor çünkü hala erkek egemen bir zihniyet, savcılara 

bakın hep erkek, çoğunluk olarak. Erkek savcılar acaba eşleriyle ilgili bir problem 

olduğunda bende öldürürüm zihniyetiyle baktığı için mi karşısına gelen bir vakada 

böyle yaklaşıyor diye düşünürüm” diyerek tepkisini dile getirmiştir. Bu yüzden iki STK 

düzeyinde de siyasal alandaki erkek egemenliğine vurgu yapılması “ataerkil 

dayanışma”nın sorgulandığını göstermektedir.  

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu, politik bir sorun alanı olarak devletlerin 

özel önlemler geliştirmesi ve ortadan kalkması için politikalar üretmesi gereken bir 

sorun alanını oluşturmaktadır. Çünkü anayasal çerçevedeki eşitlik devletin 

müdahalesiyle güvence altına alınabilir (Mackinnon, 2003: 273). Dolayısıyla üretilen 

yasalar ve yasaların işletilmesinden sorumlu olan kamu kurumları siyasal iktidardan 

bağımsız değerlendirilememektedir. Bu yüzden Mor Çatı tarafından getirilen eleştiriler 

hükümetin kadın politikalarına yönelik eleştiriyi içinde barındırmaktadır. 56 yaşındaki 

kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “AKP hükümetinin kadını yeniden eski gelenekçi  role 

büründürdüğü, şiddet uygulayan bir erkeğin de bunu neredeyse gizlemeye bile ihtiyaç 

duymadan rahatlıkla söyleyebildiği bir süreç yaşanıyor”. Literatür içerisinde de AKP 

hükümetinin politikaları; muhafazakar ve eril nitelikli olması, kadınları geleneksel 

cinsiyet rolleri kapsamında eş ve anne rolleriyle tanımlaması, kadınların siyaset ve 

ekonomi gibi alanlardan uzak tutulması, kadınlara karar verici noktalarda yer 

verilmemesi nedeniyle kadına yönelik aile içi şiddeti meşrulaştırıcı ve yeniden üretici 

bir faktör olarak sorgulanmaktadır (Haspolat, 2007; Sayın ve Kılıç, 2008; Dedeoğlu, 

2009; Arat, 2010; Koray, 2011; Dedeoğlu, 2011; Arın, 2013; Baydar, 2013; Gülbahar, 

2013; Sallan Gül, 2015; Oran, 2015; Mor Çatı 2015; Özdemir ve Demirkanoğlu, 2015).  



144 
 

4.3.4. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Faaliyetleri 

         STK’ların Şiddet Sorununa Karşı Kendilerini Tanımlama Biçimleri 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M2 “Çok şiddet gören bir kadın net sığınak talebi yoksa hayır sen 

mutlaka sığınağa gitmelisin ya da şunu yapmalısın gibi öğreten 

değil. Birlikte kadının durumunu beraber bir şekilde gözden 

geçirip seçeneklerini birlikte görebilmek ve arkasından ihtiyaç 

duyduğu şeyi onun kendisinin görüp buna yönlenmesi 

sağlanıyor. Kurum olarak maddi yardımda bulunmuyoruz. Kişi 

ilgili yerlere yönlendiriliyor”.  

 

 

Kadınları 

destekleme ve 

güçlendirme 

amacıyla 

bilgilendirme,  

ihtiyaçları 

doğrultusunda 

yönlendirme 

çabası olan 

M3 “Biz bütün şeyleri kadınlara anlatıp yönlendirme yapıyoruz. 

Sığınakta da aynı şekilde onların adına iş yapmıyoruz. Tabi ki o 

yönlendirmede yaşadıkları sorunlar olduğunda araya giriyoruz 

elbette. Çünkü biz hep onların hayatında olmayacağız ki. Yani 

kendilerinin aslında yapması gerekiyor bütün bunları. Bir 

belediyeye gittiğinde bir kaymakamlıktan maddi destek alması 

gerektiğinde bunun onun bir hakkı olduğunu, yasal hakkını talep 

etmesi gerektiğini söylüyoruz”.  

M5 “Biz kadınlarla kendi hayatını sadeleştirmeye çalışıyoruz. 

Nerelerden destek alabilir, ne yapabilir, hangi güçlenme 

odakları var aslında. Bu seçenekleri değerlendiriyoruz. Zaten 

biz kadınlar adına sürekli olarak erkekler karar veriyor. Ve bu 

ilişkiyi biz Mor Çatı’ya taşıyamayız. Senin ne yapacağına, şiddet 

mağduru olan bir kadının ne yapacağına oradaki kadınlar karar 

veremez. Oradaki kadınlar en fazla ne yapmak istediğini anlayıp 

yapmak istediğin şeyle ilgili destekleyebilirler ve 

güçlendirebilirler”. 

M7 “Problemleriyle ilgili olarak biz burada danışmanlık yapıyoruz. 

Yani bire bir dava takibi yapmıyoruz. Sadece görüşmelerimizde 

haklarının neler olduğunu onlara anlatıp sorunlarına çözümler 

bulmaya çalışıyoruz”. 

Ş1 “Ben kurumsal olarak değil Ayşe olarak ne yapabilirim 

düşüncesinden hareket ederim. Mesela bir kadın sokakta 

kalmıştır ben onu devlet sığınmaevine yerleştiremiyorsam 

mecbur alıp eve götürüyorum. Ben aç da olsam tok da olsam ben 

sana aç mısın diye sormam. Hayatı tehlikede olabiliyor. Yeri 

geliyor ilk zaman sokağa çıkmaya korkuyor. Yakalanacağım, 

beni bulacak korkusu yaşıyor. Ben pek numaramı vermiyorum 

ama bana yönlendirirlerse yeri geliyor ben birkaç gün evimde de 

misafir ediyorum. Şu an da benim evimde de misafir var. Misafir 

diyorum. Çünkü ben sokakta kendimi savunabiliyorum, sokakta 

nerde koruyabileceğimi biliyorum. Ama evime gelen kadın 

koruyacak gücü yok”. 

 

 

 

 

 

 

 

Şiddete maruz 

kalan kadına 

danışma, 

psikolojik destek, 

maddi yardım gibi 

çok boyutlu Ş2 “Korunma amaçlı emniyete gidiyorlar polis bize getiriyor. 



145 
 

Çünkü biz genel de şartsız alıyoruz”. koruma çabası 

olan Ş5 “Kim ihtiyaç sahibiyse Şefkat-Der o anda alır. Sorgusuz sualsiz 

işlemlerine yardım etmeye çalışır, psikolojik tedavi ettirir, 

hastaneye yatırılması gerekiyorsa yatırır”. 

Ş6 “Başvuran insanlarda sınırımız yok ama yardımcı 

olabileceğimiz kadar. Mesela kiramı öde diyen birine elimizde 

bir şeyler varsa yardımcı olmaya çalışıyoruz ama derneğin 

imkanları kendi kiralarını ödeyemediği için o kadına resmi 

manada yardımcı olmaya çalışıyoruz”.  

 

 Görüşülen STK’ların kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele etmeleri 

noktasında kendilerini nasıl tanımladıklarına bakıldığında, ciddi anlamda farklılaştıkları 

görülmektedir. Mor Çatı gönüllüleri, vakfın kuruluş amaçlarına da uygun olarak, 

kendilerine başvuran kadınları koruma güdüsüyle değil, onları gündelik yaşamlarında 

güçlenmelerini sağlayacak bir biçimde yönlendiren bir konumda tanımlamaktadır. 35 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsü “Biz kadınlarla kendi hayatını sadeleştirmeye 

çalışıyoruz. Nerelerden destek alabilir, ne yapabilir, hangi güçlenme odakları var 

aslında. Bu seçenekleri değerlendiriyoruz. Zaten biz kadınlar adına sürekli olarak 

erkekler karar veriyor. Ve bu ilişkiyi biz Mor Çatı’ya taşıyamayız” diyerek sürece 

yaklaşımlarını ifade etmektedir. Kadınların kendi kararlarını vermesini ve bir şeyleri tek 

başına gerçekleştirmesini sağlayarak aslında kadınların bireysel özgürleşmesine imkan 

tanındığı söylenebilir. Bu durum feminist literatür içerisinde ortak kadınlık sorununu ve 

kolektif güçlenmeyi ifade eden kadın dayanışması ve kız kardeşlik gibi kavramlarla 

açıklanabilmektedir (Michel, 1995; Mitchell, 2006; Hooks, 2012; Hanisch, 2013). 

Ayrıca 32 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsü “Kurtulmuş kadın olmadığımız için zaten 

yardım edemiyoruz” diyerek kuruluş içerisinde kadınlarla kurulan ilişkide kurtarıcı 

konumunda yer almadıklarını ifade etmektedir.  

Şefkat-Der gönüllüleri ise kendilerini Mor Çatı gönüllülerinden farklı olarak 

şiddete maruz kalan kadın için danışma, psikolojik destek, maddi yardım gibi çok 

boyutlu çabası olan, kadınları koruma ve kurtarma misyonunu üstlenen bir STK olarak 

tanımlamaktadır. 40 yaşındaki kadın Şefkat-Der gönüllüsü “Ben pek numaramı 

vermiyorum ama bana yönlendirirlerse yeri geliyor ben birkaç gün evimde de misafir 

ediyorum. Şu an da benim evimde de misafir var. Misafir diyorum. Çünkü ben sokakta 

kendimi savunabiliyorum, sokakta nerde koruyabileceğimi biliyorum. Ama evime gelen 



146 
 

kadın koruyacak gücü yok” diyerek kuruluş içerisinde ihtiyaç sahibi olarak kadını 

korumanın esas alındığını ifade etmiştir. Şefkat-Der gönüllülerinin kuruluşu yardım 

eden, koruyan ve kurtaran bir dernek olarak tanımlaması cinsiyetler arasındaki 

eşitsizliğin biyolojik farklılıklara dayandırıldığını göstermektedir. Eşitsiz cinsiyet 

ilişkilerinin kültürel olarak üretilmesine neden olan bu yaklaşım doğrultusunda 

kadınların zayıf ve güçsüz, erkekler ise güçlü ve koruyucu olarak tanımlandığı literatür 

içerisinde yer almaktadır (Millett, 2000; Maybek, 2009; Sallan Gül ve Altındal, 2014). 

Dernek içerisinde bu rolü erkekler kadar kadınların da üstlenmesi güç ilişkisinin 

cinsiyet ve statü temelinde kurulduğunu  ve hiyerarşinin farklı cinsiyetler temelinde 

yeniden üretildiğini göstermektedir.  

Şiddete Müdahaleye Yönelik Faaliyetler 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “Dayanışma merkezi faaliyetimiz var, sığınak faaliyetimiz var. 

Bu temel iki faaliyetimiz. Buraya geldiklerinde öncelikle sosyal 

çalışmacı dediğimiz arkadaşlarımızla görüşüyorlar. Onlarla 

görüşmeler yapıyorlar. Daha sonra karşılıklı konuşularak ne 

istiyor, alternatifleri neler ve ulaşmak için neler yapabilir 

bunları detaylı olarak konuştuğumuz bir süreç oluyor”. 

Psikologlar, 

sosyal 

çalışmacılar, 

avukatlar gibi 

profesyonel 

gruplarla 

danışmanlık 

hizmeti sağlama; 

gerekli 

durumlarda 

sığınağa 

yönlendirme 

 

M2 “Mor Çatı’da psikolojik destek psikologlar aracılığıyla 

verilebiliyor”. 

M7 “Kadınlar bazen haklarını bilemeyebiliyor. Çünkü kadınlar 

kendi evinde kalıp kocasına uzaklaştırma kararı alarak  

uzaklaştırılabiliyor. Bunlar paylaşılıyor”. 

Ş1 “Kadın sığınmaevimiz var, misfihanelerimiz var. Kadına yönelik 

şiddet için kadınların yazı işlerini yapıyoruz. Devlete yazılacak 

yazıları yazıyoruz. O insanlara yol gösteriyoruz. Danışmanlık 

hizmetlerimiz, sağlık hizmetlerimiz var, barınma hizmetimiz var, 

psikolojik destek, kendini koruması için tedbirler. Hayatı eğer 

risk altındaysa tehdit altındaysa sosyal hizmet kurumlarına 

yönlendiriyoruz”. 

 

Kendilerine 

başvuran kadına 

yardım etme ve 

koruma çabası ile 

yarı-profesyonel 

yollarla danışma, 

barınma, maddi 

destek vb. 

olanaklar sunma 

Ş5 “En önemlisi barınma sorununu aşması ilk acil olan barınma, 

ondan sonra ne ihtiyacı varsa ihtiyacına bağlı. Bir bakarsınız 

kıyafete ihtiyacı vardır, psikolojik desteğe ihtiyacı vardır”. 

Ş6 “Maddi destek sağlıyoruz, barınma sağlıyoruz. Maddi anlamda 

yoksun olan,  onlara hem maddi destek sağlama hem onların 

maddi olanaklara ulaşma kaynağını sağlama. Fax göndermeyi, 

dilekçe göndermeyi bilmiyor. Nereye nasıl müraacat edeceğini 

bilmiyor. Bazen sürekli olmasa da avukatlar var onlarla 



147 
 

görüştürmeye çalışıyoruz. Sığınma evi dışında resmi prosedür 

manasında yardımcı oluyoruz. Danıştığımız avukatlar da var. 

Psikolojik olarak açıkçası buraya geldiklerini dertlerini 

dinliyorsunuz buradan rahatlamış olarak gidiyorlar. Ailesine 

açamadığı, etrafındaki insanlara açamadığı meseleyi size 

açıyor. O şekilde yardımcı oluyorsunuz”. 

 

 Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele alanında görüşülen STK’ların birbirine 

benzeyen ama uygulamada farklılaşan faaliyetleri olduğu görülmektedir. Mor Çatı, 

kadınlara yönelik bireysel faaliyetlerinde, psikologlar, sosyal çalışmacılar, avukatlar 

gibi profesyonel gruplarla danışmanlık hizmeti sağlamakta; gerekli gördükleri 

durumlarda sığınağa yönlendirme çalışmaları yürütmektedir.
54

 Mor Çatı’nın 2015 yılı 

ilk 6 aylık faaliyet raporunda danışma merkezine başvuran 370 kadın ve çocukla 724 

görüşme yapılmıştır. Kadınların en çok maruz kaldıkları şiddet türünün psikolojik şiddet 

olduğu, kadınların en çok eşleri tarafından şiddete uğradığı belirtilmiştir (Mor Çatı, 

2015). Mor Çatı, danışma merkezi ve sığınak çalışmasının kadınlar tarafından 

yürütülmesi ve bağımsız kimliğin kaybedilmemesi gerektiğine inanmaktadır. Bu 

yönüyle devlet sığınaklarına model oluşturmaya çalışmaktadır. Çünkü Mor Çatı’nın 

temel amacı erkek şiddetiyle mücadele etmektir. Sığınak için finans kaynağı sağlamanın 

ve sığınak çalışması yürütmenin devletin sorumluluğu olduğuna inanılmaktadır. Devlet 

sığınaklarının yetersizliği ve eksikliği karşısında yürütmekte oldukları sığınakta 

kadınlara kendi hayatlarıyla ilgili alternatifler yaratma, şiddetle mücadele etme ve 

güçlenme noktasında destek sağlanmaktadır. Kadınlar için hayata yeniden dönüş alanı 

yaratılmaktadır (Mor Çatı, 1989, 1996, 1998, 2007; Şahinoğlu, 1998; Çaha, 2008; 

Açıkel, 2009).  36 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre sığınak “kadının 

güçlenebilmesi için, özsaygısını, özgüvenini kazanabilmesi için, şiddet yaşantısına geri 

dönmemek için, çocuklarıyla ilişkilerini daha iyi kurabilmek için güçlenebileceği bir 

istasyon, geçici bir durak”tır. Ayrıca sığınak içerisinde kadınların ihtiyaçlarına göre 

destek kapsamında atölye çalışmalarının yapıldığı, psikolojik ve sosyal boyutta 

                                                           
54

 Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’nın sığınak çalışması ilk kez 1995 yılında başlamıştır. 1998 yılında 

maddi imkansızlıklar nedeniyle kapatılmıştır. 2005 yılında Beyoğlu Kaymakamlığı sığınak çalışması için 

Mor Çatı’yla tekrar iletişime geçmiş ve belediyeyle ortak bir proje kapsamında sığınak tekrar 

yürütülmeye başlanmıştır. Ancak Mor Çatı’nın işleyişini üstlendiği ve feminist ilkelerle yürüttüğü 

sığınak, projenin bitmesinin ardından kaynak yetersizliği sebep gösterilerek 2008 yılında  kapatılmıştır. 

Son olarak  2009 yılında Şişli Belediyesi’nin destek vermesiyle birlikte Mor Çatı, sığınak çalışmasına 

tekrar başlamış ve şu anda hala sürdürmektedir. 



148 
 

danışmanlarla her hafta görüşme gerçekleştirildiği görüşmeciler tarafından ifade 

edilmiştir.  

Şefkat-Der’de ise kendilerine başvuran kadına yardım etme ve koruma çabası ile 

yarı-profesyonel yollarla danışma, barınma, maddi destek vb. olanaklar sunma durumu 

söz konusudur. İlk kez 1995 yılında ev tutularak başlatılan hizmetten farklı ihtiyaç 

sahibi bireyler faydalanmıştır. 42 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre  

“Sığınmaevimiz illa ki şiddet mağduru diye sınırlamıyoruz. Biz kimin ihtiyacı varsa o an 

sığınmaevine alabiliyoruz. İsim olarak da sığınmaevinin kapasiteleri çok düşük 

geliyor”. Bu yüzden Şefkat-Der tarafından yürütülen çalışmanın tam anlamıyla şiddetle 

mücadele etmek adına profesyonel bir çalışma olmadığı daha çok ihtiyaç sahiplerine 

“güvenlik” temelinde barınma imkanı sağlamaya yönelik bir çalışma olduğunu 

söylemek mümkündür. Sığınamevinin ardından ise herhangi bir yönlendirme 

yapılmadığı, kadının tek başına kuracağı hayata karışılmadığı belirtilmiştir. Ancak 33 

yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre “Bir insanın sağlıklı bir aile 

içerisinde yaşaması tabi ki çok daha şey. Normal olan bu zaten. İnsanlar aileleriyle 

beraber mutlu olur, yaşarlar”. Bu yaklaşım kadını aile içinde tanımlayan ve 

muhafazakar bir perspektifte aile kurumuna atfedilen önemi göstermektedir. 

Araştırmacının alan görüşmelerinden elde ettiği izlenim ise yürütülen sığınmaevi 

çalışmasının risk analizi yapılmadan, geçici önlemler olarak profesyonel olmayan kişiler 

tarafından yürütüldüğü yönünde olmuştur. 

Şiddeti Önlemeye Yönelik Kamusal Faaliyetler 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

 

 

M1 

“Projeler yürütüyoruz. İzleme yapıyoruz, kanunların izlemesini 

yapmaya çalışıyoruz. Her sene faaliyetlerimizi ortaya çıkaran bir 

faaliyet raporu çıkarmaya çalışıyoruz. Bunun dışında her yıl 

kadın sığınakları ve dayanışma merkezi kurultayı düzenleniyor. 

Bu kurultayın sekretaryasın da yer alıyoruz ve bu kurultayın 

örgütlenmesinde bilfiil çalışıyoruz. Mor Çatı da gençlerle 

buluşuyoruz. Atölye çalışmaları yapıyoruz. Bunlar hem gönüllü 

atölyeleri oluyor hem de mor çatının deneyimini paylaşacağı bu 

alanda çalışmak isteyen örgütlerle ve de kurumlarla yaptığımız 

çalışmalar oluyor. Yayınlar çıkarıyoruz. İzleme raporları, 

kitaplar. Geçen sene 3 tane kitap çıkarttı mor çatı. Buradaki bilgi 

ve deneyimi dışarıya aktarmanın yöntemlerini arıyoruz. Aslında 

bu alanda çalışan birçok platform oluyor. Kadın örgütlerinin 

Okullarda, 

üniversitelerde 

atölye 

çalışmaları, 

projeler, izleme 

raporları, 

faaliyet 

raporları, Kadın 

Sığınakları 

Kurultayı ile 

işbirliği, kitap, 

broşür, afiş vb. 

yazılı 



149 
 

örgütlenmesi biraz daha platformlar üzerinden oluyor. Bu 

platformların üyesiyiz. Kürtaj haktır, kadın cinayetlerine karşı 

acil önlem grubu, şiddete son gibi platformların bir parçasıyız. 

Mesela İstanbul feminist kolektif. Basın demeçlerimiz oluyor”.  

materyaller, 

sosyal medya 

faaliyetleri, 

basın 

açıklamaları, 

televizyon 

programları, 

kampanyalar 

gibi geniş bir 

yelpazede yer 

alan toplumsal 

farkındalığı 

artırmaya 

yönelik 

profesyonel 

faaliyetler 

M2 “Mor Çatı çok farklı feminist gruplarla da örgütlerle de birlikte 

çalışmalar yapabiliyor. Özellikle Mor Çatının hukukçuları o 

medeni kanundaki yasalardaki değişikliklerde öncülük 

yapmışlardır. Kampanyalar, dayağa karşı farkındalık çalışmaları, 

bazen gazetelerde belirli zamanlarda çeşitli kampanyalar başlatır 

Mor Çatı. Duyarlılık kazandırmak için”. 

M5 “Bilginin paylaşıldığı medya ilişkileri var. Bir kurumlarla ilişkiler 

var. Belirli yerel yönetimler, kaymakamlık, valilik, bakanlık gibi 

kurumlarla ilişkiler var. Yasa yapım süreçlerinde aktif olma 

yasaların uygulanma süreçlerinde aktif olma gibi çalışmalar var”. 

Ş3 “Hedef belli sorun belli olduğu için. Bir taraftan kendimiz yükün 

altında bir şey yapmaya çalışıyoruz dayanışmayla bir taraftan 

meclisi, devleti, devlet kurumlarını yönlendirmeye çalışıyoruz 

yoğun şekilde. İstediğimiz çok hizmetler var. Şu an kadına şiddete 

karşı savunma sporlarında eğitim çalışmalarını organize etmeye 

çalışıyoruz”. 

Yetkili devlet 

kurumlarını 

yönlendirme; 

savunma 

sporları eğitimi 

verme   

 

STK’ların kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde şiddeti önlemeye 

yönelik faaliyetlerinde önemli bir ayrışmanın olduğu görülmektedir. Temelde iki 

STK’da kadına yönelik aile içi şiddet olgusuna ve özellikle kadına cinayetlerine 

toplumsal farkındalık sağlamak ve kamusal politikaları yönlendirmek amacıyla 

çalışmalar üretmektedir. Ancak kullandıkları yöntemler ve sorgulama biçimleri 

farklılaşmaktadır. Şöyle ki Mor Çatı’nın okullarda atölye çalışmaları düzenlemesi, 

toplumsal cinsiyet eşitliğini temel alan yayınlar hazırlaması, yasaların 

değerlendirmesine yönelik raporlar sunması, şiddete karşı farkındalık kampanyalarına 

dahil olması, basın açıklamalarında bulunarak sesini duyurmaya çalışması deneyimin 

toplumsal alanda paylaşıldığını ve toplumsal dönüşümü sağlamaya yönelik çalışmalar 

üretildiğini göstermektedir.
55

 Ayrıca bu süreçte Kadın Sığınakları Kurultayı’nın bir 

                                                           
55

 http://www.spod.org.tr/turkce/spod-lgbti-mor-cati-kadin-siginagi-vakfi-ile-siddet-atolyesi-duzenledi/ 

(Erişim Tarihi: 21.10.2015) 

     https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/179-taksimde-yasanan-erkek-

siddetine-karsi-kadin-orgutlerinden-basin-aciklamasi-26-mart-2013 (Erişim Tarihi: 21.10.2015) 

    https://www.morcati.org.tr/tr/301-ucretsiz-guvenli-erisilebilir-kurtaj-hakkinin-takipcisiyiz (Erişim 

Tarihi: 21.10.2015) 

http://www.spod.org.tr/turkce/spod-lgbti-mor-cati-kadin-siginagi-vakfi-ile-siddet-atolyesi-duzenledi/
https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/179-taksimde-yasanan-erkek-siddetine-karsi-kadin-orgutlerinden-basin-aciklamasi-26-mart-2013
https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/179-taksimde-yasanan-erkek-siddetine-karsi-kadin-orgutlerinden-basin-aciklamasi-26-mart-2013
https://www.morcati.org.tr/tr/301-ucretsiz-guvenli-erisilebilir-kurtaj-hakkinin-takipcisiyiz


150 
 

parçası olarak kadın örgütleriyle örgütlü mücadeleyi esas almaktadır (Mor Çatı, 2007, 

2012). “Kürtaj Haktır”, “Kadın Cinayetlerine Karşı Acil Önlem Grubu”, “Şiddete Son 

Platformu” bunlardan bazılarıdır. Kadın cinayetlerine de kadına yönelik aile içi şiddetin 

ağır bir biçimi olarak ele alan 35 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Şiddetin 

önlendiği nokta da cinayetlerin de önlenecektir”. Bu yüzden şiddetin önlenmesi 

noktasında faaliyetler yoğunlaşmaktadır. 

Şefkat-Der’de ise dernek yöneticilerinin ve gönüllülerinin katılımıyla 

gerçekleştirilen etkinlik, eylem, basın açıklaması, kitle iletişim araçlarına katılım gibi 

çeşitli faaliyetler doğrultusunda farkındalık çalışmaları üretilmekte ve kamusal 

politikalar eleştirilerek yönlendirilmeye çalışılmaktadır. Bu süreçte bir yandan şiddet 

uygulayan erkeğin caydırılmasına yönelik talepte bulunulmakta bir yandan da şiddete 

maruz kalan kadının korunmasına yönelik kamusal talepler dile getirilmektedir. Örneğin 

2010 yılında Şefkat-Der sığınamevinde kalan bir grup kadın yüzlerini kireçle 

boyayarak, makyajla yüzlerini morartarak kendilerine uygulanan şiddette kullanılan 

zincir, kezzap, makas, ütü, bıçak, keser sapı gibi cisimleri yanlarında getirerek, önlerine 

tabut koyarak farkındalık yaratmaya çalışmışlardır. 30 yaşındaki kadın Şefkat-Der 

Başkan Yardımcısı etkinliğin basın açıklamasında kadın hakları için  “tecavüzcülerin 

hadım edilmesi, kadınların öldüren erkeklerin idam edilmesi, risk altındaki kadınları 

devletin koruması, şiddet uygulayan erkeklerin tutuklanması” gibi önerilerde 

bulunmuştur.
56

 Konya’da 2013 yılında yapılan bir basın açıklamasında 43 yaşındaki 

erkek Şefkat-Der Başkanı şiddet mağduru kadınları devlet koruyamadığı için şiddet 

uygulayan erkeklerin giremediği “özerk bölge” ya da “Kadınya” adında 82. ilin 

kurulmasını talep etmiştir.
57

 Yine devletin kadınları koruyamamasına tepki olarak 2012 

yılında kadınlara yönelik öz savunma kapsamında atış poligonunda silah atış eğitimi 

başlatılmıştır. Dernek tarafından yapılan açıklamada defalarca polise ve savcılığa gittiği 

halde korunamayan kadınlara “Eşinizin bir daha elini kullanması zor olacak şekilde 

yaralamaya yönelik silahlı, bıçaklı eylemde bulunabilirsiniz. Bilekten vurmak, kesmek 

gibi…” önerilerde bulunulmaktadır.
58

  

                                                           
56

 http://www.konyayenigun.com/haber/12097/Siddete_tabutlu_tepki.html (Erişim Tarihi: 10.04.2014) 
57

 http://www.radikal.com.tr/turkiye/sefkat-derden-kadinya-onerisi-1119777/ (Erişim Tarihi: 10.04.2014) 
58

 http://www.haberturk.com/gundem/haber/797440-siddete-karsi-tuhaf-bir-egitim  

    http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-atis-

egitimi_890750.html (Erişim Tarihi: 10.04.2015) 

http://www.konyayenigun.com/haber/12097/Siddete_tabutlu_tepki.html
http://www.radikal.com.tr/turkiye/sefkat-derden-kadinya-onerisi-1119777/
http://www.haberturk.com/gundem/haber/797440-siddete-karsi-tuhaf-bir-egitim
http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-atis-egitimi_890750.html
http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-atis-egitimi_890750.html


151 
 

Şiddeti biyolojik erkek davranışına indirgeyerek toplumsal düzlemde 

sorgulanmasına engel olan ve şiddeti şiddetle çözmeye yönelik olan bu yaklaşım ve 

çözüm önerileri riskli ve etkisiz yöntemler olması nedeniyle Mor Çatı gönüllüleri 

tarafından eleştirilmektedir. Mor Çatı gönüllüleri öz savunmanın önemli bir olgu 

olduğunu ancak toplumsal alanda yaymaya çalışılan şeyin bu olmadığını öne 

sürmektedir. 35 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Adliye kapısında polisle 

beraber öldürülen kadınlar oldu. Silahsa silah al poliste de silah vardı. Oysa ki bizim 

gündeme yerleştirmemiz gereken şeyler daha kalıcı çözümler olmalı. Yani atış poligonu 

sen gündeme koyarsan kaç kadın için gerçekliği var. Velev ki oldu. Böyle bir dünya yok. 

Zaten olmasında”. 35 yaşındaki bir diğer kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre de “Bu öz 

savunmanın silaha indirgenmesini veya karate gibi savunma sanatlarına indirgenmesini 

çok kısıtlayıcı bir şey olarak görüyorum. Eğer biz vatandaş olarak kendi güvenliğimizi 

kendimiz sağlar hale gelirsek toplumda birlikte yaşamanın alanı ortadan kalkmış olur”. 

4.3.5. Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Sürecine İlişkin Beklenti ve 

Öneriler 

                            Cinsiyet Temelinde Beklenti ve Öneriler 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “Ben bir öneri söyleyemem herkesin tecrübesi biricik. Şiddet 

yaşayan bir kadın ne yapmak istiyor bunu bilmek gerekiyor. Ben 

hiçbir kadına şunu diyemem o evden çık, karakola git, şunu 

yap diyemem. Destek alabileceği yerleri biliyorsa o yeri aramak, 

kendi geleceği hakkında karar vermek ve kendi gücüne inanmak 

aslında biz kadınların hepimizin aklımızda olması gereken şeyler 

güçlü olduğumuzu bilmek ve aslında buna inanmak”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kadınların sahip 

oldukları gücün 

farkında olması, 

sahip oldukları 

hakları bilerek 

bu haklar 

doğrultusunda 

kendileri ile 

ilgili süreçleri 

yönlendirebilme

 

 

M2 

“Yoğun şekilde şiddete maruz kalmış kadınlar da dahil bütün 

kadınların çok güçlü olduğunu düşünüyorum. O şiddete maruz 

kalan kadın her gün gördüğü şiddete rağmen ayakta kalabiliyor. 

O şiddete rağmen ayakta kalabilmek, çocuğuna bakabilmek, 

onunla bir arada olmak inanılmaz direnç ve güç. Benim 

söyleyebilecek şeyim karşılıklı birbirimize kadın dayanışmasının 

çok önemli olduğu ve kadınların çok güçlü olduğu aslında”.  

M5 “Haklarımız var ve haklarımızı kullanmamız gerekiyor. Ben bir 

kadın olarak bana şiddet uygulanmasını engellemek, bunların 

alanlarını belirleyebilmem gerekiyor. Gerekiyor derken 

farkındalık anlamında söylüyorum bunları”. 

M6 “Yasaları mutlaka işletmek gerekir. Polise gitmezsen eğer, polisi 

tutanak tutmaya zorlamazsan eğer o yasa sadece kağıt üzerinde 



152 
 

kalır. Ama hani bütün kadınlar polisi zorlarsa, görevini yapmaya 

çağırırsa, görevini yapmayan polisleri şikayet ederse mesela 

böyle bir mekanizmayı çok fazla işletmiyoruz. Hani bazen hakim 

görevini yapmıyor, polis yapmıyor bunlardan şikayetçi olup 

bunlara yönelmek çok fazla söz konusu değil henüz o yüzden 

bunları göreve davet etmek”. 

leri, 

güçlenmelerini 

sağlayacak 

kadın 

örgütlerine dahil 

olmaları 

M4 “6284 sayılı kanun çok önemli. Ona başvurmak gerekiyor. Bu 

süreç çok zor oluyor. Çünkü ne yazık ki devlet kurumlar yeterince 

destek vermeyebilir, dayanışma vermeyebilir. Bir de suçlayabilir. 

O yüzden mutlaka kadın örgütlerine başvurmaları gerekir. Ve 

gerektiği zaman sığınaklara başvurmak lazım”.   

M7 “Mevcut ortamda bir kadın örgütüne ulaşabiliyorlarsa bu onlar 

için çok şahane olur çünkü o zaman doğru yönlendirilirler. Acil 

bir durum varsa bulundukları yerdeki en yakın karakoldan destek 

isteyebilirler”. 

Ş1 “Hiç tanımadıkları bir yere gitsinler, yeri geliyorsa ikametgahsız 

otursunlar. Belli bir süre ortadan yok olmaları gerekiyor. Aslında 

bunu devletin yapması lazım. Yeni bir kimlikle farklı bir isimde 

yaşasınlar”.  

Tanımadıkları 

yerlere gitme, 

şiddet 

uygulayan 

erkekten 

uzaklaşma, 

kendilerini 

koruma 

noktasında 

silahlanma, 

savunma 

sporları, hapse 

girme vb. 

üretilen 

stratejiler 

Ş2 “Öncelikle kendilerini kamufle etmeleri gerekiyor. 6284 sayılı 

yasa da şey var mesela, kimlik değiştirme hakkı. Ya da estetik 

talep edebilirsiniz. Ya da bunları yapamıyorsanız gözlük veya 

perukla kendinizi kamufile edebilirsiniz. Topuklu ayakkabı 

giymeyin diyoruz. Spor ayakkabısı giyin hızlı koşabilmek için ya 

da mesela yolunuzu değiştirerek gidin. Kontrol edin mesela. 

Kesici alet, biber gazı falan taşıyın kendinizi korumak 

için.Yanınızda flar taşımayın çünkü flarla boğabiliyor.  Savunma 

sporları öğrenin ama mutlaka silah da edinin diyoruz artık. Tehdit 

altındalar ise ailelerinin yanına değil kadın sığınmaevine 

gizlenmeleri çok önemli. Çünkü kadın dışarıda güvende değil 

devlet korumuyor birebir etkin koruma yok cinayetler göz göre 

göre geliyor o zaman siz küçük bir suç işleyin hapse girin dedik. 

Şu anda hapis kadınlar için en güvenilir yer olarak görülüyor ne 

kadar trajik dimi. Tehdit altındaki bir kadının kendini güvende 

hissedebileceği tek yer hapishane”.  

Ş5 “Kesinlikle ailelerinin yanına ya da bir tanıdıklarının yanına 

gitmesinler. Tamamen bir kadın sığınmaevine sığınsınlar, izlerini 

kaybettirsinler. Öncelikle yapmaları gereken bu. Sonra her ne 

kadar ölümle de sonuçlanıyor olsa da mutlaka hukuki olarak 

işlem başlatsınlar. Korunma altında olan kadınlarımızda cinayete 

kurban gidebiliyor. Ama en azından denemiş olurlar. Resmi 

müracaatları yapılmadığı sürece yetkililer bunu göz ardı ediyor. 

İşte koruma isteseydi biz onu korurduk gibi”.  

Ş3 “Erkekleri biz adam edesiye kadar ömrümüz gider. Bu yüzden 

erkeğin onun bunun lütfuna şey yapmadan kendisi tam bir isyan 

 

Kadının siyasal 

iktidar içerisinde 



153 
 

etmeli, hareketi kendi başlatmalı. Bu da bir siyasi parti olur, 

iktidara gelmek olur. Partilere diyecek yarısı kadınlar olmuyorsa 

ben sizden ayrılacağım diyecek. İktidarı ele geçirmeli kadın”. 

yer alması 

 

 Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde STK’ların cinsiyet temelli 

önerilerinin büyük çoğunlukla kadınlara yönelik olduğu ve bu önerilerin çok keskin 

sınırlarla birbirinden ayrıldığı ifade edilebilir. Mor Çatı gönüllüleri, şiddete maruz kalan 

ve kalmayan ayrımı yapmadıkları için önerileri de bütün kadınlar adına olmuştur.  56 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Yoğun şekilde şiddete maruz kalmış 

kadınlar da dahil bütün kadınların çok güçlü olduğunu düşünüyorum. O şiddete maruz 

kalan kadın her gün gördüğü şiddete rağmen ayakta kalabiliyor. O şiddete rağmen 

ayakta kalabilmek, çocuğuna bakabilmek, onunla bir arada olmak inanılmaz direnç ve 

güç”. Şiddetin kaynaklarını bireysel davranışlara indirgemeyen kuruluşun çözüm 

noktasında vurguladığı ikinci nokta da mücadeleyle ilişkili olarak bütün kadınlara 

yönelik olmuştur. 32 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsü göre “6284 sayılı kanun çok 

önemli. Ona başvurmak gerekiyor. Bu süreç çok zor oluyor. Çünkü ne yazık ki devlet 

kurumlar yeterince destek vermeyebilir, dayanışma vermeyebilir. Bir de suçlayabilir. O 

yüzden mutlaka kadın örgütlerine başvurmaları gerekir”.  

Şefkat-Der’de ise şiddetin ortaya çıkış sürecinden daha çok şiddetin geldiği son 

noktaya önem verilmektedir. Bu doğrultuda devletin kadınları koruyamadığı, kadınların 

öldürüldüğünü toplumsal düzlemde kadınların kendi kendini koruması için stratejik 

önerilerde bulunulmaktadır. 33 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre 

kadınların “Öncelikle kendilerini kamufile etmeleri gerekiyor. 6284 sayılı yasa da şey 

var mesela, kimlik değiştirme hakkı. Ya da estetik talep edebilirsiniz. Ya da bunları 

yapamıyorsanız gözlük veya perukla kendinizi kamufile edebilirsiniz. Topuklu ayakkabı 

giymeyin diyoruz. Spor ayakkabısı giyin hızlı koşabilmek için ya da mesela yolunuzu 

değiştirerek gidin. Kontrol edin mesela. Kesici alet, biber gazı falan taşıyın kendinizi 

korumak için. Savunma sporları öğrenin ama mutlaka silah da edinin diyoruz artık. 

Kadın dışarıda güvende değil devlet korumuyor birebir etkin koruma yok cinayetler göz 

göre göre geliyor o zaman siz küçük bir suç işleyin hapse girin dedik. Şu anda hapis 

kadınlar için en güvenilir yer olarak görülüyor ne kadar trajik dimi”.  



154 
 

Şefkat-Der tarafından öne sürülen çözüm önerileri Mor Çatı’yla farklı 

noktalardan yaklaştıklarını göstermektedir. Mor Çatı feminist bir kuruluş olarak kadına 

yönelik aile içi şiddet sorununun erkek sınıfıyla, toplumsal yaşamda yeniden üretilen 

ataerkil kurumlarla ilişkili olduğunu öne sürmektedir. Kadınlara yönelik stratejik 

önerileri, 35 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsü “Öyle bir şey ki biz kadınlara 

çaresizliği örgütlüyormuşuz gibi geliyor böyle bir şeyi söylerken. Elbette ki bazı 

kadınlar için kimlik değişimi vs. yapılır ama örgütlemeye çalıştığımız böyle bir şey 

olmamalı toplumsal yapının değişimi olmalı” şeklinde değerlendirmektedir. Çünkü 56 

yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsünün de ifade ettiği üzere “Kadınların soyutlanarak, 

izole olarak, bir arada toplanarak falan değil de hayatın içinde erkeklerle birlikte 

güçlenmek gerekmekte”.  

Sadece 1 Şefkat-Der gönüllüsü kadınların örgütlenmesi gerektiğini, siyasal 

iktidar içerisinde yer alarak mücadele etmesi gerektiğini öne sürmüştür. 43 yaşındaki 

erkek Şefkat-Der Başkanına göre  “Erkekleri biz adam edesiye kadar ömrümüz gider. 

Bu yüzden erkeğin onun bunun lütfuna şey yapmadan kendisi tam bir isyan etmeli, 

hareketi kendi başlatmalı. Bu da bir siyasi parti olur, iktidara gelmek olur. Partilere 

diyecek yarısı kadınlar olmuyorsa ben sizden ayrılacağım diyecek. İktidarı ele geçirmeli 

kadın”. Ancak bu yaklaşımın da toplumsal düzeyde ataerkilliğin değerleri üzerinden 

sorgulanmadığı görülmektedir. Sürece bireysel erkek davranışının değiştirilmesi, 

erkeklerin şiddet uygulamama noktasında eğitilmesi olarak bakılmaktadır. Ayrıca 

kadınların iktidarda yer almasını destekleyici nitelikteki açıklamanın derneğin erkek 

başkanı tarafından yapılması düşüncelerin pratikte yer almadığını göstermekte, çelişkili 

bir açıklama olarak değerlendirilebilmektedir.  

 

 

 

 

 

 



155 
 

                           Toplumsal Kurumlara Yönelik Beklentiler 

Gör. 

No 

Cümle/ Cümleler Yorum/ 

Açıklama 

M1 “Kadınların özgür ve eşit bireyler olarak bu toplumun her 

alanında var olmasını sağlayacak politikalar üretmek zorundalar. 

O yüzden siyasi irade burada önemli. Eğitimde daha erken yaşta 

toplumsal cinsiyet ve barış eğitimi verilmesi gerekiyor. Eşitliği 

temel alan bir dilin kurulması gerekiyor. Nefret söyleminin 

olmadığı bir dünya yaratmak için o eşitliği besleyecek bir eğitim 

sisteminin olması gerekli. Devlet kurumlarının hepsinin şiddete 

sıfır hoşgörü, şiddetin haklı gerekçesi yoktur görüşüyle yola 

çıkması, kadınları yargılamadan suçlamadan desteklemesi, 

suçlunun kadın değil şiddet uygulayıcısının olduğunu kabul 

ederek destekleri sunması çok çok önemli”. 

 

 

Devlet, aile, 

eğitim ve medya 

gibi kurumlar 

içerisinde 

cinsiyetçi bakış 

açısının 

sürdürülmesine 

neden olan 

eşitsiz ilişkilerin 

ortadan 

kaldırılması 

  

M6 “Akut durumlarda kadınlar hala korunamıyor evet bununla ilgili 

herkes çalışmalı. Ama bir yandan da şiddeti besleyen, kadınlarla 

erkekler arasındaki eşitsizliği güçlendiren birçok mekanizma var. 

Toplumda çok yönlü vaaz edilen bütün bu tipolojilere karşı belki 

bir şey yapmak. Kadınların ikincilliğini üreten başka 

mekanizmalara bakmak. Nerelerde her yerde eğitim, medya bunun 

bir parçası”. 

M3 “Devlet yasaları uygulanmasını sağlamalı. Şiddetin doğduğu 

nokta toplumsal cinsiyet, kadın erkek eşitsizliği yok olmadan 

bunlar üzerine çalışma olmadan şiddet düzelemez”. 

M7 “Evinden ayrılmak zorunda olan kadınlara iş olanaklarının 

sağlanması daha nitelikli sığınak hizmetinin verilmesi, sığınak 

sonrası konut desteği sağlanması, doğru düzgün maddi yardım 

yapılması, karar alıcı organlarda kadınların olması, eğitimin 

özgürlükçü bir eğitim olması kadın erkek eşitliğine inanan o bütün 

bildiğimiz erkek egemen sistemin toplumsal cinsiyet rollerini 

alaşağı edecek bir eğitim sistemi olması gerekiyor”. 

Ş2 “Erkeğin psikolojisinin değişmesi lazım. Bu da tamamen eğitimle 

değişir. Din eğitimi değişecek. Mesela biz milli güvenlik dersleri 

görüyorduk ya kadın erkek cinsiyet eşitliği derslerini görecekler. 

Her alandaki eşitlik öğretilmeli. Eğitim hakkı, mahkeme önünde 

eşitlik hakkı, görev ve sorumluluklar alanında eşitlik mesela aile 

içinde işlerin istişareyle yapılması. Mesela aile reisi karar veriyor 

bir işe ama mutlaka eşinin de danışıklı olması gerekir. Mesela bir 

ev alınacak, mülk alınacak adam gidiyor krediye giriyor yarın 

öbür gün ödeyemiyor kadına kalıyor borç. Böyle bir şey olmaz. 

Kadın erkek beraber karar vermesi lazım. Resmiyette de adalette 

de eşitlik olması, kadının görüşünün olması lazım”. 

Ş2 “Bir defa adalet mekanizmasının işletilmesi gerekiyor. Yani 

idamın tekrar konuşulması gerekiyor. Kadının etkin korunması 

sağlanması gerekiyor. Bir kadının başına bir tane polis 

dikeceksiniz ve kadını koruyacaksınız”.  

 

Adalet 

mekanizması 

içerisinde 



156 
 

Ş3 “Cinayet zaten ağırlaştırılmış müebbet hapisten daha aşağı bir 

ceza olmasın. Artı kadın gerçekten kendi intihar ettiyse bile öyle 

bir ceza ver ki erkek öyle bir şeyi yapmasın. Örnek söylüyorum bir 

kadına devamlı eziyet ediyorsun, şiddet uyguluyorsun kadının 

hakikaten burasına geliyor, hayata küsüyor, intihar ediyor evet 

kendini atan, cinayet süsü veren, astığı halde kendini asmış gibi 

yapanlar var mı var. İstatistiklerde çıkıyor bunlar. Gerçekten 

intihar olayları da var ama bunun da ağır cezası olmalı, çünkü bu 

bir cinayet, o kadını intihara sürükleyen kişinin cezası da çok 

ağırlaştırılmalı. Gerekirse kadının yaşadığı şehre adamı 

sokmayacaksın”. 

cezaların 

ağırlaştırılması 

ve kadınların 

etkin korunması, 

din eğitiminin 

değişmesi, kadın 

erkek cinsiyet 

eşitliğinin 

öğretilmesi, aile 

kurumu 

içerisinde 

istişarenin temel 

alınması 

Ş6 “Özel cezaların, yaptırımların mesela idamın tartışılmasını 

tekrardan istiyoruz. Şiddet uygulayan, taciz, tecavüz eden değil, 

bir erkek bir kadına yolda sözlü tacizde bile bulunduğunda pişştt 

dediği andan itibaren hapis cezasının başlaması gerekiyor. 

Türkiye’de ancak bu şekilde bu problem çözülebilir. Eğitim 

eğitelim, bilinç bilinçlendirelim, çocuklarımızı iyi yetiştirelim, 

diyanet oradan güzel hutbeler versin bunlar yeterli değil. Şu an 

için yeterli değil. Toplumun dönüşebilmesi için bunlar uzun 

vadede gerekli olan şeyler. Bu kanunları çıkaranların zihniyetinin 

değişmesi gerekiyor. Tacize tecavüze uğrayan kadını en 

yakınıymış gibi veya kendiymiş gibi değerlendirmesi gerekiyor. 

Bunların çoğunluğu erkek olduğu için ve böyle bir olayla 

karşılaşmadığı için değerlendiremiyorlar”.  

 

 Görüşülen STK gönüllülerinin kadına yönelik aile içi şiddeti önleme noktasında 

toplumsal kurumlardan beklentilerinin birbirinden farklılaştığı görülmektedir. Mor Çatı 

gönüllüleri tarafından büyük çoğunlukla kurumsal dönüşüm içeren öneriler ifade 

edilmiştir. Eğitim, medya, hukuk, devlet ve aile gibi kurumların ataerkilliğini 

dönüştürecek ve cinsiyet eşitsizliğini önleyecek politikaların üretilmesi gerektiğini öne 

sürmüştür. Görüşmecilerin ifadelerinde özellikle eğitim kurumunun önemine yapılan 

vurgu dikkat çekicidir. 35 yaşındaki kadın Mor Çatı gönüllüsüne göre “Eğitimde daha 

erken yaşta toplumsal cinsiyet ve barış eğitimi verilmesi gerekiyor. Eşitliği temel alan 

bir dilin kurulması gerekiyor”. Bu yaklaşım eşitlikçi bir eğitimin toplumsal cinsiyet 

rollerini sorgulayarak sağlanabileceği yönündedir. Şefkat-Der ise, kurumsal yapılara 

önem vermekle birlikte, özellikle din eğitiminde kadın erkek eşitliğinin öğretilmesi 

gerektiği öne sürülmüştür. 33 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısına göre 

“Din eğitimi değişecek. Mesela biz milli güvenlik dersleri görüyorduk ya kadın erkek 

cinsiyet eşitliği derslerini görecekler. Eğitim hakkı, mahkeme önünde eşitlik hakkı, 



157 
 

görev ve sorumluluklar alanında eşitlik olmalı. Mesela aile içinde işlerin istişareyle 

yapılması gibi. Aile reisi karar veriyor bir işe ama mutlaka eşinin de danışıklı olması 

gerekir”. Bu söylemle ifade edilen eşitlik yaklaşımı cinslerin kamusal alanda ve haklar 

düzeyindeki eşitliğini içermektedir. Çünkü görüşmecinin aile reisi kavramını 

kullanması, istişare yoluyla karar alma sürecini vurgulaması aile içerisinde geleneksel 

ve İslami ilişkilerin temel alındığını göstermektedir. Bu yaklaşım doğrultusunda İslamcı 

Kadın Hareketi’yle aynı perspektiften yaklaşıldığı ifade edilebilir. Çünkü İslamcı 

kadınlar, kadınların kamusal alandaki eşitliğine önem vermekte ve talep etmekte ancak 

aile içi rollerin dayanışma temelinde kurgulanması gerektiğini öne sürmekte ve cinsiyet 

temelindeki eşitliği sorgulama dışında bırakmaktadır (Aktaş, 2007; Merçil, 2007; 

İlkkaracan, 2011).  

Öne çıkan ağırlıklı ikinci görüş ise, tamamen Şefkat-Der gönüllülerine ait olup, 

kadına yönelik şiddetle mücadele sürecinde cezaların rolüne dikkat çekmektedir. 

Görüşmeciler, ağırlıklı olarak adalet mekanizması içerisinde tahrik indirimlerinin 

kaldırılması, yasaların aktif bir şekilde uygulanması, cezaların caydırıcı olması, idamın 

gündeme gelmesi, kadınların etkin korunması için başlarına polis (erkek) dikilmesi, 

şiddetin biçimine göre özel cezaların gelmesi ve tartışmasız kabul edilmesi gibi yasal 

önerilerde bulunmuştur. 30 yaşındaki kadın Şefkat-Der Başkan Yardımcısı “Özel 

cezaların, yaptırımların mesela idamın tartışılmasını tekrardan istiyoruz. Çünkü 

tecavüz ediyor, öldürüyor. Bir bakıyorsunuz iyi hal indirimi alıyor, tahrik indirimi 

alıyor. Bir bakıyorsunuz 8-10 yıl sonra çıkıyor” şeklindeki ifadesiyle çözüm sürecine 

cezalar çerçevesinde bakmaktadır.  

STK gönüllülerinin kadına yönelik aile içi şiddetin önlenmesi sürecinde 

toplumsal kurumlardan olan beklentilerini açıklarken ortak bir şekilde siyasal iktidara 

bir üst kurum rolü atfettikleri görülmektedir. Görüşmecilerin söylemlerinden, toplumsal 

kurumların faaliyetlerinin siyasal iktidar odaklı olarak şekillendiğini düşündükleri 

söylenebilir. Mor Çatı gönüllüleri devlet odaklı tanımladıkları politik iktidardan, 

kadınların özgür ve eşit bireyler olarak toplumsal alanda yer alabilmeleri için toplumsal 

cinsiyet eşitliğini sağlayıcı, kadın odaklı politikaların üretilmesini beklemektedir. 

Şefkat-Der gönüllülerinin ise siyasal iktidarı cezaların arttırılması noktasında etkili bir 

faktör olarak gördükleri ve bu yönde çözüm önerileri sundukları söylenebilir. Şefkat-



158 
 

Der Başkan Yardımcısı 33 yaşındaki kadın görüşmeciye göre “İdamın tekrar 

konuşulması gerekiyor. En ağır şekliyle sadece cinayetlerin değil yaralamaların da, 

tehdidin de, tacizin de çok ağır şekilde cezalandırılması gerekiyor”.  

İdam gibi insan haklarına aykırı cezaların getirilmesi Mor Çatı tarafından 

onaylanmamaktadır. Hukukçu ve Mor Çatı gönüllüsü Gülbahar’a göre “Bütün 

araştırmalar ortaya koymaktadır ki idam cezasının olduğu ülkelerde kadın tecavüzleri 

ve kadın cinayetlerinde hiçbir azalma olmuyor. Türkiye’de idam cezası olduğu süre 

içerisinde tek bir erkek tecavüz nedeniyle idam edilmedi”.
59

 Ayrıca Şefkat-Der 

gönüllüleri muhafazakar bir örgüt olduklarını kabul etmemektedir. 40 yaşındaki erkek 

Başkana göre “Sözde muhafazakar yöneticilere en ağır eleştirileri yapan bir dernek. Ve 

mevcut olan cemaatleri bilmem neleri bu alanda yönlendirememiş bir dernek”tir. 

Ancak Şefkat-Der’in idam noktasında öne sürdüğü çözüm önerilerinin AKP 

hükümetiyle benzer bir yaklaşım içerisinde olduğunu göstermektedir. Çünkü AKP’li bir 

bakanda idam konusunun tartışılması gerektiğini öne sürmekte ve toplumsal alanda 

çözüm olarak konuşulmasına zemin oluşturmaktadır.
60

  

Dikkat çekici bir vurgu da siyasal iktidarı daha çok yasaların uygulanması 

noktasında sorumlu bulan Şefkat-Der gönüllülerinin çözüm noktasında yasa 

uygulayıcılara yükledikleri görevdir.  Şefkat-Der Başkan Yardımcısı 30 yaşındaki kadın 

görüşmeciye göre yasa uygulayıcıların “Tacize tecavüze uğrayan kadını en yakınıymış 

gibi veya kendiymiş gibi değerlendirmesi” gerekmektedir. Bu yaklaşımın kadını aile 

içinde tanımlayan, kadını anne, eş olarak yücelten, kadını koruma ve kurtarma 

duygusuyla hareket edilmesini sağlayan korumacı ataerkil bir yaklaşımla örtüştüğü 

söylenebilir (Sakallı Uğurlu; 2002, 2003, 2006, 2008; Ayan, 2014). Şefkat-Der’in 

bireysel empati çözümüne karşın Mor Çatı’nın bu noktadaki çözümü ise yasaların 

işletilmesi yönündedir. Erkek egemen işleyen yargı sisteminin dönüştürülmesini 

sağlayacak politikalara ihtiyaç olduğu öne sürülmektedir. 35 yaşındaki kadın Mor Çatı 

gönüllüsüne göre “36 defa savcının kapısına gitmiş bir kadının öldürülmesi ne demek. 

Orada devlet alenen suçludur, yargılanması gerekir. O görevini yapmıyor. Şimdi sen o 

savcıyı, o polisi cezalandırmazsan aynı süreç devam edecek demektir”. 

                                                           
59

 http://www.diken.com.tr/hukukcu-hulya-gulbahar-devlet-ayakta-alkislamasi-gereken-kadinlari-

yerlerde-surukluyor/ (Erişim Tarihi: 20.09.2015) 
60

 http://www.sanalbasin.com/akpli-vekli-idam-ve-hadim-tartisilsin-8721701/ (Erişim Tarihi: 01.10.2015) 

http://www.diken.com.tr/hukukcu-hulya-gulbahar-devlet-ayakta-alkislamasi-gereken-kadinlari-yerlerde-surukluyor/
http://www.diken.com.tr/hukukcu-hulya-gulbahar-devlet-ayakta-alkislamasi-gereken-kadinlari-yerlerde-surukluyor/
http://www.sanalbasin.com/akpli-vekli-idam-ve-hadim-tartisilsin-8721701/


159 
 

    SONUÇ VE ÖNERİLER  

Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddet sorunu ciddi boyutlarıyla yaşanmaya 

devam eden bir toplumsal sorundur. Son dönemde artış gösteren kadın cinayetleri de bu 

sorunun somut bir örneğini oluşturmaktadır. Kadın örgütleri tarafından tutulan nicel ve 

nitel veriler kadın cinayetlerinin günümüzde namus, töre, intihar gibi ataerkil 

meşrulaştırıcı öğelerin içine girmeyen cinayetler olduğunu göstermektedir. Her gün kitle 

iletişim araçlarında rastladığımız üzere kadınların; boşanmak ya da sevgilisinden 

ayrılmak, şiddet ortamında yaşamamak, kendine biçilen geleneksel, aile içiyle sınırlı 

cinsiyet rollerini reddetmek istemesi kadınların öldürülmelerine yol açmaktadır. Bu 

durum literatürde de belirtildiği üzere kadına yönelik aile içi şiddetin toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinden kaynaklandığını göstermektedir (BM, 1993; PEKİN, 1995; KSGM, 

2012). Eşitsiz cinsiyet ilişkilerinin toplumsal kurumlar tarafından yeniden üretilmesinin 

yanında Türkiye’de izlenen kadın politikalarının çok fazla aile odaklı ve muhafazakar 

bir yapıya dönüşmüş olması da cinayetlerin yeniden üretiminde etkili bir faktör olarak 

yer almaktadır. Toplumsal cinsiyet eşitsizliğini üretecek her türlü söylem ve eylem 

erkek egemen toplumsal alanı güçlendirmekte, kadınları aile içinde geleneksel rolleriyle 

sınırlandırmaktadır. Bu durumun en fazla zarar verdiği grubu da kendilerine biçilen 

geleneksel rolleri kabul etmeyen, direnen kadınlar oluşturmaktadır.  

Kadın cinayetlerinin her gün artış gösterdiği bir toplumsal düzlemde kadına 

yönelik aile içi şiddetle nasıl mücadele edildiği, hangi bakış açısıyla, hangi yöntemlerle 

ve hangi çözüm stratejileriyle hareket edildiği önem kazanmaktadır. Bu çalışma 

içerisinde de farklı bakış açısına sahip iki sivil toplum kuruluşunun kadına yönelik aile 

içi şiddetle özelinde kadın cinayetleriyle nasıl mücadele ettikleri değerlendirilmiştir. 

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı’ndan 7 ve Şefkat-Der’de 7 olmak üzere toplam 14 aktif 

gönüllüyle derinlemesine görüşme tekniği kullanılarak görüşülmüştür. Elde edilen 

veriler nitel olarak analiz edilmiştir. Verilerin analizde ise kategorik içerik 

perspektifinden yararlanılmıştır. Mor Çatı’yla yapılmış birçok çalışma olmasına rağmen 

bu çalışma Şefkat-Der’le yapılmış olan ilk tez çalışmasıdır. Türkiye’de kadına yönelik 

aile içi şiddet sorunu üzerine çalışmalar kadın örgütleri temel alınarak yürütülmektedir. 

Bu çalışma içerisinde biri kadınlar tarafından yürütülen bağımsız kadın örgütü diğeri 

farklı cinsiyetlerin bir arada yürüttüğü sivil toplum kuruluşu incelenmiştir. Son olarak 



160 
 

çalışmanın en ayırıcı ve özgün yanını feminist ve muhafazakar perspektiften iki 

STK’nın kadına yönelik aile içi şiddetle ataerkillik temelinde mücadele etmesi 

oluşturmaktadır. Mor Çatı feminist bir perspektifle yaklaşırken, Şefkat-Der’in 

muhafazakar ve koruyucu ataerkil bir yaklaşımla mücadele ettiği görülmektedir. Ayrıca 

literatür içerisinde koruyucu ataerkil yaklaşımın STK boyutunda sosyolojik olarak 

sorgulandığı başka bir çalışma bulunmamaktadır.  

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı, 1990 yılında ikinci dalga feminist hareketin bir 

ürünü olarak ortaya çıkmış ve feminist kadınlar tarafından günümüze değin 

sürdürülmüştür. Kuruluş içerisinde aşağıdan bakış, kolektif güçlenme, katılımlı bilgi, 

kadınları dinlemek ve anlamak gibi feminist ilkelerle hareket edilmektedir. Kadınların 

eşitliği ve özgürlüğü temelinde kadınlara destek olunmakta, toplumsal duyarlılık 

sağlanmaya çalışılmaktadır. Çalışma içerisinde değerlendirilen ikinci kuruluş ise Şefkat-

Der’dir. Şefkat-Der 1995 yılında yardımlaşmanın ve hayırseverliğin temel alındığı 

muhafazakar bir yaklaşımla ortaya çıkmıştır. Bir erkeğin erkeklik deneyiminden yola 

çıkarak kadınları koruma ve kurtarmayı esas almasına dayanmaktadır. Devamında aynı 

yaklaşımı benimseyen kadın gönüllülerle sürdürülmüştür. Ataerkil hiyerarşik bir 

örgütlenme sistemi içerisinde kadına yönelik aile içi şiddetle ve ataerkillikle mücadele 

edilmektedir. Şiddet içeren çözüm önerileriyle şiddeti ortadan kaldırmaya çalışmaktadır.  

Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden ve medyada görünürlük kazanmış 

olan bu iki STK’nın kadına yönelik aile içi şiddet sorununu erkek egemenliğiyle 

ilişkilendirdikleri görülmektedir. Mor Çatı, kadına yönelik aile içi şiddet olgusunu 

ataerkillik ve toplumsal cinsiyet rol ve sorumluluklarına dayandırarak eşitsiz güç 

ilişkileri temelinde açıklamaktadır. Şefkat-Der içerisinde ise kadına yönelik aile içi 

şiddet erkek egemenliğine dayandırılmakta ancak erkek egemenliği biyolojik erkek 

davranışına indirgenmektedir. Görüşmecilerin erkek şiddetinin ortaya çıkışını sosyal 

öğrenme süreciyle ilişkilendirdikleri, fiziksel anlamda güçlü olan erkek davranışına 

dayandırdıkları, cinsiyet farklılıklarına toplumsal düzeyde bir anlam yüklemedikleri 

görülmektedir. Dikkat çeken en önemli nokta ise Mor Çatı gönüllülerinin kurtulmuş 

kadınlar olmadıklarını öne sürerek şiddetin ortak bir kadınlık sorunu olduğunu öne 

sürmesi ve diğer şiddet türlerinden ayrıştığını düşünmesidir. Çünkü Şefkat-Der kadına 

yönelik aile içi şiddet olgusuna bir cinsiyet sorunu olarak bakmamakta, bireysel erkek 



161 
 

saldırganlığı olarak ilişkilendirmekte, şiddete maruz kalan erkeklerle kadınları aynı 

çerçevede değerlendirmektedir. 40 yaşındaki Şefkat-Der başkanına göre “Mesela 1 

yılda aile içi şiddetten 300 tane kadın öldürülüyor. 15 tane de erkek öldürülüyor 

diyelim. O zaman aile içi şiddet dediğimizde 315 insan öldürülmüş diyelim. Hani suçu 

olanla olmayanı neden kıyaslayacağız. Hani birileri birilerinin günahını üstlenmeye 

mecbur değil”. 

Kadın cinayetlerine bakış noktasında ise iki STK’da yasaların uygulanmamasına 

ve erkek bakış açısıyla karar verilmesine bağlı olarak cinayetlerin ortaya çıktığını, 

kadınların hayatlarının çalındığını düşünmektedir. Kamusal politikaların yetersizliğine 

vurgu yapılmakta ve kadın cinayetlerinin en önemli sorumlusu olarak siyasal alandaki 

ataerkil dayanışma gösterilmektedir. Bu noktada kadın cinayetlerini politik bir sorun 

olarak görülmesi iki STK’nın ortaklaştığını göstermektedir. Mor Çatı ayrıca kadın 

cinayetlerinin bir erkeklik bilinci olduğunu öne sürmekte ve erkeklerin kadınlar 

üzerindeki  hakimiyetini kaybetmesinin ya da kaybetme korkusunun yani erkeklikleriyle 

yüzleşmelerinin cinayetlere yol açtığını belirtmektedir. Dolayısıyla Mor Çatı’nın kadın 

cinayetlerini kadına yönelik aile içi şiddet olgusundan ayrı bir olay olarak görmediği 

Şefkat-Der’in ise sadece yasal yetersizliklere bağlı olarak açıklaması cinayetleri 

münferit olaylar olarak değerlendirdiğini göstermektedir. 

Kadına yönelik aile içi şiddet olgusu toplumsal ve politik bir sorun olarak 

toplumsal kurumlardan bağımsız değerlendirilemeyecek bir alandır. Bu yönüyle 

STK’lar da kadına yönelik aile içi şiddet ve özelinde kadın cinayetlerini 

değerlendirirken kurumsal yapılar çerçevesinde değerlendirmelerde bulunmuşlardır. 

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı medya, siyaset ve din kurumunu söylem ve eylemleri 

doğrultusunda; toplumsal cinsiyet eşitsizliğini üretmesi, erkek egemenliğini 

güçlendirmesi, kadınlar üzerinde negatif duygulara yol açması, şiddeti beslemesi 

nedeniyle eleştirilmekte ve şiddetin yeniden üretiminde önemli bir etken olarak 

göstermektedir. Ataerkilliği kurumsal düzeyde cinsiyet rolleri çerçevesinde 

sorgulamaktadır. Şefkat-Der’de ise sadece medya kurumuna yönelik bir sorgulama 

yapıldığı görülmektedir. Medyada erkek bakış açısının hakim olduğuna inanılmakta, 

özendirici ve güçlendirici yönüyle biyolojik erkek saldırganlığını arttırdığı için 

eleştirilmektedir. Şefkat-Der’in muhafazakar bakış açısına sahip bir kuruluş olmasıyla 



162 
 

da ilişkili olarak din kurumuna yönelik eleştirel bir tavrının olmadığı görülmektedir. 

Çünkü İslami bir perspektiften cinsiyet farklılıkları biyolojik temelde ele alınmaktadır. 

Dolayısıyla şiddetin kaynağı olarak erkek davranışı gösterilmesi toplumsal cinsiyet 

rolleriyle ilişkili bir sorgulamanın yapılmadığını göstermektedir. 

Kadına yönelik aile içi şiddete ve kadın cinayetlerine farklı temellerde yaklaşan 

iki STK’nın mücadele yolları da birçok noktada farklılaşmaktadır. Mor Çatı; medya, 

eğitim, din, siyaset, aile gibi toplumsal kurumların içine sirayet etmiş olan erkek 

egemenliğini ortadan kaldırmaya yönelik politikalar üretmektedir. Yayınlar çıkararak, 

projeler hazırlayarak, basın açıklamaları yaparak özellikle siyasete kurumunu 

yönlendirmeye ve işletmeye çalışmaktadır. Cinsiyet eşitliğinin sağlandığı bir toplumsal 

düzlemde şiddet sorununun da çözüleceğine inanmaktadır. Şefkat-Der’de ise aile, 

eğitim, din, medya ve siyaset gibi kurumlar eşitliği öğretmesi ve şiddeti özendirmemesi 

nedeniyle önemli kılınmaktadır. Ancak özellikle eşitlik vurgusunun geleneksel ve 

İslami bir yaklaşımla yapıldığı söylenebilir. Çünkü görüşmeciler aile olgusunu ön 

planda tutmakta, çocukların yetiştirilmesinde büyük oranda kadınları sorumlu görmekte, 

aile içerisinde cinsiyet temelli bir öğrenmenin olduğuna inanmaktadır. Özellikle ailede 

veya ikili ilişkilerde paylaşımcı ve dayanışmacı öğelerin geçerliliğine vurgu 

yapılmaktadır. Bu yüzden İslamcı ve geleneksel bir bakış açısıyla şiddetin ardında yatan 

geleneksel cinsiyet rol ve sorumlulukların eşitlikçi bir perspektifle sorgulanmadığı, 

eşitliğin yasalar düzeyinde varlığının kabul edildiği görülmektedir.  

Kuruluş içerisinde iki STK’da şiddete maruz kalan kadınlarla birebire çalışmalar 

yürütmektedir. Mor Çatı, feminist ilkeler temelinde hem danışma merkezi hem de 

sığınak çalışması yürütmektedir. Psikolojik, hukuksal ve sosyal boyutta kendilerine 

başvuran kadınlara profesyonel destekler sunmaktadır. Şiddetten muaf olmadıklarını 

düşünmeleri onları kadınlarla dayanışma ilişkisi kurmaya yönlendirmiştir. Şefkat-

Der’de ise muhafazakar yaklaşımın bir öğesi olarak hiyerarşik bir örgütlenme 

benimsenmektedir. Görüşmeciler eşitliği savunduklarını ifade etseler de örgütlenme 

pratiklerinin ve söylemlerinin ataerkil hiyerarşik bir biçimde gerçekleştiği 

görülmektedir. Şiddete maruz kalan kadınların güvenliği için koruyucu ataerkil bir 

yaklaşımla koruyucu ve kollayıcı bir misyon üstlenilmektedir. Dernek olarak ihtiyaç 

duyan herkese güvenli bir kalacak yer bulmaya çalışılmaktadır. Dolayısıyla kadınlara 



163 
 

yönelik müdahale çalışmalarının yarı-profesyonel yollarla, geleneksel cinsiyet 

ilişkilerini yeniden üreten bir söylemle yapıldığı görülmektedir.  

STK’ların kadına yönelik aile içi şiddet ve özelinde kadın cinayetleriyle 

mücadele etme yolları da birbirinde çok farklılaşmaktadır. Mor Çatı feminist 

çizgisinden çıkmadan projeler hazırlayarak, kitaplar çıkartarak, tv programlarına 

katılarak, okullarda atölye çalışmaları düzenleyerek, basın açıklamaları yaparak ve diğer 

kadın örgütleriyle dayanışma içinde olup çeşitli kampanyaların içinde yer alarak 

ataerkillikle mücadele etmekte, eşitlik bilincini yaymaya çalışmaktadır. Şefkat-Der ise 

basın açıklamaları, etkinlik, eylem ve Tv programlarına katılım gibi faaliyetler 

düzenleyerek toplumsal farkındalık sağlamaya çalışmaktadır. Büyük oranda devlet 

düzeyinde görünürlük sağlamak amacıyla üretilen faaliyetler son dönemde kadın 

cinayetlerinin artmasıyla birlikte bireysel stratejik önerilere dönüşmüştür. Şiddet 

uygulayan erkeği caydırma, şiddete maruz kalan kadını koruma amacıyla talepler dile 

getirilmektedir. Bazı eylemlerde kadınlar tabut, silah, bıçak, kezzap gibi şiddet 

araçlarını yanında getirmekte, silah atış poligonunda kadınlara silah atış eğitimi 

verilmektedir. Dolayısıyla mücadelenin bireysel erkek saldırganlığını önlemeye yönelik 

olduğu, erkek saldırganlığı üzerinde etkili olan toplumsal etkenlerin sorgulama dışında 

bırakıldığı görülmektedir.  

Çözüm noktasında ise iki STK’nın beklenti ve önerilerinin hem cinsiyet 

temelinde hem de toplumsal düzlemde farklılaştığı görülmektedir. Mor Çatı, bireyi 

temel alarak eşitlik ve özgürlük noktasında toplumsal çözüm öneriler sunmakta Şefkat-

Der ise geleneksel/muhafazakar bir perspektifle kadınları korumaya, şiddetin kaynağı 

olarak görülen erkeği cezalandırmaya yönelik münferit çözüm önerileri sunmaktadır. 

Mor Çatı, en büyük görevi eril ve muhafazakar olarak nitelendirilen siyasal iktidara 

yüklemektedir. Bireysel vicdanlarını değil, kadınların hakları olan yasaları işletmeleri 

talep edilmektedir. Şefkat-Der gönüllüleri de benzer bir şekilde en büyük sorumluluğu 

siyasal iktidara özellikle de siyasal iktidardaki erkek davranışına yüklemektedir. Çözüm 

olarak sundukları tek nokta şiddetin kaynağı olarak görülen erkeğin caydırılması, çok 

ağır cezalandırılması ve kadının erkekler tarafından etkin korunmasıdır. Özellikle 

yargıdan şiddete maruz kalan kadınları kendi yakınları yerine koymasının beklenmesi 

kadınların aile içinde konumlandırıldığı geleneksel, koruyucu ataerkil yaklaşıma örnek 



164 
 

teşkil etmektedir. Bu yaklaşım şiddetin çözümünde de erkeklerin ön plana alındığını, 

kararların erkeklerin bireysel vicdanına bırakıldığını ve erkeği merkez alan bir 

yaklaşımla kadınların ikincilliğinin yeniden üretildiğini göstermektedir. 

Kadına yönelik aile içi şiddet sorunu ve şiddetin en ağır biçimini oluşturan 

cinayetler ulusal ve uluslararası literatürde de sıklıkla işlenen ve toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğine dayandırılarak açıklanan bir sorundur. Bu noktada 1985 yılında imzalanan 

CEDAW’la birlikte birçok uluslararası sözleşme ve anlaşmada devletlere müdahale ve 

önleme noktasında görev ve sorumluluk yüklenmiştir. Günümüzde yapılan birçok 

çalışmada şiddetin önlenmesi noktasında toplumsal kurumlara yönelik özellikle de 

siyaset kurumuna yönelik çeşitli beklentiler doğrultusunda öneriler sunulmaktadır. Bu 

çalışmalardan bazılarında ağırlıklı olarak vurgulanan öneri ve beklentiler şu yöndedir 

(Başbakanlık Genelgesi, 2006; Ertürk, 2007; TİHK, 2008; AİHM, 2009; Acar ve 

Arıner, 2009; KSGM, 2012; TBMM, 2012; Kadın Sığınakları Kurultayı, 2014; TBMM, 

2015): 

1. Devlet politikası içerisinde kadın erkek eşitliğine aykırı politikalar, yasal 

düzenlemeler ve uygulamalar kaldırılmalı, toplumda kadın ve erkek eşitliği 

sağlanmalıdır. Yasal, kurumsal, eğitsel ve kültürel planlar hazırlanmalı. 

Kamu kuruluşları kendi arasında ve STK’larla işbirliği içinde olmalıdır. 

2. Kadına yönelik şiddet ve kadın cinayetlerine yönelik sağlıklı verilere 

ulaşılabilmesi adına bakanlıkların ulusal veri tabanı oluşturması 

gerekmektedir.  Kadın örgütleri açısından bu çalışmaları yürütmek adına 

Kadın Bakanlığı kurulmalıdır.   

3. Siyasi partileri, özelliklede TBMM için kota uygulamasını içerecek biçimde, 

kadınların siyasete katılımını destekleyen düzenlemeler yapılmalıdır. 

4. Hakimlerin, savcıların ve hukuk uygulayıcıların Ceza Yasası’nın cinsiyet 

yönü hakkında eğitmelisi; güvenlik görevlileri, hukuk uygulayıcıları ve 

hukukçular için kurumlara cinsiyet perspektifi ile bakma konusunda eğitim 

programı hazırlanması gerekmektedir. Mahkemeler koruma emirlerine 

dikkatli bir şekilde bağlı kalmalı ve ihlalleri durumda ceza uygulamakta 

tereddüt etmemelidir. 



165 
 

5. Cinsiyet eşitliği eğitim sistemi içerisine yerleştirilmeli, kadına karşı şiddet 

kınanmalı ve şiddetin meşrulaştırılması kabul edilmemelidir. Bu konuda 

eğitim kalitesini ve çıktılarının bütün okullarda gözlemlenmesini sağlayacak 

bir göstergeler sistemi oluşturmalıdır. 

6. Sağlık hizmeti sunan kurumlarda çalışan sağlık personelinin kadına yönelik 

şiddeti tanıması, tespit etmesi, gerekli müdahaleleri yapabilmesi ve şiddete 

uğrayan kadınları uygun kuruluşlara yönlendirmeleri için gerekli alt yapının 

oluşturulması ve sağlık çalışanlarının mezuniyet öncesi ve sonrası 

eğitim programlarında kadına yönelik şiddet konusuna yer verilmelidir. 

7. Medyada çocuk istismarı, cinsiyet ayrımı, şiddet, pornografi, kadını küçültücü, 

ön yargılı yayınların yapılmaması için yayın kanallarının kendi “ETİK” 

değerlerini sorgulaması gerekmekte, Radyo ve Televizyon Üst Kurulu 

tarafından şiddete karşı duyarlılığı arttırıcı, eğitici çalışmalar hazırlanmalıdır. 

8. Çalışan kadının işi ve aile hayatını uyumlaştırması için (çocuk, yaşlı, engelli 

bakımı, kreş, ebeveyn izni vs. konularında) ve kadınların kamu 

hizmetlerinden mahrum edilmemesi için devlete tedbir alma yükümlüğü 

getirilmelidir. 

9. Şiddete maruz kalan, şiddetten uzaklaşmaya çalışan kadınların sığınak 

dışındaki psikolojik, sosyal ve hukuki destekleri de alabilecekleri, 

deneyimlerini paylaşarak karşılıklı güçlenebilecekleri, ulaşılabilir, kadın 

danışma ve dayanışma merkezlerinin olması gerekmektedir.  

10. Kadın cinayetleri ile ilgili Meclis Araştırma Komisyonun kurulması ve kadın 

örgütleri tarafından izlenmesi gerekmektedir.  

 

Sonuç olarak denilebilir ki Türkiye’de yasalar düzeyinde önemli gelişmelerin 

yaşanması şiddetin önlenmesinde etkili olamamaktadır. Kadın politikalarının cinsiyet 

eşitliği esasına göre üretilmesi ve uygulanabilirliğinin sağlanması gerekmektedir. 

Kadınların toplumsal alandaki konumlarını güçlendirici çalışmalar yürütülmelidir. Aksi 

takdirde kadınların aile içiyle ve geleneksel kadınlık rolleriyle tanımlayan politik eylem 

ve söylemler modern toplum düzleminde haklarını arayan ve şiddete karşı direnen 

kadınların ölümlerine sebep olmaktadır. Bu yüzden en büyük görev siyasal alana 

düşmektedir. Çünkü kadın cinayetleri politiktir. Devletin kadına yönelik aile içi şiddet 



166 
 

önlemesi, risk altındaki kadınların etkin koruyabilmesi gerekmektedir. Üretilen bireysel 

korunma stratejileri ya da erkekleri ölümle cezalandırma gibi yöntemler geçici ve 

etkisiz yöntemlerdir. Kadınların acil çıkış noktalarına sahip olması, kendini savunma 

yollarını bilmesi can güvenliğinin sağlanması adına elbette önem taşımaktadır. Ancak 

toplumsal düzeyde bunu örgütlemek şiddetin ardında yatan nedenlerin örtülmesine 

neden olacaktır. Dünyada görülmektedir ki en ağır cezaların olduğu toplumlarda dahi 

şiddet ve cinayetler sürmekte, kadınların aleyhine olacak şekilde sonuçlanmaktadır. 

Ülkemizde de görüldüğü üzere meşru müdafaa kapsamında erkekleri öldüren kadınlar 

tahrik, iyi hal vb. indirimlerden yararlanamamakta, erkek egemen zihniyet içerisinde 

müebbet hapisle cezalandırılmaktadır. Bu yüzden kadına yönelik aile içi şiddetle 

mücadele etmek isteyen bireylerin ve kuruluşların profesyonel çalışan kuruluşlarla 

işbirliği içinde olması ve şiddetin köklü çözümlerine yönelik toplumsal alanı 

örgütlemesi, politikalar üreterek kamusal alanı yönlendirmesi ve işletmesi 

gerekmektedir. Toplumsal cinsiyet eşitliğinin ne olduğu, cinsiyet ayrımcılığının nasıl 

ortaya çıktığı bebeklik döneminden itibaren çocuklara anlatılmalı, cinsiyet eşitliği kreş 

eğitimi başta olmak üzere eğitim sisteminin bütün aşamalarında yer almalıdır. Özellikle 

kitle iletişim araçları aracılığıyla üretilen cinsiyetçi dilin değişmesi ve meşrulaştırılan 

eşitsizlikler gözler önüne serilmelidir. Bu süreçte erkeklerin kendi erkekliklerini 

sorgulamalarını sağlayacak, kadınların kendi güçlerinin farkına varmalarına olanak 

tanıyacak bir iletişim ağının yaygınlaştırılması, kadına yönelik aile içi şiddetin ve 

özelinde kadın cinayetlerinin önlenmesinde etkili olacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 



167 
 

KAYNAKÇA 

Abadan Unat, N., (1998), Söylemden Protestoya: Türkiye’de Kadın Hareketlerinin 

Dönüşümü, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, Editör: Ayşe Berktay Hacımirzaoğlu, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, ss. 323-336. 

Acar, F., (1995), Türkiye’de İslamcı Hareket ve Kadın, Kadın Bakış Açısından 1980’ler 

Türkiye’sinde Kadınlar, (der. Şirin Tekeli, 1995), İstanbul, İletişim Yayıncılık.  

Acar, F., (1998), Kadınların İnsan Hakları: Uluslararası Yükümlülükler, 20. Yüzyılın 

Sonunda Kadınlar ve Gelecek, Editör: Oya Çitçi, Ankara, TODAİE Yayınları, ss. 23-31. 

Acar, F. ve Arıner, H. O., (2009), Kadınların İnsan Hakları ve Toplumsal Cinsiyet 

Eşitliği, Ankara, İçişleri Bakanlığı Yayınları. 

Acar, F., (2010), Türkiye‟de Kadınların İnsan Hakları: Uluslararası Standartlar, Hukuk 

ve Sivil Toplum, Kadın Hakları Uluslararası Hukuk ve Uygulama, Editör: Gökçe Çiçek 

Ayata, Sevinç Eryılmaz Dilek, Bertil Emrah Oder, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, ss.13-22. 

Açıkel, S., (2009), Kadına Yönelik Şiddetle Mücadelede Kadın Sığınmaevi Önlemi: 

Türkiye Örneği, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kadın Çalışmaları 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Danışman: Doç. Dr. Alev Özkazanç, Ankara. 

Ağduk, M., (2005), Harika Ne Bu Hal! Medya Kadınlar ve Şiddet, 

http://www.huksam.hacettepe.edu.tr/Turkce/SayfaDosya/harika_bu_ne_hal.pdf, (Erişim 

Tarihi: 10.04.2015). 

Akbaba, Z. B., (2008), Töre, Namus ve Töre Saikiyle Kasten Öldürme, Türkiye Barolar 

Birliği Dergisi, Sayı: 75, ss. 333-351. 

Akgökçe, N. ve İlyasoğlu, A., (2000), Kadınların Yaşam Tarihi Anlatılarına Kadın 

Çalışmaları Alanından Bir Bakış, Yerli Bir Feminizme Doğru, Hazırlayan: Necla 

Akgökçe ve Aynur İlyasoğlu, Sel Yayıncılık, İstanbul. 

Aktaş, G., (2013), Feminist Söylemler Bağlamında Kadın Kimliği: Erkek Egemen Bir 

Toplumda Kadın Olmak, Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 30, Sayı 1, ss. 53-72. 

http://www.huksam.hacettepe.edu.tr/Turkce/SayfaDosya/harika_bu_ne_hal.pdf


168 
 

Aktaş, C., (2007), Bir Hayat Tarzı Eleştirisi: İslamcılık, 1. Baskı, İstanbul, Kapı 

Yayınları. 

Altınay, A. ve Arat, Y., (2008), Türkiye’de Kadına Yönelik Şiddet,  1. Baskı, İstanbul, 

Metis Yayınları. 

Altuntaş, N., (2012), Türkiye’de Farklılıklarına Rağmen Kadınlar  “Post-feminist Çağda 

Türkiye’de Farklı Kadın Konumları”, 1. Baskı, Ankara, Orion Kitabevi. 

Altun, A. vd., (2007), Aile İçi Şiddet Haberlerinin Üretim Süreci ve Medya 

Profesyonelleri, İletişim Araştırmaları Dergisi, Vol. 5, No: 2, ss.9-61. 

Arat, N., (1991), Türkiye’de Kadın Olgusu, İstanbul, Say Yayınları. 

Arat, N., (2010), Feminizmin ABC’si, 1. Baskı, İstanbul, Sel Yayınları.  

Arat, Y., (1995), Feminizm ve İslam: Kadın ve Aile Dergisinin Düşündürdükleri, Kadın 

Bakış Açısından 1980’ler Türkiye’sinde Kadınlar, (der. Şirin Tekeli), İstanbul, İletişim 

Yayınları. 

Arat, Y., (2010), Türkiye’de Din, Siyaset ve Cinsiyet Eşitliği: Demokratik bir 

paradoksun işaretleri mi?, çev. Murat Uyurkulak, Radikal Gazetesi.  

http://www.radikal.com.tr/politika/turkiyede-din-siyaset-ve-cinsiyet-esitligi-

demokratik-bir-paradoksun-isaretler-1029401/ (Erişim Tarihi: 20.08.2015). 

Arın, C., (1996), Mor Çatı’nın Kuruluş Öyküsü, Evdeki Terör, İstanbul, Mor Çatı 

Yayınları. 

Arın, C., (1998), Kadına Yönelik Şiddet, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, Editör: Ayşe 

Berktay Hacımirzaoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Aslan Akman, C., (2008), Sivil Toplumun Yeni Aktörleri Olarak İslami Eğilimli Kadın 

Dernekleri, Toplum ve Demokrasi, Cilt 2, Sayı 4, Eylül-Aralık 2008, ss. 71-90. 

ASPB, (2015), Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması, Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü, Ankara. 

Ayan, S., (2014), Cinsiyetçilik: Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik, Cumhuriyet Tıp Dergisi, 

ss. 147-156. 

http://www.radikal.com.tr/politika/turkiyede-din-siyaset-ve-cinsiyet-esitligi-demokratik-bir-paradoksun-isaretler-1029401/
http://www.radikal.com.tr/politika/turkiyede-din-siyaset-ve-cinsiyet-esitligi-demokratik-bir-paradoksun-isaretler-1029401/


169 
 

Aydın, M., (1998), İslam’da Ailenin Yeri ve Önemi, İslam Araştırmaları Merkezi, ss. 

26-29. 

Bal, H., (2014), Sosyolojide Yöntem ve Araştırma Teknikleri, Ankara, Sentez 

Yayınları. 

Belge, M., (2003), Sivil Toplum Nedir?, Sivil Toplum ve Demokrasi Konferans 

Yazıları, No: 1. 

Beneton, P., (1991), Muhafazakarlık, çev. Cüneyt Akalın, İstanbul, İletişim Yayınları. 

Berktay, F., (2000), Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın, İstanbul, Metis Yayınları. 

Berktay, F., (2004), Kadının İnsan Haklarının Gelişimi ve Türkiye, Sivil Demokrasi ve 

Konferans Yazıları, No: 7. 

Berktay, F., (2006),  Tarihin Cinsiyeti, İstanbul, Metis Yayınları. 

Beşe, E. ve Geleri, A., (2013), Suç Önleme Modelleri, Eskişehir, T.C. Anadolu 

Üniversitesi Yayınları. 

Bhasin, K., (2003), Toplumsa Cinsiyet- Bize Yüklenen Roller, çev. Kader Ay, 

KADAV. 

Bora, A., (2008), Ortadoğu’da Kadın Hareketleri: Farklı Yollar, Farklı Stratejiler, 

İstanbul Üniversitesi,  Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Sayı:39, ss. 55-69. 

Bora, A., (2010), Hatırlananlar ve Unutulanlar: İslam Coğrafyasında Modernleşme ve 

Kadın Hareketi, Bilig /Bahar, Sayı: 53, ss. 51-66. 

Bozkurt Şener, E., (2011), Kadına Yönelik Aile İçi Şiddeti Önlemede 4320 Sayılı 

Ailenin Korunmasına Dair Kanun ve Değerlendirmesi, KSGM, Uzmanlık Tezi, Ankara.  

Butler, J., (2008), Cinsiyet Belası, çev. Başak Ertür, İstanbul, Metis Yayıncılık. 

Cindoğlu, D., (1998), Namus, Nikah, Bekaret: 1990’lar Türkiye’sinde Cinselliğe İlişkin 

Paradokslar, 20. Yüzyılın Sonunda Kadınlar ve Gelecek, Editör: Oya Çiftçi, Ankara, 

TODAİE Yayınları. 

Connell, R., (1998), Toplumsal Cinsiyet ve İktidar, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 



170 
 

Çaha, Ö. ve Çaha, H., (2012), Yerelde Tango “Kadın Örgütleri ve Yerel Demokrasi”, 

Ankara, Orion Kitabevi. 

Çakır, R., (2000), Direniş ve İtaat, İstanbul, Metis Yayınları. 

Çakır, S., (2008), Osmanlıdan Günümüze Kadın Kurtuluş Mücadelesi, 8 Mart Kadın 

Haftası Etkinlikleri, Ege Üniversitesi, İzmir, 11 Mart 2008. 

Çayır, K., (2000), İslamcı Bir Sivil Toplum Örgütü: Gökkuşağı İstanbul Kadın 

Platformu, İslamın Yeni Kamusal Yüzleri, İstanbul, Metis Yayınları. 

ÇATOM, (2014), Kadına Yönelik Şiddet İle Mücadele ve Şiddete Uğrayan Kadınlara 

Destek Mekanizmaları, Kadın ve Kadın STK’larının Güçlendirilmesi Projesi, 

Hazırlayan: Ayşe Sargın.  

Çetin, İ., (2014), Gelenek ve Modernite Arasında Türkiye’de Son Dönem Kadın 

Cinayetleri, Sosyoloji Dergisi, Sayı 30, ss. 41-63. 

Dedeoğlu, S., (2009), Eşitlik mi Ayrımcılık mı? Türkiye’de Sosyal Devlet, Cinsiyet 

Eşitliği Politikaları ve Kadın İstihdamı, Çalışma ve Toplum Dergisi, Sayı 21, ss. 41-54. 

Dedeoğlu, S., (2011), Türkiye’de Cinsiyet Eşitliği Politikaları ve Kadın İstihdamı, 

Kadın Emeği Konferansı TEPAV-ODTÜ Kadın Çalışmaları, Ankara. 

Donovan, J., (1997), Feminist Teori Amerikan Feminizminin Entelektüel Gelenekleri, 

İstanbul, İletişim Yayınları. 

Dökmen, Z., (2004), Toplumsal Cinsiyet, İstanbul, Sistem Yayıncılık. 

Dönmezer, S., (1994), Kriminoloji, İstanbul, Beta Yayınları. 

Durakpaşa, A., (2008), Kadınların Tarihinden Dersler: Feminist Bir Sosyoloji İiçin 

Notlar, Toplum ve Demokrasi, Cilt 2, Sayı 4, Eylül-Aralık 2008, ss. 15-26. 

Durkheim, E., (2010), Sosyolojik Yönetim Kuralları, çev. Cemal Bali Akal, Ankara, 

Bordo Siyah Yayınevi. 

Durudoğan, H., (2011), Namusun İlmiği, Birkaç Arpa Boyu, (der. Serpil Sancar), 

İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları. 



171 
 

Dursun, Ç., (2010), Kadına Yönelik Şiddet Karşısında Haber Etiği, Fe Dergi 2, Sayı 1, 

ss. 19-32. 

Dündar, S., (2003), Ana Haber Bültenlerinde Toplumsal Cinsiyetin Sunumu, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo Televizyon Sinema Anabilim Dalı, 

Doktora Tezi,  İstanbul. 

Ecevitoğlu, P., (2012), Namus Töre ve İktidar, Ankara, Dipnot Yayınları. 

Esim, S. ve Cindoğlu, D., (1999), Woman’s organizataions in 1990s Turkey: 

predicaments and prospects, Middle Eastern Studies, 35:1, 178-188. 

Ergas, Y., (1996), 1970’lerin Feminizmleri, Kadınların Tarihi İçinde, Cilt 5, ss. 481-

499. 

Ergil, D., (1986), Muhafazakar Düşüncenin Temelleri, Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Dergisi, ss. 269-293. 

Ertürk, Y., (2007), Kadına Karşı Şiddet Nedenleri ve Sonuçları, İnsan Hakları Ortak 

Platformu, Ankara. 

Ertürk, Y., (2006), Birleşmiş Milletler Kadınlara Karşı Şiddet, Sebepleri ve Sonuçları 

Özel Raportörü Yakın Ertürk’ün Türkiye Ziyaretine İlişkin Raporu. 

Gazioğlu, E., (2013), KADIN CİNAYETLERİ: Kavramsallaştırma ve Sorunlu 

Yaklaşımlar, T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı Hakemli Araştırma Dergisi, Cilt 

7, Sayı 30, Haziran 2013. 

Gencel Bek, M., (2011), Ataerkillik, Piyasa ve Mesleki Değerler Medyada Aile İçi 

Şiddetin Temsili ve Üretim Pratikleri, Birkaç Arpa Boyu, İstanbul, Koç Üniversitesi 

Yayınları. 

Giddens, A., (2009), Toplumsal Cinsiyet ve Cinsellik, Editör: Anthony Giddens, 

İstanbul, Say Yayınları. 

Glesne, C., (2012), Nitel Araştırmaya Giriş, çev. Ali Ersoy ve Pelin Yalçınoğlu, 

Ankara, Anı Yayıncılık. 



172 
 

Göle, N., (1998), Modern Mahrem, İstanbul, Metis Yayınları. 

Göle, N., (2000), İslamın Yeni Kamusal Yüzleri, İstanbul, Metis Yayınları. 

Gökçe, B., (1998), Kadınların Sivil Toplum Kuruluşlarında Yer Almasını Etkileyen 

Dinamikler, 20. Yüzyılın Sonunda Kadınlar ve Gelecek, Editör: Oya Çitçi, TODAİE, 

Ankara. 

Gözübüyük Tamer, M., (2010), Tarihsel Süreçte Sivil Toplum, Hacettepe Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 27, Sayı 1, Haziran 2010. 

Göz, A. C., (2008), İslami Feminizm: Feminizmle Uzlaşma mı veya Feminizme 

Meydan Okuma mı?, Toplum ve Demokrasi, Cilt 2, Sayı 4, ss. 201-210. 

Güç, A., (2008), İslamcı Feminizm: Müslüman Kadınların Birey Olma Çabaları, Uludağ 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi,  sayı:17, ss.651. 

Güler, İ., (1991), Kur’an’da Kadın Erkek Eşitsizliğinin Temelleri, İslami Araştırmalar, 

Cilt 5, Sayı 4, ss. 310-319. 

Gümüşoğlu, F., (2008), Ders Kitaplarında Toplumsal Cinsiyet, Toplum ve Demokrasi, 

Cilt 2, Sayı 4, ss. 40-50. 

Gürhan, N., (2010), Toplumsal Cinsiyet ve ‘İslami Feminist’ Söylem, Uluslararası 

Sempozyum, Samsun.  

Haspolat, E., (2007), Siyasal İslam ve İslamcı Kadının Kamusal Alana Katılımı, Eğitim 

Bilim Toplum Dergisi, Sayı 17, 2006-2007, ss. 4-21. 

Hanicsh, C., (2013), Kişisel Olan Politiktir, çev. A. Nazar Erişkin ve Halil Duranay, 

Kocaeli, Kül İletişim. 

Harding, S., (1995), Feminist Yöntem Diye Bir Şey Var Mı?, Kadın Araştırmalarında 

Yöntem, (der. Serpil Çakır ve Necla Akgökçe), İstanbul, Sel Yayıncılık, ss. 34-47. 

Hartmann, H., (1992), “Marksizm’le Feminizmin Mutsuz Evliliği” Kadının 

Görünmeyen Emeği, Hazırlayan:  Gülnur Acar Savran ve Nesrin Tuna Demiryontan, 

İstanbul, Kardelen Yayınları, ss.128-161. 



173 
 

Hırata, H., (2007), Laborie, Francoise, Le Doare, Helene, Senotier, Daniele, Eleştirel 

Feminizm Sözlüğü, çev. Gülnur Acar Savran, İstanbul, Pusula Yayıncılık. 

Hogg, V., (2006), Sosyal Psikoloji, çev. İbrahim Yılmaz ve Aydın Gelmez, Ankara, 

Ütopya Yayınevi. 

Hooks, B., (2012), Feminizm Herkes İçindir, İstanbul, Bgts Yayınları. 

Işık, R. ve Sakallı Uğurlu, N. (2009), Namusa ve Namus Adına Kadına Uygulanan 

Şiddete İlişkin Tutumlar Ölçeklerinin Öğrenci Örneklemiyle Geliştirilmesi, Türk 

Psikoloji Yazıları, Cilt 12, Sayı 24, ss. 16-24. 

İçli Günşen, T., (1995), Ailede Kadına Karşı Şiddet ve Kadın Suçluluğu, Devlet 

Bakanlığı Kadının Statüsü ve Sorunları Genel Müdürlüğü, Ankara.  

İçli Günşen, T., (2013), Kriminoloji, Ankara, Seçkin Yayıncılık. 

İlkkaracan, P. vd., (1996), Sıcak Aile Masalı, İstanbul, Metis Yayınları. 

İlkkaracan, P., (2011), Müslüman Toplumlarda Kadın ve Cinsellik, İstanbul, İletişim 

Yayınları. 

Kadıoğlu, A., (1998), Cinselliğin İnkarı: Büyük Toplumsal Projelerin Nesnesi Olarak 

Türk Kadınları, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, Editör: Ayşe Berktay Hacımirzaoğlu, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, ss. 89-100. 

Kalan, İ., (1998), Ailede Kadına Yönelik Şiddet ve Hukuk Düzeni, 20. Yüzyılın 

Sonunda Kadınlar ve Gelecek, Editör: Oya Çitçi, Ankara, TODAİE Yayınları, ss. 103-

117. 

Kandiyoti, D., (1997), Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar “KİMLİKLER VE TOPLUMSAL 

DÖNÜŞÜMLER”, çev. Aksu Bora,  Ferhunde Özbay, Fevziye Sayılan, Hüseyin 

Tapınç, Şirin Tekeli, İstanbul, Metis Yayınları. 

Kara, N., (2006), Feminizm(ler)in Toplumsal Hareket Olarak Medyada Yansıma(ma)sı, 

Küresel İletişim Dergisi, Sayı 1, Bahar 2006. 



174 
 

Kardam, F., (2005), Türkiye’de Namus Cinayetlerinin Dinamikleri- Eylem Programı 

İçin Öneriler Sonuç Raporu, BM Kalkınma Programı& Nüfus Bilim Derneği& BM 

Nüfus Fonu, Ankara. 

Kardam, F., (2011), Namus Algısı ve Namus Cinayetlerinde ‘Kaçınılmazlık’ Vurgusu, 

İdarecinin Sesi, Eylül-Ekim 2011, ss.54-57. 

Kaymak Özmen, S., (2004), Aile İçinde Öfke ve Saldırganlığın Yansımaları, Ankara 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, Cilt 37, Sayı 2, ss. 27-39. 

Keane, J., (2004), Sivil Toplum ve Devlet, Ankara, Yedi Kıta Yayınları. 

KEİG, (2008), Avrupa Birliği’nde Çalışma Yaşamında Kadın-Erkek Eşitliği Türkiye 

Açısından Karşılaştırmalı Bir İnceleme, Hazırlayanlar: Aysun Sayın, Şebnem Kılıç, 

KEİG Yayınları Dizisi, Aralık 2008. 

Keyman, F., (2004), Türkiye’de ve Avrupa’da Sivil Toplum, Sivil Toplum ve 

Demokrasi Konferans Yazıları, No: 3. 

Kılıç, Z., (1998), Cumhuriyet Türkiye’sinde Kadın Hareketine Genel Bir Bakış, 75 

Yılda Kadınlar ve Erkekler, Editör: Ayşe Berktay Hacımirzaoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, ss. 347. 

Kırık, A. M. Ve Korkmaz, M., (2014), Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliğinde Medyanın 

Rolü, Uluslar arası Hakemli Psikiyatri ve Psikoloji Araştırmaları Dergisi, Sayı 1, ss. 2-

16. 

Kızmaz, Z., (2005), Sosyolojik Suç Kuramlarının Suç Olgusunu Açıklama 

Potansiyelleri Üzerine Bir Değerlendirme, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Cilt 29, No 2, Aralık 2005, ss. 149-174. 

Kocacık, F., (2004), Aile İçi İlişkilerde Kadına Yönelik Şiddet, Sivas, Cumhuriyet 

Üniversitesi Yayınları. 

Koç, H., (2012), Muhafazakarlığa Karşı Feminizm, İstanbul, Destek Yayınları. 

Koğacıoğlu, D., (2009), Geleneksel Söylemleri ve İktidarın Doğallaşması: Namus 

Cinayetleri Örneği, Cogito, Sayı 58, ss. 350-384. 



175 
 

Koray, M., (2011), Avrupa Birliği ve Türkiye’de ‘Cinsiyet’ Eşitliği Politikaları: Sol-

Feminist Bir Eleştiri, Çalışma ve Toplum Dergisi, Sayı 29, ss. 13-54. 

KSGM, (2008), Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Projesi, Hazırlayanlar: 

Fidan Korkut Owen ve Dean W. Owen, Ankara. 

KSGM, (2008), Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Ulusal Eylemi Planı (2008-2013), Ankara. 

KSGM, (2009), Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet, Hacettepe Üniversitesi 

Nüfus Etütleri Enstitüsü, Ankara. 

KSGM, (2010), Aile İçinde Kadına Yönelik Şiddet, Editör: Hidayet Şefkatli Tuksal, 

Din İşleri Başkanlığı, Ankara. 

KSGM, (2012), Kadına Yönelik Şiddetle Mücadele Eylem Planı (2012- 2015), Ankara. 

KSGM, (2015), Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet, Hacettepe Üniversitesi 

Nüfus Etütleri Enstitüsü, Ankara. 

Kum, B. vd., (2005), Özgürlüğü Ararken: Kadın Hareketinde Mücadele Deneyimleri, 

İstanbul, Amargi Yayıncılık. 

Kümbetoğlu, B., (2000), Kadın Gruplarında Yapı ve Katılım Sorunları, Yerli Bir 

Feminizme Doğru, Hazırlayan: Necla Akgökçe ve Aynur İlyasoğlu, İstanbul, Sel 

Yayıncılık, s.301. 

Kümbetoğlu, B., (2010), Değersizleştirme: Kadın Bedeninin Maruz Kaldığı Şiddet, 

Kadın ve Bedeni, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, ss. 39-59. 

Kümbetoğlu, B., (2012), Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, 

İstanbul, Bağlam Yayıncılık. 

Mackinnon, C., (1995), Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru, İstanbul, Metis Yayınları. 

Marshall, G., (2009), Sosyoloji Sözlüğü, çev. Osman Akınhay ve Derya Kömürcü, 

Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları. 

 



176 
 

Maybek, S. D., (2009), Kadına Yönelik Şiddete Ataerkil ve Feminist Kuramlar 

Açısından Yaklaşım: Ankara İli Yeni Mahalle İlçesi Örneği, Hacettepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Danışman: Prof. Dr. Aylin Görgün 

Baran, Ankara. 

Merçil, İ., (2007), İslam ve Feminizm, Cinsiyetli Olmak- Sosyal Bilimlere  Feminist 

Bakışlar, Cogito, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Sayı 156, ss. 106-117. 

Mernissi, F., (2003), “İslam’da Aktif Kadın Cinselliği Anlayışı” Müslüman 

Toplumlarda Kadın ve Cinsellik, İstanbul, İletişim Yayınları, ss. 33.  

Merriam, S., (2013), Nitel Araştırma, çev. Selahattin Turan, Ankara, Nobel Yayıncılık. 

Michel, A., (1993), Feminizm, çev. Şirin Tekeli, İstanbul, İletişim Yayınları. 

Mies, M., (1995), Feminist Araştırmalar İçin Bir Metodolojiye Doğru, Kadın 

Araştırmalarında Yöntem, Derleyen: Serpil Çakır ve Necla Akgökçe, İstanbul, Sel 

Yayıncılık, ss. 48-67. 

Mitchell, J. ve Oakley, A., (1984), Kadın ve Eşitlik, çev. Fatmagül Berktay, İstanbul, 

Pencere Yayınları. 

Millett, K., (2000), Cinsel Politika, çev. Seçkin Selvi, İstanbul, Payel Yayınları. 

Mitchell, J., (2006), Kadınlar: En Uzun Devrim, çev. Feraye Tınç, Gülnur Acar Savran, 

Gülseli İnal, Şirin Tekeli, Şule Torun, Yaprak Zihnioğlu, İstanbul, Agora Kitaplığı. 

Moroğlu, N., (2007), Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesi 6284 Sayılı Yasa ve İstanbul 

Sözleşmesi, İstanbul Barosu Dergisi, Türkiye Barolar Birliği Yayını, Sayı 2: Aile 

Hukuku, s. 91. 

Mor Çatı, (1989), Şimdi Sığınak İçin, İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 

------------, (1996), Evdeki Terör, İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 

------------, (2007), Şiddetten Uzakta Bir Sığınak Nasıl Kurulur? Nasıl Yürütülür?, 

İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 



177 
 

------------, (2008), Soru ve Yanıtlarla Erkek Şiddetine Karşı Kadın Dayanışması, 

İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 

------------, (2013), ŞÖNİM (Şiddet Önleme ve İzleme Merkezleri) Çalıştayı Sonuç 

Bildirgesi, 2013. https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-

sonim-siddet-onleme-ve-izleme-merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013, 

(Erişim Tarihi: 10.09.2015). 

------------, (2014), Adaletin Cinsiyeti, İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 

------------, (2014), 6284 Sayılı Kanun Uygulamaları İzleme Raporu, İstanbul. 

------------, (2015), 2015 yılı 6 Aylık Faaliyet Raporu, 2015. 

https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/324-2015-yilinin-ilk-alti-ayinda-mor-cati-

dayanisma-merkezi-ve-siginak-calismalarina-iliskin-faaliyet-raporu-yayinlandi, (Erişim 

Tarihi: 10.07.2015). 

Mutluer, N., (2008), Türkiye’de Cinsiyet Hallerinin Sınırları ‘Namussallaştırma’, 

Cinsiyet Halleri,  (der. Nil Mutluer), İstanbul, Varlık Yayınları. 

Neuman, W. L., (2011), Toplumsal Araştırma Yöntemleri, çev. Sedef Özge, İstanbul, 

Yayın Odası Yayınları. 

Nisbet, R., (2007), Muhafazakarlık: Düş ve Gerçek, çev. Kudret Bülbül, Ankara, Kadim 

Yayınları. 

Okutan, N., (2010), Eşcinsellere Yönelik Tutumlar: Cinsiyetçilik, Romantik İlişkilerle 

İlgili Kalıpyargılar ve Yetişkin Bağlanma Biçimleri Açısından Bir Değerlendirme, 

Ankara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, Ankara. 

Okuyan, M., (2007), Kadına Yönelik Şiddete Kur’an’ın Bakışı, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 23, ss. 93-134.  

Ovadia, S., (1987), Kadınlar Dayağa Karşı Dayanışmaya!, Feminist Dergisi, Sayı 3, 

Ekim 1987. 

https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-sonim-siddet-onleme-ve-izleme-merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013
https://www.morcati.org.tr/tr/neler-yapiyoruz/basin-aciklamalari/177-sonim-siddet-onleme-ve-izleme-merkezleri-calistayi-sonuc-bildirgesi-21-subat-2013
https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/324-2015-yilinin-ilk-alti-ayinda-mor-cati-dayanisma-merkezi-ve-siginak-calismalarina-iliskin-faaliyet-raporu-yayinlandi
https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/324-2015-yilinin-ilk-alti-ayinda-mor-cati-dayanisma-merkezi-ve-siginak-calismalarina-iliskin-faaliyet-raporu-yayinlandi


178 
 

Özalp, A., (2008), Sivil Toplum Örgütlerinin Toplumsal ve Siyasal Bakımdan Önemi, 

İçişleri Bakanlığı Dernekler Dairesi Başkanlığı, Dernekler Denetçiliği Yeterlilik Tezi, 

Ankara. 

Özdemir, P. ve Aktaş Yamanoğlu, M., Türkiye’deki Sivil Toplum Kuruluşları Web 

Sitelerinin Diyalojik İletişim Kapasiteleri Üzerine Bir İnceleme, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt 1, Sayı 2, ss.3-36. 

Özdemir, H. ve Demirkanoğlu, Y., (2015), Türkiye’de Muhafazakar Sağ Pencereden 

Kadına Bakış, Kafkas Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt 6, 

Sayı 10, ss. 223-248. 

Özer, Y., (2003), Uluslar arası İnsan Hakları Söyleminde Namus Cinayetleri: Kadınlar 

İnsan Haklarının Ağır Bir İhlali, Kadın Araştırmaları Dergisi, Sayı 8. 

Özgentürk, İ. vd., (2012), Aile İçi Şiddet ve Şiddetin Nesilden Nesile İletilmesi, Polis 

Bilimleri Dergisi, Cilt: 14, Sayı 4, ss. 559-57. 

Pekin+5, (2001), Birleşmiş Milletler’de Kadının İnsan Hakları ve Türkiye’nin 

Taahhütleri, Hazırlayanlar: Ela Anıl, Pınar İlkkaracan, Zülal Kılıç, Karin Ronge, Gülşah 

Seral, Tuluğ Ülgen, Yeni Çözümler Vakfı. 

Phillips, A., (2012), Demokrasinin Cinsiyeti, çev. Alev Türker, İstanbul, Metis 

Yayınları. 

Poster, M., (1989), Eleştirel Aile Kuramı, çev. Hüseyin Tapınç, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları. 

Ramazanoğlu, C., (1998), Feminizm ve Ezilmenin Çelişkiler, İstanbul, Pencere 

Yayınları. 

Philips, A., (2012), Demokrasinin Cinsiyeti, çev. Alev Türker, İstanbul, Metin 

Yayınları. 

Sakallı Uğurlu, N., (2002), Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Ölçeği: Geçerlilik ve 

Güvenilirlik Örneği, Türk Psikoloji Yazıları, Cilt 17, Sayı 2, ss. 47-58. 



179 
 

Sakallı Uğurlu, N., (2003), Cinsiyetçilik: Kadınlara ve Erkeklere İlişkin Tutumlar ve 

Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı, Türk Psikoloji Yazıları, Cilt 6,  Sayı 11-12, ss.1-

20. 

Sakallı Uğurlu, N., (2006), Eşcinsellere İlişkin Tutumlar: Türkiye’de Yapılan Görgül 

Çalışmalar, Türk Psikoloji Yazıları, Cilt 9, Sayı 17, ss. 53-69. 

Sakallı Uğurlu, N., (2008), Erkeklere İlişkin Çelişik Duygular Ölçeği’nin Türkçe’ye 

Uyarlanması, Türk Psikoloji Yazıları, Cilt 11, Sayı 21, Haziran 2008, ss. 1-11. 

Sallan Gül, S., (2003), Dünyada ve Türkiye’de Feminizm ve Kadın Hareketi, Çağdaş 

Kamu Yönetimi 1,  Ankara, Nobel Yayınları, ss. 125-147. 

Sallan Gül, S., (2006), Sosyal Devlet Bitti, Yaşasın Piyasa! Yeni Liberalizm ve 

Muhafazakarlık Kıskacında Refah Devleti, Ankara, Ebabil Yayıncılık. 

Sallan Gül, S., (2011), Türkiye’de Kadın Sığınmaevleri Erkek Şiddetinden Uzak 

Yaşama Açılan Kapılar Mı?,  Ankara, Bağlam Yayınları. 

Sallan Gül, S. ve Altındal, Y., (2014), Kadın Cinayetlerini Kadın Bakış Açısıyla 

Sorgulamak, ŞİDDET SUÇLARI: Yaklaşımlar ve Trendler, Ankara, Adalet Yayınevi. 

Sallan Gül, S. ve Altındal, Y., (2015), Medyada Kadın Cinayetleri Haberlerindeki 

Cinsiyetçi İzler: Radikal Gazetesi, Akdeniz İletişim Dergisi. 

Sancar, S., (2003), Üniversitede Feminizm? Bağlam, Gündem ve Olanaklar, Toplum ve 

Bilim, Sayı 97, ss. 164-182. 

Sancar, S., (2008), Erkeklik, İmkansız İktidar, İstanbul, Metis Yayınları. 

Sancar, S., (2010), Türkiye’de Kadınların Hak Mücadelesini Belirleyen Bağlamlar, 

Sivil Toplum Geliştirme Merkezi, Haziran 2010.  

Scott, J., (2013), Feminist Tarihin Peşinde, (der. Fahriye Dinçer ve Özlem Aslan), 

İstanbul, Bgts Yayınları. 

Sökmen, M., (2006), Ana Haber Bültenlerinde Kadın İmgesinin Nesne ve Özne Olarak 

Sunumu, İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 



180 
 

STGM, (2011), Türkiye’de Hak Temelli Sivil Toplum Örgütleri, Editör: Özgür 

Gökmen, Ankara, Odak Ofset Matbaacılık. 

Şener, Ü., (2011), 8 Mart’ın 101. Yılında Kadınlar, Türkiye Ekonomi Politikaları 

Araştırma Vakfı, Mart 2011.  

Şener, Ü., (2012), 6284 Sayılı Ailenin Korunması ve Kadına Yönelik Şiddetin 

Önlenmesine Dair Kanun Ne Getiriyor?, Türkiye Ekonomi Politikaları Araştırma Vakfı, 

Mart 2012. 

Şener, G., (2013), Sosyal Medyada Mahrem İlişkiler, Gözetleme ve Dijital Şiddet, 

Akademik Bilişim 2013 Konferansı, Akdeniz Üniversitesi, Antalya, 23-25 Ocak 2013. 

https://www.academia.edu/3425309/Sosyal_medyada_mahrem_ili%C5%9Fkiler_g%C3

%B6zetleme_ve_dijital_%C5%9Fiddet, (Erişim Tarihi: 10.04.2015). 

Şişman, N., (2005), Küreselleşmenin Pençesi İslam’ın Peçesi, İstanbul, Küre Yayınları. 

Tahincioğlu, N. Y., (2010), Namus ve Namus Cinayetlerinin Cinsiyet Eşitsizlikleri 

Bağlamında Analizi, Kültür ve İdeoloji, Cilt 13, Sayı 2.  

TASCO, (2013), Mor Çatı ŞÖNİM Çalıştayı Raporu, Technical Assistance for Civil 

Society Organisations, http://www.tacso.org/documents/reports/?id=8764, (Erişim 

tarihi: 10.05.2014). 

TBMM, (2011), Türkiye Büyük Millet Meclisi İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu 

Kadın ve Aile Bireylerine Yönelik Şiddet İnceleme Raporu, Ankara. 

TBMM, (2012), Toplumsal Cinsiyet Açısından Anayasa Konulu Komisyon Raporu, 

Ankara. 

TBMM, (2015), Kadına Yönelik Şiddetin Sebeplerinin Araştırılarak Alınması Gereken 

Önlemlerin Belirlenmesi Amacıyla Kurulan Meclis Araştırması Komisyon Raporu, 

Ankara. 

T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, (1995), Aile İçi Şiddetin Sebep ve Sonuçları, 

Ankara. 

https://www.academia.edu/3425309/Sosyal_medyada_mahrem_ili%C5%9Fkiler_g%C3%B6zetleme_ve_dijital_%C5%9Fiddet
https://www.academia.edu/3425309/Sosyal_medyada_mahrem_ili%C5%9Fkiler_g%C3%B6zetleme_ve_dijital_%C5%9Fiddet
http://www.tacso.org/documents/reports/?id=8764


181 
 

T.C. Başbakanlık, (2006), 2006/17 sayılı Başbakanlık Genelgesi, Kadınlara Yönelik 

Şiddet, Töre ve Namus Cinayetlerinin Önlenmesi İçin Genelge, 4 Temmuz 2006, Resmi 

Gazete, 26218. 

T.C. Başbakanlık İnsan Hakları Başkanlığı, (2008), 2007 Töre ve Namus Cinayetleri 

Raporu, Ankara, 2008. 

Tekeli, Ş., (1995), 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, İstanbul,  

İletişim Yayınları. 

Tekeli, Ş., (1998), Birinci ve İkinci Dalga Feminist Hareketlerin Karşılaştırmalı 

İncelenmesi üzerine Bir Deneme, 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, Editör: Ayşe Berktay 

Hacımirzaoğlu, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, ss. 337. 

Tekeli, Ş., (2010), Türkiye’de Feminist İdeolojinin Anlamı ve Sınırları Üzerine, 

Halkevleri,(http://www.halkevleri.org.tr/sites/default/files/indir/01-11-2010-

tekeli_turkiyede_feminizm.pdf), (Erişim Tarihi:10.05.2014). 

Tohidi, N., (2004), ‘İslami Feminizm’ Tehlikeler ve Ümit Vaad Eden Unsurlar, çev. 

İhsan Toker, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 11, ss. 279-289. 

Toker, İ., (2008), Dindar Kadınların Güçlenme İmkanları -Eşler Arası İlişkiler Örneği-, 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 17, ss. 1-15. 

Toker Erdoğan, M., (2010), Toplumsal Cinsiyet Eşitliğinin Sağlanmasında Medya 

Okuryazarlığının Rolü, KSGM, Uzmanlık Tezi, Ankara.  

Topal Demiroğlu, E., (2014), Yeni Toplumsal Hareketler: Bir Literatür Taraması, 

Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler Dergisi, Cilt 2, Sayı 1, Mart 2014, ss. 133-144. 

Touraine, A., (1992), Modernliğin Eleştirisi, çev. Hülya Tufan, 9. Baskı, İstanbul, Yapı 

Kredi Yayınları. 

Touraine, A., (2007), Kadınların Dünyası, 1. Baskı, İstanbul, Kırmızı Yayınları. 

Tuksal Şefkatli, H., (2000), Kadın Bakış Açısına Sahip Olmalıyız, Birikim Dergisi, Sayı 

137, ss. 48-59. 

http://www.halkevleri.org.tr/sites/default/files/indir/01-11-2010-tekeli_turkiyede_feminizm.pdf
http://www.halkevleri.org.tr/sites/default/files/indir/01-11-2010-tekeli_turkiyede_feminizm.pdf


182 
 

TÜSEV, (2006), Sivil Toplum ve Hayırseverlik Araştırmaları 2004-2006 Araştırma 

Bulguları ve Çözüm Önerileri,  Hazırlayan: Filiz Bikmen ve Zeynep Meydanoğlu, 

TÜSEV Yayınları. 

UNICEF, (2003), Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Uluslararası 

Sözleşmesi, Türkiye. 

Yaman Öztürk, M., (2012), Ataerki: Bir Kavramın Yeniden İnşası ‘Eski’ Ataerki’den  

Ataerkil Kapitalizme, Eğitim Bilim Toplum Dergisi, Cilt 10, Sayı 38, ss. 72-115. 

Yaraman, A., (2010), Modern Ataerkil Toplumsallaşma: “Erkeksi”, “Erkekçi” Kadınlar, 

21.Yüzyılın Eşiğinde Kadınlar, Değişim ve Güçlenme, Editör: Füsun Çoban Döşkaya, 

Dokuz Eylül Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Yayını, İzmir, ss. 698-704. 

Yıldırım, A., (1998), Sıradan Şiddet, 1. Baskı, İstanbul, Boyut Kitapları. 

Yıldırım Güneri, F., (1996), Aile İçinde Kadına Yöneltilen Şiddet, Evdeki Terör, 

İstanbul, Mor Çatı Yayınları. 

Yılmaz, Z., (2015), Dişil Dindarlık, İstanbul, İletişim Yayınları. 

Yüksel Kaptanoğlu, İ., (2011),  Kadına Yönelik Şiddet, Hacettepe Üniversitesi, Nüfus 

Etütleri Enstitüsü, Eylül-Ekim 2011, ss. 34-37. 

Zara Page, A. ve İnce, M., (2008), Aile İçi Şiddet Konusunda Bir Derleme, Türk 

Psikoloji Yazıları, 11(22), ss. 81-94. 

Zihnioğlu, Y., (2009), Kadınsız İnkılap: Nezihe Muhiddin, Kadınlar Halk Fırkası, 

Kadın  Birliği, Osmanlı Bankası Arşive ve Araştırma Merkezi Konuşma Metni, 21 

Şubat 2009.  

Walters, M., (2009), Feminizm, 2. Baskı, Ankara, Dost Kitabevi. 

Weber, M., (2011), Sosyoloji Yazıları, çev. Taha Parlar, 3. Baskı, İstanbul, Deniz 

Yayınları. 

 Wolf, A. ve Wallace, R., (2012), Çağdaş Sosyoloji Kuramları, çev. Leyla Elburuz ve 

Rami Ayas, Ankara, Doğu Batı Yayınları.  

 



183 
 

Diğer Kaynaklar 

Arın, C., (2013), Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, AB ve AKP, Aralık 2013, 

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-

sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html (Erişim Tarihi, 

26.10.2015). 

Baydar, O., (2013), Muhafazakar ulema! Kadın cinayetlerinde parmak izleriniz var…, 

Kasım 2013. http://t24.com.tr/yazarlar/oya-baydar/muhafazakar-ulema-kadin-

cinayetlerinde-parmak-izleriniz-var,7914, (Erişim Tarihi: 18.10.2015). 

İHD, Dünyada ve Türkiye’de Kadın, http://www.ihd.org.tr/dunyada-ve-turkiyede-

kadin/, (Erişim Tarihi: 06.03.2015). 

Kadın Cinayetlerini Durduracağız Platformu Resmi Sitesi, 

http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/  

 

Gökdere, G., Kadına yönelik şiddet nasıl önlenir, hükümetin söyleminde kadın, 

http://t24.com.tr/haber/kadina-yonelik-siddet-nasil-onlenir-hukumetin-soyleminde-

kadin,278352, (Erişim Tarihi: 20.10.2015). 

 

Gülbahar, H., (2013), Şiddet rakamları gerçekleri yansıtmıyor, Kasım 2013, 

http://t24.com.tr/yazarlar/bilinmeyen/siddet-rakamlari-gercekleri-yansitmiyor,7895 

(Erişim Tarihi: 18.10.2015).  

 

Sallan Gül, S., (2014), 8 Mart ve Türkiye’de Kadın, http://kazete.com.tr/makale/8-mart-

ve-turkiyede-kadin_926 (Erişim Tarihi: 10.03.2015). 

Sallan Gül, S., (2015), Özgecan İnfailini Konuşmak!, 

http://kazete.com.tr/makale/ozgecan-infialini-konusmak_1031, (Erişim Tarihi: 

15.04.2015). 

Taşçı, İ., (2015), Kadın Cinayetleri: Görmeli mi susmalı mı?, 

http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/07/150711_kadin_cinayet_ilhan, (Erişim 

Tarihi: 08.09.2015).  

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/kultur-sanat/15171/Toplumsal_Cinsiyet_Esitligi__AB_ve_AKP.html
http://t24.com.tr/yazarlar/oya-baydar/muhafazakar-ulema-kadin-cinayetlerinde-parmak-izleriniz-var,7914
http://t24.com.tr/yazarlar/oya-baydar/muhafazakar-ulema-kadin-cinayetlerinde-parmak-izleriniz-var,7914
http://www.ihd.org.tr/dunyada-ve-turkiyede-kadin/
http://www.ihd.org.tr/dunyada-ve-turkiyede-kadin/
http://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/
http://t24.com.tr/haber/kadina-yonelik-siddet-nasil-onlenir-hukumetin-soyleminde-kadin,278352
http://t24.com.tr/haber/kadina-yonelik-siddet-nasil-onlenir-hukumetin-soyleminde-kadin,278352
http://t24.com.tr/yazarlar/bilinmeyen/siddet-rakamlari-gercekleri-yansitmiyor,7895
http://kazete.com.tr/makale/8-mart-ve-turkiyede-kadin_926
http://kazete.com.tr/makale/8-mart-ve-turkiyede-kadin_926
http://kazete.com.tr/makale/ozgecan-infialini-konusmak_1031
http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/07/150711_kadin_cinayet_ilhan


184 
 

 

Dayağa Karşı Dayanışma Kampanyası, 

http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-

kars-dayan-sma-kampanyas.html, (Erişim Tarihi:10.04.2015). 

https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-

yasaniyor-kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor (Erişim Tarihi: 14.03.2015). 

 

Kadın Cinayetinde Pişkin Savunma: Öldürme Hakkımı Kullandım! 

http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-savunma-oldurme-

hakkimi-kullandim/8340 (Erişim Tarihi: 10.03.2015). 

 

Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı Resmi Sitesi, https://www.morcati.org.tr/tr/ 

 

Şefkat-Der Resmi Sitesi, http://www.sefkatder.org/  

 

Türkiye’de Kadın, http://kadininstatusu.aile.gov.tr/uygulamalar/turkiyede-kadin,  

(Erişim Tarihi: 10.09.2015). 

 

http://www.radikal.com.tr/turkiye/sefkat-derden-kadinya-onerisi-1119777/, (Erişim 

Tarihi: 10.04.2014). 

http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-

atis-egitimi_890750.html, (Erişim Tarihi: 10.04.2015). 

http://t24.com.tr/haber/fitrattan-kahkahaya-kurtajdan-tecavuze-akpnin-kadinla-

imtihani,287493, (Erişim Tarihi: 20.10.2015). 

 

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/319261/Sare_Davutoglu__Kadina_siddet_

buyutuluyor.html, (Erişim Tarihi: 20.10.2015). 

 

http://onedio.com/haber/akp-iktidarinda-kadinin-adi-yok-264508,  

(Erişim Tarihi: 20.10.2015). 

 

http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-kars-dayan-sma-kampanyas.html
http://sosyalistfeministkolektif.org/feminizm/tarihimizden/kampanyalara/744-dayaga-kars-dayan-sma-kampanyas.html
https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-yasaniyor-kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor
https://www.morcati.org.tr/tr/ana-sayfa/261-sanal-ortamda-gordukleriniz-gercekte-de-yasaniyor-kadinlar-dijital-siddete-maruz-kaliyor
http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-savunma-oldurme-hakkimi-kullandim/8340
http://www.birgun.net/news/view/kadin-cinayetinde-akil-almaz-savunma-oldurme-hakkimi-kullandim/8340
https://www.morcati.org.tr/tr/
http://www.sefkatder.org/
http://kadininstatusu.aile.gov.tr/uygulamalar/turkiyede-kadin
http://www.radikal.com.tr/turkiye/sefkat-derden-kadinya-onerisi-1119777/
http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-atis-egitimi_890750.html
http://www.dha.com.tr/sefkatderden-kadinlara-8-mart-kadinlar-gununde-gercek-silahla-atis-egitimi_890750.html
http://t24.com.tr/haber/fitrattan-kahkahaya-kurtajdan-tecavuze-akpnin-kadinla-imtihani,287493
http://t24.com.tr/haber/fitrattan-kahkahaya-kurtajdan-tecavuze-akpnin-kadinla-imtihani,287493
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/319261/Sare_Davutoglu__Kadina_siddet_buyutuluyor.html
http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/319261/Sare_Davutoglu__Kadina_siddet_buyutuluyor.html
http://onedio.com/haber/akp-iktidarinda-kadinin-adi-yok-264508


185 
 

EKLER 

EK 1: GÖRÜŞME FORMU 

(MOR ÇATI KADIN SIĞINAĞI VAKFI- ŞEFKAT-DER) 

 

1) Kendinizden biraz bahseder misiniz? 

-Kaç yaşındasınız? 

-Medeni durumunuz nedir? 

-Eğitim durumunuz nedir? 

-Mesleğiniz nedir? 

-Şu anda çalışıyor musunuz? Çalışma hayatınız oldu mu? Ne kadar sürdü? 

-Farklı sivil toplum kuruluşlarıyla ilişkiniz var mı? 

 2) Kuruluş içerisinde yer alma süreciniz nasıl gelişti? Ne kadar süredir gönüllüsünüz? 

3) Kuruluşun ortaya çıkış süreci hakkında bilgi sahibi misiniz? Kısaca bahseder 

misiniz? 

 -Hangi amaçları temel alarak kurulmuştur? 

4) Kuruluş olarak nasıl bir örgütlenme politikası benimsiyorsunuz? Hangi ilkeleri temel 

alıyorsunuz? 

 -Faaliyet gündemi nasıl belirleniyor? 

 -Çalışmalar hakkında nasıl karar alıyorsunuz? 

 -Görev dağılımı yapılıyor mu? Nasıl yapılıyor? 

5) Kuruluşunuz içerisinde yer alan gönüllü profili hakkında biraz bilgi verir misiniz?  

-Şuan da toplam kaç gönüllü üyeniz var?  



186 
 

6) Kuruluşunuza gönüllü olmak için gelen bireylerin hangi amaçlarla ve hangi etkenler 

doğrultusunda geldiğini düşünüyorsunuz?  

 -Katılım da eskiye oranla bir farklılaşma söz konusu mu? 

 -Çalışmak istedikleri konularda farklılaşma oluyor mu? 

7) Kuruluş içerisindeki diğer gönüllülerle bir araya geldiğiniz düzenli toplantılarınız 

oluyor mu? Biraz bahseder misiniz? 

8) Şiddete maruz kalan kadınlar kuruluşunuza başvurduktan sonra nasıl bir süreç 

ilerliyor? Genellikle hangi nokta da ve hangi tür şiddete maruz kalarak başvuruyorlar? 

9) Kuruluş olarak kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde kadınlara yönelik  

hangi çalışmaları yürütüyorsunuz? 

10) Kuruluşun finansal kaynağı nasıl temin ediyorsunuz? 

11) Sığınmaevi çalışması yürüten bir kuruluş olarak sığınmaevi yapınızdan, 

amaçlarından biraz bahseder misiniz? 

-Sığınmaevi içerisinde kadınların sosyo-kültürel gelişimlerine yönelik 

hizmetleriniz var mı? 

-Sığınmaevinde veya sığınmaevi dışında zamanlarını nasıl geçiriyorlar? 

-Sığınmaevi olanağının kadınlar üzerinde nasıl bir etki yarattığını 

düşünüyorsunuz? 

12) Kuruluşunuza başvuran kadınlara yönelik çalışmalarınız dışında kuruluş olarak 

başka hangi yollarla şiddetle mücadele etmeye çalışıyorsunuz? Neler yapıyorsunuz? 

Sesinizi hangi yollarla duyurmaya çalışıyorsunuz? 

13) Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele eden farklı sivil toplum kuruluşlarıyla 

ilişkileriniz nasıl?  

-Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecindeki çalışmalarını nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

-Ortak çalışma yürüttüğünüz kuruluşlar var mı? 



187 
 

14) Kadına yönelik aile içi şiddetle mücadele sürecinde devletin olanaklarından 

yararlanıyor musunuz? Beraber yürüttüğünüz çalışmalar var mı? 

15) Peki siz kadına yönelik aile içi şiddeti nasıl açıklarsınız? Ardında hangi faktörlerin 

etkili olduğunu düşünüyorsunuz?  

16) Medyanın kadına yönelik aile içi şiddet sorununu üzerinde nasıl bir etkiye sahip 

olduğunu düşünüyorsunuz? 

17) Din temelli söylemlerin kadına yönelik aile içi şiddet üzerinde etki sahibi olduğunu 

düşünüyor musunuz? Düşünüyorsanız nasıl bir etkiye sahip? 

18) Kadına yönelik aile içi şiddet sorununun aile içerisinde çocuklar üzerinde nasıl bir 

etki yarattığını düşünüyorsunuz? 

19) Kadına yönelik aile içi şiddetin en ağır biçimlerinden biri olan kadın cinayetleri 

hakkında neler söylemek istersiniz?  

-Cinayetlerin ortaya çıkmasında hangi faktörlerin etkili olduğunu 

düşünüyorsunuz? 

-Bu süreçte şiddetin ve cinayetlerin normalleştirildiğini düşünüyor musunuz? 

20) Medyanın kadın cinayetleri üzerinde nasıl bir etkiye sahip olduğunu 

düşünüyorsunuz? 

21) Kadına yönelik aile içi şiddet sorunuyla ilişkili olarak devlet tarafından üretilen 

kamusal politikaları nasıl değerlendiriyorsunuz? 

-Yasal gelişmeler sizce yeterli mi? 

22) Peki size göre kadına yönelik aile içi şiddetin ve kadın cinayetlerinin son bulması 

için kimlere görev düşmektedir? Önerileriniz nelerdir? 

23) Son olarak şiddete maruz kalan veya hayatı risk altında bulunan kadınlara öneride 

bulunabilir misiniz? Neler söylemek istersiniz? 

 

Zaman ayırdığınız için çok teşekkürler.  



188 
 

EK: 2 ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler…………………..:  

Adı ve Soyadı……………...........:  Büşra Özen  

Doğum Yeri ve Yılı……………...:  İstanbul - 1990 

Medeni Hali……………………...:  Bekar 

Eğitim Durumu…………………: 

Lisans Öğrenimi…………………..:  Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Fakültesi Sosyoloji Anabilim Dalı (2008-2012) 

Yabancı Dil(ler) ve Düzeyi……...: 

1. İngilizce: Orta Seviye 

 

 

 

 


