
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

ŞÂRİHLERİN BAKIŞ AÇISIYLA HADİSLERDE İLİM 

(KÜTÜB-İ SİTTE ÖZELİNDE) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

DANIŞMAN                           HAZIRLAYAN 

Doç. Dr. Veli ATMACA            İbrahim YAVUZ 

 

2015 

 



T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

HADİS ANABİLİM DALI 

 

 

 

ŞÂRİHLERİN BAKIŞ AÇISIYLA HADİSLERDE İLİM 

(KÜTÜB-İ SİTTE ÖZELİNDE) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN                                                    HAZIRLAYAN 

Doç. Dr.Veli ATMACA                                 İbrahim YAVUZ 

 

 

Jürimiz,  27/11/2015 tarihinde yapılan tez savunma sınavı sonunda bu yüksek 

lisans / tezini oy birliği / oy çokluğu ile başarılı saymıştır. 

 

Jüri Üyeleri: 

1. Doç. Dr. Veli ATMACA 

 

2. Yrd. Doç. Dr. Ekrem YÜCEL 

 

3.   Doç. Dr. Veysel ÖZDEMİR 

 

F. Ü.  Sosyal  Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulunun ......…... tarih ve …….    

sayılı kararıyla bu tezin kabulü onaylanmıştır. 

 

               Prof. Dr. Zahir KIZMAZ  

      Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 



II 

 

ÖZET 

 

Yüksek lisans Tezi 

 

Şârihlerin Bakış Açısıyla Hadislerde İlim 

(Kütüb-i Sitte Özelinde) 

 

İbrahim YAVUZ 

 

Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Hadis Bilim Dalı 

Elazığ – 2015, Sayfa: XII + 166  

 

İslâmî ilimlerin temelini oluşturan Kur'ân-ı Kerîm ve Hadîs-i Şerifler, insanları 

karanlıklardan aydınlığa çıkarmak ve onları dalaletten kurtarıp doğru yola ulaştırmak 

için en temel bilgi kaynağını teşkil ederler. Kur'ân- Kerim ve Hadîslerin bu hidâyet 

görevini yerine getirebilmesi, öncelikle onların doğru anlaşılabilmesine bağlıdır. Aradan 

geçen asırlar içerisinde, sözcüklerde birtakım anlam değişmelerinin meydana geldiği 

gelebileceği bir gerçektir. O halde bu anlam değişmelerinin belirlenmesi, doğru anlam 

için kaçınılmazdır. 

Hadîs metinlerinde yer alan bazı kelimelerin ne anlama geldiğinin bilinmesi, 

varsa garîp lafızların açıklanması, hadîsi daha doğru anlamamıza vesile olacaktır. 

İlerleyen zaman içerisinde bazı kelimelerin mana ve kullanışında değişmeler olmuşsa 

bu kelime ve ifâdelerin hadîslerde geçtiği şekliyle o günkü ve o kabilelerin lügatındaki 

manaları tespit etme hadîsi doğru ve daha iyi anlamamıza vesile olacaktır. 

İslâm Dîni, bilgi temeli üzerine oturan bir dindir. Getirdiği dünya görüşü, 

insanlığa sunduğu yaşam biçimi, bilmek ve yaşamak ya da bilerek yaşamak ilkesini esas 

kabul eder. Dinî kültürümüzün şekillenmesinde önemli katkısı olduğunu düşündüğümüz 

Kütüb-i Sitte ki, tarihi süreçte Müslümanların en çok itibar ettikleri temel hadîs 

kaynaklarından biri olmuştur. Bu çalışmamızda, Kütüb-i Sitte içerisinde yer alan 

"Kitâbü'l-İlim" bölümlerindeki hadîslerin, şârihlerin açıklamaları doğrultusunda o 



III 

 

dönemlerde hangi anlamlara geldiklerini tesbit ederek, ilim kelimesinin anlamı üzerinde 

zaman içerisinde anlam değişikliklerin olup olmadığının ortaya çıkarılması 

amaçlanmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: İlim, Hikmet, Âlim, Fıkıh, Hadîs 

 

 

  



IV 

 

ABSTRACT 

 

Master Thesis 

 

Science in Hadiths With The Perspective of Commentators 

(Specific to Qutub-i Sitte) 

 

İbrahim YAVUZ 

 

The University of Fırat 

The Institute of Social Science 

Basic İslamic Sciences 

The Department of Hadith 

Elazig-2015 ; Page: XII + 166 

 

The Holy book of Quran and Hadith (saying and customs of the Prophet), which 

are the primary sources for İslâmic sciences, were sent down as guidance for mankind 

to distinguish right from wrong and a means of Salvation. In order to serve as the guide 

for mankind’s searching for the right way, the Holy book of Quran and Hadith primarily 

need to be understood correctly. It is a fact that words’ meanings have changed 

throughout the centuries. Therefore, it is inevitable to determine the change in these 

meanings for the correct semantic interpretation. 

In order to understand a hadith correctly, it will be necessary to know the 

meaning of specific words in Hadith texts and explain strange wordings, if any. If there 

is a change in meaning and usage of particular words over time, it will be necessary to 

determine the meaning of these words or expressions within the historical and language 

context of those tribes in order to understand the hadith better and correctly. 

The religion of İslâm is based on knowledge. Its philosophy and offered lifestyle 

for mankind accept the principle of knowing and living or living by knowing as a 

baseline. Qutubi Sitte, which is thought as an important contribution in shaping our 

religious culture, has been one of the major hadith resources that Muslims have 

respected throughout history. The main aim of this study is to introduce the hadiths in 

“Kitâb’ül-İlim” section of Qutubi Sitte with commentators’ explanations, which 



V 

 

meanings they carried in early times, and to determine whether these meanings have 

changed over time. 

 

Key words: Science, the Divine wisdom, Scholar, İslâmic law, Hadith. 

  



VI 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

ÖZET .............................................................................................................................. II 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. VI 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... IX 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

İLİM KELİMESİ VE KAVRAMI HAKKINDA ......................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. FARKLI BİLİM DALLARINA GÖRE İLİM ....................................................... 10 

1.1. Filozoflara Göre İlim ............................................................................................... 10 

1.1.1. Kadim Filozoflara Göre İlim ............................................................................ 10 

1.1.2. Orta ve Yakın Çağ Filozoflarına Göre İlim ...................................................... 13 

1.1.3. İslâm Filozoflarına Göre İlim ........................................................................... 19 

1.2. Kelâmcılara Göre İlim ............................................................................................. 21 

1.2.1. Gazâli'ye Göre İlim ........................................................................................... 26 

1.3. Mutasavvıflara Göre İlim ......................................................................................... 33 

1.4. Cahiliyye Döneminde İlim ....................................................................................... 38 

1.5.1. İlme Dair Âyetler .............................................................................................. 45 

1.5.2.  Muhaddislere Göre İlim ................................................................................... 51 

İKİNCİ BÖLÜM 

2.1. Hadîslerde İlim Kavramı ve Önemi ......................................................................... 55 

2.2. Kitâbü'l- İlimler Açısından Kütüb-i Sitte ve Müellifleri ......................................... 59 

2.2.1. Sahihler ................................................................................................................. 63 

2.2.1.1. Buhârî ve el-Câmi'u's-Sahîh'i ........................................................................ 63 

2.2.1.2. Müslim ve el-Câmi'u's-Sahîh'i ....................................................................... 65 

2.2.2. Sünenler ................................................................................................................ 66 

2.2.2.1. Tirmizî ve Sünen'i .......................................................................................... 66 

2.2.2.2. Ebû Dâvûd ve Sünen'i .................................................................................... 68 

2.2.2.3. Nesâi ve Sünen'i ............................................................................................. 69 

2.2.2.4. İbn Mâce ve Sünen'i ....................................................................................... 70 

2.4. Kitâbü'l-İlimler'de İlme Bakış .................................................................................. 73 

2.4.1. Âlimlerin Fazîleti .................................................................................................. 73 



VII 

 

2.4.2. İlim Öğrenmenin Önemi ....................................................................................... 89 

2.4.3. İlmi Öğrenme Âdâbı ............................................................................................. 97 

2.4.4. İlme Teşvik ......................................................................................................... 106 

2.4.5. İlmi Yaymanın Fazîleti ....................................................................................... 122 

2.4.6. İlim Tahsili, İlimle Amel Meselesi ve Allah Rızası ........................................... 128 

2.4.7. İlme Engel Olmanın Kötülüğü ........................................................................ 136 

2.4.8. Bilgisi Olmadığı Halde Allah'ın Kitabı Hakkında Söz Söylemek .................. 138 

2.4.9.  İlmin Kaldırılması .............................................................................................. 145 

2.5. Değerlendirme ....................................................................................................... 149 

SONUÇ ........................................................................................................................ 153 

EKLER ........................................................................................................................ 156 

EK 1. ORLİNALLİK RAPORU ............................................................................... 156 

BİBLİYOĞRAFYA .................................................................................................... 157 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 166 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII 

 

KISALTMALAR 

 

AÜİF  : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

a.g.e    : Adı geçen eser 

a.g.m  : Adı geçen makale 

a.g.y  : Adı geçen yer 

Ank.  : Ankara 

b.  : Bin, ibn 

bkz.  : Bakınız 

c.    : Cilt 

Çev.    : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DİB   : Diyanet İşleri Başkanlığı 

h.  : Hicri 

haz.  : Hazırlayan 

Hz.  : Hazreti 

İst.  : İstanbul 

MEB             : Milli Eğitim Bakanlığı 

MÜİFV : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

s.a.s.  : Sallallahu aleyhi ve sellem 

s.  : Sayfa 

sy.    : Sayı 

S.B.E  : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

thk.  : Tahkik eden 

Trc.  : Tercüme eden 

trs.    : Tarihsiz 

Ünv.                : Üniversitesi 

vb.  : Ve benzeri 

vd.  : Ve diğerleri 

yay.     : Yayınları 

yy.     : Yayım yeri yok 

 

 



IX 

 

ÖNSÖZ 

 

Allah'ın yaratmış olduğu varlıkların en üstünü insanoğludur. İnsanoğlunu diğer 

varlıklardan ayıran ve üstün kılan başta gelen özelliklerinden birisi de, onun akıl sahibi 

olmasıdır. Dolayısıyla insanoğlu, sahip olduğu bu akıl sayesinde kendini, âlemi ve 

Allah'ı bilir ve bu konudaki bilgisi nisbetinde de onlara karşı sorumluluklarını yerine 

getirebilir. Demek ki, insanı diğer varlıklardan ayıran en önemli vasıflardan birisi de 

onun ilim sahibi olması ve bilme yetisine hâiz bulunmasıdır. İnsanın, hayatında yapmış 

olduğu işlerin neler olduğunu ve bunları niçin yaptığını bilmesi, sadece ona has bir 

özelliktir. Bundan dolayı da insan yaptıklarından mesuldur.  

 İslâm Dini, kendi düşünce sistemini oluştururken diğer düşünce sistemlerinin de 

yaptığı gibi içinde bulunduğu toplumda mevcut olan birtakım olguları, kavramları, 

kelimeleri kendine göre yorumlamış ve onlara farklı bazı anlamlar kazandırmıştır. İster 

istemez dinin, insanlara ulaştırmak istediği mesajları iletmede kullandığı dil ve 

kelimeler de bu yorumlama hadisesinden etkilenerek kendilerine düşen paylarını 

almışlardır. Başka bir ifâdeyle kullanılan dil ve kelimeler, meydana gelen düşünce 

sistemine göre biçimlenmeye ve farklı derinliği olan yeni anlamlar kazanmaya başlarlar. 

Bu yorumlamanın tabii bir sonucu olarak bir düşünce sistemi içerisinde çok önemli 

olmayan bazı kavram ve kelimeler diğer bir sistem içerisinde çok önemli bir kavram 

haline dönüşebilmektedir. Bu durum, tamamen o sistemin kendi açısından kelimelere, 

öncekilerden farklı olarak değişik manalar kazandırmasından meydana gelmektedir. 

Örnek verecek olursak; İslâmî düşünce sisteminin oluşumunda vahiy ve vahye 

uygunluk büyük bir önem taşıdığından, vahiy kelimesi İslâmî anlayışta çok önemli bir 

kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak bu kelime, çağdaş düşünce akımlarında bu 

kadar önemli bir yere sahip olmadığından, bu kelimenin yerine daha çok bilim ve 

bilimsellik kavramlarının kullanıldığı görülmektedir. İlim kelimesi de İslâm düşünce 

sistemi içerisinde kendine has anlamlar kazanan önemli kavramlardan biri olmuştur.  

Bir dinin prensiplerinin doğru anlaşılıp emir ve yasaklarının doğru 

yorumlanmasında, dînî metinlerde yer alan terim ve kavramlara yüklenen manalar 

kadar, bunların yerli yerinde kullanılıp kullanılmadığı da büyük önem oluşturmaktadır. 

Bu kavramları kendi bağlamından kopararak değerlendirmek anlam kayması veya 

daralmasını beraberinde getirebilmektedir. Bu sebeple dinin doğru anlaşılmasında dînî 



X 

 

metinlerde kullanılan terim ve kavramların o sistem içerisindeki manalarının bilinmesi 

çok önemlidir. 

Biz bu çalışmamızda modern toplumlarda farklı bir değere sahip olan "İlim" 

kelimesinin İslâm düşünce yapısındaki konumu nedir? Kur'ân'ın ilim kelimesine 

yüklediği mana ve verdiği değer ne kadardır? Ve özellikle de hadîs kitaplarında 

müstakil başlıklarlarla oluşturulan "Kitâbü'l-İlim"ler bize neyi göstermektedir? Bu 

hadîslerde zikredilen ilim kelimeleri hangi anlamlara gelmektedir? gibi sorular 

muvâcehesinde Kur'ân'da ve özellikle de Kur'ân'ın nüzûlünden sonraki dönemlerde 

hadîslerde geçen ilim kelimelerinin ne anlama geldiğini, zaman içerisinde bu 

kelimelerin anlamında meydana gelen bir takım değişikliklerin olup olmadığını, varsa 

onların tesbitinin yapılmasını, kelimelerin anlamında oluşan anlam daralması veya 

genişlemesi söz konusu ise onları tesbit etmeye çalışacağız. Tezimizi, Kütüb-i Sitte 

içerinde yer alan ilim bölümlerindeki hadîsleri, şârihlerin yorum ve açıklamalarıyla ele 

alarak ilmin taşıdığı önem, ilmin fazîleti vs. ilimle ilgili konuları irdelemeye gayret 

edeceğiz. 

Çalışmamız bir giriş olmak üzere iki bölümden meydana gelmektedir. Giriş 

bölümünde ilmin mahiyeti üzerinde durmaya çalışarak, ilmin lügat ve ıstılah anlamları 

ile ilim kelimesinin türevleri hakkındaki bilgilere yer vereceğiz. Birinci bölümde kadim 

filozoflardan günümüze filozofların, kelâmcıların, mutasavvufların ilmi nasıl 

anladıklarıyla ilgili bilgileri kısaca da olsa belirtmeye gayret ederek Cahiliye döneminde 

ilim denildiğinde ne anlaşıldığı hususunu incelemeye çalışacağız. İkinci bölümde ise 

Kütüb-i Sitte içerisindeki Kitâbü'l-İlim bölümlerinde bulunan hadîsleri, şârihlerin 

açıklamaları doğrultusunda izâh ederek, varsa garîp kelimeleri tesbit etmeye ve farklı 

anlamlarını belirterek konunun daha iyi anlaşılmasına katkı sağlamayı hedefliyoruz. 

Gayemiz, ilim bahsinde geçen hadîslerin taşıdıkları garîb lafızların manasından 

hareketle, Hz. Peygamber'in (s.a.s.) ilmi tanımlama ve sınırlarını belirlemede ortaya 

koyduğu prensiplere şârihlerin gözünden bakmaktır. Böylelikle dinin asıl 

kaynaklarından olan ve Allah'ın âyetlerdeki muradını en güzel şekilde yansıtan hadîsin, 

ilim konusunda ortaya koyduğu prensipleri kavramaya çalışmak olacaktır. 

Çalışmamızda konumuza dair etraflı bilgiye ulaşabilmek ve bilgide standartı korumak 

için Mektebtü'ş-Şâmile diye meşhur olan İslâmî ilimlerde kaynak arama ve tarama 

programı kullanılmıştır. 



XI 

 

Araştırma konumuz esasen musannıf muhaddislerin ilim kavramından ne 

anladıklarının, ilim konusuna nasıl baktıklarının tesbitini yaparken yine muhaddis 

şârihlerin bakış açısını ortaya koymaktır. Tedvîn ve Tasnîf Devrinde vukua gelen dînî, 

siyâsî, ilmî ve kültürel değişimin tesirini o devirlerde yazılmış eserlerin hem 

muhtevâsında hem de başlıklandırılmasında görmek mümkündür. Hadîs eserleri de bu 

şartlardan etkilenmiştir. Bu etkilenmenin tasnîf devriyle bitmediğini; Şerh ve 

Derlemecilik devri dediğimiz H. V ile X. asırlar arasındaki şârihler üzerinde de etkili 

olduğunu görmek adına bu konuyu şârihlerin, şerhini yaptıkları eserden bağımsız olarak 

ele almayıp aradan uzun asırlar geçmesine rağmen hâlâ ilk asırların etkisinde 

kaldıklarını ortaya koymaya çalışacağız. Öyle ki ilk asırlarda Müslümanların yaşadıkları 

düşünce fırtınasının etkisi sadece musannıflarla sınırlı kalmayıp asırlar sonra da tesirini 

gösterdiğini ancak şârihler vasıtasıyla tesbit edebiliriz. Bu durum da bize geleneğin 

gücünü göstermekle birlikte hadîs ve sünnet kavramlarına yüklenen anlam başta olmak 

üzere diğer dini terimlerin fazla değişime uğramadan gelişip devam ettiğini de 

göstermektedir. Bu ortak kabul de ilimde istikrarın buna bağlı olarak düşünce ve 

davranış birlikteliğinin önemini ve kaynağını sergilemektedir. Aksi durumda kavramlar 

asırdan asıra, devirden devire değişmiş olsaydı ortak dini düşünce ve davranış 

birlikteliğinden söz edemezdik.  

Anlaşılması gereken bir lâfız veya yazılı bir metin olunca, anlamayı zorlaştıran 

engellerden birisi de herkes tarafından anlaşılmayan veya herkesin aynı anlamı 

vermediği "ğarîb" tabir edilen kelimelerdir. Metnin bütününü anlamak bir bakıma 

buradaki ğarib kelimelerin doğru anlamlandırılmasına bağlıdır. İşte bu yüzden 

şârihlerin, konumuzla ilgili hadîslerde yaptıkları tek kelimelik izâhlarını ciddiye 

alıyoruz. Bunların tasnîf devri eserlerinde veya o devirde anlaşıldığını var sayarak izâh 

edilmediği halde şârihlerin izâh etmeye kalkmasının sebebi iki şekilde ifâde edilebilir. 

Birincisi, acaba tasnîf devrinden sonra bazı kelime ve kavramlar anlam değiştirdi de 

yanlış anlaşılma ihtimali mi doğdu? İkincisi de tedvîn ve tasnîf devrinde hadîslerin 

tasnîfine bazı dini ve fikri akımların tesir ettiği gibi sonraki asırlardaki fikri ve dini 

tartışmalara karşı hadîsle cevap vermek adına rivâyetlerde geçen belli kelimelere yeni 

anlamlar vererek bir nevi ehl-i hadîs veya ehl-i sünnet parametresi mi tayin edilmek 

istendi? Bu ve benzeri sorulara cevap verebilmek için her devrin düşünce furyasının 

etkisine maruz kalan kelime ve kavramların ele alınması gerekiyor. Bu kavramlardan 

bazıları, vahiy, îmân, İslâm, amel, kader, sünnet ve ilimdir. 



XII 

 

Tezimizi hazırlarken izlediğimiz yöntem, veri toplama, betimleme ve dolaylı 

deskriptif yöntemler başta olmak üzere, yerine göre analitik yönteme de 

başvurulmuştur. Bunun için Kütüb-i Sitte'deki Kitâbü'l- İlim Bölümleri ve ilgili diğer 

kitaplarda geçen ve konuyu etraflıca açıklayan hadîsler esas alınmış, konuyla ilgili 

ayetlerin izâhında zaman zaman tefsirlere müracaat edilmiş, ayrıca bu çalışmaya açılım 

kazandıracak diğer bilimsel çalışmalardan da yararlanılmıştır. 

Araştırmamızın kaynakları en başta, Kütüb-i Sitte olarak bilinen hadîs kitapları 

ve bunlara ait şerhlerdir. Bazı hadîslerin Kütüb-i Sitte dışındaki kaynaklarda da geçmesi 

nedeniyle o kaynakların ilgili bölümleri referans alınmıştır. Elbette ki, konunun 

çerçevesinin genişliği nedeniyle bütün şerhlere müracaat edilememiş; sadece meşhur 

birkaç şerh ile iktifâ edilmiştir. Hadîslerin ğarîb lafızlarının açıklamasında ilgili şerhler 

yanında Ğarîbü'l-Hadîs lügatlerine de müracaat edilmiştir. 

Çalışmamız esnasında yardımlarını bizden esirgemeyen kıymetli hocam Doç. 

Dr. Veli ATMACA'ya, görüş ve tecrübelerinden istifâde ettiğim diğer hocalarıma 

teşekkür eder, bu mütevazı çalışmamızın hayırlara vesile olmasını temenni ederiz. 

 

Elazığ-2015       İbrahim YAVUZ 

  



GİRİŞ 

 

İLİM KELİMESİ VE KAVRAMI HAKKINDA 

 

A-İlmin Mahiyeti 

Yaratılmışların en değerlisi olan insanı, Allah çift yönü olan bir varlık olarak 

yaratmıştır; birinci yönü onun fiziki yönüdür yani maddi yapısıdır. İnsanın maddi yönü, 

yemek, içmek ve istirahat etmek gibi bir takım ihtiyaçlarını karşılamakla kendisini 

gösterir ve bu şekilde doyurulur. Eğer bu yönü gerçek manada doyurulmaz da aç 

bırakılırsa, ihtiyaçları karşılanmazsa sağlığı bozulur, zayıflar. Bu durumda da, gerek 

kendisini yaratan Allah'a karşı vazifelerini, gerekse diğer varlıklarla ilişkisini istenilen 

şekilde yürütemez. Bu sebeple insan meşru ve helal yollardan bedeninin bu ihtiyacını 

hak ettiği şekilde yerine getirmelidir. İnsanoğlunun diğer bir yönü daha vardır ki, o da 

manevi yönü yani ruhi yapısıdır. İnsanın bu yapısı da ancak bilgi ile hikmetle tatmin 

edilip doyurulabilir. Mânevî yönden tatmin edilmeyen ve doyurulmayan insanda bir 

takım olumsuzluklar, stres ve sıkıntılar meydana gelir. İnsanoğlu, sahip olduğu bu ilim 

ve hikmet sayesinde yüce gayesine ulaşabilir. Dünyaya gönderiliş gayesini, buradaki 

vazifesini, kendisini yoktan var eden Yüce Allah'a karşı görev ve sorumluluklarını idrâk 

eder. Bu açıdan insanı değerli kılarak, melekleri Âdem'e secde ettiren sırrın ilim ve 

hikmet olduğu açıkça söylenebilir. 

Bedene göre ruh ne ise, toplum için de ilim odur. İnsanoğlunun yaşadığı şu 

dünyada, meydana gelen hadîseleri anlayıp sorgulaması için olması gereken şey ilimdir. 

İbn Haldun ilim sahibi olmanın değeri hakkında şöyle demiştir: "İnsanları diğer 

canlılardan ayıran tek özellik ilim sahibi olmasıdır."1 

İmâmü'n-nühât (nahiv alimlerinin imamı) diye tanınan Fars asıllı Abdülkâhir el-

Cürcânî (v. 471/1078) Delâilü'l-İ'câz adlı kitabının başında ilmin değerini şu sözler ile 

ifâde ettiğini görüyoruz: ".. Şeref adına ne varsa yolu ilimden geçer, hayır namına ne 

varsa ilmin rehberliği ile elde edilir. Bütün meziyetlerin tepe noktasında ilim vardır. 

Kıvanca vesile olan her şeyin eksiksizliği ve doğruluğu ilim ile bilinir. Bütün iyiliklerin 

anahtarı ilimdir. Övülmeye değer olan her şey nûrunu ilimden alır. O, bütün arkadaşlar 

                                            
1 İbn Haldûn, Mukaddime,  (Çev. Zakir Kadiri Ugan), MEB Yayınlan. İst. 1991, c. II, s. 441. 



2 

 

yüz çevirdiğinde vefâlı davranan tek dosttur; nasihat edenler güvenilmez olduğunda tek 

güvencedir. 

İlim olmasa insan, hayvandan sadece dış görünüşü ve fiziki yapısıyla ayrılırdı, 

erdem vasıflarını kazanmaya bir yol bulamazdı, hiçbir iyilik vasfına layık olamazdı. 

Çünkü biz, erdem vasıflarını fiillerimizle kazanırız. Fiil ise kudret olmadan 

gerçekleşmez. Biz, ilimden kaynaklanmaksızın ve üzerinde ilmin eserini taşımaksızın 

sahibine zînet olan ve erdemli olmamızı gerektiren hiçbir fiil görmedik. İlmi rehber ve 

önder edinip ardınca yürümeden, sevk ve idaresini ilmin eline vermeden sahibini 

yücelten ve övgüye değer kılan bir kudret de görmedik. Şu halde bütün erdemler, sahip 

oldukları nitelik ve isimleri ilme borçludur. (Varsayalım ki) bir erdem, özünde ilmi 

barındırmıyorsa veya onun emrine uymamak ve peşine takılmamak için direniyorsa 

kınanmaya ve sahibi için kusur olmaya ondan layık bir nitelik bulunmaz."2 

İslâm Dininin ayırt edici özelliklerinden bir tanesi de, onun ilmî olduğu 

yargısıdır. Bu, iddiadan çok, bir gerçeğin ifâdesidir. Zira Kur'ân-ı Kerîm ve Hadîslerin 

ilimle ilgili verileri topluca göz önüne alındığında bu gerçek kendini göstermektedir. 

Fert ve toplum hayatının yükselmesi ile toplumun yeniden yapılanma ve 

şekillenmesinde olmazsa olmaz hususların başında ilim gelir. Bireylerin iç ve dış 

dünyalarının zenginleştirilmesinde de yine ilim ön planda yer alır. İnsan–Allah ve 

insan-kâinat ilişkilerinin sağlıklı bir biçimde kurulması da ancak ilimle mümkün olur. 

Sağlıklı bir ilim anlayışının olmadığı toplumlarda bu ilişkilerin kurulması bir hayli 

zordur. Yine bu ilişkilerin sağlıklı bir şekilde kurulmadığı toplumlarda krizlerin son 

bulması mümkün olmaz. Bu bazen ekolojik dengenin bozulması şeklinde baş 

gösterirken, bazen de insanın amaç olmaktan araç olmaya indirgenmesi şeklinde kendini 

gösterir. İlimden uzak olmanın, toplumda negatif enerji üreterek toplumu kaoslarla karşı 

karşıya bırakması ihtimali her zaman yüksektir. Kaostan kurtuluş, vahyin-ilmin verileri 

ile beslenen bir hayat tarzının yeniden ortaya çıkarılması ve oluşturulması ile 

mümkündür. Hayatı yeniden yorumlamanın ve fark edişin temelinde ise ilim 

yatmaktadır. Kur'ân'ın hayata anlam ve renk katması için getirdiği ilim ile Hz. 

Peygamberin onun tefsiri mahiyetine serdetmiş olduğu ilim, akıl dışı olmadığı gibi 

bilakis akıllar üstü bir özellik taşımıştır. Bu da bütün bilenlerin üstünde bir bilenin, bir 

ilim sahibinin olduğuna işaret eder ki, o da Allah (c.c)'dır. 

                                            
2 Cürcâni, Abdülkâhir, Delâilü'l-İ'câz (Sözdizimi ve Anlambilim), (Trc. Osman Güman), Litera Yay., İst.    

2008, s. 23. 



3 

 

B-İlmin Kelime Manası 

İlmin kelime manasına baktığımızda, bunu bir kelimeyle ifâde edecek olursak 

sözlükte "bilmek" anlamına geldiğini görürüz. Bununla beraber, ilim kelimesinin 

genelde "bilgi" ve "bilim" kelimelerinin müterâdifi olarak da kullanıldığı görülür.3 

Klasik sözlüklerde "bir şeyi gerçek yönüyle kavramak, gerçekle örtüşen kesin inanç, bir 

nesnenin şeklinin zihinde oluşması, nesneyi olduğu gibi bilmek, nesnedeki gizliliğin 

ortadan kalkması. Tümel ve tikellerin kavranmasını sağlayan bir sıfat" gibi farklı farklı 

tariflerin yapıldığı görülmektedir.4 Tasavvur, ihsâs, akletme, tevehhüm, tahayyül ve 

yakîn5 gibi manalara da geldiği ifâde edilmektedir. 

İlim kelimesi Türkçe'mize Arapça'dan geçmiş olan bir kelimedir. İlim 

kelimesinin kök harflerinden oluşan alem kelimesiyle ilgili Ahmed b. Fâris (ö. 395) 

şöyle demektedir: "Ayın, lam ve mim'den ibaret üç sahih harften oluşan bu kelime, bir 

şeyin üzerinde bulunan bir alâmeti (iz, eser) ifâde eder ki, o şey bu alâmetle 

diğerlerinden ayırt edilir" der. Bununla birlikte ilim kelimesinin kök harflerinden oluşan 

alem sözcüğünün sözlükte: sancak (bayrak), dağ (yüksek tepe) manasına geldiği gibi, 

üst dudaktaki yarık anlamına da geldiği görülmektedir. Burada ilim kelimesinin cehlin 

zıddı anlamına geldiği de ifâde edilmiştir.6  

Fîrûzâbâdî ilim kelimesinin tanımında: "İlim, bir şey üzerine bırakılan iz, işaret 

ve nişan anlamına gelmekle birlikte; genişlik, iki yer arasını bağlayan sınır ve yolu 

belirlemek için dikilen alâmet manalarına da geldiğini" söyler. Bununla beraber, 

mârifet, şuur, itkân ve yakîn kelimelerinin ilim kelimesi ile aynı manaya gelen 

kelimelerden olduğu da belirtilmiştir.7 

İlim ile aynı kök harflerinden meydana gelen 'alem' kelimesinin, alâmet, iz, 

nişan, amblem mânâları ile dağ ve bayrak anlamlarına geldiği; lam harfinin esre 

okunmasıyla (alime) dendiğinde bir şeyi ilimle bildi, onu kavradı anlamına geldiği ifâde 

edilmiştir. Çok bilen manasına bir kimseye allâme yani gerçekten âlim denebileceği 

söylenmiştir.8 

                                            
3  Kutluer, İlhan, "İlim", DİA, İst., 2000, c. XXII, s. 109. 
4  Kutluer, a.g.y., c. XXII, s. 109. 
5 Tan, Zeki, Kur'an'a Göre Toplumun Yapılanmasında İlim ve Âlimin Rolü, Özgü Yayınları, İst., 

2010, s.79. 
6  Ahmet b. Fâris, "a.l.m", Mu'cemu Makâyisi'l-Lüğa, (thk. Abdusselâm Muhammed Harun), Daru'l-Cîl, 

I.Baskı, Beyrut, 1991, c. IV, s. 109. 
7 Fîrûzâbâdî, Ahmed b. Yakub , "İlm", Kâmûsu'l-Muhît, Daru’l-Fikr, Beyrut, 1983, c. IV, s. 153. 
8 Râzî, Muhammed b. Ebi Bekir b.Abdülkâdir, "a.l.m", Muhtâru's-Sıhâh, (thk. Mahmut Hatır), 

Mektebetü'l Lübnan, Beyrut, 1995.  



4 

 

Bunların yanısıra idrâk etme,9 (iç yüzüne vâkıf olma), tefekkür, tasdik etme, 

yakîn, bir şeyin doğrusunu bilme gibi anlamlara da gelmektedir.10 Türkçe de ilmin 

karşılığı olarak bilgi kullanılmaktadır.11 

İlim kelimesinin sözlükte, "bilmek, şuurda hâsıl olmak, sağlam ve kesin bir 

biçimde, bir şeyin gerçeğini bilmek" gibi anlamlara geldiği de ifâde edilmiştir.12 

İsfehânî ilim hakkında: "İlim bir şeyi hakikatiyle, olduğu şekilde mahiyetinin ne 

olduğunu idrâk etmektir" dedikten sonra "bir şeyi hakikatıyla bilmek iki şekilde olur. 

Birincisi, bir şeyin kendisini (zatını) idrâk etmektir. İkincisi ise kendisinde mevcut 

bulunan özelliklerle bir şey hakkında hüküm vermek veya kendisinde bulunmayan 

hususların onda bulunmadığına hükmetmektir" demiştir.13 

Mehmet Doğan ise ilmi şöyle tarif eder: "Kâinat içinde meydana gelen olayların 

sebep, sonuç, oluş ve tesirleri konusunda aklın ölçüleri çevresinde tahsil ve tecrübe 

(deneme) ile elde edilen doğru malumat ve bilgi, okuma yoluyla elde edilen bilgidir."14 

Yine ilim, bilmek öğrenmek, eşya ve olayların düşünce yoluyla idrâki ve 

kavranması demek olup, okumakla, görmek ve dinlemekle veya ihsân-ı hakla elde 

edilen bir malumattır. Hakikati bilmek anlamında olan ilim marifetten daha umumidir.15 

-م " ل  - ع  " asli harflerinden meydana gelen tüm kelimelerin, özellikle de alem ile 

ilim kelimelerinin anlam itibâriyle kelimenin köküyle açık veya kapalı, direk veya 

dolaylı bir ilgisinin olduğu görülmektedir. Nitekim bu kelimelerin hepsi bir şeyi 

diğerlerinden ayırt etmek için kullanılmıştır. İlim kelimesinin iki delâleti olduğunu 

görüyoruz. Birincisi: Duyu organlarımızla hissedebileceğimiz zâhiri delâleti ki; bayrak, 

kına, yol izi, işaret buna örnektir. İkincisi: Eseri büyük dağlar gibi zâhir ama kendisi 

manevi ve zihinde var olan delâletidir. Bu manevi delâleti gösteren tek ifâde ilimdir. Ve 

iki delâlet arasında sıkı bir bağ bulunur.16  

İlmin kelime anlamı itibariyle daha birçok tanımı olmakla beraber bu kadarıyla 

yetiniyor ve bu kadar geniş bir ihata sahası olan ilmin ıstılâhi anlamını açıklamaya 

geçiyoruz. 

                                            
9  Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lûgat, Komisyon, Türdav Yay., İst., 1985, s. 443. 
10 Develioğlu, Ferit, "İlim", Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Ank., 1990, s. 513. 
11 Develioğlu, a.g.e., s. 513. 
12 Karagöz, İsmail, "İlim", Dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB Yay., Ank., 2007, s. 310. 
13 İsfehânî, Ebû'l-Kâsım Hüseyin Ahmed b. Râgıb, "a.l.m.", Müfredât fî Ğarîbi'l-Kur'an, Dâru'l-

Ma'rife, Beyrut, 2001. 
14 Doğan, Mehmet, "İlim", Büyük Türkçe Sözlük, Ank.,1996, s. 536. 
15 Heyet, "İlim", Türk Dili Edebîyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yayınları, İst., c. IV, s. 365. 
16 Alrawashdeh, Ziyad , "Klasik Arapça Sözlüklerde İlim", Şarkiyat Mecmuası, sy. 18, 2011, s. 28. 



5 

 

C-İlmin Istılah Manası 

Her âlim, meşgul olduğu alana göre ilim kelimesine farklı manalar yüklemiştir. 

Bu, daha çok insanların ilimlere yöneliş durumuna göre değişiklik göstermiştir. Tıpkı 

Kur'ân-ı Kerim'in tefsirinde görülen yönelişlerde nasıl farklılık oluşuyorsa aynı durum 

ilim için de söz konusudur. İlim bilginin elde edildiği kaynağa göre değişir.17 

İlim, hakikâti ifâde eden, cehâleti gideren, ilâhi yolla bildirilen ya da beşeri çaba 

ve tecrübeler sonucunda ortaya çıkan, dünya ve ahiret için faydalı olan, kesin ve 

şüphesiz gerçekliklere denir diye tarif edilir.18  

Başka bir tanımda ise ilim; insan ruhunun bir bütün olarak, eşyanın hakikatini ve 

çeşitlerini niteliğiyle, niceliğiyle, mahiyetiyle, cevheriyle, özüyle maddeden mücerret 

olarak tasavvur etmesinin neticesinde hafızalarda kaydedilen şeydir. Başka bir açıdan 

ilim, kâinatta tecelli eden şeylerin birbirleriyle olan münasebetlerini idrâkten ve bu 

idrâklerin tasnîfi ve bir araya toplanmasından ibarettir.19 

Bilgiye, doğruluğu gerekli ve yeterli delillerle temellendirilmiş şuur muhtevâlı 

olan şey de denmiştir.20 

Mehmet Aydın ise bilimi şu şekilde tanımlamaktadır: "Bilim, zaman ve mekan 

dünyasında yer alan şeylerin, olgu ve olayların yapılarını, onlar arasındaki sebep-sonuç 

bağlantılarının oluşturduğu düzeni keşfetmeyi; bu konuda elde edilen verileri dedüktif 

bir sistem içinde toplamayı ve nihayet bütün olup bitenlerin hangi temel yasalara göre 

cereyan ettiğini belirlemeyi gaye edinen beşeri faaliyetlerin tümüdür."21 

Türkçe'de ilmin karşılığı olarak bilgi kelimesi kullanılmakla beraber, ilim 

kelimesi ile bilim kelimesinin zaman zaman değişik veya aynı manalara geldiği de ifâde 

edilmektedir.22 İlmin, disipline edilmiş bir çeşit bilgi kümesi olduğu şeklinde de ifâde 

edildiğini görüyoruz.23 Biz bu çalışmamızda genelde ilim ile bilimi aynı manaya 

gelecek şekilde kullanacağız. Ancak burada bir hususu açıklamakta fayda görüyoruz ki, 

                                            
17 Izutsu Toshihiko, Kur'an'da Allah ve İnsan, (Trc. Süleyman Ateş), Ankara Ünv. İlahiyat Fak.Yay., 

Ank., 1975, s. 55. 
18 Bilgiz, Musa, Kur'an-ı Kerim'e Göre İlim ve Cehalet, (Basılmamış Doktora Tezi), Atatürk Ünv. Sos. 

Bilm. Enst., Erzurum, 1998, s. 3. 
19 Uzunoğlu, Selim, İlim-Bilim Meselesinin Epistemolojik Açıdan Çalışılmasının Önemi, İlim ve 

Bilim-İlim ve Bilim Kavramlarının Tahlili, İzmir, 1992, s. 25. 
20 Taylan, Necip, "Bilgi", DİA, c. VI, İst.,  2000,  s. 157. 
21 Gündem, Mehmet, M. Sait Aydın ile İçe Kritik Bakış, (Din-Felsefe-Laiklik), İyi Adam Yayınları, İst., 

1999,  s. 97. 
22 İlim kelimesinin değişik manaları için bkz. Uzunoğlu, a.g.e., s. 131-140. 
23 Gündem, a.g.e., s. 97. 



6 

 

o da ilim ile bilim kelimelerinin her zaman aynı manada kullanılmasının mümkün 

olmadığı husudur. Bu iki kelime arasında bazı farklılıkların olduğu unutulmamalıdır. 

Öncelikle belirtmeliyiz ki; İslâmî terminolojide kullanılan ilim ile, çağdaş 

dünyanın belirlediği bilim kavramı  birbirinden farklı şeylerdir. Aralarında anlam 

farklılıkları vardır. Bu iki kavramın konuları, içerikleri, yöntemleri ve alanları 

birbirinden çok farklıdır. Doğrusu bilim, bazı yönlerden ilim kavramının içinde 

sayılabilir; ancak ilim, her yönüyle bilim kavramının içine sığdırılamaz. Sebebine 

gelince bilim, hiçbir şekilde ilmin vardığı noktaya ulaşamamakta ve ilim kelimesinin 

kapsam alanını kendi kapsamı içinde barındıramamaktadır. 

Konuyu genel olarak ele aldığımızda, bilimin alanının madde, metodunun akıl 

ve deney olduğunu görürüz. Yani bilim, maddî âlemi gözlem ve inceleme metodlarıyla 

ele alır ve akılla inceler. Ancak ilmin metodu öncelikle vahiydir. İlim akılla beraber 

aynı zamanda nakildir de. İlmin alanı sadece madde değil aynı zamanda mânâ ve gayb 

âlemidir. Hatta ilimde mânâ ve gayb âlemi daha da önceliklidir. Gerçi şunu 

belirtmeliyiz ki; ilim de bilim de her ikisi de gerçeği öğrenmeye çalışan araçtır. Ne var 

ki; yürekten samimiyetle Allah'a inanan bir ilim adamının gerçek (hakikat) dediği şeyle, 

pozitif ilimlerle uğraşan bir bilim insanının gerçek (bilimsel gerçek) dediği şeylerin 

önemli bir bölümü birbirinden farklıdır. Bilim, herhangi bir öneri veya inanç sistemini 

doğru ve gerçek olarak kabul etmesi için bunların deney ve bilimsel metodlarca 

desteklenmesini zorunlu görür. Halbuki ilim için bu kural, özellikle de metafizik âlemle 

ilgili vahiy, gayb âlemi ve îmân gibi temel konularda şart değildir. Zaten bu, mümkün 

de olmaz. Hattâ bunların deneye tâbi tutulup bilimsel verilerle desteklenmesi 

imkansızdır. 

Bilimde bir başka özellik de nesnelliktir. Yani bilim adamı nesnel, objektif ve 

tarafsız olmalıdır. Şahsi eğilim ve önyargılarından bağımsız olarak, onların etkisi 

altında kalmadan bulduğu sonucu ifâde etmelidir. Elde ettiği veriler inançlara, vahye 

ters düşse bile objektiflikten yani tarafsızlıktan asla ayrılmamalıdır. Elbette ki aynı ölçü 

ilim için de gereklidir. Fakat elde edilen bulgunun inançlara ters düşmesi halinde 

müslüman bir âlimin tavrı farklı olur. O, elde ettiği bulgular, inandığı İslâm'a ters 

düşmüşse, o taktirde ilim adamı dininden, vahiyden yana olur. Çünkü müslüman âlime 

göre vahyin doğruluğu tartışılmazdır ve kesindir. Halbuki bilimin meydana çıkardığı 

veriler değişmez ve mutlak değillerdir. Onların zamanla değişikliğe uğraması, tenkit 



7 

 

edilmesi ve iptal edilmesi pekâla mümkündür. Bundan bir kaç asır önceki, Ortaçağ'daki 

bilimin doğruları ile günümüzün doğruları arasındaki farklar herkesçe bilinmektedir. 

Bir de bilimin konularının büyük bir çoğunluğu, günlük yaşamla ilgili 

sorunlardır. Bilimin gayesi, dünyada daha kolay yaşamak, karşılaşılan maddi sorunları 

çözmek ve hayatı kolaylaştırmaktır. Halbuki ilmin gayesi bütün bunların yanısıra 

sonsuz hayatın mutluluğunu saylayacak hayat tarzını ortaya koymaktır. Yani hem dünya 

hem de ahirettir.24 

İslâm bilgi teorisinde, Arapça'da bilgi için kullanılan terim, "ilim" kelimesidir. 

İlim, Rosenthal'ın da doğrulayıcı biçimde işaret ettiği gibi, İngilizce'deki ve diğer Batı 

dünyasında bilgi, ilâhî veya cismanî bir şey hakkındaki malumat anlamına gelir, hâlbuki 

ilim, teori, eylem ve eğitimi de kapsayan her şeyi kuşatıcı bir terimdir. Rosenthal, bu 

terimin İslâm'da ve Müslüman medeniyetindeki öneminin altını çizerek, ilmin 

müslümanlara, kendine özgü bir biçim verdiğini söyler.25 

Bu arada şunu da belirtmeliyiz ki; İslâmî terminolojide ve dînî kitaplarda 

kullanılan ilim terimi; "bilgi" kelimesiyle aynı anlamda kullanıldığı gibi, herhangi bir 

bilgi şubesini ifâde için de kullanılır. Örnek verecek olursak; kelâm ilmi, tefsir ilmi gibi. 

Aynı zamanda, bu iki kelimenin (ilim, bilim) bazı yerlerde mârifet kelimesiyle de 

karşılandığı görülmektedir. 

İlim, bir kimsenin bir şey hakkında bir şeyler bilmesidir. İlmin gerek cahiliye 

şiirinde, gerek Kur'ân-ı Kerim'de ve gerekse Kelâm'da bu anlamı temsil ettiğine de 

dikkat çekilmektedir. Fakat bilginin, ilmi bütün muhtevasıyla birlikte, tam olarak 

karşıladığı söylenemez. Aralarındaki bu farka yukarıda kısaca da olsa temas edildi. İlim 

kavramı çok geniş bir kavramdır ve İslâm kültüründe önemli bir yere sahiptir. Hatta 

ilmin İslâm'da fikri, dini, politik ve günlük hayattaki fonksiyonu göz önüne alınarak, 

ilimle İslâm birbirine eşit bile sayılmış ve "ilim eşittir İslâm'dır" denilebilmiştir.26 

Buraya kadar yapılan tariflerden de anlıyoruz ki, tek bir ilim tarifi yapmak 

oldukça zordur. Yapılan bazı tarifler, bazısından daha umumi ve daha muhtevalıdır. 

İlim kelimesinin İslâmî ilimler arasında farklı bir tarifi olduğu gibi pozitif ilimler 

arasında da farklı bir tarifi vardır. İlim kelimesi İslâm ile daha derin bir muhtevaya 

                                            
24 Sıddıkî, Muhammed, Bilimin İslâmî Temelleri, (Trc. Recep Şentürk), İst. 1983, yy., s. 20-21; Ayrıca 

bkz., Sağıroğlu, Ekrem, Bilgiden Tevhide Yükseliş,Timaş Yay., İst., 1992,  s. 9-11.  
25 Yeşilyurt,Temel, Dini Bilginin İmkanı, İnsan Yay., İst., 2003, s. 57. 
26 Özcan, Hanifi, Maturidide Bilgi Problemi, MÜİFV Yay., İst.,1993, s. 31. 

http://www.kitapsihirbazi.com/ekrem-sagiroglu-w16421.html


8 

 

sahip bir kavram olmuştur. İlerleyen bölümlerde bu konuyu biraz daha detaylı bir 

şekilde açıklamaya çalışacağımız için burada bu kadarla iktifâ ediyoruz. 

 

D-İlim Anlamına Gelen Diğer Kelime ve Kavramlar  

İlim kelimesi, Arapçada bilmek anlamındaki "ilm" masdarından türetilmiş olup 

"bilgi" demektir. Arapça bir kelime olup 4. babdan mastardır. Kök harfleri aynı olmakla 

beraber ilim mastarından türemediği halde bilgi anlamıyla dolaylı olarak bağlantılı olan 

kelimeler de vardır. 'Alem' (nişan, sembol ayrıca sınır; çoğulu a'lâm olup genellikle bir 

toplumun önde gelenleri ve yüksek sıradağlar için kullanılır) alâmet, (belirti, gösterge), 

ma'lem çoğulu me'âlem (işaret, özellikle yoldakiler, delil, hususan dini olan deliller)  ve 

'âlem' kelimesi ki bu da; tüm yaratıklar, yaratık kümeleri, kozmos, gibi manaları içeren 

kelimelerdir, çoğulu, âlemûn ve avâlimdir.27 

Aynı kökten türeyen âlim (bilgin; çoğulu, ulema), alîm (çok bilgili), allâm ve 

allâme (çok bilgili, ilimde otorite), ma'lûm (bilinen, biline gelen), ma'lûmât (bilmenin 

konusu olan şeyler, bilgiler), mu'allim (öğretmen), müte'allim (öğrenci), mu'allem 

(öğrenim görmüş) kelimeleri bilgi anlamıyla bağlantılı olarak kullanılmaktadır. Âlim ve 

alîm sıfatlarına hem Allah hem de insan için yer verilmekle birlikte Allah için 

ikincisinin kullanımı daha yaygındır. Aynı şekilde Allâm Allah için, allâme ise insanlar 

için kullanılmaktadır.28 

Bilmek (ilm) fiili zaman zaman eşanlamlı kelimelerle karşılanmıştır. Lügat 

bilginlerinin tespitlerine göre, ilim kelimesinin karşılığı olarak kullanılan eşanlamlı 

kelimelerden bazıları; irfan/ma'rifet (tanımak), fıkh/tefakkuh (derinden kavramak), hıbra 

(tecrübi bilgi edinmek), şu'ur (anlatmak, farkına varmak) ve itkan (sağlam ve kesin bilgi 

sahibi olmak) şeklindedir. Daha sonra kazandığı teknik anlamları itibariyle gerek bilgi 

alanları, gerekse bilgide kesinlik dereceleri bakımından farklı bağlamlarda kullanılan bu 

kelimeler, sözlük anlamları itibariyle ilim kelimesi gibi bilmek anlamına gelmektedir.29 

Kelimelerin teknik anlamlarına daha çok yer veren nisbeten geç dönem 

sözlükleri mesela ilim, ma'rifet ve şu'ur kelimeleri arasındaki eşanlamlılığı 

vurgulamakla birlikte ıstılahi farklara da işaret etmektedir. Buna göre ma'rifet daha 

hususi bir anlama sahiptir. Çünkü ma'rifette, bilme fiilinin yöneldiği obje tektir; ancak 

                                            
27 Kutluer, İlhan, İlim ve Hikmetin Aydınlığında, İz Yay., İst., 2001, s. 69-70. 
28 İsfahânî, "a.l.m", Müfredât,  s. 344. 
29 İbn Manzûr, Muhammed İbn Mükerrem el-Afrikî, "a.l.m", Lisânü'l-Arab, Dâru's-Sadr, Beyrut, 

1.Baskı, 1992, c. XII, s. 416. 



9 

 

ilimde, bilme fiilinin konusu umumidir. Ma'rifet şeklinde bilmenin anlamı, bir objenin 

sadece kendine yönelik iken; ilmi faaliyet, araştırma nesnesini halleri ve varoluş şartları 

içinde ele alır. Ayrıca ma'rifet, daha önce idrâk edilip sonra gaib olan varlık ve 

nesnelerin hatırlanıp tanınması demektir. İlim ise tanınmaktan çok bilmektir. Bu sebeple 

ma'rifetin zıddı inkâr, ilmin zıddı cehl, yani bilgisizliktir.30 

İlim kelimesinin müteradifleri (eşanlamlıları) hakkında Fahruddîn Razî Tefsîr-i 

Kebîr'inde otuza yakın kelimenin olduğunu ifâde etmiş ve bunları açıklayarak ilimle 

irtibatlarını ortaya koymaya çalışmıştır. Bu lafızları kısaca sayacak olursak bunlar; 

idrâk, şuur, tasavvur, hıfz, hatırlamak, zikr, marifet, fehm, fıkh, akletmek, dirayet, 

hikmet, ilme'l-yakîn ayne'l-yakîn hakka'l-yakîn, zihin, fikir, hads (sezgi), zeka, fıtnat, 

hâtır, vehn, zann, hayâl, bedâhet, evveliyyât, reviyye, kiyâset, tecrübe (hıbre), re'y ve 

firaset kelimeleridir.31 

Buraya kadar zikretmiş olduğumuz ilim kelimesinin müteradifi olan kelimelerin 

de ayrı ayrı kesin tariflerini yapmak oldukça zordur. Çünkü bir eserde ilim kelimesi için 

verilen tarif başka bir eserde yakin kelimesi için verilmiştir. Zira bu kelimeler 

birbirlerine yakın anlam özellikleri taşımaktadırlar. Bir birleriyle anlam irtibatlarının 

olduğu gayet açıktır. Dolayısıyla bu kelimeleri birbirinden tam olarak ayırmak ve ayrı 

tariflerini yapmak son derece zordur. Zaman zaman bu kelimelerin birbirlerinin yerine 

kullanıldıkları da görülmektedir. 

                         

                                            
30 Kutluer, a.g.e. s. 70.  
31 Râzî, Fahruddîn, Tefsîri Kebîr Mefâtîhu'l- Gayb, Akçağ Yayınları, Ank., 1988, c. II, s. 319-327.  



BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. FARKLI BİLİM DALLARINA GÖRE İLİM 

 

1.1. Filozoflara Göre İlim 

1.1.1. Kadim Filozoflara Göre İlim 

İlkçağ felsefesi dendiğinde, dar anlamda Yunan felsefesi ile bu felsefeden ortaya 

çıkmış olan Hellenizm-Roma felsefesi anlaşılmştır. İlkçağ, çok geniş bir tarih dönemine 

verilen bir addır. Bu uzun zaman aralığında birçok medeniyetler kurulup varlıklarını 

devam ettirmişlerdir. Biz bu dönemdeki bütün filozofların görüşlerini ayrıntılarıyla 

inceleyerek ilim konusu hakkındaki düşünce ve görüşlerini tesbit etmeye 

çalışmayacağız. Amacımız bu dönemde önemli görülen filozofların konumuzla ilgili 

görüşlerine kısaca yer vermektir. 

Felsefenin temel problemlerinden biri olan "bilgi teorisi", ya da epistemolojisi 

konusu çok eskilerden beri felsefecilerin zihinlerini meşgul eden bir konudur. Bu bilgi 

teorisi üzerinde birçok şey söylenmiş ve bunlar bir şekilde yazıya geçirilmiştir. İlkçağ 

filozofları tarafından izâh edilmeye çalışılan bilgi teorisi yaklaşık olarak 18. yüzyılın 

sonları ile 19. yüzyılın başlarında gerçek manada bir sistem olarak ortaya çıkmıştır.32 

Antikçağ Yunan felsefesine genel olarak bakıldığında, felsefenin pekçok 

konusunun ağırlıklı olarak bu asırlardaki zaman dilimlerinde ele alınarak incelendiği 

görülür. Ancak bu disiplinlerin hangisine bakılırsa bakılsın hemen hepsinde varlık ve 

bilgi felsefesinin bir dayanak olarak kullanıldığı görülür. Felsefe tarihinde en çok ele 

alınan konular içerisinde mevcut olan sorunların, bu iki disipline ait sorunlar olduğu 

ortaya çıkar. Örnek verecek olursak, doğa filozofları ilk maddenin ne olduğunu sorup 

buna yanıt ararlarken amaçları bir yandan bu ilk maddenin ne olduğunu kavramak diğer 

yandan da bu kavrayıştan yola çıkarak evrene ait en tümel bilgiyi, yani "gözle görülen 

varlıkların meydana getirdiği çokluğun gerisinde gizli olan birliği, görünüşün 

arkasındaki gerçekliği" elde etmek olmuştur.33 

M.Ö. 5. yüzyılın ortalarında, arkhe ve oluş-değişme problemlerini içeren varlık 

felsefesiyle hiç ilgilenmeyen, başlıca konuları insan olan, insan üzerine çalışan 

Sofistlerle karşılaşıyoruz. Sofist sözcüğünün "bilen, bilgili kişi" anlamına geldiğini 

                                            
32 Özcan, a.g.e., s. 9. 
33 Cevizci, Ahmet, İlkçağ Felsefesi Tarihi, Asa Kitabevi, Bursa, 2001, s. 3. 



11 

 

görüyoruz. Sofistler, bilgi anlayışlarında relativisttirler. Bunu, en iyi, Sofistler'in ilki ve 

en büyüğü sayılan Protagoras'ta görürüz. Protagoras, doğa felsefesini tutmaz. O, 

felsefenin başlıca konusu olan kosmos problemi ile uğraşmayı gereksiz bulur. Kısaca 

Sofistler, varlık problemi ve buna ilişkin diğer alt problemleri incelememişler; bilgi 

problemine ilişkin "bilginin kaynağı", "doğru bilginin ölçütü" gibi problemlerle 

ilgilenmişlerdir. 

Bu felsefede Protagoras'ın objektif olarak geçerli bir bilginin olmadığını 

kanıtlamaya çalıştığı görülür. Onlar yalnızca duyularımız aracılığıyla ulaşabildiğimiz 

gerçeklikteki nesnelerle ve bunların bilgisiyle ilgilenirler. Protagoras için duyu algısı ve 

bundan doğan sanı (doxa) biricik bilgimizdir. Bundan da şu sonuç çıkmaktadır ki: Her 

sanı doğrudur, hiç kimse yanlış bir şey düşünemez, ya da Protagoras'ın ün salmış sözü 

ile ifâde edersek: "İnsan her şeyin ölçüsüdür, varolanların varlıklarının da, 

varolmayanların var olmadıklarının da." İşte bu anlayışta "doğru" olacak, yani herkesin 

doğru sayacağı bir yargıya varmanın imkânı da yoktur. Dolayısıyla Sofistlerle beraber 

Antikçağ Yunan felsefesinin başka önemli konularından olan bilgi ve bilginin olanağı 

problemi felsefe dünyasında sistematik biçimde ele alınmaya başlanmış olur. Onlara 

göre herkes için doğru ya da geçerli bir bilgi yoktur. Onlara göre, bilginin göreliliği, 

bilginin tek kişiyle sınırlı olması anlamına gelir. Bütün bunlardan dolayı hiç bir nesne 

için "bu şudur" denemez; ancak devamlı değişen bağıntıları içerisinde onun başka 

nesnelere göre olmakta olduğu söylenebilir.34 

Protagoras bu savıyla bilginin göreli olduğunu ileri sürmektedir. Protagoras'ın 

bilgiyi bu şekilde ele alması, her yerde herkes için doğru bilginin olamayacağı, bir kişi 

için doğru olan bir yargının bir diğeri için yanlış olacağı kabullerine, yani bilginin göreli 

olduğu sonucuna götürmektedir. 

Sofistlerin önde gelenlerinden hatta kurucularından olan bir başka düşünür 

Gorgias'tır. O da, doğa felsefesine karşı çıkanlardandır. Macit Gökberk kitabında onun 

görüşlerini şöyle izâh etmektedir:  

"Doğa felsefesinin bir ana sorunu olan "asıl gerçeği", "varolanı" 

bilemeyeceğimizi, şu üç sav ile kanıtlamaya çalışır:  

1. Bir şey yoktur, çünkü olsaydı, bu ya olmuş ya da öncesiz bir şey olurdu; bu 

şey, ne varolandan, ne de varolmayandan olmuş olabilir; öncesiz olamaz, yoksa sonsuz 

                                            
34 Gökberk, Macit,  Felsefe Tarihi, Remzi Kitapevi, 8. Baskı, İst., 1996, s. 42-43; Ayrıca bkz., Kranz, 

Walter, Antik Felsefe. (Çev. Suat Baydur), Sosyal Yay., İst., s.145. 



12 

 

olurdu, sonsuz olan ise hiç bir yerde yok; ne kendisinde, ne başka bir şeyde, ne de hiç 

bir yerde olabildiğine göre bir şey yoktur.  

2. Bir şey olsaydı da, bilemezdik, çünkü varolanın bilgisi olsaydı, varolan 

düşünülmüş olan olurdu, varolmayan da düşünülemezdi bile; o zaman da yanılma 

olmazdı, birisi deniz üzerinde arabalarla bir savaş oldu dese bile, böyle saçma bir şey 

söylese bile.    

3. Bir şey varolsa ve onu bilseydik bile ona ilişkin bilgiyi bir başkasına 

bildiremezdik, çünkü bildirme sözlerle olur, söz ise varolandan başka bir şeydir. Bir 

başkasına bir renk tasarımını nasıl bildirebiliriz? Çünkü kulak renkleri işitmez, sesleri 

işitir; birbirinden başka olan iki kişide aynı tasarım nasıl olabilir? der."35 Buradaki 

savlardan ilki varlığa, ikincisi bilgiye ve sonuncusu dile ilişkindir. Gorgias’ın ilk savı 

varolanları yadsımaya, ikinci savı bilginin olanaksızlığına işaret etmektedir. 

Sofistlere göre bilgi sadece teorik olarak merakı gidermek için değildir; onlara 

göre bilgi pratiğin, yaşamın emrindedir. Dolayısıyla bu anlayışla yapılacak başlıca iş, 

bilgili, yararlı insanlar yetiştirmektir.36 

İlkçağın en büyük düşünürlerinden biri olan Sokrates, Sofistlerin bilginin 

olanağını yok sayan görüşlerine karşı çıkarak, kişiden kişiye değişmeyen, her yerde ve 

herkes için doğru olan bilgilerin olanaklı olduğunu göstermeye çalışmıştır. Sofistler 

relativist idiler; onlara göre tümel olarak geçerliliği olan, yani herkesin kabul 

edebileceği ne bir doğru, ne de bir ölçü vardır. Sokrates ise, tam tersine, üzerinde 

durulup düşünüldüğünde, herkesin benimseyeceği bir doğruyu bulmanın mümkün 

olabileceğine inanır.37 

Bu dönemin önemli düşünürlerinden biri de Platon' dur. Platon bir problem 

düşünürüdür, hayatı boyunca birçok problemlerle didişmiş ve onlar hakkında düşünüp 

yazmıştır. Platon, görülenlerin bilgisi ve düşünülenlerin bilgisi diye iki çeşit bilgiden 

söz etmiştir. Platon, öğrenmek, eskiden bilinmiş bir şeyi yeniden hatırlamaktan, 

anımsamaktan başka bir şey değildir demektedir. Bu anlayışı ile, Platon, felsefenin iki 

ana görüşünü de elde etmiş oluyordu ki o da: Ruhta bilinçsiz bir halde bulunan doğuştan 

tasavvurların olduğu görüşü, bir de doğru sanı ile bilgi arasındaki karşıtlık. Doğru sanı 

sallantılı ve süreksizdir, bilgi ise bir temele, bir nedene bağlanmakla sağlam ve sürekli 

                                            
35 Gökberk, a.g.e., s. 43-44. 
36 Gökberk, a.g.e., s. 43-44. 
37 Gökberk, a.g.e., s. 47. 



13 

 

olur. Burada Platon felsefesinin bilgi anlayışından doğan ana metafizik düşüncesinin, 

iki dünyanın ayırt edilmesine dayandığını görmekteyiz. Bu dünyalardan biri, varolanı ve 

hiç oluş halinde olmayanı, öteki ise hep oluş halinde olup da hiçbir zaman varolmayanı 

kapsamaktadır. Bunlardan birincisi akıl bilgisinin, diğeri ise doğru sanının konusudur.38 

Kendisinden önceki gelişmeleri bir araya toplayıp bunu daha da ileri götürmüş 

olan Aristoteles felsefesi, çağının bütün bilgisini içine alan ve kucaklayan bir sistemdir. 

Aristoteles' e göre, her obje için, onun genel özünü gösteren bir öz-kavramı vardır. 

Bilimsel bilgi de bir objenin niteliklerini ve durumunu, onun öz-kavramından çıkarmaya 

çalışır. Bu öz-kavramı, aynı zamanda, varolanın eylemini, değişmesini, niteliklerinin 

oluşma ve gelişmesini belirleyen nedendir. Gerçek bilimsel bilgi, bir şeyi yalnız 

gösteren değil, bunun neden'ini, niçin'ini de bildiren, yani bilineceği "neden"i ile bilen 

bilgidir. Aristoteles de Sokrates gibi doğru bilgiye kavramla varılır düşüncesindedir. 

Ona göre, bir önerme doğru ya da yanlıştır, dolayısıyla bilgi ancak önermelerle kurulur. 

Bir önermede hep iki şey vardır.39 

Kadim filozofların konumuzla ilgili görüşlerini uzun uzun ele alma imkânımız 

olmadığından bu kadarı ile iktifâ ediyoruz. İlkçağ filozoflarına genel olarak 

baktığımızda Sokrates'ten önceki filozofların varlık problemiyle ilgilendiklerini ve daha 

çok varlığın ve evrenin özü konularında çalışmalar yaparak yoğunlaştıklarını 

görmekteyiz. 

 

1.1.2. Orta ve Yakın Çağ Filozoflarına Göre İlim 

Ortaçağ felsefesi, Antik Felsefenin belli bir açıdan sürüp gitmesi diye 

anlaşılabilir. Bu felsefeye, Hıristiyanlaştırılmış Antik Felsefe de diyebiliriz. Ortaçağ 

felsefesi, benimsediği ve kendine göre biçimlendirdiği felsefesini dinî konuları içerisine 

alan bazı kavramlar üzerine temellendirdiğinden, bilim temelli pozitivistik düşünce, bu 

dönemi karanlık çağ olarak adlandırmış ve genel olarak olmuş-bitmiş diye saymıştır. Bu 

felsefeye göre, kilisenin benimsediği antik filozoflar ile kilise düşünürleri doğruyu 

bulmuşlardır ve artık yapılacak şey, bunun şurasında burasında düzeltmeler yapıp 

tutarsızlıkları gidermekten ibarettir demişlerdir. Yani buradan da anlaşılacağı gibi 

ortaçağın durağan -statik- bir felsefe anlayışı vardır.40 

                                            
38 Gökberk, a.g.e., s. 62-63. 
39 Gökberk, a.g.e., s. 78-80. 
40 Gökberk, a.g.e., s. 146-149. 



14 

 

Ortaçağ filozofları içerisinde bilgi görüşüyle öne çıkan Augustinus'tur. 

Augustinus'a göre bir doğru vardır ve bunun elde edilebileceğinden şüphe etmemek 

gerekir. Bu yüzden de, kesin bir doğrudan yoksun olan şüpheci bir kişi onulmaz tarif 

edilmez bir mutsuzluk içindedir. Ona göre, bir "doğru" da, "doğru olan bir bilgi" de 

vardır. Her bilgi Augustinus'a göre, kesinliği ile ruha dirlik ve esenlik veren doğruyu 

aramadır aslında. Bu dirlik ve esenlik de ancak insanın kendini tanrıya tam olarak 

vermesiyle elde edilebilir. Tanrıda huzura kavuşuncaya kadar gönlümüz tedirgindir. 

İnsan doğruyu kendi ruhunda ve kutsal kitapta arayabilir; bu iki kaynağın dışında doğru 

bilgiyi bulamaz. İnsan doğru bilgiyi sadece bu iki kaynaktan elde edebilir.41 

Batılı ilim adamlarına göre ilimden maksat olayları tahlil ederek açıklamaktır. 

Yani onlar sadece gözleriyle gördükleri ve kulaklarıyla işittikleri şeylere inanırlar. Buna 

da pozitivizm denir. Halbuki bugün bilinmektedir ki görülen her şey mutlak doğru 

değildir. Gerçekte ne renk vardır ne ışık. Doğa da mevcut olan bütün bunlar, sıcak ve 

soğuk bile kişinin yaratılışına göre hissedilir. Dünya sadece hareketten ibarettir. 

Etrafımız gözle görülmeyen ışınlar ve su buharı ile doludur. 

"İslâm Ortaçağı’nda Bilgi Kavramı" isimli eserinde Franz Rosenthal bilginin 

vahiy, nur ve edep kavramları çerçevesinde nasıl farklı ve zengin anlamlar kazandığını 

ve böylece Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf ve Felsefe gibi akli ve nakli disiplinlerin geliştiğini 

göstermeye çalışmıştır. Grekçe "philosophy" terimine karşılık "hikmet" kavramının 

kullanıldığına işaret eden müellif, ilim ve hikmet kavramlarının ilişkisine geniş yer 

verir. Rosenthal’ın ifâde ettiğine göre ilim ve ondan türeyen kelimeler Kur'ân-ı 

Kerim'de merkezi bir konumda olup sıkça kullanılmaktadır. Ayrıca Hz. Peygamber 

bilgiye büyük önem vernekteydi. Rosenthal İslâm dünyasında ilmi gelişmeye bunların 

büyük teşvik sebebi olduğunu belirtmektedir.42 

Rönesans felsefesine baktığımızda ana eğilimin, kendini her türlü bağlılıktan 

sıyırarak, sadece kendine dayanmak ve kendini arayıp bulmak olduğunu görürüz. 

Ortaçağ felsefesinin ana rengi dinî olmasıydı yani kilisenin öğretilerini desteklemekten 

ibaretti. Rönesans felsefesinin ana eğilimi ise, kendini her türlü bağlılıktan sıyırmak,  

kendini bütün tarihi otoritelerden bağımsız kılmak ve kendini arayıp bulmaktır. Bunun 

için de onlar dünya ve hayat üzerindeki görüşlerine yalnız deneyin ve aklın sağladığı 

doğrularla biçim vermeye çalışırlar. Ortaçağda filozoflar daha çok din adamlarıydı. 

                                            
41 Gökberk, a.g.e., s. 154. 
42 Yakıt, İsmail, İslam'da Bilim Tarihi, Tuğra Matbası, Isparta, 2002, s. 52. 



15 

 

Onlar, doğrunun zaten mevcut bulunmuş olduğuna inandıkları için yeniyi 

aramamışlardır. Rönesans felsefesi ise, antikçağ felsefesi gibi, insan ve evrene ilişkin 

bütün sorunları ele almış, bu sorunları çözmek için de her türlü yolu denemişlerdir. Bu 

dönemde varlığını hissettiren akım, dönemin artan özgürlük ve eşitlik ihtiyacı sebebiyle 

hümanizm olmuştur. Zira ortaçağ insanının belirmiş bir kişiliği yoktur, o Tanrı'nın 

etrafında dönen bir kültür sistemi içerisinde belli bir görevi olan organ gibidir. Ancak 

Rönesans ile insan evrensel bir organizmanın içinde benliğinin bütün renklerini ortaya 

çıkarma imkânı bulmuştur. Bu dönemdeki felsefede, insan merkezli bir anlayış öne 

çıkmıştır. Kısaca bu Rönesans, eskinin çözülüp yeninin oluşmağa başladığı bir geçit 

dönemidir, Avrupa kültür çevresinin iki önemli çağı arasında adeta bir köprüdür.43 

Rönesans dönemindeki felsefesinin öncelikli olarak çalışmaları bilimsel 

gelişmelerle ilgili olmuştur. Bu dönemde bilgi konusundaki düşünceleriyle öne çıkan 

düşünür ise Bacon'dur.  Bacon'u modern deney bilgisinin kurucusu sayanlar olmuştur. 

Bilmek, egemen olmaktır düşüncesi onun ana görüşüdür. Bacon'un felsefesi, 

insanoğlunu içinde yaşadığı doğaya hâkim kılacak gücün bilgi olduğu anlayışına 

dayanır. Ona göre bilimin amacı, bilimin kendisini yenilemesindeki anlam hep insanın 

egemen olmasıdır. İnsan doğaya egemen olcaksa bunu ancak bilgisiyle sağlayabilir. 

Doğaya egemen olmak, ancak ona boyun eğmekle, yani önce yasalarını öğrenmekle 

olabilir. Bu dönemin önemli düşünürlerinden biri olan Bacon, bilginin bir güç olduğu 

anlayışını ortaya çıkararak bunu savunan bir kişidir. Ona göre, insan zihni bu bilgiye 

sahip olmaya güç yetirebilir.44 

17. yüzyıl felsefesi, felsefede durulma dönemidir. Bu dönem, Rönesan'sın elde 

ettiği kazançları derleyip düzenleyen, bunlara dayanarak birliği olan bir dünya görüşüne 

varmayı deneyen bir yüzyıldır. 17. yüzyıl felsefesindeki bu birlik ile kapalılığı meydana 

getiren etken, ortaçağda olduğu gibi, din olmayıp, bu felsefenin kendisine matematik ve 

fiziği bilgi örneği olarak seçmesindendir. Bu dönemin belirgin özelliği rasyonalizmdir. 

Rasyonalizm, akıl adını verdiğimiz, kendisinde tümel olarak geçen kavramlar, bilgiler 

ve kuralların bulunduğu kabul edilen yetimizi, gerçeği bilmek ve açıklamak organı 

olarak kullanmanın adıdır. Bu dönemde doğanın dilinin matematiksel olarak 

açıklanabileceği düşüncesi hâkimdir. Bu çağın felsefesi, yalnız doğanın değil, felsefenin 

                                            
43Detaylı bilgi için bkz., Gökberk, a.g.e., s. 180-185; Çalık, D.ve Çınar, Ö. P., Geçmişten Günümüze 

Bilgi Yaklaşımları ve Bilgi Toplumu (http://www.academia.edu/4937483, 18 Haziran 2015). 
44 Denkel, Arda, Düşünceler ve Gerekçeler Felsefe Yazıları 1, Göçebe Yayınları, İst., 1997, s. 62; 

Ayrıca bkz.,  Gökberk, a.g.e., s. 241-242.  



16 

 

konuları arasında yer alan Tanrı, ruh, iyi ve doğru kavramlarının da salt akılla bilineceği 

düşüncesindedir.45 

Yeniçağ felsefesinin kurucusu olarak kabul edilen ve aynı zamanda bu dönemin 

babası konumunda olan Descartes'dir. O yeniçağ felsefesinin ilk büyük sistemcisidir. 

Descartes, bilgiyi aramaya, kendisinden artık hiç şüphe edilemeyen o apaçık bilgiyi 

nerede bulmalı? Gerçek içinde açık ve seçik olarak bilinmiş bir nesne bulabilirmiyiz? 

diye sorarak başlar. Aradığı sağlam noktayı bulmak için şüphe ile işe başlar. Ancak 

onun şüphesi bir yöntem şüphesidir, metodik bir şüphedir. Yani doğru bilgiye varmada 

kullanılan bir yoldur. Bilgiye ulaşabilmek için bütün önermeleri mantıktan geçirmek ve 

şüpheyi ortadan kaldırmak gerektiğinin yanı sıra duyu bilgisinin de yanıltıcı olduğunu 

söylemektedir. Bunu şöyle örneklendirmektedir: Rüyalarımda şunları şunları yaptığımı, 

değişik yerlere gidip geldiğimi vs. görürüm. Ama uyanınca da hiç bir şey yapmamış, hiç 

bir yere gitmemiş olduğumu, uslu uslu yatakta yattığımı anlarım. Benim şu anda da bir 

rüya görmediğimi, hatta bütün hayatımın bir rüyadan ibaret olmadığını bana kim 

söyleyebilir? Apaçık bilgiyi aramaya şüphe ile başlayan Descartes, şüphe edilemeyecek 

son noktaya geldiğinde doğruya ulaşacaktır. Bu doğru ise “düşünce” dir.  Böylece 

Descartes, ünlü önermesine ulaşmış olur ki o da: "Düşünüyorum, öyleyse varım" 

önermesidir. Bununla birlikte Descartes'in  "düşünme" derken bugün bizim "bilinç" 

dediğimizi anladığını da söylemeliyiz ki, onun uzun bir şüphe yolundan dolaşarak 

vardığı şeyin ne olduğu daha iyi anlaşılmış olsun.46 

18. yüzyıl da var olan felsefeye "Aydınlanma Felsefesi", bu felsefenin içinde yer 

aldığı tarih dönemine "Aydınlanma Çağı" adının verildiğini görmekteyiz. Buradaki 

aydınlanma ne demek, kim aydınlatılacak, aydınlatılmak istenen nedir ve niçin bu ad 

verilmiştir diye baktığımızda dönemin önemli filozoflarından Kant'ın klasikleşmiş şu 

tanımı sorumuza cevap olmaktadır. "Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu 

bir ergin durumundan kurtulup, aklını kendisinin kullanmağa başlamasıdır." Kant'a göre 

insan bu duruma aklın kendisi yüzünden değil de, onu gerektiği şekilde kullanmaması 

yüzünden düşmüştür. Aydınlanma çağı, insanın düşünme ve değerlendirmede din ve 

geleneklere bağlı kalmaktan kurtularak davranışlarını kendi aklıyla aydınlatmaya 

başladığı yani insan ve aklın ön planda tutulduğu bir dönem olmuştur.47 

                                            
45 Gökberk, a.g.e., s. 249-251. 
46 Gökberk, a.g.e., s. 262-263. 
47 Gökberk, a.g.e., s. 325-327. 



17 

 

Avrupa'daki aydınlanmayı başlatan ve bir anlamda 18. yüzyıl aydınlanmasının 

gerçek kurucusu John Locke olmuştur. O, eylemlerimizi akla göre düzenlemek 

anlayışını en geniş ölçüde yayan ilk düşünürdür. Ona göre, birey özgür olmalıdır; akıl 

hayatın klavuzu yapılmalıdır; kültürün her alanında (bilimde, sanatta, dinde, devlette) 

gelenek ve otoritenin her türlüsünden kurtulmalıdır. Bilgi teorisini, bilgi üzerindeki 

araştırmaları başlıbaşına bir felsefe dalı olarak ilk defa geliştiren Locke olmuştur. Her 

türlü metafizik savı bir yana bırakıp doğrudan doğruya bilginin yapısını ele alan ilk 

odur. Locke, insanlardaki kimi düşüncelerin doğuştan olduğu görüşündedir.48 

Aydınlanma Çağı felsefesinin önde gelen filozoflarından biri olan Kant, 

kendisinden önce yapılmış olan bilgi hakkındaki düşünceleri eleştirel bir biçimde 

inceleyerek yeni bir bilgi anlayışı meydana getirmiştir. Kant,  aydınlanma felsefesinin 

sorunlarını ele alarak incelemelerde bulunan bir filozoftur. Ancak o, sorunları 

inceleyerek sonuna kadar götürüp bırakmamış, nihayetinde de bu düşünceyi aşmıştır. 

Kendinden önceki düşünürlerin bilgi anlayışlarını birleştirerek yeni bir bilgi kuramı 

oluşturmuştur. Rasyonalist bir düşünür olan Kant, sadece doğa olaylarını değil, manevi 

olayları da akılda yerleşik olarak var olan ilkeler ile açıklamaya girişmiştir. O, duyu 

bilgisinin de salt öğeleri olduğunu ileri sürer. İşte bu anlayış, felsefe tarihi için 

tamamıyla yeni bir bilgidir. Kant'ın ana düşüncesinin şu olduğunu görüyoruz: Bilgide 

kesinlik, ancak salt deney bilgisinin dışına çıkıp bu gibi sentetik a priori yargıları 

kullanmağa hakkımız olan yerde olabilir.49 

18. asırda Kant, bilimi şöyle tarif ediyordu: "Bilimin ham materyali bilim 

adamının yaptığı bir seri tecrübeler, gözlemler ve ölçümlerden ibarettir. Bilim adamının 

vazifesi, bu tecrübeler arasındaki ilişkiler desenini bulmaktır. Bilim genellikle ilişkiler 

desenini genişleterek büyür. Eğer desen uzatılamazsa, kemikleşir ve yerini başka birine 

bırakır. Bilimin akılcılığı burada yatar. İlmi kanunlar hadîselerin formülle ifâde edilmiş 

şekli olup onları kontrol etmez. Aksi takdirde o tabiat kanununu ifâde ettiğimiz formül 

veya denklem iş görmediği veya sınırları aşıldığı zaman onları değiştiremezdik. İlmi 

kanunlar tecrübeleri manalı şekilde organize etme vasıtası olup tarif ettiği desen, 

kavramlar etrafında inşa edilmiş desendir. Bizim zihinlerimizdeki hariç, gerçekte elle 

tutulur bir çekim kuvveti formülü yoktur. Sadece yaratıcının sebeplerle perdelenmiş 

fiilleri vardır. Bilimde önemli olan, giderek büyüyen kavram şemalarına sahip 

                                            
48 Gökberk, a.g.e., s. 330-331. 
49 Bu konuda geniş bilgi için bkz., Gökberk, a.g.e., s. 391-400. 



18 

 

olmasıdır." Dini düşünce ve bilgiler, öteki alanlarda elde edilen düşünce ve bilgilerle 

sürekli temas halindedir. Allah’ın varlığına inanma, temelde bir bilgi meselesidir. 

"İnanca yer bulmak için bilgiyi inkâr ettim" diyen Kant’ın îmân ile ilim arasına 

koyduğu uçurumu savunmak hiç de kolay değildir.50 

Yakın Çağ 19. yüzyıl felsefesi, Fransız İhtilali ve Sanayi Devrimi gibi çağı 

derinden etkileyen önemli kimi olayların etkisi altında kalarak biçimlenmiştir. 19. 

yüzyılda bu gelişmelere bağlı olarak oluşan yeni toplumsal yapı, pek çok farklı felsefi 

akımın da doğmasına sebep olmuştur. 19. Yüzyıldaki toplumsal değişimler, daha fazla 

eşitlik isteği ve bireyi daha ön planda tutan anlayış bu dönem felsefesinin de 

temellenmesine katkıda bulunmuştur. Bu dönemin bilim anlayışı ise daha çok olgulara 

yöneliktir. 

19. yüzyıl felsefesiyle ilgili iki önemli akımdan bahsedilebilir. Bunlardan 

birincisi, idealist felsefe diğeri ise positivist felsefedir. Fransız Felsefesinin önde gelen 

meşhur düşünürlerinden biri olan olguculuğun ve sosyoloji biliminin kurucusu da kabul 

edilen önemli bir filozof Auguste Comte'dir. O, siyasetten ekonomiye kadar toplumda 

var olan şeylerin hepsinin işleyişinin bilimsel yöntemle çözümlenebileceğini 

öngörmüştür. Bununla beraber insanın kültür hayatı üzerine bilim kurmak işi Auguste 

Comte'nin başlıca işi olmuştur. Auguste Comte'un positivizminin ana düşüncesi şöyle 

özetlenebilir: Ancak fenomenleri bilebiliriz, fenomenler konusundaki bilgimiz de 

mutlak değil, sadece relatiftir. Bütün bilimsel bilginin anlamı da, fenomenlerin 

yasalarını öğrenerek, sonra bunların yardımıyla gelecek fenomenleri önceden 

bildirebilmektir. Yani "bilmek, önceden görebilmek içindir."51 

Felsefeciler bilgilerimizi üç kısma ayırmşlardır. Bu kısımlar kısaca şu şekilde 

tarif edilebilir: 

1) Adi bilgi: Kişinin günlük hayatta tecrübesi sonucu elde ettiği düzensiz ve 

sistemsiz olan bayağı bilgidir. 

2) İlmi bilgi: Belirli bir konuyla ilgili belli metodlar sonucu kazanılan ve olaylar 

arasında açıklamalarda bulunarak onları konulara bağlayan bilgiye denmektedir. 

3) Felsefi bilgi: İlmi bilgilerden yararlanarak ilimlerde müşterek kurallar arayan 

bilgi olup, bilimlerinde kendi alanını aşarak metafizik konulara yönelebilen bilgidir. 

                                            
50 Aydın, M. Sait, Din Felsefesi, İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., İzmir, 2001,  s. 22; Ayrıca bkz., Gökberk, 

a.g.e., s. 398-399. 
51 Gökberk, a.g.e., s. 464-468. 



19 

 

Tamamıyla birleşmiş yüksek bilgi olan bu bilgi, aynı zamanda metafizik bilgi adını 

almaktadır.52 

Buraya kadarki bölümden anlıyoruz ki ilkçağdan günümüze kadar felsefeciler 

arasında ortak genel geçer bir ilim (bilgi) tanımı ve târifi yapılamamıştır. Batı 

felsefelerinde ilim, bir birinden çok farklı şekillerde izâh edilmiştir.  Herkes bulunduğu 

dönemin şartları muvacehesinde kendi tesbit ve değerlendirmelerine göre tanımlamalar 

yapmıştır. Mevzuyu batı felsefelerinin tarihi seyri içerisinde ele aldığımızda Akılcılık 

(Rasyonalizm) ile başlayıp, Deneycilik'e (Amprizm) oradan Sezgicilik'e varan ve 

oradan da Tecrübecilik'e (Pozitivizm) uzanan bir terakkî vardır. Dün bu şekilde başlayıp 

bugün buraya varan, yarın da nereye varacağı belli olmayan bir bilgi anlayışı 

bulunmaktadır. Felsefecilerin bilim tanımları daha ziyâde akla ve deneye dayanan 

tanımlamalardır. 

 

1.1.3. İslâm Filozoflarına Göre İlim 

Filozoflar, antik çağdan bu yana bilgi konusuyla meşgul olmuşlar fakat belli bir 

döneme kadar bilginin tam tanımını yapmadan, sadece bilgi ve bilgi kaynaklarıyla ilgili 

açıklamalarda bulunmuşlardır. Mesela M.Ö. VI. yüzılda ilk bigi problemini ele alan 

Parmenides, rasyonalist bir filozof olması nedeniyle bilginin salt düşünmeyle elde 

edilebileceğini söylemiş,53 fakat bilginin tam tanımını yapmamıştır. Daha sonraki 

Helenizm ve Roma felsefesi dönemlerinde filozofların bilgi meselesini sistemleştirme 

yolunda hayli mesafe kat etmelerine karşın, o dönemlerde de bilginin tam tanımına 

rastlanmamaktadır.54 

Daha sonraları başta İslâm filozofları olmak üzere İhvânü's-Safâ'nın da ilmi 

tanımladıkları görülür. 

İslâm filozoflarından Kindî (796-866), ilmi, "eşyanın, hakikatleriyle 

kavranması" şeklinde tarif etmektedir.55 Farâbi (871-950)'ye göre ise bilgi, mevcudiyeti 

ve sürekliliği insanın fiillerine bağlı olmayan varlıkların varlığı ile ilgili olarak akılda 

kesin hükmün meydana gelmesidir.56 

                                            
52 Yüksel, Emrullah, Amidi de Bilgi Teorisi,  İşaret Yay., İst., 1991, s. 84. 
53 Gökberk, a.g.e., s. 29. 
54 Tunçbilek,  H.Hüseyin, İslam Düşüncesinde Allah'ın İlmi, Kaynak Yay., İst., 2003, s. 12. 
55 Kindî, Ebû Yusuf Ya'kûb b. İshâk,  Risâletü'l-Kindî fi Hudûdi'l-Eşyâ ve Rusûmihâ (Resâilü’l-Kindî 

Felsefiyye içinde), Kahire, 1950, c. I, s. 169. 
56 Vural, Mehmet, İslam Felsefesi Sözlüğü, Elis Yay., Ank., 2003,  s. 68. 



20 

 

İhvânü's-Safâ ise bilgiyi, "bilenin zihninde bilinenin formunun oluşmasıdır" 

biçiminde tanımlar. Bilginin zıddının cehl olduğunu belirten İhvânü's-Safâ, bunun, 

zikredilen formun zihinde oluşmaması anlamına geldiğini ifâde eder.57 

Alâüddin Ali b. Muhammed et-Tûsî (887/1482), filozofların ilmin hakikatıyla 

ilgili çok şeyden bahsettiklerini ve büyük ayrılıklara düştüklerini belirttikten sonra İbn 

Sinâ'nın dahi bilginin hakikatının ne olduğu hususunda açık bir tanım yapamadığını ve 

birbirinden farklı izâh ve değerlendirmelerde bulunduğunu ifâde eder. Bu hususu ise 

filozofların görüşlerinin sağlam bir temele oturmadığına bilakis zanna ve tahmine 

dayandığına delil gösterir.58 

Tahânevi (1158/1745) de filozofların yaptığı şu tanımı nakleder: "kesinlik ifâde 

etsin veya etmesin bir kavram ya da önermenin algılanmasıdır."59 

İsfahâni ise şöyle tanımlar: "İlim bir şeyi gerçeğiyle, olduğu şekilde mahiyetinin 

keyfiyetini idrâk etmektir." Bir şeyi hakikati ile bilmek iki şekilde olur; birincisi bir 

şeyin kendisini idrâk etmektir. İkincisi kendisinde mevcut bulunan özelliklerle bir şey 

hakkında hüküm vermek ya da kendisinde bulunmayan hususların onda bulunmadığına 

hükmetmektir.60 

Seyyid Şerif Cürcânî; düşüncenin gerçeğe tam uygun olması şeklinde tarif 

etmektedir. Hayata yansımasının altını çizerken bilme hadîsesinin yöneldiği konuyla 

bire bir uygunluk içinde olmasını da zorunlu görmektedir. Cürcânî'nin aktardığına göre 

filozoflar bilgiyi, "bir şeyin sûretinin akılda hâsıl olması" şeklinde ifâde etmişlerdir. 

Akleden – özne- ile akleden- nesne- arasında özel ilişki şeklinde de tarif etmektedir.61 

Çağdaş felsefede bilgi, "insan zihninin eşyâ ve hâdiselere yönelik kavrama 

faaliyetinin ürünü" olarak tanımlanır.62 Filozof Rıza Tevfik de "bilgi, bilen ile bilinen 

arasında gerçekleşen bir ilişkidir" tanımının muteber ve doğru bir tanım olduğunu ifâde 

ettikten sonra "binaenaleyh bilgi ilişkiden ibarettir diye hükmediliyor ve hakikaten 

bugün her feylesof teslim ederki, bilgi ilişkinin ta kendisidir" demek suretiyle bu 

sonuncu tanımı benimser.63 

 

                                            
57 İhvânü's-Safâ, Resâil, Beyrut, 1957, c. I, s. 262-399; c. III, s. 385. 
58 Tûsî, Alâüddin Ali b. Muhammed, Tehâfütü'l- Felâsife, Beyrut, 1990, s. 226-227. 
59 Tahânevî, Keşşâfu Istılâhâti'l-Funûn, Beyrut, trs., c.II, s. 1055. 
60 İsfahâni, Rağıb, a.g.e., s. 343. 
61 Cürcânî, Ali İbn Muhammed Şerif, "a.l.m.", Tarifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1985, s. 161. 
62 Heyet, Yeni Bir Bakış Açısıyla İlim ve Din, Kaynak Kitaplığı, İst., 1998, c. I, s. 94. 
63Tevfik, Rıza, Felsefe Dersleri, Übl Yay., İst., 2002,  s. 417. 



21 

 

1.2. Kelâmcılara Göre İlim 

İlim kavramının tarifi hususunda en fazla çaba sarfedenler Kelâm âlimleridir. 

Zira onların sistemlerinin temelini, bilgi edinmenin imkânı ve belirli vasıtalarla elde 

edilen bu bilginin geçerliliği oluşturmaktadır. Onlar inançlarını kendi tesbit ettikleri ilim 

yolları ile elde etmiş oldukları verilere dayanarak aklileştirme gayesini takip ediyorlardı. 

Zira Kelâm âlimi, bir inancın savunucusu durumundadır. İnandığı esasları ispat ve 

müdafaa etmek için kullanacağı aletin sağlamlığı birinci derece de önemlidir. Bundan 

dolayı bu kelimenin bir kelâmcı için ifâde ettiği anlam bir hayli önemlidir. Öncelikle şu 

noktayı vurgulamamaız gerekiyor ki; kelâm tarihi boyunca müslüman düşünürlerin, 

yaklaşık olarak da olsa herkes tarafından kabul edilen ve genel geçer olan bir ilim 

tarifine ulaşmaları mümkün olmamıştır. Ancak en azından hemen hemen bütün 

kelâmcıların bilgi teorisinde doğmatik olduklarını söyleyebiliriz.64 

Bilginin gerçeği ifâde ettiği konusunda hem fikir olan Kelâmcılar, buna rağmen 

ilmin tarifinde anlaşamamışlar, her mezhep mensubu ve hatta bazen bir mezhebi 

benimseyen farklı âlimler değişik ilim tanımları ortaya koymuşlardır. Bir kısım 

Kelâmcılara göre ilim bedihi olarak bilinen şeylerden olup manası gayet açıktır.65 Bir 

şeyi tanımlayabilmek için ondan daha açık ve daha basit anlaşılabilir terimler 

gerekmektedir. Halbuki ilim kelimesinden daha açık ve kolay anlaşılabilecek başka bir 

kavram yoktur. Bu nedenle ilim terimi apaçık terimlerden olup tanımı yoktur, 

yapılamaz.66 

Seyyid Şerif ise bilginin tanımının yapılamazlığını kabul etmemektedir. Çünkü 

"insanın kendi varlığını zorunlu olarak bilmesi" bilginin de zorunlu olarak bilinmesini 

gerektirmemektedir. Zira, insan sadece kendi varlığını bilmez aynı zamanda bir bilgiye 

sahip olduğunu da bilir. Şu halde sahip olduğu bu bilginin nazarî olması ve 

tanımlanabilir olması gerekir ki, çoğu kelâmcılarında kabul ettiği budur.67 

İlmin tanımlanamayacağını kabul eden Fahreddin er-Râzî, ilmin ya bir tasavvur 

ya da tasdikten ibaret olduğunu söylemektedir. Ona göre; 

a- İlim, ya hakkında müsbet ya da menfi bir hüküm vermeksizin bir mahiyetin 

idrâkinden ibaret olan bir tasavvurdur. Örneğin: İnsan gibi. Burada insanı bir varlık 

olarak idrâk etmemde herhangi bir müsbet veya menfi hüküm mevcut değildir. 

                                            
64 Keskin, Halife, İslam Düşüncesinde Bilgi Teorisi, Beyan Yay., 1997, İst.,  s. 25. 
65 Keskin, a.g.e., s. 25. 
66 Keskin, a.g.e., s. 25. 
67 Cürcânî, Seyyid Şerif, Şerhu'l-Mevâkıf, Dersaadet, 1257, s. 25. 



22 

 

b- Ya da daha önce idrâk edilmiş bir mahiyet hakkında müsbet veya menfi bir 

hükümden (tasdik) ibarettir. Örneğin "insan uzundur" ya da "uzun değildir" gibi, 

varlığını daha önce idrâk ettiğim bir şey hakkında bir hüküm ortaya koymak. Bu hüküm 

de ya müsbet veya menfi olur.68 

Burada şunu da ifâde etmekte fayda vardır ki, Mâtürîdî, eserine başlarken bilgi 

konusuyla başlayan ve bunu da adeta bir gelenek haline getiren büyük bir kelâmcı ve 

din âlimidir. Mâtürîdî, sistemi içinde genel bilgiye de, dini ve ahlaki bilgiye de yer 

vermiş birisidir. Günümüze kadar ulaşan kelâmi eserler arasında, "bilgi"yi bir teori 

olarak ele alan ve bilgiyle ilgili bir girişle başlayan en eski eser Mâtürîdî (ö.333/944)'nin 

Kitabu't-Tevhid adlı eseridir. Bu eserin ilk dört sayfasının dini bilgiye, bunu takip eden 

dört sayfasının ise genel bilgiye ayrıldığı ayrıca eserde bilgiyle ilgili konuların çeşitli 

yerlere serpiştirilmiş halde yer aldığı görülmektedir. Ancak bütün bunlar, İslâm'da 

"bilgi"yi bir teori olarak işleyen ilk kelâmcının Mâtürîdî olduğunu göstermez. Çünkü 

Mezhepler Tarihi ve Kelâm'la ilgili çeşitli eserlerde, parça parça da olsa, Mâtürîdî'den 

önce bilgi üzerinde durulduğuna dair deliller bulunmaktadır. Ca'd b. Dirhem, Câhız, 

Bişr b. Mu'temir ve Eş'ari'nin konuyla ilgili görüşleri buna bir örnek olarak 

gösterilebilir.69 

Ancak bununla beraber İmam Mâtürîdî, bilginin ne olduğunu, bilgiyi elde 

etmenin mümkün olup olmadığını, onun değerini ve bilgi edinme metodlarını; bilginin 

nasıl oluştuğu ve dinî bilginin mahiyetinin ne olduğu gibi önemli konuları ele alıp 

tartışan ve İslâm düşüncesinde kendine ait özel bilgi kuramı oluşturan ilk kişidir. 

Nitekim Mâtürîdî, eserlerini kendi oluşturduğu bu bilgi kuramını esas alarak meydana 

getirmiştir. Mâtürîdî'ye göre bilgi kaynakları; 1) Duyular ('a'yân), 2) Haber ve 3) 

Akıldan oluşmaktadır.70 

Bu arada Nûreddin es-Sâbûnî'nin ilmi, kadîm ve hâdis olmak üzere iki kısma 

ayırdığını görmekteyiz. Kadîm ilim, Allah'ın zâtı ile beraber bulunan ilimdir ki 

yaratılmış olanın bilgisine benzemez. Hâdis ilim ise zarûrî ve iktisâbî kısımlarına ayrılır. 

Zarûrî ilim, Allah Teâla'nın "bilen"in nefsinde -kendisinin irâde ve gayreti olmaksızın- 

meydana getirdiği bilgidir. Meselâ kişinin kendi varlığını ve açlık, susuzluk, haz, elem 

gibi değişik hallerini hissedip kesin bir şekilde bilmesi gibi. Bilginin bu nev'i bütün 

                                            
68 Râzî, Fahruddîn, Meâlimu Usûli'd-Din, Darü'l-Fikri'l-Lübnânî, Beyrut, 1992,  s. 19. 
69 Özcan, a.g.e., s. 9, 24, 25. 
70 Mâtürîdî, Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd, Kitâbu't-Tevhid, (thk.Fethullah 

Huleyf), Mektebetu'l-İslâmiyye, İst., 1970, s. 7. 



23 

 

canlı yaratıklarda mevcuttur. İktisâbî ilim de Allah'ın sebeplerine tevessül eden kulun 

kendi gayret ve irâdesi yoluyla onda meydana getirdiği bilgidir. İnsanlar için bilgi 

edinmenin (esbâb-ı ilim) üçtür. Bunlar: Sağlam duyular, doğru haber ve aklın 

tefekkürüdür.71 

Burada Mâtürîdî'nin bilgi kaynağı olarak kabul ettiği hususları ve özellikle de 

haber konusunu biraz açmakta fayda görüyoruz. 

1. Duyular: ('a'yân) Mâtürîdî, 'a'yanı, beş duyuyu da içine alacak şekilde hem 

insanın iç duyu ve iç gözlemini ve hem de hayvanların duyu ve içgüdülerini ifâde etmek 

üzere kullanırken, buna karşılık havassı ise o, daha çok beş duyuyu ifâde etmek için 

kullanmaktadır.72 

2. Haberler: Mâtürîdî'ye göre haberler; a) Vahiy, b) Haber-i Rasûl ve c) Genel 

haberler olmak üzere üçe ayrılır. Esasen ona göre haberin, Allah ve insanlar olmak 

üzere iki kaynağı vardır. Buna göre, kaynağı bizzat Allah olan bir haber, Allah'tan 

Peygamber'e ulaşırken adına vahiy, Peygamber'den bize intikal ederken ise adına haber-

i rasûl denir. Kaynağı insan olan haber ise, insanlardan kaynaklanan haberlerdir ve bu 

haberler bize çeşitli şekillerde ulaşırlar.73 Buradan da anlaşılacağı üzere, kaynağı bizzat 

Allah olan haber, yani vahiy, esasen ilâhî kitapları içermektedir. İşte bu haberler, yani 

Hz. Peygamber'in (bu arada diğer peygamberlerin) Allah’tan getirmiş olduğu bu tür 

haberler, doğru haberler (haber-i sâdık) dir. Yukarıda adı geçen haber (vahiy) dışında, 

bir de bizzat Peygamber'den gelen haberler vardır ki, bunlar da, Mâtürîdî'ye göre, 

mütevâtir ve âhâd haberler diye ikiye ayrılır. 

Mâtürîdî'ye göre mütevâtir haber, yanılmaları ve yalan söylemeleri muhtemel 

kişilerin dilinden Peygamber'den bize ulaşan haberlerdir. Çünkü ona göre bu tür 

haberleri rivâyet edenler, doğruluk ve masumiyetlerini kanıtlayacak herhangi bir delil 

ve belgeye sahip değillerdir. Dolayısıyla bu tür haberler bile incelemeye tabi 

tutulmalıdırlar. Eğer böyle bir haberin yalan olduğuna ihtimal verilmiyorsa bu durumda 

yapılacak şey, onun masumiyetine açık belge bulunan birinden bizzat duyduğu bir söz 

gibi algılanıp artık onun mütevâtir vasfını kazandığının kabul edilmesidir. Yalan 

olmasına hiçbir şekilde ihtimal verilmeyen haber, Peygamber'in haberi gibidir.74 

                                            
71 Sâbûnî, Nureddin, Maturidiyye Akaidi, (Trc. Bekir Topaloğlu), DİB Yay., Ank., 1995, s. 55. 
72 Mâtürîdî, a.g.e., s. 7-8.; Duyularla ilgili geniş bilgi için bkz., Özcan, a.g.e., s. 58-63.  
73 Mâtürîdî, a.g.e., s. 7-8.; Daha geniş bilgi için bkz., Özcan, a.g.e., s. 64 vd. 
74 Mâtürîdî, a.g.e., s. 8-9. 



24 

 

Görüldüğü gibi, Mâtürîdî, mütevâtir haberi, özellikle hadîsçilerin tanımından 

daha farklı tanımlamaktadır. Bilindiği gibi hadîsçilere göre mütevâtir haber, yalan 

söyleme konusunda birleşmeleri mümkün olmayacak sayıdaki kimselerin 

peygamberden rivâyet ettikleri haber iken; buna karşın Mâtürîdî’nin tanımladığı 

mütevâtir haberlerde, yanılmaları ve yalan söylemeleri muhtemel kişiler söz konusudur. 

Bu ise, Mâtürîdî'nin mütevâtir haberlere yönelik tanımında işi ne kadar sıkı tuttuğunu 

göstermesi bakımından üzerinde durulması gereken bir husustur. Çünkü söz konusu 

edilen bilgiye kaynaklık edecek olan haberlerin gerçek ve doğru haberler olması, 

onların, birer bilgi kaynağı olabilme hüviyetine kavuşabilmeleri açısından oldukça 

önem arz etmektedir. Bu nedenle, yalan olma ihtimalini az da olsa içinde barındıran bir 

haberin bilgi kaynağı olarak ele alınması hususu, elbette tartışma götürecek bir 

husustur.75 

Mâtürîdî'ye göre, Âhâd haber (haber-i vahid) ise mütevâtir derecesine 

ulaşamayan haberlerdir. Dolayısıyla ona göre bu tür haberlerin râvilerinin durumu 

incelenip içeriğinin araştırılması gerekir. Bu tür haber, kesinliği sabit olan bir nassla 

karşılaştırılmak suretiyle ağır basan tarafa göre, ya onunla amel edilir ya da ictihatla 

terkedilir; amel edilmez.76 Görülüyor ki doğru bir bilgi kaynağı olması bakımından 

mütevâtir haberlere bile ihtiyatla yaklaşan Mâtürîdî, tek tek kişilerin rivâyet ettiği âhâd 

haberlere çok daha ihtiyatla yaklaşmakta; bu tür âhâd haberlerin durumunu, kişilerin 

kendi içtihatlarına bırakmaktadır. 

3. Akıl: (İstidlâl, Nazar) Mâtürîdî'ye göre, dinî bilgiye akıl ve haber (sem') 

yoluyla ulaşılırken;77 buna karşılık nesne ve olayların hakikatine ise, duyular ('a'yân, 

idrâk), haber ve akıl (nazar) ile ulaşılır.78 Dolayısıyla, nesne ve olayların hakikati söz 

konusu olduğunda bilgi kaynaklarına, akıl ve haberin yanında, duyular da eklenmiş 

olmaktadır. Çünkü özellikle nesnelerin ve doğal çevre ve olayların keşfi için duyular 

oldukça önem arz etmektedirler. Bilgi kaynaklarından biri saydığı akıldan (nazar) 

Mâtürîdî'nin anladığı, fonksiyonel bir akıldır. Dolayısıyla onun söz konusu ettiği bu 

akıl, aklın kullanılması ve ondan faydalanılması anlamını içermektedir.79 Nitekim ona 

göre akıl (nazar), faydalı olanı ve faydalı olmayanı birbirinden ayırmaya yarayan bir 

                                            
75 Esen, Muammer, "Matûridî'nin Bilgi Kuramı ve Bu Bağlamda Onun Alem, Allah ve Kader Konu-

sundaki Görüşlerinin Kısa Bir Tahlili",  AÜİFD, 2008, sy. II, s. 47. 
76 Mâtürîdî, a.g.e., s. 9. 
77 Mâtürîdî, a.g.e., s. 4. 
78 Mâtürîdî, a.g.e., s. 7. 
79 Mâtürîdî, a.g.e., s. 10. 



25 

 

araçtır.80 İşte bu sebeple akıl, dış dünyadaki güzellik ve hikmetlerin anlaşılmasını temin 

eden bir bilgi kaynağıdır. 

Özetle, Mâtürîdî'ye göre bilgi edinme vasıtaları akıl, duyular ve haber olmak 

üzere üçtür. Bunlar gerekli şartları üzerinde taşıdıkları müddetçe bu üç yoldan herhangi 

biriyle yahutta her üçüyle birlikte elde edilen bilgi kesin bir bilgi halini almıştır. 

Mâtürîdî'ye göre bilgi vasıtalarından her birinin kendine has bir nesne gurubu vardır. 

Dolayısıyla bazı şeylerin bilgisi sadece akıl ile,81 bazılarının bilgisi sadece haber ile,82 

bazılarının ise yalnızca duyularla bilinir.83 Bu nedenle hiçbir bilgi kaynağının görevini 

bir diğeri yapamadığı gibi, biri diğerinin yerini de dolduramaz. Bununla birlikte bazen 

aynı nesne gurubu, iki farklı hatta bazen üç farklı bilgi kaynağının konusu olabilir. Bu 

nedenle bazen sadece akıl, bazen sadece duyular, bazen de sadece haber, herhangi bir 

nesne hakkında bir bilgi kaynağı oluştururken; bazı objelerin bilgi kaynağı ise, hem akıl 

hem de haber olmak üzere, her ikisi birden olabilir. Hatta ona göre, herhangi bir 

nesnenin bilgi kaynağını akıl, duyular ve haber birlikte oluşturduğu durumlar da söz 

konusudur.84 

Görüldüğü gibi bilgi kavramı Kelâmcılar tarafından birçok değişik tarzda tarif 

edilmiştir. Kelâm'da ilim kelimesinin tanımı ile ilgili tartışmaların daha ilk devirde 

başlamış olduğu muhakkaktır. Hatta en çok kabul gören bir kısım tariflerde sadece aynı 

şeyler değişik şekillerde tekrar edilmiş, konuyla ilgili ek bir bilgi veya hüküm ileri 

sürülememiştir. Kelime kendi türevleri ile tarif edilmeye çalışılarak bir totolojiye 

düşülmüştür. 

Bilginin tanımı konusunda Kelâmcılar da ittifak halinde değildirler. Onlar 

birbirlerinden farklı görüşler ileri sürmektedirler. Onlardan bazıları bilginin 

tanımlanamıyacağını söylerken, bazıları da farklı tanımlar ortaya koymaktadır. Bir 

kısmı ise bilginin bir tanım ile tanımlanmasının mümkün olmadığını, ancak onun bir 

misal ile veya bölümlere ayırmak suretiyle tanımlanabileceğini belirtmektedir. Mesela 

Fahreddin Râzi böyle düşünenlerdendir. O bilginin, ancak kendisiyle bilinebileceğini 

                                            
80 Mâtürîdî, a.g.e., s. 136. 
81 Mâtürîdî, a.g.e., s. 10. 
82 Mâtürîdî, a.g.e., s. 27. 
83 Mâtürîdî, a.g.e., s. 288. 
84 Daha geniş bilgi için bkz., Özcan, a.g.e., s. 46 vd. 



26 

 

söyler. Çünkü bilgiden başkası da ancak bilgi ile bilinmektedir. O halde bilginin başkası 

ile tanımlanacağını ve bilinebileceğini söylemek bir kısır döngü olur.85 

 

1.2.1. Gazâli'ye Göre İlim 

Önemli İslâm düşünürlerinden birisi de hiç şüphesiz Gazâlî'dir. Onun İslâm 

düşünce tarihinde böyle önemli bir yere sahip olmasının, elbetteki farklı farklı birçok 

konuda ve değişik alanlarda kaleme alarak ortaya koyduğu kıymetli çalışmaları ve 

eserlerinden kaynaklandığını söyleyebiliriz. Amacımız aynı zamanda önemli bir 

Kelâmcı da olan Gazâlî'nin ilim hakkındaki görüşlerini uzun uzun inceleyerek onların 

kritiğini yapmak değildir. Biz, onun konumuzla ilgili görüşlerine kısaca yer vermek 

istiyoruz. Gazâlî'nin inceleme alanı içerisinde söz konusu ettiği mühim hususlardan biri 

de ilmin mahiyetidir. Gazâlî bu hususda farklı epistemik yaklaşımları birleştiren bir 

tutum benimser. Gazâlî'nin ilim hakkındaki görüşünü, pek çok konuda eser vermiş 

olması, düşünce dünyasının çok dalgalı oluşu ve değişkenliği, ilgi alanının genişliği, 

kaleme almış olduğu eserlerinde muhatap kitlesine göre dil ve uslûb kullanmış ve 

terminoloji değişiklği yapmış olması sebebiyle her açıdan inceleyerek tesbit etmek zor 

bir iştir.86 

Gazâlî'nin "bilim" teriminin yerine kullandığı ilim terimi, dönemin anlayışına 

göre "bilgi" anlamında kullanılmaktadır. Onun düşüncesine göre ilim, yalnız maddi 

olanı kendisine konu edinen bilimden daha geniş bir anlam ifâde eder. İlimden gaye 

şeylerin hakikatini anlamak ve bilmektir.87 Gazâlî'nin ilim hakkındaki düşünce yapısını 

anlama bağlamında öncelikli olarak ele alınması ve incelenmesi gereken kavramlar akıl, 

kalb, nefs ve ruh kavramlarıdır.88 

Gazâlî'ye göre kalb iki mana için kullanılır. Birincisi, çam kozalağı gibi bir et 

parçasıdır ve bu et parçası insanın sol göğsünde bulunur diğeri ise, insanın idrâk eden, 

bilen ve kavrayan bir yetisi konumundaki, insanın hakikati olan rabbanî ve ruhani bir 

latifesidir. İlmin konağı kalptir. Ona göre kalb kelimesi gibi ruh kelimesinin de iki 

anlamı vardır: Bunlardan birincisine göre ruh, cismani kalbin boşluğunda bulunan lâtif 

bir cisimdir, cismani kalbin oluklarıdır. İkincisine göre ise, insanın görülmeyen müdrik 

                                            
85 Özcan, a.g.e., s. 32. 
86 Ülken, Hilmi Ziya, "Gazali ve Felsefe", AÜİF Dergisi, Ank. 1997,  sy. 3-4, s. 9. 
87 Demircioğlu, Aytekin, Eleştiri ve Şüphe Temelinde Gazali'nin Bilgi Meselesi, (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Ank. 2008, s. 17. 
88 Küçükparmak, Aykut, "Gazâli'nin Bilgi Sisteminde Hadsi Bilgi", Muş Alparslan Ünv. Sosyal Bilim-

ler Dergisi, c. I, sy., 2,  2013, s. 244. 



27 

 

ve alim olan bir parçasıdır. Kalb kelimesinin manasında izâh edildiği gibi. Nefs 

kelimesi de benzer şekilde iki mânâya gelmektedir: Birincisinde insandaki şehvet ve 

öfke kuvvetini bir araya getiren mânâsındaki anlamdır. Tasavvuf ehli çoğu zaman bu 

manayı kullanmaktadırlar. İkinci manası ise kalb ve ruhun ikinci anlamlarında olduğu 

gibi insanın hakikati anlamındadır ve insanın bizzat kendisi demektir. Akıl kelimesinin 

de pek çok farklı manaları olmakla birlikte, konumuzla ilgili iki manasından söz ettiği 

görülür. Buna göre, birinci manası, eşyanın hakikatini bilen kalbin bir sıfatı anlamındaki 

akıldır. İkincisi ise, kendisinden ilimleri idrâk eden şey murad olunur ki bu manada 

kalbin kendisi olur. Zikredilen bu tarif ve tanımlar dikkatle incelendiğinde, kavramların 

değişik mânaları olmakla birlikte hepsinin de insanın bilen, anlayış sahibi olan ve 

akleden bir yapıya sahip yönü ifâde etme anlamında ortak oldukları görülür.89 

Belirttiğimiz bu kavramlar arasındaki mâna ortaklığının Gazâlî tarafından ele alınarak 

ifâde edilmesi, onun düşünce sisteminin birleştirici mahiyetine işaret eder. Buna göre bu 

kavramlar faklı disiplinlerde faklı anlamlara gelmesine rağmen, ilim konusunda 

bunların hepsi aynı anlama gelmektedir. Bu yaklaşımıyla Gazâlî, özne konusunda farklı 

terimlerin ortak anlamını ortaya çıkarmıştır.90 

Gazâlî'nin bilgi anlayışı realiteden, varlıktan yola çıkar.91 Buna göre bilginin 

olabilmesi için nesnenin gerçek bir varlığa sahip olması gerekir. Bu nokta Gazâlî'nin 

ilim anlayışında önemli bir husustur. Zira Gazâlî'ye göre ilim, eşyanın hakikatine uygun 

bir suretin kalpte hâsıl olmasıdır.92 

Gazâlî ilme nisbetle kalbin halini tasvir etmek için ayna örneğini verir. Buna 

göre bir şahsın suretinin aynaya aksetmesi ilme benzer. Nasıl ki renklerin sureti varsa ve 

o suretin misali aynada belirip ayna ile meydana gelirse, böylece her malumun bir 

hakikatı var. O hakikatinde bir sureti vardır. Burada aynaya akseden suretin aksinden 

ayrı bir hakikati vardır. Aynen bunun gibi kalp aynasına yansıyan her malumun da bir 

hakikati vardır. Nasıl ki ayna başka, şahısların sureti başka ise, aynada misallerin 

meydana gelmesi de başkadır. Yansımanın gerçekleşmesinde ayna, şahıs ve onun sureti 

                                            
89 Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed İbn Muhammed, İhyâü  Ulûmi'd-Dîn, (Trc. Ali Aslan), Merve Yay. 

İst. trs., c. III, s. 9-11. 
90 Cihan, A. Kamil, İbn-i Sina ve Gazali'de Bilgi Problemi, İnsan Yay., İst., 1998, s. 144. 
91 Bolay, S. Hayri, Aristo Metafiziği ile Gazali Metafiziğinin Karşılaştırılması, MEB Yay., İst., 1993, 

s. 27.  
92 Gazâlî, İhyâ, c. III, s. 28. 



28 

 

ayrı ayrı olduğu gibi, bilginin hâsıl olmasında da kalp, eşyanın hakikati ve bu hakikatin 

kalpte husulü gibi ayrı ayrı üç şey vardır.93 

Gazâlî'ye göre insan iki yönlü bir varlıktır. Birincisi, yaratılışı toprağa dayanan, 

kendisinden başkasına ihtiyaç duyan cisim; ikincisi, tabiatı cevher olan, birleşik 

olmayan, idrâk eden nefstir, yani sujedir. Ona göre suje, bilen, idrâk ve tasavvur edici 

olandır. Obje ise bilinen, sureti, formu akılda hâsıl olan nesnenin kendisidir. Bilgi ise 

sujenin eşyanın hakikatlerini ve maddeden soyutlanmış suretlerini almasıdır.94 Buna 

göre Gazâlî'de bilgi olayı ile ilgili üç unsur karşımıza çıkmaktadır. Birincisi bilen, 

nefstir. İkincisi bilinen eşyanın gerçekliğidir. Üçüncüsü ise bu gerçekliğin suretinin 

nefiste bulunması ve orada yer etmesidir. Gazâlî'ye göre bilgi olayında obje, idrâk edene 

hulûl etmeyip, sujeye ondan sadece bir misal, bir form girer. Örneğin görme olayını ele 

aldığımız zaman renkli cisimlerden bir şey ayrılıp göze gelmediği gibi gözden bir ışıkta 

renkli cisimlere gitmez. Sadece nesnelere ait suret, form dış ve iç duyular aracılığıyla 

algılanır. 

Böylece Gazâlî bilgiyi kendinden önce yaşamış İslâm düşünürlerinin tarif ettiği 

şekilde ele almış, onu suje ile obje arasında meydana gelen karşılıklı bir hadîsenin 

somut sonucu olarak kabul etmiştir. Fakat burada suje-obje ilişkisinde görüleceği üzere 

objeye ait bir suretin suje de hâsıl olduğu, yoksa düşünürümüzün ifâde ettiği şekilde 

objenin somut varlığının sujeye hulûlü, ona girmesi şeklinde olmadığı görülmektedir.95 

Doğruluğu ya sübjektif veya objektif olarak deneylenmiş ve dinde apaçık 

bildirilmiş, şüpheden uzak her türlü veri, Gazâlî'ye göre ilimdir. O halde ilim, karakter 

itibariyle, ister insan ve kuvvelerinin mahsûlü (kesbi) olsun, ister dini (vehbi) olsun, 

insan aklının tasavvur kuvvesinin kabul ettiği bir veridir. Zira Gazâlî ilmi şu şekilde 

tanımlar: "Okuyucum, bilmiş ol ki; İlim, insan ruhunun, müfred halde veya mürekkep 

halde olsun eşyanın hakikatlerini ve çeşitlerini niteliğiyle, niceliğiyle, mahiyetiyle, 

cevheriyle, özüyle maddeden mücerret olarak tasavvur etmesidir...Bilinen, bilgisi akla 

(hafıza) nakşedilen şeyin kendisidir...."96 

Görüldüğü gibi, bilgi aklın eşyayı kavraması sonucu elde ettiği bir soyutlamadır, 

fakat eşyanın gerçekliğine uygun bir soyutlamadır. İnsanın, şüpheden uzak, eşyanın 

                                            
93 Gazâli, İhyâ, c. III, s. 28.  
94 Gazâli, Risâletü'I-Ledünniyye, (Trc. Serkan Özburun, Yusuf Özkan Özburun), Semerkand Yay., İst. 

2014, s. 27-30. 
95 Akdağ, Mehmet, Gazali'de Bilgi Problemi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Konya, 2010, s. 7.     
96 Gazâlî, Risâletü'l-Ledünniyye, s. 23. 



29 

 

gerçekliğine uyan bir soyutlama yapması mümkün müdür? Başka bir deyişle, gerçekten 

insan kesin bir bilgi sahibi olabilir mi veyahut da bilmek mümkün müdür? İşte Gazâlî 

bilgi teorisini diğer düşünürlerinkinden ayıran özelliklerden bazıları Gazâlî'nin bu 

sorulara verdiği cevaplar içerisinde kendini göstermektedir. İslâm dünyasında ise 

şüpheciliği yöntem olarak benimseyen Gazâlî'dir.97 

O halde Gazâlî'ye göre insan kesin bir bilgi sahibi olabilir mi? kesin bir bilgiye 

ulaşabilir mi? Şimdi de bu soruları cevaplamaya çalışalım. 

Gazâlî'nin bilgi felsefesine baktığımız zaman onun bilgi felsefesinin temelini 

kesin bilginin elde edilmesi üzerine kurduğu görülmektedir. O, "Kesin bilgi var mıdır? 

Şüphe edilmeyen gerçek bilgi nedir?" şeklindeki sorulara cevap aramak suretiyle doğru 

bilgiye yöntemsel şüpheciliği ile varmaya çalışır. Yakîn'in anahtarı olarak gördüğü bu 

şüphe, ona hem kendi fikri hayatıyla günlük yaşantısını hem de başkalarının 

düşüncelerinin doğruluk değerini sorgulamaya götüren bir tenkitçi zihniyeti 

sağlamıştır.98 

Gazâlî'ye göre doğru bilgiye ulaşmada en önemli adım, ilk şart şüphe etmektir. 

Kişi herhangi bir konuda şüphelenirse ancak o zaman bildiği şeyleri tekrar  inceler, 

araştırmaya çalışır; ancak böyle yaparsa kesin bilgiye ulaşmış olur.99 

Bu durumda Gazâlî için yapılması gereken şey nedir diye baktığımızda;  

öncelikle, bilen olarak yani bilginin sujesi olarak gerçekten kişinin kendisini, yani güç 

ve kabiliyetlerini her açıdan tanıması; diğeri de, herkesin veya en azından insanların 

büyük bir kısmının doğru olarak kabul ettiği şeyin ölçülerini belirleyerek ortaya 

koymaktır. İşte Gazâlî'ye göre, insan kendini gerçekten tanır, neyine güveneceğini 

neyine güvenemeyeceğini bilir ve hiç kimsenin şüphelenmediği doğru kriterler tesbit 

ederek bilgiyi bu sağlam temellere oturtursa, insanın elde edeceği bilgi doğru ve kesin 

bilgidir, ancak bu şartlar altında doğru bilgiyi elde etmek mümkün olur. Ona göre doğru 

bilgi, içinde hiçbir şüphe olmayacak şekilde bilinen, kendisinde yanlışlık ihtimali 

olmayan ve kalbin yanlışlığına inanmadığı bilgidir.100 

Burada dikkat edildiğinde Gazâlî, öncelikle doğru bilginin ne olduğunu tarif 

etmekle işe başlıyor. İşte Gazâlî'nin metodik şüpheciliği tam da burada başlamaktadır.  

                                            
97 Çüçen, Kadir, Felsefeye Giriş, Asa Kitapevi, İst. 2001,  s. 92-96. 
98 Bayraktar, Mehmet, "Gazali",  İslâmi Araştırmalar Dergisi, Ank. 2000, c. XIII, sy. 3-4, s. 235. 
99 Çubukçu , İbrahim  Agah,  Gazzalî  ve Şüphecilik, Ank. Ünv. Basımevi,  Ank., 1964,  s. 81. 
100 Gazâli, el-Münkızu Mine'd-Dalâl, Hakikate Giden Yol, (Trc. Ali Kaya), Semerkand  Yay.  İst. 2013,  

s. 32-33. 



30 

 

Bundan sonra Gazâlî sahip olduğu bilgileri tek tek tetkik edecek ve "Doğru bilgi 

olanaklı mıdır?" sorusunun cevabını arayacaktır. O, bu tetkikinin ardından kendisinde 

doğru bilginin tanımına uygun herhangi bir bilginin mevcut olmadığını, sadece hissiyât 

dediği duyular ile zaruriyyât dediği akli prensiplerin bulunduğunu anlamıştır. Büyük bir 

titizlikle duyulara ait bilgileri araştırmaya koyulmuştur. Bu araştırmasında duyu 

bilgilerinden şüphe etmeye başlamış ve neticede duyu bilgisine güvenilmeyeceği 

sonucuna varmıştır. Çünkü ona göre duyu bilgisinin en güveniliri gözün algıladığı 

bilgilerdir. Göz ise gölgeye bakar, onu durur halde görür, hâlbuki tecrübeyle sabittir ki, 

gölge hareket halindedir. Yine göz, yıldızları bir para büyüklüğünde görürken 

geometrik deliller onların yeryüzünden daha büyük olduğunu gösterir.101 

Duyulara ait bilgilerin akıl tarafından yalanladığını gören Gazâlî duyulara 

güvenilemeyeceğini anlar. Geriye sadece aklın kaldığını anlayan Gazâlî, neticede akla 

da güvenilemeyeceği sonucuna varmıştır. Zira duyu organlarına olan güveni yıkan aklın 

hükmü üzerinde bir hükmün olamayacağını nereden bilebilirdi? Oysaki insan, uyku 

halinde iken gördüğü şeylerin doğru olduğuna inanıyor sonra uyanınca da bunların 

gerçek olmadığını anlıyordu. Şimdi durum böyle olunca uyanık iken akılla inanılan 

bütün şeylerin doğru olduğuna nasıl inanabilirdi? 

Gazâlî'nin duyulardan sonra akla da güvenilemeyeceği sonucuna varması ve 

böylece ilmi kesinlik açısından dayandığı esasların aslında dayanıksız olduğu düşüncesi 

onu adeta bir septik konumuna getirmiş102 ve neticede Gazâlî yaptığı bütün ilmi ve 

felsefi incelemeler sonunda apaçık ve gerçek bilginin akıldan değil de Allah’ın kalbine 

ihsan ettiği nur ve sezgi sayesinde meydana geldiğini ifâde etmiştir.103 

İnsanın, kendi varlığından şüphe etmeyecek kadar kendini bildikten ve sahibi 

olduğu  güç ve yetilerini, imkan ve kapasitelerini tanıdıktan sonra, ilmin tamamen 

sübjektif planda kalmaması ve ilmin insanların tamamının gözünde kesinlik değeri 

taşıması için, insanların ortak olarak doğru kabul ettikleri temel bilgilerin belirlenmesi 

gerekir. Bunlar aklın, doğruluğu veya yanlışlığı hakkında hiç bir araştırmaya girmeden 

kabul ettiği apaçık bilgilerdir. Gazâlî bunları "Zarurât" ve "Mahsusât" olarak adlandırır. 

Dolayısıyla Gazâlî, doğru ve kesin bilginin imkânı konusunda önce duyulara 

sonra da akla güvenilemeyeceğini anlamış, ancak burada kalmayıp bir adım daha atarak 

                                            
101 Gazâli, el-Münkız, s. 34-38. 
102 Kutluer, İlhan, "Gazali'nin Felsefi Serüveni", İslâmi Araştırmalar Dergisi, Ank. 2000,  c. XIII, sy. 3-

4, s. 260.  
103 Gazâli, el-Münkız, s. 44. 



31 

 

doğru bilginin insanın kalbinde doğan bir nur, bir sezgi ile mümkün olduğu sonucuna 

varmıştır. Böylelikle metodik şüpheciliğinden sonra doğru bilginin varolduğu 

kanaatine104 varmıştır. Gazâlî'ye göre, kalbe doğan bu doğru bilginin yanı sıra diğer bir 

zaruri ve bedihi ilim de, doğruluğundan şüphe edilmeyen bilgiler, dini bilgilerdir. 

Bunlar da temel bilgilerdir. O hâlde Gazâlî'nin ilim anlayışının temelini, zaruri ve bedihi 

insanlık bilgileriyle ilâhi menşeli dini bilgiler teşkil etmektedir. Yeri gelmişken 

söylenmesi gereken bir konu vardır ki, o da Gazâlî'nin dini bilgi dediğinde maksadının, 

Kurân-ı Kerim'in ve Hz. Peygamberin hadîslerinde verilen bilgiler olduğu hususudur.  

Yoksa, dinin yorumu durumundaki  görüşler dini bilgi kategorisi içerisine girmediğin-

den bunlar doğru da yanlış da olabilirler. Bu yorumlar her iki ihtimali de içerisinde 

barındırmaktadır. 

Gazâlî kendinden evvel yapılmış bazı ilim tariflerine itirazlarda bulunmuştur. Bu 

tarif ve itirazları şöyle sıralayabiliriz:105 

1-"İlim marifettir." Bu lafzi bir tariftir. Burada ilim aynı mânâya gelebilen başka 

bir kelimeyle tarif edilmiştir. 

2-"İlim, malumu olduğu gibi bilmektir." Bu tarif de tekrar ve fazlalık vardır. 

Çünkü, ilim ile bilim aynı şeydir. İlmi böyle tarif etmek, mevcudu sübutu ve vücudu 

olan şey diye tarif etmeğe benzer. 

3- "İlim öyle bir şeydir ki, kendisiyle bilinir ve onunla insan âlim olur." Bu tarif 

şerhten ve bir mahiyete delil olmaktan mahrumdur. 

4- "İlim öyle bir varlıktır ki; onunla muttasıf olan yaptığı şeylerden emin olur." 

Bu tarif ilmin icaplarından birini ifâde etmekte ise de, ilmi ancak kısmen açıkladığından 

ilme nazaran daha özeldir. Bu tarif, Allah’ın ve sıfatlarının ilmini ihata etmemektedir. 

5- "İlim bir şeye olduğu gibi inanmaktır." Mutezile’nin yaptığı bu tarife Gazâlî 

iki cihetten itiraz ediyor. a) Bu ifâdeyle ilim özelleştirilmiştir. Halbuki ilmin hiçbir şey 

olmayan madum ile de ilgisi vardır. b) Bu tarifte inançla ilim birbirine karıştırılmıştır. 

Hiçbir ilmi olmayan mukallidin de inanç sahibi olduğunu unutmamak lazımdır. 

Bütün bu tariflere böylece itirazlarda bulunan Gazâlî'ye göre ilim müşterek bir 

isimdir. Yani muhtelif şeylere ilim denilebilir. Bu sebeple de ilmi hakiki bir surette tarif 

etmek güçtür. Gazâlî ilmin ancak misal ve izâhlarla anlatılabileceği fikrindedir.106 

                                            
104 Orman, Sabri, "Gazali'nin Hayatı ve Eserleri", İslâmi Araştırmalar Dergisi, Ank., 2000,  c. XIII, sy. 

3-4, s. 23. 
105 Gazâlî, el-Mustasfâ min ilmi'l-Usûl, İslam Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi, (Çev. Yunus 

Apaydın), Rey Yay., Kayseri, 1994, c. I, s. 61. 



32 

 

Bununla birlikte o öz olarak şöyle bir tanım yapar: "İlim, eşyayı olduğu gibi 

bilmek ve tanımaktır."107 Bir başka yerde; "İlim, dünya ve ahiretle alâkalı şeyleri, akıl 

ile alâkalı gerçekleri bilmektir"108 der. Bu da gösteriyor ki, ilmin alanı çok geniştir. 

İlim, bütün mevcudatın sadece kendilerine bakan yönünü bilmek değil, onların 

ahirete bakan yönlerini de bilmektir. Yani, ilim bütün mevcudatı, görünen ve 

görünmeyen yönleriyle birlikte bir bütün olarak bilmektir. 

Özetle ifâde edecek Gazâlî, bilginin var olduğunu söyler ve bilgiyi şu şekilde 

tanımlar: "Bilgi, içinde hiçbir şüphe kalmayacak şekilde bilinen, kendisinde yanlışlık ve 

vehim ihtimali varit olmayan, kalbin yanlışlığına inanmadığıdır."  Yani Gazâlî'ye göre 

bir şeyin kesin derecesinde bilgi sayılabilmesi için; öncelikle kişinin onu apaçık bir 

şekilde bilmesi ve ayrıca bu şeyin doğru olması gerekir. Yalnızca bunlar da yetmez aynı 

zamanda kişinin o şeyin doğruluğuna inanması gerekir. Gazâlî'ye göre beş duyu akıl ve 

kalp insandaki bilgi elde edebilen kuvvelerdir. Ancak başta duyular ve akıl sınırlı bir 

güce sahip oldukları için her zaman onlarda doğru bilgi alamayabiliriz. O halde duyular 

ve aklın verilerinin deneye tabi tutulmaları gerekir. Şayet deney sonucu doğrulukları 

sabit olursa, o zaman o bilgiler doğru bilgi olarak kabul edilmelidirler.109 

Gazâlî'nin ilimleri taksimine gelince: Bu konuda kesin bir Tasnîften bahsetmek 

güçtür. Çünkü müellif ilimleri muhtelif eserlerinde muhtelif şekillerde taksim 

etmiştir.110 Biz burada ilimlerin taksimi konusuna girmek istememekle beraber, 

İhyâ'daki taksimata kısaca değinmek istiyoruz. Gazâlî İhyâ'da ilimleri farz olmalarına 

göre şu şekilde taksim etmiştir.111 1-Şer'î ilimler, 2-Şer'î olmayan ilimler. 

Şer'î (dinî) ilimler ile peygamberlerin getirdiği ilim kastedilmektedir. Şer'i 

ilimlerin usûl'u, furû'u, mukaddimâtı ve mütemmimâtı vardır. Kitap, Sünnet, İcma-i 

Ümmet ve Asâr-ı Sahabe usûlu, fıkhi ve kalbi ilimler de furû'u teşkil ederler. 

Mukaddimât dil ve gramer ilimlerinden ibarettir. Kur'ân, asâr ve ahbâr ilimleri ise 

mütemmimâtın cüzleridir. 

Şer'i olmayan ilimler başlıca üç bölümdür: 1-Mahmud ilimler. 2-Mezmum 

ilimler. 3-Mübah ilimler. 

                                                                                                                                
106 Gazâlî, el-Mustasfâ., c. I, s. 61-63. 
107 Gazâlî, İhyâ,  c. I, s. 28. 
108 Gazâlî, İhyâ,  c. III, s. 18. 
109 Gazâlî, el-Mustasfâ, c. I, s. 33. 
110 Çubukçu, İ.A.,"İslam Müelleflerine göre İlimlerin Taksimi ve Bunlar Arasında Gazzali'nin Yeri", 

AÜİFD, sy. VII., 1958-1959, s. 126. 
111 Gazâlî, İhyâ,  c. I, s. 92. 



33 

 

 

 1.3. Mutasavvıflara Göre İlim 

Mutasavvıfların kendilerine has bir bilgi kriterleri vardır. Genel olarak iç 

tecrübeden güç alan bir bilgi merkezleri vardır. Bu bilgi iç aydınlanma ile elde edilir. 

Bu aydınlanma için belli merhaleleri kat etmiş olmak gerekir. Bu bilgi ise eşyanın 

hakikatini kavramakla mümkün olur.112 

Bilgiyi genel olarak iki kategoride ele alan sûfîler, ilkine öğrenmekle elde edilen 

bilgiler anlamında "ilim" veya "husûlî bilgi"; diğerine de Allah ile ilgili bilgi anlamında 

"marifet" veya "huzûrî bilgi" adını vermişlerdir.113 Sûfîler nazarında nihâî planda olan 

tek bilgi, husûlî ilimden huzûrî ilme, ilimden marifete doğru tekâmül eden bilgidir.114 

Dolayısıyla mutasavvıflara göre, bilgi derken daha çok "marifet" anlaşılır. 

"a-r-f" kökünden türeyen mârifet veya irfan kelimeleri lugatte tanımak, (duyu 

organları ile) bilmek, idrâk etmek, bir şeyi becerebilme yeteneği anlamlarına gelir.115 

Tasavvufta, Allah'a dair olan bilgi başta olmak üzere bütün varlık ve olayların mahiyeti 

hakkındaki bilgiye marifet denilmiş ve âlim ve ârif arasında açık bir ayırım yapılmıştır. 

Tasavvuf anlayışının, İslâm düşüncesine dâhil etmiş olduğu canlılık ve 

zindeliğin temelinde bu mârifet anlayışı bulunmaktadır. Mârifet,  buraya kadar tarifini 

yapmaya çalıştığımız ilimden tamamen farklı bir şeydir. Zira ilim bilmek mârifet ise 

tanımak anlamındadır. İlim yolunda olanlara âlim, mârifet ve irfan yolunda olanlara ise 

ârif denilir. İrfan, keşif, ilham, ilmi ledün, sezgi gibi daha başka terimlerle de 

isimlendirilen marifet, kalp kaynaklı vasıtasız bir bilgidir.116 Marifet genel itibariyle 

delile dayalı kesin bilgi olarak tanımlanmaktadır.117 

Âlimlere göre, mârifet ilim anlamındadır. Ancak ilmin özel bir çeşididir. Her 

ilim mârifet ise de her mârifet ilim değildir. Sûfîlere göre mârifet: Allah'ı, isim ve 

sıfatlarıyla bilmek, gönülden Allah'ın isteğine ve buyruğuna uymaktır.118 

Mutasavvıflar, marifeti çeşitli ayırımlara tâbî tutmuşlardır. Bu ayırımları 

yaparken marifetin bir yönüyle "eser" merkezli, kesbî, veya elde edilebilir; diğer 

yönüyle "müessir" merkezli, vehbî veya elde edilemez olması üzerinde dururlar: 

                                            
112 Albayrak, Halis, Kur'an'da İman Gayp İlişkisi, Şule Yay., İst., 1993, s. 53. 
113 Öztürk, Yaşar Nuri, Tasavvufun Ruhu ve Tarikatler, Yeni Boyut Yay., İst., 1990, s.115. 
114 Hamîdüddîn,  M., İlk Sûfiler, (Çev. Mustafa Armağan), İslâm Düşüncesi Tarihi, İst.1990, c. I, s. 369. 
115 İbn Manzur, Lisânu'l-Arab, "a.r.f.", c. II, s.745. 
116 Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergâh Yay., İst., 1995, s. 129. 
117 Tahânevî, a.g.e., c. III, s. 995. 
118 Soysaldı, İhsan, "Tasavvufta Aşk ve Marifet",  

   (http://portal.firat.edu.tr/Disaridan/_TEMP/278/file/1998-1, 18 Haziran 2015). 

http://portal.firat.edu.tr/Disaridan/_TEMP/278/file/1998-1


34 

 

Sözgelimi, Ebû Saîd el-Harrâz'a (ö.277/890) göre mârifet iki türlüdür. Biri Hakk 

vergisidir, diğeri kulun gayretiyle kazanılır.119 Zünnûn Mısrî' ye (ö.245/859) göre: 

"Marifet üç kısımdır: 1.  Bütün müminlere ait olan marifet, 2.  Filozoflar ve âlimlere ait 

olan marifet, 3. Allah'ın velilerine ait olan marifet."120 

Bu ayırımlardan da açıkça anlaşıldığı gibi marifetin iki yönü vardır: Kesbî yönü 

ve vehbî yönü. Şöyle ki, sûfî mücâhede içinde bulunur, ibadete sarılır; ancak Allah'ın 

desteği olmadan bu bilgiyi elde edemez, hakikatlere ulaşamaz.121 Sûfîye düşen, nefsini 

çeşitli pratik ve zihnî faaliyetlerle tezkiye etmek suretiyle, onu kötü düşüncelerden, 

bedenin ihtiraslarından kurtararak, dış duygu ve akıl kuvvelerini de aşıp, onlardan daha 

güçlü olan kalp kuvvelerine ulaşmak ve ruhu, ilminin kaynağı kılmak çabasını ortaya 

koymak suretiyle, kendisini ilim elde etmek için hazırlamaktır. Bundan sonrası Allah'ın 

lutfuna, vergisine bağlıdır. 

Sühreverdî (ö.632/1234) şöyle der: İmanın her bir mertebesine ait bir ilim vardır. 

İslâmî ilimler, lisânî ilimler; imânî ilimler ise kalbî ilimlerdir. Kalbî ilimlerin genel ve 

özel olmak üzere iki özelliği bulunmaktadır. Genel olanı İlmü'l Yakîn'dir ki buna nazar 

ve istidlâl ile ulaşılır. Bu ilmi hem dünyevî ilimlerle uğraşan hem de uhrevî ilimlerle 

uğraşanlar elde edebilir. Özel olanına gelince, bu ilim sadece âhiret ulemâsına hastır ki 

bu da Allah'ın, mümin kullarının kalplerine, îmânları artması için ilham ettiği sekînet ve 

ferahlıktır.122 

Kelâbâzî'ye göre ilim, bir şeyin üzerindeki esrar perdesi kaldırıldıktan sonra 

ortaya çıkan şeydir. İlim, gönlün görmesi, görünen şeydeki şüphelerin ve akıldan geçen 

düşüncelerin ortadan kalkması ve gönlün gördüğüne emin olmasıdır.123 

İlim, teorik ve soyut bilginin adıdır. O akıl, nakil ve duyu organları aracılığıyla 

kazanılır. Mârifet ise deneysel ve pratik bilginin adıdır. Keşf ve ilham yoluyla elde 

edilir. Batınî olma özelliği taşır ve dayanağı kalbtir. Aklın vasıtaları dışında, Allah'ın 

doğrudan vergisidir. Akla dayalı bilgi, kâl (söze dayalı), marifete dayalı bilgi ise hal 

(yaşamaya dayalı) ilmidir. Mutasavvıflar mârifeti belirlemek için ilim konusunu üçe 

ayırarak ele alırlar: 

                                            
119 Serrâc, Ebû  Nasr, el-Luma', Kahire, 1960, s. 56. 
120 Attar, Ferdüddin, Tezkiretü'l-Evliyâ, (Çev., Süleyman Uludağ), İst., 1991, s. 186-187. 
121 Kelâbâzî, Ebû  Bekr Muhammed, Taarruf li Mezhebî Ehli't-Tasavvuf, Kahire, 1980, s. 78. 
122 Sühreverdî, Ebû Hafs Ömer, Avârifü'l-Ma'ârif, Beyrut, 1966, s. 40.  
123 Kelâbâzî, Ebû  Bekr Muhammed, Bahru'l-Fevâid el-Meşhûr bi-Maâni'l-Ahbâr, (thk. Muhammed 

Hasan İsmail- Ahmed Ferid el-Mezîdî), Dâru'l-Kütübu'l-İlmiyye, Beyrut,1999, s. 149.  



35 

 

1. Allah'tan olan ilim (minallah). Bu şeriat ilmidir, kulun sorumlu olduğu pratik 

ve ahlâki görevlerdir. 

2. Allah'la beraber olan ilim (maallah). Hakk'a giden yolun hal ve makamları, 

velilerin derecelerinin açıklanması ile ilgili ilimdir. 

3. Allah ile olan ilim (billah). Veliler Allah'ı bu ilimle tanırlar. O'nun tarif ve 

tanıtması olmasa, velilerin Allah'ı tanımaları mümkün değildir.124 

Mutasavvıflar, iki türlü realitenin varlığını kabul ederler. Bunlar, görünen ve 

görünmeyen, yani zâhir ve bâtındır. Bâtın kelimesi, zâhir kelimesinin karşıtı olarak 

kullanılır. Gizlilik, kapalılık, bir şeyin iç yüzüne vakıf olmak anlamına gelir. Sufilere 

göre, ilim, kaynağından alınır, o da ebedidir. Bilgi inceleme yoluyla kazanılmaz, o, 

Allah'ın, istediğinin gönlünde yaktığı bir ışıktır. Sıradan insanlar ise duyu yolu ile elde 

ettiği bilgiden öğrenirler. Bu öğrenme duyumsamaya ve gözlemlemeye dayanır.125 

Tasavvuf ehli ilmi, kendisine nakledilen bir rivâyetin aktarılması veya zihnî çı-

karıma dayalı bir hüküm olarak görmekten ziyâde "manevî aydınlanmaya yahut kesinlik 

tecrübesine (yakîn) yol açan bir nur" şeklinde tanımlamışlardır. Onlar, Allah'ın 

nurundan yansıyan bu ışığı "kalp gözü" dedikleri manevî yeteneğin, hakikati görmesi 

için zorunlu kabul etmektedir. Bu durumda sûfîlerin mârifet dedikleri bilgi, manevî 

tecrübe (zevk) olarak yaşanan zâhidâne hayat tarzının, ahlâkî temizliğin arındırdığı 

insan ruhuna yansıyan aydınlanma sürecidir. Sûfîler, bazı durumlarda tasavvufî bilginin 

hadîs ve fıkıhtaki ilim tasavvurundan farkını ve özgünlüğünü vurgulamak için mârifet 

terimini ilimden, ârifi âlimden ayırarak kullanmayı tercih etmişlerdir. Fakat bu bakış 

açısı, erken dönemden itibaren ünlü sûfîlerin ilim terimini sistemlerinin merkezi bir 

kavramı olarak kullanmasına engel olmamıştır. 

Tasavvuf geleneğinin tarihini yazan Kuşeyrî gibi önemli âlimler mârifeti ilimle 

eş anlamlı saymışlardır. Gazzâlî'nin önemli kaynaklarından olan Ebû Tâlib el-Mekkî'nin 

Kûtü'l-kulûbü'nde ilim üstün bir değer olarak ele alınmış, bununla beraber tasavvufî 

bilgi de "mârifet ve yakîn ilimleri" şeklinde tanımlanmıştır. Bunların yanı sıra 

Muhâsibî'nin Kitâbü'l-İlm, Hakîm et-Tirmizî'nin Kitâbü Beyâni'l-İlm, Gazzâlî'nin 

                                            
124 Kara, Mustafa, "Marifet", (http://www.enfal.de/sosyalbilimler/m/013.htm, 18 Haziran 2015). 
125 Bardak, Ahmet, Kur'an'da İlm-i Ledünni, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Van, 2005. 



36 

 

İhyâ'sının Kitâbü'l-ilm bölümü gibi çalışmalar, sûfîlerin ilim kavramına yaklaşımlarını 

ve ona atfettikleri önemi göstermektedir.126 

Mârifetin mukaddimesinin ilim, ilimsiz mârifetin muhal, mârifetsiz ilmin vebal 

olduğuna inanan sufiler mârifetin ledünnî bir ilim sayıldığı görüşündedir. Onlara göre 

bu ilimde vehmin tesiri bulunmadığından ismet (mâsumiyet, saflık) vardır; diğer ilimler 

ise vehmin etkisi altında oldukları için saf ve mâsum değildir.127 

Sufiler, ilimleri geldikleri kaynaklara göre bazı tasnîflere tabi tutmuşlardır. 

Onlara göre vahiy ile gelen ilim, ilm-i nebevî, ilhamla gelen ilim ise ilm-i ledünnîdir. 

Vahiy, gaybi bir emrin açıklanması, ilham ise gaybi bir emrin kapalı bırakılmasıdır.128 

Burada büyük mutasavvıf Mevlâna'nın ilme ve alime bakışını kısaca nakletmek 

istiyoruz. İlme çok büyük önem veren Mevlâna; "İnsanlık ilimle itibar kazanmıştır. İlim 

Hz. Süleyman'ın mührü gibidir, ilim sayesinde bütün dünya insanın hükmü altına girer, 

dünya bir sûret, ilim ise onun canıdır" diyerek ilmin kendi bakış açısıyla ne kadar 

önemli olduğunu belirtmiş ve onu hayat veren bir mürşit olarak görmüştür. Aynı 

zamanda ömrünü ilme adayan Mevlâna'ya göre ilim, sahibini Allah'a (c.c) ulaştıran bir 

vasıtadır. İlim de aşkla yapılmalıdır. Ona göre "ilim bilmeyi, aşk olmayı" öğretir.129 

Burada kısaca da olsa mutasavvıflara göre ilmi (mârifeti) elde etmenin 

yollarından bahsetmek yerinde olacaktır. Mutasavvıflara göre ilmi elde etmenin yolu 

üçtür. 

1. Duyular: Mutasavvıflara göre duyu organları aracılığı ile elde edilen 

duyumlar ve bu duyumlara dayanan bulgu ve bilgiler bizi gayb âleminin bilgisine 

ulaştıramaz. Çünkü gayb âlemi duyu organlarımızın algı alanı dışında kalır. Duyu 

organlarının algılarına dayanan akıl da bu alanda yetersizdir. Dolayısıyla duyu 

organlarının güvenilirliği ancak kendi şartları içerisinde, yani şehadet âlemi için 

sözkonusudur. Şehadet âleminde bile duyu organları ya objeden ya da süjeden 

kaynaklanan sebeplerden dolayı zaman zaman bizi yanıltabilmektedir. Dolayısıyla 

duyular kendi başına bize kesin bilgiyi verememektedir.130 

                                            
126 Çiçek, Yakup, "İlim Nedir?" Reyhan Dergisi, sy.18. (http://reyhandergisi.com/yazi/9/ilim-nedir, 18 

Haziran 2015); Ayrıca bkz., Kutluer, İlhan, "İlim", DİA, İst., 2000, c. XXII, s. 110.   
127 Uludağ, Süleyman, "Mârifet", DİA, Ank., 2003, c. XXVIII, s. 54. 
128 Gazâlî, Risâletü'l-Ledünniye, s. 61-62. 
129 ÖZCAN, Hüseyin, "Mevlâna'da Aşk ve İlim", Yağmur Dergisi, sy.37, (Ekim-Kasım-Aralık) 2007. 
130 Bu konuda bkz., Gazâlî, el-Münkız, s. 36-37;  Bolat, Ali, "Muhâsibî'nin Bilgi Kaynaklarına Bakışı", 

Ondokuz Mayıs Ünv. İlahiyat Fak. Dergisi, 2001, sy. 12-13,  s. 367. 

http://reyhandergisi.com/yazi/9/ilim-nedir


37 

 

2. Akıl: Tasavvuf ehli, Allah'ı akılla tanımanın mümkün olmadığını, O'nu ancak 

Allah'ın kendisini bize tanıtmasıyla tanıyabileceğimizi kabul ederler. Bu da ibadet, itaat 

ve manevî yükseliş sonucu, O'ndan kalbe gelecek olan keşf, ilham veya ledünnî bilgi 

sayesinde olacaktır. Bir bakıma mutasavvıflar, keşf ve ilhamı, akıl gibi, hatta daha ileri 

aşamada bilginin kaynağı saymaktadır.131 Sufilerin akıl ile ilgili bu görüşlerinden 

hareketle, tasavvufî düşüncede aklın tamamen reddedilmiş olduğu düşünülmemelidir. 

Çünkü bu sistem içinde akıl, bazı cüz'î hakikatleri keşfetmek ve ilahî buyrukları 

düşünerek kabul etmek için bir vasıta sayılmaktadır. Kelâbâzî (ö.380/990), sûfîlerin, 

akıl sahiplerinden başkasının Allah'ı tanıyamayacağı, aklın insan için bir alet olduğu ve 

kulun bu alet vasıtasıyla kendisine tanıtılan şeyi tanıyabileceği konusunda ittifak 

ettiklerini ifâde etmektedir.132 

Öyle anlaşılıyor ki, sufiler akla, Allah'ın iradesine uyum gösterdiği, Allah'ın 

bilinmesi sürecinde bir yere kadar faydalı olduğu ve ondan sonra acizliğinin kabul 

edildiği derecede değer vermektedirler. 

3. Kalb: Kalp, beşerî bir organ olarak insanın yüce bir yönünü, zengin ruh 

dünyasını, aklî ve zihnî gücünü, insanın temel eğilim ve tercihlerini sembolize 

etmektedir. Kalb insanın anlama, kavrama, düşünme ve şeylerin hakikatini bilme 

yönünü, başka bir ifâdeyle insanı insan yapan ve diğer canlılardan ayıran temel 

niteliğini dile getirir.133 Gazâlî kalbin tarifini yaparken kalbin iki manasını ön plana 

çıkarır. Ona göre,  vücuda kan pompalayan et parçası olan kalbin dışında anlama, bilme, 

kavrama kabiliyetine sahip bir rabbâni lâtife olan kalp vardır. İşte insanoğlu, ancak 

kalbin bu yönüyle Allah'ın marifetine hazırlanabilir. Kalbin dışında herhangi bir 

azasıyla mârifete hazırlanamaz. O halde Allah'ı bilen, Allah'a yaklaştıran ve Allah 

nezdindeki sırları keşfeden kalptir.134 

Sûfîlerin duyular, akıl ve kalbe ilişkin değerlendirmelerinden hareketle tasavvufî 

bilginin bir yönüyle duyuları ve aklı önemsediği, söz konusu bilgi edinme araçlarının 

tasavvufî bilginin elde edilmesinde araç ve basamak olarak görüldüğü sonucuna 

ulaşılabilir. Şöyle ki; sûfî mutlak bilgiyi arıyor olsa da, fizîkî bir dünyada yaşadığının ve 

mutlak bilgiye ulaşmak için yine bu dünyaya ait bilgilerden hareket etmesi gerektiğinin; 

                                            
131 Örneğin bkz., İbn Arabî, Ebû Bekr Muhyiddin, Fusûsu'l-Hikem, (Çev., Nuri Gençosman), MEB, İst. 

1992, s. 59. 
132 Kelâbâzî, Taarruf  li Mezhebî Ehli't-Tasavvuf, s. 81. 
133 Uludağ, Süleyman, "Kalb", DİA, İst., 2001, c.  XXIV, s. 230. 
134 Gazâlî, İhyâ, c. I, s. 7. 



38 

 

dolayısıyla, marifet sürecinde, duyusal ve aklî bilginin kendisi için bir yere kadar 

gerekli olduğunun bilincindedir.135 

 

1.4. Cahiliyye Döneminde İlim 

İslâm öncesi Arabistan'da, bilhassa Arap yarımadasının orta bölgelerinde 

ulaşılan fikri seviye ile ilgili bilgilerimiz bugün hala oldukça sınırlıdır. Yeni bulunan 

belgeler ve derinlemesine yapılan araştırmalar da, maalesef bu kanaati değiştirmemekte 

ve genel olarak zayıf ve kuşkulu verilerden çıkarılan sonuçlarla yetinilmek zorunda 

kalınmaktadır.136 Cahiliye dönemine ait yegâne kaynak o döneme ait olan şiirlerdir. 

Bununla birlikte şiirlerin yanında Kur'ân-ı da ikinci bir kaynak olarak kabul edebilir ve 

Kur'ân'ın kelime hazinesinin daha erken bir durumu yansıttığını söyleyebiliriz. Çünkü 

Kur'ân çeşitli vesilelerle Cahiliyye devrinin akli ve fikri hayatıyla ilgili bazı bilgiler 

vermektedir. Ancak eski kelimelerin çok ince bir anlam değişikliğine uğradığını veya 

yeni kelimelerin ortaya konulduğunu da gözden uzak tutmamalıyız. 

Arap dilcileri "şi'r" in "bilgi" olduğunu savunurlar. Arapça "şa'ir" kelimesinin, 

orijinal olarak "bilen kişiyi", "şi'r" kelimesinin de "bilgi"yi ifâde ettiği ileri 

sürülmektedir. Ancak burada ne tür bir bilginin kastedildiği tartışmalı bir meseledir. 

Onun sihirsel bir bilgi olabileceği de ileri sürülmüştür.137 Bununla birlikte Halife 

Ömer'e atfedilen bir söze göre, şiir, ilahi vahiy kendilerine daha iyi bir bilgi getirmeden 

önce, Araplar'ın sahip olduğu anmaya değer, yegane bilgi idi.138 "Şiir Arabın divanıdır" 

şeklindeki söz de bunu destekler. Çünkü şiirin, Arab'ın ahlak ve âdetlerini içine alan bir 

sicil defteri durumunda olduğu ifâde edilmektedir. Yani Arab'ın her şeyini orada 

bulmak mümkündür. 

Izutsu, Cahiliyye Arapları'nın anladığı ilmi şu şekilde tanımlamıştır. "İlim, kişi 

veya kabile tecrübesiyle garanti altına alınan, bu yüzden objektif ve evrensel bir 

geçerliliği iddia edilebilen, sağlam ve iyice kökleşmiş bir bilgidir."139 

Cahiliye çağında ilim, bir kişinin, bir şey hakkında kendi şahsi tecrübesiyle elde 

ettiği bilgi demekti. Bu anlamda ilim, zannın zıddı idi. Zan, tecrübeden değil, sübjektif 

düşünceden hasıl olan, bundan dolayı güvenilemiyen bilgi idi. İslâm öncesi devrin şairi 

                                            
135 Bolat, Ali, a.g.y., s. 370. 
136 Özcan, a.g.e., s. 11. 
137 Çağatay, Neşet, İslam Öncesi Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, 4.baskı, Ank., 1982, s. 149. 
138 Özcan, a.g.e., s. 12. 
139 Izutsu Toshihiko, Kur'an'da Allah ve İnsan, s.56; Ayrıca bkz., Özcan, a.g.e., s. 15-16. 



39 

 

Tarafa'nin, aşağıdaki beyti, ilim ile zan arasındaki bu ayrılığı gayet güzel belirtir:  Şair 

diyor ki: "Ben deneyimle bilirim ki kişinin mevlası  (efendisi) zelil olursa, kendisi de 

zelil olur" ve şair bunun zan değil, kendi bilgisi (ilmi) olduğunu belirtiyor. Bu sözüyle 

demek itiyor ki: bu kesin bilgidir, çünkü kendi tecrübesinden hasıl olmuştur, objektif 

tutarlığı olmıyan güvenilmez zan gibi değildir.140 

Kısaca ifâde edecek olursak; Cahiliye döneminde "ilim", "zan"nın zıddıdır. Cehl 

bazı şiirlerde farklı olarak kullanılmakla beraber, o dönemde genellikle ilmin değil 

hilmin zıddı olarak kullanılmıştır.141 O halde cahiliye çağında ilim, bir kişinin bir şey 

hakkında kendi şahsi tecrübeleriyle, yaşayarak ve deneyerek elde ettiği bilgi anlamında 

kullanıldığını, bu anlamda da zannın zıddı olduğu anlaşılmaktadır.142 

Bütün bunlardan anlıyoruz ki, cahiliyye döneminde ilmin kaynağı, şahsın ve 

kabilenin tecrübeleridir. Zirâ bugünkü maddeci, materyalist ilimde de olduğu gibi, 

kaynağında bir din ve vahiy kavramı yoktur. O dönemin insanları ilim olarak, kişinin 

daha geniş manada kabilenin tecrübesiyle sabit, asırlarca denenerek gelmiş bilgiyi 

anlarlar. Bu tür bilgiler genellikle nesillerce söylene söylene darbı meseller şekline 

dönüşmüş ve nakledilegelmiştir. Cahiliyye insanlarınca bu ilmin zıddı, sübjektif 

düşünceyi ifâde eden herkesin kendi görüşüne uygun gördüğü denenmemiş bilgi türü 

olan zanndır. 

 

1.5. Kur'ân'a ve Muhaddislere Göre İlim 

Yüce dinimizin birinci ve temel kaynağı durumunda olan Kur'ân-ı Kerim,  biz 

insanların dünya ve ahiret hayatında huzur ve mutluluğa kavuşmasını temin etmek için 

gönderilmiş, bizlere yol göstericilik yapan bir kitaptır. Kur'ân'ın insanlara hidâyet 

etmesi konusu, ancak akıl ve ilim yoluyla mümkün olabilmektedir. Bunun dışında 

hidâyetin gerçekleşmesi çok zor hatta imkansızdır. İşte bundan dolayı da, ilim Kur'ân 

nezdinde çok değerli bir konuma sahiptir. Ancak hemen ifâde edelim ki, Kur'ân'da 

terminologların yaptığı gibi bir ilim tarifi bulmak mümkün değildir. Bu onun üslubuna 

da uygun düşmez. Kur'ân'da anlatılan hakikatler Allah (c.c.)'ın isim ve sıfatlarına âyine 

olmak üzere anlatıldığından ilim kelimesi değişik şekillerde kullanılmıştır. Onun bu 

                                            
140 Izutsu, a.g.e., s. 55-56. 
141 Özcan, a.g.e., s. 15-16. 
142 Bilgiz, Musa, "Kur'an'da İlim Kavramı", Diyanet İlmi Dergi, c. 46, sy., 1, 2010,  s. 108. 



40 

 

değerinden dolayıdır ki, Kur'ân-ı Kerim bir çok âyetinde bazen ilmin değerine, bazen 

ilmin kaynağına bazen de ilmin çeşitlerine serahaten veya remzen işaretler vardır. 

 Kur'ân da ilim kökünden türeyen kelimelerin hem Mekki, hem de Medeni 

ayetlerde isim, fiil ve masdar olarak birçok kez kullanıldığı görülmektedir. Bu durum 

bilgi ve bilme faaliyetinin, Kur'ânî mesaj bakımından merkeziliğini ve onun anahtar 

kavramlarından biri olduğunu ortaya koymaktadır. Bu ifâdenin Kur'ân-ı Kerim'de bu 

denli vurgulanmasını duyan bir gayrimüslim dahi ilim ya da bilginin İslâm'da ne kadar 

önemli olduğunu anlamakta zorlanmayacağı gayet açıktır. 

Fiil, masdar ve isim kipleriyle Kur'ân'da en çok geçen kelimelerden birisi olan 

ilim, hem Allah, hem insan, hem de melekler ve diğer ruhani varlıklar hakkında 

kullanılmıştır. Geçtiği pek çok ayette bilgi ve bilmek anlamına gelen bu sözcük, kimi 

yerlerde anlama, görme, rey ve dirâyet gibi anlamları da içerir.143 

Ancak somut olarak bilginin tanımı, kısımları, hakkında dile getirilmiş müsbet 

veya menfi bir hüküm, insanla Allah ilmi arasındaki farklar gibi bilgiler Kur'ân'da yer 

almaz.144 Aslında bu tür detaylara girmek Kur'ân'ın gönderiliş maksadına uygun da 

değildir. Çünkü o, bir Kelâm kitabı olmadığı gibi, felsefe kitabı da değildir. O, ilmin 

üstünlüğünü ifâde sadedinde bilenlerle bilmeyenlerin eşit olamayacağını,145 ve Allah’ın 

ilminin her şeyi kuşattığını146 ifâde eder. Meleklerin bilgisinin Allah’ın onlara öğrettiği 

kadar olduğunu147 dile getirir. İnsanların bilgisiyle ilgili herhangi bir sınırlamadan söz 

etmez, sadece onların, Allah'ın ilmini ihata edemeyeceklerinden bahseder.148 

Kur'ân da ilim kelimesiyle daha ziyâde, kaynağı ilahî olan bilgi (vahiy) 

kastedilmektedir. Ancak Kur'ân'daki ilim kavramı sadece ilâhî ilme, Allah'ın ilmine 

veya vahye delalet etmemekte, bununla birlikte insanların zihni özellikleri sayesinde 

gerçekleştirdiği bilme, anlama, farkına varma ve hatırlama gibi etkinlikler ile diğer 

varlıkların kabiliyet ve çabalarıyla elde ettikleri bilgiler için de bu terimler 

kullanılmaktadır.149 

                                            
143 Canatan, Kadir, "İslam Epistemolojisinin Temelleri: İlim ve Hikmet", İslamiyat, c. III, sy. 1, Ank., 

2000, s. 148. 
144 Keskin, Halife, a.g.e., s. 90.   
145 Zümer, 39/9. 
146 Talâk, 65/12. 
147 Bakara, 2/32. 
148 Bakara, 2/255. 
149 Uyanık, Mevlüt, "İslami İlim Kavramsallaştırması",  İslamiyat, VI, sy., 4, 2003 , s. 25. 



41 

 

Hatta ilim lafzının belirlilik takısıyla kullanılıp kullanılmamasının sonuca tesir 

etmediği150 ifâde edilmektedir. 

Kur'ân'a baktığımızda, ilim kelimesinin çok önemli bir dini terim olarak 

kullanıldığı hemen dikkatlerimizi çekecektir. Her şeyden önce ilim, Allah'a ait olan 

önemli bir vasıf olarak kullanılmaktadır. Tam anlamıyla gerçek alîm (her şeyi bilen) 

ancak Allah'tır.151 Onun ilmi her şeyi kuşatmıştır.152 İnsanın ise, Allah'ın öğrettiğinden 

başka bir bilgisi (ilmi) yoktur. Her ilim sahibinin üzerinde daha fazla bilgiye sahip 

başka bir âlim vardır.153 Bu ilim dereceleri Allah'ta en mutlak ve en kâmil seviyede bu-

lunmaktadır. Her şey O'nun ilminin gereği olarak gerçekleşmektedir. İnsan bir nimete 

ulaştığı zaman, "Bu bana bir ilimden dolayı verildi"154 diyerek yaratılışa hükmeden ilâhî 

kararları yok saymamalıdır. Çünkü Allah, Peygamber'inden, "Allah'ın hazineleri benim 

yanımdadır, demiyorum. Ben gaybı da bilmem"155 demesini istemiştir. Allah'ın mutlak 

ilmine göre olup biten hadîselerde, âlimler için deliller, ibretler vardır. Allah'ın kendi 

hakikatlerini kavratmak için verdiği örnekleri ancak âlimler akleder, O'na hakkıyla 

saygı duyanlar da yine âlim kullarıdır.156 

Kur'ân'da, doğrudan doğruya insanın zihnî melekeleri sayesinde elde ettiği bil-

me, anlama, farkına varma, hatırlama gibi faaliyetleri için de ilim kökünden fiiller yer 

almaktadır. Meselâ "sebt günü" nün kutsallığını ihlâl eden İsrâiloğulları' nın bu dünyada 

aldıkları ilâhî cezayı gözlemleyenler olayı hatırlayıp bilmişlerdi.157  Yine İsrâiloğulları, 

kendileri için mucizevî şekilde yerden fışkıran on iki pınarı görünce her kabile hangi 

pınardan içeceğini bilmiştir.158 Bu âyetlerde ve yine hırsızlıkla itham edilen Yûsuf un 

kardeşlerinin Mısırlı yetkililere tepkilerini ifâde eden âyette159 ilim, fiil olarak zihnî 

çıkarıma yahut gözleme dayalı bilgiyi, bir kimsenin ne dediğini bilmeyecek kadar 

sarhoş olduğu durumda namaza durmaması gerektiğini belirten âyette de160 fiilî şu-

urluluk halini ifâde etmekte olduğu görülmektedir. 

                                            
150 Bilgiz, a.g.e., s. 110-111. 
151 Cum'a, 62/8. 
152 En'âm, 6/80. 
153 Âl-i İmrân, 3/7; Yûsuf, 12/76. 
154 Zümer, 39/49. 
155 En'âm, 6/50. 
156 Ankebût, 29/35; Rûm, 30/22; Fâtır, 35/28. 
157 Bakara, 2/65. 
158 Bakara, 2/60; A'râf, 7/160. 
159 Yûsuf, 12/73. 
160 Nisâ, 4/43. 



42 

 

Allah'ın gök cisimlerinin hareketi için belirli konaklar tayin etmiş olmasını, 

insanların takvim ve hesabı bilmelerine yönelik olduğunu bildiren âyette161 sözü edilen 

bilgi sırf aklî bilgidir. İnsanın doğduğunda hiçbir şey bilmediğini,162 ileri yaşlılık 

dönemine ulaşınca da bildiklerini bilmez duruma geldiğini ifâde eden âyetlerde163  

tecrübî birikime dayalı bilgilere işaret edilmiştir. 

Suat Yıldırım ilim konusuyla ilgili olarak şöyle demektedir: "İlim maddesi, 

Kur'ân-ı Hakîm'de en çok kullanılan birkaç kökten biri olup çekimleri ve müştaklarıyla 

beraber yaklaşık dokuz yüz defa varid olmuştur. Kur'ân kelimelerinin toplamının 78.000 

kadar olduğunu düşünürsek, yaklaşık her 90 kelimeden birinin ilmi hatırlattığını, bunun 

da çok dikkate değer bir sıklık teşkil ettiğini görürüz. İlim, bir şeyi tam, mükemmel bir 

şekilde bilmektir. Bu kökten gelen Âlim ismi, Kur'ân'da 153 yerde Allah'ı tavsif 

etmiştir. El-Alîm: "Olmuşu, olmakta olanı ve gelecekte olacak şeyleri bilen, Kendisine 

kâinattan hiçbir şey gizli kalmayan ve ilmi; küçük-büyük, zâhir-bâtın, gizli-açık her şeyi 

kuşatan" diye tarif edilmektedir. Ma'rife, şu'ur, fıtna, akl, va'y, der', idrâk vb. gibi 

Arapçada bilmeyi ifâde eden kelimeler, ilmin özel şekillerine delalet ederler. Cenab-ı 

Allah'ın, bilmesini ilm kavramı ile ifâde edip, öteki kavramları Kur'ân'da insanlar için 

irad ettiği halde, kendisine bir defa dahi izafe etmemesi, elbette dikkate alınması 

gereken bir husustur. Az önce saydıklarımızdan fıtna maddesi Kur'ân'da yer almaz. 

İdrak ise yalnız bir yerde gelmiş ise de müşakele babından kullanılmıştır, mutlak olarak 

Allah Teâla'ya izafe edilmemiştir."164 

Izutsu konuyla ilgili olarak; ilim kelimesi, Kur'ân'da çok önemli bir dinî anahtar 

terimdir. Kur'ân'da ilim, cahiliye dönemindeki gibi zannın, tutarsız, sahte bilginin zıddı 

anlamında olup, iyi oturmuş sağlam bilgi manasındadır. O halde zahirde ilmin bu 

anlamında değişen bir şey yoktur. Ancak ilmin oturduğu sağlam zemini gözden 

geçirirsek, iki sistemdeki ilim alnlayışının değiştiğini görürüz. Söylediğim gibi ilim, 

bilginin güvenilir bir parçasıdır. Sağlamlığı, objektif bir şeyle garanti edilmiştir. Çünkü 

o, iyi bir kaynaktan gelmektedir. Buraya kadar İslâm öncesi şiirdeki ilim anlayışı ile 

Kur'ân'ın ilim anlayışı aynıdır. Yalnız ilmin alındığı sağlam zemine, kaynağa gelince iş 

değişir. 

                                            
161 İsrâ, 17/12. 
162 Nahl, 16/78. 
163 Hac, 22/5. 
164 Yıldırım, Suat, "Kur'ân Açısından İlim", Yeni Ümit Dergisi, sy. 76,  2007. 

http://www.yeniumit.com.tr/yazdir.php?konu_id=805


43 

 

Kur'ân'da ilim kelimesi, ilahî vahiy düşüncesinden meydana gelen bir alana 

oturtulmuş ve bu alanda cahiliyye çağındakinden başka kelimelerle temasa geçirilmiştir. 

Artık şimdi ilim, başkasından değil, doğrudan doğruya Allah'ın vahyinden alınan 

bilgidir. Kelimenin tam manasiyle sağlamdır, haktır. Çünkü tek gerçek varlıktan 

gelmektedir. Bu, öylesine sağlam bir kaynaktır ki öteki kaynaklar bununla kıyaslanırsa 

temelden çürük, güvenilmez kalırlar. Bu ışık altında bakılınca eski birinin kendi 

tecrübesinden veya kabile tecrübesinden geldiği için sağlam kabul edilen bilgi çeşidi, 

zan derecesine düşer. Onun için cahiliyye devrinde sağlam kabul edilen bilginin pek 

büyük bir kısmı temelden bozuk, tutarsız, saçma tahminler olarak kabul edilmiştir. 

Kur'ân, bir adım daha ileri giderek onların bilgileri olan zannın kaynağının hevâ, 

insan ruhunu yanlış yollara sevk eden, yanıltan hayvansal duygular olduğunu söyler. 

İslâm öncesi kullanılışta da hevâ, insanı şaşkına çeviren kara sevdâ anlamına gelir. 

Böyle hevâ peşinden gitmeğe Kur'ân-ı Kerim, "ittibâ'u'l-hevâ" der. Kişinin, kendi şahsi 

kaprislerinin peşinden gitmesini ifâde eder ve bu, ilmin tam karşısına konmuştur. İlim 

de Allah'ın hidâyetinden veya vahyinden başka bir şey değildir: 

۪  اءَه مْ بغَِيِْْ عِلْم  ۪  وا اهَْوَ ۪  ينَ ظلََم  ۪  بَلِ ات َّبَعَ الَّذ  

"Gel gör ki, haksızlık edenler, bilgisizce kötü arzularına (hevalarına) 

uydular."165 

Buradaki bi-ğayri ilmin (bilgi olmadan) ifâdesi, basit olarak bilgisizce manasına 

alınmamalıdır. Zira Kur'ân'a göre zalimler, yaptıklarını bile bile yapıyorlar. İlim 

kelimesi daha büyük bir ağırlık taşır. Bi-ğayri ilim, manası açıklandığı veçhile anlaşılan 

ilme tabi olmamayı ifâde eder. Hevaya veya ilme tabi olma arasındaki fark, aşağıdaki 

ayette gayet güzel açıklanmaktadır: 

 وَلئَِنِ ات َّبَ عْتَ أَهْوَاءه م بَ عْدَ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلٍِّ وَلَا وَاق  

"Eğer sana gelen bu ilimden sonra, onların arzularına (heva) uyarsan, (işte 

o zaman) Allah tarafından senin ne bir dostun, ne de bir koruyucun vardır."166 

Şüpheye yer yok ki ilim kelimesi, Kur'ân'da anahtar kelime olarak kullanıldığı zaman 

kesin ve sağlam kaynaktan alınan bilgi anlamını ifâde eder ki bu (ilimde râsih olanlar, 

                                            
165 Rûm, 30/29. 
166 Ra'd, 13/37. 



44 

 

yani derine inenler) cümlesinde de bu manada anlaşılabilir. İlimde râsih olanlar, gerçek 

mü'minlerdir.167 

Kısaca, Kur'ân-ı Kerim'de yer alan "ilim" kavramı sadece vahiy veya salt insan 

aklı ile yani tecrübe ve okuyup öğrenme sonucunda elde edilen bir bilgi değildir. İlim, 

hem vahiy yoluyla ve hem de beşeri çabalarla öğrenilen ve öğretilen teknik, sanat, fiziki 

yani müspet ilimler, devlet idaresi; dini açıdan değerli kültür ve bilgi, canlı ve cansız 

varlıklara dair ilimdir. Yani ilim kavramı, dünya ve ahiret saadetine ulaştıran her türlü 

bilgi ve beceriyi, manası içine alan çok geniş anlamlı bir kavramdır.  

Kur'ân'daki ilim telakkisi, mânâyı da maddeyi de kucaklamaktadır. Kaynak 

olarak Allah'ın ilmini esas alırken insana ve onun akli ürünlerine de değer vermektedir. 

Bu yüzden Allah'ın bildirdiklerine ilim derken, insanın ortaya koyduğu gerçeklikleri de 

ilim saymaktadır. Yeter ki bunlar, Allah'ın, insanın ve diğer varlıkların hukukuna riayet 

ederek hem dünya hem de ahiret için yararlı olsunlar. Kur'ân açısından ilim kavramının 

kapsamına, Allah'ın ilmi, vahiy, sahih hadîsler, doğru haberler, eşyaya ait bilgiler, 

beşerin akli çaba, gözlem ve deneyle elde ettiği doğru ve gerçeklik değeri olan, dünya 

ve ahiret için yararlı olan tüm bilgiler girmektedir.168 

Son olarak burada, İslâm ilmi ve düşüncesinin temelini oluşturan Kur'ân'ın, diğer 

din kitaplarında olmayan farklı bir özelliği üzerinde durmak istiyoruz. Buna göre 

Kur'ân, akıl ve metafizik bağlamında düşünmeye her ilâhi kitaptan daha çok yer 

vermiştir. Kur'ân, bu doğrultuda yapılan düşünme ve müzakere faaliyetini, aklî ve 

tecrübî delillere dayandırır. Bunda en çok dayandığı ve güvendiği boyut ise okuma ve 

ilimdir. Kur'ân pek çok âyette muhatabına ilmî, aklî ve mantıkî sorular sorarak âdetâ 

meydan okumaktadır. Bu doğrultuda; "Ne oluyor size? Nasıl hükmediyorsunuz? Hiç 

düşünmüyor musunuz? Yoksa sizin açık bir deliliniz (ilminiz) mi var? Varsa kitabınızı 

getirin (görelim)"169, "Yoksa O'ndan başka birtakım tanrılar mı edindiler? De ki: Haydi 

delillerinizi getirin! İşte benimle beraber olanların Kitab'ı ve benden öncekilerin kitabı. 

Hayır, onların çoğu hakkı bilmezler; bu yüzden de yüz çevirirler."170, "İçlerinde bir 

takım ümmîler vardır ki, (onlar) Kitab'ı (Tevtat'ı) bilmezler..."171, "Sizler Kitab'ı 

okuduğunuz (gerçekleri bildiğiniz) halde, insanlara iyiliği emredip kendinizi unutuyor 

                                            
167 Izutsu, Kur'an'da Allah ve İnsan, s. 56-57. 
168 Bilgiz, a.g.e., s. 118. 
169 Saffât, 37/ 154-157. 
170 Enbiyâ, 21/ 24. 
171 Bakara, 2/78. 



45 

 

musunuz? Aklınızı kullanmıyor musunuz?"172, "...De ki, yanınızda bize açıklayacağınız 

bir bilgi var mı?"173 Bu bağlamda zikredilen daha pek çok âyet vardır; ancak biz 

meseleyi uzatmamak için bu kadarıyla iktifâ ediyoruz. Kur'ân'ın düşünmeye, tefekküre 

ve akletmeye sevkettiği bu âyetler, aynı zamanda ilmin değerini ortaya koymaktadır. 

 

1.5.1. İlme Dair Âyetler 

Daha önce de ifâde edildiği gibi Kur'ân-ı Kerim'de ilimle ilgili birçok âyet 

bulunmaktadır. Amacımız âyetleri tek tek sıralamak ve onların ilimle irtibatlarını ortaya 

koymak olmamakla birlikte bu konuda öne çıkan ve ilim dendiğinde ilk akla gelen bazı 

âyetleri burada zikretmeye çalışacağız. 

 

1. "De ki: Rabbim! Benim ilmimi artır."174 

İlimle ilgisi apaçık olan bu âyette Allah, Resûlü'nden kendisine çoğaltması için 

dua etmesini istediği tek şeyin sadece bu olduğu görülmektedir. Zira Allah, elçisinden 

ilmin haricinde herhangi bir şeyi arttırması için kendisine dua etmesini emretmemiştir. 

Bu da göstermektedir ki, ilim bitmek tükenmek bilmeyen en büyük bir hazinedir. En 

üstün rütbe ilim rütbesidir. Onun bu değeri ve faydası sadece kişiye değil, herkese ve 

hatta bütün varlıklara da şâmildir. Bu âyet, Allah Resûlü'nün şahsında onun ümmetine 

yapılan bir hitaptır. Onun şahsı Allah'ın bildirmesiyle her konuda bilgi sahibiydi. Ama 

bundan asıl maksadın, her yönüyle ümmetine örnek olan Hz. Peygamberin şahsında 

ümmetini ilme teşvik edip onlara ilim öğrenmeyi tavsiye etmektir. Doğru ile yanlışı, iyi 

ile kötüyü tefrik etmenin en belirgin aracı ilimdir. İlmin artması insana bir külfet 

gereksiz bir ağırlık değil, tersine onun değer ve kıymetini arttıran bir fazîlettir. Gerçekte 

insanın ilmi ve bilgisi çoğaldıkça mütevaziliği daha da çoğalır; insan bu sayede gereksiz 

bazı vehim ve vesvelerden de arınır; gerçeği anlar, doğruyu görür ve iyi bir kimse 

olmaya büyük bir çaba gösterir. Şüphesiz ilmin tersi olan bilgisizlik ve cahillik şiddetle 

kınanır.175 

Bu âyette Yüce Allah insanlığa büyük bir hikmet dersi de vermektedir. Şöyle ki, 

her insan kendisine tebliğ edilen bir hakikatı samimiyetle dinlemeli ve hiç bir kimse 

ilmine güvenip ilmini arttırmaya çalışmadan geri durmamalıdır. Vahyi ilâhîyeye mazhar 

                                            
172 Bakara, 2/ 44. 
173 En'âm, 6/ 148. 
174 Tâhâ, 20/ 114. 
175 Kandemir, M. Yaşar, vd., Peygamberimizden Hayat Ölçüleri, Erkam Yay., İst., 2005, c. VI, s. 156. 



46 

 

olan bir Peygamber dahi ilminin artmasını niyaz etmekle mükellef oluyorsa ümmetin 

herhangi bir ferdi kendi ilmine kıymet vererek kendisini ilim tahsil etmekten bilgisini 

arttırmaktan nasıl müstağni görebilir?176 

 

2. "De ki: Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?"177 

Şüphesiz ilim dendiğinde ilk akla gelen âyetlerden biri de budur. Yüce Allah 

burada ilmi methetmekte, onun fazîlet ve üstünlüğünü bize açıklamaktadır. Aynı 

zamanda cahilliği kötüleyerek, onun bir eksiklik olduğunu haber vermektedir. Gerçek 

manâda ilim sahibi olan kimse Allah'ın emirlerine uyar; gerek kendi yapısı ve gerekse 

evrende var olan eşsiz güzelliklerin sahibinin Allah olduğunu bildiğinden O'na karşı 

saygısızlık yapmaz ve emirlerine itaat eder. Câhil kimse ise böyle değildir, o Allah'ın 

emirlerine karşı gelir, yasakladıklarından kaçınmaz. Cahilliğin her çeşidi dinimizde kötü 

görülmüştür. Câhiliye döneminin bu isimle anılmasının sebebi, toplumun büyük 

çoğunluğunun Allah'a şirk koşarak, kendi elleriyle yaptıkları putlara tapmış olmaları 

sebebiyledir. 

Elbette ki ilim insanı Allah'a eş ve ortak koşmaktan korur. Kişi sahip olduğu ilim 

sayesinde hayatı ve etrafındaki varlıkları anlamaya çalışır. Sahip olduğu ilimle Allah'a 

karşı kulluk görevini hakkıyla yerine getirir. Gerçekte durum böyle değilse, yani ilmi 

arttığı halde Allah'a inancı ve ibadeti artmıyorsa; bu durum o kimsenin elde etmiş 

olduğu ilmin eksikliğine bağlanır. Bazı kimselerin düşündüğü gibi, câhil okuma yazma 

bilmeyen değil, Allah'a karşı inkarda kesin kararlı olandır. Bununla beraber ilim ve 

irfandan hisse almamış, mektep ve medrese görmemiş kimseler de âlim kabul 

edilmezler. 

Yüce Allah'ın "Hiç bilgi sahibi olanlarla, bilgiden yoksun olanlar bir olur mu?" 

ifâdesindeki "bilgi sahibi olma"dan maksat, bu âyetler bağlamında öncelikle her zaman 

ve her yerde Allah'ı bilip tanımayı (ma'rifatullah) ifâde eder. Kişi sadece zorda kaldığı, 

başı derde girdiği zaman değil her hâlükarda Rabbini bilmelidir. İnsan bu ilimle varlığa 

kul olmaktan kurtulur ve Allah'a kul olmanın önemini idrâk eder. Bununla birlikte "hiç 

bilenlerle bilmeyenler bir olur mu" ifâdesi, daha kapsamlı olarak -hangi konuyla ilgili 

                                            
176 Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur'ân-ı Kerim'in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, Bilmen Yay., İst., trs., c. 

IV, s. 2110. 
177 Zümer, 39/9. 



47 

 

olursa olsun- ilmin yani doğru bilginin Allah katında mutlak bir değer olduğuna işaret 

eder. Aslında îmân da ilim sayesinde elde edilmiştir.178 

 

3. "Allah sizden inananları ve kendilerine ilim verilenleri derecelerle 

yükseltsin."179 

Allah kendisine îmân ederek, îmânlarının gereğini yerine getirenlerin 

derecelerini yükseltir. Allah katında insanların derecelerin yükseltilmesi mal- mülk, şan-

şöhret ile değil îmân ve ilim ile olmaktadır. Allah, mü'minleri dünya işlerinde muvaffak 

eder, âhirette ise mertebelerini yükseltir. İlim öğrenen ve öğrendikleriyle amel eden 

âlimleri de yüksek mertebelere ulaştırır. Cenab-ı Hak sadece dört kimse için 

derecelerden bahsetmiştir. Bunlar; Bedir'de savaşan mü'minler, mücahidler, salih kullar 

ve âlimlerdir. Yani Allah Bedir'de savaşan mü'minleri diğer mü'minlere; mücahidleri 

savaştan geri duranlara; salihleri diğer iki sınıfa, âlimleri de bütün bu sınıflara derece 

bakımından üstün kılmıştır.180 Bu âyet, ilmin ve aynı zamanda ilim sahibi olan 

kimselerin (âlimlerin) değer ve üstünlüğünü açıkça ortaya koyan delillerden biridir. 

 

4. "Kulları içinden ancak âlimler Allah'tan (gereğince) korkar."181 

Âlimler, Yüce Allah'ı nasıl bilip tanımak gerekirse öylece bilip tanıyan 

kimselerdir. İlim sahibi olanlar devamlı olarak kalplerinde Allah sevgi ve saygısını 

hissederler. Âyette zikredilen ilim, şüphesiz îmânla birleşen ilimdir. Çünkü îmân, ahiret 

hayatını da garanti altına alır; içerisinde îmân olmayan bir ilim ise insanlara sadece 

geçici dünya hayatında fayda sağlar. Bu sebeple diyebiliriz ki, ilim insanı Allah'a îmâna 

ve O'na saygı göstermeye götürmelidir. Önemli olan, insanı bilgilendirmek, bilgili insan 

yetiştirmek ve bilgiyi îmân ve saygıya gidecek şekilde kullanabilmektir. 

Herhangi bir konudaki saygı ve sevgi, onunla ilgili zihinde mevcut olan bilgi ve 

o bilginin derecesiyle doğru orantılı olarak artar. Bir müslümanın Allah hakkındaki 

bilgisi, marifeti ne kadar çok ve doğru olursa, Allah'a karşı saygısı da bağlılığı da o 

kadar kuvvetli ve güzel olur. Belirtmek gerekir ki buradaki Allah'tan korkma, doğadaki 

vahşi hayvanlardan korkmada var olan korku gibi olmamalıdır. Tam aksine sevgiden 

kaynaklanan bir korku olmalıdır. Şüphesiz insan en çok sevdiğinden korkar yani 

                                            
178 Karaman, Hayreddin, vd.,  Kur'an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, DİB Yay., Ank., 2008, c. VI, s. 603. 
179 Mücâdele, 58/ 11. 
180 Râzî, Tefsîr-i Kebîr, c. II, s. 272. 
181 Fâtır, 35/ 28. 



48 

 

sevdiğini incitmekten ve onun gönlünü kazanamamktan korkar. Tıpkı bunun gibi, 

mü'min bir kişi en çok sevdiği sevmesi gerektiği Allah'tan, onun sevgisini kazanamama, 

rahmetine nail olamama düşüncesinden korkmalıdır. Allah Resûlü: "Ben sizin 

Allah'tan en çok korkanınız ve en ileri takvâ sahibi olanınızım"182 buyurur. Bu da 

gösteriyor ki Allah'tan hakkıyla korkan ilim sahiblerinin bu konudaki saygısı, korkusu 

ve sevgisi ne kadar çok olursa,  aynı zamanda ümitleri de o kadar çok olur. Bu sebeple, 

Allah'ın en çok sevdiği kişiler de şüphesiz ilim sahibi olanlardır. Onlar sadece ilmin 

teorik yönü ile değil, pratik yönü ile de en önde gelirler. Bundan dolayı ilim mertebesi 

bütün mertebelerin üstündedir. Çünkü âlimler öncelikle sahibi oldukları o bilgiyi 

hayatlarına uygularlar; sonra da başkalarına öğretmeye vesile olurlar ve böylece büyük 

ecir ve mükafat kazanırlar. 

Bu âyette geçen ve "bilenler" şeklinde tercüme edilen ulemâ sözcüğünün 

manaları arasında, bir şeyi en ince ayrıntısıyla tanıyarak onun niteliğini idrâk etme, bir 

konuda kesin bilgiye ulaşma, bir işin hakikatine nüfuz etme manalarının bulunduğu göz 

önüne alınırsa, burada zikredilen ve Allah'a karşı saygı  gösterme konusunda ön plana 

çıkarılan kişilerin, meslek olarak bilimsel faaliyet icra edenler veya bir takım bilgileri 

öğrenip belleklerine yerleştirmiş olanlar değil, zihnî çıkarımlarını Allah'ın evrendeki 

kudret delillerinden sonuçlar çıkarabilme düzeyine yükseltmiş kimseler olduğu 

anlaşılmıştır. Zaten sahabe ve tabiîn büyüklerinden bir çoğundan yapılan rivâyetlerde ne 

kadar bilgili olurlarsa olsunlar Allah'a saygı yolunda mesafe alamamış kimselerin âlim 

olarak nitelenemeyecekleri belirtilmiştir.183 

Bu âyetle ilgili olarak Ömer Nasuhi Bilmen şu açıklamayı yapmıştır: "Âlimler 

bu kâinatı bir nazarı dikkatle temaşa ederler, onların yaratılışındaki letâifî hikmeti 

idrâke, mülâhazaya muvaffak olurlar, bunları öyle acib, garib, faideli bir surette 

yaratmış olan Yüce Allah'ın kudret ve azametini güzelce düşünerek kalplerinde bir 

haşyeti ilâhiye, bir zevki manevi tecelli eder ve O Yüce Allah'ı vecd ile tevhide takdis 

ve tebcile çalışırlar.184 

Bununla beraber bu ayetin hemen devamında Yüce Allah (c.c.): "Allah'ın 

kitabını okuyanlar, namazı kılanlar ve kendilerine verdiğimiz rızıktan (Allah için) 

                                            
182 Buhârî,  Nikâh,1, nr. 4776; Müslim, Sıyâm, 74, nr. 1108. 
183 Karaman, vd.,  Kur'an Yolu, c. IV,  s. 466. 
184 Bilmen, a.g.e., c. VI, s. 2902. 



49 

 

gizli ve açık sarfedenler, asla zarara uğramayacak bir kazanç umabilirler"185 

buyurmaktadır. 

Demek ki, o ilim ile, o Allah korkusuyle vasıflanmış kimseler öyle kimselerdir 

ki onlar, Allah'ın kitabı olan Kur'ân'ı her dâim okurlar, onu okumayı aksatmamaya 

çalışırlar ve namazı dosdoğru kılarlar, adabına ve şartlarına riayetle eda etmeye büyük 

önem verirler ve bizim kendilerine rızık olarak verdiklerimizden, kendilerine ihsan 

buyurduğumuz mallarından gizli ve açık olarak harcamada bulunurlar, zekatlarını açık 

bir şekilde insanlara örnek olmak üzere verdikleri gibi diğer sünnet olan sadakalarını 

gizli olarak muhtaç olanlara verirler, işte onlar hiç bitmeyecek, yok olmayacak bir 

kazanç umarlar, onlar böyle samîmâne amellerinden dolayı böyle bir sevaba aday 

bulunurlar, hiç kesilmeyecek, kıymetsiz kalmayacak bir mükâfata kavuşurlar. 

İnsanoğlu, Yüce Allah'ın isim ve sıfatlarını yeterince kavrayamadığında O'ndan 

layıkıyla korkmaz. Fakat Allah'ın güç ve kuvveti hakkında, O'nun ilim, hikmet, cebbâr 

gibi değer sıfatları hakkında ne kadar bilgi sahibi olursa Allah'tan o kadar korkar. 

Demek ki ilimden, sadece matematik gibi pozitif bilimler anlaşılmamalıdır. Buradaki 

ilimden maksat, kişiyi Allah'ın isim ve sıfatlarını en iyi bir şekilde bilmeye ulaştıran 

ilimdir. Bir kimse eğitim görmüş olsa da, olmasa da Allah'ın varlığından, birliğinden ve 

sıfatlarından habersizse eğer, o kimse cahildir. Tam aksine bir kişi hiçbir eğitim 

görmemiş olduğu halde Allah'ı ve sıfatlarını biliyorsa, gönlünde Allah korkusu var ise, 

o kimse âlim sayılır. Demek ki, bir kimse dinî bilgiye vakıf olduğu nisbette, içinde 

Allah korkusu taşıyorsa, ancak o zaman âyette bahsedilen "âlim" sınıfına girer.  

Abdullah b. Mes'ud'un (r.a.) naklettiği bir söz bu hususu doğrulamaktadır. "İlim sadece 

çok sayıda hadîs bilmek değildir. İlim Allah'dan çok korkmaktır." Hasan Basri (r.a.): 

"Âlim, Allah'ı görmediği halde korkan, Allah'ın sevdiğini seven ve Allah'ın 

sevmediğinden uzak kalan kimsedir" diye buyurmuştur. Bu âyet böyle kimselere işaret 

etmektedir.186 

Başka bir âyette, "De ki: Rabbimin sözlerini yazmak için derya mürekkep 

olsa ve bir o kadar da ilâve getirsek dahi, Rabbimin sözleri bitmeden önce deniz 

tükenecektir."187 

                                            
185 Fâtır, 35/ 29. 
186 Mevdudî, Ebû 'l Ala, Tefhîmu'l-Kur'an, (Çev.Ali Ünal, Hamdi Aktaş, Nazife Şişman), İnsan Yay., 

İst., 1991, c. IV, s. 557. 
187 Kehf,18/109. 



50 

 

Yine, "Eğer yeryüzündeki ağaçlar kalem, deniz de mürekkep olsa, 

arkasından yedi deniz daha ona katılsa, Allahın kelimeleri (yazmakla) yine de 

tükemez. Şüphesiz Allah, mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir."188 

gibi âyetler de teşbih yoluyla Allah'ın ilminin şumûlünü ifâde etmektedir. 

Kur'ân'a göre insanoğlunu diğer canlılardan seçkin va ayrıcalıklı kılan 

özelliklerin başında ilim kabiliyeti gelir. Dolayısıyla da insanı diğer varlıklardan ayıran 

ve sorumlu kılan yönü, bilme yetisidir. İnsana bahşedilen bu özellik, ilk insan Hz. Âdem 

(a.s.)'a, varlıkların isimlerini öğretme ile başlamıştır. İnsanın özünde var olan bilme ve 

bilgi üretme kabiliyeti ile diğer varlıklara karşı elde ettiği üstünlüğünden Kur'ân 'da şu 

şekilde bahsedilir. Allah, meleklere yeryüzünde kendisine halife olacak bir varlık 

yaratacağını bildirdiğinde melekler bundan hoşlanmadıklarını belirttiler. Allah da, 

yaratacağı varlığın bu işe layık olduğunu belirterek, 

"Hatırla ki Rabbin meleklere: Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım, dedi. 

Onlar: Bizler hamdinle seni tesbih  ve takdis edip dururken, yeryüzünde fesat 

çıkaracak, orada kan dökecek insanı mı halife kılıyorsun? dediler. Allah da 

onlara: Sizin bilemiyeceğinizi herhalde ben bilirim, dedi. Allah Âdem'e bütün 

isimleri, öğretti. Sonra onları önce meleklere arzedip: Eğer siz sözünüzde sadık 

iseniz, şunların isimlerini bana bildirin, dedi. Melekler: Yâ Rab! Seni noksan 

sıfatlardan tenzih ederiz, senin bize öğrettiklerinden başka bizim bilgimiz yoktur. 

Şüphesiz alîm ve hakîm olan ancak sensin, dediler. (Bunun üzerine:) Ey Âdem! 

Eşyanın isimlerini meleklere anlat, dedi. Âdem onların isimlerini onlara anlatınca: 

Ben size, muhakkak semâvat ve arzda görülmeyenleri (oralardaki sırları) bilirim. 

Bundan da öte, gizli ve açık yapmakta olduklarınızı da bilirim, dememiş miydim? 

dedi."189 

Bu âyetten şu anlaşılmalıdır: Allah, insanoğluna geniş bir ilim yeteneği vermek 

suretiyle kendisinin isim ve sıfatlarının tecellisi olan bu uçsuz kâinat üzerinde her türlü 

tasarruf yetkisi vermiş ve kâinatı insanoğlunun emrine musahhar kılmıştır. Hz. Âdem'e 

ve onun neslinden dünyanın sonuna kadar gelecek olan bütün insanlığa verilen şey ise 

ilim kabiliyetidir. İnsanlar bu ilim sayesinde evrene ve evrendeki varlıklara karşı 

üstünlük sağlayabilirler.  

                                            
188 Lokmân, 31/27. 
189 Bakara, 2/30-34. 



51 

 

Bu âyet, aynı zaman da ilmin fazîletine de delâlet eder. Çünkü Cenâb-ı Hak, Hz. 

Âdem'i yaratmasındaki hikmetinin kemâlini, ancak onun ilmini izhâr etmek suretiyle 

göstermiştir. Şayet, herhangi bir şeyin ilimden daha şerefli olması imkan dâhilinde 

olsaydı, Allah'ın ilim ile değil de, bu şey ile onun üstünlüğünü izhâr etmesi gerekirdi.190 

Bu âyetler insanın 'bilen varlık' oluşunu vurgulamasının yanında, onun sahip 

olduğu bilginin kaynağına da işaret etmektedir. Bilginin kaynağı, insana bilmediklerini 

belleten, kalemle (yazmayı) öğreten, her şeyi bilen Allah'tır. İnsan ancak Allah'ın 

dilemesi sonucu derin anlayış ve bilgiye ulaşabilir. İbn Abbas'ın naklettiğine göre, 

Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurmuştur: "Allah her kimin iyiliğini dilerse, dinin 

inceliklerini anlama konusunda ona kabiliyet verir."191 Bundan dolayıdır ki, Kur'ân'da 

ilim, doğrudan insana nispet edilmemiş, "kendilerine ilim verilenler"192 şeklinde ya da 

Hz.Yusuf193, Hz.Lut194ve diğer peygamberlerle ile ilgili olarak kullanıldığı gibi "ilim ve 

hikmet verdik" şeklinde Allah'a izafe edilmiştir. 

 

1.5.2.  Muhaddislere Göre İlim 

İslâm'ın ilk devirlerinde ilim olarak bilinenlerden biri Kur'ân ise bir diğeri de 

sünnetti. Çünkü Hz. Peygamber hayatta olduğundan insanlar bir sorunla 

karşılaştıklarında veya bir şey akıllarına takıldığında hemen ona sorarak cevap 

arıyorlardı. Bu açıdan diyebiliriz ki, o dönemde ilim denilince akla ilk gelen şey 

sünnetin öğrenilip muhafaza edilmesiydi. Ancak Hz. Peygamber'den sonraki dönemde 

ortaya çıkan sorunların çözümü, dinî metinlerin anlaşılmasına ve içtihada kalmıştır. İşte 

bu, anlamanın ve meseleleri derinliğiyle kavramanın başladığı bir süreç olup, Hz. 

Peygamber'in zamanına göre farklılıklar göstermektedir. Bu dönemde fıkıh terimi sık 

sık "aklın tatbiki" karşılığında kullanılmaya başlanmıştı. Aynı zamanda insanlar râvi 

zinciriyle gelen hadîsleri toplamaya ve kaydetmeye çaba gösteriyorlardı. İşte bu şekilde 

aklın tatbiki ve kişisel görüş sonucu ortaya çıkan bilgi, fıkıh; râvîler aracığıyla gelen 

bilgi de ilim olarak tanımlanır olmuştur. Hicri birinci yüzyılın sonuna doğru hadîslerin 

                                            
190 Râzî, a.g.e., c. II, s. 269. 
191 Tirmizi, İlim,1, nr. 2645. 
192 Kasas, 28/80. 
193 Yusuf, 12/22. 
194 Enbiyâ, 21/74. 



52 

 

toplanması hareketi başladığı sıralarda, ilim kelimesi gelenek, yani hadîs ve eser 

anlamında kullanılmıştır.195 

Bu da bize gösteriyor ki, ilim pasif anlamda, öznenin bir bilgi elde etme süreci 

olarak değil de, verili bir bilgiyi muhafaza altına alma yani kaydetme işlevi olarak 

görülmüştür. İlk dönemlerde ilmin Hz. Peygamber ve sahâbeden ahkâm konularında- 

Kur'ân ve tefsiri dışında- gelen bilgilere verilen bir isim olduğu söylenmiş; Emeviler 

döneminde de Kur'ân hıfzı, sünen ve asarı nakil için kullanıldığı belirtilmiştir. 

Dolayısıyla sözkonusu ilim; ister inanç, ister davranış, isterse ahlak konularından 

hangisine ait olursa olsun, kitap ve sünneti, yani nakil yoluyla meydana gelen bilgileri 

ifâde etmektedir.196 

Muhaddislere göre ilim kelimesi ve türevlerinin, hadîs literatüründeki 

kullanılışına baktığımızda genel olarak, her yönüyle din bilgisi, özel olarak da hadîsler 

ve onların rivâyetiyle ilgili olduğunu söyleyebiliriz. Yani hadîslerde geçen ilim 

kelimesinin daha çok hadîsi ve hadîs ilimlerini kapsadığı görülür. Birçok hadîs âlimi 

fıkıhtaki re'y, içtihad ve kıyas gibi zihnî faaliyetler de dâhil olmak üzere aklî çıkarımlara 

dayalı yöntemleri bazı dönemlerde kuşkuyla karşılamış, isnâdı sahih olan rivâyetlerin 

dinin hayata geçirilmesi konusunda dayanılabilecek gerçek bilgiler olduğunu kabul 

etmiştir. Demek oluyor ki, ilim olarak isnâdı sahih olan rivâyetleri kabul etmişlerdir.  

"Talebü'l-ilm, tahammülü'l-ilm, takyîdü'l-ilm" gibi terimler hadîs ilminin 

öğrenim, öğretim ve aktarım metotları için kullanılmıştır. İbn Abdilber en-Nemerî'nin 

telif ettiği Câmi'u Beyâni'l-'ilm ve Fadlihi türünden eserler, hadîs âlimlerinin ilim 

kavramına bakışıyla ilgili olarak bizlere derli toplu bilgiler vermektedir. 

İlmin hadîs disiplini anlamına geldiğini veya gelebileceğini yahut da diğer bir 

ifâdeyle hadîs literatüründe ilmin hadîse ve hadîs bilgisine karşılık olarak kullanıldığını 

gösteren bir örnek verecek olursak: Hz. Âişe Urve b. Zubeyr'e şöyle demiştir: 

"Duyduğuma göre Abdullah b. Amr bizimle beraber hacca gidiyormuş. Şimdi sen ona 

git ve bir takım şeyler sor; zira o peygamberden pek çok ilim almıştır."197 Burada 

peygamberden alınan sözler ilim olarak anlaşılmıştır.198 

                                            
195 Hasan, Ahmed,  İlk Dönem İslâm Hukuk Biliminin Gelişimi, (Çev., Haluk Songur), İst., 1999, s. 31. 
196 Gürler, Kadir, Ehl-i hadisin Düşünce Yapısı, Emin Yay., Bursa, 2007, s. 162. 
197 Müslim, İlim, 14, nr. 2059. 
198 Bu konuda geniş bilgi için bkz.: Gürler, a.g.e., s. 163-170. 



53 

 

Hadîs usûlü müellifleri ilimleri belli bir ayrıma tabi kılmışlardır. Onlar daha 

ziyâde haber-i âhâdların ve mütevâtir haberlerin değeri konusunda bu konuyu işlemiş ve 

bu hadîslerin ilmi değerinin tahlilini yapmışlardır. 

Hadîs usûlü müellifleri kitaplarında ilmi şu şekilde kısımlandırmışlardır: 

Zarûrî İlim: Araştırmaya ve kesbe ihtiyaç olmaksızın hüccetsiz ortaya çıkan 

ilimdir.199 İbn Hacer zarûrî ilmi şu şekilde tanımlar: "Reddi mümkün olmayan, insanın 

kabulünde mecbur olduğu ilimdir."200 Zarûrî ilmin konusunu bir nebze açacak olursak, 

kendisinde hiçbir şüphe ve tereddüdün ârız olamayacağı ilimdir. Örneğin, bir şeyin bir 

halde hem durgun hem de hareket halinde olamayacağı, hem ayakta hem oturma 

konumunda bulunamayacağı, insanın, aynı durumda hem sağlıklı hem hasta 

olamayacağı gibi iki halin birlikte bulunamamasıdır. Aynı şekilde zarûrî ilim insan 

hisleriyle de (duyu organlarıyla) meydana gelebilir. Örneğin bir şeyin acılığı tatlılığı, 

renklerinin nasıl olduğu, eşyanın sertliği, yumuşaklığı insan hisleriyle bilinebilir. Böyle 

bir bilgi zarûrî ilim ifâde eder. Ancak bütün bunların hepsinde insan hislerinin 

hastalıktan ve kusurdan beri olması lazımdır. Şayet bu hislerde hastalık gibi bir kusur 

söz konusu olursa böyle bir hisle elde edilen ilim zarûrî ilim olmaktan çıkar.201  

Zarûrî ilmin bir çeşidi de insanların şöhretle bildikleri şeylerdir. Mesela, 

yeryüzünde Mekke, Mısır, Hind gibi yerlerin varlığının hakkındaki bilgiler bu türdendir. 

Bu yerleri insanın kendisi görmemiş olsa dahi mevcudiyeti üzerinde birçok insan görüp 

gezdiği ve onlar hakkındaki bilgiler herkesçe malum olduğundan bu şekildeki bir bilgi 

de zarûrîdir.202 

Nazari İlim: Akli ya da nazari yollardan biriyle insanda hâsıl olan ilimdir.203  

Bu ilim isminden de anlaşılacağı gibi bakarak, okuyarak, aklî istidlâli kullanarak elde 

edilen ilimdir. Bu ilmin doğruluk değeri, vakıaya uygun olup olmadığına göredir. Yani 

araştırma ve inceleme neticesinde insanda bir kanaatin uyanması mümkün olur. 

İslâm'ın ilim olarak kabul ettiği şeylerden biri de Haber-i Resûldür. Haber-i 

Resûl sözü içerisine hem Kur'ân hem de hadîs (sünnet) girmektedir. Kur'ân hem lafzı 

hem manasıyla mütevâtir olduğundan dolayı o kesin (zaruri) bilgi kaynağıdır.204 Hadîs 

ise haberin geliş şekline göre ilim ifâde etmektedir. Bugün ülema arasında kabul edilen 

                                            
199 Aydınlı, Abdullah, Hadis Istılahları Sözlüğü, İFAV Yay., İst., 2011, s. 134. 
200 İbn Hacer Askalânî, Nüzhetü'n-Nazar fi Tavdihi Nuhbeti'l-Fiker, Matba'atü Sefîr, Riyad, trs., s. 41. 
201 Nemerî, Ebû Ömer Yusuf b. Abdilberr, Câmi'u Beyani'l-İlm ve Fadlihi, Kahire, trs., s. 287. 
202 Şahin, Mahir,  Sünnette İlim Telakkisi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Erzurum, 1994, s. 31. 
203 Aydınlı, a.g.e., s. 135. 
204 İbn Hacer, Nüzhetü'n-Nazar, s. 41. 



54 

 

görüşe göre hadîs mütevâtir olarak geldiği takdirde zaruri ilim ifâde eder şayet haberin 

gelişinde tevâtür yoksa o takdirde haber âhâdır. Âhâd olan haberin kendisini 

kuvvetlendirecek bir takım karîneler varsa o zaman böyle bir haber zarûrî ilim ifâde 

eder.205 Böyle olmayan bir âhâd haber ise zarûrî değil nazarî ilim ifâde eder. 

Izutsu'nun hadîslerin ilim olmasıyla ilgili olarak şöyle dediğini görüyoruz. 

"Peygamberin hadîsleri de Kur'ân'ın yanında başka bir güvenilir bilgi kaynağı olmuştur. 

Düşünürlerin dikkatini işgal eden Hadîsin sağlamlığı meselesinin doğurduğu şartlar 

içinde ilim kelimesi, kopuksuz ve güvenilir bir râvî zinciriyle Peygamber 

Hz.Muhammed'e ve onun sahabilerine varan özel bir bilgi manasını da kazanmaya 

başladı. "Şu şu münasebetle, şu fikri beyan etti". Bu da bir çeşit kesin ilimdir. Çünkü 

kaynağı, peygamberin kendisidir. O peygamber ki İmam Şâfiî'nin dediği gibi Kur'ân'da 

"Allah ve O'nun peygamberi" şeklinde ismi Allah ile yan yana zikredilmiştir. Davalarını 

yalnız bu sağlam kaynağa dayandıranlar yanılmazlar. Bunun aksine hareket edenler, 

kendi şahsi kaprisleri (hevâları)nın peşinde gidenlerdir. Hevâ üzerine dayanan re'y 

(kişisel düşünce) denen iddia, keyfi, tutarsız demektir."206 

Sonuç olarak İslâm'ın ilk yıllarında ilim kelimesine bir müddet genel olarak 

(Kur'ân, Hadîs ve Fıkıh) her yönüyle dînî ilimler anlamının yüklenildiği, sonraki 

dönemlerde ise hadîslerin ve ona bağlı konuların öğrenilmesi anlamının yüklenildiği 

görülmektedir. Yine burada belirtmek gerekir ki, İslâmî ilimlerin takip ettikleri metodlar 

farklı da olsa hakikatte birleştikleri nokta aynıdır. O da Kitap ve Hadîsteki ilmin 

(şartlarına haiz olduğu sürece) zarûrî ilim olduğu hususunda ki görüş birliği içerisinde 

olmalarıdır. Farklılık ise kullanılan vasıtaların farklı olmasındadır. Bunların kiminde 

akıl, kiminde kalp, kiminde ise haber önemli ve önceliklidir. 

 

 

                                            
205 İbn Hacer, Nüzhetü'n-Nazar, s. 42. 
206 Izutsu, a.g.e., s. 58-59. 



İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. KÜTÜB-İ SİTTE'DE KİTÂBÜ'L- İLİM'LER VE İLME BAKIŞ 

 

 2.1. Hadîslerde İlim Kavramı ve Önemi 

Müslümanların kabul ettiği değerler sisteminin devamlılığı her şeyden önce ilme 

bağlı olduğu için Hz. Peygamber, hadîslerinde ilmin değerini yüceltmiş ve insanları ilim 

öğrenmeye teşvik etmiştir. İlim öğrenmenin nâfile olarak yapılan ibadetten daha üstün 

olduğunu ifâde etmişlerdir.207 Hadîslerde ilmin önemi, fazîleti, ilmi elde etmek için 

çalışmanın gerekliliği ve buna benzer daha birçok konu açık bir şekilde vurgulanmıştır. 

Hadîslerde ilmin önemi ve fazîletine ait konuları ilerleyen başlıklarda ele alacağımızdan 

burada daha çok hadîslerde geçen ilim kelimesinin ne anlama geldiği konusuna yer 

vermek istiyoruz.  

İslâmın ilk dönemlerinde ilim olarak bilinen şeylerden biri vahiy ise diğeri de 

Hz. Peygamberin sünnetidir. Çünkü Allah Resûlü'nün hayatta olmasıyla her şey ona 

soruluyor ve ondan cevap alınıyordu. Dolayısıyla ilim denilince akla ilk gelen şey 

sünnetin öğrenilip muhâfaza edilmesi oluyordu. Resûlullah'ın vefâtıyla tabiun, 

sahabeden hadîsleri öğrenmeye ve etraflarındaki kimselere rivâyet etmeye başladılar. 

Bu gelenek muhaddislerin hadîsleri tasnîfine kadar bu şekilde devam etmiştir.208  

Hadîs literatürüne baktığımızda ilim kavramının merkezî öneme sahip 

terimlerden biri olduğunu görürüz. Esasen ilk dönemlerde hadîslerde geçen ilim keli-

mesiyle daha çok Kur'ân, hadîs ve fıkhın kastedildiği, fakat sonraları bununla daha çok 

hadîsin kastedilmiş olduğu anlaşılmaktadır.  

Hadîslerde geçen ilim kelimesiyle, genel manada dînî bilgilerin (Kur'ân, Hadîs, 

Fıkıh vs.) kastedildiğine dair bir örnek vermemiz gerekirse: 

لت ابتغاء العلم ت صفوان بن عسال المرادي أسأله المسح على الخفين فقال ما جاء بك يا زر ؟ فقعن زر بن حبيش قال : أتي

ائط والبول وكنت أمرأ من فقال إن الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم رضا بما يطلب فقلت إنه حك في صدري المسح على الخفين بعد الغ

و مسافرين أن لا ننزع سمعته يذكر في ذلك شيئا قال نعم كان يأمرنا إذا كنا سفرا أأصحاب النبي صلى الله عليه و سلم فجئت أسألك هل 

 خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة لكن من غائط وبول ونوم

                                            
207 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2681; İbn Mâce, Mukaddime, 16, nr. 219. 
208 Şahin, a.g.e., s. 5. 



56 

 

Zirr İbni Hubeyş şöyle dedi; "Mestler üzerine nasıl mesh edileceğini sormak 

üzere Safvân b. Assâl (r.a.)'ın yanına gitmiştim. Bana: - Zirr! Niçin geldin? diye 

sordu. Ben de: - İlim öğrenmek için, deyince şunları söyledi:  

- Melekler, ilim öğrenenlerden hoşlandıkları için onlara kanat gererler. Ben 

de: - Büyük ve küçük abdestten sonra mestler üzerine nasıl mesh edileceği kafamı 

karıştırdı. Sen de Hz. Peygamber'in ashâbından olduğun için, onun bu konuda bir 

şey söylediğini duydun mu diye sormaya geldim, dedim. Safvân: 

- Evet, duydum. Resûl-i Ekrem seferde bulunduğumuz zaman mestleri üç gün 

üç gece çıkarmamayı, büyük ve küçük abdest bozduktan, uyuduktan sonra bile 

mestlere meshetmeyi, ancak cünüp olunca mestleri çıkarmayı emrederdi, dedi."209 

Hadîsin metni daha uzun fakat biz konumuzla ilgili bölümü buraya almak 

istedik. Bu hadîsten de anlaşılacağı üzere Zirr b. Hubeyş, Safvân b. Assâl'ın yanına 

gittiğinde Safvân ona niçin geldiğini soruyor. O da ilim öğrenmek için geldiğini 

söylüyor. Bundan Zirr'in, "ilim" kelimesiyle kastettiğinin mestler üzerine mesh etmek 

olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla diyebiliriz ki, çölde yaşamış hem câhiliye hem de 

İslâm devrini görmüş fakat Peygamberimizi görememiş olan Zirr b. Hubeyş'in 

(müslüman olduktan sonra hadîs ve kırâat ilimlerinin üstadı olup güvenilir bir muhaddis 

olarak tanınmıştır)210  ilim öğrenmeye geldim demesi bize, o dönemde ilim denildiğinde 

genel manada dini ilimlerin anlaşıldığını göstermektedir. Hadîslerde geçen ilim 

kelimesinini bu manaya geldiğine dair örnekleri çoğaltmamız mümkündür. Ancak 

ilerleyen bölümlerde şârihlerin açıklamalarıyla konuyu ele alacağımızdan burada 

bununla yetinmek istiyoruz. 

Hadîslerde geçen ilim kelimesinin, hadîs disiplini anlamına geldiğini ya da diğer 

bir deyişle hadîs literatüründe ilmin hadîse ve hadîs bilgisine karşılık kullanıldığını 

yukarıda ifâde etmiştik. Şimdi de buna dair birkaç örnek vererek konuyu açıklamaya 

çalışalım. 

"İlmi adaletli olan kişiler rivâyet eder."211 "İlim öğrenmek için yarışınız! Dürüst 

bir kişinin rivâyet ettiği hadîs, yeryüzünden, yeryüzündeki altın ve gümüşten daha 

hayırlıdır."212 Yine Abdullah b. Abbas'ın Resûlullah'tan, "İlmi ancak şahitliği caiz 

                                            
209 Tirmizî, Daavât, 99, nr. 3535. 
210 Kandemir, M. Yaşar, vd., a.g.e., c. I, s. 158. 
211 Beyhakî, Ahmed b. Huseyin, Sünenu'l-Beyhakî el-Kübrâ, (thk. Muhammed Abdülkadir Atâ), 

Mekke, 1994, c. X, s. 209. 
212 Hatîb el-Bağdâdî, Şerefu Ashâbi'l-Hadîs, (thk. Mehmed Said Hatiboğlu), Ank., 1991,  s. 80. 



57 

 

olandan yazınız"213 dediği nakledilmiş; Enes de Hz. Peygamberden; "Kim dünyalık elde 

etme isteğiyle hadîs ya da ilim taleb ederse, ahiret nimetine ulaşamaz"214 sözünü rivâyet 

etmiştir. 

Hz. Peygamber'den rivâyet edilmiş (olduğu söylenilen) bu hadîsler sahih 

olmasalar bile, en azından hadîsi uyduranın nazarında ve onun yaşadığı dönemin 

kültüründe ilmin hadîs anlamında kullanılmış olduğunu göstermesi bakımından oldukça 

önemlidirler.215 

Şâfiî'nin, "İlim talebi nafile namazdan fazîletlidir; hadîs okuma, nafile namazdan 

hayırlıdır"216 dediği rivâyet edilmiştir. Bu bağlamda Şâfiî'nin hadîsçiliği ile hadîse 

verdiği önem dikkate alınacak olursa, onun ilimden kastının hadîs olduğu görülecektir. 

Yine o, "Malik ve Sufyan b. Uyeyne olmasaydı Hicâz'ın ilmi yok olup giderdi derken de 

hadîse göndermede bulunmuştur. Bu rivâyetin hemen yanında "Hicâz'ın hadîsi" 

ifâdesinin bulunması da bu düşünceyi desteklemektedir.217 

Kaynaklarımızda "ilmi kaydediniz" türünden rivâyetler de bolca bulunmaktadır. 

Bu ifâdedeki ilimden kastın hadîs olduğunun en açık delillerinden birisi de, Takyidu'l-

İlm adlı eserin, "Yazı ilmi muhafaza eder" bölümündeki örneklerdir. Burada açıkça 

hadîslerin yazılmasından söz edilmiştir. Enes'in de, "Biz, ilmini yazmayan kimsenin 

ilmini ilim saymazdık" sözünün bağlamına bakılırsa, ilimden amacın hadîs olduğunu 

görürüz. Bu meseleyi Muaviye b. Kurre, ilmini yazmayan kimse âlim sayılmazdı 

şeklinde ifâde etmiş; Muhammed b. Munkedir de, biz râvî diye sadece şiir râvîsine 

derdik; hadîs rivâyet edene ise âlim derdik demiştir. Ayrıca "ilmin azalması" ile ilgili 

rivâyetlerdeki ilimden kasdedilenin de büyük bir ihtimalle hadîs olduğu söylenmiştir. 

Yine hadîs rivâyeti için yaş meselesini açıklığa kavuştururken de hadîsden ilim diye söz 

edilmiştir.218 

Fazlurrahman'a göre peygamber zamanında ilim kelimesi ve türevleri, ister 

öğrenme, ister düşünme, isterse tecrübe yollarıyla olsun, genel ve kapsamlı bir biçimde 

bilgi (ilim) anlamında kullanılmıştır. Ancak sahâbeden sonraki nesilde ilim, birinin 

                                            
213 Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye fî İlmi'r-Rivâye, (thk. İbrahim Hamdi el-Medenî), Mektebetü'l-İlmiyye, 

Medine, trs., s. 94. 
214 Hatîb el-Bağdâdî, el-Câmi' li Ahlâki'r-Râvî ve Âdâbi's-Sâmi', (thk. M. Accâc el-Hatîb), Beyrut, 

1994,  c. I, s. 84. 
215 Bkz., Gürler, a.g.e. s. 162-163. 
216 Hatîb el-Bağdâdî, Şeref,  s. 113; Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullah el-Isbahânî,  Hılyetu'l-Evliyâ ve 

Tabakâtu'l-Asfıyâ, Daru'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrut, trs., c. IX, s. 119. 
217 Bkz., Gürler, a.g.e., s. 164. 
218 Gürler, a.g.e., s. 166. 



58 

 

öğrenme yoluyla, özellikle (peygamber, sahâbe vb.) geçmiş nesiller hakkında elde etmiş 

olduğu bilgi için kullanılmaya başlanmıştır. İlim terimi özellikle ehl-i hadîs 

literatüründe daha başlangıçtan itibaren aklî olmaktan ziyâde, geleneksel bir temâyül 

kazanmıştır. Daha sonraları farklı ilim dallarının ortaya çıkışıyla birlikte diğer 

çevrelerde ilim teriminin uygulama alanı genişlemiştir.219 

Bütün bu bahsedilenlerden hareketle hadîs kaynaklarında ilim kavramı, ilk 

asırlarda özellikle de hicri dördüncü asra kadar olan zamanda genellikle hadîs 

anlamında kullanılmıştır denilebilir. Temel hadîs kaynaklarından Buhârî ve Müslim'in 

el-Camiu’s-Sahih'leri ile aynı dönem âlimlerinden Ebû Dâvûd'un Sünen'inde bulunan 

"Kitâbü'l-İlim" bölümlerinde ilim; büyük oranda hadîs anlamında kullanılmış, hadîsi 

öğrenmenin önemi, hadîs öğrenme ve nakletme metotları gibi konulara yer verilmiştir. 

Meselâ Buhârî, Kitâbü'l-İlim'inde, "Muhaddisin haddesenâ yâhud ahbaranâ ve enbeenâ 

sözleri bâbı" ( وأخبرنا وأنبأناباب قول المحدث حدثنا  ), "Muhaddisin huzurunda okumak ve ona arz 

etmenin hükmünü beyân bâbı" (باب القراءة والعرض على المحدث), "Münâvele hakkında 

zikrolunan sözler ile ilim ehlinin, ilmi diğer beldelere yazıp göndermeleri bâbı" ( باب ما

العلم بالعلم إلى البلدانيذكر في المناولة وكتاب أهل  ), "Küçüğün hadîs işitip yüklenmesi ne zaman sahîh 

olur? bâbı" (ْباب متى يصح سماع الصغي), "İlim (edinmek) hususunda nöbetleşmek bâbı" ( باب

 İmâmın yâhud muhaddisin huzurunda önünde iki dizi üzerine çöken" ,(التناوب في العلم

kimse bâbı" (باب من برك على ركبتيه عند الإمام أو المحدث) ve "Hadîs öğrenmeyi şiddetle arzu etmek 

bâbı" ( باب الحرص على الحديث) gibi bâb başlıklarına yer vermesi bize bunu göstermektedir. 

Hatîb el-Bağdâdî'nin (ö. 463/1071) hadîslerin yazıya geçirilmesiyle ilgili farklı 

farklı kaynaklardaki birbiriyle çelişkili olduğu zannedilen rivâyetleri değerlendirdiği 

eserine "Takyîdü’l-İlm" adını vermiş olması, onunda ilmi, hadîs mânâsında anladığını 

göstermesi açısından önemlidir. Yine İmam Mâlik'in öğrencisi olan İbn Vehb'i sahip 

olduğu geniş hadîs bilgisi sebebiyle "İlmin dîvânı" diye nitelendirmesi de ilimle 

kastedilenin hadîs olduğunu bize göstermektedir.220  

                                            
219 Fazlurrahman, Tarih Boyunca İslâmi Metodoloji Sorunu, (Çev.Salih Akdemir), Ank., 1995, s. 136-

138. 
220 Kutluer, İlhan, "İlim", DİA, İst., 2000,  c. XXII, s. 111. 



59 

 

Elbette ki buraya kadar zikredilenlerden hareketle hadîslerde yer alan ilim 

kavramını sadece hadîse hasretmek anlamı da çıkarılmamalıdır. 

Câbirî'ye (ö. 2010) göre ilim kavramı tedvîn döneminde genellikle hadîs, tefsir, 

fıkıh için kullanılıyorsa da, içeriği açısından bu temel ilme yardımcı olan diğer ilimler 

için kullanılması da pekâla mümkündür. Örneğin lugat, mağâzî, eyyâmu'n-nâs için de 

ilim ifâdesi kullanılabilir. Başka bir ifâdeyle o dönemde ilim, re'yin karşıtı olarak 

kullanılmıştır. Buna göre ilim, aynı zamanda hadîs, tefsir ve bunların dışındaki dinî 

bilgilerin rivâyetleridir.221 

 İlim kelimesinin ne anlama geldiği hususuyla ilgili olarak hadîs kitapları 

incelendiğinde, hadîslerdeki ilim ve ilim kelimesinin kökünden türeyen kelimelerin 

başlıca şu manalara geldiği görülmektedir: "Müeddip ve rehber, vahiy, kavramak, 

anlamak ve amel, emare ve işaret, anlayış ve fıkıh, bir şeyi istifâde amacıyla almak, 

yazılan ya da söylenendekine uygun olarak anlamak kavramak,  bir şeyin artırılmasını 

istemek, kavratmak."222 

Sonuç olarak şu söylenebilir, ilim kelimesi ilk dönemde, genel manada dînî 

konuların tamamını kapsayacak biçimde yani Kur'ân, hadîs ve fıkıh için kullanılmıştır. 

Hicri dördüncü asra kadar olan dönemde ise, ilim kelimesiyle daha ziyâde hadîs rivâyeti 

ve hadîslerin içerdiği konulara dair bilgiler anlaşılmıştır. Daha sonraları kavramsallaşma 

sürecinin de etkisiyle dinî bilgilerin giderek dallara ayrılmasıyla ilmin diğer alanlarını 

da içerecek bir kullanıma dönüşmüştür.223 

  

2.2. Kitâbü'l- İlimler Açısından Kütüb-i Sitte ve Müellifleri 

Yüce dinimiz İslâm'ın Kur'ân-ı Kerîm'den sonraki en önemli kaynağı hiç şüphe 

yoktur ki Sünnet'tir. Hz. Peygamber (s.a.s.)'in söz, fiil ve takrirlerinden ibaret olan 

sünnet asırlardır müslüman ilim adamlarının üzerinde çalıştıkları, kafa yorarak 

hizmetinde oldukları bir alandır. 

Resûlullah (s.a.s.)'in hadîslerini hıfzederek ezberinde tutanların vefâtlarıyla, çok 

kıymetli bir hazine mesâbesindeki Sünnet'in ortadan kalkmasını önlemek, sonraki 

insanlara eksiksiz ve yanlışsız olarak aktarılmasını sağlamak gayesiyle hadîsler derlenip 

kitaplara geçirilmiştir. Zaman olarak hicrî ikinci asrı kapsayan bu dönem, hadîslerin 

                                            
221 Câbirî, Muhammed Âbid, Tekvinu'l-Akli'l-Arabî, (Arap Aklının Oluşumu), (Çev. İbrahim Akbaba), 

İz Yayıncılık, İst., 1997, s. 88. 
222 Geniş bilgi için bkz., Alrawashdeh, a.g.m., s.32-36. 
223 Geniş bilgi için bkz., Gürler, a.g.e., s. 169-170. 



60 

 

resmen yazılıp kayıt altına alınması açısından Tedvîn Dönemi olarak 

adlandırılmaktadır.224 Hadis tarihinin altın çağı olarak kabul edilen h. III. asır, hadis 

edebiyatının ana kaynaklarının ortaya konulduğu bir dönemdir. Tasnîf dönemi olarak 

adlandırılan bu dönemde yazıya geçirilmiş olan karışık haldeki hadîs malzemeleri, 

kendilerinden istifadeyi kolaylaştıracak şekilde sınıflara ayrılarak sistemli hale 

getirilmiştir. Bu dönemde oluşturulan kitaplardan özellikle altısı son derece ün 

kazanmıştır. "Kütüb-i Sitte" adıyla anılan bu altı kitap Buhârî ve Müslim'in Sahîh'leri ile 

Ebû Dâvûd, Tirmizî, Nesâî ve İbn Mâce'nin Sünen-i Erba'a diye anılan sünenleridir. Bu 

eserler için aynı manada "Sıhâh-ı Sitte" tabiri de kullanılmaktadır.225   

Kütüb-i Sitte tabirinin ne zaman ortaya çıktığı ve Kütüb-i Sitte'yi oluşturan 

kitaplar içerisine sünenlerin ne zaman girdiği ve bunların temel kaynak olarak kabul 

edildikleri kesin olarak bilinmemekle birlikte, Kütüb-i Sitte adıyla meşhur olan bu 

kitapların, yukarıda belirttiğimiz eserlerden meydana gelerek İslâm dünyasının büyük 

bir çoğunluğunda günümüzdeki mazhâr oldukları tam kabule ancak h.VII. asırda 

kavuştukları görülmektedir.226 

Kütüb-i Sitte'den her birinin kendisine özgü bir takım özellikleri söz konusudur. 

Mesela; fıkıh bâbları yönünden Buhâri'nin, tertibinin güzelliği ve talikatının azlığı 

yönünden Müslim'in, rivâyet sanatı yönünden Tirmizî'nin, ahkâm hadîsleri toplaması 

yönünden Ebû Dâvûd'un, fıkıh bâblarına ayırması yönünden İbni Mâce'nin, ve nihayet 

bu meziyetlerin çoğunu kendisinde toplaması yönünden Nesaî'nin kitabı ayrı bir değer 

taşımaktadır.227 

 Kütüb-i Sitte'nin yaygınlaşmasındaki etkenlerden birinin de insanların sahîh 

rivâyetlere rahatlıkla ulaşabilme istekleri olmuştur. Buhârî ve çağdaşı olan diğer Kütüb-i 

Sitte musanniflerinin gayelerinin en sahîh olan rivâyetleri bir araya toplamak olduğu 

Ahmed Nâim (1872-1934) tarafından da ifâde edilmiştir.228 Ayrıca yazılan her eser, 

içinde bulunmuş olduğu çağın siyasî, dînî, sosyal ve tarihî yapısından bir takım izler 

taşır. Kütüb-i Sitte eserleri de te'lif edildiği dönemdeki  mevcut ortamdan azade olarak 

                                            
224 Çakan, İsmail Lütfi, Hadîs Edebiyâtı, İFAV, İst., 1996, s. 17-18. 
225 Kandemir, M. Yaşar, "Kütüb-i Sitte", DİA., Ankara, 2003, c. XXVII, s. 6. 
226 Geniş bilgi için bkz. Bağcı, H. Musa, "el-Kutubu's-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve 

Otoritesini Oluşturan Faktörler", (http://musabagci.tr.gg/K.ue.t.ue.b_i-Sitte-Kavram, 18 Kasım 2015). 
227 Kandemir, M. Yaşar, "Kütüb-i Sitte", DİA, c. XXVII, Ank., 2003, s. 6; Geniş bilgi için bkz.,Uğur, 

Mücteba, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, T.D.V. Yay., Ank., 1992. 
228 Ahmed Naim, Sahîh-i Buharî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi, DİB Yay., Ank., 1982, 

c. I, s. 51. 



61 

 

meydana getirilmiş değildirler. Kütüb-i Sitte eserlerinin te'lif edildiği h. III. asırda, 

Mu'tezile'nin önderliğini yaptığı hadis karşıtı çevrelerin fikirlerine karşı, hadisçiler de 

amel ve itikadı Hz. Peygamberin sünnetine dayalı olarak korumak için çalışmışlardır.229 

Oluşturulan Kütüb-i Sitte külliyâtının telif amaçlarından birinin sahih hadisleri toplamak 

olduğu ifade edilse bile, bir diğeri de kendileri açısından tehlikeli bir şekilde gelişme 

gösteren bid'atları yok etmek, yok olma tehlikesiyle karşı karşıya olan sünneti ihyâ 

etmek ve sünnetin önünde engel olan fırka mensuplarının görüşlerini bertaraf etmek 

olmuştur.230 

Çalışmamızın konusunu oluşturan ilim bahsini de bu eserler muvâcehesinde ele 

almış bulunuyoruz. Kütüb-i Sitte'yi oluşturan eserler hakkında detaylı bilgiye geçmeden 

önce özet olarak hadîs eserleri ve hadîs tarihinin gelişme süreci hakkında birkaç hususu 

belirtmekte yarar görüyoruz. 

Hicri birinci asrın sonlarına doğru önce tedvîn daha sonra tasnîf faaliyetinin 

başlaması üzerine telif edilen ve ikinci asır boyunca telifi devam eden hadîs eserlerini, 

Siyer ve Meğâzî, Sünen, Câmi', Musannef ve belirli konulara tahsis edilenler olmak 

üzere beş gurupta ele almak mümkündür.  

Konumuzla ilgili tasnîf döneminde oluşturulan eserlerin "Kitâbü'l-İlim"  

bölümlerinin dışında bu konu başlığı adı altında müstakil olarak oluşturulan çalışmalar 

da vardır. Bunlardan iki tanesi özellikle üzerinde durulması gereken çalışmalardır. 

Birincisi çok erken dönem diyebileceğimiz bir zamanda yazıya geçirilen Züheyr İbn 

Harb (h.160-234)'a ait "Kitâbü'l-İlim" adlı eseridir. Diğeri ise bu konuda hacimli bir 

eser olan İbn Abdülberr (ö.463/1071)'in "Câmi'u Beyâni'l-İlm ve Fadlihi" adındaki 

eseridir.231 

Züheyr İbn Harb'ın Kitâb'ül-İlim adını vermiş olduğu bu hadîs koleksiyonu, ilk 

tasnîf döneminin en güzel örneklerinden birisidir. Bu hadîs koleksiyonuna girmiş olan 

rivâyetlerin, ya bire bir aynısıyla ya da farklı senedlerle, değişik varyantlarının 

kendisinden sonraki telif edilen başka birçok musannef hadîs eserine girmiş olduğu 

                                            
229 Özpınar, Ömer, Hadis Edebiyatının Oluşumu, Ankara Okulu Yayınları, Ankara, 2005, s. 143. 
230 Bağcı, Musa, Hadis Kaynakları Hangi Tarihi Sosyo-Kültürel Ortamda Oluştu? 

(http://musabagci.tr.gg/Hadis-Kaynaklar%26%23305%3B-Hangi-Tarihi-Sosyo_K.ue.lt.ue.rel-Ortamda-

Olu%26%23351%3Btu-f-.htm18 Kasım 2015); Ayrıca bkz. Dilek, Mehmet, Hadis Tahric Şartları 

Açısından Kütüb-i Sitte, İpek Yay., İstanbul, 2009, s. 34. 
231 Palabıyık, Abdülkadir, Hadîs Literatüründe "Kitâb'ül-İlim"ler, DEÜ İlahiyat Fak. Dergisi, sy. XIII-

XIV, İzmir, 2001, s. 168. 



62 

 

görülmektedir.232  Bu kitapta yer alan hadîslerin Kütüb-i Sitte içerisindeki dağılımına 

baktığımızda; Buhârî'nin Sahîh'inde 13, Müslim'in Sahîh'inde 10, Tirmizî'nin Sünen'inde 

12, Nesâî'nin Sünen'inde 4, İbn Mâce'nin Sünen'inde 14 ve Ebû Dâvûd'un Sünen'inde de 

6 adet olmak üzere toplamda 59 tane olduğu görülmektedir.233 

Zikretmiş olduğumuz bu eserde yeri gelmişken belirtelim ki, hadîsler belli başlı 

alt başlıklara göre ayırt edilmeyip peş peşe sırasıyla yazılmıştır. Sâlih Tuğ'un 

değerlendirmesine göre, Züheyr b. Harb'ın "toplamış bulunduğu bu hadîslerde, ilim 

peşinde koşmanın önemi, bu yola teşvik ve hem dünya ve hem de âhiret hayatı için 

bunun faydalar taşıdığı ve ilimle uğraşmanın Allah indinde taşıdığı önem belirtilerek, 

selef ve sahabenin ilim konusunda çalışma usulleri de gösterilmektedir."234 

Yukarıda bahsi geçen İbnü Abdülberr'in "Câmi'u Beyân'il-İlm ve Fadlihî" adlı 

kitabına gelince, Abdülkadir Palabıyık'ın bu eserle ilgili şöyle değerlendirmede 

bulunduğunu görmekteyiz: "Muhaddis bir eğitimci hüviyetiyle dikkat çeken İbn 

Abdülberr, bu eserinde,  71 ayrı başlık altında,  2427 adet ilim ve eğitimle ilgili hadîs ve 

haber nakleder. Eser, ilim ve ilimle ilgili veriler açısından belki de en hacimli 

kaynaktır."235 

Hicri üçüncü yüzyılda ise bu faaliyetler artarak devam etmiş ve meydana 

getirilen bu eserlerle bu asır, hadîs tarihinin en muhteşem dönemi olmuştur. Bir yandan 

Siyer ve Meğâzî, Sünen, Câmi', Musannef ve belirli konulara tahsis edilenlerle ilgili 

yeni ve daha sağlam eserler tasnîf edilirken, diğer taraftan, bu sayılanlar dışında farklı 

yeni tasnîf eserleri ortaya çıkmış ve özellikle de usûle yönelik kitaplar kaleme alınmaya 

başlanmıştır. Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, Nesâî ve İbn Mâce gibi imamlar 

Câmi' ve Sünen adlı eserlerini bu dönemde tasnîf ederek Kütüb-i Sitte adıyla meşhur 

olan ve Kur'ân-ı Kerim'den sonra İslâm'ın önde gelen kaynakları arasında sayılan altı 

sahih kitabını meydana getirmişlerdir.236  

Şimdi de tezimizin asıl konusunu teşkil eden bu altı kitap ve müellifleri 

hakkında kısaca bilgi vermeye çalışalım. 

 

 

                                            
232 Tuğ, Salih, Züheyr İbn Harb ve Kitâbü'l-İlm Adlı Eseri, İst. Ünv. Edebiyat Fak. Yay. No: 2775  

İst., 1984, s. 38. 
233 Tuğ, a.g.e., s. 39. 
234 Tuğ, a.g.e., s. 54. 
235 Palabıyık, a.g.m., s. 169. 
236 Koçyiğit,Talat, Hadis Tarihi,  AÜİF Yay, Ank., 1977,  s. 231-232. 



63 

 

2.2.1. Sahihler 

2.2.1.1. Buhârî ve el-Câmi'u's-Sahîh'i 

Hadîs tarihinde ismi ve tasnîfi ile şöhret kazanan Buhârî'nin asıl adı Ebû 

Abdillâh Muhammed b. İsmail b. İbrahim İbni'l-Muğire el-Cu'fî'dir. Hicri 194 senesinde 

Buhâra'da dünyaya gelmiş, daha on yaşında iken hadîse merak sararak ülkesinde 

bulunan muhaddislerden hadîs dinlemeye ve dinlediklerini ezberlemeye başlamıştır. 

Kendisinden rivâyet olunduğuna göre, binin üstünde hadîs hocasından hadîs yazmıştır. 

Aynı zamanda yazıpta isnâdını bilmediği tek bir hadîs dahi bulunmamaktadır.  

Buhârî, zühd ve takva sahibi, dünya metaına kıymet vermeyen sultan ve valilerin 

heves ve arzularına cevap vermeyecek kadar ilim haysiyetine düşkün birisidir. Buhârî, 

Semerkand'ın bir kasabası olan Hartenk'e gelir ve orada oturan bazı arkrabalarının 

yanında kalır. Ancak burada bir ay kadar durabilir; 256 senesinin ramazan bayramı 

gecesi hastalanarak vefât eder.237 

Buhârî, sahih hadîsleri toplayarak onları fıkıh bâblarına göre tasnîf eden ilk 

hadîsçilerden sayılır. Nitekim daha sonraları telif edilen usûl kitaplarında  "evvelu men 

ellefe fi's-sahihi'l-mucerred huve'l-Buhâri" (mucerred sahih konusunda ilk kitap telif 

eden kimse el-Buhârî'dir) başlığı altında bu konuya ayrı bir yer verilmesi buna delâlet 

etmektedir.  Sahîh'de toplam 97 kitap ve 3400'ün üzerinde bâb vardır. Buhârî, kitabına 

aldığı hadislerin sened ve metinlerinin seçiminde gösterdiği itina ve titizliğe, bâb 

başlıklarının tertip ve tanziminde de aynen riâyet etmiştir. Buhâri, kitabını çeşitli 

bâblara ayırmış ve her bâba, o bâb içinde yer alan hadîslerin konularına uygun düşen bir 

isim vermiştir. Terceme adı verilen ve "bâb unvânı" manasına gelen bu başlıklarda, 

bazen Kur'ân'dan bir âyet zikredilmiş, bazen da, Buhârî'nin bâb konusu ile ilgili 

görüşlerini aksettiren ifâdeler yer almıştır. Fıkhi değeri olan bu ifâdeler dolayısiyledir ki 

"Fıkhu'l-Buhârî fi terâcimih" (Buhârî'nin fıkhı tercemelerinden bellidir) denilmiştir.238 

Buhârî, tedvîn ve tasnîfin altın çağı diye bilinen bir devri idrâk etmiş olması 

hasebiyle, hadîs ilmindeki geniş bilgisinin, metin ve isnatlardaki illetlere, ricâlin cerh ve 

tadil yönünden değişik hallerine derin vukufunun ve nihayet sahîh hadîsi sakim 

olanından ayırmak hususunda gösterdiği son derece titiz davranışı sayesinde muazzam 

                                            
237 Zehebî, Muhammed b. Ahmed b. Osman, Tezkiretü'l-Huffâz, Daru'l-Kütübi'İlmiyye, Beyrut, 1998, c. 

II, s. 104.  
238 Toksarı, Ali, "Sahihu'l-Buhari'nin Bab Başlıklarının Özellikleri ve Değeri", Büyük Türk-İslam 

Bilgini Buhâri, (Sempozyum), Erciyes Üniversitesi Matbaası, Kayseri, 1996, s.110. 



64 

 

bir hadîs eseri tasnîf etmeyi başarmış ve bu eser İslâm dünyasında Kur'ân-ı Kerim'den 

sonra İslâm'ın temel kaynağı olma vasfını kazanmıştır.239  

Kendisinden nakledilen haberlerden anlaşıldığına göre el-Câmi'us-Sahîh'i, 

toplamış olduğu 600.000 hadîs içinden titizlikle seçip ayırdığı hadîslerden meydana 

getirmiştir. Yine kendisi, 100 bin sahîh, 200 binde illetli ya da zayıf hadîsi ezberlediğini 

söylemektedir.240 El-Câmi'us-Sahîh'te naklettiği hadîs sayısı ise muallak, mutâbi', şâhid 

ve mevkûf olanlar dışında mükerrerlerle birlikte 7397'dir. Buhârî, sahih hadîsleri 

toplayarak onları fıkıh bâblarına göre tasnîf eden ilk hadîsçilerdendir.241 

Buhârî'nin Sahîh'inde yer alan Kitâbü'l-İlm ana başlığına baktığımızda, 

muhaddis Buhârî'nin, söz konusu kitabı (bölümü), 53 bâbla (alt başlık) detaylandırdığını 

görmekteyiz. Bunlar İlmin fazîleti bâbı ile başlayıp (1.bâb), Soru soran şahsa sorduğu 

şeyden fazlasıyla cevap veren kimse bâbı (53.bâb) ile sona ermektedir. Bu bâblar 

arasında toplam 74 hadîs ve haber yer almaktadır.242 

Müellifin bu ana konuyu Vahiy ve İmân gibi iki temel meseleden hemen sonra 

zikretmesi de mânidardır. Buhârî'nin bu sıralamayı tesadüfen yaptığı düşünülemez. 

Aynî, "Câm'u's-Sahîh'de yer alan bütün kitâpların medârı yani dönüp dolaşması ilim 

üzerine olduğundan dolayı Buhârî Kitâbü'l-İlim bölümünü bundan sonraki kitâpların 

önüne almıştır, bunu niye Îmân Kitâbı'nın da önüne almadı? dersen, zira îmân, ilim ve 

amel bakımından her hayrın başlangıcı, küçük büyük her kemâlin kağnağı olduğu için" 

diye açıklamıştır.243 

Franz Rosenthal'a göre, Buhârî Sahîh adlı eserini oluştururken Peygamberin ilâhi 

misyonu (bed'u'l-vahy) ile başlatmış, îmâna ilişkin bir konuyu da işledikten sonra 

"Kitâbu'l-İlim" bölümünü çalışmasının başına yakın bir yere taşımıştır. Böylece 

konunun önemli ve temel olduğuna dikkat çekmiştir.244 Burada, öncelikle Hz. 

Peygamber'in vahiy aldığının ve dolayısıyla de Peygamber olduğunun isbâtına vurgu 

yapılmak istenmiş olacağı belirtilmektedir. Zîra Allah'ın varlığı ve birliği de dâhil 

olmak üzere, inanılması gereken her şey, bunları haber veren şahsın peygamberliğine 

                                            
239 Geniş bilgi için bkz. Bağcı, H. Musa, "el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve 

Otoritesini Oluşturan Faktörler", (http://musabagci.tr.gg/K.ue.t.ue.b_i-Sitte-Kavram, 18 Kasım 2015). 
240 İbnu' s-Salâh, Osman b. Abdurrahman eş-Şehrezûrî, Mukaddimetu İbn es-Salâh, yy.,1984, c. I, s. 13. 
241 Koçyiğit, a.g.e., s. 251-257; A'zamî, M. Mustafa, "Buhârî" , DİA, İst., 1992,  c. VI, s. 368-372. 
242 Buhârî, el-Câmi'u's-Sahîh, İlim, c.I, s. 31-61. 
243 Aynî, Ebû  Muhammet Mahmut b. Ahmet Bedruddîn, Umdetü'l-Kârî Fi Şerhi Sahîhi'l-Buhârî, 

Darul Kütübül İlmiyye, Beyrut, 2001, c. II, s. 3. 
244 Gürler, a.g.e., s.170; (Franz Rosenthal, Knowledge Tnumphant: The Concept of Knowledge in 

Medieval İslam, Leiden, 1970, s. 78-83'den naklen). 



65 

 

inanmaya bağlıdır. Onun için îmânda, önce vahiy, daha sonra da vahiy alana ve onun 

getirdiklerine inanmak gelir. Bunları da, insanların yaşadıkları müddetçe yapacakları 

tüm davranışları ve tekâmül etmek için yapmaları gerekenleri öğrenecekleri ilim konusu 

takip eder. Çünkü, doğumdan mezara konuncaya kadar, hattâ defnedildikten sonra 

ahiretle ilgili konular da dâhil olmak üzere her şey ilmin konusudur ve ancak bilgiyle 

öğrenilir.245 Bu sebeple Buhârî'nin ilim konusunu îmân konusundan hemen sonra 

zikretmiş olması muhtemeldir. 

 

2.2.1.2. Müslim ve el-Câmi'u's-Sahîh'i 

Telif ettiği büyük hadîs eseriyle Kütüb-i Sitte'nin meydana gelmesinde en 

mühim paya sahip olanlardan birisi de Ebû'l Hüseyn Müslim İbnu'l Haccâc el-Kuşeyrî 

en-Neysaburi'dir. Müslim, 204 senesinde Nîşâbur'da dünyaya gelmiştir. Henüz 12 veya 

14 yaşındayken hadîs öğrenmeye başlamış ve bu maksatla Irak, Hicâz, Suriye ve Mısır 

gibi çeşitli ülkelere yolculuklar yapmıştır. Müslim, arkasında hadîs konusunda tasnîf 

edilmiş birçok eser bırakarak 261 yılında Nîşâbur'da vefât etmiştir.246  Müslim, bu 

eserinde mükerrerler dışında 3000 den fazla hadîsi bir araya getirmiş ve her hadîsin, 

konusu ile ilgili olduğu bâba yerleştirilmesine ayrı bir özen göstermiştir. Ayrıca, her 

hadîsin değişik ve kendi nazarında sahih olan isnatlarına ve bu değişik isnatlarla gelen 

metin farklarına yaptığı işaretlerle rivâyetini değerlendirmiş ve bunlara verdiği tertip 

güzelliğiyle kitabın kolay ve rahat kullanılmasını sağlamıştır. Yine o, Sahîh'inde aynı 

hadîsin tekrarından şiddetle kaçınmıştır. Bununla beraber, birtakım sebepler dolayısıyla 

tekrarında fayda mülahaza etmişse, o hadîsi tekrar etmeyi uygun görmüştür. Buhârî'nin 

ittisâl yönünden üstünlüğü, râvînin hadîs aldığı kimse ile mülakatının bir defa da olsa 

şart koşması sebebiyledir. Oysa Müslim, sadece muasarâtla yani râvî ile şeyhinin aynı 

asırda yaşamış olmalarıyla yetinmiştir.247 

Müslim'in Sahîh'indeki Kitâbü'l-İlim'in bâb (alt) başlıklarına baktığımızda şu 

bâb başlıklarının yer aldığını görmekteyiz: 

1-Kur'ân'ın müteşâbihlerine uymaktan nehiy, bunlara uyanlardan uzak durma ve 

Kurân hakkında ihtilâfa düşmeyi yasaklama. 

2- Mahir hasmın şiddetli düşmanlığı (nın yanlışlığı) konusu. 

                                            
245 Palabıyık, a.g.y., s. 151-189. 
246 Zehebî, Tezkire, c.II, s. 125-126. 
247 Koçyiğit, a.g.e., s. 257-260; Ayrıca bkz. Kandemir, M. Yaşar, "Müslim b. Haccâc", DİA, İst., 2006, c. 

XXXII, s. 93-94. 



66 

 

3- Yahûdi ve Hristiyanların yolundan gitme, onların uygulamalarına tabi olma. 

4- Aşırılığa gidenlerin helâk olduğu. 

5- Âhir zamanda ilmin ortadan kaldırılıp fitne ve cehâletin ortaya çıkması. 

6- Güzel veya çirkinlikte çığır açarak,  bunlara diğer insanları dâvet edenler.248 

Görüldüğü gibi, Müslim'in bu bölümü, hem hadîs sayısı hem de konu çeşitliliği 

açısından biraz dar tutulmuş; altı bâb altında toplam 16 hadîs zikredilmiştir. 

 

2.2.2. Sünenler 

Sünenler, hadîs edebiyatının en zengin dalını teşkil eden eserlerden sayılır. İslâm 

tarihinin en eski devirlerinden itibaren muhaddisler, ahkâm ve itikâdi konuları içeren 

hadîslere diğerlerinden daha fazIa önem vermişlerdir. Fıkıh bâblarına göre tasnîf 

edilmiş ahkâm hadîslerini ihtiva eden ve sünen denilen kitapların hicri ikinci asrın 

başlarından itibaren te'lif edilmeye başladığını görmekteyiz. Bu çeşit kitapların tasnîfi 

üçüncü asırda da devam etmiş ve bu asrın ikinci yarısında, hadîs tarihinin en meşhur 

sünenleri ortaya çıkmıştır.249 Sünenler, rey taraftarlarına bir nevi reaksiyon olarak 

yazıldıklarından planları, fıkıh kitaplarının planlarına benzerlik gösterir.250 

 

2.2.2.1. Tirmizî ve Sünen'i 

Asıl adı Ebû Muhammed b. Îsa b. Sevre b. Musa b. Dahhâk'tır. Muhammed b. 

Îsa b. Yezîd b. Sevre b. es-Seken de denilmiştir. Tirmizî, 209 yılında Tirmiz'de dünyaya 

gelmiştir. A'ma olarak doğmuş olduğu söylenmiş olsa da, doğrusunun yaşlılığında 

gözünü kaybetmiş olduğudur. Horasan, Irak ve Hicâz gibi bölgelerdeki âlimlerden ders 

almıştır. Meşhur hadîs âlimi ve musannifi Buhârî başta olmak üzere Müslim, Ebû 

Dâvud gibi birçok âlimle görüşmüş ve onlardan hadîs öğrenmiştir.251 

Tirmizî'nin fıkıh bâblarına göre tasnîf ettiği Sünen kitabı, değişik konulardaki 

bâblarıda ihtiva ettiği için el-Câmi'u's-Sahih ismiyle de şöhret kazanmıştır. Tirmizî'nin 

bu eserini diğerlerinden ayıran en önemli özelliği, hadîslerin sonunda hadîsle ilgili 

"Hasenün, Hasenün Sahihun…" gibi ıstılahlarla hadisleri değerlendirmesidir. Hatta 

"Hasen" tabirini ilk kullanan kimsenin Tirmizî olduğu da ifâde edilmektedir. Tirmizî, 

                                            
248 Müslim, Sahîh, İlim, c. III, s. 2053-2060. 
249 Koçyiğit, a.g.e., s. 242. 
250 Yardım, a.g.e., s. 78. 
251 Zehebî, Muhammed b. Ahmed b. Osman,  Siyeru A'lami'n-Nubelâ, Müessesetü'r-Risâle, 2001, c. 

XIII, s. 270-272.  



67 

 

kitabında, "hasen" ile kastettiği manayı açıklamış ve "bu kitapta hasen olarak 

zikrettiğimiz hadîsle, bize göre isnâdı hasen olanı kastettik. Şazz olmayan, isnâdında 

şüpheli şahıslar bulunmayan ve aynı mealde sâir yönlerden de rivâyet edilen her hadîs 

bize göre hasendir" demiştir.  Tirmizî'nin kitabı, Nesâi ve Ebû Dâvud'un kitaplarına 

nisbetle üçüncü derecede yer almış yani Kütüb-i Sitte'nin üçüncü kitabı olarak kabul 

edilmiştir. Tirmizî, hayatının sonlarına doğru Allah korkusundan ağlaya ağlaya 

gözlerini kaybetmiş ve 279 yılında doğduğu yer olan Tirmiz'de vefât etmiştir.252 

Hem Câmi hem de Sünen adlarıyla tanıtılan Tirmizî'nin Sünen'inde de, ilim 

konusu müstakil bir kitâb (bölüm) olarak ele alınmıştır. Müellif burada, 19 bâb (alt 

başlık) altında toplam 42 tane hadîs serdetmiştir. Bu bâbları şöyle sıralayabiliriz: 

1- Allah hayır dilediği kimseyi dinde bilgili kılar                                

2- İlim öğrenmenin değeri ve kıymeti  

3- İlmi saklamamak gerekir  

4- İlim tahsili yapmak isteyenlere iyi muamele etmek gerekir  

5- İlim kalkacak ve yok denecek hale gelecek mi?  

6- İlmi şöhret ve makam için kullanan cehennemliktir.  

7- İlmi başkalarına duyurup aktarmak gerekir.  

8- Hadîs diye yalan söyleyen kimseler cehennemliktir.  

9- Yalan olduğunu bildiği halde bir sözü hadîs diye aktarmak.  

10- Hadîsleri inkar edenler de olacak mı?  

11- Hadîs yazma işi ilk dönemlerde yasaklanmış mıydı?  

12- Hadîs yazma işine sonradan izin verildi mi?  

13- İsrailoğullarından ibretli şeyler aktarılabilir mi?  

14- Hayra vasıta olan onu yapmış gibi sevap kazanır mı?  

15- Hayra veya sapıklığa öncü olan kimsenin durumu.  

16- Sünnetlere yapışıp bidatlardan uzak durmalı.  

17- Peygamber (s.a.s.)'in yasakladıklarından kaçınmak gerekir.  

18- Medîne âlimleri daha bilgili mi olacaklar?   

19- Âlim mi üstün yoksa ibadet edip duran mı?253 

 

                                            
252 Geniş bilgi için bkz. Koçyiğit, a.g.e., s. 247-248; Öğrenç, Aşır, "Tirmizî'nin, Süneninde Ulemanın 

İhtilaf Ettiğini Haber Verdiği Hadisler", SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Ağustos 

2013, sy:29, s.171-172. 
253 Tirmizî, Sünen, c.V, s. 27-50. 



68 

 

2.2.2.2. Ebû Dâvûd ve Sünen'i 

Ebû Dâvûd Süleyman İbnu'l-Eş'as İbn İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, 202 yılında 

Sicistân'da doğmuş, küçük yaşından itibaren hadîs toplamak için seyahate çıkarak, 

Horasan, Irak, Suriye, Mısır ve Hicâz hadîsçilerinden hadîs yazmıştır. Ebû Dâvûd, 

hadîslerin zayıfını sağlamından ayırma, rivâyetlerdeki ince kusurları tanıma ve hadîs 

râvilerini tenkit etme hususlarında tanınmış bir âlimdir. Ebû Dâvûd hayatı boyunca 

500.000 hadîs yazmış, bunlardan sadece ahkâmla ilgili olmak üzere 4800 hadîs seçerek 

meşhur Sünen adlı eserini meydana getirmiştir. Bu bakımdan kitabı, fıkıh bâblarını ve 

bu bâblarla ilgili hadîsleri en mükemmel bir şekilde toplayan bir eser sayılır. 254  Onun 

tanınmış şârihlerinden biri olan Ebû Süleymân el- Hattâbî şöyle der: "Allah Teâla dinle 

ilgili her şeyi Kitabında zikretmiş, fakat bunlardan bazısının beyânını Peygamberine 

bırakmıştır. Bu bakımdan Hz. Peygamberin sünneti, Kur'ân'ın beyânıdır. Ebû Dâvûd, 

Sünnet ve fıkıh ahkâmı ile ilgili hadîsleri toplamak sureti ile kendinden öncekileri ve 

sonrakilerin yapmadıkları bir işi yapmıştır. Kur'ân ve kendi kitabı olan Sünen'inden 

başka bir şeye ihtiyaç bırakmamıştır."255  

Ebû Dâvûd Sünen'inin dışında daha birçok kitap tasnîf etmiştir. Hayatının son 

yıllarını, sonradan yerleşmiş olduğu Basra'da geçirmiş ve 275 senesinde vefât 

etmiştir.256 

Ebû Dâvûd'un eseri Sünen türü bir tasnîf olmasına rağmen yine de ilim konusuna 

ayrı bir kitâb (ana başlık) ayrıldığı ve 13 bâb (alt başlık) içinde 27 hadîse yer verildiği 

görülmektedir. Bu bâbları şöyle sıralayabiliriz: 

1. İlim öğrenmenin önemi 

2. Kitap ehlinin sözlerini rivâyet etmenin hükmü 

3. İlmi yazı ile kaydetmek 

4. Resûlullah adına yalan söylemenin sorumluluğu 

5. Bilgisi olmadığı halde allah'ın kitabı hakkında söz söylemenin hükmü 

6. (Hz. Peygamberin söylediği) bir sözü (üç defa) tekrarlama (sının hikmeti) 

7. Sözleri ara vermeden peşi peşine ve acele olarak söylemenin hükmü 

8. (Fitneye yol açabilecek hususlarda) fetva vermekten kaçınmalıdır 

                                            
254 Zehebî, Nubela, c. XIII, s. 204-211.; Ayrıca bkz.Koçyiğit, a.g.e., s. 245-247. 
255 Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm Büstî, Me'âlimü's-Sünen, tsh. Muhammed 

Râğıb Debbâğ, Matbaatü'l-İlmiyye, Halep, 1932,.c. I, s. 8. 
256 Kandemir, M. Yaşar, "Ebû Dâvûd es-Sicistâni", DİA, İst., 1994, c. X, s. 119-121; Koçyiğit, a.g.e., s. 

245-247. 

mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033392#_Toc107033392
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033395#_Toc107033395
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033399#_Toc107033399
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033404#_Toc107033404
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033406#_Toc107033406
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033408#_Toc107033408
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033410#_Toc107033410
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033413#_Toc107033413


69 

 

9. İlme engel olmanın kötülüğü 

10. İlmi yaymanın fazîleti 

11. İsrailoğullarından hikâyeler rivâyet etmenin hükmü 

12. Allah rızası gözetilmeden ilim tahsil etmenin hükmü 

13. Vaaz ve nasihat etmenin hükmü.257 

 

2.2.2.3. Nesâi ve Sünen'i 

Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî b. Sinan b. Bahr en-Nesâî, 215 

senesinde Horasan'ın Nesâ kasabasında dünyaya gelmiştir. Nesâi, hadis ilminin 

direklerinden ve ileri gelen şahsiyetlerden biri olarak kabul edilmiştir. O bir ilim 

denizidir, anlayışı yüksek ve dikkatli ricâl değerlendirmesi konusunda mâhirdir. O, 

Horasan, Irak, Hicâz, Mısır, Şam, ve Cezîre gibi pek çok ülkeyi gezmiş ve oralardaki 

pek çok hadis âlimi ile görüşmüştür. Daha sonra Mısır'a yerleşmiştir. Nesâî'nin 15 

yaşından itibaren hadîs tahsil etmek üzere ilk seyahatini Kuteybe b. Saîd'in bulunduğu 

Belh yakınlarındaki Bağlân köyüne yaptığı ve orada ondört ay kalarak ondan hadîs 

tahsil ettiği bilinmektedir.258 

Nesâi, hadîs ilminde özellikle râvîlerin cerh ve tadilinde, bilgi ve yetkinliği ile 

zamanın başvurulan ve görüşü alınan imamlarından biri olmuştur.259 Nesâi, önce illetli 

ve zayıf hadislerin de içinde bulunduğu es-Sünenü’l-Kübra adlı geniş hacimli bir eser 

tasnif etmiş, daha sonra bu kitabı özetleyip el-Müctebâ adını verdiği ikinci Sünen'i 

meydana getirmiştir. İşte, diğerlerine nispetle daha küçük hacimde olan bu muhtasar, 

hadîsçiler arasında sıhhati ile şöhret kazanmış, aynı zamanda, Kütüb-i Sitte arasında 

Sahihayn'dan sonraki mertebeyi almıştır. Bu bakımdan, bir hadîsin Nesâi tarafından 

rivâyet edildiği söylendiği zaman, bu hadîsin, el-Müctebâ'da yer aldığı anlaşılmıştır. 

Nesâi, rical tenkidinde çok daha sıkı davranmasıyla diğerlerinden ayrılmaktadır. 

O, Ebû Dâvûd'un ve Tirmizî'nin hadislerini rivayet ettiği çoğu râvilerden hadis rivayet 

etmemiştir. Ama bu, Nesâî'nin Sunen'inde hiç zayıf ve illetli hadisin olmadığı anlamına 

gelmemektedir. es-Sünen'de zayıf, muallel ve münker hadisler de mevcuttur. Gerek zatı 

itibariyle gerekse durumu itibariyle meçhul raviler vardır. Aralarında mecruh raviler de 

                                            
257 Ebû Dâvûd, Sünen, c.III, s.354-362. 
258 Zehebî, Nubela, c. XIV, s. 126-128.  
259 Zehebî, Tezkira, c.II, s. 194. 

mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033416#_Toc107033416
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033418#_Toc107033418
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033420#_Toc107033420
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033423#_Toc107033423
mk:@MSITStore:C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Belgelerim/ikraislam.chm::/hadiskulliti/ilim/002-ebudavud.htm#_Toc107033425#_Toc107033425


70 

 

bulunmaktadır.  Netice itibariyle Nesâî'nin Sünen'ine hadis alma şartı, Sahihayn'dan 

sonra en kuvvetlisi olduğu ifâde edilmiştir.260 

Nesâi hayatının büyük bir bölümünü Mısır'da geçirmiş ve eserlerini orada tasnîf 

etmiştir. Filistin'in Remle kasabasına gelen Nesâi, çok geçmeden 303 senesinde burada 

vefât etmiştir.261 

Nesâi'nin Sünen'ine gelince, müellifin sünen yazma tekniğine tamamen bağlı 

kalarak sadece son kısımalarda yer verdiği îmân bahsi hariç, ahkâm hadîsleri dışında 

fezâil türü rivâyetlere yer vermediği görülmektedir. 

 

2.2.2.4. İbn Mâce ve Sünen'i 

Kısaca İbn Mâce olarak da bilinen,  hadîs, tefsir ve tarih alanında eser sahibi 

olan ünlü muhaddisin tam adı; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî'dir. 

209 yılında dünyaya gelmiş, hadîs yazmak için Rey, Basra, Kûfe, Bağdât, Şam, Mısır ve 

Hicâz gibi birçok yere yolculuk yapmıştır. İbn Mâce, hâfıza ve itkân yönünden hadîs 

imamlarının övgüsüne muttali olmuş, kendisinin sika (güvenilir) ve hüccet olduğu 

üzerinde ittifak edilmiştir. 

İbn Mâce'nin Sünen'i de fıkıh bâblarına göre tasnif edilmiştir. Hadisçiler 

nezdinde, tekrarlarının azlığı ve fıkhın bâblarına göre tertîp edilmesi açısından en 

düzenli eserlerden biri olarak kabul edilmiştir. İbn Mâce, h. VII. Yüzyıldan itibaren 

Kütüb-i Sitte'ye dâhil edilmiş olan fıkıh bâblarına göre tasnîf ettiği Sünen adlı eseriyle 

meşhur olmuş hadis alimlerinden biridir. Onun eseri, mukaddime hariç 37 kitap, 1515 

bâb ve 4341 hadîsten oluşmaktadır.262  Fakat bu kitap, hicri altıncı asrın sonlarına kadar 

Kütüb-i Sitte arasında yer almamıştır; daha doğrusu bu zaman zarfında hadîsçiler 

nazarında asıl olan beş hadîs kitabı bulunuyordu. Ebû'l Fazl b. Tahir el- Makdisi'nin bu 

beş kitaba tahsis ettiği Atraf'a İbn Mâce'nin Sünen'ini de eklemesinden ve "Altı imamın 

şartları" (şurutu'l-e'immeti's-sitte) adlı kitabını telif etmesinden sonra, İbn Mâce'nin 

Sünen'i de bu muteber kitaplar arasında zikredilmeye başlamıştır. İbn Mâce 273 yılında 

vefât etmiştir.263 

                                            
260 Bağcı, H. Musa, "el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini Oluşturan 

Faktörler", (http://musabagci.tr.gg/K.ue.t.ue.b_i-Sitte-Kavram, 18 Kasım 2015). 
261 Koçyiğit, Hadis Tarihi, s. 244-245; Bkz. Kandemir, M. Yaşar, "Nesâî" , DİA, İst., 2006, c. XXXII, s. 

563-565. 
262 Bağcı, H. Musa, "İbn Mace'nin Es-Sunen Adlı Eserinin Mukaddime'sinin Tahlili", Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi, sy: III, ( Nisan 2010), s.16. 
263 Koçyiğit, a.g.e., s. 249-250; Kandemir, M. Yaşar, "İbn Mâce", DİA, İst., 1999, c. XX, s. 161-162. 



71 

 

İbn Mâce Sünen'ine bir mukaddime ile başlamış olup, burada hadîsin 

ehemmiyeti, hadîste kasten yalan söylemenin kötülüğü, Hulefâ-i Raşidîn'in sünnetine 

ittiba, bid'at ve cidalden, keyfî re'y ve kıyastan sakınma, imân, kader, ashabın fazîletleri, 

Hariciler, Cehmiyye (Mutezile)'nin inkar ettiği hususlar, iyi ve kötü olan sünneti takip 

edenler ve sünneti ihya edenler, Kur'an'ı öğrenen ve öğretenlerin fazîleti bâbı, âlimlerin 

ve ilim talebine teşvik etmenin fazîleti, bir ilmi tebliğ edenin fazîleti bâbı, hayra anahtar 

olanın beyanı gibi konu başlıklarını koymuştur.264 

İbn Mâce Sünen'inde ilim konusu ile ilgili  müstakil bir başlık açmamakla 

beraber, eserinin mukaddimesinde bu meseleye uzunca yer vermiştir. Muhaddis burada 

11 bâb (alt) başlığı altında yaklaşık 63 adet hadîs zikreder ki bu rakam, başlı başına ayrı 

bir kitâb (ana başlık) olacak kadar hadîs demektir. 

Mukaddimenin bu kısmında zikredilen hadîsler içerisinde, merfû hadîslerin 

yanında, onlardan daha fazla, mevkuf ve maktû hadîslerin de yer alması; ayrıca bir o 

kadar da İslâm büyüklerinin sözlerine yer verilmiş olması dikkat çekicidir. Bu 

uygulama bizlere, o zamanın kitap yazma tekniği hakkında ip uçları vermekle berâber; 

önceki dönemde yaşayan âlimlerin, kendilerinden daha kıdemli olan ilim adamlarına 

karşı tutumları ve onların fikirlerini ciddiye almaları bakımından da ayrı bir değer 

taşımaktadır.265 

Sünen türü eserlerde bile, ister ayrı bir ana başlık, isterse Mukaddime'de alt 

başlıklar şeklinde olsun, ilim konusuna bu denli yer verilmesi, muhaddislerin konuya 

gösterdikleri hassasiyete ışık tutması açısından önemlidir. 

 

2.3. Hadîslerin Şerhi Meselesi 

Tezimizin başlığı "Şârihlerin Bakış Açısıyla Hadîslerde İlim" olunca, kısaca da 

olsa hadîs şerh geleneğinden bahsetmemiz yerinde olacaktır. İslâmi ilimlerde muteber 

metinlerin oluşumunun tamamlanmasından sonra, bu metinlerin anlama ve anlatma 

imkanı sağlayacak uygulama alanı olarak şerhçilik devri başlamıştır. Yapılan bu şerhler, 

klasik metinlerle daha sonraki dönemler arasında bir köprü vazifesini yerine getirmekle 

birlikte, büyük bir ilmî mirasın daha sonraki dönemlere aktarılmasını da sağlamıştır. 

                                            
264 Bağcı, a.g.m., s.18. 
265 Palabıyık,  a.g.e., s. 160. 



72 

 

Şerh; lügatte keşfetmek, feth, ta'lik, genişletmek, tefsir etmek, açıklamak 

anlamlarına gelmektedir.266 Şerh kelimesi anlamında Hattâbî (388/998), sırasıyla tefsîr, 

îzâh, beyân, delâlet ve keşf kelimelerini kullanmaktadır.267 Hadîs edebiyatı terimi olarak 

şerh, herhangi bir hadîsin veya birçok hadîsi ihtiva eden bir hadîs kitabının "kavâid-i 

arabiyye ve usûl-i şer'iyye hasebince bi kadri't-tâka"268 açıklanması sonucu meydana 

getirilen eser demektir.269 Sözlükte birşeyi yarmak, açmak, eti kemikten ayırmak veya 

kapalı bir şeyi açıklayıp tefsir etmek manalarına gelen şerh (kelimesi), herhangi bir 

metnin açıklanması anlamında kullanıldığında, sadece metni anlamak ve yorumlamak 

anlamında değil, bununla beraber bir konuyu ele alıp o konuyla ilgili bazen hüküm 

çıkarmak, bazen de bir ilkeye ulaşmak gayesi amaçlanan bir faaliyettir. 

Hadîsleri anlama ve yorumlamaya yönelik olarak yapılan bu faaliyetler daha 

öncesinde de mevcut olmakla birlikte, belli hadîs kitapları üzerine hasr edilerek 

yapılması üçüncü ve dördüncü asırlardan itibaren oluşmaya başlamıştır. Hadîs şerhi, 

yazılan bir eseri (klasik metni) sonraki zamanlarla buluşturma gibi bir görevi yerine 

getirmenin yanı sıra, şârihin kendi düşünce ve görüşlerini de ortaya koyduğu ve hatta 

muhaliflerine cevap verme fırsatını yakaladığı bir zemindir de.270  

Tasnîf devri eserlerine dayalı çalışmalar içinde en yaygın olanı şerh edebiyatıdır. 

Şerh edebiyatı, hiç şüphesiz, müelliflerin lügat açısından önemli lafızlar ve müşkil 

manalar ihtivâ eden hadîsleri açıklamak, i'râbını, hükümlerini ve bu hükümlerle ilgili 

fakihlerin görüşlerini tespit düşüncelerinin mahsulüdür. Bu sebeple şerh edebiyatı, 

hadîslerdeki ğarîb ve nâdir kullanılan kelimelerin sözlük açıklamalarını ihtiva eden 

hadîs lügatleri (Ğarîbü'l-hadîs) ile H. III. asırda başlamıştır. Ğarîbu'l-Hadîsler, 

başlangıçta anlamı herkes tarafından bilinmeyen veya Kureyş lehçesi sışındaki lehçelere 

ait az sayıdaki kelimeyi ihtiva ederken, zamanla Kur'ân ve hadîslerdeki eşanlamlı 

kelimelerle, hadîslerde farklı manalar taşıyan kelimeler de bu kapsamda 

değerlendirilmiştir.271 Hadislerdeki garîb kelimeler üzerinde ilk defa tebeu't-tabiîn 

neslinden Mâlik b. Enes, Şu'be b. Haccâc gibi zatların durduğu ifade edilir. Diğer 

yandan bu konuda ilk eser sahiplerinin hicrî ikinci asrın sonu ve üçüncü asrın başında 

                                            
266 Bkz. İbn Manzûr, "ş.r.h.", Lisânü'l-Arab, s. 2228.; Mecdüddîn Muhammed b. Ya'kûb, el-Kâmûsu'l-

Muhît, thk. Enes Muhammed Şâmî-Zekeriyyâ Câbir Ahmed, Dâru'l-Hadîs, Kâhire, 2008, s. 850.  
267 Bkz. Hattâbî, a.g.e., c. I, s. 2. 
268 Taşköprîzâde, Ahmed Efendi, Mevzûâtü'l-Ulûm, (trc. Kemâleddin Muhammed Efendi), İst., c. II, s. 

13. 
269 Çakan, a.g.e., s. 153-154. 
270 Türcan, Zişan, Hadis Şerh Geleneği, TDV Yayınları, Ank., 2011, s. 9. 
271 Geniş bilgi için bkz:Türcan, a.g.e., s. 25-35. 



73 

 

yaşadığı belirtilmekle beraber, ilk eseri kimin yazdığı tartışmalıdır. Bu dönemde yazılan 

eserlerin günümüze ulaşıp ulaşmadığı bilinmemektedir. Günümüze ulaşmış önemli 

eserlerden Abdullah b. Muslim b. Kuteybe ed-Dineverî (213/828–276/889) ve Ebu 

Süleyman Hattabi'nin  (395/1004), Garîbu'l-Hadîsleri zikredilebilir. Sonraki yüzyıllarda 

bu konuyla ilgili eserler telif edilmiştir. Bunlardan Zemahşerî'nin (538/1143) el-Fâik fî 

Garîbi'l-Hadîs isimli eseri ile İbnu'l-Esîr'in (606/1209) en-Nihâye fi Garîbi'l-Hadîsve'l-

Eser isimli kitabı bu alanda yazılmış eserlerin en meşhurlarıdır.272 

Hattâbî'nin (388/998) "Me'âlimü's-Sünen" ve "A'lâmü's-Sünen" isimli Ebû 

Dâvûd ve Buhârî üzerine yazdığı şerhler gibi, şerh kelimesi kullanılmadan kaleme 

alınmış kısmî şerhler ile gelişmesini sürdürmüş, bilâhare açıkça şerh adıyla ve muhtelif 

bakış açılarına göre yazılmış büyük hacimli eserlere kavuşmuştur. Bu edebiyat daha dar 

çerçevede yazılmış olan hâşiye ve ta'likler ile devam etmiştir. 

Birçok hadîs eserine şerhler yazılmış olmakla beraber, hadîs şerhleri 

denildiğinde akla ilk gelecek noktada önem kazananlar Muvatta' ve Kütüb-i Sitte'nin 

şerhleri olmuştur. Hadîs şerhinde olgunlaşma dönemi diyebileceğimiz hicri 8-10. 

yüzyılda, en önde gelen şerhler Sahîh-i Buhârî üzerine yazılmışlardır.273 

 

2.4. Kitâbü'l-İlimler'de İlme Bakış 

Tezimizin bu kısmında Kütüb-i Sitte özelinde ilim bölümlerindeki hadîsleri 

şârihlerin bakış açısıyla yani şerhlerdeki açıklamalarla incelemeye çalışacağız. Elbetteki 

konumuzla ilgili ilim bölümlerindeki bütün hadîsleri hem de şerhlerdeki açıklamalarıyla 

beraber ele almamız (her bir kitap için birçok şerhin olduğunu düşündüğümüzde) 

çalışmamızın hacmini aşacak kadar geniştir. Bu sebeple Kütüb-i Sitte'deki ilim 

bölümlerinde yer alan bazı hadîsleri belli başlı hadîs şerhlerindeki açıklamalarıyla 

araştırmamızı gerçekleştirmeye çalışacağız. 

 

2.4.1. Âlimlerin Fazîleti 

İlmin değer ve kıymetiyle ilgili birçok âyet ve hadîs olduğu gibi, âlimlerin 

kıymetiyle ilgili de bir birçok âyet ve hadîs bulunmaktadır. İslâm düşüncesinde diğer 

amellere karşı ilim ne kadar değerli ve üstün ise, buna bağlı olarak âlim de diğer 

                                            
272 Akgül, Yusuf, “Garibu’l-Hadis Eserlerinde Geçen Garib Kelimeler Hakkında Bir İnceleme”, Bozok 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  Dergisi, 2,2 (2012/2), s. 100-101. 
273 Türcan, a.g.e., s. 49-51.  



74 

 

insanlara nisbetle o kadar üstündür. Âlimlerin, Allah'a karşı en saygılı olan kimseler 

oldukları hususunun âyetle ifâde edilmesi274 aynı zamanda halkın en hayırlısı 

oldukları sonucunu da ortaya çıkarmaktadır. Bu fazîletin vurgulandığı hadîslerden bir 

kısmını sırayla açıklayacağız. 

ل اللّه صلى اللّه عن أبي أمامة الباهلي قال:"ذكر لرسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم رجلان أحدهما: عابد والآخر عالم، فقال رسو 
لّه وملائكته وأهل وسلم: فضل العالم على العابد كفضلي على أدنكم، ثم قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم: إن العليه 

 السموات والأرض حتى النملة في جحرها، وحتى الحوت ليصلون على معلم الناس الخيْ".
Ebû Ümâme (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, "Resûlullah (s.a.s.)'e biri abid 

diğeri âlim olan iki kimseden bahsedildi de Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: "Âlimin 

âbide üstünlüğü, benim sizin en aşağı derecede olanınıza karşı üstünlüğüm gibidir. 

Sonra Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdular: "Şüphesiz ki Allah, melekleri, gök ve yer 

ehli, hatta yuvasındaki karınca ve balıklar bile insanlara hayır öğretenlere dua 

ederler."275 

Aliyyu'l-Kârî'nin açıklamasına göre, hadîste bahsi geçen iki kişinin ya temsilî 

olarak zikredildiği ya da daha önceki zamanlarda veya o zamanda başka yerlerde 

yaşayan, biri ibadetle diğeri ilimle meşgul olan iki kimsenin durumunun anlatılmış 

olması mümkündür. Resûlullah (s.a.s.), âbidle ibadetlerini en güzel bir şekilde yani 

kâmil manada ibâdetini yapan kimseyi; âlimle de, farz olan ibadetlerini eksiksiz 

yapmakla birlikte dinî ilimleri iyi bilen kimseyi kastettiğini belirtir. Hadîste âlimin 

âbide şerefce üstünlüğü, Resûlullah'ın en aşağı mertebedeki bir sahâbiye şerefce 

üstünlüğüne teşbih edilmiştir. Bununla ilgili olarak ta Aliyyu'l-Kârî der ki: "Burada Hz. 

Peygamber, ilmin üstünlüğünü açıklamada, mübalağa üslûbuna yer vermiştir. Halbuki, 

benim en fazîletlinize üstünlüğüm gibidir demiş olsaydı, bu da ilmin fazîlet ve şerefini 

ifâde etmeye yeterdi. Yine Aliyyu'l-Kârî, meleklerle kastedilenin de hamele-i arş 

melekleri olduğu, yer ehli ifâdesiyle de insanlar, cinler ve bütün canlıların kastedildiğini 

söylemiştir. Tîbi, "yuvasındaki karıncaların" dua etmesi hakkında şöyle demiştir: 

Onların duası gökten inen bereketin meydana gelmesidir.276 

Denilmiştir ki buradaki "insanlara hayır öğreten" ibaresi ile kişinin 

kurtuluşunun kendisiyle meydana geldiği din ilimleri kastedilmiştir. Çünkü kişinin 

kurtuluşu bu ilim sayesinde olur. Hadîste geçen öğreten (معلم) kelimesi, duaya hak 

                                            
274 Fâtır, 35/28. 
275 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2685; Dârimî, Mukaddime, 17. 
276 Mübârekfûrî, Ebu'l Âla Muhammed b. Abdirrahman b. Abdirrahim, Tuhfetü'l Ahvezi bi Şerhi 

Câmi'ut-Tirmîzi, Darul Fikr, c. VII, s. 457. 



75 

 

kazanmanın ancak insanları hayra ulaştıran ilmi öğretmeyle olacağından dolayı mutlak 

olarak kullanılmamıştır. Yine burada ilmin efdaliyetine işaret vardır. Şöyle ki, ilmin 

faydası herkese şâmil iken ibadetin hayrı ise sadece o kişiyle sınırlıdır.277 

Burada dikkatlerimizi çeken husus,  duaya liyâkat kasbedebilmek için öğretme 

işinin hayırla kayıtlanmış olmasıdır. Yani her öğretici, hadîste belirtilen hayra, berekete, 

arz ve semâ ehlinin duasına mazhar olamıyor. Buna ancak insanlara dünya ve ahirette 

fayda verecek olan din ilimlerini öğretenler  layık oluyorlar.  

Zeyd b. Eslem'in "…biz dilediğimiz kimsenin derecelerini yükseltiriz…"278 

âyetindeki derecelerin yükseltilmesinin ilimle olduğunu söylediği rivâyet edilmiştir.279 

Demek oluyor ki; âlimin ilmi sayesinde Allah katındaki derecesi artıyor. Allah'ın 

yanında yüksek derecelere ulaşmış olan âlimler, kendilerini ilme veren ve ilmiyle amel 

eden kimseler olmalıdırlar. Âlimler, sahip oldukları ilmin şerefini, bir anlamda kendi 

şerefi olarak görmelidirler.  

Âlimler, Yüce Allah tarafından kendilerine emredilen ibadetleri yerine 

getirdikten sonra kalan vakitlerini ilmî çalışmalara ayırırlar. Daima ilmi öğrenme ve 

öğretme gayreti içerisinde olurlar. Âbidler ise böyle değildir. Onlar, bilmeleri gereken 

temel bilgileri öğrendikten sonra, vakitlerinin çoğunu Allah'a ibadetle geçirirler. Bu iki 

halin her ikisi de Allah katında makbuldür. Fakat burada zikredilen her iki kişinin 

durumu birbirine eşit değildir. Âlim, âbid olandan daha üstündür. Çünkü âlim devamlı 

cehd ve gayret içindedir ve sadece kendine değil herkese faydalı olmaya çalışmaktadır. 

Âbid olanın ameli de fazîletlidir ama o kendisiyle sınırlıdır. İlim öğrenmenin bizâtihi 

kendisi farzdır; farzın üzerine fazladan ibadet etmek ise nâfiledir. Farz bir amelin nâfile 

ibadetten daha fazîletli olduğu ise gayet açıktır.280  

İnsan için uğrunda yorulmaya, her türlü meşakkate katlanmaya değer olan en 

kıymetli hedef, ilim yolunda olmaktır. Kendini ilme adamak, ilme sahip olmak için 

ortaya konulan bilinçli bir gayretle mümkündür. Kişinin kendi arzusuyla gönüllü olarak 

girdiği bu yol, gerekirse birçok dünyevi zevk ve menfaatten mahrum kalmayı, çile ve 

zorluklara göğüs germeyi gerektiren bir yoldur. Esasen insan ilimle yücelir, değer 

kazanır.281 Her ne kadar ilim yolunda birçok meşakkat olsa da, ilim yolunda olmak, bir 

                                            
277 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 456-457. 
278 Yusuf, 12/76; En’am, 6/83. 
279 İbn Battâl, Şerhu Sahîhi'l-Buhârî, Mektebetü-l Rüşd, Riyad, yy., trs., s. 133; Aynî, a.g.e., c. II, s. 5. 
280 Kandemir, vd.,  Peygamberimizden Hayat Ölçüleri, c. VI, s. 177-178. 
281 Hadislerle İslam, c. I, s. 376. 



76 

 

anlamda cennet yolunda olmaktır. Sevgili Peygamberimiz bu konuda şöyle 

buyurmuşlardır: 

للّه له طريقا الى تمس فيه علما سهل امن سلك طريقا يل"عن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم 

 الجنة".

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyete göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: "Her 

kim ilim tahsil etmek için bir yola koyulursa, Allah, Cennete varan yolu onun için 

kolaylaştırır."282 

İlim yolunun cennet yolu olduğuna bir şüphe yoktur. Hatta ilim yolu cennet 

yollarının en geniş olanıdır.283 Dolayısıyla ilim yolunu seçen, kendini ilme veren kişi bu 

sayede cennet yolunu seçmiş ve kendisini cennete götürecek bir tercihte bulunmuş olur. 

Bu hadîste geçen ilim kelimesinin, dînî ilim çeşitlerinden az veya çok, Allah'a 

yaklaştırma, kendisinden yararlanma ve başkalarına da faydalı olma niyetiyle elde 

edildiği sürece, bütün ilim çeşitlerini kapsadığından dolayı nekra olarak kullanıldığı 

belirtilmiştir.284 

Âlimin değerini ifâde eden şu hadîsi Ebû Hüreyre naklediyor: 

من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من يتبعه لا ينقص :"عن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه و سلم 
 "ذلك من أجورهم شيئا ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من يتبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئا 

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyete göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: 

"Hidâyete davet eden kimseye, kendisine uyanların sevabı kadar sevap verilir. Bu 

onların sevaplarından da hiçbir şey azaltmaz. Dalâlete çağıran kimseye de,  kendisine 

uyanların günahı kadar günah verilir. Onların günahlarından hiçbir şey eksiltmez."285 

Bu hadîsin şerhi ile ilgili olarak Tîbi şunları söylemiştir: "Hidâyet, bir gayeye 

ulaştıran bir işaret veya bu işaretin bizzat kendisi demektir. Hidâyetten maksat, 

kendisiyle salih amelleri işlemeye götüren şey demektir. Nekra olarak kullanıldığında 

cinse şâmil olur. Hidâyetin en üstünü Allah'a ve salih amel işlemeye çağıran hidâyettir. 

En düşüğü ise, müslümanların yolundan onlara eziyet veren şeyleri kaldırmaya çağıran 

hidâyettir."286 

                                            
282 Tirmizî, İlim, 2, nr. 2646; Müslim, Zikir, 11, nr. 2699; Ebû Dâvûd, İlim, 1, nr. 3643; Buhârî, İlim, 

10. 
283 İbn Arabî, Ârizatül Ahvezî bi Şerhi Sahîhi't-Tirmizî, Daru'l-Kütübü'l İlmiyye, Beyrut, c. X, s. 117. 
284 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 405. 
285 Tirmizî, İlim, 15, nr. 2674; İbn Mâce, Mukaddime, 14, nr. 206. 
286 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 437. 



77 

 

Hadîsin, âlimlerin fazîleti ile ilgisi şu olsa gerekir: Hidâyete davetten gaye, 

öncelikle insanları Allah'a îmân etmeye yani müslüman olmaya davettir. Müslüman 

olanları ise Allah'ın hoşnut kalacağı sâlih ameller işlemeye çağırmaktır. Bilinmelidir ki, 

İslâm'a çağrı ilim ve bilgi ile mümkün olduğu gibi, sâlih amel işlemek de aynı şekilde 

ilim ve bilgi ile olur. Demek ki, insanları hidâyete çağırmak en büyük hayırdır. Bunu da 

en iyi âlimler yapabilirler. Ve aynı zamanda bir kimsenin hayrına vesile olunduğunda 

sevabın kişiyi o hayra çağırana da verilmesi, âlimlerin büyük bir kazanç içinde 

olduklarının göstergesidir. Bu da âlimin fazîletini ortaya koymaktadır.287 

Abdullah anlatıyor. Ben Resûlullah'ın yanına girdim bana: Ey İbn Mes'ud dedi. 

Ben: Buyur Ya Resûlallah dedim. Resûlullah: "İmanın en sağlam direği hangisidir 

biliyor musun?" dedi. Ben: "Allah ve Resûlü daha iyi bilir" dedim. Bu sorusunu üç de-

fa tekrarladı sonra da:"İmanın en sağlam direği Allah için sevmek ve Allah için 

buğzetmektir" dedi. Sonra: Ey İbn Mes'ud dedi. Ben: Buyur ya Resûlallah dedim. 

Resulullah: "İnsanların en fazîletlisi ve üstünü kimdir?" diye sordu. Ben: Allah ve 

Resûlu daha iyi bilir dedim. Bu sorusunu da üç defa tekrarladı sonra şöyle dedi: 

"Onların en fazîletlisi dinlerinde fakih olup onu öğrenenlerdir" dedi. Sonra: Ey İbn 

Mes'ud dedi. Ben: Buyur ya Resûlallah dedim. Resûlullah: "İnsanların en bilgini 

kimdir biliyor musun?" diye sordu ve bu sorusunu üç defa tekrarladı. Ben: Allah ve 

Resûlu daha iyi bilir dedim. Resûlullah: "Onların en bilginleri amelde eksiklikleri olsa 

bile insanlar ihtilaf ettikleri zaman hakkı görenlerdir."288 

Âlimler diğer insanlardan farklı bir görüş ve farklı bir anlayışa sahip kimselerdir. 

Meydana gelen herhangi bir olay karşısında, onlar herkesin gördüğü fakat herkesin 

anlayamadığı şeyleri anlarlar. Bu da onlara farklı bir hal ve keyfiyet kazandırır. Sahibi 

oldukları ilim, onların olaylara bakış açılarının daha derin ve farklı olmasını sağlar. 

Tabiattaki meydana gelen olayları farklı bir şekilde anlamak onların arkasındaki derin 

manalara vâkıf olmak ancak ilim sahiplerinin yapacağı bir iştir. İlim sahibi olan 

kimseleri kandırmanın zorluğunu şu hadîs bize göstermektedir: 

 

 

 

                                            
287 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 169-170. 
288 İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî, Metâlibu'l-Âliye bi Zevâid-il Mesânidi's-Semâniye, (thk. Sa'd 

b. Nasr b. Abdülaziz es-Şeserî), nr. 3022,  Dâru-l Âsıme, h.1419, c. XII, s. 589.  



78 

 

."عابد فقيه أشد على الشيطان من ألف" -عن ابن عباس قال: قال رسول اللّه صلى الل عليه وسلم:   

İbn Abbâs (r.a.)'den rivâyete göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: "Bilerek 

bir işi yapan âlim bir kimseyi aldatmak, bin abidi aldatmaktan şeytana daha 

zordur."289 

Bu hadîste fakih kelimesi "فقيه " olarak kullanılmış olmakla beraber İbn Mâce 

rivâyetinde " فقيه واحد "  şeklinde geçtiği görülmektedir. Burada fakîhin şeytan tarafından 

aldatılmasının çok zor olacağı gösterilmektedir. Fakîh, şeytanın aldatmalarına, 

tuzaklarına sahip olduğu ilim sebebiyle kanmaz. Şeytanların insanlara kötülüğü 

emretmelerinin aksine o, insanlardan hayrı yapmalarını talep eder. Fakîhler, şeytanların 

insanları kötülüğe sevketmedeki hileleri karşısında, insanları uyarır ve onlara hayrı 

emreder. Hadîsteki "bin abidden" derken bin rakamından kastedilen, kesrettir yani 

çokluktur. Çünkü şeytan, insanlara her ne zaman nefsin arzu ve isteklerine dâir bir kapı 

açar ve kalplerindeki şehvetleri (kötü arzuları) ona cazip hale getirerek süslü gösterirse, 

onun hilelerini bilen ârif bir fakîh, hayrı isteyen salih kimselere şeytanın açtığı kapıları 

kapamanın yollarını gösterir. Ve bu şekilde şeytanı hüsrana uğratır, arzularını boşa 

çıkarır. Âbidin durumu bunun aksinedir, o ibadetle meşgul olduğu için şeytanın 

hilelerini fark etmede yetersiz olur denilmiştir.290 

Bu hadîste, ilim ve basîretle rabbine ibadet eden âlimin, ilim olmaksızın rabbine 

ibadet eden âbidden daha hayırlı olduğu belirtilmiştir. Âlimin faydası sadece kendisiyle 

sınırlı kalmayıp başkalarına da geçer. Şöyle ki, insanlar bilmedikleri konularda âlime 

müracaat ederek ona soru sorarlar, ondan öğrenirler, ilminden yaralanırlar. İlim sahibi 

olmayan âbide gelince onun faydası sadece kendisiyle sınırlıdır. Bu sebeple şöyle 

demişlerdir: İlimden elde edilen bir pay, bana ibadetteki paydan daha sevimlidir. Bu, 

ibadetin ilim üzerine bina edilmesi gerektiğindendir. Şüphesiz ki, ilim olmadan Allah'a 

ibadet eden kimse, ıslahdan daha çok ifsâd eder.291 

Yine bu hadîsle ilgili olarak; buradaki fıkıhtan maksadın, fehm yani anlayış 

olduğu söylenmiştir. Bir kişi devamlı amelle meşgul olur ve onu eksiksiz tastamam 

yapmaya çalışır. Diğeri ise şeriatta tedbir ehli ve güzel anlayış sahibidir. O kişi ilmiyle 

düşünüp tezekkür ettiğinde ameli, vaktini ibadetle geçirenin durumundan kat kat fazla 

                                            
289 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2681; İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 222. 
290 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 450. 
291 Adevî, Safâü'd- Davvî Ahmed, İhdâü'd-Dibâce bi Şerhi Süneni İbn Mâce , Mektebetü Dâri'l Yakîn, 

yy., 1999, c. I, s. 142. 



79 

 

olur. Çünkü âlim işini tam bir bilgi ve doğru bakışla yerine getirir. Bu derin anlayışıyla 

şeytanın ona karşı sergilediği yanıltma ve şaşırtmalarına kanmaz. Böyle olunca da onun 

ameli her türlü şaşırtmadan, hatadan uzak, güvenli, ihlaslı ve tam olmuş olur. İlim 

sahibine bir de amel eklenince yani ilmiyle âmil olunca, Ebû İsâ'nın Fudayl'dan rivâyet 

ettiği gibi olur. "Muhakkak ki âlim, ilmiyle amel eden ve onu başkalarına öğretendir."292 

Ebû Hüreyre (r.a.) naklediyor: "Resûlullah (s.a.s.)'e Allah katında en fazîletli 

insan kimdir? diye sorulunca o da: "Allah indinde en kıymetlileri en muttaki 

olanlardır!" dediler. "Biz bunu sormadık!" dediklerinde: "Öyleyse o, Halîlullah'ın 

oğlu, Nebiyyullah'ın oğlu Nebiyyullah'ın oğlu Yusuf'tur" buyurdu. "Hayır, biz bunu 

da sormadık" dediklerinde bunun üzerine Hz.Peygamber: "Siz bana Arap 

hanedanlarından mı soruyorsunuz?" dedi. "Evet (Ey Allah'ın Resûlu!)" dediler. 

"Onların cahiliye dönemindeki hayırlıları, fıkıh öğrendikleri takdirde, İslâm'da da en 

hayırlılarıdır!" cevabını verdi."293 

Bu hadîsin açıklamasında, cahiliye döneminde güzel ahlak ve fazîlet sahibi olan 

kimselerin müslüman olup dinin emirlerini anlayarak hayatlarında uygulamaya 

başladıklarında insanların en hayırlılarından oldukları belirtilmiştir. Bu hadîs, asâlet ve 

cömertliğin geneli, özeli, detayı, özeti yani hepsinin dinden olduğunu göstermektedir.294 

Hadîste, cahiliyeden çıkıp, İslâm'a giren cemiyetlerde şeref statüsünün 

değişeceğini, eski şerefin korunmasının ve hatta daha da yüceltilmesinin ise öncelikle 

ilme bağlı olduğu ifâde edilmektedir.  

ك من مدينة كنت جالساً مع أبي الدرداء في مسجد دمشق فجاءه رجل فقال: يا أبا الدرداء، إني جئت عن كثيْ بن قيس قال
ثه عن رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم، ما جئت قال: فإِني سمعت  لحاجة، الرسول صلى اللّه عليه وسلم لحديث بلغني أنك تحدِّ

لجنة، وإن الملائكة لتضع رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم يقول: "من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك اللّه به طريقاً من طرق ا
اء، وإن فضل العالم على أجنحتها رضاً لطالب العلم، وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض والحيتان في جوف الم

اً ولا درهماً، ورثوا العلم؛ ابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينار الع
 فمن أخذه أخذ بحظٍّ وافر "

Kesîr b. Kays'ın şöyle dediği rivâyet olunmuştur: "Ben Dımaşk mescidinde 

Ebü'd-Derdâ ile birlikte oturuyordum. Ona bir adam gelip: Ey Ebû Derdâ, ben sana 

Peygamber (s.a.s.)'in şehrinden bir hadis için geldim. İşittiğime göre bu hadisi 

Resûlullah (s.a.s.)'den sen rivâyet etmişsin (Buraya) başka bir ihtiyaçtan dolayı da 

                                            
292 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 154. 
293 Buhârî, Tefsir, Yusuf, 1, nr. 4412, Menâkıb, 1, nr. 3301; Müslim, Fezâil 44, nr. 2378; Dârimî, 

Mukaddime, 17, nr. 223. 
294 Suyûtî, Celâleddin Abdurrahman b. Ebi Bekr, Dibâce alâ Sahîhi Müslim İbn Mâce, (thk. Ebu İshak 

el-Huveyni el-Eserî, Daru İbn Affan, 1996, c.V, s. 361. 



80 

 

gelmedim, dedi. Bunun üzerine Ebü'd-Derdâ şöyle dedi: Ben Resûlullah (s.a.s.)'in şöyle 

dediğini işittim: "Bir kimse, ilim öğrenmek arzusuyla bir yola girerse, Allah o kişiye 

cennete giden yolu kolaylaştırır. Melekler, yaptığından hoşnut oldukları için ilim 

öğrenmek isteyen kimsenin üzerine kanatlarını gererler. Sudaki balıklara varıncaya 

kadar göklerde ve yerde bulunanlar âlim kişinin bağışlanması için Allah'a yakarır. 

Âlimin âbide üstünlüğü, dolunaylı gecede ayın diğer yıldızlara olan üstünlüğü 

gibidir. Âlimler peygamberlerin vârisleridir. Peygamberler, miras olarak ne altın ne 

de gümüş bırakmışlardır; onların bıraktıkları yegâne miras ilimdir. Dolayısıyla kim 

onu alırsa büyük bir nasip almış olur."295 

Bu hadîs, Peygamberimizin ilmin fazîlet ve üstünlüğünü beyan buyurduğu 

önemli hadîslerinden biridir. İçerisinde ilmi ve âlimi yüceltici değişik hususlara yer 

verilmiştir. Bilgiye ulaşmak, âlim olmak kendiliğinden olacak bir şey değildir. O çaba 

ve uğraş gerektiren bir işdir. İlim tahsil etmek üzere bilinçli ve kararlı bir şekilde yola 

koyulan ve bu yolda sıkıntıları göze alan kimseye Allah, cennetin yolunu kolaylaştırdığı 

gibi, ilmin önündeki engelleri de kaldırır. İlmin kaynağı olan Allah onu, kuşkusuz 

çalışana, talip olana bahşetmektedir. Sevgili Peygamberimiz  "İlim ancak öğrenmekle 

elde edilir."296 buyurmuştur.297 

Hadîste, uğruna yolculuk yapılacak ilmin din ilimleri olduğu, mükellefin 

yapmakla sorumlu olduğu, ibadet ve muâmelât konularındaki dini emirleri bilmesi 

gerektiği ifâde edilmiştir.298 Bu hadîsin bir benzerini bâb başlığında muallak olarak 

nakleden Buhârî'nin299, hadîsteki ilim (علما) kelimesinin nekra olarak kullanılmasının 

açıklamasında, dînî ilimleri tahsil etmeye ulaştıran yolların çeşitliliğini ve ilmin azını 

çoğunu (hepsini) içine almasından dolayı böyle kullanılmış olduğunu belirtmişlerdir.300  

Hadîste belirtilen meleklerin hoşnutluklarından dolayı ilim talebesine kanatlarını 

sermeleri konusunda, bunun ne anlama geldiğini âlimlerimiz farklı şekillerde 

açıklamışlardır: 

                                            
295 Ebû  Dâvud, İlim 1, nr. 3641; Tirmizî, İlim, 19, nr. 2682; İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr, 223.  
296 Buhârî, İlim, 10; Taberânî, Mu'cemü'l-Evsat, nr. 2663, c. III, s. 118.  
297 Hadislerle İslam, s. 378-379. 
298 Azîmâbâdî, Ebü't-Tayyib Muhammed Şemsülhak, Avnü'l-Ma'bûd Şerhu Süneni Ebî Dâvûd, 

(thk.Abdurrahman Muhammed Osman), yy., 1969, c. X, s. 72. 
299 Buhârî, İlim, 10. 
300 İbn Hacer, Ahmed b. Ali Askalânî,  Fethu'l-Bârî bi Şerhi Sahîhi'l-İmâm Ebî Abdullah Muhammed 

b. İsmâîl el-Buhârî, (thk:Abdülkâdir Şeybetü'l-Hamd), Riyad, 2001, c. I, s. 193. 



81 

 

Bir açıklamaya göre, bundan maksad hakkını tâzim, ilmini tevkîrdir 

(büyükleme). Zira âyette aynı tâbir bu manada kullanılmıştır. "Onlara (anne ve 

babana) merhamet ederek tevazu kanadını indir…"301 

Bazı âlimler: "Kanat koymadan maksad, ilim ehlinin yanına inmek için uçmayı 

terketmektir" demişlerdir. Nitekim hadîste "Allah'ı zikreden bir topluluk varsa 

mutlaka melekler o topluluğu sarar ve onları rahmet bürür"302 buyurulmuştur. 

Bir kısım âlimler, meleklerin hoşnutluklarından dolayı ilim talebesine kanatlarını 

sermeleri hakkında: Bunun anlamı, ilim yolunda olanı, dilediği memlekete, istediği 

hedefe götürüp ulaştırmak için meleklerin kanatlarını açıp yaymalarıdır demişlerdir. 

Keza bunun dışında şöyle diyenlerde olmuştur: Bunun manası, ilim öğrenme yolunda 

öğrenciye yardım ve onun çabasını, çalışmasını kolaylaştırmaktır.303 

Yine bu konuyla ilgili olarak şu görüşlere de yer verilmiştir. 

1- Âlimin ilmi ve fazîletinden dolayı melekler ona saygı duyarlar, 

2- Bununla ilim sahibine kibarlık ve nezaket gösterirler, 

3- Melekler devamlı âlimin yanında durur, devamlı hayrı isteyen olması 

sebebiyle âlimi bırakıp ondan başkasına yönelmezler, 

4- Allah'ın melekler vasıtasıyla yardımı sebebiyle âlimin istediğine kavuşması 

için onu kanatlarının üzerinde taşırlar.304 

Denizlerdeki balıklara varıncaya kadar her türlü canlının âlime istiğfar etmesi 

konusunda ise Hattâbî şöyle demektedir: "Allah Teâlâ, balık ve diğer bütün hayvanlar 

hakkında onların faydaları, maslahatları ve rızıklarıyla ilgili bir ilmi âlimlerin dillerine 

koydu. Böylece hayvanlar hakkındaki haramlar, helaller nelerdir, onları âlimler 

açıklamaktadırlar, hangi şeyler hayvanların lehlerine ve faydalarınadır, hangi şeyler 

onların aleyhlerine ve zararlarınadır, insanlara bütün bunları âlimler bildirmektedirler. 

Yine hayvanlara iyi davranılmasını, zarar vermekten kaçınılmasını vs. hep âlimler 

tavsiye etmekte ve öğretmektedir. İşte bütün bunlara karşılık olarak Allah, âlimler için 

istiğfar etmelerini hayvanlara ilham etmiş olmaktadır."305 

Âlimlerimiz, bu hadîste belirtilen fazîlete, Allah'ın kesin bir şekilde emrettiği 

farzları ve Peygamberimizin aksatmadan yerine getirdiği (müekked) sünnetlerini yerine 

                                            
301 İsrâ, 17/24. 
302 Müslim, Zikr, 39, nr. 2700; Tirmizî, Da'avat, 7, nr. 3375.  
303 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 452; Benzer manalar için bkz., Azîmâbâdî, a.g.e., c. X, s. 73; Hattâbî, 

Me'âlimü's-Sünen, c. IV, s. 183. 
304 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 117. 
305 Azîmâbâdî, Avnu-l Ma'bud, c. X, s. 73; Hattâbî,  a.g.e., c. IV, s. 183. 



82 

 

getiren ilim öğrencileri ve ilim sahibi olan kimselerin nâil olacağını, dünyevî 

beklentilerle ilim yapanların buna mazhar olamayacağını belirtmede ittifak ederler. 

Aynı şekilde âbid'den kastedilenin, ibadetinin sahih olmasını sağlayacak gerekli ilme 

sahip olan, boş vakitlerini nâfile ibadetle geçirmek suretiyle kendisinde kulluk şuuru 

ağır basan kimsenin olduğu söylenmiştir.306 

Hadîste Resûlullah'ın ilim sahibini aya, vaktini ibadetle geçiren kimseyi de 

yıldıza benzetmesinde şu inceliğin olduğu belirtilmiştir. "İbadetin kemâl ve nuru, sevap 

ve huzuru âbidden başkasına geçmez, faydası sadece kendisinde kalır, halbuki âlimin 

nuru böyle değildir, o başkasına geçer."307 Burada ayın aydınlığı ve bu aydınlıktan 

yeryüzünün faydalanmasının yıldızlarla kıyas edildiğini görüyoruz. Bu ikisi kıyas 

edildiğinde arada çok büyük bir farkın olduğu görülür. Yıldızın aydınlığı, sadece 

kendisini görmemizi sağlarken ayın ışığı karanlık gecede her tarafı aydınlatır.308   

Yine âlimin âbide üstünlüğünü şöyle açıklamışlardır. "Şüphesiz âlim, geceleyin 

ayın diğer yıldızları aydınlatması gibi, insanlara bol bol (ilim) verir. Böylece âlim, 

Allah'a giden yolcuların yoldaki tehlikeleri yani kayma noktalarını görmelerini sağlar. 

Böylece yolcular yolculuklarını güven içinde tamamlarlar. Şeytan onların yollarını 

kesemez."309 

Hadîste peygamberlerin dirhem ve dinar bırakmayacakları belirtilmiştir. Bu, 

onların dünyalık bir şey bırakmadıkları anlamındadır. Bu ikisiyle dünyanın her türlü 

geçici olan dünyalığı kastedilmiştir. Çünkü dirhem, "gümüş"; dinâr da "altın" para 

demektir. Burada altın ve gümüşün zikredilmesiyle ilgili olarak, dünya malının en 

kıymetlilerinin ve insanların en çok değer verip düşkünlük gösterdikleri şeyin bunlar 

olduğu için olduğu söylenmiştir.310 Bu ikisi, dirhem ve dinar bir kıymet ölçüsü oldukları 

için bütün dünyalıkları temsil ederler. Bunların söylenilmesi diğerlerini saymayı 

gereksiz kılar. Bir de Peygamberler bu geçici dünya mallarından zaruri ihtiyaçları 

nisbetinde olanını almışlar ve vefât ettiklerinde de geride paylaşılacak herhangi bir 

dünyalık miras bırakmamışlardır. Çünkü insanlar, peygamberler hayattayken geride 

kalan mirascılarına dünyalık bırakma peşinde oldukları düşüncesine kapılmasınlar.311 

                                            
306 Mübarekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 452. 
307 Mübarekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 452. 
308 Kandemir, vd., a.g.e., c.VI, s. 178. 
309 Adevî, a.g.e., c. I, s.142-143. 
310 Kandemir, vd., a.g.e., c.VI, s.179. 
311 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 453. 



83 

 

Hadîste geçen "âlimler peygamberlerin vârisleridir" ifâdesi âlimlerin ilimlerini 

Peygamberimiz (s.a.s.)'den aldıklarının bir delilidir. Yoksa âlim ilmini deneme, çalışma, 

kendi görüş veya insanların düşüncelerinden elde etmemiştir. Onun ilmi Peygamberin 

(s.a.s.) miras bıraktığı kitap ve sünnette dayanmalıdır. Âlimin ilmi kitap ve sünnetle 

kaim değilse; o âlim Peygamberin varisi değildir. O, âlimde sayılmaz. Bu konuda ilim 

ehlinin hayatı, ameli, çaba ve hedefi Peygamberinki gibi olması gerekir.312 Yine bu 

hususla ilgili olarak âlimlerin peygamberlere mirascı olmalarını, âlimlerin 

peygamberlerin insanlara ulaştırmış oldukları ilâhi kitapları ezberleyerek onları 

korumaları ve bunların içinde bulunan emir ve yasakları öğrenip başkalarına 

öğretmeleri sebebiyle olduğu belirtilmiştir.313  

Özetle burada İslâm düşüncesinde âlim denildiğinde daha ziyâde şeriat 

ilimleriyle meşgul olanların anlaşıldığını görmekteyiz. Ayrıca bu hadîsten, en üstün 

makamın Peygamberlik makamı olduğunu düşündüğümüzde, bu makama mirascı 

olmanın bir kişi için en büyüğük bir fazîlet olduğunu da anlamış oluruz. Dolayısıyla 

âlimlerin bu makama sahip olan kimseler olduğu açıkça görülmektedir. 

Peygamber Efendimiz (s.a.s.)'in şu hadîsi bu gerçeği âdeta taçlandırmaktadır: 

"Bir kimse, İslâm'ı ihyâ edip yaşatmak için ilim tahsil ederken ölürse, onunla 

peygamberler arasında sadece bir derece vardır."314 

Bu hadîsten rahatlıkla şu sonuç çıkarılabilir; İlim öğrenmek, ilim yolunda olmak 

Allah rızası istikametinde yapılan cihadın bir çeşididir. Dolayısıyla da ilim yolunda olan 

kimseye Allah yolunda cihad edenin sevabı gibi ecir verilir. İşte bu sebeple Allah 

yolunda, onun rızası için cihad eden kimseye karşı gösterilen sorumluluk, Allah için 

ilim talep eden kimseye de aynı şekilde gösterilmelidir. 

Allah Resûlü temsili bir anlatımla, kalbini ve zihnini ilme ve fikre açan 

insanlarla, bunlara karşı ilgisiz kalanların farkını son derece etkileyici bir biçimde şöyle 

ifâde etmektedir. 

عن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثيْ أصاب أرضا فكان 
منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثيْ وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا 

ا هي قيعان لا مسسك ماء ولا تنبت كلأ فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وأصابت منها طائفة أخرى إنم
وعلم ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به قال أبو عبد الله قال إسحاق وكان منها طائفة قيلت الماء 

                                            
312 Adevî, a.g.e.,  c. I, s.143. 
313 Kandemir, vd., a.g.e., c.VI, s.179. 
314 Dârimî, Mukaddime, 32, nr. 365. 



84 

 

 .قاع يعلوه الماء والصفصف المستوي من الأرض 

Ebû Mûsâ el-Eş'arî (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurdu: "Allah’ın benimle göndermiş olduğu hidâyet ve ilim, yeryüzüne yağan bol 

yağmura benzer. Yağmurun yağdığı yerin bir bölümü verimli bir topraktır: Yağmur 

suyunu emer, bol çayır ve ot bitirir. Bir kısmı da suyu emmeyip üstünde tutan çorak 

bir yerdir. Allah burada biriken sudan insanları faydalandırır. Hem kendileri içer, 

hem de hayvanlarını sular ve ziraatlarını o su sayesinde yaparlar. Yağmurun yağdığı 

diğer bir yer daha vardır ki, dümdüz olup hiçbir bitki bitirmeyen kaypak ve kaygan 

arazidir. Ne su tutar, ne de ot bitirir. İşte bu, Allah’ın dinini inceden inceye kavrayan, 

Allah’ın benimle gönderdiği hidâyet ve ilim kendisine fayda veren, onu hem öğrenen 

hem öğreten kimse ile, buna başını dahi kaldırmayıp kulak vermeyen, Allah’ın 

benimle gönderdiği hidâyeti kabul etmeyen kimsenin benzeridir."315 

Bu hadîste Resûlullah, kendisine verilen ilim ve hidâyeti yeryüzüne yağan ve 

toprağa isabet eden bol yağmura benzetmişlerdir. Nasıl ki, yere inen yağmur, 

susuzluktan kuruyan toprak için büyük bir nimet olur ve toğrağa yeniden can verirse 

hidâyet ve ilim de Allah'ın emirlerini unutmuş, cehâlet batağına saplanmış ve kalpleri 

siyahlaşmış kimseler için büyük bir rahmet olur. 

Hadîste yer alan "hüdâ" kelimesi ile ilgili Cevherî demiştir ki: Hidâyet, doğru 

yol ve işaret demektir. Istılahî olarak ise, elde edilmek istenen şeye ulaştıran kılavuz 

anlamına gelir. "İlim" kelimesi ise: Kendisinin bağlantılı olduğu şeyin zıddına ihtimali 

olmayan temyizi gerektiren bir sıfat olarak tarif edilmiş ancak burada kastedilen ilimden 

maksadın şer'i delilleri bilmek olduğu belirtilmiştir.316 

Müfredât adlı eserinde Râgıb İsfahânî’nin, hidâyet kelimesini; "Özellikle ilahî 

emirlere muhatap olan insana, lütufla, iyilik ve yumuşaklıkla Hakk'ın yolunu gösterme" 

şeklinde tarif ettiği görülür.317 

Hadîsteki hidâyet ve ilim kelimelerinde, medlulün delile atfedilmesi söz 

konusudur. Çünkü hidâyet delildir ve ilim onun medlulüdür. İkisini bir arada toplayan 

yön bakış açısıdır. Özeli genele atfetmek, şerefi ve önemine özellikle vurgu yapmaktır. 

Denilmiştir ki, hidâyet yoldur ilim de ameldir. Burada özelin genele atfı vardır.318  

                                            
315 Buhârî, İlim, 20, nr. 79; Müslim, Fezâil, 15, nr. 2282.  
316 Aynî, a.g.e., c. II, s. 115; Bkz., Cürcânî, a.g.e.,  s. 277. 
317 İsfahânî, Müfredât, "h.d.y.", s. 538. 
318 Aynî, a.g.e., c. II, s. 118. 



85 

 

Bu hadîsle ilgili olarak Kurtubî, şöyle demiştir: "Hz. Peygamber, (s.a.s.) Allah'ın 

kendisi aracılığı ile gönderdiği dini, ihtiyaç duydukları esnada insanların üzerine yağan 

bol yağmura benzeterek örnek vermiştir. Hz. Peygamber gönderilmeden önce, insanlar 

tıbkı yağmur bekleyen toprak gibiydi. Nasıl ki, yağmur susuzluktan adeta ölmüş olan 

bölgeleri diriltirse, dinî ilimler de aynı şekilde ölü kalpleri diriltir. Sonra Hz. Peygamber 

kendisini dinleyenleri, yağmurun üzerine yağdığı farklı toprak çeşitlerine benzetmiştir. 

Onu dinleyenlerin bir kısmı hem ilim sahibi, hem ilmiyle amil ve hem de ilmi insanlara 

öğretendir. Bu kişinin durumu; suyu içine çekerek böylece kendisine yararı olan, 

bununla beraber bitki bitiren ve böylece başkalarına da yararlı olan toprak parçasına 

benzer. Hz. Peygamberi dinleyenlerin bir kısmı da ilimle meşgul olur, ilmi toplar, 

zamanının tümünü ilme harcar ancak nafileleri yerine getirmez, yahut topladığı bilgileri 

tam olarak kavrayıp hazmedemez. Bununla beraber bu ilmi başkalarına aktarır. İşte bu 

kişi, suyu kabul etmeyerek kendine faydası olmayan fakat suyu üzerinde tutan ve bu 

sayede insanlara yarar sağlayan toprak parçasına benzer. Hz. Peygamber'in "Benim 

sözümü işiten ve işittiği gibi başkasına aktaran kişinin Allah yüzünü ağartsın" sözü ile 

işaret ettiği kişi budur. Bazı insanlar da vardır ki ilmi dinlerler ancak onu hafızalarında 

korumazlar yani öğrenmezler, bununla amel de  etmezler ve başkalarına da aktarmazlar. 

Bunlar suyu kabul etmeyen veya suyu başkasının kullanamayacağı şekilde üzerinde 

tutmayan düz ve kaypak toprak parçasına benzerler. Hz. Peygamber bu teşbihte, 

insanların kendilerinden yararlanılması konusunda ortak olan övülen ilk iki insan tipini 

beraber zikretmiş, insanlara fayda sağlamayan ve eleştirilen üçüncü insan tipini ise tek 

olarak zikretmiştir."319 

Tîbî bu hadîsle ilgili olarak şöyle demiştir: Hadîste zikredilmeyen iki kısım daha 

vardır: Birincisi, kendisi ilimden faydalanmakla birlikte bunu başkalarına öğretmeyen 

kimse, ikincisi ise, kendisi ilimden yararlanmamakla birlikte bunu başkalarına öğreten 

kimse. İbn Hacer diyor ki: "Bana göre bunların ilki, Hz. Peygamber'in zikrettiği ikinci 

gruba girer. Yani suyu kabul etmeyerek kendine faydası olmayan fakat suyu üzerinde 

tutan ve bu sayede insanlara yarar sağlayan toprak parçasına benzer. Çünkü farklı 

derecelerde olsa da neticede kendisinden bir yarar sağlanmaktadır. Yerin bitirdikleri de 

böyledir, bunlardan bazısı insanlara yarar sağlarken diğer bir kısmı kuruyup çer çöp 

olmaktadır. İkincisine gelince, şayet farzları yerine getiren, nafileleri ihmal eden bir 

                                            
319 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 212.   



86 

 

kimse ise ikinci gruba girer. Farzları da terk ederse bu fasıktır, bundan ilim alınması da 

doğru değildir. Bu kişinin "kibrinden kafasını kaldırmayan" kişiler grubuna girmesi de 

imkan dâhilindedir."320 

Nevevî'nin de,  bu hadîsteki teşbihi Kurtubî'nin açıklamasına benzer bir şekilde 

açıkladığı görülür.321 

Allah'ın, Resûlullah (s.a.s.) vasıtasıyla tüm insanlık için göndermiş olduğu 

hidâyet ve ilim, dünya hayatının sonuna kadar değişmeyen iki temel rehberdir. Hidâyet, 

yukarıdada değindiğimiz gibi Kur'ân yolunun adıdır. Yani Kur'ân'ın emir ve yasaklarına 

riâyet etmektir. Değişik bir ifâdeyle hidâyet, en doğru yola, dosdoğru olana varmaktır. 

Bundan dolayı hayır çeşitlerinin tamamına hidâyet adı verilir. Hidâyetin yanı sıra 

Allah'ın insanlara lutfettiği anlama ve kavrama melekesinin ürününün adı ise ilimdir. 

İlim, doğru ile yanlışı birbirinden ayırt edebilmenin en önemli araçlarından biridir. 

Çünkü gerçek ilim, doğru bilgi, insanı mutlak doğruya ve hakikate ulaştırır. Hidâyet ise, 

ilmin önünü açarak insanları gerçeğe yönelik çalışmalara yöneltir. Bundan dolayı 

hidâyet hadîste ilimden daha önce zikredilmiştir. Ancak hidâyet ve ilim birbirinin 

tamamlayıcısıdır.322 

Kuşkusuz bu hadîsten her toprağın aynı özelliklere sahip olmadığı gibi, herkesin 

ilme iştiyakının da aynı olmadığını anlıyoruz. Bazı insanlar ilme susar, onu öğrenmek 

için gayret sarfederler onlar ilmi alır, aynı zamanda işler ve başkalarının da istifâdesine 

sunarlar. Fakat bazıları da ilmi sadece kendi gelişimi için öğrenir ve onu içinde saklı 

tutarak kimseye öğretmez. Ve kimileri de vardır ki, ilme hiç ilgi duymaz, bilgiye olan 

ihtiyacını  anlamaz bile.323 

الله مالا فسلط على  تاهقال سمعت عبد الله بن مسعود قال قال النبي صلى الله عليه وسلم لا حسد إلا في اثنتين رجل آ

 هلكته في الحق ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضي بها ويعلمها

Abdullah İbni Mes'ûd (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurdu: "Yalnız şu iki kimseye gıbta edilir: Onlardan biri, Allah'ın kendisine ihsân 

                                            
320 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 213. 
321 Bkz, Aynî, a.g.e., c. II, s. 119-120. 
322 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 162-163.  
323 Hadislerle İslam, c. I, s. 378. 



87 

 

ettiği malı hak yolunda harcayıp tüketen kimse; diğeri de Allah'ın kendisine verdiği 

ilimle yerli yerince hükmeden ve onu başkalarına da öğreten kimse."324 

Hased kelimesi; kişinin, kardeşinde gördüğü nimetin onun elinden alınmasını, o 

nimetten mahrum kalmasını istemesi anlamındadır. Gıbta ise; kardeşinde bulunan o 

nimetin bir benzerinin de kendisinde olmasını arzu etmektir. Yoksa kardeşinin elinde 

olanın elinden çıkmasını istemek değildir. Bu açıdan mana söyle olmaktadır: Allah'ın şu 

iki kişiye verdiği nimetin benzerinin kendinize de verilmesini istemek hased değildir, bu 

iki konuda istekli olmak size zarar vermez.325 

Buhârî, hased kelimesini gıbta kelimesine hamlederek hadîsi "İlim ve hikmette 

gıbta bâbı" başlığı altında zikretmiştir.326 İbn Hacer bu hadîsin açıklamasında; haset, 

kendisine nimet verilenin elinden bu nimetin zevalini istemektir demiş ve bazılarının ise 

bunu,  nimetin başkasının elinden alınarak kendisinin olmasını istemek manasına tahsis 

ettiklerini söylemiştir. Ancak doğru olan mananın genel olmasıdır. Bununla birlikte 

hadîste zikredilen haset kelimesinin mecaz olarak kullanılıp gıbta anlamında olduğu da 

açıklamıştır. Yani başkasında olan nimetin ondan hiç bir şey eksilmeksizin kendisinde 

de olmasını istemek anlamında.327  

İbni Hacer bu hadîsin şerhinde uzun uzun açıklamalarda bulunduktan sonra, 

bana öyle geliyor ki Buhârî'nin buradaki gayesi şudur der: "Başkanlık başka bir ifâdeyle 

idarecilik genellikle insanların gıpta ettikleri bir şey olsa da, hadîs bize gıpta etmenin 

ancak şu iki şeye olabileceğini göstermektedir. Onlar da ilim veya cömertliktir. 

Bilinmelidir ki cömertlik ancak ilim ile birlikte olunca övülür." Şu halde Buhârî şöyle 

demiş olmaktadır: Başkanlık, idarecilik elde etmeden önce ilim sahibi olun, ilim 

öğrenen kişiler olun ki ki size gıpta edildiğinde haklı yere gıpta edilmiş olsun. Buhârî 

değişik bir bakış açısıyla şu açıklamayı da yapar: "Genellikle kişinin ilim sahibi 

olmasına, ilmi talep etmesine engel olan, yöneticiliği elde etme konusunda ki aceleci 

davranışıdır. Bu âdeti terk ederek sizin için hakiki gıptayı elde edecek olan ilmi 

öğrenin."328 İdareci olacak bir kimsenin idareci olmadan ilim tahsilinde bulunması daha 

evlâdır. Zira yönetici olduktan sonra ilim tahsilinin birçok mânileri olur. 

                                            
324 Buhârî, İlim, 15, nr. 73, Zekât, 5, nr. 1343, Ahkâm, 3, nr.6722; Müslim, Müsâfirîn, 268. Ayrıca bk. 

Tirmizî, Birr, 24, nr.1936. 
325 İbnü'l-Esîr, Mecdüddîn Ebû's-Seâdât Mübârek b. Muhammed Cezerî (606/1209), en-Nihâye fî 

Ğarîbi'l-Hadîs ve'l-Eser, (thk. Râid b. Sabri İbn Ebî ‘Alefe), Beytü’l-Efkâr, Ürdün, 2003. s. 206-207. 
326 Aynî, a.g.e., c. II, s. 84. 
327 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 200-201. 
328 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 200. 



88 

 

Bu hadîsle ilgili olarak değinilmesi gereken diğer bir hususta hadîste geçen 

hikmet kelimesidir. Bu hadîsteki hikmetten kasıt Kur'ân'dır denmiştir. Yine denilmiştir 

ki hikmet, cehaletten men eden ve kötü olan şeylerden sakındıran her şeydir.329  

Âlimlerimiz hikmeti, Kur'ân ve Sünnet olarak anlamışlar ve bunların ilmine sahip 

olmak şeklinde yorumlamışlardır.330 

Her bir ferdin birey olarak bilmesi ve öğrenmesi gereken yani kişiye farz olan 

bilgiler vardır. Bu bilgiler, her şeyden önce dinimizin temel kaynakları olan Kur'ân ve 

Sünnet'ten elde edilen bilgilerdir. Mutlaka öğrenilmesi gereken bu bilgiler, şüphesiz 

temel ilmihal bilgileridir. Ancak, bütün müslümanların bu iki temel kaynağın her türlü 

bilgilerine gerçek anlamıyla vakıf olmaları imkan dâhilinde değildir. Bundan dolayı da 

âlimler bu ilimleri asli kaynaklarından öğrenir, kendi davranışlarında amele 

dönüştürürler ve sonra başkalarına iletirler. İlmiyle âmil olmayanlar, bildiklerinin 

doğruluğuna başkalarını inandıramadıkları gibi bu konuda başarılı ve tesirli de 

olamazlar. Sahibi olduğu ilmini gizleyerek diğer kimselere ulaştırma gayreti içinde 

olmayanlar ise bundan dolayı Allah indinde mesuldürler.331 

Bu konuda Sevgili Peygamberimizin şu hadîsi âlimin değerini gösteren önemli 

bir göstergedir: "Kıyamet gününde üç zümre vardır ki şefâat ederler: Peygamberler, 

âlimler ve şehîdler."332 

Buraya kadar zikredilen hadîslerden hareketle şunlar söylenebilir ki, ilmin 

fazîleti sebebiyle ilimle meşgul olan kişi de değer kazanıp fazîlet sahibi olmaktadır. 

İnsanlar karanlıkta kaldıkları zaman nasıl ki bu durumdan kurtulmak için hemen bir 

mum ya da bir lambayı bulup karanlık dünyalarını aydınlatmak isterler. Eğer böyle bir 

ışık kaynakları yoksa karanlıkta şaşırıp kalırlar. İşte insanlar arasında âlimlerin durumu 

da, âdeta etrafını aydınlatan bu lamba gibidir. İnsanlar da zor anlarında veya bir şey 

öğrenmek istediklerinde (karanlıktan kurtulmak için lamba aradıkları gibi) âlim birisini 

ararlar.  

Bu konuda önemli diğer bir husus da şudur. İnsanlar nasıl ki kıymetli olan 

eşyalarını diğerlerine nazaran çok daha itina ile korur onların zâyi edilmesine asla razı 

olmazlarsa, aynı şekilde insanlar arasında kıymetli olan âlimlerin değerini de bilerek 

                                            
329 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 201. 
330 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 161. 
331 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 161. 
332 İbn Mâce, Zühd, 37, nr. 4314. 



89 

 

onlara hak ettikleri saygıyı göstermelidirler. Çünkü az olan şeyler daha kıymetli, 

kıymetli olan şeyler de değerlidir. Değerli olan âlimlerin kıymetinin bilinmesi gerekir.  

 

2.4.2. İlim Öğrenmenin Önemi 

Allah'ü Tealâ'nın göndermiş olduğu en son din olan İslâm, okumaya ve ilim 

sahibi olmaya çok büyük ehemmiyet vermiştir. Resûlullah (s.a.s.)'e gönderilen ilk 

vahyin "oku" diye başlaması ve bu ilk vahiyde kalemden, eğitim ve öğretimden 

bahsedilmesi asla bir rastlantı değildir. Yüce Allah: "Yaratan Rabbinin adıyla oku! 

O, insanı bir alakadan (aşılanmış yumurtadan) yarattı. Oku! İnsana kalemle yazı 

yazmayı öğretip ona bilmediklerini öğreten Rabbin sonsuz lütuf sahibidir."333diye 

buyurmaktadır. 

Bakara Sûresi'nin 30 ve 31. ayetlerinde ifâde edildiği üzere, ilk insan Hz. Âdem 

(a.s.) yaratılıp da meleklerin huzuruna getirildiğinde Yüce Allah, Âdem'e bütün isimleri, 

öğretmiştir. İşte Allah'ın, kendisine eşyanın bütün isimlerini öğretmesi sayesinde insan, 

meleklerden daha üstün mertebeye yükselmiş ve sahip olduğu bu ilim sebebiyle de 

yeryüzünde Allah'ın halifesi olma konumunu elde etmiştir.  

Yeryüzünden gökyüzüne kadar evrende ilimden daha değerli ve kıymetli bir şey 

yoktur. Zira Allah-ü Teâla insanları irşâd ederek yol göstermesi için gönderdiği bütün 

Pegamberlerine ilim vermiştir. Peygamberlerin tamamı âlimdirler. Eğer ilimden daha 

şerefli bir şey olsaydı, Allah insanların en üstünleri ve seçkinleri olan bu seçilmiş 

kullara onu verirdi. Demek ki en değerli şey bizzat ilmin kendisidir. Bundan dolayıdır ki 

Peygamberler de ümmetlerine mîras olarak mal ve servet değil ilim bırakmışlardır. 

 عن أنس بن مالك قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم: "من خرج في طلب العلم فهو في سبيل اللّه حتى يرجع"

Enes (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: 

"İlim elde etmek için yolculuğa çıkan kimse, evine dönünceye kadar Allah 

yolundadır."334 

Bu hadîste, her kim evinden veya bulunduğu beldeden farz-ı ayn veya farz-ı 

kifâye olan şer'i ilimleri öğrenmek için çıkarsa, o kimse Allah yolundadır. Yani Allah 

yolunda cihaddadır. Çünkü ilim talep etmek, Allah yolunda cihad etmede olduğu gibi 

dini ihyâ etmek, şeytanı küçük düşürmek ve nefse sıkıntı vermek demektir. Bu hal kişi 

                                            
333 Alak, 96/1-5. 
334 Tirmizî, İlim, 2, nr. 2647. 



90 

 

ta evine geri dönünceye kadar böyle devam eder.335 Bu hadîsle ilgili olarak; Allah'a 

giden yollar çoktur. Onların en fazîletlilerinden biri de ilim öğrenmektir açıklamasında 

bulunmuşlardır.336 

İlim öğrenmenin bir nev'i cihad olduğunu İbn Mâce'deki şu hadîs bize açık bir 

şekilde göstermektedir:  

يْ يتعلمه أو يعلمه من جاء مسجدي هذا لم يأته إلا لخ: "رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول سمعت عن أبي هريرة قال

"هفهو بمنزلة المجاهد في سبيل الله . ومن جاء لغيْ ذلك فهو بمنزلة الرجل ينظر إلى متاع غيْ   

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Allah Resûlü'nün şöyle dediğini 

işittim: "Her kim benim bu mescidime ilim öğrenmek ve öğretmek için gelirse, o 

Allah yolunda olan mücahid gibidir. Her kim de (ilmin dışında) başka bir amaçla 

gelirse bu kişinin durumu başka birinin malını bekleyen kimse gibidir."337 

İlim öğrenmenin, Allah yolunda bir tür cihad olduğunu bu hadîsten açık bir 

şekilde anlıyoruz. Allah yolunda cihadın gayesi, şüphesiz ki insanlara İslâm'ı duyurup 

ulaştırmaktır. Onlara Allah'ın varlığını ve birliğini duyurmaktır. Bunun en önemli aracı 

ise ilimdir. İlim öğrenmenin ve bunu elde etmek  için başka yerlere sefere çıkmanın 

değerinden bahseden bir çok hadîs vardır. Bilinmelidir ki, Allah yolunda cihad etmek 

üzere evinden çıkan kimseye, evine dönünceye kadar her adımı için sevap yazılacağı 

gibi, ilim öğrenmek üzere evinden ayrılan ve yola çıkan kimseye de evine geri 

dönünceye kadar aynı şekilde sevap yazılacağını bu hadîs bize açıkça göstermektedir. 

İbn Hacer, Fethu'l-Bârî isimli eserinde ilmin fazîleti bölümüne şu âyetle 

başlamıştır: "...Allah sizden inananları ve kendilerine ilim verilenleri derecelerle 

yükseltsin."338 Bu âyetin tefsirinde ise şu açıklama yapılmıştır: Yüce Allah ilim sahibi 

olan bilgili mü'mini, ilmi olmayan mü'minin üzerine yükseltiyor. Buradaki derecelerin 

yükseltilmesinden maksat, fazîlete işarettir. Çünkü bununla belirtilmek istenen sevabın 

çok olmasıdır. Şüphesiz dereceler sevaplarla artar ve yükselir. Derecelerin yükselmesi 

ifâdesi bu dünyada manevî yükselmeyi yani; konumunun yükselmesini ve geride iyi bir 

ad bırakmayı içerdiği gibi âhirette ise, derecenin yükselmesi şeklindeki hissî yükselmeyi 

de içine alır ve cennette makamın yücelmesine delâlet eder. "Dilediğimizi derecelerle 

                                            
335 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII , s. 406. 
336 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 115. 
337 İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 227. 
338 Mücâdele, 58/11. 



91 

 

yükseltiriz"339 âyeti hakkında Zeyd b. Eslem'in "ilim sahibi olmaları sebebiyle 

yükseltiriz anlamına gelir dediği rivâyet edilmiştir.340 

"De ki: Rabbim, ilmimi artır."341 Bu âyetin ilmin üstünlüğüne delâleti açıktır. 

Çünkü Yüce Allah Resûlullah'tan ilim dışında başka bir şeyin artırılması için dua 

etmesini istememiştir. Halbuki bu ayette ilmin arttırılması için dua etmesi 

istenmektedir. Buradaki ilimden kasdedilen dinî ilimdir. Bu ilim; mükellef dediğimiz 

dinin muhatabı konumundaki kimselerin, ibadetlerin yapılması için gerekli bilgileri 

bilmesinden muamelâtı bilmesine kadar, Allah'ı ve sıfatlarını, O'na karşı yerine 

getirmesi gereken şeyleri, O'nu her türlü noksanlıklardan münezzeh olduğu bilgisini 

kapsar. Bu sayılan ilimlerin özünü ise tefsir, hadîs ve fıkıh ilimleri teşkil eder.342 

Yine Buhârî,  "İlim söz ve amelden önce gelir" adında müstakil bir bâb 

oluşturmuş ve burada ilmin önemini, söz ve fiilin geçerli olması için ilmin gerekli 

olduğunu belirterek ifâde etmiştir. Bu bâb başlığı ile ilgili İbnü'l-Müneyyir şu 

açıklamayı yapmıştır: "Söz ve amel ilimle birlikte olursa geçerli olur. Bundan dolayı da 

ilim her ikisinden de önce gelir. Çünkü ilim, ameli geçerli ve makbul hale getiren niyeti 

düzeltmektedir. Dolayısıyla Buhârî "Amel olmadan ilmin yararı olmaz" sözünden ilmin 

değerinin düşürüldüğü ve ilim öğrenme konusunda gevşeklik gösterildiği anlaşılmasın 

diye buna dikkat çekmiştir."343 

"Bil ki: Allah'tan başka ilâh yoktur"344 âyetinde Yüce Allah ilim ile başlamış, 

sonra da "günahların için istiğfar et" diye buyurmuştur. Âyette her ne kadar hitap Hz. 

Peygamber (s.a.s.)'e ise de, onun ümmetine de şâmildir. Süfyan b. Uyeyne, bu âyeti 

ilmin fazîletine delil getirmiştir. Nitekim Ebû Nuaym'ın el-Hilye adlı eserinde onun 

hayat hikayesini anlattığı bölümde Rebi' b. Nâfi yoluyla aktardığına göre Süfyan bu 

âyeti okumuş, sonra şöyle demiştir: "Görmez misin ki Yüce Allah "bil ki" diyerek 

ilimle başlamış, sonra da ameli emretmiştir".345 

İlim, insanları Allah yoluna çağıran, fertlerin iç dünyasını ve toplumu 

kötülüklerden arındıran, fıtrata uygun olanı salık veren peygamberlerin mirasıdır. İlim 

                                            
339 En'am, 6/83. 
340 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 170. 
341 Tâhâ, 20/114. 
342 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 170-171. 
343 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 193. 
344 Muhammed, 47/19 
345 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 193. 



92 

 

onlardan tevârüs edilen bir zenginliktir.346 İnsanı dünya ve ahiret mutluluğuna götüren 

her çeşit bilgiye ilim denmiştir.347 

Ayrıca âlimler peygamberlerin mirasçılarıdır. Peygamberler vefât ederken 

gerçekten yakınlarına bir miras bırakmamışlardır. Peygamberlerin bıraktıkları en büyük 

miras ilimdir. Gerçekten de onu elde eden en büyük payı almış demektir. Merhum İbn 

Âbidin, ilim öğrenme niyetiyle yapılan bir saatlik ders müzakeresinin, bir Kadir 

Gecesini ihya etmekten daha hayırlı olduğunu ve sakalı çıkmış bir kişinin ebeveyninin 

izni olmadan ilim öğrenmek üzere gurbete çıkabileceğini söylemiştir.348 

İnsanlar bu dünya misafirhanesine gelirler, kendisi için takdir edilen süreyi 

tamamlayıp bu dünyadan göç edip giderler. Gidenlerin pek çoğu unutulur, isimleri dahi 

insanların hatırında kalmaz. Sanki bu dünyada hiç yaşamamış gibi olurlar. Bir kısım 

insanlar da vardır ki, onlar öldükten sonra da unutulmazlar. Onların hayatta iken yapmış 

oldukları eserleri ve geride bıraktıkları fâideli şeyleri, onları her zaman insanın hatırına 

getirir. Ve o kimsenin arkasından rahmetle anılmasına vesile olur. İşte bu kimseleri 

Peygamber Efendimiz şöyle haber verir: 

من صدقة جارية  أشياءإلا من ثلاثة  عن أبي هريرة  : أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال : إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله

 .أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurdu: 

"İnsanoğlu öldüğü zaman bütün amellerinin sevabı da sona erer. Şu üç şey bundan 

müstesnadır: Sadaka-i câriye (faydası kesintisiz sürüp giden sadaka), kendisinden 

istifâde edilen ilim, kendisine dua eden hayırlı evlat."349 

Bu hadîs her ne kadar hadîs kitaplarının ilim bölümlerinde yer almamış olsa da, 

öldükten sonra bile sevap kazandıran hususlardan birinin de ilim olması sebebiyle, 

aslında ilmin fazîletini ve ilim öğrenmenin mükâfâtını ortaya koyması açısından 

önemlidir. Bu hadîste sevabı ölddükten sonra da devam eden üç davranıştan 

bahsedilmektedir. Bunlardan biri sadaka-i câriye dediğimiz, hayrı sürekli devam eden, 

bitmeyen iyilikler yapmaktır. Bunlar faydasının herkese şâmil olduğu ve var oldukları 

sürece sevabı da devam eden hayırlardır. Câmi yapmaktan tutun da üniversite yapmaya 

                                            
346 Hadislerle İslam, c. I, s. 376. 
347 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 177. 
348 Necati Yeniel ve Hüseyin Kayapınar,  Sünen-i Ebû  Dâvûd Terceme ve Şerhi, Şamil Yayınevi,  İst., 

1991, c. XIII, s. 245. 
349 Ebû Dâvûd, Vesâya 14, nr. 2880; Ayrıca bkz. Müslim, Vasiyyet, 14, nr. 1631. 



93 

 

kadar, yol ve köprü yapmaktan, hastane yapmaya kadar faydası halka yönelik olarak 

yaptırılan Kur'ân kursları ve öğrenci yurtları, her çeşit hayır vakıfları bunlardandır. Öyle 

anlaşılıyor ki bu eserleri yapanların, yapımına katkı sağlayanların amel defterleri 

kapanmaz ve yaptırılan o eser var olduğu sürece yaptıranlara sevapları devam eder. 

Kişi öldükten sonra sevabını kesintisiz olarak devam ettirecek olan ikinci güzel 

davranış, insanların kendisinden devamlı yararlandıkları ilimdir. Elbetteki insanın sahibi 

olduğu ilmi başkalarına ulaştırması, öğretmesi en değerli hayırlardan bir tanesidir. 

Bunun sayısız yolları vardır. Örneğin, öğrenci yetiştirmek bunların en 

önemlilerindendir. Bunun dışında kitap yazmak ve yayınlamak, konferanslar ve 

seminerler vermek, kısaca ilmini ve bilgisini kendisinden sonraki nesillere bir şekilde 

aktarmak, kişinin amel defterinin kapanmamasına ve sevabının devamlı olmasına sebep 

teşkil eden önemli faaliyetlerdendir. İlmin başkalarına aktarılması husunda 

unutulmaması gereken şey, bu ilmin insanların yararına ve hayrına olan bir ilim 

olmasıdır. Bu önemli bir şarttır. Çünkü insanlara faydası olmayan zararlı bilgiler, zararlı 

insanlardan daha kalıcı olurlar. Zira insan ölür gider, fakat zararlı fikirler devam eder. 

 Hadîste ifâde edilen kişinin ölümünden sonra da sevabını devamlı kılacak olan 

üçüncü amel, arkasından kendisine dua edecek sâlih evlat yetiştirmektir. Sâlih evlatla 

anlatılmak istenen müslüman bir evlattır. Anne babaya düşen en önemli görev, 

çocuklarını iyi bir müslüman olarak yetiştirmektir.350 

Yine Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurdu: 

نْ يَا مَلْع ونةٌَ. مَلْع ونٌ مَافِيهَا، إلاَّ ذكِْرَ الِله وَمَ حدّثنا أبَ و ه رَيْ رَةَ؛ قاَلَ:  : الدُّ ا وَالَاه ، أَوْ سمَِعْت  رَس ولَ الِله صلى الله عليه وسلم وَه وَ يَ ق ول 

 عَالِماً أَوْ م تَ عَلِّماً.

"Dünya ve onun içinde olan şeyler değersizdir. Sadece Allah'ı zikretmek ve 

O'na yaklaştıran şeylerle, ilim öğreten âlim ve öğrenmek isteyen öğrenci bundan 

müstesnadır."351 

Türkçe'ye değersiz olarak çevirdiğimiz hadîsteki mel'un kelimesi, lânetlenmiş 

demektir. Lânet kelimesi; değersiz, kovulmuş, reddedilmiş ve iğrenç gibi manalara 

gelir. Münâvî şöyle demiştir: (  َمَلْعُونة) sözü, terkedilmiş ve uzaklaştırılmış manasındadır. 

Dünyanın içinde bulunanlar da terk edilmişlerdir veya bunlar Peygamber ve Allah'ın 

                                            
350 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 171. 
351 Tirmizî, Zühd, 14, nr. 2322; İbn Mâce, Zühd, 3, nr. 4112. 



94 

 

seçkin kullarının değersiz görüp terkettikleridir. Haber de geldiği gibi: "Dünya onların, 

ahiret bizimdir."352 

Hadîste geçen dünyanın lânetlenmesi konusu, insanları Allah'a ibadetten 

uzaklaştırdığı için Allah katında dünyanın sevimsiz görüldüğü şeklinde anlaşılmış ve 

dünyanın içindekiler de Allah'tan alıkoydukları için lanetlenmiştir diye açıklanmıştır.353 

Hadîsteki bu ifâde, Allah katında dünyanın değersizliğini göstermektedir. Dünya 

fânidir, dünyaki mal-mülk, makam-mevki, şan-şöhret de elbetteki geçicidir. Bu geçici 

nimetlere gönül vererek ahireti unutmak büyük bir aldanmışlıktır. Dünya mel'undur, 

çünkü parıltı ve şa'şaası ile nefisleri aldatmış ve arzu ve istekleri ile de Allah'a kulluktan 

uzaklaştırarak nefsin isteklerine yönlendirmiştir. Lânet, dünyadan aldatan şeye 

denmiştir, yoksa dünyanın nimeti ve lezzetine lânet yoktur. Zira dünyanın lezzet ve 

nimetini peygamberler ve nebiler almışlardır.354 Buradan da anlıyoruz ki, hadîs ahiret 

yurdunu unutturan dünya nimetlerinin değersizliğini göstermektedir. Yoksa genel 

manada dünyayı lânetlemek doğru değildir ve bunu yasaklayan hadîslerde vardır. Ancak 

bir kimseyi Allah'tan uzaklaştıran şeylerin lânetlenmesi câizdir.  

Allah'ı anmak ve onu daima hatırlamak lanetlemiş olan dünya nimetlerinin 

dışındadır. Zira kişinin gönlünü Allah muhabbetiyle meşgul etmesi daima Allah'ın 

murakabesi altında olduğu anlayışıyla hareket etmesini sağlar ki, bu da çok değerlidir. 

 hakkında şu açıklama yapılmıştır: "Allah'ın sevdiği ameller, Allah'a (وَمَا وَالاهَُ )

yakınlaştıran, iyilik olarak kabul edilen salih ameller değersiz olan dünya nimetlerinin 

dışındadır. Müzhir bu ifâde hakkında şöyle demiştir: Allah'ın dünyada sevdiği şey 

demektir. Muvalât ise, iki kişi arasındaki sevgidir. Bazen bu sevgi tek raraflı da olur, 

burada kastedilen de budur."355 Yani dünyadaki her şey lanetlenmiştir. Ancak Allah'ı 

zikretmek ve dünyada cereyan eden işlerden Allah'ın sevdikleri şeyler hariçtir. 

Dünya ve içindekiler kişiyi Allah'tan uzaklaştırmışlardır. Ancak kişiyi Allah'a 

ulaştıran faydalı ilim bundan müstesnadır. Çünkü o dünyadan kastedilen ilimdir.356 

Anlaşılan odur ki; dünyada ki nimetler içerisinde kıymetli olan bir başka özellik de, ilim 

sahibi olmak veya ilim talebesi olmaktır. İlmin fazîleti apaçık ortadadır. Bundan dolayı 

âlimler, Allah'ı en iyi bilen ve O'na gereken saygıyı gösteren, dünyayı ve dünyanın 

                                            
352 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VI , s. 613. 
353 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VI , s. 613. 
354 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VI , s. 613. 
355 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VI , s. 613. 
356 Bkz: Mübârekfûrî, a.g.e., c. VI , s. 613. 



95 

 

içindekilerinin fâni olduğunu bilerek ona göre değer veren seçkin insanlardır. İlim 

yolundaki öğrenciler de aynı durumdadır; onlar da ileride âlim olacak ve insanlara fayda 

sağlayacaklardır. İlim öğretmek kadar öğrenmek içinde gayret etmek fazîletli bir 

uğraştır.357   

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet olunmuştur ki: Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: "İlim tahsil etmek için yola çıkan kimseye bu sebeple Allah cennetin 

yolunu kolaylaştırır. Bir topluluk Allah'ın evlerinden birinde bir araya gelir de Allah 

Teâlâ'nın kitabını okur ve onu aralarında müzakere ederlerse muhakkak surette 

onların üzerine sekine iner, Allah'ın rahmeti onları bürür, melekler onları çepeçevre 

kuşatır ve Allah (c.c), kendi katındakilere onlardan takdirle bahseder. Ameli, 

kendisinin (cennete erişmesini) geciktiren bir kimseyi nesebi (cennete girmekte) 

çabuklaştıramaz."358 

Bu hadîste ilim yolunu tutan müsIümanların cennete girmelerinin kolaylaşacağı 

ve cennetle arasına girecek engellerin ortadan kalkacağı müjdelenmektedir. Çünkü 

hangi maksatla olursa olsun ilim yolunu tutan bir kimseyi bu ilim, eninde sonunda farklı 

maksadından çevirip Allah yoluna yönelteceği yine ilmin öncüleri tarafından haber 

verilmiştir. Fakat ilim ve taat gibi insanı cennete götüren sebeplere sarılmadığı için 

cennete girmeye hak kazanamayan bir kimseye şerefli bir aileye mensup olması bir 

fayda vermez.359 Nitekim hadîste, "Allah sizin suretlerinize ve mallarınıza bakmaz, 

amellerinize bakar" 360 buyurulmuştur.  

Sevgili Peygamberimizin "Ameli, kendisinin (cennete erişmesini) geciktiren bir 

kimseyi nesebi (cennete girmekte) çabuklaştıramaz" sözünün manası şudur. Bir kimse 

kendisini kurtaramayacak bir amelle Allah'a kavuşursa, her ne kadar asil ve soylu olsa 

da helak olur zarara uğrar. Soy, asalet amelle beraber tartılmaz ve hesap anında kişiye 

fayda vermez. Muhakkak fayda veren, mizanda ağır basan, kulu boyunduruktan 

kurtaran sadece salih ameldir.361 

Allah Resûlü'nün zamanında Mescid-i Nebi, merkezi bir öneme sahipti. Mescit, 

ibadetlerin dışında, Müslümanların merak ettikleri soruları Hz. Peygamber'e sordukları, 

kendi aralarında bilgi alışverişinde bulundukları bir mekândı. Yani aynı zaman da ilim 

                                            
357 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 173. 
358 Müslim, Zikir, 38, nr.2699; İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 225; Dârimî, Mukaddime, 32, nr. 356. 
359 Necati Yeniel ve Hüseyin Kayapınar,  a.g.e.,  c. XIII, s. 246. 
360 Müslim, Birr, 34, nr. 2564; İbn Mâce, Zühd, 9, nr. 4143;  Ahmed b. Hanbel, II, 285, 539.  
361 Adevî, İhdâü'd-Dibâce, c. I, s. 143. 



96 

 

merkeziydi. Allah Resûlü, günün birinde, mescitte iki gruba rastlamış ve: "İkisi de hayr 

üzeredir. Ama biri, diğerinden daha üstündür. Bir kısmı Allah'a dua ediyor ve ondan 

bir şey istiyorlar. Allah onlara ister verir, isterse vermez. Diğerleri ise, dini anlamaya 

ve ilim öğrenmeye çalışıyorlar ve bilmeyene öğretiyorlar. Bunlar daha üstündür." 

demiş ve sonra, "Şüphe yok ki, ben de sadece bir öğretici olarak gönderildim." 

diyerek ilim talep edenlerin yanlarına oturmuştur.362 Sonradan mescidin yanı başında 

sadece ilim talebeleri için Suffe denilen özel bir mekan ayrılmıştır. 

Eğitim için her fırsatı değerlendiren Allah Resûlü'nün, savaş esirlerini bile bu 

yolda istihdam etmesi çok mânidardır. Bedir gazvesinde esir alınan Mekkeli 

müşriklerden fidye ödeme imkanı olmayanların, ensar çocuklarından on kişiye okuma 

yazma öğretmeleri karşılığında serbest bırakılması bu konudaki hassasiyeti 

göstermektedir.363 

İlim öğrenmenin önemini açık bir şekilde ortaya koyan hadîslerden biri de şudur: 

 

يا أبا ذر! لأن تغدو فتعلَمْ آية من كتاب اللَّه، خيْ لك من أَن تصلي صَلى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَمْ: قاَلَ لِ رَس ول اللَّه  عَنْ أَبي ذر؛ قاَلَ:
 .تصلي ألف ركعة با من العلَمْ، عمل بِهِ أوَْ لمَْ يعمل، خيْ من أَنمائة ركعة. ولأن تغدو فتعلَمْ با

 

Ebu Zer (r.a.)'ın rivâyet ettiğine göre Allah Resûlü (s.a.s.) Ebu Zer'e: "Ey Ebû 

Zer, sabahleyin evinden çıkıp Kur'ân'dan bir ayet öğrenmen, senin için yüz rekât 

nafile namaz kılmandan daha hayırlıdır. Yine sabahleyin evinden çıkıp mükellefin 

ameliyle ilgili olan veya olmayan ilimden bir bâbı öğrenmen (senin için) bin rekât 

nafile namazdan daha hayırlıdır."364 

Nitekim Hasan Basrî'nin şöyle dediği nakledilir. "İlimsiz amel eden (âmil), yol 

olmadan giden kimse gibidir. İlimsiz amel eden, düzeltmekten, onarmaktan daha çok 

ifsâd eden kimse olur. İbadete zarar vermeyen bir taleple ilim talep edin, ilme zarar 

vermeyen taleple de ibadeti talep edin. İlmi terk ederek ibadeti talep eden bir kavim, 

Ümmet-i Muhammed'e karşı kılıçlarıyla savaş açan bir durumdadır. Eğer ilim talep 

ederlerse bu yaptıklarına bir delalet bulunmaz."365  

İnsanlar Allah katında kıymetlerine göre bir tasnife tutulsalar, onların başında 

hiç şüphesiz peygamberler gelir. Onlar Allah'ın özel iltifatına mazhar olmuş seçkin 

                                            
362 Dârimî, Mukaddime, 32, nr. 361. 
363 Hadislerle İslam, c. I, s. 380. 
364 İbn Mâce, Mukaddime, 16, nr. 219. 
365 Adevî, a.g.e., c. I, s. 143.  



97 

 

kimselerdir. Onların bulunduğu mertebeye ulaşmanın imkânı yoktur. Peygamberlerden 

sonra insanların mertebece en üstünleri arasında ilim tahsil eden âlimler yer almaktadır. 

Âlimi bu dereceye yükselten yegâne sebep ilmin kendisidir. O halde ilim azizdir, 

kendisine önem verip elde etmeye çalışanları da aziz eder. İslâm'ın hedeflerinden biri 

de, ilim sahibi olmayı sağlamak ve her türlü bilgisizliği ortadan kaldırmaktır. Birçok 

yanlış davranış ve kötülüğün temelinde cehâlet vardır. Dolayısıyla bu yanlışlıklardan 

uzak durmanın yolu ilim öğrenmektir. Bu sebeple ilim öğrenmek en fazîletli 

davranışlardan kabul edilmiştir. 

 

2.4.3. İlmi Öğrenme Âdâbı 

Toplumsal yaşamın, gündelik hayatın, (oturmanın-kalkmanın) arkadaşlığın, 

komşuluğun kısaca her şeyin bir âdâbı vardır. İlim öğrenme ve öğretmenin de bir takım 

âdâbının olması kaçınılmazdır. Sevgili Peygamberimiz bu konuda şöyle 

buyurmuşlardır: 

النبي صلى اللّه عليه  ل مرحبا بوصية رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم أنعن أبي هارون قال: كنا نأتي أبا سعيد فيقو 

وا بهم خيْا"."ان الناس لكم تبع وان رجالا يأتونكم من أقطار الأرض يتفقهون في الدين، فإذا أتوكم فاستوص -وسلم قال:  

Ebû Harun el Abdî (r.a.)'den rivâyete göre o şöyle demiştir: Ebû Saîd'den bazı şeyler 

öğrenebilmek için onun yanına gelirdik; o da bize şöyle derdi: Resûlullah (s.a.s.)'in 

tavsiyesi üzere hoş geldiniz, Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurmuştur: "İnsanlar, siz 

ashabımın bilgi sahibi âlim kimselerine uyacaklardır. Size yeryüzünün değişik 

bölgelerinden din öğrenmek için Müslümanlar geleceklerdir. Onlar size geldiklerinde 

onlara iyi ve hayırlı tavsiyelerde bulununuz."366 

Bu hadîse baktığımızda, Ebû Sa'îd (r.a.) dini konuları öğrenmek üzere, kendisine 

gelenlere Resûlullah'ın vasiyeti diye hitab ettiğini görülüyor. Şöyle ki; "Ey Resûlullah'ın 

vasiyetleri! Hoş geldiniz, merhaba, buralarda rahat olunuz!" manasında güzel bir 

karşılama ifâdesi. 

Hadîsin (مرحبا بوصية رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم) ifâdesinin açıklamasında Münâvi 

şöyle demiştir: "Yani beldeleriniz hoş ve geniş olsun, hoş geldiniz. Peygamber (s.a.s.) 

vasiyeti üzere endişe etmeyiniz."367 Hadîsteki (ان الناس لكم تبع) ifâdesinde hitap sahabenin 

âlimlerinedir. Yani insanlar sizin fiillerinize ve sözlerinize uyarlar. Çünkü siz güzel 

                                            
366 Tirmizî, İlim, 4, nr. 2650.  
367 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII , s. 409. 



98 

 

ahlakı benden aldınız,  o halde dünyanın dört bir tarafından size dini anlama ve kavrama 

gayesi için gelenlere iyi davranın, onlara hayrı tavsiye edin, hayra uymayanlarına 

emredin. Din ilimlerini öğrenme hususunda onlar için hayır dileğinde bulunun ve onlara 

dini eksiksiz öğretin.368  

Peygamberimizin bu hadîslerinden, ilim öğrenmek üzere gelen öğrencilere karşı 

iyi davranmayı, onlara karşı anlayışlı olmayı ve onları iyi ağırlamaya çalışmanın gerekli 

olduğu anlaşılmaktadır. Gerçekten de ilim tahsil etmek için, bir yere giden talabelere 

karşı orada gösterilen sıcak bir ilgi ve onlara yardımcı olmaya çalışma öğrenciler 

açısından çok önemlidir. 

Görüldüğü üzere, Resûlullah'ın bu tavsiyesi, İslâm memleketlerinde talebelere 

sahip çıkılarak himâye edilmesine, onların hocalarıyla olan münâsebetlerinin 

iyileşmesine sebep olmuş, dolayısıyla da ilmin artmasına, medeniyetimizin gelişmesine 

çok büyük katkıda bulunmuştur. İbn Mâce' deki bu hadîsin bir benzeri olan rivâyette 

geçen369 (واقنوهم) ifâdesi onlara (ilim) öğretin anlamındadır.370 

İlim öğretmede önemli bir kural da, ilim öğrenecek kimseleri bundan 

bıktırmamak yani aşırı uzatarak veya sık aralıklarla ders yaparak insanları ilimden 

usandırmamak gerekir. İmam Buhârî'nin, "İnsanlar nefret etmesinler (usanmasınlar) 

diye Hz. Peygamberin ashabına vaaz vermek ve ilim öğretmek için (onların istekli 

olduğu) uygun zamanları kollaması" başlığı altında bölüm açması, ilim öğretmede 

dikkat edilmesi gereken bir başka konunun da bu olduğunu göstermektedir. 

Bu hususla ilgili olarak İkrime (r.a.) anlatıyor: İbn Abbas (r.a.) demiştir ki: 

"İnsanlara haftada bir defa hadîs sohbeti yaparak konuş. Buna uymazsan iki defa 

olsun. Daha çok yapmak istersen en fazla üç olsun. Sakın insanları şu Kur'ân'dan 

usandırma! Halk kendi meselelerini konuşurken, senin onlara gelip, sözlerini 

keserek, bir şeyler anlatıp onları bıktırdığını görmeyeyim. Onlar konuşurken sus ve 

dinle. Onlar sana gelip "konuş!" diye talebte bulununca, istiyorlar demektir, o zaman 

konuşursun. Duada seci'  meselesine dikkat et ve ondan kaçın. Zira ben, Resûlullah 

(s.a.s.) ve Ashab-ı Kirâm'ın devrinde yaşadım, onlar seci' yapmıyorlardı."371 

                                            
368 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII , s. 409-410. 
369 İbn Mâce, Mukaddime, 22, nr. 247. 
370 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII , s. 410. 
371 Buhârî, Da'avât, 19, nr. 5978. 



99 

 

Yine bu konuda Sevgili Peygamberimiz(s.a.s.)'in uygulamalarını gösteren şu 

hadîs, ilim öğretmede önemli bir prensibi bize göstermektedir. 

 مسعود قال : كان النبي صلى الله عليه و سلم يتخولنا بالموعظة في الأيام كراهة السآمة عليناعن ابن 

İbn Mes'ud (r.a.) şöyle demiştir: "Hz. Peygamber bizi usandırmaktan 

korktuğundan vaaz vermek için (istekli olduğumuz) günleri kollardı."372 

Hadîste ki "kollardı" ifâdesi, bize hatırlatmada bulunmak için uygun vakitleri 

gözetirdi, bizim sıkılmamamız için bunu her gün yapmazdı demektir. Burada halkı irşad 

ve eğitimde önemli bir edeb açıklanmaktadır. Haftanın her günü değil, haftada en fazla 

üç defa irşad ve ta'limde bulunmak daha isabetlidir. Aslında normal olanı ise insanları 

usandırmamak için haftada bir defa vaaz ve irşada bulunmaktır.373 

Salih amellerden belli bir zaman sonra, insanların usanma endişesinden dolayı 

salih amele ara vermek müstehap görülmüştür. Her gün değilde haftanın belirli 

günlerinde ders yapmakla, insanların diğer zamanlarda dinlenerek o günlerde dinç 

olmalarını sağlamak düşüncesi vardır. Gerçi insanların dinç olması meselesi kişilere 

göre değişiklik gösterse de genel olarak buna dikkat edilmesi güzel görülmüştür.374 

Buhârî bu bâb başlığında Enes (r.a.)'ın Hz. Peygamber (s.a.s.)'den şu hadîsi 

rivâyet etiğini nakleder: "Kolaylaştırın, zorlaştırmayın. Müjdeleyin nefret 

ettirmeyin."375 

Bu hadîs hayatın birçok alanında Müslümanların nasıl davranmaları gerektiği 

konusunu bize açıklamakla birlikte özellikle ilim konusunda da bu uyarılara dikkat 

etmemiz gerektiğini göstermektedir. 

Hadîste ki, "müjdeleyin, nefret ettirmeyin" ifâdesi, İslâm'a yakınlık gösteren 

kişinin kalbini İslâm'a ısındırın, daha işin başında ona şiddetli davranmayı terkedin 

manasına gelir. İlim öğretiminin de aynı şekilde tedrici yollarla yerine getirilmesi 

gerekir. Çünkü bir şey başlangıçta kolay olursa bu yola koyulan kişi bunu sever, 

sevinçle başlar, bunun sonucunda da genellikle (ilimde ve sayıda) artış olur. Tersi ise 

böyle olmaz.376 Demek oluyor ki, ilim öğretirken öğrencilere karşı kolaylık göstermek, 

önce kolay olan konuları öğretmek ve onları derslerden uzaklaştırarak nefret ettirmemek 

gerekir. 

                                            
372 Buhârî, İlim, 11, nr. 68. 
373 Canan, İbrahim, Kütüb-i Sitte Tercüme ve Şerhi, Akçağ Yay., Ank., 1995, c. XI, s. 506-507. 
374 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 196. 
375 Buhârî, İlim, 11, nr. 69. 
376 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 197.  



100 

 

İlim öğrenirken bir kimsenin hem işleriyle meşgul olup hem de öğretilen ilmi 

kaçırmamak için ilim müzakeresinde bulunan kişiye sorup bunu öğrenebileceği husunda 

örnek bir uygulamayı Abdullah İbn Abbas, Hz. Ömer'den rivâyet etmiştir: "Ensâr'dan 

bir komşum ile beraber Benû Ümeyye b. Zeyd yurdunda oturuyor idim. Bu yurt 

Medine'nin Avâlî denilen bölgesinde idi. (Bir şey öğrenmek ümidiyle) Resûlullah'ın 

yanına nöbetleşe inerdik. Bir gün o gider, bir gün ben giderdim. Ben gittiğim zaman o 

gün vahy ve ona dâir ne duyarsam haberini komşuma getirirdim. O da gittiği zaman 

böyle yapardı. Gitme sırasının arkadaşımda olduğu bir gün arkadaşım Hz. 

Peygamber'in yanına gitti. Dönüşünde kapımı pek şiddetli çalarak: O burada mı? diye 

sordu. Ben ürktüm. Yanına çıktım. O "Büyük bir şey oldu", dedi.  

Ömer dedi ki: Hafsa'nın yanına girdim. Baktım ki ağlıyor. Resûlullah (s.a.s.) 

sizleri boşadı mı? diye sordum. Bilmiyorum, dedi. Ondan sonra Resûlullah'ın yanına 

girdim. Ayak üstü durduğum yerden: Zevcelerini boşadın mı? dedim. "Hayır" dedi. 

Bunun üzerine ben de "Allahu ekber" dedim."377 

Demek ki bu hadîs, ilim öğrenmek isteyen bir kimsenin, geçimini kazanma 

konusunda bir işle meşgul olabileceğini, çalışmaktan gafil olmamasını ve aynı zamanda 

kendisinin bulunmayıp da kaçırdığı zaman bunu başkalarına sorma konusunda gayretli 

olması gerektiğini göstermektedir. Çünkü Hz. Ömer o sırada ticaretle meşguldü.378 

İlim öğretme de önemli bir konu da muhatabın bilgi seviyesi, zihni melekesine 

göre davranmaktır. Müteşâbih konuları toplum huzurunda zikretmenin uygun 

olmadığına dair şu rivâyetler manidardır: 

 وقال علي حدثوا الناس بما يعرفون أتحبون أن يكذب الله ورسوله

Hz. Ali (r.a.)  demiştir ki: "İnsanlara onların anlayacakları şeyleri anlatın. Hiç 

Allah ve Resûlü'nün yalanlanmasını ister misiniz?"379 

لُغُهُ عُقُولُ  نَةً وعن ابن مسعود رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قال: مَا أنْتَ بِمُحَدِّثٍ قَ وْماً حَدِيثاً َ تَ ب ْ .هُمْ إَّ كَانَ لبَِ عْضِهِمْ فِت ْ  

İbn Mes'ûd (r.a.) diyor ki: "Sen bir cemaate akıllarının almayacağı bir şey 

söylersen mutlaka bu, bir kısmına fitne olur."380 

İlim öğretme ve öğrenmede meclis içerisinde nasıl davranılması gerektiğiyle 

ilgili edep kurallarını anlatan diğer bir hadîs de şudur: 

                                            
377 Buhârî, İlim, 27, nr. 89. 
378 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 224. 
379 Buhârî, İlim, 49, nr. 127. 
380 Müslim, Mukaddime, 5.  



101 

 

أقبل ثلاثة نفر فأقبل  ه إذعن أبي واقد الليثي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بينما هو جالس في المسجد والناس مع

أما أحدهما فرأى فرجة في اثنان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وذهب واحد قال فوقفا على رسول الله صلى الله عليه وسلم ف

كم عن ه وسلم قال ألا أخبر الحلقة فجلس فيها وأما الآخر فجلس خلفهم وأما الثالث فأدبر ذاهبا فلما فرغ رسول الله صلى الله علي

أعرض الله عنهالنفر الثلاثة أما أحدهم فأوى إلى الله فآواه الله وأما الآخر فاستحيا فاستحيا الله منه وأما الآخر فأعرض ف  

Ebû Vakıd el-Leysî’den rivâyet edidiğine göre Resûlullah (s.a.s.), sahabilerle 

birlikte mescitte otururken üç kişi geldi. İkisi Resûlullah'a doğru yöneldi. Birisi de 

başka tarafa gitti. Râvi dedi ki: Bu iki kişi Resûlullah'ın huzurunda durdu. Bilâhare bu 

ikisinden biri halkada bir aralık bularak oraya oturdu. Diğeri ise oradaki cemaatin 

arkasında bir yere oturdu. Üçüncüye gelince arkasını dönüp gitti. Resûlullah meşgul 

olduğu konuşmayı bitirince şöyle buyurdu: "Size şu üç kişinin halini haber vereyim 

mi? İçlerinden biri Allah’a sığındı. Allah da onu kendi korumasına aldı. Diğeri ise 

(sıkıntı vermekten) utandı. Allah da ondan (ona azap etmekten) hayâ etti. Öteki ise 

yüz çevirdi. Allah da ondan yüz çevirdi."381 

Bu hadîsin ilim konusu ile ilgisi şudur: Burada kasdedilen meclis ve halka, ilim 

meclisi ve halkasıdır.382 Burada, namazdaki boşlukları doldurmanın teşviki hakkında 

gelen hadîsin benzeri gibi ilim meclislerindeki halkalardaki boşlukları doldurmanın da 

aynı şekilde fazîletli olduğu bize gösterilmektedir. Dolayısıyla ilim meclislerinde edeb 

kurallarına uymanın müstehap olduğunu anlaşılır.383 

Hz. Peygamber'in (s.a.s.) "Allah'a sığındı, Allah da onu kendi korumasına aldı" 

sözlerindeki Allah'a sığındı ifâdesi, Allah'a iltica etti yahut Hz. Peygamber'in ilim 

meclisine katıldı anlamına gelir. "Allah da onu kendi korumasına aldı" ifâdesi ise onu 

rahmet ve rızasına alarak ona kendi fiiline uygun karşılığı verdi anlamına gelir. "Diğeri 

utanarak hayâ etti, Allah da ondan hayâ etti" cümlesi ise bu kimse Peygamber'den ve o 

mecliste bulunanlardan utandığından yanındaki arkadaşının yaptığı gibi halkayı 

sıkıştırmadı. Hz. Enes, bir rivâyetinde bu ikinci kişinin neden hayâ ettiğini açıklamıştır. 

Hâkim'in rivâyet ettiği hadîs şöyledir: "İkinci kişi biraz ilerledi, sonra dönerek geri geldi 

ve oturdu". Yani üçüncü şahsın yaptığı gibi ilim meclisini terk ederek, bırakarak 

gitmekten hayâ etti. Allah da ondan hayâ etti, yani ona merhamet etti, onu 

cezalandırmadı. "Allah ondan yüz çevirdi." Yani onun bu tavrına karşı öfkelendi. Bu 

                                            
381 Buhârî, İlim, 8, nr. 66.  
382 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 188. 
383 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 189. 



102 

 

durum, bir kimsenin özürsüz olarak ilim meclisini terk etmesine hamledilir. Bu durum, 

söz konusu olan kişinin müslüman olması halinde geçerli olan yorumdur. Bu kişinin 

münafık olması da muhtemel olup, Hz. Peygamber bunun durumuna muttali olmuş 

olabilir. Hz. Peygamber'in bu sözü haber verme anlamında anlaşılmaya müsâit olduğu 

gibi "Allah ondan yüz çevirsin" şeklinde beddua olarak da anlaşılmaya müsaittir. 

Enes'in rivâyet ettiği hadîste şöyle denilmiştir: "O kendini müstağni gördü, Allah da 

ondan istiğna etti". Bu, Hz. Peygamber'in sözünün beddua değil de haber verme kastı 

taşıdığını göstermektedir. Allah hakkında "yüz çevirme" ve benzeri ifâdelerin 

kullanılması, mukabele ve müşâkele içindir. Bu şekildeki ifâdeler Allah'ın şanına layık 

olacak şekilde yorumlanır. Bu ifâdelerin kullanılmasının sebebi bir şeyi açık olarak 

ortaya koymaktır.384 

Hadîsin bazı vecihlerinde Resûlullah'ın önünde bir halka olduğu tasrih edilir. Ve 

buna dayanılarak ilim ve zikir meclislerinin halka şeklinde olmasının müstehab 

olduğuna hükmedilmiştir. 

Hadîsten, önde olanın, boş yere oturmaya daha çok hak sahibi olduğu, halkadaki 

boşlukları kapamanın müstehab olduğu hükmü çıkarılmıştır. İbn Hacer, birinci zâtın 

davranışı ile ilgili olarak: "Hayır arama yolunda müzâheme (sıkıştırma) yapana övgü 

vardır" der. Ancak müzâheme yapmayıp arkadaşının gerisindeki müsait yere oturan da 

takdir edilmiştir.385 

Hadîste takbih edilen davranış üçüncü şahsın davranışıdır: İlim (veya zikir) 

meclisini terketmek. O kimse meclisten, Allah da ondan yüz çevirmiştir. Allah'ın ondan 

yüz çevirmesi, ona gadâb etmesi, rahmetini esirgemesidir. Bu hadîste, zikir ve ilim 

halkalarına devam etmenin önemi, âlim ve zakirlerin mescitte oturmalarının mümkün 

olduğu ve hayâ eden kişinin övgüye layık olduğuna işaret vardır.386 

Yukarıda naklettiğimiz bu hadîs çok açık bir şekilde işaret etmektedir ki, insan 

gönlünde neye değer ve önem veriyorsa Allah da kulunu ona göre değerlendirmektedir. 

İnsanın sahip olduğu ilim o kadar kıymetlidir ki; bu ilme ilgi göstermemek önem 

vermemek yerilmektedir. Hatta bu davranış öyle yerilmiştir ki, Allah (c.c.) ilim tahsili 

yapılan bir topluluktan yüz çevirmeyi sanki kendisinden yüz çevirmekle eş tutmaktadır. 

Doğal olarak insanın gönlünde neye karşı bir istek varsa meyli de ona olmaktadır. İlme 

                                            
384 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 189-190. 
385 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 189. 
386 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 190. 



103 

 

karşı ilgi göstermeyen kişinin ilgisi başka şeylere kaymış demektir. Gerekçesi her ne 

olursa olsun ilim meclislerinden ayrılmak ve oralardan yüz çevirmek Allah'ın hoşnut 

olmayacağı bir durumdur. Cenab-ı Hakk'ın buna asla rızası olmaz. 

Peygamberimiz (s.a.s.) ilim öğrenmeye hiçbir şeyin engel olmaması gerektiği 

konusuna dikkatimizi çekmiş ve: "Hayâ eden de büyüklük taslayan da ilim 

öğrenemez"387 buyurmuştur. Dolayısıyla ilme karşı ilgisiz olmak ve kibir göstermek 

nasıl ki ilim öğrenmenin önünde bir engel teşkil ediyorsa, aynı şekilde ilim öğrenme 

esnasında gösterilen haya da bir engel teşkil etmektedir. Hz. Âişe: "Ensar kadınları ne 

iyi kadınlardır. Hayâları kendilerini dinde güzel kavrayış sahibi olmalarını (ilim 

öğrenmelerini) engellememiştir."388 diyerek ensar kadınlarını övmüştür. Bu da bize 

göstermektedir ki ilim elde etmede, soru sormada hayâ etmek ilmin önünde bir engel 

teşkil etmektedir. 

Buhârî "İlimde Utangaçlık" adında bir bâb açmış ve yukarıda zikrettiğimiz 

Mücâhid ve Hz. Âişe'nin sözlerini muallak olarak naklettikten sonra Ümmü Seleme 

(r.a.)'nın rivâyet ettiği, kadın ihtilam olduğunda gusletmesinin gerekip gerekmediği 

sorusunun Peygamberimize sorulduğu389 hadîsine yer vermiştir. Bu hadîsin 

açıklamasında İbn Hacer: "Daha önce utanmanın (hayanın) îmândan olduğu geçmişti. 

Bu hayâ, büyüklere hürmet ve onlara saygı duyma anlamında olursa dînî hayadır. Bu 

övülmüştür. Ancak dînî bir emri yapmamaya sebep olan haya ise kınanmıştır. Bu bir 

zaafiyet ve küçüklüktür, dînî haya değildir. Mücâhid'in utangaç kişi ilim öğrenemez 

sözü ile kasdettiği budur"390 demiştir. Anlaşılan o ki, hayâ bir yararı elden kaçırmaya 

sebep olmadığı müddetçe güzeldir. Fakat bir yararın elden gitmesine sebep olacaksa 

yani bir şey öğrenmeye engel olacaksa o zaman durum değişir. 

Peygamberimiz (s.a.s.), ilim tahsil etmenin önündeki mânilerden bir tanesinin de 

dünyaya karşı gösterilen aşırı sevginin olduğunu belirtmiş ve: "Dünya ve onun içinde 

olan şeyler değersizdir. Sadece Allah’ı zikretmek ve O’na yaklaştıran şeylerle, ilim 

öğreten âlim ve öğrenmek isteyen öğrenci bundan müstesnadır"391 buyurmuştur. 

Gerçekten de dünya malına olan aşırı ilginin, ilme olan ilginin azalmasına sebep teşkil 

etmektedir. 

                                            
387 Buhârî,  İlim, 50. 
388 Buhârî,  İlim, 50. 
389 Buhârî,  İlim, 50, nr. 130. 
390 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 276. 
391 Tirmizî, Zühd, 14, nr. 2322; İbn Mâce, Zühd, 3, nr. 4112. 



104 

 

İlim öğrenmede önemli edep ilkelerini gösteren konumuzla ilgili bir başka 

hadîste şudur: Ebû Hüreyre'den rivâyet edilmiştir:  

Hz. Peygamber bir mecliste toplulukla konuşurken bir bedevî gelerek ona: 

"Kıyamet ne zaman?" diye sordu. Allah Resulü konuşmasına devam etti. Bazıları 

"Hz. Peygamber adamın sorusunu duydu ama soru sorma şeklini yadırgadı, bu 

sebeple cevap vermedi" derken bazıları da "Hz. Peygamber adamın sözünü duymadı" 

dediler. Hz. Peygamber konuşmasını tamamlayınca: 

Kıyametin vaktini soran kişi nerede?" buyurdu. Adam: "Buradayım ey 

Allah'ın elçisi!" dedi. Hz. Peygamber emanet kaybedildiğinde kıyameti bekle" 

buyurdu. Adam: "Emanet nasıl kaybedilir?" diye sordu. Hz. Peygamber: "İş ehil 

olmayana bırakıldığında kıyameti bekle" buyurdu.392 

Bu hadîste ilim sahibi olup onu başkasına aktaran kimse ile ilmi öğrenmek 

isteyen öğrencinin uyması gereken âdaba işaret edildiğini görmekteyiz. Âlimin uyması 

gereken edep kuralları şunlardır; Soru soran kişiyi azarlamamak, konuşmasını 

tamamlayıncaya kadar onunla ilgilenmemek sonra da ona cevap vermek, ona yumuşak 

davranmaktır. Çünkü hadîste soru soran kişi insanlara karşı kaba hareketlerde bulunan 

bedevilerdendi. Soru ve cevabı net olmasa bile bir kimsenin sorduğu soruya özen 

göstermek gerekir. 

Öğrencinin uyması gereken edep kuralları ise şunlardır: Başka biri ile meşgul 

olan âlime soru sorulmaz, çünkü ilkinin hakkı daha önceliklidir. Ders alma, fetva ve 

hüküm gibi konularda öncelik sırasına riayet edilir. Yine öğrenci hocanın verdiği cevabı 

anlamadığında daha da açık hale getirmek için hocaya müracaat eder. Hadîste 

Resûlullah'a soru soran kişinin "emanet nasıl kaybolur?" sorusunda olduğu gibi.393 

Bu hadîs ilmin soru ve cevaptan ibaret olduğunu anlatmaktadır. Bu sebeple 

"güzel soru ilmin yarısıdır" denilmiştir.394 

Bu hadîsin ilim konusu ile ilgisi şöyle açıklanmıştır: İşin ehil olmayan kimselere 

verilmesi ancak cehâletin yaygınlaştığı ve ilmin kaldırıldığı durumda olur. Bu da 

kıyamet alâmetlerindendir 395 denmiştir. 

İlim öğretmek için kişinin sesini yükseltmesiyle ilgili olarak Abdullah İbn 

Amr'ın şöyle dediği rivâyet edilmiştir: "Bir yolculuk sırasında Hz. Peygamber bizden 

                                            
392 Buhârî, İlim, 2, nr. 59. 
393 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 171. 
394 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 172. 
395 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 173. 



105 

 

arkada kaldı. Sonradan gelip bize yetişti. O esnada namaz vakti gelmiş ve biz de abdest 

alıyorduk. Ayaklarımıza mesh ediyorduk. Hz. Peygamber en yüksek sesi ile iki veya üç 

kere şöyle bağırdı: "Ateşte yanacak topukların vay haline!"396 

Buhârî, "en yüksek sesi ile bağırdı"  ifâdesini, ilim öğretmek için sesi yükselt-

menin câiz olduğuna bu hadîsi delil getirmiş, bu delil getirme ancak; dinleyenin uzakta 

olması, kalabalığın çok olması veya bunun dışında ihtiyaç durumunda geçerli olacağını 

söylemiştir. Vaaz etme de buna dâhildir. Yine Buhârî bu hadîsi, anlaşılsın diye sözü 

tekrarlamanın meşru olduğuna delil göstermiştir.397  

Buradan anladığımız, bir kimse sesini uzakta olan kimseye ulaştırmak için 

yükseltebilir. Ancak gerekmediği halde, yakın mesafede olan kimselere karşı da yüksek 

sesle konuşmak doğru değildir. Bir de anlatılan konuya göre ses yükseltilebilir. 

Peygamberimizin hutbe de iken kıyametten bahsettiği zamanlarda öfkesinin kaparıp, 

sesinin yükseldiği haber verilmektedir.398  

Bu konu başlığı altında zikretmemiz gereken diğer bir öğrenme âdabı da; aynı 

mecliste büyüklerin olduğu yerde küçüğün konuşmayıp büyüklerine öncelik vermesiyle 

ilgilidir. Buhârî'nin İbn Ömer'den rivâyet ettiği Hz. Peygamber'in "Ağaçlardan bir ağaç 

vardır ki yaprağı dökülmez. Bu ağaç Müslümana benzer. Bana onun ne olduğunu 

söyleyiniz."399 hadîsinin şerhinde İbn Hacer, bu hadîsin büyüğü yücelterek saygı duyma 

ve küçük olan kimsenin konuşmayla ilgili babasına öncelik vermesi hususunu içerdiğini 

ve yine doğru olduğunu düşünse bile anladığını (aklına geleni) hemen söylememesi 

gerektiği konusunu da içermektedir. Bu hadîs ayrıca, büyük bir âlimin bazen kendinden 

daha alt derecedeki kimsenin düşündüğü bir şeyi dahi kavrayamayacağını 

göstermektedir. Çünkü ilim vehbidir. Allah lütfunu istediğine verir.400 

Bununla beraber ilim öğretilecek kişinin seçilmesi gerektiği de önemli bir 

esastır. Enes b. Mâlik (r.a.)'ın naklettiği bir hadîste Resûl-i Ekrem (s.a.s.) şöyle 

buyurmaktadır: "İlmi lâyık olmayana öğreten kişi, domuza değerli taşlar, inci ve altın 

(dan yapılmış bir gerdanlık) takmış sayılır."401 En değerli, nâdir bulunan mücevherleri 

en bayağı hayvana takmak gibi, ilmi ehline vermemek de doğru bir davranış değildir. 

                                            
396 Buhârî, İlim, 3, nr. 60.  
397 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 173. 
398 Bkz: İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 173. 
399 Buhârî, İlim, 4, nr. 61. 
400 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 177. 
401 İbn Mâce, Sünnet, 17, nr. 224. 



106 

 

Konumuzu Süfyân b. Uyeyne'nin, ilmi öğrenip öğretmedeki usûlü bize gösteren 

şu sözüyle noktalayalım: "İlmin başı güzelce dinlemektir. Sonra onu bellemek, sonra 

anlayıp kavramak, sonra bilgiyi uygulamak ve en sonunda da onu neşredip yaymak 

gelir."402 

 

2.4.4. İlme Teşvik 

İslâm, insan hayatının bütününe ait onun her yönünü kapsayan prensipler ortaya 

koymuştur. İnsanın şahsi hayatına, ictimâi hayatına ve aile hayatına ait bütün prensipler 

nasslarda belirtilmiştir. İnsan gerek şahsına gerekse topluma karşı sorumluluklarını 

ancak ilimle bilir. İlim olmadan hangi ibadetin ne zaman ve nasıl yapılacağını dahi 

bilmesi mümkün olmaz. Dolayısıyla ilim bütün ibadetlerin başıdır denebilir. Yine aynı 

şekilde ticaretin nasıl yapılacağı da, cihad görevinin kimlere ne şekilde terettüp ettiği de 

ancak ilimle bilinir. Hülâsa ilim bütün ibadetler için ilk başta gerekli olan şeydir. 

"سلم قال: "من يريداللّه به خيْا يفقهه في الدينعن ابن عباس أن رسول اللّه صلى اللّه عليه و   

İbn Abbas (r.a.)'dan rivâyet edildiğine göre Allah Resûlü (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: "Allah, hakkında hayır dilediği kimseye dinin inceliklerini anlama 

hususunda büyük bir anlayış (kabiliyet) verir."403  

Buhârî'de yer alan benzer bir hadîste: 

قال حميد بن عبد الرحمن سمعت معاوية خطيبا يقول سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول من يرد الله به خيْا يفقهه في الدين وإنما 

 .أنا قاسم والله يعطي ولن تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله

Humeyd İbnu Abdirrahmân anlatıyor: "Hz. Muâviye (r.a.)'ı işittim demişti ki: 

Resûlullah (s.a.s.)'ın şöyle söylediğini işittim: "Allah kimin için hayır murad ederse 

onu dinde fakih kılar. Ben taksim ediciyim, esas veren Allah'tır. Bu ümmet Allah'ın 

emrini yerine getirmeye (Kıyamete kadar) devam edecektir. Allah'ın emri (Kıyamet) 

gelinceye kadar muhalifleri, ümmetime zarar veremiyecekler."404 

Bu hadîslerde dinde (tefakkuh) anlayış sahibi olmanın fazîleti açıklanmaktadır. 

Dini konularda derin anlayış sahibi olmak, Allah'ın kulu üzerindeki nimetlerinin en 

fazîletlisidir. İlmin kişi üzerinde meydana gelmesi, Allah'ü Teâlâ'nın iradesinin kişinin 

hayrı üzerine olduğuna bir delildir. 

                                            
402 Beyhakî, Şuabü'l- îmân, c. II, s. 289. 
403 Tirmizî, İlim, 1, nr. 2645; Buhârî, İlim, 10, Humus, 7, nr. 2948, İ'tisâm, 10, nr. 6882; Müslim, İmâre, 

175, nr. 1037, Zekât, 98, nr. 1037, Zekât, 100, nr. 1037; İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 220. 
404 Buhârî, İlim, 13, nr. 71. 



107 

 

Hadîste geçen "fıkıh" kelimesi anlayış manasındadır. Yüce Allah'ın "hiçbir 

sözü anlamıyorlar"405 ayetinde fıkıh kelimesi anlayış manasında kullanılmıştır. 

Buradaki fıkıhtan maksat, dini hükümleri bilmektir.406 Dinde anlayış sahibi olma ve şer'i 

ilimleri tahsil etmenin mertebesinin yüceliğinin sebebi, onun Allah'ın isimleri, sıfatları 

ve Allah hakkındaki bilgi için yol olmasındandır. Kişi bu ilimle rabbini bilir, ona ibadet 

ve itaat eder, işlerini dosdoğru yapar. İlimsizlikle dalâlete düşer, doğru yoldan sapar ve 

şeytana kulluk eder.407 

Bâcî, bu hadîsle ilgili olarak şöyle demiştir: "(Allah en iyisini bilir) Dinde 

anlayış sahibi olmak, her türlü eksiklikten münezzeh olan Allah'ü Teâlâ'nın iradesinin 

kulunun iyiliği üzerine olmasını gerektirir. O halde Allah kimin hakkında hayır murad 

ederse, o kimseyi dini hakkında anlayış sahibi kılar. Hayr ise, cennete girmek ve 

cehennemden kurtuluştur. Allah (c.c.) "Kim, cehennemden uzaklaştırılıp cennete 

konursa o, gerçekten kurtuluşa ermiştir."408 buyurmuştur. İlim talep etmek, büyük 

bir fazîlet ve her hangi bir amelle kıyaslanmayacak kadar da onurlu bir mertebedir."409 

Hadîs de zikri geçen iki kelime özellikle dikkatlerimizi çekmektedir. Bunlardan 

birincisi, "hayır" kelimesi diğeri ise "fıkıh" kelimesidir.  

Çok geniş bir anlam alanına sahip olan hayır kavramını yeri gelmişken biraz 

açıklamakta fayda vardır. Hayır kelimesi sözlüklerde söyle yer almaktadır: 

"Şerr kelimesinin zıt anlamlısıdır."410 "İyilik, şeref, erdem ve cömertlik 

anlamlarıyla birlikte mal, mülk anlamı da vardır. Ayrıca her seyin üstün olanına, kişinin 

zatındaki güzelliğe ve iç huzuruna da hayır denmektedir."411 

Bu hadîste hayır kelimesinin "saâdet ve iyi talih" anlamında kullanıldığını 

söyleyebiliriz. Hadîs rivâyetlerinde daha çok ism-i tafdîl kalıbıyla kullanılan hayır, 

fazîlet bakımından üstünlük anlamlarına gelir. Ancak Aynî, hayr kelimesinin bu hadîste 

ism-i tafdil kalıbıyla değil isim olarak kullanıldığını söyler. Menfaat ve yarar anlamına 

geldiğini belirtir.412  

                                            
405 Kehf, 18/93. 
406 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 194. 
407 Adevî, a.g.e., c. I, s. 141-142. 
408 Âl-i İmrân, 3/185. 
409 Adevî, a.g.e., c. I, s. 143-144. 
410 Bkz., İbn Esîr, Nihâye, s. 291; Aynî, a.g.e., c. II, s. 74. 
411 Cevherî, İsmail b. Muhammed, Tâcu'l Luga ve Sıhhahu'l Arabiyye, Dâru'l Kitabi'l Arabi, Mısır, trs., 

c. II, s. 651. 
412 Aynî, a.g.e., c. II, s. 74. 



108 

 

Özetle hayır dünyada bir insanın yaşayabilecegi ne kadar güzel şey varsa 

hepsinin adıdır. Dünyada ve ahirette yaşanacak her türlü iyilik ve güzellik hayır ile ifâde 

edilmektedir. Bu nedenle anlam alanı en geniş olan kavramlardan birinin hayr kelimesi 

oldugu söylenebilir.413 

Yapılan bu izâhlardan da anlaşılacağı üzere, insanı Yüce Allah'ın rızasını 

kazanmaya sevk edip ona yaklaştıran her şey hayır olarak isimlendirilebilir. Dolayısıyla 

da her hayır, sonuçta o hayrı yerine getiren kişiyi cennete ulaştırır. Ancak akıldan 

çıkarılmamalıdır ki her türlü hayrı, iyilikleri bilmek ancak ilimle mümkün olduğundan, 

en üstün hayrın ilim olduğu kabul edilir. Gerçekten ilim, kişinin inancının (îmânın) 

sahih ve davranışlarının da salih olmasında en önemli bir paya sahiptir. Bu sebeple bir 

hayrı bilinçli olarak yapmak bilmeden yapmaya göre daha da fazîletlidir.  

Hadîste hayır kelimesinin nekra olarak kullanılmasını Hâfız şöyle 

açıklamaktadır: "Hayır kelimesinin nekra olması aza da çoğa da şâmil olduğundandır. 

Nekra, ta'zîm içindir. Çünkü makam ta'zimi iktiza eder."414 

  Hadîste zikredilen ikinci kelime ise fıkıhtır. Günümüzde fıkıh dendiğinde daha 

çok dinimizin ibadet ve muâmelat konularını içine alan hukuk bilgisi akla gelmektedir. 

Hadîste yer alan "fıkıh" kelimesi anlayış mânâsındadır. Nitekim Yüce Allah'ın (  َلاَّ يَكَاد ون

 neredeyse hiçbir sözü anlamıyorlar!"415 âyetinde fıkıh kelimesi bu..." (يَ فْقَه ونَ قَ وْلًا 

anlamda kullanılmıştır. Fıkıhtan kasıt, dini hükümleri bilmektir.416 Fıkıh; anlama, idrâk 

etme, farkına varma, derinlemesine düşünme ve tefekkür etme demektir.417 Fıkıh 

sözlükte, fehm (anlayış) demektir. Allah (c.c) "Sözümü anlasınlar"418 ayetindeki 

"fekihu" kelimesi "fehimu" anlamındadır. Sonra dini bilgiler anlamında özelleşmiştir.419 

Denilirki, "fekuhe" (ötre ile) fıkıh kişinin karakteri mizacı olduğu zaman, "fekahe" 

(fetha ile) anlayış ve kavrayışta diğerlerini geçtiği zaman, "fekihe" (esre ile) ise, bir şeyi 

bilip anladığı zaman kullanılır.420 

                                            
413 Bkz., Keklik, Gülşen, Hadis Rivayetlerinde İyilik Ve Kötülük Kavramları, (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Ankara Ünv.İlahiyat Fak., Ank., 2007, s. 42-44. 
414 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 404. 
415 Nisâ, 4/78. 
416 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 194; Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 404. 
417 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 114. 
418 Tâ Hâ, 20/28. 
419 Aynî, a.g.e. c. II, s. 62. 
420 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 404. 



109 

 

Benzer bir tanımı, İmam Gazâlî'nin de yaptığını görüyoruz. O, fıkıh hakkında 

şöyle demiştir: "Fıkıh, ilim ve fehmden (anlayış) ibarettir. Denilir ki; filan hayrı ve şerri 

fıkhetti. Yani hayrı ve şerri bildi ve anladı. Lakin âlimlerin örfünde fıkıh, sadece efâl-i 

mükellef için gerekli olan şer'i hükümleri bilmekten ibaret oldu.(Bu anlama dönüştü.)421 

Yine bu konuyla ilgili olarak denilmiştir ki, Allah kimin için hayır murad ederse, 

onu fakîh (dinde anlayış sahibi) yapar yani o kimseyi dini hükümleri bilen bir kimse 

kılar. Dini emirlerde onun ilmini arttırır. Fıkıh lügatte, "anlayış" (fehm) örf de ise, "Şer'i 

fer'i hükümleri tafsili delilleri ve hüküm çıkarma yöntemleriyle bilmektir" denmiştir. 

Burada ilim kelimesinin, dini ilimlerin hepsini anlamayı kapsaması açısından lügavî 

mânâsının verilmesi daha uygun düşmektedir.422 Her kimde dinde tefakkuh etmezse 

yani İslâm’ın temel kaidelerini ve bunlarla ilgili fer’i konuları öğrenmezse hayırdan 

mahrum kalır.423 

İbnü-l Esîr fıkıh kelimesi hakkında şu açıklamayı yapmıştır. İbn Abbâs'ın rivâyet 

ettiği bir hadîste: Nebî (s.a.s.) ona şöyle dua etti. "Allah'ım, onu dinde fakih kıl ve ona 

te'vili öğret." Buradaki "Fekkih hu" kelimesi "fehhim hu" (onu anlayışlı kıl) 

manasınadır. Fıkıh gerçekte (fehm) anlayış demektir. Fıkıh kelimesinin kökleri,  açmak 

ve yarmak kelimeleridir. Örf, fıkıh kelimesini şer'î ilimlere hâs kıldı. Hattâ şer'î 

ilimlerin für'ularını bilme anlamına tahsis etmiştir.424 Fıkıh lügatte; bir şeyi ilimle 

bilmek ve onu anlamak olarak da tarif edilmiştir.425 

Özetle ifâde edecek olursak, hadîslerde yer alan fıkıh kelimesi ve onun 

türevlerinin, genel olarak kullanıldığında fıkhın sözlük anlamı çerçevesinde "iyi, doğru 

ve derinlemesine bilgi ve kavrayış" manasına geldiği, "fi'd-din" kaydıyla kullanıldığında 

ise din ve Kur'ân konusundaki bilginin kastedildiği görülür.426 

Aynı (f.k.h.) harflerden meydana gelmiş olan "fakîh" kelimesinin anlamı "derin 

anlayış sahibi" olmak manasındadır. Sebebine gelince; fıkıh, bir şeyi derinlemesine 

bilmek, keskin anlayış ve kavrayış sahibi olmak anlamına geldiğine göre fakîh de bu 

melekeye sahip kişi demek olur. Hasan Basrî: "Fakîh, dünya hayatına karşı zahid, 

ahirete karşı istekli, dinin emirlerine karşısında anlayış sahibi olan ve Rabbine karşı 

                                            
421 Gazâlî, el-Mustasfâ, c. I, s. 8. 
422 Aynî, a.g.e., c. II, s. 74.  
423 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 404. 
424 İbn Esîr, a.g.e., s. 714. 
425 İbn Manzûr, a.g.e., "f.k.h", c. XIII, s. 522. 
426 Karaman, Hayrettin,  "Fıkıh",  DİA, İst., 1996, c. XIII, s. 1. 



110 

 

ibâdet görevini yerine getirmeye devam edendir" demiştir.427  İslâm hukukuna, fıkıh 

ilmi adının verilmiş olması da, bu ilmin böyle bir anlayışı ve kavrayış melekesini 

gerektirmiş olmasındandır. Ancak bütün ilim ehlinde olması gereken bu derin anlayış ve 

kavrayış kabiliyetinin sadece fıkıh ilmiyle meşgul olanlarla sınırlandırmak doğru olmaz. 

Çünkü bütün ilimlerde bu ince anlayış ve kavrayışa ihtiyaç hissedilir. Bu sebeple de 

Peygamber Efendimiz'in bu hadîslerini sadece fıkıh ilmine hasretmek, belli bir ilim 

alanıyla sınırlandırmak doğru olmasa gerekir. 

Burada dikkat çekilmesi gereken husus, fıkhın mutlak anlamda bilmek değil, 

tam olarak kavrayarak bilmek olduğudur. Bir bilmenin fıkıh sayılabilmesi için, kuru bir 

ezberden öte olması gerekir. Bunu bir örnekle izâh edecek olursak; bir âyeti ezberlemek 

onu bilmektir. Ezberlenen âyetin üzerinde düşünüp onun inceliklerini, amaçlarını ve 

hikmetlerini kavramak ise fıkıhtır. Gerçek bilmek de zaten budur. 

Şimdi gelelim, fıkıh kelimesinin terim anlamının oluşmasında geçirdiği 

aşamalara; Fıkhın terim anlamı çeşitli aşamalar geçirmiştir. Bunları üç aşama olarak 

özetlemek mümkündür: 

Birinci aşama:  Kur'ân'da, hadîste ve İslâm'ın ilk dönemlerinde fıkıh, Kur'ân ve 

hadîsin İslâm toplumunun iki temel bilgi kaynağı olması sebebiyle genelde Kur'ân ve 

hadîs merkezli dinî bilgi ve anlayış anlamında yani dinin bütününün tam olarak 

kavranması manasında kullanılmıştır. Yüce Allah Kur'ân-ı Kerim'de; 

هُمْ طآئفَِة   وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ ليَِنفِرُوا كآفَّةً  ينِ  فَ لَوْلَا نَ فَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِن ْ فَقَّهُوا فِي الدِّ وَليُِنذِرُوا قَ وْمَهُمْ إِذَا رجََعُوا إِليَْهِمْ لَعَلَّهُمْ  ليَِت َ

 .يَحْذَرُونَ 

"Müminlerin hepsinin toptan sefere çıkmaları doğru değildir. Onların her 

kesiminde bir gurup dinde (dinî ilimlerde) geniş bilgi elde etmek ve kavimleri 

savaştan döndüklerinde onları ikaz etmek için geride kalmalıdır. Umulur ki 

sakınırlar."428 buyurmaktadır. Buradaki "liyetefakkahû" kelimesi bu anlamda 

kullanılmıştır. 

Resûlullah (s.a.s.)'in meşhur hadîslerinden biri olan ve yukarıda geçen: "Allâh, 

iyiliğini dilediği kimseyi dinde geniş bilgi ve derin kavrayış sahibi kılar"429 hadîsinde 

geçen "yufekkıhhu" kelimesi de bu anlamda kullanılmıştır. 

                                            
427 Aynî, a.g.e., c. II, s. 74. 
428 Tevbe, 9/122. 
429 Buhârî, İlim, 10, Humus, 7, nr. 2948, İ'tisâm, 10, nr. 6882; Müslim, İmâre, 175, nr. 1037, Zekât, 98, 

nr. 1037, Zekât, 100, nr. 1037. Ayrıca bk. Tirmizî, İlim, 1, nr. 2645; İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 220. 



111 

 

Bu âyet ve bu hadîs fıkıhla aynı anlama gelen tefakkuh kelimesinin, dinin 

bütününü tam olarak kavramak anlamında kullanıldığını göstermektedir. Resûlullah 

(s.a.s.)'in "Kendisinden daha fakîh (anlayışlı) olan kimselere fıkıh aktaran niceleri 

vardır"430 meâlindeki hadîsi de fıkhın kuru bir bilgi olmadığı, derinlemesine bir 

kavrayış olduğu bilgisi yanında Kur'ân ve Sünnet bilgisi mânâsını da ihtiva 

etmektedir.431 

İkinci aşama: İslâm toplumunda dinî bilginin gelişip alt ilim dallarının 

oluşmasına paralel olarak hicrî ikinci yüzyılın sonlarına doğru, Resûlullah (s.a.s.) ve 

ashâba ait bilgilerin toplanmaya başlanması ile birlikte, "fıkıh" ve "ilim" terimleri 

arasında kavramsal bir ayırıma gidildiği göze çarpmaktadır. Bu aşamada fıkıh kelimesi 

artık, İslâm'ın bireysel ve toplumsal hayata dair amelî hükümlerini bilmeyi ve bu 

konuyu inceleyen bir ilim dalını ifâde eden bir terim halini almaya başlamıştır. Fıkıh 

kelimesi aynı zamanda Kitâb ve Sünnet üzerindeki zihni çabayı ve bu çaba ile ulaşılan 

fikri sonuçları ifâde etmektedir. İlim kelimesi ise, genelde naklî bilgiler için 

kullanılmaktadır. Bu aşamada fıkıh, dinin tüm alanlarına (inanç, ibadet, hukuk, ahlak 

vb.) dair, fakat tefekkür ve içtihada dayalı bilgiyi temsil etmektedir. Dolayısıyla alan 

açısından önceki konumunu korumakta, fakat bilgi türü açısından bir kavramsal daralma 

yaşamaktadır. 

Ebû Hanife'ye nispet edilen "Fıkıh, kişinin hak ve yükümlülüklerini bilmesidir" 

sözü de bu dönemde fıkhın dinin tüm alanlarına ait bilgileri ifâde etmek için 

kullanıldığını göstermektedir. Ayrıca onun inançla ilgili bir kitapçığına "el-Fıkhu'l-

Ekber" adını koymuş olması da fıkhın, Peygamber (s.a.s.) zamanındaki kavramsal 

çizgiyi alan itibariyle koruduğunu teyit etmektedir. 

Üçüncü aşama: İlerleyen dönemlerde ilimler branşlara ayrılmalarını 

tamamlamış ve bu arada bugün bilinen anlamda fıkıh ilmi oluşmuştur. Kelimenin terim 

anlamının netleşmesi bu dönemde başlamıştır. Bu aşamada fıkıh, Şâfiî'nin ifâdesiyle 

"dinin, amele (ibadet ve hukuk uygulamalarına) yönelik hükümlerini kaynaklarından 

ictihâd edip çıkararak bilmektir" şeklinde tanımlanmış ve bu tanım yaygınlık 

kazanmıştır. Bazı âlimlerin "Şer'î delillerden ictihâd ve istidlâl yoluyla elde edilen 

hükümleri bilme" şeklinde yaptıkları fıkıh tanımı da önemlidir.432 

                                            
430 Tirmizî, İlim, 7, nr. 2656; İbn Mâce, Mukaddime, 18, nr. 230; Dârimî, Mukaddime, 24. 
431 Ayrıntılı bilgi için bkz., Hayrettin, Karaman, "Fıkıh",  DİA, İst., 1996, c. XIII, s.1.  
432 Ayrıntılı bilgi için bkz., Hayrettin, Karaman, "Fıkıh",  DİA, c. XIII, s. 1. 



112 

 

Sonuç olarak fıkıh kavramının zamanla daralmaya uğradığını görmekteyiz. Bu 

aşamaları bilmek, içinde "fıkıh" veya "tefakkuh" kelimelerinin geçtiği hadîsleri doğru 

anlamak açısından önemlidir. Çünkü Peygamber (s.a.s.) zamanında fıkıh, bugünkü dar 

anlamıyla ele alınmıyordu. 

İbnu Hacer bu hadîsin üç hüküm ihtiva ettiğini belirterek şu açıklamayı yapar: 

1. Dini konularda tefakkuhun (derin anlayış sahibi olmanın) üstünlüğü 

2. Gerçekte mal ve mülkü verenin Allah olduğu hususu 

3. Hz. Muhammed ümmetinin bazılarının kıyamete kadar Hak üzerinde sabit 

kalacağı hususu, 

Burada sayılan bu üç esasın ilim konuları ile doğrudan doğruya ilgili olduğu 

belirtilmiştir. Çünkü bu hadîs; Allah'ın dininde derin ve ince anlayış sahibi olan kişiler 

için her türlü iyiliğin söz konusu olduğunu, bu vasfın yalnızca kişisel çaba ile 

kazanılamayacağını, aksine Allah'ın nasip ettiği kişilerin buna sahip olacağını, buna 

sahip olanların ise kıyamete kadar mevcut olacağını belirtmektedir. Hatta Buhârî, bu 

hadîste kasdedilenlerin hadîs âlimleri olduğunu ifâde etmiştir. 

Ahmed b. Hanbel ise, "Bu hadîste ifâde edilenler, hadîs âlimleri değil ise başka 

kim olabilir bilmiyorum!" diyerek hadîs ilmiyle meşgul olmayı bir ayrıcalık olarak 

görmüştür. Kâdı Iyâz, Ahmed b. Hanbel ise bununla ehl-i sünnet ve hadîs âlimleri gibi 

inananlar kastedilmiştir demişlerdir. 

Burada belirtilenlerin yanı sıra İmam Nevevî bu hadîste ifâde edilenlerle ilgili 

olarak: "Bunların Allah'ın emirlerini yerine getirenlerden, Allah yolunda mücadele 

eden, fıkıh ve hadîs ilmiyle meşgul olan, zühd hayatını tercih eden, insanlara iyiliği 

emreden vb. hayırları yapan kimselerden bir grubun olması muhtemeldir. Bu 

sayılanların hepsinin bir kişide veya bir yerde toplanmış olması da şart değildir. Ayrı 

ayrı olmaları da imkan dâhilindedir" demiştir.433 

İbnu Hacer der ki: "Bu hadîsin ifâde ettiği mefhum şudur: Kim dinde tefakkuh 

etmezse yani İslâm'ın esaslarını ve bu esasların gerektirdiği teferruâtı (furû'u) 

öğrenmezse hayırdan mahrum kalır." Bu manâya delil olarak hadîsin Ebû Ya'la'da gelen 

bir vechindeki ziyâdeyi kaydeder: "Kim dinde tefakkuh etmezse Allah ona kıymet 

vermez." İbnu Hacer, hadîsin sened yönüyle zayıf olduğunu, ancak mânâsının sahih 

olduğunu belirtir ve: Zira der, kim dinin meselelerini bilmezse ne fakih (bilgili) olur, ne 

                                            
433 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I,  s. 198. 



113 

 

de fıkıh tâlibi. Böylece "Onun için hayır murad edilmemiştir" diye tavsif etmek muvafık 

olur. Bu durumda, ülemânın diğer insanlara karşı üstünlüğünün açık bir şekilde ifâde 

edilmiş olduğu görülmektedir.434 

İster din ilimleri isterse diğer ilim dallarında olsun anlayış sahibi olan kimseler 

daha başarılı olmuşlardır. Şüphesiz insanlara bu derin anlayış vasfını veren de Allah'tır. 

Zikrettiğimiz hadîsin devamında açıkça belirtildiği gibi, Peygamberimiz kendisine 

indirilen Kur'ân'ı hiçbir ayırım yapmaksızın bütün insanlara duyurmuşlardır. Ancak 

insanların hepsi aynı bilgilere ve aynı tebliğe muhatap oldukları halde, aynı seviyede 

anlayış ve kavrayış sahibi olamamışlardır. Onların bir kısmı âyet ve hadîslerin sadece 

görünen zâhirî mânâlarını anlarlarken, bir kısmı da onların incelik ve derinliklerine 

nüfûz edebilmişlerdir. Ashâbın durumu böyle olunca ümmetin diğer fertlerinin 

derecelerinin farklı olacağı öncelikle kabul edilmelidir. 

Hz. Peygamber döneminde  "fıkıhla meşgul olmak" denilince, dini en ince 

ayrıntılarıyla kavramak ve dinin ilkeleri çerçevesinde düşünme kabiliyetine sahip olmak 

ve bu konuda meleke kazanmak demek anlaşılırdı. Bu çerçevede sahâbe kuşağından 

itibaren ilim meclislerinin kurulduğu bilinmektedir. Allah Resûlü, hayatının her 

döneminde dini öğrenmeyi, dinin detaylarına vâkıf olmayı teşvik etmiş, âlimler için her 

fırsatta güzel sözler söylemiştir.  

Hz. Muaviye (r.a.), Resûlullah (s.a.s.)'in konumuzla ilgili olarak şöyle 

söylediğini anlatıyor: "Hayır bir alışkanlıktır, şer de inadına diretmektir; Allah her 

kim hakkında hayır murad ederse onu dinde fakîh (âlim) kılar."435 

Bu hadîste geçen ve "inadına diretmek" diye tercüme ettiğimiz  "lecâcetün" 

kelimesini İbn Mâce'nin Sünen'ini şerh eden Ahmet el-Adevî, İhdâüd-Dibâce adlı 

eserinde garîp olarak görmüş ve bu kelimeyi İbn Esîr'in şöyle açıkladığını yazmıştır. 

Bunun manası: "Bir kişinin bir konuda yemin etmesi ve sonra da yeminini 

bozmasının kendisi için daha hayırlı olduğunu bilmesine rağmen yeminini bozmayıp 

kefaret de ödememesidir. Böyle (davranması) kendisi için daha günahtır. Şöyle de 

denilmiştir. Yemin edenin o konuda söylediğini doğru görerek, isabet ettiğini düşünerek 

bu konuda israrcı olmasıdır. Bunun için de (yeminini bozmayıp) kefaret 

ödememesidir.436 Bunun dışında: a) deniz dalgalarının kabarıp birbirine çarpması 

                                            
434 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I,  s. 198; Ayrıca bkz., Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 404. 
435 İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 221. 
436 Adevî, a.g.e., c. I, s. 141; İbn Esîr, a.g.e., s. 828. 



114 

 

manasında tehlikeli durum, b) kesinleşmek, hüküm vermek, c) Tay kabilesinin lügatinde 

kılıç manasında, d) yüksek sesle bağırıp çağırmak anlamlarında da kullanılmıştır.437 

Burada fakîhlerin aynı zamanda dünyaya karşı isteksiz, ahiret hayatına karşı son 

derece arzulu olan kimseler olduğu şu rivâyette belirtilmektedir. 

يحك ورأيت أنت يء قاله يا أبا سعيد ليس هكذا يقول الفقهاء فقال و عن عمران المنقري قال قلت للحسن يوما في ش

 فقيها قط إنما الفقيه الزاهد في الدنيا الراغب في الآخرة البصيْ بأمر دينه المداوم على عبادة ربه

İmrân el-Mınkarî rivâyet etti (ki Imrân) şöyle dedi: "Bir gün Hasan (Basri'ye), 

söylediği bir şey hakkında; Ebû Sa'îd! Fakihler böyle söylemiyor?" dedim. Bunun 

üzerine o şöyle dedi: "Yazıklar olsun sana! Sen, kendin, fakîh gördün mü hiç? 

Muhakkak ki fakîh dediğin, dünya malına karşı isteksiz, ahirete karşı arzulu, dininin 

işinde uyanık olan, Rabbine ibadete aralıksız devam eden kimsedir ancak!"438 

ان الفقيه حق الفقيه من لم يقنط الناس من رحمة الله ولم يرخص لهم في معاصي الله ولم يؤمنهم من  :عن علي بن أبي طالب قال 

 .ولا علم لا فهم فيه ولا قراءة لا تدبر فيها عذاب الله ولم يدع القرآن رغبة عنه إلى غيْه انه لا خيْ في عبادة لا علم فيها

Ali (r.a.) dedi ki: "Gerçek fakîh, insanları ne Allah'ın rahmetinden ümitsizliğe 

düşürür, ne onları Allah'ın azabından emin kılar, ne de onlara Allah'a isyan 

hususlarında kolaylık tanır, (o bunların hiçbirini yapmaz). Durum şu ki; kendisinde ilim 

olmayan ibadette hiçbir hayır yoktur, kendisinde anlama olmayan ilimde hiçbir hayır 

yoktur, kendisinde düşünme olmayan okumada hiçbir hayır yoktur."439 

İşte bu rivâyetlerden de anlıyoruz ki, ilk dönemlerde fakîh kelimesi sadece dinin 

muamelat kısımları hakkında bilgi sahibi olanlar hakkında kullanılmamaktadır. Fakîh 

kelimesi din ilimlerini bilen, bildiklerini hayatlarına tatbik eden ve bu konuda insanlara 

örnek olan kimseler için kullanılmaktadır. 

ني بكلمة تكون ل اللّه إني سمعت منك حديثا كثيْا أخاف أن ينسى أوله من آخره. فحدثقال يزيد بن سملة: يا رسو 

 جماعا، قال: اتق اللّه فيما تعلم".

Yezîd İbnu Seleme el-Cûfî (r.a.) anlatıyor: "Ey Allah'ın Resûlü! dedim, ben 

senden pek çok hadîs işittim. Ancak bunlardan, sonradan işittiklerimin, önceden 

işittiklerimi unutturacağından korkuyorum. Bana (hepsinin yerini tutacak) câmî bir 

                                            
437 İbn Esîr, a.g.e., s. 828. 
438 Dârimî, Mukaddime, 29, nr. 302; Bkz., Aynî, a.g.e., c. II, s. 74. 
439 Dârimî, Mukaddime, 29, nr. 305. 



115 

 

kelime söyle!" Peygamberimiz (s.a.s.): "Bildiklerinde Allah'a karşı müttakî ol (bu 

sana yeter)!"  buyurdular.440 

Bu hadîste Resûlullah (s.a.s.), istikâmet üzere olmak için çok ilim 

gerekmediğini, az ilimle de insanın istikâmetini koruyabileceğini anlatmaktadır. Zira 

hadîse göre, istikâmetin temelini, ilim değil Allah korkusu teşkil etmektedir. Gerçek bu 

değil midir? Dinimizin haramlarını, farzlarını bilmeyen çıkar mı? Çıksa da sayıları son 

derece azdır. Ya bunları hakkıyla yapıp yerine getirenler ne kadardır? İşte bunlar 

gerçekten sınırlı sayıdadır. Elbette ilmin getireceği kemâl inkâr edilemez. Ama o da 

ilmiyle amel eden kimseyedir. Bildikleriyle amel eden kişi ilimle kemâle ulaşır, her 

amelini mükemmel yapar, ameli olmayan kimseye ilim, ikinci bir vebâl getirir. Şu halde 

öncelikle esas olan Allah'tan korkup amele koşmaktır.441 

Bu hadîste, kendisini yapmaktan nehyedildiğin bütün kötülükleri terketmek ve 

emredilidiğin iyilikleri güç yetirebildiğin kadar yapmak hususunda bildiklerin bütün 

şeyler hakkında Allah'tan kork, onun azabından sakın denilmektedir.442 

يل اللّه حتى يرجع"."من خرج في طلب العلم فهو في سب سول اللّه صلى اللّه عليه وسلم:عن أنس بن مالك قال: قال ر   

Hz. Enes (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki: "İlim talebi için 

yola çıkan kimse dönünceye kadar Allah yolundadır."443 

Kişiyi Allah'a ulaştıran bir çok yol vardır. Bu yolların en fazîletlisi ise ilim tahsil 

etmek üzere çıkılan yoldur.444 

Hz. Peygamber (s.a.s.) bu hadîslerinde ilim öğrenmeleri için müslümanları 

seyahate çıkmaya ve bu konuda yolculuk yapmaya teşvik etmektedirler. Bilhassa 

Resûlullah devrinin şartlarında seyahat hem meşakkatli ve hem de çok hayâti riskleri 

olan bir işti. Bu sebeple karşılaşılacak zahmet ve riskleri göze aldıracak ikna edici 

teşviklere ihtiyaç vardı. Hadîs, tefsir, siyer, tarih gibi rivâyete dayanan ilimlerin 

gelişmesinde seyahatler kaçınılmaz bir zorunluluktur. İslâm medeniyetinin mimarı 

mesabesinde olan Hz. Peygamber bu çeşit teşvikleri çokça yapmış ve böylece Sahâbe, 

Tâbiîn ve Etbâuttâbiîn ve müteâkip İslâm nesilleri seyahate çıkmaya gereken önemi 

vererek İslâmi ilimlerin Tedvînini ve İslâm medeniyetinin teşekkül ve terakkisini 

gerçekleştirmişlerdir. 

                                            
440 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2683.  
441 Canan, a.g.e., c. XI, s. 504. 
442 Mübârekfûrî, a.g.e., s. 454. 
443 Tirmizî, İlim, 2, nr. 2647; İbnu Mâce, Mukaddime, 17, nr. 223. 
444 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 115. 



116 

 

سخبرة عن النبي صلى اللّه عليه وسلم قال : "من طلب العلم كان كفارة لما مضى".عن   

Yine Tirmizî'nin Sahbere (r.a.)'tan naklettiğine göre, Peygamberimiz (s.a.s.): 

"Kim ilim taleb ederse, bu işi, geçmişteki günahlarına keffâret olur."445 

buyurmaktadır. 

Mübarekfurî, buradaki ilimden maksadın amel edilecek şer'î ilim olduğunu 

söylemiştir. Hadîste "ilim" mutlak geldiği gibi, "Allah rızası için", "ümmet-i 

Muhammed'in maslahatları için" gibi başka kayıtlara da uygundur. Sûi niyetle veya sırf 

dünyevî niyetle öğrenilen ilim şerî ilim de olsa kişiye fayda getirmez. Esas olan niyettir. 

Bunu yine Mübarekfurî’nin açıklamasından anlıyoruz. Mübarekfurî, hadîsteki ilim 

kelimesinin kurbet niyetiyle kendisine ve başkalarına fayda vermesi arzusuyla olmak 

üzere az çok dini ilimlerin hepsine şâmil olduğunu belirtir.446 

Hadîste dikkat çeken bir husus da, hadîsin, keffâret veya hudud gerektiren bir 

kısım günahlara da şâmil olacak bir üslubla mağfireti zikretmiş olmasıdır. Halbuki 

Kur'ân ve bir kısım meşhur sünnetle sabittir ki bazı günahları temizlemenin yolu had 

cezası, kısas veya maddî keffârettir. Öyle ise, ilim talebini, "küçük günahlara karşı 

kefarettir" diye kayıtlı olarak anlamak daha muvafıktır. Benzerini Zeynul Arap’ta 

Aliyyü'l-Kârî'de nakletmiştir. Nitekim ülemâ: "Zâhire göre, kefâret: 

* Ya küçük günahlara, 

* Veya tedariki bulunmayan hukukullaha. 

* Veya tedariki mümkün olmayan kul haklarına hastır" demiştir. Bu durumda 

mânânın şöyle olması uygundur: "İlim talebi, kişinin günahlarına kefaret olacaktır, 

tevbe, işlenen zulmün telafisi vs. gibi şeylerin hepsine vesiledir.447 

Enes b. Mâlik’in (r.a.) rivâyet ettiğiğine göre Allah Resûlü (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: "İlim aramak her müslüman üzerine farzdır. Ehil olmayan insanların 

yanına ilim bırakan kimse, domuzların boynuna cevher, inci ve altın gerdanlık takan 

kimseye benzer."448 

Hadîste aranmasının farz olduğu bildirilen ilimden hangi ilmin kasdedildiği 

yolunda çeşitli yorumlar yapılmıştır. Çünkü bununla bütün ilimlerin kasdedilmiş 

olmayacağı malûmdur. Zira bir kişinin bütün ilim dallarında bilgi sahibi olup çalışması 

                                            
445 Tirmizî, İlim, 2, nr. 2648.  
446 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 405-406. 
447 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 406-407. 
448 İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 224. 



117 

 

çok zordur hatta imkansızdır. Allah'ın kesin olarak emrettği bir emri yerine getirmemek 

ise azabı gerektiren bir haramdır. Böyle olunca da bütün müminler farz olan bir ibâdeti 

yapmayıp terk etmekle haram işlemiş olurlar ve hepsinin cezayı hak etmiş olması 

neticesi ortaya çıkmış olur. Allah Teâlâ kullarına güç yetiremeyecekleri bir yükümlük 

ve teklif vermediğine göre bu manada ilim arama mükellefiyetini vermediği anlaşılıyor. 

Bu sebeple İslâm âlimleri buradaki ilim ile ne kasdedildiği hususunda muhtelif 

yorumlarda bulunmuşlardır. 

Kâdı İyâz'a, bu hadîsin hükmü sorulunca; "Burada kastedilen ilimden maksat, 

üzerine farz olan her amelin ilmini öğrenmek sana farzdır. Kendisiyle amel etmen sana 

farz olmayan şeylerin ilmini öğrenmen de sana farz değildir" cevabını vermiştir.449 

Tahsil edilmesi Resûlullah (s.a.s.)'in ilk ağızdan bildirmesiyle farz olan ve 

hadîsin irad uslûbünce bilinen ilim hangisidir ve hangileri değildir kesin olarak 

söylemek ciddi bir mesele olarak İslâm âlimlerini meşgul etmiş ve talep edilmesi farz 

olan ancak ilmihaldir hükmüne varmışlardır. 

.يكون منتهاه الجنة خيْ يسمعه حتىبع المؤمن من لن يشه عليه وسلم قال: عن أبي سعيد الخدري عن رسول اللّه صلى اللّ   

Ebû Sâid (r.a.) rivâyet ediyor: Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki: "Mü'min, sonu 

cennet oluncaya kadar hayır işitmekten asla doymayacak."450 

Bu hadîs, gerçek bir mü'minin bir özelliğini gayet açık bir şekilde ifâde ediyor: 

Öğrenmeye doyamamak...    َْلن  Arapçada devam  üzere nefy ifâde eder.  Müntehası 

(gayesi) cennet olmak, "ölmek" demektir. يشبع    fiilinin muzari olması, devamlılığa 

işarettir. Yani, "kâmil bir mümin, ölüp cennete girinceye kadar hayır işitmekten asla 

doymayacak, hayatta kaldığı müddetçe, son ânına kadar hayır işitmekten zevk almaya 

devam edecek" demektir.451 

Bu konuda diğer bir hadîs de şudur: 

دها فهو أحق بها"لمة الحكمة ضالة المؤمن، فحيث وج"الك -عن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم:   

Ebû Hüreyre (r.a.) rivâyet ediyor: Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki: "Hikmetli 

söz mü'minin yitiğidir. Onu nerede bulursa, hemen almaya en çok hakkı olan da 

odur" 452 

                                            
449 Adevî, a.g.e., c. I, s. 144. 
450 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2686. 
451  Mübârekfûrî, a.g.e., s. 458. 
452 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2687. 



118 

 

Hikmet kelimesi, birçok mânâya gelen câmi bir sözcüktür. Burada da farklı 

anlamlar mümkündür. Meselâ İmam Mâlik, Hikmet kelimesini    ِين الَْفقِْهُ فىِ الدِّ "din ilmi"  

olarak anlar. Âyet-i kerime'de Cenâb-ı Hakk: "Allah hikmeti dilediğine verir. Kime 

hikmet verilirse, ona pek çok hayır verilmiş demektir. Ancak akıl sahipleri 

düşünüp ibret alırlar."453 buyurur. Bu ayette geçen "hikmet" kelimesinden 

kastedilenin, ilim ya da yerli yerinde yapılan iş anlamına geldiği belirtilmektedir. 

Mukatil'in bu konudaki izâhı şöyledir: "Hikmet kelimesinin Kur'ân’da başlıca dört 

anlamı vardır: a) Kur'ân'ın vaazü nasihatleri b) Anlayış ve ilim c) Nübüvvet d) Kur'ân'ın 

harikulade sırları. Bütün bu mânâlar incelendiğinde, netice itibariyle ilim manasına 

gelir."454  

Hikmet kelimesi, İslâm kaynaklarında fazlaca kullanılan kapsamlı ve önemli bir 

kavramdır. Arapça "h-k-m" harflerinden türeyen hikmet kavramı, sözlükte; 

"hükmetmek, hâkim olmak, hikmetli olmak, yönetmek, düzeltmek amacıyla men etmek, 

dönmek ve sağlam yapmak" gibi anlamlara gelmektedir. Bu kavram, terim olarak İslâm 

âlimleri tarafından birçok değişik şekilde tarif edilmiştir. Bu konuda müfessir Hamdi 

Yazır tefsirinde hikmet kelimesini, 23 değişik anlamla tefsirini yaparak uzun bir şekilde 

açıklamıştır. Fakat birçok kimsenin üzerinde ittifak ettiği tarif şu olmuştur: "Hikmet; 

ilimde ve amelde sağlamlık, sözde ve işte isâbet etmektir."455 Hikmeti: "Temelleri nakil 

ve akılla sağlam kılınmış, içerisinde dakik hakikâtler bulunan ve mânâları kargaşa, hata 

ve fesaddan korunmuş söz" diye de târif etmişlerdir.456 

Konuyla ilgili olarak İbn Manzûr, hikmetin Allah'a nispet edildiğinde, "en 

değerli varlıkları en üstün bilgiyle bilmek" anlamına geldiğini, insana nispet edildiğinde 

ise, "aşırılıktan uzak olma, dengeli, orta yol üzere bir tutum izleme, adâlet niteliği 

taşıma" anlamlarına geldiğini ifâde etmektedir.457 

İbn Esîr hikmeti; "eşyanın tercihe şayan olan en üstününü, ilimlerin en fazîletlisi 

ile bilmekten ibârettir" diyerek tarif eder ve "işinin mesleğinin inceliklerini, detaylarını 

profesyonelce en iyi şekilde yerine getirerek, işini en iyi yapan ve işi hakkında mahir 

olan kimseye hakîm denileceğini söyler."458 

                                            
453  Bakara, 2/ 269.   
454 Râzî, Fahruddin, Tefsir-i Kebîr Mefâtîhu’l-Gayb, (Terc., Suat Yıldırım, Lütfullah Cebeci, Sadık 

Kılıç, C. Sadık Doğru), Akçağ Yay., Ank., 1989, c. V, s. 516-517. 
455 Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur'an Dili, Azim Dağıtım, İst., trs., c. II, s. 211. 
456 Mübârekfûrî, a.g.e., s. 458. 
457 İbn Manzur, Lisanu'l-Arab, "h.k.m.", c. XII, s. 140-145. 
458 İbn Esîr, a.g.e., s. 222. 



119 

 

Hikmetli söz diye tercüme ettiğimiz tabir, aynı manada olmak üzere     ْمَةُ كَلمَِةُ الْحَك  

veya     ُالَْكَلمَِةُ اْلحِكْمَة gibi farklı şekillerde rivâyet edilmiştir. 

Bu hadîsten şu manalar çıkarılmıştır: Seyyid Cemelattin şöyle demiştir; "Hakîm, 

hikmeti arar, onu bulduğunda, hikmete en çok hakkı olan kendisidir, başka bir deyişle 

onunla amel edip, ona uymaya ehaktır. Hikmetli sözü, bazen ona ehil olmayan bir kimse 

de söyleyebilir. Sonra bu kelime ehil olana rastlar, işte bu kimse, o kelimeye -yanında 

bulmuş olduğu kimsenin hasisliğine iltifat etmeksizin- söyleyenden daha çok hak sahibi 

olur. İnsanlar, mânâları anlamada, gizli hakikatları ortaya çıkarmada, rumuzlarla ifâde 

edilen esrarı açmada farklılıklar arzederler. Öyleyse, âyetlerin hakikatlarını ve 

hadîslerin inceliklerini anlamakta nâkıs kalanların, Allah'ın anlayış fehmettiği ve tahkik 

ilham ettiği kimseleri inkâra kalkışmamaları gerekir. Tıpkı, kaybolan bir mal bulunacak 

olsa, kayıp sahibi ile o mal hususunda ihtilaf edilmediği gibi. Zira malı, sahibi alır, itiraz 

edilmez. Veya bir kayıp mal bulunsa, bu terkedilmez, alınır, ancak sahibi araştırılır ve 

kendisine iade edilir. İşte dinleyici de böyledir. Manasını anlamadığı, künhüne vâkıf 

olamadığı bir söz işitse, o kimseye buna zâyi etmemesi, bilakis kendinden daha anlayışlı 

olana ulaştırması gerekir, ola ki o bunu anlar veya onun anlamadığı manaları istinbât 

eder. Veya nasıl ki, yitik sahibini yitiğini almaktan alıkoymak, bunu almaya en çok 

hakkı olanın kendisi olduğu için helal olmaz. Aynı şekilde âlime bir şeyin mânâsı 

sorulduğu zaman gizlemesi buna helal olmaz, yeter ki soranda bunu anlama kapasitesi 

görmüş olsun."459 

Hikmet kelimesinin hadîslerde kullanılış şekliyle Kur'ân'da kullanılış şekli 

arasında çok da fark yoktur. Sevgili Peygamberimiz bazı hadîslerinde hikmeti överek 

onun mümin için bir yitik olduğunu nerede bulursa onu talep edip alması ve öğrenmesi 

gerektiğini bildirmiştir. Bazı hadîslerde de hikmetin Allah'ın bir lütfu olduğunu 

peygamberler gibi sevdiği kullarına hikmeti ihsan ettiğini belirtmektedir. Nitekim Allah 

Resûlü (s.a.s.), "Allah'ım ona hikmeti ve te'vili öğret"460 diyerek İbn Abbas'a dua 

etmişlerdir. Hadîs âlimi Buhâri, "hikmet, nübüvvetin dışındaki görüş ve içtihâdlarda 

isabet etmektir" fikrindedir. 

Yine Sevgili Peygamberimiz, Hz. Ali (r.a.)'ı methu senâ ederek; "ben hikmet 

eviyim, Ali ise kapısıdır."461 demiştir. Efendimiz, "hikmetin konuşulup yayıldığı 

                                            
459 Mübârekfûrî, a.g.e., s. 458- 459. 
460 Tirmizî, Menâkıb, 43, nr. 3824; İbn Mâce, Mukaddime, 11, nr. 166. 
461 Tirmizî, Menâkıb, 21, nr. 3723. 



120 

 

meclis ne güzel meclistir."462 demek suretiyle hikmetin müzakeresinin yapıldığı ve 

öğrenilip-öğretildiği yeri de övmüştür. 

"Hikmet, mü'minin yitiğidir, onu bulduğu yerde alır" hadîsi, biz Müslümanların 

işlerimize yarayan, fayda sağlayan bilgi ve bu konudaki doğru sözün nereden ve kimden 

geldiğine bakmadan onu alıp kullanabileceğimize bir işarettir. Hikmet kelimesini, 

hayatımızdaki nelerin doğru nelerin yanlış olduğunu anlamamızı sağlayan derin ve 

yararlı bilgi olarak anlamamız mümkündür.   

İslâm, ilim ve hikmet nerede ise, inananları daima onları bulup öğrenmeye ve bu 

uğurda hiçbir fedakârlıktan çekinmemeye teşvik eder. İlim öğrenmek düşüncesi ile bir 

çok yolculuklar yapan âlimler vardır. Hadîs rivâyetinde bulanan râvilerin hayatlarını 

konu alan kitaplarda ilim öğrenimi için çok yolculuk yapanlara "rahhâle" ve "cevvâle" 

gibi nitelemeler yapıldığı görülür. Bunların anlamı, durmadan devamlı olarak yolculuk 

yapan ve yeryüzünü dolaşan demektir. Bu insanların hedefi sadece ilim öğrenip 

öğretmekten ibaretti. Kendilerini ilme adamışlardı. Onların başka bir çıkar ve 

menfaatleri yoktu. İslâm tarihini incelediğimizde onların bir çoğu bu yolculuklar 

esnasında vefât etmiş ve doğup büyüdükleri vatanlarından çok uzaklarda 

defnedilmişlerdir. 

قاَلَ رَس ول اللّه صلى اللّه عليه وسلم: العلم ثلاثة. فما وراء ذلك فهو فضل. آية محكمة، أو سنة  -عَنْ عَبْد  اللّه بن عمرو، قاَلَ:

 .دلةقائمة، أو فريضة عا

Abdullah İbn Amr (r.a.) anlatıyor: Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki: "İlim üçtür. 

Bunlardan fazlası fazîlettir. Muhkem âyet, kâim sünnet, âdil taksim."463 

Resûlullah (s.a.s.) sağlam ve gerçek ilmin üç olduğunu ifâde buyuruyor: 

* Muhkem âyet:  Kur'ân-ı Kerim'in müteşâbih olmayan, ma'nâsı zâhir olan 

âyeti. Bu âyette herhangi bir iştibah, ihtilaf olmadığı gibi mensuh da değildir. Bu çeşit 

âyetler kesin ilim ifâde eder. 

* Kâim sünnet: Resûlullah (s.a.s.)'den beri fâsılasız amel edilegelmekte olan, 

herkesçe fiilen tatbik edilmekte, yaşanmakta olan sünnet, "Resûlullah'tan sıhhatli bir 

senetle sahih ve sâbit olan sünnet" diye de tarif edilmiştir. 

* Adil farîza: Bundan maksad, Kur'ân-ı Kerim'de belirtilen nisbetlere uygun 

olarak taksim edilen miras payıdır. Burada ilâhî ölçüye uyulduğu için haksızlık 

                                            
462 Dârimi, Mukaddime, 28,  nr. 290. 
463 Ebû Dâvud, Ferâiz, 1, nr. 2285; İbnu Mâce, Mukaddime, 8, nr. 54.  



121 

 

mevzubahis olamaz. Herkese layık olduğu hakkı Allah vermiştir. Bazı âlimler şöyle der: 

Hadîste geçen farîza'dan murad kendisiyle amel vacib olan her şeydir, âdile'den murad 

da Kur'ân ve sünnetten alınan şeylere vücub-i amel hususunda müsâvî olan şeylerdir. 

Bununla, icma ve kıyas'a işaret edilmiş olmaktadır. 

Bu hadîs, Peygamberimizin ilimlerin taksimine dair yapmış oldukları bir 

taksimdir. Paygamberimiz insanların dünya ve ahiret saâdetine ulaşmaları için 

gönderildiğinden ilimleri de bu şekilde taksim etmişlerdir. Yoksa o bir Kelâmcı veya 

usûlcü gibi ilimleri taksim yapmamıştır. "Fazlası fazîlettir" ibaresi, geri kalan ilimlerin 

öğrenilmesi zaruret değil, öğrenilmese de olur, öğrenilirse fazîlet sağlar demektir. 

Hattâbî der ki: "Bu hadîste ferâiz öğrenmeye teşvik var ve onun öğrenilmesinin 

öncelikle ele alınması istenmektedir. Muhkem âyet, Kitabullah'tır. Bu hususta ihkam 

(sağlamlık) şart koşmuştur. Zira âyetlerden bir kısmı mensuhtur, onlarla amel edilmez, 

nâsih olanlarla amel edilir. Kâim sünnet Resûlullah (s.a.s.)'den rivâyet edilenlerden sâbit 

olanlardır."464 

Yine burada ilmin, kitap ve sünnet olduğunun açıklaması vardır. Bid'at ehlinin 

sünneti terk ettikleri, hidâyeti, sünnetin dışında aradıkları, derin tartışmalara girdikleri, 

Kur'ân âyetlerini birbirleriyle çarpıştırtıkları bu sayılanların da onların sapıklıklarını ve 

şaşkınlıklarını arttırtığı belirtilmektedir.465 

 Allâme İbn Kayyım Kaside-i Nuniyye'de şöyle demiştir: "Vahiy, faydalı ilmin ve 

kesin delilin kendisidir. Yoksa Kelâmcıların süslü parlak sözleri, felsefecilerin 

hezeyanları ve Allah ve Resûlü'nden irtibatını kesen mutasavvıfların bir takım 

hezeyanları ilim değildir. Kim bunlara tâbi olur da, apaçık vahye, dosdoğru yol olan 

Allah'ın kitabı ile güvenilir Allah Resûlü'nün sünnetine bunları tercih ederek öncelik 

verirse o doğru yoldan sapmıştır. Allah hakkı için söyleyen ne güzel söylemiştir: İlim, 

Allah'ın, Resûlü'nün, sahabenin söyledikleridir, bunda hilâf yoktur."466 

فْسَهُ عة بن أبي عبدالرحمن قالَ: يَ نْبَغِي لِمَنْ عِنْدَهُ شَىْء  مِنَ الْعلْمِ أنْ يُضَيِّعَ ن َ وعن ربي     

Rebî'a İbnu Ebî Abdirrahmân der ki: "Yanında bir miktar ilim olan kimseye, 

nefsini zayi etmesi münasib düşmez."467 

                                            
464 Canan, a.g.e., c. XI, s. 498-499. 
465 Adevî, a.g.e., c. I, s. 42. 
466 Adevî, a.g.e., c. I, s. 43. 
467 Buhârî, İlim, 21.   



122 

 

Buhârî bu hadîsi "İlmin kalkması, cehaletin zuhur etmesi" diye başlıklanmış bir 

bâbta mu'allak olarak kaydeder. Bu bâb, esas itibariyle ilme teşvik için tanzim 

edilmiştir. Çünkü ilmin kalkması demek, ulemanın yok olması, yerine âlimin 

yetişmemesi demektir. Değilse ilim, insanlara unutturulmak veya kalplerinden sökülüp 

alınmak suretiyle cemiyetten çıkacak değildir. İbnu Hacer, Rebî'a'nın bu sözden 

kasdettiği şey hususunda bir kaç farklı yorum kaydeder: 

Kimde ilim için bir anlayış ve kabiliyet varsa, ona, nefsini ihmal etmesi ve ilimle 

meşguliyeti terketmesi yakışmaz, tâ ki, bu hal ilmin kalkmasına sebep olmasın. Burada 

ilmi neşretmeye teşvik vardır. Çünkü âlim ehline ilmi aktarmaz ve bu durumda iken de 

ölürse, bu durum ilmin kalkmasına ve cehaletin ortaya çıkmasına sebep olur. Veya 

bundan muradı, âlimin kendini ortaya çıkarması, herkese arzetmesi ve başkalarının 

kendinden ilim almasını sağlamasıdır, tâ ki, ilmi (kendi ölümüyle) zâyi olup gitmesin. 

Şöyle diyen de olmuştur: "Bundan muradı ilmi tazim ve ona saygıdır. Öyleyse nefsini 

dünyalığa arzederek alçaltmamalıdır."468  

 

2.4.5. İlmi Yaymanın Fazîleti 

Hz. Peygamber, her şeyde olduğu gibi, öğretim konusunda da ashâbına rehberlik 

etmiştir. O, ilmin ve öğrenmenin lüzûmunu, sadece sözlü ifâdelerle tavsiye etmekle 

kalmamış; bunu bizzat sistemli bir şekilde planladığı eğitim sistemi içerisinde 

gerçekleştirmişlerdir. Bu sebeple "İslâm'da ilk muallim", Hz. Peygamber'in kendisi 

olmuştur. Talebeleri de ashâb-ı kirâmdır.469 

Şurası muhakkaktır ki ilmi paylaşmak ve aktarmak tıpkı mal infâk etmede 

olduğu gibi insana bir ayrıcalık kazandırır. Zira "Veren el, alan elden üstündür".470 İlim 

de mal ve servet gibi Allah'ın insana bahşettiği bir emanettir. İnsan mal ve servetini 

diğer insanlara paylaşarak, hem bencilliğinden arınır hem de bunlar üzerinde sınırsız 

tasarruf hakkına sahip olduğu vehminden kurtulur. İlmin diğer insanlara 

öğretilmesindeki fayda, mal ve servetin paylaşılmasından daha büyüktür. Allah Resûlü, 

arkasında istifâde edilen ilim bırakan kimselerin sevap hanelerinin öldükten sonra da 

açık olduğunu bildirmiştir.471 

Abdullah b. Abbas (r.a.)'tan rivâyet olunduğuna göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

                                            
468 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 214; Aynî, a.g.e., c. II, s. 122. 
469 Yardım, Ali, Hadîs I-II, Damla Yayınevi, 5.Baskı, İst., 2010, s. 98. 
470 Buhârî, Zekât,17, nr. 1362. 
471 Müslim, Vasıyyet, 14, nr. 1631; Ebû Dâvûd, Vesâyâ, 14. 



123 

 

buyurmuştur: "Siz (bir hadîsi) benden işitirsiniz, (sonra siz onu bir yerde rivâyet 

edince) sizden işitilir. (Sonra sizden işiten kimse onu nakleder de) sizden işitenden 

işitilir."472 

Böylece bilgi yayılır ve birçok kimseye ulaşmış olur. Peygamberimiz işitilen bir 

hadîsi başkasına nakletmenin ne kadar fazîletli olduğunu şöyle açıklamaktadır. 
فظه حتى يبلغه، فرب حامل عن زيد بن ثابت قال:سمعت رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم يقول: "نضر اللّه امرأ سمع منَّا حديثاً فح

 فقه  إلى من هو أفقه منه، وربَّ حامل فقه  ليس بفقيه ".
Zeyd b. Sabit (r.a.)'ten rivâyet olunmuştur; dedi ki: Ben Resûlullah (s.a.s.)'ı şöyle 

derken işittim: "Allah, benden bir hadîsi işitip de onu (güzelce) ezberleyip başkasına 

(eksiksizce) aktaran kimsenin yüzünü ak etsin. Nice fıkıh ilmine (esas teşkil eden 

hadîslere) sahip olup da onu kendisinden daha bilgili bir kişiye aktaran kimseler 

vardır. Nice fıkıh ilimine (esas teşkil eden hadîslere) sahip olup da (o hadîslerin 

inciliklerine nüfuz edecek şekilde) anlayışlı olmayan kişiler de vardır."473 

Bu hadîste, dînî ilimleri nesiller arasında aktararak ilmin yayılmasına vesile olan 

kimselerin yüzlerinin nurlanıp parlaması, dünya ve ahirette ak olması için Hz. 

Peygamber tarafından dua edilmektedir. Burada Peygamberimizin sözlerini, hadîslerini 

işiten kimsenin hadîsi aynen olduğu gibi üzerinde herhangi bir değişiklik yapmadan 

rivâyet etmeleri gerektiği vurgulanmaktadır. Fıkıh ilmine vâkıf olmadığı için 

hafızasındaki hadîslerden hüküm çıkarmaya gücü yetmeyen hadîs hâfızlarının bildikleri 

hadîsleri, onlardaki hükümleri kavrayan ve bu hükümlerle müslümanların karşılaştığı 

sorunları çözebilen fıkıh âlimlerine aktarmalarının önemine işaret edilmekte ve bildiği 

hadîsleri rivâyet eden kişilerin nasıl bir hayra vesile olacaklarına dikkat çekilmektedir. 

Bu hadîs hakkında Hattâbî şöyle diyor:  "Allah yüzünü ak etsin" ifâdesinin 

anlamı, kişi için gençlik ve zerâfet duasıdır ki, o da ihsan, lütuf, parlaklık, sevinç ve 

neşe demektir. Hadîste geçen, "Nice fıkıh ilmine (esas teşkil eden hadîslere) sahip olup 

da onu kendisinden daha anlayışlı bir kişiye aktaran kimseler vardır" cümlesi, fıkıh 

ilmini en son derecesine kadar bilemeyen bir kimsenin, hadîsi kendi anlayışına göre 

kısaltarak rivâyet etmesinin caiz olmadığına delâlet eder. Çünkü fıkhın inceliklerine 

lâyıkıyla vâkıf olmayan kimse onu kısaltırken hadîsten hüküm çıkarmaya vesile olacak 

incelikleri bilmeden kısaltır. Dolayısıyla hadîsten beklenen gaye ortadan kalkar.474 

                                            
472 Ebû Dâvûd, İlim, 10, nr. 3659.  
473 Ebû Dâvûd, İlim, 10, nr. 3660; Tirmizî, İlim, 7, nr. 2656; İbn Mâce, Mukaddime, 18, nr. 230; Dârimî, 

Mukaddime, 24, nr. 235. 
474 Hattâbî,  a.g.e., c. IV, s. 187. 



124 

 

Sahip olduğu ilmi insanlarla paylaşmayan, tecrübelerini toplumun yararına 

sunmayan bir insan, gerçekleri gizlemek suretiyle Allah'a karşı suç işlediği gibi, sahip 

olduğu bilgiyi insanlarla paylaşmayarak onları mahrum bıraktığı için de insanlığa karşı 

büyük bir suç işlemektedir. İlmi paylaşmak ve yaymak aslında âlimin varlık sebebidir. 

Özellikle toplumun sıkıntılar yaşadığı kritik zamanlarda toplumsal duyarlılıkların sesi 

olmak, âlimlerin sorumluluğudur. Elbette ki hakikatin, ilmin sözcülüğünü yapmak ilmi 

yaymak herzaman kolay olmaz. Bu iş cesaret ister, inanç ister, özgüven ve fedâkarlık  

ister. Mesela, Hz. Osman'ın hilâfeti döneminde Muâviye ile arasındaki tatsızlık 

nedeniyle konuşması yasaklanan Ebû Zer, bu yasağa aldırmayıp bir hac mevsiminde 

etrafında toplanan insanlarla konuşurken, bir adam gelmiş ve kendisine konuşma 

yasağını hatırlatmıştı. Bunun üzerine Ebû Zer, ensesine işaret ederek "Kılıcı şuraya 

dayasanız da, Resûlullah'tan (s.a.s.) duymuş olduğum bir kelimeyi, sizler beni 

öldürmeden önce nakledeceğimi bilsem, kesinlikle onu naklederim"475 diye cevap verir. 

Bu Ebû Zer'deki Hz. Peygamber'den duyduğunu insanlara olduğu gibi aktarma azmi ve 

ilmi yayma hassasiyetinin bir göstergesidir.476 

Başkasına ulaştırılmayan ilim, biriktirilip harcanmayan  hazineye benzetilmiştir. 

"Başkasına faydalı olmayan ilim, izzet ve celâl sahibi olan Allah yolunda 

dağıtılmayan, (sadece biriktirilen) bir hazineye benzer."477 

Ebû Hüreyre ve İbn Abbas'tan rivâyet edildiğine göre Resûlullah bir hutbesinde 

şöyle demiştir: "Kim ilim öğrenir ve ilim öğrenmede tevazu gösterir sonra da onu 

Allah'ın kullarına öğretir ve bununla sadece Allah Teâla’nın katındakini isterse 

ondan daha üstün sevaba ve daha yüksek makama kimse ulaşamaz. Ve cennette 

yüksek hiçbir makam ve derece yoktur ki onun da orada nasibi olmasın. Şunu iyi 

biliniz ki ilim ibadetten mal ve mülke sahip olmaktan daha üstündür. Asıl ilim az bile 

olsa amel ettiğiyle elde edilen ilimdir."478 

Bu bölümde zikredilen hadîsler Kitap ve sünneti ve bunlardan çıkartılan dînî 

ilimleri yaymanın fazîletine delâlet etmektedir. 

Hadîslerde ilmin müslümanlar arasında ve nesilden nesile aktarılması 

emredilmekte ve dînî ilimleri nesiller arasında yayarak ilmin neşrine vesile olan 

                                            
475 Dârimî, Mukaddime, 46, nr. 562; İbn Hacer, Metâlibu-l Âliye, nr. 3069, c. XII, s. 679. 
476 Hadislerle İslam, c. I, s. 446-447. 
477Ahmed b. Hanbel, Ebu Abdullah eş-Şeybânî, Müsned, Müessesetü Kurtuba, Kahire, trs., c. II, s.499, 

nr. 10481. 
478 İbn Hacer, el-Metâlibu-l Âliye, nr. 3070, c. XII, s. 681. 



125 

 

kimselerin yüzlerinin nurlanıp parlaması, dünya ve ahirette ak çıkması için Hz. 

Peygamber tarafından dua edilmektedir. Fıkıh ilmine vâkıf olmadığı için hafızasındaki 

hadîslerden hüküm çıkarmaya gücü yetmeyen hadîs hafızlarının bildikleri hadîsleri 

onlardaki hükümleri kavrayan ve bu hükümlerle müslümanların müşkillerini çözebilen 

fıkıh âlimlerine aktarmalarının önemine işaret edilmekte ve bildiği hadîsleri rivâyet 

eden kişilerin nasıl bir hayra vesile olacaklarına dikkat çekilmektedir. 

Bu hadîste başka bir açıdan, hadîslerin dolayısıyla İslâmî hakikatlerin tüm 

insanlar arasında yayılmasına hizmet ederek, bir kimsenin İslâm hidâyetine erişmesine 

vesile olmanın insanlar tarafından en çok rağbet edilen ve beğenilen dünya mallarına 

erişmekten daha hayırlı olduğu vurgulanmaktadır. 

Allah Resûlü bilginin aktarılmasını, herkese ulaştırılmasını arzu ediyordu. 

"Benden bir âyet bile olsa ulaştırınız."479 buyurarak genel anlamda müslümanları 

bildiklerini öğretmeye, en azından aktarmaya teşvik etmiştir. O böyle bir sorumluluğu 

üstlenen kişileri övmüş onlar için dua etmiştir. Ebû'd-Derdâ Allah Resûlü'nden şu sözü 

işittiğini anlatmıştır. "Allah, bizden bir söz işitip, onu işittiği gibi (başkasına) ulaştıran 

kişinin yüzünü ak etsin. Kendisine  (bilgi) ulaştırılan nice kimseler vardır ki onu 

işiten (ve kendisine aktaran) kimseden daha kavrayışlıdır."480 

Bu hadîste Peygamberimiz, hadîsi dinleyenlere dua ettiği gibi, dinlediği hadîsi 

başkalarına ulaştıranlara da dua etmektedir. Aynı zamanda bu hadîs, hadîs ilminin şeref 

ve faziletiyle birlikte hadîs talebelerinin derecelerinin yüceliğine de işâret etmektedir. 

Şayet hadîsi öğrenmede, ezberlemede ve onu başkalarına ulaştırmada bir üstünlük 

olmasaydı, bu duanın bereketinden diğer insanların da istifâde etmesi gerekirdi.481 

Hadîs, başkalarıyla paylaşma sayesinde, anlama ve kavrama yeteneği daha 

yüksek olan, ilmi işleyip çoğaltabilecek kişilere ilmin ulaştırılmasının önemini ortaya 

koymaktadır Peygamberimiz, ilmi başkalarına öğretmeyi sadaka olarak isimlendirmiştir. 

O, "Sadakanın en fazîletlisi, Müslüman'ın bir ilim öğrenmesi, sonra da o ilmi 

Müslüman kardeşine öğretmesidir."482 buyurarak, ilmi başkalarına öğretmenin tıpkı 

mal infakında olduğu gibi başkasına yapılabilecek en güzel bir yardım olduğunu 

göstermiştir. İlmin sonraki nesillere aktarılması da aynı sorumluluk içerisinde 

                                            
479 Buhârî, Enbiyâ, 50; Tirmizî, İlim, 13, nr. 2669. 
480 Dârimî, Mukaddime, 24, nr. 236; Tirmizî, İlim, 7, nr. 2657. 
481 Mübarekfûrî, a.g.e., c. I, s. 14; Ayrıca bkz. Mübarekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 417. 
482 İbn Mâce, Sünnet, 20, nr. 243. 



126 

 

düşünülmelidir.483 

Fudayl İbn Iyâz şöyle demiştir: "Bilen bildiğiyle amel eden ve başkalarına 

öğreten kişi gökler aleminde büyük kişi olarak çağrılır."484 Yani denilmiştir ki, gök ehli 

o kimseyi ilmi öğrenme, öğrendiklerini hayatında uygulama ve onu başkalarına öğretme 

işini bir araya getirip toplamasından dolayı konumunu yüceltmek için büyük kişi olarak 

çağırırlar.485 

يٌْ لك من حمر  صلى اللّه عليه وسلم قال:  "واللّه لأن يهدي اللّه بهداك رجلًا واحداً خعن سهل ابن سعد عن النبي

"النعم  

Sehl İbnu Sa'd (r.a.) anlatıyor: Resulüllah (s.a.s.) buyurdular ki: "Vallahi, senin 

hidâyetinle bir tek kişiye hidâyet verilmesi, senin için kıymetli develerden müteşekkil 

sürülerden daha hayırlıdır."486 

Na'am, "en'âm"ın müfredidir, sığır, davar, gibi otlatılan hayvanların müşterek 

ismi ise de; bununla daha çok deve kastedilmiştir. Humru'nna'am ise, devenin güçlüsü 

kıymetlisi demektir. Şu halde hadîste, bir kişinin hidâyetine sebep olmanın ehemmiyeti, 

getireceği sevap böyle bir teşbihle ifâde buyrulmuştur. Mana: "Bir kişinin hidâyetine 

vesile olmakla elde edeceğin sevap, en kıymetli malı tasadduk ederek elde edeceğin 

sevaptan daha üstündür"  demek olur.487 

Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.)'in Medine'ye gelen misafirlerini Suffe de 

ağırladıklarını görüyoruz. Sonrasında bu misafirler, aldıkları bu bilgi ve görgüyü 

aktarmak üzere memleketlerine dönerlerdi. Bunlardan biri Mâlik b. Huveyris (r.a.)'dır. 

O arkadaşlarıyla Medine'ye gelir. Sonrasını kendi anlatımından dinleyelim: "Biz, yaşları 

birbirine yakın gençler olarak Resûlullah'ın yanına gittik. Orada yirmi gün kaldık. 

Resûlullah (s.a.s.) merhametli ve yufka yürekli bir insandı. Ailelerimizi özlediğimizi fark 

edince, ailelerimiz konusunda bizimle sohbet etti, sorular sordu. Biz de kendisine 

anlattık. Bunun üzerine buyurdu ki: "Haydi ailelerinizin yanına dönün, onların yanında 

kalın, (öğrendiklerinizi) onlara öğretin ve yapmaları gerekenleri söyleyin. Beni namaz 

kılarken nasıl gördüyseniz, siz de aynı şekilde kılın. Namaz vakti geldiğinde içinizden 

                                            
483 Hadislerle İslam, c. I, s.381. 
484 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2685. 
485 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 457. 
486 Ebû Dâvud, İlim, 10, nr. 3661. 
487 Canan, a.g.e., c.XI, s. 502. 



127 

 

biri ezan okusun ve en büyüğünüz de size imam olsun!"488 

Bu konu başlığını Buhârî'nin Sahih'inde Peygamber (s.a.s.)'in: "Benden 

kendisine tebliğ ulaştırılanların bâzısı bizzat işitenden daha iyi belleyicidir" Kavli 

Babı'nda zikrettiği şu hadîsi naklederek tamamlamaya çalışalım. 

قعد على بعيْه وأمسك إنسان بخطامه أو بزمامه قال أي يوم عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه ذكر النبي صلى الله عليه وسلم 

هذا فسكتنا حتى ظننا أنه سيسميه سوى اسمه قال أليس يوم النحر قلنا بلى قال فأي شهر هذا فسكتنا حتى ظننا أنه سيسميه بغيْ 

مكم هذا في شهركم هذا في اسمه فقال أليس بذي الحجة قلنا بلى قال فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم بينكم حرام كحرمة يو 

 .بلدكم هذا ليبلغ الشاهد الغائب فإن الشاهد عسى أن يبلغ من هو أوعى له منه

.......Ebû Bekre (r.a.) babasından Nebi (s.a.s.) zikrederken şöyle demiştir: 

Resûlullah (veda haccında) devesi üzerinde oturdu. Devenin dizginini bir adam 

tutuyordu. Peygamberimiz : Bu gün hangi gündür? dedi. Biz sessiz kaldık (cevap 

vermedik); o derecede ki, başka bir isim ile isimlendirecek zannettik; 

- Kurban günü değil mi? buyurdu. Evet, dedik.  Sonra:  Bu ay hangi aydır? 

diye sordu. Biz yine cevap vermedik; o derecede ki bu isminden başka bir isim ile 

isimlendirecek zannettik. Zilhicce değil mi? buyurdu.  Evet, dedik. 

Bunun üzerine şöyle buyurdu: 

-"Kanlarınız, mallarınız, ırzlarınız bu belde içinde, bu ayda, bu günün 

harâmlığı kadar birbirinize haramdır. Burada hâzır bulunanlarınız, burada 

bulunmayanlara (yânî gelecek nesillere) bunu tebliğ etsin. Olabilir ki, hâzır olan 

kimse, bunu daha iyi anlayan bir kimseye tebliğ etmiş olur."489 

Burada zikredilen hadîsten çıkarılan başlıca hükümler şunlardır: İlim sahibi olan 

âlimin, doğrudan doğruya kendilerine ilim ulaşmayan gelecek nesillere de ilmi 

ulaştırması ve ilmi anlamayanlara ilmi açıklamasının vâcib (gerekli) olduğu; çünkü 

bunun, Yüce Allah'ın âlimlerden "...Onu (Kitabı) muhakkak insanlara açıklayıp 

anlatacaksınız, onu gizlemeyeceksiniz..."490 diye söz aldığı bir husus olduğu, bununla 

birlikte daha sonraki zamanlarda gelecek olanların, geçenlerden ilmi daha iyi anlayacak 

kimseler olabileceği, hadîsi başkasına rivâyet ederek ulaştıran kimsenin manâsını 

bilmese de ondan hadîs alınmasının caiz olduğu, haram olan şeyin harâmlığını te'kîd 

edip, Peygamber'in yaptığı gibi en açık bir şekilde bildirmenin âlime gerekli olduğu; 

                                            
488 Buhârî, Ezân, 18, nr. 605. 
489 Buhârî, İlim, 9, nr. 67.  
490 Âl-i İmrân, 3/187 



128 

 

mal, can ve ırzın harâmlıkta birbirlerine eşit oldukları gibi hükümler çıkarılmıştır.491 

Hadîsten ayrıca, ilmi tebliğ etmeye teşvik, ehliyetin tamamlanmasından önce 

hadîs almanın (tahammül) caiz olduğu, hadîsin edası (başkasına aktarılması) için hadîsi 

anlamanın şart olmadığı ve sonraki dönemlerde, öncekilerden daha anlayışlı kişiler 

gelebileceği ancak bunların sayısının az olduğu da anlaşılmıştır. İbnü'l-Müneyyir, 

tebliğin gerekçesi olarak söylenen "sonra gelen öncekinden daha anlayışlı olabilir" 

sözünden, hadîsi rivâyet eden kişinin hadîsle ilgili yorumunun başkasının yorumundan 

daha öncelikli olmadığı sonucunu çıkarmıştır.492 

ما، فله أجر من عمل بهِِ. لا عَن سهَلْ بْن معاذ بْن أنس، عَن أبيِه؛  أَن الْنَّبيّ صَلى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّمْ قاَلَ: من علم عل

.ينقص من أجر العامل  

Muaz b. Enes'in babası anlatıyor: Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki: "Kim bir 

ilim öğretirse ona bu ilimle amel edenlerin sevabı vardır. Bu, amel edenin ücretini 

eksiltmez."493 

 لمه أخاه المسلم.عَن أبي ه رَيْ رَةَ؛  أَن الْنَّبيّ صَلى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّمْ قَالَ: أفَضْل الصدقة أَن يتعلم المرء المسلم علما، ثم َّ يع

Ebû Hüreyre (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.s.) buyurdular ki:  

"Sadakanın en üstünü, kişinin bir ilim öğrenip sonra da onu Müslüman 

kardeşine öğretmesidir."494 

 

2.4.6. İlim Tahsili, İlimle Amel Meselesi ve Allah Rızası 

Kişinin emek vererek yerine göre birçok zahmete katlanarak elde ettiği 

ilmininin, sıradan bir algılama olayı olarak zihninde kalmaması gerekir. Sahip olduğu 

bu ilmin kişiye maledilmesi, hazmedilip özümsenmesi gerekir. Tıpkı kişinin almış 

olduğu maddî gıdalarının vücudunda hazmedilerek ona güç ve kuvvet olması gibi, elde 

ettiği ilim sayesinde zihnî gıdaların da şayet posaları varsa onları atarak, fıtrata uygun 

bir duruma getirilmesi gerekmektedir. Tıpkı arı gibi, nasıl ki o, her çiçeğe giderek çiçek 

özü alır sonra onları hazmederek çiçek olmaktan çıkarır, posalarını atar ve kendine has 

yapısıyla şifa kağnağı bir bal haline dönüştürür. 

Yüce kitabımız Kur'ân, bizden zihinde dondurulmuş, kişiye faydası olmayan ölü 

bilgiler istemiyor. Muhammed Kutub konuyla ilgili şöyle demiştir: "Zihinde kalan, 

                                            
491 Aynî, a.g.e., c. II,  s. 57. 
492 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî,  s. 192. 
493 İbn Mâce, Mukaddime, 20, nr. 240. 
494 İbn Mâce, Mukaddime, 20, nr. 243.  



129 

 

hareket ve aksiyon haline gelmeyen, donuk, ölü fikirlerin İslâm nazarında hiç değeri 

yoktur. İslâm'ın ve Kur'ân'ın istediği ilim, kalpten kalbe geçen, vicdanları harekete 

geçiren ve pratiğe dönük olan son derece faydalı bilgilerdir."495 Bu sebeple konumuzla 

ilgili önemli hususlardan biri de, kişinin elde ettiği ilmi Allah rızası için öğrenerek 

onunla amel etmesi meselesidir. Bu konuyla ilgili hadîslerden bir tanesi şudur: 

لا يتعلمه إلا  ه ععزّوجلّ عن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم: "من تعلم علماً مما يبتغى به وجه اللّ 

.ليصيب به عرضاً من الدنيا لم يجد عرف الجنة يوم القيامة" يعني ريحها  

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet edildiğine göre, Peygamber (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: "Kim Allah'ın rızası için öğrenilmesi gereken bir ilmi, sadece dünya 

menfaati elde etmek için öğrenirse, o kimse kıyamet günü cennetin kokusunu (dahi) 

alamayacaktır."496 

Elde edilen bir ilmin dünyevi çıkarlara alet edilmesi, ilim ahlakına ters düşen bir 

durumdur. Genel olarak dînî ilimler dediğimiz Kur'ân ve Sünnet ilimleri, Allah rızası 

için öğrenilip öğretilmesi gereken ilimlerdir. Bu ilimlerin öğrenilip öğretilmesinin bir 

kısmı farz-ı ayn ve bir kısmı da farz-ı kifaye hükmündedir. Dolayısıyla bunlar, dünyalık 

menfaatler için (makam-mevki, mal- mülk) öğrenilmezler. Fakat bunları öğrenen 

kimseler sahip oldukları bu ilimler sebebiyle dünyalık bir mükafaata sahip olabilirler, 

bunda bir sakınca olmaz. Çünkü bu ilimleri elde eden insanın amacı dünyalık mal, 

mülk, makam ve mevki sahibi olmak değil, Allah'ın rızasını kazanmaktır.497  

Ebû Hüreyre'nin rivâyet ettiği bu hadîste ilmi dünyevi menfaatleri için aracı 

kılan kimsenin cennete ulaşmak şöyle dursun cennetin kokusunu dahi alamayacağı ifâde 

edilmektedir. Esasen "Allah'ın indirdiği kitaptan bir kısmını gizleyip onu az bir 

bedel ile değişenler (var ya), işte onlar karınlarına ateşten başka bir şey 

doldurmuyorlar…"498 âyet-i kerimesi, bilgi karşılığında elde edilen menfaatin bilginin 

bedeli olamayacağını bize hatırlatmaktadır. Hele hele herhangi bir menfaat için bilginin 

çarpıtılması, fayda bir yana, çok ağır bir bedel ödemeyi gerektirecek ciddi bir 

sorumsuzluk örneğidir.  

Metindeki "Allah'ın rızası için öğrenilmesi gereken bir ilmi" cümlesiyle 

kastedilen, dînî ilimlerdir. Bu bakımdan hadîsteki tehdide hedef teşkil edenler, dînî 

                                            
495 Kutub, Muhammed,  İslâm'da Ferd ve Cemiyet, (Trc. Mehmet Süslü), Hikmet Yay., İst., trs., s. 305. 
496 Ebû Davud, İlim, 12, nr. 3664; İbn Mâce, Mukaddime, 23, nr. 252. 
497 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 184. 
498 Bakara, 2/174. 



130 

 

ilimleri sırf dünya menfaati düşüncesiyle tahsil edenlerdir. Binaenaleyh bu ilimlerin 

dışında kalan herhangi bir ilmi Allah'ın rızasını gözetmeyerek sırf dünya menfaati 

sağlamak gayesiyle öğrenen bir kimse bu hadîsteki tehdide hedef teşkil etmediği gibi, 

dînî ilimleri sırf dünya menfaati için tahsil etmeyip hem dünya menfaati hem de Allah 

rızası için tahsil edenler de bu tehdide hedef teşkil etmemektedirler. Ayrıca bu hadîste 

Allah rızası için tahsil edilmesi gereken ilimleri sırf dünya menfaati için tahsil edenlerin 

kıyamet gününde cennet kokusu bulamayacakları da ifâde edilmektedir.499 Bu konuda 

dikkat edilmesi gereken önemli husus, dini ve dînî ilimleri dünyanın ve dünyalık elde 

etmenin bir aracı yapmamaktır. 

 Nitekim Peygamberimizin sırdaşı olarak tanınan Huzeyfe (r.a.), Allah 

Resûlü'nden şu hadîsi nakletmektedir: 

لا تعلموا العلم لتباهوا به العلماء أو لتماروا به السفهاء أو لتصرفوا  "سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول  عن حذيفة قال:

 "وجوه الناس إليكم . فمن فعل ذلك فهو في النار

"İlmi, âlimlere karşı övünmek, cahillerle münakaşa etmek ve insanların 

teveccühünü kazanmak için öğrenmeyiniz. Kim böyle yaparsa o kimse ateştedir."500 

Sahabe-i kirâmın hayatlarına bakıldığında onların ilmi, sırf öğrenme ihtiyaçlarını 

karşılamak ve sırf bilgi sahibi olmak için değil; davranışlarını düzeltmek ve 

davranışlarına tatbik etmek için öğrendikleri görülür. Zira onlar Hz. Peygamberin bu 

hadîsini çok iyi biliyorlardı ve ona göre de hareket ediyorlardı.  

Bu konuda sûfîler ilim ile amel etmeyi birbirinden ayırt etmeyerek şöyle 

demişlerdir: "Bildikleri ile amel etmeyenler, gerçek manada fakîh değillerdir. Çünkü her 

kim kurtuluş ve necâtına vesile olacak hususlarda bildiği ile amel etmezse gerçek 

manada âlim değildir."501 

Yine Allah Resûlü (s.a.s.)'in ilmin kişisel tatmin aracı yapılmaması gerektiğini 

vurgulayan ve aynı zamanda insanlara gösteriş yapmaktan kaçınılması gerektiğini ifâde 

eden şu hadîsi akıllardan çıkarılmaması gerekir. "...Dünyadayken ilim öğrenmiş, 

öğretmiş ve Kur'ân okumuş bir adam kıyamet günü Allah'ın huzuruna getirilir. Yüce 

Allah ona olan nimetlerini hatırlatır ve o da bunları tasdik eder. Sonra Allah ona: 

'Peki bunlara (nimetlerime) karşılık ne yaptın?' diye sorar.  O da: 'Ya Rabbi! İlim 

                                            
499 Necati Yeniel, Hüseyin Kayapınar, a.g.e., c. XIII, s. 271. 
500 İbn Mâce, Sünnet, 23, nr. 259. 
501 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 114. 



131 

 

öğrendim, öğrettim ve senin (rızan) için Kur'ân okudum' der. Yüce Allah, 'Hayır, 

yalan söyledin.' Sen, 'Falan kimse âlimdir' desinler diye ilim öğrendin ve 'O, kâri'dir 

(iyi bir Kur'ân okuyucusudur).' desinler diye Kur'ân okudun, nitekim böyle denildi 

de.' buyurur. Sonra Allah emreder ve o kişi yüz üstü sürüklenerek cehenneme 

atılır."502 Peygamberimiz bu sözüyle, bilgisi sayesinde kendisini üstün gören ve kibre 

kapılan insanın ahirette cezalandırılırken aynı zamanda nasıl aşağılanacağını tasvir 

etmektedir.503 

Hiç şüphesiz insanı diğer varlıklardan ayıran temel özelliği, bilgi elde etme ve 

bu bilgisi doğrultusunda hareket etme yetisidir. "Şüphesiz biz emaneti göklere, yere 

ve dağlara teklif ettik de onlar bunu yüklenmekten çekindiler, sorumluluğundan 

korktular. Onu insan yüklendi. Doğrusu o çok zalim, çok cahildir."504 âyeti, bize 

"emanet" kavramı kapsamında din, itaat, akıl, sınırlar ve sorumlulukların yanı sıra ilim 

ve hidâyeti yüklenmeye de sadece insan tabiatının kabiliyetli olduğunu bildirir. İlim gibi 

bir değeri taşıyabilecek ve onu yeryüzünde Rabbin rızasına uygun bir hayatın inşası 

yolunda kullanabilecek tek varlık insandır.505 

Enes b. Mâlik'ten (r.a.) nakledildiğine göre ResûIullah (s.a.s.) şöyle demiştir: 

"İsrâ gecesi, dudakları ateşten makaslarla kesilen bazı kişilere uğradım ve dedim ki: 

"Bunlar kimdir, ey Cibril?" Cebrail (a.s): -"Bunlar senin ümmetinden bazı 

hatiplerdir ki insanlara iyiliği emreder, kendilerini unuturlar, hâlbuki Kutsal Kitap 

(Kur'ân'ı) da okurlar, (insanlar hâlâ) durumlarını düşünmeyecekler mi ?"506 

İlim sahibi olan kimsenin bilginin ışığıyla etrafını aydınlatırken, onun feyiz ve 

bereketiyle kendi iç dünyasını da aydınlatması ve davranışlarını bu bilginin gerektirdiği 

şekilde düzeltmesi o kişinin âlim olmasının temel şartıdır. Süfyan b. Uyeyne, kişinin, 

sahip olduğu bilgiyi başkalarına aktarmadan önce iyice belleyip özümsemesi gerektiğini 

şu şekilde ifâde eder: "İlmin başı güzelce dinlemektir. Sonra onu bellemek, sonra 

anlayıp kavramak, sonra bilgiyi uygulamak ve en sonunda da neşredip yaymak 

gerekir."507 Kur'ân-ı Kerim'de başkalarına iyiliği telkin edip de kendilerini unutanlar 

eleştirilmiş ve akıllarını kullanmaya davet edilmişlerdir. Allah Resülü, ilmini 

başkalarına aktaran ama kendisini bundan mahrum bırakan kişileri, 'etrafını aydınlattığı 

                                            
502 Müslim, İmare, 152,  nr.1905. 
503 Hadislerle İslam, c. I, s. 448. 
504 Ahzâb,33/72. 
505 Hadislerle İslam, c. I, s. 444. 
506 Ahmed b. Hanbel, Müsned, c. III, s. 120, nr. 12232.  
507 Beyhakî,  Şuâbü'l-İman, nr. 1658, c. III, s. 284. 



132 

 

halde kendisini yakan kandile benzetmiştir.'508 

Üsâme b. Zeyd'den (r.a.): Kendisine: "Şu kişinin yanına girip onunla konuşmaz 

mısın? (Bir rivâyette: Hz.Osman (r.a.) ile konuşmaz mısın?) denildiğinde şöyle cevap 

verdi: Sizin duyduğunuz kadar mı konuştuğumu zannediyorsunuz, vallahi ben kendimle 

onun arasında olan bir konuyu, ilk başlatanın kendim olmasını istemediğim bir 

konumda (yani edeble) konuştum. Ben Resûlullah'ın (s.a.s.) bazı sözlerini işittikten 

sonra yöneticim olan bir kişi için de insanların en hayırlısıdır, (Bir rivâyette; sen 

yöneticim olsan da insanların en hayırlısısın ) diyemiyorum. Resûlullah buyurdu ki: 

"Kıyamet günü bir kişi getirilir ve cehenneme atılır, (sıcaktan) karnındaki 

bağırsaklar dışarı çıkar (patlar) ve ateşte tıpkı bir merkebin değirmen taşının 

etrafında döndüğü gibi döner. Cehennemlikler o kişinin etrafında toplanır ve 

sorarlar: 

 -Ey Filân, sen bizi iyiliğe teşvik eder ve kötülükten men ederdin, (bu ne hâl?) 

O kişi derki:  Evet, ben size iyiliği emrederdim ama kendim yapmazdım, kötülükten 

men ederdim ama kendim yapardım."509 

Hadîste yapılan benzetme, bilgi ahlakına ve yönetim sorumluluğuna sahip 

olmamanın vahim durumunu ve kötü akibetini bizlere tasvir etmektedir. Bir insan 

düşünün, ateşe atılmış, ardından iç organları dışarı fırlamış ve onların etrafında tıpkı 

eşeğin değirmen taşı etrefında döndüğü gibi dönerek kıvranmaya başlamış... Bu arada 

dünyadayken kendisini iyi bilen kişiler de etrafına toplanmış onu seyrediyorlar! Bu 

insanın zavallı, iğrenç ve ürkütücü hali neyse, ilimle ve insanların yönetimiyle meşgul 

olupta bunun yükümlülüğünü yerine getirmeyenlerin durumu da işte budur. 

Cehennemde azap gören bu kişinin iç organlarının dışarı fırlaması, bir anlamda içinde 

gizlediğinin dışa vurulmasına, bir anlamda da ilimden ve sahip olduğu makamdan 

nemalanarak midesini bunların üzerinden kazandıklarıyla doldurmasına işaret olsa 

gerekir. Kur'ân'ın benzetmesine göre, böyle bir kimse tıpkı ciltler dolusu kitap taşıyan 

ama taşıdığı kitaplardan faydalanamayan merkep gibidir.510 

Bizâtihi hürmete layık ve değerli olan bilginin, bu saygınlığına uygun hareket 

etmek de en az onu elde etmek kadar önemlidir. İlim sahibi, onu bu asil konumuna 

                                            
508 İbn Ebi Şeybe, Ebu Bekr Abdullah b. Muhammed, Kitâbü'l- Musannef fi-l Ehâdisi ve'l Eser, (thk. 

Abdülhâlik el-Afgânî), Zühd, 59, Dâru-s Selefiyye, Bombay, c. XIII, s. 488-489. 
509 Müslim, Zühd, 51, nr. 2989. 
510 Cum'a, 62/5. 



133 

 

uygun bir şekilde, doğru ve ahlaklı bir yöntemle kullandığı zaman âlim sıfatını kazanır. 

Aksi halde aynı bilgiye sahip olmakla beraber zâlim ve câhil konumuna düşebilir.511 

Dolayısıyla ilim sahibi olmak aynı zamanda sorumlu olmak demektir. İlim 

arttıkça mesuliyet de artar. İlim, kişiyi başta kendisine karşı olmak üzere, topluma karşı, 

tabiata karşı ve nihayetinde Allah'a karşı sorumluluklarını bilir hâle getirir. Yani ilim 

başlı başına bir sınavdır. Bu sebepten dolayı da ilim ahlâkına sahip olmak ve onu 

korumak daha da zor bir sınavdır. İşte bu sebeple Hz. Muhammed (s.a.s.) ilimle meşgul 

olanlara şu duasıyla örnek olmuşlardır: "Allah'ım! Fayda vermeyen ilimden, sana 

sığınırım."512 yine; "Allah'ım, bana öğrettiklerinle beni faydalandır. Bana fayda 

verecek ilmi bana öğret ve ilmimi artır."513 

Kur'ân-ı Kerîm, ilmin bu yüce değerini fark edemeyen ve âlim olduğu halde 

onun kıymetine yaraşır bir şekilde amel sergileyemeyen kişiyi ilginç bir benzetmeyle 

anlatır: "Onun hâli, köpeğin hâli gibidir ki üstüne varsan da dilini sarkıtıp solur, 

kendi haline bıraksan da dilini sarkıtıp solur."514 İsrâiloğulları'ndan Bel'am b. Bâûra 

olduğu rivâyet edilen ve sahip olduğu ilmi, nefsine mahkûm olup geçici dünya 

menfaatleri doğrultusunda kullanan bu kişinin hâli, kemiğe muhtaç bir köpeğin onu elde 

etme uğruna düştüğü zillete benzetilmiştir. Daha da kötüsü, ihtiyacı olsa da olmasa da 

dilini sarkıtıp solumasının köpekte bir âdet hâline gelmesi gibi, uğruna her türlü 

yüzsüzlüğü gösterdiği dünya menfaati hırsının da bu ilmin kıymetini bilmeyen ilim 

adamında bir alışkanlığa dönüşmesidir.515 

Hz. İsa'ya nispet edilen şu söz âlimliğin sadece bilgi yüklenmek olmayıp bir 

karakter inşası, bir duruş ve kıymetli olanla olmayanı ayırt edebilme melekesi olduğuna 

işaret etmektedir:  "Dünya için amel, (iş) yapıyorsunuz. Halbuki siz burada amelsiz 

rızıklandırılmaktasmız. Ahiret için ise amel, (iş) yapmıyorsunuz. Halbuki orada sadece 

amel karşılığında rızıklandırılacaksınız. Şüphe yok ki sizler, yani kötü âlimler, (işin) 

karşlığını alıyorsunuz ama işi, (ameli) ihmal ediyorsunuz. Amel sahibinin amelini 

istemesi yakındır. Şu geniş rezîl (dünyadan) kabrin karanlığına ve darlığına çıkmanız 

da yakındır. Allah, size namazı, orucu emrettiği gibi, sizi günâhlardan menediyor. 

Bunun Allah'ın ilminden ve kudretinden kaynaklandığını bildiği hâlde, rızkından 

                                            
511 Hadislerle İslam, c. I, s. 444. 
512 Nesâî, İstiâze, 21, nr. 5470; İbn Mâce, Sünnet, 23, nr. 250. 
513 Tirmizî, Deavât, 128, nr. 3599; İbn Mâce, Sünnet, 23, nr. 251. 
514 A'râf, 7/176. 
515 Hadislerle İslam, c., I,  s. 449. 



134 

 

hoşnut olmayan ve bulunduğu konumu küçümseyen kimse nasıl ilim ehlinden olur? 

Allah'ın kendisi hakkında takdir ettiklerinin doğruluğundan şüphe eden ve kendisine 

verilenlere razı olmayan kimse nasıl ilim ehlinden olur? Dünyaya daha fazla rağbet 

ederek, dünyayı âhiretten daha fazla seven kişi nasıl ilim ehlinden olur? Dönüş yeri 

âhiret olduğu hâlde dünyaya meyledip zararlı şeyleri faydalı olanlardan daha çok seven 

kimse nasıl ilim ehlinden olur? İlmi, kendisiyle amel etmek için değil, başkasına 

aktarmak için öğrenen kişi nasıl ilim ehlinden olur?"516 

 .ان من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة عالم لا ينتفع بعلمه : قال سمعت أبا الدرداء يقول 

Ebû'd-Derdâ'yı şöyle derken işittim: "Kıyamet gününde Allah katında mevki 

bakımından insanların en kötüsü, ilminden faydalanılmayan âlim" dir.517 

 .ما أخاف على نفسي ان يقال لِ ما علمت ولكن أخاف ان يقال لِ ماذا عملت  : قال أبو الدرداء

Yine Ebû'd-Derdâ' şöyle dedi: "Bana (hesap gününde) ne bildin? denilmesinden 

dolayı nefsime karşı endişe etmiyorum. Fakat bana, ne amel ettin? denilmesinden 

endişe ediyorum."518 

 .اعملوا ما شئتم بعد ان تعلموا فلن يأجركم الله بالعلم حتى تعملوا  : قال معاذ بن جبل

Muâz b. Cebel şöyle dedi: "Bildikden, (Öğrendikden) sonra dilediğinizi 

uygulayınız. Zira Allah, ilimden dolayı, (onu) uygulamadıkça size sevap 

vermeyecektir."519 

Abdullah b. Abdurrahman'dan Lokman Hekim'in oğluna şöyle tavsiyede 

bulunduğu bana ulaştı: "Ey oğul, âlimlere karşı övünmek, cahillerle tartışmak 

meclislerde insanlara hava atmak ve gösteriş yapmak için ilim öğrenme ve zühd için 

cahil kalmak için de ilim öğrenmeyi bırakma. Ey oğul Allah'ı zikreden bir topluluk 

bulursan onlarla birlikte otur. Çünkü eğer âlimsen ilmin sana fayda verir, eğer cahilsen 

sana öğretirler ve belki Allah Teâla onlara rahmet nazarıyla bakar sana o rahmetten 

ulaşır."520 

Bu konuda Sevgili Peygamberimiz (s.a.s.) bir hadîsini daha hatırlamamızda 

fayda vardır. Tirmizî ve İbni Mâce'nin rivâyetine göre bir gün Peygamber'imiz (s.a.s.) 

sahabilerine: 
                                            
516 Dârimî, Mukaddime, 34, nr. 380. 
517 Dârimî, Mukaddime, 27, nr. 268. 
518 Dârimî, Mukaddime, 27, nr. 270. 
519 Dârimî, Mukaddime, 27, nr. 266. 
520 İbn Hacer, el-Metâlibu'l-Âliye, nr. 3020, c. XII, s. 585. 



135 

 

 :قاَلَ رَس ول اللَّه صَلى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلمْ: تعوذوا بالله من حب الحزن قاَل وا: ياَ رَس ولَ اللَّه! وما جب الحزن؟ قاَلَ هريرة قال : عن أبي 
أعد للقرء المراثين بأعمالهم. وإن من : قاَلَ  قاَل وا: ياَ رَس ولَ اللَّه! ومن يدخله؟ .واد فيْ جهنم يتعوذ منه جهنم ك لّ يَ وْم أربعمائة مرة

 . اللَّه الذين يزورون الأمراءأبغض الاقراء إِلَى 
 

Resûlullah (s.a.s.): "Hüzün kuyusundan Allah (c.c)'a sığının" buyurur. 

Sahabiler: "Yâ Resûlallah (s.a.s.), hüzün kuyusu da nedir?" diye sorarlar.  

Peygamberimiz (s.a.s.): "O, cehennemin günde dört yüz kere kendisinden Allah 

(c.c)'a sığındığı bir vadinin adıdır" diye cevap verir. Sahabeler: "Oraya kimler girer, 

yâ Resûlallah (s.a.s.)?" diye sorarlar. Peygamber'imiz (s.a.s.) onlara su cevabı verir: 

"Orası, amellerini gösteriş için işleyen Kur'ân okuyucular için hazirlanmıştır. Hiç 

süphesiz, Allah (c.c)' ın gazabına en çok hedef olan Kur'ân okuyucuları, zorba devlet 

adamlarını ziyaret edenlerdir."521 

Buraya kadar zikredilen hadîslerden şunu rahatlıkla anlarız ki, İslâmda ilim 

(bilgi) insanın ya dünyasına ya ahretine ya da her ikisine faydalı olmalıdır. Yani insanın 

maddi yada manevi hayatına katkısı olmayan ilim makbul ve muteber değildir. Kur'ân 

ve hadîste faydası olan şeylerle meşgul olmayı teşvik eden, faydası olmayan boş şeyleri 

terk etmekle ilgili pek çok delil vardır. Aslında ilmin dünya ve ahiret hayatlarına 

yönelik faydaları iç içedir. Ahiret için faydalı olan şeyler dolaylı olarak dünya için de 

faydalıdır. Dünya için faydalı olan şeyler, iyi niyet ve îmân olmak şartıyla ahirette de 

faydalıdır. 

Bu konuda Ebû Hureyre ve İbni Abbas'ın rivâyetlerine göre Resûlullah (s.a.s.) 

bir hutbesinde şöyle demiştir: 

 "Kim ilim öğrenir ve ilim öğrenmede tevazu gösterir sonra da onu Allah'ın 

kullarına öğretir ve bununla sadece Allah Teâla'nın katındakini isterse ondan daha 

üstün sevaba ve daha yüksek makama kimse ulaşamaz. Ve cennette yüksek hiçbir 

makam ve derece yoktur ki onun da orada nasibi olmasın. Şunu iyi biliniz ki ilim 

ibadetten mal ve mülke sahip olmaktan daha üstündür. Asıl ilim az bile olsa amel 

ettiğiyle elde edilen ilimdir."522 

Bu konu başlığımızı İmam-ı Gazâlî'nin Bidayetü'l Hidâye isimli risalesinin giriş 

bölümünde yer alan şu satırlarla bitirelim. "İnsanlar ilim tahsilini şu üç gayeden biri için 

yaparlar: 

                                            
521 İbn Mâce, Mukaddime, 23, nr. 256; Tirmizî, Zühd, 48, nr. 2383. 
522 İbn Hacer, el-Metâlibu'l-Âliye, nr. 3070, c. XII, s. 681. 



136 

 

1- İlmiyle amel etmek, ilmini hayatın her safhasına hâkim kılmak suretiyle sırf 

Allah’ın rızasını kazanmak ve Ahiret hayatı için bir azık, bir sermaye olsun niyetiyle 

yapar. Şüphe yok ki bu niyetle ilim tahsil edenler Allah’ın hidâyet ettiği ve kurtuluşa 

erdirdiği en bahtiyar kimselerdir. 

2- Dünyalık elde etmek, izzet, şeref, makam, mansıp, insanların teveccühünü 

kazanabilmek ve insanlar arasında bir kariyer elde etmek için. Ancak bunlar bu 

maksatla ilim öğrenmenin doğru olmadığını da biliyor ve sürekli bunun ezikliğini 

hissediyorlardır. Eğer bu hallerinden nedamet duyup tevbe etmeden ölürlerse, sû-i 

hatime üzere (îmânsız) olarak ölmesinden korkulur. Şayet ölmeden önce nedamet duyup 

tevbe ederlerse kurtuluşa eren birinci sınıftaki ilim erbabının zümresine iltihak etmiş 

olurlar. 

3- Şeytanın tamamen çepeçevre kuşattığı kimselerdir ki; bunlar ilmi sadece mal, 

servet biriktirme, mal ve servetini çoğaltarak insanlar arasındaki değerini yükselterek 

insanların takdir ve teveccühünü kazanmak, toplumu peşinde sürüklemek için 

öğrenirler. Zahiren ve batınen dünyaya meylettiği halde, konuşmasıyla, giyim ve 

kuşamıyla alimlerin şekline bürünerek kendisinin Allah katında üstün bir makama sahip 

olduğunu zanneder. Halbuki bunlar ilim adına dünya karşılığında ahiretlerini satılığa 

çıkaran bedbaht ve zavallı kimselerdir."523 

 

2.4.7. İlme Engel Olmanın Kötülüğü 

Müslümanlar, kesin olarak bildikleri bir meseleyi bir ihtiyaca dayanarak soran 

kimselere açıklamakla mükelleftirler. Bu hususta bildiklerini açıklamayanlar, ilmini 

gizleyenler manevî cezaya müstehak olurlar. Ancak şu kadar var ki, kendisine soru 

sorulan kişi, bu mesele hakkında bilgi sahibi olmalıdır. Aksi takdirde bilmeden cevap 

vermesi doğru olmaz. 

.ة بلجام من نار"كتمه ألجم يوم القيام"من سئل عن علم علمه ثم   وسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه   

Ebû Hüreyre (r.a.)'den rivâyet olunduğuna göre, Resûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur: "Bir kimse, kendisine bildiği bir konu sorulduğunda onu gizler de 

cevap vermezse, kıyamet gününde ona ateşten bir gem vurulur."524 

                                            
523 Gazâlî, Bidâyetü'l-Hidâye, (Trc. Abdullah Demiray), Semerkand Yay., İst., 2013, s. 17-18. 
524 Tirmizî, İlim, 3, nr. 2649; İbn Mâce, Mukaddime, 24, nr. 266; Ebû Dâvûd, İlim, 9, nr. 3658. 



137 

 

İnsanların bilmedikleri hususları bir bilene sormaları, yapmaları gereken en 

doğru davranış biçimidir. Âlimlerin varlığının bir diğer faydası da insanlara doğruları 

göstererek yanlış yollara düşmelerine engel olmaktır. Kişinin ilim tahsil ettikten sonra, 

onu başkalarından esirgemesi ve gizlemesi doğru değildir. Öğrenmiş olduğu ilmi 

başkalarına açıklayarak yayması esastır.  

Bu hadîsin açıklamasında Mübârekfûrî, burada kastedilen ilmin, dine ait işlerle 

ilgili ilim olduğunu belirtmiştir. Ağza ateşten gem konulmasının sebebini ise, ilmin ve 

sözün çıkış yerinin ağız olmasından kaynaklandığını ifâde etmiştir.525 

Âlimler, ilmin gizlenmesi hususunu farklı şekillerde yorumlamışlardır. Bu 

konudaki yorumları şöyle sıralayabiliriz: İlmi ortaya çıkarmadan (insanlara öğretmemek 

sebebiyle) ilmin ortadan kalkması, soru soran yani ilim öğrenmek isteyen kimselerin 

ilmi anlayış eksiklikleri (hamâkati) sebebiyle onlara ilim öğretilmemesi ve ilmi 

(insanlar arasında) yaymaması sebebiyle ilmin fayda ve yararlarından insanların istifâde 

edememesiyle ilim engellenmiş olur.526 

Yine bu konuyla ilgili hadîslerin, ilmi insanlardan gizleyen kimseler hakkında 

olduğu açıklanmıştır. Bu hadîste kastedilen ilim ise; tevhid, Allah’ın isim ve sıfatları, 

namaz, oruç, zekat, hac ve diğer dînî vecibelerin keyfiyetiyle ilgili olan ilimlerdir. İşte 

bu ilimler, müslümanın itikâdının düzgün, imânının sahîh olması, ibadetleriyle ilgili 

vâciplerin ve kendisine haram kılınan şeyleri bilmesidir ve bunları bilmek de farzdır. 

Zikredilen bu ilimler müslümanların en çok ihtiyaç duydukları ilimlerdir. Bu ilimleri 

gizleyen âlimler ise ağızlarına gem vurulmak suretiyle cezalandırılacaklardır.527  

Bu mevzuda Hattâbî şu açıklamayı yapar: "Peygamberimizin bu hadîsinden 

maksat, her bir ferdin yerine getirmekle mükellef olduğu amellerin ilmini öğrenmek de 

o kimseye farzdır. Mesela; Müslüman olmak isteyen bir kâfirin "Din nedir? İslâm 

nedir? Bana öğretiniz" dediğinde ona dinin ve İslâmın ne olduğunu öğretmek veyahut 

yeni müslüman olup, namaz kılmasını tam olarak bilmeyen ve namaz vakti 

yaklaştığından dolayı da, "Bana namazın nasıl kılınacağını öğretiniz" diyen kimseye 

namazı nasıl kılacağını öğretmek; bir de haramlar ve helâller hususunda fetva isteyen 

kimseye bunları öğretmek de bu hadîsin kapsamına girer. Çünkü bu gibi konularda 

sorulan bir soruya cevap vermekten kaçınan kimseler günaha girmiş olurlar ve bu 

                                            
525 Bkz. Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 408. 
526 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 118. 
527 Adevî, a.g.e., c. I, s. 160. 



138 

 

hadîsin bahsettiği cezaya müstehak olurlar. Ancak öğrenilmesi farz olmayıp nafile olan 

ve insanların öğrenmeye ihtiyaçları zorunlu olmayan bilgileri öğretmenin hükmü ise 

böyle değildir. Nitekim Fudayl b. İyaz'a,"İlim tahsil etmek her müslümana farzdır" 528  

hadîsinin hükmü sorulunca; "Senin üzerine farz olan amelin ilmini öğrenmen de farzdır. 

Üzerine farz olmayan bir amelin ilmini öğrenmen ise gerekli (farz) değildir" cevabını 

vermiştir."529 

Görülüyor ki Hattâbî, burada bir meseleyle ilgili ilmi saklamaktan doğacak 

sorumluluğun derecesini, o ilmi öğrenmenin derecesiyle ölçmektedir. Bir başka 

ifâdeyle, öğrenilmesi farz olan bir ilmi saklamanın haram, vacip olan bir ilmi 

saklamanın mekruh olduğunu açıklamaktadır.530 

Âlimin görevi, sahip olduğu ilmi bilmeyenlere öğretmek ve insanlara yayarak 

onların dünya ve ahiret mutluluğuna kavuşması için çaba sarfetmektir. Dolayısıyla bir 

kişinin bildiği halde insanlardan gizlediğinden bahsedilen ve kıyamet gününde de 

ağzına gem vurulmasına sebep olan ilmin, herkesin bilmesi gereken temel dini bilgiler 

olduğu görülür. Bu bilgiler, genel manada ilmihal bilgileridir. Gizlenilmemesi gereken 

bu bilgiler, şayet gizlenir ve insanlardan sakınılırsa, o zaman ilmin o yüksek gaye ve 

hedeflerinden uzaklaşılmış olur. İşte bu sebeple, herkese ulaştırılması gereken bu 

bilgileri gizleyen kimsenin ağzına kıyamet günü gem vurulur ve o kişi böylece 

cezalandırılır. Ağza gem vurulmasının sebebi ise, ilmin yayılmasına ağız engel olduğu 

içindir.531 

 

2.4.8. Bilgisi Olmadığı Halde Allah'ın Kitabı Hakkında Söz Söylemek 

Allah Resûlü, ilme engel olarak bilginin esirgenmesini asla hoş görmemiştir. 

Aynı şekilde kişinin bilmediği hususlarda görüş beyan etmesini ve fetva vermesini de 

doğru bulmamış, insanları yönlendirme konusunda ziyâdesiyle hassas davranılmasını 

istemiştir. Nitekim Peygamberimiz (s.a.s.) döneminde yaşanan acı bir olay, bilmeden 

fetva vermenin, söz söylemenin ne kadar yanlış olduğunu gösteren örneklerden biridir. 

Seferdeyken kafası yarılan bir sahâbiye arkadaşları su olduğu için teyemmüm 

yapamayacağını söylemişlerdi. Bu fetva üzerine yaralı sahâbi başını yıkamış ve bu 

nedenle de vefât etmiştir. Olayı duyunca Peygamberimiz (s.a.s.), buna sebep olanları şu 

                                            
528 İbn Mâce, Mukaddime, 17, nr. 224. 
529 Hattâbî,  a.g.e., c. IV, s. 185-186; Ayrıca benzer izahlar için bkz. Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 408. 
530 Necati Yeniel, Hüseyin Kayapınar, a.g.e., c. XIII, s. 265-266. 
531 Kandemir, vd., a.g.e., c. VI, s. 183. 



139 

 

sözüyle azarlamıştı: "Onu öldürdüler, Allah da onların canını alsın! Mademki 

bilmiyorlar, bir bilene sorsalardı ya! Cehaletin ilacı sormaktır."532 

Aslında yaşanan bu hadîse kişinin bilgi sahibi olmadığı bir konuda söz 

söylememesi gerektiğini, gayet açık bir şekilde ortaya koymaktadır. 

صاب فقد أخطأ".عن جندب قال: قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم: "من قال في كتاب اللّه عزَّ وجلَّ برأيه فأ  

Cündüb'den Resûlullah (s.a.s.)'in şöyle buyurduğu rivâyet olunmuştur: "Aziz ve 

Celil olan Allah'ın Kitabı üzerinde (sırf kendi) görüşüne dayanarak fikir beyan eden 

kimse, (konuşmasında) isabet bile etse yine de hata etmiş olur."533 

Bu hadîs dinin temel kaynaklarını şerh etme işinin özel bir bilgi alanı olduğunu 

göstermektedir. Ulaşılan sonuçlardan ziyâde, yorumlama keyfiyetinin konu edilmesi, 

bize ayet ve hadîslerin belli bir yöntemle açıklanması gerektiğini öğretmektedir. Kur'ân-

ı keyfe keder ve sorumsuzca yorumlamanın cehenneme götürebilecek bir yanlışlık 

olarak belirtilmesi, dinin doğru anlaşılması gibi, tahrifinin de yanlış yorumlama 

neticesinde gerçekleştiğini bildirmektedir. Dolayısıyla hadîsteki uyarı, âyet ve hadîsleri 

anlama ve yorumlamanın bilimsel ve yetkinlik işi olduğuna, aynı zamanda uhrevi bir 

mesuliyeti de gerektirdiğine işaret etmektedir. Âyetleri kendi görüş tahminlerine göre 

yorumlayan bir kimsenin haddi zatında doğru şeyler söylemesi de mümkündür. Fakat 

bu kimse Kur'ân-ı bilgisizce yorumladığı için baştan hatalı davranmış ve yanlış 

yapmıştır.534 

Bu hadîs; tefsir ilmi için şart olan ilimleri öğrenmeden, Kur'ân-ı tefsir edecek 

donanıma sahip olmadan, sırf kendi aklına geldiği şekilde tabiri caizse kafasına göre 

Kur'ân âyetlerinin hem lafızları hem de mânâları hakkında açıklamalar yapan kimseler 

için bir uyarı niteliğindedir. Yoksa bu hadîsi, kulluğumuzu yerine getirmemizin ancak 

kendisini anlama ve hayatımıza tatbik etmekle mümkün olan Kur'ân ilimlerinden ve 

Kur'ân'ı açıklamaktan uzak durmak gerekir diye anlamak da yanlış olur. Nitekim bu 

hususta Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: "...İçlerinden, yetki sahibi kimselere 

götürselerdi, onların arasından işin içyüzünü anlayanlar, onun ne olduğunu 

bilirlerdi…"535 Allah, Kur'ân-ı Kerim'de onun hükümlerini çıkarabilecek kişilerin 

bulunduğunu haber verdiğine göre, Kur'ân'ın açıklanmayıp, ondan hüküm 

                                            
532 Ebû Dâvûd, Tahâret, 125. 
533 Ebû Dâvûd, İlim, 5, nr. 3652; Müslim, Münafikîn, 40, nr. 2798;  Dârimî, Mukaddime, 20. 
534 Hadislerle İslam, c. I, s. 407-408. 
535 Nisâ, 4/ 83. 



140 

 

çıkarılamayacağını düşünenlerin görüşleri ve tutumları doğru değildir. 

Bir başka ifâdeyle onların bu görüşleri doğru olsaydı Kur'ân-ı Kerim'den hiçbir 

kimsenin bir hüküm çıkarmaması ve insanların pekçoğunun Kur'ân-ı Kerim'den hiçbir 

şey anlayamaması icabederdi. Binaenaleyh, eğer bu hadîsin sahih olduğunu kabul 

edersek onu şöyle tefsir etmemiz gerekir: Kur'ân'ın lafızlarının ifâde ettiği derin 

mânâlara nüfûz etmekten aciz olan kimse, sırf kendi aklına göre onu açıklamaya kalkar 

ve bu tefsirinde gerçeğe, doğruya isabet edecek olursa dahi, o kimse yine de hata etmiş 

sayılır. Çünkü o tesadüfen doğruyu söylemiştir. Maksadı ise sırf kendi görüşünü ortaya 

koymaktır ve hakkı söylediğine dair bir delili de yoktur."536 

İlim sahibi olmadan sırf kendi akıllarıyla Kur'ân âyetlerini açıklamaya 

çalışanların, bu konuda yeterli bilgiye sahip olmadıklarından, yapmış oldukları izâh ve 

tefsirlerde hataya düşmeleri kaçınılmazdır. Böyle iken Kur'ân-ı Kerim'i tefsire kal-

kışmaları demek, Kur'ân-ı Kerim'i keyiflerine göre tefsire yeltenmeleri demektir ki bu, 

Allah'a karşı bir cürettir. Böylesi bir kimse, yapmış olduğu açıklamalarda isabet etmiş 

bile olsa, Allah'a karşı cürette bulunmayı göze aldığı için, dağların ve taşların bile 

altından kalkamayacağı büyük bir günah işlemiş demektir. 

Hafız Suyûtî'nin açıklamasına göre, hadîsteki bu tehdit herhangi bir delile 

dayanmadan sırf kendi aklına dayarak Kur'ân-i Kerim'i tefsir eden kimseler 

hakkındadır. Fakat bir kimsenin kuvvetli bir delile dayanarak Kur'ân-ı Kerim âyetleri 

hakkında fikir beyan etmesinde bir sakınca yoktur. 

Bu mevzuda Aliyyü'1-Kârî şu görüşlere yer veriyor: "Hafız İbn Hacer'in 

açıklamasına göre, Kur'ân-ı Kerim'i sırf kendi aklına dayanarak tefsir eden kimsenin 

isabet etmesi halinde bile hata etmiş sayılmasının sebebi, onun isabet etmek için gerekli 

hazırlığı yapmamış olması ve bu iş için şuurlu hareket etmemiş olmasındandır. Fakat 

Kur'ân-ı Kerim'in manasını ortaya çıkarmak gayesiyle şuurlu bir şekilde gerekli 

hazırlığı yaptıktan sonra âyetlerinin tefsirine girenler ise bunun tersinedir. Bunlar hata 

etmiş bile olsalar ecir alırlar. Çünkü bunlar hadlerini aşmamışlardır. Bir rivâyete göre 

bu ikinci kısma girenler hata ettikleri halde bile iki ecir alırlar. Diğer bir rivâyete göre, 

eğer isabet ederlerse on, edemezlerse iki sevap alırlar. Çünkü müctehit gibi doğruyu 

ortaya çıkarmak için olanca gücünü sarf etmişlerdir. Bu hususta İmam Mâverdî de şöyle 

diyor: "Şüpheli işlerden kaçınmayı kendilerine usul ittihaz etmiş olan müslümanlardan 

                                            
536 Azîmâbadî, a.g.e., c. X, s. 85. 



141 

 

bazıları, bu hadîsin zahirine sarılarak, ellerinde sarih naslara uygun deliller olsa bile 

Kur'ân-ı Kerim'den hüküm çıkarmaktan kaçınmayı prensip haline getirmişlerdir.537 

 عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من قال في القرآن بغيْ علم فليتبوأ مقعده من النار.

İbn Abbas'ın naklettiği bir hadîste Allah Resûlü, bilgi ve yönteme dayalı 

olmaksızın ayetleri tefsir etmenin yanlışlığını şu ağır ifâdelerle hatırlatmaktadır: "Kim 

Kur'ân hakkında bilgisizce konuşursa, cehennemdeki yerine hazırlansın."538 

Âyet ve hadîsleri anlama, onları yorumlama çabası İslâm kültürünün meydana 

gelmesinde ve zenginleşmesinde çok önemli bir faaliyettir. Hemen hemen bütün İslâmi 

ilimler, temelde böyle bir çalışmanın neticesinde meydana gelmiştir. Kur'ân üzerine 

yazılan binlerce tefsir, hadîslerin izâhını konu edinen yüzlerce şerhler geniş bir literatür 

oluşturmuştur. Fıkıh alanında da metinlerin anlaşılmasına ve onlardan hükümler 

çıkarılmasına yönelik yöntemler ortaya konulmuş, temel hadîs eserlerinden anlama ve 

yorumlamanın önemine binaen Kur'ân tefsirine dair bölümlere yer verilmiş, keyfi, 

yöntemsiz ve bilgi temelinden yoksun yaklaşımların önüne geçilmeye çalışılmıştır.539 

Dolayısıyla her kim keyfi, yöntemsiz ve ilmi verilerden uzak keyfi bir şekilde dini 

konularda söz söylerse hadîsin uyarısına maruz kalır. 

Peygamberimiz konuyla ilgili başka bir hadîsinde şöyle buyurmuşlardır: 

عن عبد الله بن عمرو بن العاص أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :  ان الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من الناس ولكن 
  . علم . فضلوا وأضلوا يقبض العلم بقبض العلماء . فإذا لم يبق عالما اتخذ الناس رؤسا جهالا . فسئلوا فأفتوا بغيْ

 

Abdullah b. Amr b. As (r.a.)'den, Resûlullah (s.a.s.)'in şöyle dediği rivâyet 

edilmiştir: "Allah Teala, ilmi insanlar(ın göğüslerin)den sökmek (silmek) suretiyle 

almaz. Lakin âlimlerin ruhlarını kabzetmek suretiyle alır. Neticede hiçbir âlim 

kalmayınca halk bir takım cahilleri (âlimlerin yerine) reis edinirler. Onlara (dini 

sorular) sorulur. Onlar da bilmeden fetva verirler ve böylece hem kendileri dalâlete 

giderler hem de halkı dalâlete düşürürler."540 

Hadîste, ümmetin sapıklığa düşmesinin sebeplerinden birisinin de, âlimlerin 

ortadan kalkıp cahillerin bilgisizce fetvaya kalkışmaları gösterilmektedir.541 Demek 

                                            
537 Azîmâbadî, a.g.e., c. X, s. 85. 
538 Tirmizî, Tefsiru'l-Kur'an, 1, nr. 2950. 
539 Hadislerle İslam, c. I, s. 409. 
540 İbn Mâce, Mukaddime, 8, nr. 52. 
541 Adevî, a.g.e., c. I, s. 42. 



142 

 

oluyor ki, cahilâne söylenen sözler ve verilen fetvalar hem o kişilerin kendilerini hem 

de toplumu felakete sevk etmektedir. Zira fetva vermek, bir bilgi ve mesuliyet işidir. 

 .من أفتي بفتيا غيْ ثبت فإنما إثمه على من أفتاهالله عليه وسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى 

Ebû Hüreyre'den, (o da) Hz. Peygamber (s.a.s.)'den (naklen) şöyle rivâyet etti: 

"Kime delilsiz dayanaksız bir fetva verilirse, onun (bu fetva ile amel etme sonucu elde 

edeceği) günâhı, ancak kendisine fetva verene düşer."542 

Bu hadîs, fetva verme ehliyetine sahip olmayan bir kimsenin verdiği yanlış 

fetvalarla yapılan amellerin günahının, bu fetva ile amel eden cahil kimselere değil, 

bizzat bu fetvayı veren ehliyetsiz kimseye ait olduğunu ifâde etmektedir. Bu bakımdan 

hadîs, ehliyetsiz oldukları halde fetva vermeye cüret eden kimseler hakkında çok büyük 

bir tehdidi ihtiva etmektedir.  

Peygamber Efendimiz başka bir hadîsinde de, 

 .قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أجرأكم على الفتيا أجرأكم على النار :عن عبيد الله بن أبي جعفر قال

"Sizin fetva vermeye en cüretkâr olanınız, ateşe atılmaya en cüretkâr 

olanınızdır"543  buyurmuştur. 

Binaenaleyh dînî bir konuda kendisinden fetva istenen bir kimse, o meselenin 

cevabı hakkında dînî bir delili olmadan, bu husustaki dînî hükümlere hakkıyla vakıf 

olmadan asla cevap vermemelidir. Ehliyetsiz olduğu halde dînî meselelerde fetva veren 

bir kimse; din adına büyük iftirada bulunmuş, Allah ve Resûlü adına yalan söylemiş ve 

kendisini helake götürecek bir yanlışı işlemiş olur. 

Bu fetvayı alan kimse ise, aldığı fetvanın yanlışlığını bildiği halde yine de bu 

fetva ile amel edecek olursa, o zaman o da vebal altına girmiş sayılır. Ancak ictihat 

ehliyetine haiz olan kimselerin ictihadlarından doğan hatalar ve onların hatalı fetvaları 

ile amel etmek ise bu hükme girmez. Çünkü onların davranışlarında en küçük bir 

laubalilik olmadığı gibi doğruyu bulmak için gerekli ilimleri tahsil etmiş ve olanca 

güçlerini sarfetmiş olmaları açısından, onlardan daha fazlasını beklemek, güçlerinin 

yetmediği şeyi istemek gibi bir haksızlık olur. 

Bir konuda görüş bildirme ve topluma rehberlik etme işi kolay bir iş değildir. 

Sorumluluk gerektiren ağır bir iştir. Derin bir anlayış sahibi olmayı gerektiren bu işin 

hukukî ve ilmî boyutlarının yanı sıra, ahlakî bir boyutu da olduğu unutulmamalıdır. 

                                            
542 Dârimî, Mukaddime, 20, nr. 159. İbn Mâce, Mukaddime, 8, nr. 53. 
543 Dârimî, Mukaddime, 20, nr. 157. 



143 

 

Abdullah b. Mes'ûd'un, bilmediği konularda "Allah daha iyi bilir" deyip sessiz kalması 

son derece anlamlıdır. Kesin ve nihaî bilginin sadece Allah'a ait olabileceği düşüncesine 

sahip olmak, söz konusu bilgi ahlâkının gereklerindendir. Hz. Ömer'in şu sözü, görüş 

bildirecek yahut fetva verecek kişinin sahip olması gereken ahlâki duruşa işaret 

etmektedir: "Ey insanlar! Re'y ( şahsi kanaat ve düşünce), ancak Resûlullah'a aitse 

isabetlidir. Çünkü Allah ona (doğruyu bizzat) göstermiştir. Bizim re'ylerimiz ise, (doğru 

olanı bulmak için gücümüz nispetinde ortaya konan) fikri gayret ve zandan ibarettir." 

544  Bu düşünceye sahip olan Hz. Ömer, Ebû Musa el-Eşarî'ye yazarak göndediği 

mektupta hüküm verecek insanların nasıl hareket edeceklerine dair önemli bir ilkeden 

bahsetmiştir: "Bugün verdiğin ama daha sonra tekrar düşünüp yanlış olduğunu 

anladığın bir hüküm seni doğruya dönmekten alıkoymasın. Çünkü hakikat asıldır, onu 

hiçbir şey iptal edemez. Hakikate dönmek, bâtılı sürdürüp gitmekten hayırlıdır."545 

Yine Ebû Dâvud'un Süneninde  "(Fitneye Yol Açabilecek Hususlarda) Fetva 

Vermekten Kaçınmalıdır Babı" nda geçen şu hadîs de konumuzu izâh eden diğer bir 

rivâyettir: 

 عن معاوية أن النبي صلى اللّه عليه وسلم نهى عن الغلوطات .

Muâviye (r.a.)'den rivâyet olunduğuna göre; "Peygamber (s.a.s.) (ümmetine), 

yanıltıcı sözler söylemeyi yasaklamıştır."546 

Azimabâdî Ebû Dâvud'un açmış olduğu bu bâbla ilgili olarak şöyle demiştir:  

"Bu bâbın anlamı, meydana gelen olay ve hadiseler karşısında ilim sahibi olmaksızın 

fetva vermek hususunda dikkatli olmak ve dine faydası olmayan çeşitli zor meseleler 

hakkında dedikodulardan (söylenti) kaçınmaktır. Bu konuda yanlışlar çok oluyor. Bu da 

fitne ve şerlerin kapısını açıyor. Kitap, Sünnet ve Allah hepsinden razı olsun sahabe 

sözleri hakkında bilgi sahibi olmadan fetva verilmez.547 

Hadîste geçen (الغلوطات) kelimesi garîb olarak görülmüş ve Nihâye'de şu şekilde 

açıklanmıştır: İbn Esîr bu konuda "Peygamberimiz yanıltıcı sorular sormaktan nehyetti" 

demiştir. Herevî, الغلوطات kelimesinin hemzeyi atmak suretiyle okunduğunu tıpkı  جاء الاحمر 

yerine hemzeyi atmak suretiyle وجاء الحمر denildiği gibi olduğunu söylemiş ve Onun  غلوطة 

                                            
544 Ebû Dâvûd, Kadâ, 7, nr. 3586. 
545 Dârekutnî, Sünen, c.V, s. 368,  nr. 4471. 
546 Ebû Dâvûd, İlim, 8, nr. 3656. 
547 Azimabâdî,  a.g.e., c. X, s. 89.  



144 

 

kelimesinin cem'idir diyen kimse hata etmiştir demiştir.548 

Hattâbî'nin açıklamasına göre; hadîste, ulemayı halkın gözünden düşürmek gibi 

maksatlarla onlara anlaşılması ve anlatılması güç sorular yöneltmenin bizzat Hz. 

Peygamber tarafından yasaklandığı ifâde edilmektedir. Hadîs, halkın ilim adamlarına 

kasıtlı olarak bu gibi sorular yöneltmesinin caiz olmadığını ifâde ettiği gibi, ilim 

adamlarının, insanların ihtiyaç duymadığı lüzumsuz meselelere dalmalarının ve 

vakitlerini bu gibi faydasız meşguliyetlerde zayi etmelerinin caiz olmadığına delâlet 

etmektedir. Bu bakımdan ilim adamı, kendisine sorulan fakat cevabını bilmediği bir 

meseleye hemen cevap vermekten kaçınmalı ve meseleyi iyice bildiğinden emin 

olmadıkça da o hususta fetva vermemelidir. Nitekim Übey b. Kâ'b'a bir kimse son 

derece kapalı bir mesele sorduğu zaman, "Bu meselenin cevabı sana hemen şimdi lâzım 

mıydı?" diye sormuş, hayır cevabını alınca, "Öyleyse bu mesele sana lâzım oluncaya 

kadar bana süre ver de o zaman sana cevap vereyim" demiştir. Yine bir kimse Mâlik b. 

Enes'e, namazda unutarak bir şey içen kimsenin namazının bozulup bozulmadığını 

sormuş. Mâlik b. Enes ona, (sorusunun lüzumsuz olduğunu anlatmak için) "Niçin (bir 

şeyler) yememiş de (içmiş)?" şeklinde cevap vermiştir.549 

Esasen, insanların birinci derecede ihtiyaç duydukları meseleler çözüm 

beklerken henüz ihtiyaç duyulmayan meselelerle uğraşmak doğru değildir. Nitekim 

Peygamber Efendimiz, "Kişinin kendisini alâkadar etmeyen şeyleri terketmesi 

müslümanlığının güzelliğindendir."550 buyurmuştur. 

Burada söylenilmesi gereken diğer bir konu da, ilmin insana kazandıracağı en 

önemli ahlaki davranışın mesuliyet duygusu olduğudur. İnsan bildiği şeyin mesuliyetine 

müdrik olmalıdır. Aksi takdirde ilim insan için mutluluktan çok sıkıntı olur. Mesuliyet 

duygusu her insanda seviyesine göre vardır. Ancak gerçek manada Hakk'a ve halka 

karşı musuliyet şuurunu ilim vermektedir. Dolayısıyla âlimin hatası ve günahı avamdan 

bir insanın hatası ve günahı gibi olmaz. Nasıl geminin dümeninde olan bir kimsenin 

ihmâli, bir gemiyi batırmaya ve içindekileri boğmaya yeterli oluyorsa, aynı şekilde ilim 

sahipleri de hata ve kusurlarıyla toplumun felaketine sebep olabilirler. Bu sebeple, 

herhangi bir konuda bilgi sahibi olmayan kimse, yalan yanlış bilgiler vermekten 

sakınmalı ve mesuliyet şuuru içerisinde hareket etmelidir. Halkımız arasında kullanılan 

                                            
548 İbn Esîr, a.g.e., s. 675. 
549 Hattâbî,  a.g.e., c. IV, s. 186. 
550Tirmizî, Zühd, 11, nr. 2318; İbn Mâce, Fiten, 12. 



145 

 

"yarım doktor candan, yarım hoca dinden eder" sözü de bu konudaki mesuliyetin ne 

kadar büyük olduğunu göstermektedir. 

 

2.4.9.  İlmin Kaldırılması 

İnsanların bilmediklerini bir bilene sormaları en doğru bir davranış biçimidir. 

Âlimlerin varlığı, haddizatında insanların yanlış kararlarla yanlış yollara düşmelerinin 

önündeki en büyük engeldir. Dolayısıyla ilim erbabına konumlarına uygun bir şekilde 

saygı göstermek, sağlıklarında kıymetlerini bilmek ve onlardan istifâde etmek gerekir. 

Çünkü ilmin varlığını devam ettirmesi, âlimlerin varlığına bağlıdır. Onların olmaması 

durumunda, meydan cahillere kalır ve onlar da yanlış fetvaları ile insanları yanlışa sevk 

ederler. Peygamberimiz (s.a.s.) bu duruma şöyle dikkat çeker: 

انتزاعا ينتزعه من العباد  عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إن الله لا يقبض العلم

لم فضلوا وأضلوالناس رؤوسا جهالا فسئلوا فأفتوا بغيْ عولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالما اتخذ ا  

Abdullah b. Amr İbni Âs (r.a.) şöyle dedi: Resulûllah (s.a.s.)'i şöyle buyururken 

işittim: "Allah Teâlâ, ilmi insanların hafızalarından silip unutturmak suretiyle değil, 

fakat âlimleri vefât ettirip ortadan kaldırmak suretiyle alır. Neticede ortada hiçbir 

âlim bırakmaz. İnsanlar da bir kısım cahilleri kendilerine lider edinirler. Onlara 

birtakım meseleler sorulur, onlar da bilmedikleri halde fetva verirler. Neticede hem 

kendileri sapıklığa düşer,  hem de başkalarını saptırırlar."551 

Burada Resûlullah (s.a.s.), değişik bir üslûpla insanları ilme teşvik etmektedir: 

İlim bir şekilde müslümanlar arasından alınacaktır. Ancak bu iş, âlimlerin göğsünden 

ilmin mucizevî bir şekilde çıkarılarak değil, âlimlerin birer birer vefât etmeleriyle 

olacaktır. Yani Allah ilmi âlimlerin vefâtıyla, onların ruhlarını kabzetmekle alır. 

Buradaki ilimden kasıt Kur'ân, sünnet ve bu ikisiyle alakalı olan ilimdir. Yine 

insanlardan bir grup da, ilmin kaldırılmasını (gitmesini) aynı şekilde ilimle amelin 

terkedilmesi olarak ifâde etmişlerdir.552 

Hadîsin, Ahmed b. Hanbel ve Taberâni'den bize ulaşan bir rivâyetinde 

Peygamber Efendimiz'in bu konuyu Veda Haccı esnasında beyan buyurduğu 

görülmektedir. Ebû Ümâme'nin naklettettiği bu hadîs şöyledir: "Veda Haccı'nda 

Resûlullah (s.a.s.) şöyle buyurmuşlardı: "İlim kabzedilmezden -veya refedilmezden 

                                            
551 Buhârî, İlim, 34, nr. 100; Müslim, İlim,13, nr. 2673; Tirmizî, İlim, 5, nr. 2652. 
552 İbn Arabî, a.g.e., c. X, s. 160; Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 411. 



146 

 

(kaldırılmazdan)- önce onu alın!" Bir bedevî: "İlim nasıl kaldırılır?" diye sordu. 

Bunun üzerine Resûlullah (s.a.s.): "Bilesiniz, ilmin gitmesi onun hamelesi olan 

âlimlerin gitmesi demektir" dedi ve bunu üç kere tekrar etti. "İbnu'l-Münir demiştir ki: 

"İlmin göğüslerden çıkarılması da Allah'ın kudreti dâhilindedir. Ancak bu hadîs, böyle 

bir hadîsenin olmayacağına delildir."553 

Bu hadîs, sadece ilmin muhâfaza edilerek korunmasını teşvik etmekle kalmıyor, 

bununla beraber ilim ehli olmayan cahil kimselerin iş başına getirilmemesini de 

öğretiyor. Hadîste; fetvanın gerçek riyaset olduğuna da delil vardır. İlimsiz fetvaya 

cür'et edenler zemmedilmektedir. Cumhur, Hanbelilerin aksine bu hadîsi müçtehidin 

olmadığı bir zaman diliminin olabileceği görüşüne delil getirmişlerdir.554 

لس العلم من الناس عن أبي الدرداء قال: "كنا مع النبي صلى اللّه عليه وسلم فشخص ببصره الى السماء، ثم قال: هذا أوان يخت

نقرأنه، ولنقرئنه نساءنا نا، وقد قرأنا القرآن فواللّه لحتى لا يقدروا منه على شيئ. فقال زياد بن لبيد الأنصاري: كيف يختلس م

صارى فمإذا تغني وأبناءنا؟ قال: ثكلتك أمك يا زياد إن كنت لأعدك من فقهاء أهل المدينة، هذه التوراة والانجيل عند اليهود والن

ال أبو الدرداء، قال ته بالذي قعنهم؟ قال جبيْ: فلقيت عبادة بن الصامت فقلت ألا تسمع ما يقول أخوك أبو الدرداء؟ فأخبر 

فيه رجلا  صدق أبو الدرداء إن شئت لأحدثنك بأول علم يرفع من الناس: الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد الجامع فلا ترى

 خاشعا".

Ebû Derdâ (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.s.) ile beraberdik. Gözünü semaya 

dikti. Sonra: "Şu anlar, ilmin insanlardan kapıp kaçırıldığı anlardır. Öyle ki, bu 

hususta insanlar hiçbir şeye muktedir olamazlar!" buyurdular. 

Ziyad b. Lebîd el-Ensârî araya girip: "Bizler Kur'ân'ı okuyup dururken ilim 

bizlerden nasıl kapıp kaçırılır? Vallahi biz onun hem okuyacağız, hem de 

çocuklarımıza, kadınlarımıza okutacağız!" dedi. Resûlullah da: "Anasız kalasın ey 

Ziyad! Ben, seni Medine fakihlerinden sayıyordum. (Bak) işte Tevrat ve İncil, Yahudi 

ve Hristiyanların elinde, onların ne işine yarıyor (sanki onunla amel mi ediyorlar)?" 

buyurdu. Cübeyr der ki: "Ubâde İbnu's-Sâmit (r.a.)'e rastladım. Kardeşin Ebû Derda ne 

söyledi, işittin mi? dedim. Ve ona Ebû Derda'nın söylediğini haber verdim. Bana: "Ebû 

Derda doğru söylemiş, dilersen kaldırılacak olan ilk ilmin ne olduğunu sana haber 

                                            
553 Aynî, a.g.e., c. II, s. 198; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, c. I, s. 235. 
554 Mübârekfûrî, a.g.e., c.VII, s. 411; Aynî, a.g.e., c. II, s. 199; İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 236. 



147 

 

vereyim: İnsanlardan kaldırılacak olan ilk ilim huşudur. Büyük bir camiye girip huşu 

üzere olan tek şahsı göremeyeceğin vakit yakındır!" dedi."555 

Bu hadîste Ziyad b. Lebîd, Peygamberimizin ilmin kaldırılacağına dair vermiş 

olduğu haberi şaşkınlıkla karşılamakta: "Biz, kadınlarımız ve çocuklarımız hep Kur'ân 

okuyoruz, bu hâl Kıyamete kadar da böyle devam edecek, nitekim Kur'ân-ı Kerim'de 

Allah (c.c.): "Kur'ân'ı kesinlikle biz indirdik; elbette onu yine biz koruyacağız."556 

buyurmakta iken, yani Kur'ân'ın kıyamete kadar korunacağı ilâhî garanti altına alınmış 

olduğu halde bu ilim nasıl ortadan kalkar? mânâsında hayrete düşer. Bunun üzerine 

Allah Resûlü, taaccüp manasında kullanılan ve aslı dua olan anasız kalasıca ey Ziyad 

diyerek onun bu şaşkınlığını, İncil ve Tevrat'ın, Ehl-i Kitap arasında mevcudiyetine, 

onlar tarafından okunmakta olmasına rağmen, onların hükümleriyle amel etmediklerini, 

dolayısıyla, sanki yokmuş gibi onlara hiçbir fayda sağlamadığını örnek vererek açıklar 

ve bu durumun Kur'ân'ın da başına gelebileceğini hatırlatır. Bu hatırlatma ile 

Resûlullah, ilmiyle amel etmeyen âlimi cahil derecesine indirmiş olmaktadır.  Dahası, 

böyleleri hımar durumundadır. Çünkü, Cuma Suresi'nde, kitabı okuduğu halde amel 

etmeyenler, kitap yüklü hımara teşbih buyurulmuştur: "Tevrat'la yükümlü tutulup da, 

onunla amel etmeyenlerin durumu, ciltlerce kitap taşıyan merkebin durumu 

gibidir..."557 

Aliyyu'l-Kârî demiştir ki: "Yahudi ve Hıristiyanların İncil ve Tevrat'ı amel 

etmeden okumaları sebebiyle istifâde edemedikleri gibi, ey müslümanlar siz de bunlar 

gibisiniz, Kur'ân'ın içindekilerini anlayıp amel sahasına intikal ettirmediğiniz sürece, 

Kur'ân'dan istifâde edemezsiniz demektir. Hadîste geçen " Huşû", ses ve gözün namazın 

edebine tam uygun bir halde olması. "Hudû" da ise bedenin edebi olduğu gibi…558 

Öyleyse İslâm ümmeti böylesine önemli bir tehlikeyi daima gözü önünde canlı 

tutarak, hiç bir zaman tedbirde kusur etmemelidir. Bu konunun tedbiri de, hayatta olan 

âlimlere gerekli değeri vermek ve yeni âlimlerin yetişmesi için azami gayret 

göstermektir. O da ancak okullar açmak, öğrencilere kalabilecekleri güvenli yurt ve 

evler temin etmek, ihtiyacı olan öğrencilere burs vermek, onların ilmî gayretlerini 

artırmak için de derece alanlara, üstün başarı gösterenlere ödüller vermek, özgün kayda 

değer eser verenleri madden ve ma'nen taltif ve tatmin etmek gibi çalışmalarla olur.  

                                            
555 Tirmizî, İlim,  5, nr. 2653. 
556 Hicr, 15/ 9. 
557 Cum'a, 62/5. 
558 Mübârekfûrî, a.g.e., c. VII, s. 413. 



148 

 

Ömer b. Abdilaziz (r.a.)'dan rivâyet edildiğine göre kendisi, (Medine valisi) Ebû 

Bekr İbnu Hazm'a şöyle yazmıştır: "Bak, Resûlullah (s.a.s.)'in hadîsinden ne varsa yaz. 

Zira ben, ilmin kaybolmasından ve âlimlerin gitmesinden korkuyorum. Resûlullah 

(s.a.s.)'in hadîsinden başka bir şey kabul etme. Âlimler ilmi yaysınlar, ilim için (herkese 

açık yerlerde) halkalar teşkil etsinler, tâ ki bilmeyenler de böylece öğrensin. Zira ilim, 

gizli kalmazsa helak olmaz."559 

İlim, onu kullanan kimselerin elinde bir takım değerler kazanır veya kaybeder. 

İşte hadîslerde, üzerinde ısrarla durulan ve bazı kısıtlamalar ve uyarılarla düzene 

sokulmak istenen taraf da, ilmin öğrenilişi değil; elde ediliş gâyesi ve kullanımı ile ilgili 

hususlardır. İlmi Allah rızâsı ve insanlara faydalı olmak için öğrenme, ilimle kibirlenip 

insanları hor ve hakir görmeme, tam aksine ilimden vakar ve tevâzu sağlama, onu 

yayma, başkalarına da öğretme, çıkar ve şahsî menfaat için kullanmama, ilim öğrenmek 

için gelen talebelere iyi muâmele etme ve objektif olma gibi hadîslerde belirtilen daha 

pek çok husus; ilmin çeşidi ile değil, öğrenenin şahsiyet ve karakteri ile alâkalıdır. "Ben 

bir öğretmen olarak gönderildim"560 diye buyuran Hz. Peygamber'in de üzerinde en 

çok durduğu konu, şahsiyet terbiyesidir. Nitekim nice faydalı bilgi birikimleri, kötü 

karakterli insanların elinde bir felâkete dönüşebilmektedir. 

Bu bölümü Müslim'in Sahih'inde yer verdiği şu hadîsle bitirelim. Enes b. Mâlik 

(r.a.)'dan rivâyet edilmiştir: "Size Resûlullah (s.a.s.)'den işittiğim bir hadîsi rivâyet 

edeyim mi? Bu hadîsi, Resûlullah (s.a.s.)'den işitmiş olarak benden sonra size kimse 

rivâyet etmez:  "Kıyamet alametlerinden bazıları; ilmin kaldırılması, cehaletin ortaya 

çıkması, zinanın yaygınlık kazanması, içki içilmesi, erkeklerin gidip (geriye) 

kadınların kalmasıdır. Hatta elli kadının bir tek bakanı olacaktır."561 

Bu hadîste geçen ilmin azalması, kıyametin ilk alâmetlerinden birinin bu 

olduğuna, ilmin kaldırılmasının ise kıyametin son alâmeti olduğuna veya kıllet lafzının 

âdem (yokluk) anlamına ihtimali olduğu söylenmiştir.562 

 

 

 

 

                                            
559 Buhârî, İlim, 34.  
560 İbn Mâce, Mukaddime, 17.  
561 Müslim, İlim, 5, nr. 1646; Buhârî, İlim, 21. 
562 İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, c. I, s. 215. 



149 

 

2.5. Değerlendirme 

İlim ve bilgi insanın yaratılmasıyla başlayan ve insana eşlik eden bir gerçektir. 

Beşer denen insan sürekli anlamak, derk etmek ve bilmek istemektedir. İlim ve bilginin, 

insanın yaşamında özel bir konumu vardır. Zira ilim ve bilgi insana saâdeti, kemâli, 

yapımı ve onarmayı öğreterek insana güç verir. Bu açıdan ilim, her türlü iyiliğin, 

mutluluğun ve başarının anahtarı konumundadır. Cehâlet ise her türlü kötülüğün, 

huzursuzluğun, zarar ve ziyanın temel kaynağı durumundadır. Şüphesiz ilimden yoksun 

kişi, iyi niyetle dahi olsa kaş yapayım derken göz çıkarır; fayda yerine zarar verir. 

İlimden yoksun olan bir kişi, dindarlığa heveslense dahi, ibadetini yalan-yanlış, eksik, 

şartlarına riayet etmeden hatta ibadetinde olmazsa olmaz olan hükümlere bile aykırı 

olarak yapar, dolayısıyla da ibadeti eksik olur, ibadetinin sevabı azalır veya ibadeti boşa 

çıkar, geçersiz olur. Boşu boşuna yorulmuş olur. 

İlim öğrenmek, ilimle meşgul olmak en kıymetli bir ibadet olduğu gibi, 

ma'rifetullah dediğimiz Allah hakkında bilgi sahibi olup onu tanımak da ilmin en şerefli, 

en yüksek derecesidir. Sevgili Peygamberimiz bu gerçeği şöyle ifâde etmektedir: "En 

üstün amel Allah'ı bilmektir; ilimle yapılan az bir salih amel, fayda verir; ama 

bilgisizce, ilimden yoksun olarak yapılan çok amel, hiç fayda sağlamaz."563 Bundan 

dolayı, bir amelin değer kazanması onun bilinçli olarak yapılmasına bağlanmıştır. 

Tezimizin ilk bölümünde görüldüğü üzere, batılı bilim adamlarının ilimden 

anladığı şey müslümanlardan farklıdır. Batı da ilim denilince anlaşılan şey science 

(bilim) kelimesidir. Bu kelime ilim kelimesinin ihtiva ettiği mânâyı tam olarak ifâde 

etmemektedir. Science kelimesinin, doğrudan doğruya beş duyu ile alakalı, deney 

yoluyla elde edilen bilgileri ifâde ederken, konusunun da mânâdan daha çok madde ile 

ilgili olduğu görülmektedir. Hâlbuki ilim kelimesi, İslâm'da hem maddi hem de mânevi 

sahayı içine alan çok geniş bir kullanım alanına sahiptir 

Hadîs kaynaklarında ilim kavramının, merkezi öneme sahip önemli terimlerden 

biri olduğu görülmektedir. İlk dönemlerde ilim kelimesinin anlam bütünlüğü içerisine 

Kur'ân, hadîs ve fıkıh bilgisinin girdiği, ilim denince daha ziyâde bunların anlaşıldığı 

birçok şârih tarafından açıklanmaktadır. Fakat daha sonraki dönemlerde ise ilim 

dendiğinde, daha çok hadîsin kastedildiği görülmektedir. İlmin hadîs disiplini anlamına 

geldiğini ya da diğer bir deyişle hadîs literatüründe ilmin hadîs ve hadîs bilgisine 

                                            
563 Suyûtî, el-Câmi'us-Sağîr, c. I, s. 95, nr. 1240. 



150 

 

karşılık kullanıldığını gösteren birçok örnek olduğu görülmektedir. Buhârî ve Müslim'in 

el-Camiu's-Sahîh'leri ile aynı dönem âlimlerinden Ebû Davûd'un Sünen'inde bulunan 

"Kitabü'l-İlm" bölümlerinde de ilim; büyük ölçüde hadîs anlamında kullanılmış, hadîsin 

önemi, hadîs öğrenme ve nakletme metotları gibi konulara yer verilmiştir. Meselâ, 

Buhârî’nin Kitabü'l-İlm'inde, "Muhaddisin haddesenâ yâhud ahbaranâ ve enbeenâ 

sözleri bâbı", "Muhaddisin huzurunda okumak ve ona arz etmenin hükmünü beyân 

bâbı", "Münâvele hakkında zikrolunan sözler ile ilim ehlinin, ilmi diğer beldelere yazıp 

göndermeleri bâbı" ve "Küçüğün hadîs işitip yüklenmesi ne zaman sahîh olur?" gibi 

bâblara yer vermesi ilim denince hadîsin anlaşıldığını bize göstermektedir. 

Yine aynı şekilde Tirmizî'nin bâb başlıklarına; "Hadîs yazma işi ilk dönemlerde 

yasaklanmış mıydı?", "Hadîs yazma işine sonradan izin verildi mi?" ve "Yalan 

olduğunu bildiği halde bir sözü hadîs diye aktarmak" gibi isimler vermiş olması ile Ebû 

Dâvûd'da "İlmi yazı ile kaydetmek" ve "Resûlullah adına yalan söylemenin 

sorumluluğu" adında başlıklara yer verilmesi bu düşünceyi teyid etmektedir. 

Ebû Dâvud'un kitabında; "İlmi yazı ile kaydetmek" bâb başlığında Abdullah b. 

Ömer (r.a.) 'den rivâyet etmiş olduğu hadîsteki564  ilmi yazmaktan maksadın hadîsi 

yazmak olduğu görülmektedir. 

Hadîslerde geçen ilim kelimesi her zaman sadece hadîs anlamına 

gelmemektedir. Zira Peygamberimizin: "Hikmet, mü'minin yitiğidir, onu bulduğu 

yerde alır"565 hadîsi, Müslümanların, işlerine yarayan bilgiyi ve doğru sözü kimden ve 

nereden geldiğine bakmaksızın alabileceklerine ve ondan yararlanabileceklerine bir 

işarettir. Hz. Peygamberin ortaya koyduğu ilim düşüncesinde, öğrenmek için hiç bir 

kısıtlama söz konusu değildir. Çünkü, bilgi müminin yitiğidir, nerede bulursa onu alır. 

Çalışmamızda tesbit etmeye çalıştığımız diğer bir husus da; "Kitâbü'l-İlim" 

bölümlerinde yer alan hadîslerdeki garîp lafızlardır. Yani şârihler tarafından açıklama 

yapılma ihtiyacı hissedilen kelimelerdir. İlim bölümlerinde garîp olarak kabul edilen 

çok fazla bir kelimenin olmadığını gördük. Tesbit etmeye çalıştığımız bu kelimelerin; 

hayır, ilim, hidâyet, fıkıh, hikmet, lecâce ve galûtât kelimeleri gibi sınırlı sayıdaki 

kelimelerdir. Ancak tesbit ettiğimiz bu kelimeler, ilim kelimesinin manâsı üzerinde 

onun anlam içeriğini değiştirecek ve kelimenin anlam daralmasına veya anlam 

genişlemesine sebeb olacak bir içerik taşımadıkları kanaatindeyiz.  

                                            
564 Ebû Dâvud, İlim, 3, nr. 3646. 
565 Tirmizî, İlim, 19, nr. 2687. 



151 

 

Kütüb-i Sitte içerisindeki "Kitâbü'l-İlim" bölümlerinde yer alan hadîslerin 

içermiş oldukları mânâlar açısından yaptığımız bu araştırmada, ilim ve âlim ile ilgili şu 

temel prensipler rahatlıkla ifâde edebilir: 

İlim (öğrenmek), bir ihtiyaç hatta bir zorunluluktur. Müslüman, hayatı boyunca 

gerekli olan bilgileri öğrenmek için her türlü çaba ve gayreti göstermelidir. İlmi 

öğrenmeye ne yaş, ne cinsiyet, ne de öğrenilecek bilginin türü hiç bir şey engel 

olmamalıdır. Bu konuda ortaya çıkabilecek mekân sorunu, ekonomik problem, idâri 

kısıtlama vs. gibi hertürlü sorunların çözülmesi sağlanmalıdır. Bununla beraber ilim 

öğrenme niyetinde olanın da, bıkıp usanmadan, yolculuklar da dâhil, her türlü zorluk ve 

meşakkatlere göğüs gererek, öğrenme konusunda gayret etmesi çaba harcaması 

gerekmektedir. 

İslâm Dini, insanı bir bütün olarak ele almakta ve onun maddi hayatı kadar 

manevi hayatıyla, ictimai hayatı kadar şahsi hayatıyla da alakalı prensipler ortaya 

koymaktadır. İslâm, öğrettiği şeylerle insanları eğiten, eğittiği şeylerle de insana ilim 

kazandıran bir dindir. Bu sebeple ilmin en önemli gayesi, insanı eğitici olmasıdır. Böyle 

olmayan, insanın ahlakî yaşantısına bir katkısı olmayan ilmin insana ve topluma bir 

faydası yoktur. Öğrenilen bilgiler, elde edilen malumatlar insanlığın faydasına 

kullanılmalıdır. Şüphesiz ki, insanlığın zararına kullanılan her türlü  bilgi faydasızdır. 

Hz. Peygamberin: "Allah'ım, faydayız ilimden sana sığınırım." ve "Allah’ım bana 

faydalı olanı öğret veya öğrettiğini bana faydalı kıl." sözleri bu konuda ilim 

yolcularının temel dayanağı olmalıdır. 

Öğrenilen ilimde hasbîlik ve tevazu esas olmalıdır. İlim ehli kibir ve gösterişten 

kaçınmalıdır. Bu, ilmin hafife alınması ilim adamının da her türlü tutum, davranış, 

düşünce ve eylem açısından sıradan bir vatandaş gibi görünmesi anlamına gelmez. Tam 

tersi, ilmin ağırlığının farkında olma, onu ayağa düşürmeme ve bilgiden vakâr elde etme 

anlamına gelir. Ayrıca, ilim öğrenmenin temelinde Allah rızâsı olmalıdır. Makam-

mevki sahibi olmak, ekonomik güç sağlamak, meşhur olmak, tartışmalarda başkalarını 

yenmek ve bilgiden yoksun kimselere tepeden bakmak gibi farklı amaçlar için ilim 

öğrenenler, ilimden istenilen ölçüde yararlanamazlar ve Allah'ın rızasına kavuşamazlar.  

Netice olarak ortaya koyduğumuz bütün bu prensipler genel hükümlerdir. 

Bunların her birinin Hz. Peygamber'in dilinden söylenilmesi, kendilerine ayrıca bir 

değer kazandırmıştır. Herkesin ilim uğrunda yapabildiği kadar bir şeyler yapmaya 

gayret göstermesi gerekir. Bu uğurda herkesin kendine göre yapacağı bir şeyler mutlaka  



152 

 

vardır. Bazıları ekonomik ve psikolojik destek ile, bazıları kalemi ve fizîki gücü ile 

bazıları da gönlü ile ilme katkı yapabilirler. Yapılmayacak tek şey ise, ilim ve ilimle 

uğraşanlara karşı duyarsız olmaktır. Meseleyi, Hz. Abdullah b. Mesud (r.a.)'ın rivâyet 

ettği şu hadîsle noktalamak istiyoruz: "Ya ilim öğreten (âlim), ya ilim öğrenen (talebe), 

ya da ilim dinleyen ol. Dördüncüsü olma, helak olursun!"566 

 

 

 

 

  

                                            
566 Dârimî, Sünen, İlim, 254.  



153 

 

SONUÇ 

 

"Şârihlerin Bakış Açısıyla Hadîslerde İlim" konusuyla yaptığımız çalışmamız bir 

giriş ve iki bölümden meydana gelmiştir. Birinci bölümde, İslâmî ve batılı kaynaklarda yer 

alan ilim tariflerine yer verilerek ilim kelimesinin mânâsı açıklanmaya çalışılmıştır. Ancak 

yapılan çalışmada ilmin, İslâmî ilimler arasında farklı, pozitif ilimler arasında farklı olmak 

üzere birçok tariflerinin yapılmış olduğu görülmüştür. Bu sebeple de birçok tarif içinden 

ilmin tarifini bire indirmek ve aralarında tercih yapma imkanının oldukça zor olduğu 

anlaşılmıştır. 

Batı, ilim derken daha çok elle tutulup gözle görülen maddi şeyleri incelemeyi gaye 

edinirken, İslâm'ın ilim anlayışında, maddi âlem kadar mânevi âlemin de ilmin kapsam 

alanı içerisinde önemli bir yere sahip olduğu görülmüş oldu. 

Kur'ân'da çok sık geçen kelimelerden biri de ilimle ilgili kelimelerdir. Bu 

kelimelerin Kur'ân'da bu kadar çokca yer alması, elbetteki bir rastlantı değildir. Aksine 

Kur'ân'ın ilme verdiği kıymet ve önemi gösteren bir işarettir. Kur'ân'da ilim kelimesin 

geçtiği yerlerde ilim kelimesinin, öncelikli olarak peygamberlere gönderilen vahiy 

anlamında kullanılmış olduğu görülmektedir. Bu yönüyle vahiy olarak adlandırılan ilim 

peygamberlere gönderilen ilimdir. Ancak Kur'ân'ın ilim derken kastettiği mânânın, sadece 

vahiy olduğunu iddia etmek  elbette doğru olmaz. Zira ondan başka da ilim sahaları vardır. 

Kur'ân'da bakmakla, görmekle, okumakla da ilmin elde edilebileceğine dair âyetlerin 

olması, şehâdet âlemiyle ilgili bilgilerin de bu şekilde elde edilebileceğini bize 

göstermektedir. 

Çalışmamızın ikinci bölümünü oluşturan kısmında ise, hadîsler de ilim konusu ele 

alınmıştır. Bu bölümde, Kütüb-i Sitte içerisinde yer alan temel hadîs kitablarında, müstakil 

bölümler halinde ilme dair hadîslere yer verildiği müşahede edilmiştir. Bu altı kitaptan 

İmam Buhârî'nin Kitâb'ul İlim bölümünü, müstakil olarak isimlendirerek, bu kısmı önemine 

binâen îman bölümünden sonraya aldığı ve bu bölümde 53 (bâb) alt başlık  altında 74 

hadîse yer verdiği; Müslim'in de aynı şekilde müstakil başlık altında 6 (bâb) alt başlık 

içerisinde 16 hadîs zikrettiği, Ebû Dâvûd'un Sünen'inde ilim konusuna ayrı bir başlık açarak 

13 (bâb) alt başlıkta 27 hadîse yer verdiği, Tirmizî'nin Sünen'inde müstakil bir ana başlık 

altında 19 alt başlıkta 42 tane hadîs serdettiği, İbn Mâce'nin ise eserinde ilim konusuna 

müstakil bir başlık açmamış olmakla beraber mukaddimesinde uzunca bir yer ayırarak 11 

alt başlıkta yaklaşık 63 hadîs zikretmiş olduğu görüldü. Nesâi'nin Sünen'ine gelince 

müellif burada Sünen yazma tekniğine tamamen bağlı kalarak sadece son kısımlarda yer 



154 

 

verdiği İman bahsi hariç ahkâm hadîsleri dışında fezâil türü rivâyetlere yer vermediği 

görülmüş oldu. 

 Kitâbü'l-İlim bölümlerinde ilimle alâkalı şu hususların yer aldığı müşahede edildi. 

İslâm Dini, ilme de ilim sahibine de büyük değer vermiş ve âlimleri insanların en üstün 

olanlarından kabul etmiştir. Zira âlimler, sahib oldukları ilim sebebiyle diğer insanlara karşı  

değer kazanmışlardır. İslâm'da ilimden beklenen gaye, sadece dünya mutluluğu değil, 

dünya ve ahiret saadetine ulaşmaktır. Kişinin elde ettiği ilim sayesinde ancak dünyaya 

gönderiliş gayesini kavrayabileceği yine bu bölümde yer alan hadîslerden ve 

açıklamalarından anlaşılmış oldu. Dolayısıyla İslâm'ın ilim öğrenmeyi teşvik etmekte ki 

gayesi, batı dünyasının ilim elde etmekten maksadı olan dünyada rahat yaşamak ve 

hâkimiyet kurmak düşüncesiyle aynı değildir. İslâm, hem dünya mutluluğunu kazanma, 

hem de ahiret yurdunun mutluluğunu elde etme için ilmi teşvik etmektedir. 

Bununla birlikte ilim konusunun, Hz. Peygamberin üzerinde önemle durduğu, 

ashabını teşvik ettiği bir kavram ve kendisinden sonra gelenlere ulaştırmayı görev kabul 

ettiği temel düşüncelerinden biri olduğu görülmüş oldu. Hakikaten de her açıdan İslâm 

kültür medeniyetinin en belirleyici kavramlarından biri  "ilim" kavramı olmuştur. İslâm 

medeniyetinde  bu kavramla aynı ölçüde etkili olan başka bir kavram olmamıştır denilse 

yanlış olmaz kanaatindeyiz. İslâm Peygamberi, ümmetini ilim öğrenmeye teşvik etmiştir. 

Peygamberin (s.a.s.) bu teşvikleri sayesinde müslümanların çok büyük bir gayret göstererek 

dünyanın dört bir tarafına ilim yolculukları yaptıkları ve bu uğurda birçok fedakârlıklar 

göstererek sıkıntılara katlandıkları görülmüştür.  

Hadîs literatüründe ilim kavramının kullanılışına, şârihlerin açıklamaları 

doğrultusunda bakıldığında genel olarak, her yönüyle dînî ilimleri (Kur'an ve Hadîs), 

özel olarak da hadîsler ve onların rivâyetiyle ilgili konuları kapsadığı görülmektedir. 

Şârihler, hadîslerde geçen ilim kelimesini açıklarken bununla daha ziyâde dînî ilimlerin 

kastedildiğini söylemişlerdir. İlk dönemde genel manada dinî konuların tamamını 

kapsayacak biçimde kullanılan ilim kelimesi, hicri dördüncü asra kadar olan dönemde  

ise hadîs rivâyeti ve hadîslerin içerdiği konulara dair bilgiler mânâsında kullanılmıştır. 

Tezimizde ele aldığımız temel hadîs kitapları ve onların şerhlerinde yer alan gerek bâb 

başlıklarında, gerek hadîslerde ve gerekse onların şerhlerinde ilim kelimesinin hadîs 

mânâsında kullanıldığına dair örnekler yer almaktadır. Daha sonraki dönemlerde 

kavramsallaşma sürecinin de etkisiyle dinî bilgilerin giderek dallara ayrılmasına ve 

ilmin diğer alanları da içine alacak şekilde geniş bir kullanım alanına dönüşmüş olduğu 

da anlaşılmaktadır. 



155 

 

 Hadîslerde geçen ilim kelimesinin "hadîs" manasına geldiğinin ifâde 

edilmesinde, hadîslerin de Kur'ân gibi vahyî bilginin bir parçası olduğu anlayışının 

etkili olduğu düşünülmelidir. Zira o dönemde ilim kavramının, re'yin karşıtı olarak 

kullanıldığı söz konusu olmuştur. Elbette ki varılan bu kanaâtlerle, ilim kavramının 

sadece hadîse ait olduğu, ilim kelimesiyle sadece hadîsin kastedildiği anlamı 

çıkarılmamalıdır. Bilim dallarının günümüzdeki gibi pozitif bilim, dînî ilimler ve beşerî 

ilimler diye kesin hatlarla birbirlerinden ayrılıp, branşlaşmanın olmadığı bir dönemde, böyle 

bir tasavvurun oluşması gayet normal görülmelidir. 

Sonuç olarak, hadîs literatüründe ilim kavramı çok önemli bir yer tutmaktadır. 

Hadîslerde ilim denilince, başta Kur'ân ve hadîs olmak üzere dinî ilimler anlaşılmıştır. 

Şerhlerde buna dair birçok açıklamalar bulunmaktadır. Bunun yanı sıra belli bir dönem 

içerisinde, ilim denildiğinde bununla daha çok hadîsin kastedildiği hem hadîs kitaplarındaki 

bâb başlıklarından hem de bu hadîslere yapılan şerhlerden anlaşılmaktadır. Ancak 

hadîslerde yer alan ilim kelimesinin dinî bilgilerin yanı sıra yerine göre tevatür şartlarını 

taşıyan bir haber, yerine göre insan hisleriyle elde edilen bilgiler, yerine göre de akli istidlâl 

yoluyla elde edilen bilgiler mânâsına da geldiği yani bunlarında ilim kavramı içinde yer 

aldığı hususu gayet açık bir şekilde görülmektedir. İlim kelimesinin hadîs literatüründe 

kazandığı terim anlamı, genel manada bütün yönleriyle din bilgisi, özel olarak da hadîsler 

ve onların rivâyetleriyle ilgili bilgiler olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 

 

EKLER 

 

Ek 1. Orjinallik Raporu  

  



157 

 

BİBLİYOĞRAFYA 

 

KUR'ÂN-I KERÎM 

ADEVÎ, Safâü-d Davvî Ahmed, İhdâü'd-Dibâce bi Şerhi Süneni İbn Mâce, 

Mektebetü Dâru'l Yakîn, yy., 1999, I-V. 

AHMED B. HANBEL, Ebû Abdullah eş-Şeybânî, Müsned, Müessesetü Kurtuba, 

Kahire, trs., I-VI. 

AKDAĞ, Mehmet, Gazâlî'de Bilgi Problemi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Konya, 2010. 

ALBAYRAK, Halis, Kur'ân'da İman Gayb İlişkisi, Şule Yay., İst., 1993. 

ALRAWASDEH, Ziyad, Klasik Arapça Sözlüklerde İlim, İst. Ünv. Şarkiyat 

Mecmuası,  sy. 18, 2011. 

ATTAR, Ferdüddin, Tezkiretü’l-Evliyâ, (Çev. Süleyman Uludağ), İst.1991. 

AYDIN, Mehmet S., Din Felsefesi, İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., İzmir, 2001. 

AYDINLI, Abdullah, Hadîs Istılahları Sözcüğü, İFAV Yay., İst., 2009. 

AYNÎ, Bedrüddîn, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed (855/1451), Umdetü’l-Kârî 

Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, thk. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer, Dâru’l-

Kütübi’l- İlmiyye, Beyrut, 2001, I-XXV. 

AZİMABÂDÎ, Ebü't-Tayyib Muhammed Şemsülhak, Avnu-l Ma'bud Şerhu Sünen-i 

Ebi Dâvud, (thk.Abdurrahman Muhammed Osman), Mektebetü-s 

Selefiyye, Medine, 1969, I-XIV. 

BABANZÂDE, Ahmet Naim, Sahih-i Buhârî Muhtasarı Tecridi Sarih Tercemesi, 

Ankara, 1957. 

BAĞCI, H. Musa, "İbn Mâce’nin Es-Sunen Adlı Eserinin Mukaddime'sinin Tahlili", 

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, sy: III, ( Nisan 2010). 

BARDAK, Ahmet, Kur'ân'da İlmi Ledünni, Yüzüncüyıl Ünv., (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi),Van, 2005. 

BAYRAKTAR, Mehmet, "Gazâlî",  İslâmi Araştırmalar, Ank. 2000. 

BEYHAKÎ, Ahmet b. Huseyin b. Ali b. Musâ, Sünenu'l-Beyhakî el-Kübra, thk. 

Muhammed Abdulkadir Atâ, Mektebetü Dâru'l-Bâz, Mekke, 1994, I-X. 

................,  Şua'bü'l-İman, (thk. Abdulali Abdul Hamîd), Mektebet-r Rüşd, Bumbay, 

1. Baskı, 2003, I-XIV. 

BİLGİZ,  Musa, "Kur'an'da İlim Kavramı", Diyanet İlmi Dergi, c. 46, sy., 1,  2010.  



158 

 

BİLMEN, Ömer Nasuhi, Kur'ân-ı Kerim'in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, Bilmen 

Yay., İst.,trs., I-VIII. 

BOLAT, Ali, "Muhâsibî'nin Bilgi Kaynaklarına Bakışı", Ondokuz Mayıs Ünv.İlahiyat 

Fak. Dergisi, sy.XII-XIII, 2001. 

BOLAY, S.Hayri, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 

M.E.B. Yay., İst., 1993. 

BUHÂRÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâ'îl, el-Câmiu's-Sahîh, Dâru İbn Kesîr, 

Beyrut, 3. baskı, 1987, I-VI. 

CÂBİRÎ, Muhammed Âbid, Tekvinu'l-Akli'l-Arabî, (Arap Aklının Oluşumu), Çev. 

İbrahim Akbaba, İz Yayıncılık, İst., 1997. 

CANAN, İbrahim, Kütüb-i Sitte Tercüme ve Şerhi, Akçağ Yay.,Ank., 1995, I- XVIII. 

CANATAN, Kadir, "İslâm Epistemolojisinin Temelleri: İlim ve Hikmet", İslâmiyat, c. 

III, sy. 1, Ankara, (Ocak-Şubat-Mart), 2000. 

CEVHERÎ, İsmail b. Muhammed, Tâcu'l Luga ve Sıhhahu'l Arabiyye, Dâru'l       

Kitabi'l Arabi, Mısır, trs. 

CEVİZCİ, Ahmet, İlkçağ Felsefesi Tarihi, Asa Kitabevi, Bursa, 2001. 

CİHAN, A.Kamil, İbn-i Sina ve Gazâlî'de Bilgi Problemi, İnsan Yay., İst., 1998. 

CÜRCÂNÎ,  Ali İbn Muhammed Şerif, Tarifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1985. 

...................,  Şerhu'l-Mevakıf, Dersaadet, yy., 1257. 

CÜRCÂNİ, Abdülkahir, Delâilü'l-İ'câz (Sözdizimi ve Anlambilim), Trc. Osman 

Güman, Litera Yayıncılık, İst., 2008. 

ÇAĞATAY, Neşet, İslâm Öncesi Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, Ank., 1982. 

ÇAKAN, İsmail Lütfi, Hadîs Edebiyâtı, İFAV Yayınları,  İst., 1996. 

ÇUBUKÇU, İbrahim  Agah,  Gazzalî ve Şüphecilik, (Doktora Tezi), Ank. Ünv. 

Basımevi,  Ankara, 1964. 

..................., "İslâm Müelleflerine göre İlimlerin Taksimi ve Bunlar Arasında 

 Gazâlî’nin Yeri", AÜİFD.,VII.,1958-1959. 

ÇÜÇEN, Kadir, Felsefeye Giriş, 2. Baskı, Asa Kitapevi, İst. 2001. 

DÂREKUTNÎ, Ali b. Ömer, Sünenü Dârekutnî, thk. Şuayb Arnavûd, Müessesetü-l 

Risale, 1. Baskı, 2004, Beyrut, I-VI.  

DÂRİMÎ, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahmân (255/869), Sünen, (thk.Hüseyin 

Selim Esed), Dâru’l Magniy, Riyad, h.1431, I-II. 



159 

 

DEMİRCİOĞLU, Aytekin, Eleştiri ve Şüphe Temelinde Gazâlî'nin Bilgi Meselesi, 

 (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Ank., 2008. 

DENKEL, Arda, Düşünceler ve Gerekçeler Felsefe Yazıları 1, Göçebe Yay., İst., 

1997. 

DEVELİOĞLU, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Ank.,1990. 

DİLEK, Mehmet, Hadis Tahric Şartları Açısından Kütüb-i Sitte, İpek Yay., 

İstanbul, 2009. 

DOĞAN, Mehmet, "İlim", Büyük Türkçe Sözlük, Ank., 1996. 

EBÛ DÂVUD, Süleymân b. Eş'as es-Sicistânî,  Süneni Ebû Dâvûd, Dârul Kitab el-

Arabî, Beyrut, trs, I-IV. 

ELMALILI, Hamdi Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, Eser Neşriyat, İst., 1978. 

ESEN, Muammer, "Matûridî'nin Bilgi Kuramı ve Bu Bağlamda Onun Alem, Allah ve 

Kader Konusundaki Görüşlerinin Kısa Bir Tahlili",  AÜİFD, 2008, sy. II. 

FÂRİS, Ebu Hüseyin Ahmet, Mu'cemu Makâyisi'l-Lüğa, (thk. Abdusselam 

Muhammed Harun), Daru'l-Cîl, I.Baskı, Beyrut, 1991, I-VI. 

FAZLURRAHMAN, Tarih Boyunca İslâmi Metodoloji Sorunu, (Çev.Salih 

Akdemir), Ank., 1995. 

FÎRÛZÂBÂDÎ, Ahmed b. Yakub, "İlim", Kâmûsu’l-Muhît, Daru’l-Fikr, Beyrut, 

1983. 

GAZÂLÎ, Ebû Hâmid Muhammed İbn Muhammed, İhyâ-i Ulûm'id-Dîn, Terc. Ali 

Aslan, Merve Yay. İst. trs., 

…………, el-Mustasfâ min İlmi'l-Usûl, c.I-II, Beyrut, trs., (Çev. Yunus Apaydın), 

Rey Yay. Kayseri, 1994. 

..............., er-Risâletü'l-Ledüniyye, (Terc. Serkan Özburun, Yusuf Özkan Özburun), 

 Semerkant Yay., İst., 2014. 

................, Bidâyetü'l-Hidâye, (Trc. Abdullah Demiray), Semerkand Yay., İst., 2013. 

................, el-Münkız  Mine'd-Dalâl, (Terc. Ali Kaya), Semerkand  Yay.  İst. 2013. 

GÖKBERK, Macit, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, 8.Baskı, İst.,1996. 

GÜNDEM, Mehmet, M. Sait Aydın ile İçe Kritik Bakış, (Din-Felsefe-Laiklik), İyi 

Adam Yayınları, İst.,1999. 

GÜRLER, Kadir, Ehl-i Hadîsin Düşünce Yapısı, Emin Yayınları, Bursa, 2007. 

HADİSLERLE İSLÂM, Diyanet İşleri Başkanlığı, 1.Baskı, Ankara, 2013. 



160 

 

HAMÎDÜDDÎN, M., "İlk Sûfîler", (Çev. Mustafa Armağan), İslâm Düşüncesi Tarihi, 

İst.1990. 

HASAN, Ahmed, İlk Dönem İslâm Hukuk Biliminin Gelişimi, Çev. Haluk Songur, 

Rağbet Yayınları, İst., 1999. 

HATTÂBÎ, Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed el-Büstî, Me'âlimu's-Sünen Şerhu 

Süneni Ebi Davûd, İlmiyye Matbaası, 1.Baskı, Halep, 1932, I-IV. 

HATÎB, Ebû Bekr Ahmed b. Ali el-Bağdâdî, Câmi' li Ahlâki'r-Râvî ve Âdâbi's-

Sâmi', tahk. M.Accâc el-Hatîb, Beyrut, 1994. 

............., Şerefu Ashâbi'l-Hadîs, thk. Mehmet Sait Hatipoğlu, Daru İhyâu's-Sünneti'n-

Nebeviyye, Ankara, 1991. 

............., el-Kifâye fî İlmi'r-Rivâye, thk.İbrahim Hamdi el-Medenî, Mektebetü'l-

İlmiyye, Medine, trs. 

HEYET, "İlim", Türk Dili Edebîyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yayınları, İst., trs. 

HEYET, Yeni Bir Bakış Açısıyla İlim ve Din, Kaynak Kitaplığı, İstanbul, 1998. 

ISBEHÂNİ, Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullah, Hılyetu'l-Evliyâ ve Tabakâtu'l-Asfıyâ, 

Daru'l-Kitâbi'l-Arabî, Beyrut, trs., c. IX. 

IZUTSU, Toshihiko, Kur'ân'da Allah ve İnsan, (Trc. Süleyman Ateş) Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1975. 

İBN BATTÂL, Ebû’l-Hasan Ali b. Halef b. Abdilmelik b. Battal el-Bekrî el-Kurtubî, 

Şerhu Sahih el-Buhârî, (thk. Ebû Temîm Yasir b.İbrahim), Mektebetü'r- 

Rüşd, Riyad, yy., trs., I-X. 

İBN HACER, Ahmed b. Ali Askalânî (852/1448), Fethu’l-Bârî bi Şerhi İmâm Ebû 

 Abdillah Muhammed b. İsmâil el-Buhârî, thk. Abdulkadir Şeybe 

Hamd, Mektebetü Melik Fahd, Riyad, 2001, I-XIII. 

................., el-Metâlibu'l-Âliye bi Zevâid-il Mesânidi-s Semâniye, (thk. Sa'd b. Nasr 

b. Abdülaziz es-Şeserî), Dâr-ul Âsıme, 1.Baskı, h.1419, I-XIX. 

.................., Nüzhetü'n-Nazar fi Tavdihi Nuhbeti'l-Fiker fi Mustalahi Ehlü-l Eser, 

Matba'atü Sefîr, Riyad, 1.Baskı, h.1422. 

İBN MÂCE, Muhammed İbn Yezid Ebû Abdullah el-Kazvînî, Sünen-i İbn Mâce, 

(Thk. Muhammed Fuat Abdülbâkî), Dârul Fikr, Beyrut, trs. 

İBN MANZÛR, Muhammed İbn Mükerrem el-Afrikî, Lisânü'l-Arab, Dâru’s-Sadr, 

 Beyrut, 1. Baskı, 1992. 



161 

 

İBN HALDÛN, Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed (808/1406), Mukaddime, 

(Trc. Zakir Kadiri Ugan), Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, İst., 1991. 

İBNÜ'L-‘ARABÎ, İmam Hafız Ebû Bekir Muhammed, Ârizatü'l-Ahvezî bi Şerhi 

Sahîhi’t-Tirmizî, Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut, tsz., I-XIII. 

................., Fusûsu'l-Hikem, (Çev. Nuri Gençosman), MEB, İst., 1992. 

İBNÜ'L-ESÎR, Mecdüddîn Ebû’s-Seâdât Mübârek b. Muhammed Cezerî (606/1209), 

en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, thk. Râid b. Sabri İbn Ebî ‘Alefe, 

Beytü’l-Efkâr, Ürdün, 2003. 

İBN EBİ ŞEYBE, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed, el-Kitâbü-l Musannef fi-l             

Ehâdisi ve'l Eser, (thk.Abdülhâlik el-Afgânî), Dâru-s Selefiyye, 2. Baskı, 

Bombay, 1989, I-XV.   

İBNU' S-SALÂH, Ebu Amr Osman b. Abdurrahman eş-Şehrezûrî, Mukaddimetu İbn 

Es-Salâh, Mektebetu'l-Fârâbî, yy., 1984. 

İHVÂNÜ'S-SAFÂ, Resâil,  Haz. Butrus el Bustani, Beyrut, 1957, I-IV. 

İSFEHÂNÎ, Ebû’l-Kâsım Hüseyin Ahmed b. Râgıb, el-Müfredât fî Ğarîbi'l-Kur'ân, 

 Dâru'l-Ma'rife, Beyrut, 2001. 

KANDEMİR, M. Yaşar, vd., Peygamberimizden Hayat Ölçüleri, Erkam Yay., İst., 

2005, c. I-VIII. 

......................., "Kütüb-i Sitte", DİA, c. XXVII, Ank., 2003. 

......................., "Müslim b. Haccâc", DİA, c. XXXII, İst., 2006. 

......................., "İbn Mâce", DİA, c. XX, İst., 1999. 

KARA, Mustafa, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergâh Yay., İst., 1995. 

KARAGÖZ, İsmail, "İlim", Dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB. Yay., Ank., 2007. 

KARAMAN, Hayrettin,  "Fıkıh",  DİA., İst., 1996. 

KEKLİK, Gülşen, Hadîs Rivâyetlerinde İyilik Ve Kötülük Kavramları, (Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Ankara Ünv.İlahiyat Fak., Ank., 2007. 

KELÂBÂZÎ, Ebû  Bekr Muhammed, Taarruf li Mezhebî Ehli’t-Tasavvuf, Kahire, 

1980. 

..................., Bahru'l-Fevâid el-Meşhûr bi-Maâni'l-Ahbâr, thk. Muhammed Hasan 

 İsmail- Ahmed Ferid el-Mezîdî, Dâru'l-Kütübu'l-İlmiyye, Beyrut,1999. 

KESKİN, Halife, İslâm Düşüncesinde Bilgi Teorisi, Beyan Yay., İst.,1997. 

KİNDÎ, Ebû Yusuf Ya'kûb b. İshâk,  Risâletü'l-Kindî fi Hudûdi'l- Eşyâ ve Rusûmihâ 

(Resâilü'l-Kindî Felsefiyye içinde), Kahire, 1950. 



162 

 

KOÇYİĞİT, Talat, Hadîs Tarihi, AÜİF Yayınları, Ank., 1977. 

KOMİSYON, Prof. Dr.Hayrettin Karaman, Prof. Dr. Mustafa Çağrıcı, Prof. Dr. 

İbrahim  Kâfi Dönmez, Prof. Dr. Sadrettin Gümüş, Ku'an Yolu Türkçe 

Meâl ve Tefsir,  DİB Yay., Ank., 2006. 

KOMİSYON, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lûgat, Türdav Yay., İst., 

1985. 

KRANZ, Walter, Antik Felsefe, Çev. Suat Baydur, Sosyal Yay., İst., trs. 

KUTLUER, İlhan, "İlim", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı Yay. İst., 2000. 

..................., İlim ve Hikmetin Aydınlığında, İz Yay., İst., 2001. 

................., "Gazâlî'nin Felsefi Serüveni", İslâmi Araştırmalar, sy. 13, Ank. 2000. 

KUTUP, Muhammed,  İslâm'da Ferd ve Cemiyet, Terc. Mehmet Süslü, Hikmet 

Yayınları, İst., trs. 

KÜÇÜKPARMAK, Aykut, "Gazâli'nin Bilgi Sisteminde Hadsi Bilgi", Muş Alparslan 

Ünv. Sosyal Bilimler Dergisi, c. I, sy: II, 2013. 

MÂTÜRÎDÎ, Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd, Kitâbu't-Tevhid, 

(thk., Fethullah Huleyf), Mektebetu’l-İslâmiyye, İst., 1970. 

MEVDUDİ, Ebû 'l Ala, Tefhimu'l Kur'ân, Çev.Ali Ünal, Hamdi Aktaş, Nazife 

Şişman İnsan Yay., İst., 1991. 

MÜBAREKFURÎ, Eb’ul Âla Muhammed ibn Abdirrahman ibn Abdirrahim, Tuhfetü'l 

Ahvezi bi Şerhi Cami'u-Tirmîzi, Darul Fikr, 

MÜSLİM, Ebû Hüseyin Müslim b. Haccâc el-Kuşeyri,  (261), Sahîh, (thk.Muhammed 

Fuat Abdülbâkî), Dâru İhyâ-ut Türâsi'l-Arabî, Beyrut, trs., I-V. 

NEMERÎ, Ebû Ömer Yusuf b. Abdilberr, Câmi'u Beyani'l-İlim ve Fadlihi,  Kahire, 

trs. 

NESÂÎ, Ahmed b. Şu‘ayb Ebû Abdurrahmân, Sünenü Nesâî, Mektebetü-l Matbaa'tü'l 

İslâmiyye, (thk.Abdülfettah Ebû Gudde),Halep,1986, I-VIII. 

İSMAİL, Hekimoğlu, Badıllı, Abdülkadir, Çalım, İlham, Yeğin, Abdullah,  Osmanlıca-

Türkçe Ansiklopedik Büyük Lûgat, Türdav Yay., İst., 1985. 

ORMAN, Sabri, "Gazâlî’nin Hayatı ve Eserleri", İslâmi Araştırmalar Dergisi, c. IV, 

sy. 3–4, Ank., 2000. 

ÖĞRENÇ, Aşır, "Tirmizî'nin, Süneninde Ulemanın İhtilaf Ettiğini Haber Verdiği 

Hadisler", SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Ağustos 

2013, sy. 29. 



163 

 

ÖZCAN, Hanifi, Maturidide Bilgi Problemi, İFAV Yay.,İst., 1993. 

ÖZCAN, Hüseyin, "Mevlâna'da Aşk ve İlim", Yağmur Dergisi, sy. 37, 2007. 

ÖZPINAR, Ömer, Hadis Edebiyatının Oluşumu, Ankara Okulu Yayınları, Ank., 

2005. 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri, Tasavvufun Ruhu ve Tarikatler, Yeni Boyut Yayınları, İst., 

1990. 

PALABIYIK, A, "Hadîs Literatüründe Kitabu-l İlimler", D.E.Ü.İlahiyat Fakültesi          

 Dergisi, sy. XIII-XIV, İzmir, 2001. 

RÂZÎ, Fahruddin, Menâkibu'l-İmâm eş-Şâfiî, thk. Ahmed Hicâzî es-Sakkâ, 

Kahire,1986. 

..............,Tefsîr-i Kebîr Mefâtîhu'l- Gayb, Akçağ Yayınları, 1. Baskı, Ank., 1988. 

..............,Meâlimu Usûli’d -Din, Darü’l-Fikri’l-Lübnânî, Beyrut, 1992. 

RÂZÎ, Muhammed b. Ebi Bekir b.Abdülkâdir, Muhtâru's-Sıhâh, (thk. Mahmut Hatır), 

Mektebetü'l Lübnan, Beyrut, 1995. 

SÂBÛNÎ, Nureddin, Maturidiyye Akaidi, (Trc. Bekir Topaloğlu), DİB Yay., Ank., 

1995. 

SAĞIROĞLU, Ekrem, Bilgiden Tevhide Yükseliş, Timaş Yay., İst., 1992. 

SERRÂC, Ebû  Nasr, el-Luma’, Kahire, 1960. 

SIDDIKÎ, Muhammed, Bilimin İslâmî Temelleri, Terc. Recep Şentürk, İst. 1983, yy. 

SUYÛTÎ, Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebû Bekir (911/1505), ed-Dîbâce ‘alâ Sahîhi 

Müslim İbn Mâce, (thk. Ebû İshâk Huveynî), Dâru İbn Affân, 1. Baskı, S. 

Arabistan, 1996, I-VI. 

SÜHREVERDÎ, Ebû Hafs Ömer, Avârifü'l-Ma'ârif, Beyrut, 1966. 

ŞAHİN, Mahir, Sünnette İlim Telakkisi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Atatürk 

Ünv. Sos. Bilimler Enst. Erzurum, 1994. 

TABERÂNÎ, Ebû'l-Kasım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb el-Lahmî, el-Mu'cemü'l-

Evsat, (thk. Târık b. İvezullah b.Muhammed-Abdulmuhsin b. İbrahim el-

Hüseynî), Dâru'l- Harameyn, Kâhire, 1415. 

TAHANEVÎ, Ali b. Kâdî Muhammed, Keşşâfu Istılâhâti'l-Funûn, Beyrut, trs.. 

TAN, Zeki, Kur'ân'a Göre Toplumun Yapılanmasında İlim ve Alimin Rolü, Özgü 

 Yay.,İst., 2010. 

TAŞKÖPRÎZÂDE, Ahmed Efendi, Mevzûâtü'l-Ulûm, (trc. Kemâleddin Muhammed 

Efendi), İst., trs. 

http://www.kitapsihirbazi.com/ekrem-sagiroglu-w16421.html


164 

 

TAYLAN, Necip, "Bilgi",  DİA, c. VI, İst., 2000. 

TEVFİK, Rıza, Felsefe Dersleri, Übl Yay., İst., 2002. 

TİRMİZÎ, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ (279/892) Sünen, (thk. Ahmed Muhammed 

Şakir) Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabi, Beyrut, trs., I-V. 

TOKSARI, Ali, "Sahihu'l-Buhari'nin Bab Başlıklarının Özellikleri ve Değeri", Büyük 

Türk-İslâm Bilgini Buhâri, (Sempozyum), Erciyes Üniversitesi Matbaası, 

Kayseri, 1996. 

TUĞ, Salih, Zuheyr'ubn Harb ve Kitâb'ul-İlm Adlı Eseri, İst. Ünv. Edebiyat Fak. 

Yay. No: 2775  İst., 1984. 

TUNÇBİLEK,  H.Hüseyin, İslâm Düşüncesinde Allah'ın İlmi, Kaynak Yay., İst., 

2003. 

TÛSÎ, Alâüddin Ali b. Muhammed, Tehâfütü’l- Felâsife, Beyrut, 1990. 

TÜRCAN, Zişan, Hadîs Şerh Geleneği, TDV Yayınları, Ankara, 2011. 

TÜRK DİLİ EDEBİYATI ANSİKLOPEDİSİ, Dergah Yay., İst. 

UĞUR, Mücteba, Ansiklopedik Hadîs Terimleri Sözlüğü, TDV Yay., Ank., 1992. 

ULUDAĞ, Süleyman, "Kalb", DİA, İst., 2001. 

UYANIK, Mevlüt, "İslâmi İlim Kavramsallaştırması", İslâmiyât, VI, sayı:4, 2003. 

UZUNOĞLU, Selim, İlim-Bilim Meselesinin Epistemolojik Açıdan Çalışılmasının    

Önemi, İlim ve Bilim-İlim ve Bilim Kavramlarının Tahlili, İzmir, yy., 

1992. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya, İslâm Düşüncesi, Ülken Yayınları, İst., 2000. 

..............., "Gazâlî ve Felsefe", A.Ü.İ.F. Dergisi, Ank. 1997. 

VURAL, Mehmet, İslâm Felsefesi Sözlüğü, 1.Baskı, Elis Yay.  Ank. 2003. 

YAKIT, İsmail, İslâm’da Bilim Tarihi, Tuğra Matbaası, Isparta, 2002. 

YARDIM, Ali, Hadîs I-II, Damla Yayınevi, 5. Baskı, İst., 2010. 

YAZIR, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur'ân Dili, Azim Dağıtım, İst., trs., 

YENİEL, Necati ve Hüseyin Kayapınar,  Sünen-i Ebû  Dâvûd Terceme ve Şerhi, 

Şâmil Yayınevi,  İst., 1991, I-XVI. 

YEŞİLYURT, Temel, Dini Bilginin İmkanı, İnsan Yay. İst., 2003. 

YILDIRIM, Suat, "Kur'ân Açısından İlim", Yeni Ümit Dergisi, sy. 76,  2007. 

YÜKSEL, Emrullah, Amidi’de Bilgi Teorisi, İşaret Yay. İst., 1991. 

ZEHEBÎ, Muhammed b. Ahmed b. Osman, Tezkiretü'l-huffâz, (thk. Zekeriyya 

Umeyrat), Daru'l-Kütübi'İlmiyye, Beyrut, 1998, I-IV. 

http://www.yeniumit.com.tr/yazdir.php?konu_id=805


165 

 

...............,  Siyeru A'lami'n-Nubelâ, Müessesetü'r-Risâle, 2001, I-XXIV. 

İNTERNET SAYFALARI: 

* Deniz Çalık, Özge Pelin Çınar, Geçmişten Günümüze Bilgi Yaklaşımları ve Bilgi 

Toplumu (http://www.acÂdemia.edu/4937483, 18 Haziran 2015). 

* Bağcı, H. Musa, el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve 

Otoritesini Oluşturan Faktörler, (http://musabagci.tr.gg/K.ue.t.ue.b_i-Sitte-Kavram, 

18 Kasım 2015). 

* Bağcı, Musa, Hadis Kaynakları Hangi Tarihi Sosyo-Kültürel Ortamda Oluştu? 

(http://musabagci.tr.gg/Hadis-Kaynaklar%26%23305%3B-Hangi-Tarihi 

Sosyo_K.ue.lt.ue.rel-Ortamda-Olu%, 18 Kasım 2015). 

* İhsan Soysaldı,  Tasavvufta Aşk ve Marifet, 

(http://portal.firat.edu.tr/Disaridan/_TEMP/278/file/1998-1, 18 Haziran 2015) 

* Mustafa Kara, Marifet, (http://www.enfal.de/sosyalbilimler/m/013.htm). 

* Yakup Çiçek, "İlim Nedir?", (http://reyhandergisi.com/yazi/9/ilim-nedir, 18 Haziran 

2015). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://portal.firat.edu.tr/Disaridan/_TEMP/278/file/1998-1
http://reyhandergisi.com/yazi/9/ilim-nedir


166 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

1977 yılında Bursa İli İznik İlçesi Hacıosman Köyü'nde dünyaya geldi. 

İlkokulunu köyünde okudu. Orta ve lise öğrenimini İznik İmam-Hatip Lisesi'nde, 

Yüksek Öğrenimini ise, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi'nde, 1995-2000 yılları 

arasında başarıyla tamamlayarak bitirmiş oldu. 

1997 yılında İmam- Hatip olarak Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde 

memuriyet hayatına başladı. 2000- 2003 yılları arasında Diyanet İşleri Başkanlığı 

Konya Selçuk Dini Yüksek İhtisas Merkezi'nde ihtisas eğitimi aldı. İhtisas eğitimi 

sonrası vatanî görevini yapmak üzere askerlik vazifesini yerine getirdi. 

2003-2009 yılları arasında Mersin-Tarsus İlçe Vaizliği görevlerinde bulundu. 

2009 yılında Elazığ İli Arıcak İlçesi'nde İlçe Müftülüğü görevine başladı. Daha 

sonra Elazığ- Kovancılar İlçe Müftüsü olarak görev yaptı. 2012 yılında Kovancılar İlçe 

Müftülüğü görevinden ayrılarak Muğla İli Datça İlçesi'ne atandı. Halen Datça'da İlçe 

Müftüsü olarak görev yapmaktadır.Arapça ve İngilizce bilmektedir. 

Evli ve üç çocuk babasıdır. 

 


