OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN HAYATI,
ESERLERI VE TASAVVUF ANLAYISI

Ahmet Ziyauddin KARAKURAN

Yiiksek Lisans Tezi
Tasavvuf Anabilim Dali
Prof.Dr. isa CELIK
2015
Her Hakki Sakhidir



T.C.
ATATURK UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TASAVVUF ANABILIiM DALI

Ahmet Ziyauddin KARAKURAN

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NiN HAYATI, ESERLERI VE
TASAVVUF ANLAYISI

YUKSEK LiSANS TEZi

TEZ YONETICIiSi
Prof.Dr. Isa CELIK

ERZURUM - 2015



T &,
ATATURK UNIVERSITESI ‘
SOSYAL BILIMLERI ENSTITUSU

TEZ BEYAN FORMU kit

03/03/2016

SOSYAL BIiLIMLERI ENSTITUSU MUDURLUGUNE

BILDIRIM

Atatiirk Universitesi Lisansiisti Egitim-Ogretim ve Simav Yonetmeligine gore
hazirlamis oldugum "Osman Bedriiddin Erzurimi’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvuf
Anlayis1 " adli tezin/raporun tamamen kendi ¢alismam oldugunu ve her alintiya kaynak
gosterdigimi taahhiit eder, tezimin/raporumun kagit ve elektronik kopyalarinin Atatiirk
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitlisi arsivlerinde asagida belirttigim kosullarda
saklanmasina izin verdigimi onaylarim:

Lisansiisti Egitim-Ogretim y6netmeliginin ilgili maddeleri uyarinca gereginin
yapilmasini arz ederim. ‘

[JTezimin/Raporumun tamami her yerden erisime agilabilir.
® Tezim/Raporum sadece Atatiirk Universitesi yerleskelerinden erisime agilabilir.
OTezimin/Raporumun .... yil siireyle erisime agilmasini istemiyorum. Bu siirenin

sonunda uzatma igin basvuruda bulunmadigim takdirde, tezimin/raporumun tamami her yerden erisime
agilabilir.

[Tarih ve imza)
03/03/2016
[Ogrencinin Ad1 Soyadi]

Ahmet Ziyauddin KARAKURAN

F-83/00/22.02.2012



i o

ATATURK UNIVERSITESI e
SOSYAL BiLIMLER ENSTITUSU [.J

TEZ KABUL TUTANAGI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU MUDURLUGUNE
’Pf‘flf Af,s"'éléﬁ—/( danismanliginda, A2 ({AQF*KQZQUMM findan hazirlanan

bu a,allsmd(lﬁ‘ j—i / 20,15 tarihinde asagidaki jiiri tarafindan. . (/e.m ;(Q,.,\ B, S -

Anabilim Dali'nda Yiksek Lisans Tezi olarak kabul edilmistir.

Baskan FP“ o’{&» \Son. C{GU L imza: ../

Jiiri Uyesi (/ﬂl Ové, Qé[{}g?’ﬂwlméd /];/l,q

Jiiri Uyesi .?ﬂq{:bt.‘.\’.‘?.f.'?‘.\:.Ka.u-l—ufy'\"‘ Imza: M .......

Yukaridaki imzalar adi gegen 6gretim tivelerine aittir. .../ ......../ ...

Prot. Dr. Mustaia YILDIRIM

Enstittd Mudri

F-85/00/22.02.2012



ICINDEKILER

OZET .. cniiiiiiiieiieiuteteetasetesensessssnsesessnsessssnsessssnsessssnsssssansessssnsnssssns 11
ABSRAT ACT .. iiiiiiiiitiiiiiiiiessstttestsessssstocssssssssssscessssssssssscssssssssssssasss AV
KISALTMALAR DIZINL....uuiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiietiosesstcssssscsssssssssssscssnssssnns V
ONSOZ....ceeeeeeeirineereteneeeeeteneereeteneseeranessennnssserrssssernsssssessssssessnnsnsns VI
(€] 123 KRRt 1
BIRINCI BOLUM
OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMININ HAYATI VE ESERLERI
1. 1. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN HAYATL......cccvvvvuueeeeeernnnennnns 3
1. 1. 1. Dogumu ve Aile Cevresi 3
1. 1. 2. Tahsili, Yetismesi ve Hocalart -------=--===-=--mmmm oo 3
1. 1. 3. Sahsiyeti ve Kisiligi ----8
1. 1. 4. Vefatn - mmm o oo e e e e e 9
1. 2. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN ESERLERI 11
1. 2. 1. SONDEtIr —-mmmmm e o e e e e 11
1. 2. 2. MEKtUDAL ==mmmmmmm e e s oo e e e 22
IKINCI BOLUM
OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMININ TARIKAT ANLAYISI
2. 1. TASAVVUF ILMINE GENEL BiR BAKIS ---------memm e 26
2. 1. 1. Tasavvuf Nedir? --mmmmmm oo 26
2. 1. 2. Tasavvufun Konusu ---27
2. 1. 3. Tasavvufun Ozellikleri 30
2. 1. 4. Tasavvufun Gayesi------=-=-=mmmmm oo e o e 31
2. 1. 5. Baz1 Tasavvufi Kavramlar 33
2.1.5. 1. Tahalluk Kavramlari 33
2. 1. 5. 2. Tahakkuk ve Vicdani Kavramlar -----==-====mmmmmmmmmm oo 36
2. 2. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NiIN TASAVVUF ANLAYISI ---------- 37
2. 2. 1. Tasavvuf IImiyle Tanismasi 37
2. 2. 2. Bagh Oldugu Tasavvufi Anlayis ve Ozellikleri ---38
2. 2. 2. 1. Naksibendiyye Tarikat1 ve Prensipleri -------==-========mmmmmmmmmmmm oo 42
2.2.2.1.1. Kurucusu -43
2.2.2.1. 2. Naksibendiyye ve Ozellikleri -------===========mmn-mmmmmmeemee 43
2.2.2.1. 3. Naksibendiyye Kollart ve Temsilcileri 46
2. 2. 2. 1. 4 Naksibendiyye’de Tasavvufi Egitim -48
2. 2. 2. 2. Halidiyye Tarikat1 Usul ve Adab1-----========mmmmmmm oo 55
2. 2. 3. Yetistirdigi Miiridleri -55
2. 2. 4. Miiridlerine Miras1 ==---=========m === oo o o oo e e e 56
UCUNCU BOLUM

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIiN MEKTUB-U SERIiFLERI VE
SOHBETLERI CERCEVESINDE TASAVVUF VE TARIKAT iLE ILGILI
KAVRAMLARIN INCELENMESI

3. 1. TASAVVUF mmmmmmmee e e e e e 58
3. 2. ALLAH - e e e e 59
3. 3. VAHDET -m-mmmmmmmm e e e e e e e 64
3. 4. IMAN 66




3. B INS AN e 68
3. 6. INSAN-T KAMIL ~-=-mnmm e mmmm e 72
3. 7 T ARV A oo 76
3. 8. TARIKAT e 77
3. 90 NAKSTLIK oo 80
3. 10. MURSID/SE Y H - 82
3. 11. MURID/SALIK == e e 84
3. 12 INTESAB - m e 86
T T8 1 =] 88
3. 14, HAKIK AT ----mmm e 89
3. 15, IBADE T --mmmm e 91
3. 16, NAMA Z —m e e 93
3. 17, ZHKIR e 94
3.18. iLIM 97
3. 19, SOHBET =-=mmmm e e e 99
2020, GARIWET e e 101
3.21. NEFS 102
3. 22. HEVA VE HEVES - mmmmmmmmm e 104
3. 23, MA’RIFET -=----smmmm oo e oo e e e 106
3. 24, TEVBE = s e e e 109
3. 25, AHLAK s e 111
3. 26, HAY A —ommmmm e 112
3. 27. TECELLI-T ILAHI ---------e oo 113
3. 28. DUNYA VE UKBA ----mmmm e 113
SONUC 116
KAYNAKCA = oo 121
OZGECMIS === 124



OZET
YUKSEK LiSANS TEZI

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN HAYATI, ESERLERI VE TASAVVUF
ANLAYISI

Ahmet Ziyauddin KARAKURAN
Tez Damismani: Prof. Dr. Isa CELIK
2015, 124 sayfa

Jiiri: Prof. Dr. Isa CELIK
Prof. Dr. Murat KUCUKUGURLU
Yrd. Do¢. Dr. Muammer CENGIZ

Islam dini vahdet inancina gore sekillenmistir. Her seyin yaraticis1 Allah’tir. Bu
diinya ise insamin imtihana tutuldugu bir lemdir. Islam dini itikadi bu kadar net
belirlendigi halde bu inang iginde Hz. Peygamber’den sonra fikri ayriliklar goriillmeye
baslanmistir. Esasen bu ayriliklar islam dininin karekteristigi iizerine olmayip ibadet ve
taatin uygulanist konusunda farkli goriislerin ileri siiriilmesiyle tarikatler ortaya
cikmugtir. Her tarikatin kendine mahsus usulii, adab1 vardir ve nice biiyiik alimler bu
tarikatler i¢inde yetismistir. Bu alimlerden biri de Naksibendiyye tarikati i¢cinde yetisen
Osman Bedriiddin Erzurami’dir.

Calisgmamiz Harput ulemasindan biiylik bir zat olan Osman Bedriiddin
Erzurimi’nin hayati eserleri ve tasavvuf anlayis1 iizerine sekillenecektir. imam Efendi
adiyla da anilan bu biiyiik alimin bagli bulundugu tarikat anlayisina yer verilecektir.

Calisma {i¢ boliimden olusmaktadir. Birinci bolimde Osman Bedriiddin
Erzurimi’nin hayati, ¢evresi ve yetismesi hakkinda bilgi verilmistir. Ikinci béliimde
Erzirimi’nin tasavvuf anlayisi irdelenmistir. Tasavvufun ne oldugu ve miiellifimizin
tasavvufa bakis agisina yer verilmistir. Yine aynt bolim iginde bu zatin bagl oldugu
tarikat anlayisina ve bu tarikatin 6zelliklerine yer verilmistir. Caligmanin son boliimi
ise Erzurimi’nin eserlerinin 6zilinii ihtiva etmektedir. Goriislerinin ifade buldugu
eserleri onun taninmasinda baslica kaynak olarak ele alinmistir.

Osman Bedriiddin ErzurGmi’nin hayati, eserleri ve tasavvuf anlayisinin konu

edildigi bu ¢alismada, Erzurimi’nin tasavvuf felsefesi ortaya konmak istenmistir.

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Tarikat, Naksibendiyye.



ABSTRACT
MASTER’S THESIS

BEDRUDDIN ERZURUMI OSMAN’S LIFE, WORKS AND UNDERSTANDING
OF SUFI

Ahmet Ziyauddin KARAKURAN
Advisor: Prof. Dr. Isa CELIiK
2015, page: 124

Jury: Prof. Dr. Isa CELIK
Prof. Dr. Murat KUCUKUGURLU
Assist. Prof. Dr. Muammer CENGIZ

Unity has been shaped by the faith of Islam. Creator of all things is God. If this
world is a universe where people kept trial. Islamic religious beliefs even though this
belief is so well defined in Hz. The Prophet began to happen after the separation. These
differences emerged within the sect and human effort has been made to allocate the path
of God. Each sect’s peculiar style, there are manners and nice big scholars have grown
up in this cult. One of these scholars, in order to Naksibendiyy Osman Bedriiddin
Erzurumica is grown.

A great person to work with experimental stages Harpoot ul Bedriiddin
Erzurdmi’n Osman’s life and works will be determined on Sufism. Referred to by the
name of this great Imam Effendi ulama will be given to understanding the particular
sect.

The study consists of three parts. In the first part Osman Bedriiddin Erzuriimi’n
life, there is information about the environment and upbringing. Sufism is examined in
the second part of Erzurimi’n. What is mysticism and Sufism great person’s point of
view is presented. In the same section, the cult that is connected to the understanding of
this great ulema and is given to the characteristics of this sect. If the last chapter
contains the essence of the works of Erzurimi’n. Found that the expression of opinions
in recognition of his major works are discussed as the source.

Osman Bedriiddin ErzurGmi’n life, works and has been the subject of Sufism in
this study were asked to put forward the philosophy of Erzurimi.

Keywords: Mysticism, Priory of Naksibendiyy.



a.g.e

Bkz.
Bs.

(c.c)
cev.
der.
haz.
Hz.
Ks.
md.

nr.

ra.

sav
sy
VS.

yy.

KISALTMALAR DIiZiNi

: Ad1 Gegen Eser
: Bin, ibn

: Bakiniz

: Basim

: Cilt

. Celle Celaluh

: Ceviren

: Derleyen

: Hazirlayan

: Hazret-i

: Kisim

: Maddesi

: Numara

: Oliimii

: Radiyallahu Anh
: Sayfa

: Sallallahu Aleyhi ve Sellem
. Say1

: Vesaire

s Yizyll



\

ONSOZ

Tasavvuf konusu Islam diinyasinda 6nemli bir yer edinen ve giiniimiizde de hala
ehemmiyetini koruyan bir mevzudur. Bu kiiltiir {izerine sayisiz arastirma yapilmis ve
hala yapilmaya devam etmektedir. Tasavvufun énemli bir unsuru olan tarikatlar ve bu
tarikatlarin  Onderleri bu arastirmalarin konusu olmustur. Yapilan c¢alismalarda
tasavvufun farkli yonlerine dikkat ¢ekilmistir.

Tasavvuf, kulun gafletten uzaklasarak Hakk’a ram olmasidir. Kusur ve hata
insanlar igin yaratilmistir. Iste tasavvuf da insanin bu kusur ve hatalarin1 kabul ederek
hatalarindan donebilmesive gercek kullugu yakalayabilmesi i¢in gelistirilmis manevi bir
yoludur.

Calismamiz Harput ulemasindan biiyiikk bir zat olan Osman Bedriiddin
Erzurimi’nin hayat: eserleri ve tasavvuf anlayis: {izerine sekillenecektir. Imam Efendi
adiyla da anilan bu biiyiik alimin bagli bulundugu tarikat anlayis1 Naksibendiyye’nin
Halidiye koludur. imam Efendi bu tarikat anlayisi cercevesinde yetismis miiridlikten
miirsidlige yiikselmistir. Naksibendiyye tarikati 6zii itibariyle Hz. Peygambere ve onun
siinnetine dayanmaktadir. Islam itikad: diginda bir goériis benimsenmemistir. Bu tarikat
ehli Allah’1 bulmak ig¢in ¢esitli taatlerde bulunmustur. Sohbetler, zikirler ve benzeri bu
tarikatin taat sekillerini olugturmustur.

Osman Bedriidin Erzurimi zati itibariyle tam bir goniil ehlidir. Allah’a olan
bagliligi, inanc1 ve sevgisi onun tiim yasamini sekillendirmistir. Bu biiyiik zat tiim
hayati boyunca Islami bir hayat yasamis ve Hz. Peygamberin siinnetine uymustur.
Cevresinde uyarici gorevinde bulunmus o6giitler vermistir. Kur’an-1 Kerim’i kendisine
rehber edinen bu zat tiim hayatin1 ilme adamustir. Tasavvufun derinliklere inen, ilim
ugruna tiim sikintilara katlanan bu zat-1 muhterem biiytik bir takva sahibidir.

Osman Bedriiddin Erzurimi’nin hayati, eserleri ve tasavvuf anlayisinin konu
edildigi bu ¢alismada, ErzurGmi’nin tasavvufi hayati ortaya konmak istenmistir. Bu
caligma Islam aleminin biiyiik lim ve hal ehli bir zatin1 anlamak ve anlatmak amaciyla
meydana getirilmistir.

Tez ¢alismam boyunca destegini benden esirgemeyen, danismanim Prof. Dr. Isa
CELIK hocama ve degerli esim Zeynep Biisra KARAKURAN’a tesekkiirii bir borg

bilirim.



GIRIS

Varlig1 anlamlandirma cabasi ve hakikat arayisi insanin fitratindan gelmektedir.
Bu egilim, ruhsal yapidan kaynaklanan anlam ihtiyacidir. Bu ihtiya¢ ilk insandan
giiniimiize kadar kendisini hissettirmistir. insan Yiice Rabbi bilmek ve tanimak igin
diinyaya gonderilmistir. Tasavvuf ise insanin varlig1 anlamlandirmasinda ona yardimci

olan bir yoldur.

Islam’m egitim anlayisina goére, insanlar iyi ahlak ve davramslari egitimle
kazanabilmektedir. Ancak insanin yaratilistan gelen Ozelliklerinin diginda yeni bir
ozellik kazandirilmas1 miimkiin degildir. Islam egitimine gore insan iyiye yonelmeli ve
kotiliklerden armmalidir. (Ayhan, 1986: 25) Tasavvufun gayesi de, insani Koti
ahlaktan uzaklastirarak Hz. Peygamber’in ahlakiyla ahlaklandirmaktir. Tasavvuf ehli
Hz. Peygambere tam ittibd etmektedir. Insan-1 kAmil olmanim yolu yine tasavvuftan
gecmektedir. (Goziitok, 1996: 73-74) bu sebeple Islam itikadin1 kazanma dogrultusunda

tasavvuf 6nemli bir yol olarak goriilmektedir.

Insan mahlikat icinde esref-imahliikat olarak yaratilmistir. Nitekim Yiice Allah
“Yiiceligimize yemin olsun ki Biz Ademogullarim serefli kildik, karada ve denizde
binitlere yiikledik ve hos hos nimetlerle besledik ve yarattiklarimizdan ¢ogunun tizerine

hékim kaldik ™ buyurmustur.

Allah insana hakikati idrak edebilecegi akil ile sirr1 ihtiva edece8i gonlii
bahsetmistir.”O, odur ki, sizi yeryiiziiniin halifeleri yapti ve bazimizi diger baziniza
derecelerle iistiine ¢ikardi. Bunun hikmeti ise, sizi, size verdigi seylerde sinamaktir.
Kusku yok ki Rabbin, cezasi ¢ok hizli olandir. Yine kusku yok ki O, biricik bagislay:ct,
biricik merhamet edicidir.”” buyurmustur. Tasavvuftaki insan-1 kdmil Srnegi Hz.
Muhammed’dir. Her ne kadar biitiin nebiler ve veliler birer insan-1 kdmil sayilsa da
insan-1 kamilin as1l 6rnegi Hz. Peygamber’dir. Bu sebeple her insan O’nu 6rnek alarak
yasamalidir. Tarikatler de insan1 “insan-1 kamil” olma konusunda bilinglendiren ve
gafletten sakindiran bir anlayis olarak vucut bulmustur. Nitekim bir miirside tabi olan

kimse her an onu dinleyecek ve gaflette bulunmayacaktir.

Yisra Saresi, 17/70.
’En’am, 6/165.



Osman Bedriiddin ErzurGmi Harput ulemasindan biiyiik bir zattir. O Allah’a olan
sevgisi ve baglihigr ile tanmmistir. Onun insan-1 kamil olma yolunda 6rnegi Hz.
Peygamber yolu da Naksibendiyye tarikatinin Halidiyye kolu olmustur. Erzurimi, islam
itikadindan asla sapmamis kisa zamanda biiyiik bir alim vasfi kazanmistir. Giintimiizde
eser olarak basilan sohbetleri ve mektuplarinda her insanin bir tarikata intisabini gerekli
gormiistiir. Tarikatlerde asil olan ziihd ve takva hayati yasayarak ruhu temizlemektir.
Kalbi kétiiliiklerden ar1 olan insan o tertemiz gonle sadece Ilahi aski naksetmelidir.
Allah’in emir ve yasaklarina uymak, ibadet ve taatte bulunmak kulun vazifesidir.
Naksibendiyye tarikatinin i¢inde yetisen bir zat olarak usul ve adabin Onemini
aciklayarak Allah’a ulagsmada ibadet ve taatin yaninda bir miirside tabi olmay1 gerekli
gormiistiir. Miirsid kilavuzdur. Alemlerin Rabbi olan Yiice Allah miirsid olarak
insanliga Hz. Peygamber’i géndermistir. Ona inanmak, onun gibi yagamak her kulun
vazifesidir. ErzurGmi de Yiice Allah’a ulasmada tarikat yolunun kolaylig1 ve

giizelliginden 1srarla bahsetmistir.

Islam’da insanin egitimi Allah’a kulluk ve itaat olarak esas alinmistir. Saadet dini
olan Islam insanin ruhunu egitirken ayni zamanda Allah’in raz1 oldugu davranislari
kazandirmay1 amag edinerek gercek bir kul 6rnegi ortaya koymak istemistir. (Esref,
1991: 13) Osman Bedriiddin Erzurimi de Islam itikad: igerisinde 6rnek bir kul davranisi

sergilerken tek gayesi Allah’in rizasini kazanmak olmustur.



BIiRINCi BOLUM

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN HAYATI VE ESERLERI

1. 1. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN HAYATI

Calismamizin ilk bdliimde “Imam Efendi” adiyla da bilinen Osman Bedriiddin

Erzurimi’nin hayati hakkinda bilgi verilecektir.

1.1. 1. Dogumu ve Aile Cevresi

Osman Bedriiddin Erzurmi Hazretleri1l850 yilinda Erzurum’un Abdurrahman
Aga Mahallesinde diinyaya gelmistir. Babas1 Selman-1 Siikati Efendi, annesi ise Esma
hanim oldugu bilinmektedir. Osman Bedreddin ii¢ yasinda iken babasini kaybederek
kiiciik yasta yetim kalmustir. (Kilig, 2006: 1). Osman Bedreddin Erzurumi hazretleri
hayat1 boyunca iki defa evlenmistir. Ik esinden 7 ¢ocugu ikinci esinden de 2 ¢ocugu
diinyaya gelmistir. (Aydogmus, 2009: 136).

1. 1. 2. Tahsili, Yetismesi ve Hocalar1

ErzurGmi Hazretleri ilk egitimini Erzurum’daki hocast Mehmet Tahir Efendi’den
almigtir. Mehmet Tahir Efendi’den Arapgayi 6grenen Erzurumi, tefsir, hadis ve fikih
ilimleriyle ilgilenmistir. Bu ilimler hakkinda derin bilgi sahibi olmustur. Ayrica Osman
Bedriiddin dokuz yasma geldiginde Kuran-1 Kerim’i ezberleyerek hafiz olmustur.
Mehmet Tahir Efendi ilime doymak bilmeyen bu din asigma bildigi her seyi
ogretmistir.”Molla Hafiz, biitiin bildiklerimi sana ogrettim. Ayrica bilmediklerimi de
ogrettim. Ciinkii sana ogretmek igin ben de okudum. Bundan otesine gidemiyorum. Artik
senin benden fazla ilme sahip olan bir hocaya ihtiyacin var. Bugiinden itibaren sana
daha ders vermeyecegim.” der. Bu konusma tlizerine Erzurumi yeni bir miirsid bulmanin

zamaninin geldigini anlamistir. (Aydogmus, 2009: 136).

Bu egitiminden sonra Erzurumi, Buhara’dan Erzurum’a gelen ve Ebulkasim

koyiinde yasayan Seyyid Ahmed Merami’nin egitimi altina girmistir. Seyyid Ahmed



Merami, miibarek bir zat olup Ebulkasim kdyiinde imamlik vazifesinde bulunmustur.
Ahmet Merami Hazretleri’'nin Osman Bedriiddin’e miirsid olmasi kendisinin
Buhara’dan ayrilarak Erzurum’da imam olmasiyla baglamaktadir. Hasankale’de ilminin
istlinliigl ile ismi duyulan Merami, Bedriiddin hazretlerinin yanina gitmesine vesile

olmustur.

Ahmet Merami’nin kalbinde vuku bulan bir hal ile Osman Bedriiddin kendisine
tanitilmistir. Bedriiddin’i evine gotiiren yeni hocasi, onu imtihan eder. Onda gordiigi
ilime pek memnun olan Merami Hakk’a ulasma yolunda tasavvuf ilmini ona 6gretmek
ister. Bu yolun zor oldugunu ve ulagilmasi i¢in biiyiik bir ¢aba ve diri bir goniil sahibi
olmasi gerektigini ifade eder. Ilim igin ¢ikt1§1 bu yolda Merami’nin yanina giderken tiim
ulagim sikintilarina ragmen dersleri aksatmamis ve egitimini tamamlamistir. Son dersini
alan Erzurumi hocasinin gérevini tamamlayarak Buhara’ya donmesi iizerine kendisine

151k tutacak yeni bir miirsid aramaya koyulmustur. (Aydogmus, 2009: 139)

Erzurumi ilmini tahsil i¢in miirsid aradigi vakitlerde “93 Harbi” olarak anilan
Osmanli-Rus savas1 meydana gelmistir. Bu savas sirasinda tanistig1 biiyiik zatlardan biri
olan ayakkabi tamircisi ona yarenlik etmeye baslar. Kisa siiren bu dostlukta tamirci
miirsid olamamissa da Erzurumi’ye yoldas olmustur. Osman Bedriiddin’in tasavvuf
ilminde 6nemli bir yere sahip olan bir diger ilim hocast Mahmud Samini Hazretleridir.

Samini biiyiik Naksi mutasavvufudur.

Samini Hazretleri’nin asil adi Mahmud Ziya’dir. Biiyiik dedesi Seyyid Yusuf
Pirbab, Bagdat’tan Mardin’in Derik ilgesine, oradan da Palu’nun Hun Koyiine
yerleserek, uzun yillar halkin irsadina c¢alismistir. Yusuf Pirbab hazretlerinin birkag
gobekten torunu olan Hact Ahmet Efendi 1700°li yillarin ortalarina dogru Palu’ya
gelmistir. Burada evlenen Hac1 Ahmet Efendi’nin Mahmud Ziya Efendi, Molla Yasin
Efendi ve Mustafa Efendi adlarinda ii¢ erkek evladi oldugu bilinmektedir. ik egitimine
babasinin yaninda baslayan Mahmud Ziya, 13 yasinda babasim1 kaybettikten sonra,
tasavvufa ilgi duyar ve Palu’da mukim Seyh Aliyiissebti hazretlerine intisap ederek,
onun rehberliginde nefsini terbiye ve kalbini tezkiye etmeye calismistir. Osman
Bedreddin Erzurumi, Miyadinli Seyh Muhammed Sakir Efendi, Kigili Hact Yusuf
Efendi, Diyarbakirli Abdiilcelil Efendi, Erzurumlu Tevfik Efendi ve Perili Mustafa Naci



Efendi’nin bulundugu birgok halife ile sayilari binleri bulan miirid yetistirmistir. (Www.

mahmudsamini. com)

Seyhinin vefatindan sonra (H. 1287) 27 yil boyunca halki irsat eden Mahmud
Samini Hazretleri Naksibendi tarikati silsilesinin sekizinci miiceddidi oldugu icin

““Samini’’ adiyla anilmigtir. (www.mahmudsamini.com)

Osman Bedriiddin ve Mahmut Samini’nin tanismasi; Osman Bedriiddin’in
Diyarbakir’daki gorevi sirasinda bir arkadasinin; Palu’da bir seyh oldugunu, onun
yanina gidecegini ve kendisinin de onunla gelmesini istedigini sdylemesi iizerine
Palu’ya gitmeleriyle ger¢eklesmistir. Iki arkadas yola koyulmus Palu’ya gelirken, bu
esnada Palu’da onu bekleyen Samini de yanindaki yardimcisi Mustafa Naci Efendi’yle
konusmaktadir. Bu biiylik zat, Naci Efendiye ge¢miste gordiigii bir riiyayr hatirlamasini
ister. Riiyasin1 hatirlayan Naci Efendi anlatmaya baslar: “Bir sehir meydaninda
gokyiiziinden asagiya dogru bir ip sarkitilmigti. O sirada bir nida yiikseldi: -Kim ki, bu
ipi sigrayarak tutarsa, o kurtulusa erecektir ve cennete girecektir. - Meydant dolduran
herkes ipi tutmak icin si¢criyordu. Ama hi¢ kimse ipin ucunu yakalayamiyordu. O sirada
kalabaligin icinden biri sigrayarak ipi tuttu. Kendisini asagida seyredenlere seslenerek:
-Benim ciibbeme sarilin sizi de ¢ikarayim. - dedi. Meydanda bulunan herkes o kisinin
ciibbesine tutunmaya ¢aligsiyordu "dedi. Mustafa Naci Efendi bu kisinin yola koyulmus
gelen Osman Bedriiddin hazretleri oldugunu heniiz bilmiyordu. Mahmut Samini
Hazretleri Mustafa Naci Efendi’nin goérdiigii bu riiyayr ona hatirlattiktan sonra bir
onceki giin kendisinin gordiigii riiyayr anlatmaya baslar: “Murat nehri kenarinda bir
bostan tarlamiz var. Bu tarlaya su baglamak i¢in Murat ’tan ark agiyoruz. O swrada hig
gormedigimiz biri bizden daha yukarida bir bostan yeri hazirliyor. Ben sana: -Mustafa,
su garibe soyle oraya su ¢ikmaz. Bostanmini bizim bostanin yanina yapsin ki, bu arktan
ona da su verelim. - diyorum. Sen o garip kisive durumu anlatiyorsun. Once gelmek
istemiyor. Ama sonunda o da gelip bizim bostanin yanini kazmaya baslyor. Iste senin
riiyanda gordiigiin o zat, benim riiyamda bostan yapan zattir. Simdi Giiliiskiir i gegerek
bize dogru gelen iki kigi vardir. Sen yukar: diizliikte bunlari karsila, bir bak. Sayet senin
riiyanda gordiigiin ipe sarilan kisi onlardan biri ise geriye donerek onlardan énce gel
ve bana haber ver. Oyle anlasiliyor ki, bu zat bize baglanmakta biraz zorluk
ctkaracaktir, ilmimizi de alip gidecektir, "der. Mahmut Samini’nin bu soézleri {lizerine

temasaya baslayan Mustafa Naci Efendi yolda Palu’ya dogru gelmekte olan iki kisiden



birinin Kendi riiyasinda gordiigii zat olugunu anlar. Seyhine durumu haber verir. Gitmek
istedikleri menzilin son duragi olan Mahmut Samini Hazretlerinin kapisina varirlar.
Imam Efendi, zahiri ve batini ilimleri iyi bilen manevi olarak belli bir dereceye gelmis
ve Ahmet Merami’den tasavvuf dersleri alarak karsisina gelmistir. Biiylik alim Samini
Hazretleri’ni incelemeye baslar. Seyh Mahmut Samini Hazretleri, esmer, zayif, disleri
dokiilmiis ve ciiriimiis biridir. Ictigi tiitiin sebebiyle sakali ve bryig1 sarrya donmiistiir.
Bu hal tizere karsisinda duran seyhe Bedriiddin hazretleri bir mana veremez ve tiitiin

icen bir seyhin olamayacagini diisiiniir.

Erzurumi hazretleri bu diislinceler igindeyken onlerine kahve gelir ve Efendi
kahvesini igerken cilibbesine bir miktar kahve dokiiliir. Buna iiziilen Erzurumi’ye,
Mahmut Samini Hazretleri clibbesini ¢ikarmasini ve temizlenmesi i¢in Mustafa Naci
Efendi’ye vermesini sdyler. Ciibbesini veren Erzurumi birkag¢ dakika sonra temizlenmis
olarak teslim alir. O aksam Osman Bedriiddin Erzurumi hazretleri riilyasinda; diinyadaki
biitiin nebatlarin yiice Allah’a ibadet etmekte oldugunu ve tanimadigi bir bitkinin ise
Allah’a secde etmedigini goriir. Sabah oldugu vakit Osman Bedriiddin, kahvesini
igmekte olan Samini Hazretleri’nin yanina varir. Cok gegmeden Mahmut Samini “Hafiz
bir ates getir de su Allah’a ibadet etmeyen otu yakalim”’der. Bu konusma iizerine
Erzurumi riiyasinda gordiigii nebatin tiitiin oldugunu anlamistir. Ve Samini devam eder:
“Hafiz,biz bu tiitiinii sunun icin igiyoruz: buraya tiitiin icen bir¢ok ihvan gelmektedir.
Sayet ben igmemis olsam, tiitiin icen ihvanlarin ¢ogu beni dinlemeyip tiitiin icmek icin
disart ¢ikacaklar. Halbuki simdi hem tiitiinlerini i¢iyor, hem de oturup beni dinliyorlar.
Bunun keyif¢isi degilim. Surf bunun i¢in i¢iyorum.” diyerek Erzurumi’nin karsilastiklar
giin kalbinden gecenlere cevap vermis olur. Osman Bedriiddin Erzurumi ve arkadasi
Mahmut Samini’nin Dergdhinda ii¢ gilin gegirdikten sonra dordiincii giin donmek
isterler. Samini Hazretleri bu esnada Erzurumi’ye; bahc¢ede kurumak {iizere olan
sezbeleri havuzdan su alarak sulamasini syler. Erzurumi, Mahmut Samini’nin istegini
gerceklestirirken heniiz sebzelerin yaris1 sulanmustir ki, havuzun suyunun bittigini
goriir. Samini Hazretleri’ne giderek durumu bildirir. Seyh hazretleri ise havuzdaki
suyun bahgeye yettigini ve tekrar inip bakmasin1 sdyler. Bunun {izerine havuza geri
donen Erzurumi havuzun agzina kadar dolu oldugunu goriince Samini Hazretleri ile
ilgili diisiinceleri degismeye baslar. Bu sekilde dordiincii giin bitmis ve besinci giin

olmustur. Mahmut Samini Hazretleri; bu kez de aksama pisirecekleri yemek igin



bahceden biraz sebze toplamasini ister. Osman Bedriiddin bahgeyi diin suladigimi
sebzelerin hepsinin heniiz ¢icek oldugunu diisiiniirken Seyhin 1srar1 iizerine bahgeye
iner ve gordiikleri karsisinda sasirir. Heniiz diin suladigi sebzeler bugiin; domates,
patlican, biber olmustur. Gordiikleri iizere imam Efendi, Mahmut Samini Hazretlerinin
biiyiik bir miirsid ve makam sahibi bir veli oldugunu anlar. Dergéhtan ayrilarak geri
donmeyi diisiinen Osman Bedriiddin ve arkadasina o esnada bir telgraf ulasir. Telgrafta,
birliklerinin Cemisgezek’e gidecegi, bu sebeple on giin yol izni verildigi yazilidir.
Okuduklarina sasiran bu iki arkadas kimseye haber vermeden ¢iktiklari bu yolda gelen
telgrafin Diyarbakir’daki arkadaglar1 tarafindan g¢ekilmis olmasina sasirirlar. Bu hal
tizere bir ka¢ giin daha dergahta kalirlar. O giinliin aksami; Samini Hazretleri;
Erzurumi’ye: “Hafiz, bir insan magrur olmamaldir. Ilim alcak géniilliiliik gerektirir,
ilim bir miirside tam teslimiyettir. Bir insanin bagina, disine degil, génliine bakacaksin.
Gonliin kirilacak ama goniil kirmayacaksin. Bu cileli yolda ¢ileni doldurup, insan-i
kdmil olmak i¢in ¢ok c¢alisacaksin. Ama asla miirsidsiz yola ¢ikmayacaksin.” der.
Aralarinda gecen bu konusma iizerine Osman Bedriiddin Erzurumi, bir seyhinin olmasi
gerekliligini anlar ve Seyh Mahmut Samini’ye tabi olarak Cemisgezek’e geri doner.

(Aydogmus, 2009: 140-144)

Osman Bedriiddin Erzurumi’nin bir baska dostu da Nuzhed Dede’dir. Kendileri
Nuzhed Dede ile Cemisgezek’te tanisir. Erzurumi, aralarinda biiytik bir dostluk olusan
bu zati, seyhi Mahmud Samini Hazretleri’ne tabi olmasi i¢in dergdhta gegirdigi 18
giinliik ilim misafirliginde tanimstir. Bu misafirlikte ayn1 zamanda Imam Efendi’nin
egitimi de tamamlanmig olur. Osman Bedriiddin hazretleri, seyhine zor baglanmigtir
ancak bu baglilig1 ona Hakka ulasma yolunda 151k olmustur. Seyhine hiirmette kusurdan
kagiman Erzurumi ilmi yolculugu tamamlandiktan sonra da hocasinin ziyaretine gitmis
her daim dua ile anmistir. Seyhi igin su siiri yazmustir: (Aydogmus, 2009: 144-146).

“Sdminiyiz, ask iledir daima ahvalimiz

Vecd-i Ahmed 'le kurulmug bezmimiz, meyddanimiz:

Sdmini’yiz, kdarimiz seb’de degil giin sebpere,

Biz gulam-i dfitab iz ruz dadir cevianimiz.

Samini’yiz, ddima tinsu huzurdur karimiz,



Vahdeti kesrette bulmakdir bizim etvar imiz.

Sdamini’yiz, seyri’'imiz enfiistedir, afika biz,

Etmeyiz atf-7 nazar, cari i¢redir cananimiz.

Sdamini’yiz, hemdem olmus ask ile kalb-1 hazin,

Zevkeder daim Huziir-u Hakk ladir esrarimiz.

Samini’yiz, kalmadi gayr, hem zuhur etti Cemal,

Enfiisu dafak’da birdir hem bizim seyrdnimiz.

Sdamini’yiz, dide 'den, dilden biraktir gayri'yi,

Veririz zdte sifat’i, boyledir bazar imiz.

Sdminiyiz, bilmigiz biz “Kiintii kenzen” sirrini,

“Men Aref’den ders alub bulduk bugiin “Dildar "imiz.

Sdmini’yiz, Badriya, biz gayriye bas egmeyiz.

Dii cihanda kdfi, vafi siidde-i Sultan’imiz.

Imam Efendi seyhinin 6liimiinden sonra Harput’a yerlesmis ve burada yasamaya

baslamistir. Harput’ta seyhinden aldig1 ilimle insanlar1 Hakka ulastirmaya calismistir.

1. 1. 3. Sahsiyeti ve Kisiligi

Aldig1 egitim dogrultusunda ¢ok az konusmayi kendisine adet edinmistir. Bu
sessizlik iizerine kendisine; “Sessiz Hafiz Osman Bedreddin” denilmistir. Osman
Bedriiddin yiiksek bir kabiliyet ve kavrayisa sahipti. Etrafinda hi¢ kimseyi kirmayan
incitmeyen hosgoriilii bir kisidir. Kendisini tasavvuf yolunda yetistirmis alim bir zattir.
Sosyal hayati ile de c¢evresindekilere 6rnek olmustur. Erzurumi hazretleri temizligine
cok dikkat ederdi. Temiz elbise giymeye Ozen gosterirdi. Giyimi sade ve giizeldi.

Giyiminde 0zellikle; yesil, beyaz, lacivert ve siyah renkleri tercih ederdi.



Kisiler arasinda ayirim yapmadan tim davetlere icabet ederdi. Kibir ve gururu
aldig1 ilim vesilesiyle hayatindan uzaklagtirmistir. Misafirperver bir kisiydi.
Peygamberimizin siinnetlerinden biri olan hediyelesmeye de hayatinda yer vermistir.
Cocuklara sevgi ile yaklasir, talebelerine sefkatli davranirdi. Diz ¢okerek sofraya
oturmay1 adet haline getirmistir. Osman Bedriiddin Erzurumi Hazretleri dig goriiniis
olarak; ortadan uzun boylu bir zatti. G6z rengi ela ve bakislar1 heybetliydi. Miitevazi bir
kisilige sahiptir. Sakali, sarig1 ve ciibbesi beyazdi. Viicudundan etrafina giil kokusu

sactig1 rivayet edilirdi.

Bu biiyiik zat tiim hayati boyunca Islama uygun bir sekilde yasamis ve
Peygamberin siinnet-i seniyyesine uymustur. Cevresinde uyarict gérevinde bulunmus
ogiitler vermistir. Kur’an-1 Kerim’i kendisine rehber edinen bu zat tiim hayatini1 ilme
adamistir. Tasavvufun derinliklere inen, ilim ugruna tiim sikintilara katlanan bu zat-1
muhterem biiyiik bir takva sahibidir. (Aydogmus, 2009: 148)O halk arasinda g¢ok
sevilen ve sayilan biri olmus, sevenleri Harput’ta gelerek ziyaretini aksatmamislardir.

Dini sohbetlerde etrafina hep 151k sagmuistir.

1.1. 4. Vefat1

Osman Bedreddin Erzurumi vefatina kadar dmriinii Harput’ta gecirmistir. Halka
sohbetler veren Osman Bedreddin ilmiyle halki egitmeyi amaglamistir. Bunun yaninda
cevre il ve ilgelerdeki halka da vaazlar vermis ve sohbetlerde bulunmustur. Bu esnada
da pek ¢ok talebe yetistirmistir. 1911 yilinda Hac vazifesini yerine getiren Osman

Bedreddin, 17 Ekim 1924 yilinda Harput’ta vefat etmistir. Harput’ta gdmiilmiistiir.

Osman Bedreddin yakinlarina bazi vasiyetlerde bulunmustur: “Ey benim evidd,
birader ve akrabdlarim! Islamiyette ve dogru yolda bulunan kardeslerim! Benim Ehl-i
stinnet vel-Cemdat mezhebi iizere bir miisliiman olduguma Cenab-1 Hak sahidimdir.
Liituf ve ihsanina karst Allahii Tedla'ya hamd ederim. Sdyet omriim tamam olup, Allahii
Tealda’nmin emri iizerine dhirete gociip, ildhi rahmete ndil olursam, son omriimde
diismanimiz olan nefis ve seytan tarafindan sasirtilmak istenirsem, ingdallah ben onlart
dinlemem. Ancak, Islim dininde oldugumu simdiden isitip, kiyamet giiniinde

miisliimanligima sahitlik etmenizi istiyorum.



10

Allahii Tealanin birligine inantyorum, elhamdiilillah. Allahii Tedla dan baska ilah
yoktur. Muhammed Aleyhisselam O 'nun kulu ve resuliidiir. Yalmz Allahii Tedld vardur.
O’nun ortag yoktur. Miilk O’nundur. Hamd O’na mahsustur. O, her seye kidirdir.
Sizden Allahii Tedlamn birligine olan bu imdmima sahid olmanizi istirham ediyorum.
Ben dciz ve giinahkar bir kulum.”Allahii Tedldnin rahmetinden timidinizi kesmeyin.
Ctinkii Allahii Teadla (sirkten tovbe ve iman etmek suretiyle) biitiin giinahlart affeder.”
(Ziimer stuiresi: 53) medlindeki dyet-\ kerimesini kendime delil edinip tévbe ederek,
Rabbimin rahmetine siginiyor, Peygamber efendimizin sefaatina kavusmayr timid
ederek gidiyorum. Evliyaullahin, Allahii Tedlanin sevdigi kullarimin ve Naksibendiyye
biiyiiklerinin bu giinahkdar kula mdnevi yardimlarini timid ederim. Bilhassa Seyh
Abdiilkadir-i Geyldni, Muhammed Behdeddin Buhdri, pirim Mevland Halid, Seyh Ali
Sebti, hocam Mahmiid Samini ve babamin mdnevi yardimlarini ve Allahii Tedld nin
katinda bu fakire sefdat¢i olmalarint ihsan ve ikramlarindan iimid ederim. Vefat
ettigimde iizerime KUr’'an-i kerim okuyunuz. Allahii Teala bu dcize ve biitiin din

kardegslerime iman ve hiisn-1 hatime nasib eylesin! Amin.”

Osman Bedriiddin hazretleri i¢in 6liim, hasretligin bitisi ve vuslat anlami
tasimaktaydi. Olecegi giine hazirlanarak vasiyetini oliimiinden bir ka¢ giin once
yastiginin altina koymustu. Hastaligt uzun siirmedi. Vefat edecegi gece cevredeki
alimler ve sevenleri Osman Bedriiddin’in yanindaydi. Bir siire gegtikten sonra
kendisinin yalniz birakilmasini istedi. Yanindaki alimler vaktin geldigini anlamislardir.
Bunun iizerine odadan ¢ikarak bir siire beklediler. Odaya geri dondiiklerinde Imam
Efendi’nin bekledigi anin gerceklestigini gordiiler. Onun 6liim haberi bir gecede tiim
cevreye yayildi. Ertesi giin Harput’ta biiyiik bir kalabalik toplandi. Onu Meteris
Mezarhigi’na defnettiler. Mezar1 gilinlerce ziyaret¢i akinina ugrayan bu miibarek zat

giintimiizde de unutulmayarak ziyaret edilmektedir. (Aydogmus, 2009: 147-148)

Imam Efendi, Harput’ta Meteris Mezarlifi'nin iist kismmna defnedilmistir.
Tiirbesinin iizerinde biiyiik bir kubbe vardir. Tiirbe kare seklinde insa edilmistir.
Aydinlatmasi i¢in kiiclik bir pencere plana dahil edilmistir. Tiirbe etrafinda 6nemli

zatlar yatmaktadir. (Aydogmus, 2009: 136)



11

1. 2. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMININ ESERLERi
Osman Bedreddin’nin Sobetname, Giilzar-1 Samini adli eseri, Giilbin-i Irsad ve
Mecalis-i Samiye adli kaside tarzinda eserleri vardir. Giilzar-1 Samini adli eseri

Erzurumi’nin talebeleri tarafindan sohbetleri not edilerek bir araya getirilmistir.

(Soysaldi, 2003: 275)

1. 2. 1. Sohbetler

Osman Bedriiddin Erzurimi’nin “Sohbetler” adli eseriti¢ defter seklinde tasnif
edilmistir. Bu defterlerin hepsi bir cilt altinda toplanmistir. Fevzi Oz¢imi’nin tasnif
ederek diizenledigi bu eserde yer alan defterlerin igerikleri su sekilde siralanmistir:

(Ozgimi, 2009: 5-15)

BIRINCI DEFTER:

1. Selef-1 Salihin 2. Evliyaullaha saygi 3. Allah dostu olmak 4. Nefsi aradan ¢ikar
5. 1hlas ve teslimiyet 6. Ancak Allah’1 iste 7. Allah’a muhabbetin degeri 8. Mii’minlerin
birbirine yardimi 9. Hz. Ebiibekir’in iistiinliigiil0. Etme bulursun 11. Ahirete hazirlik
12. ibret 13. Diinya ve ukba 14. Tevbenin kabilii 15. Allah’a baglanmak 16. Allah’in
golgesi 17. Abdestli bulunmak 18. Evliyaullahin kilic1 19. Allah’a giden yol 20. Sirr-1
maiyyet (beraber olma sirr1) 21. Namaz 22. Himmet ve ni’met 23. Insanin biiyiikliigii
24. Takva 25. Zahiri sebeb 26. Cendb-1 Hak her yerde hazirdir 27. Hacc’in isaretleri 28.
Halilullah 29. Gaflet 30. Kur’an’in hiilasas1 31. Tecelli-i 1lahi 32. Ebi Ali Sina 33.
Secde 34. Asiklar defteri 35. istigrak ve namaz 36. Tarikat silsilesi 37. Kalblerin imari
38. Teenni 39. Zikr-i hafi 40. Ahirzaman 41. Emre ittibanin fazileti 42. Kimin imanina
sasilir 43. Tasavvuf 44. ism-i A’zam 45. Salikin niyaz1 46. Ehl-i tarikin hali 47. Irfan-
vuslat mertebeleri 48. Malaya’ni 49. Fuzili 50. Selef-i evliya 51. Miikevvenat 52. Hz.
Peygamber’in (s.a.v) miistak oldugu kimseler 53. Seriat-tarikat-ma’rifet-hakikat 54.
Beser 55. Hidayet-delalet 56. Seyhin urfic ve niizilii 57. Vakti zAyi etmemek 58. insanin
meyli 59. Salik nasil yol alir 60. Salikin hiisn-ii zann1 61. ilim 62. Ni’met-i ilahi ve
miicahede 63. Allah’a i’tikad ve amellerimiz 64. Kalbini diizelt 65. Mecaz-hakikat 66.
Sohbet 67. Kalb-i selim 68. Hak i¢in, hakki nefyet 69. Ferd i¢in ferd olunuz 70. Allah’1
bilmenin yolu 71. Allah i¢in sevmek 72. Sirr-1 Muhammedi’yi tahkir etmeyelim 73.

Peygamberimizin miistak oldugu timmet 74. Namazi huzurlu kilmak 75. Misafire ikram



12

tmenin miikafat1 76. Allah icin yapilan iyilikler 77. Ummet-i Muhammed’e iyilik etmek
78. Niyette ihlas ve samimiyet 79. Mahliiktan kagip Halik’a yaklagmak 80. Edebe ridyet
81. 11ahi emanet ve insani sifat 82. Gaflet en biiyiik giinahtir 83. Allah’in mahlikatma
(evliyaullaha) hiirmet etmek 84. Seytani ahlak-ilahi ahlak 85. Allah’mn rahmeti
sonsuzdur 86. Peygambere ittiba-viiciid niishasini Kitab-1 Natiktan okuman 87. Kelime-i
tevhidin fazileti 88. Allah i¢in ibadet 89. Nefsin gizli ayiplarindan kurtulmak 90.
Malaya’ni 91. Ummet-i Muhammed’in makbiliyeti 92. En serefli varlik olarak yaratilan
insanin Cenab-1 Hakk’i bilmesi 93. Taharet-i kamile 94. Imam Safii Hz.lerinin
comertligi 95. Allah’m yer yiiziindeki halifesi: insan 96. ibret almasini bilmek 97.
Ruhiimuzu temizlemenin yolu 98. Gurur ve kibrin sonu zillettir. 99. Allah’1 dilimizle
seviyoruz 100. Gizli sadaka, ilahi gazabi teskin eder 101. Ilahi riza nerededir? 102.
Hakiki kazang (ilm-i billah) ile ameldedir. 103. “lyiligi emr ve kétiiliikten men”
vazifesini kisi Once kendi yerine getirmelidir. 104. Allah’1 zikir, O’nu bilme ve
bulmanin gerekce ve saglam yolu. 105. Gerekeni aninda yapanlar kazang, yapmayanlar
ischiisran ehli olurlar. 106. Manevi temizlenisin {ic merhalesi 107. Imanin
mertebelerinin sonu yoktur. 108. Evliyaullah meclisinde ictima edip, ittibada bulunanlar
109. Islam’1n bilfiil yasanmasina yardimci olursak Allah da bize nusretini ihsan eder.
110. Allah’1n affina mazhar olabilmenin ilk sarti, giinahta 1srar etmemktir. 111. Ibtila,
bilen igin Allah’a yakinliga en biiyiik vesiledir. 112. Insanlar iki kistmdir 113. Cenéb-1

Hakk’a layik olabilmek zahirimizle birlikte, bilhassa batinimizi imar etmeye baglhdir.

IKINCI DEFTER:
1. Dost, Allah’a yoneliste bize yardimci olan, diigman ise bizi Allah’tan alikoyandir. 2.
Ummet-i Muhammed’in hayirli bir iimmet olmasi nedendir? 3. Dért seyi ter eden dort
seye nail olur. 4. Kisi sevdigi ile beraberdir. 5. Insan olmanin tek yolu, mutlaka bir
insan-1 kamile miilaki olmaktir. 6. Nerede olursaniz olun, Osizinle beraberdir. 7. Naksi
olan, zahiri seraitle, batin1 ise iins-i Mevla ile siislenmis olan kimsedir. 8. Taharetten
garez el-yiiz yikamak degildir;nefsini heva ve heves pisliginden armmdirmaktir. 9.
Amellerimizin 6z ve ruha kavugsmasi ancak insan-1 kamil ile mimkiindiir. 10.
Maneviyat avami cennete havassi ise Allah’a kavusturur. 11. Gonliimiiz hane-i 11ahi’dir;
orayl ancak O’nunla doldurmaklazimdir. 12. Kalb beyt-iflahi’dir, ancak O’na tahsisi

gerekir. 13. Basiret isteyenler, erbab-1 basirete hizmet etmelidir. 14. Halki si-i zana



13

diisiirmekten sakinmalidir. 15. Tevhid ehli olanlar bir nirdan yaratilmistir. 16. Naksi
tarikin sekiz sarti. 17. Huzur iki tiirlidir. 18. Mahlukatin islerini ifdya kosamk, siar-1
enbiya ve evliyadir. 19. Mekr-i Ilahi’den iki ziimre kurtulur. 20. Ezeldeki ahdin mana ve
muhtevasi. 21. Mii’'minde havf ve recad miisavi olmalidir. 22. Hem ahir hem de batin bir
kimsede bulunmas: hakiki biiyiikliiktiir. 23. ilahi hiikiim ve kazaya razi olmak ilahi
rizanin kazanilmasina agilan kapidir. 24. Takva’nin hakikati Allah’tan gayrisindan
alakay1 kesmektir. 25. Kabe’deki putlar1 secdeye vardiran ayet-i kerime 26. Vahdet-i
Viicut neye benzer 27. Cenab-1 Hakk’in ne ihsanina ne de kuvvet ve kudretine sinir ve
engel yoktur. 28. Her zaman bir icabi vardir 29. Halk ii¢ kisimdir 30. Allah Resuliinii
seveni, bizim de sevmemiz sarttir. 31. Islam’mn ikame ve muhafazasi sartiyla cihad
farzdir 32. Insan, mahlukatin en muizzez ve miikerrem varligidir. 33. Zahirimizin ve
batinimizin sihhati neye baghdir? 34. Dualarin efdali (elhamdiilillah), zikirlerin efdali
“la ilahe illallahtir. 35. Kalben manasina miilahaza etmeksizin yalniz lisanen yapilan
tevhid, erdirici olamaz 36. Dinde ictihad edebilmenin sartlar1 vardir 37. {lahi hidayete
mazhariyet kul i¢cin ni’'met ve devletin en biiyligiidiir. 38. Verlikla ve gafletle yapilan
ibadetin sahibine pek hayri olmaz 39. Nefisten kurtulmak iki seyle miimkiindiir 40.
Nefis, seytan, heva ve heves, kotii arkadas, insanin en amansiz diismanlardir 41.
Dilimizdeki dua ile halimizin teskil ettigi tezad 42. Her isimizde Allah’a, Allah i¢in
yonelmek ancak bizi yiiceltir. 43. Kulun Allah’a kurbet ve vuslati, ancak ondan
gayrisini terk etmekle miimkiindiir. 44. Hz. imam Safii’nin imam-1 Azam Hz. lerinin
manevi ve ilmi varhigi karsisindaki hiirmeti 45. Allah ile sulh etmenin yolu O’nun dostu
ile dost, dliismani ile diigman olmaktir. 46. Bir tarike intisab ve miirside tabi olmak nigin

lazimdir?

UCUNCU DEFTER:

1. Ameller niyetlere goredir. 2. Hakk’a talebin iki alameti 3. Varlik getiren taatten, zillet
getiren ma’siyet hayirlidir. 4. Mesreb-i Peygamberi {izere olmamiz elzemdir. 5. Agyar
aradan c¢ekilmeyince, Yar yiiziinii gostermez. 6. Insanin mahbubu, onun Ma’bududur. 7.
Emanet-i Ilahiyyeyi zayi etmek, en biiyiik cinayettir. 8. El kirda ise goniil mutlak
Yar’da olmalidir. 9. Uyanirsin, olur isen dil-agah. 10. Goniil temasa-1 Cemal-i Layezale
ayinedir. 11. Diinyaya burada kalacagin kadar ¢alis. 12. Dertsiz Dildar-1 Yare erilmez.

13. Dinin esas1 ma’rifet ve Hakk’a vuslattir. 14. Kébe-i Muazzama’y: ilk goriiste



14

edilecek dua. 15. Amel defterimizi sagimizdan alacak isler gorelim. 16. Allah’in
rahmetinden iimit kesmeyiniz. 17. Glines insan-1 kamilsiz dogmaz. 18. Sevilenden gelen
her sey sevilir. 19. Ummet-i Muhammed’e en biiyiik mucize, Kur’an-1 Kerim’dir. 20.
Nefs, sehvet ve gazabini maglub eden, Abdullah olur. 21. Omr-ii azizin kadr-u
kiymetini bilmek sarttir. 22. Ey insan! Azim bir is i¢in yaratildin. Sen ondan gafilsin.
23. Hicret, Allah’dan gayrisine meyil ve ragbetten ferigattir. 24. Insanin yaradilis
gayesi, ma’rifetullah tahsili i¢indir. 25. Yiiz nefsin yapamayacagimi bir kotii arkadas
yapar. 26. Bir istikamet, bin kerametten hayirlidir. 27. Mii’minler katiyen 6lmezler. 28.
Ehl-i ikan (hakk:i yakinen bilis) olmanm sartlari. 29. Insanin kendisi de Ayat-1
ilahiyyeden bir ayettir. 30. Namaz mii’minin miracidir. 31. Kur’an’a inanmayana da,
inanaip hiikkmiiyle amil olmayana da veyl. 32. Allah’in nezdindeki durumunu merak
eden kandisini hangi hizmetlerde kullandigina baksin. 33. Makam-1 fenada insanin ne
lisani, ne zikri ve ne de fikri kalir. 34. Halife-i hak, diinya ve ukbaya 11k olan insan,
hangi insandir. 35. Mii’minlerin seytanlart da mii’min etmeleri gerekir. 36. Haya’nin en
yiiksegi Allah’tan hayadir. 37. Allah’dan haya, her an O’nun huzurunda oldugumuz
idraki ile miimkiindiir. 38. Heva ve hevesin iki farkli ¢esidi. 39. Dinin gecesi ve
giindiizii. 40. Intisabin miintesibe yiikledigi sorumluluk. 41. Sevginin derecatr. 42.
Nefsin meratibi. 43. Viicud kabin1 diinyada iken, nar-1 muhabbet ile tathir lazimdir. 44.
Malaya’ni, kalbe kesvet verir ve onu 6ldiiriir. 45. Zaman-1 fesadda dinlerini muhafaza
edenlere Peygamberimizin tebsirati. 46. Din, diinya ve ahretteki afiyetin manasi. 47.
Arz-1 viicuda, batininizdan Hakk’a teveccih ve sefer ediniz. 48.”Elestii bi-Rabbikiim”
hitabina bugiin de muhatabiz. 49. Defter-i amalimiz, her giin peygamberimize arz
olunur. 50. Insanlarin en efdali enbiya-i zisan efendimizdir. 51. Mii’'minin niyeti, baz1
halde amelinden hayirlidir. 52. Temasa-i Cemal-1 Siibhani ancak Hz. Insana mahsustur.
53. Imrenilecek bir tevbe. 54. Diinya suret-i isti’maline gére hem iyidir, hem fenadur.
55. Insanlar dort ziimredir. 56. Huzurun muhafazasinda dikkat edilecek haller. 57.
Miirid, miirsidin sohbetini her seye tercih etmelidir. 58. U¢ mertebedeki insana ii¢ farkli
cennet. 59. Yemek yemegi dahi ibadet yapmanin yolu. 60. Mevla’ya enis olana, Mevlasi
yeter. 61. Cenab-1 Hak, zor ve zaruretle edilen imana pek razi degildir. 62. Seytanin
sevdigi kimseler. 63. Fart-1 hiddet ve asabiyet kisiyi inkara siiriikler. 64. Diinya her
yoniiyle bir imtihan mahallidir. 65. Insanlar uykudadir, dliince uyanirlar. 66. Yalmz

sozle vahdet, hal olarak yasanmadikga, teklikelidir. 67. Mii’minin kalbi “beytullah™tir.



15

68. Kul iradesini neye sarf ederse Cenab-1 Hak onu halkeder. 69. Amellerimiz, kiyamet
giinii meleklerimizdir. 70. Olen hayvandir, asiklar kat’iyyen 6lmez. 71. Cenab-1 Hakk’mn
tizerine O’nun gayrisini tercih belahettir. 72. Evliyaullahin din ve imanini, Mevlasini
bilmek ve bulmaktir. 73. Zamanimizin Celal-i ilahi feverandadir. 74. Bir velide en
biiyiilk keramet, keramet-i ilmiyedir. 75. Miikevvenat iki maksatla yaratilmistir.
76.”Fark” ve “Cem”i cem eden kamildir. 77. Viicut miilkiinde, en biiyiik kar “nefs”i
“ruh”a tabi kilmaktir. 78. Kemal, zahiren ser’i oOlgiilere, batinen de Allah’a bagh
yasamaktir. 79. Seytan kimlere bir sey yapamaz. 80. Bir sem’a ki hak yandira; bir vech
ile sonmez. 81. Hedefi Mevla ve niyeti ihlas olan murada erer. 82. Allah’1 kullara,
kullarida Allah’a sevdirmek peygamberlik vazifesidir. 83. Yakinlerimizin muazzep
olmasi, bizi de muazzep eder. 84. insan merd-i mana olmali, merd-i dava olmamali. 85.
Bir kul, marifeti nispetinde aczini idrak eder. 86. Azimet ve amel, mii’mini Allah’a
layik eder. 87. Her miictehit, vasil oldugu hakikat mertebesine nisbetle ictihadda
bulunur. 88. Allah i¢in sevmek ve Allah i¢in bugz etmek kolay degildir. 89. Malaya’ni
kalbi oldiiriir. 90. Yapilan ibadetlerdeki farkli ii¢ hal. 91. Masivadan arinmayan bir
kalble mii’min-ikamil olunamaz. 92. Nefsini bilmenin mertebeleri. 93. Ruhsuz ceset ne
ise ihlassiz amelde odur. 94. Hakikat ancak seriat kapisindan girilebilen beyttir. 95.
Mii’miinin niyeti, baz1 hallerde amelin tahakkuku gibi kabul goriir. 96. Sila-y1 Rahim’in
kesilmesine Cenab-1 Hak raz1 degildir. 97. Insan kalbi Zat ve Sifat-1 ilahiyeye mir’at
olarak yaratilmigtir. 98. Nefsle miicahede, mii’minde son nefesine kadar devam eder.
99. Insan 6ldiigii zaman nefsi terbiye gérmemisse o kimse serruh’n-nas demektir. 100.
Ma’rifet-i Rabbaniye olmadan bir isin Allah igin ifas1t miimkiin degildir. 101. Cenab-1
Hakk’m insana ii¢ biiyiik ihsan1. 102. Esrar-1 Ilahiyyenin ketmedilmesi de, agiklanmasi
da yerine gore liituftur. 103. Viicud-u insani bela, heva ve sehvetle yugrulmustur. 104.
Biitiin enbiya, mazhar-1 Zat olan Arabistan da zuhur etmistir. 105. Seriat-i
Mutahhara’nin bir tagin1 kaydiran yerine basmi koyar. 106. insanin Allah’a giden yolda
en biyiik diisman1 “su-i karin”dir. 107. Mi’min de Ma’but-u Hakikinin muradindan
baska bir murad olmamalidir. 108. Hem diinya, hemde Mevla muhabbeti bir kalbde
ictima etmez. 109. Insanin, inabe talebini kendisini hazirlamas1 gerekir. 110. Cennettin
tecelliyat-1 Cemaliyyeye mazhariyeti, mii’min kulla olacaktir. 111. Teyemmiim, miirsid-
ikamilin ayaginin tozu ile teyemmiim demektir. 112. Ya Ali! Dogru sdyleyen mes’ul

olmaz. 113. ibadetten maksat; Islam ve iman mertebelerini asip, ihsana ulagmaktir. 114.



16

Hersey, evvela alem-i Melekuta gelir ve sonra zuhur eder. 115. Meyvesiz olan agac,
yanmaga miistehaktir. 116. Mii’mine lazimdir ki kendi manasindan haberdar olsun. 117.
Insanda “Rizk-1 manevi” endiseasi hi¢ yok. 118. Imanin alameti, bolluk devresinde
stikii, darlikta ise sabirdir. 119. Rabbine siikreden bir kul olmayayim mi1? 120. Allah’a,
Allah ile, Allah ic¢in ubudiyet lazimdir. 121.”Egya-y1 adem, ademi de kendim ig¢in
yarattim.” 122. Insanin zahiri, maalesef batinindan ¢ok uzaktir. 123. Emr-i bi’l-ma’ruf
nehyi ani’l-miinkerin terki, azab-1 umumiyeye de davettir. 124. Evliyaullah, hakka
donen bir kimseyi, fasik da facir de olsa kabul buyururlar. 125. Diinya da iken tevhidin
hakikatine eren, ruz-1 kiyamette mizana ¢ikmayacaktir. 126. Allah’1 sevmeyen, elbette
nazar-1 ilahiden sakittir. 127. Obiir Aleme magdub-i Ilahi olarak gitmek, hiisran-1
azimdir. 128. Nefsin hukuku verilmeli fakat huzuzu menedilmelidir. 129.”Teklif-i ilahi
bizden sakit oldu” sdziiniin iki manasi. 130. Ilahi feraizin edas1, hangi seyle olursa, o
seyde farzdir. 131. Kurb-1 nevefil ve kurb-1 feraiz. 132. Gozi gérmeyen degil, basireti
kapali olan kisi kordiir. 133. Emraz-1 batiniyye giderilmesi gereken miihlik bir marazdir.
134. Seriat ilmine vakif ve amil, temamii’l-akl bir pirin elini tutmal elzemdir. 135.
Kur’an-1 Kerim, insanlar1 kendisine davet i¢in, Allah’in gonderdigi davet namedir. 136.
Ehl-i diinya diinyada, Ehl-i ukba ukbada. 137. Verdigimizi Allah’a, aldigimizi da
Allah’tan kabule aligmaliyiz. 138. Ahlak-1 zemime bir necaset-i kiibradir. 139. Mii’min
maisetini nefsi i¢in degil, Allah i¢in kazanmalidir. 140. O hesap giiniinde zerr ve sim
degil, kalb-i selim isterler. 141. Daima nakis, nakisa tabidir. 142. Bu alem, niisha-i sura,
nedir bil alem-i Kiibra. 143. Cenab-1 Hakk’in Tevfik ve inayeti olursa her sey kolay
olur. 144. Birseyde ki nefsin hazzi vardir, ondan istifade olunmaz. 145. Ma’rifetullah’in
kisa ve saglam yolu, ask-1 ilahinin zuhurudur. 146. ittikanin mertebeleri. 147. Tasidig1
sir-1 ilahi sebebi ile, her insami sayan-1 ta’zim bulmak akilliliktir. 148. Tatmayan
bilmez, bilen sdylemez. 149. Seytan, nur-u zikrullaha dayanamaz firar eder. 150. Zat ve
Cemal-i ilahi hedeflenerek yapilan ilahi ve kulluk en makbul olanmidir. 151. Amele
miikarin olmak sart1 ile hiisn-ii zan makbuldiir. 152. Kim sik1 bir hesaba ¢ekilse, mutlak
azaba ugrar. 153. Cemal-i Ilahiyye hazinesinin kapisi insan-1 kamildir. 154. Emr-i bi’l-
ma’ruf nehy-i ani’l-miinkeri usul ve meratibi vardir. 155. Cennet-i Adn’e su {i¢ ziimre
girecektir. 156. Kisi sevdigi ile beraberdir. 157. Insanin hakikati, nefs tarafindan setr
olunmustur. 158. Hakki bilen ve bulan her seyi bilir ve bulur. 159. Diinyada her insanin

viicudu ruhuna kabir olmustur. 160. Terbiye ile evvela ruha, sonra miinkalib olan nefse



17

ne mutlu. 161. Yemekle mide dolarsa kalbimize kat’iyyen hikmet tulti etmez. 162. insan
ile Kur’an birbirinin esidir. 163. Amellerin karsilig1 cins-i amele goredir. 164. Ilm-i
[lahi ancak Hz. insandan zuhur eder. 165. Insanin gerek halk, gerekse Halik’la olan
ahdine riayet sarttir. 166. Ey insan! Senin clirmiin kii¢iiktiir, ama biitiin avalim sende
saklidir. 167. Ulema dort kisimdir. 168. Kullarin kalbleri Celal ve Cemal kabzalari
arasindadir. 169. Kulun karsilig1 gézetmeden Rabbine ibadet ve ubudiyeti makbuldiir.
170. Allah’1 zikreden kullan ii¢ kisimdir. 171. Kalb, nefs ile ruh arasinda bir vedia-1
Subhaniyedir. 172. Cenab-1 Hakk’in {izerimizdeki nimetlerinin hadd { hesab1 yoktur.
173. Evliyaullah, nefislerin kemal isnadini edebe mubhalif bilirler. 174. Melekler i¢in, ne
tedenni ve nede terakki vardir. 175. Ahlak-1 zemime agacin1 budamak degil, kokiinden
kesmek lazimdir. 176. Cennet-i acile-i kalbin etrafi huzuzat-1 nefs ile kusatilmistir. 177.
“Yerde olanlara merhamet ediniz ki goktekiler de size merhamet etsin” 178. Cenéb-1
Hak insana, Cennet-i Zatina viisuliin yol ve usuliinii ve ta’lim buyurdu. 179. Peygamber
(s.a.v) Efendimizin bir tinvanida “Muallimu’l-Hayr”dir. 180. Zahiri, batini, suri, manevi
her tiirlii su-i edepten sakinalim. 181. Bir ilmin serefi malumun serefi nisbetindedir.
182. Nafile ibadetler Rabbimize hediyedir. Dikkatle ifas1 gerekir. 183. Yemek ve igmek
hadd-i itidalde olmalidir. 184. Kur’an’in zahirine zahirimizi, batininada batininimizi
tatbik sarttir. 185. Allah’a siikriin en dogru manasi, O’nunla beraber olmaktir. 186.
Insanin ahlak-1 zemimesini Cenab-1 Hakk’a iti etmesi en biiytik infaktir. 187. Kemal,
zahir ve batin1 cem etmekle miimkiindir. 188. Didar-1 evliya, mir’at-1 hak-niimadir.
189. Sahabe-i giizinin kabma kimsenin ulasmasi miimkiin degildir. 190. Keramet-i
ilmiye pek biiyiik bir ikram-1 ilahiyedir. 191. Nefsin emri ilizerine Allah’in emrini
takdim ve tercih yigitliktir. 192. I¢i ve dis1 Miisliiman olmak bir baska seydir. 193.
Nimet ona derler ki, insan1 “miin’im”den mahrum etmeye. 194. Cenab-1 Hak diinyadan
su li¢ seyi sever; kalb-i zakir, lisan-1 sakir ve viicud-1 sabir 195. Kisi, nefsinden terk
ettigi miktar1 Allah’dan kazanir. 196. Bir goniil yapmak hacc-1 ekberdir. 197. Allah
kulunu sevince onu bir ibtila ile dener, sabrederse onu kendisi i¢in seger. 198. insan,
mir’at-1 Huda olmak {izere yaratilmisgtir. 199. Cenab-1 Hak, layik gordiigi kulunu,
nefsine, hevasina ve diinyaya terk etmez. 200. Insanlarin kimi Celal-i ilahinin, kimi
Cemal-i Ilahinin talibidir. 201.”Tevbe eden gen¢ Allah’in sevgilisidir” 202.”Kim bir
kavme (topluluga) benzerse o, onlardandir. 203. flahi rizay1 burada bulanlarla orada

bulacaklar arasinda fark-1 azim vardir. 204. Sufi, Mevla-y1 Miiteal Hz. lerini diinya ve



18

ahiret {izerine tercih eden kisidir. 205. Diinyada ii¢ mizan: Akl-1 selim, Kitabullah,
Stinnet-i Resulillah. 206.”Kim siinnetimi yasarsa beni yasatmis olur. Beni yasatansa
beni sevendir. Beni sevense cennette benimle beraberdir” 207. Meclisler, emniyet iizere
akdedilir. 208. Halimizi, kalimize uydurmadikga, tizerimizdeki Celal tecellisi devam

edecektir. 209. Bu avalim “dlemler” iste bu Hz. insanin debdebe ve saltanatidir.

DORDUNCU DEFTER:

1. Keske Hz. Ebtbekir’in gogsiinde bir kil olsaydim. 2. Kur’an’in sebeb-i inzali, Cenab-
1 Hakk’m Hz. Insan mazharindan zuhiru igindir. 3. Cenab-1 Hakk irade-i kiilliyesini,
kullarinin irade-i ciiz’iyyelerine ta’lik buyurmustur. 4. Oyle ise sen bu {immet-i
Muhammed’in biiyiiklerinin biiyligiine bak! 5. Namazda; hem hizmet, hem kurbet, hem
de vuslat vardir. 6. insan-1 kimiller Kur’an-1 Azmiissan’a tev’emdirler. 7. ilahi emirlere
uymaksizin, ilahi Rahmeti timid etmek hamaékattir. 8. A’mal-1 silihat “iman”mmizin
muhafazasidir. 9. Dehir nefehat-1 ilahiyye olup buna insan kendini arz etmelidir. 10.
Evliyaullah sohbeti ile elde edilen fayda, baska hicbir seyle kazanilmaz. 11. Isldm’n
niiru “yildiz”, imanm niru “ay”, ihsanin niru ise giinestir. 12. Insanin azab-1 Ilahiden
emin olmas! cdiz ve miinasib degildir. 13. Insan viicudu “kalb”in, kalb de “sirr-1
ilahi”nin karargahidir. 14. Nefsin hoslanmadigi seylere “mekruhat”, hoslandig: seylere
de “sehevat” denir. 15. Ulim-u ilahiye semadan yagan ma-i mutahhar gibidir. 16. Bir
seyin ki ortagi ¢cok olur, o nisbette bahasi az olur. 17. Cenab-1 Hakk rizk-1 stirimize kefil
olmus, lakin rizk-1 manevimizin teminine bizzat bizi memur etmistir. 18. Imanda
“necat”; namazda “miinacat”, infakta “derecat” vardir. 19. Cenab-1 Hakk’a nisbetle
“ser” yoktur. 20. Kisinin iman1 olup da, amal-i salihas1 olmamas1 biiyiik bir marazdir.
21. Kur’an-1 Kerim’in mana, esrar ve hakayikina nihayet yoktur. 22. U¢ sey kimde
bulunursa, o kimse zalimdir. 23. Biz “Naksibendi”yiz; Nakkag’in huzirunu gonliimiize
naks ederiz. 24.”Huzuruna sende bulunmayan ‘yokluk, acz, zillet ve giinah’getirdim”
25. Insaniyet Islamiyet’le beraber olursa makbuldiir. 26. insam hangi sey ki Hakk’dan
alikoyar, ondan daha kétii bir sey olamaz. 27. insan mir’at-1 Huda, ayine-i cihanniima
ve halife-i ecel-i aladir. 28. Halilullah olmak, “Allah’a dost olmak” her mii’min i¢in

miimkiindiir. 29. Asiklarin bir nefesinde iki bayram vardir. 30. Hz. Musa’nin (a. s. )



19

mucizesi karsisinda sihirbazlarin iman etmeleri. 31. Allah indinde itibar; stret ve sekle
degil, mana ve hakikatedir. 32. Mii’min, Rabbinin kendinden istedigini birakip,
kendisinin O’ndan istediginin pesine diismeye. 33. Aman, ¢ok dikkat edelim
Ki,gonliimiizde Hakk’dan gayri higbir sey tekarrur ve temekkiin etmesin. 34. Nifak ve
sitkin de mertebeleri vardir. 35. “Siklt-u lisan, gilizel ahlak ve malayaniyi terk”
36.Efdal-i amal, ilm-i Billdh’tir. {lm-i Billah ile olan az amel, ilm-i Billdhsiz ¢ok
ameldendaha makbuldiir. 37. Imdad-1 Rabbaniyye, insanin istidit ve talebi
nisbetindedir. 38. Peygamber (s.a.v) Efendimiz, min-tarafillah, bizzat zat-1 ilahiyyesine
dai(davet¢i) gondermistir. 39. Her kim ki Allah’a tebeiyyetle kurbiyyet kazanir; o
Hakk’1 tez bulur. 40. Kim Allah katindaki yerini 6grenmek istiyorsa, kalbinde Allah-ii
Tealaya verdigi yere baksin. 41. Ya Allah ile olmak veya Allah ile olanlarla olmak tek
caredir. 42. insan, Hakk’dan ayrilmaya, fikr ii hayalini de O’nun huzurundan kesmeye.
43. “Biz bir kimseyi evliyadan kilmadik¢a, ona beld ikraminda bulunmayiz” 44,
Miirsidi olmayanin, miirsidi seytandir. 45. Hepsine ulasilmayanin, hepsi terk edilmez.
46. izzet, diinyada iman ve ma’rifet; ahrette de likd ve miisahededir. 47. Mii’'min Islam
libas1, ma’rifet tic1 ve taat tahtin1 behemehal elde etmelidir. 48. “Bir kulum ‘Aman ya
Rabbi’ derse, ben ona icabet etmemekten haya ederim” 49. Bir kul Hakk’a hadim olursa
Hakk da ona hadim olur. 50. “Yalniz sana ibadet (kulluk) ederiz ve yalniz Senden
yardim dileriz.” 51. Kalbil amellerin zerre kadari, zahiri amellerin daglar kadarindan
biiyiiktiir. 52. Nir ve velayet-i Muhammedi’yi zayi edenler, Hilafet-i Muhammedi’den
mahrum kalirlar. 53. Insanlara anlayis seviyelerine gore hitab ediniz. 54. Bir kisiye yiiz
nefsin yapacagmni, bir si-i karin (koti arkadas) yapar. 55. “Kullarin kalbleribenim
hazainimdir” 56. Imanin yaris1 sabir, yarist siikiirdiir. 57. Diinya seytanin kizidir. Insan
ona damad olmamalidir. 58. Ariflerin tevhidi; ni’metle mesgul olmaksizin, ni’metin
sahibiyle goniillerini dopdolu tutmalaridir. 59. Ben de mii’min kulumun kalbinde
O’nunla halveti arzu eder ve severim. 60. Mii’'mine iki sey ¢ok lazimdir; havf-1 ilahi ve
muhabbet-i ilahi. 61. Allah muhakkak ki, sizin siretinize bakmaz. Fakat kalbinize nazar
eder. 62. Insanin batini, riihi ve manevi sthhati, kalbinin temizlik ve sihhatine baghdir.
63. Insanin Cenab-1 Hakk’dan istediginin en hayirlisi, O’nun insandan istedigidir. 64.
Miiddet-i 6mriin kadar diinya i¢in, orada kalacagin kadar da ahiret i¢in ¢alis. 65. Nefs ve
hevasi ile Allah i¢in miicdhid olmayan, Allah’1 ne bilir ne de sever. 66. Insan-1 kamil

alem-i ekber, diger biitiin avalim ise alem-i asgardir. 67. Mii’'mini ebedi ve sermedi



20

saadetinden mahrum birakan kiskang ve haindir. 68. Canim1 terk etmeden canani
arzularsin, Ziinnarin1 kesmeden Tmani arzularsin. 69. Oruglu igin iki seving vardir: Biri
iftar ettigi zaman diinyada,digeri de Rabbanisine kavustugu zaman ahrette. 70. Seyhim
Mahmud Samini Hz. leri gibi, diinyaya tenezziil etmeyen ikinci bir zat gérmedim. 71.
Ey it’'minane ermis olan ruh! Sen O’ndan razi ve O senden razi olarak Rabbine don. 72.
Cenab-1 Hakk bir kavme gazablanirsa, Rahmet-i Ilahiyyesini onlardan kaldirir. 73. Bir
kavmin hal ve ahlakini degistirip bozuncaya kadar, Allah siiphesiz ki onu degistirip
bozmaz. 74. Yasadiginiz gibi dlecek ve dldiigiiniiz gibi hasredileceksiniz. 75. “Isbad-1
viicud”la “visal-1 mahbib” bir yerde, bir ademde cem olmaz. 76. Benim ve rasid
halifelerimin {izerine ittiba, iizerimize bir gorevdir. 77. Siddik-i a’zam efendimiz,
sohbet-i seniyye-i Risaletpenahiden bir an olsun ayrilmamuslardir. 78. Insan-1 kamili
inkar,Allah ve Peygamberi inkarla esdegerdir. 79. Sevmediginiz kisileri sokarak
gonliiniizii onlarla mesgul etmeyiniz. 80. Ah bu insanlar! Diger putlara kulluk ederler
de, Allah’1n kullarina olan ikram ve ihsanini iimid ve intizar ederler. 81. Seriat sozlerim,
tarikat islerim, ma’rifet halim, hakikat de re’si malimdir. 82. Hasimlari, sefaatcileri olan
kimseye, yaziklar olsun. 83. “Kim beni sevmisse cennette benimle beraberdir” 84.
Allah’siz ve Allah i¢in olmayan bir ubidiyyet ve ibadetin bir fayda hasil etmesi
miimkiin degildir. 85. Sizden sadaka isteyen atli bir kimse de olsa, yine sadaka veriniz.
86. Hacc-1 Manevzi, hacc-1 striden biiyiiktiir. 87. Insan, miirsid-i hakiki eliyle bir
manevi as1 yapilmadikca, tathh meyve vermeyen bir aga¢ gibidir. 88. Diinyanin zahiri
nasil ki insanla mamdr olursa, batini, hakikati de gene ancak insanin hakikati ile kaim
olur. 89. Hakk’dan, Hakk i¢in, Hakk’1 istemek ve bunda sebat etmek, siiphesiz dualarin
en makbuliidir. 90. Cin’de olsa taleb etmemeiz emredilen ilim, oncelikle ilm-i billahtir.
91. Ehl-i Kur’an, ahliillahdir ve Cenab-1 Hakk’in hassidirlar. 92. Miimbit olmayan ¢olak
bir araziye, ne kadar verimli tohum ekilse ve ne kadar bol sulansa gene de mahsiil
vermez. 93. Insan-1 kdmil, namazinda &ylesine Hakk’ladir ki, okuyacag: streyi dahi
O’nun ilhdm ile okur. 94. Ebrarin hasenati, mukarrabinin seyyiatidir. 95. Ehl-i irfana
riyazat: Kendinden perhizdir. 96. Mii’minin evvelki seyyiati, samimi tevbesinden sonra
ihsan-1 ilahi ile hasenata doniisiir. 97. Eger yar benimle yar olsa; ne gam, alem biitiin
agyar olsa. 98. Islam Rabbimize teslim olmaktir. 99. Insan neyi severse, onunla miibtela
ve muazzeb olur. 100. Gam degildir gide diinya kala din, Gam odur ki kala diinya gide

din. 101. Biz, seytanin, nefsin ve diinyanin m1 kuluyuz, yoksa Halik’imizin mi1? 102.



21

Hakk’in cezbelerinden bir cezbe, ins ve cinin ameline denktir. 103. Ey Allah’im bizi,
onlarin hizmetgisi ve ayaklarinin topragi kil. 104. Sefaatim, immetimden biiylik giinah

isleyenler igindir.

BESINCI DEFTER:

1. Dinde terakki olmasa idi, islam, iman ve ihsan meratibi olur muydu? 2. Huzursuz
namaz, namaz degildir. 3. Insanin bermurad olmas1 i¢in bimurad olmasi lazimdir. 4.
Diinya islerimizi de eger Allah i¢in isler hale gelirsek bilin ki, o da ibadettir. 5. Diinyada
ma’siyet lizere dost olanlar, o giin, birbirine diigmandir. 6. Mii’'min odur ki, hasenatla
mesr(Qr, seyyiatla mahzin olur. 7. Hesaba ¢ekilmeden 6nce nefislerinizi hesaba ¢ekiniz.
8. Gizli bir hazine idim, bilinmeyi istedim, halki yarattim. 9. Sen Cenab-1 Hakk’1
muhafazaya dikkat edersen, korkma o da seni hifzeder. 10. Safvetle sehvet, ikisi bir
arada ictima edemez. 11. Muhakkak ki Allah sizin stret ve amellerinize degil, kalp ve
niyetlerinize bakar. 12. Sen de ayat-1 ilahiyyeden biri, belki en biiyiigiisiin. Sen de seni
ta’zim etmen lazimdir ey insan! 13. Irsdd’a mezhniyet, cok 6zel bir egitimi ve tasdik-i
Peygamberiyi gerektiren bir hadisedir. 14. Evliyaullah ve miirsidan kendileri i¢in diinya
ve ahreti Cenab-1 Hakk’dan istemekten haya ederler. 15. Ey ademoglu! Ben seninleyim,
sen kiminlesin?Ben senin i¢inim sen kimin i¢insin? 16. Tecelliyat-1 siibhaniyye ibtida
“insan-1 kamil” aynasina aks eder. 17. Disgimizdakilerin ayip ve noksanini degil;
i¢imizin, yani nefsimizin ayip ve noksanini tesbite yonelelim. 18. Viicud hanesinde akil,
o hanenin erkegi; nefs de o hanenin kadmi gibidir. Imtizac kadmin efendisine
tebeiyyetindedir. 19. Rabbimiz Allah’tir deyip de, sonra dogrulugu iltizam edenlere
higbir korku yoktur. 20. Nefsden evc-1 riiha terakki, ancak bir mirsid-i kdmil vasitasiyla
olur. 21. Batinimizda nisbet ve huzlirun muhafazasi, her is ve her seyin fevkindedir. 22.
Siifli olan bu viicuddan, bu kalbden O Ulvi’ye bir sey gonderilmelidir ki, O Ulvi’den de
bir sey geldin. 23. Cemal-i insaninin, cemal-i ilahiyyeye bir miinasebeti vardir. 24. Ol ki
sana nazar edeyim. 25. Rical, Cenab-1 Hakk’a kars1 ahidlerinde sadik olan kimselerdir.
26. Insan icin tek kurtulus Peygamber (s.a.v) Efendimizin irsine tibi olmaktir. 27.
Takvanin hakikati, ikilikten kurtulmaktir. 28. Miictehedin-i izdm’in igtihadlari hep
hakikat ve kesf-i sarih iizerine mukayyeddir. 29. Allah’in Cemal’ini isteyen Cemal’e,

Celal’ini isteuyen de Celal’e mazhar olur. 30. insanlar hevalarma galip olup olmamak



22

bakimindan {i¢ kisimdirlar. 31. Kiyamette insanlarin rihu ile cesedi, sorumlulugu

birbirine atmak ister.

1. 2. 2. Mektubat

Osman Bedriiddin ErzurGimi’nin bir diger biiyiik eseri de “Mektubat”tir. Eserin
birinci cildi 12 mektup Hace Mahmut Samini (ks) Hazretlerine 121 mektup da Hace
Osman Bedriiddin Erzurimi (ks) Hazretlerine ait olmak tizere 133 adet mektup ihtiva

etmektedir.

Hace Osman Bedriiddin Erzurimi (ks) Hazretlerinin mektub-u serifleri:
Diyarbekir ulemasma, Ulema’dan Omer Avni Efendi’ye (3), Mazgirt Kasabasinda
bulunan Thvan’a, Hafiz Abdiirrahman Efendi vasitatyla [hvanimizin ciimlesine mahsus
arzadir, Kars ulemasindan faziletli Seyh Muhammed Efendi’ye (5), Hafiz
Abdiirrahman Efendi’ye (13), Cesmigezekli Niizhet Efendi’ye, Hafiz Sikri ve
Abdiilaziz Efendilere, Hozat’ta Thvandan bir zat’a, thvandan bir zat’a (12),Erzurum’da
Ihvan-1 Kiramdan bir zat’a, Erzurum’da Giilzar mubharririne (4), Erzurum’da IThvan’dan
bir zat’a (4), Arslan ve Siikrii Efendi biraderlerimize, Mazgirt mahkeme bas katibi
Arslan Efendiye, Siikrii Efendiye, Mazgirt’de Siikri Efendiye, Halil ve Hafiz Efendi
biraderlerimize, Hafiz Abdiirrahman, Niizhet, Siikiir, Abdiilaziz ve kolagasi
muavini/ylizbasi Hiiseyin Efendilere (2), Niizhet Efendiye, Mazgird Hakimi
Muhammed Hamdi Efendiye, Hac1 Zeki ve Ihvan-1 Kiram’a, Binbasi Cemal Bey’e,
Hozat’ta Kamil Efendiye, Resadetli Mustafa ve sandik-1 emin-i sabiki Hafiz
EfendilereHulefadan olup Piiri’de bulunan Mustafa Efendiye, Telgraf midiiri rif’atlii
niri ve tahsildarbasi Siikri ve tahsildar hafiz ve Refik aziz ve Miilazim faik ve
miistanttk Mahmad Efendilere, Niri ve Siikii ve Hafz ve Aziz Abbas Mahmiid, Hac1
Mahmid ve Abdiillatif Efendilere, Miilazim Said Beye (2), Hozat’ta Miilazim Said
Beye (5), Alay miiftiisi Hac1 Said Efendiye, Miilazzim Hayrullah Efendiye, Midiir
Hiisnii Beye, Harput ulemasindan Alafdar-zade faziletlii Mahmad Kamil Efendiye (3),
Biraderlerim Hafiz ve Niizhet Efendilere, Dersim’de bulunan fhvan-1 Kiram’a (2),
Harput’ta umim Ihvan’a, Harput’ta faziletlii el-hac Tevfik, Mahmud, Abdiilmecid,
Sadik ve hact Muhammed, Ta’lemeci-zade Riza efendilere, Harput’ta faziletlii Miifti

bey, muallim el-hac Mustafa ve muallim Nu’'man ve baskatip Namik ve Kamil



23

Efendilere, Erzurum’da faziletl hafiz Siileyman ve Akif Efendilere, Ulema’dan bir Zat’a
(3), El-hac Abdiilhamid Efendiye (2), Egin’de ulamadan bir zat’a, Ulemadan bir zatin
vuku-1 vefatina mebni, mahdiimlarina yazilan Ta’ziye-name, Pertek’li Hasan Efendiye
yazilan nasihatname ve ruhsatnamenin sureti, Seracikli Hact Muhammed ve Haci [smail
Efendilere ve ciimle ihvan-1 Kirama, Komiser Abbas efendiye, Binbasi Emin beye,
Harput’ta ihvandan Abdiilhamid Hurremi Efendiye, El-Aziz’de Nafia(Mal miidiirii)
baskatibi Abdiilhamid Efendiye (2) Bir zat’a, Erkan-1 harb yiizbasis1 Mes’ud Efendi’ye,
Seracikli Haci Muhammed Efendi’ye (2), Seracik Esrafindan El-hac Muhammed ve
Biraderine, Harput’ta ulema-i benamdan Kaside-i Biirde sarihizade faziletli
Kemaleddin Efendiye, Faziletlii Muhammed ve Haci Ismail ve Hac1 Hiiseyin ve Edhem
ve Hafiz Nuri Efendi’lerle Ciimle Thvan-1 Kiram’a, Hozat’ta Jandarma Binbasis1 Emin
Bey’e, Seracikta Hact Muhammed ve Hacezdde Muhammed ve Haci Hiiseyin ve Haci
Ismail ve polis Edhem Efendiler ile Ihvan-1 Kirdm’a, El-Aziz Nafia/Mal miidiirii
baskatibi Abdiilhamid Efendi’ye, Erkan-1 harb yilizbasis1 Mes’Gd Efendi’ye, Miihendis
Ali Riza ve Abdiilhamid ve Abdiilhalim Efendiler ve Harput’da bulunan Ihvan-1
Kirdm’a, Miirettib-i Giilzar-1 SAminiye, Malatya Ihvanina ve Dersim mutasarrifi vekili

kaim makam/yarbay Hamid Hayri Bey’e yazilmustir.

Eserin ikinci cildinde ise Hace Osman Bedriiddin Erzurtimi (ks) Hazretlerine ait
olmak tizere 116 adet mektup bulunmaktadir. Bu mektuplar: Egin miiderrisi faziletlii
Hiiseyin Efendi’ye, Erkan-1 harb yiizbasis1 Mes’ud Efendi’ye (2), Mes’ud Efendi’ye (5),
Rifatli Mes’ud, Niri ve Yakub, Yusuf Ziya ve elhac Hasan ve Nazmi Bey Efendi’ler
hazeratina, Emin Efendi’ye, Mes’ud Sevki ve Yusuf Efendiler hazeratina,Egin ihvan-1
kiramina, Dersim miidde-i umimi muavini Hafiz Ferid Bey’e, Rif’atlii Cevdet ve
Yiizbasi Emin Efendilere,Dersim mutasarrifi Kemah hanedanindan Sabit Bey’e
(3),Miiderris faziletlii Vasif Efendi’ye, Yusuf Efendi’ye (2), Pah nahiyesi midiirii
Osman Efendi’ye, Yusuf Ziya Efendi’ye (2), Sevki, Mes’ud, Nuri ve Ya’kub Efendi’ler
hazeratina,Dersim Jandarma Katibi Ahmed Rif’at Efendi’ye,Dersim muhasebe baskatibi
Kamil Efendi’ye, Hozat’daki Ihvanlara, Bayburd’da hulefi’dan resadetlii Seref
Efendi’ye, Faziletli Hasim ve Hace Ahmed Efendilere ve Arapkir’de bulunan ciimle
ihvan-1 kirAm hazeratina, ihvan’dan bir zat’a (10)Nazmi Bey Efendi’ye (2), Bir zit’a,
Yenihdan Redif Taburu, Birinci Boliik yilizbagisi Hiiseyin Hami Efendi’ye, Der-i

aliyyede Ma’muretii’l-Aziz (El-Aziz) vilayeti meb’usus izzetlii, Baytar Hact Osman



24

Efendi’ye,Mus’da aramsaz/bulunan 102. Alay 2. Tabir imami Erzurumi Faziletli Bekir
Efendi’ye, Subay Mes’ud Bey’ye, Palu kaim-makami/yarbay Diyarbekirli Mehmed
Kadri Bey’e, Binbasi izzetlii hac1 Sakir ve Rif’atl Hakki ve miildzim Yakub ve Yusuf
Ziya Efendi’ler hazeratiyla Yusuf Ziya Efendi’ler hazeratiyla miilizzim Cemil Aga’ya
mahsusdur, Dersim nasthi hafiz Sadik Efendi’ye (2), Binbasi izzetlii haz1 Sakir ve
yiizbas1 Hayrullah ve miilazim Said Bey Efendilerle miilizim Cemil Aga ve imam hac1
Hiiseyin Efendilere,Ya’kub Efendi’ye, Binbasi Sakir, yiizbasi Hayrullah, miilazim Said
Bey ve Dede Salih Efendiyeistanbul’daki ihvan’a, Egin’de faziletli Muhammed Nir ve
miderris Muhammed Tal’at Efendilere,Dersim muhasebe bas katibi Kamil
Efendiye,Dersim mudde-yi umiimi/savct muavini faziletlii Ferid Efendiye (2),Faziletli
nasih binbasi izzetlii Ahmed Ferid ve Bagkatib Kamil Efendiler hazeratiyla, belediye
reisi Ahmed Aga hazretlerine, Izzetlii Ahmed Ferid Efendi ve belediye reisi Ahmed
Aga’ya, Faziletlii nasih ve Jandarma komutani izzetli Ahmed ve belediye reisi Ahmed
Efendiler’e, Hozat’taki Thvan-1 kiram’a, Silvan Kazas1 miiftisii faziletli Abdurrahman
Efendi’ye, Dersim telgraf-muharebe memirlarindan Ihsan Yasar Efendi’ye, Hozat
miiftiisti faziletli Bekir Fikri Efendi’ye,Malatya’daki kolagasi Mehmed ve meclis-i
idare bagkatibi Tal’at ve Alibeyzade Hiisnii ve Halilzdide Mehmed ve Tercanli Hasan
Efendilerle Thvan-1 kiram-1 sdire hazeratina,Dersim sancag1 miidde-i umimisi (savcisi)
hafiz Muhammed Zarifi Efendi’ye,Erzincan’da bulunan fhvan-1 kiram’a, Ergani
miiderrisi resadetlii, faziletlii Hiiseyin Efendiye,Egin’de bulunan Ihvan-1 kirdm’a,
Mardin eytam/yetimler miidiiri Sa’deddin Sahi Efendiye,Ulemadan bir zat’a
(4),Kengiri’de bulunan Ihvan-1 kirim’a, Cemisgezek’te Niizhet Efendiye,Cemisgezek
miiderrisi ve rufekasi Efendilere, Besni’de bulunan Thvan-1 kiram’a, Besni’de Haci
Abdullah Efendiye, Erzincan miiftiisi ve meb’s-u sabiki faziletl Osman Fevzi
Efendiye,Ergani Ma’deni Su’be reisi yiizbas1 Siileyman Efendiye,Tebrik-1 1yd fitr
(Ramazan bayramu tebrigi) icin Ihvan-1 kirdim’dan mevrid/gelen telgraflara cevaben
yazilan mektib-u serif,Hact Hamdi Efendi’ye, Arabkir miifettisi faziletlii Ahmed
Efendiye (2),Ciimle Ihvan-1 kirim hazeratina, Resadetlii Halil ve izzetlii Yusuf Ziye ve
Yiizbas1 Ya’kub ve Nazmi Bey ve Tevfik Efendilere, Capakgur telgarf miidiiriic Vanh
Osman Hamdi Efendiye, Kemaliye’deki Abdiilbaki Efendi hazretlerine, Palu esrafindan
Necib Pasazade Ibrahim Bey’e, Istanbul’da ders-i 4m (cami) hocalarindan faziletlii hace

hafiz Mustafa Efendiye, Piilimiir telgraf miidiirii rif’atlii Muhammed Nar ve tapu



25

memiru Faik ve mahkeme a’zasi Veli ve meclis-i idare a’zasi1 Rif’at ile telgraf ¢avusu
Abdullah Efendilere, Egin kadis1 faziletli Hasan ve miiderrisi faziletlii Muhammed
Tal’at ve Hace Ali Efendiler ile esrafindan Sevket Bey’e, Kemaliyede miiftii
Muhammed Tal’at ve miiderris Ali ve binbas1 Hayrullah Bey ve climle ihvan-1 kiram’a,
fhvan-1 kiram’a, Yiizbast mes’ud ve Nari Efendiler hazeratiyla ihvan-1 kiramimiz
hazeratina (2),Erzurum’da wulemadan bir zéat’a, Dersim naib-1 sabiki (eski
hakimlerinden) faziletli Ahmed Nuri Efendiye, (Ruh hakkinda) edilen suéale
cevap,Malatya esrafindan haci1 Ali Bey ve seyh Abdiilkadir ile diger Thvan-1 kiram’a,
Erzurum’da Thvan’dan bir zat’a (2),Erzurum’da binbas1 Kasif Efendi’ye, Trabzon valisi
Mehmed Ali Ayni Bey’e, Erkan-1 harb yiizbasis1 Mes’ud Efendiye,Palu tahrirat katibi
Ysuf Ziya Efendi’ye (2), Hac1 Ishak Pasazade Arslan Bey’e,Faziletlii Hafiz Ibrahim ve
Hafiz Siileyman, Ser-Miistantik (savci) Izzetlii Sadik, binbasi Ziilfi, miihendis Cemil,
Hac1 Tevfik, yiizbasi Siikri ve ylizbas1 Mustafa ve muavin Niri ve miilazim Mes’ud,
Yusuf ve Siileyman, ibtidai miifettisi Abdiirrahim, Hac1 Ziya ve Fadil ve Hac1 Cum’a ve
Agabey ve Emin ve Sabri ve Arif Efendilerle ihvan-1 kirim-1 saire hazeratina,Hazret-i
miirsid-i @’zdm Mahmud Samini’nin (ks) torunu Sa’di Efendiye, El-Aziz’de Nafi’a
bagkatibi Abdiilhamid Efendiye, Miilazim Hayrullah Efendiye, Ankara’da ulemadan bir

zat’a yazilmstir.



26

IKiNCi BOLUM

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN TARIKAT ANLAYISI

2. 1. TASAVVUF ILMINE GENEL BIR BAKIS

Tasavvuf, glinlimiizde {izerinde ¢ok fazla goriis bildirilen konularin basinda gelir.
Bu sebeple tasavvuf; konusu, amaci ve gayesiagisindan Kitap ve Siinnet ¢ercevesinde
etraflica irdelenmesi gerekli goriilmektedir. Tasavvuf, Kur’an-1 Kerim’de ve Hadis-i
Serifler’de ortaya konulan her tiirlii ahlaki konular1 ve dogrulari irdeleyen ve savunan
hayat felsefesidir.Calismamizin bu bdlimiinde tasavvuf konusu hakkinda bigi

verilecektir.

2. 1. 1. Tasavvuf Nedir?

Tasavvuf kelimesinin mensei ve hangi kokten tiiretildigi konusunda degisik
goriigler bulunmaktadir. Bu konuda farkli alimlerin farkli goriisleri mevcuttur.
Tasavvuf;“ebedi saadete nail olmak igin nefsi tezkiye (temizleme) ahlaki tasfiye
(saflagtirma), zahir (goriinen) ve batin1 (goriinmeyen) tenvir (aydinlatma) hallerinden
bahseden bir ilimdir. (Eraydin,1981: 15)Tasavvuf kelimesinin hangi kokten geldigi
konusunda oldugu gibi, tasavvufun tarifi konusunda da belli bir goriis birligi yoktur.
Tasavvufi yasantinin kisiye 6zel olusu sebebiyle sahsi tecriibe ve tespitlerin ¢ok fazla
oldugu farkli alanlardir. Her mutasavvif, tasavvufu yasadigi manevi tecriibelere ve

bulundugu makamlara gore tanimlamaktadir.

Tasavvufun Arapga “yiin giymek” anlaminda bir kelime oldugu bilinmektedir.
Tasavvuf kul ile Allah (cc) arasinda bir yol olusmasi veya kulun ihsan vasfini
kazanmasimin yollarin1 gosteren bir ilim olarak tanimlanmaktadir. Tasavvufun farkl
tariflerinin yapildigir bilinmektedir. Her siifi icinde bulundugu hale gore tasavvufu
tanimlamigtir. Tasavvuf, “Kur’an-1 Kerim’i Hz. Peygamber (sav) gibi yasamaya

calismak” seklinde de tanimlanmistir. (Cebecioglu, 1997: 689)

Tasavvuf kelimesinin Arapga “saf” veya “suffe” koklerindentiiretilmesinin hatali

oldugu goriisiinde olan alimler de olmustur. Sufilerin yiin elbise giydikleri i¢in onlara



27

sufi denildigi sdylenmekteyken bazi alimler de Allah’in huzurunda ilk safta
durmalar1,Ashab-1 Suffa’y1 dost bilmeleri, masivadan yiiz ¢evirmeleri dolayistyla bu adi
aldiklari,bulanikligin zidd1 olan duruluk anlamina gelen safd kelimesinden Otiirii bu

ismin verildigini belirtilmislerdir. (Uludag, 1991: 450)

Erzurumlu ibrahim Hakki’ya gére ise tasavvuf bir ilimdir. Bu ilim Yiice Allah’n
sifatlarindan ve ona nasil erisileceginden bahsetmektedir. Kulu, bu ilmi 6grenmeye sevk
eden Allah sevgisidir. Kalbinden Allah’tan gayrisini temizleyen siifi bu ilmi 6grenir.
Kisinin Allahtan baskasina olan sevgiyi kalbinden atmasi ve gonliinii yalniz Cenab-1
Hakk’in muhabbetine baglamasidir. Kotii ahlakini  degistirip en giizel ahlaki
benimsemek, daimi ve icten gelen bir duygu ile Allah’in zikrine devam etmek ve bu

yolla onun huzuruna varmaktir. (Ulusoy, 1995: 35)

Bu tanimlarm ¢ogu Islam’in biinyesinden dogmakla birlikte,Islam disi, temeller
lizerine oturtulmak istenen tasavvuf tanimlarinin farkli agiklamalar1 vardir. Cogunlukla
temizlenmek vec¢dziilmek manasi olan “saffet” veya yiin manasina “sif”
kokiindengeldigi ileri siirlilmiigtiir. Siifi terimini ilk kez yiin giyen anlaminda
Kife’liEbu Hasim (6. 767)tarafindan kullanilmistir. Ruhun temizlenmesini amag
edindigi icinve mutasavviflarinyiinden yapilmis elbiseler giymeleri sebebiyle buisim

verilmis olmas1 muhtemel goriistiir. (Karaman, 1992: 7)

Tasavvuf hakkinda ¢ok degisik goriisler vardir. Bazilarina gore bir fikir akimu,
bazilarina gore inang, bazilarina gore de tarikat demektir. Yiizyillardirfilozoflar, sairler,
ve dervigler tasavvuf yolunu benimsemislerdir. Bunlar tasavvufu inanis,yasayis ve
diistince olarak kendilerine rehber edinmislerdir. Tasavvuf, ancak hal ilmidir, s6z ilmi

degildir. O, Siinnet-i Nebeviyye’nin ortaya koydugu giizel ahlaki kazanmaktir.

2. 1. 2. Tasavvufun Konusu

Tasavvuf genel anlamda Allah ve insan1 konu alir. Insanin ruh ve nefsi yapist
tasavvufun temelini olusturur. Ruhun saflastirilmasi, nefsin temizlenmesi ve ahlakin
yiiceltilmesi,nefsini bilmek, kalbini temizlemek, gizli seyleri agiga ¢ikarmak, niyaz ve
yalvarma, ask,sevgi, nefret ve kin gibi duygular ve bunlara dair bilgiler tasavvufun

konusunagirmektedir. Tasavvuf, Allah, insan ve varlik arasindaki ilgiyi “vahdet-i



28

viictd”,“vahdet-i siihid” ya da “tevhid-i viicidi ve tevhid-i siihdi” gibi disiince

sistemleriiginde incelemektedir. (Y1lmaz, 2007: 56)

Tasavvuf mevzuu; insanin kalbi ve rihi hayat seviyesine ¢ikarilmasidir.
Tasavvufun faidesi ise; insanin meleki yanlarinin inkisaf ettirilmesidir. Bu sekilde Tman
kesfedilerek daha igten duyulup yasanmaktadir. Esasi ise ibadet ve taate devam
etmektir. Tasavvuf Allah’t tanimaktir. Nefsin tezkiyesi ve ahlakin yiiceltilmesi tasavvuf
ile miimkiindiir. Bu yiizden bazi mutasavviflar tasavvufun konusunu tahalluk ve
tahakkuk olarak ifade etmislerdir. Tahalluk; Islam ahlakin1 6gretmek, tahakkuk ise;
bunu gerceklestirerek ahlaki yiikselis ile bazi tahkiki bilgilere ulagmaktir. (Y1lmaz,
2007: 62)

Tasavvuf ruh, nefis, manevi makamlar ve halerle ilgili oldugu igin; ask, sevgi,
istigfar, nefret, kinve benzeriduyglar da tasavvufun konusu olarak goriillmektedir.
Tasavvuf bir kalp ilmidir. Safilere bu yilizden goniil ehli denilmistir. Tasavvufi diislince
Allah korkusu ve Allah sevgisi temeline dayanir. Allah korkusu, Kur’an-1 Kerim ve
hadis-i seriflerde {izerinde ¢okg¢a durulan bir konudur. Giinah isleyenlerin ve
baskalarma haksizlik edenlerin Allah’in gazabindan korkmalar1 gerekmektedir. Kisi
insanlardan degil, Allah’tan korkarak gilinah islememeli, kotiiliik ve haksizlik
etmemelidir. Gizli-agik islenen her kotiliigli bilen Allah Teadla’nin islenen kotiiliikleri
cezasiz birakmayacagina, er veya ge¢ bunun hesabini soracagma inanmali, dinin
emirlerine uyup yasaklarindan kacinirken Allah’tan bagka higbir kimseden

korkmamalidir.

Allah korkusu konusu iizerinde ¢ok duran stfiler bunu tasavvufun temel
ilkelerinden biri haline getirmislerdir. Buradaki korku ayn1 zamanda Allah’1 sevmekten
kaynaklanan bir ¢ekinme mahiyetindedir. Bu sebeple Allah korkusu ile Allah sevgisi,
birbirini tamamlayan iki kavram olarak gorilmistiir. Allah sevgisi, méanevi hayatin
temelidir. Bu temele dayanmayan ibadet ve ahlak gibi davranislar Islam agisindan higbir
anlam ifade etmez. Bir miimin severek Allah’a itaat ve ibadet etmeli, onun emirlerine ve

yasaklarina uymalidir.

Tasavvufta hedef bir miisliimanin goniillii olarak ve seve seve Allah’a ibadet
etmesini saglamaktir. Bu mertebede ibadet insana zor gelmez, tersine ona haz ve huzur

verir. Ibadet halinde olmamasi ise onu rahatsiz eder. Hz. Peygamber zamaninda var olan



29

bu anlayis ondan sonra geliserek devam etmistir. Bu hareketin en 6nemli temsilcisi hicri
II/VIII. asrin ikinci yarisinda yetismis olan inlii sGfi Rabia el-Adeviyye’dir (0.
185/801). Bu tarihten sonra bu anlayisin yayginlasarak ve geliserck devam etmesi
tasavvufun Islami bir hareket olarak ortaya ¢ikmasina sebep olan faktorlerin basinda

gelir.

Tasavvufun yaninda anilan diger bir kavram da ziihddiir. Ziihd ile tasavvuf
arasindaki en 6nemli fark ziihdde korku, tasavvufta sevgi unsurunun agir basmasidir.
Ziihd hareketinde korku sevgiyi, tasavvuf hareketinde ise sevgi korkuyu kapsar. Ziihd
ahirette kurtulusu amaglayan nisbeten 6zel bir manevi hal, tasavvuf ise bu hayata
dayanan ama daha cok Allah’mn rizdsin1 ve sevgisini kazanmayir amaclayan daha

kapsamli manevi hayattir. Bu sebeple tasavvuf insanogluna daha sevimli goriilmiistiir.

Tasavvuf kulun Allah’a yaklasmasi ve ona goniilden baglanmasidir.”Hem
yiiceligime yemin olsun ki, gercekten insani biz yarattik ve biliriz nefsi onu ne ile
vesveselendirir; ve biz ona sah damarindan daha yakimizdirBu sebeple kul da bu
bilingle davranmali ve yakinligina uzak kalmamalhidir. Allah’in isimlerinden olan “el-
karib” de yine yakinlik anlamina gelmektedir. Miisliimanlarin iman ve ibadet itibariyle
cesitli dereceleri vardir. Mutasavviflar hadislerden islam’m ii¢ mertebesi oldugu
sonucunu ¢tkarmislardir. Isldm, iman ve ihsan mertebeleri iste bu sozii edilen

mertebelerdir. islam zahir, iman zahir ve batindir. Thsan ise zahir ve batinin hakikatidir.

Tasavvuf, kalbin ve nefsin iyi ve kotii hallerini bilip, kotii hallerden temizlenmeyi
ve 1y1 hallere bezenip Allahii Tedlaya yakin olmay1 6gretir. Tasavvufun hedefi insandir

ve insani islahtir.

Tasavvuf insana maddi viicut ve manevi viicut olarak iki cepheden bakmaktadir.
Maddi viicut herkes tarafindan bilinen ve goriilen insandir. Manevi viicut ise gozle
goriilmeyen, insanin kalbi, ruhu, akli ve nefsidir. Insanin maddi viicudunun yasamasi
icin yemeye, icmeye, teneffiis etmeye ihtiyaci oldugu gibi, manevi viicudun da gidaya
ihtiyact vardir. Manevi viicudun gidasi ise iman ibadet ve taattir. Iste tasavvuf da
insanin i¢indeki nefsi terbiye ederek manevi olarak insanin beslenmesine gelismesine

vesile olmaktadir.

% Kaf Saresi: 50/16.



30

2. 1. 3. Tasavvufun Ozellikleri

Tasavvuf Dbir kalp ilmidir. Bu ilim ancak kalbin masivadan alaka
kesilmesiylesaglanir. Kalbin ve nefsin kotii hallerden temizlenmsi ve goniiliin Allah’a
yonelmesi ile miimkiindiir. Bu ise seyr-i siiluk yani manevi yolculukla saglanmaktadir.
Bu maneviyolculuk ti¢ sekilde yapilmaktadir: (Eraydin, 1990: 112)Tarik-1 Ahyar: Taatte
devam anminma gelmektedir. Namaz, orug, Kur’an tilaveti gibi ibadetleri devamli
olarak yapmay1 ifade eder. Tarik-1iEbrar: Kotii ahlakla miicadele etmektir. Kotii ahlaki
iyi ahlaka ¢evirmeyi ifade eder. Tarik-1 Settar: Sevk, istiyak, zikir ve tefekkiir yolunun
ifadesidir. Bu ise on sekilde miimkiin goriilmiistiir: Tevbe, ziihd,tevekkiil, kanaat, uzlet,

Allah’a tevecciih, sabur, riza, zikir, murakabe s6z konusu sekillerdir.

Tasavvufta onemli olan islami esaslara uygun bir hayat yasamaktir. Ciineyd-i
Bagdadi’ye goretasavvuf; seha, riza, sabir, isaret, gurbet, sof giyme, seyahat ve fakr gibi
sekiz haslet lizerinekurulmustur. (Eraydin, 1990: 116)Tasavvufun 6zellikleri su sekilde
ifade edilmistir: (Yilmaz, 2007, 54)Tasavvuf tatmak ve yasamakla tecriibe edilen
manevi bir hal ilmidir. Tasavvufun konusu marifetullahtir. Gayesi ise Allah’1 goriiyor
gibi kulluk etmektir. Tasavvuf iistad nezninde ve terbiyesi altinda 6grenilir. Miirsid ya
da seyh denilen zatin Peygamber (s.a.v)’e bagh bir silsile ileulagsmasi gerekmektedir.

Tasavvuf kitabi bir ilim degildir. Okunarak 6grenilemez.

Tasavvuf felsefe ve mantik gibi tamamen akla dayanan akli bir ilim degildir.
Akildan ziyade kalbe dayanmaktadir. Tasavvuf bilinmeyen gayb aleminden
bahsetmektedir. Tasavvufa tarikat denilen ve Allah’a giden yolla ulasilmaktadir. Bu
yolun kendisine gore kurallar1 vardir. Tasavvuf dini sadece kaideler olarak
gérmemektedir. I¢ manayaulasmak ve dolayisiyla manevi hayatt maddi hayata
listiinkilmak tasavvufun gayesi olmustur. Tasavvuf Islam dig1 bir hareket degildir. Islam
dini, tarih boyunca yayildigi her alanda, tebligini dinalimleri, tiiccarlar, askerler ve
siifiler vasitasiyla yapmustir. Tasavvufekolleri, Islam’1 nasil yaydilar ise, ayn1 sekilde,
onu korumagérevini de iistlenmislerdir. Islam’da bid’atlar1 red, itikatta safligikoruma,
yeniden dirilis, 6ze doniis, siinnete siki1 baglanis, Hz. Peygamber’e ve Kuran’a saygili
olmak gibi konular lizerinde durmuslardir. Tasavvuf giizel huylar kazanma, ¢irkinher
nevi huylardan da uzaklasmaya ¢alismaktir. Tasavvuf hareketi giinimiizekadar etkisini

ve varligini siirdiirmiis ve giiniimiizde de slirdiirmeye devam etmektedir.



31

2. 1. 4. Tasavvufun Gayesi

Tasavvufun gayesi, insant kotii ahldktan, ¢irkin huylardan uzaklastirmak,
giizelvasiflarla siislemek, Allah ve Rasulii’niin ahlakin1 6greterek Hz. Peygamber’e tam
birbaglanma ile kamil insan yetistirmektir. Tasavvufun temel ilkesi, Allah katinda
nefsini yok etmek ve o yoklukta asil varliga ulasmaktir. Allah’a ulasmak igin de bir

seyhe ihtiya¢ duyulur ve ona teslim olur. (Ulgener, 2006: 87)

Tasavvuf bir ilim oldugu kadar bir hal ve bir egitim isi oldugundan, gerek ferdi
hayatimizda, gerekse toplum hayatimizda derin izlerbirakan miiesseseler kurmustur.
Tasavvufun kurup gelistirdigi bu miiesseseleri {i¢ ana grupta toplamak mimkiindiir:
(Y1lmaz, 2007: 229)Tasavvufi egitim kurumlari: Tarikatlar,Tasavvufi sosyal kurumlar:

Tekkeler, Tasavvufl meslek kuruluslari: Fiitiivvet ve Ahi birlikleridir.

Tarikat; kalbin temizlenmesi ve dig diinyadan biitiin iligkisinin kesilmesidir. Tarlk;
yol demektir. Tarikat; “Allah Tedld'ya yaklasmak ve O nunhosnutlugunu kazanmak
maksaduyla takip edilmesi gereken yol “manasina gelmektedir. Tarikat ahireti kazanmak
icin bu diinyadan yiliz ¢evirmektir. Kalbi terbiye, nefis ve tabiata ait giicleri kontrol
altina alabilmek i¢in zahidane biryasayis manasina iken daha sonra kurulmaya baglayan
ve kalbi saflastirma, nefsitemizleme metotlar1 iizerine bina edilen husiisi miiesseselerin
adi olmustur. (Yilmaz, 1982: 143)Tarikat, Allah’a ulagsma gayesini giidenlerin
izledikleri 6zeltarz, metot ve harekettir. Miisliimanlikta tarikat ve seriat aynidir. Seriat
esastir. Tarikat onun i¢inde yeni bir boyuttur. Mezhep gidilenyol anlamia gelirken,

tarikat yollar anlamindadir. Mezhepilim, tarikat irfan yoludur. (Giiner, 1991: 367)

Tarikatin mezhepten farki, tarikatin tasavvufi, mezhebin fikhi ve itikadi olmasidir.
Tarikat mensuplar1 ayrica bir mezhebe de mensupturlar. Tarikatlarin ortaya ¢ikis ve
yayilisinda iki esashifaktoriin rol oynadigir goriilmektedir. Bunlardan birincisi manevi
faktdrdiir. ikincisi ise sosyal faktdrdiir. Tasavvufun zamanla halk tabakalarina yayilarak
her smiftan insanintasavvufa yonelmesi sosyal faktorli olusturmaktadir. Bu iki faktor
sayesinde tasavvuf halka mal olmus, tarikatlar etkisini géstermeye basalmistir. (Yilmaz,
Istanbul 1982: 144)



32

400’e yakin farkli tarikat oldugu ve birgok yonii birbirine benzedigi bilinmektedir.
Bu tarikatlarin ortak yani yorum sekilleridir. Bunundisinda her tarikatin basinda Pir ya
da Seyh adi verilen onderleri vardir. Her tarikat, kendine 6zgii kural ve kiyafete sahiptir.
Zikir yapmayan tarikat neredeyse yoktur. Yine her tarikatin olusturdugu kendine 6zgii
bir ortak kiiltliri vardir; bu ortak kiiltiir,yasamin sekillenmesini belirler. Her tarikatta,
tasavvufi egitimini tamamlayan kisilereicazet adi verilen diploma verilmesi adet
olmustur. Bu diplomaya sahip olanlar, otarikatlar1 temsil etme hakkini1 da kazanir. Diger
bir ortak nokta ise hemen hemen hertarikatin kol-subelerinin olmasidir. Bu subeler,

zaman i¢inde bazen miistakil bir tarikathalini de alirlar.

Biiyiikk mutasavviflara gore tarikat tektir, o da “TarikatiMuhammediye”dir.
Esastausulde birlik s6z konusudur. Farklilik teferruata ve mesrepte kendisini
gostermektedir. Tarikatlarin sayis1 konusunda da degisik goriisler vardir ancak 12 temel
biiyiik tarikat varsayilmaktadir. Digerlerinin ise bunlardan ¢ikan kollar oldugu
bilinmektedir. 12 temel tarikat ve kurucular1 ise su sekilde ifade edilmektedir: (Kiigiik,
1976: 105)

1. Kadiriyye Tarikati, Abdiil Kadir Gilani (O. 470-561/1077-1166)

2. Yeseviyye Tarikati, Ahmet Yesevi (O. 562 H. /1166 M. )

3. Rifaiyye Tarikati, Ahmet er—Rifai (O. 512-578/ 1036 H. )

4. Kubreviyye Tarikati, Necmiiddin el Kiibra (O. 540-618/1145-1226)

5. Medyeniyye Tarikati, Ebu’l Medyen b. Huseyn (O. 527-594/1126-1197)
6. Desiikiyye Tarikati, Ibrahim ed Destiki (O. 676/1288. )

7. Bedeviyye Tarikati, Seyh Ahmet Bedevi (O. 596-675/1200-1276)

8. Sazeliyye Tarikati, Ebu’l-Hasan Takuyiddin Ali b. Abdullahes Sazeli (O.
656/1258)

9. Ekberiyye Tarikat:, Muhyiddin Ibnii’l-Arabi (O. 560-638/1165-1240
10. Mevleviyye Tarikatr, Mevlana Celaliddini Rumi (O. 604-672/1207-1273)

11. Sa’diyye Tarikati, Sa’duddin Muhammed el Cibavi(O. 792/1387)



33

12. Naksibendiyye, Muhammed BahauddinNaksibendir. (O. 718-792/1318—
1389)

2. 1. 5. Baz1 Tasavvufi Kavramlar

Calismamizin son bolimiinde Osman Bedriiddin  Erzurumi’nin tasavvufi
anlayisina yer verilecektir. Bu sebeple dncelikle bu kavramlari bilmek ve bu kavramlar
¢evresinde Erzurumi’nin eserlerini incelemek yerinde olacaktir. Tasavvuf kavramlari iki
sekilde incelemek yerinde olacaktir. Bunlar: Tahalluk kavramlari: ibadet ve ahlakla
ilgili olanlar. Seyr u siiliikk’a dair olanlar. Tahakkuk ve vicdani kavramlar: Kalbi ve
vicdani olanlar. Ma’rifet ve bilgiye dair bulunanlardir.

2.1.5. 1. Tahalluk Kavramlari

Tahalluk kavramlari kendi i¢inde ibadet ve ahlaka dair olanlar ve seyr u siiliikk’a

dair olanlar olarak iki kisimdir. ibadet ve Ahlaka dair olanlar.

ibadet: Boyun egmek, kulluk etmek ve itaat etmek anlammi tasiyan bir
kelimedir. Allah’a tezellilin son noktasi olarak ifade edilir. (Cebecioglu, 2009:

127)Tasavvufta Allah rizasina yonelik her tiirlii hareket ve davranisi i¢ine alir.

Takva: Korkma, sakinma, kaygilanma anlaminini tagiyan bir kelimedir. Dini daha
derin yasama yani; dinde hassasliktir. Takvanin hem sekilsel yonii hem de manevi bir
yonii bulunmaktadir. Sekilsel olarak takva Allah’in emir ve yasaklarina uymaktir.

Takvanin manevi yonii ise ihlas ve niyetten olusmaktadir. (Cebecioglu, 2009: 258)

Tevbe: Donme, pigsmanlik anlamlarini ifade eden bir kelimedir. Giinahtan
pismanlik duyarak bulundugu fiilden vazge¢mektir. Tasavvufl olgunluk yolunda, yetmis
makamdan bahsedilir. Bunlardan ilki tevbe olarak zikredilir. (Cebecioglu, 2009:
272)Tasavvufta tevbe diinya metaindan donerek kalbi Allah muhabbeti ile

doldurmaktir. Allah’a yénelmede ilk esas sahih bir tovbedir.

Zikir: Hatirlamayi ifade eden bir kelimedir. Zikrin hakikati, Allah’tan baskasini
unutmaktir. Zikrin belirli bir zaman1 yoktur. (Cebecioglu, 2009: 299)Tasavvufta amag



34

kalbi gafletten uzaklastirarak ilahi askla doldurmaktir. Zikir kalbi Allah’a baglayan en

kolay ve en giizel yoldur. Zikirde ama¢ maneviyat kazanmaktir.

Murakabe: Gozetlemek, korumak, kontrol etmek anlamlarini tagiyan bir
kelimedir. Allah’1 kalp ile diisiinerek Allah’in, her zaman, her yerde kulun kendini
goriip, isittigini biling olarak yasamaktir. Tasavvufta murakabe, bir ders olup, gece
yarist diziistli oturularak, viicudun hi¢bir uzvunu kimildatmadan, goézleri yummak

suretiyle yapilmaktadir. (Cebecioglu, 2009: 186)

Ihlas: Gosterisi birakarak ibadette samimi olmak manasma gelmektedir.
(Cebecioglu, 2009: 129)ibadet ve davranislar1 yalniz Allah’a has kilarak yapmak ve
diger tiim diinyevi diisiincelerden temizlemekle miimkiin olmaktadir. Ihlas, kulun sabirl

olmasi i¢in elzem olan bir haslettir. Riyanin ziddidir.

Riza: Razi olmak, memnun olmak anlamina gelmektedir. Mukarrabinin rizas1 da,
Hak’tan halka doniis seklindedir. Tasavvuf yoluna, riza kapist denilmektedir.
Tasavvufta riza hiikkm-iilahi karsisinda kulun boyun egmesi ile miimkiin olmaktadir.

Tasavvuf makamlarinin en istiinii olarak kabul edilir. (Cebecioglu, 2009: 218)

Fakr: Kelime fakirlik, yoksulluk, ihtiyaglilik gibi manalar1 ifade etmektedir.
Varliktan kurtulup, Allah’da fani olmak anlamma gelir. Fakr, ylice bir makamdir.
Mutasavviflar fukara adiyla da amilir. Kulun Allah’tan baska higbir seye ihtiyag
duymamasi fakrin haikatini olusturmaktadir. (Cebecioglu, 2009: 79)Tasavvufta kulun
kendisinde bir varlik gérmeyerek Allah’tan istemesidir. Fakr, diinyadan, masivadan

higbir seye deger vermeyerek, sadece Hakk’in rizasini1 kazanmaktir.

Siikiir: Arapga, yapilan iyiligi 6gme anlamindadir. Nimetin degerini bilmek, ilim,
hal ve amel ile olmak iizere ii¢ tiirlidiir. Alimlerin siikrii dilde, abidlerinki fiilde,
ariflerinki ise haldedir. (Cebecioglu, 2009: 255)Siikiir nimeti vereni diisiinerek O’na
hamd etmek ve o nimeti sadece gosterdigi istikamette kullanmaktir. Dille siikiir, hamd
etmektir. Kalp ile siikiir ise, nimeti verenin Allah oldugunu bilmektir. Beden ile yapilan

stikiir bedeni Allah’in yasaklarindan korumakla miimkiin olmaktadir.

Seyr u siiliik’a dair olanlar su sekilddedir: Seyr u siilik: Arapga, gitmek ve

girmek manalrina gelir. Bir seyhin nezaretinde, Allah’a vuslat i¢in ¢ikilan manevi



35

yolculuga verilen addir. Seyr i siilik un dort mertebesi vardir. Bunlar; Seyr ilallah, Seyr
fillah, Seyr maallah, Seyr anillahtir: (Cebecioglu, 2009: 237)

Seyr ila’llah: Allah’a dogru yolculuk yapmak demektir. Salik bu mertebede
zikrederek Allah’a urtic (yiikselme) yoluyla hareket eder. Salik daha sonra, velayet-i
sugra (kiiciik velilik) olup buna “fena fillah” denir, iki tiir seyr-i ila’llah vardir. Seyr-i
afaki, buna suluk adi verilir. Digeri Seyr-i enfiisi Ki, buna da cezbe denir. Seyr fi’llah:
Allah’da seyr demektir. Manevi yolculukta buna sefer-i sani (Cem’) de denir. Muttasif
Allah’in sifatlariyla, isimleriyle miitehakkik, ahlakullah ile ahlaklanmak, ufuk-1 alaya
ulagmak, biitiin bedeni 6zelliklerinden kurtulmak, seyr-i fillah’1 tanimlamaktadir. Bu
seferin nihayetinde, salike perdeler kalkarak, ilm-i lediinni kesfolunur. Seyr maa’llah:
Allah ile seyretmek anlamina gelmektedir. Siiliik’un tiglincli basamagidir. Buna “sefer-i
salis” veya “fark ba’de’l-cem” denir. Bu mertebede ikilik kalkar. Seyr ani’llah:
Allah’tan seyr manasini tagir. Siilikun son mertebesidir. Bu mertebe ile vahdetten

kesrete doniis vardir. Amag halki irsad i¢indir.

Seyh-Miirsid: Onder, kabile baskani, yasli adam anlamina gelen bir kelimedir.
Tasavvufta liderlere seyh denilmistir. Seyhler, kulu Allah’a Allah’1 kula sevdirmeyi
gaye edinen kisidir. Seyh, seriat bilgisine sahib,fena makamini ge¢mis, ahlak-1 hamide
(6viilen ahlak) ile stislenmis olmasi gereken kimselerdir. Miiridlerine insan-1 kdmil olma

yolunda yol gosterici olur. (Cebecioglu, 2009: 253)

Miirid-Salik: Arapga, giren manasin tasiyan bir kelimedir. Mana olgunlugunu
elde etmek iizere, tasavvuf yoluna giren kisiye, salik ya da miirid denilmistir.
(Cebecioglu, 2009: 227)Tasavvufa yeni girenler bu adlarla anilmistir. Bu kimse
miirsidine tam bir teslimiyetle bagli olmalidir. Seyr i siilik yolculugu kisinin istegiyle

olur bu sebeple miirid goniilden miirsidine baglanmalidir.

Biat-intisap: Allah’a baglanmaktir. Biat ve intisabin 6zii saglam bir niyetle
kalben teslim olmadir. Intisap kamil bir miirside yapilmalidir. Miirsid ise bu kimseyi

Allah yolunda feyzlendirmekle ve dogruyu gostermekle ylikiimliidiir.

Sema: Arapca, dinleme, isitme, anlamina gelen bir kelimedir. Genel anlamiyla
sema, Hak’tan gelen ve insanlar1 Hakk’a c¢agiran bir mesaj olarak ifade edilmistir.

(Cebecioglu, 2009: 233)



36

Sohbet: Arkadaslik yapmak, karsilikli konusmak gibi anlamlar tasiyan bir
kelimedir. Tasavvuf, “hizmet” ve “sohbet” gibi iki temele dayanmaktadir. Bunlar,
saliki, maneviyat yliceliklerine ulastiran vasitadir. Sohbette, miirsid-i kAmilin ruhundaki
kabiliyetlerin miiride yansimasi (in’ikas) yani kabiliyet aktarimi s6z konusudur. Bu
yiizden Allah dostlari, sohbete ¢ok dnem verirmislerdir. Sohbet, Naksi yolunun ana

diistirunu olusturur. (Cebecioglu, 2009: 241)

Halvet ve Cile: Yalniz kalarak, tenha bir koseye ¢ekilmek demektir. Tasavufta
Ozel zikirlerle riyazetleri gergeklestirmek ve Allah’t anmak {izere, seyhin miiridini,
karanlik, dis diinyadan soyutlanmis bir yere, belirli bir siire i¢in koymasina denilmistir.
Allah ile gizlice konusmak, kalbi yanlis inanglardan ve kotii huylardan temizlemek

amactyla yapilmaktadir.(Cebecioglu, 2009: 102)

Ricalii’l-gayb: Gayb erenleri demektir. Hakk’in gayri, bunlari; bunlar da,
Hakk’in gayrisini bilmezler. (Cebecioglu, 2009: 218)

2. 1.5. 2. Tahakkuk ve Vicdani Kavramlar

Bu tasavvufi kavramlarda kendi i¢indekalbi ve vicdani olanlar ile ma’rifet ve

bilgiye dair bulunanlar olarak ayrilmigtir. Kalbi ve vicdani olanlar sunlardir:

Ask ve muhabbet: Asir1 derecedeki sevgi anlamina gelmektedir. Tasavvufta ask,
hakiki asgktir yani; Allah askidir. Cenab-1 Hak bir kuds-i hadiste, “Ben gizli bir
hazineydim, bilinmeyi arzu ettim, alemi yarattim” buyurmaktadir. 11ahi askin kaynagi

budur. Allah’1 bilmek ve tanimak agk ile miimkiin olmaktadir. (Cebecioglu, 2009: 24)

Fena ve Beka: Fena; tasavvufta biitiin hazlardan siyrilarak kulun fani oldugunu
idrak etmesi manasma gelir. Génliine Ilahi aski yerlestiren miiridin diinyevi metadan
uzaklagmasidir. Beka ise kulun Allah igin olan seylerde baki olmasidir. Fena ve beka

hassas konulardir. Kulun titiz davranmasini ifade eder.
Ma’rifet ve bilgiye dair bulunanlar sunlardir:

Tecelli: Agik ve zahir olmak demektir. Gaybden gelen ve kalbdeortaya g¢ikan
nurlara tecelll denilmistir. (Cebecioglu, 2009: 265)Tasavvufta alem Yiice Allah’in

tecellisidir. Yiice Rab her an tecelli etmektedir. Bu tecelliyi ise ancak kalbini



37

nlrlandiran gergek Hak ehli zatlar gorebilmektedir. Allah mutasavvifin kalbinde isim ve

sifatlariyla goriinmesi ile de tecelli miimkiin olur.

Riiya: Arapca, gormek manasma gelmektedir. Tasavvufta riiya I1ahi, meleki,

seytani olmak tizere g tiirlidiir. (Cebecioglu, 2009: 221)

Havatir: Hatir kelimesinin ¢oguludur. Hatira gelenler, hatirlananlar manasina

gelmektedir. Kalbe gelen hitaba havatir ad1 verilir. (Cebecioglu, 2009: 108)

2. 2. OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIN TASAVVUF ANLAYISI

CalismamizOsman Bedriiddin ErzurGmi’nin hayati ve tasavvuf anlayisi etrafinda
tesekkiil edecektir. Bu boliimde Erzurimi’nin tasavvuf ilmiyle tanigmasina, bagli
oldugu tasavvufi anlayis ve Ozelliklerine, yetistirdigi miiridlerine ve miiridlerine

biraktig1 mirasina yer verilecektir.

2. 2. 1. Tasavvuf Ilmiyle Tanmismasi

Osman Bedriiddin hazretlerinin tasavvuf ilmiyle tanigmasi onu yetistiren hocasi
Ahmet Merami vesilesi ile olur. Ahmet Merami tasavvufa 6nem veren ve tasavvuf
ilmiyle Allah’a ulasmanin giizelliklerini iyi bilen bir zatti. Bedriiddin’e tasavvuf ilmini
Ogretti ve bu yolda ilerlemesi i¢in ona Onciiliik etti. Bu ilimde ilahi bildirimler vardir.
Nitekim bu iki biiyiikk zatin tamigmasi da ilahi bildirimler neticesinde olmustur.
Merami’nin kalbinde bir hal vuku bularak Osman Bedriiddin kendisine tanitilmistir.
Bedriiddin’1 evine gétiiren yeni hocasi, onu imtihan eder. Onda gordiigii ilime pek
memnun olan Merami Hakk’a ulasma yolunda tasavvuf ilmini ona 6gretmek ister. Bu
sekilde Bedriiddin hazretleri tasavvuf yoluna bizzat katilmis olur. Bu yol mesakkatli bir
yoldur. Bu yola ¢ikan herkesin Hakk’a ulagmasi soz konusu degildir. Ne zaman ki bu
yola kimse canin1 koyar nefsini geride birakirsa emeline ulagsmak i¢in firsat bulmus olur.

(Aydogmus, 2009: 139)

Tasavvuf ilminin tiim inceligini Osman Bedriiddin’e 6greten biiyiik alim, bu Hak
asiZinin istek ve arzusundan pek memnun olmaktadir. Egitimi icin iki kdy arsinda
yolculuk eden Erzurumi tiim ulasim sikintilarina ragmen dersleri aksatmamis ve

egitimini tamamlamistir. Osman Bedriiddin’in tasavvuf ilminde 6nemli bir yere sahip



38

olan bir diger ilim hocast Mahmud Samini Hazretleridir. Samini biiyiikk Naksi

mutasavvifidir.

2. 2. 2. Bagh Oldugu Tasavvufi Anlayis ve Ozellikleri

Tasavvuf insan1 merkeze alan bir ilimdir. Yaratan ugruna biitiin yaratilmislari
seven, sGfl anlayis1 her devirde ragbet gérmiistiir. Engin bir hoggorii anlayigina sahip
olan mutasavviflarimiz da kendilerini, biitiin insanli§i Hakka ve hakikate davet eden

birer gorevli addetmislerdir.

Osman Bedreddin, tasavvufun bir hal ilmi oldugunu ifade etmektedir. Osman
Bedreddin’e gore tasavvuf, “i¢i, deriinu kotii ahldktan temizlemek, iyi ahldk ile muttasif
olmaktir.” Yahut “Zahiri ve Batini ilimleri hifzetmektir”’. Osman Bedreddin’e gore
tasavvuf, satirlardan okunarak elde edilecek kuru bir bilgi degil; kal ilmi degil; hal

ilmidir. (Erzurtimi, I: 63)

Erzurumi’ye gore tasavvuf; kulun Hakk’1 idrak etmesi, yaratilis sebebini bilerek
yasamasi, nefsine karsi durmasidir. Tasavvuf, sozlii ve yasanan tasavvuf olmak tiizere
ikiye ayirmaktadir. S6ze dayanan tasavvufta hakikatin dahi bir s6z oldugunu, yasanan
tasavvufun 1ise, s0z ve biiyllk faydasinin anlatmaya ve tabir etmeye giic
yetirilemeyecegini ifade etmektedir. Osman Bedreddin’e gore tasavvufun mevzuu,
“Gafletten sakinarak her an huzuru ilahide oldugumuzun idrakini iktisab ve istihsal
etmektir. Bu yolla kisiyi nefsin kétii huylarindan armdirip, Mevlaya layik bir kul haline
getirmektir. ” (Erzurimi,l: 34)

Hafiz Osman Bedrettin Hazretleri biiyiik bir tasavvuf sairidir. Onun tasavvuf

anlayigini siirlerinde de gormek miimkiindiir: (Aydogmus, 2009: 149-151)

“Dondiim sana Ya Miistedn, dogru kapina gelmisem:

Liitfiin dilerim El’aman, dogru kapina gelmigem.

Ben etmisem hadsiz giinah, yok Sen’den ézge bir penah,

By rahmeti bol padisah, dogru kapind gelmigem.

Geldim kapina bir garip, derd-i dil e Sen ’sin tabib,



39

Reddeyleme Sen Yd Miicib, dogru kapina gelmigem.

Ben eyledim ciirmii hatd, Sana yarar afv ii atd,

Irham bihakkil (Ha ve Ta), dogru kapina gelmisem.

Ozr’eyledim ¢iin oziime, rahm’it Rahim dilsiz ‘time

Urma giinahim yiiziime, dogru kapma gelmisem.

Bir bende 'yim gayet zelil, riy 'im siyah ve hem hecil

Sah Naksibendimdir delil, dogru kapina gelmisem.

Oldi isim ciimle kusur, etmemisem ben hig fiitur,

Yarab Senin adin: “Gafur”, dogru kapina gelmigem.

Daldim kesel deryasina, uydum nefis kavgasina

“La-taknetii fetvasina, dogru kapina gelmigim.

Derd-i dile sensin deva, dil hastasina ver sifa,

Yarab, bihakk-1 Mustafa, dogru kapina gelmisim.

Yandim ilahi el aman, ndr-1 firak a ben yanam,

Karimdiiriir ah-i figan, dogru kapina gelmigim.

Niiseyledim ask camini, sundu bana, Seyh Samin

Ver Sen de vuslat kdmini, dogru kapina gelmisim.

Cektim siva’dan ben eli, buldum sana dogru yolu

Miinkir bana destin, deli, dogru kapina gelmisim.

Yandirma nar-i firkate, ir gor ilahi vuslata

Bahsgit habibin hazrete, dogru kapina gelmisim.



40

Ad ile san’dan ge¢misem, hem masivan’dan ge¢migsem

Cism ile candan ge¢misem, dogru kapina gelmisem.

Cektim bu denlu firkati, bahset ilahi vuslati

Yarab, habibin hiirmeti, dogru kapina gelmisem.

Miiznib, hakir, bicareyim; babinda bir avareyim

Yarab, kime yalvarayim, dogru kapina gelmisem

Bedri gedayum ben zelil, kilmig beni ciirmiim alil

Rahmet bana sen ya Celil, Dogru kapina gelmisem.”

“Terkedenler varini insan olur.

Varini teketmeyen hayvan kalir.

Padisah olsan cihanda ey aziz,

Baki kalmaz, en sonu viran olur.

Lezzet-7 faniye goniil verme kim,

Bunu seven hdk ile yeksan olur.

Zat-1 Hakk 'dan gayriye goniil veren,

Hakk 'a ermez, layik-1 nirdn olur,

Diinya 'nin varina magrur olma sen,

Ciin bilirsin: “Kiillii seyin fan” olur.

Bu cihan in varina kim aldanir,

Akibet amin isi hiisran olur.

Tdc i taht ile varilmaz Dost’a bil,



41

Adet oldur, can ona kurban olur.

Limeallah mektebinde okuyan,

Kesret icre vdsil-i Yezdan olur.

Fakr ile fahreyleyenler bilyakin,

Bil ki manada birer sultan olur.

Gormeyenler Yar’ini bunda ayan,

Anda dahi goremez hirman ulur.”

Osman Bedriiddin ErzurGmi insani manevi agidan ele almaktadir. Erzurumi
insanin biiyiikliiglinti; diismaninin ve sikintilarinin biiylikliigii ile izah etmektedir.
Insanin iginde nefisten biiyiik bir diisman yoktur. Erzurumi, insan ve insan-1 kamil
hususunda beseri ifade ederken kelimenin basindaki “be” kalkmasiyla geriye “ser”
kalacagini ifade eder. Bu “be” ise besmelenin basindaki “be” olarak goriiliir. Ve insan-1
kamilden ibarettir. (Sohbetler, I: 69).

Osman Bedriiddin, insanin iki kisma ayrildigini belirtir: (Soysaldi, 2005: 112)
Zikirle, fikirle, tins, huzur ve diger Salih amellerle diri olanlar. Bunlar bu dlemden
ayrisalar da olii degildirler. Her ne kadar hayatta goriinseler de kalplerini, ruhlarini
oldiirmiis, hakikaten kendileri de 6lmiis olan kimseler. Bunlar bu diinyada da obiir
diinyada da oliidiirler. Gergek miimine yakisan gercek tavir gonliin diri kalmasidir.
Gonlii diri olmayanlarin ise kafir oldugunu ifade eder. Insanin yaratilisii sure ve
ayetlerle delil gostererek anlatmaktadir. Erzurumi inananlarin da kisimlara ayrildigini
bazilarimin emir ve nehiylere uyduklarini fakat temizlenemediklerini, ahlaklarini ve
nefislerini giizellestirmediklerini vurgulamaktadir. Bir kisminin her seyi miikemmel
surette uyguladiklarini iste bu kimselerin makbul ve daha iyi oldugunu belirtmektedir.
Nefis ve seytan, heva ve kotii arkadas insanin diismanidir. Ancak kotii arkadas,
hepsinden daha siddetli bir diismandir. Imam Efendi varlik, ucub, kibir gibi kétii
duygularin dort yerden kaynaklandigini ifade etmektedir. Neseb, ilim, ibadet ve maddi
zenginlik olan bu kaynaklar kotii duygularin membaidir. Seytan ise insani alt1 seye sevk
etmektedir. Sirk, kiifiir, bliyiik giinah, ma’siyet, bid’at, ibadat-1 sakiyye. (Soysaldi,
2005: 112-115)



42

Osman Bedriiddin Erzurumi Kur’an-1 Kerim’in insanlart Allah’in kendi yoluna
cagirmak icin gonderdigi bir davetname oldugunu ifade etmektedir. Bu davete icabet
edenlerinin biytikligiine nihayet olmadigi gibi bu davete icdbet etmeyenlerin de
sefaleti, zarar ve hiisranlar1 ta’rif ve tavsif olunamaz. Gizli sirkten korunan miiminlerin,
nefisten kurtulup, zat ve sifata mahzar olmus insanlar oldugunu belirtmektedir. Gizli
sirkin ilahi yardim cezbesiyle nefis ve sifatlarindan kurtulanlarin bilip anlayacagini
anlatmaktadir. Kur’an-1 Kerim ve insan arasinda bir bag kurulmaktadir. Insandaki ilahi
emanete saygi duyularak, onun heva ve nefse uyularak rezil olmamasi gerektigini ifade
etmektedir. Kur’an’m hem zahir hem de batin1 ile sevilerek amel edilmesi
gerekmektedir. Kur’an-1 Kerim insan1 Hakk’a ulastirmaya yarayan bir 1siktir. Kur’an’la
amel edilmedigi takdirde insana higbir faydasi olmamaktadir. (Soysaldi, 2005: 115-117)

Osman Bedriiddin, takva ile sozde, fiilde, ahlakta, halde, zahir ve batinda ittika
etmemiz gerektigini sdylemektedir. Allah ve Resuliiniin takvayr emir ve tavsiye

buyurduklarint dolayisiyla bize en fazla lazim olanin takva oldugunu belirtmektedir.

“Takvanin mertebeleri sunlardir: Amellerde takva,Hallerde takva, Sirda takvadir.
Amelde takva sahibi olanlarin miikafati cennettir. Hallerde ve ahldkta takvali olanlar
da, cennetten de ileri gitmeye muvafik olacaklardir. Swrda takva sahibi olanlar ise,
dogrudan Allah Teadldya giderler.” (Sohbetler, I: 53-54)Osman Bedriddin
Erzurimi“nin diisiince yapist Kur’an-1 Kerim’e ve Siinnet’e dayanmaktadir. Erzurumi

diisiince ve davranislariyla giiniimiiz insanina giizel bir 6rnek teskil etmektedir.

2. 2. 2. 1. Naksibendiyye Tarikati ve Prensipleri

Osman Bedriidddin Erzurimi’nin miirsidi Samini’nin biiyiik bir naksi oldugu
bilinmektedir. Samini’nin egitimi altina girerek ondan icazet alan Imam Efendi de
miirsidi gibi ayni yolu se¢mistir. Bu sebeple calismanin bu kisminda Erzurimi’nin bagh
oldugu naksi tarikati ve Ozelliklerine daha sonra da Naksi tarikatinda bagli oldugu

Halidiyye tarikatina yer verilecektir.



43

2.2.2.1. 1. Kurucusu

Naksibendiyye’nin kurucusu Muhammed Bahaeddin adli alim bir zattir, Buharal
oldugu icin “Buhari” nisbesiyle ve kiiciikliiglinde babasi ile birlikte nakis¢ilik yaptigi
icin  “Naksbend” lakabiyla anilir. Bu lakaba nispetle kurdugu tarikata da
“Naksibendiyye” denilmistir. Muhammed Bahaeddin, 1318’de Buhara yakinlarindaki
Kasr-1 Arifain’da diinyaya gelmistir. 1 Mart 1389 tarihinde vasiyeti geregi Kasr-1
Arifan’daki bahcesine defnedildi. Bahdeddin Naksibend’in kendisinden ¢ok dnce vefat
etmis olan Abdiilhalik Gucduvani (6. 1220) tarafindan da manen yetistirildigi kabul

edilir. Bu tarz egitime “iiveysilik” ad1 verilir.

Hace Muhammed Bahaeddin, miiritlerine dini kaidelere uymayi, takvayzi, iyi amel
islemeyi Ozlimsemeye calisirken velilik derecelerine bu sekilde ulasilabilmenin
miimkiin oldugunu ifade eder. Tasavvuf yolunu Hz. Peygamber’in siinnetine ve
ashabinin sozlerine tabi olmak seklinde 6zetleyen Bahaeddin, ilme ve alimlere saygili
olan bir zatti. Kendisi seriat ile Allah’1 hatirlayip O’nun sevgisi ile cezbenin birlestigi
bir tasavvuf anlayisina sahipti. Yolu “sohbet” esasi iizerine kurulmustur. Sadakat ve

samimiyete onem vermistir. (Muslu, 2007: 14-15).
2.2.2.1. 2. Naksibendiyye ve Ozellikleri

Naksibendiyye, Hice Muhammed Bahaeddin Naksibend tarafindan XIV. yiizyilda
Buhara’da tesis edilen bir tasavvuf yoludur. Bu yol, tarihi seyri igerisinde her biri farkli
bir sathaya isaret eden “Siddikiyye”, “Tayflriyye” ve “Héacegin” gibi degisik adlarla
anilmis ve Muhammed Bahaeddin ile birlikte de ‘“Naksibendiyye” olarak taninmaya
baslamis ve meshur olmustur. Naksibend’in vefatindan sonra, tarikat mutasavviflar

tarafindan yayilmaya devam edilmistir.

Naksibendi yoluna girmek bazi sartlar1 da beraberinde getirmistir. Tovbe etmek,
Hz. Peygamber’in siinnetine tabi olmak, seriata muhalif bid’atlardan kagmak, ruhsati
terk edip azimeti tercih etmek, zuliim ve haksizlik yapmamak, bor¢ sahibiyle
helallesmek, kazaya kalmis namazlar1 hesap ederek kilmak ve cokca Allah ismini ve

kelime-itevhidi zikretmektir, bu sartlardan bazilaridir.

Naksibendi’ye tabii olan kimseler Abdiilhalik Gucdiivani’den itibaren “zikr-ihafi”

denilen sessiz zikri benimsemislerdir. Tarikat bazi mensuplar1 tarafindan da Hace



44

Ahmed Yesevi’den intikal eden ve “zikr-ierre” denilen girtlak sesi ¢ikartilarak yapilan
zikir usilii tercih edilmigtir. (Muslu, 2007: 15-17).

Muhammed Bahaeddin Naksibend’in seyhleri, sesli (cehri) zikri tercih ettikleri
halde kendisi sessiz (hafi) zikri tercih etmistir. Naksibendlikte genellikle sessiz zikir
uslii uygulanmistir. Bu tarikatta yapilan toplu zikre “hatm-ihacegan” adi verilir ve bu
zikir tarikat mensuplar1 tarafindan uygulanmaktadir. Seriatle zahiri, tarikatla batim
temizlemek, hakikat ve marifetle Allah’a ulasmak Naksibendiyye’nin esaslarindandir.
Naksibendiyye’nin 6nemli esaslarindan biri de ‘“sohbet”tir. Muhammed Bahaeddin
Naksibend, zikirden maksadin kelime-itevhidin hakikatine erismek oldugunu ifade

ederek; kelimenin hakikatinin hissedilerek yapilmasi gerektigini soylemistir.

Naksibendiye Tarikati’nin esasini teskil eden prensipler sunlardir: (Kara, 1987:
156).

1- Vukuf-1 Zamani: Miiridin zamani ¢ok iyi degerlendirmesidir. Bir miirid tiim
zamanini ilime ve ibadete ayirmali mertebesini yiikseltecek mesguliyetler

bulmalidir.

2- Vukuf-iAdedi: Dersin adedi ve gergcek manasi diistiniilmelidir. Alinan dersler
mana yoniiyle kalbe yansimakta kalpteki tecellisi ise ibadet ve taat olarak

zuhur etmektedir. Bu nedenle gegek mananin iyi kavranmasi gerekir.

3- Vukuf-iKalbi: Kalbi uyanik tutmak gerekir. Kalp her dem uyanik kalmalidir ki
Hakk’a ulagilabilsin. Tasavvuf ehlinin ve tiim tarikatlarin 6nem verdigi bu

husus bir mesaledir.

4- HGs der-dem: Nefes alip verirken, gaflette olmamak. Alinan her nefes
yasadigimizin gostergesidir. Bu sebeple bizi yaratana siikiir etmeli tim
varligimizi onun ibadetine ve sevgisine adamaliyiz. Bir miirid aldig1 her nefesi

sorgulamali1 ve bu nefesi ilim ve Hakk yolu disinda tiiketmekten kaginmalidir.

5- Nazar ber-kadem: Baskasina degil, kendine bakmalidir. Her insan kendisinden
sorumludur. Baskalarinin yaptigina insanlar sahitlik etmekte ancak onlara dahil
olmamaktadir. Ancak bu demek degildir ki miirid miirsidine bakmamali. Bu
anlamda kast edilen diger insanlardir. Giinlimiiz insaninin ic¢ine diistiigli en

biiylik yanlishiklardan biri de bu baskasina bakarak maneviyatini zayi etmektir.



6-

8-

45

Sefer der-vatan: Halktan ayrilip Hakk’a gitmesidir. Tim ruhlar Hakk’in
aleminden gelmistir ve yine doniilecek olan yer onun yiice makamidir. Gegici
olan bu alemde gaflet ve delaletten uzak durulmali her dem uyanik olarak
Hakk’a ulasma yolunu aramaliyiz. Bu yol zor ve getin bir yoldur. Diinyaya ait
her arzu ve istek geride birakilarak bu yola ¢ikilmalidir. Miiminin kalbinde

olan halka ait sevgiyle Hakk’a ulasmak miimkiin degildir.

Halvet der-enciimen: Halk i¢inde de olsa, halvet hali olmalidir. Bir mirid
mutlaka uyanik olmali ve kalbini Hak ile hemhal olarak donatmalidir. Gegici
olan bu diinyanin i¢cinde mesguliyetlerde dahi Hak kalpte olmadik¢a gercek bir

miirid olmak miimkiin degildir.

Yad kerd: Seyhin verdigi zikri, kalb ve dil ile daima tekrarlamak. Bilindigi
iizere Hakk’a ulasmada bir¢ok yol kullanilir. Tarikat adablarindan biri olan
zikir Allah’1 anma, hatirlama manasi tasimaktadir. Bu anis dilin yaninda kalbin
de tekrarin1 gerekli kilmaktadir. Aksi takdirde yapilan zikir manasiz

sOzcuklerden ibaret olmaktadir.

Baz gest: Zikirle Allah’a doniis, vuslat disiiniilmelidir. Naksibendiye
Tarikati’nin prensiplerinden bir digeri de 6liim anin1 diisiinmek ve yasarken
oliimii tahayyiil etmektir. Giin i¢inde yapilan bu hatirlama ile miiridler her an
oliimiin olabilecegini ve 6liim i¢in hazirlikli olmalar1 gerektigini diisiiniirler.

Bu ibadet ¢esidi ile kalp uyanik, g6z uyanik, beden uyaniktir.

10- Nigah-dast: Kalbi zararli diisiincelerden korumak. Icinde bulunulan

toplumlar hatta mekanlarda ¢evreye gore sekillenen bir manevi hava
olusmaktadir. Bu sebeple miirid nerede olursa olsun kalbini Allah askiyla diri
tutmali bu askla korunmalidir. Kalbe giren zararli diisiincelere firsat
verilmemelidir. Zira bu kotii diisiinceler kalbi sarsabilmekte ibadet ve taatte

gbnllin zayi olmasina sebep olabilmektedir.

11- Yad-dast: Masivayr birakarak, sadece Allah’1 diistinmektir. Bir miirid

etrafina baktiginda her seyin bir yaraticisi oldugunun farkina varir. Higbir seyi
ylice Rab tesadiifen yaratmamistir. Bu sebeple miirid bu bilinle her daim Hak

ile hemhal olmalidir.



46

2.2.2. 1. 3. Naksibendiyye Kollar1 ve Temsilcileri

Her farkli anlayis farkli yorumu da birlikte getirmistir. Yiice Allah’in her insani
farkli yarattig1 diisiintildiiglinde yorumlarin farkliligini anlamak daha miimkiin olacaktir.
Farkl1 goriis ve yorumlar kendisini her alanda gostermis ayni inanag, ayni yol i¢inde
dahi bir agacin dallarindan yeni bir dalin olugmasi gibi yeni inang ve yollar olusmustur.
Bu farkli yollardan birini de tarikatlarda gérmek miimkiindiir. Naksibend tarikati da
zaman i¢inde kiiciik kollara ayrilmis ve her kolda ayni yol iizerine kii¢lik farkliliklar
gosterilmistir. Naksibendiyye’nin kollari;Ahrariyye, Kasaniyye,
Miiceddidiyye,Halidiyye ve Melamiyye olarak tesekkiil etmistir.

Ahrariyye, Simavli Abdullah I1ahi (6. 1491) tarafindan XV. yiizyillda Anadolu’ya
getirilmis  bir Naksibendi koludur. XVIII. yiizyilin ortalarina kadar tarikatin
yonetiminde Emir Ahmed Buhari (6. 1516) ve halifeleri s6z sahibi olmustur. Ahmed
Buhari’nin damad1 ve halifesi Mahmud Celebi, Istanbul’da tarikatin yayginlasmast igin
faaliyet gostermis ve Ahmed Buhari’den sonra tarikatin en giiclii temsilcilerinden birisi

olmustur.

Istanbul’da Ahrari koluna paralel olarak gelisen bir diger Naksi akimi, adma
“Kalenderhane” adiyla anilan, tekkelerde miicerretlik erkani uygulayan Kalenderi-Naksi
tasavvuf anlayisidir. Bu hareketi Hint, Ozbek ve Afgan kokenli Naksi dervisleri
meydana getirmistir. (Muslu, 2007: 17).

Anadolu’da  faaliyet  gosteren  bir  bagka  Naksibendi  kolu da
Kasaniyye’dir.”’Mahdum-iAzam” olarak taninan Hacegi Ahmed Kasani (6. 1542)
tarafindan temeli atilan bu kol Fergana, Semerkand ve Buhara’da gelisme
gostermistir.”Dehbidiyye” olarak da bilinen bu anlayis, Mevlana Muhammed Custi (0.
1571) ile baslayan ve ismini Hace Ishak Dehbidi’den (6. 1600) alan ishakiyye; Hace
Kelan Muhammed Dehbidi (6. 1597) ile baslayan ve adin1 Afak Hace’den (6. 1693)
alan Afakiyye ve Muhammed Islam Clybari’ye (6. 1563) nispet edilen Clybariyye
kollarina ayrilmistir. Késaniyye kolunun usill ve adabi, Naksi gelenegine benzemekle
birlikte baz1 degisikliklerin olustugu da goriilmektedir. Bu anlayista; zikir, tevecciih,
murakabe, sohbet ve rabita en 6nemli esaslar olarak goriilmektedir. Miiridlerin tercih ve
tiynetine gore sema, halvet, cehri zikir ve riyazet gibi farkli esaslarin uygulandigi

bilinmektedir. ( Muslu, 2007: 8)



47

Miiceddidiyye, adiyla anilan anlayisin temelleri Hindistan’da atilmistir. Imam-1
Rabbani’den sonra oglu ve halifesi Hice Muhammed Masum’un (6. 1668) halifeleri
tarafindan bu anlayis bdlgenin disina tasinmustir. Tarikat, Istanbul’da 6zellikle devletin
iist tabakasinda gorev yapan biirokratlar arasinda hizla yayilmistir. Anlayisa ait ilk
teskilatlanma g¢alismalari, Sultan IV. Mehmed’in saltanat donemine rastlamaktadir. Bu
yol oOzellikle ilmiye smifi ve devletin diger kademelerinde de kisa siirede etkisini

gostermistir.

XVII. yiizyilda Miiceddidiyye nin “Murddi” kolunu basta Murad Buhdri (6.
1719) kendisi olmak tizere, birinci ve ikinci kusak halifeleri Kilisli Ali Efendi (6. 1734),
Halil Efendi (6. 1749), Kagidi Mehmed Efendi (6. 1774-75), Lalizade Abdiilbaki (6.
1746), Turhal Seyhi Mustafa Efendi (6. 1782), Koésec Ahmed Efendi (6. 1780) ve
Beyzade Mustafa Efendi (6. 1785) gibi seyhler temsil etmistir. Miiceddidiyye nin
“Cuiryant” kolunu ise Yekdest Ahmed Efendi (0. 1707) basta olmak tizere, Muhammed
Efendi (6. 1704), Tatar Ahmed Efendi (6. 1743), Mehmed Emin Tokddi (6. 1745),
Miistakimzdde Siileyman Sddeddin Efendi (0. 1787), Arabzdde Muhammed Efendi (0.
1717), Neccarzade Mustafa Rizaeddin Efendi (6. 1746) ve Muhammed Siddik Efendi (0.
1794) temsil etmiglerdir. (Muslu, 2007: 8-11)

Halidiyye kolu Mevlana Halid-iBagdadi (6. 1826)’ye nispet edilmistir. Bu anlayis
XIX. vyiizyilda Anadolu’da faaliyet gosteren en yaygin Naksbendi kolu olarak
bilinmektedir. Her bolgeye ayr1 bir halife gondermeyi prensip haline getiren Bagdadsi,
Istanbul’a da pek ¢ok halife géndermistir.

Dogu Anadolu bolgesinde tarikat Abdullah Semdini (6. 1813) ve Taha el-Hakkari
(6. 1853) tarafindan yayilmistir. Hakkari’nin faaliyetleri sadece bu bolge ile simirl
kalmamis; Taha el-Hariri (6. 1875), Hac1 Hakkari, Siileyman Beradeti, Seyyid Fehim
Arvasi, Muhammed Kiifrevi ve Sibgatullah Arvasi (6. 1870) gibi halifeleri vasitasiyla
Iran, Misir ve Kafkas bolgelerine kadar ulasmistir. Sibgatullah Arvasi’nin halifesi
Abdurrahman Tagi (6. 1886) ve onun halifeleri vasitasiyla Naksbendiyye’nin niifuz

alan1 daha da genislemistir.

Sam’da uzun siire Halid-iBagdadi’nin yaninda kalan bu anlayisa mensup biiyiik
zatlaradan biri de Diyarbakirli Ali es-Sebti’nin (6. 1870) halifelerinden Mahmud Samini
(6. 1895)’dir. Samini Elazig ve Palu’da; Ahmed Capake¢iri (6. 1921) Siverek,



48

Virangehir ve Harput’ta; Yusuf Harplti ise Bing6l’de Halidiyye’yi yaymuislardir.
Urfa’da ise Hartavizade Seyh Muhammed Hafiz er-Rehavi ve halifesi Beyzade Haci Ali
Riza Efendi (6. 1903) ile halifesi Abdiillatif Efendi (6. 1914) faaliyet gostermislerdir.
Cizre’de ise tarikat1 M. Said Cezeri (6. 1968) temsil etmistir.

Halidiyye’yi I¢ Anadolu’da ise “Memis Efendi” lakabiyla taninan Seyh
Muhammed Kudsi Bozkiri (6. 1852) temsil etmistir. Halidiyye’yi Amasya ve
cevresinde Bagdadi’nin halifelerinden Ismail Sirvani (6. 1853) temsil etmistir.
Kastamonu ve ¢evresinde ise Ahmed Siyahi Efendi (6. 1874) temsil etmistir. Erzurum,
Erzincan, Kudiis ve Mekke’de faaliyet gosteren Abdullah-iMekki’nin Halidiyye’nin
yayilmasinda ayr1 bir yeri vardir. Mekki’nin halifesi Yahya Dagistani ve oglu Hamdi
Dagistani, Anadolu’daki Dagistanlilar {izerinde etkili olmuslardir. Tasavvuf ve tekke
kiiltiirtinii sonraki nesillere aktaran Naksi miielliflerden biri de Hocazade Ahmed Hilmi

olmustur. (Muslu, 2007: 11-14).

Calismamizin  konusu olan Osman Bedriiddin Erzurumi hazretleri de
Naksibendiyye tarikatinin Halidiyye koluna intisab etmistir. Bu sebeple bu kol daha
ayrintili islenecektir. Naksi yollarindan bir digeri ise Melamiyye adiyla anilan koldur.

Bu anlayis Muhammed Naru’l-Arabi (6. 1887)’ye nispet edilmistir.

2.2.2.1. 4. Naksibendiyye’de Tasavvufi Egitim

Tasavvuf bir kalp ilmidir. Tasavvuf kulun Allah’a yaklasmasi ve ona goniilden
baglanmasidir. Tasavvuf, kalbin ve nefsin i1y1 ve kotii hallerini bilip, kotii hallerden
temizlenmeyi ve iyi hallere bezenip Allahii Teala’y1 yakin olmay1 6gretir. Tasavvufun
hedefi insandir ve insani islahtir. Tarikat ise yol demektir. Tasavvuf amacina ulagsmak
icin bir yola ihtiya¢ duyar. Bu yol ise tarikatlarin ortaya ¢ikmasina vesile olmustur.
Ancak tarikat diye nitelendirilen bu yollar ¢etin ve zordur. Bunun i¢in bir egitime
ihtiya¢c vardir. Ancak bu egitim sayesinde kulun Rabb’ine ulagmasi miimkiindiir.
Naksibendiyye’de tasavvufi egitim; intisab, zikir, letaif, tevecciih ve murakabe, rabita,

giinliik evrad, sohbet, hizmet ve sema ile olmaktadir.

Intisap; bir kimseye mensub olma, bir yere baglanmadir. (Devellioglu, 2005:

443)Tasavvufi egitim intisap ile baslamaktadir. Bir seyhin himayesinde bulunma ve



49

onun ilminden istifade etme tasavvuf yolunda 1sik vazifesini gérmektedir. Tasavvufi

egitimde yol gosterici tecriibeli bir rehberin bulunmasi 6teden beri goriilmiistiir.

“Kuskusuz, sana biat edenler, sirf Allah’a biat etmis olurlar, Allah’in eli, onlarin
elinin idistiindedir. *Sozkonusu ayette de intisab ongoriilmiis ve Hz. Peygambere
baglilik Allah’a baglilik olarak delil gosterilmistir. Bir miirside intisap eden kimseyi,
miirsidi Allah’in bir emaneti olarak goriir; sever, terbiye halkasina alir. Sadik miirid,
miirsidin manevi evladi olur, onun ailesinden sayilir. Bu sayede biitiin silsilenin
bereketine kavusur, manevi mirasina konmus olur, feyizlerinden nasiplenir. Tasavvufi
egitim nefsi terbiye yoludur. Bu yolda seytan ve nefsin tuzaklaribulunmaktadir. Nasil ki
bilinmeyen bir yere gidildiginde bir rehber ihtiyact hissedilirse bu yolda da bir rehberin

olmasi sarttir. Aksi takdirde tuzaklara dismekten kaginmak imkansiz olacaktir.

Intisap dncesinde seyhin ve miiridin istihare yaptiklari bilinmektedir. Bu istihare
ile gaye hayir beklentisidir. Seyhler intisap dncesinde bazen de miirid adayin1 imtihan
etmektedir. Bu imtihan adayin zaaflarin1 gidermekte ve ikaz edilmesini saglayarak

yanliglarinin gosterilmesi agisindan 6nemli goriilmiistiir.

Zikir; anma, anilma demektir. (Devellioglu, 2005: 1187)Allah’1 anmak igin
yapilan zikir, tasavvufi egitimin en 6nemli unsurlarindan biridir. Zikir sayesinde kisi
Allah’in kendisiyle birlikte oldugunu ve siirekli kendisini gordiigliniin bilincine
varmaktadir. Bu biling kisiyi yasaminda daha erdemli ve ahlakli davranislara sevk

etmektedir.”Ey o biitiin iman edenler! Allah’z cok¢a amin.””

Allah’in isim ve sifatlarin1 zikreden sufiler kalplerinde zamanla Allah sevgisinin
arttigin1 gérmiislerdir. Bu sebeple bir goniil isi olan tasavvufta zikir biiyiik 6nem arz
etmistir. Kimi zaman farkli uygulamalar, fakli sekiller ve farkli sayir adetleriyle
karsimiza ¢ikan zikir her ne sekilde olursa olsun o6ziinde Allah’t anmak ve Allah’la
muhabbeti artirmak amac giittiigii i¢in faideli bir uygulama olarak goriilmiis ve nitekim

de uygulanmistir.

Naksibendilik, bazi istisnalar1 olmakla birlikte genel prensip olarak hafi zikri yani
sessiz zikretmeyi esas almistir. Hafi zikir algak sesle yapilan zikir degil, hicbir ses

olmaksizin, dil ve dudagin hareketsiz oldugu bir durumda yapilan zikirdir. Zikrin icra

*Fetih Stresi: 48/10.
> Ahzap Siresi: 33/41.



50

sekli gibi zaman1 ve mekani da 6nem arz etmektedir. Suurlu bir zikir yapilabilmesi i¢in

Naksibendiler giiriiltiiden uzak, tenha ve los mekanlar1 tavsiye ederler.

Letaif; latifeler, hosluk, giizellik, nezaket demektir. (Devellioglu, 2005: 549)
Letaif, insan viicuduna yerlestirilmis manevi, nurani cevherlere verilen bir isimdir.
Bunlar gizli, sirli ve i¢ biinyede sakli cevherlerdir. Bas goziiyle goriilmezler, ancak
gordiikleri vazifelerden varliklar1 anlasilir. Insanin ash bunlardir. Bu cevherler miimin
kafir her insanda mevcuttur. Kamil mirsidler bu cevherleri ilim, tecriibe ve miisahede

ile tan1y1p yerlerini ve vazifelerini tespit etmislerdir.

Letaiflerin viicuttaki yerleri su sekildedir: Kalb, sol memenin dort parmak
altindadir. Tlahi huzur ve tecelliyat mahallidir. Ruh, sag memenin dort parmak
altindadir. Ilahi ask ve muhabbet mahallidir. Sir, sol memenin iki parmak iistiindedir.
[lahi marifet mahallidir. Hafi, sag memenin iki parmak iistiindedir. Ilahi tecelli ve nurlar
icinde kaybolma mabhallidir. Buna istigrak denir. Ahfa, gogiis kafesinin iist ucundan
yani girtlak ¢ukurundan iki parmak kadar asagidir. 11ahi sir mahallidir. Gizli ilimler ve
tecelliler merkezidir. Burada elde edilen duruma izmihlal denir. Nefs latifesinin yeri iki

kasin ortasidir.

Bazen letaif lerin bir kismu ilerler, diger kismi ilerlemez. Yalnizca tam cezbe veya
cezbe olmaksizin tam huzur olabilir. Buna seyr-ifillah ( Allah’ta (c. c) ilerleme), seyr-
iulvi ( yiice ilerleme), seyr-icezbe ( cezbe de ilerleme) ve seyr-iafaki ( ufuklarda
ilerleme) denilir. Bu durumda bir¢ok kez miirid sahiv ( ayiklik) i¢in mahiv ( yok olma)
olur. Hatta kendisine goriilenlerin ve hallerinin artisindan dolay1 kalbini ileri derecede
gayesine baglayan miirit diinya ve ahiretle ilgili islerini unutur. Bu durumda nefy ve

isbat zikrinin zaman1 gelmis demektir. (Www. nasihatler. com)

Biitiin latifelerin merkezi kalptir. Kalb ruhun saray1 hiikmiindedir. Terbiye
olmamis nefs, devaml kotiiliigii emreden sifatiyla kalbi tamamen hiikmii altina aldig
zaman, kalbden Allah igin hi¢ bir hayirli amel ¢ikmaz. Bu durumda ruh da, nefsin
arzularma bagimli hale gelir. Artik kalb ve ruh asli vazifelerinden uzaklasmis ve
Olmiiscesine gaflete diismiis olurlar. Bu hal kalbin perdelenmesi ve giinahlarla
kararmasidir. Letaifleri hakiki vazifelerine dondiirmek gevsemeyi gidermek i¢in onlarin

zikir nurlari ile aydinlanmasi, temizlenmesi ve beslenmesi gerekir.



o1

Tevecclih; ¢evrilme, yonelme, dogrulma, bir yere dogru hareket etme anlamlarina
gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 1101)Murakebe; bakma goézetme, gozaltinda
bulundurma, kendi i¢ dlemine bakma anlamlarina gelmektedir. (Devellioglu, 2005:

684) “Ciinkii O Allah, iizerinizde gézcii bulunuyor. ”® “Allah her seyi gozciidiir.”’

Tevecciih kalbi bir istir. Rabbimiz her kulun gonliinii farkli yaratmis her kulun
gonliine farkli sekilde tecelli ettiyse tevecciih de dyle her kulun kalbinde farklidir.
Allah’mn hazir ve mevcud olup seni gérmekte oldugunu bilme ve diisiinmedir. Murakabe
kalbe tevecciih edip onu korumak ve kontrol etmek anlamini tasimaktadir. Tevecciihte
hedef alinan nesne farkli olabilir, murakabede ise hedef kalptir. Tevecciih ve murakabe,
nefyl isbattan yiiksek ve ustiindiir. Cezbeye daha yakindir. Salik murakabeye devam
sayesinde vezaret mertebesine varir. Kim murakabeye devam ederse gonlii daima derli

toplu olur ve kalbi daima Allah (c. ¢)’na yonelik olur.

Rabita; baglama, baglanma ve ilistirme anlamlarina gelmektedir. (Devellioglu,
2005: 871)“Ey o biitiin iman edenler! Allah’tan korkun ve dogrularla beraber
olun ” ®Mutasavviflar rabitay1, miiridin seyhini diislinerek kalbinden diinya ile ilgili
seyleri ¢ikarmasi, seyhi vasitasi ile Hz. Peygamber (s.a.s)’e ve Allah’a kalbini
baglamasi seklinde anlamislardir. Hemen hemen biitliin tarikatlarda rabita vardir.
Bilhassa Naksibendiyyenin istilahlarindandir. Tarikat ehli, rabitayr ayet ve hadise
dayandirmaktadir. Onlara gore, “sadiklarla birlikte olun” (et-Tevbe, 9/119) gibi ayetler
ve “kisi sevdigiyle beraberdir” (Buhari, Edeb; 96; Miislim, Birr, 165; Tirmizi, Ziihd, 50)
gibi hadisler, rabitanin caiz oldugunu gostermektedir. (Uludas, 1991: 112)

Tasavvufta, kisi dogrudan dogruya Allah’1 diisiliniir, bir nevi Allah ile manevi bir
bag kurar ve hep O’nunla beraber oldugunu tasavvur eder. Bu sekilde manevi bir bag
kuramazsa, bagli bulundugu miirsidini diisiiniir. Onun bagli bulundugu seyhlerin
silsilesi ile Hz. Muhammed (s. a. s)’e ulasir. O’nun vasitast ile de Allah’a ulasir ve
O’nunla manevi bag kurar. Tasavvuftaki rabita, bu sekilde dolayli yoldan Allah’a
gitmek ve aracilar vasitasiyla O’nunla manevi bag kurmaktir. Dogrudan Allah ile
manevi irtibat kuramayanlara bu sekildeki rabita tavsiye edilmistir. Aksi hallerde buna

lizum goriilmemistir (Eraydin, 1990: 447)

®Nisa Stresi: 4/1.
" Ahzab Sdresi: 33/52.
8 Tevbe Stresi: 9/119.



52

Tasavvuf terbiye yollarindan biride insan-1 kamil konumundaki seyhle kalbi
irtibattir. Miirsid-ikamil, kendisine baglana saliki alir, 6nce hz. Rasul’de fani olmaya;
ardindan da asil paye olarak Rabb-1 Miiteal’de fanilige ulastirir. Rabita bir bakima
baskalarina benzeme ve taklid arzusunun tezahiiriidiir. Tasavvufta rabita, kamil ahlak
sahibi kisilerle kurulmasi istenen sevgi bagidir. Sevenle sevilenin bir olmasidir.
Tasavvufta rabita, miisahade ve 1yan mertebesine ulasmig bir miirsid-ikamile goniil
baglamak, huzurunda ve giyabinda onun suretini, siretini ve ruhaniyetini hayal etmek,
yaninda iken takindigi tavri, giyabinda da siirdiirmeye c¢alismak ve edebe riayet
etmektir. Rabitada onemli olan seyhin suret ve siretini hayalde muhafaza etmektir.
Netice itibariyle rabita, Allah ile kul arasina iiglincii bir sahs1 sokarak irtikab edilmig bir
sirk degil, aksine miiridin 6niine ve gonliine sunulmus bir model sahsiyete benzeme

arzusu, onunla kalb ve kalip beraberligini siirdiirmesidir.

Evrad; okunmasi adet olunan dini dualar, her vakit dilde ve agizda dolasan
sozleridir. (Devellioglu, 2005: 242)Vird kelimesinin ¢ogulu olan “evrad” Allah’a
yaklagmak icin belirli zamanlarda vebelli miktarda yapilan nafile ibadet, dua ve zikri
ifade eden tasavvufi bir terimdir. Giinliik evradla mesgul olma, insanin giinlikk
yasantisinin ayrilmaz bir parcasi olmalidir. insan, kendisini zorlamal ve giiniiniin iki-ii¢

saatini evrad U ezkarla donatmali ve zenginlestirmelidir.

Tasavvufi egitimde en biiyilk gaye, kulu Hakk’in muhabbet ve rizésina
eristirmektir. Bu gayeyi gerceklestirecek en Onemli vasitalardan biri de hi¢ siliphesiz
“evrad u ezkar”dir. Iste bu sebepledir ki, biitiin seyr u siiluk usullerinde muhakkak bu
hususa biiylik ehemmiyet verilmistir.”’Evrad u ezkar” denilince genelde su {i¢ husus

kastedilir: Kur’an-1 Kerim tilaveti, duélar ve zikirlerdir.

Tasavvufi hayati benimseyen miiridin ruhi hayati tamamen seyhinin kontroli
altindadir. Miiridin anlattiklarindan, hissettiklerinden ve gordiigli riiyalardan hareketle
miiridine degisik zikirler telkin eder. Miiridin yaptig1 zikre vird, okudugu duaya hizb
denir. Bir is yaparken okunan Arapga, Farsca veya Tiirk¢e dualara ise “terciiman” adi

verilir. Her tarikat pirine nispet edilen hizb ve dualar vardir. (Kara, 2005: 60)

Evrad okunurken dikkat edilmesi gereken adabin en 6nemlileri sunlardir: (Kara,
2005: 82)Evrad miirsidin izin ve icazetiyle okunur. Izinsiz okumak miimkiinse de yeteri

kadar faydali degildir. Evrad okumak icin yeterli zamanlar secilmeli, maddi-manevi



53

temizlik yapildiktan sonra kibleye yonelerek ve bir yere dayanmadan okunmalidir.
Okunan metinlerin manasma niifiiz edilmeli, yavas okunmali ve okuma hatasi
yapmamaya 6zen gosterilmelidir. Evrad metinlerinin dini-diinyevi islerde ¢ok faydali ve
etkili olacagmna inanilmalidir. ihlas ve inangla okunan dualara Allah’in icabet edecegi
umulmali, dualarin kabuliiniin ihlasa bagli oldugu bilinmelidir. Sohbet; goriisiip

konusma, arkadaslik manasini tasimaktadir. (Devellioglu, 2005: 960)

Sohbette sessizce oturmak ve yliksek sesle konusmamak, seyhi iyi dinlemek
gerekmektedir. Seyhten maddi bir talepte bulunmamak, seyhe rabita etmek 6nemlidir.
Sohbette alinan feyzi daimi hale getirmek icin ¢alismak ve tiim diinyevi diisiinceleri
hatirdan ¢ikarmak gerekmektedir. Tasavvufi egitimde énemli bir yeri olan sohbetin asil
gayesi, insanin huzur-1 ilahide oldugunun bilincine ulasmasidir. Arifler miiridlerini
sohbet ile Hakk’a ulastirmay1 amaglamislardir. Her ne kadar ariflerin sohbetleri zahiri
olarak vaaz ve nasihatlarda anlatilanlara benzemekteyse de ger¢ek manada diger
insanlarin sozleri ile kiyaslanamamaktadir. Ciinkii ariflerin sohbetlerinden feyz ve
bereket yagdig1 gibi nazarlarindan da feyz ve bereket yagar. Ciinkii onlar Allah’in nuru
ile bakmaktadirlar. Sohbet, ilmi ve tecriibeyi artirir. Batini gdzleri acar ve basireti
kuvvetlendirir. Sohbet, insan1 zahiren ve batinen kuvvetlendirir. Naksibendi tarikati
sohbet yoludur. Sohbet baslangigta zordur. Onun igindir ki, ihvanlarin birbiriyle sohbet

etmeleri daha faydali goriilmiistiir.

Hizmet; is, is gorme, vazife anlamlarma gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 375)
Hizmette aslolan sahsi menfaat beklememektir. Kisinin Hakk sevgisi itibariyle kendi
menfaatini yok sayarak gergeklestirdigi hizmet asil hizmettir. Bununla birlikte hizmet
dort sekilde kendisini gostermektedir: Sufilerin halka hizmeti, hayvanlara hizmeti,
miiridin seyhe hizmeti, seyhin miiridlere hizmetidir. Bunun gibi daha bir¢ok hizmet
¢esidi bulunmaktadir. Ancak bu dort hizmet Hakk yolunda yapilan gercek hizmettir.
Seyhin miiride ve sufinin halka hizmetinin gayesi yiice Allah’1 ve gonderdigi yiice
Kur’ani insanlara anlatmaktir. Bu hizmetin en giizel gorevlisi ise Hz. Peygamberdir.
Onunla birlikte baglayan bu anlayis sahabi ve tabiun ile devam etmis ve giiniimiizde de
devam etmektedir. Kur’an ahlakinin tiim insanlar arasinda yayginlasmasi i¢in ¢aba
harcamak, iman ve vicdan sahibi tiim insanlarin sorumlulugudur. Yiice Allah “Ayrica

sizden olusan, onde gider, hayra ¢agwrir, iyiyi emir ve tavsiye eder ve kotiiden



54

sakindirp yasaklar bir iimmet olsun. Iste onlardir o kurtulusu bulacak olanlar.”®

ayetiyle bu yiikiimliiliikklerini insanlara bildirmistir. Bu ayet hizmetin ne denli 6nemli ve

mukaddes bir gérev oldugunu bildirmektedir.

Allah-i Ziil-Celal, insanoglunu esref-imahlikat olarak yaratmis, ona akil nimetini
bahsetmis ve Peygamberleri vasitasi ile hak yolu gostermistir. Biitiin peygamberler
insanogluna hakki 6gretmek ve onu diinya ve ahirette saadet ve selamete kavusturmak
vazifesi ile gonderilmisler ve bu ugurda pek ¢etin mesakkatlere sabir gostererek bu
vazifelerini yerine getirmislerdir. Peygamber Efendimiz (s.a.v), bir¢cok hadis-
iserifleriyle Allah yolunda hizmetin faziletlerini ve bu hizmeti yapanlarin kazanacaklari
dereceleri ifade buyurmuslardir. Hizmet miiminin aynasidir. Hizmet, imanin ve giizel
Miisliimanlhigin 6l¢iisiidiir. Hizmet, Cenab-1 Hakk’in ahlakinin kulda yansimasidir. Kul
rahman ve Rahim olan Rabbini tanidig1 6l¢iide O’nun kullarina merhametli, faydali ve
yakin olur. Sema; isitme ve duyma anlamini tagimaktadir. (Devellioglu, 2005: 934)
Naksibendiyye’nin tassavvvufi egitim anlayisinda ise sema; giizel sesle okunan Kur’an,

ilahi veya kasideyi dinlemek anlamina gelmektedir.

Kur’an-1 Kerim’i dinlemek, 6grenmek, 6gretmek, okumak ayri ayri ve bash
basina birer ibadettir. Asil gaye okudugumuz, dinledigimiz Kur’an’t anlamak yasamak
ve hayatimiza hakim kilmaktir. Kur’an’in Allah kelami oldugunu bilerek, saygi ve
tefekkiirle dinlemek, kdmil mi’minlerin olmazsa olmaz vasiflarindandir.”biitiin bu
Kur’an Rabbinizden gelen basiretlerdir ve iman edecek bir toplum i¢in, bir hidayet ve
rahmettir. "®buyrulmustur. Bu 6nemli deger okunurken kulak vermemek, Allah’
dinlememek, Allah’a karsi edebsizlik yapmak anlamina gelir. Ayrica bize verdigi
mesajlar iizerinde disiiniip, kavramak, rahmet ve bereketinden azami derecede
faydalanmak ise dikkatli bir sekilde okumaktan ve dinlemekten geger. Alimlerimiz
dinleme ve anlamanin emir ve yasaklarima uyma anlamina geldigini ifade eder. Bu
acidan Kur’an okunurken dinlemek oOnemli bir mevzudur. Tipki namazda iken
aklimizda bagka bir isimizin olmamas1 gibi. Kur’an’in hidayet ve rahmet 6zelliginden
faydalanmak diinyamizi ve ahiretimizi giizellestirmek i¢in beden kulagimizla dinlerken,

icerigini akil ve kalp gozii ile de tefekkiir etmeliyiz. Bu sekilde aydinlanan beden, akil

® Al-1 imran Stresi : 3/104.
107 raf Stresi: 7/203.



55

ve kalp imanimiz1 giiglendirecek, hatalarimiz1 azaltacak, dogrularimizi ¢ogaltacak, bize

pek cok manevi haller kazandiracaktir. (Agmanvermez, 2010)

2. 2. 2. 2. Halidiyye Tarikat1 Usul ve Adabi

Halidiyye tarikat1 18. ve 19. yiizyilda Naksibendiyye’nin bir kolu olarak ortaya
cikmistir. Tarikat konun kurucusu Halid-iBagdadi (6: 1826)’ye nispet edilmistir.
Halidiyye adiyla anilan bu tarikat, usul ve adabi Naksibendiyye tarikatinin bir subesi

durumundadir. (Yilmaz, 1992: 156)

Halidiyye’de seyr i siiluk prensipleri Naksibendiyye tarikatinin esaslarina sadik
kalarak diizenlenmistir. Halid-iBagdadj, tarikat anlayigini seriat ilimleri iizerine tesekkiil

etmistir. Halidiyye’nin dayandigi esaslar soyle siralanabilir: (Memis, 2000: 304)

Ser’iat esas almmustir. Zikir ve fikir 6nemlidir. Takarrub bi’n-nevafil. Geceleri
ibadetle ihya etmek elzem goriiliir. Muhasebe-murakabedir. islami ilimler olan tefsir,
hadis, akaid, fikih, tasavvuf Bagdadi tarafindan 6nemsenmistir. Bunun sonucu olarak
ilmiye smifinin da bu kola tabi oldugu goriilmiistiir. Halidiyye kolunun digerlerinden
farki rabita ve sohbete daha fazla Onem verilmis olmasidir. Ehl-isiinnet esaslarina
uyularak bunlari ¢izgi kabul etmislerdir. Farzlarin yaninda nafile ibadetlerde bu tarikat
anlayisinda Onemsenmis ve nafile ibadette miidavemet konusunda sohbetlerde

bulunulmustur. (Memis, 2000: 304)

Naksibendiyyede sessiz ve gizli zikire ©nem verilmistir. Ozellikle gece
vakitlerinde kalpten masivanin soyutlandig1 kibleye dogru yonelerek yapilan zikir efdal

bulunmustur.

2. 2. 3. Yetistirdigi Miiridleri

Osman Bedriiddin ErzurGimialdigi dini ve tasavvufi egitim ile kendisini yetistirmis
bliylik bir zattir. Bu goniil ehli zat ayn1 zamanda bir ¢ok kisinin de yetismesine vesile
olmustur. Erzurumi’nin Kazim Efendi’yi, Haci Tevfik Efendi’yi, Haci Sadettin

Efendi’yi ve Mazhar Efendi’yi yetistirdigi bilinmektedir.



56

Aslen Harputlu olan Kazim Efendi; Osman Bedreddin’in halifelerindendir. 1894
yilinda diinyaya gelen bu zat Osman Bedreddin’den dersler alarak ona intisab etmistir.
Bundan sonar dersleri ve sohbetleri bir an dahi kacirmaz ve devam eder. Icazetini
Osman Bedreddin’den almistir. 1967 yilinda vefat eden bu zat Elazig’daki Naksi
kolunun son seyhidir. (Aydogmus, 2009: 65-67)

Harput’ta diinyaya gelen Haci Tevfik Efendi; ailesinden aldig: tahsille medreseye
devam etmistir. Biiyiik alimlerinden ders alan bu zat-1 muhterem tasavvuf anlayisinda
Naksi tarikatina intisab etmistir. Seyh Mahmut Samini’ye tabi olan bu zat Seyh
Efendi’nin 6liimi lizerine Osman Bedreddin’e ve Alay miiftiisii Hac1 Said Efendi’ye
giderek ders alir. Osman Bedreddin’le tanismasi bu sekilde olmus ve birlikte tefsir ve
hadis dersleri vermeye baslamiglardir. Harput’un son ulemasi olan biiyiik alim1951

yilinda vefat etmistir. (Aydogmus, 2009: 157-160)

Aslen Harput’lu olan ve alim bir aileden gelen Haci Sadettin Efendi; de Osman
Bedriiddin’le ayn1 dénemde yasayan zatlaradan bir digeridir. Ilk tahsilini babasindan ve
babasinin vefatindan sonar da dedesinden almistir. Osman Bedreddin’e intisab eden bu
zat ayn1 zamanda Erzurumi’nin miridlerindendir. Yetismesinde Osman Bedreddin’in
etkisi biyiiktiir. Erzurumi’den icazet alarak bir¢ok kisiyi yetistirmistir. 1968°de vefat
etmis ve Osman Bedreddin’in tiirbesinin yanina defnedilmistir. (Aydogmus, 2009: 163-
164)

2. 2. 4. Miiridlerine Mirasi

Osman Bedriiddin Erzurumi, 1011 yilinda hac ziyaretinde bulunmustur. Onun
Kur’an-1 Kerim’e ve Hz. Peygambere olan biiyiik baglilig1 ve sevgisi herkes tarafindan
bilinmektedir. Tasavvuf ilminin derinliklerine inen Erzurumi bu yolda makamlarin en
yiicesine ulagmayi1 basarmistir. Bu biiylik velinin derslerinde yer verdigi ogiitleri su

sekilde siralamak miimkiindiir: (Aydogmus, 2009: 148-149)

“l) Ilahi muhabbet,2) Gonliine dikkat, 3) Tam teslimiyet, 4) Nefse muhalefet, 5)
Say-ii gayret, 6) Kesrete vahdet, 7) Cok salavat, 8) Tehvide miidavemet, 9) Az yemek,
10) Temiz giyinmek, 11) Halka menfaat, 12)Miitehallik olmak, 13) Miirside itaat, 14)
Ihvana sefkat, 15) Kadinlara nazar-1 ibret, 16) Zamana uymak, 17) Hiikiimete mutlak



S7

itaat, 18) Hasetten ari olmak, 19) Bugza beri olmak, 20) Komsu haklarini her seyden
onemli tutmak, 21) Soziiniin eri olmak, 22) Nefsinin sahibi olmak, 23) Diinyay
atmamak, 24) Ahireti unutmamak, 25) Dogruluktan sasmamak, 26) Haddi asmamak,
27) Tefekkiirle siikiin bulmaktir.”

llime gark olmak ve gercek sevgili olan Hakk’a ulagmak isteyen her kisinin
bunlar1 yerine getirmesi gerekmektedir. Bu nasihatlere uyanlarin kurtulusa erecegini
soyleyen Erzurumi bunlara ek olarak su nasihatlerin de {zerinde durmustur:

(Aydogmus, 2009: 149)



58

UCUNCU BOLUM

OSMAN BEDRUDDIN ERZURUMI’NIiN MEKTUB-U SERIiFLERI VE
SOHBETLERI CERCECESINDE TASAVVUF ANLAYISI

Calismamizin bu boliimiinde Osman Bedriidddin ErzurGmi’nin Sohbetler ve
Mektibat adli eserlerinden hareketle hayata bakis agisi ve tasavvuf anlayisina yer

verilecektir.

3. 1. TASAVVUF

Tasavvuf; sozciik anlami itibariyle gonliinii Allah sevgisine baglama, sofulagsma
demektir. (Devellioglu, 2005: 1036)Tasavvuf kelimesi ilmi bir terim olup, kul ile Allah
arasinda ihsan olayinin gergeklesmesi, kulun ihsan vasfii kazanmasi yoludur.
(Cebecioglu, 2004: 630) Bu yoniiyle bir gesit goriis ve anlayisin ifadesidir. Tasavvuf,
bir hal ilmidir. Tasavvufun s6z ilmi oldugunu iddia etmek yanlis olur. Herkesin
anlayamayacag@i bu ilim ancak goniil ehli tarafindan idrak edilebilmektedir. Goniil ehli
aska inanan, agkla yasayan ve ask ugruna olen kimselerdir. Onlardaki ask beseri bir
askla mukayese dahi edilmeyecek olan ilahi asktir. Nitekim bu aski kazanmak beser icin

bliyiik bir nimettir.

Tasavvuf bir yontem olarak adledilmistir. Bu yontem Allah’tan baska her seyden
baglarin kopmasi ile miimkiindiir. Bu yontem Hazret-i Peygamber doneminden sonra
ortaya ¢ikmistir. O’na bagli kalmak ve O’ndan sapmamak i¢in imanlarini temiz tutmak
isteyen kisilerin takip ettikleri yol olmustur. (Altintas, 1986: 1-4)Tasavvuf, Siinnet-
iNebeviyye’nin ortaya koydugu giizel ahlaki kazanmaktir. Hz. Peygamberin ahlakiyla
ahlaklanan kimse ahlakin en tist makamindadir. Bu makam esref-imahlikat olan insana

yakisan en giizel makamdir.

Tasavvuf ayni zamanda insandaki goniil aleminin selim bir hale getiren, kulun
ma’rifetullah’a ulasmasini saglayan bir ilim olarak da adlandirilmistir. (Topbas, 2002:
18-21)Osman Bedriiddin Erzurimi dine kendisini adamis tasavvufun lezzetinden tatmis

olan bir goniil ehlidir. Onun tasavvuf konusundaki goriisleri eserlerine yansimustir.



59

“Her ilmin tarifi, mevzuu, bindsi, faydast oldugu gibi ‘tasavvuf ilmi’nin de tarifi,
mevzuu, bindsi ve faydasi vardwr. Tasavvufun tarifi: ‘I¢i, derinu kotii aklaktan
temizlemek, iyi ahlik ile muttasif olmaktir.” Yahut ‘Zahiri ve bdatini duygulart hifz
etmektir. < Yahut Hz. Ciineyd’in tarifi vechile: ‘Miti feragattir. * Yahut Ibn Fariz'in
tarifi vechile: ‘Vakitlerin seni degil, senin vakitleri kesmendir. © Tasavvufun  mevzuu:
‘Gafletten sakinarak her an huzir-u ildhide oldugumuzun idrakini iktisab ve istihsal

etmektir. *

Tasavvufun faydasi. ‘Nefsani rezilliklerden temizlenerek insan-1 kamil olmak ve
kulun Mevldsina layik olmasidir. * Su kadar var ki tasavvuf diger ilimler gibi kitaptan
ogrenilmez, uliim-1 mevriastur. Tasavvuf kitaplart /tasavvufu degil) yalniz usiil ve tarikat
ddabint ogrenmek igindir. Tasavwufun ta’lim ve tahsili, ancak bir miirsid-ikdmilden
insanin kendi niisha-iviiciidunu okumasi ile miimkiindiir. Tasavvuf, ilm-isuddr ’dur, ilm-
ikalbdir; ilm-isiitir degildir. ‘[lmi, bir insdn-1 kamilin agzindan alimz” hiikmiince,
tasavvuf, bir konusan kitabtan kendi viicut kitabimi okumakla ancak ogrenilir ve bilinir.

‘ (Sohbetler, I: 62)

Erzuriimi tasavvuf ilmini insanin i¢ini temizlemesi kotii ahlaktan arinmasi olarak
tarif etmistir. Insan her an imtihan diinyasinda oldugunu bilmeli ve gafletten
sakmmalidir. Insan-1 kAmil olmanin sirr1 ancak her an Hak ile birlikte olmak ve nefsini
temiz tutmaktir. Tasavvufu bir goniil isi olarak géren Erzurimi kitabi bilgi olmadigini
ancak gercek bir Allah agiginin bunu anlatabilecegini ifade etmistir. Tasavvuf, kalbin
masivadan alaka kesilmesiyle miimkiin olmaktadir. Hakk’a kul olarak, seyr-isiiluk yani

manevi yolculukla miimkiindiir.

Tasavvuf, kainatin her zerresinde Yiice Rabb’in kudretinin tecellisini gdrmektir.
Tasavvuf ehli goniil ehlidir. Tasavvufi yola koyulan miimin kilavuz olarak Hz.
Peygamber’i 6rnek almalidir. Allah’a giden yolda aksi halde ilerlemek miimkiin

olmayacaktir. Ciinkii insan1 Allah’a ulastiran yol, O’nun yoludur.

3.2. ALLAH

Allah yoklugun ve varligin yaraticisi tiim alemlerin Rabbi’dir. O biitiin eksik

sifatlardan miinezzehtir. Secde edilmesi tapilmasi gerek sadece O’dur. Yiice Allah



60

insanin 6nce ruhunu yaratmistir. Sonra ona bir beden kilarak diinyaya yollamigtir. Bu
diinya bir imtihandir. Bu imtihanda Allah’1 bilenler ve ondan sapmayanlar goniillerinde
Hz. Peygamber gibi Allah sevgisi tasiyanlar karli ¢ikacaktir. Ancak O’ndan
uzaklasanlar hakikat yolunu kaybeden gafiller ise biiyiik bir yanlisa diiserek imtihani
kaybedeceklerdir.

Insan bu diinyaya Allah’1 tanimaya gelmistir. insanin diinyaya génderilme amaci
Allah’1 tanimak ve ona miistesna bir abd olmaktir. Insanin yapmasi1 gereken ilk sey
Yiice Allah’1 bilmesi ve tanimasidir. Imam Efendi bu konuda su goriisiinii ifade

buyurmustur:

“Aleyhissaldtii Veselam Efendimiz Hazretleri bir hadis-iserifinde: ‘Hz. Adem
heniiz toprakla su arasinda iken ben yaratilmigtim’ buyurmus ve bu emirleri ile
kendisinin  yaratilisin  gdyesi oldugunu remz ve igdret buyurmustur. Zdt-
Hiimdyunlarimin esas yaratilis sebebinin ise (ma firetullah) oldugu siiphesizdir. Ummet-
imerhiimesi de, yine kendi Nir-1 Muhammedilerinden yaratilmis ve -niibiivvetlerinin
disinda- biitiin zahir ve batin Muhammedi kemallere varis olmustur. Oyleyse bizim de
varatilisimiz (ma firetullah) igindir. Zdten, ‘Ben insanlar: ve cinleri ancak bana ibddet
etmeleri icin yarattim’(25) dyet-icelilesinin tefsirinde miifessirlerin basi Ibn Abbas
Hazretlerinin (li-ya biidin=ibdadet emeleri icin) ifadesini (liya rifiin=bilmeleri igin)
seklinde tefsir buyurmasi da yaratilisimizin sebebinin Ma'rifetullah s elde etmek ve
Stinnet-iSeniyye-iMuhammediyenin zdhir ve batinina tabi olmak, bunun igin de kitap ve
stinnete uygun bir tarik’a intisab ve tarikat emirlerini tamamen yerine getirmek gerekir.
O tarikat de yine béyle kitab ve siinnete uygun bir miirsid-ikamil’den feyz almakla

’

miimkiindiir. Bunun, her vakit, bilhassa zamanimizda baska bir yol ve ¢dresi yoktur.’

(Sohbetler, 1: 77)

Imam Efendi insanin yaratihs sebebi olarak ma’rifetullah’s gdrmiistiir.
Sohbetlerinde Kur’an-1 Kerim’den ayetlere yer vererek sozlerini Hakk’a dayandirmistir.
Erzurimi ma’rifetullah’t elde etmek i¢in insanin Kur’an’a, Hz. Peygambere ve Siinnete
sik1 sikiya bagli olmasi gerekliligi lizerinde durmustur. Kendisinin de bir tarikat ehli
oldugunu bildigimiz Erzurimi ma’rifetullah i¢in tarikati gerekli gérmiistiir. Bu konuda

dogru yolda olan bir tarikate uyulma ve inanci saglam bir miirsidle ma’rifetullaha



61

ulasilabilecegi goriisiinii benimsemistir. Burada ayn1 zamanda Imam Efendi tarikatin

Onemi lUzerinde de durmaktadir.

Insan riiya alemi olan bu diinyada gafletten kendisini muhafaza etmelidir. Her an
bunun bilincinde olan insan Allah’a giden yolu bulmali ve o yoldan ayrilmamalidir.

Allah’a giden yol hakikat yoludur.

“Bir Seyh miiridlerine ddima dermis ki: “Ben hayatte iken Allah’z bilip
bulamazsaniz artik daha ne vakit bilip bulacaksiniz bilmem?” Miiridler de susarlarmis.
Birgiin Abdullah Kirmani hazretleri, bu seyhin miiridlerinden birine demis ki: “Seyhiniz
size ne soyliiyor, ne emrediyor?” Miirid de: “Seyhimiz bize diyor ki: (Ben hayatta iken
Hakk’: bilip bulamazsaniz, daha ne vakit bulacaksiniz?) der. Abdullah Kirmdni
Hazretleri: “Bu emirlerine karsi siz ne dersiniz?” diye sorar. Miirid: “Biz bir sey
soylemeyiz, susariz” cevabimi verir. Kirmani: “Hayw boyle siikiit etmekle is olmaz.
Allaht nasil bulacagiz? Biz dyle seyler bilmeyiz, biz ancak seni tamiriz, diye soyleyiniz”
buyururlar. Hakikat da boyledir. Insan kendi basina Hakk’a gidebilseydi, indbeye,
tarikata vs liizum itiyag kalmazdi. Allah’a giden yol “Insdn-1 Kamil “den geger. Onlarin
nazar ve himmetlerini celbetmek i¢in ¢ok ¢alismak ve bu yolun ancak bu suretle basa

¢tkacagina iman etmek lazimdwr.” (Sohbetler, I: 51)

Imam Efendi Sohbetler adl1 eserinde Allah’a giden yolun insan-1 kamil olmaktan
gectigini ifade etmistir. Kisinin kemalat yolunda miirsid tayin etmesinin ona kolaylik
saglayacag: ifade edilmistir. Erzurimi kisinin Allah’a ulagmasini tarikatle miimkiin
kilmistir. Tarikate baglilik, miirside tabiiyet ve calismanin sonunun muvaffakiyet

olacag goriisiinlii benimsemistir.

“Birgiin, ashdb-1 kiram hazretlerinden bazilari marifet, muhabbet, zikir ve fikir’e
dair sohbet ederlerken Hz. Peygamber aleyhissaldtii vesselam efendimiz de bunlar
tesrif buyurur ve ne konugtuklarimi sorarlar. Onlar da muhabbet ve marifete dair
sohbette bulunduklarint ceviben arzederler. Hz. Rasiil-iKibriya ve Mahbiub-iHudd
efendimiz onlara: “Hakikaten bu suretle mi sohbet ediyordunuz? Eger boyle ise yemin
ediniz” diye ferman buyurur, onlar da: “Yemin ederiz ki biz bunu konusuyorduk” diye
arzederler. Bunun iizerine Aleyhissalatii Vesselam Efendimiz Hazretleri: “Bunu
konustugunuzu ben de biliyordum. Yemin ettirisim de size itimat etmeyisim sebebiyle

degildir. Ancak biraz evvel Cebrail (a. s) geldi ve [Bunlarin bu sohbeti ile Hz. Allah



62

meleklere karsi miibahat buyurdu (iftihar etti, 6giindii) dive haber verdi. Iste o isinizin
biiyiikliigiinii, kadr-ii kiyametini daha ziyade anlatmis olmak icin size, [Bu suretle

konustugunuza ddir yemin ediniz] diye séyledim” buyururlar.” (Sohbetler, I: 44)

Osman Bedriiddin Erzurimi tim hayatin1 din iizere sekillendirmistir. Onun
yasayist ve goriis felsefesi Allah yolu tlizerine ve Hz. Peygamber’in siinneti {izerinedir.
Nitekim bu gdiiriislerini talebelerine de asilamis ve onlarin da Hz. Peygamber’e
sadakatle bagli kalmalarini istemistir. Sohbetlerinden birinde bahsettigi gibi Allah
adinin gectigi yerler, Allah’a ibadetten bahsedilen yerler, Allah kelaminin gegtigi yerler
nurla dolmaktadir. Nitekim Hz. Peygamber’in bir hadisinde bu olaya yer verilmistir.
Ashab-1 Kiram goniil ehlidir. Onlarin sézii Allah i¢indir. Hz. Peygamber bu biiyiik
zatlarin Allah igin ettikleri muhabbetin arsa yiikseldigini soyleyerek “Allah” i¢in edilen

muhabbetin degerini belirtmistir.

“Insan evvelen bu tevhidi bulmakla memiirdur ve iki kere diinyaya gelmek yoktur,
bilirsiniz. Ve hakikat-iiman ve hakikat-iIslam bu vahdete(tevhide) erismektedir. Ve
dlemde intibah-i(uyanma) ma neviyi kazanmaktir ki, o da kalbi gafletten kurtarmak ve
huzir-u meallahi fikr etmekten ibadrettir. Ve zdt-1 ilahiyyeyi akla ve hayale gelen misal
ve suverden miinezzeh bilerek: ‘Nerede olursaniz, O, sizinle beraberdir ‘ (Hadid, 57/4)
ayet-i celilesi sirrinca heman ve her zaman varligint bilip O 'nun varligiyla gonliiniizii

O 'nun huzurunda bulundurmalisiniz.” (Mektubat, 1: 115)

Imam Efendi’nin Cemisgezek’li Niizhet Efendi’ye yazdigi mektupta insanin
Allah’1 bulmak i¢in diinyaya geldigini ve bu vahdet anlayisi igerisinde yasamasi
gerektigini ifade etmistir. Her kul icin bir defaya mahsus ruhun bedene kabzi miimkiin
kilinmigtir. Yiice Rab insani kesret dleminde vahdeti aramasi i¢in gurbet yoluna
gondermistir. Kul bu diinyada gurbettedir. Gurbette gayriya yonelmek biiyiik gaflettir.
Allah insan1 vahdet inanci {izerine yaratmistir. Her insan Allah’1 bilmeli ve gonliinii
uyanik tutmalidir. O’nun her seyi gordiigiinii ve bildigini unutmayarak mii’min bir kul
olmak tizere yasamali ve Olmelidir. Hafiz Efendi mektubunda ayet-ikerimelere yer

vererek insanin gafletten sakinmasi gerektigini hatirlatmak istemistir.

“Cenab-1 Hak’la sulh da baska olmaz: O’nun dostlariyla dost ve diismanlariyla
diisman olacagiz ki, O’nunla sulh etmis olalim. Nefs Allah’in diismamidwr, dydt-1

beyyinat ile sabittir, bunda siibhe yoktur. Biz nefs taraflist olmaz da, bu miilk-ii viicuda



63

Cenab-1 Hakkin dostlart olan kalp ve ruh ve sirrimiz taraflist olursak O’nunla sulha
yanasmis oluruz. Insan Cenab-1 Hakk’a miistak oldukca o da insana miistak olur.
Murdd-1 Ilahisi ise Hz. insamin kendisine vuslatidir. O buna miistaktir.” (Sohbetler, I:
336)

Imam Efendi Cenab-1 Hakk’in dostuyla dost diismamiyla diisman olunmasi
gerektigini sdylemistir. Bu diismanlardan en biiyiigii ise nefistir. insanin da bu nefis
denen diismanla biiyilik bir miicahede i¢inde olmasi ve ona yenilmemesi gerekmektedir.
Insanin yapmasi1 gereken Allah’a vuslat yolunda bu nefs denen diismandan uzak

durmaktir. Cilinkii Yiice Rabb’in istegi budur.(Sohbetler, I: 465)

Allah’a karsi duyulan en biiyiik ayibi kisinin nefsine hiikkmedemeyerek onun
istekleri dogrultusunda yasamasidir. Osman Bedriiddin Efendi Hazretleri de insanin
nefsi yiiziinden Allah ile arasindaki muhabbetin derecesinin azaldigin1 Kutbiiddin-i
Sa’rani’den verdigi ornekle aciklamistir. Imam Efendi’nin sohbetlerinden alinan bu
kisimda tasavvuf anlayisini da goérmek miimkiindiir. ErzurGmi Allah i¢in Allah ile
ubudiyeti savunmus ve yapilan ibadetlerin nefs sebebiyle kisiyi kelmale
erdirmeyecegini ifade etmistir. Allah ile bag kurmak isteyen kisilerin sadece Allah’a

yonelmesi ve bundan baska her seyi terk etmesini dgiitlemektedir.

“U¢ kimse Cendb-1 Hakk’a yol bulamaz: Korkan, utanan, kibirli olan. Ciinkii
korkak adem: ‘Bu isi yapamam, uhdesinden gelemem, sonra ¢arpiliim’ felan der.
Allah’a gitmek istemez. Halbuki bu, nefsin bir hile ve desisesidir. Utanan ddem, halktan
stkilir. ‘Herkes bana, bu da seyh olmus derler” diye diisiiniir. Halk boyle demesin diye

Allah ’tan diir ve uzak kalir.

Kibirli olan kimse ise kendisi gibi bilip gordiigii birine nasil tenezziil etsin, bir
sahsin elini nasil opsiin? Hususiyle kendisine Ehl-i tarik diyecekler. Ehl-i tarik ise halk
nazarinda menfurdur. Kendisinin bu gibi nefret erbabi arasina karigmasina kibri
kat 'iyyetn miisait degildir. Binaenaleyh bu da miimkiin degil, Hakk’a yol bulamaz ve
gidemez” (Sohbetler, I: 128)

Bedriiddin Efendi Allah’a ulasma konusunda miiridlerine ¢okca ogiitte
bulunmustur. Bunun yaninda Allah’a ii¢ kisinin ulasamayacagini ifade etmistir. Bunlar;
nefsine uyarak korkan kisi, etraftan sdylenecek sozlerden utanan kisi ve kibrine yenik

diisen kisidir. Erzurumi bu gibi kimselere benzememk icin her daim Allah ile beraber



64

olunmasini ogiitlemistir. Erzurumi tasavvufi anlayis cercevesinde Allah mevzuna
deginmistir. Allah her seyin asil sebebi ve tek hakikattir. insanlarmn yaratilis gayesi O’na
ibadet ve kulluk etmektir. Imam Efendi de miiridlerine Allah’a kul olma yoluna
seslenmis ve yanlis yola sapmamalari i¢in sohbetlerinde insanin asil gayesine sikca

deginmistir.

3.3. VAHDET

Vahdet kelime anlami olarak; yalnizlik, teklik, birlik Allah’a yakinlik ve Allah’a
ulagsma manalarina gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 1133)

Tasavvufta varlik mevzusu 6nemlidir bir noktadir. Varlik Ehl-i tasavvufa gore
birdir ve asil varligin disindaki her sey asil varligin tecellisidir. Varligin birligi ile
“vahdet” kastedilmektedir. Tiim yaratilmis ve yaratilacaklarin tek bir yaraticisi vardir.
Her sey O’nun emrinde ve iradesindedir. O’nun disindaki goériinen ve gériinmeyen tiim

alemler ancak O’nun tecellisidir.

Tasavvufta vahdet yolculugu li¢ kademede tamamlanmaktadir. Bu kademlerden
ilki olan vahdet-i kustid; vahdetin kast edilen seyde olmasidir. Kulun istegi ve Allah’in
kul i¢in takdirinin ayn1 dogrultuda birlesmesi manasina gelmektedir. Burada abid kisi
isteklerini birakarak tek isteginin Allah yolunda olmasini saglamasidir. Vahdetin ilk
kademesidir. Vahdet-i siihid ise; tasavvuf ehlinin her yerde ve her seyde Allah’1
gormesidir. Bu mertebeye siradan insanlarin gelmesi miimkiin degildir, ancak tarikat
terbiyesiyle mertebeye nail olunabilmektedir. Vahdet-i viictid ise; Allah’tan baska varlik
olmadigini bilmek ve kabul etmektir. Bu diger mertebeleri de icine alan en iist kademe

vahdet anlayigidir. (Pala, 2006)

Tasavvufta inancin temeli olan vahdet anlayisina Osman Bedriiddin ErzurGmi
Hazretleri de sik¢a deginmis ve miiridlerine vahdet inanci dogrultusunda telkinlerde
bulunmustur.” Cendb-1 Hak insani yalniz tevhide degil, vahdete de, vahdet-i Zdtiyyesine
de dd’vet ediyor. Bu vahdet-i Zatiyye ise manen, zevk idrak olunur. Kal vahdetine
gelince bu hezeyandir, belki de kiifr-ii ilhada bais ve badi bir seydir ’(Sohbetler, I: 416-
417)



65

Erzurimi’nin sohbetlerinden alinan yukaridaki kisimda Yiice Allah’in kullarimin
vahdeti tanimasi gerektigini soylemektedir. Sadece O’nun yiice zatina ait olan “vahdet”
mevzusunun ancak manevi olarak anlasilabilecegine deginmektedir. Bu ise yolunu
Hakk’a yonelten Ehl-i goniil kullarin maneviyatiyla miimkiin kilinmaktadir.”Efendimiz
Hz. leri (Hz. Mahmud Samini)bir kere de (Vahdet-i viicud)a dair soyle bir misal emir
buyurdular: “Boyle birkag¢ kimse ile biz otururken biiyiiklerden biri gelse ve ben o zati
goriib ta’zim ve terkim etsem ve digerleri ne o zatin geldigini ne de yanmimizda
bulundugunu gormeseler. Bunlarin o zati gérmemeleriyle o zatin oraya gelmemis
olmasi icabet eder mi? elbette etmez. Zira gelmistir ve mevcuttur. Iste la-tesbih Vehdet-i
viicud denilen keyfiyet ve hal de bunun gibidir ”(Sohbetler, 1. 304)

Imam Efendi miirsidine goniilden bagh bir miiriddir. Miirsidinden 6grendigi
degerli bilgileri kendi miiridlerine aktararak bir nevi goniil kopriisii vazifesini
gormiistiir. Yine yukarida yer verilen sohbetlerinden birinde Samini Hazretlerinin
kendisine ogrettiklerini dile getirir. Samini Hazretlerinden aktarilan ifade ile vahdet-i
viicud kavrami emsalle tesbih edilmistir. Burada emsal verilen zat (hasa) Allah’a tesbih
degildir. Miiridlerin yanlis anlamamsi i¢in ve idrakte sikinti olmamasi i¢in verilmistir.
Bahsedilen konu azalarimizla idrak olamadigimiz vakit kastedilenin yoklugundan s6z
edilemeyecegidir. Gozle goriilmeyenin yok oldugu manasmi tasimamasidir. Yani
vahdet-i viicud Allah’in gozle goriilmese dahi varliginin kabul edilmesidir. O’nun yiice

varliginin bilgisine mazhar olmak kul i¢in biiyiik saadettir.

“Diinyada iken Tevhid’in hakikatine eren (fenafillah’a ve Bekabillah’a eren) Ruz-
1 kiyamette mizan’a ¢itkmayacaktir. Bu nasil boyle ise, bu Tevhid’in hakikati nin zidd
olan (enaniyyet) de yine mizan’a ¢ikmayacaktir. Zira enaniyyet her giinahin bagidir.
Hatta (sirk-\ hafi) de bu varlik beldsindan gelir.”Viicudun senin giinahindir. Bagska
giinah iizerine mukayese olmaz” buyurmustur. Bu varlik giinahindan Indyet-i Ildhiyye

cezbesiyle kurtulanin artik baska giinaht kalmaz ”(Sohbetler, 1: 469)

Erzurimi, kulun heniliz 6limi tatmadan tevhid inanciyla ahiret hayatinin
kurtulacagini soylemektedir. Bu sebeple vahdet inancinin dnemini vurgulamaktadir.
Bunun yaninda vahdet inancinin ziddina deginerek enaniyetin yanlishigini ifade

etmektedir. Eneniyyet benliktir. Insanin varligin1 Allah’tan bagimsiz gérmesi yani “tek



66

varlik” ifadesini kabul etmeyerek kendi varligini kabul etmesidir. Bu ise kulun en biiyiik

hatalarindan biri olarak ifade edilmis ve giinahlarin en biiyiiklerinden sayilmistir.

Vahdet birlik olgusudur. Kisinin asil ve tek olan Allah’tan baska her seyi aklindan
ve gonliinden c¢ikararak O’nun tekligini yasamaktir. Osman Bedriiddin Edendi de
tasavvufun aslini olusturan vahdet anlayisi lizerine yasamina devam ettirmistir. Vahdet
anlayis1 bir kalp tesfiyesidir. Kisi vahdet bilinci ile varligin surina erecek ve asil

gercege ulasacaktir.

3. 4. IMAN

Iman dinin esasidir. insan iman iizere yaratilmistir. Yiice din islam imanli olma
konusunda alt1 sart1 elzem kabul etmistir. Bu alt1 sarta riayet etmeyenin iman1 mutmain
degildir. Oncelikle bir kulun yaraticisini tanimasi ve buna kalben inanmasi
gerekmektedir. Bu imanin ilk sartidir. Iman kalben miimkiin kilinmistir. Dil ile yapilan
inang tasviri eksiktir. Ne zaman ki bir kul gonliinden iman ederse iste 0 zaman mii’min

sayilmaktadir.

Tasavvufun baslangic noktasi iman meselesidir. Imanli olmak; inancli olmak,
inanmak demektir. Ancak belli bir diisiince ya da goriise inanan kisi o yolda
ilerleyebilir. Tasavvuf da Allah yolunu benimseyen Ehl-i goniil kullarin inanarak takip
ettikleri yoldur. Bu yola ¢ikmadan 6nce bu yol igin kavi bir inang elzemdir. AKSi

takdirde yolcunun yolunu kaybetmesi muhtemeldir.

Imam Efendi, iman konusunda piir-dikkat davranilmasmi miiridlerine emir
buyurmustur. Nitekim kendileri imansiz bir kalple yasamayr yasamak olarak
nitelendirmemektedir. Erzurimi Peygamber Efendimizin siinnetlerine bagli olarak

herkesi imanli olmaya davet etmis ve bu konu iizerine 6nemle egilmistir.

“Iman birdir, eksilip artmaz derler” dogrudur. Ciinkii o dil ile ikrar, kalp ile
tasdikten ibarettir. Boyle olunca iman imandwr. Daha neyi eksilecek neyi artacak? Evet
durum boyle gibi goriiniir ise de imanin mertebeleri vardir: niiru ziya-delesir, eksilir,
lategbih, bir kandil gibi. Hani bir kandilin yagi az olur ¢ok olur. iKisi bir olmaz. Yagi az
olan kandil ufak bir riizgara bile tahammiil edemez soner. Peygamber Efendimiz (s. a.

v)bir hadis-i seriflerinde “Imanimzi yenileyiniz” diye emir buyurmustur. Iman eskir mi



67

ki boyle buyuruyor? Demek eskirmis ve eskilik devam eder, tecdid ve ta ’mir olunmazsa

bir giin de biitiin biitiin ywtilip kalir ve artik bizi muhafaza edemez ”(Sohbetler, 1: 172)

Erzurimi Hazretleri sohbetlerinden alinan yukaridaki kisimda imanin ne olduguna
deginmistir. Imanm sozle sdylemenin yaninda kalbi bir mevzu olduguna deginen
Erzurimi imanimn varligindan ya da yoklugundan bahsedilebilecegi ancak artma ya da
eksilme gibi durumlarinin olmayacagi goriisiindedir. Bunun yaninda imanin mertebeleri
de oldugunu dile getirir. Hazret-i Peygamber’in hadis-i serifine de yer verdigi bu
sohbetinde iman konusu aciklanmak istenmistir. Bu aciklama ile kisinin imanini
yoklayarak yenilemesine telkinde bulunulmustur. Aksi takdirde insanin tiim émrii heba

olacak hayat-1 ahreti muvaffakiyete eremeyecektir.

“ Ali himmetli olmak zdt-1 bahti ildhiye tevecciihden sonra bir daha gaflet
etmemek imandandir. Ve Allah’t kdsib (kazanmak icin c¢alisanlar) olanlar, ciimle
kdsiblerden (¢alisanlardan) Cendb-1 Hakk’a sevgili oldugu ve huzir-u meallah
ticaretini yapanlar her bir ticaretten hayirli ve fdik (iistiin) oldugu gibi ulum ve fiiniin
tahsilinden dahi hayirli oldugundan bu ticareti, hazret-i Allah’in habibi (sevgilisi)
olduklarimi  “‘Calisip kazanami Allah sever’hadis-iserifivle Cendb-1 Sah-1 Risdlet
Efendimiz bize haber vermigtir "(Mektubat, I: 209)

Imam Efendi, Erzurum’da Thvan’dan bir zat’a yazdigi mektupta iman konusuna
deginmistir. Imanin ilk sart1 olan tek ve gergek Yaratic1’y1 tanima ve bilme manasindaki
Allah’a iman etme kalbi bir mevzudur. imanl bir kulun Allah’a imanindan asla
vazgecmemsi ve gaflette bulunanlardan olmamasi kul i¢in efdaldir. Bir kul i¢in en
miibarek is Allah icin yapilan istir. Yapilan her ne ise Allah rizasi gozetilerek
yapildiginda kazanilan miikafat biiyiiktiir. Her kulun bunu bilerek mii’min bir goniille

Allah i¢in ¢alismasi ve Allah i¢in kazanmasi en efdal, en elzem ve en hayirli olandir.

Iman insanim génliiniin gidasidir. Imansiz goniillere sahip kisilerin dliiden bir farki
yoktur. Kisi ne derece iman ederse Yiice Allah o kadar miikafatlandiracaktir. Osman
Bedriiddin Erzurumi de her seyin basimin iman oldugunu imansiz ibadetin de kullugun
da gerceklesmeyecegini ifade etmistir. Bu sebeple kisi imanin1 son nefesine kadar

korumal1 ve seytanin tuzaklarina diismemelidir.



68

3.5. INSAN

Tasavvufl diisiince “insan” kavrami {izerinde Onemle durmustur. Ehl-i Ehl-i
tasavvuf  “Kendini bilen Rabbini bilir’ goriisiit dogrultusunda insanin kendisini
tamimasimi elzem gormiis ve Allah’a giden yolun insanin kendisini tanimasindan
gectigini diisiinerek bu dogrultuda hareket etmislerdir. Tasavvufi goriise gore varlik
alemi Yice Allah’in zatl sevgisinin neticesinde tesekkiil etmistir. Varlik aleminin
tesekkiillinii sufiler hazerat-1 hamse veya tenezziilat-1 seb’a adi altinda agiklamislardir.
Yiice Allah “zat” mertebesinden “ilk ta’ayyiin”, “ikinci ta’ayyiin”, “ruhlar alemi”,
“misal alemi” ve “sehadet alemi” tecelli etmistir. Bu varlik mertebeleri “lahut alemi”,
“cebertit alemi”, “melekat alemi”, “nasat alemi” seklinde de ifade edilmistir. Bu
mertebelerin tecellisiyle “mertebe-i camia” yani “insan” olusmustur. Insan tiim
mertebeleri kendisinde toplamasi sebebiyle farkli ve 6nemli bir konumdadir. Bu sebeple
“kiiciik alem” seklinde zikredilmesine neden olmustur. Insanin 6nemli olmasinin sebebi
Ehl-i tasavvufa gore insanin “rih-1 insani” veya “nefs-i natika” seklinde zikredilen ilahi

bir cevheri kendinde bulundurmasidir. (Tiirer, 9-12)

Allah Teala’nin nuzdl ettigi ayetlerden bazilar1 da insanla ilgilidir.”Ya o insan
hi¢hbir sey degil iken, bizim kendisini yaratmis oldugumuzu diigiinmez mi?! "1 Yiice
Allah bu ayetinde insanin 6ncesinin olmadiginin Allah’in yaratmasiyla zuhur edildigini
kanitlamaktadir. Bu sebeple insan 6nce kendini bilmeli ve kendi varlig: itibariyle asil
Rabbini tanimahidir. Yiice Allah, “Ve Ben cinlerle insanlari, ancak Bana kulluk etsinler
diye yarattim. ”lzéyet-i kerimesiyle insanin yaratilis sebebini bildirmistir. Insanlarin

yaratilig sebebi Allah’1 tanimalar1 ve sadece ona ibadet ve taatte bulunmalaridir.

Yiice Rabb’in esref-i mahlikat olarak yarattigi varliktir insandir. Allah
Teala “Yiiceligimize yemin olsun ki Biz Adem ogullarin: serefli kildik, karada ve denizde
binitlere yiikledik ve hos hos nimetlerden besledik ve yarattiklarimizdan g¢ogunun
tizerine gegirdik/hakim kildik. ”13éyetinde insan1 {stiin kildigim1 agik¢a buyurmustur.
Ona serefi layik goren Yiice Allah, insani yarattiklarindan {istiin tutmus Hz.
Peygamber’i de insan olarak yaratmistir. Yaratanini tanimasi, bilmesi ve ona ibadet

etmesi i¢in diinyaya gonderilmistir. Osman Bedriiddin Erzurimi Hazretleri de insani

"Meryem Siresi: 19/67
2Zariyat Siresi: 51/56
Bisra Stresi: 17/70



69

Allah’in yeryiiziindeki halifesi olarak nitelendirmistir. Bu halife her iste vekil olarak
Yiice Rabb’ini bilmelidir.

“Zahiriyle insan, dlem-i sagir/kiiciik alem ve kainat ise dlem-i kebir/biiyiik
dlem’dir. Alem-i sagir dlem-i kebirin bir misali bir numunesidir. Fakat Allahin halifesi
olmast yoniinden (kiiciik dlem), (biiyiik dlemden) daha biiyiiktiir. Eger insandan daha
kamil, daha miikerrem daha iistiin, daha serefli, daha bilgili baska bir sey olsaydi
Candb-1 Hak, Habib-i Ekremini o sekil ve o surette yaratirdr” (Sohbetler, I: 115-116)

Imam Efendi insan1 biiyiik alem icinde bir kiiciik alem olarak nitelendirmektedir.
Bu alemler mukayese edildiginde kiigiik alem olan insanin daha degerli oldugunu
belirtmistir. Erzurimi insanin en istiin sekilde yaratildigini ve en iistiin vasiflarla
donatildigin: ileri siirerken, Hz. Peygamber’i emsal gdstermistir. Iste insan o denli
miikemmeldir ki Yiice Rab el¢isini insan suretinde yaratmistir. Bu sebeple her insanin
esref-imahlikat oldugunu idrak etmesi ve bu bilingle hayatini idame ettirmesi
gerekmektedir.”Beser’den “be” kalkarsa “ser” kalir. Bu “be” ise hakikatte besmelenin
basindaki “be” gibidir ve insan-1 Kamil'den ibdrettir. Insan-1 Kamil’siz adem, sdfi

ser’dir” (Sohbetler, I: 69)

Imam Efendi bir sohbetinde insan1 “be-ser” kelimesiyle ifade etmistir. Nasil ki
besmelenin basimi “<” harfi harfi ile basliyorsa insanda bu harf gibi kamil bir zat
olmalidir. Harf burada insan-1 kamile tesbih edilmistir. Bu harfin yoklugunda insanda
sadece “ser” kalacagini ifade eden Hafiz Efendi insanin kemalattan yoksunlugunu bu
sekilde tamamlamistir.”Zird insanlar iki kissmdwr: 1. Zikirle, fikirle, iins, huzur ve diger
amel-i salihlerle diri olanlar. Bunlar bu alemden gitseler bile yine 6lii degil diridirler.
2. Her ne kadar berhayat gibi gériiniiyorlarsa da kalplerini, ruhlarmm oldiirmiis,

hakikatten kendileri de 6lmiis olan kimseler. Bunlar burada da, orada da éliidiirler”

(Sohbetler, I: 192-193)

Erzurumi yukarida yer verilen sohbetlerinden birinde yine insan mevzusunu konu
edinmigtir. Sohbetinde bu biiyiik zat insanlarin iki kisma ayrildigini sdylerken bu
kisimlardan birinde kalbi 6lii olan, bir kisminin da kalbi diri olanlardan olustugunu dile
getirmistir. Kalbi diri olan kisim her dem Allah ile beraber olan ona tadt ve ibadette
bulunan kalbini plir-niir eyleyen kimselerden olugsmaktadir. Bu kimseler isledikleri amel

sebebiyle canin bedeni terk etmesiyle dahi 6lmeyen kalbi diri olan kimselerdir. Bir diger



70

kisim ise beserin yasarken oOlii olarak vasiflandirilan kimseleridir. Bu kimseler ise
kalplerine eziyet etmis Allah cemalinden ve celalinden yoksun birakmis higbir dem
kulluk vazifelerine mazhar olamamuis kimselerdir. Imam Efendi bunlar1 diinyave ukbada

Ol olarak nitelendirmistir.

“Burasi stiphesiz ki, insan miilk ile melekuttan, halkla emr’den; ruh ile cisimden
terkib ve halk olunmustur. Mamafih, zahiri elfdz ve batini meani gibi oldugu bilinmistir.
Ma nasindan  haberi  olmayan insan sirette kalpp visal-i  Hakk’'a layik
olmamistirBdtindaki  diirr(inci) ve cevahir-\ hisine (giizel cevherlere) vikif olup,
ma’nada gonliine tevecciih kilan insan hazret-i Allah Celle Saniihii ile gani ve Ehl-i

stikiir ve ihsan olarak Mevla st bulmugtur”(Mektubat, 11: 317)

Hafiz Efendi tarafindan Ergani miiderrisi Hiiseyin Efendiye yazilan bir mektupta
insan konusuna deginmistir. Mektupta varlik sebebinden bihaber olan insanin
vaziyetinin olumsuz yanlarindan bahsedilmistir. Hakkin sirrina eremeyen insan
cahillikle kendini zayi ederek kemalattan nasibini alamamustir. Yiice Allah’in yarattig
her tiirlii nimet, mahliikat ve varliga bakan ancak bunlari1 idrak edemeyen insan biiyiik
gaflettedir. Kesrete gark olan bu kimse biiyiik giin geldiginde mahzun ve zelil olmak
zorunda kalacaktir. Ancak bir de kemalden nasiplenen insana vardir. Bu insan Hakk’1
hakkiyla anlamistir. Yaratilan her seyde O’ndan bir iz goérmiis géniilic O’nun ilmiyle
siislemis, O’nu yar edinmis kimse miikafat sahibi olacaktir. Mektupta Imam Efendi din
lizere yasayan insan-1 kamil ve bihaber insan arasindaki farki ortaya koymaktadir. Bu

fark idrak eden kullar igin biiyiik bir kurtulus yoludur.

“Ma’lumunuzdur ki, insan dddt-1 ndsa bakarak ve diinyaya inhimak ederek
(dalarak) kalbini telvis etmistir (kirletmis ve bozmustur). Her ne kadar kalb, nazargah-:
ildhi ise de, boyle mdsiva ile me’luf (alisilmis) ve mesgul oldugundan génliinii tahrib
etmek derecesini bulmugstur. Viran olmus veyahud olmaya yiiz tutmus olan bir hdne
nasil tamire muhtac ise, kasvete mahkum olmus kalb de, zikrullah ve ma rifetullah ile

md’mure muhta¢tir. Bu gayretten kag¢inan kimselerin istidadi zayl’ olmugtur,

bilinmelidir ”(Maktubat, 11: 353)

ErzurGimi, Besni’de bulunan Ihvan-1 kiram’a yazdig1 mektupta da yine gaflete
gark olan insanin bahsini mevzu edinmistir. Yiice Rab insana maddiyatin disinda uhrevi

ozelliklere sahip bir goniil ihsan etmistir. Bu goniil Yiice Allah’in tecelli edecegi



71

mekandir. Iste bu mekan ilahi olmasi sebebiyle temiz tutulmalidir. Ancak Hak sirrina
mazhar olamayan kul o mekam zelil ve perisan etmektedir. Iste bdyle bir hal iizere olan
kul gonliinii temizlemek i¢in Allah’a yonelmeli ve gafletten uyanmalidir. Aksi takdirde

kul gonlii gibi perisan ve zelil olacaktir.

Osman Bedriiddin Hazretleri insanin meylini sohbetlerinde su sekilde ifade
etmistir: “Gerek haywrda gerek ser’de meyil iki tirliidiir: 1. Adi meyil, bunun pek
ehemmiyeti yoktur. Ufak bir miicahede ve muhalefetle gecer gider. 2. Siddetli meyil, asil
insanmi zorlayan, i1srarl olan, insana o seyi yaptirmadik¢a yakasint birakmayan bu meyil
tehlikelidir. Asil dikkat olunacak ve kendisiyle miicahede olunacak meyil, iste musir
olan bu meyildir. Ser hususunda bu meyle tabi olmak heldk ve hiisrant mucibtir.
Hayr’da ise boyle bir sey makbuldiir.” (Sohbetler, 1. 72)

ErzurGim1 insanin meylini sadece hayir iizere oldugunda siddetli meylin kabuliinii
makbul gormiistiir. Aksi takdirde bu meyil insan1 felakete siiriikleyen nefsani isteklerle
dolu olabilmekte ve kalbi duygularin dliimiine sebep olabilmektedir. Ozellikle insanin
serl diislincelerle hareket etmesinde siddetli meylin insanit hiisrana ugratmasi
kagiilmazdir. Adi meyil ise bunun disindadir. Bu meyili Erzurimi pek ehemmiyetli

bulmaz.

“Cendb-1 Hakk biitiin insanlart miikerrem olarak halk buyurdugu gsiibhesizdir.
Fakat, kafirler sirk ve kiifiirleriyle bu miikerremiyetlerini zayi etmislerdir. Onlar a’ddy-i
Ilahi sirasina gegmis ve hizb-i Seytan’dan olmuslardir. BU miikerremiyet ancak

mii 'minlere mahsus ve miinhaswr kalmigtir.” (Sohbetler, 1: 309)

Yiice Allah insani biitiin giizel huy ve vasiflarla donatmis olara giizel suretler
giydirmis ve her insan1 temiz ve pak diinyaya gondermistir. Bu insanlardan bir kismi
Yiice Rabb’in ona verdigi bu liitfa gece gilindiiz siikretmis ve sadece Allah’in yolunu
se¢mistir. Bu kimseleri ise Allah Teéla cennetle miijdelemistir. Bir diger kisim insanlar
ise yaratilis tabiyyetlerinin farkinda olmadan bili¢gsizce yasamakta ne zikir ne de
fikirlerinde Allah yoluna yaklasmamaktadir. Bu kisim insanlar ise ziyanda olan
kimselerdir. Iste bu insanlar1 da Yiice Allah cehennemle cezalandiracagmi Ayet-i
kerimelerde acikca buyurmustur. imam Efendi, sohbetlerinde asil miihim mesele olan
insan1 siklikla ele almigtir. Miiridlerinin seytan hizbinden uzak kalmasini ve miikerrem

bir sekilde Hakk’a kul olmasini tenbih etmistir.



72

Yiice Allah insani en giizel sekilde yarattigini ayet-i kerimesinde buyurmustur.
Yine Hazret-i Peygamber hadis-i seriflerinde insana verilen énemi agiklamistir. insan
mahliikatin en sereflisi ve en kiymetlidir ki Hazret-i Peygamber insan suretinde
yaratilmistir. imam Efendi de insan mevzuna sik¢a deginmis ve insanin diinyaya
gelmesinin asil gayesi iizerinde durmustur. Her insanin bu idraki her an zihninde
tagimasi ve bu idrak lizere hareket etmesi gerekmektedir. Aksi takdirde insanligin sonu

hisran olacaktir.

3. 6. INSAN-I1 KAMIL

Tasavvuf ilmi insan1 ahlak ve takva yoOniinden gelistirerek onun ilahi sirlara
ermesini saglayan bir ilimdir. (Uludag, 1990: 41) Bu ilim kitabi degil irfani bir ilimdir.
Allah agkini gonliine nakseden her kisi bu ilme miidahil olabilmektedir. Tiim kainatin
tek yaratilis gayesi insandir. Insanin yaratilis gayesi ise Yiice Allah’1 tanimasidir. insan
kendisini taniyip bilmeli ve Rabbine yonelmelidir. Rabbini bilen ve O’nun yolunu takip

eden kisi vahdet hakikatine erecek ve “kemal” mertebesi dogrultusunda ilerleyecektir.

Tasavvufta asil amag¢ insanin bu diinya nimetlerinden siyrilarak asil yar olan
Allah’a vuslat arzusudur. Bu vuslat ise seyr u siiltik adi verilen yoldan gegmektedir.
(Tdirer, 12-14) Bu yol kisiyi kemalata erdiren ¢etin bir yoldur. Bu yolda Allah’tan baska
her sey terk edilir. Bu sebeple bu yola ¢ok kisi miidahil olmustur ancak muvaffak olan o
denli ¢ok degildir. Oncelikle kisinin bu yol iizere nefsini terk etmesi gerekmektedir.
Kisinin nefsini terk etmesi oldukga zor bir sinavdir. Diinyaya ait maddi ve manevi her

tiirlii seyin terki kisiyi kemalata gotiirmektedir.

Insan-1 kamil, Islamiyet’teki Allah’a yakin olan 6rnek insandir. Hazret-i
Peygamber kamil zatlarin en giizel emsalidir. Her kisi O’nu 6rnek alarak yasamalidir.
Tasavvuf ehli olan her kisi insan-1 kdmil olmak i¢in ibadet ve taatte bulunur. Kemalat
mertebesi dercelidir. Bu dereceye erisebilmek i¢in miirid diinyaya ait her seyi aklindan
ve gonliinden c¢ikarark Yiice Allah’a yonelmelidir.”Elhasil insdn-1 kamil, cemal-i
Kainatinziynetidir, bdis-i devam ve kivanudir. Bunlar daire-i insdniyetlerini devr ve
ikmal etmiglerdir. Bir bugday danesi kendisi gibi bir bugday danesi daha yetistirirse o

dane daire-i kemalini devir ve ikmal etmis olur. Insanin da béyle olmast lazimdir. Hig



73

olmazsa kendi ddire-i kemdlini devir ve ikmal etmis olmalidir. Sayet kendi gibi

bir¢oklarini da yetistirirse o daha a’ladwr.”(Sohbetler, 1. 244)

Osman Bedriiddin Erzurimi kamil insan mevzusuna c¢okca yer vererek
miiridlerini bu yolda egitmeye goniil veren bir zattir. O insan-1 kamili nasil ki insanin
tizerinde benler/noktalar vardir iste dyle kdinatin noktasi olarak tesbih etmistir. Kamil
zatlarin elzemligi iizerinde durarak boyle kimselerin diger insanlarida kemal mertebesi
dogrultusunda yetistirmesi gerektigini sdylemistir. Insan diinya hayat: boyunca isledigi
amellerle ahrette miikafatlandirilacaktir. Bu amellerden birinin de kamil insan yetistirme
olmasi onun ahiret hayatinda da giizel amelinin devam etmesine vesiledir. Erzurimi

miirsidlige 6vgiide bulunarak insanlari bu yolda bilgilendirmeyi amaglamistir.

“Evet Insan-1 kamile olan ihtiyacimiz muhakkaktir. Bunda siibhe yoktur fakat
O’nu bulduktan sonra O’nun evdmirine, ahval ve efdline son derecede teberyyet
etmeliyiz ki bu arayis ve bulustan maksud ve gdye olan ifaza (feyz almak) ve istifaza

(ilim, irfan ve manevi zenginlik kazanma) miimkiin olabilsin’(Sohbetler, I. 246)

ErzurGimi bir miirside intisab ederek Hakk yolu iizerine omriinii siirdiirmiis bir
zattir. Onun miirsidinden edindigi ulvi bilgiler manevi haller kemal mertebesine
ulagsmasina vesile olmustur. Bu sebeple kendisi de miiridlerine miirsid olmay1 gonli bir
vazife edinmistir. Yukarida yer verilen sohbetinde de miiridlerine kdmil bir zata tabi
olmay1 ve ondan manevi merhalelerde faydalanmay:1 tavsiyede bulunmustur. Bu manevi
merhaleler insanin ilim, irfan ve manevi zenginlik kazanmasin1 saglayacaktir.”Her asir
icin, her vakit icin Cendb-1 Hak bir terciimani hakiki, yani bir insan-i kamil halk
buyurur; ta ki bu zdt, tevfikat ve hidayet-i hassa yollarini ve insan-1 kdmil e yetismenin
usuliinii tarif etsin ve yetistirsin. Ve hi¢cbir velinin iginin bir digerine benzemesinin
ihtimali yoktur. Gerg¢i ciimlesinin muradi ve davetlerinin hakikati birdir. Fakat meratib
ve usul muhteliftir ”(Sohbetler, 11: 221)

Yiice Allah insanlar1 yaratmis ve basibos birakmamistir. Her topluluga bir uyarici
ve ornek bir insan géndermistir. Kimi zaman bu uyaricilar reddedilmis kimi zaman da
tebelyyet nazarinda goriilmistiir. Yiice Allah en miibarek mahlikat olarak Hz.
Peygamber’i yaratmistir. Hz. Muhammed(s.a.v) 6rnek bir insan-1 kamildir. O’nun
vefatindan sonra ise birgok biiyiik zat yetismis ve O’nu Ornek alarak Hak yolunda

insanlara seslenmistir. ErzurGimi bu insanlarin her devirde oldugunu hakikatlerinin bir



74

ancak yollarnda farkliliklar oldugunu ifade etmektedir. imam Efendi iste bu biiyiik
zatlar1 tanimanin ve onlara tabi olmanin 6nemi {lizerinde durmaktadir. Ciinkii bu biiyiik
zatlarin hepsi hakikat yolunda birlesmekte ve tek bir amaca hizmet etmektedirler. Netice
itibariyle hepsi Hz. Peygamber yolunu tutan kimselerdir. imam Efendi iste boyle insan-1
kamil kimselere tabi olmanin, hatta insan-1 kamil olmanin gerekliligi iizerinde

durmustur.

“Hz. Allah (c. c.) nasi olsa kendisine bir mir’at halkeder. Bu kiinbed-i devvar
ademsiz durmaz. Giines insan-1 kdmilsiz dogmaz, Halifetullahsiz bu diinya bu yer ve bu
g6k bir an kaim olamaz. Madem ki heniiz kiyamet kopmamustir, Cin de Hint de de olsa,
herhangi bir kafir memleketinde de olsa, Allah kendisine bir dyine diizer. Yalniz ne var
ki 0 zaman ni’'met bizim elimizden gider. Artik diisiin ki ne idik ne olduk ve ne olacagiz?
Neyi kazandik ve neyi kaybettik? Insan-1 kamil e ulasmak firsat elverdi ise, artik ondan
bir lahza da olsa ayrilmak miimkiin degildir. Insan kendisindekini kabul yani kendisinin

Allah’a vuslat edebilecegine iman etmelidir” (Sohbetler, I: 366-367)

Allah Teala insanlar1 kendisini tanimalari, kendisine iman edip ibadet ve taatte
bulunmalar1 igin yaratmistir. Bu kainatin yaratilis sebebidir. ErzurGimi yaratilis sebebini
idrak ederek bu dogrultuda hareket eden bir zattir. Yukarida yer alan sohbetinde de
kainatta gercek bir mii’min kulun her vakit olacagini, kiyamet kopana dek Yiice
Allah’mn her nerede olursa olsun bir mii’min kulu yaratacagini ve bu diinyayr kamil
insansiz birakmayacagini sdylemektedir. Insanmn gérevi de iste bu kAmil insana ulasarak
tabi olmasidir. Kemal sahibi zat Hakk’a vuslat yolunda g¢erag gibi aydinlaticidir. Bu
aydinlikla insan Allah’a ulasabilecek ve diinyaya gonderilis amacmi yerine

getirebilecektir.

“Evet, emrdz-1 zdhiriyyenin def’i i¢in nasil ki bu béyledir, yani esbdba tevessiil
lazimdir, doktora ve ilaca ihtiya¢ vardwr; iste bunun gibi emraz-1 batiniyye icin de
esbab’a tevessiile ihtiyag vardir ve bu muhakkaktir. HUsusiyle emraz-1 batintyye, emraz-
1 zahiriyyeden ¢ok daha miihlik (heldk edici) ve saridir,doktor-i ilahi ise evliyaullah’drr,
insan-1 kamillerdir. Bunlara miiracaatla batini illetlerimizi tedavi ettirmekligimiz ehem
ve elzemdir. Td ki o viicuddan murad ve maksud-u ilahi bilinsin ve bulunsun”
(Sohbetler, 11: 20-21)



75

Erzurmi insanin hastaliginin maddi ve manevi boyutu oldugunu sohbetlerinde
dile getirmistir. Maddi hastalik ilag ve doktorla nihayet bulmaktadir. imam Efendi
manevi hastalik i¢in de yine ayni careleri elzem goérmiistiir. Ancak burada goriilen
hastalik maddi olmadig1r gibi ilag ve doktorun da maddi olmamasi gerektiginden
bahsetmistir. Manevi hastaliklarin ¢aresi Evliyaullah ve insan-1 kamillerdir. Bu biiyiik
kimseler insanin kalbinde vuku bulan batini hastaliklar tedavi etmeye yardimci olmakta
ve insani1 kalbi illetlerden kurtarabilmektedir. Bu sebeple bu zatlar hayatimizda mutlaka

olmas1 gereken kimseler olarak zikredilmistir.

“Evet, insan-1 kamili kabul etmeyelim, begenmeyelim, ona tenezziil etmeyelim.
Bunlarin hepsi giizel, amma onu kabul etmemek aynen Peygamberi ve Allah’t kabul
etmemek demektir. Buralarini iyi diisiinelim, ona gore is yapalim. Yoksa sonra basimiza
gelenler gelir ”(Sohbetler, 1I: 192)

Osman Bedriiddin Erzurimi her vakit insanin bir miirside tabi olmasi {izerinde
israrla durmustur. Bu miirsidin ise gergek bir insan-1 kamil olmasi1 gerekmektedir. Kimi
insanlar yaratilig sebebinin idrakinden habersiz yasamakta kimileri bunun farkinda olup
bir miirside baglanmay1 reddetmekte kimileri de insan-1 kamil ile mutmain olmaktadir.
Bu kimseler amelleri dogrultusunda her kul gibi karsiligini alacaklardir. ErzurGimi,
sohbetlerinde sozii edilen ikinci kistm kimselerden bahsederken diistiikleri yanlistan
bahsetmektedir. Bu kimseler insan-1 kamili reddederek Allah ve Peygamber’i de kabul
etmemektedirler. Imam Efendi bu dogrultuda yasayan kimseleri uyarmakta ve giizel is

yapmaya c¢agirmaktadir.

Tasavvufun gayesi gonlii Allah muhabbeti ile doldurmaktir. Insanin kemalat
mertebesine erismesi tasavvuf ilmiyle miimkiindiir. islamiyetteki érnek insan, insan-1
kamildir. Bu mertebe tasavvuf ilmindeki en giizel mertebedir. Osman Bedriiddin
Erzurumi de insan-1 k&mil konusuna deginmis ve miiridlerini bu amag iizere
yetistirmistir. Yasaminin asil amaci insanin kemale ermesi Allah’tan baska her seyi terk
etmesidir. Erzurumi bu idrak tlizere kimi zaman kemale ulasma hakkinda kimi zaman da
insan-1 kamilin 6zelliklerine yer vererek 6giitlerde bulunmustur. Clinkii kulun kurtulusu

bu hal tizere olacaktir.



76

3. 7. TAKVA

Tasavvuf ilminde yer alan konulardan biri de takvadir. Kisinin takva sahibi
olabilmesi i¢in birgok mertebeyi asmasi ve diinyaya ait maddi ve manevi dlemi terk
etmesi gerekmektedir. Takva; Allah’tan korkma ve Allah korkusuyla dinin emrettigi
seylerden kaginma anlamina gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 1028) Takva sahibi zatlar
dinin emirlerini birebir yerine getirmeye calisan ve nefsi arzularindan tamamen arinan
kisilerdir. Bu zatlar Allah’in emirlerini yerine getirmek {izere yasamlarina devam eden
kimselerdir. Goniillerinde yalnizca Allah vardir ve Allah’tan baska hicbir seye onem

vermezler.

Yiice Allah Kur’an-1 Kerim’de insanlara takvay1 tesvik etmektedir. Yine Hazret-i
Peygamber takva lizere yasamistir. Osman Bedriiddin ErzurGimi de takva sahibi bir
zattir. Ona gore takva ylice bir mertebedir ve bu mertebeye ulasmak derecelerele
miimkiin kilinmistir.”Her seyin mertebeleri oldugu gibi, takvd i¢in de mertebe ve
dereceler vardir: 1. Amellerde takva; 2. Hallerde takva; 3. Sirda takvd. Amelde takva
sahibi olanlar Cennete giderler. Hdllerde ve ahldkta takva edenler, Cennet’ten ileri
gitmeye mevaffak buyurulurlar. Sur’da takva edenler ise dogrudan Hz. Allah’in zdatina
giderler.”’(Sohbetler, I: 53)

Her kul Allah katinda yapti§1 amelin karsiligini alacaktir. Imam Efendi iyi amelde
bulunan kimselerin cennetle miikafatlandirilacagini dile getirmistir. Hallerde ve ahlakta
takva konusu amelde takvadan bir adim ondedir. Kisin hal ve ahlakinda takvali olusu
onun amelinin de iyi oldugunun isbatidir. Ugiincii mertebe olan sirda takvali olmak her
kisinin ulasabilecegi bir makam olarak goriilmemektedir. Her iki mertebeyi de icinde
barindiran sir takvasi takvalarin en iist dercesidir. Burada “sir” olarak ifade edilen takva
“Allah” takvasidir. Allah’in sirrina erisen o sirrin mahiyetini anlayan biiyiik zatlar bu

makama erisebilmektedir.

“Hakikaten, gerek Kur’'an-i Azimiigsana ve gerek hadis-i serifeye cok dikkat
ediyorum. Hep takvayr emir ve tavsiye buyuruyorlar. Demek bize en ziyade ldzim olan
sey takva’'dir. Takviamin ise bir¢ok mertebeleri vardwr. Kavilde, fiilde, ahldk’da,
ahval’de, zdhir'de batin’da ittikd etmekligimiz ldzimdir ki hakikat-1 takva’ya vasil
olalim. Hakikat-1 Takva ise Allah i gayrisinden tamamen ve mutlak kesilmektir. Amal-i

salihat, zikir ve fikir ittikd 'min ilk basamagidir. (Sohbetler, I: 301) «



77

Osman Bedriiddin Erzurimi insan i¢in en elzem seyin takva oldugunu ifade
etmistir. Yukarida yer verilen sohbetinde takvanin bircok mertebesi oldugunu
sOylemistir. Bu mertebeler neticesinde insan ancak takva sahibi olabilmektedir. Gergek
takva sadece Allah’1 bilmek ve Allah disindaki her seyden uzak durmaktir. Insanm bir
anda tiim diinyay1 geride birakarak sadece Allah’a yonelmesi gliniimiizde az vukubulan

bir durumdur.

Takva; her an Allah huzurundaymisgasina yasama, ibadetleri yerine getirme,
Allah sevgisini her seyden listiin tutma, diinya hayatin1 reddederek ahiret hayatini tercih
etmektir. Har kulun takva ilizere yasamasi gerekmektedir. Nitekim Yiice Allah
Kur’an’da kullarinin takva iizere yasamalarini buyurmustur. Erzurumi de insan i¢in en
elzem seyin takva oldugunu sdylemistir. Ciinkii takva bir nevi zirhtir. Nefsin ve
seytanin her tiirlii istek ve oyununa karsi takva kisi korumakta ve yanliglardan

alikoymaktadir. Bu sebeple her kulun takvali olmasi en giizelidir.

3.8. TARIKAT

Tarikat, kelime olarak Allah’a ulasma arzusuyla tutulan yol, tasavvufi meslek
anlamlarma gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 1034)Tarikat kavrami bir metod
niteligindedir. Miirid adi verilen kisinin seyh denilen bir kilavuz gozetiminde Allah’a
ulagmak igin takip ettigi yol bir nevi metoddur. (Cebecioglu, 2004: 628) Osman
Bedriiddin Erzur(imi tarikat ehli bir zattir. Onun tarikat anlayis1 Islam iizere sabit ve seri
hiikkiimlerle uygun olarak tesekkiil etmistir. Hz. Peygamber ve O’nun siinneti tarikatte
rehberdir. Bu mukaddes rehber ile Hakk’a ulagmak en giizel ve koyla yoldur.

Erzurimi sohbet ve mektuplarinda tarikate ¢okca yer vermistir. Her insanin
mutlaka bir tarikate dahil olmasin1 ve bir miirside intisab etmesini gerekli gormiistiir. Bu
konunun 1srarla tizerinde duran Hafiz Efendi insan-1 kamil olma yolunda bir tarikat ve
bir miirsidi elzem ve efdal gérmiistiir. Bu diinya insanin heva ve isteklerine hizmet
edecek nitelikte seytanin tuzaklariyla doludur. Insan ise bu diinyaya Cenab-1 Hakk’a
ibadet etmek ve O’nu tantyip bilmek iizere gonderilmistir. Hakk’a ulasma yolunda
diinya ve masiva biiyiik bir tehlikedir. Ancak tarikat Hak yolunda bir yoldas bir
kilavuzdur. Miirsidinin s6ziinden ¢ikmayan salik Hakk’a ulasmada mutmain olmaktadir.

Ancak tarikat yolunu terk eden kimseler bu diinyanin ve seytanin tuzagina diiserek her



78

iki diinyasin1 da perisan etmektedir. Bu sebeple Erzurimi ¢evresindeki insanlart siirekli

uyararak tarikate intisab etmelerinin onlar i¢in efdal oldugunu dile getirmistir.

“Bu kemal miirside ittiba’ ve hizmetle olur. Ehl-i Hakk ve bu hakikatin musahabet
ve miicalesetiyle(birlikte olma ile) bu devleti bulan bulur. ”Cemiyyet gibi ni’'met, tefrika
gibi azab yoktur denilmis” ve “sabreden zafere erigir” buyurulmugtur. Hayriyyet
cem’iyyettendir. Her taraftan ihvamimiz bu cihetle cem’ olmaktadwr. Sizin de

bulunmaniz Cenab-1 Cami-i miistakinden niyaz olunmaktadir”’(Mektubat, 11: 32)

Erzurumi Mes’ud ve Sevki ve Yusuf Efendi Hazeratina yazdigi mektubunda
insan-1 kamil olmanin 6zelliklerini anlatmaktadir. Kemale erismek i¢in hizmet etmenin
sart oldugunu dile getirir. Imam Efendi’nin burada da tarikate vurguda bulundugu
goriilmektedir. Cemaat biliylik bir nimet olarak goriliitken ayriliklar azap olarak

nitelendirilmistir.

“Tarikat’a gelince, o da yine vuslatin sebep ve amillerini tevhid eder ki bunlar
da: devamli fikir ve zikir, ahlak-1 ildhiye ile ahlaklanmak, Kur’dn-1 azimiigsan’da md-i
mevsiile ile kendisine isaret buyrulan, insan-1 kdmile miilakat ve vuslat ve ona tam bir

muhabbet ile tabi olmaktir.” (Sohbetler, I: 68)

Imam Efendi tarikat meselesine &nemle egilmistir. Tarikatin ger¢ek yar olan
Allah’a erismede bir vasita oldugunu sOyleyerek mutlaka her insanin tarikatte
bulunmasini elzem gdrmiistiir. Hak din Islam iizere tesekkiil olan tarikatler insanlara bir
kurtulus vasitasi niteligindedir. Salik kimse bulundugu tarikatla miirsidinin yardimiyla
kalbini temizleyecek ve oraya gercek sahip olan Allah’1 yerlestirerek gayrisini def i ref

edecektir. iste bu da insanin kurtulus ¢aresidir.

“Tarikate intisabdan murad ve maksad ise insanin nefisten ve onun esaretinden
kurtulmasidir. Ne zaman ki nefsimizle oluruz ve ona muvdfat ederiz, her ayib ve her
hatayt irtikab artik bizim icin kacinilmazdir. Insanin yalniz basina ve kendi kendisine
nefsinden kurtulmasina ise imkan yoktur. Behemehdal bir tarikat ve o tarikte bir miirebbi
lazimdir ki insan nefsini tezkiye’ye ve evdamir-i Ilahiyyeyi kabul ve ifaya muvaffak
olabilsin. Boyle olmazsa nefsin islahi gayr-1 miimkindir. Nefis de islah olmadik¢a ve biz
onun kotiliiklerinden yakamizi kurtarmadik¢a Hz. Allah’a layik ve vasil olmamiz

miimkiin degildir” (Sohbetler, I: 341-342)



79

Her insan yaratilis itibariyle nefsani duygulara sahiptir. Yiice Allah insani
nefsinden uzak kendisine yakin olmasi i¢in yaratmistir. Bazi kimseler bu duygulardan
kendisini arindirmakta bazilar1 ise tamamen bu duygulara esir olmaktadir. Nefs insani
atese striikleyen en biiylik diismandir. Bu diigmani alt ederek yenmek ve kalbi tiim
nefsani duygulardan arindirmak kolay degildir. Bunun i¢in saglam bir kalp, mutmain bir
iman ve temiz bir goniil gerekir. Bununla birlikte kisinin salih amel sahibi olmas1 ve
ibadet ii taatinden 6diin vermemesi gerekmektedir. iste tiim bunlar son zamanlarda
icinde bulundugumuz fitne kazani olan diinyada zor elde edilen hatta kimi zaman elde
edilmesi miimkiin olmayan vasiflardir. Tarikatler ise Allah yolunda insanlarin bu
vasiflarin1 kazanmasini kolaylastiran yollardir. ErzurGimi tarikate biiyiik 6nem vermistir.
Kendisininde bir Ehl-i tarikat olmasi érnek niteliktedir. Imam Efendi bir kimsenin
tarikate intisab etme nedeninin nefs ile miicahede ve miicadele oldugunu sdylemistir.
Insan en biiyiik diisman olan nefsle miicahedede tek basina iistiin gelmesi imkansizdir.
Bu galibiyet icin mutlak surette tarikate intisab ve bir insan-1 kdmile tabi olunmasi

gerekmektedir. Aksi halde nefs 1slah olmayacak ve Allah’a vuslat gergeklesmeyecektir.

“Tarikat silsilesini bilmek her miiride vdcibdir. Ciinkii bir silsileye baglh olmayan
salike “lakayd” deniyor ki ona tarikatin menfaati dokunmaz. Seyhimiz Seyh Samini
Hazretleri silsilede otuz tigiincii ve miiceddidlikte de sekizinci miiceddiddir ki (samini)

tinvani bunu gosterir. Gergi bu iinvanda daha baska sirlar ve hikmetler de vardir.”

(Sohbetler, I: 59)

Imam Efendi tarikat mevzusundan bahsederken silsilenin bilinmesi gerekliligi
tizerinde de durmustur. Erzurimi, bagli oldugu silsileyi bilmeyen bir salige tarikatin
faydasinin olmayacagi goriisiindedir. Kendi tabi oldugu miirsidi Seyh Samini
Hazretleri’nin silsilede yerini bildirerek unvanlarda gizli sirlarin oldugunu ifade

etmistir.

“Bir konuda seriat esitlik emreder, tarikatta ise; ihvanimi, Muhammed timmetini
kendi nefsine tercih lazimdir. Hatta Hz. Ebubekir (r. a. ) efendimiz ve diger bazi biiyiik
sahsiyetler: “Ya Rabbi, Sen benim viicudumu o kadar biiyiik, o kadar biiyiik yap ki
Cehennemi doldurayim da; biitiin mahliikatin yerine beni yak, onlar kurtulsunlar” diye
tazarru ve istirhamda bulunmus ve bu biiyiikliikleri ile biitiin mahlikattan iistiin

olmuslardir.” (Sohbetler, 1: 64-65)



80

Hafiz Efendi seriat ve tarikati mukayese ederek tarikate tabi olan goniil ehli
kisilerin ulviligini Hz. Ebubekir ile verdigi emsalle isaret etmistir. Tarikat gonlii

genisletmekte kisiyi ulvilestirmektedir.

Tarikat, kisilerin Allah’a ulagsmasin1 saglayan bir yoldur. Osman Bedriiddin
ErzurGimi tarikat mevzusuna ¢ok¢a deginmistir. Kendisi de bir tarikat ehli olan Erzurumi
kisinin tek basma Allah’a ulasmasinin miimkiin olmadigini ancak tarikatle miimkiin
olabilecegini dile getirmistir. Imam Efendi tarikata miidahil olmayan kisinin boslukta
oldugunu, nefsin ve seytanin bu kisiyi kolaylikla kandirabilecegini ve yanlisa
stiriikleyebilecegini ifade etmektedir. Bu sebeple her kisinin tarikate baglanmasini

oglitlemistir.

3.9. NAKSILIK

Naks; yagl boya veya sulu boyayla duvarlara tavanlara yapilan slisleme sanatidir.
(Devellioglu, 2005: 802) Naks-bendi ise; ressamlik, dokuma sanatinin yaninda Seyh
Muhammed Bahaiiddin Naksbend’in tarikatina girmis kimseye verilen addir.
(Devellioglu, 2005: 803) Naksibendiler, Allah askini gonliine naks eden kimselerdir. Bu
anlayis bir din veya mezhep degil Hz. Peygamber’e bagli dini yasama seklidir.
Naksibendilik bir tarikat anlayisidir. Bu sebeple kendi i¢inde kurallar1 ve prensipleri

vardir.

Osman Bedriiddin Erzurumi Hazretleri seyh-miirid ilikskisiyle kendisini
gelistirmis bir zattir.O da bircok veli zat gibi Allah askin1 gonliine dolduran bir
kimsedir. Naksibend tarikatina mensuptur. Bu tarikat anlayisinda 6nce miirid olmus
daha sonra Allah askini gonliine nakis nakis isleyerek miirsidlige yilikselmis ve

miiridlerine faydali olabilmek i¢in dmriinii bu yola adamigstir.

ErzurGimi, sohbetlerinde bagli oldugu tarikatin o6zelliklerine ¢okca yer vererek
miiridlerini yetistirmistir. Onlarin yanlisa diismemesi i¢in kimi zaman uyarilarda kimi
zaman da oOgiitlerde bulunmustur.”’Biz Naksibendi'yiz naks’a bend olmayiz. Yani

Nakkas i huzurunu gonliimiizde naks’a ¢aligiriz” (Sohbetler, 11: 65)

Osman Bedriiddin Erzurmi Naksibendi tarikatina goniill vermis bir zattir.

Miintesibi oldugu bu tarikattan her dem Gvgiiyle bahsetmekte ve miiridlerini tarikat



81

tizerine egitmektedir. Onun tek gayesi Omrii boyunca Yiice Allah’in cemalini gonliine
naksetmek ve  bundan  gayrisimi goniil  ayinesinden  silip  atmaktir.
SohbetlerindeNaksibendi oldugunu, bu tarikatin Allah askinin gonle naksinda asla engel
olmayacagini aksine Yiice Allah’in huzurunu goniillerine naks etmek ig¢in

yasadiklarindan bahsetmistir.

“Tarik-1 Naksi elzem ve eshel-i tariktir. Salikleri sasmaz ve yolda kalmaz. Bu yolun
saliklerinde marifetiillah ve Uliim-u Rabbadniyye gdlibdir. Ve Cemdl-i Ildhi’den
alinacak lezzet, insanin marifeti nisbetinde olur. Marifetsiz Lezzet-i Cemal olamaz.”
(Sohbetler, 11: 66)

Erzurimi kisi i¢in en elzem durumun bir tarikat oldugunu sdylemektedir. Kisi
ancak bir tarikat tizere oldugunda yoldan sagsmayacak ve Allah’a vuslata nail olacaktir.
Ancak bilindigi lizere her insan farkli bir yol farkli bir diislince farkli bir goriis
tasimaktadir. imam Efendi ise Naksibendi tarikatina dikkat ¢ekmis ve bu tarikatin
dogrulugunu her sohbetinde dile getirmeye ¢alismistir. Bu tarikat dogru yol {izere inga
edilmistir. Bu tarikatin salikleri dosdogru kimselerdir. Onlarin nefisleri maglup olmus
goniilleri ma’rifetullaha yonelmistir. Ma’rifetullah ise kisinin maneviyatinin derecatinda
gizlidir.

“Bizim naksilerin esya ile bir alig-verigleri yoktur ve baslangi¢ta esyanin
hakikatini anlamayr tavsiye etmezler. Bunlar ancak, Ahlak-: ilahi ile tahalluku ve
“Goniil "de Huzurullah’in takarrur ve temekkiiniinii tavsiye buyururlar ki bu sirr’a
dsind olan, bu yolla (evlad bi 't-tarik) esyadaki sirra da vakif olur ve bunun da hakkina ve

edebine ridyetkdr bulunur ’(Sohbetler, I1: 66)

Hafiz Efendi sohbetlerinden birinde Naksibendi tarikatina tabi olan kimselerin
ozelliklerinden bahsederken aslinda Allah’a ulagsmada en dogru yollardan birinin bu
tarikat olduguna isaret etmistir. Bu tarikata intisdb eden Naksiler diinyalik olan
maddiyatla ilgilenmemekte ve etrafindakilere de diinya malina dair tavsiyelerde
bulunmamaktadirlar. Onlarin tek istekleri goniillerine Allah’1 yerlestirmektir. Gonliini
Allah agkiyla dolduran kimse ise diinyaya ait tiim maddiyatin sirrina ermekte ve ilgi

gostermemektedir.



82

3.10. MURSID-SEYH

Miirsid kelimesi; irsad eden, dogru yolu gosteren, gafletten uyandiran, kilavuz,
anlamlarma gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 735) Her tarikatta olan seyhlik mertebesi
en bilgili kisinin digerlerini yetistirmesi seklinde gelismistir. Naksibendilik’te baglilik
tarikatin  6ziidiir. Bu sebeple miirid-miirsid arasindaki iliski farkli boyutta
yagsanmaktadir. Miirid i¢in miirsidi her seyden degerlidir. Miirsidleri diger insanlardan
ayiran ozellikler vardir. Miirsidlige goniil veren kimsenin Oncelikle kemal sifatlar1 ile
donanmis olmasi ve diinyevi sevgiyi bertaraf etmesi gerekmektedir. Bunun yaninda farz
ibadetleri  kafi gormeyerek nafile ibadetlerle vaktini giizellestiren, nefsine
hiilkmedebilen, Hazret-i Peygamber’in ahlakiyla yasayan bir zat olmalidir. (Yilmaz,
2001: 91) Aksi takdirde diger insanlardan fark: yoktur.

Imam Efendimiirid-miirsid arasindaki iliskiyi ¢ok iyi bilmektedir. Miirsidinin ona
sagladigr ilmi katkilarin farkinda olarak o da kendi miiridlerine miirsidlik yapmis ve
miirsidlik {izerine sohbetlerde bulunmustur.”Biiyiiklerimiz: “Imdam’1 olmayamn imdami
Seytan ve miirgidi olmayanin miirsidi de gene Seytandw” diyorlar. Miisliimanlar da:
“Bu nasil s6z? Bizim imdmimiz yok mu? Imamimiz Peygamberimiz dir, Kur’an-i
Miibin’dir” derler, fakat gene de nefse hevaya ve seytana tabi olurlar ”(Sohbetler, II:
114)

Yiice Allah her topluluga her donemde bir uyarici ve 6rnek kimse gondermistir.
Bunlar Hz. Peygamber ve Kur’an-1 Kerim’dir. Ancak insanlar iginde sahip olduklari
heva ve istekler neticesinde yanliglara gark olmakta ve Omiirlerini zayi etmektedirler.
Iste miirsidler boyle durumlar i¢in kendisini yetistirmis goniil ehli kimselerdir. Miirsidi
olmayan kimseye yol gosteren seytandir. Heva ve istekleri dogrultusunda seytan insani
perisanliga siiriikler. Miirside intisab eden kimseler ise seytandan uzaklagmakta Yiice
Allah’a giden yolda onu kendisine rehber edinmektedir. Bu sebeple miirsidlerin gorevi

onemlidir ve her kisinin miirsid edinmesi elzem goriilmiistiir.

“Iste Tarikat-1 Aliyye-i Naksibendiyenin giizel yonlerinden biri de budur. Onlar
zahiren halk arasinda bulunur ve halk ne is goriiriise onlar da o isi yapar ve o isi
goriirler. Zdahirdeki ibadet ve taatleri de halkin ibadet ve taati gibidir. Fakat gerek
zahiri gerek diger iglerde batinen Hak ile Mevialarinin huzuru ile olur ve O’ndan gaflet

etmemeye ¢ok dikkat ve itina ederler. Bir taraftan da li-vechillah aldik ve avaik’dan



83

kalblerini tahliyeye himmet ederler. Tahliyyesiz (bosaltma) tahliye(siisleme) olmaz.
Nasil ki doktorlar perhizden sonra tedavi ederler. Ayniyla tahliyeden sonra tahliyeye
gecilir. Fakat bunu insan kendi basina yapamaz. Mutlaka bir kamile, bir miirside bir
muarrife ihtiya¢ vardir Ve 0 ma’ruf Miirsidin feyiz, nazar ve himmeti inzimam etmeli ki,

salik isini nihayete erdirebilsin ’(Sohbetler, I1: 383-384)

Hafiz Efendi tarikattaki ibadetlerden bahsederken tarikatinin kolayligina da dikkat
¢cekmek istemistir. Bu tarikat ehli ibadet i taatte diger kimseler gibidir. Tek farklarinin
Allah’tan gaflet etmemeye asir1 derecede itina gostermeleridir. Erzurtimi kalbi bir kaba
tesbih ederek dolu bir kabin i¢ine daha fazla sey siamiyacagini bunun i¢in dncelikle
bosaltilmas1 gerektigini sOylemektedir. Kisi kalbine Allah’1 yerlestirmeden Once
diinyaya dair ne varsa nefis ve hevalarim1 da bir kenara birakarak kalbinden
uzaklastirmalidir. Bu ise kiginin tek bagina {istesinden gelebilecegi bir is degildir. Bir
miirsid vasitasi ile kisi kalbinden maddiyati ¢ikarabilmekte ve asil sahip olan Allah’t

kalbine yerlestirebilmektedir. Bu sebeple miirsid kisinin en biiyiik yardimcisidir.

“Seyh Efendimiz soyle buyururlardi: “Seyh, miiridle Cendb-1 Hak arasinda
merdiven gibidir. Nefsden Evc-i Ritha terakki ancak bir Seyh-i Kamil vasitasiyla olur.
Elhasil naksilerin isi “Halvet der-enciimen” iizerine bina olunmugtur. Seyr i Siilikleri
enfusidir. Kendi viicudlar: kitabini, bir insan-i kamilden okumak, bunlarin gdye ve

emelidir. ”(Sohbetler, 11: 384)

Osman Bedriiddin Erzurimi miirsid bir merdivene tesbih edilmistir. Bu merdiven
Allah ile miirid arasindadir. iste Yiice Rabb’e ulasmak bu merdivenle miimkiin
goriilmistiir. Mirsidlerin tek amaci insanlara faydali olmak ve Rabb’e giden yolda

kisiye yardimci olmaktir.

“Biz vaktiyle ihvanimizdan ¢ok menfaatler gordiik. Allah ciimlesinden razi olsun.
Birimizde ufacik bir gaflet hali sezse idik, onu giizel bir yontemle ikaza ¢alisirdik ve
vekdigerimizi goriince: “Hatwriniza ne geliyor” diye sorar ve yekdigerimizi sebat
metanet ve istikamete sevketmeye calisirdik. Yemek yerken bile: “Bu yemegin adi, beni
ye fakat unutma”dir diye, yekdigerimizin dgahiyyetinin devamina itind ederdik.
hakikaten ihvanin béyle olmasi lazimdir. Mahaza bu isin basa ¢tkmasi icin su ti¢ seye
cok dikkat etmek lazimdir: 1. Evvela Miirsid’in sohbetine miidavemet ve firsat buldukca

vaktini o huziir'da gegirmek. Hatta sohbetin ve huzirdaki zamanin saniyesini bile fevt’e



84

razi olmamak. 2. Miirsidi can ve géoniilden sevmek. 3. Miirside tebeiyyet-i kdmile ile
ittiba  ederek, o’nun  mevcidiyet-i  mdneviyyesini her an  beraberimizde

hissetmek. ”(Sohbetler, I: 544-545)

ErzurGimi miirsid mevzusuna biiyiik dnem vermistir. Insan-1 kAmil olma yolunda
dikkat edilmesi gereken ii¢ seyden bahsetis ve bu ii¢c seyde de miirside deginmistir.
Kemalata ermek isteyen zat mutlaka miirsid sohbetine miidavemette bulunmalidir.
Ondan edinilen bilgiler miiridin gonliinii zenginlestirmesine ve her dem kabinin diri
kalmasina vesiledir. Miirsidi kalben sevmek oOnemlidir. Bu sevgi kisiler arasi bag
kurulmasi ve séze énem verilmesi sebebiyle énem arz etmektedir. Imam efendinin bir

diger dikkat ¢ektigi nokta ise miirsidini her dem yaninda hissederek yasamaktir.

“Miirsid-i kamilden i’raz Allah’dan i’raz gibidir. Miirid, miirsidi’nin sohbetini
her seye tercih etmelidir. Miirsidi ile musdhab imkani bulamadigi zamanda ise, O’na en
cok tebeiyyeti olan ihvant ile tercihen goriismelidir. Agyar ile ve hatta her ehl-i tarikle
dahi sik  goriismek caiz degildir. Ciinki, muhabbet sari’dir, tabiat de
sarik dir(¢alan) ”(Sohbetler, I: 411)

Kéamil bir miirsid, miiridin en kiymetli yakinidir. Bir miirid miirsidinin sohbetini
her seyden iistiin tutmali ve her firsatta zamanini onunla gecirmelidir. Gegirilen zaman
en degerli zamandir. Erzurimi bir miiridin mirsidi disinda kimseyle yakinlik
kurmamasi gerektigini sdylemektedir. Bu yakinlik bir kazang¢ degil aksine bir kayiptan

ibaret olacaktir.

Erzuriimi miirsid konusunda miiridlerine her zaman uyarilarda bulunmus, onlara
faydali olabilecek kisinin miirsid oldugunu ve bu sebeple onunla daha fazla yakinlik
kurmalar1 gerektigini 6giitlemistir. Ciinkii Allah’a giden yolda miirsidler birer 151k
vazifesi gormektedir. Bu 151k kisinin ahiret hayatina gidecegi yolu aydinlatacak ve

kisinin yanlis yollara sapmasini dnleyecektir.

3. 11. MURID-SALIK

Salik kelimesi, bir yola giren, bir yolda giden, bir tarikata girmis bulunan
manalarini tagimaktadir. (Devellioglu: 2005: 917) Miiridler tarikata girdikten sonra

Ogrenci vasfiyla vasiflandirilmiglardir. Bir miirside baglanirlar ve o miirsidin



85

yardimlariyla tasavvuf yolculugunu siirdiiriirler. Tasavvufi anlamda iradesini geride
birakan Hakk’in emir ve yasaklarini yerine getirerek O’nun istegi diginda higbir sey
arzu etmeyen irade etmeyen, seyhe bagli kisiye verilen ad miiriddir. (Uludag, 2001:
263) Miridler Allah’a ulasma yolunda seyhin dediklerini yaparak kendilerini

gelistirmek i¢in yasayan kimselerdir.

Osman Bedriiddin Efendi bir miirsidin saligine sagladigi yarar1 c¢ok iyi
bilmektedir. Bu sebeple tarikatina intisap eden miiridleri yetistirmek i¢in elinden geleni
yapmustir. Verdigi sohbetlerde miiridlerine 6giitlerde bulunmus ve yanlisa diismemeleri
icin onlar1 uyarmistir. Miirid bir nevi 6grencidir. Bu sebeple bilgisizligi onu kolayca
yanliga distirebilmektedir. Miirsid ise bu sebeple miiridini iyi yetistirmeli ve

aralarindaki bagi siki tutmalidir.

“Salik iki kademle yol kat eder: 1. Sevk ve taleb ile Allah i¢in ibadet. 2. Yine sevk
ve taleb ile batiminda mdsivadan inkitd ve yiiz ¢evirmeyi tamamlamak. Fakat her iki
halde de: Kitab ve siinnete, Resiil veya Resiiliin varisine tabi olmak lazimdwr ki, ancak
bu yolla muhlis ve belki muhles olabilelim. Seriatsiz ne tarikat, ne ma rifet ne hakikat

olmadig gibi tarikat ve hakikatsiz seriat da 0 kadar fayda vermez. ” (Sohbetler, I: 72)

ErzurGmi salik bir zatin durumunu agiklarken Allah i¢in ibadette sevk ve istekli
olmay1 bununla birlikte yine istek ve sevkle batindan ve masivadan yani diinyaya ait
Allah disindakilerden kendisini soyutlamay1 elzem gormektedir. Salik kimse bunlari
yerine getirdigi takdirde amaci dogrultusunda ilerleyecektir. Erzurimi salikin bunlari
yerine getirirken Kur’an’a, Peygamber’e ve siinnete bagli kalmasina da dikkat
cekmistir.”Bir sdlik i¢in ii¢ hiisn-ii zan sarttir: 1. Nefsine 2. Miirsidine 3. Allah’mna.
Boyle bir sdlik elbette muvaffak olur.” (Sohbetler, I: 72-73)

Osman Bedriiddin Efendi bir salikin muvaffakiyetinde hiisn-ii zan1 gerekli
gormiistiir. Bulundugu hiisn-ii zanlardan biri de miirsidi olmalidir. Nitekim miirsid
miiridi i¢in en iyisini ister ve diler. Bu sebeple ona karsi giizel hisler beslenmeli ve
deger verilmelidir. Miirsid miiridinin 15181d1r. Ona nefsin karanligina aydinlik saglar, yol
gosterir. Bu sebeple miirid miirsidine siki sikiya bagli olmali ve onun hakkinda seytanin

verdigi vesveselerden uzak durarak iyi hisler beslemelidir.

“Salik ddimda Cemal-1 ilahiyi niyaz etmelidir. Fakat bu niyazi, kendisi i¢in, nefsi

icin olmamalidir. Cendb-1 Hak Cemal-1 ba kemadli ilahisini niyaz edenleri sever.



86

Onlardan razi olur. Elbette salikin bu niyazi da mabidumuzun, mahbiibumuzun sevgisi
hustle gelsin i¢cin, O’nun i¢in olmalidwr. Yani salik, Cenab-1 Hakkin bu niydazi sevdigini

diistinerek, oyle bir niyazda bulunmasi lazimdwr.” (Sohbetler, I: 63)

Salik, ilim 6grenmek igin ¢aba gdsteren bir talebedir. Tarikat ise bu ilmin okulu
seyhi de muallimidir. Seyhin gorevi saliki en iyi sekilde yetistirmektir. Miiridler Allah’a
yonelerek kendisini yetistirmek isteyen kimselerdir. Henliz ilmi yonden yetersiz oluslari
onlarin yanlisa diismelerine sebep olabilmektedir. Erzurimi de bir miirsid olarak

miiridlerine 6giitler vererek onlar1 yetistirmistir.

3.12. INTISAB

Intisab; bir yere baglanma, bir kimseye mensup olma manalarmi tasimaktadir.
(Devellioglu, 2005: 443) Intisab tasavvufta baslangi¢ niteligindedir. Bir miirside
baglanarak onu rehber edinmek tasavvufi egitimin baslangicidir. Kisi aldig1 bu egitimle

tasavvuf ilmine mazhar olmakta ve gonliine yonelmektedir.

Intisab bir nevi s6zlesmedir. Seyh ve miirid arasinda gerceklesen bu sdzlesmede
miirid kural ve kaidelere uyacagina, seyh de onu yetistirecegine sz vermis olur. Bu
sozlesme c¢ikar iliskisine dayanmayan kalbi bir sozlesmedir. Miirid bu sézlesmeye

uydugu stirece ilmi ve génli yonden zenginlesecek ve hakikati bulmaya vakif olacaktir.

Intisab 6ze doniistiir. Kul Rabb’inden gelmistir ve bir giin yine Rabb’ine
donecektir.”’Ki onlar, baslarina bir musibet geldigi zaman, ‘Biz Allah iz ve sonunda

O’na donecegiz,derler »14

ayetinde Yiice Allah buyurmustur. Kisinin Allah’a ait
oldugunu bilmesi ve O’na donecegini bilerek yasamasi gerekmektedir. Bu yasama
bicimi de intisab ile miimkiindiir. Insan iginde nefis tasimaktadir. Heva ve isteklerinin
yaninda seytanin hileleri ile bir 6miirii ziyan edecek fitratta yaratilmigtir. Ancak
mii’'minler fitratindan haberdar olan ve Allah’a yonelen kimselerdir. Iste Allah’a
yonelmek isteyen kisinin bir tarikata ve bir seyhe baglanmasi onu seytandan, nefisten ve
isteklerinden alikoyacaktir. Iginde bulundugu yol ile kul &ziine dénme imkanina

kavusacaktir.

Bakara Saresi: 2/156



87

Intisab edilecek kisi hiirmet sahibi alim bir zat olmalidir. Miiridi onun ahlakina
hayran olmali ve ona giivenmelidir. Her kisiye intisab dogru degildir. Intisab edilecek
zat kemalata ermis Ornek bir kisi olmalidir. Bir kontrol mekanizmasi niteliginde olan
miirsid nasihat ve tavsiyeleriyle miiridi dogru yola sevk etmelidir. Bu sevk ile kurtulus
mimkiin olacagindan intisabin ahiret haytainin kazanilmasinda yardimei bir goérevi

vardir. (Yilmaz, 2004: 83)

Osman Bedriiddin Erzurimi intisab mevzusu iizerinde O6nemle durmustur.
Tasavvuf egitiminin baglangic1 olan bu satha kisinin yoniinii bulmasina ve
kotiiliikklerden kurtulmasina imkan tanryacaktir. Intisap 6nemlidir. I¢inde bulunulan
zamanin geregi olarak insanin kotiilikklere meyline dikkat c¢eken Erzurimi

cevresindekilere intisabin 6nemini anlatmustir.

“Insdan-1 kdmile miildkat, onlarla musédhabet, onlara hizmet pek biiyiik bir ni’met
ve devlettir. Adman, aman ne yaparsaniz yapiniz, Insan-1 kamilden uzak kalmayiniz. Ve
O ’nun nazar, feyiz ve rahmetinden ve gonliinden diismeyiniz. Cehenneme girmeye razi
olunuz, fakat insan-: Kdamil'den dir ve mehcur (uzak kalma) kalmaya razi
olmayiniz ”’(Sohbetler, 1: 222)

Miirsidler kemalat mertebesine ermis olan kimselerdir. Onlarin sahip oldugu
kemalat etrafin1 da aydinlatmaktadir. Erzurdmi her kulun dogru yolu takip etmesini ve
yanlis yollara sapmamasi gerektigini 6nemle vurgulamistir. Bunun gergeklesmesi igin
de intisabin 6neminden bahsetmistir. Her kisinin mutlaka kemalat sahibi bir zata intisab
etmesi elzemdir. Boyle alim zatlarin feyiz ve rahmetinden faydalanmay: her seyden

{istiin tutmustur. Imam Efendi kisinin kurtulusunda intisabin énemini vurgulamaktadur.

“Tarikate ve insan-1 kamil e intisab igin gerci Kur’an-1 Miibinde ag¢iktan a¢iga ve
meseld: (EKimi’s-saldte) emri gibi kat’i ve sarih bir dyet-i kerime yoktur. Fakat,
isdreten, istidlalen onlart bulub, onlarla olmaklhigimiza dair dyadt-1 celile’nin hadd-ii
hisabt yoktur. Daha dogrusu, Kur’an-1 Azimiissan bastanbaga insan-1 kamilin tarifinden

ibarettir” (Sohbetler, 1: 245)

ErzurGmi sohbetlerinde ayetlere, hadis-i seriflere yer vererek emirlerden ve
yasanmis ger¢eklerden ders ¢ikarilmasini istemistir. Sozlerini 6zellikle Kur’an ilmi
tizerinde kullanmaktadir. Her konuyu Kur’an-1 Kerim’in sonsuz ilminden faydalanarak

aciklamay! uygun gormiistiir. Intisab mevzusu i¢in de yine Kur’an’a basvurmustur.



88

Kur’an’da intisabin agik¢a buyrulmadigini ancak bastanbasa insan-1 kamili tarif ettigini
sdylemistir. Insan-1 kAmil olmanin yolu ise tasavvuf egitiminin baslangici olan intisab

ile mimkindiir.

3.13. MUHABBET

Muhabbet; sevgi demektir. (Devellioglu, 2005: 563) Tasavvuf dilinde muhabbet
de Allah’a duyulan sevgi ve ask anlaminda kullanilir. Ask mecazi ve hakiki olmak tizere
iki kisimdir.Mecazi ask, fanilere duyulan sevgidir. Hakiki ask ise, Allah’1 sevmektir.
Tasavvuf ehli hakiki muhabbet ehli kimselerdir. Muhabbete eren kimse Allah’tan bagka
her seyi yok hiikmiinde gorerek tek varlikta yok olmak yani fenafillaha ulagmaktadir.

Tasavvufun temel gayesi insanin muhabbete gark olmasidir.

Osman Bedriiddin Erzuriimi tasavvufun temeli olan muhabbet mevzusuna dikkat
¢ekmistir. Kiginin Oncelikle gonliinde muhabbet tasimasi gerekmektedir. Sevgi ile
yapilan ibadet en gilizel ibadettir. Kisinin cennet-cehennem ayrimi ile c¢ikarlari
dogrultusunda ziihdi anlayigla ibadette bulunmasi yavan bir kul anlayisidir. Ancak
goniilden gelen sevgi ile sadece Allah Tedld’nin rizasim1 gozeterek yapilan ibadetin
degeri ve lezzeti tarifsizdir. Yapilan ibadet ve kulluk vazifelerin sahih olmasi i¢in imam

Efendi muhabbeti elzem gormiistiir.

“Muhabbet temiz bir agactir, ash sabit dallari goktedir, meyveleri kalbde, dilde
ve a’zalarda zahir olur. Muhabbet ve musdhabetin neticesinde, ahlak-1 zemimeden
temizlenmek ve O’nun ahlak-i hamideye doniismesi ve nefsini ve Rabbini hakkiyla
tammaya kavusmasi ve sdlikin muhabbetle Aziz ve Menan olan Allah Teala 'min likasina
vasil olmast vardir. Gormez misinki, Allah Tedld Rahman du”(Erzurimi, Mektubat, II:

395)

Imam Efendi Arabkir miifettisi faziletlii Ahmed Efendi’ye yazdigi mektupta
muhabbetten bahsetmistir. Muhabbet mektupta bir agaca tesbih edilmistir. Kisinin
muhabbet yolunu segmesi kisi i¢in en efdal olanidir. Gergek ask Yiice Rabb’e duyulan
muhabbettir. Bu muhabbet kisinin gonliinii temizledigi gibi onun yiice makamlara
erismesine de sebep olmaktadir. Insan-1 kAmil olma yolunda muhabbet en elzem seydir.

Sayet muhabbet mahlikata duyuluyor ise kul bunu firsat bilerek sevginin mertebelerini



89

asarak asil sevgi sahibine ulasmalidir. Ancak kul bu idrakten mahrum kalirsa ve
muhabbeti yalnizca mahliikatta bulursa iste o kul zayi olmus demektir. Nitekim
diinyanin varlik sebebi muhabbet {lizerinedir. En yiice ve en degerli muhabbet asil

muhabbet sahibi Cenab-1 Hakk’a duyulan muhabbettir.

“Malumdur ki inzar da, tebsir de iki tiirliidiir. Zahirimizin ibddat ve taat’ina
mukabil Cannat-1 Aliyat ile tebsirat vardir. Digeri, zdt-1 Ecell-1 A’ldya ait ve O’nun
Zdtine miiteallik inzdr ve tebsir, inzdrat ve tebsirdtin en a’ldsidir. Bu viiciid anasirdan
miirekkebdir, topraktan halk buyrulmugstur. Fakat ahlik-1 zamime ile gaflet, hubb-1
diinya vesair ma’siyetle miiteneccistir (pislenmistir). Bir kabin atesle temizlenebilecegi
mesdil-i fikhiyyedendir. Bu sebeple eger viicud kabini ndr-i muhabbet ve dtes-i ask ile
tetehhiir ettinse (temizledinse) ne ald. Yoksa Cendb-1 Hak tathir i¢in seni orda her iki
dtesten yalmz biriyle, yani ya yalniz nar-1 ihtirakle veyahud ndr-1 iftirakle yakar ve

tathir eder” (Sohbetler, 1: 394)

Her kul Allah Teala’ya karst sorumludur. O’nun sevgisiyle beslenmek her viicud
i¢in en 4la seydir. Ancak viicudu ve maneviyati kirleten en ala sey gaflettir. Iste gaflete
diisen kisi mutlaka kendisini bu pislikten arindirmali ve Huzurullah’a g¢ikmadan
kendisini temizlemelidir. Erzurimi bu temizligin muhabbet ile miimkiin oldugunu

sdylemektedir. ilahi ask ve muhabbet kisinin temizlenmesine en giizel yardimcidir.

Muhabbet, tasavvufun temel gayesidir. Tasavvuf ise goniil isidir. Kisi génliinden
maddi ve manevi her tiirlii nefsani istegi ¢ikarmadigi ve o goniile Yiice Allah’in
muhabbetini yerlestiremedigi miiddetce ziyandadir. Insanin diinyaya gelis amaci

Rabb’ini idrak etmektir. Muhabbet-i ilahi ise bu idrakin en giizel halidir.

3. 14. HAKIKAT

Hakikat, sozlik anlami olarak bir seyin esasi, mahiyeti manasindadir.
(Devellioglu, 2005: 313)Tasavvufi manada hakikat, yaradilis sirrina erismek, ilahi
sirlart anlamaktir. Zahirin i¢indekini idraktir. Hakikat tekdir ve hakikat sahibi yalnizca
Yiice Allah’tir. Tasavvuf ehli bu hakikat i¢in goniillerini muhabbetle dolduran ve

hakikati bulmak, bulduktan sonra da kaybetmemek i¢in ¢aba sarfeden goniil dostlaridir.



90

Her seyin tek bir hakikati vardir. Yiice Allah Kur’an-1 Kerim’de “Bunu da
hakkiyla indirdik ve hakkiyla da indi ve seni ancak sevabimizin miijdecisi ve azabimizin
habercisi olarakgonderdik”™ buyurmustur. Yine bir bagka ayette “Hem kendilerine
okunur okunmaz, ‘Biz, dediler, buna iman ettik; bu kuskusuz gerc¢ektir, Rabbimizdendir;
biz dogrusu ondanénce de Miisliiman idik ™ buyurmustur. Allah Tedla gonderdigi yiice
Kur’an’da hakikatin toplandigin1 ve hakikatin sadec Allah’tan geldigini kullarina
bildirmistir. Bunun disinda bir hakikate inanmak ve bu yanlis hakikat {izere yagamak
kulun zayi olmasidir. Mahlikatin tek yaraticist Yiice Allah’tir. Her mahlik O’ndan
gelmistir ve yine doniisii O’na olacaktir. Ibadet yalnizca O’na edilir. Asil hakikat budur
ve Yiice Rab kullarin bu hakikat1 idrakini istemistir. Tasavvuf ise bu hakikat lizerine

gelisen bir anlayistir.

Osman Bedriiddin ErzurGmi yaradilisin hakikatine mazhar olmus bir zattir. O
hakikati idrak etmis ve etrafindakilere de bu hakikati anlatarak Omriinii ge¢irmistir.
Sohbetlerinde yer verdigi bu mevzu mahliikatin 6ziinii olusturmaktadir.”Zahirsiz batin
olmaz. Batinsiz zahir de insani sirr-1 menzil-i vuslat’'a ulastirmaz. Her ikisine de dikkat
etmek ve batina fazla ihtimam gostermek lazimdwr. Hem zdhir hem de bdtinla amel
etmemek seytaniyyettir. Zahiri kabul, batini ise red ve adem-i\ kabul miinafikliktir. Batin
tasdik, zdhiri ise yok kabul etmek zindikiyyettir. Kemal ise zdahir ve batini cem
etmektedir. Seriat-i Mutahhare kapidir. Hakikat ise o kapidan girilen beyttir. Evlere
kapilardan girilmesi de emr-i Ilahiyedendir. Eve girdikten sonra da kapiyr yok etmek
muvdfik-1 akil ve hikmet degildir.” (Sohbetler, I: 441)

Imam Efendi, hakikat: bir beyte tesbih etmistir. Bu evin kapisi ise seraittir.
Hakikate eren kisinin seriat-1 mutahharay1 yok saymasini akil isi olarak gormemektedir.
Kisinin zahiri ve batin1 kabul etmesini ErzurGmi gerekli gormiistiir. Hatta bu ikisini
birlestiren kiside kemalatin olacagini ifade etmistir. Hakikat her seyin baslangicidir.
Hakikat sirrina eremeyen kimsenin yasamasi Omriinii zayi etmesi demektir. Oysaki
Yiice Allah her insana akil ve fikir vererek hakikatii en 1yi anlayacak fitratta yaratmistir.

Bu sebeple her kul hakikatin idrakine mazhar olmali ve yanlislardan kaginmalidir.

Yisra Siresi: 17/105
®K asas Sdresi: 28/53



91

3.15. IBADET

Ibadet, tapma, tapmma, Allah’m emirlerini yerine getirme manalarina
gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 401) Istilahta ise insanin Allah’a saygi, sevgi ve
itaatini gostermesidir. O’nun rizasin1 kazanmak amaciyla ortaya koyulan davranislarin

ifadesidir.

Ibadet etmek acizligi kabul ederek boyun egmektir. Acizliginin farkinda olan kul
Rabb’ine itaat edecek ve ona hamd ii senalarda bulunacaktir. Yiice Allah Kur’an’da “Ey
o biitiin iman edenler! Riikii edin, secde edin Rabbinize kulluk edin ve hayiwr isleyin ki
kurtulusa erebilesiniz"*"buyurmustur. Allah Teala kulun Rabb’ine ibadetiyle umduguna

erecegi vaat edilmistir.

Yine Kur’an-1 Kerim’de “Siz Allah’t bwakip da yalnizca birtakim putlara
tapryorsunuz ve yalan uyduruyorsunuz. Haberiniz olsun ki, o sizin Allah 'tan baska tanr
diye taptiklariniz size hicbir rizik veremezler; bu nedenle rizki Allah yaminda arayin ve
O’na kulluk edip O'na stikreyleyin. Hep dondiiriiliip O’na
gotiiriileceksiniz! ”18buyrulmu§tur. Yiice Allah insanliga agikca ibadeti emr etmistir. Bu
sebeple dinimizde ibadetin yeri biiyiiktiir. Allah’a yaklagmak isteyen O’na dogru

yonelen kisi ibadet ve taatte bulunmalidir.

Tasavvuf kullugun en iyi halidir. Tasavvufun asil gayesi Allah’a yakin olmak
O’na iyi bir kul olmaktir. Bu yakinligin da ibadet ile miimkiin olacagini Yiice Allah
Kur’an’da buyurmustur. Bu sebeple tasavvufta ibadet onemli bir yer teskil eder.
Erzurumi de bir goniil ehli zat olarak ibadet ve taate biiylik Onem vermis farz
ibadetlerinin yaninda nafile ibedetlerle de amelini giizellestirmeye calismistir. Imam
Efendi ibadetlerin kul ile Allah arasindaki yakinlig: sagladigini sdylemis ve kul olmanin

ilk vazifesi Rabb’ini bilerek ona ibadet etmek oldugunu ifade etmistir.

“Ibdadetin, tadtin, zikir, fikir ve huziirun iyisi, Allah indinde makbul ve miiteber
olan: insanin kendisi i¢in degil, Allah icin ifa ettigi ibadet ve amel-i sdlihleridir. Yani bu
ibddet ve tadti kendisi icin degil, Allah icin, mevlds: icin ifd etmis olmali. Insanin
kendisi i¢in ettigi ibadetin kendisine pek faydast olmaz. Béyle ibadetin ind-1 ilahide de
pek itibdart yoktur.” (Sohbetler, 1: 109)

Hace Stresi: 22/77
8 Ankebut Sdresi: 29/17



92

Her kul ibadetle yikiimliidiir. ErzurGmi sorumlu olunan ibadetlerin de makbul ve
muteber oldugunu dile getirmistir. S6zii edilen ibadetler Allah i¢in yapilan higbir ¢ikar
gbzetmeksizin ifd edilen ibadetlerdir. Bu tiirlii ibadetler pek muteber ve makbuldiir.
Allah indinde de makbuldiir. Bu sebeple kisinin ibadetinde karsilik beklemeden sadece
Allah rizas1 gozeterek yapmasi en efdalidir.”Beyne’l eviiya ittifak etmislerdir ki iki
kimse Cenab- Hakka yol bulamaz: Biri ibadet ve taatte bulunmayan veya ibadet ve
tadatte atl ve batil olan. Digeri de eviiyaullah ve magsayih nezdine

gitmeyendir ’(Sohbetler, I: 322)

Imam Efendi ibadet mevzusunda evliyanin sézlerinden &rnek vererek kisinin
ibadetine dikkat etmesini istemistir. ibadet ve taatte bulunmayan yahut hakkiyla yerine
getirmeyenler ile evliyanin yolundan gitmeyenlerin Allah’a ulasamayacag ifade
edilmistir. Bu sebeple ibadete verilen 6neme dikkat ¢cekilmistir. “Miisliimanlar tdat ve
ibddat husiisunda ii¢ kissmdirlar. Birinci kisum: Nefsleri ile, nefsleri icin. Ikinci kisim:
Nefsleriyle Allah icin. Uciincii kisum da: Allah ile Allah igin ibddet ederler. Birinci kisim
cehennemden korktuklar: icin ibddet ederler ki, ekseri ndas bu kisma dahildir. Nitekim
Peygamberimiz (s.a.v) Efendimiz de: “Eger Cehennem olmasa idi hi¢ kimse Cenabi
Hakk’a ibadet etmezdi” buyurmuslardir. Ikinci kisum: Cenndt ve onun derecdtina
tamd’en ibddet ederler ki, bunlarin adedi birinci kisimdan daha azdirlar. Fakat
ubidiyyetleri garazli oldugundan, Indillah o kadar kiymetli degildirler. Ugiincii kisim
ise: Hi¢cbir garaz ve ivazlart olmaksizin, yadni, ne cehennem korkusu ve ne de Cennet ve
hiiri tamd 1yla ibddet etmeyib, sirf Allah ile Allah i¢cin Cenab-1 Hakk’a ubiidiyyet
ederler. Ciinki bunlar nefsden kurtulmugslardir. Cehennem bunlardan istiaze (Allah’a

siginma) eder, Cennet ise bunlara miistaktir.”(Sohbetler, 1. 439)

Erzurimi Miislimanlarin ibadet konusunda ii¢ kistma ayrildigini sdylemistir.
Bunlardan bir kismi nefsleri igin bir kismi nefsleriyle Allah igin bir kismi da Allah ile
Allah i¢in ibadette bulunanlardir. Bunlarin i¢inde en giizeli Allah ile Allah i¢in ibadette
bulunan kisimdir. Ciinkii bu kimseler sadece Allah i¢in ibadet ederek karsiliginda higbir

beklenti ve istekte bulunmayan kimselerdir. Boyle kimselerin ibadeti hak ibadettir.



93

3.16. NAMAZ

Namaz kulun Rabbine en yakin oldugu halidir. Ellerini ac¢tig1, secde ederek onun
karsisinda acziyetini bildirdigi, kibrini unutarak kii¢iildiigii, gonliinden irmaklar gibi
tertemiz dualarin aktigi haldir. Allah kuluna bu ibadeti farz kilmistir. Nitekim bazi
kimseler bu farzin lezzetine varamamis, sirrin 6ziinli anlayamamis ve sadece taatte

bulunmustur. Oysaki namazin kalbe ve ruha tesiri biiyiiktiir.

Namaz kulun direkt aracisiz Allah ile hemhal oldugu andir. Namaz bir nevi
vuslattir. Asil yar olan Allah’a namaz ile ulasmak miimkiindiir. Yiice Allah Kur’an’da
“Ayrica namaz titizlikle kilin ve zekdt verin, riikii edenlerle birlikte siz de riikii edin. 19
buyurmustur. Yine Rabbimiz bir ayet-i kerimede “Fakat vay haline o namaz kilanlarin
Ki, namazlarinda yanmilmaktadwrlar, Onlar ki gosteris yaparlar ve yardimhigi sakinir

(zekati vermezler) k20 buyurmustur.

Namaz islamin bes sartindan biridir. Dinin idregi sayilan bu ibadet i¢in Hz.
Peygamber timmetini siddetle uyarmistir. Namaz tiim kétiiliikleri silen kisiyi Allah ile
vuslata erdiren miistesna hallerden biridir. Rabbimiz “Kitaba sarilanlar ve namazi
dosdogru kilmakta olanlara gelince, iste o iyi kimselerinmiikdfatini biz hi¢bir zaman

2521

kaybetmeyiz. "“ayet-i kerimesinde namaz ile diinyada yasadigimiz saadetin yaninda

ahirette de miikafatlanidirilacagimizi miijdelemistir.

“Namaz mii’'minin mi’racdw. Namazda: birinci kiyam varhiga; riki’ kotii
huylardan temizlenmeye; sevde kurb ve fendfillah’a; ikinci kiyam bekabillah’a; tahiyydt
temkine; iki tarafa selam vermek de iki diinyadan necat ve seldmete isarettir.”

(Erzurumi, Sohbetler: 52)

Imam Efendi namaz konusu iizerinde onemle durmustur. Islami tabir
dogrultusunda namazin boliimlerini tanimlamistir. Namaz Allah’a ulagsmadir. Namazin

boliimlerini hakkiyla eda eden kul mirac1 yagamaktadir.

“Huzurumuzun korunmasina her vakit, bilhassa namazda pek ziyade dikkat ve
itina etmeliyiz. Ciinkii namaz ibadetlerin en biiyiigiidiir. Cendb-1 Hakk’a miindcaattir.

Hem de kendi soziimiiz ile degil, Rabbii’lalemin Hazretlerinin ildhi keldami ile yine

%Bakara Siiresi: 2/43
2Madn Saresi: 107/4-7
2L A raf Stresi: 7/170



94

kendisine miindcaattir. Hele iftitan tekbirinde: “Alldhii ekber” dedigimiz vakitte
fikrimiz baska yerde, baska seyde olur da yalniz dilimizle “Allahii ekber” dersek hazir
olan melekler bize der ki “Yok camim, yok yalan soyledin. Bu namaz namaz olmadi.”
Ger¢i huzursuz kilinan namaz, seriat nokta-\ nazarindan, ser-i serifin zdhiri itibariyle
eda olunmustur. Fakat tarikat ve hakikate gére bu namaz namaz sayimaz. Namaz
kildigimiz vakit, seytan yanimizdan kacar. Halbuki biz yirmi, otuz, kirk seneden beri
namaz kildigimiz, ibadet ve taatte bulundugumuz halde yine ddet ve tavirlarimiz oldugu
gibi duruyor. Seytan yine namazda bizimle beraberdir. Bizden hi¢ ayrilmiyor. Niye?
Ctinkii gafiliz, huzurumuz yok. Sinekler bir pekmezin basina nasil toplanirsa huzursuz

namaz kilanmin basina da seytanlar dyle toplanir ”(Sohbetler, 1. 82)

Namaz ibadetlerin en basinda gelmektedir veAllah’a miinacattir. Namazin sekilsel
olarak birtakim yapilmasi gereken halleri vardir. Ibadette bulunanlar bunlar1 yerine
getirmektedir. Bir de namazin goériinmeyen boyutu vardir. O da huzurdur. Yani kulun
Allah ile arasinda higbir sey olmadan yalnizca O’na yonelmesi ve O’nun huzurunda
oldugunun farkinda olmasidir. Erzurimi namazda huzur konusuna deginirken insanlarin
seytanla siirekli yan yana oldugunu ifade ediyor. Bunun sebebini ise namazdaki huzur

yoksunluguna bagliyor. Gaflet en biiyiik diismandir.

“Badzi zavdt da buyuruyorlar ki: “Namazda hem hizmet, hem kurbet hem de vuslat
vardwr.” Hakikaten dyle: namaz’'da dza ve cevihirimizie zdhiren emr-i serif-i ifa ve edd
etmek hizmettir. Ve aymi namazda, batimimizin Cendb-1 Hakk’a tevecciih ve ikbdli de
kurbet ve tarikattir. Namaz'da namazi kilamn “iins ve huziur’a miistagrak olmasi ise

vuslat ve hakikattir”(Sohbetler, 11: 18)

Namaz bir¢ok seyi ayni noktada birlestiren giizel bir ibadettir. Hafiz Efendi
namazda hizmet, kurbet ve vuslatin birlestigini dile getirmistir. Iste bu ii¢ giizelligi bir
arada bulunduran namazdan uzaklasmak gaflet ve perisanliktir. Bu sebeple her kulun bu

giizelligi tatmasi elzemdir.

3.17. ZiKiR

Zikir, anma, anilma demektir. (Devellioglu, 2005: 1187) Zikir mana itibariyle

hatirlamak, anmak demektir. Mii’min bir kulun her an gonli Allah zikriyle mesgul



95

olmalidir. Bu mesguliyet mecburidir. Aksi halde masivadan gelen her tiirlii diislince

akildan kalbe intikal ederek zikrin mahiyetini kaybetmesine sebep olacaktir.

Tasavvufta tefekkiir ve zikrin 6nemli bir yeri vardir. Tasavvuf yolunu vyol
edinmek isteyen kimse ¢ok¢a Allah’1 ve kendi yaradilisini tefekkiir edecek; her an Allah
zikriyle mesgul olacaktir. Tasavvuf ehli belli kelimeleri ¢esitli miktarlarda soyleyerek
zikir ibadetini yerine getirmektedir. Bu ibadet ile Allah disinda her seyin unutulmasi
istenmektedir. Zikrin gayesi salikin benliginin Otesine gegerek Allah’a yonelmesidir.

Zikir kemalat mertebesinin anahtaridir. Zakirin gonliinden tasan askin halidir.

Zikir, kalp ve dille yapilmak tizere iki cesittir. Dil ile yapilan zikir elzemdir ancak
kalp ile yapilan zikir hakikattir. Bir de zikrin yapilma usulii vardir ki bu da iki cesittir.
Bunlar; hafi (gizli) ve cehri (acik) zikirdir.

Osman Bedriiddin Erzurimi i¢in zikir Allah ile beraber olmaktir. Kisinin diliyle
sOylerken kalbinde gerceklesen tasavvur ile de kemalata erilebilecegini sdylemistir. Her
an zikir ile mesgul olan kalp ve akil baska seyleri diisiinemeyecek ve asil hakikate
yonelecektir. Erzurumi yapilan zikirlerde hafi (sessiz) zikri 6nermistir. Bu zikrin kiside

husti yaratacagini ifade etmistir.

“Zikr-i ildhiden i’raz edenlerin vicdanlar: daima muazzeb ve miikedder olmak
tizere maisetleri dik (gegimleri dar) ve diinyada basiretleri a’ma (kér) oldugundan,
ukbada dahi onu a’mad hasr edecegini ve o abd de Rabbisine, “Yd Rabbi, beni nigin
a’'ma hasr etin ki, ben diinyada basir idim (gériir idim)’ diye cevap edecegi sualine
karsi, tardf-1 Bari'den ‘dydt-i ildhiyyem sana diinyada gelmis ve emr ve irde edilmis
iken, sen onlart unutup, ihtiydr-1 a’'mad (korliik) eyledigin icin, bugiin sen de unutuldun’
volundaki cevabt alacaklarini Kur’an-1 Miinzilinde ve dydt-i muhkemede haber

vermigtir "(Erzurimi, Mektubat, II: 263)

[zzetlii Ahmed Ferid Efendi ve Belediye Reisi Ahmed Aga’ya yazilmis olan bu
mektupta Hafiz Efendi zikrin oneminden ve zikri terk edenin ahiret yasamindaki
halinden bahsetmistir. Allah’1t unutan, anmayan kimseler bunun karsiligini bu diinyada
da gorecektir. Boyle kimselere Allah tarafindan gecim darlig: verilecektir. Nasil ki insan
bu diinyada nefS ve hevaya dalarak Cenab-1 Hakk’1 bulamiyorsa ahirette de bu zat-1
perisan, kor olarak hasr edilecektir. Erzurimi gonderdigi mektupta gaflette olan

kimselerin durumunu izahatte bulunarak gafletten uyanmaya ¢agrida bulunmustur. Bir



96

kulun varlik sebebini bilerek yasamasi ve o hal lizere 6lmesi hem bu dlem hem de ahiret

icin ona en efdal olan olarak ifade edilmistir.

“Zikre o kadar miidavemet edesin ki, zikir ve huziir meleke-i dil olup, onun sifat-1
ldzimesi ola. Ve nefy ile miintefi(yok) olmaya ve masivd-y1 mezkir sahd-yt sineden raht-
t (kalabalik) ikameti ref’ edip, Hakk Siibhdanehiiden gayri hi¢cbir murad ve maksid
kalmaya. ”(Mektubat, I: 299)

Osman Bedriiddin Erzurimi’nin IThvan’dan bir zita yazdig1 mektupta zata zikr
tizere niyazda bulunmustur. Allah’1 zikre devam etmesini ve Allah’tan baska higbir seyi
istememek arzusunu yitirmemesi igin dua etmistir. Bu dua zat i¢in en giizel duadir. Kisi
Allah yolunu bulduktan sonra bu yolda ilerlemesi insan-1 kdmil makamina erismeye
isarettir. Erzurimi kardes kabul ettigi bu zat i¢in Allah yolunda niyazda bulunarak zikir

konusundaki goriisiinii de ortaya koymus olmaktadir.

“Zikr-i hafi’nin (gizli, sessiz zikir) faziletinin, zikr-i cehri’den (sesli zikir) yetmis
kat ziyade oldugunu Aleyhissaldtii Vesselam Efendimiz hazretleri emir buyurmustur.
Zikir kelimesinin her harfinden bir melek yaratilir. Fakat, mesela eliften bir melek degil,
iic melek yaratilir. Ciinkii elif nasil séyleniyor? Ug harfle degil mi? (elif, lam, fe). Iste
béyle her harfin telaffuzunda ka¢ harf varsa o kadar melek yaratilir. Iste bu melekler,
zikirde bulunmug olan i¢in mahgsere kadar, istigfar, ibddet ve taatte bulunur. Bunlarin

sevdbt o kimsenin amel defterine yazilir.” (Sohbetler, I: 60)

Zikir onemli bir taattir. Ancak bu taatin acik ve gizli sekilleri vardir. ErzurGmi Hz.
Peygamber’i de 6rnek gostererek gizli zikirin daha makbul ve muteber oldugunu dile
getirmigtir. Zikirde bulunan kimse i¢in meleklerin mahsere kadar istigfar ve ibadette
bulundugunu sdylemistir.”Bazi zevdt (zakirler) ii¢ kisimdir, buyururlar: 1. Zdkir vardur,
zikreder ve ticret ister. 2. Zakir vardir, zikreder ve huzur ister. 3. Bir zdakir de vardir ki,
zikriyle feth-i hucbh ve siitir ister (perde ve ortiilerin kaldirilmast). Bu son kisim ¢ok
biiyiiktiir. Ve hucb ki ref’ olur, artik kul ile Rabbi arasinda bir hdil kalmaz ve artik
olacak da olur ’(Sohbetler, I: 515)

Imam Efendi zikreden kimselerin {i¢ kisma ayrildigin1 sdylemistir. Bunlardan bir
kisim zakir, zikrinin karsiligin1 beklemektedir. Bir kismi zikrinin karsiliginda huzur
istemektedir. Bir diger kisim zakir ise zikriyle Allah’a en yakin olmak O’nunla

arasindaki perdeyi kaldirmak istemektedir. Bu kisim zakirlerin hali pek muteberdir.



97

Hafiz Efendi bu kisim kimselerin biiyiikk oldugunu ve Rabbi’yle arasinda bir hail

kalmayacagini dile getirmistir.

3.18.iLiM

[lim; bilme, bilis, okuyarak dgrenilen bilgi manalarini tasimaktadir. (Devellioglu,
2005: 428) ilim bir nevi tefekkiirdiir. Tasavvufta ilim ilahi kaynaklara dayanmaktadur.
Tasavvuf ehli, ilahi kaynaga dayanmayan ilmi, faydasiz olarak nitelendirmistir. Faydali
ilim ile amel etmek ise kisiyi ariflik mertebesine yiikseltmektedir. Tasavvuf da bir
ilimdir. Bu ilim IslAim ameli iizerinedir. Amelsiz ilim yahut tersi olan ilimsiz amel

uygun degildir.

Tasavvufta salikin ilim 6grenmesi elzemdir. Zira salik cehaletini ilim {izere yok
edecektir. Nefsin terbiyesi ilim ile miimkiindiir. Ancak burada kastedilen ilim zahiri
degil lediinni ilimdir. Saligin zahiri ilimleri de bilmesi gereklidir ancak asil hedefi
lediinni ilimi bilerek onun ig¢inde zahiri ilmi birlestirmesi olmalidir. Tasavvufta kesbi ve
vehbi olmak tizere iki c¢esit ilimden s0z edilmektedir. Kesbi ilim zatin kendisinin
cabasiyla elde ettigi ilimdir. Vehbi ilim ise Allh’in zata ilmi nail etmesidir. Vehbi ilim

ma’rifettir. Tasavvuf ehlinin amaci da bu vehbi ilme vakif olmaktir.

“Ogrenilmesi lazim olan ilim dorttiir: 1. Diinyd ilmi; 2. Ahiret ilmi; 3. Nefs ilmi;
4: Allah ilmi(ilm-i billah) ve bunlarla ilgili ilimler. Bunlarin en liizumlu ve en faydalist

stiphesiz ilm-i billah tir. Diger ilimler de zdten bunun i¢indir.” (Sohbetler, I: 73)

Hafiz Efendi sohbetlerinde ilmi dérde ayirmis ve bunlari mutlaka 6grenilmesi
gereken ilimler olarak nitelendirmistir. Bunlardan ilki diinya ilmidir. Insan, yasadig
diinyay1 tanimal1 bilmelidir. Diinyadaki yasanti i¢in bu ilim gereklidir. Ancak sadece bu
ilme yonelmek insani eksik birakmaktir. Ikinci ilim ise 4hiret ilmidir. Kul bunu da
bilmelidir ki ahiret hayatin1 bu ilm dogrultusunda sekillendirsin gafletten uzak olsun.
Bir diger ilim olarak nefs ilmi gériilmistiir. Bu ilim insan-1 kamil yolunda gerekli bir
ilimdir. Nefs ilmini bilen bir nevi kontolii eline alan kimsedir. Diger ilim ise ilimlerin en
yiicesi Cenab-1 Hakk’in ilmidir. O’nu tanimak, O’nu bilmek, O’nun ilmine yonelmek

dahi kul i¢in ne biiylik bir miikafattir. Allah her yerin ve her seyin sahibidir. O tiim



98

eksiskliklerden miinezzehtir. Bu sebeple de ilmi miistesna giizellige sahip bir cihettedir.

Imam Efendi bu ilmi her kul igin en faydali ve en elzem ilim olarak tarifte bulunmustur.

“Misali budur ki; bir kimse Kur’an ilmini tahsil etse, Kur’an’a taalluk eder.
Ilimden sonra evamirine imtisal ve nevdhisinden ictindb ile Kur’an’in ahkamiyle dalim
ve dmil ahlakiyla miitehallik olur. Ve kur’an ki sifat-1 Hakk dir. Viicudunde tecelli edip
marifine vasil ve hakaiki kalbine hasil olsa, hakikat-1 Kur’an’la miitehakkik olur.

Niisha-i ilm-i Hakk ve keldm-1 mutlak olup, esrar-i maarif-i esmayr kendi viicudunda

bulur.” (Mektubat, 11: 54)

Imam Efendi Dersim mutasarrifi Kemah hanedanindan Sabit Bey’e yazdigi
mektupta hakikat-1 ilimden bahsetmistir. Hakikat Yiice Allah’tir. O Hakk’tir. Hakikat-1
ilim ise Kur’an-1 Kerim’dir. Bu ilimi herkesin 6grenmesini gerekli bulur. Kur’an ilmiyle
ilimlenen kimsenin viicudu 6zellikle de kalbinin farklilasacagini dile getirmektedir. Bu
farklilik maddi viicut lizere degil manevi hal {lizeredir. Yiice Allah’in gonderdigi bu

yiice ilmi 6grenmek tiim kullarin vazifesidir.

“Bdzi muhakkikin hazerdti da buyurmuslardir ki: “Ulema dort kisumdir. Bir alim
vardr ki ilmi ve ameli kendisini Riza-y1 Ilahiye layik eder. Bu dlimin enfiis’de makdami
Sirr yahut hafi veya Ahfa’dir. Kitabiillah’a nisbetle bu dlimin derecesi derece-i
Hakikattir. Bir alim de vardir ki ilim ve ameli kendisini ma 'rifet ve kurbete ldyik eder.
Bunun makamu ise enfiiste Riih, kitabiillah’a nisbetle derecesi derece-i ma rifettir. Zira
ma rifet hakikatin biraz dinundadwr. Mertebe-i ma'rifet Fend, Mertebe-i Hakikat ise

Beka’dir. Beka elbette Fend 'dan efdal ve a’ladir. Ve Rizd 'nin kemdline bdistir.

Bir alim de vardwr ki ilim ve ameli kendisini niam-: uhreviyyeye ve belki ahlik-1
1lGhi ile tahalluk’a ve Sifdt-1 llahiyye ile ittisafa layik eder. Bunun enfiisteki makami
kalb ve Kitabiillaha nisbetle afak’da mertebesi tarikattir. Bir dlim de vardir ki ilim ve
ameli onu Cennet’e ve Cennetteki nimetlere layik eder. Bunlarin da Enfiis 'de makdmi
Nefs ve tabiat ve kitabiillah’a nisbetle afak’'daki mertebesi seriattir. Ldkin hatira
gelmesin bu meratib ve makamat yalniz dlimlere mahsustur. Bu meratibden her
Miisliiman i¢in haz ve nasib vardwr. Ancak, Hakikat’e talib bulunmak, sebat ve

istikametten ayrilmamak sarttir’(Sohbetler, 1: 512)

Hafiz Efendi, ilim mevzusunda alimlerin kisimlara ayrildigini her kisimin da bir

derecatinin bulundugunu séylemistir. Bu makamlar1 sayarken bir yandan da miridlerine



99

emsal gostermekte ve hangi derecatin daha 6nemli ve giizel oldugunu bildirmektedir.
Her alim ilmi 06l¢iisiinde manevi bir makama sahiptir. Bu makamlar i¢inde en giizel ve

hayirlist ise Allah’a en yakin olandir.

“Ulemd-y1 zahire’ye de ta’zim ve hiirmet lazimdir. Zira Seriat ve din ilmi onlarin
viictidu ile kaimdir. Onlar olmazsa din olmaz, din de olmazsa insan-1 kamil yetismez ve
artik diinya da durmaz. Sah-1 Naksibend Efendimiz Hz. leri de soyle vasiyet
buyurmuslardir: “Ulemdy-1 zdhir hazerdtimin ellerini dper, onlara ta’zim eder ve
meclis-i dlilerine miidavim olursunuz. Fakat bu dedigim ulemd ilmi ile amil olanlardir.
Imiyle amil olmayan ulemdya da bir sey soéylemeye hakkim yoktur, onlara yakin
olmamali o kadar.”[Im-i zdhir Seriattir. Fakat bu ilim [Im-i bann’a, ilm-i [lahi’ye
vesiledir. Yalniz zdahir ilimle kalmak noksanliktir. Bu ilmin serefi ma’lumunun gerefi

nisbetindedir. Bu cihetle Ilm-i Billah enfa’, esref ve ecel-i uliimdur.” (Sohbetler, I: 528)

Alim zatlar her dem bulunmasi elzem kimselerdir. Onlarm yoklugunda biiyiik
eksiklik meydana gelmekte ve hatta dini mevzularda aksilikler meydana gelmektedir.
Ulema kimseler, insanlara 6rnek olan; onlarin kemalete ermesinde yardimei ve 6rnek
olan kimselerdir. Bu sebeple imam Efendi onlarin ¢ok degerli oldugunu ifade ederek
onlara yakin olunmasi gerektigini soylemistir. Nitekim onlardan elde edilen ilim diinya

tizerindeki her tiirlii maddiyattan daha degerli daha elzem ve daha efdaldir.

3.19. SOHBET

Sohbet; goriisiip konusma arkadaslik etmedir. (Devellioglu, 2005: 960) Salikin
yetismesinde sohbet ve nasihatin 6nemli bir yeri vardir. Miirsid yaptigi sohbetlerle
saligin goniil diinyasin1 zenginlestirmekte ona ilim ogretmektedir. Ozellikle tarikat
yolculugunda sohbetlerin etkileyici bir giicii vardir. Bu sebeple saligin sohbetlerden
ibret almasi ve hayatina uygulamasi istenmektedir. Osman Bedriiddin Erzuriimi
hossohbet bir zattir. Verdigi sohbetlerde ayetlerden, hadis-i seriflerden ve alimlerin
hayatlarindan kissalar sunar. Her sohbet bir ders niteligi tasimaktadir. imam Efendi’nin

de diger tasavvuf ehli zatlar gibi tek amaci miiridleri en iyi sekilde yetistirmektir.

“Sahdbe-i Kirdm Hazerdti pek o kadar, riydzet ve miicahedede bulunmamislardi.

Yalniz Sohbet-i risdletpendhi ile o biiyiikliige mazhar olmuslardir. Yani demek istiyorum



100

ki, sohbet biiyiik bir istir. Eskiden béyle degildi. Gizli yerler arar, magaralara girer,
oralarda sohbet ederlerdi. Pek ziyade riyazet ve miicahedede bulunurlardi. Simdi ise
durum degismistir. Yani o kadar riyazet ve miicdhede yoktur. Zamanimizda sohbet pek

miiessirdir ve tesiri pek biiyiiktiir.” (Sohbetler, 1. 76)

Sohbet, ilim ve dinin yayilmasi adina 6nemli olan miistesna miicahedelerden
biridir. Erzurimi bu miicahedenin biiyiik bir is oldugunu sdylerken sahabeden emsal
gostererek onlarin biiyiikliigiinii de bu miicahedeye baglamistir. Sohbet mevzusunun
giinlimiizde kolay hale gelmesi, dinin bu denli rahat bir sekilde yayilma alan1 bulmasi
pek sevindiricidir. Imam Efendi, bu kolayliktan bahsetmekte ve sohbetin

zamanimizdaki tesirini dile getirmektedir.

“Bu sohbet nefs ve seytan zehirlerine karst tiryak dir. (Zehirlenmeye karsi insani
kurtaran ilag, panzehir.) (s.a.v) Efendimiz Hz. leri de: ‘Ulemadan dininizi égreniniz,
hukemad ile oturunuz, Kiibrd'ya karisumiz’ diye emr-ii ferman buyurmuslardir. Elhdsil
sohbetten kagmamalidir. Evliyaullah’dan dir ve baid kalmamalidir. Zira her nimet
bunlarla elde edilir. Nisbetimizi muhafazaya, tarikate ve Miirside olan muhabbetimizi
tezyide c¢ok dikkat ve itina etmek ldzim gelir. Bazen bakarsin ki muhabbetin azaliyor
gibi oluyor, isini gevsetmeye baglyyorsun. Derhal bunun esbabini taharriye koyulmali,
hemen tevbe ve istigfar etmelidir. Sayet boyle yapmaz, hi¢cbir seye dikkat etmezsek artik
tamamen bozulmaya baslariz. Ve tarikten de miirsidden de ka¢cmaya bagslar ve biitiin

biitiin agyar mertebesine diiseriz”’(Sohbetler, I: 326)

Sohbet dinin yayilmasinda énemli bir vasitadir. Imam Efendi, sohbeti nefsin ve
seytanin zehirlemelerine karsi kurtarici bir ilag olarak goérmiistiir. NiteKim manevi
yoniiyle karamsarliga diisen, nefsin istek ve arzularina yenilen insan, sohbetle
gonliindeki tomurcuklanmalara sahit olacak, sohbete miidavemetle maneviyatini
kazanmaya vasil olacaktir. Bu sebeple sohbet dnemlidir. Erzurimi sohbetin her dem
devam edilmesi gerekliligi tizerinde durur. Sohbetin, muhabbetin artmasindaki tesirini
ifade eden Erzurimi agyar mertebesine diigmemek icin sohbetle yakin olunmasi

gerektigini sOylemistir.



101

3.20. GAFLET

Gaflet; bos bulunma, dalginlik, ihtiyatsizlik ve ihmal manalarini tasimaktadir.
(Devellioglu, 2005: 274) Gaflet kisinin uyku halidir. Uykuda olan kimse etrafindan
habersizdir. Gozlerine perde ¢ekilmis gafil kimseler hayatin 6ziinii idrak edememekte

ve hayatlarini zayi etmektedir.

Tasavvufta en onemli sey idraktir. Yiice Allah insana akil bahsetmistir. O akil ki
her seyi anlayacak ve 0zii kavrayacak fitratta yaratilmistir. Allah’a giden yol idrak ile
mimkiindiir. Hakikati idrak edemeyen kimselerin tasavvuf mertebelerini yasamasi

miimkiin degildir.

Insan belli bir yasa geldikten sonra varlik sebebini sorgulamaya baslar. Bu
sorgulama ile kendisinin acizligini fark ederek yaraticisi oldugunu idrak eder. Hakikatin
pesine diistiigiinde ise tek yaraticinin Allah oldugunu 6grenir. Allah her seyin sahibidir.
Kur’an’t Kerim’de Rabb’imiz “Ve Ben cinlerle insanlari, ancak Bana kulluk etsinler
dive yarattim”® buyurmustur. Insanin gorevi bellidir. Bu gdrevden habersiz nefis ve
isteklerinin pesine diismek ise insanin gafletidir. Kisinin gafletten kurtulmasi ibadet ve

taatle miimkiindiir. Zahiren goriilmeyen gaflet pasi, ancak iman ile silinebilir.

“Adamin biri cinlerden biriyle camiye gider. Cemdatin bagslarinda birer kug
oldugunu ve bu kuglarin kanatlarinin cemdatten kimisinin gozlerine, Kimisinin yiiziine,
kimisinin gogstine, kimisinin gobegine, kimisinin dizine, kimisinin topuguna kadar inmis
bulundugunu goriir. Fakat o zat bundan higbir sey anlamaz. Sebebini o cinden sorar, su
cevabi alir: “Iste o kuslarin kanadi herkesin neresine kadar ortmiis ise onun gafleti o
nisbettedir. Setr edildigi derecede o adamin gafleti var demektir, buna isarettir. *
Zannederim g¢ogumuz boyleyiz. Bu Kanatlardan, bu ortiilii olmaktan, bu gafletten

kurtulmak, soyulup ¢tkmak lazimdwr.” (Sohbetler, 1: 56)

Osman Bedriiddin ErzurGmi Hazretleri gaflet mevzsusunu, verdigi bir kisa
emsalle aciklamistir. Insanlarin gaflet iginde bulundugunu ve gaflette bulunulan yere
kadar setr olundugunu ifade etmistir. Verilen bu 6rnek bir nevi ikaz mahiyetindedir.
ErzurGim1i gafletin insandaki halini agiklarken herkesin bir an 6nce kendisine gelip gaflet

denen diismandan uzaklagsmasini istemektedir. Zira gaflet insan1 sarip sarmalayan zehirli

?2Zariyat Siresi: 7/56



102

bir sarmagsik gibidir. Farkinda olmadan bir miiddet sonra maneviyati zehirleyen bu

diisman insan1 perisanliga siiriiklemektedir.

3.21. NEFS

Nefs; ruh, can, insanin biyolojik ihtiyaglar1 ve kendisi manalarini tagimaktadir.
(Devellioglu, 2005: 818) Insan nefsani duygulara sahiptir. Maddi ve manevi alem
arasinda kalan insan, diinyaya gelis sebebini idrakinde nefsini yok etmesi gerekecektir.
Nefsi yok etmek ise insanin diinyevi isteklerine boyun egmeyerek diinyadan yiiz
cevirmesi ile miimkiin olmaktadir. Kalpte diinyaya ait seyler zuhur oldugunda, Allah-u
Teala’nin muhabbetine yer kalmamaktadir. Ciinkii nefis kalp i¢in biiyilik bir diismandir
ve girdigi yeri adeta zehirler. Nefis, mertebelerden olusmaktadir. Tasavvuf ehli ise bu

mertebeleri asan, gonliine Allah’1 yerlestiren kimselerdir.

Yiice Allah Kur’an’da‘“Nefsimi temize de ¢ikarmiyorum. Ciinkii nefis gercekten
‘emdre’dir: kotiiltigii cok¢a emreder; ancak Rabbim rahmetiyle yarligarsa o miistesna.
Ciinkii Rabbim c¢ok bagislayict ve ¢ok merhamet edendil’”nguyurmustur. Nefsin
kotlliigh emrettigi ve ona uyulmamasi gerektigini Rabb’imiz agik¢a emretmistir. Bir
baska ayet-i kerimede “Sakin ona inanmayp da kendi arzusuna uyan kimse, seni ondan
alikoymasin, yoksa helak olursun* buyrulmustur. Nefsine uyanin helak olacag: acik¢a
bildirilmistir.

Nefis biiyiik bir diismandir. Kisiyi Allah’tan uzaklastirarak sirke siiriikleyen en
biiyiik diisman kisinin nefsidir. Nefsine uyan ziyandadir. Nitekim Kur’an’da Rabb’imiz
“Kotii duygularim kendisine tanri edinen kimseyi gordiin mii?! Sen (Resuliim!) ona

koruyucu olabilir misin?! ”%® buyurarak insanlar1 uyarmistur.

“Cendb-1 Hakk’r kendiligimizle zikretmek giictiir; kezd O’na olan giikiir
borcumuzu edd etmeye muvaffak olmamiz muhaldir. Bu itibarla O’nu ancak O’ndan
zikredebilir ve O’na gene ancak O 'nunla siikredebiliriz. Boyle olunca her sey yerini
alir. Maksat bu nefsin, varligimizin aradan ¢ikmasidir ki bizi kulluk gérevimizi layikiyla

yapabilme imkdnina kavugturur.” (Sohbetler, 1. 43)

2y suf Stresi: 12/53
24T4aha Saresi: 20/16
BFurkan Sresi: 25/43



103

Insanin yaratilis gayesi Allah’1 bilme, tanima ve O’na ibadette bulunmadir. Her
insan bu gaye lizere yaratilmis ve diinyaya gonderilmistir. Yiice Rab insan1 yaratirken
icinde nefsani duygular1 da halk etmistir. Bu duygular ise insanin iyilik ve abidlik
yoniiniin tam tersi istikamette ilerleyen, durmadan bu yonii saptiran heva ve isteklerle
doludur. ErzurGmi nefsin insanin kulluk vazifesini engelledigini sdylemekte ve mutlaka
nefsin terk edilmesi gerektigini o6giitlemektedir. Aksi takdirde insan asli gorevi olan

kullugu hakkiyla yerine getiremeyecektir.

“Evliyaullah boyledir. Bir kusurlart olsa kendileri ilhamla, ihtarla elhasil bir
suretle tkaz olunurlar, hatalarint anlayib tashih ederler. Fakat biz hi¢bir seyden
haberddar degiliz. Ne kusurumuzu soyleyecek var, ne de bizi ikaz edecek var.
Bindenaleyh ne yapmak lazimsa bir an evvel yapip bu kérliikden, bu basiretsizlikten, bu
zulmet ve gafletten kendimizi kurtarmaliyiz. Bunun da baska c¢aresi yoktur, ancak bu
nefisten kurtulmakla, hakkani bir kulak, hakkdni bir goz tedarik edebilir, ashab-i

basiretten oluruz. Nefisten kurtulmak iki seyle miimkindir: Musdhabe, miicahede.

Evet bizbize kalirsak, yalniz basimiza bu nefsin elinden kendimizi kurtaramayiz.
Bir taraftan kendimiz sd’yederiz, miicahede ederiz, nefse muhdlefetle o’nun her
dedigine hemen tebe iyyet etmeyiz ve diger taraftan da Evliyaullah yanina kosub,
onlara hizmet ve muhabbetle ve boylece miizikere ve musdahabetle nazar-i feyz ve
himmetlerini celbe sa’y ve himmet ederiz. Ancak o zaman isimiz yoluna
girebilir ’(Sohbetler, I: 325-326)

Nefs, insani her tiirli kotilige siiriklemekte ve insani yokluk zindanlarinda
cliriimeye mahk(im etmektedir. Osman Bedriiddin Efendi neftsen kurtulmayr musahabe
ve miicihedeye baglamistir. Ancak bu ikisi ile kurtulus miimkiindiir. Insanin tek basina
nefis ile miicadelesi sonugsuz kalacaktir. Bu sebeple ErzurGmi hem musahabe hem de
miicahedenin birlikte yapilmasiyla kisinin nefsi yenecegi ve muvaffak olacagini dile

getirmistir.

“ Nefs ve hevdsini, gazab ve sehvetini maglub eden ‘Abdullah’ olur ki, bunun
fevkinde bir kemadl ve bir mertebe mutasavver degildir. Arz ve semavdtin durumu Ve
biitiin mahlitkatin devam-1 hayati, iste ‘Abdullah’ olan bu ddemin yiizii suyu

hiirmetinedir ve biitiin mevciidat ve mahliikdtin tesbihlerinin ecrinin bir misli de, o abd-i



104

halis’in defter-i d’'madline yazilir. Bu keyfiyet ehddis-1 kudsiyye ve ehddis-i serife ile
sabittir.” (Sohbetler, I: 370-371)

Kulun nefsle miicahedesi en zor miicahedelerdendir. Bu miicahedede galip olan
kul “Abdullah” makamina erismektedir. Erzurimi bu makamin tiim heva ve isteklerin
birakilmasiyla elde edilecegini sdylemektedir. Bu makam en kiymetli makamlardandir.
Nitekim tim diinya mahlikati Abdullah’in yilizii suyu hiirmetine yasamaktadir. Bu
sebeple insanin bir an 6nce kendisine gelmesi, nefsini geride birakarak Allah’a layik bir

kul olmak icin gayretle ¢calismasi gerekmektedir.

“Nefs’ini bilmenin iki mertebesi vardir. Isitmek ve okumak tarkiyle olmaksizin,
bilfiil, viiclidunda, nefs’in hiyanetini ve Hakk’a muhalefetini bildikten sonra, insanin bir
miirebbi-i kdmil vasitasiyla ve tarikate siiliik ile Nefs inin uyibuna 1ttila hdsil etmesidir
ki bu, ma’rifet-i nefsin ilk kademesidir. Sonra bu kimse, Nefs’ine muhdlefetle, ve
miicahede ile, o’nun tezkiyesine ve tahliye-i bdtina, ihtimam-1 tamla nisbet-i huziir’un
tekarrur ve temkinine gayret eylemeli ki bu da ma rifet-i nefs’in ikinci mertebesidir. Bu
salik nefs’ini arif olur. Nefs’ini drif olan Rabbisini de drif olur. Nefs’inin zulmeti gider,
Riih’un niraniyetine miinkalib olur. Rith’un niiraniyetine inkilab edisinden sonra nefs
de, mir’dt-i Hudd olacagindan sdhibi enva-1 Tecelliyat-t Cemdliyyeye ve Sifdt-i
Kemadldt-1 Hazrete ldyik ve mazhdr olur.” (Sohbetler, 1. 440)

Erzurimi sohbetlerinden birinde nefsini bilmenin mertebelerine deginmistir.
Kisinin nefsini bilmesi, tanimasi, onun insana verdigi zararin farkinda olmasi ve ondan
kurtulmak igin careler aramasi ilk mertebedir. Bu mertebe kamil bir zata intisab ile
miimkiindiir. Intisabin neticesiyle birlikte kisi nefsin zulmetinden ve esaretinden
styrilmaya baslar. Nefsine galip gelen kisi artik ikinci mertebeye gegmis ve kemaliyete

layik olmusgtur.
3.22. HEVA VE HEVES

Heva ve heves; istekler, arzu, sevgi, zevk ve sehvetler manalarini tasimaktadir.
(Devellioglu, 2005: 359) Heva; nefsin istedigi, nefse hos gelen seylerdir. Nefis ise
insan1 sapkinliga siiriiklemektedir. Bu sebeple heva ve heveslerinin pesine diigen insan

aldanmus olur.



105

Tasavvuf nefsle miicadeleyi gerektirir. Nezaman ki kisi heva ve isteklerini

onemsemeyerek onlari dizginleyebilirse iste ozaman tasavvufta mertebe kazanmis olur.

Kemalet sahibi bir kul olmak icin nefsle miicahede sarttir. Bu miicahede nefsin
istediklerini yapmayarak ya da istemediklerini yaparak miimkiindiir. Ancak bu sekilde
istek ve arzular durdurulabilir ve géniilden ¢ikarilabilir. Istemenin sonu yoktur. Insan
doyumsuzdur. Ancak asil istenmesi gereken sey ebedi saadettir. Ebedi saadet ise

gonliine Allah’1 yerlestirerek O’ndan baska her seyi silmekle miimkiin olmaktadir.

Osman Bedriiddin ErzurGmi saliklerin yetismesinde oncelikle heva ve heveslerini
terk etmelerini istemektedir. Gonlii bos isteklerle dolu olan bir kimsenin tasavvuf ehli
olamayacagin soyler. Hakikatin 6ziline yani asil yar olan Yiice Rabb’e vuslat, bos istek

ve arzularin goniilden ¢ikarilmasiyla miimkiindiir.

“Dort tiirlii hevd vardiwr: bunlarin ikisi mezmum ve ikisi makbil diir. Mezmum
olanlarin birincisi: hevd-1 varlik, kiifiir ve inkdr, hevd-1 medsi ve mehdrim dir. Ikincisi:
batinen ahldak-1 zemime, varlik, gaflet endniyyet ve biiyiikliigii temenni hevdsidir. Bir
hddis-i serifte: Allah katinda, Gok altinda hevadan daha biiyiik bir ildha tapiimamistr®®
buyurulmustur. Bir diger hadis-i serifte, ‘Iblis soyle dedi: ben sizi giinahlara heldk
ettim, siz de beni istigfarla heldk ettiniz. Boyle olunca ben de sizi kendi hevanizla helak

ettim. Zira insanlar kendi hevalarini giizel goriirler ve istigfar da etmezler. 2

Hakikat boyle herkes kendi isini ve amelini hos goriir, aklina tevbe ve istigfar da
gelmez, boyle boyle helak olur. Halbuki dlimlerin meclisine giderek, sohbetlerine istirak
ederek, hatalarimizi ogrenmemiz ve bir¢ok ibddete de muvaffak olmamiz miimkindir.
Makbiil olanlar ise sunlardir: birincisi, zdhiren ser’i Olgiilere itaat, emre imtisal,
mendhi’den ictinab, ve batiminda, Muhabbet-\ Mevld olmak, zikir ve fikrinde sabit ve
Vech-i Kerim-i Hazret’e ragib ve miistak olmak hevilaridir. Digeri ise: Esrdr-1 enfiisiye
ve dafdkiyye, esrar-1 Kur’aniyye ve ulim-u Rabbdniyyeye vukif ve ittila’hasil etmek,
Ahlék-1 Hahiyye ile tahalluk etmek, abd-i mahz-1 Mevid olmak hevisidir. Bu hevi
Hevay-1 Ilahiyye ’dendir. Ve heva larin en ’lasidwr.” (Sohbetler, 1: 389-390)

Heva ve heves insan1 yokluga siiriikleyen seytani duygulardir. ErzurGm1 heva ve

heves mevzusuna deginirken hadis-i seriflerden ve ayetlerden 6rnek vermistir. Verdigi

%et-Tergib ve’t-Terhib, C. 1, s. 86.
?Tet-Tergib ve’t-Terhib, C. 1, s. 87.



106

orneklerle heva ve hevesin seytandan oldugunu, insanlarin bunlara ihtimam
gostermemesi gerektigini sdylemek istemistir. Kisinin heva ve isteklerine boyun egerek
yasamasi gaflet halidir. Bu gafletle birlikte yasamanin sonu ise helak olmaktir. Ancak
bu helakiyet alimlerin meclisi ile ortadan kaldirilabilmektedir. Imam Efendi kisinin
alimlerle olarak hatalarimin farkinda olmasi ve istigfarda bulunmasimin kisiyi
muvaffakiyete erdirecegini sOylemistir. Erzurimi en giizel arzunun Allah’a vuslat
arzusu oldugunu ifade etmistir. Her insanin bu arzu ugruna Omriinii tiiketmesi en

makbul olanidir.

3.23. MA’RIFET

Ma’rifet goniil ehli kimselerin manevi ve ilah1 hakikatleri tanimasi sonucu olusan
irfan manasina gelir. Marifetullah, Hakk’a dair elde edilen bilgiye; arif de bu bilgiye
sahip olan kimseye denilmistir. (Uludag, 2001: 236) Kainattaki sirrin ve hikmetlerin
timiiniin anlam1 olan ma’rifetullah smirsiz bir ilimdir. Her kul kendi idraki dlgiisiinde

bu ilimden faydalanmaktadir. (Topbas, 2002: 333)

Bir salikin Cenab-1 Hakk’a ulagsmak i¢in bir miirsid onciiliigiinde ve denetiminde
¢ikilan manevi ve ruhi yolculuk seyr-i sulik adiyla ifade edilmistir. Bu yolculugun
sonucunda varilan ilk derece ma’rifettir. Marifet ve irfan, aym1 anlami paylasan
kelimelerdir. Tasavvufta ma’rifet sufinin ruhani halleri yasayarak vasitasiz olarak elde
ettigi bilgidir. Ancak bu, ilimden farklidir ve bilmekten ziyade tanimak olarak ifade
edilir. Osman Bedriiddin Erzurimi ma’rifeti hayatin anlami olarak ifade etmistir.
Ma’rifete ulasabilmek i¢in ise ibadet ve taatin Oneminden bahseder. Salikin amaci
ma’rifete erigmektir. Ma’rifeti bilmeyen va tanimaktan uzak kalan kimseler ise

ziyandadir.

“Hayat ma rifet hayatidir. Istihsal-1 ma rifet edemeyen ve ahlakullah ile tehalluk
edip tecrid ve tefrid ile Hakk 'a gidemeyen hayvin kaldigi gibi, kalbi hacerden (tastan)
bile kas ve katidir "(Mektubat, 11: 170)

Hafiz Efendi Der-i aliyyede Ma’mretii’l-Aziz (El-Aziz) vilayeti meb’usu izzetlii
Baytar Haci Osman Efendi’ye yazdigr bir mektupta marifetullahtan bahsetmektedir.

ErzurGmi bu hayati marifet hayati olarak nitelendirmistir. Marifete ulasamayan



107

kimselerin kalbinin tagtan daha kati olacagimi ifade etmektedir. Allah merhamet
sahibidir. Allah’a ulagmak isteyen kimse gonliinii temizlerken bir yandan da merhamet
tohumlar1 gonliinde yesermeye baslamaktadir. Insan-1 kAmil olan zatin kalbi ise Ilahi
sifatlarin tecellisine mazhar olmustur. Iste bu kimseler hakiki mii’mindir. Ancak Ilahi
sifatlarin tezahiiriinii génliine yansitamayan kimse bir hayvan gibi sadece canli olan,
diisiinemeyen ve idrak edemeyen bir zat olarak nitelendirilmistir. Yiice Allah insana akil
gibi pek biiyiik bir nimet bahsetmistir. Kul bu akli kullanarak gonliinii sadece Yiice

Rabb’e ayirmalidir. Nitekim kulun vazifesi budur.

“Ma’rifet-i Rabb ic¢in tarikat-1 aliyyeye intisdb eyelemek ldzim ve ldbiiddiir
(gereklidir) ki, marifet-i nefs marifet-i Rabb hasil olsun. Turuk meyaninda rah-1 Hakk
celle saniihii ve aldye siilk ve teslik icin bihterin-i turuk (yollarin en iyisi) tarik-i
naksibendiyye oldugu evliya ve ulema ve urefd ittifakiyle sabittir. Tarikat-1 aliye-i
naksibendiyyeye alel-husus hulasa-i naksi olan miiceddidiye-i Saminiye’ye mensiib
oldugumuz halde, tahsil-i ma’rifet-i Rabb edemeyip dlemden rihlet etmek bizim igin dr
olacagi vareste-i kayd ii beyandir”’(Mektubat, I: 318-319)

Imam Efendi’nin Niizhet Efendiye yazdig1 bir mektupta marifetin sart oldugunu
bunun i¢in de bir tarikate intisab etmenin elzem oldugunu ifade etmistir. Yine bu
konuda da Erzurimi’nin tarikat konusundaki goriisleri yer almistir. Bagli bulundugu
tarikat olan Naksibendiyye’ye dvgiide bulunan Hafiz Efendi bu tarikatin dogru bir yol

oldugunu ve bu yol ile marifetin miimkiin olacagin1 dile getirmistir.

“Ma’rifet ve hakikata gelince; ‘Ey iman edenler, sabr (ii sebdt) ediniz.
(Diismanlarinizla) sabwr yarisi edin (onlara galebe ¢alin. Sinirlarda) nevbet beklesin
(vurdunuzu ¢ignetmeyin. Bu sayede) felah bulacaginizi umabilirsiniz. ‘ZSAfyet-i
kerimesinde remz ve isdret buyuruldugu iizere ma’rifet ve hakikat: her tiirlii kesif ve
kerametleri, seref ve sohreti terk ederek yalniz Cendb-1 Hakk ile ve O’nun iins ve huziiru
ile sabretmektir. Iste, ‘Biz nihayeti biddyete dercetmisiz’ diye sdddt-1 naksiyyenin emir
buyurduklar: niikte ve incelik bu miihim noktadwr. Bunun disindaki haller ve tavirlar
seyr i siiliiklerini tekmil edememis olanlarin, heniiz yolda bulunan yolcularin halidir.
Onun i¢in dertunlarinda bir sey yoktur. Ciinkii onlar yol ariyorlar. Bunlardan bir fdide

elde etmek miimkiin degildir. Erbab-1 kemdl seyyah degil sabittir.” (Sohbetler, 1. 68-69)

%A1-1 imran, 2/200



108

Osman Bedriiddin Efendi ma’rifet mevzusunu bir ayet-i kerime ile agiklamstir.
Ma’rifet, Yiice Allah disindaki her seyi terk ederek sabretmekle miimkiindiir.
Nakisbendi tarikatindaki kemal kimselerin ise ma’rifete erdigini dile getirerek onlari

“sabit” olarak gérmiistiir.

“Hadis-1 serif’de: ‘Cehennemden dzdd olmus birinin yiiziine bakmak isterseniz
talebe-i ultimun yiiziine bakiniz’ ve gene talebe-i uliim hakkinda: ‘Her adimlarinda nice
fazdil ve hasendt verilir’ diye buyurulmustur. Bu ilm-i zdhiri tedris edenler hakkinda
boyle olursa, Evell-i uliim olan ilm-i bdtn sdlikine ne olmaz? Ciinki Diinyd 'nin ve
insanlarin yaratilis gayesi, Ma'rifetiillah tahsili icindir. Fakat zamanmimiz pek garib
oldu. Din elimizden gidiyor haberimiz yok. Bu zamamin insanlart pek zeki ve pek
miistaid 'dir. , fakat bu nisbette de vicdansiz ve miiriivvetsizdirler. Ug kurus ticaretten
sevindigimiz ve zevk aldigimiz kadar, iki rek’at namazdan zevk almiyoruz. U¢ kurusluk
zarar'dan miiteessir oldugumuz kadar, tdati terk’den ve hatta Cenab-1 Hakki
kaybetmekten mahziin ve miiteessir olmuyoruz. Acaba bize ne oldu?.” (Sohbetler, I:
374)

ErzurGimi, diinyanin ve insanlarin yaratilis gayesinin Ma’rifeullah tahsili i¢in
oldugunu soylemistir. Ancak icinde bulunulan zamanin insanlarimin bu gayeden
habersiz yasadiklarini ve yanlis zevkler ugruna asil gayeden uzaklastiklarini ifade
etmistir. Namazdan zevk almayan bu zamanin insanlarinin ticaretten zevk almasi ve
yine maddi zarara tiziildiikleri kadar ibadeti terk ettiklerinde mahzun olmamalarini
Imam Efendi ¢ok iiziicii bulmustur. Insanlarin yanlislarini fark etmeleri ve gafletten

uyanmalar1 gerekmektedir.

“Buyruluyor ki, esbdab-1 ma’rifet pek coktur. Ibadat ve tadt, nefse muhalefet,
tabiat ve hevdya muhalefet vs. gibi. Fakat bu esbdbin en biiyiik ve miiessiri, bir kul’'da,
ask ve muhabbet-i Mevld'min zuhiirudur. Bu ask ve muhabbet insandaki madsi’yi
giderir, ahldk-1 zemimesini ve en biiyiik giinah olan endniyyetini izdale eder. Ve boyle

olan bir kimse de, tamamiyle ndil-i marifet olmus ve Zat-1 Hakk’a ldyik hdle gelmis

olur.” (Sohbetler, 1: 488)

Hafiz Efendi ma’rifete ulasmada bircok vasitanin oldugunu sdylemistir. Ibadet
etmek, nefsle miicadelede bulunmak, heva ve isteklere karst durmak. vb. hepsi birer

vasitadir. Ancak Hafiz Efendi bunlarin i¢inde en biiyiik ve en etkilisinin kulda Allah



109

muhabbetinin zuhur etmesi oldugunu ifade etmistir. Bu ask ve muhabbet insandaki
katiiliikleri uzaklastirmakta Hakk’a layik bir kul olmasina vesile olmaktadir. Bu sebeple

muhabbet bir kulun ma’rifetullaha ulasmasinda en giizel vasita olarak goriilmiistiir.

“Evliyaullah en ziyade iki seyin Kalb’den atilmasini tavsiye buyuruyorlar. 1.
Mahlik ile ihtilat (Mahluka taalluk eden mevzular)2. Diinyd muhabbeti. Bu iki sey
Ma rifetiillah elde etmeye ve kurbiyyete (Allah’a yakin olma hali) en biiyiik manilerdir.
Zira halk ile ihtilatta (karisip, goriisme) ayna gibi olan sdlik-1 miibtedinin kalbi,
onlardan kibir, uch, endniyyet, gazab, sehvet, hevd gibi tiirlii ahldk-1 rezile-i bdtineyi
derhal alir. Ve belki, zahirt fisk u fiicur’a meyil de aynaya akseder. Béylece mir at-1
salik (salik’in kalb aynast) piir-gubar (toz) olur, belki paslanir. Bunun neticesidir ki o

salik seyr i siiliikden geri kalir ve o bigareye olacak olur”’(Sohbetler, 11: 114)

ErzurGim1 mahlik ile ihtilat ve diinya muhabbetinin ma’rifetullahi elde etmede en
biiyiik maniler oldugunu dile getirmistir. Ma’rifet ehlinin sadece Allah’a yonelmesi ve
bunun digindaki her seyden uzak kalmasi esastir. Nitekim ayine gibi olan kalpler sadece
Allah’in tecellisine nail olmalidir. Onun digindaki diinyaya ait mal, miilk, fitne, fesat,
Kibir, heves vb. ma’rifet ehlinin gonliinden uzak durmahdir. Aksi halde Allah’a vuslat

miimkiin olmayacak kalp diinyaya ait mevzular i¢inde harap olacaktir.

3.24. TEVBE

Tevbe; islenmis bir gilinahin bir daha islenmeyecegine dair s6z vermektir.

(Devellioglu, 2005: 1100) Tevbe goniilde olur ve manevi temizliktir.

Manevi tedavinin ilk merhalesi tovbedir. Glinahlar1 terk etmeye niyet etmek,
insan-1 kAmil yolundaki ilk adim ve kulun kullugunu hatirlamasidir. Iginde yasanilan
maddi diinya kul icin kesretlerle dolu bir alemdir. Hakiki bir kul Hakk’mi arama
yolunda bu kesretleri bertaraf ederek vahdeti bulan kimsedir. Vahdet kesretler iginde
gizlenmistir. Kul vahdete ulasmada zaman zaman heva ve hevesine uyarak nefsi
arzularamna yenik diisebilmektedir. Ciktig1 yolda kesretin gosterisine kapilabilmektedir.
Ancak Yiice Rabb iyilikleri oldugu kadar kotiiliikleri de kul i¢in yaratmistir. Nitekim
hadis-i serifte “Eger siz hi¢ giinah islemeseydiniz, Allah Tedld hazretleri sizi helak eder

ve VYerinize, giinah isleyecek (fakat tevbeleri sebebiyle) magfiret edecegi kimseler



110

varatirdr.” (Miislim, Tevbe, 9,2748) ifade edilmistir. Hadiste de acikg¢a belirtildigi gibi
tevbe etmenin dnemi biiyiiktiir. Oncelikle tévbekar olan kul, onu yaratan bir Rabbin
oldugu idrakindedir. Bu idrak ise kulun Rabbini tanimasi ve acizligini ifade etmesidir.
Tevbeyi mithim ve elzem kilan taraf iste bu idrak durumudur. Bu sebeple acizligini
kabul eden ve hataya diisen her kulun tévbe etmesi gerekmektedir. Nitekim Yiice Rabb
tovbe eden kullarina magfiretini esirgemeyecegini buyurmustur. “Allah 't ancak éyle
bagislayict oyle merhamet edici “2Kuran-1 Kerim gibi bir nimeti gonderen Yiice Hak

kullarina magfiret ve tovbe kapilarini agik birakmaistir.

“Insan, kendi tevbesinin, sayan-1 kabul olup olmadigini ve giinahimn magfiret
buyrulup buyrulmadigimi bilir. Evet dikkat eder, bakar, eger tevbe ettigi seyi, giinah ve
ma 'siyeti bir daha islemiyorsa stiphe etmesin ki tevbesi kabul olmugtur. Sdyet ma’siyeti

tekrar isliyorsa tevbe kabul olamamigtir.” (Sohbetler, I: 49)

Imam Efendi tevbenin kabulu hakkinda sohbetleri esnasinda miiridlerini
bilgilendirici agiklamalarda bulunmustur. Eger bir kul giinah isler ve giinahindan tovbe
ederse o kul giinah islememis gibi sayilmistir. Ancak burada dikkat ¢eken nokta o
giinaha kulun bir daha asla donmemesidir. Bu konuya diger sohbetlerinde de cokca yer
veren Imam Efendi insan-1 kAmil olma yolundaki ilk adimin temiz ve giizel atilmasinin
gerekliligini anlatarak bu yolda yiirlimek isteyen kisilerin saglam basmalar1 gerektigini

ifade etmistir.

“Bir insan tevbekar olsa, melekler pek ziydade ihtiram ve ihtifal ile (saygi ile ve
biiyiik cemadtle yapilan merdsim) o ddemin tevbesini Semavat’a yiikseltirler. Cendb-1
Hak da Ehl-i Semdvata buyurur ki: ‘Biitiin semdvdt tezyin edin, felan kulum tevbe
etmigstir. * Hele sen Cendb-1 Rabbii’ldlemin Hazretlerinin azamet-i Kibriydsina bak. Bu
ne i¢in? Bir kul -o da miicrim ve dsi- tevbekar olmus, onun icin biitiin zemin ve semavat
tezyin olunuyor. Ah insanlik ne biiyiik kemal ve ne biiyiik saddet amma ne fayda ki
kadrini bilemiyoruz. ” (Sohbetler, I: 344)

Osman Bedriiddin Erzuriimi tevbe etmenin giizelliklerinden bahsederken tevbekar
kisinin halini anlatmistir. Tevbe eden kisi, Allah katinda pek makbul pek muteberdir.
Yiice Rab tevbe eden kisi i¢in biitiin zemin ve semavati tezyin eder. insan ise pek

gafildir ki bunlardan habersiz yasamakta ve bu biiyiik saadete nail olamamaktadir.

29 Siira Stresi: 42/5.



111

3.25. AHLAK

Ahlak; insanda bulunan ruhi ve zihni hallerdir. (Devellioglu, 2005: 17) Ahlak bir
ilimdir. Insana iyiligin kaidelerini ogretir. Kisinin ahlaki onun davranislarma
yansimaktadir. Bu ilimden faydalanan kimseler iyilige yonelmekte ve kétiiliikklerden

uzaklagsmaktadir.

Tasavvuf, ahlak iizere kurulan bir egitimdir. Oncelikle saligin ahlakli olmasi
istenir. Zira ahlakin derecesi kisinin egitiminde biiyiik rol oynamaktadir. Tasavvuf ehli
Hz. Peygamberin ahlakini 6rnek almakta ve salikleri bu ahlak {izere yetistirmektedir.

Zira fahr-i kainatin ahlaki en giizel ahlaktir.

Osman Bedriiddin Erzurimi, ahlakin Allah ile kul arasindaki yakinlasmada
etkisinin biiyiik oldugunu sdylemistir. Her saligin giizel ahlaka sahip olmas1 gerekliligi
lizerinde duran Imam Efendi ahlaki iki kisima ayirmustir.”Ahlak iki kisimdir: 1)Seytanin
ahlakidir ki, bu da: uch, hased, kibir, riyd, istikbdr vs. dir. Dikkat ediniz, seytan o kadar
ilmiyle, ameliyle bir seye yaramadi, bu hale geldi, kovuldu. Sebebi de bize ibret ve
numine olsun i¢indir. 2)Digeri ise ildhi ahldikdir. Hz. Adem de ufak bir bahane ile
Cennet 'ten kovuldu. Cendb-1 Hak’da ona dud, tazarrii ve tevbeyi ogretti. Tevbe etti ve
peygamber oldu, Allah’in halifesi oldu, safiyullah oldu. Cennet'de kalsaydi Allah’in
halifesi olamazdi. BU da bize ibret ve numiine olsun i¢in boyle olmustur. Yoksa cennette
bir bugday Hz. Adem’e bir sey yapamazdi. Biz de Adem ogluyuz ve bir damladan
yvaratilmisiz ki bu viicud o bir damlada mekniiz idi. Bu viicudun batini ise riuhumuzdur.
Ruhumuz ise, Muhammedi ruhdur. Nir-i Muhammedi’'den yaratilmistir. Muhammedi
ahlik ise Kur’ani ahldkdur, ilahi ahlakdir.” (Sohbetler, 1: 96-97)

Osman Bedriiddin ErzurGimi Hazretleri ahlak mevzusunun iki kisima ayrildiginm
sOylemistir. Bu kisimlardan biri seytani digeri ise ilahi ahlaktir. Seytani ahlak kisiyi
felakete siirliklemektedir. Nitekim seytan ahlaki {izere Allah’in huzurundan
kovulmustur. Bir diger ahlak ise ilahi ahlaktir ki ahlakin en gilizelidir. Bu ahlak Hz.
Peygamber’in ahlakidir. En temiz en giizel ahlaktir ki Hz. Adem bu ahlak iizere
affedilmistir. Bu sebeple insanlhifin seytani ahlaktan uzaklasarak ilahi ahlakla

ahlaklanmas1 gerekmektedir.



112

“Bir hadis-i serifte de: ‘Insan ile Rabbisi arasindaki en biiyiik hicab in
(perdenin) insanin ahldk-1 zemimesi oldugu’ ferman buyurulmugtur. Ahldk-1 zemimesi
olan, ne zamani, ne nefsini ne Allah’1 darif olur ve ne de Rabbisine layik olur. Zaten
Cendb-1 Hak bir mahalde, bir mekan’da degildir ki, kat-1 mesdfe olsun da insan O’na
ulasabilsin. O, insana sah damarindan daha yakindr. Cendb-1 Hak’dan mahrumiyetin
ilk ve asil sebebi nefs ve ahlak-1 zemime 'dir ”(Sohbetler, 11: 131)

Erzurimi insanin Rabb’iyle yakinligini, onun ahlakina baglamaktadir. Kisinin
Rabb’ine ulasmasini engelleyen ve Rabb’iyle arasinda mesafenin olmasini saglayan
kotii ahlaktir. Bu sebeple her kisinin ahlakina dikkat etmesi ve nefsine yenik diigmemesi

gerekmektedir.

3.26. HAYA

Haya; utanma, sikilma, edep, Allah korkusu ile giinahtan kaginma anlamlarina

gelmektedir. (Devellioglu, 2005: 346)

Tasavvufta hayad Allah’in her seyi gordiglinii ve bildigini idrak ederek
yasamaktir. HayA imandan gelir. Imanin derecesin artmasiyla kisi Allah’1 her yerde
hisseder ve O’nun yasakladigi seylerden uzaklasir. Her kul Rabb’ine karsi haya
etmelidir. Sosyal yasamda diger kullardan ¢ekinmek degil esas olan her seyin sahibi
Allah’tan ¢ekinmektir.

“Evet dogrudur. Haydamn en biiyiigii, Allah’dan hayd’dw. Bu da her an ve her
yerde, O ’nu hdzir ve ndzir bilmedik¢e ve O’nu Alim ve Rakib (goriip kontrol eden)

tamimadikea ve esyadaki sirrina vakif ve vasil olmadik¢a miimkin olamaz ”(Sohbetler, I:

387-388)

Imam Efendi hayd mevzusuna deginirken hayanimn en biiyiigiiniin Allah’tan haya
oldugunu sdylemistir. Kisinin Yiice Rabb’e kars1 haya duymasi: O’nun varligini bilerek
ve O’nun her dem bizimle beraber oldugu idrakini tasiyarak yasamasidir. Bu ise kulu
felaha erdirecek en giizel vesilelerdendir. Kisi bu idrakle hayatina ve davranislarina yon

verecek ve gafletten uzaklasacaktir.



113

3.27. TECELLI-i iLAHI

Tecelli; goriinme, belirme demektir. (Devellioglu, 20005: 1050) Tecelli-i lahi ise
Allah’in nurunun mii’min kullarin gonliinde ayan olmasidir. Mutasavviflar, Allah’in
tecellisini her yerde ve her an gorebilen kimselerdir. Onlar diinyanin ve yaradilisin
idrakine ermeleri neticesinde yaratilmig her seyde Allah’in azametini gormektedir.
Osman Bedriiddin Erzurimi de Ilahi tecellinin sirrina mazhar olan zitlardandir. Yiice
Rabb’in tecellisi heran her yerdedir. Ancak bunu gorebilmek i¢in goniil géziiyle bakmak

gerekmektedir.

“Ebu Tiirab Nahsebi’'nin bir miiridi varmis. Ef’al tecellisinde (Tevhid-i ef’al)
imis. Cemal-i llahiyi gormek arzusunda bulundugundan Ebi Tiirab Nahsebi bunu alip
Bayezid-i Bistami Hazretlerine gétiiriirken, yolda Bistami ile karsilasmiglar. Ebi Tiirab
miiridine: ‘Iste su gelen Bdyezid-i Bistami dir’ demis; Miirid de Bdyezid’i goriir gérmez
diistip vefat etmis. Bu kiginin nigin birdenbire vefat ettigini Hz. Bdyezid den sorarlar.
O da: ‘Mazhar-i Zat-1 Ilahi olan ve yiizii Hiidd 'nin aynasi olan Bdyezid'i tecelli-i
ef'al’de olan o miirid goriir gormez tahammiil edemedi ve vefat etti’ buyurur. Iste
miiridleri terbiye ve seyr-i siiltikiin uzamast bu cihetten gerekmektedir. Td ki sdliklere
yavas yavas liydkat, istidat ve tahammiil gelSin. Zird ildhi tecelliler daglari taslart
eritir. Buna ancak yine insan tahammiil edebilir. Fakat her insan degil. Terbiye gérmiis,

’

tahammiil kuvveti artmuis, istidat peydd etmis olanlar tecellilere mazhar olabilirler.’

(Sohbetler, I: 57)

Allah’1n tecellisini her an her yerde gormek miimkiindiir. Ancak bunun igin kisi
her seyin yaraticisinin Allah oldugu idrakinde olmalidir. Hafiz Efendi Ilahi tecelli
konusuna bir emsalle deginmistir. Verilen emsalde seyr i siilik evresinin siiresinin
terbiye mevzusunda gerekli oldugunu ve saliklerin ilahi tecelliye dayanabilecek giice

gelmelerinin bu evredeki terbiyeye bagli oldugunu soylemistir.

3.28. DUNYA VE UKBA

Icinde yasanilan maddi diinya ezeli, ahiret dlemi ise ebedidir. Insan &liimiiyle

birlikte ebedi dleme intikal edecek ve orada kalacaktir. Gegici diinya ise imtihan iizre



114

kurulmustur. Tasavvuf ehli diinyaya ait her seyi kalbinden ¢ikararak diinyadan vazgecen
sadece Hakk’a wvuslati arzu eden kimselerdir. Mutasavviflar, ukba &aleminin
sonsuzlugunu idrak ederek, ezeli diinyaya tenezziil etmemislerdir. Onlarin gonli ukbaya

dontiktiir. Her islerini ukba hayatin1 gézeterek yapmaktadirlar.

Osman Bedriiddin Erzurmi de goniil ehli bir zat olarak ahiret alemine doniik
yasamistir. Diinya maddiyatin1 kalbinden ¢ikaran Erzurimi mutlaka ebedi alem igin
calisilmasi gerktigini sdylemistir.” Hayat-1 Diinya Ahiret haydatina nisbet edilirse birkag
giindiir, daha dogrusu bir an’dan ibarettir. Buna ydni o bir andan ibaret olan
Diinya’ya, o nisbette ¢alismamiz lazimdwr. Evet Diinyd yu biitiin biitiin terk edelim, bir
magaraya ¢ekilelim, hi¢hir seye karismayalim demiyoruz. Ihtivacimiz nisbetinde Ona da
calisiriz. Buramin isini de goriiriiz. Fakat gonliimiize sokmayiz. Disaridan digariya
Diinya iimiirumuzu da yapariz. Hem de Allah igin yapariz. Zird Diinyay: terk etmek;
0’nu biitiin biitiin birakarak atil ve bdtil oturmak degildir. Yalniz su kadarina dikkat
edecegiz ki, Diinya isi, Allah isine mani olmasn. Zira bununla biitiin biitiin mesgul olub
da Allah’dan dir ve baid kalmak olmaz. Bu yol mii’'minlere hususiyle Ehl-i tarike
vakismaz. Kiilliyetle Diinyd’ya miiteveccih olub Allah’dan mahrum kalmak kiiffarin,
miindfikin sanidir ”(Sohbetler, 1. 223)

Diinya hayati ezeli; ahiret hayati ebedidir. Bu sebeple diinya hayati icin safi ¢aba
gostermek anlamsizdir. Asil olan ebedi ahiret hayati i¢in ¢aba gdstermek ve hazirlik
yapmaktir. Nitekim ebedi olmasi bu hayatin énemini de ortaya koymaktadir. imam
Efendi diinya ve ahiret hayati mevzusunda bazi nasihatlerde bulunmustur. Kisinin
diinya hayatina ehemmiyet vermeyerek ahiret i¢in caligmasini asli gorev olarak
addedilmigtir. Bunun yaninda diinya hayatini da boslayarak yasamanin yanligligina
deginmistir. Erzurimi diinyadan kopmadan her isi Allah rizasi gozeterek yapmamiz
gerektigini, ahiret hayat:1 i¢in ¢alisirken diinyaya da hizmet etmemiz gerektigini ifade
etmistir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken mevzu kalbe diinyay1 yerlestirmeden

sadece Allah ile dolu olan bir goniille yagamaktir.

“Adem’in birinin bir kilesi varmis. Tarlasina bugday ekmesini koleye tenbih
etmis. Kole de: ‘Peki’ demis, fakat bugday yerine arpa ekmis. Bir miiddet sonra efendisi
tarlaya gitmis bakmis ki, tarlaya bugday yerine arpa ekilmis. Kélesine: ‘Ben sana

buraya bugday ek! Diye tenbih etmemis miydim? Nicin bugday degil de arpa ektin?’



115

diye sormus. Kole de: ‘Arpa ektim ama bugday biter diye zannetmistim. Fakat bugday
degil, yine arpa bitmig’ diye cevap verir. Bunun iizerine efendisi: ‘Sen ahmagin birisin,
hi¢ arpa ekilen yerden bugday biter mi?’ diye hiddetlenmis. Kole ise cevaben: ‘Hayir
ben ahmak degilim, ahmak sensin. Zira, arpa ekilen yerden bugday alinmayacagini
biliyorsun da, biitiin vaktini diinydya tahsis ettigin halde yine de [ukbdyr kazandim,
kazanacagim] diyor ve oyle zannediyorsun. * diye séyler. Kéle boyle deyince efendisi
diistinmeye baslar ve bakar ki kole dogru soyliiyor. Derhal tevbe eder, Hakka tevecciih
ve ikbdl eder ve ondan sonra isini yola koyar.” (Sohbetler, I: 48-49)

Osman Bedriiddin Efendi sirf diinya igin ¢alismanin yanlisligini emsal bir 6ykiiyle
aciklamistir. Bu Oykiide toprak sahibi zat kolesinden bir iiriin ekmesini istemekte ancak
kole farkli bir iiriin ekerek efendisini gafletten uyandirmayr amaglamaktadir. Nitekim
efendi kdlenin davranisiyla kendisine gelir ve gafletten uyanarak tevbe eder. Bu hikdye
ile Hafiz Efendi kissadan hisse yapilmasini istemistir. Sirf diinyaya ¢alisarak ukbanin
elde edileceginin beklenmesi biiyiik hatadir. Bu durumda kisinin eline sadece diinyalik
kazang gelir. Ancak kisi her isini ukbay1 diisiinerek ve Allah rizas1 gozeterek yaptigi
takdirde kazangli olacaktir. Ebedi hayatta muvaffakiyete erecektir.



116

SONUC

Osman Bedriiddin ErzurGim1 biiyiik bir alim ve gercek bir Hak dostudur. Bu biiyiik
zat tiim hayat1 boyunca Islami sekilde yasamis ve Hz. Peygamberin siinnetine uymustur.
Cevresinde uyaric1 gorevinde bulunarak insanlara 6giitler vermistir. Kur’an-1 Kerim’i
kendisine rehber edinen bu zat tiim hayatin1 ilme adamistir. Tasavvufun derinliklere

inen, ilim ugruna tiim sikintilara katlanan bu zat-1 muhterem biiytik bir takva sahibidir.

Tasavvufun en temel gayesi, marifetullah ve muhabbetullahtir. insanin “Mutlak
Varlik”1 tanimasi, bilmesi ve ondan ayrilmamasi1 gerekmektedir. Insan-1 kdmil, insanin
varabilecegi varlik mertebelerinin sonuncusudur. Bu diinya bir kesret alemidir. Kesret
alemine takilan insan ilahi asktan uzaklagsmaktadir. insanin bekaya ulasmasi ise vahdet

anlayisiyla miimkiin gériilmustiir.

Imam Efendi bekaya ulasma yolunda hocas1 biiyiik Naksi mutasavvifi Mahmud
Samini Hazretlerini miirsid edinmistir. Osman Bedriidddin Erzurmi’nin miirsidi
Samini’nin biiyiik bir naksi oldugu bilinmektedir. Samini’nin egitimi altina girerek
ondan icazet alan Imam Efendi de miirsidi gibi aym1 yolu se¢mistir. Onun tasavvufi

bakis agis1 da miirsidiyle ayn1 dogrultuda tesekkiil etmistir.

Erzurumi’ye gore tasavvuf; kulun Hakk’1 idrak etmesi, yaratilis sebebini bilerek
yasamasi, nefsine kars: durmasidir. Imam Efendi tasavvufu, sozlii ve yasanan tasavvuf
olmak {iizere ikiye ayirmaktadir. S6ze dayanan tasavvufta hakikatin dahi bir soz
oldugunu, yasanan tasavvufun ise; s6z ve biiyiik faydasin1 anlatmaya ve tabir etmeye

gii¢ yetirilemeyecegini ifade etmistir.

Imam Efendi tasavvufi terbiye yollarindan biri olarak insan-1 kAmil konumundaki
seyhle kalbi irtibati gormektedir. Miirsid-i kamil, kendisine baglanan saliki alir, 6nce hz.
Rasul’de fani olmaya; ardindan da asil paye olarak Rabb-1 Miiteal’de fanilige ulastirir.
Rabita bir bakima baskalarina benzeme ve taklid arzusunun tezahiiriidiir. Tasavvufta

rabita, kdmil ahlak sahibi kisilerle kurulmasi istenen sevgi bagidir.

Erzurumi inananlarin da kisimlara ayrildigini ifade etmistir. Bazi insanlarin emir
ve nehiylere uyduklarmi fakat temizlenemediklerini, ahldklarimi ve nefislerini
giizellestirmediklerini vurgulamaktadir. Bir kisminin her seyi miikemmel surette

uyguladiklarmi ki bu kimselerin makbul ve daha iyi oldugunu belirtmektedir. Nefis ve



117

seytan, heva ve kotii arkadas insanin diismanidir. Ancak kotii arkadas, hepsinden daha
siddetli bir diismandir. Bu sebeple ihvan edinmenin faydalarindan bahsetmistir. ihvan;
tarikat kardesi demektir. Ayni yol {izere bulunan ayni1 goriisii benimseyen kisilerdir. Bu
kisilerin goriisleri ayn1 dogrultuda oldugu i¢in birbirlerini kétii yonden ziyade iyilige

yonelteceklerdir.

Bu diinya riiya alemidir. Insan bu alemde gafletten kendisini muhafaza etmeli,
Allah’a giden yolu bulmali ve o yoldan ayrilmamalidir. Allah’a giden yol ise hakikat
yoludur. Imam Efendi bu alemde Cenab-1 Hakk’in dostuyla dost diismaniyla diisman
olunmas1 gerektigini soylemistir. Bu diismanlardan en biiyiigii ise nefistir. Insan

kendisini bu diismandan muhafaza etmelidir.

Vahdet birliktir. Allah’tan baska her seyi aklindan ve gonliinden ¢ikarmak
vahdete erigsmektir. Tasavvufun aslini ise vahdet anlayisi olusturmaktadir. Vahdet
anlayis1 bir kalp tasfiyesidir. Imam Efendi kalbin tasfiyesiyle imanin derecatinin
artacagini sOylemistir. Erzurmi Peygamber Efendimizin siinnetlerine bagli olarak
herkesi imanl olmaya davet etmis ve bu konu {izerine énemle egilmistir. Iman génliin
gidasidir. Imansiz goniil;  Olidir.  Kiginin  imani, Yiice Allah katinda
miikafatlandirilacaktir. Her seyin bast imandir. Imansiz ibadet ve kullugun

gerceklesmesi miimkiin degildir.

Imam Efendi insami, biiyiik lem iginde bir kiiciik Alem olarak nitelendirmistir.
Insan; esref-i mahlikattir. Hz. Peygamber de insan suretinde yaratilmistir. Bu sebeple

yaratilan her insan sereflidir ve bu bilingle yasamini stirdiirmelidir.

Osman Bedriiddin ErzurGmi sik sik miirside tabiyyetin 6nemini vurgulamistir.
Miirsid gercek bir insan-1 kdmil olmaldir. Insan-1 kamil etrafina 151k sagan bir
mesaledir. Onun feyzinden ve ilminden faydalanmak her kula nasip degildir. Bu sebeple
Erzurimi, her insanin ger¢ek miirsidini aramasi ve bulmasi icin tavsiyelerde

bulunmustur.

Takva; her an Allah huzurundaymiscasina yasama, ibadetleri yerine getirme,
Allah sevgisini her seyden iistiin tutma, diinya hayatini reddederek ahiret hayatini tercih
etmedir. Yiice Allah kullarinin takva iizere yasamalarini buyurmustur. Erzurumi de
insan i¢in en elzem seyin takva oldugunu sdylemistir. Ciinkii takva bir nevi zirhtir. Kisi

bu zirh ile maddi manevi her tirla kotilikten korunacaktir.



118

Tarikat; yol demektir. Her insan bir tarikate dahil olmali ve bir miirside intisab
etmelidir. Hafiz Efendi insan-1 kdmil olma yolunda tarikat ve bir miirsidi elzem ve efdal
gormiistiir. Bu diinya insanin heva ve isteklerine hizmet edecek nitelikte seytanin
tuzaklariyla doludur. insan ise bu diinyaya Cenab-1 Hakk’a ibadet etmeye O’nu taniyip
bilmek tizere gonderilmistir. Tarikat ise kula Allah’a ulasma yolunda yol niteligindedir.
Tarikat ehli kimselerin hayatlarin1 emsal gosteren ErzurGmi cevresindekileri tarikate

davet etmistir.

Osman Bedriiddin Erzurumi, seyh-miirid ilikskisiyle kendisini gelistirmis bir
zattir. Bu sebeple miirsidin 6nemini ve degerini iyi bilmektedir. Kendisi de miirsidlige
yiikselerek miiridlerine faydali olmak igin tiim hayat1 boyunca ¢aba sarf etmistir. Salik
ise, ilim yolunun talebesidir. Seyhin gorevi; tarikat yolunda saligi en iyi sekilde

yetistirmektir.

Kulluk vazifesi iginde ibadet ve taat biiyiik 6nem arz etmektedir. Farz ibadetlerin
yaninda nafile ibedetlerle de mesgul olan Imam Efendi, ibadetlerin kul ile Allah
arasindaki yakinligi sagladigin1 sdylemis ve kul olmanin ilk vazifesi olarak Rabb’ini
bilerek ona ibadet etmek oldugunu ifade etmistir. Bu sebeple ibadet mevzusuna dikkat

cekmistir.

Zikir hatirlama, anmadir; Allah ile beraber olmaktir. Kemalat mertebesinde zikir
onemli bir taattir. Zikir ile mesgul olan kalp ve akil bagka seyleri diisiinemeyecek ve asil
hakikate yonelecektir. Zikirin g¢esitleri mevcuttur. Erzurumi, hafi (sessiz) zikri daha

onemli gormiis ve bu zikrin kiside hust yaratacagini ifade etmistir.

[lim kisinin ulviyetinde son derece 6nemlidir. Erzurimi ilimi dorte ayirmis ve
bunlarin mutlaka 6grenilmesini gerekli gormiistiir. Bunlardan ilki diinya ilmidir. ikinci
ilim ise ahiret ilmidir. Bu iki ilim de insana yagamini siirdiirmesi igin gereklidir. Bir
diger ilim ise nefs ilmidir. Bu ilim kemalat ilmidir. Bu ilim ile kisi kalbine zirh
giydirmekte ve diinyevi arzular kalbinden uzaklagtirmay:r 6grenmektedir. Bahsedilen
son ilim ise ilimlerin en yiicesi Cenab-1 Hakk’mn ilmidir. O’nu tanimak, O’nu bilmek,
O’nun ilmine yonelmek en giizel ilimdir. Allah her yerin ve her seyin sahibidir. O tim
eksikliklerden miinezzehtir. Bu ilmi tamimak ve bilmek her kul i¢in en faydali ve en

elzem gorev olarak nitelendirilmistir.



119

Sohbet, ilim ve dinin yayilmasi adina 6nemli olan miistesna miicahedelerden
biridir. Erzurimi, zamaninda sohbetin rahatligini dile getirmekte ve tesirinden
bahsetmektedir. Sohbet; kul icin bir davettir. Bu davetin rahatlikla yapilmas1 Islamiyet

adina sevindirici gorilmustiir.

Gaflet, insan i¢cin en uzun ve en kotli uykudur. Bu uyku hali insani sarip
sarmalamakta ve cehenneme siiriiklemektedir. Kisi her daim uyanik olmali gaflete

diismemelidir.

Ma’rifeullah, diinyanin ve insanlarin yaratilis gayesidir. Ma’rifetullah’s tahsil her
kul i¢in elzemdir. Erzurimi ahir zaman olan su zaman diliminde insanlarinin bu
gayeden habersiz yasadiklarin1 ve yanlis zevkler ugruna asil gayeden uzaklastiklarini
ifade etmistir. Bu bi-haber gaflet hali din admna {iziiciidiir. ErzurGmi her kulun bunu

idrak etmesini istemis ve miiridlerine bu mevzu iizere tavsiyelerde bulunmustur.

Tevbe manevi yikanmadir. Her kul giinah isleyecek fitratta yaratilmistir. Yiice
Allah kullarin tevbe etmesini buyurmustur. Tevbe etme; giinahlardan armma, kalbi
temizleme, Allah’a yaklasma halidir. Tevbekar kisi Allah katinda pek makbul pek
muteberdir. Yiice Rab tevbe eden kisi i¢in biitiin zemin ve semavati tezyin etmektedir.
Ancak gaflet denizine gark olan insan bundan bihaber yasamakta ve bu giizellige

muvaffak olamamaktadir.

Ahlak, Allah ile kul arasindaki yakinlagmay1 artirmada pek tesirlidir. Erzuramd,
her saligin giizel ahlaka sahip olmasi iizerinde durmus ve insanlarin Hz. Peygamber’in
ahlakiyla ahlaklanmasinin 6nemini vurgulamistir. Ciinkii en giizel ahlak Hz.

Peygamber’in ahlakidir.

Haya, utanma demektir. Hayanin en biiyiigii ise Allah’tan hayadir. Kisinin Yiice
Rabb’e kars1 haya duymasi O’nun varligin1 bilerek ve O’nun her dem bizimle beraber
oldugu idrakini tasiyarak yasamasidir. Bu haya bilincine sahip olan kimse her daim
Allah’t huzurunda hissedecek ve gafletten uzaklasacaktir. Bu uzaklagsma kisiyi felaha
erdirecektir. Allah’mn tecellisini her an her yerde gérmek miimkiindiir. Ancak bunun i¢in

kisi her seyin yaraticisinin Allah oldugu idrakinde olmalidir.

Osman Bedriiddin Erzurimi goniil ehli bir zat olarak ahiret alemine doniik

yasamistir. Diinya maddiyatin1 kalbinden ¢ikaran Erzurimi mutlaka ebedi alem igin



120

calistimast gerktigini sdylemistir. Ilmi, ibadeti, sevgisi ve Yiice Hakk’a baglilig1 ile
ornek bir zat olan Erzurimi; varlifi, zor sartlar altinda olmasina ragmen Allah’a

sadakatin emsalini olusturmustur.

Osman Bedriiddin ErzurGmi ve onun gibi Hak asiklarinin, yolunu kaybeden ve
asil varlik sebebinin mahiyetini idrak edemeyen gliniimiiz insanina da 6rnek olmasin

Yiice Allah’tan niyaz ederim.



121

KAYNAKCA

Aydogmus, Giinerkan. (2009). Harput Kiiltiiriinde Din Alimleri, istanbul: Manas

Yayinlari.
Aydin, Mahir. (1992). Sarki Rumeli Vilayeti, Ankara: TTK Yayinlari.

Ayhan, Halis. (1986). Egitime Giris ve Islamiyetin Egitime Getirdigi Degerler,

Istanbul: Damla Yayinlar1.

Cebecioglu, Ethem. (1997). Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii, Ankara:
Rehber Yayinlari.

Devellioglu, Ferit. (2005). Osmanlica-Tiirkce Ansiklopedik Liigat, Ankara: Aydin
Kitabevi Yayinlari.

Eraydm, Selguk. (1990). Tasavvuf ve Tarikatlar, istanbul: Marifet Yaymnlari.

Esref, Seyyid. Ali. (1991). Isiam Egitiminde Yeni Ufuklar, istanbul: Fikir

Yayinlart.
Géziitok, Sakir. (1996). Tasavvufta Sahsiyet Egitimi, istanbul: Seha Nesriyat.
Giiner, Ahmet. (1991). Tarikatlar Ansiklopedisi, Ankara: Milliyet Yaynu.

Ipek, Nedim. (1999).”93 Muhacereti, Osmanli”, C. IV, Ankara: Yeni Tiirkiye

Yayinlari,

Kara, Mustafa. (2005). Dervisin Hayati, Siifinin Keldmi (Hal Terciimeleri-
Tarikatlar-lst:lahlar) , istanbul: Dergah Yayinlari.

Erzurimi, O. B. (1993) Sohbetler I-1l,(Haz. : Fevzi Ozgimi)istanbul: Marifet

Yayinlart.
. (2006) Mektubdtl-11,(Haz. : Fevzi Oz¢imi) Istanbul: Marifet Yayinlar1.
Karal, Enver. Ziya. (1995). Osmanli Tarihi, V11, Ankara: TTK Yayinlari.

Karaman, Hayreddin. (1992). /mam-1 Rabbani ve Islam Tasavvufu, Istanbul: Nesil

Yayinlart.



122

Kilig, Cevdet. (2006). Osman Bedruddin Erzurumi’nin Hayati Sahsiyeti Ve
Fikirleri Diistince Tarihinde ErzurumSempozyumu 26-28 Haziran 2006.

Yaymlanmamis sempozyum bildirisi.
Kiiciik, Hasan. (1976). Tarikatlar, Istanbul: TURDAV Yayinlari.

Memis, Abdurrahman. (2000). Halid-i Bagdadi ve Anadolu’da Halidilik, Istanbul:
Kitabevi Yayinlari.

Muslu, Ramazan. (2007). Anadolu’da Tasavvuf Yolari, Istanbul: Ensar Nesriyat.
Soysald, Ihsan. (2003)Osman Bedriiddin’in Tasavvuf Felsefesi, Ankara: Tasavvuf
Dergisi.
. Osman Bedriiddin Erzurumi’nin Bazi Dini ve Tasavvufi Kavramlara

Yaklagimi, Harran Un. ilahiyat Fak. Dergisi, Yil: 10, Say1: 14.

Topbas, Osman. Nuri. (2002). Imandan Ihsana Tasavvuf, Istanbul: Erkam

Yaynlart.

Ucarol, Rifat. (1995). Siyasi Tarih (1789-1994), Istanbul: Filiz Kitabevi

Yayinlart.

Uludag, Siileyman. (1990).”Takdim”, Din hayat Sanat A¢isindan Tekkeler ve

Zaviyeler, Istanbul.

. (1991). Abdiilkerim Kugseyri, Kuseyri Risdlesi, Istanbul: Dergah

Yayinlart.
. (1991). Tasavvuf Terimleri Sozliigii, Istanbul: Marifet Yaynlari.
. (2001). Tasavvuf Terimleri Sozligii, istanbul: Kabalc.

Ulusoy, Turgut. (1995). Erzurumlu Ibrahim Hakki, Marifetname, C: 11, Istanbul:
Tiiz Ofset.

Ulgener, Sabri. (2006). Zihniyet ve Din Islam Tasavvuf ve Céziilme Devri, Iktisat
Ahlak, Istanbul; Derin Yaymlari.

Yazir Hamdi. (2005). Hak Dini Kur'an Dili Meali, (Haz: Liitfullah Cebeci, Sadik
Kilig), Ankara: Akcag Yayinlari.



123

Yilmaz, Hasan Kamil.(1982) Aziz Mahmiid Hiiddyi ve Celveti Tarikati, istanbul:
Erkam Yayinlart.

Yilmaz Necdet. (1992). Naksibendiyye Tarikati ve Seriata Bagliligi, Ahmed
Ziyaeddin Giimiishanevi Sempozyum Bildirileri, Istanbul: Seha Yayncilik.

. (2001). Tasavvuf Mes ‘eleleri, Istanbul: Erkam Yaynlar:.

. (2007). Ana Hatlaryla Tasavvuf ve Tarikatlar, Istanbul: Ensar
Nesriyat,

Zeyrek, Yunus. (2009). Elviye-i Seldse’nin Son Yillari-1, Bizim Ahiska Dergisi,
Ankara.

Internet Kaynaklari

Yilmaz, Hasan Kamil, “Intisab-El Alma”, Altinoluk Dergisi, Say1: 113, Temmuz
1995; Tasavvuf Mes’eleleri, Erkam Yayinlari, Istanbul 2004.

Agmanvermez, Ahmet, Kur’an-i Dinlemek Allah’t Dinlemektir, http: //nefs-i .
ilkadimdergisi. net/node/712 , 2010, Say1: 261, Erisim Tarihi: 20/12/2013.

Pala, iskender (2006), Vahdet Bahsinde, (http: //nefs-i . zaman. com. tr/iskander-
pala/vahdet-bahsinde_273278. html, 06. 04. 2006, Erisim Tarihi:
12/04/2014

Osman Tirer, Tasvvufi diisiincede insan http: //nefs-i . tasavvufdergisi.
net/Makaleler/618998799 5. 1. pdf, Erisim Tarihi: 12/04/2014

http: //nefs-i . mahmudsamini. com/index. asp?qgit=icerik&menu=haber&id=105,
Erigim Tarihi: 12/12/2013.

http: //nefs-i . nasihatler. com/tasavvuf-sohbetleri/letaif-nedir. html, Erisim Tarihi:
02/12/2013.



http://www.ilkadimdergisi.net/node/712
http://www.ilkadimdergisi.net/node/712
http://www.zaman.com.tr/iskander-pala/vahdet-bahsinde_273278.html
http://www.zaman.com.tr/iskander-pala/vahdet-bahsinde_273278.html
http://www.tasavvufdergisi.net/Makaleler/618998799_5.1.pdf
http://www.tasavvufdergisi.net/Makaleler/618998799_5.1.pdf
http://www.mahmudsamini.com/index.asp?git=icerik&menu=haber&id=105
http://www.nasihatler.com/tasavvuf-sohbetleri/letaif-nedir.html

124

OZGECMIS
Kisisel Bilgiler
Adi Soyadi Ahmet Ziyauddin KARAKURAN
Dogum Yeri ve Tarihi TOKAT-28.02.1985
Egitim Durumu
Lisans Ogrenimi Atatiirk Universitesi ilahiyat Fakiiltesi
Y. Lisans Ogrenimi Atatiirk Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii
Bildigi Yabanci Diller
Bilimsel Faaliyetleri
Is Deneyimi
Stajlar
Projeler
Calistig1 Kurumlar Diyanet Isleri Baskanhgi
Tletisim
E-Posta Adresi karakuran@hotmail.com

Tarih



mailto:karakuran@hotmail.com

