
T.C. 

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEFSİR ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR VE SÜLEYMAN ATEŞ’İN 

TEFSİRİNİN KUR’ÂN İLİMLERİ AÇISINDAN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Danışman                                                                      Hazırlayan 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet KARADAĞ                                    Süheyla AKATAY 

 

MALATYA 2021 



ii 
 

T.C. 

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEFSİR ANABİLİM DALI 

 

 

 

ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR VE SÜLEYMAN ATEŞ’İN 

TEFSİRİNİN KUR’ÂN İLİMLERİ AÇISINDAN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Süheyla AKATAY 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet KARADAĞ 

MALATYA 2021        



 

iii 
 

 

ONUR SÖZÜ 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet KARADAĞ danışmanlığında yüksek lisans tezi olarak 

hazırladığım “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ve Süleyman Ateş’in Tefsirinin Kur’ân 

İlimleri Açısından Karşılaştırılması” başlıklı bu çalışmanın bilimsel ahlak ve geleneklere 

aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın tarafımdan yazıldığını ve yararlandığım bütün 

yapıtların hem metin içinde hem de kaynakçada yöntemine uygun biçimde 

gösterilenlerden oluştuğunu belirtir, bunu onurumla doğrularım.  

Süheyla AKATAY 

  



 

iv 
 

ÖNSÖZ 

Kur’ân-ı Kerîm, Allah (c.c.) tarafından insanları hidayete davet etmek, dünya ve 

ahiret mutluluğuna kavuşturmak amacıyla Cebrail aracılığıyla Hz. Peygamber’e (s.a.s.) 

vahyedilen, bütün zamanlara hitap eden evrensel bir kitaptır. Hayat kitabı olması 

sebebiyle Kur’ân-ı Kerîm’in vahyedildiği zamandan günümüze kadar anlaşılması ve 

yorumlanması faaliyetleri daima devam etmiş, kıyamet gününe kadar da devam edecektir. 

İslâm âlimleri her dönemde Kur’ân-ı Kerîm’in muhataplar tarafından doğru bir şekilde 

anlaşılması, sorun ve ihtiyaçlara çözümler sunmak amacıyla birçok eser telif etmiştir. 

Bilhassa tefsir ilmine dair yazılan eserler, İslâm’a farklı kültürlerin girmesi sebebiyle 

Kur’ân-ı Kerîm’i anlamada bazı sorunların ortaya çıkması sonucunda önemli bir ihtiyaç 

ve ilgi gören bir ilim haline gelmiştir. Tefsirin bir ilim olmasının ardından Kur’ân-ı 

Kerîm’in daha iyi anlaşılmasına ve yorumlanmasına yardımcı olacak başka ilimler de 

ortaya çıkmıştır. Hicrî 2. asırdan itibaren konu olarak tefsirlerde yer alan bu ilimler, hicrî 

5. asırda “ulûmü’l Kur’ân” adı altında sistemli hale gelmiş ve Kur’ân-ı Kerîm’in tefsir 

edilmesinde bilinmesi şart olan önemli bir esas olmuştur.  

Tefsir ilmi bir yorum faaliyeti olduğu için bu ilimde farklılıkların olması da 

kaçınılmaz bir hakikattir. Aynı şekilde ulûmü’l Kur’ân ilimlerine yaklaşım konusunda da 

her dönemde müfessirlerin ayrıştığı noktalar olmuştur. Çalışmada modern dönemde 

yapılan tefsir faaliyetlerine ulûmü’l Kur’ân konusu üzerinden mukayeseli bir bakış açısı 

sunmaya çalıştık. Bu bağlamda Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın ile Süleyman Ateş’in ulûmü’l 

anlayışlarını karşılaştırmalı olarak ele aldık. 

Çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde müfessirlerin hayatları, 

eserleri ve genel özellikleriyle tefsirleri ele alınmıştır. İkinci bölümde mukayesenin 

yapıldığı ana konu ulûmü’l Kur’ân ve alt dallarını oluşturan esbâb-ı nüzûl, nâsih-mensûh, 

vücûh-nezâir, muhkem-müteşâbih, hurûf-ı mukattaa ve kısasu’l Kur’ân ilimleri hakkında 

bilgi verilmiştir. Üçüncü bölümde ise her iki müfessirin bu ilimlere yaklaşımları, 

bunlardan ne şekilde faydalandıkları ve bunları ele alış biçimleri konu ile ilgili âyet 

örnekleri üzerinde incelenip mukayese edilmiştir.  

Çalışmanın hazırlanması ve tamamlanması sürecine rehberlik eden danışmanım Dr. 

Öğr. Üyesi Ahmet KARADAĞ’a teşekkürü borç bilirim. Ayrıca Prof. Dr. Abdurrahman 



 

v 
 

KASAPOĞLU ve Dr. Öğr. Üyesi Lokman BEDİR hocalarıma da değerli katkılarından 

dolayı şükranlarımı arz ederim. 

  



 

vi 
 

ÖZET 

Kur’ân-ı Kerîm, tüm insanlığa ve zamana gönderilmiş evrensel bir kitaptır. Bu 

sebeple vahyedildiği günden kıyamete kadar doğru bir şekilde anlaşılması, yorumlanması 

ve hayata geçirilmesi için birçok çalışma yapılmış, eserler ve ilimler ortaya konulmuştur. 

Özellikle tefsir ve ulûmü’l Kur’ân ilimlerinde Kur’ân-ı Kerîm’in murad-ı ilâhîye uygun 

anlaşılması ve anlatılması amacıyla İslâm âlimleri binlerce eseri İslâm kültürüne 

kazandırmışlardır. Bununla beraber Kur’ân ilimleri müfessirlerin tefsir yazımında önem 

verdikleri bir konudur. Çünkü bu ilimlerin her biri gerek kavramsal gerek bağlam gerekse 

olay bakımından âyetlerin anlaşılmasına da oldukça faydalı olmuştur.  

Ülkemizde cumhuriyet döneminin başlangıcında Elmalılı M. Hamdi Yazır 

tarafından yazılan Hak Dini Kur’ân Dili ile son zamanlarda yazılmış en kapsamlı 

tefsirlerden olan Süleyman Ateş’in Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsir’i bu eserler arasında 

öne çıkmış önemli iki tefsirdir. Bu çalışmada modern asırda farklı zamanlarda yaşamış 

iki müfessirin Kur’ân-ı Kerîm’in tefsirinde kullandıkları Kur’ân ilimleri, ilgili âyetlere 

yapmış oldukları yorumlar, açıklamalar üzerinden mukayeseli olarak ele alındı. Ulûmü’l 

Kur’ân ilminin âyetlerin anlaşılması noktasında önemi vurgulanmaya çalışıldı. 

Bu çalışmanın sonucunda her iki müfessirin de âyetlerin tefsirinde Kur’ân 

ilimlerinden geniş bir biçimde istifade ettikleri ancak, klasik dönemden itibaren tartışılan 

ilimlerde yaklaşım olarak farklılaştıkları saptanmıştır. Elmalılı, tefsirinde bu ilimlerden 

klasik anlayışın hâkim olduğu bir yaklaşımla istifade etmiştir. Ateş ise klasik anlayışa 

eleştirel olarak yaklaşan modern tefsir anlayışıyla bu ilimleri ele almıştır. Bu farklılıkta 

her iki müfessirin zamanının ihtiyaçlarını ve gelişmelerini dikkate almaları etkili 

olmuştur. Bununla beraber vücûh ve nezâir ilminde ise her iki müfessirinde aynı 

yaklaşıma sahip oldukları gözlenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Ulûmü’l Kur’ân, Elmalılı Hamdi Yazır, Süleyman 

Ateş, Mukayese. 

  



 

vii 
 

ABSTRACT 

The Quran is a universal book sent to all mankind and time. For this reason, many 

studies have been carried out, Works and Sciences have been put forwad to accurately 

understand, interpret and implement from the day it was revealed to the apocalypse 

Especially in the Commentary of the Qur’an an the knowledge of the Qur’an, Islamic 

scholars have been brought thousands of works in to Islamic culture in order to understand 

and explain the Quran in accordance with the divine, However, the knowledge of the 

Quran is an important subject in the writing of interpretations of the mufassirs. Because 

each of these sciences has also been very useful in understanding the verses both in terms 

of conceptual, context and event. 

Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri by Süleyman Ateş, on of the most comprehensive 

interpretations written recently with the Hak Dini Kur’ân Dili by Elmalılı M. Hamdi Yazır 

at the beginning of the republic period in our country, are two important interpretation 

that have stood out among these works.  In this study the knowledge of the Qur’an used 

by two muslims who lived at different times in the modern century in the interpretation 

of the Quran was discussed in comparison with the interpretations and explanations they 

made to the relevant verses. The importance of the proclamation of the ulûmü’l Qur’an 

in terms of understanding the verses was emphasized. 

As a result of this study, it was determined that both scholars benefited widely from 

the knowledge of the Qur’an in the interpretation of the verses, but differed as an approach 

in the sciences discussed from the classical period. Elmalılı has benefited from these 

sciences in this interpretation with an approach dominated by classical understanding.  

Ateş, on the other hand, has addressed these sciences with his modern interpratation, 

which is critical of classical understandig. In this difference, it was effective for both 

addicts to take into account the needs and developments of their time.  However, it has 

been observed that they have the same approach in both the scholars of body and nezâir. 

Keywords: Commentary, Ulûmü'l Quran, Elmalılı Hamdi Yazır, Süleyman Ateş, 

Comparison. 



 

viii 
 

İÇİNDEKİLER 

ONUR SÖZÜ .................................................................................................................. iii 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... iv 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ............................................................................................. 1 

2. Araştırmanın Önemi ve Amacı .............................................................................. 1 

3. Araştırmanın Metodu ............................................................................................. 3 

4. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları ................................................................. 3 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 5 

MÜFESSİRLERİN HAYATI, TEFSİRLERİNİN ÖZELLİKLERİ VE 

TEFSİRLERİ ÖZELİNDE YAPILAN ÇALIŞMALAR............................................. 5 

1.1. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, Eserleri ve Hak Dini Kur’ân 

Dili Adlı Tefsiri ............................................................................................................ 5 

1.1.1. Hayatı .............................................................................................................. 5 

1.1.2. Eserleri ............................................................................................................ 7 

1.1.2.1. Telif Eserleri ............................................................................................. 7 

1.1.2.2. Tercüme Eserleri ...................................................................................... 8 

1.1.2.3. Makaleleri ................................................................................................. 9 

1.1.3. Hak Dini Kur’ân Dili..................................................................................... 9 

1.1.3.1. Tefsirin Genel Özellikleri ve Kaynakları ............................................. 10 

1.1.3.2. Elmalılı’nın Tefsiri Özelinde Yapılan Çalışmalar ............................... 13 

1.2. Süleyman Ateş’in Hayatı, Eserleri ve Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri Adlı 

Tefsiri ......................................................................................................................... 16 

1.2.1. Hayatı ............................................................................................................ 16 

1.2.2. Eserleri .......................................................................................................... 17 

1.2.2.1. Telif Eserleri ........................................................................................... 17 

1.2.2.2. Tercüme Eserleri .................................................................................... 21 

1.2.2.3. Sadeleştirmeleri ...................................................................................... 22 

1.2.3. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri .................................................................. 23 

1.2.3.1. Tefsirin Genel Özellikleri ve Kaynakları ............................................. 23 

1.2.3.2. Ateş’in Tefsiri Özelinde Yapılan Çalışmalar ....................................... 26 



 

ix 
 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................... 29 

MUKAYESENİN YAPILACAĞI KUR’ÂN İLİMLERİ .......................................... 29 

2.1. Esbâb-u Nüzûl .................................................................................................... 30 

2.2. Nâsih ve Mensûh ................................................................................................ 33 

2.3. Vücûh ve Nezâir ................................................................................................. 37 

2.4. Muhkem ve Müteşâbih ...................................................................................... 40 

2.5. Hurûf-ı Mukattaa ............................................................................................... 43 

2.6. Kısasu’l Kur’ân .................................................................................................. 46 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ....................................................................................................... 50 

ELMALILI HAMDİ YAZIR VE SÜLEYMAN ATEŞ’İN TEFSİRİNİN KUR’ÂN 

İLİMLERİ AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI .................................................. 50 

3.1. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Esbâb-ı Nüzûl İlminin Mukayesesi ................ 50 

3.1.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Esbâb-ı Nüzûl İlmi.......................................... 50 

3.1.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Esbâb-ı Nüzûl İlmi ......................... 50 

3.1.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Esbâb-ı Nüzûl İlminin Mukayesesi ......... 51 

3.2. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Nâsih ve Mensûh İlminin Mukayesesi ........... 55 

3.2.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Nâsih ve Mensûh İlmi..................................... 55 

3.2.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Nâsih ve Mensûh İlmi .................... 57 

3.2.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Mensûh Sayılan Âyetlerin Mukayesesi ... 59 

3.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Vücûh ve Nezâir İlminin Mukayesesi............ 63 

3.3.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Vücûh ve Nezâir İlmi ..................................... 63 

3.3.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Vücûh ve Nezâir İlmi ..................... 64 

3.3.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Vücûh ve Nezâir İlminin Mukayesesi ..... 64 

3.4. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Muhkem-Müteşâbih İlminin Mukayesesi ..... 71 

3.4.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Muhkem-Müteşâbih İlmi ............................... 71 

3.4.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Muhkem-Müteşâbih İlmi .............. 73 

3.4.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Muhkem-Müteşâbih İlminin Mukayesesi

 ................................................................................................................................. 74 

3.5. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Hurûf-ı Mukattaa İlminin Mukayesesi ......... 78 

3.5.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Hurûf-ı Mukattaa ........................................... 78 

3.5.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Hurûf-ı Mukattaa ........................... 79 

3.5.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Hurûf-ı Mukattaa İlminin Mukayesesi .. 80 

3.6. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Kısasu’l Kur’ân İlminin Mukayesesi ............ 83 

3.6.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Kısasu’l Kur’ân İlmi ...................................... 83 



 

x 
 

3.6.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Kısasu’l Kur’ân İlmi ...................... 84 

3.6.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Kısasu’l Kur’ân İlminin Mukayesesi ...... 85 

SONUÇ .......................................................................................................................... 91 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 94 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 
 

KISALTMALAR 

b.               : bin 

B. E. Ü.              : Bülent Ecevit Üniversitesi 

bk.   : Bakınız 

b.y.   : Basım Yeri Yok 

C.   : Cilt 

c.c.  : Celle Celâluhu 

çev.   : Çeviren 

E.K.E.V.  : Erzurum Kültür ve Eğitim Vakfı 

h.   : Hicrî  

Hz.   : Hazreti 

İ.Ü.   : İnönü Üniversitesi 

M.Ü.İ.F.  : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

nşr.   : Neşreden 

O.M.U.İ.F.D.    : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

öl.   : Ölüm Tarihi 

sad.   : Sadeleştiren 

s.a.s.   : Sallallâhu aleyhi ve sellem 

T.D.V.              : Türkiye Diyanet Vakfı   



 

xii 
 

thk.   : Tahkik Eden   

ts.   : Tarihsiz 

vd.   : ve diğerleri  

Yar.   : Yaratılış Kitabı 

Yay.   : Yayınları 

 



 

1 
 

GİRİŞ 

1. Araştırmanın Konusu  

Her metin kendi dilinden başka bir dilde anlaşılmak istendiğinde eksizsiz bir şekilde 

hedef dilde gösterilmesi ve anlaşılması mümkün değildir. Bu durum Arapça olarak 

indirilen Kur’ân-ı Kerîm’in meâlleri ve tefsirleri için de söz konusudur. Tefsirler bu 

konuda yapısı gereği meâllere oranla aktarılmak istenen mananın anlaşılmasında daha 

yetkin ve kapsamlı eserlerdir. Bu sebeple vahyin kesilmesi, İslâm dininin farklı kültürler 

arasında yayılması tefsir ilmini daha önemli kılmıştır. Tefsirin tam bir ilim haline gelmesi, 

beraberinde başka ilimlerinde ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu ilimlerden biri olan 

ulûmü’l Kur’ân, kaynağı Kur’ân-ı Kerîm’in bizzat kendisidir. Ulûmü’l Kur’ân ilmi, her 

dönemde müfessirler tarafından bilinmesi gerekli ve önemli bir ilim olarak kabul edilmiş 

ve bu konuyla alakalı birçok müstakil eser yazılmıştır.  

Modern dönemle birlikte birçok alanda yaşanan değişim ve gelişmeler tefsirlerde 

yapılan yorumlara da etki etmiştir. Bu dönemde ortaya çıkan pozitif bilimlerin etkisiyle 

âyetlere dair yeni yorumlar getirilmiştir. Aynı şekilde Kur’ân ilimlerine yaklaşımlarda bu 

durumdan etkilenmiştir. İşte bu çalışmada Elmalılı ve Ateş’in ulûmü’l Kur’ân anlayışı, 

modern dönemde yeni yaklaşımlarla ele alınan ve üzerinde tartışmaların devam ettiği 

Kur’ân ilimleri üzerinden karşılaştırmalı olarak ortaya konulmaya çalışılacaktır.  

2. Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Osmanlı’nın son döneminde Cumhuriyet’in ilk yıllarında yani geçiş döneminde 

yazılmış olan Elmalılı’nın Hak Dini Kur’ân Dili, kendinden önceki geleneği ve yaşadığı 

dönemin şartlarını dikkate alan, yazıldığı dönemden bugüne aynı ilgiyle okunan bir 

tefsirdir. Modern dönemde ortaya çıkmış ilimlere ilgili âyetlerde tefsirinde yer vermesi, 

dönemin dilini tefsirinde en iyi şekilde yansıtması, bununla beraber klasik kaynaklarından 

yararlanması kendinden sonraki eserlerde kaynak olarak kullanılmasında etkili olmuştur. 

Bunun dışında Elmalılı, tefsirinde geleneksel anlayıştan uzaklaşmadan tefsirin temel 

konularında klasik yaklaşımı esas almıştır. Ateş’in Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri ise 

modern dönemde ülkemizde telif edilen en kapsamlı tefsirlerden biri olması, anlaşılır bir  

üslûba sahip olması, klasik ve çağdaş birçok kaynaktan yararlanması bakımından 



 

2 
 

günümüzde oldukça ilgi görmüş tefsirlerden biridir. Bununla birlikte Ateş’in tefsirinde 

Elmalılı’ya göre modern anlayış daha baskındır. Yazıldığı dönemde ve sonrasında etkili 

olmuş bu iki tefsirden hareketle Kur’ân ilimlerinin incelenip değerlendirilmesinin konu 

açısından yararlı olacağı düşünülmüştür.  

Tefsirde hem rivâyet hem dirâyet metodunu kullanan her iki müfessirin de Kur’ân-

ı Kerîm kaynaklı ulûmü’l Kur’ân ilimleriyle ilgili belli yaklaşımları vardır. Çalışmada bu 

yaklaşımların mukayeseli olarak ele alınmasıyla müfessirlerin tefsir anlayışlarının daha 

iyi anlaşılması amaçlanmıştır. Bununla beraber Elmalılı ve Ateş, tefsirlerinin 

mukaddimelerinde Kur’ân ilimlerine ait konulara belli başlıklar altında değinmemiştir. 

Bu çalışmada her iki müfessirin belirlediğimiz ilimler çerçevesinde tespit edebildiğimiz 

ölçüde ulûmü’l Kur’ân anlayışları karşılaştırıldı. 

Elmalılı ve Ateş’in tefsirlerini ulûmü’l Kur’ân açısından ele alan çeşitli çalışmalar 

hazırlanmıştır. Elmalılı’nın ulûmü’l Kur’ân yaklaşımı, Durmuş Esen’in “Elmalılı M. 

Hamdi Yazır’ın ‘Hak Dini Kur’ân Dili’ Tefsirinde Ulûmu’l-Kur’ân” adlı yüksek lisans 

tezi haricinde yapılan çalışmalarda belli bir Kur’ân ilmi başlığı altında ele alınmıştır. Esen 

ise çalışmasını bütün ilimler bağlamında hazırlamıştır. Ancak çalışmamız, Elmalılı’nın 

ulûmü’l Kur’ân anlayışını ortaya koymada kapsam ve yöntem bakımından bu tezden 

farklıdır. Ateş’in ulûmü’l Kur’ân anlayışıyla ilgili bütün ilimleri ihtiva eden bir çalışma 

hazırlanmış değildir. Ancak bu tezin konusuyla benzer nitelikte Ahmet Yazıcı’nın 

“Klasik-Modern Yorum Açısından Bilmen ve Ateş Tefsirlerinin Mukayesesi” konulu 

doktora tezi vardır. Yazıcı, tezinde Ömer Nasuhi Bilmen ve Süleyman Ateş tefsirlerini 

ulûmü’l Kur’ân’ın da yer aldığı belli konular bağlamında incelemiştir. Bu çalışmada ise 

Elmalılı ve Ateş karşılaştırması ele alınacaktır. Ateş’in tefsirini ulûmü’l Kur’ân’la ilgili 

bir başka çalışmada İhsan Koç’un “Cumhuriyet Dönemi Türkiye’si akademik tefsir 

Çalışmalarında Nesh Meselesine Teorik ve Pratik Yaklaşım: Süleyman Ateş ve M. Sait 

Şimşek Örneği” adlı yüksek lisans tezidir. 

Her dönem yapılacak tefsir çalışmaları için ulûmü’l Kur’ân ilimlerinin ayrı bir yeri 

ve önemi vardır. Elmalılı ve Ateş’in tefsirlerinin ülkemizde ilgi gören tefsirlerden olması 

çalışmada mukayese yapılacak kaynakların seçiminde etkili olmuştur.  



 

3 
 

3. Araştırmanın Metodu 

Çalışmada öncelikle müfessirlerin hayatları, tefsirleri hakkında bilgi verilerek diğer 

eserleri de zikredilmiştir. Müfessirler ve tefsirleri hakkındaki bilgiler ilgili tefsirlerin 

mukaddimelerinden, kendi yazdıkları eserlerden, haklarında yazılan kitap ve 

makalelerden elde edilmiştir.  

İkinci bölümde öncelikle ulûmü’l Kur’ân ilmi hakkında kısaca bilgi verilmiştir. 

Sonrasında mukayesenin konusu olan Kur’ân ilimleri, ele alınmıştır. Bu ilimlerle alakalı 

klasik ve çağdaş tefsirlerden, ulûmü’l Kur’ân ile ilgili klasik ve çağdaş kaynaklardan, 

hadis, tarih ve Arapça sözlük alanında temel kaynaklardan, ilgili ilimler hakkında 

günümüzde farklı bakış açısıyla yazılmış müstakil eserlerden ve makalelerden istifade 

edilmiştir.  

Üçüncü bölümde Elmalılı ve Ateş’in tefsirleri özelinde belirlenen her bir ilim ayrı 

başlık altında karşılaştırılmıştır. Burada ilk olarak müfessirlerin ilimler hakkındaki genel 

yaklaşımları tefsirin geneli incelenerek belirlenmeye çalışılmıştır. Ardından müfessirlerin 

bakış açılarını yansıtacak kavramlar, örnek âyet ve olaylar belirlenerek bunlar üzerinden 

müfessirlerin yaklaşımları karşılaştırılmış ve gerekli değerlendirilmeler yapılmıştır. 

Çalışmada kütüphane yöntemi, kaynak tarama, ilgili literatür incelenerek tahlil 

edilmiştir.  

4. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Çalışmada ilgili Kur’ân ilimlerine dair karşılaştırma belirtildiği üzere Elmalılı ve 

Ateş tefsiri özelinde yapılmıştır. Müfessirlerin Kur’ân ilimlerine yaklaşımları arasındaki 

farkı/ilişkiyi daha açık bir şekilde ortaya koymak adına mukayese Hak Dini Kur’ân Dili 

ve Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri ile sınırlı tutulmuştur. Gerek duyulduğunda diğer tefsir 

kaynaklarına da başvurulmuştur. 

Kaynaklarda geçen Kur’ân ilimlerinin tümüne yer verilmedi. Kaynaklarda Kur’ân-

ı Kerîm’in tefsirinde en çok yararlanılan ve üzerinde tartışmaların yapıldığı ilimler ile 

sınırlandırıldı. Temel konusunu lafız ve olayın oluşturduğu ilim dalları tercih edilerek 



 

4 
 

çalışmanın kapsamında ki ilimler belirlendi. İlimler ile ilgili kaynaklarda geçen tüm 

örnekleri vermek yerine günümüzde üzerinde çokça tartışılan ve müfessirlerin görüşlerini 

en iyi şekilde yansıtan örneklere yer verildi.  

  



 

5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÜFESSİRLERİN HAYATI, TEFSİRLERİNİN ÖZELLİKLERİ VE 

TEFSİRLERİ ÖZELİNDE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

Cumhuriyet döneminde ve günümüzde yazılmış iki önemli tefsirin Kur’ân ilimleri 

bağlamında mukayesesinden önce müfessirlerin yaşantısını, eserlerini hangi fikirler 

doğrultusunda yazdıklarını bilmek konunun anlaşılması için önemlidir. Bundan dolayı 

çalışmamızın bu bölümünde müfessirlerin hayatlarına, eserlerine ve tefsirlerinin 

özelliklerine temas edeceğiz. 

1.1. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, Eserleri ve Hak Dini Kur’ân 

Dili Adlı Tefsiri  

1.1.1. Hayatı 

Müfessir Muhammed Hamdi Yazır, 1878 yılında Antalya’nın Elmalı ilçesinde 

doğdu. Burdur’un Gölhisar ilçesine bağlı Yazır köyünden olan babası Numan Efendi, 

küçük yaşta Yazır’dan çıkıp Elmalı’da eğitimine devam etti ve Elmalı Şer’iyye 

Mahkemesi’nde başkâtiplik yaptı. Annesi Elmalı hocalarından Sarlarlı Mehmet 

Efendi’nin kızı Fatma Hanım’dır.1  

İlk ve orta öğretimiyle beraber hafızlığını da Elmalılı’da tamamlayan Muhammed 

Hamdi, tahsiline devam etmek üzere dayısı Mustafa Sarılar Efendi tarafından İstanbul’a 

getirildi.2 Burada Küçük Ayasofya Medresesi’ne yerleşti. Beyazıt Camii’ndeki derslerine 

devam ettiği Kayserili Mahmut Hamdi Efendi’den ders aldı. Bundan sonra hocası Büyük 

Hamdi Efendi’den ders aldı. Hocasıyla isminin aynı olması nedeniyle hocası “Büyük 

Hamdi”, kendisi de “Küçük Hamdi” olarak anılmaya başlandı. Soyadı Kanunu çıkınca 

babasının köyüne nispetle Yazır soyadını aldı. Ancak daha çok doğum yerine nispetle 

Elmalılı diye meşhur oldu.3 İstanbul’un tanınmış âlimlerinden ders aldıktan sonra 

 
1 Fatma Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 2; Yusuf Şevki Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/57. 
2 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 3. 
3 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/57. 



 

6 
 

Muhammed Hamdi, 1906 yılında başarılı bir sınavla Beyazıt Dersiâmı oldu. Sonrasında 

Mekteb-i Nüvvâb’ı birincilikle bitirdiği için bir altın madalya ve beratla ödüllendirildi.4 

Öğretim hayatında Vaizler Medresesi’nde Fıkıh Usûlü, Mekteb-i Nüvvâb ile Mekteb-i 

Kudât’ta İslam Hukuku, Mekteb-i Mülkiye’de Mantık derslerini okutmuştu.5 Muhammed 

Hamdi, ilmi çalışmalarının yanında sanata da önem verdi. Hat sanatıyla ilgilendi ve 

önemli hattatlardan Bakkal Ârif Efendi ile Sami Efendi’nin derslerine katılarak onlardan 

icazet aldı.6 Türkçe, Arapça ve Farsça yazdığı şiirleri mevcuttur. İstanbul’un meşhur 

hafızlarından etkilenerek Kur’ân-ı Kerîm’i ahenkle okumak ve çeşitli makamları 

öğrenmek amacıyla musikiyle de uğraştı. 7 

Yaşadığı dönemde gelişen bazı olaylardan dolayı hocalığın dışında siyaset alanında 

da çeşitli görevlerde bulundu. Elmalılı, Osmanlı’nın içinde bulunduğu sıkıntılardan 

şeriata uygun bir Meşrutiyet modeliyle kurtulacağına inanıyordu. Bu amaçla İttihat ve 

Terakki Fırkası’nın ilmiye şubesine üye oldu. 1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilanıyla 

kurulan mecliste Antalya mebusu olarak görev aldı. Meclis çalışmalarında aktif bir 

şekilde yer alan Elmalılı’nın 1876 Anayasası üzerindeki değişikliklerde etkisi büyüktü.8 

II. Abdulhamid’in tahttan indirilmesi olayında duruma rıza göstermeyen fetva emini Nûri 

Efendi’yi ikna edip fetva müsveddesini yazarak bu konuda etkili bir rol oynadı.9 

1918 yılında şeyhülislamlık bünyesinde kurulan Dârü’l-hikmeti’l-İslâmiye’ye önce 

üye, bir süre sonra da başkan oldu. I. Dünya Savaşı’nın kaybedilmesi sonucunda İttihad 

ve Terakki yöneticileri ülkeyi terk ederken, Elmalılı İstanbul’da ders okutmaya devam 

etti. Bu olaylardan sonra kurulan I. ve II. Damat Ferit Paşa kabinelerinde isteksiz olmakla 

 
4 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 5. 
5 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 8, İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi (İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 2011), 1/465. 
6 Hüsrev Subaşı, “Elmalılı Hamdi Efendi ve Hat Sanatımızdaki Yeri” Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır 

Sempozyumu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 323. 
7 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 6; Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/58. 
8 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 7; Menderes Gürkan, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın İlmi Kişiliği 

ve Fıkıh İlmindeki Yerine Bir Bakış”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 6 (2015), 215. 
9 Paksüt, Elmalılı’nın bu hareketinin amacının saltanata karşı olmakla alakasının olmadığını Abdulhamid’in 

bu durumdan en az zararla kurtulmasına yönelik bir amaçla yapıldığını belirtmiştir. Paksüt, “Merhum 

Dayım Hamdi Yazır”, 7-8; Fetva konusunda Elmalılı’nın bu amaçla hareket etmediğini düşünenlerde 

vardır.Bu isimlerden biri olan İsmet Ersöz’e göre Elmalılı bu işe şartların zorlaması veya Sultan 

Abdulhamid’in öldürülmesi endişesiyle değil, kendi arzu ve isteğiyle karışmıştır. Bu kararın Elmalılı 

tarafından hayatında yaptığı en büyük hata olarak kabul ettiğini belirtmiştir.  İsmet Ersöz, “Elmalılı Hamdi 

Yazır ve Tefsirinin Özellikleri” Elmalılı Hamdi Yazır Sempozyumu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları,1993), 169.  



 

7 
 

birlikte aşırı istek ve baskılar sonuncunda Evkâf Nâzırı olarak görev yaptı. Bu görevinden 

sonra Heyet-i Âyan üyeliğine tayin edilen Elmalılı’nın ilmî rütbesi de Süleymaniye 

Medresesi müderrisliğine yükselmiş oldu.10  

Milli Mücadele döneminde İstanbul Hükümeti’nde görev aldığı için hakkında idam 

kararı verildi. Kırk gün tutuklu kaldıktan sonra İttihat ve Terakki üyeliği sebebiyle suçsuz 

bulunarak serbest bırakıldı. Bundan sonra camiye gitme dışında evinden hiç çıkmadı. Bu 

dönemde ilmi çalışmalara devam etti. Cumhuriyetin ilanından sonra Meclis tarafından 

Kur’ân’ın geniş kapsamlı bir tefsirinin yazılması kararı alınınca Diyanet İşleri Başkanlığı 

bu işi Elmalılı’ya teklif etti. Kendisine yapılan bu teklifi kabul eden Elmalılı, “Hak Dini 

Kur’ân Dili” adını verdiği eserini 1938 yılında tamamladı.11 

Döneminin önemli âlimlerinden olan Elmalılı dört çocuk babasıydı. Elmalılı, 27 

Mayıs 1942 yılında kalp yetmezliği nedeniyle Erenköy’de damadının evinde vefat etti ve 

Sahrây-ı Cedîd Mezarlığı’na defnedildi.12 

1.1.2. Eserleri  

Elmalılı Hamdi Yazır, Osmanlı medreselerinde yetişip Cumhuriyetin ilk 

dönemlerinde eserlerini veren, iki döneme de tanıklık eden önemli bir âlimdir. Yaşadığı 

zamanın dinî, sosyal ve siyasî sorunlarına karşı duyarsız kalmayarak düşüncelerini İslam 

düşünce tarihine etki edecek çeşitli eserlerle ortaya koymuştur. İlmî ve fikri çalışmaları 

tek alanla sınırlı olmayan Elmalılı, gerek telif gerek tercüme gerekse makale olarak birçok 

eser vermiştir. 

1.1.2.1. Telif Eserleri 

1) Hak Dini Kur’ân Dili: Bir sonraki başlıkta ayrıntılı bir şekilde üzerinde 

duracağımız en önemli eseri olan Hak Dini Kur’ân Dili adlı tefsiri gerek yazıldığı 

dönemde gerekse sonraki dönemlerde oldukça etkili olmuştur. Diyanet İşleri Başkanlığı 

 
10 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 8-10, Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 1/465, (Bilmen 

2014). 
11 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 9-16; Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/57-58. 
12 Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 16. 



 

8 
 

tarafından verilen destek ile on iki yılda yazılmış olan eserin, daha sonraları birçok baskısı 

yapılmıştır.  

2) İrşâdü’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf: Mülkiye Mektebi’nde okutmak üzere 

hazırladığı bir ders kitabıdır. Kitaba ait sayfaların bazıları eksik bir şekilde günümüze 

ulaştığı bilinmektedir. Eser 1914 yılında İstanbul’da Ahmet Kâmil Matbaası’nda 

basılmıştır.13 

3) Hz. Muhammed’in Dini İslam: Anglikan Kilisesi’nin sorularına şeyhülislamlık 

adına verdiği cevaplardan oluşan bir risaledir. Bu eser, tefsirinin sonraki baskılarının baş 

tarafına eklenerek yayımlanmıştır.14 

4) Sefer Bahsi: Hak Dini Kur’ân Dili adlı tefsirinin 8. ve 9. ciltlerinin başına yer 

alan bu uzun eser 1960 yılında Nebioğlu Basımevi’nde, Hamdi Efendi’nin büyük oğlu 

Muhtar Yazır tarafından bastırılmıştır.15 

1.1.2.2. Tercüme Eserleri 

1) Metâlib ve Mezâhib: Fransız felsefe tarihçisi Paul Janet ile Gabriel Sealles 

tarafından yazılan “Historia de la Philosophie” adlı eserin tercümesidir. Elmalılı eseri 

ilmî ve resmi görevlerinden ayrıldığı dönemde tercüme etmeye başlamıştır. Elmalılı 

tarafından tercümenin başına eklenen önsöz, bazı bölümlere düşmüş olduğu dipnotlar ve 

yapmış olduğu tahliller felsefi bakımdan oldukça önemlidir.16 Elmalılı, eseri İslam 

âlimlerinin batının fikirlerine kolay bir şekilde ulaşabileceği önemli bir kaynak olarak 

görmektedir. İlk baskısı İstanbul’da 1925 yılında Matbaa-i Âmire’de yapılan eser, Muhtar 

Yazır ve Ayhan Yalçın tarafından latinize edilerek İstanbul’da 1978’de basılmıştır.17 

 
13 Nazif Öztürk, “M. Hamdi Yazır’ın Vakıfçılık Anlayışı” Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 198. 
14 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/62. 
15 Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 172. 
16 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, sad. Abdulaziz Hatip, 426; Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 13; 

Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/62. 
17 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam vd., 1/16; Gürkan, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın 

İlmi Kişiliği ve Fıkıh İlmindeki Yerine Bir Bakış”, 216. 



 

9 
 

2) İstintâci ve İstikrâi Mantık: İngiliz filozoflarından Alexander Bain’e ait eserin 

Fransızca’ya yapılan tercümesinden Türkçe’ye çevirdiği bu kitabı Süleymaniye 

Medresesi’nde öğrencilere okutmuştur.18 

3) Hüccetullahi’l Bâliğa: Diyanet İşleri Başkanlığı’nın talebi üzerine tercümesine 

başladığı Şah Veliyullah’a (öl. 1176/1762) ait bu eseri tamamlayamadan vefat etmiştir.  

1.1.2.3. Makaleleri 

Elmalılı’nın Sebîlürreşâd, Beyânu’l Hak ve Ceride-i İlmiye dergilerinde İslamî 

konularla ilgili yetmişin üzerinde makalesi yayınlanmıştır.19 Özellikle hilafet, siyaset, 

Mecelle, donanmaya yapılacak bağışın zekât yerine geçip geçmeyeceği, Ramazan’da 

hilalin görülmesi, İslam’ın terakkiye mani olup olmadığı konularıyla ilgili makaleleri 

Elmalılı’nın fıkhî düşüncesine ışık tutması açısından önemlidir.20 

Elmalılı’nın bu dergilerde yer alan makaleleri Cüneyd Köksal ve Murat Kaya 

tarafından bir araya getirilip hazırlanmış ve 1997 yılında Kitabevi Yayınları tarafından 

iki cilt halinde neşredilmiştir.21 

1.1.3. Hak Dini Kur’ân Dili 

Cumhuriyetin ilan edilmesinin ardından medreseler kapatılmış, mekteplerde 

Arapça öğretimine son verilmişti. Bu durum din alanında bir boşluk olmasına sebep oldu. 

Bu boşlukta, Cemil Said Bey gibi ehliyetsiz kişilerce daha çok ticarî amaçlarla 

hazırlanmış, tahrif ve yanlışlarla dolu Kur’an-ı Kerim tercümeleri ortaya çıkmaya başladı. 

Bunlardan bazıları asıl Kur’ân metni yerine Batı dillerindeki tercümeleri esas alınarak 

hazırlanmış tercümelerdi. Konu ciddi boyutlara ulaşınca Türkiye Büyük Millet Meclisi 

tarafından Kur’an-ı Kerim ve tefsiri başta olmak üzere İslam kültürünün temel 

kaynaklarının Türkçe’ye kazandırılmasına karar verildi.22 Diyanet İşleri Riyaseti bu karar 

 
18 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/62. 
19 Nesimi Yazıcı, “Muhammed Hamdi Yazır’ın Basın Hayatı ve Yazarlığı” Elmalılı Hamdi Yazır 

Sempozyumu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 27-32. 
20 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, 11/62; Gürkan, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın İlmi Kişiliği ve Fıkıh 

İlmindeki Yerine Bir Bakış”, 218. 
21 Gürkan, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın İlmi Kişiliği ve Fıkıh İlmindeki Yerine Bir Bakış”, 218. 
22 Mustafa Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997), 15/153; Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 173. 



 

10 
 

gereğince meâl yazımını Mehmet Akif Ersoy’a, tefsir yazımını ise Elmalılı’ya tevdi etti. 

Bir süre sonra Akif, yaptığı meâlin Kur’ân-ı Kerim yerine ikame edileceğinin haberini 

almış ve bu görevi yerine getirmekten vazgeçdi. Akif’in görevi bırakması üzerine meâl 

yazım işi de Elmalılı tarafından yürütüldü. 23 1926 yılında yazmaya başladığı tefsiri on 

iki yıllık bir çalışma ile 1938 yılında tamamladı. Eser, 1935-1939 yılları arasında 

İstanbul’da dokuz cilt olarak basıldı.24 

1.1.3.1. Tefsirin Genel Özellikleri ve Kaynakları 

Tefsirde takip edilecek genel ilkeler Elmalılı ve Diyanet İşleri Riyaseti arasında      

yapılan bir protokol ile belirlenmişti. Buna göre ilk olarak tefsiri yapılacak âyet veya 

âyetler grubunun metni altına mealleri yazılacak, sonra tefsir ve izahlar yapılacaktır. 

Tefsir yapılırken ayetler arasındaki münasebetler gösterilecek, nüzul sebeplerine yer 

verilecek, kırâat-ı aşereyi geçmemek üzere kıraatler hakkında bilgi verilecek, gerekli 

yerlerde terkip ve kelimelerin dil izahları yapılacak, itikatta Ehl-i Sünnet, amelde ise 

Hanefi mezheplerine bağlı kalınmak üzere ayetlerin kapsamış oldukları dinî şer’î, hukukî, 

içtimaî, ahlakî hükümler açıklanacaktır. Ayetlerin işaret ettiği felsefî ve ilmî konularla 

ilgili bilgiler verilecektir. Özellikle tevhid konusunu ihtiva eden, ibret ve öğüt mahiyeti 

taşıyan ayetler genişçe izah edilip konuyla doğrudan veya dolaylı ilgisi bulunan İslam 

Tarihi olayları anlatılacaktır. Batılı müelliflerin yanlış yorum yaptıkları yerlerde 

okuyucunun dikkatini çeken notlar konularak açıklamalar yapılacaktır. Ayrıca tefsirin 

başına Kur’ân’ın hakikatini açıklayan ve Kur’ân’la ilgili bazı önemli konuların izahını 

yapan bir mukaddime yazılacaktır.25 

Elmalılı, eserin mukaddimesinde Kur’ân ve tefsirle ilgili temel kavramlar hakkında 

kısa açıklamalara, kullandığı temel kaynaklara ve takip ettiği metodun özelliklerine yer 

vermektedir. Mukaddimeyi Kur’ân-ı Kerim’in faziletlerinden bahsederek tamamlamıştır. 

26 Eserin muhtevasına bakıldığında ayetlerin tefsirinde İslamî ilimlere öncelik verilmekle 

birlikte yazıldığı dönemde oldukça etkin olan felsefe ilmi ve diğer modern ilimlerden de 

 
23 Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 173-174. 
24 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/153. 
25 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, (İstanbul: Matbaai Ebüzziya, 1935), 1/7-32; Bilgin, 

“Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/153. 
26 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/153. 



 

11 
 

faydalanılmıştır. Elmalılı, İslam’a yönelik getirilen eleştirilere karşı felsefe ve modern 

bilimler çerçevesinde yanıt vermenin gerekli ve önemli olduğunu ilgili ayetlerin 

tefsirlerini yaparken belirtmiştir. Ancak bu bilimlere muhalif görünen âyetlerde Kur’ân’ı 

bilime uydurmak yerine bilimin Kur’ân’a tevfik ettirilmesine de vurgu yapmıştır.27  

Eserde rivayetlere geniş bir şekilde yer verilmiştir. Rivayetler konusunda titiz 

davranan Elmalılı, rivayetler arasında tercihte bulunduğu bölümlerde veyahut 

İsrailiyat’tan bir haber naklettiği zaman bunu açıkça belirtmiştir. Bazı âyetlerle ilgili 

hadislere herhangi bir tenkite tâbi tutmadan da yer vermiştir. Mümkün olduğu kadar 

sıhhatlı kaynaklardan faydalanmıştır. Rivayetlerle ilgili şerh kitaplarına da başvurarak 

gerektiğinde fıkhî ve lugavî açıklamalara yer vermiştir.28 

Elmalılı, eserde ahkâm ayetlerine getirmiş olduğu açıklamalarda sözleşmede de 

belirtildiği üzere Hanefi fıkhını esas almıştır. Diğer fıkhî mezheplerin görüşlerine ise 

mukayese durumunda yer vermiştir. Fıkhî konularda kaynaklardaki bilgilerin yanında 

dönemin şartlarını gözeterek içtihatta bulunmuştur. 29Ancak bu içtihatlarda şahsi arzu ve 

meyillere göre davranmaktan kaçınmanın gerekliliğini de belirtmiştir. 30  

Müfessir, ayetlerle ilgili gerektiğinde lugavî izahlar yapmış, şiirle iştişhadda 

bulunmuş, ilgili gördüğü âyetlerin tefsirinde tasavvufî açıklamalara da yer vermiştir. 

Eserde üçüncü bölümde geniş bir şekilde işleyeceğimiz Kur’ân ilimlerinden temel 

kaynaklar çerçevesinde faydalanmıştır.31 

Eserde kelâmî âyetlerin izahında Ehl-i Sünnet itikadını esas almıştır. Ancak 

Elmalılı, bu izahlarda klasik mezhebî tartışmalara girmemiş ve Sünnî anlayış içerisindeki 

tek bir ekole de bağlı kalmadan gerek Matüridiyye, gerek Eş'ariyye, gerekse Selefiyye 

 
27 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/249-260; 4/3354-3355; Halis Albayrak, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın 

Tefsir Anlayışı” Elmalılı Hamdi Yazır Sempozyumu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 156-

157; Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/154. 
28 Albayrak, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı”, 165; Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 165-166. 
29 Çeşitli meselelerle ilgili gerektiğinde tahkik, tenkit ve tercihler yaparak kendi görüşünü de belirtmiştir. 

Hasta ve seferilere verilen ruhsat meselesi (1/629-630); eşi vefat edeninin nafakası (1/801-802); kadının 

şahitliği (1/981-984) gibi meselelerde klasik kaynaklardan yararlanmakla beraber gerektiğinde meseleye 

güncel konuları da dâhil etmiş, görüşler arasında tercihlerde bulunmuştur. 
30 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1335. 
31 Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 175; Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/155-

156. 



 

12 
 

ekollerinden ayrı ayrı faydalanmıştır.32 Elmalılı bazı kelamî konuların güncelliğini 

kaybettiği düşüncesiyle XX. yüzyılda karşılaşılan problemlerin, âyetlere yöneltilen 

tenkitlere karşı verilecek cevapların, kelamî konuların felsefe ve modern bilimler 

çerçevesinde ele alınmasını savunmuştur. Özellikle Allah-âlem, Allah-insan konulu 

âyetlerin tefsirini yaparken uzun uzun felsefî izahlar yapması bu sebepledir.33 Modern 

ilimlerin çoğuna münasebet düştükçe yer veren Elmalılı, bu bilgileri âyetlerin tefsirinde 

klasik tefsir izahlarının ardından tercih edilen görüşü desteklemek amacıyla kullanmıştır. 

Bu yöntem, Kur’ân’ın gerçeklerinin açıklanması ve İslam’a yönelik saldırılara karşı 

Müslümanların bilgilenmesi açısından oldukça faydalı olmuştur. 

Elmalılı, Türkçe mükemmel bir tefsir yazmak amacından dolayı Fatiha ve Bakara 

sûrelerinin tefsirlerini çok geniş ve ayrıntılı olarak ele almıştır. Tefsirin, bir yandan 

yazılırken bir yandan da basılmasından dolayı orta kısımlar muhtasar olarak geçilmiştir. 

Kalp hastalığından dolayı bitirememe endişesi de bu hususta etkili olmuştur.34 

Elmalılı, Kur’ân-ı Kerim’i tefsir kaynaklarının başında zikrederek, Kur’ân’ın 

Kur’ân’la tefsirine öncelik vermekte Kur’ân’ı bir bütün olarak değerlendirmektedir.35 

Eserinin belli bir Arapça tefsirin tercümesi olmadığını belirten Elmalılı gerektiğinde 

faydalandığı tefsirlerin şunlar olduğunu belirtmiştir: Taberî’nin (öl. 310/922) Câmi‘u’l 

Beyân’ı, Cessâs’ın (öl. 370/980) Ahkamû’l Kur’ân’ı, Zemahşerî’nin (öl. 538/1144) el-

Keşşâf’ı, Fahreddin er-Râzî’nin (öl. 606/1210) et-Tefsirû’l Kebîr’i, Kâdî Beyzâvî’nin (öl. 

685/1286) Envârü’t Tenzîl’i, Ebû Hayyan’ın (öl. 754/1353) el-Bahrü’l Muhît’i ile en-

Nehrü’l mâd’ı adındaki telhisi, Nizameddin en-Neysâbûrî’nin (öl. 730/1329) Garâ’ibü’l 

Kur’ân’ı, Ebüssuûd Efendi’nin  (öl. 982/1574), İrşadü’l Aklı’s-selîm’i ve Âlûsî’nin (öl. 

1270/1854) Ruhû’l Meʿânî. Elmalılı, hadis kaynaklarından ise en fazla Kütüb-i Sitte ile 

Mecdüddin İbnü’l Esîr’in (öl. 606/1210) en-Nihaye’sinden faydalanmıştır. Kütüb-i Sitte 

 
32 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/157.  
33 Albayrak, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı”, 156-157; Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 

15/157. 
34 Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 175. 
35 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1035-1036; Albayrak, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı”, 

163. 



 

13 
 

dışında çeşitli türde yazılan derleme kitaplarından ve şerhlerinden de çok sayıda rivayete 

de yer vermiştir.36 

Fıkıh alanında Ebû Yusuf’un (öl. 182/798) Kitâbü’l Harac’ı, eş-Şeybânî’nin (öl. 

189/805) es-Siyerü’l kebîr’i ve el-Câmi‘u’s sağir’i, Hâkim eş-Şehîd’in (öl. 334/945) el-

Kâfî’si, Kudûrî’nin (öl. 428/1037) el-Muhtasar’ı ile Hanefi fıkhı için önemli olan 

şerhlerden ve diğer fıkhî mezheplere ait kaynaklardan faydalanmıştır.37 Kelam alanında 

daha çok temel kaynaklarla sınırlı kalan Elmalılı, Ebû Hanîfe’nin (öl. 150/767) el- Âlim 

ve’l müte‘allim, el-Fıkhü’l ekber ve el-Vasiyye’si, İbn Hazm’ın (öl. 456/1064) el-Fasl’ı, 

Beyhakî’nin (öl. 458/1066) el-Esmâ ve’s sıfat’ı, Şehristânî’nin (öl. 548/1153) el-Milel 

ve’n nihal’i ve Seyyid Şerîf el Cürcânî ‘nin (öl. 816/1413) Şerhu’l Mevâkıf gibi eserlerden 

yararlanmıştır.38 

Elmalılı, Kur’ân-ı Kerim’in doğru anlaşılması amacıyla eserde başta temel tefsir 

kaynakları olmak üzere fıkıh, hadis, kelam, tasavvuf, felsefe, tarih, dil ve edebiyat gibi 

alanlara ilişkin İslamî literatürden geniş ölçüde faydalanmıştır.  Tefsirinde her mâna ve 

mesele için kaynak göstermeye gerek duymadığını da belirtmiştir. Bundan dolayı kaynak 

gösterme konusunda fazla titiz davranmamıştır.39 

1.1.3.2. Elmalılı’nın Tefsiri Özelinde Yapılan Çalışmalar 

Elmalılı, cumhuriyet tarihinin en kritik döneminde gerek eserleriyle gerekse 

üstlendiği görevlerle önemli bir yer edinen âlimlerimizdendir. Çok yönlü bir âlim olan 

Elmalılı, gelenekten aldığı birikimle yaşadığı dönemdeki yenilikleri ve ihtiyaçları 

gözeterek eserlerini yazmıştır. Hak Dini Kur’an Dili adlı tefsirinde de Elmalılı’nın bu 

özelliğini görmekteyiz. Tefsir tarihinde önemli bir yeri olan Hak Dini Kur’an Dili üzerine 

kitap, tez ve makale türünde pek çok çalışma yapılmıştır.  

Telif edilen kitaplardan bazıları şunlardır: 1991 yılında Elmalılı’nın tefsiri başta 

olmak üzere başka yönleriyle de ele alındığı sempozyum bildirilerinin yer aldığı, TDV 

Yayınları tarafından 1993 yılında yayınlanan Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ismindeki 

 
36 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/154. 
37 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/156. 
38 Bilgin, “Hak Dini Kur’ân Dili”, 15/156-157. 
39 Ersöz, “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”, 175. 



 

14 
 

eser, tefsirin kısa özeti şeklinde Şadi Eren tarafında kaleme alınan, Zafer Yayınlarının 

1998 yılında yayınladığı Elmalılı Hamdi Yazır’dan Tefsir Nükteleri, deyim ve terimlerin 

dil için önemine dikkat çekerek Kur’ân-ı Kerîm’de bulunan deyimlere ve terimlere dair 

Hak Dini Kur’ân Dili’ndeki açıklamaların esas alındığı Mehmet Yaşar Soyalan’ın yazdığı 

ve 2003 yılında Ağaç Yayınları tarafından basılan Elmalılı Tefsirinde Kur’âni Terimler 

ve Deyimler ile Mehmet Şirin Ayiş’in tefsirde yer alan tasavvufi konuları bir araya 

getirdiği, Rağbet Yayınları tarafından 2015 yılında basılan Elmalılı Tefsirinde Tasavvuf 

adlı eseridir.40 

Hak Dini Kur’an Dili, hacimli bir tefsir olması sebebiyle sosyal bilimlerin birçok 

dalında tez konusu olarak çalışılmıştır. Bu tezlerden bazıları şunlardır: 

1. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Bilimsel Tefsirciliği, (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002). 

Ali Akpınar danışmanlığında Recep Orhan Özel tarafından hazırlanan bu çalışma 

giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Elmalılı’nın hayatı ve eserleri 

hakkında bilgi verilmiş, ikinci bölümde ise Hak Dini Kur’an Dili’nin genel özellikleri 

verildikten sonra bilimsel tefsirin belli başlıkları altında eser incelenmiştir. 

2. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Nüzûl Sebepleri Değerlendirmesi, (Şanlıurfa: Harran 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006). 

Rıfat Yıldız tarafından hazırlanan tezin danışmanlığını Hikmet Akdemir yapmıştır. 

Tez, giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Tezin giriş kısmında yazar, esbâb-ı nüzûl ilmi 

hakkında bilgi vermiş, birinci bölümde Elmalılı’nın hayatını ve tefsirini ele almış, ikinci 

bölümde Elmalılı’nın tefsirinde esbâb-ı nüzûlü kullanımını ve istifade ettiği kaynakları 

zikrederken üçüncü bölümde de esbâb-ı nüzûlle ilgili rivayetleri kabulü ve reddinde 

izlediği ilkeleri incelemiştir.  

 
40Ahmet Sait Sıcak – Recep Bilgin, “Elmalılı Muhammed Hamdi (1878-1942) ve Eserleri Hakkında 

Yapılmış Çalışmalar Bibliyografyası (1923-2018)” Turkish Studies Comparative Religious Studies 14/2 

(2019), 338. 



 

15 
 

3. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Hak Dini Kur’ân Dili Adlı Eserinde İlahî Sıfatlar, 

(Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitisü, Yüksek Lisans Tezi, 2011). 

Yener Öztürk danışmanlığında Erol Köseoğlu tarafından hazırlanan bu tez giriş ve 

iki bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında Elmalılı’nın hayatını ve eserlerini 

zikretmiştir. Çalışmanın birinci bölümünde ilahî isim ve sıfatlar hakkında genel bilgiler 

vermiş, ikinci bölümde ise Elmalılı’nın ilahî sıfatlara bakışını ele almıştır. 

4. Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Müşkil Âyetlere Yaklaşımı, (Kahramanmaraş: Sütçü 

İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019).  

Ahmet Abay danışmanlığında Mehmet Yalınkılıç tarafından hazırlanan çalışma 

giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında çalışmanın konusu, önemi, kapsamı 

ve sınırlılıklarını zikreden yazar, birinci bölümde müşkilü’l Kur’ân konusunu hakkında 

kapsamlı bir şekilde izah etmiştir. İkinci bölümde Elmalılı ve tefsiri hakkında bilgi 

verdikten sonra Elmalılı’nın müşkilü’l Kur’ân ilmiyle ilgili âyetleri tefsirini konu 

başlıkları şeklinde ele almıştır. 

Elmalılı’nın tefsirini farklı konu başlıkları altında ele alan çeşitli makalelerde 

yazılmıştır. Bunlardan bazıları şunlardır:  

Abdurrahman Altuntaş, “Hak Dini Kur’ân Dili Tefsiri’nde Şûra Kavramının Ele 

Alınışı”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/2 (2012), 245-264. 

Ali Öge, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Tefsirinde Kıraatlerin Kullanımı”, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 34 (2012), 51-82.  

Mustafa Özel, “Elmalılı’nın Tefsir Metodolojisi”, Diyanet İlmî Dergi (Diyanet 

İşleri Resiliği Yıllığı), 51/3 (2015), 29-57. 

Ahmet Karadağ, “Elmalılı Hamdi Yazır’ın Nesh Anlayışı”, İnönü Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8/1 (2017), 149-168. 

Mustafa Ünver, “Tefsirin Temel Bir İlkesi Olarak Siyaka Riayet -Elmalılı Tefsiri 

Örneği- Tefsir Araştırmaları Dergisi, 1/1 (2017), 73-120. 



 

16 
 

1.2. Süleyman Ateş’in Hayatı, Eserleri ve Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri Adlı 

Tefsiri 

1.2.1. Hayatı 

Müfessir Süleyman Ateş, 1933 yılında Elazığ’a bağlı Tadım köyünde doğdu. 

Babası İbrahim Ağa, annesi Behiye Hanım’dır.  

İlk tahsilini köy hocasından alan Ateş, on yaşında hafızlığını tamamladı. Babası 

tarafından tecvid ve kıraat dersleri alması için Elazığ İzzet Paşa Kur’ân Kursu’na 

gönderildi. Burada Elazığ müftüsü Ömer Efendi’den ders aldıktan sonra Hacı Muharrem 

Kösetürkmen Efendi’den de Arapça öğrenimi gördü. 1951yılında Erzurum âlimlerinden 

Hacı Faruk Efendi’den Kâfiye, Mollacâmi ve Mantık okudu. 1953 yılında Elazığ İmam 

Hatip Okulu’na kaydoldu, aynı zamanda okulla beraber Hacı Muharrem Hilmi 

Efendi’den özel dersler almaya devam etti. 1960 yılının haziran döneminde İmam Hatip 

Okulu’nu, eylül döneminde de Elazığ Lisesi’ni bitirdi. Aynı yıl Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi’ne başlayan Ateş, dört yıl okuduğu bu fakülteden birincilikle mezun 

oldu. Mezun olduktan sonra birkaç ay Elazığ İmam Hatip Okulu’nda öğretmenlik yaptı. 

17 Temmuz 1965 tarihinde Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Tefsir Kürsüsü’ne 

asistan olarak atandı. 1 Mart 1968 tarihinde “Sülemî ve Tasavvufî Tefsiri” adlı doktora 

tezi ile doktor unvanını aldı. 1973 tarihinde araştırmalarda bulunmak üzere Irak’a gitti. 

Irak ve Mısır’da 9 ay kaldıktan sonra yurda döndü. 24 Kasım 1973 tarihinde “İşarî Tefsir 

Okulu” adlı doçentlik tezi kabul edildi. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne doçent 

olarak atandı.  

16/04/1976 tarihli ve 7/11724 sayılı Bakanlar Kurulu kararıyla Diyanet İşleri 

Başkanlığı’na atandı. Bir buçuk yıl bu görevde kalan Ateş sonrasında başkanlıktan 

ayrılarak tekrar fakültedeki görevine döndü. Ankara Üniversitesi Senatosu’nun 

09/01/1979 tarihli kararıyla profesör oldu. 1979 yılında fakültenin kararıyla araştırmalar 

yapmak üzere Batı Almanya’ya gönderildi. Almanya’da olduğu yıllarda Suudi Arabistan 

İmam Muhammed Üniversitesi’nin öğretim üyeliği daveti üzerine Riyad’a gitti. Bu 

üniversitenin Usûlu’d-din Fakültesi’nde tefsir dersleri okuttu. İlahiyat Fakültesi’nin 

kendisine verdiği izni uzatmaması nedeniyle istifa etmek zorunda kaldı ve 1982 yılında 

fakültedeki görevine geri döndü ve bir süre dekan vekilliği görevinde bulundu. Bir 



 

17 
 

sonraki öğretim yılında yeniden İmam Muhammed Üniversitesine giden Ateş, 1987’ye 

kadar bu görevde bulundu. 1987-1988 eğitim öğretim yılında Cezayir’deki Emir 

Abdulkadir İslam Üniversitesinde Tefsir ve Tasavvuf derslerini okuttu. Ertesi yıl 

Türkiye’ye dönünce Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel İslam 

Bilimleri Bölüm Başkanlığına getirildi. 1995 yılına kadar burada birçok asistan yetiştirdi. 

Sonrasında İstanbul Üniversitesine öğretim üyesi olarak atandı. Bu fakültenin öğretime 

başlamasında büyük katkıları oldu. Bu görevdeyken 1999 yılında emekli oldu. Emekli 

olduktan sonra da ilmî çalışmalarına devam eden Ateş, 2001-2003 yılları arasında 

Hollanda’da kurulan Rottherdam İslam Üniversitesi ve Avrupa İslam Üniversitesinde 

tefsir dersleri verdi. Birçok bilimsel toplantıya, konferanslara da katılmaya devam eden 

Ateş eserleriyle Kur’ân’ın anlaşılmasına hizmet etmeye devam etti.41   

1.2.2. Eserleri  

Cumhuriyetin ilanından sonra birçok alanda yaşanan değişimler ilmî alanda yazılan       

eserlerde de kendini göstermiştir. Süleyman Ateş’in eserlerinde bu değişimleri 

görebilmemiz mümkündür. Ateş, sadece klasik medrese usûlu eğitimiyle yetinmeyip 

Cumhuriyetin ardından gelişen modern eğitimden aldığı birikimi de eserlerine 

yansıtmıştır. Onun bu şekilde bir metod benimsemesinde İlahiyat Fakültesi’ndeki 

hocalarından Tayyip Okiç’in ve Menar ekolünün etkisinin olduğu söylenebilir. Ancak 

Ateş, Kur’ân’ın tamamına yönelik modern yorumdan ziyade imkânlar ölçüsünde 

yapılabilecek bir yorum anlayışını savunmuştur.42 Eserlerinden dolayı zaman zaman 

eleştirilen Ateş, oldukça geniş bir birikimle yetmişe aşkın eser yazmıştır. Ateşin eserleri 

telif, tercüme ve sadeleştirme şeklindedir. 

1.2.2.1. Telif Eserleri 

1. Sülemî ve Tasavvufî Tefsiri 

 
41 Süleyman Ateş’in hayatı ile ilgili bilgileri kendisinin yazdığı “Bir Ömür Böyle Geçti” adlı iki ciltlik 

eserinden özetlenildi. Daha fazla bilgi için bk. Süleyman Ateş, Bir Ömür Böyle Geçti (I-II) (İstanbul: Yeni 

Ufuklar Neşriyat 2007).  
42 Ahmet Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik - Modern Algısı Ömer Nasuhi Bilmen - Süleyman 

Ateş Örneği (İstanbul: Ravza Yayınları 1. Baskı, 2014), 97 – 98. 



 

18 
 

Müfessirin doktora çalışması olan bu eserde Sülemî (öl. 412/1021) ve onun işarî 

tefsir metoduyla yazdığı “Hakaiku’t Tefsir” adlı çalışması konu edinmiştir. Sönmez 

Neşriyat tarafından İstanbul’da 1969 yılında basılmıştır. 

2. Kur’ân-ı Kerim ve Yüce Meâli 

İlk olarak 1974 yılında metinsiz olarak çıkan bu meâl 1977 yılında metinli olarak 

tekrar basılmıştır. Daha sonra Kılıç Kitabevi ve Yeni Ufuklar Neşriyat tarafından birçok 

kez basılmıştır. 

3. İşârî Tefsir Okulu  

Müellif, doçentlik tezi olan bu eserinde işârî tefsir hareketini konu edinmiştir. Eser 

ilk olarak Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları tarafından 1974 yılında 

Ankara’da basılmıştır. 1998 yılında Yeni Ufuklar Neşriyat tarafından tekrar basılmıştır. 

4. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri 

On iki ciltten oluşan bu eser, müellifin ifadesiyle yirmi yıllık bir çalışmanın 

ürünüdür. Ateş’in en önemli ve en fazla bilinen eseridir. Çalışmamızda bu eseri ayrı bir 

başlık altında ayrıntılı olarak ele alacağız. 

5. Kur’ân Prensipleri 

Müellif bu eseri Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri adlı eserinde, her sûre sonunda “…. 

Sûresinde Getirilen Prensipler” başlığı altında özetlediği hüküm ve prensipleri nüzul 

sırasına göre bir araya getirmekle oluşturmuştur. Eser, Yeni Ufuklar Neşriyat tarafından 

1996 ve 2003 yıllarında İstanbul’da basılmıştır.  

6. Kur’ân’da Nesh Meselesi  

Risale şeklinde hazırlanmış olan bu eserde nesh konusu ele alınmıştır. Yeni Ufuklar 

Neşriyat tarafından İstanbul’da 1996 yılında basılmıştır.  

7. Kur’ân Ansiklopedisi 



 

19 
 

Otuz ciltten oluşan eser, Ateş’in en hacimli eseridir. Eser konulu tefsir olarak 

yazılmış olmakla beraber tertip ve muhteva açısından İslam tarihinde ilk olma özelliğini 

taşımaktadır. Tefsirde dağınık halde bulunan konular harf sırasına göre düzenlenip 

bunlara yeni birçok madde ilave edilmiştir. Eserde 1200 civarında ana madde 

bulunmakta, tali maddelerle beraber bu sayı 2000’i aşmaktadır. Eser, Kur’ân Bilimleri 

Araştırma Vakfı tarafından İstanbul’da 1997 yılında basılmıştır. 

8. Namazda Okunan Sûrelerin Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1997. 

9. Kur’ân’da Peygamberler Tarihi, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2004, Vatan 

Yayınları İstanbul 2002. 

10. Kur’ân’a Göre Evlenme ve Boşanma, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

11. Kur’ân’a Göre Hz. Muhammed’in (s.a.s) Hayatı, Yeni Ufuklar Neşriyat, 

İstanbul ts. 

12. Allah Katında Gerçek Din İslam’dır, Ayyıldız Matbaası, Ankara 1968. 

13. Cüneyd-i Bağdadi Hayatı, Eserleri ve Mektupları, Sönmez Neşriyatı, İstanbul 

1969. 

14. Resimli ve Tatbikatlı Hac Rehberi, Kılıç Kitabevi, Ankara 1976. 

15. Kur’ân Nizamı, Dergâh Yayınları, 1969. 

16. İnsan ve İnsanüstü Varlıklar, Dergâh Yayınları, İstanbul 1979. 

17. Kur’ân-ı Kerm’in Evrensel Mesajına Çağrı, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 

1990. 

18. İslam Tasavvufu, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1992. 

19. Gerçek Din Bu (1-2), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1992.  

20. İnsan Hakları, Bilgi Vakfı, Ankara 1994. 



 

20 
 

21. Yeni İslam İlmihâli, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1996. 

22. Minberden Öğütler, Hutbeler, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1996. 

23. Yeniden İslam’a (1-2), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1996,  

24. Müslüman’ın Cep Kitabı, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1996. 

25. 99 Soruda Kur’ân-ı Kerim, Radikal Yayınları, İstanbul 1997. 

26. Mahabbetullah, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1997. 

27. Die Geistige Einheit der Offenbarungsreligionen-İlahi Dinlerin Ruh Birliği, 

(Almancaya çev: Abdullah Takım), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1998. 

28. Die Ziele des Korans-Kur’ân-ı Kerim’in Hedefleri, (Almancaya çev: Abdullah 

Takım), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1998. 

29. İslam’da Güncel Tartışmalar, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2002. 

30. Haram Olan Eylemler, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2003. 

31. İslam’da Kadın Hakları, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2004. 

32. İslam’a İtirazlar ve Kur’ân-ı Kerim’den Cevaplar, Yeni Ufuklar Neşriyat, 

İstanbul 2004. 

33. Görünmez Âlemin İzleri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2005.  

34. 1001 Soruda İslam, Vatan Gazetesi, İstanbul 2006. 

35. Mecazdan Hakikate İlahî Aşk, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2008. 

36. Kur’ân Işığında Soru ve Cevaplarla İslam (1-6), Yeni Ufuklar Neşriyat, 

İstanbul ts. 

37. İmâmiyye Şiası’nın Tefsir Anlayışı, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 



 

21 
 

38. Kur’ân-ı Kerim’e Göre Büyü, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

39. Açıklamalı Büyük Dua Mecmuası, Kılıç Kitabevi, Ankara ts. 

40. Sorularla Kur’ân-ı Kerim, Milliyet Gazetesi, İstanbul ts. 

41. Makaleler, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

42. Tefsir Dersleri, İmam Hatip Liseleri için ders kitabı, y.y ts. 

43. Din Dersleri, Lise 2. sınıflar için ders kitabı, y.y ts. 

44. Çağdaş Tefsir Hakkında Söylenenler: Prof. Dr. Süleyman Ateş’ten Cevaplar, 

Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

45. Bir Ömür Böyle Geçti (1-2), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

1.2.2.2. Tercüme Eserleri 

2.2.2.1 Arapça’dan Yapmış Olduğu Çeviri Eserler 

1. Kur’ân’da Edebî Tasvir, Seyyid Kutub, Hilal Yayınları, İstanbul 1966. 

2. Kur’ân’da Kıyamet Sahneleri, Seyyid Kutub, Hilal Yayınları, Ankara 1966. 

3. Mişkatü’l Envar: Nurlar Feneri, İmâm-ı Gazalî, Bedir Yayınları, İstanbul 1966. 

4. Mevaidü’l İrfan: İrfan Sofraları, Niyazî-i Mısrî, Emel Matbaası, Ankara 1971; 

Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2004. 

5. Tasavvufta Fütüvvet, Ebû Abdurrahman es-Sülemî, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara 1977; Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

6. Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî’nin Risaleleri, Ebû Abdurrahman es-Sülemî, 

Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 1981. 

7. Gönül Nurları, Yeni Ufuklar Neşriyat, Kollektif, İstanbul 2008. 



 

22 
 

8. İslam’da Öğretmen ve Öğrenci Münasebetlerine Dair Geniş Risale, Kollektif, 

Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

9. Nefsin Ayıpları ve Tedavi Yolları, Ebû Abdurrahman es-Sülemî, Yeni Ufuklar 

Neşriyat, İstanbul ts. 

2.2.2.2. İngilizce’den Yapmış Olduğu Çeviri Eserler 

1. İslamî Tetkikler: İslam Felsefesi ve Kelâmı, Montgomeryy Watt, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1968. 

2. Kur’ân’da Allah ve İnsan, Toshihiko İzutsu, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara 1975; Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul ts. 

1.2.2.3. Sadeleştirmeleri 

1. Abdülaziz Çâvîş, Anglikan Kilisesine Cevap, çev. Mehmet Akif Ersoy, sad. 

Süleyman Ateş  (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1974). 

2. Kâdirî Yolu Sâliklerinin Zikir Makamları ve Zâkirlere Hediye (Ankara: Pars 

Matbaası, 1976),  

3. Hacı Muharrem Hilmi Efendi, Divân-ı Sırrı, (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 

ts.). 

4. Ömer Hüdayî Baba Dîvanı (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 2007). 

5. Muharrem Hilmi Kösetürkmen, Mevize-i Hilmiyye – Kalbe Sefa Öğütler-, 

(İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, ts.). 

6. Harputlu Hacı Muharrem Hilmi Efendi, Hak Yolcularının Seyir Defteri (İstanbul: 

Yeni Ufuklar Neşriyat, 2009).43 

 
43 Mustafa Kara, “Prof. Dr. Süleyman Ateş: Hayatı ve İlmi Şahsiyeti”,Tefsire Adanmış Bir Ömür Süleyman 

Ateş, Gökhan Atmaca – Ali Karataş (ed.) (Ankara: Fecr Yayınları, 2020), 56. 



 

23 
 

Ateş’in bu eserleri dışında AÜİF İslami İlimler Dergisi, İslami Araştırmalar Dergisi 

başta olmak üzere gerek Türkçe gerek Arapça olmak üzere pek çok dergide yazmış 

olduğu makaleler de vardır. Ayrıca Milliyet, Vatan Gazeteleri ile çeşitli basın 

organlarında yüzlerce makalesiyle okuyucularıyla buluşmuştur.44 

1.2.3. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri 

Müfessir Ateş’in yirmi yıllık birikimle yazdığı tefsiri en fazla bilinen eseridir. 

Müfessir, esere “Tefsire Giriş” başlığı altında yazdığı bir mukaddime ile başlamıştır. 

Burada Peygamberimize ilk vahyin gelişini, Kur’ân’ın yazılması, toplanması, tertibi, 

harekelenmesi, noktalanması, kıraat meselesi, muhtevası, okuyup anlaşılmasının önemi, 

Kur’ân’ın tefsiri, Türkiye’de yapılan tefsir çalışmaları ve tefsirini yazarken kullandığı 

metot hakkında bilgiler vermiştir. Ateş, Türkçe yazılmış birçok tefsirin modern zamanda 

yaşayan kuşak tarafından anlaşılamayacak kadar dilinin eski olması, zayıf haberlere 

tenkit edilmeden yer verilmesi ve okuyucuyu bıktıracak uzunlukta yazılması sebebiyle 

tefsir yazmaya karar vermiştir.45  

1.2.3.1. Tefsirin Genel Özellikleri ve Kaynakları 

Ateş, tefsirinde genel olarak klasik tefsir anlayışına uygun bir metot takip etmekle 

birlikte bazı noktalarda tefsirde ilk diyebileceğimiz özellikler de vardır. Mushaf tertibine 

göre yazmış olduğu tefsirde kelime ve kavramların iniş sırasını dikkate alarak ilk geçtiği 

yerde daha detaylı açıklanmasına özen göstermiştir. Ancak okuyucuda tereddüt 

oluşmasını engelleyecek özet açıklamalara tertipteki yerine göre vermeyi ihmal 

etmemiştir.  

Her sûrenin tefsirine başlamadan önce sûrenin Mekki mi, Medenî mi olduğuna, iniş 

sırasına, özetine ve sûrenin fazileti hakkında rivayetlere yer vermiştir. Sayfa başlarında 

sûrenin kaçıncı cüzde olduğunu, resmî tertîb ve iniş sırasını belirtmiştir. Âyetlerin 

meâlinden sonra “Tefsir” başlığı ile tefsir kısmına geçmiş, âyetlerin içeriğini özetledikten 

 
44 Ateş, Bir Ömür Böyle Geçti, 2/600 – 604. 
45 Süleyman Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri (İstanbul; Yeni Ufuklar Neşriyat, 1989), 58. 



 

24 
 

sonra izaha ihtiyacı olan kelimeleri ve âyetlerin işaret ettiği olayları açıklamıştır. 

Âyetlerdeki kelimelere yönelik dilbilimsel tahlillere önem vermiştir.46  

Ateş Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsirine öncelik vermiş, ilgili tüm âyetleri dikkate alarak 

konuyu Kur’ân bütünlüğü çerçevesinde yorumlamaya çalışmıştır.47 Eğer Kur’ân’ı Kur’ân 

ile tefsir etme imkânı olmazsa açıklamalarında hadislere başvurmuştur. Aktardığı 

hadislerin kaynaklarını da zikretmiş, bazı hadislere herhangi bir açıklama yapmadan yer 

verirken48 bazı hadisleri de zayıf olduğu veya Kur’ân’a uygun olmadığını belirterek kabul 

etmemiştir.49 Tefsirde nüzûl sebeplerine de yer veren Ateş, birden fazla nüzûl sebebi 

olduğu zaman bunları kritik edip birini tercih etmiştir.50 

Müfessir ahkâm âyetlerini geniş bir şekilde ele almış, fıkıh mezheplerinin 

görüşlerine yer verdikten sonra kendi kanâatini de belirtmiştir.51 Kur’ân’ın tefsiri için 

tabiat ilimlerini, astronomiyi de bilmenin gerekli olduğunu söyleyen Ateş, insan ve 

kâinâtın yaratılışı ile ilgili âyetleri pozitif bilimleri dikkate alarak izah etmiştir.52  

Peygamberlerin kıssalarını anlatan âyetlerin tefsirinde Kitab-ı Mukaddes’e müracaat 

ederek karşılaştırma yapmıştır. Peygamber hayatlarıyla ilgili Tevrat’tan çok 

yararlanmıştır. 53  

Ateş, her sûrenin sonunda “… Sûresinde Kıraat Farklılıkları” başlığı altında sûrenin 

içerisindeki kıraat farklılıklarına da yer vermiştir. Diğer tefsirlerde âyetlerin kendi 

bağlamında izah edilen kıraat farklılıklarını burada toplu bir şekilde zikretmiştir. 54 

Müfessir, sûrelerin sonunda “Bu Sûrede Getirilen Başlıca Prensipler” başlığı altında sûre 

içerisindeki önemli yerleri maddeler halinde sıralamıştır. Tefsirin 11. cildinde de ayrıca 

zikrettiği bu prensipleri konularına göre sınıflandırarak “Konularına Göre Kur’ân 

Presipleri” başlığı altında zikretmiştir. 

 
46 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/157; 7/258. 
47 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/357; 3/246, 264. 
48 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/298, 2/282, 3/49; 5/248. 
49 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/75, 1/382, 3/347. 
50 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/350, 1/361, 3/75. 
51 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/78-80, 1/311-325, 3/52-54.  
52 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/453; 10/185-232. 
53 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/243, 246. 
54 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/ 81- 83, 1/507-549. 



 

25 
 

Türkiye’de bir akademisyen tarafından yazılan ilk tefsir olma özelliğine sahip bu 

eserde gerek kaynaklara dipnotta yer verilmesi gerekse tefsirin sonunda kaynakça 

eklenmiş olması eseri daha da önemli kılmaktadır. Ateş, ayet meâllerinde ve tefsirinde 

muhatap okuyucuyu dikkate alarak sade bir dil ve üslûp kullanmaya özen göstermiştir.55 

Ateş, tefsirinde kullandığı kaynakları son ciltte “Kaynakça” başlığı altında 

belirtmiştir. Kapsamlı bir kaynakçaya sahip olan bu tefsirde Ateş, klasik ve modern 

dönem tefsirleriyle beraber hadis, fıkıh, kelam, tasavvuf, siyer, tarih, lügat alanlarıyla 

ilgili eserlerden de faydalanmıştır. Klasik dönemden Taberi, Sülemî, Râzî, İbn Kesir (öl. 

774/1373), Zemahşeri, Kurtubî (öl. 671/1273), Şevkânî (öl. 1250/1834), Âlûsî ve 

Cemâleddin el-Kâsimî (öl. 1914) gibi müfessirlerin tefsirlerinden yararlanmıştır. Modern 

dönemde faydalandığı tefsirlerin başlıcaları ise Menar tefsiri, Tantavî Cevheri’nin (öl. 

1940) el-Cevâhir’i, Elmalılı’nın Hak Dini Kur’ân Dili ve İzzet Derveze’nin (öl. 1984) et-

Tefsîrü’l-hadîs’idir.  

Hadis ilmiyle ilgili Kütüb-i Sitte eserlerine sıkça başvuran Ateş, Mâlik ibn Enes (öl. 

179/795), Ahmed İbn Hanbel (öl. 241/855), Darîmî (öl. 255/868) Ebü’l Hasan ed-

Dârekutnî (öl. 385/995), Hâkim en-Nîsâbûrî (öl. 405/1014) gibi muhaddislerin 

eserlerinden de faydalanmıştır. Hadislerle şerh kitaplarından Nevevî’nin (öl.676/1277) 

el-Minhâc adlı Sahîh-i Müslim’in şerhi ile İbn Hacer el-Askalâni’nin (öl. 852/1449) 

Fethu’l Bârî adlı Sahîh-i Buhâri şerhine sıkça başvurmuştur. 

Ateş ahkâm ayetlerine ilişkin getirmiş olduğu fıkhî yorum ve açıklamalarında diğer 

ilimlere nazaran daha az kaynak vermiştir. Mezhep görüşlerine de yer vermekle beraber 

bu görüşler için çoğunlukla kaynakları belirtmemiştir. İmam Serahsî’nin (öl. 483/1090) 

el-Mebsût’u, Ebû Bekir İbnü’l Arabî’nin (öl. 543/1148) Ahkamu’l Kur’ân’ı ve 

Kurtubî’nin el-Câmi‘ li Ahkâmi’l Kur’ân’ı fıkıh ilmiyle ilgili başvurmuş olduğu 

kaynaklar arasında yer almaktadır.56 

 
55 Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik - Modern Algısı Ömer Nasuhi Bilmen - Süleyman Ateş 

Örneği, 108-116. 
56 Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik - Modern Algısı Ömer Nasuhi Bilmen - Süleyman Ateş 

Örneği, 78-79. 



 

26 
 

1.2.3.2. Ateş’in Tefsiri Özelinde Yapılan Çalışmalar  

Ateş, ülkemizde son dönemde yetişmiş, ömrünü Kur’ân’ı anlamaya adamış ve 

bununla ilgili birçok eser vermiş velut müelliflerden biridir. Bu eserler içerisinde yirmi 

yıllık emek verdiği Yüce Kur’ân’ ın Çağdaş Tefsiri en önemli telifidir. Tefsir, kullanılan 

bazı yeni metotlar, kaynak zenginliği ve kapsamlı bir içeriğe sahip olması sebebiyle 

özgünlüğünü ortaya koymuş ve akademik olarak da önemli bir yer edinmiştir. Bu 

sebeplerden dolayı tefsir hakkında birçok çalışma yapılmış ve yapılmaya da devam 

edilmektedir. Genel olarak bu çalışmalarda tefsir bir yönüyle incelenmiş, detaylı olarak 

çalışılmamıştır. Bu çalışmalar çoğunlukla tez ve makale türünde olmakla beraber kitap 

olarak da birkaç eser telif edilmiştir. Telif edilen kitaplardan bazıları şunlardır:  

“Süleyman Ateş Ateşle Oynuyor” isimli eser Haydar Hatiboğlu tarafından 

Süleyman Ateş’e reddiye olarak kaleme alınmıştır. Eser, Mesaj Yayınları tarafından 1990 

yılında basılmıştır. Bir diğer kitap ise Ahmet Yazıcı’nın kaleme aldığı ve Ravza Yayınları 

tarafından 2014 yılında basılan “Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik-Modern Algısı: 

Ömer Nasuhi Bilmen – Süleyman Ateş Örneği” isimli yayınlanmış doktora tezidir. Eserde 

cumhuriyet dönemindeki iki önemli tefsir belli başlıklar üzerinden mukayese edilerek 

incelenmiştir. 

Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri çeşitli yönlerden birçok teze konu olmuştur. Bu 

tezlerden bazıları şunlardır: 

1. Süleyman Ateş’in Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri ve Tasavvufi Yönü, (Diyarbakır: 

Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002). 

Mesut Erdal danışmanlığında Ali Karataş tarafından hazırlanan bu tezde ilk olarak 

Ateş ve işarî tefsir hakkında bilgi verilmiştir. Son bölümde de Ateş’in tefsirde yer verdiği 

tasavvufi yorumları ve bu alanda kullanılan kavramlara dair açıklamalarını incelenmiştir. 

2. Süleyman Ateş’in Tefsirinde Kur’ân’ın Çağdaş Yorumu, (Kayseri, Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006). 



 

27 
 

Celal Kırca danışmanlığında Mevlüt Şahin tarafından hazırlanan bu tez giriş ve üç 

bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Ateş’in çağdaş İslam düşüncesindeki yeri ele 

alınmıştır. İkinci bölümde kelamî meselelerden Ehl-i Kitap, evrim, reenkarnasyon, Hz. 

Âdem’in çıkarıldığı cennet, cehennemin ebediliği ve şefaate dair yorumlarını ele almıştır. 

Son bölümde ise sosyal konulardan faiz, piyango ve kadın hakkındaki âyetlere dair 

yorumlarını incelemiştir.  

3. Bilimsel Tefsir Yöntemi: Hamdi Yazır ve Süleyman Ateş Örneği, (İzmir, Dokuz 

Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014). 

Hüseyin Yaşar danışmanlığında Merve Erol tarafından hazırlanan bu tez üç 

bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde bilimsel tefsiri, bu anlayışı savunanların ve 

reddedenleri görüşleri ele almıştır. İkinci bölümde Elmalılı ve Ateş’in tefsirlerinde geçen 

bilimsel tefsir örneklerini mukayese etmiştir. Üçüncü bölümde ise her iki müfessirin 

bilimsel tefsir anlayışlarını değerlendirmiştir. 

4. Cumhuriyet Dönemi Türkiye’si Akademik Tefsir Çalışmalarında Nesh 

Meselesine Teorik ve Pratik Yaklaşım: Süleyman Ateş ve M. Sait Şimşek Örneği, (Edirne, 

Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 

Mustafa Şentürk danışmanlığında İhsan Koç tarafından hazırlanan bu tez üç 

bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde neshi ve neshe dair cumhuriyet dönemindeki 

yaklaşımları incelenmiştir. Sonrasında her iki müfessiri ikinci bölümde neshe dair teorik 

üçüncü bölümde ise neshe dair pratik yaklaşımları bakımından ele almıştır.   

Ateş’in tefsirini farklı konu başlıkları altında ele alan çeşitli makalelerde 

yazılmıştır. Bunlardan bazıları şunlardır:  

Ahmet Yazıcı, “Süleyman Ateş’in Görüşleri Bağlamında Kur’ân Kıssaları”, İslâmi 

Araştırmalar Dergisi 22/2 (2011), 106-117. 

Mustafa Hocaoğlu, “Süleyman Ateş’in Tefsirinde Bütünlük Sorunu: Ehli Kitab’ın 

Cennet’e Girmesi ve Tevrât’ın Tahrifi Meseleleri”, İslâmi Araştırmalar Dergisi 23/1 

(2012), 42-54. 



 

28 
 

Gökhan Atmaca, “Süleyman Ateş’in Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri Adlı Eserinde 

İsrâiliyat”, EKEV Akademi Dergisi 51 (2012), 155-166. 

  



 

29 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

MUKAYESENİN YAPILACAĞI KUR’ÂN İLİMLERİ 

Kur’ân-ı Kerîm’in, maksadı insanları hidayete ulaştırmaktır. Bu sebeple nâzil 

olmaya başladığı zamandan günümüze Kur’ân’ı anlamaya yönelik faaliyetler hep devam 

etmiştir. Bu faaliyetlerin doğru bir şekilde belli ilkeler çerçevesinde yapılması için birçok 

ilim ortaya çıkmıştır. Kur’ân-ı Kerîm ortaya çıkan bu ilimlerin kaynağı olma özelliğine 

de sahiptir. Kur’ân-ı Kerîm’in anlaşılmasında gerekli olan bu ilimlere kaynaklık etmesi 

de onu diğer kitaplardan ayıran mucizevî bir özelliğidir. Bu ilimler, bir kısmını bu 

bölümde ele almaya çalışacağımız “ulûmü’l-Kur’ân” terkibiyle ifade edilen Kur’ân 

ilimleridir. Kur’ân ilimleri, Kur’ân’ın inişi, tertibi, toplanması, yazılması, okunması, 

tefsiri, icâzı, nâsihi, mensûhu ve hakkındaki şüphelerin giderilmesiyle Kur’ân’ın açık ve 

net olarak anlaşılmasına çeşitli açılardan yardımcı olan ilimlerdir.57  

Kur’ân ilimlerinin ortaya çıkışı ile ilgili tam bir tarih bulunmamakla beraber Hz. 

Peygamber’in hayattayken sahabeye yaptığı açıklamalarda yer almasından dolayı bu 

dönemde şifahi olarak başladığını söyleyebiliriz. Sahabe ve tâbiîn döneminde ayetlere 

getirilen açıklamalar sonrasında birçok Kur’ân ilminin temeli oluşmuştur.58 Kur’ân 

ilimlerine konu olarak eserlerde yer verilmesi h. 2. ve 3. asırdadır. “Ulûmü’l-Kur’ân” 

kavramının ilk olarak kullanmasıyla ilgili Zürkânî Ali b. İbrahim el-Hûfî’nin (öl. 

430/1038) el-Burhan fî ulûmi’l-Kur’ân adlı eserini zikretmektedir.59 Ancak el-Hûfi’nin 

bu eseri Kur’ân ilimlerinin bütününü kapsamamakta yalnızca tefsir usûlüne dair bazı 

bilgiler içerdiği için bu tespitin çok doğru olduğu söylenemez. “Ulûmü’l-Kur’ân” terkibi 

günümüzde Kur’ân ilimlerinin çeşitli dallarını bir araya toplayan eserleri ifade ettiği için 

bu anlamıyla terkibin ilk kez Zerkeşi’nin (öl. 794/1392) “el-Burhân fî ulûmi’l Kur’ân” 

adlı eseriyle kullanıldığı belirtilmiştir.60 Kur’ân ilimlerinin sayısıyla ilgili müelliflerin 

ittifak ettiği bir görüş bulunmamaktadır. Zerkeşî, bu ilimlerin sayısını 47 olarak 

 
57 M. Abdülazîm ez-Zürkânî, Menâhilü’l İrfan fi ʿulumi’l Kur’ân (Kahire: Dâru’l fikr, 1416/1996), 1/20; 

Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü (İstanbul: M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2012), 141. 
58 Subhî es-Sâlih, Mebâhis fi ʿulûmi’l Kur’ân (Beyrut: Dâru’l İlm li’l Melâyîn, 2014), 121; Hekim Tay, 

“Tarihi Süreçte Ulûmü’l Kur’ân Kavramının Teşekkülü”, BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/1 (Haziran 

2019), 125-134. 
59 Zürkânî, Menâhilü’l İrfan fi ʿulumi’l Kur’ân, 1/26. 
60 Demirci, Tefsir Usûlü, 144; Harun Bekiroğlu, Tefsir Metodolojisi Açısından el-Burhân ve el-İtkân 

(Ankara: Araştıma Yayınları, 2013), 53-58. 



 

30 
 

zikretmekle beraber bu sayının sınırlandırılamayacağını da belirtmiştir.61 Süyûti (öl. 

911/1505) Zerkeşî’nin eserindeki ilimleri genişleterek astronomi, tıp, geometri gibi 

ilimleri ekleyerek seksen ayrı ilmi zikretmiştir.62 Bu bölümde tüm ilimlere yer vermek 

çalışmanın kapsamını genişleteceği için ilimler içerisinde Kur’ân-ı Kerîm’in tefsirinde en 

çok istifade edilen ve üzerinde tartışmaların olduğu esbâb-u nüzûl, nâsih - mensûh, vücûh 

- nezâir, muhkem - müteşâbih, hurûf-u mukattaa ve kısasu’l Kur’ân, ilimlerinden 

bahsedilecek. 

2.1. Esbâb-u Nüzûl 

Kur’ân-ı Kerîm, yirmi üç yıllık bir süre içerisinde olayların akışına göre tedricen 

nâzil olmuş bir kitaptır. Bu süreç içerinde Kur’ân-ı Kerîm din, ahlak, hukuk ve siyaset 

alanlarında toplumun ihtiyaçlarına cevap verecek hükümler, ilkeler koymuştur. Bu 

doğrultuda Kur’ân-ı Kerîm’deki âyetler iki kısımda değerlendirilebilir. Birinci kısım 

âyetler bir sebebe bağlı olmadan doğrudan hüküm koyarken, ikinci kısım âyetler bir 

sebebe bağlı olarak nâzil olan âyetlerdir. İşte esbâb-ı nüzûl, ikinci kısımdaki bir sebebe 

bağlı olan âyet ve sûrelerle ilgili olayları konu edinen ilmin adıdır.63  

Esbâb-u nüzule dâhil olan âyetler Hz. Peygamber’e sorulan bir soru üzerine veya o 

dönem ortaya çıkan bir meselenin, olayın çözümü üzerine indirilmiştir.64 Esbâb-u nüzûl 

ilmi gerek âyetlerin tefsiri gerek âyetlerdeki ilahî mefhumun anlaşılması gerekse fıkhî 

hükümler çıkartılması bakımından İslâm âlimlerinin önem verdiği ve Kur’ân’ın tefsirinde 

mutlaka bilinmesi gereken bir ilim olarak kabul edilmiştir.65 Zerkeşî’nin el-Burhan adlı 

hacimli eserinin esbâb-u nüzûlle başlaması,66 diğer usûl kitaplarında bu ilme geniş yer 

verilmesi konunun önemini göstermektedir.67  

 
61 Bedreddîn ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʿ ulûmi’l Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, (Beyrut: Dâru’l 

Maʿrife, 1972), 1/9-12. 
62 Celâleddin es-Süyûtî, el-İtkân fi ʿulûmi’l Kur’ân, thk. Şuayb el-Arnavut, (Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 

2008), 827-832. 
63 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 115. Farklı tanımlar 

için bk. Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/22; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 130-132. 
64 Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 71. 
65 İshak Yazıcı, “Nüzûl Sebeplerini Bilmenin Kur’ân Tefsirindeki Önemi”, OMUİFD 2/2 (1987), 117. 
66 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/22. 
67 Ahmet Nedim Serinsu, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzul’ün Rolü, (İstanbul: Şule Yayınları, 

1994), 61. 



 

31 
 

Esbâb-u nüzûl ilmi rivayet temelli olduğu için tefsir âlimleri rivayetlerin sıhhati 

konusunda çok titiz davranmışlardır. Nüzûl sebepleriyle ilgili rivayetler hadis usûlünde 

sıhhat için aranan şartlarla incelenmiştir. Bu konuda rivayetlerin Hz. Peygamber’e (s.a.s) 

muttasıl bir senedle isnad edilmiş olması yani rivayetin ya doğrudan sahabîlerden ya da 

sema yoluyla sahabîden haberi alan tâbiînden nakledilmiş olması gerekmektedir.68 Ayrıca 

müfessirler, rivayetlerin sıhhatiyle beraber olayın Hz. Peygamber döneminde 

gerçekleşmesinin tespitine, ilgili âyet veya sûreyle münasebetinin olmasına da dikkat 

etmişlerdir.69  

Rivayetlerle alakalı bir diğer durum ise bazı âyetlerin iniş sebepleriyle ilgili birden 

çok rivayetin bulunmasıdır. Böyle bir durumda öncelikle rivayetlerin sıhhat derecelerine 

bakılır ve sahih olan alınır. İki rivayetin de sahih olması durumunda râvinin olayı görmüş 

olması veya rivayetin daha sahih bir yolla nakledilmiş olması gibi birini diğerine tercih 

ettirecek sebeplere bakılır. Her ikisi de sahih, aralarında tercih ettirecek sebep de olmazsa 

anlatılan olayların birbirine yakın olması şartıyla rivayetler cemʿ edilir ve her iki olayın 

âyetin indirilmesinden önce ve her iki olayla ilgili olduğu kabul edilir. Eğer aralarında 

zaman farkından dolayı cemʿ edilemeyip kabul edilemezse âyetin ayrı ayrı zamanlarda 

meydana gelen olaylardan sonra mükerrer olarak nâzil olduğuna hükmedilir.70 Zerkeşî 

mükerrerliğin olmasının bir sorun olmadığını bu durumun âyetin şanını yüceltmesi, 

taşıdığı manaların unutulması endişesiyle tekrar hatırlatılması gibi hikmetlerle tekrar 

nâzil olabileceğini söylemektedir.71 Süyûtî,72 Zürkâni73 ve Subhî es-Sâlih74 gibi âlimler 

de bu konuyu aynı şekilde kabul etmektedirler. Bununla beraber İzzet Derveze, Süleyman 

Ateş, Ahmed Nedim Serinsu, Muhsin Demirci, Mehmet Okuyan gibi isimler bu görüşü 

kabul etmemiş ve eleştirmişlerdir.75 

 
68 Ebu’l Hasan Ali b. Ahmed el-Vâhidî, Esbâbü’n-nüzûl, thk. Emin Salih Şaban, (Kahire: Dâru’l-Hadis, 

1419/1998), 12; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 75; Muhsin Demirci, “Esbâb-ı Nüzûl” Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/360. 
69 Demirci, “Esbâb-ı Nüzûl” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 11/360; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 

116.  
70 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/29-32; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 142-148; 

Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 119; Demirci, Tefsir Usûlü, 235-236. 
71 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/29. 
72 Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 79-80. 
73 Zürkânî, Menâhilü’l İrfan, 1/83. 
74 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 148-149. 
75 İzzet Derveze, et-Tefsirü’l Hadis, çev. Muharrem Önder – Vahdettin İnce (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 

2014) 4/86; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/245-246; Serinsu, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı 



 

32 
 

Kur’ân-ı Kerîm’de kullanılan üslûblardan biri de tekrardır. Bazı âyetler lafzî olarak 

birçok kez tekrar edilmiştir. Ancak bu tekrarlar geçtiği her yerde aynı manayı ifade etse 

de farklı bir olguya işaret etmiştir.76 Bunun dışında sebeb-i nüzûl bağlamında bir âyetin 

iki defa nâzil olmasını kabul etmenin Kur’ân’ın korunmuş olmasına zarar verebilir. Zira 

âyetlerin mükerrer oluşunu kabul etmek kendisine gelen her vahyi ezberleyen ve yazdıran 

Hz. Peygamber’in, tebliğ görevinde keyfi davrandığı, mükerrerleri dikkate almadığı gibi 

bir sonucu veya neden onları da yazmadı gibi soru(n)lar ortaya çıkarmıştır. Aslında bu 

görüş ilk dönemlerde değil de h. 4. yıldan sonra tefsir kaynaklarında bir âyet veya sûre 

hakkındaki esbâb-ı nüzûl veya Mekkî-Medenî olmasıyla ilgili rivayetler arasındaki telifi 

sağlamak için, var olan çelişkinin tercih ve cemʿ yöntemiyle giderilememesi durumunda 

başvurulan bir görüş haline gelmiştir.77 Rivayetler arasındaki problemin halledilmesi için 

başvurulan bu yöntem farklı sorunlara neden olmuş nakledilen rivayetlerin âyetlerin 

önüne geçirilmesine yol açmıştır. 

Nüzûl sebeplerinin bilinmesinin Kur’ân’ın anlaşılması bakımından oldukça önemli 

katkıları vardır. Bir âyetin ne zaman, nerede, hangi olay ve koşullar sonucunda nâzil 

olduğunu bilmek; âyetin ilahî vahyin maksadına uygun olarak anlaşılmasına, 

yorumlanmasına ve emredilen hükümlerin hikmetlerinin kavranmasına, bazı müşkillerin 

giderilmesine, hasr veya tahsis şüphesini ortadan kaldırmasına,78 müphemliğin ve 

münasebetin bilinmesine katkıda bulunmaktadır.79 İslâm âlimleri konunun öneminden 

dolayı h. 2. asırdan itibaren müstakil eserler vermeye başlamışlardır. Ali b. el-Medînî’nin 

(öl. 234/848) Esbâbu’n-Nuzûl’ü, Ebu’l Hasan Ali b. el-Vâhidî’nin (öl. 468/1075) 

Esbâbu’n-Nüzûl’ü, Süyûtî’nin Lübâbu’n-nükûl fî esbâbi’n nüzûl’ü ile Abdulfettah el-

Kâdî’nin (öl. 1195/1780) Esbâb-ı Nüzûl’ü bu konuda yazılmış önemli eserlerdendir.80 

 
Nüzul’ün Rolü, s.213; Muhsin Demirci, “Nas-Olgu İlişkisi Açısından Mükerrer Nüzul” M.Ü. İlahiyat 

Dergisi 20 (2001), 8-17; Mehmet Okuyan, “Kur’ân’ın Nüzûlünde Taaddüt/Tekerrür Problemi” İslâmî 

Araştırmalar Dergisi 14/1 (2001), 91-100. 
76 Daha fazla bilgi için bk. Erdoğan Baş, Kur’ân’ın Üslûbu ve Tekrarlari (İstanbul: Pınar Yayınları, 2003). 
77 Daha fazla bilgi bk. Okuyan, “Kur’ân’ın Nüzûlünde Taaddüt/Tekerrür Problemi”, 91-100; Demirci, 

“Nas-Olgu İlişkisi Açısından Mükerrer Nüzul”, 8-17; Abdullah Aygün, “Tefsir Tarihi Açısından Mükerrer 

Nüzûl Görüşünün Tenkidi” Usul Dergisi 21 (Ocak/2014), 39-64.  
78 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/22; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

71; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 117. 
79 Demirci, “Esbâb-ı Nüzûl” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 11/361. 
80 Daha fazla bilgi için bk. Serinsu, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzul’ün Rolü, 75-89; Demirci, 

Tefsir Usûlü, 241. 



 

33 
 

2.2. Nâsih ve Mensûh 

Kur’ân-ı Kerîm’in anlaşılması ve yorumlanmasında İslâm âlimleri tarafından önem 

verilen bir diğer ilim ise nâsih ve mensûhtur. Zira Kur’ân’ın indiği toplumun gelişimi, 

bazı uygulamaların kaldırılması için tedricî bir şekilde nâzil olmasında ve âyetlerin tarihi 

olarak açıklanmasında nesh meselesi oldukça önemlidir.81 Önemli olmakla beraber 

üzerinde en fazla tartışılan meselelerden de biridir. Bu tartışmalar İslâm’ın ilk 

dönemlerinden itibaren nesh meselesinin tanımı, kapsamı ve mahiyeti ile ilgili olmuştur. 

Ancak h. 4. asırdan itibaren bu tartışmalar neshin mevcudiyetiyle alakalı olmaya 

başlamıştır. Günümüzdeki tartışmalar da konunun bu yönüyle ilgili olarak devam 

etmektedir. Modern zamandaki bu tartışmalar daha çok Kur’ân tasavvurundaki 

farklılıklar sebebiyle ortaya çıkmaktadır. 82  

Nesh kelimesi sözlükte yok etmek, yazmak, bir şeyi bir yerden başka bir yere 

aktarmak gibi anlamlara gelmektedir.83 Istılahî olarak ise “şer‘î bir hükmün başka bir şer‘i 

delille kaldırılması” anlamında kullanılmaktadır.84 Hükmü kaldırılan âyete mensûh, 

hükmü kaldıran âyete de nâsih; bu olaya da nesh denir.85 Kur’ân’da neshin varlığı ile ilgili 

iki görüş mevcuttur. İslâm âlimlerinin çoğunun kabul ettiği ilk görüşe göre Kur’ân 

kendinden önceki şeriatleri nesh etmekle beraber Kur’ân’ın kendi naslarında da nesh 

bulunmaktadır. Kur’ân’da neshin bulunduğunu ileri sürenler Kur’ân-ı Kerîm’den şu üç 

âyeti delil olarak getirmektedir: عَلٰى كُل ِ    مَا َ ا اوَْ مِثْلِهَاۜ الََمْ تعَْلَمْ انََّ اللّٰه ننَْسَخْ مِنْ اٰيَةٍ اوَْ ننُْسِهَا نَأتِْ بِخَيْرٍ مِنْهََٓ

قَد۪ير    Biz herhangi bir âyetin hükmünü yürürlükten kaldırır veya onu unutturur“ شَيْءٍ 

(ertelersek) yerine daha hayırlısını veya mislini getiririz. Allah’ın gücünün herşeye 

hakkıyla yettiğini bilmez misin?”86  ِوَعِنْدهََُٓ امُُّ  الْكِتاَب 
اءُ وَيثُبِْتُُۚ ُ مَا يشَََٓ  ,Allah dilediğini siler“ يمَْحُوا اللّٰه

dilediğini de sabit kılıp bırakır. Ana Kitap O’nun yanındadır.”87   ُ اٰيَةٍٍۙ وَاللّٰه مَكَانَ  اٰيَةً  بَدَّلْـنََٓا  وَاِذاَ 

ا انَْتَ مُفْترٍَۜ بَلْ اكَْثرَُهُمْ لََ يعَْلمَُونَ  لُ قَالَُٓوا انَِّـمََٓ  Biz bir âyeti değiştirip yerine başka bir âyet“ اعَْلَمُ بمَِا ينَُز ِ

 
81 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 259. 
82 Daha fazla bilgi için bk. Selim Türcan, Neshin Problematik Tarihi (Ankara: OTTO Yayınları, 2017).  
83 Ebü’l-Kasım Hüseyn b. Muhammed b. El-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kur’ân, 

thk. Muhammed Seyyid Keylânî, (Beyrut: Dârü’l Ma'rife, ts.), “nesh”, 490; Zerkeşî, el-Burhân, thk. 

Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/29. 
84 Zürkânî, Menâhilü’l İrfan, 1/127; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 260.  
85 Abdurrahman Çetin, “Nesih” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/579; M. Sait Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele (Konya: Kitap Dünyası Yayınları, 

2012), 87-88. 
86 el-Bakara 2/106. 
87 er-Raʿd 13/39. 



 

34 
 

getirdiğimiz zaman -ki Allah neyi indireceğini gayet iyi bilir- onlar Peygamber’e “Sen 

ancak uyduruyorsun” derler. Hayır, onların çoğu bilmezler.”88 Kur’âni deliller dışında 

bu konuda icmâ olduğunu, sahabeden yapılan nakilleri ve neshin aklen mümkün oluşunu 

da delil kabul etmişlerdir.89 Neshi kabul eden âlimler Kur’ân’ın Kur’ân’ı ve sünnetin 

sünneti nesh edebileceği konusunda ittifak etmişken, Kur’ân’ın sünneti ve sünnetin 

Kur’ânı neshetmesinde farklı görüşlerde bulunmuşlardır. Sünnetin en temel işlevinin 

Kur’ân’ı açıklaması olarak kabul eden İmam Şâfiî başta olmak üzere bazı âlimlere göre 

mütevâtir de olsa sünnet Kur’ân’ı asla nesh edemez.90 Buna karşılık âlimlerin 

çoğunluğuna göre ise Kur’ân’ın sünneti nesh etmesiyle beraber mütevâtir sünnet de 

Kur’ân’ı nesh edebilir.91 

Kur’ân’da neshin olduğunu iddia edenler, neshle ilgili nasları üç kısımda ele 

almışlardır. Birincisi metni mensûh olup hükmü bâki naslardır. Bu kısımdaki neshe recm 

cezasıyla alakalı rivayet ve Hz. Ömer’in konuyla ilgili tutumu örnek verilmiştir. İkincisi 

hem hükmü hem tilâveti mensûh olan naslardır. Bu kısımda Hz. Âişe’den nakledilen süt 

kardeşliğine ve evlenme engeli oluşmasına sebep olan on emzirme hükmünün daha sonra 

beş emzirme hükmü ile neshedilmesi ile ilgili rivayet misal olarak verilmiştir. Üçüncüsü 

ise metni bâki hükmü mensûh olan naslardır. Bu kısımda ele alınan âyetler, genel olarak 

âlimler tarafından aralarında var olduğu zannedilen çelişkinin giderilmesi sebebiyle ele 

alınan lafızlarının okunmasına karşılık hükümleriyle amel edilmeyenleri kapsamaktadır. 

Kıblenin tahvili,92 içkinin haram kılınması,93 kocası ölen kadının iddet süresiyle ilgili 

âyetler94 de bu kısımda ele alınmıştır.95 Nesh ile ilgili yazılan eserlerin esas konusunu bu 

kısımdaki mensûh âyetler oluşturmuştur. Eserlere baktığımızda Kur’ân’da mensûh kabul 

edilen âyetlerin sayısı hakkında farklı rakamlar ileri sürülmüştür. İlk dönem yazılan 

eserlerde 300 civari mensûh âyetten bahsedilirken sonrasında bu sayıyı Süyûtî yaptığı 

 
88 en-Nahl 16/101.  
89 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/32; Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki 

Mesele, 89-126. 
90 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risale, çev. Abdulkadir Şener - İbrahim Çalışkan, (Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1997), 65-69. 
91 Çetin, “Nesih” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 32/580. 
92 el-Bakara 2/143-144. 
93 el-Bakara 2/219; en-Nisâ 4/43; el-Mâide 5/90; en-Nahl 16/67. 
94 el-Bakara 2/234-240. 
95 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/35-39; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 127; 

Demirci, Tefsir Usûlü, 249-258. 



 

35 
 

incelemeler sonucu yirmiye,96 bu mensûh âyetleri de inceleyen Şah Veliyyullah ed-

Dihlevî (öl. 1176/1762) el-Fevzü’l Kebîr adlı eserinde mensûh sayılabilecek âyet sayısını 

beşe indirmiştir.97 

Konuyla ilgili diğer görüş ise Kur’ân naslarının İslâm’dan önceki şeriatleri 

neshettiği ancak Kur’ân âyetleri içinde neshin bulunmadığıdır. Bu görüşü ilk olarak 

ortaya atan Ebû Müslim el-İsfahâni (öl. 322/933) Kur’ân’da neshi kabul edenlerin delil 

olarak kabul ettikleri âyetlerin, önceki şeriatleri neshettiğini söylemektedir.  ِْالْبَاطِلُ   يهِ لََ يَأت

يدٍ يمٍ حَمِ يل  مِنْ حَكِ تنَْزِ   هِ مِنْ بيَْنِ يَديَْهِ وَلََ مِنْ خَلْفِ   “Ona ne önünden ne de ardından batıl gelemez. O, 

hüküm ve hikmet sahibi, övülmeye layık olan Allah tarafından indirilmiştir”98 âyetine 

dayanarak neshin kabul edilmesinin Kur’ân’ın hükmünün iptal edilmesi anlamına 

geleceğini iddia etmiştir.99 Âyetler arasında var olduğu düşünülen çelişkili durumun 

giderilmesi için konuyu tahsisle açıklamıştır. İsfâhâni bu görüşünden dolayı tenkit 

edilmiş ancak kendinden sonra özellikle de son dönemlerde nesh hakkında bu doğrultuda 

görüş belirten âlimler artmıştır.  

Kur’ân’ın kendi bünyesinde neshi reddedenler diğer görüşün delillerine karşı çeşitli 

delillerle neshin olmadığını ispata çalışmışlardır. Kur’ân’da nesh iddiasını, İslâm 

akâidiyle ilgili olmadığı için reddini küfrü gerektirmeyen bir konu olarak kabul edip 

yorumlamışlardır.100 İlk olarak Kur’ân’da neshin olduğuna dair açık bir âyet 

bulunmadığını, delil olarak kullanılan âyetlerde siyak ve sibak da dikkate alındığında 

kastedilenin geçmiş şeriatlerin yürürlükten kaldırılması manasında olduğunu 

belirtmişlerdir.101 Aynı şekilde neshin varlığına dair ittifak edilmiş herhangi bir hadisin 

de bulunmadığını ileri sürmüşlerdir. Hz. Peygamber’in bahsetmediği bir konunun sonraki 

dönemde gündeme gelmesinin, birbirlerine muhalif olduğu sanılan âyetler arasındaki 

ihtilafı gidermek çabasından kaynaklandığını belirtmişlerdir.102 Neshin tanımında, 

mensûh olarak kabul edilen âyet sayısında ittifak edilmemiş olması nedeniyle bu konuda 

 
96 Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 364-367. 
97 Şah Veliyullah Dıhlevî, el-Fevzü’l-Kebîr fî Usûli’t-Tefsir, (Beyrut: Dâru’l Beşâiri’l İslâmiyye, 1987), 53. 
98 Fussilet 41/42. 
99 Çetin, “Nesih” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 32/580. 
100 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 125. 
101 Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 89-96. 
102 Tanrı Buyruğu Kur’ân-ı Kerim’in Tercüme ve Tefsiri, çev. Ömer Rıza Doğrul (İstanbul: İnkılâp ve Aka 

Kitabevleri, 1980), el-Bakara 2/106.  



 

36 
 

icmâ olduğu iddiasının doğru olmadığını kabul etmişlerdir. Ayrıca neshin kabul edilmesi, 

Kur’ân’da çelişki bulunmadığını bildiren âyetle103 çelişen bir görüş olduğuna da dikkat 

çekmişlerdir.104 Neshi kabul eden âlimlerin çoğu zaman mensûh âyetin önce nâsih âyetin 

sonra nâzil olmasıyla ilgili kesin bir delile de sahip olmadıklarına dikkat çekmişlerdir.105 

Bu görüşte olanlar, neshi kabul edenlerin aklî delil olarak sundukları şeriatin maslahatları 

gözetmesi nedeniyle hükümlerin de zaman ve mekâna göre değişebileceği, böylece 

kulların Allah’ın emirlerine itaatı ölçülmüş olacağı şeklindeki iddialarına yine bu görüşte 

olanların benimsedikleri “nâsih, mensûhun hükmünü ebediyyen kaldırır” ilkesini 

hatırlatarak maslahatla ilgili izahın pratikte uygulanmadığına dikkat çekmişlerdir.106  

Kur’ân’da neshi reddedenler konuyu Ebû Müslim el-İsfahâni gibi tahsisle 

açıklamışlardır. Tahsisle hükümlerdeki umumî durum bazı durumlarda başka naslarla 

daraltılmış, tamamen kaldırılmamıştır. Ancak neshi kabul edenler bu yöntemin neshten 

farklı olduğunu belirtip bu görüşü eleştirmişler. Zira nesih hükmün bütününün 

kaldırılması, tahsis ise hükmün bir kısmının kaldırılması bir kısmının ibkâ edilmesidir. 

Nesh sadece Kitâp ve sünnette olduğu halde, tahsis bu iki aslın dışında da olabilir. Neshte 

mensûh olan nasların önce nâsih olanların ise sonra gelmiş olması gerekirken tahsisin 

öğelerinde böyle bir zaman şartı yoktur. Nesih, sadece emir ve nehiylerde mümkün olup 

haberlerde olmaz. Ancak tahsis her iki alanda da olabilir.107 

İslâm âlimlerinin bir kısmının Kur’ân’da var olduğu düşünülen çelişkili bazı âyetler 

için neshi çözüm yolu olarak kabul etmesi, meselesinin bir problem olarak algılanmasına 

neden olmuştur. Kur’ân’da çelişkinin giderilmesi gibi bir amaçla bu yöntemin 

kullanılması başka problemlere yol açmıştır. Gerek neshin tanımı gerek kısımları gerekse 

mensûh kabul edilen âyetlerin sayısı gibi konularda birçok farklı görüşlerle konunun 

açıklanmasında bu problemler karşımıza çıkmaktadır. Bu sebeple konu Kur’ân’ın 

anlaşılmasında muhatabı müşkili çözmekten ziyade yeni bir sorun ile karşı karşıya 

kalmasına neden olmaktadır. Oysa Kur’ân’ın âyetlerini yorumlamada siyak-sibakı, 

 
103 en-Nisâ 4/82. 
104 Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 96-97. 
105 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 125. 
106 Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 99-100; Ali Galip Gezgin, “Kur’ân’da Nesh Problemine 

Eleştirel Bir Yaklaşım” İslamî Araştırmalar Dergisi, 14/1 (2001), 51-65. 
107 Zürkânî, Menâhilü’l İrfan, 2/132-134; Demirci, Tefsir Usûlü, 247. 



 

37 
 

esbâb-ı nüzulleri dikkate almak ve şartları oluştuğunda âyetlerin hükümlerinin tekrar 

uygulanabileceği görüşünü benimsemek bu konudaki problemleri ortadan kaldıracaktır. 

2.3. Vücûh ve Nezâir 

Arap dili tarihin en eski, en zengin gelişmiş dillerinden biridir. Özellikle kelime 

sayısı bakımından oldukça zengindir. Bir düşünceyi ifade ederken aynı manaya gelen 

birçok kelimeyi kullanabilir ya da farklı ifadelerle bir kelime anlatılabilir. Bu tarz ifade 

usûlü Arap dilinin en zirvesi olan Kur’ân’da en güzel şekliyle yer almıştır. Kur’ân ilimleri 

içerisinde önemli bir yere sahip olan vücûh ve nezâir ilmi de bu ifade usûlünde kullanılan 

kelimeleri konu edinerek Kur’ân’ın daha iyi anlaşılmasını amaç edinen bir ilimdir.  

Vücûh, “vech” kelimesinin çoğulu olup sözlükte bir şeyin ön tarafı, yüz, cihet, 

benzer, yön, bir kavmin veya beldenin efendisi, yol gibi manalara gelmektedir.108 

Kur’ân’da türevleriyle beraber 77 ayette geçmektedir.109 Nezâir ise nazîre kelimesinin 

çoğulu olup sözlükte bir şeyin benzeri, eşi, dengi olmak anlamlarına gelmektedir. İki 

şeyin birbirine denk olması, denkliğe ulaştıracak kadar benzer olması durumunda nazîr 

kelimesi kullanılır. 110 Vücûh ve nezâir terimleri tarihsel süreç içerisinde çeşitli sebepler 

nedeniyle üç farklı şekilde tanımlanmıştır. Vücûh ve nezâire dair telif edilen eserleri 

dikkate alarak yapılan ilk görüşe göre vücûh, bir kelimenin Kur’ân’da farklı anlamlarda 

kullanılması, nezâir ise farklı anlamları olan kelimenin farklı âyetlerde aynı/yakın/ benzer 

anlamıyla Kur’ân’da tekrar ettiği yerler anlamında kullanılmıştır.111 İkinci görüşe göre 

vücûh ve nezâir, bir kelimenin kullanıldığı her yerde farklı manaya gelmesiyle ilgilidir. 

Buradan hareketle farklı anlamlarda kullanılan kelimenin lafzına nazîr, kelimenin 

kullanıldığı farklı manalara ise vücûh olarak isimlendirilmiştir.112 Günümüzde telif edilen 

usûl kitaplarında yaygın olarak kullanılan bir diğer tanıma göre ise vücûh lafızları aynı 

 
108 Ebü’l Hasen Mukâtil b. Süleymân, el-Vücûh ve’n-nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm, thk. Ahmed Ferid el-

Mezîdî, (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 1429/2008), “vücûh”, 3; İsfahânî, “vücûh”, 513-514; İbn 

Manzûr, “vücûh”, 4775-4778. 
109 Abdulbâkī, “vch”, 834-835.  
110 İsfahânî, “nezâir”, 498; İbn Manzûr, “nezâir”, 4467. 
111 Daha fazla bilgi için bk. Mukâtil b. Süleymân, el-Vücûh ve’n-nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm, thk. Ahmed 

Ferid el-Mezîdî, 3-360; Ebû Abdillah el-Hüseyn b. Muhammed Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân (Islâhu’l-

Vücûh ve’n Nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm), thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl (Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, 

1983), 13-507; Şahin Güven, Kur’ân’ın Anlaşılması ve Yorumlanmasında Çok anlamlılık Sorunu (İstanbul: 

Denge Yayınları, 2005), 175. 
112 Ebü’l Ferec Cemâlüddin İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-aʿyüni’n-nevâzır fî ilmi’l-vücûh ve’n-nezâir thk. 

Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1987), 83. 



 

38 
 

anlamları farklı olan kelimeler, nezâir ise lafızları farklı aynı anlamı olan kelimeleri 

şeklinde tanımlanmıştır.113  

Vücûh ve nezâirle ilmine dair telif edilen ilk dönem eserlere bakıldığında bu iki 

kelimeyle ilgili net bir tanım yapılmamıştır. Ancak vücûh terimi çok anlamlı kelimeleri, 

nezâir ise çok anlamlı bir kelimenin kullanıldığı farklı anlamlardan birinin Kur’ân’da 

tekrar ettiği yerleri ifade etmek için kullanılmıştır.114 Vücûh ve nezaîrin temel eserlerdeki 

bu kullanımı, terimlerin sözlük anlamına ve bu ilmin Kur’ân-ı Kerîm’deki kullanılış 

biçimine de uymuştur. 115 Mesela Kur’ân-ı Kerîm’de “et-tâğut” kelimesi şeytan116, put117 

ve Kâ‘b b. Eşref118 olarak üç farklı anlamda kullanılmıştır. Kelimenin şeytan, put ve Kâ‘b 

b. Eşref üç anlamında kullanılması vücûh, bu anlamların her birinin geçtiği âyetlerdeki 

kelimelerde nezâir terimiyle ifade edilmiştir.119 

İlk dönem eserlerinde kullanımı bu şekildeyken İbnü’l Cevzî Nüzhetü’l-aʿyüni’n-

nevâzır fî ilmi’l-vücûh ve’n-nezâir adlı eseriyle farklı bir tanım yapılmıştır.  Vücûhun 

anlamda, nezâirin ise lafızlarda olduğunu savunmuştur.120 Zerkeşî ve Süyûtî, bu görüşü 

ilgili vücûh ve nezâir eserlerinde ki kullanımlarına uygun olmaması sebebiyle zayıf 

bulmuştur.121 İbnü’l Cevzî’nin bu tanımı yaygınlık kazanmamakla beraber eserinin 

içeriğine bakıldığında bu alanda yazılan diğer eserlerden farklı değildir. Günümüze 

gelindiğinde bu terimlerde ki en önemli farklılaşma nezâir kelimesinde yaşanmıştır. 

Nezâir farklı lafızların aynı anlamları ifade eden eş anlamlı kelimeler için 

 
113 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü,184; Demirci, Tefsir Usûlü, 156-158; Daha fazla bilgi için bk. Mustafa 

Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş anlamlılık’ Olarak Tanımlanması Sorunu”, 

Bilimname 14/1 (2008), 7-16. 
114 Ebû Abdillah el-Hüseyn b. Muhammed Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân (Islâhu’l-Vüh ve’n Nezâir fi’l 

Kur’âni’l Kerîm), thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl (Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, 1983), 13-507; Daha fazla 

bilgi için bk. Mustafa Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş anlamlılık’ Olarak 

Tanımlanması Sorunu”, Bilimname 14/1 (2008), 7-33. 
115 Daha fazla bilgi için bk. Avnullah Enes Ateş, “Kur’ân Çevirisine Etkisi Bakımından Vücûh ve Nezâir: 

Sebîl Kelimesi Örneği”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Derneği 26/44 (Temmuz-Aralık 2020), 1-

18. 
116 el-Bakara 2/58; el-Mâide 5/60. 
117 en-Nahl 16/36; ez-Zümer 39/17. 
118 el-Bakara 2/257. 
119 Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân (Islâhu’l-Vücûh ve’n Nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm), thk. Abdulaziz 

Seyyidü’l-Ehl, 297. 
120 İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-aʿyüni’n-nevâzır fî ilmi’l-vücûh ve’n-nezâir thk. Abdülkerim Kazım er-Râzî, 

83. 
121 Zerkeşî, el-Burhan, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/102; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

301. 



 

39 
 

kullanılmıştır.122 Bu tanım, literatürdeki eserlerin içeriğine uymamakla birlikte farklı 

algılanmalarına sebep olmuştur. Zira bu eserlerde tanımdaki gibi bir eş anlamlılığa yer 

verilmemiştir.123 

Tanımlarda yaşanan bu farklılaşma, bu ilimle ilgili yazılan ilk dönem eserlerde net 

bir tanımın yapılmamış olması ve Zerkeşî ve Süyûtî’nin getirmiş olduğu açıklamaların 

farklı anlaşılmasından kaynaklanmıştır. 124 Tanıma yer verilmemekle bu eserlerde vücûh 

kelimesi farklı yerlerde farklı anlama gelen kelimeler için nezâiri ise farklı anlamlardan 

birinin Kur’ân’da tekrar ettiği yerleri işaret etmek için kullanılmıştır. Bir ilimle ilgili 

yapılacak tanımlamalar o konuyla ilgili eserlerin içeriğine uyması oldukça önemlidir. Bu 

eserler çok anlamlı kelimelerin tespitinde ve bu kelimeleri nerelerde aynı anlamda 

kullanıldığını göstermesi bakımından iki önemli özelliğe sahiptir. Diğer tanımların kabul 

edilmesi eserlerin farklı anlamlardan her birinin nerelerde aynı anlamda kullanıldığını 

göstermesi özelliğinin değişmesine veya farklı algılanmasına sebep olacaktır. 125 Vücûh 

ve nezâir ilminin Kur’ân’ın anlaşılmasındaki önemi, bu alanda yazılan eserlerdeki 

kullanımlar dikkate alındığında daha da net görülecektir. 

Vücûh ve nezâir ilminin konusunu oluşturan lafızların bilinmesi tefsir ilmi 

açısından oldukça önemlidir. Zira anlam zenginliği olan bu kelimelerin manalarının 

tespitinde ise bağlama dikkat edilmelidir. Farklı anlamlara gelen kelimeye siyak ve sibak 

bağlamı dikkate alınmadan geçtiği her yerde aynı anlamların verilmesi veya çok anlamlı 

kelimelere taşıdığı manalardan birinin gelişigüzel bir şekilde takdir etmek, Kur’ân’ın 

vermek istediği mesajın yanlış anlaşılmasına sebebiyet verebilir.126 Ashâbın En‘am 

sûresinin 82. âyetinde geçen zulüm kelimesini kişiye yapılan haksızlık olarak anlaması 

üzerine Hz. Peygamber’in burada geçen zulmü Allah’a şirk koşmak ile tefsir etmesi 

vücûh ilmiyle Kur’ân’ın anlaşılmasının önemini göstermektedir.127 Bu sebeple İslâm 

 
122 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü,184; Demirci, Tefsir Usûlü, 156-158. 
123 Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş anlamlılık’ Olarak Tanımlanması 

Sorunu”, 14-20, 24. 
124 Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş anlamlılık’ Olarak Tanımlanması 

Sorunu”, 21-23. 
125 Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş anlamlılık’ Olarak Tanımlanması 

Sorunu”, 32. 
126 Daha fazla bilgi için bk. Güven, Kur’ân’ın Anlaşılmasında ve Yorumlanmasında Çok Anlamlılık Sorunu, 

237-307. 
127 Ebû Abdillâh Muhammed b.İsmail el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, nşr. Muhibüddîn el-Hatîb (Kahire: el-

Matbaatü’s-selefiyye, 1400/1980), “Zülm” 23 (No. 32).  



 

40 
 

bilginleri h. 2. asırdan itibaren vücûh ve nezâir ile ilgili eserler vermişlerdir. Mukâtil b. 

Süleyman’ın el-Vücûh ve’n-Nezâir’i, Yahyâ b. Sellâm’ın Kitabu’t-Tasârif’i, Hakîm et-

Tirmizî’nin (öl.285/898) Tahsîlü nezâiri’l Kur’ân’ı, ed-Dâmegānî’nin (öl.478/1075) 

Kāmûsü’l Kur’ân’ı ile İbnü’l Cevzî’nin (öl. 597/1200) Nüzhetu’l-a‘yuni’n-nevâzir fi 

ilmi’l-vücûh ve’n-nezâir’i bu alanda verilmiş eserlerden bazılarıdır.128 

2.4. Muhkem ve Müteşâbih 

Muhkem ve müteşâbih, tefsir tarihinde üzerinde tartışılan, anlamları ve kapsamı 

konusunda ihtilaf edilen, bazı kesimler tarafından da istismar edilen önemli bir ulumü’l 

Kur’ân konusudur. Aslında meselenin tam bir ittifakla ele alınamaması kavramların 

tanımlarındaki ihtilaftan kaynaklanmaktadır. Genel olarak tanımlara baktığımızda 

muhkem, kendisiyle neyin kastedildiği ihtilafa yol açmayacak şekilde açık olarak 

anlaşılan ve tek bir anlama delalet eden âyet anlamında kullanılmaktadır.129 “Muhkem” 

kavramı Kur’ân’da biri müfred “muhkemetun” 130 diğeri çoğul olarak “muhkemâtun 131 

şeklinde iki yerde geçmektedir. Her iki âyette de tanımda olduğu gibi “açık ve kesin 

olarak anlaşılan” anlamında kullanılmaktadır. 

Muhkemle ilgili bir başka âyette ise لتَْ  ثمُ   اٰيَاتهُُ  احُْكِمَتْ  كِتاَب   الٓر خَب۪ير    حَك۪يم   لَدنُْ  مِنْ  فصُ ِ  “Elif, 

Lâm, Râ. Bu Kur’ân; âyetleri, hüküm ve hikmet sahibi (bulunan ve herşeyden) hakkıyla 

haberdar olan Allah tarafından muhkem kılınmış; ayrı ayrı açıklanmış bir kitaptır.”132 

şeklinde Kur’ân’ın tamamının muhkem olduğu buyurulmuştur. Kur’ân’ın tamamının 

muhkem olması Allah’tan gelmiş hak bir Kitap olması, lafız ve manalarının her türlü 

noksanlıktan ve şüpheden uzak olması,133 nazmının ve icâzının güzelliği134 anlamında 

yorumlanmıştır.    

 
128 M. Suat Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43/143. 
129 Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Abdullah Ali el-Kebîr, (Kahire: Dârü’l 

Maârif, ts.), “muhkem” 953; Zürkânî, Menâhilü’l İrfan, 2/196. 
130 Muhammed 47/20. 
131 Âl-i İmrân 3/7. 
132 Hûd 11/1. 
133 Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-ġayb, (Beyrut: Dâru’l Fikr, 1401/1981), 

17/185-184; Ebû’l-Kasım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî; el-Keşşâf an hakâiki gavâmizi’t-tenzîl ve 

uyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl, thk. eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd – Ali Muhammed Muavvid, (Riyad: 

Mektebetû’l Ubeykân, 1418/1998) 1/527. 
134 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 281. 



 

41 
 

Müteşâbih kelimesi bu meselenin tartışılan kısmıdır. Kur’an-ı Kerim’de teşâbüh 

mastarından türemiş kelimeler sekiz âyette geçmektedir.135 Teşâbüh, iki şeyin birbirine 

benzemesi demektir. Müteşâbih ise birbirine benzeyen iki şeye denilmektedir.136 Bu sekiz 

âyet içerisinde iki âyette müteşâbih kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’i nitelemek için 

kullanılmıştır.137 İslâm âlimleri, bu âyetlerden biri olan  لَ  احَْسَنَ  الْحَد۪يثِ  كِتاَبًا مُتشََابهًِا ُ  نَز   اََللٰ

“Allah sözün en güzelini (Kur’ân’ı) müteşâbih bir kitap halinde indirdi…”138 âyetinde 

Kur’ân’ın tamamının müteşâbih olmasını, kelimenin lugat manası dikkate alınarak 

belâgât, icâz ve nazım uyumuyla birbirine benzeyen ve mana olarak da birbirini tasdik 

eden âyetlerden oluşması anlamında yorumlamışlardır.139    ي انَْزَلَ  عَليَْكَ  الْكِتاَبَ  مِنْهُ  اٰيَات  هوَُ  ال ذ۪ٓ

مُتشََابِهَات    وَاخَُرُ  الْكِتاَبِ  امُ   هُن   مُحْكَمَات    “O, sana Kitab’ı indirendir. Onun (Kur’ân’ın) bazı 

ayetleri muhkemdir, onlar kitabın anasıdır. Diğerleri de müteşâbihtir…”140 âyetinde ise 

muhkem ve müteşâbih, lugavi manada değil de Kur’ân âyetlerini sınıflandıran iki kavram 

olarak yorumlanmıştır. Bu âyette müteşâbih, manaları bilinmeyen, manasındaki 

kapalılıktan dolayı veya birçok manaya gelmesinden dolayı bu manalardan birini 

seçebilmek için hârici bir delile ihtiyacı olan, birbirine benzeyen ve bundan dolayı 

kendisinde karışıklık bulunan ayetler anlamlarında kullanılmıştır.141  

Muhkem ve müteşâbihin neleri kapsadığı konusunda da âlimler farklı yorumlarda 

bulunmuşlardır. Kur’ân-ı Kerîm’de ahkâm âyetleri, manası zahiri olarak veya te’vil 

yoluyla anlaşılan âyetler ile nâsih âyetler142 muhkem olarak kabul edilmiştir. 

Müteşâbihler ile ilgili er-Râgıb el-İsfahânî’nin görüşü genel bir bakış açısı sunmaktadır. 

 
135 el-Bakara 2/25, 70, 118; el-En’âm 6/99, 141; er-Ra’d 13/16; ez-Zümer 39/23; Muhammed Fuâd 

Abdülbâkī, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm (Kahire: Dârü’l Hadis, ts.), “şbh”, 461.  
136 İbn Manzûr, “şbh”, 2190; el-HalÎl b. Ahmed el-Ferahidi, Kitâbü’l-ʿAyn, thk. Abdülhamit el-Hendâvî, 

(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1423/2003), “şbh”, 2/304; Ebü’l-Kasım Hüseyn b. Muhammed b. El-

Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Seyyid Keylânî, (Beyrut: 

Dârü’l Ma'rife, ts.), “şbh”, 254. 
137 Âl-i İmrân 3/7; ez-Zümer 39/23. 
138 Kur’ân-ı Kerim Meâli, çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2015), ez-Zümer 39/23. 
139 Râzî, Mefâtîhu’l-ġayb, 26/271; Nâsirüddîn Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl 

ve esrârü’t tenzil, thk. Muhammed Abdurrahman Maraşlı, (Beyrut: Dâru İhyau’t-Turasi’l Arabî, ts.), 5/41. 
140 Âl-i İmrân 3/7. 
141 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 128; Demirci, Tefsir Usûlü, 166; Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik 

- Modern Algısı Ömer Nasuhi Bilmen - Süleyman Ateş Örneği, 145. 
142 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Mâtürîdî, Tefsirü’l Kur’âni’l azîm (Te’vîlâtü ehli’s-

sünne), thk. Fatma Yusuf el-Heymî, (Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1425/2004), 2/190-194; Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî, (Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 2006/1427), 9/104-123; Zerkeşî, el-Burhân, thk. 

Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/68-70, 78; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 425. 



 

42 
 

Buna göre müteşâbih âyetler üç kısımdır. Birincisi kıyametin vakti, dâbbetü’l ard gibi 

ancak Allah tarafından bilinenlerdir. İkincisi garîb kelimeler, muğlak hükümler gibi 

insanların çeşitli sebeplerle manasına ulaşabileceği müteşâbihlerdir. Üçüncüsü ise ilimde 

rusûh sahibi olanların bilip onların dışındakilerin bilemeyeceği müteşâbihlerdir.143 Bunun 

dışında mensûh kabul edilen âyetler,144 mecâz ve istiâre yoluyla ifade edilen âyetler de 

müteşâbih olarak yorumlanmıştır.145  

Muhkem ve müteşâbih şeklinde âyetlere dair ayrımla ilgili Hz. Peygamber ve 

sahabeden sadır olan net bir rivayet bulunmamakla beraber Hz. Peygamber’in yanlış 

anlaşılma ihtimali bulunan âyetlerle ilgili açıklamalarda bulunduğu bilinmektedir.146 Âl-

i İmrân sûresinin 7. âyetinden hareketle yapılan bu ayrım tabiûn döneminden sonra tefsir 

ilminin usûlünün gelişmesiyle ortaya çıkmıştır.147 Âyete nûzül sebebiyle beraber 

baktığımızda Ehl-i Kitab’ın Kur’ân’ı çelişki barındıran bir kitap olarak itham ettiklerini, 

bu amaçla Kur’ân’ın esası olan muhkem âyetler ışığında değil de kendi bilgileriyle 

müteşâbih âyetleri te’vil ettiklerini,148 bu ayetlerin te’vilinin ancak Allah’ın ve O’nun izin 

verdiği ilimde rusûh sahibi olan kişilerin bileceğine vurgu yapıldığını görmekteyiz. Ehl-i 

kitabın bu şekilde müteşâbihleri İslâm’ın aleyhine kullanmasından sonra hadis âlimleri 

bu âyeti lafzî olarak delil alıp müteşâbihlerin te’vil edilmesine karşı çıkmış ve bununla 

ilgilenenleri sapıklıkla suçlamışlardır. Bu konuyla ilgili Mu‘tezili âlimler muhkem ve 

müteşâbih ayetleri belirleyerek Ehl-i kitabın eleştirilerine cevap veren birçok eser kaleme 

almışlardır. Aynı şekilde Mâturidiyye ve Eş‘ariyye mezhepleri de müteşabihleri te’vil 

etmişlerdir. Ancak mezhepler âyetlerden hangilerinin muhkem hangilerinin müteşâbih 

olduğu konusunda farklı görüşlerde bulunmuş, her mezhep kendi görüşünü, ilkelerini 

doğrulayan âyetleri muhkem, bunlara zıt gibi görünenleri ise müteşâbih olarak kabul 

etmişlerdir.149 Tüm bu görüşlere bütüncül olarak baktığımızda muhkem âyetlerden 

açıklık bakımından herkes tarafından anlaşabilen, müteşâbihlerden ise gerek anlamın 

 
143 İsfahânî, “şbh”, 254; Şimsek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 33-36. 
144 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 7/184. 
145 Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 434. 
146 Ebü’l-Fidâ’ İsmâîl b. Şihâbiddin Ömer b. Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʿazîm, thk. Sâmî b. Muhammed 

Selamet, (Riyad: Dâru Taybe li’n-Neşrî ve’t-Tevzî’, 1420/1999), 3/294. 
147 Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik - Modern Algısı Ömer Nasuhi Bilmen - Süleyman Ateş 

Örneği, 150. 
148 Yusuf Şevki Yavuz, “Müteşâbih” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/204. 
149 Yavuz, “Müteşâbih” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 32/205; Mustafa Öztürk, Kur’ân’ın 

Mu‘tezili Yorumu (Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2015), 68-74. 



 

43 
 

kapalılığı gerekse birden çok manaya gelmesi sebebiyle hakkında ihtilaf edilen âyetlerin 

kastedildiği söylenebilir.   

Kur’ân-ı Kerîm’de müteşâbihliğin bulunmasının hikmetiyle ilgili de İslâm âlimleri 

bir takım görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu görüşlerden bazıları şöyledir: 

1) Dünya hayatı insan için imtihan yeridir. Müteşâbihlere de Kur’ân’da yer 

verilmesi bu imtihan sebebiyledir. Bu âyetlerle insanın gaybe iman edip etmediği ortaya 

konulmaktadır.150  

2) Müteşâbih âyetler insanı taklitten sakındırıp düşünmeye, aklî delillerden 

faydalanmaya sevk etmiştir. Böylece ilmin ve düşünmenin artması Kur’ân’ın anlaşılması 

da aynı şekilde artmış olacaktır.151 

3) Âlimlerin Kur’ân üzerinde düşünmeleri artacak, böylece âlimler fazilet 

konusunda diğer insanlardan üstün olacaklardır. Kur’ân’ın tamamı muhkem olsaydı âlim 

ile câhil aynı seviyede olurdu152 

4) Müteşâbih âyetler Kur’ân’ın ezberlenmesini de kolaylaştırmıştır. Müteşâbih 

manalar açıkça ifade edilseydi Kur’ân, ciltler halinde bir kitap olacaktı.153 

5) Gelecekle ilgili olayların gizli olması insanın yararına bir durumdur. Böylece 

insanlar gevşemez ve korku, endişe gibi duygulara kapılmaz.154 

 2.5. Hurûf-ı Mukattaa 

Kur’ân-ı Kerim’de yirmi dokuz sûrenin başında bulunan bazen tekli bazen de birkaç 

harfin birleşmesiyle oluşan ve isimleriyle söylenen harflere hurûf-ı mukatta 

denilmektedir.155 Bu harfler, kendi isimleriyle telaffuz edilmelerinden dolayı hurûf-ı 

teheccî, sûrelerin ilk harfleri oldukları için evâilü’s süver ve fevâtihu’s süver, manalarının 

 
150 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/75;  
151 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/75; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 286.  
152 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 2/75; Zürkânî, Menâhilü’l İrfan, 2/203. 
153 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 133.  
154 Şimşek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 45. 
155 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 234; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 134. 



 

44 
 

ve bu sûrelerin başında neden yer aldığı kesin olarak bilinememesi sebebiyle hurûf-u 

mübheme olarak da adlandırılmıştır.156  Bu harfler 14 farklı harf olup 13 farklı şekil 

altında yer almaktadırlar. Başında bulundukları sûrelerin yirmi yedisi Mekkî, ikisi 

Medenîdir. 157 

Hurûf-ı mukataaların âyet olup olmadığı konusunda ihtilaf vardır. Kûfelilerin 

öncülük ettiği görüşe göre bu harflerin bazıları müstakil birer âyet, bazıları da kendinden 

sonra gelen âyetin bir cüz’üdür. Altı sûrede الم, yedi sûrede   حم iki sûrede طسم ve birer 

sûrede  المص, سق ,المص ,كهيعص طه , يس ,ع  ayet olarak kabul edilirken ق  ,ن ,ص ,طس ,الر ,المر 

tam bir ayet sayılmayıp başlarında bulundukları ayetlerin birer cüz’ü olarak kabul 

edilmiştir. Bu konuyla ilgili diğer bir görüş ise Basralılara aittir. Bu görüşe göre hurûf-ı 

mukattalaarın hiçbiri ayet değildir.158  

İslâm âlimleri müteşâbih ayetlerden sayılan mukattaa harflerinin yorumlanıp 

yorumlanmayacağı hakkında çeşitli görüşlerde bulunmuşlardır. Bu konuyla alakalı Hz. 

Peygamber’den gelen açık bir rivayet bulunmamaktadır. Yalnızca Kur’ân okumanın 

önemini belirten ve her harfinden okuyana on sevap verileceğini anlatırken hurûf-ı 

mukattaaların tek harf değil ayrı ayrı üç harften oluştuğunu söylemiştir.159  

İslâm âlimlerinin bu konudaki görüşleri iki grupta toplanabilir. İlk görüş daha çok 

Selef âlimlerinin oluşturduğu bir gruba aittir. Bunlara göre mukattaa harfleri Kur’ân’ın 

sırlarındandır ve te’vilini yalnızca Allah’ın bildiği müteşabih ayetlerden olduğu için bu 

harflerle ilgili yorum yapılamaz. Bu görüşleriyle ilgili Hz. Ebû Bekir’in (öl. 13/634) “her 

kitabın bir sırrı vardır. Allah’ın Kur’ân’daki sırrı da evâilü’s süverdir”160 rivayeti ile Hz. 

Ali’nin (öl. 40/660) “her kitabın bir özü vardır. Bu kitabın özü de huruf-ı teheccîdir” 

rivayetini delil olarak kabul etmişlerdir.161 İkinci görüşte olan müteahhirûn kelamcılara 

göre Allah’ın, anlamı olmayan şeyleri kullarına indirmesi uygun değildir. Çünkü Allah 

 
156 M. Zeki Duman – Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukatta” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/401. 
157 Geniş bilgi için bk. Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 1/2-12; Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl 

İbrahim, 1/164-177; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 234-235; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 134-136. 
158 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/170-171. 
159 Ebû Muhammed Abdullah b. Fazl ed-Dârimî, Sünenü’d Dârimî, (Beyrut: Dâru İhyai’s- Sünneti’n-

Nebeviyye, ts.), “Fezâ’ilü’l-Kur’ân”, 1; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 137. 
160 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/173; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

437-438, Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 136. 
161 Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 236; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s.136. 



 

45 
 

Kur’ân-ı Kerîm’i insanlara hidayet rehberi olması için indirmiş ve bilinemeyen bir şey de 

rehber olamaz. Kur’ân, pek çok ayetinde insanı tefekküre sevk etmektedir. Eğer bu 

harflerin manaları olmasaydı bunları hariç tutmalıydı. Ayrıca manaları bilinmeyen 

harflerle Kur’ân’ın tahaddi yapmasının caiz olmayacağını da belirtmişlerdir. Bu görüşte 

olan âlimler bu harflerin manalarının ilimde rüsûh sahibi olanlar tarafından 

çözülebileceğini söyleyerek bu konuda çeşitli te’villerde bulunmuşlardır.162 Hurûf-ı 

mukattaaların manalarıyla ilgili tam bir görüş birliğine varılmamış konuyla ilgili yirmi 

kadar görüş ortaya çıkmıştır.163 Bunlardan birkaçı şunlardır: 

1) Mukattaa harfleri Allah’ın isim ve sıfatlarıdır.164 

2) Mukattaa harflerine inanmayanların dikkatini çekmek ve inanmayanlara tahaddi 

yapmak için yer verilmiştir.165 

3) Allah Teâlâ bu harflerle yemin etmektedir. Bu yeminle harfler daha değerli 

olmuştur.166 

4) Bu harfler, başında bulundukları sûrelerin isimleridir. 167  

Konuyla ilgili İslâm âlimlerinin çoğunluğu tarafından tercih edilen görüş, bu 

harflere inanmayanların dikkatini çekip onlara meydan okuma amacıyla Kur’ân’da yer 

verilmiştir. Mukattaa harflerine getirilen bu yorumların hepsinde tenkit edilecek noktalar 

vardır. Burada Hz. Peygamber’in neden bu harflerle ilgili açıklama yapmadığı sorusu akla 

gelmektedir ki bununla ilgili olarak üç ihtimalden söz edilebilir: Birincisi ve en çok kabul 

gören ihtimal Allah Teâlâ bu harflerin Resûlü ve kendisi arasında sır olarak kalmasını 

 
162 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 138. 
163 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 2/6-9. 
164 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/173; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

439; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 241; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 139. 
165 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/175; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

439; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 141; Seyyid Kutup, Fî Zilâli’l-Kur’ân, çev. Salih Uçan – Vahdettin İnce 

(İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1990), 1/46-47. 
166 Zerkeşî, el-Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/173; Süyûtî, el-İtkân, thk. Şuayb el-Arnavut, 

439; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 141.  
167 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe, Te’vîlü müşkili’l-Kur’ân, nşr. es-Seyyid Ahmed Sagır, 

(Beyrut, Dâru’l-Kütibi’l-ʿAlemiyye, ts.), 300-302; Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l beyan an Te’vîli 

Âyi’i-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, (Kahire: Dâru’l Hicr, 2001), 1/204-222; Zerkeşî, el-

Burhân, thk. Muhammed Ebu’l Fadl İbrahim, 1/174; Subhî es-Sâlih, Mebâhis, 241; Cerrahoğlu, Tefsir 

Usûlü, 138. 



 

46 
 

istemiştir. İkincisi sahabîler bu konuda Hz. Peygamber’e bir şey sormadıkları için o da 

bir açıklamada bulunmamıştır. Üçüncü ihtimal ise sahabîler bu harflerin manalarını kendi 

bilgi seviyelerine göre anladıkları için Hz. Peygamber herhangi bir açıklama yapma 

ihtiyacı hissetmemiştir. Bu ihtimallere baktığımızda Hz. Peygamber’in açıkça bir şey 

söylemediği bir konuda kesin hüküm vermek zordur.168 Ancak bir diğer ihtimal ise bu 

konu Arap olmayan toplumların Müslüman olması ve bu harflerin anlaşılmak 

istenmesiyle sahabe döneminden sonra gündeme getirilmiş olmasıdır. Zira bu konuyla 

ilgili Hz. Peygamber ve sahabeden gelen sahih ve sarih olarak bir rivayet 

bulunmamaktadır. Kur’ân-ı Kerim, birçok ayette kendisinin apaçık oluşuna vurgu 

yapmaktadır.169 Bundan dolayı mukattaa harflerini sır, şifre olarak kabul etmektense 

İslâm âlimlerinin çoğunun tercih ettiği görüşe göre bu meseleyi anlayıp mukattaa 

harflerinin aslında muhatabın dikkatini çekip ardından zikredilecek şeyin önemini 

vurgulayan ifadeler olarak kabul etmenin daha sahih olacağı söylenebilir. 

2.6. Kısasu’l Kur’ân 

Hidayet kitabı olan Kur’ân’ın muhataplarına doğru yolu göstermek amacıyla 

kullanmış olduğu üslup özelliklerinden biri de kıssalardır. Anlatılacak olan konunun olay 

üzerinden verilmesi muhatabın konuyu daha iyi anlamasını ve hissetmesini 

sağlamaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de kıssalara yer verilmesine bu açıdan baktığımızda 

muhatapların değişiminde, düşünce açısından olgunlaşmasında ve doğru yolu bulmasında 

bu üslubun ne kadar da önemli olduğunu görmekteyiz. Kur’ân kıssaları sayfalarca 

anlatılacak bir mesajı, bir olayla muhatabın daha net görmesi sağlamaktadır. 

Sözlükte “bir kimsenin izini sürmek, adım adım takip etmek, bir kimseye bir haber 

vermek, bildirmek, anlatmak”170 manalarına gelen kıssa, ıstılahta ise Kur’ân-ı Kerim’de 

tarihî kişilerle olaylara dair yer alan haberler ve bunlardan bahseden ilim171 anlamında 

kullanılmaktadır. Kıssa, kelime olarak Kur’ân-ı Kerîm’de geçmemekle beraber isim 

olarak “hikâye”, mastar olarak da “hikâye etmek” anlamında kasas172 kelimesi ile aynı 

 
168 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 147-148; Demirci, Tefsir Usûlü, 190. 
169 Yusuf 12/1, el-Hicr 15/1, el-Kasas 28/2, ed-Duhan 44/2. 
170 İsfahânî, “kıssa”, 404; İbn Manzûr, “kıssa”, 4650-4653. 
171 İdris Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

25/498. 
172 Âl-i İmran 3/62; Yusuf 12/3; el-Kasas 28/25. 



 

47 
 

kökten türemiş fiiler şeklinde geçmektedir. Kassa şeklinde de “bir kimsenin izini 

sürmek”173 ve “geçmiş peygamberleri anlatmak,174 âyeti175 ve hakkı açıklamak,176 haber 

nakletmek,177 anlatmak178” anlamları179 kullanılmıştır. 

Etimolojik anlamlar bize olayın adım adım izlenecek nitelikte önemli ve ilginç 

olması, doğru ve gerçekçi olması niteliklerini ön plana çıkartmaktadır. Buradan hareketle 

hikâyenin kıssadan farklı olduğu belirtilmelidir. Çünkü hikâye kıssadan farklı olarak 

hayalî ve önemsiz olaylarla ilgili de olabilir. Aynı zamanda hikâyede olay kadar 

kahraman, zaman ve mekân unsurları da önemlidir. Oysa Kur’ân kıssalarında bu unsurlar 

ikinci plândadır ve daha az yer verilmektedir. Kıssalarda esas önem verilen, olayların 

etrafında döndüğü ve insanların asıl ihtiyacı olan tarih kanunlarıdır. 180 Bu kanunların 

nasıl uygulanması gerektiğini Kur’ân-ı Kerîm kıssalar aracılığıyla muhataplarına en güzel 

haliyle aktarmaktadır.  

Kur’ân kıssalarındaki gayeler, Kur’ân’ın indiriliş amaçlarını gerçekleştirmede ne 

kadar önemli olduğunu da göstermektedir. Hz. Muhammed’in nübüvvetini ispat etmek,181 

muhataplarını düşürüp ibret ve ders almalarını sağlamak,182 Hz. Peygamber’i ve 

müminleri teselli etmek ve dayanma güçlerini artırtmak,183 İslâmın evrenselliğini ortaya 

koyup dinin tarihi gerçekliğini beyan etmekte184 bu gayelerdendir. 

Kıssaların özelliklerini bilmek onları daha iyi anlamamıza katkı sağlayacaktır. 

Kıssalar çoğu kez Kur’ân’da tekrar edilmiştir. Çünkü tekrar, bir düşüncenin, mesajın 

kalıcı olması açısından daima gerekli ve faydalı bir yöntem olmuştur.185Ancak bu 

 
173 el-Kehf 18/64; el-Kasas 28/11. 
174 en-Nisâ 4/164; el-Aʿrâf 7/101. 
175 el-Enʿâm 6/130; el-Aʿrâf 7/35. 
176 el-Enʿâm 6/57. 
177 Hûd 11/100; el-Kehf 18/13. 
178 en-Nahl 16/118. 
179 Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/499. 
180 Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/498; Demirci, Tefsir Usûlü, 223. 
181 Yusuf 12/102; el-Kasas 28/44-45; Demirci, Tefsir Usûlü, 220. 
182 Yusuf 12/111; el-Hacc 22/46; Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/499; 

Demirci, Tefsir Usûlü, 221; M. Sait Şimşek, Kur’ân Kıssalarına Giriş (Konya: Kardelen Yayınları, 2013), 

65. 
183 el- Enʿâm 6/33-34; Hûd 11/120; Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/500; 

Şimşek, Kur’ân Kıssalarına Giriş, 65. 
184 Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/500; Demirci, Tefsir Usûlü, 222. 
185 Şimşek, Kur’ân Kıssalarına Giriş, 103. 



 

48 
 

yöntemde kıssanın bütün halinde tekrarından ziyade sûrenin konusu ve bağlamına uygun 

yönleriyle farklı açılardan yer verilmiştir. Bir bütün halinde verilen Yusuf kıssası 

dışındaki kıssalar bu şekilde parçalar halinde zikredilmiştir. Kıssalarda anlatılan olaylar 

maksada uygun kısmı anlatacak kadar verilmiştir.186 Kıssalar kuru, donuk tarihî 

anlatımdan uzak; temsil ve tasvirlerle, canlı ve etkin bir üslupla anlatılmıştır.187  

Kur’ân kıssalarında zaman, mekân, şahıs unsurlarının arka planda tutulması ve 

kullanılan üslup nedeniyle, kıssaların gerçekte vukuu bulmadığı iddialarını gündeme 

getirmiştir. Edebî tefsir ekolünün kurucusu olan Emin el-Hûli’nin (öl. 1966) öğrencisi 

Muhammed Ahmed Halefullah (öl.1997) tarafından yazılan el-Fennü’l-kasasî fi’l Kur’ân 

adlı doktora çalışmasıyla bu iddia ilk defa ciddi olarak gündeme gelmiş ve geniş yankı 

uyandırmıştır. Halefullah bu çalışmasında Kur’ân kıssalarının edebî-sanatsal yaklaşımla 

ele alınmasının daha uygun olacağını ve Kur’ân’ın kıssalarda anlatılanların vuku bulup 

bulmamasına dikkat çekmediğini ileri sürmüştür. Müellife göre Kur’ân’da tarihsel, 

temsilî ve mitolojik olmak üzere üç tür kıssa bulunmaktadır. Mitolojik kıssa görüşü 

nedeniyle eleştirilen Halefullah’ın iddiasına göre Kur’ân, birçok âyetinde müşriklerin 

Kur’ân hakkındaki “esâtîru’l evvelîn/evvelkilerin masalları” şeklindeki nitelemelerine bir 

olumsuzlamada bulunmamış, esâtîrin Allah’ın değil de Muhammed’in kendisinin yazmış 

olduğuna dair iddiaları reddetmekle yetinmiştir. Bundan dolayı Halefullah, Kur’an’da 

masal bulunduğunu söylemekte sakınca olmadığını ve Kur’ân’ın herhangi bir nassına 

aykırı davranılmış olmayacağını iddia etmiştir. Kur’ân’da kullanılan mitolojik unsurların 

özellikle kullanılmadığını yalnızca öğütleri aktaran bir araç olarak kıssalara yer 

verildiğini ileri sürmüştür.188 

Halefullah’ın bu görüşleri Kur’ân-ı Kerîm’deki birçok âyete aykırı ve tutarsızdır.  

Zira konu ile ilgili âyetlere bakıldığında esâtîru’l evvelîn iddiasında bulunanların açıkça 

reddedildiği görülmektedir.189 Aynı zamanda  ِعَلَى الْخُرْطُوم اِذاَ تتُْلٰى عَليَْهِ اٰيَاتنَُا قَالَ اسََاطِ يرُ   سَنسَِمُهُ 

لِ  ينَ الَْوََّ   "âyetlerimiz kendisine okunduğu zaman “Öncekilerin masalları!” der. Yakında biz 

 
186 Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/500; Demirci, Tefsir Usûlü, 224. 
187 Şengül, “Kıssa” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25/500. 
188 M. Ahmed Halefullah, Kur’ân’da Anlatım Sanatı el-Fennu’l-Kasasî, çev. Şaban Karataş (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2017), 226-239. 
189 Söz konusu ifade için bk. el-Enʿâm 6/25; el-Enfâl 8/24; el-Mü’minûn 23/82; el-Furkân 25/5-6; Ahkâf 

46/17. 



 

49 
 

onun burnunu damgalayacağız”190 âyetlerinde açıkça bu iddianın sahiplerine verilecek 

cezadan bahsedilmektedir. Kıssaların gerçekte yaşanan olaylar olduğunu Kur’ân’ın 

kendisi de zikretmektedir.191 

Kıssaların anlatımında mesaj eksenli bir dil kullanıldığı için ayrıntılara 

girilmemiştir. Müfessirler kıssalarda kısa ve kapalı olabilecek hususlarla ilgili doyurucu 

bilgiler vermek için İsrâiliyat olarak kabul edilen bilgilere başvurmuşlardır. Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra sahabe döneminden itibaren nakledilen İsrîliyat’a dair bu 

rivayetler çoğunlukla kıssalar hakkındadır. Daha sonra tâbiîn ve tebeu’t-tâbiîn devrinde 

Kur’ân’ın tefsirinde İsrâiliyat’ın kullanılması sahabe dönemine oranla daha da 

artmıştır.192 Kur’ân-ı Kerîm kendinden önceki kitapları tasdik eden ve Allah tarafından 

korunmuş bir kitaptır. Bununla beraber Tevrat ve İncil de bütünü tahrif edilmiş kitaplar 

değillerdir. Bu nedenlerden dolayı İsrâiliyat’ın tamamı reddedilmemiş Kur’ân ve sahih 

sünnete uygun olan rivayetler kabul edilip nakledilirken uygun olmayanlar ise 

reddedilmek ve eleştirilmek maksadıyla nakledilmiştir.193  

 

 

 

 

 
190 el-Kalem 68/15-16. 
191 Âl-i İmrân 2/62; Hûd 11/49, 120; Yusuf 12/102; el-Kehf 18/13. 
192 Abdullah Aydemir, Tefsirde İsrâiliyyât (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları,1979), 43-52; 

Abdulhamid Birışık, “İsrâiliyat” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 23/199-200; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 245. 
193 Şimşek, Kur’ân Kıssalarına Giriş, 120-121. 



 

50 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ELMALILI HAMDİ YAZIR VE SÜLEYMAN ATEŞ’İN TEFSİRİNİN 

KUR’ÂN İLİMLERİ AÇISINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

Elmalılı Hamdi Yazır ve Süleyman Ateş’in tefsirleri gerek yazıldıkları dönem 

gerekse sonraki dönemlerde etkili olmuş iki önemli eserdir. Bunda âyetlerin tefsirine 

getirmiş oldukları açıklamalar, kullanmış oldukları yöntem, dil, üslup vb. bakımlardan 

özgün olmalarının etkisi büyüktür. Bununla beraber tefsirleri birçok esere kaynaklık 

etmiş ve farklı yönlerden akademik çalışmalara konu olmuştur. Çalışmanın bu 

bölümünde Yazır ve Ateş’in ikinci bölümde ele alınan Kur’ân ilimlerine dair yorumlarını 

örnek âyetler üzerinden karşılaştırmalı olarak değerlendirmeye çalışılacak.  

3.1. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Esbâb-ı Nüzûl İlminin Mukayesesi 

3.1.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Esbâb-ı Nüzûl İlmi 

Elmalılı âyetlerin tefsirinde esbâb-ı nüzûl ile ilgili rivayetlere geniş bir şekilde yer 

vermiş ve mananın anlaşılmasında yeri geldiğinde sadece rivayetleri yeterli görmüştür.194 

Nüzûl sebebiyle ilgili farklı rivayetlere yer veren Elmalılı, bazen rivayetler arasında 

tercihte bulunmuş,195 bazen de sadece bunları aktarmakla yetinmiştir.196 Elmalılı, esbâb-

ı nüzûlle ilgili rivayetlerin ardından gerektiğinde birikimini gösteren açıklamalara da yer 

vermiştir. Ahkâm âyetlerinin tefsirinde de yeri geldikçe nüzûl sebeplerine zikretmiştir.197 

Elmalılı, sebeb-i nüzûle dair rivayetlerde hadis kaynaklarıyla beraber tefsir 

kaynaklarından da yararlanmıştır.198  

3.1.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Esbâb-ı Nüzûl İlmi 

Ateş’in tefsiri esbâb-ı nüzûl rivayetleri bakımından oldukça zengindir. Ateş, 

âyetlerle ilgili nüzûl sebeplerine genel olarak yer vermeye çalışmış,199 bazı âyetler 

 
194 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1073; 3/1091. 
195 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/216-217; 2/1661-1662. 
196 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/429-431. 
197 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1282-1289; 2/1553-1556. 
198 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/3797-3800. 
199 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/380; 2/387. 



 

51 
 

hakkında nüzûl sebebi bulunmadığında ise bunu belirtmiştir.200 Âyetlerle ilgili varsa 

bütün nüzûl sebeplerine de yer veren Ateş, rivayetler arasında tercihte bulunmuş ve 

bunları tenkitten de kaçınmamıştır.201 Bahusus Ateş, rivayet çeşitliliği olması durumunda 

izlenen yollardan biri olan âyet veya sûrenin mükerrer nâzil olması görüşünü de kabul 

etmemiştir.202Bazı rivayetleri ayrıntılı olarak tahkik etmiş, bunun sonucunda tutarsız 

gördüklerini reddetmiştir.203 Bazı âyetlerin tefsirinde sebeb-i nüzûlden hareketle 

çağımızdaki meselelere değinen yorumlara yer verip âyetlerin hükümlerindeki 

evrenselliğe de dikkat çekmiştir. Sebeb-i nüzûl rivayetlerinin âyetin anlamını tahsis 

etmeyeceğine vurgu yapmıştır.204 Ateş, rivayetleri aktarırken diğer kaynaklarla beraber 

hassaten İzzet Derveze’nin et-Tefsirû’l Hadis adlı eserine sıkça başvurmuş205 ve onun 

rivayetlerle ilgili yorumlarını önemsemiştir.206  

3.1.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Esbâb-ı Nüzûl İlminin Mukayesesi 

Elmalılı’nın esbab-ı nüzûl ile ilgili yaklaşımını seçtiğimiz şu örnekler üzerinden 

incelemeye çalışacağız:  

Örnek 1: 

َ عَلٰى مَا فِ     وَهوَُ الََدُّ الْخِصَامِ ي قَلْبِهٍِۙ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يعُْجِبكَُ قوَْلهُُ فِي الْحَيٰوةِ الدُّنْيَا وَيشُْهِدُ اللّٰه

“İnsanlardan öylesi vardır ki, dünya hayatına ilişkin sözleri senin hoşuna gider. Bir 

de kalbindekine (sözünün özüne uyduğuna) Allah’ı şahit tutar. Hâlbuki o, düşmanlıkta en 

amansız düşmandır.”207  

Elmalılı bu âyet ve devamındaki âyetlerin Sakîfoğullarından münafık Ahnes b. 

Şerîk hakkında indirildiğini belirtmiştir. Ahnes, Hz. Peygambere gelip Müslüman 

olduğunu açıklamış, diller dökerek muhabbetten söz etmiş, yeminler etmiştir. Sonra da 

Hz. Peygamberin huzurundan ayrılarak Müslümanların bir çiftliğine uğramış, ekinleri 

 
200 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/196, 486. 
201 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/352. 
202 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/245-246. 
203 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/221, 487; 4/147. 
204 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/278. 
205 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/332, 2/472. 
206 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/415. 
207 el-Bakara 2/204. 



 

52 
 

yakmış ve hayvanları telef etmişti.208 Bu rivayeti naklettikten sonra âyette zikredilen 

özellikte başka münafıkların da olabileceğine işaret eden Elmalılı, insanların sözlerine 

değil durumlarına bakılarak değerlendirilmelerine dikkat çekmiş ve sebebin hususi 

oluşunun hükmün genel olmasına engel olmadığını ortaya koymaya çalışmıştır.209  

Ateş ise bu âyetin tefsirinde Elmalılı’nın naklettiği rivayetlere yer vermiş ve bu tip 

insanların her zaman olacağına işaret etmiştir.210  

Örnek 2: 

رِفيِنَ  يَا بنََِٓي اٰدمََ خُذوُا زِينتَكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُاُۚ اِنَّهُ لََ يحُِبُّ الْمُسْ    

“Ey Âdemoğulları! Her mescitte ziynetinizi takının (güzel ve temiz giyinin). Yiyin 

için israf etmeyin. Çünkü O, israf edenleri sevmez.”211  

Elmalılı bu âyette, sebeb-i nüzûlleri aktardıktan sonra âyeti tıp ilmiyle ilişkilendiren 

açıklamalara yer vermiştir. Elmalılı, bu âyetin nüzûl sebebinin cahiliyye döneminde Arap 

kabilelerinin çıplak tavaf âdetiyle alakalı olduğunu belirterek öncelikle setr-i avretin 

gerekliliğinden ve cami adabından bahsetmiştir. Elmalılı, âyetin nüzûl sebebiyle ilgili 

Âmiroğulları, hac günlerinde yemek ve yağlı yemezler, ancak bayılıp düşmeyecek kadar 

kût miktarı (ölmeyecek kadar yiyecek bir şey) yerlerdi ve bu şekilde haclarını 

yücelttiklerinden bahsetmiştir. Müslümanların da böyle yapmayı istemeleri üzerine bu 

âyetin nâzil olduğunu belirtmiştir. Elmalılı’ya göre bu âyette tıp ilminin yarısı 

özetlenmiştir. Tıbbın hastalık ilmi ve tedavi sanatı olduğunu belirten Elmalılı, bu âyette 

sıhhati korumayla ilgili şartlara özet olarak yer verildiğini ifade etmiştir.212 Böylece âyeti 

sebeb-i nüzûlünü de dikkate alarak döneminin şartlarına uygun bir şekilde yorumlamıştır.  

 
208 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/732-733. 
209 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/734-735. 
210 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/350. 
211 el-A‘râf 7/31. 
212 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/2152-2153. 



 

53 
 

Ateş’te Elmalılı’nın naklettiği aynı rivayeti aktarmış, ancak âyetin yorumunda 

namazda güzel giyinmenin müstehab oluşuna ve israf etmenin yasaklanmasına 

değinmiştir.213 

Örnek 3: 

ا ترََكَ الْوَالِداَنِ وَالََْقْرَبوُنََۖ  جَالِ نَصِيب  مِمَّ ا قَلَّ مِنْهُ اوَْ كَثرَُۜ  لِلر ِ ا ترََكَ الْوَالِداَنِ وَالََْقْرَبوُنَ مِمَّ اءِ نَصِيب  مِمَّ وَلِلن سََِٓ

 ً   نَصِيباً مَفْرُوضا

“Ana, baba ve akrabaların (miras olarak) bıraktıklarından erkeklere bir pay vardır. 

Ana, baba ve akrabaların bıraktıklarından kadınlara da bir pay vardır. Allah, bırakılanın 

azından da çoğundan da bunları farz kılınmış birer hisse olarak belirlemiştir.”214  

Elmalılı miras hükümlerine dair bu âyetin tefsirinde sadece nüzûl sebebini 

aktarmayı yeterli görmüştür ve şu rivayeti aktarmıştır: 

                 Rivayet ediliyor ki, cahiliyye devrinde Araplar, “Mızrakları ile çarpışmayan ve yurdunu 

savunmayan mirasçı olamaz.” derler ve bundan dolayı kadınları ve ister erkekleri, ister kız 

çocukları mirasçı olarak tanımazlarmış. Ensardan Evs. b. Sabit (r.a.) vefat etmiş, hanımı Ümmü 

Kahle ile üç kızı kalmıştı. Vasileri olan amcazadeleri Süveyd ve Urfuta yahut Katude ve Arfece 

adında iki adam gelmişler. Cahiliyye âdeti üzere vefat eden şahsın mirasını kendilerine almışlar. 

Hanımına ve kızlarına hiçbir şey vermemişler. Bunun üzerine kadın Ümmü Kahle Resulullah 

(s.a.v) şikâyet etmiş, Peygamberimiz (s.a.v.), “Haydi evine git! Bakayım Allah ne ortaya 

koyacak.” buyurmuş idi ki, işte bu âyet bunun üzerine indi.215  

Ateş ise bu rivayeti olayda ismi geçen kişilere yer vermeden genel olarak aktarmış 

ve Hanefi mezhebinin âyetin hükmüne dair içtihadına yer vermiştir.216  

Örnek 4: 

ا اوُ۫ت۪يتمُْ مِنَ الْعِلْمِ الََِّ قَل۪يلً  ي وَمََٓ وحُ مِنْ امَْرِ رَب ۪ وحِۜ قلُِ الرُّ  وَيسَْـَٔلوُنكََ عَنِ الرُّ

 
213 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/331-332. 
214 en-Nisâ 4/7. 
215 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1294-1295. 
216 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/207-208. 



 

54 
 

“Sana ruh hakkında sorarlar. De ki: “Ruh Rabbimin emrindendir.”217  

Elmalılı ve Ateş yukarıdaki âyetin nüzûl sebebiyle alakalı üç rivayet 

nakletmişlerdir. Birincisine göre Hz. Peygamber Medine’de iken Yahudiler, kendisine 

ruhtan sormuşlar, bunun üzerine bu âyet indirilmiştir. İkincisine göre Kureyşliler, Yahudi 

hahamlarına gelmişler ve “Bize bir şey öğretin şu adamdan soralım” demişler. Yahudiler 

de: “Ona rûhtan sorun” demişler. Onlar da sorunca bu âyet nâzil olmuştur. Üçüncü 

rivayette ise Yahudiler Kureyşlilere: “Ona mağara halkından, Zülkarneyn’den ve rûhtan 

sorunuz. Eğer hepsine cevap verir ve susarsa peygamber değildir. İlk ikisine cevap verip 

üçüncüsüne vermezse peygamber olduğunu” söylemişlerdir. Onlar gelip sormuşlar ilk 

ikisi açıklanıp rûh kapalı bırakılınca sorduklarına pişman olmuşlar. Üçüncü rivayete göre 

bu âyetin biri Mekke’de biri de Medine’de olmak üzere iki defa indirilmiştir.218  

Elmalılı âyetlerin tekerrür hakkında herhangi bir yorum yapmadan sadece 

aktarmıştır.219 Ateş ise bu âyetin hem Mekke’de hem de Medine’de inmiş olmasını 

reddetmiştir. Ona göre Kur’ân’da tekerrür eden âyetlerin aynı anlamı verdikleri halde ayrı 

zamanlarda indiği için her seferinde yazılmıştır. Medine’de indirilmiş olsaydı, Kur’ân’da 

iki kere yer alması gerekirdi. Yazılmadığı için bu rivayetin aslının olmadığını 

savunmuştur.220  

Örnek 5: 

اءِ نَ  ا اكْتسََبوُا وَلِلن سََِٓ جَالِ نَصِيب  مِمَّ ُ بِهِ بعَْضَكُمْ عَلٰى بعَْضٍۜ لِلر ِ لَ اللّٰه ا اكْتسََبْنَۜ وَلََ تتَمََنَّوْا مَا فَضَّ صِيب  مِمَّ

َ كَانَ بكُِل ِ شَيْءٍ عَلِيماً وَسْـَٔلُ  َ مِنْ فَضْلِهِۜ اِنَّ اللّٰه وا اللّٰه   

“Allah’ın, kiminizi kiminize üstün kılmaya vesile yaptığı şeyleri (haset ederek) arzu 

edip durmayın. Erkeklere kazandıklarından bir pay vardır. Kadınlara da 

kazandıklarından bir pay vardır. Allah’tan, O’nun lütfunu isteyin. Şüphesiz Allah her şeyi 

hakkıyla bilendir.”221  

 
217 el-İsrâ 17/85. 
218 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3197-3198; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/245. 
219 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3197-3198. 
220 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/245-246. 
221 en-Nisâ 4/32. 



 

55 
 

Elmalılı’ya göre bu âyet Hz. Peygamber’in eşlerinden Ümmü Seleme’nin, Allah’ın 

elçisine: “Erkekler gazâ eder, kadınlar etmez; kadınlara erkeklerin payının yarısı kadar 

miras verilmiştir. Ne olurdu biz de erkek olsaydık.” temennisi üzerine indirilmiştir.222 

Ateş ise yukarıdaki âyetten önceki dört âyetin iniş sebebi hakkında herhangi bir 

rivayet olmadığını belirtmiştir. Sonrasında Hz. Peygamber’in eşlerinden Ümmü 

Seleme’nin, Allah’ın elçisine: “Erkekler gazâ eder, kadınlar etmez; kadınlara erkeklerin 

payının yarısı kadar miras verilmiştir.” şeklinde bir beyanı üzerine indiğini aktaran 

rivayetin  ُمْ مِنْ ذكََرٍ اوَْ انُْثٰىُۚ بعَْضُكُمْ مِنْ بعَْضٍُۚ فَاسْتجََابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ انَ ِي لَََٓ اضُِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْك  “Rableri, onlara 

şu karşılığı verdi: “Ben, erkek olsun, kadın olsun, sizden hiçbir çalışanın amelini zayi 

etmeyeceğim sizler birbirinizdensiniz”223 âyetinin iniş sebebi olarak zikredilebileceğini  

ifade etmiş ve bu âyet hakkında inmiş olmasını zayıf bir ihtimal olarak görmüştür.224 

Sonuç olarak her iki müfessirin de nüzûl sebeplerine önem verdiklerini ve nüzûl 

sebebiyle ilgili kuralı esas alarak âyeti nüzûl sebebiyle sınırlamayıp ilahî mesajın 

evrenselliğine işaret edecek şekilde yorumladıklarını söyleyebiliriz. Genel olarak her iki 

eser de bir âyetle ilgili farklı nüzûl sebeplerine yer verilmiştir. Ancak Ateş’in, rivayetleri 

tenkit etme hususunda daha cesur davrandığı müşahede edilmektedir.  

3.2. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Nâsih ve Mensûh İlminin Mukayesesi 

3.2.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Nâsih ve Mensûh İlmi 

Elmalılı, neshle ilgili görüşlerine Bakara sûresinin 106. âyetinin tefsirinde yer 

vermiştir. Neshi “herhangi bir şer'i hükmün aksine sonradan başka bir şer'i delilin delalet 

etmesidir ki, ilâhî bilgiye nazaran evvelki hükmün müddetinin sonunu beyan, bizim 

bilgimize nazaran da zahiren bâki görünen o hükmü değiştirip ortadan kaldırmak” 

şeklinde tanımlayan Elmalılı, nesh kelimesinde hükmün değişmesine dikkat çekildiğini 

belirtmiştir. Nitekim kelimenin Kur’ân-ı Kerîm’de geçmiş olduğu diğer âyetlerde de esas 

anlamının tebdil olduğuna işaret etmiştir.225 

 
222 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1346-1347. 
223 Âl-i İmrân 2/195. 
224 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/265. 
225 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/459-461. 



 

56 
 

Elmalılı’ya göre âyette bahsedilen nesh önceki Kitapların neshedilmesi anlamına 

geldiği gibi  ٍمِنْ اٰيَة kelimesinin umum ifade etmesinden dolayı Kur’ân âyetlerinin neshini 

de kapsamaktadır ve bunun aksini iddia etmek de nassın zâhirini inkâr etmektir.  Ona göre 

Kur’ân’a dair üç çeşit neshten söz etmek mümkündür: Metni mensûh olup hükmü bâki, 

hem hükmü hem tilâveti mensûh olan naslar ve metni bâki hükmü mensûh olan naslar. 

Elmalılı neshin iman hakikatleri, itikat gibi ihbarî hükümlerde olmayacağını, ebedî olarak 

hükme bağlanmamış konu ve şeriatlerle ilgili inşâî hükümlerde ise neshin mümkün 

olduğunu örneklerle açıklamaktadır. Kur’ân’ın ihbarî konularda Tevrât’ı ve diğer ilahî 

kitapları tasdik ettiğini, tefsir edip açıkladığını, inşâî konuların ise bir kısmını kaldırarak, 

her zamana göre uygulanacak hükümleri ve teşri usullerini içeren yeni ve mükemmel bir 

şeriat getirdiğini belirtmiştir.226  

Elmalılı, mensûh sayılan bazı âyetlerde kısmî nesh olduğunu ileri sürmektedir. 

Buna göre kısmî nesh, âyetin bir kısmının mensûh olup bir kısmının mensûh olmaması 

demektir.227 Elmalılı’nın mensûh kabul edilen bazı âyetlerin tefsirinde Hz. Peygamberin 

sünnetinden delil getirmesi, Kur’ân ve sünnet arasındaki nesh ilişkisinde klasik anlayışa 

sahip olduğunu göstermektedir.228 

Neshi kabul edenlerin delil olarak sundukları  ِوَعِنْدهََُٓ امُُّ الْكِتاَب 
اءُ وَيثُْبتُُِۚ ُ مَا يشَََٓ  Allah“ يَمْحُوا اللّٰه

dilediğini mahveder, dilediğini yerinde sabit tutar.”229 âyeti hakkında kâinatta sürekli bir 

var ve yok olma olayının yaşandığını, bunun Yüce Allah’ın iradesinde bir eksikliğe yol 

açmadığına işaret etmiştir. Aynı şekilde şeriatle ilgili farklı zamanlarda farklı hükümler 

koyması O’nun bilgisinde bir noksanlığa sebep olmadığını ifade etmiştir. Bunun ilâhî 

hikmetin bir gerekliliği olduğunu vurgulayan Elmalılı, Kur’ân’ın kendisinde de nesh 

olmasının hikmetini Kur’ân’ın bütün kitaplar üzerinde, müheymin (gözetici) ve bütün 

zamanların değişikliğine hâkim Arapça bir hüküm kitabı olmasıyla açıklamıştır.230 

Elmalılı, Kur’ân’da neshin varlığına delil olarak gösterilen   ُ اٰيَةٍٍۙ وَاللّٰه مَكَانَ  اٰيَةً  وَاِذاَ بَدَّلْـنََٓا 

ا انَْتَ   لُ قَالَُٓوا انَِّـمََٓ مُفْترٍَۜ بَلْ اكَْثرَُهُمْ لََ يَعْلمَُونَ اعَْلَمُ بمَِا ينَُز ِ  “Biz bir âyeti değiştirip yerine başka bir âyet 

 
226 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/461-462. 
227 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/614-616, 865-867. 
228 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/462, 614-616. 
229 er-Ra'd 13/39.                                      
230 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3002-3003. 



 

57 
 

getirdiğimiz zaman -ki Allah neyi indireceğini çok iyi bilir- “Sen sadece uyduruyorsun” 

dediler. Öyle değil, fakat onların çoğu bilmezler.”231 âyetinin tefsirinde de neshin haşa 

Allah’ın bilgisizliğinden değil, ilminin hikmeti gereği olduğuna dikkat çekmiştir. 

Elmalılı, Ehl-i Kitap’tan ve müşriklerden bazılarının Hz. Muhammed’in nübüvvetine dair 

şüphe oluşturmak amacıyla bu nesh meselesini kullandıklarını da vurgulamıştır. 232 

Elmalılı, Kur’ân’ın kendisinde neshi kabul etmekle birlikte tefsirinde mensûh 

olarak kabul ettiği âyetlerin sayısının az olduğu görülmektedir. Bu âyetlerde var olduğu 

sanılan çelişkileri daha çok tefsir veya tahsis ederek gidermeye çalışmıştır.233 Ancak 

Elmalılı, Kur’ân’da neshi reddeden Ebû Müslim İsfahânî’nin görüşlerini eleştirmiş ve 

neshin yerine âyetlerin tefsirinde kullandığı tahsisi yanlış kullandığını ve bu hususta 

zorlama yorumlar bulunduğunu ifade etmiştir. Elmalılı’ya göre Kur’ân’da neshin 

varlığını reddeden, tıpkı Kur’ân’ın âmm ve hâssını, muhkem ve müteşabihini reddeden 

gibidir. Çünkü hepsinin gelişi ve nakli aynı tarzdadır.234  

3.2.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Nâsih ve Mensûh İlmi 

Ateş, Kur’an-ı Kerîm’de neshin varlığını kabul etmektedir. Ancak neshe yüklediği 

anlam ve alan konusundaki yaklaşımı klasik nesh anlayışından farklıdır. Ateş, Kur’ân’ı 

sadece metinsel olarak değil, olgu bağlamında görerek yani nazil olduğu zamanı ve 

ortamı dikkate alarak bazı hükümlerin, şartların değişmesiyle kaldırılıp yerine başka 

hükümlerin konmasını doğal ve Allah’ın hikmetine uygun bir durum olarak 

değerlendirmiştir. Bu bakış açısıyla neshi kabul edenlerin delil olarak kabul ettikleri 

âyetleri yorumlamıştır.  ُُِۚوَيثُْبت اءُ  مَا يشَََٓ  ُ  Allah dilediğini siler, dilediğini de yerinde“ يَمْحُوا اللّٰه

bırakır.”235 âyetini tefsirinde siyak açısından bir önceki âyetin “her sürenin bir yazısı 

vardır” cümlesini tamamladığını belirterek nesh konusuna hiç değinmemiştir.236 Bakara 

sûresinin 106. âyetinde nesih kelimesiyle beraber geçen insâ/unutturma lafzını öne 

çıkarmıştır. Nahl sûresi 101. âyetinde ise gerektiğinde bir âyetin, başka bir âyetle 

 
231 en-Nahl 16/101. 
232 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3124. 
233 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/527-528, 688; 3/2429-2430. 
234 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/619. 
235 er- Ra'd 13/39. 
236 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/484-485. 



 

58 
 

değiştirildiğine işaret edildiğini belirtmiştir. Ateş, bu iki âyetin Kur’ân’da ki bazı 

âyetlerin neshedilmesine veya unutturulmasına delili olduğunu savunmuştur.  237 

Neshi, Hz. Peygamber’e unutturma olarak değerlendiren Ateş, unutmanın Abduh 

ve Reşid Rıza’nın iddia ettiği gibi238 Peygamber’in masumluğuna aykırı olmadığını, 

gezmek, yorulmak gibi insanî bir hal olduğunu vurgulamıştır. Bunun Peygamber’e Allah 

tarafından unutturulduğunu ve bu durumun Kur’ân’ın korunmuş olmasına aykırı 

olmadığını ifade etmiştir. Çünkü unutulan âyetlerin yerine yeni âyetler gelmiş ve bunların 

insanlar için yeterli olduğunu savunmuştur.239 Ateş, bu tarz bir neshin yazdırılmış olan 

Kur’ân’da olmadığını, yazılmadan önce bu durumun yaşandığını vurgulamıştır.240 

Ateş’e göre Kur’ân’da geçen neshle, hem metni hem de hükmü mensûh âyetler yani 

Hz. Peygamber’e unutturulmuş olan dolayısıyla yazılmayan âyetler kastedilmektedir. 

Kur’ân’da metin olarak yer alan her âyetin ise uygulanır hükmü vardır. Diğer çeşit 

neshlerin herhangi bir dayanaklarının olmadığını hatta Kur’ân’ı tahrife yol açtığını 

belirterek reddetmiştir.241  

Ateş, Bakara sûresi 106. âyette geçen neshi, Kur’ân’ın daha önceki şeriatleri neshi 

olarak kabul edilen görüşe karşı çıkmıştır. Bu görüşün, Kur’ân’ın ruhuna ters olduğuna 

ve Kur’ân’ın kendisinin önceki Kitâbları tasdik edici bir kitap olduğuna dikkat 

çekmiştir.242 Kur’ân’ın ancak Kur’ân ile nesh edilebileceğini de savunan Ateş, sünnetin 

vahiy olmadığını, çoğunun âhâd haber olduğunu bu konuda tevâtüren bir sözün 

ulaşmadığını belirterek sünnetin Kur’ân’ı neshetmesinin Kur’ân’ın ruhuna aykırı 

olduğunu savunmuştur.243 

Ateş, aralarında var olduğu sanılan çelişki sebebiyle nesh olduğu iddia edilen 

âyetlerin tefsirinde nesh yerine tahfifi esas alan yorumlar yapmıştır.244 Ateş’in, neshi Hz. 

 
237 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/138. 
238 Muhammed Reşîd Rızâ, Menâr Tefsiri, çev. Mehmet Erdoğan vd., (İstanbul: Ekin Yayınları, 2011), 

1/563-568. 
239 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/140-141. 
240 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/217. 
241 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/215; 5/140. 
242 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/217-218; 5/138, 140. 
243 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/216; Süleyman Ateş, Kur’ân’da Nesh Meselesi, (İstanbul: Yeni 

Ufuklar Neşriyat, 1996), 16-17. 
244 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/533, 534; 9/326. 



 

59 
 

Peygamber’in unutması ile ilişkilendirmesi oldukça dikkat çekicidir. Ona göre unutulan 

âyetler Kur’ân bütünlüğüne zarar vermediği gibi nesh edilen âyetler yerine yeni âyetler 

nâzil olmuştur. Bu görüşüne delil olarak da   ُانَِّهُ يعَْلَم ُۜ اءَ اللّٰه الْجَهْرَ وَمَا يَخْفٰىالََِّ مَا شََٓ  سَنقُْرِئكَُ فلََ تنَْسٰىٍۙ  

“Sana okutacağız ve Allah dilemedikçe unutmayacaksın. O açık olanı da bilir, gizli olanı 

da.”245 âyetlerini getirmiştir. Zira âyette geçen istisna Hz. Peygamber’in bazı şeyleri 

unuttuğunu gösterir. Ateş, bu unutulanların dinin aslından olmayıp beşer olmasından 

kaynaklanan hususlar olduğunu belirterek Hz. Peygamber’in beşer yönüne vurgu 

yapmıştır.246  

3.2.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Mensûh Sayılan Âyetlerin Mukayesesi 

Nesh konusundaki farklı yaklaşımlar sebebiyle mensûh sayılan âyet sayısında 

ihtilafın olduğunu ilgili bölümde bahsedildi. Bu konu bazı klasik tefsirlerde mensûh kabul 

edilen âyetler üzerinden ele alınacaktır.  

Örnek 1: 

ًّ عَلَى الْمُتَّقِينَ كُتبَِ عَليَْكُمْ اِذاَ حَضَرَ احََدكَُمُ الْمَوْتُ اِنْ ترََكَ  خَيْراًُۚ الَْوَصِيَّةُ لِلْوَالِديَْنِ وَالََْقْرَبيِنَ بِالْمَعْرُوفُِۚ حَقا  

“Sizden birinize ölüm gelip çattığı zaman, eğer geride bir hayır (mal) bırakmışsa, 

anaya, babaya ve yakın akrabaya meşru bir tarzda vasiyette bulunması -Allah’a karşı 

gelmekten sakınanlar üzerinde bir hak olarak- size farz kılındı”247  

Kur’ân-ı Kerîm’de neshi kabul edenlere göre yukarıdaki âyetin hükmü miras 

âyetleri248 ile neshedilmiştir.249 Elmalılı, âyetin tefsirinde öncelikle âyette geçen 

“hayır/mal” kelimesiyle kastedilen malın ölçüsünün ne olacağıyla ilgili farklı rivayetler 

nakletmiştir. Ardından malın ölçüsü belli bir miktara ulaştıktan sonra vâsiye, ebeveyni ve 

akrabası için vasiyet etmesinin vacip kılındığını, ancak vasiyet edilecek miktarın vefat 

edecek kişinin görüşüne bırakıldığını belirtmiştir. Elmalılı’ya göre miras âyetleri ve 

 
245 A‘lâ 87/6,7. 
246 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 11/422-423; Daha fazla bilgi için bk. Ateş, Kur’ân’da Nesh 

Meselesi, 5-13. 
247 el-Bakara 2/180.  
248 en-Nisâ 4/11, 12.  
249 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 3/99-101; Mahmûd 

Şihâbuddin el- Âlûsî, Rûhu’l-meânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-sebi’l-mesânî, thk. Ali Abdulbarî Atiyye 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 1/451. 



 

60 
 

“muhakkak biliniz ki, Allah Teâlâ, her hak sahibine hakkını verdi. Bundan sonra varise 

vasiyet yoktur.”250 hadisiyle hak sahiplerinin alacağı miktar belirlenmiş ve âyetteki 

vasiyet emri neshedilmiştir.251  

Ateş, âyet hakkında yapılan üç yoruma yer vermiştir. İlk olarak Elmalılı’nın da 

savunduğu miras âyetlerinin ve varisi vasiyetten men eden hadisin bu âyeti neshettiği 

görüşünü aktarmıştır. İkinci olarak bazı âlimlerin miras âyetinin yakın akrabaya vasiyeti 

kaldırdığı, fakat uzak akrabaya veya anne-babası kâfir olan bir mü’mine vasiyet 

hükmünün farz alarak devam ettiği şeklindeki görüşlerini aktarmıştır. Üçüncü olarak ise 

miras âyetleri ile bu âyet arasında herhangi bir çelişki olmadığını savunan Kadî 

Beydâvî252 ve Reşîd Rızâ’nın253 yorumlarına yer vermiştir. Ateş, son olarak naklettiği 

görüşü tercih etmiş ve miras âyetleri ile vasiyet âyetleri arasında herhangi bir çelişki veya 

neshin olmadığını savunmuştur. Miras âyetlerinin kişinin vefatının ardından vârislerin 

malı paylaşmasıyla ilgili olduğuna, vasiyyetin ise kişinin hayatta iken malı üzerinde 

yaptığı bir tasarruf olduğuna dikkat çekmiştir.254   

         Örnek 2: 

 ًّ ا مَنا قاَبِۜ حَتهَٓى اِذََٓا اثَْخَنْتمُُوهُمْ فشَُدُّوا الْوَثاَقٍَۙ فَاِمَّ ا فِدََٓاءً حَتهى تضََعَ اِذاَ لقَِيتمُُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الر ِ  بعَْدُ وَامَِّ

  الْحَرْبُ اوَْزَارَهَا

“Savaşta inkâr edenlerle karşılaştığınız zaman boyunlarını vurun. Nihayet onlara 

üstün geldiğiniz zaman bağı sıkı bağlayıp esir alın…”255  

Kur’ân-ı Kerîm’de savaş hukuku ile ilgili birçok âyet vardır. Bunlardan biri de 

yukarıda zikredilen âyettir. Bazı kaynaklarda bu âyetin seyf âyeti olarak bilinen Tevbe 

sûresinin 5. âyeti tarafından nesh edilen âyetlerden biri olduğu kabul edilmektedir.256  

 
250 Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eş’as es-Sicistanî, es-Sünen, (Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1950), “Vasaya”, 

6 (No. 2870). 
251 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/614-616. 
252 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, thk. Muhammed Abdurrahman Maraşlı, 1/123. 
253 Rızâ, Menâr Tefsiri, çev. Mehmet Erdoğan vd., 2/203-204. 
254 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/297-298. 
255 Muhammed 47/4. 
256 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 21/183; Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-

Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 19/244-249. 



 

61 
 

Elmalılı, âyetin mensûh olduğunu iddia edenlerin görüşlerini aktardıktan sonra iki 

âyet arasında neshten ziyade tefsir farkı olduğunu ifade etmiştir. Bundan dolayı öldürme 

emri bakımından âyetteki“öldürün” ifadesi, Tevbe sûresinde geçen“boyunlarını vurun” 

ifadelerini aynı anlamda yorumlamıştır.257 

Görüldüğü üzere Elmalılı bu âyette neshten ziyade bir âyetin diğerini tefsir ettiğini 

belirtmiştir. Ateş, âyeti mensûh olarak kabul edenlerin rivayetlerini aktardıktan sonra 

Elmalılı gibi bu iki âyet arasında iddia edildiği üzere nesh olmadığını birbirlerini tefsir 

ettiğini ileri sürmüştür.258 

Örnek 3: 

سُولَ   ذٰلِكَ خَيْر  لكَُمْ وَاطَْهَرُۜ فَاِنْ لمَْ تجَِدوُا فَاِنَّ  يََٓا ايَُّهَا الَّذِينَ اٰمَنَُٓوا اِذاَ نَاجَيْتمُُ الرَّ
مُوا بيَْنَ يَديَْ نَجْوٰيكُمْ صَدقََةًۜ فقََد ِ

َ غَفوُر  رَحِيم     اللّٰه

“Ey iman edenler! Peygamber ile baş başa konuşmanızdan önce bir sadaka verin. 

Bu, sizin için daha hayırlı ve daha temizdir. Şâyet (sadaka) verecek bir şey bulmazsanız, 

bilin ki Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”259  

Kur’ân-ı Kerîm’de mensûh sayılan âyetlerden biri de yukarıda zikredilen bu âyettir. 

Bazı âlimlere göre bu âyet, devamında gelen  ُمُوا بيَْنَ يَديَْ نَجْوٰيكُمْ صَدَقَاتٍۜ فَاِذْ لَمْ تفَْعَلوُا  ءَاشَْفقَْتمُْ انَْ ت قَد ِ

وَرَسُ   َ اللّٰه وَاطَِيعوُا  كٰوةَ  الزَّ وَاٰتوُا  لٰوةَ  الصَّ فَاقَيِمُوا  عَليَْكُمْ   ُ اللّٰه تعَْمَلوُنَ  وَتاَبَ  بمَِا  خَبيِر    ُ وَاللّٰه ولَهُۜ   “Baş başa 

konuşmanızdan önce sadakalar vermekten çekindiniz mi? Bunu yapmadığınıza ve Allah 

da sizi affettiğine göre artık namazı kılın, zekâtı verin, Allah’a ve Resûlüne itaat edin. 

Allah, bütün yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”260 âyeti ile neshedilmiştir.261  

Elmalılı, âyeti tefsir ederken öncelikle âyetin Resûlullah’ın meclisinde kendisine 

fısıltı ile bir şey söylemek isteyenlerin adâbının nasıl olması hakkında indirildiğini 

belirtmiş ve âyetin nüzûl sebebine dair birkaç rivayete yer vermiştir. Ardından Hz. 

Peygamber’in hediye kabul ettiğini ancak burada kastedilen sadakayı kendisine ve 

 
257 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4373-4375. 
258 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 8/415-416. 
259 Mücâdele 58/12. 
260 Mücâdele 58/13. 
261 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 20/321-325; İbn Kesîr, 

Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘azîm, thk. Sâmî b. Muhammed Selamet, 8/49-51.  



 

62 
 

ailesine haram kılınan zekat ve sadaka olarak değil de fakirlere dağıtmak üzere aldığını 

belirtmiştir.262 Elmalılı, âyette ki مُوا  sadaka verin!” emrinin ibâha değil, vücûb ifade“ فقََد ِ

ettiğini belirtmiştir. Burada emrolunan sadakanın vücûbiyyetinin hemen sonrasında ki 

âyet ile neshedildiğini savunmuştır..263  

Ateş, öncelikle âyetteki sadakanın Müslümanlara yardım için konulan ve devlet 

bütçesine ait olan bir çeşit vergi olduğuna dikkat çekmiştir. Ardından âyetin mensûh 

olduğuna dair İbn Abbas’tan, Mukatil’den ve Hz. Ali’den üç rivayeti nakletmiştir. Ateş, 

birinci âyetteki sadaka verme zorunluluğunun ikinci âyette isteğe bağlı kılındığını 

dolayısıyla burada neshin değil, hafifletmenin olduğunu savunmuştur. Bu sebeple her iki 

âyetin hükmünün de geçerli olduğunu, isteyenlerin sadaka verebileceğini, sadaka verecek 

durumu olmayanların ise buna mecbur tutulmayacağını belirtmiştir.264  

Özetle Elmalılı, neshin Kur’ân-ı Kerîm’de olduğunu kesin olarak kabul ederken 

mensûh kabul edilen çoğu âyette nesh olmadığını göstermeye çalışmış, tefsir veya tahsis 

yöntemiyle âyetin daha iyi anlaşılmasını sağlayacak yorumlar yapmıştır. Kur’an’da 

neshin varlığına inanmamayı bazı âyetlerine inanmamakla denk görmüştür. Ateş de neshi 

kabul etmektedir. Ancak kapsam ve bakış açısıyla Elmalılı’dan farklılaşmıştır. Ateş’in 

kastettiği nesh, sadece metni ve hükmü mensûh olan âyetleri kapsamıştır. Dolayısıyla 

Ateş, Kur’ân-ı Kerîm’de mensûh âyet olduğunu kabul etmemekte ve kaynaklarda mensûh 

olarak sayılan âyetlerin izahını tefsir veya tahfife başvurarak yorumlamıştır. Şunu da 

belirtelim ki Ateş, tahfifi nesh kapsamında kullanmamıştır. Kur’ân’ın bir hitap oluşuna, 

iniş sürecinde toplumun yararına olacak kuralların neshedilmesinin normal bir durum 

olduğuna dikkat çekerek bazı âyetlerin neshedilmesini, Hz. Peygamber’e unutturulması 

olarak yorumlamıştır. 

 
262 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4797-4799. 
263 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4798. 
264 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 9/325-326. 



 

63 
 

3.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Vücûh ve Nezâir İlminin Mukayesesi 

3.3.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Vücûh ve Nezâir İlmi   

Müfessirlerin Kur’ân tefsirinde ihtilafa düşme nedenlerinden biri Kur’ân’da çok 

anlamlı kelimelerin yer almasıdır. Kur’ân-ı Kerîm’deki çok anlamlı kelimelere isabetli 

mana vermek müfessirlerin önemle üzerinde durduğu noktalardan biridir. Zira bağlamı 

ve dildeki kullanımları dikkate alınmadan bu kelimelere takdir edilecek manalar Kur’ân 

mesajının muhatap kitle tarafından doğru bir şekilde anlaşılmasına engel olacaktır. 

Ulaşılabildiği kadarıyla Elmalılı, tefsirinde vücûh ve nezâir ilmine müstakil olarak yer 

vermemiştir. Bununla beraber gerek mukaddimelerinde gerekse bazı kavramların 

tefsirinde Kur’ân-ı Kerîm’deki çok anlamlı kelimeler hakkında birtakım açıklamalar 

yapmıştır. Elmalılı, tefsirinin mukaddimesinde Kur’ân-ı Kerîm’deki kelimeler üzerine 

yaptığı açıklamada birçok manayı barından kelimelere de değinmiştir. Bu kelimelerin 

doğrudan tercümeyle değil de te’vil ve tefsir yoluyla ifade edilebileceğini belirtmiştir.265 

Görüldüğü gibi Elmalılı, kelimelerin doğrudan dildeki karşılığını vermektense 

mananın aktarılmasını daha önemli bulmaktadır. Tefsirinde âyetlere verdiği meâle 

bakıldığında buna dikkat ettiğini görülmektedir.266 Elmalılı, Kur’ân’ın anlaşılmasında 

kelime ve terkiplerin inceliklerinin gözetilmesi gerektiğine de işaret etmiştir. Kur’ân’daki 

bu inceliklerin belirlenmesinde ilk olarak kelimelerin manalarının iyice tespit 

edilmesinin, ikinci olarak lafız ve mana yönünden ilgili olabilecek kelime ve manaların 

karşılaştırılmasının, üçüncü olarak terkip şekillerini inceleyerek siyâk ve sibâka dikkat 

edilmesinin ve dördüncü olarak da asıl mana ile süsleyici olarak zikrettiği unsurların 

ayrıştırılmasının önemli olduğunu vurgulamıştır.267 Elmalılı, kastedilen mananın 

belirlenmesinde kelimenin asıl kullanımı ile delalet ettiği manalara bağlı kalınmasının 

önemine de dikkat çekmiştir. Elmalılı, Kur’ân’ın belağî üstünlüğünü gösteren vücûh ve 

nezâir kelimelerinin tefsirinde hikmete vurgu yapan bir yaklaşımla bu ilkelere uymaya 

önem vermiştir.268  

 
265 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/14. 
266 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/732, 784. 
267 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/122-123. 
268 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/123. 



 

64 
 

3.3.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Vücûh ve Nezâir İlmi   

Ateş’in tefsirinde vücûh ve nezâir ilmine dair müstakil bir başlığa yer verilmemiştir. 

Tefsirinin birçok yerinde Kur’ân’ın bir mucizesi olan az kelime ile çok mana ifade eden 

üslûbuna vurgu yapmıştır.269 Kur’ân-ı Kerîm’de ki çok anlamlı bir kelimenin ilk geçtiği 

yerde bütün anlamlarına yer vererek izah etmiştir. Ancak okuyucuyu tereddütte 

bırakmamak için kelimenin geçtiği diğer yerlerde de gerekli fakat özet açıklamalar 

yapmıştır.270 Bazı kelimelerin Kur’ân’ın vahyedilmesinden önceki anlamlarını da 

zikrederek aradaki anlam değişimine göstermiştir.271 Çok anlamlı kelimeler ve nazirlerine 

mana verirken siyak ve sibaka dikkat ederek kelimeye geçtiği her yerde aynı anlamı 

vermemiştir.272  

3.3.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Vücûh ve Nezâir İlminin Mukayesesi 

Müfessirlerin vücûh ve nezâire dair tespit edebildiğimiz görüşlerini teorik olarak 

ortaya koyduktan sonra bir önceki bölümde de işaret edildiği üzere vücûhu farklı anlama 

gelen kelimeler nezâiri ise bu anlamlardan her birinin tekrar ettiği âyetler üzerinden 

örnekler vererek mukayese edilecek. 

Örnek 1: 

ةً مُسْلِمَةً لكَ يَّتنََِٓا امَُّ   رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لكََ وَمِنْ ذرُ ِ

“Rabbimiz! Bizi sana teslim olmuşlardan kıl. Soyumuzdan da sana teslim olmuş bir 

ümmet kıl…”273  

Yukarıdaki âyette geçen ümmet kelimesi Kur’ân’daki çok anlamlı kelimelerden 

biridir. Ümmet kelimesi sözlükte “yönelmek, kastetmek, öne geçmek; imam olmak” 

manâlarına gelen “emm” kökünden türemiştir. Sözlükte “kendilerine peygamber 

gönderilmiş topluluk, her kabileden bir grup insan, her canlı cinsi, bütün iyilikleri 

 
269 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/59,118. 
270 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/59, 98, 99; 2/248; 4/144. 
271 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/103,  
272 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/311; 3/327. 
273 el-Bakara 2/128. 



 

65 
 

kendisinde toplayan kişi ve kendisine uyulan önder” anlamlarına gelir.274 Bununla birlikte 

Râgıp el-İsfahânî ümmet kelimesini “aynı dine inanma, aynı zamanda yaşama veya aynı 

mekânda bulunma gibi önemli bir unsurda toplanan gruplar” şeklinde açıklamıştır.275 

Kur’ân-ı Kerîm’de altmış dört yerde geçen ümmet kelimesi276 “topluluk, millet, din, 

zaman, önder, devir, geçmiş topluluklar, ümmet-i Muhammed, her türlü canlı cinsi 

anlamlarında kullanılmıştır.277 Bu anlamlardan birkaçını Elmalılı ve Ateş tefsirlerinde şu 

şekilde açıklamışlardır:  

Yukarıdaki âyet, Hz. İbrahim’in Kâbe’nin temellerini yükseltirken oğlu Hz. İsmail 

ile beraber yaptıkları duanın bir bölümüdür. Vücûh ve nezâir eserlerinde ise bu âyette 

geçen ümmet kelimesi topluluk anlamında kullanılmıştır. Elmalılı, Hz. Peygamber’in Hz. 

İsmail’in soyundan geldiğine dikkat çekerek ve bir sonraki ayette geçen resûlün Hz. 

Muhammed olduğunu belirterek ümmet kelimesiyle kastedilen topluluğun ümmet-i 

Muhammed ifade etmiştir.278  

Ateş de Elmalılı gibi Hz. Peygamber’in Hz. İsmail’in soyundan geldiğine vurgu 

yapıp duada adı geçen elçinin Hz. Muhammed olduğunu açıkça belirtmiştir. Ancak Ateş, 

ümmet kelimesini daha muğlak bir ifadeyle Hz. İbrahim ve Hz. İsmail’in neslinden gelen 

bir millet olarak ifade etmiş ve şöyle yorumlamıştır: “128 inci âyette İbrâhîm ve İsmâîl’in, 

Allah’tan, kendilerini yalnız Allah’a tapan kullar yaratmasını, nesillerinden de sadece 

Allah’a tapan bir millet yaratmasını, kendilerine menâsiklerini göstermesini ve 

kusurlarını bağışlamasını niyâz ettikleri anlatılmaktadır.”279  

 Her iki müfessir, bizzat ifade etmeseler de yukarıdaki âyette geçen ümmet 

kelimesinin  َْخَلت قَدْ  ة   امَُّ  Onlar bir ümmetti gelip geçti.”280 âyetindeki ümmet“ تِلْكَ 

kelimesinin naziri olduğunu varsaymıştır. Zira Elmalılı ve Ateş, bu âyette kastedilen 

topluluğu, Hz. İbrahim’in bir diğer oğlu Hz. Ya‘kub’un soyundan gelen İsrailoğulları 

 
274 Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, thk. Abdulhamid Hindâvî, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1423/2003), “ümmet”, 1/88; İbn Manzûr, “ümmet”, 133. 
275 İsfahânî, “ümmet”, 23. 
276 Abdülbâkī, “ümmet”, 98-99. 
277 Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân, thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl, “ümmet”, 42; İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-

aʿyn, thk. Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî, “ümmet”, 142-144. 
278 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/496-497. 
279 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/238. 
280 el-Bakara 2/134. 



 

66 
 

olarak yorumlamıştır.281 Böylece Kur’ân’da çok anlamlı olarak kullanılan ümmet 

kelimesine her iki âyette de Hz. İbrahim’in soyuna işaret ederek benzer anlamlar 

vermişlerdir. Elmalılı ve Ateş, çok anlamlı kelimelerden biri olan ümmet kelimesini 

âyetin siyak ve sibak ilişkisi, tarihî olayları ve isimleri dikkate alarak tefsir etmeleri âyetin 

anlaşılmasına katkı sağlamıştır. 

النَّ   ُ اللّٰه فبَعَثََ  وَاحِدةًَ  ةً  امَُّ النَّاسُ  وَمُنْذِر۪ينَ كَانَ  ر۪ينَ  مُبشَ ِ نَ  بيِ ۪  “İnsanlar bir tek ümmetti. Allah, 

müjdeciler ve uyarıcılar olarak peygamberler gönderdi…”282 âyetinde geçen ümmet 

kelimesi aynı dini benimseyen millet283 anlamında kullanılmakla beraber bu topluluk ve 

dinleri hakkında tefsirlerde farklı yorumlar yapılmıştır.  Hz. Âdem ve zürriyetinin 

inandığı hak din, Hz. Âdem ile Hz. Nûh arasında yaşamış on nesil, bir topluluktan ziyade 

insan fıtratında bulunan hak din İslâm,284 aynı din üzere olan insanlar değil de aynı cins 

ve aynı sınıf285 şeklinde farklı anlamlarda yorumlanmıştır. 

Elmalılı, ümmet kelimesiyle ilgili yukarıdaki görüşlerinde içinde yer aldığı altı 

farklı yorumu zikretmiştir.286 Elmalılı, Hz. Âdem’in kıssasına işaret ederek ümmet 

kelimesini ilk yaratılışta hak olan ilâhî kanunlara iman etmiş ve onlara göre yaşayan bir 

tek topluluk olarak tefsir etmiştir.287 Ateş, ümmet kelimesiyle ilgili öncelikle tefsirlerde 

verilen farklı görüşlere yer vermiştir. Ateş de Elmalılı gibi Hz. Âdem’in peygamber 

olarak gönderildiği topluluğa işaret etmiş ve insanın fıtratında var olan tevhid dinine 

vurgu yaparak bunun Kur’ân-ı Kerîm’in ruhuna daha uygun olduğunu belirtmiştir.288 

Elmalılı ve Ateş, yukarıdaki âyette geçen ümmet kelimesinin   ًَةً وَاحِدة وَمَا كَانَ النَّاسُ الَََِّٓ امَُّ

 İnsanlar bir tek ümmettiler. Sonra aralarında ihtilaf oluştu.”289 âyetindeki ümmet“ فَاخْتلَفَوُاۜ 

kelimesinin naziri olarak kabul etmiştir. Çünkü Kur’an’da geniş bir anlam sahasına sahip 

olan ümmet kelimesine her iki âyette de aynı din üzerinde birleşmiş millet anlamını 

 
281 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/508; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/243. 
282 el-Bakara 2/213. 
283 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 3/622. 
284 Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid, 1/421; Kurtubî, El-

Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 3/404-404. 
285 Mâtürîdî, Tefsirü’l Kur’âni’l azîm, thk. Fatma Yusuf Heymi, 1/158. 
286 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/743-749. 
287 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/750. 
288 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/359. 
289 Yûnus 10/19. 



 

67 
 

vermişlerdir.290Her iki müfessir de âyette geçen ümmet kelimesinin millet vechinin 

nazirlerine Hz. Âdem’in gönderildiği aynı inanç ve amaç etrafında birleşmiş toplum 

şeklinde yorumlayarak insanın tabiatında olan fıtrî dine vurgu yapmışlardır. 

Örnek 2: 

ُۜ وَالهتِ   الِحَاتُ قَانتِاَت  حَافظَِات  لِلْغيَْبِ بمَِا حَفِظَ اللّٰه ي تخََافوُنَ نشُُوزَهُنَّ فعَِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ فَالصَّ

   وَاضْرِبوُهُنَُّۚ 

“İyi kadınlar itaatkârdırlar. Allah’ın (kendilerini) koruması sayesinde onlarda 

gizliyi korurlar. Başkaldırdıklarını gördüğünüz kadınlara öğüt verin, onları 

yataklarınızda yalnız bırakın. (Bunlar fayda vermez de mecbur kalırsanız) onlar (hafifçe) 

dövün…” 291  

Yukarıdaki âyette geçen darabe fiili Kur’ân’da oldukça geniş bir anlam yelpazesine 

sahiptir. Bu fiil lügatte “bir şeyi bir yere vurmak, yolculuğa çıkmak, hızlı yürümek, yüz 

çevirmek, bir yönden başka bir yöne döndürmek, yerine getirmek, engel olmak, terk 

etmek, müzik aleti çalmak, hareket etmek, bozguna uğratmak…”  gibi anlamlara 

gelmektedir. Bununla beraber “gece” kelimesi ile “uzamak”, “namaz” kelimesiyle 

“kılmak”, “yol” kelimesi ile “açmak”, “soğuk” ve “rüzgâr” kelimeleriyle de “zarar 

vermek” anlamında kullanılmaktadır.292 Kur’ân-ı Kerîm’de türevleriyle birlikte 58 yerde 

geçmektedir.293 Lügat anlamındaki bu çeşitlilik Kur’ân’da ki kullanımlarında da 

görülmektedir. Örnek vermek,294 isnad etmek,295 nitelendirmek,296 perde koymak,297 

vazgeçmek,298 salmak, sarkıtmak,299 yol almak,300 örtmek, (duvar) çekmek,301 zillete 

 
290 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2693-2694; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/214-215. 
291 en-Nisâ 4/34. 
292 İsfahânî, “darabe”, 294-295; Ebü’l Hüseyn Ahmed b. Fâris, Mu‘cemü Mekāyîsi’l-luga, thk. Abdusselam 

Muhammed Hârûn, ( b.y.: Dâru’l Fikr, 1399/1979), “darabe”, 3/397-398; İbn Manzûr, “darabe”, 2565-

2570; Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’ân Tefsiri (İstanbul: Bayraklı Yayınları, 2002), 

5/124. 
293 Abdülbâkī, “darabe”, 514-515. 
294 el-Bakara 2/26; İbrahim 14/24, 25, 45; en-Nahl 16/75, 76. 
295 ez-Zuhruf 43/17. 
296 en-Nahl 17/74. 
297 el-Kehf 18/11. 
298 ez-Zuhruf 43/5. 
299 en-Nûr 24/31. 
300 Tâhâ 20/77. 
301 el-Bakara 2/61; el-Hadîd 57/13. 



 

68 
 

mahkûm olmak, çarptırılmak,302 yolculuğa çıkmak,303 el (ya da eldeki silah) vurmak304 

anlamlarında kullanılmıştır.305 Darabe kelimesi âyetlerde bulunduğu bağlama, beraber 

kullanıldığı kelimeye, harf-i cere göre bu anlam çeşitliliklerini gösterir.306 

Yukarıdaki âyette başkaldırmasından korkulan kadınlar için eşlerine öğüt 

vermeleri, yataklarını ayırmaları, vedribuhunne şeklinde karşılık vermeleri emredilmiştir. 

Âyette geçen darabe fiili çoğu âlim tarafından hafifçe dövün şeklinde yorumlanmıştır.307 

Elmalılı ve Ateş de  َُّۚوَاضْرِبوُهُن ifadesine onları hafifçe ve kusur bırakmayacak şekilde 

dövünüz manasını vererek yorumlamışlardır.308 

Elmalılı ve Ateş, yukarıdaki âyette geçen darabe kelimesinin  ِالََْعْنَاق فوَْقَ   فَاضْرِبوُا 

“Boyunları üzerinden vurun.”309 âyetindeki darabe kelimesinin naziri olduğunu kabul 

etmiştir.. Zira Kur’ân’da çok anlamlı kelimelerden biri olan darabe fiiline iki âyette de 

vurmak manasını vermişlerdir.310 

Örnek 3: 

  وَاقْتلُوُهُمْ حَيْثُ ثقَِفْتمُُوهُمْ وَاخَْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ اخَْرَجُوكُمْ وَالْفِتنَْةُ اشََدُّ مِنَ الْقتَْلُِۚ 

“Onları nerede yakalarsanız öldürün. Sizi çıkardıkları yerden siz de onları çıkarın. 

Fitne adam öldürmekten daha ağırdır…”311  

Yukarıdaki âyette geçen fitne kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’in zengin kavram dünyasını 

oluşturan çok anlamlı kelimelerden biridir. Sözlükte altın, gümüş gibi değerli madenlerin 

saflığını anlamak için ateşte eritmek, kandırmak, vazgeçirmek, pusu kurarak yol kesmek, 

 
302 el-Bakara 2/61; Âl-i İmrân 3/112. 
303 en-Nisâ 4/101; el-Mâide 5/106. 
304 el-Bakara 2/60; en-Nisâ 4/34; el-Enfâl 8/12; Muhammed 47/4. 
305 Mukâtil b. Süleymân, el-Vücûh ve’n-nezâir, thk. Ahmed Ferid el-Mezîdî, “darabe”, 95-96; Dâmegânî, 

Kâmusu’l Kur’ân, thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl, “darabe”, 288. 
306 Abdulkadir Karakuş, “Çok Anlamlı Kelimeler İçeren Âyetlerde Bağlam ve Anlam İlişkisi: Nisâ Suresi 

34’üncü Âyetin Bağlamı” e- Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 11/3 (Aralık 2019), 1353-1360. 
307 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 6/710-713; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

10/93. 
308 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1351-1352; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/276-278. 
309 el-Enfâl 8/12. 
310 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/2376-2377; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/490. 
311 el-Bakara 2/191. 



 

69 
 

yakmak, sınamak anlamlarına gelir.312 Kur’ân’da türevleriyle birlikte altmış âyette313 

zikredilen fitne kelimesi şirk, müşriklerin dinden dönmeleri için yaptıkları baskılar,314 

imtihan, sınama,315 azap, işkence,316 delâlet, sapıklık,317 düşman saldırısı,318 günah,319 

nifak,320 şeytanın hilesi, kuruntusu,321  gibi anlamlarda kullanılmıştır.322   

Fitne kelimesinin Kur’ân’da geçtiği yerlerden biri de   ْوَاقْتلُوُهُمْ حَيْثُ ثقَِفْتمُُوهُمْ وَاخَْرِجُوهُم

الْقتَْلُِۚ  مِنَ  اشََدُّ  وَالْفِتنَْةُ  اخَْرَجُوكُمْ  حَيْثُ   Onları nerede yakalarsanız öldürün. Sizi çıkardıkları“ مِنْ 

yerden siz de onları çıkarın. Fitne adam öldürmekten daha ağırdır…”323 âyetidir. Bu 

âyette geçen fitne kelimesi için şirk ve Müslümanlara dinden dönmeleri için yapılan baskı 

şeklinde iki farklı anlam verilmiştir.324 

Elmalılı,  ِالْقتَْل مِنَ  اشََدُّ   Fitne adam öldürmekten daha ağırdır.” âyetini“ وَالْفِتنَْةُ 

Müslümanların vatanlarından çıkartılmaları ve dinlerinden dönmeleri için yapılan 

baskılar olarak yorumlamıştır. Haram aylarda müşrikler tarafından Müslümanlara yapılan 

saldırılardan dolayı savaşma izni verilmesine de dikkat çekmiştir. Elmalılı, âyetin nüzûl 

sebebinin özel olmakla beraber fitnenin ve öldürmenin mahiyetlerinin genel olduğunu da 

ifade etmiştir.325 Ateş, fitne kelimesinin Kur’ân’da açık bir şekilde şirk anlamında 

kullanılmadığını belirtmiş, bu âyette geçen fitneye Müslümanlara ve insanlara din 

konusunda yapılan baskı anlamını vermiştir.326 Her iki müfessir bu âyette geçen fitne 

kelimesine vücûh ve nezâir eserlerinden farklı olarak mana vermişlerdir. Zira bu eserlerde 

âyetteki fitne kelimesine şirk anlamı verilmiştir.327 

 
312 İbn Fâris, “fitne”, 472-473; İsfahânî, “fitne”, 271-272; İbn Manzûr, “fitne”, 3344-3347. 
313 Abdülbâkī, “fitne”, 623. 
314 el-Bakara 2/191, 193, 217; en-Nisâ 4/91. 
315 el-Bakara 2/102; Tâhâ 20/40, 85, 90, 131. 
316 el-Ankebût 29/10; ez-Zâriyât 51/13,14. 
317 el-Mâide 5/41, 49 
318 en-Nisâ 4/101. 
319 et-Tevbe 9/49. 
320 el-Hadîd 57/14. 
321 el-A'râf 7/27; el-Hac 22/53. 
322 Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân, thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl, “fitne”, 347-349; İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-

aʿyn, Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî, “darabe”, 478-480. 
323 el-Bakara 2/191. 
324 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 3/293-301; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

10/93.  
325 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/695-696. 
326 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/334-335 
327 Dâmegânî, Kâmusu’l Kur’ân, thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl, “fitne”, 348; İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-aʿyn, 

thk. Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî, “darabe”, 478. 



 

70 
 

Elmalılı ve Ateş, yukarıdaki âyette geçen fitne kelimesinin naziri olarak kabul 

edilen   ُِۚ ينُ كُلُّهُ لِِه  Fitne ortadan kalkıncaya ve dinin tamamı“ وَقَاتِلوُهُمْ حَتهى لََ تكَُونَ فتِنَْة  وَيكَُونَ الد ۪

Allah için oluncaya kadar onlarla savaşın.”328 âyetindeki fitne kelimesine ise vücûh ve 

nezâirle ilgili eserlerde geçtiği gibi şirk manasını vermiştir. Bununla beraber her iki 

müfessir, âyetteki savaş emrinin bütün dünyayı Müslüman yapmak amacıyla değil din 

konusunda ki baskıların kalkması için verildiğini belirterek fitne kelimesine her iki âyette 

de benzer anlamda vermiştir. Ayrıca Elmalılı ve Ateş, bu manayı verirken âyetlerin 

sebeb-i nüzûllerini de dikkate almışlardır. 329 

Âyetlerin bulunduğu pasajlarda İslam dininin savaş ahlakından bahsedilmiştir. 

İslam’ın dokunulmaz saydığı zaruret-i hamsenin korunması hususunda saldırgan bir 

düşmana karşı nasıl davranılacağı oldukça önemlidir. Bu sebeple âyetlerde ortadan 

kaldırılması istenen fitnenin şirk yerine Müslümanlara dinden dönmeleri için yapılan 

baskı, din hürriyetinin engellenmesi, aleyhte yapılan propagandalar şeklinde 

yorumlanması âyetin hükmünün evrenselliğine daha uygun olacaktır. 

Mü’minler ile münafıkların kıyametteki durumlarının anlatıldığı bir âyet 

pasajında330 fitne kelimesi   ْانَْفسَُكُم فَـتنَْتمُْ  وَلٰكِنَّكُمْ  بَلٰى  قَالوُا  نكَُنْ  مَعكَُمْۜ  الََمْ   (Münafıklar)“ ينَُادوُنَهُمْ 

Mü’minlere şöyle seslenirler: “Biz de (dünyada) sizinle beraber değil miydik?” 

(Mü’minler de) derler ki: “Evet, fakat siz kendinizi yaktınız…”331 şeklinde geçmiştir. 

Âyetin öncesinde Mekke’nin fethinin gerçekleştiği zor günlerde fedakârlık yapanlardan 

bahsedilmiş devamında o sıralarda münafıklık yapanlar ile mü’minlerin kıyamette 

yaşayacağı bu sahneye yer verilmiştir. O gün mü’minler  ْوَلٰكِنَّكُمْ فَـتنَْتمُْ انَْفسَُكُم  “Sizler kendinizi 

fitneye soktunuz.” diyecekler. Bu ifade, münafıkların günahları veya nifakları sebebiyle 

helak olmaları, azaba uğramaları şeklinde tefsir edilmiştir.332 Elmalılı, münafıkların 

fitneye uğramasını münafıklık yaparak kendilerini ateşe atmak ve helak etmek şeklinde 

 
328 el-Enfâl 8/39. 
329 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/2403; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/510-511. 
330 el-Hadîd 57/12-15. 
331 el-Hadîd 57/14. 
332 Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid, 6/47; Kurtubi, el-

Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 20/249. 



 

71 
 

yorumlamıştır.333 Ateş ise bu ifadeyle ilgili herhangi bir açıklama yapmamış; ancak âyet 

“kendi canlarınıza kötülük ettiniz” şeklinde meâl vermiştir.334  

Elmalılı ve Ateş, yukarıdaki âyette geçen fitne kelimesinin  ْۜفتِنْتَكَُم  Fitnenizi“ ذوُقوُا 

tadın…”335 âyetindeki fitne kelimesinin naziri olarak kabul etmiştir. Çünkü Kur’ân’da 

çok anlamlı olarak kullanılan fitne kelimesine inkârcıların âhirette uğrayacakları azab ve 

girecekleri ateş manalarını vermişlerdir.336 

Konuyla ilgili vermiş olduğumuz örneklerde de görüldüğü gibi Kur’ân-ı Kerîm’in 

doğru anlaşılmasında vücûh ve nezâir ilmi oldukça önemlidir. Çok anlamlı kelimelerin 

ve nezâirlerinin yorumlanmasında her iki müfessir de bu ilimden faydalanmışlardır. Bazı 

örneklerde âyetlerin sebeb-i nüzûllerinden ve siyak-sibak bağlamından kaynaklanan 

farklılıklar olmakla beraber çoğu örneklerde kelimelere verilen açıklamalar aynı 

doğrultuda olmuştur. Kelimelerin nezâirlerinde de benzer veya yakın anlamlar 

verilmiştir. Okuyucu tarafından kelimelerin doğru bir şekilde anlaşılmasını sağlayan 

sebeb-i nüzûl ve dilsel açıklamalar konusunda her iki tefsir de oldukça kapsamlıdır.  

3.4. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Muhkem-Müteşâbih İlminin Mukayesesi 

3.4.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Muhkem-Müteşâbih İlmi 

Hemen her müfessir gibi muhkem-müteşâbih âyetler konusundaki görüşlerine Âl-i 

İmrân sûresi 7. âyetin tefsirinde yer veren Elmalılı, muhkem âyetleri, mânâsı ve murada 

delaletleri kesin, kelime ve cümleleri başka anlamlara çekilmeyen âyetler olarak 

tanımlamıştır. Ona göre kitabı anlamada esas olan, hak ile batılı ayıran, hakikatleri tasdik 

edip ortaya koyan muhkem âyetlerdir. Bunun dışındaki âyetler müteşâbih olup her biri 

murad olunabilecek gibi görünüşte birbirine benzer ve çeşitli mânâlara ihtimali olan 

âyetlerdir ki hepsi mi, birisi mi murad olduğu açıkça bilinemez. Bu âyetlerdeki kapalılık, 

birçok anlama gelme olasılıkları muhekamat ve mukayese sayesinde giderilebilir.337   

 
333 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4742. 
334 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 9/265. 
335 ez-Zâriyât 51/14. 
336 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4530; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 9/54. 
337 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1035-1038. 



 

72 
 

Elmalılı, konuyla ilgili  ِحَك لَدنُْ  مِنْ  لتَْ  فصُ ِ ثمَُّ  اٰيَاتهُُ  احُْكِمَتْ  كِتاَب   خَبيِرٍٍۙ الَٓرٰٰ۠  يمٍ   “Elif Lâm Râ. 

Kur’ân âyetleri, hüküm ve hikmet sahibi (bulunan ve her şeyden) hakkıyla haberdar olan 

Allah tarafından muhkem kılınmış, sonra da Allah’tan başkasına kulluk etmeyesiniz diye 

ayrı ayrı açıklanmış bir kitaptır.”338  âyeti ile   َمَثاَنِي مُتشََابهًِا  كِتاَبًا  الْحَدِيثِ  احَْسَنَ  لَ  نَزَّ   ُ  Allah“ اَللّٰه

sözlerin en güzelini; âyetleri, birbirine benzeyen ve tekrarlanan bir kitap olarak 

indirmiştir.”339  âyetlerinde muhkem ve müteşâbihliğin karşıt anlamda değil, birbirini 

açıklayıcı olarak kabul ederken Âl-i İmrân 7. âyette delalet itibariyle zıt anlam olarak 

anlaşılması gerektiğini ifade etmiştir.340 Muhkem ve müteşâbih konusuna manası 

bakımından açık ve kapalı olan lafızlar kapsamında da değinen Elmalılı, muhkemin 

manasını kesinlik bildiren âyet, müteşâbihi ise gerçekten murad edilen manayı anlamak 

ümidi ve ihtimali kesilmiş olan âyet olarak açıklamıştır. Bununla beraber müteşâbihin 

kısımlarına yer vermiştir. Bu kısımlardan hafinin hükmünün araştırma; müşkilin 

hükmünü araştırmayla beraber düşünme; mücmelin hükmünün açıklayıcı bir tefsir ve 

araştırma; asıl müteşâbihin hükmünün ise duraklama ve Allah’a teslim olup sığınma 

şeklinde ifade etmiştir.341  Dolayısıyla Elmalılı’ya göre mutlak müteşâbihi Allah’tan 

başkası bilemez. 

Elmalılı, müteşâbihleri lafız, mana ve hem lafız hem de mana yönünden üç kısımda 

ele almıştır. Lafız bakımından müteşâbihlere “ebben”, “yeziffûn” gibi garip lafızları, 

“yed”, “ayn” gibi müşterek lafızları ve cümlenin yapısından kaynaklanan lafızları; mana 

bakımından müteşâbihlere Allah’ın sıfatları ve ahiret hayatıyla ilgili insan tasavvurunu 

aşan âyetleri misal vermiştir. Hem lafız hem de mana bakımından müteşâbihleri ise 

umum ve husus gibi nicelik, vücup ve nedb gibi nitelik, nâsih ve mensûh gibi zaman, 

âyetin nâzil olduğu toplumdaki âdet ve gelenekler, fiilin sıhhat ve fesadındaki şartlar 

bakımından beş kısımda ele almıştır.342 Kur’an-ı Kerim’de müteşâbihlere yer 

verilmesinin faydalarına değinen Elmalılı, müteşâbih âyetlerin olmaması durumunda 

düşüncenin donması, tekdüze haline gelmesi, hatta Allah’ın bilgisinin sona ermesi gibi 

vehimlere sebebiyet vereceğine dikkat çekmiştir.343   

 
338 Hûd 11/1. 
339 ez-Zümer 39/23. 
340 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1037. 
341 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1038-1040. 
342 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1039-1040. 
343 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1038-1039. 



 

73 
 

Muhkem ve müteşâbih konusunda dengeli bir anlayışın gerekliliğine vurgu yapan 

Elmalılı, âyetin nüzûl sebeplerini aktarıp Yahudi ve Hristiyanların müteşâbihlerle ilgili 

muhkemi yok sayan mübalağalı te’vil yaklaşımları ile müteşâbihi yok sayıp anlamadığı 

konuları hurafe, efsane olarak kabul eden anlayışları reddetmiştir. Müteşâbihlerin 

te’vilini kendisine hikmet verilmiş  ِاسِخُونَ فِي الْعِلْم  ilimde rüsuh sahibi (uzman) olanların وَالرَّ

yapma hakkının olduğunu belirtmiştir.344  Elmalılı,  ِاسِخُونَ فِي الْعِلْم  cümlesinin başındaki وَالرَّ

“vav” harfini istî’nâfiye olarak kabul edip “müteşâbihâtin te’vilini Allah’tan başkası 

bilemez. İlimde rasih olanlar bile şöyle derler” şeklinde  ُ  üzerinde vakfederek anlam الََِّ اللّٰه

vermiştir. Sonrasında te’vil açısından müteşâbihlerin kulun bilgisinin dışında olan, garip 

lafızlar, muğlak hükümler gibi insanların bilmesinin mümkün olduğu ve ilimde rüsuh 

sahibi olanların anlayabileceği şeklinde üç kısmından bahsetmiştir. Elmalılı’ya göre 

buradaki asıl amaç, anlamanın sınırının belirlenmesi ve murad edilen mananın tesbit 

edilmesidir.345  

3.4.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Muhkem-Müteşâbih İlmi 

Ateş, muhkem-müteşâbih konusunu Âl-i İmran sûresi 7. âyetin tefsirinde ele 

almıştır. İlk olarak âyetin sebeb-i nüzûl olan Necran’dan gelen Hıristiyan heyetinin 

Medine’de Hz. Peygamber’le Allah’ın birliği üzerine yapmış oldukları münakaşalara 

dikkat çekmiş ve âyette Hıristiyanların Kitab’ın esası olan açık âyetleri bırakıp 

müteşâbihlere yöneldikleri için tevhide aykırı inançlara sapmalarına işaret edildiğini 

belirtmiştir.346 Ateş, âyette geçen  َالْكِتاَب el-Kitâb’ın Hz. Muhammed’den önceki 

peygamberlere indirilmiş olan İlâhi Kitâb olduğunu muhkem ve müteşâbih tasnifinin 

Kur’ân’ın değil, önceki Kutsal Kitâbların âyetlerini kapsadığını savunmuştur. Dolayısıyla 

müteşâbihlerin ardına düşenlerden kastedilenin Hz. Peygamber’in ashabı değil, ehli 

kitaptan kimseler olduğu, ilimde râsih âlimlerden kastedilenin ise ehli kitab âlimlerinin 

olduğunu ifade etmiştir.347  

Ateş, Kur’ân âyetleri hakkında müteşâbihliği; anlam kapalılığı, çok anlama 

gelebilen manasında değil, güzellikte, sağlamlıkta birbirine benzer, hepsi birbirinden 

 
344 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1043-1044. 
345 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1045-1048. 
346 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/12-13. 
347 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/14-17. 



 

74 
 

güzel manasında kullanılmıştır. Bununla beraber Kur’ân’da anlaşılması zor âyetlerin 

olduğuna da dikkat çeken Ateş, bu âyetlerde izlenilmesi gereken yöntemin temel âyetler 

olan muhkem âyetlere uymak, Allah’ın zatı ve sıfatlarıyla ilgili âyetlerde ise Arapçada 

kullanıldığı haliyle anlayıp mahiyetini Allah’a havale etmek olduğunu belirtmiştir.348  

3.4.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Muhkem-Müteşâbih İlminin Mukayesesi 

Müfessirlerin muhkem-müteşâbihe dair görüşlerini teorik açıdan ortaya koyduktan 

sonra üç örnek âyet özelinde yorumlayarak mukayese edilecek.  

Örnek 1: 

ا اوُ۫تيِتمُْ مِنَ الْعِلْمِ الََِّ قَلِيلً وَيسَْـَٔلوُنكََ عَنِ ال وحُ مِنْ امَْرِ رَب ِي وَمََٓ وحِۜ قلُِ الرُّ رُّ   

“Sana rûh hakkında soru soruyorlar. De ki: “Ruh, Rabbimin bileceği bir şeydir. 

Size pek az ilim verilmiştir.”349  

Yukarıdaki âyette geçen ruh ile kast olunan mananın ne olduğuna dair kaynaklarda 

farklı görüşlere yer verilmiştir. Ruhun mahiyet olarak bilinemeyeceği kabul edilmekle 

birlikte bu âyette ifade edilen rûh kelimesinden Kur’ân, Hz. Peygamber’e vahyi getiren 

melek Cebrâil veya canlılara hayat veren rûh gibi manalar kastedilmiştir.350  Elmalılı, 

âyetle ilgili öncelikle herhangi bir yorum veya tercih yapmadan Mekkeli müşriklerin ve 

Yahudilerin Hz. Peygamber’i imtihan etmek amacıyla rûhla ilgili sorularından bahseden 

üç ayrı sebeb-i nüzûl rivayetini aktarmıştır.351  Sonrasında ruh hakkında hareket, hayat ve 

anlayışın başlangıcı olan şey anlamında üç bakış açısının bulunduğunu ifade etmiştir. 

Buna göre ilk olarak rûhun hareketin başlangıcı düşüncesiyle, maddenin tam karşılığı 

olan kuvvet kastedilmiştir. İkinci olarak rûh bütün canlıların hayatının başlangıcı 

anlamında düşünülmüştür. Üçüncü olarak ise anlayışın başlangıcı, farklı dereceleri 

bulunan şuurun ve manevi hayatın vasıtası olarak rûhun kastedildiğini ve bu manada olan 

rûha en açık bir şekilde insan nefsinde görülmesi sebebiyle insan rûhu denildiğini de 

 
348 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/16-17. 
349 el-İsrâ 17/85. 
350 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 15/71; Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. eş-

Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid, 3/548. 
351 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3197-3198. 



 

75 
 

belirtmiştir. Elmalılı, bu rûhun insanın nefsini hayvanî rûhtan ayırdığını, insana ait bilgiyi 

hakka ulaştırarak bu rûhla insanın hem Rabbini, hem kendisini hem de çevresini bildiğini 

ifade etmiştir.352  

Elmalılı, rûhun Allah’ın “ol” demesiyle yaratılan ilâhi bir harika veya Rûhü’l 

Kudüs denilen Cebrâil anlamına gelebileceğini de zikretmiştir. Elmalılı,  ِا اوُ۫ت۪يتمُْ مِنَ الْعِلْم وَمََٓ

 Ve size ilimden ancak biraz verildi.” hitabının genel anlamda bütün insanlara…“ الََِّ قَل۪يلً 

olduğunu belirterek insan ilminin Allah’ın ilmine göre az, O’nun tarafından verilmiş, 

sınırlı, bitmeye mahkum olmasına vurgu yapmıştır. Ayrıca insanın ilminin Allah 

tarafından verildiği gibi yok edilebileceğine de dikkat çeken Elmalılı, bundan dolayı 

bilgiden doğacak kibirden sakınmak için bu hususun daima akılda tutulması gerektiğine 

işaret etmiştir.353   

Âyetin tefsirinde ilk olarak nüzûl sebeplerini aktaran Ateş, âyette geçen rûhtan 

maksadın büyük ihtimalle Hz. Peygamber’e vahiy getiren melek olduğunu belirtmiştir. 

Rûhun, Rabbin emrinden olmasıyla ilgili ya Allah’ın emriyle vahiy getirmesi ya da 

Allah’ın işinden olması ve mahiyetini Allah’ın bilmesi anlamlarına gelebileceğini ifade 

etmiştir. Âyette rûhun insanlar tarafından hiç bilinmeyeceğinden değil, insana ruha dair 

az bilgi verildiğine dikkat çeken Ateş, buradan hareketle rûhun nefsin ana unsuru 

olduğunu belirterek nefis terbiyesiyle rûhlarını geliştiren insanların olağanüstü işler 

yapabileceğine örnekler vermiştir. Zikir çekmek, fakirizm, Budizm ve tasavvufta kuyruk 

sokumuyla rûhun arasında kurulan ilişki vermiş olduğu bu örneklerdendir.354  

Her iki müfessir de rûhla ilgili paralel yorumlar yapmıştır.  Bununla beraber 

Elmalılı rûh hakkında bir görüş tercih etmemiş, Ateş ise rûhun vahiy meleği olabileceğini 

belirtmiştir. Ancak hakikatini ve mahiyetini sadece Allah’ın bildiği rûhu, bilgileri kadar 

açıklamışlar kesin hüküm vermekten kaçınmışlardır.  

Örnek 2: 

 
352 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3198-3200. 
353 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3202-3204. 
354 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/246-248. 



 

76 
 

ِ فوَْقَ ايَْدِيهِمُْۚ اِنَّ الَّذِينَ يبَُايعِوُنَ َۜ يَدُ اللّٰه كَ انَِّمَا يبَُايِعوُنَ اللّٰه   

“Sana biat edenler ancak Allah’a biat etmiş olurlar. Allah’ın eli onların eli 

üzerindedir…”355  

Yüce Allah yarattığı hiçbir şeye benzememektedir. Bununla beraber Kur’ân-ı 

Kerîm’de Yüce Allah için zahirî olarak alındığı takdirde sıkıntı olan ve insan aklının 

hakikatini ihata edemediği yed,356 vech,357 istivâ,358 nefs,359  cenb,360 ayn361  gibi 

müteşâbih sıfatlar geçmektedir. Sıfatlarla ilgili selef âlimlerine göre sıfatlar malum olsa 

da bunların Allah’a isnadı muhaldir. Bundan dolayı selef âlimleri sıfatların işaret ettiği 

anlamların tayinini Allah’a havale etmiş ve onlara inanmanın yeterli olduğunu 

söylemişlerdir. Bu konuda halef âlimleri ise Allah’ın zatını bilmenin muhal olacağına 

inanmakla beraber bu sıfatlara Allah’ın yüceliğine uygun çeşitli manalar vermişlerdir.362  

Yukarıdaki âyette de lafzen Yüce Allah’a, yaratılmışlara özgü olan organ/el isnad 

edilmektedir. Elmalılı, bu kullanımın amacına dair iki ihtimalden söz etmektedir: Biri 

Yüce Allah’ın beyʿatı tasvir ederken Peygamber’i te’kid etmesi, diğeri de Allah’ın 

kuvvetinin onların üzerinde olmasıdır. Ancak netice itibariyle beyʿatte bulunanlara 

sağladığı faydalara dikkatin çekildiğini ifade etmiştir.363   

Ateş ise Kur’ân’da insanların anlayışlarına yakın tasvirlere yer verildiğine, sıfatlara 

da bu amaçla bakılması gerektiğine dikkat çekmiş ve kelâmcıların sıfatlarla ilgili yapmış 

oldukları tartışmaların sonraki dönemlerde ortaya çıkmış bir mesele olduğunu 

belirtmiştir. Burada âyetin asıl amacının da Allah adına Peygamber’e yapılan beyʿatin 

önemine vurgu olduğunu ifade etmiştir.364  

 
355 el-Feth 48/10. 
356 el-Feth 48/10. 
357 el-Bakara 2/115, 272; er-Rûm 30/38; er-Rahmân 55/27; el-Leyl 92/20. 
358 el-A’râf 7/54; Tâhâ 20/5. 
359 Âl-i İmrân 3/28. 
360 ez-Zümer 39/56. 
361 Tâhâ 20/5. 
362 İlyas Çelebi, “Sıfat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37/102. 
363 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 6/4413-4414. 
364 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 8/474. 



 

77 
 

Her iki müfessir de Yüce Allah’ın, yaratılmışlara özgü sıfatlardan münezzeh 

olduğunu belirtmişlerdir. Dolayısıyla âyetteki haberi sıfatı Allah’ın şanına uygun olarak 

yorumlamışlardır. 

Örnek 3: 

   وَانَِّهُ لعَِلْم  لِلسَّاعَةِ فلََ تمَْترَُنَّ بهَِا وَاتَّبعِوُنِۜ هٰذاَ صِرَاط  مُسْتقَِيم

“Şüphesiz o kıyametin (kopacağının) bir bilgisidir. Artık onun hakkında asla şüphe 

etmeyin, bana uyun, bu doğru bir yoldur.”365  

Yukarıdaki âyette geçen müteşâbihlik, zamirin mercii ile ilgili farklı ihtimallere 

dayanmaktadır. Zira âyette geçen  ُانَِّه ibaresindeki hu (ه) zamirinin mercii hakkında 

kaynaklarda Hz. İsa’nın kıyamet alameti olarak dünyaya gelmesi, son peygamber Hz. 

Muhammed veya Kur’ân-ı Kerim’in kıyamet için bir bilgi olması şeklinde farklı yorumlar 

yer almaktadır.366 Birden çok manaya ihtimali olmasından dolayı müteşâbih olarak kabul 

edilen bu zamirlerin tespitinde bağlam, Arapça dil kuralları, sebeb-i nüzûl gibi unsurlar 

oldukça önemlidir.367    

Elmalılı, âyetteki hu (ه) zamirinin merciini bağlamdan ve hadis rivayetlerinden 

hareketle Hz. Îsa’nın kıyamet alameti olarak âhir zamanda dünyaya inmesi şeklinde 

yorumlamıştır. 368 Ateş ise hu (ه) zamirinin Hz. Îsa olduğuna işaret eden yoruma yer 

vermekle birlikte âyetin bütününü dikkate alarak zamirin kıyametin bilgisi anlamında 

kullanıldığı görüşünü daha doğru bulmuştur.369   

Sadece siyak göz önünde bulundurularak âyeti anlamaya çalıştığımızda zamirin 

merciinin Hz. İsa olması daha isabetli olduğu sonucuna varılır. Ancak Kur’ân-ı Kerim’in 

bütününe baktığımızda Hz. İsa’nın nüzûlünü açıkça belirten bir âyetin olmaması, 

 
365 ez-Zuhruf 43/61. 
366 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 27/223; Mâtürîdî, Te’vîlâtü ehli’s-sünne, thk. Fatma Yusuf el-Heymî, 4/442; 

Abdullah b. Ahmed en-Nesefî, Tefsîru’n Nesefî (Medâriku’t-tenzîl ve hakâiku’t-te’vil), nşr. Yusuf Ali 

Büdeyvi (Beyrut: Dâru’l Kelimi’t-Tayyib, 1419/1998), 3/279; Muhammed Tâhir b. Âşûr, et-Tahrîr ve’t-

tenvîr (Tunus: Dâru’t-Tûnusiyye, 1984), 25/242-243. 
367 Fatih Tiyek, “Kur’ân’da Zamirin Merciini Tespitteki Bağlamsal Sorun”, Bilimname: Düşünce Platformu 

27/2 (2014), 143-144. 
368 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/4281. 
369 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 8/259-260. 



 

78 
 

sonrasında gelen âyetlerde son peygambere uymanın gerekliliğine vurgulanması 

nedeniyle370 Ateş’in yapmış olduğu yorumun zamirin anlaşılmasında daha isabetli olduğu 

söylenebilir.  

Ele alınan örnekleri esas alındığında her iki müfessirde âyetlere kesin yorum 

vermekten kaçınmıştır. Allah’ın sıfatlarıyla ilgili âyetleri yüceliğine uygun 

yorumlamışlardır. Bunun dışındaki müteşâbih âyetleri, Elmalılı klasik dönem âlimlerinin 

çizgisinde; Ateş ise daha çok Kur’ân bütünlüğünü dikkate alarak klasik anlayıştan farklı 

yorumlamıştır.  

3.5. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Hurûf-ı Mukattaa İlminin Mukayesesi 

3.5.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Hurûf-ı Mukattaa 

Elmalılı, kimi zaman felsefî ve tasavvufî açıdan âyetleri yorumlamıştır. Hurûf-ı 

mukattaayla ilgili el-Bakara sûresinin ilk âyetinde yapmış olduğu geniş açıklamalarında 

da bunu görmekteyiz. Elmalılı, öncelikle hurûf-ı mukattaanın kıraat farklılığından 

kaynaklandığını ve bu harflerin âyet oluşunun tevkifi bir ilim olduğu belirtmiştir.371 

Mukattaa harflerinin görünüşte bir harf olduğunu ancak ebcedle bakıldığında görünen ve 

görünmeyen manalara sahip olduğundan bahsedip öncelikle harflerin manaları ile alakalı 

kaynaklarda geçen görüşleri aktaran372 Elmalılı, Kur’ân’da bu harflerle hitabın çok derin 

faydaları olduğuna dikkat çekmiştir. Mukattaa harflerini, insan aklını lafızdan manaya, 

manadan eşyaya, eşyadan yaratmanın sırrına, varlığın başlangıcına ve bu hal üzere 

metafizik âlemi tetkik edip bunun sonucunda kişinin acizliğini itiraf etmesini ve tam bir 

iman ile irşadını beklemesini sağlayan hitaplar olarak değerlendirmiştir. Tek başlarına 

hiçbir mana taşımayan bu harflerle sayılamayacak kadar mana taşıyan, kâinatı en güzel 

şekilde anlatan kitapları var eden kudrete ve sırra dikkat çekmiştir. Hurûf-ı mukattaaların 

müteşâbihliğini, manasız bir kapalılıktan ziyade manaların çokluğundan kaynaklanan ve 

kapsamlı hakikatleri barındıran bir anlatış biçimi olarak ifade etmiştir.373 Bununla beraber 

 
370 Daha fazla bilgi için bk. Mehmet Kılıçarslan, “Hz. İsa’nın Ölümünün ve Ref’inin Nasları Bağlamında 

Tetkiki” Uluslararası Sosyal Bilimler Eğitimi Dergisi 5/2 (2019), 198-215. 
371 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/152. 
372 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/153-155. 
373 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/157-158. 



 

79 
 

bazı mukattaa harflerindeki müteşâbihliği muhkem bir başka âyetle mana vererek 

açıklamıştır.374  

Hz. Peygamber’in tebliği sırasında inkâr edenlerin bu harfler karşısında aciz 

kaldıklarını ve bunlara dikkatlerini vermekten kurtulamadıklarını belirtikten sonra “başta 

hayreti uyandırmak, dikkatleri celbetmek adına Fâtiha sûresinin bu harflerle başlaması 

daha faydalı olmaz mıydı?” sorusunu sormuş ve burada ki ilahî hikmetin güzelliğine 

işaret etmiştir. Elmalılı’ya göre Fâtiha  َٓالَٓم ile başlasaydı Kur’ân’ın öncelikli gayesi olan 

ilim ve hidayet gözden kaçardı. Zira Kur’ân’ın muhatapla Fâtiha üzerinden tevhid üzerine 

bir antlaşma yaptığını bu şekilde bir başlangıcın faydalı olmaktan çok zararlı olacağını 

ifade etmiştir.375  

Elmalılı’ya göre bu harfler Kur’ân vahyi inerken Hz. Muhammed’in kulağında bir 

özellik ile çınlayan ve şekillerini, mânâlarını Hz. Muhammed’in kalbinde yerleştiren ve 

tesbit eden, anlamlarını Hz. Peygamber’in dışında kimsenin anlayamadığı vahiy 

sesleridir.376 Hurûf-ı mukattaa konusunda selef âlimlerin görüşlerine yakın olduğu 

anlaşılan Elmalılı, harflerle ilgili yapmış olduğu açıklamalarda insan zihnini, harflerden 

başlayıp yaratılışın sırrına ve kudretine götüren silsileye dikkat çekerek aslında hurûf-ı 

mukattalaarı amaçla beraber mana olarak da açıklamış olmaktadır. Ancak Kur’ân birçok 

âyette apaçık kitap olduğuna dikkat çekmiştir. Dolayısıyla Kur’ân’da Hz. Peygamber’den 

başka kimsenin manasını bilemeyeceği lafızlar bulunması ve bunların ebced olarak 

anlaşılmasının Kur’ân’ın mübin oluşuyla çelişeceği hatta farklı problemlere yol açacağı 

düşüncesindeyiz. Zira Elmalılı’nın da dediği gibi bu harfleri, Kur’ân’ı işiten ve okuyan 

muhataba, acziyetini fark ettirmek ve dikkatini celbetmek olarak anlamak, hidayet kitabı 

olan Kur’ân’ın gönderiliş amacına daha uygun olacaktır.  

3.5.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Hurûf-ı Mukattaa 

Ateş, mukattaa harfleriyle ilgili kaynaklarda geçen iki temel görüşü ele alarak 

konuyu izah etmiştir. İlk önce bu harflerin Allah’ın, Kur’ân’daki sırrı ve müteşâbihattan 

olduğunu, anlamını Allah’tan başka kimsenin bilemeyeceğini iddia edenlerin delil olarak 

 
374 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/1018-1019 
375 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/160. 
376 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/161-162. 



 

80 
 

kabul ettikleri rivayetleri zikretmiştir.377 Ardından Allah’ın Kitâbında insanların 

anlamayacakları şeylerin bulunmasının doğru olmayacağını savunan görüşle alakalı 

yapılan yorumlardan on beşini aktarmıştır. 378 Bunların içerisinde Ahfeş’in yorumunu 

isabetli, ancak eksik bulduğunu belirtmiştir. Ahfeş’e göre Yüce Allah bu harflerin şerefini 

belirtmek için bunlara yemin etmiştir. Tıpkı bu Kur’ân’la Levh-i Mahfuz’daki Kitabın 

kastedilmesi gibi, her ne kadar bu harflerin bir kısmı zikredilmişse de Yüce Allah 

harflerin tamamına yemin etmiştir. Bu görüşten yola çıkarak harflerin hemen sonrasında 

vahye işaret eden âyetlerin geldiğini belirten Ateş, son vahyin muhtevasının öz itibariyle 

önceki İlâhî Kitâpların muhtevasıyla aynı olduğuna dikkat çekmiştir.379  

Ateş’e göre kendi başına bir anlamı bulunmayan bu harfler, Arapçadan başka dille 

indirilmiş olduğu için Araplarca anlaşılamayan Kitâplara işarettir. İşte anlaşılmayan bu 

bağımsız harflerle, Arapların anlamadıkları yabancı dillerle indirilmiş olan eski İlâhî 

kitablara işaret edildikten sonra, bu Kur’ân vasıtasıyle o kitâpların özü, Arapça olarak 

insanlara açıklanmaktadır. Böylece insanlar, o kitâpların Tanrısal prensiplerini, güzel 

öğüt ve kıssalarını anlamış olsunlar.380  

Bu yorumundan da anlaşılacağı üzere Ateş mukattaa harflerini müteşâbihattan 

saymamaktadır. Konu hakkındaki görüşlerini el-Bakara sûresinin ilk âyetinde ortaya 

koyan Ateş, ardından diğer sûrelerdeki mukattaa harflerini de bu esasa göre yorumlamaya 

çalışmıştır.381 O, bu harflere hem Hz. Peygamber’in hem de dinleyenlerin dikkatini çekip 

bundan sonra okunacak sözün önemini göstermek amacıyla yer verildiğini de 

belirtmiştir.382 

3.5.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Hurûf-ı Mukattaa İlminin Mukayesesi 

Her iki müfessirin mukattaa harflerine dair yorumlarını örneklerle ele almak konu 

hakkındaki görüşlerinin daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. 

 
377 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/87. 
378 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/87-91. 
379 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/91. 
380 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/91. 
381 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/93-96. 
382 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/97. 



 

81 
 

Örnek:1 

Meryem Sûresi 1. Âyet (  َٓهٰيٰعَٓص  ( كَٓ

Elmalılı, Meryem sûresinin başında bulunan bu harflerin sûrenin ismi olduğunu 

ifade etmiştir. Bu harflerin anlamıyla ilgili birkaç görüşe yer veren Elmalılı, bu görüşlerin 

birçok anlam içermesinden dolayı anlam kapalılığından kaynaklanan müteşâbihler 

olduğunu belirtmiştir. Bu harflerin Allah’ın isimleri,383 sûre içerisinde isimleri geçen Hz. 

Zekeriya, eşi, Hz. Yahya, Hz. İsa veya Hz. Muhammed’e birer işaret, sûrenin bir özeti ya 

da her bir harfin bir önceki sûrenin sonuna işaret eden kısa bir özet olabileceği 

ihtimallerine yer vererek bunların bir sınırının olmayacağını belirtmiştir. Buradaki 

müteşâbihliği ibtila-i râsihin olarak adlandıran Elmalılı, bunda aklın yüce gayeleri idrak 

etmedeki acizliğine ve şaşkınlığına vurgu olduğunu ileri sürmüştür.384  

Ateş ise bu harfleri hemen sonrasında gelen âyetlerin, Tevrat’ın konularına yer 

vermesine dikkat çekmiştir.385 Zira bu harflerden sonraki âyetlerde Hz. Zekeriyyâ ve Hz. 

Yahya’dan söz edilmektedir. Bu sebeple Ateş, bu harflerle Arapların dillerini 

anlamadıkları önceki İlâhî Kitâblara işaret edildiğini belirtmiştir. Ateş, ayrıca he,ve, ye 

harflerinin imâle yapılarak okunmasının caiz olacağını da belirterek kıraat farklılığına da 

değinmiştir.386 

Örnek 2: 

Sâd Sûresi 1. Âyet ( َٓص) 

Elmalılı buradaki mukattaa harfinin okunuş itibariyle isim olduğunu, صيد 

kelimesinden mazi fiil veya صدا kelimesinden emri hazır anlamlarına gelebileceğini 

belirtip âlimlerin çoğunun bu harfin sûrenin ismi kabul ettiklerini ifade etmiş ve bu harf 

muhataba meydan okuma ve onun acizliğini gösterme amacına matuf olduğuna dikkat 

çekmiştir. Elmalılı, bu harfin Fâtiha sûresindeki “sırat” kelimesini, sıdkı,  صدق الله “Allah 

doğru söyledi” cümlesini, “sadıksın ey Muhammed!” nidasını, sadâ kelimesine işaret 

 
383 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 15/443-452. 
384 Elmalılı, Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/3300-3301. 
385 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/93. 
386 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/369. 



 

82 
 

ederek “Kur’ân’ın sesine karşılık ver yani onunla amel et” manasını, Rahman’ın arşının 

üzerinde bulunduğu veya sûra iki üfürüş arasında ölüleri dirilttiği denizlerin ismini işaret 

eden bir rumuz olma ihtimalini de zikretmiştir. Harflerin, deniz ismi olabileceğini 

nakleden rivayetleri garib ama güzel olduğunu da belirtmiştir.387  

Ateş, tefsirinde Elmalılı’nın yer verdiği “Allah doğru söyledi.” manasıyla beraber 

bu harfin “Muhammed doğru söyledi.”, Allah’ın isimlerinden biri, isimlerinin anahtarı 

veya sûrenin Fâtihası (girişi) gibi anlamlarda tefsir edildiğini aktarmıştır. Ancak Ateş 

mukattaa harfleriyle ilgili görüşünde ısrar edip bu harfin daha önceki İlâhî Kitâblara işaret 

eden ve dinleyenlerin dikkatini vahye çeken bir ünlem olduğunu belirtmiştir.388 Nitekim 

bu harfin ardından müşriklerin Hz. Peygamber’e olan tavırlarına ve Tevrât’ın 

konularından olan bazı kıssalara bu sûrede yer verilmesine dikkat çekerek bu görüşünü 

desteklemeye çalışmıştır.389 

Örnek 3: 

Mü’min Sûresi 1. Âyet ( َٓحٰم) 

Elmalılı, bu sûrenin başında bulunan mukattaa harflerinin Yüce Allah’ın Rahmân 

ve Rahîm isimlerini oluşturan harflerden olduğu için bu isimlere işaret ettiğini ve 

dolayısıyla yemin anlamında kullanıldığını belirtmiştir. Bu görüşte olanların Yüce 

Allah’ın isimlerine işaret etme ihtimali nedeniyle “hâ mîm” ile başlayan sûrelerin 

“hâvâmîm” veya “hâmîmât” diye çoğul kullanılmasını caiz görmediklerini ve çoğul 

kastettiklerinde bu sûreleri “âlü hâ mîm” şeklinde söylediklerini de ifade etmiştir. Bu 

sebeple “hâ mîm” sûrelerinin Allah’ın bu isimlerinin rahmetinden birer örnek olduğunu 

da zikretmiştir. Elmalılı, bu harflerin Muhammed isminin orta harfleri olması nedeniyle 

“Ey Muhammed!” anlamına gelebileceğini de belirterek çoğunluğun bu harfleri 

Kur’ân’ın veya sûrenin ismi manasında kullandığını ifade etmiştir.390  

Bu harflerin, Allah’ın Rahmân ismi şeklinde tefsir edildiğinden kısaca bahseden 

Ateş, bunların azîz, alîm, günahı bağışlayan, tevbeyi kabul eden, azâbı çetin olan, lütuf 

 
387 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/4083-4084. 
388 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 7/456. 
389 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/94. 
390 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/4144-4145. 



 

83 
 

sahibi, kendisinden başka tanrı olmayan Allah tarafından vahyedilen Kur’ân’ın önemine 

dikkat çektiğini belirtmiştir.391 Mukattaa harfleriyle başlayan diğer sûrelerde olduğu gibi 

bu sûrede de Tevrât’ın konularından olan Hz. Musa’nın firavuna ve Haman’a peygamber 

olarak gönderilişinden, firavunun İsrailoğullarına yaptıklarından ve helak oluşundan söz 

edildiğini zikretmiştir.392  

Her iki müfessirin de mukattaa harflerinden ne kastedildiğini en iyi bilenin Allah 

olduğu görüşünde oldukları müşahede edilmektedir. Bununla birlikte Elmalılı, müteşâbih 

olarak kabul ettiği bu harfleri rivayetlerle açıklamaya çalışmış ve bu rivayetler arasında 

da çoğu zaman tercih yapmayıp aktarmakla yetinmiştir. Ateş ise bu harflerin önceki İlâhî 

Kitâblara işaret ettiğine ve muhatabın dikkatini âyetlerin devamında bahsedilen konuya 

çekmek amacıyla kullanıldığına vurgu yapmıştır. Ayrıca harflerle ilgili diğer görüşlere de 

kısaca değinmiştir. Netice itibariyle her iki müfessir de mukattaa harflerinin, 

muhatapların dikkatini çekmek ve meydan okuyup acizliğini fark ettirmek amacıyla yer 

verildiği görüşünde ittifak etmiştir.  

3.6. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Kısasu’l Kur’ân İlminin Mukayesesi 

3.6.1. Hak Dini Kur’ân Dili’nde Kısasu’l Kur’ân İlmi 

Elmalılı, tefsirinde Kur’ân kıssalarını anlatılış gayelerine uygun şekilde ele almıştır. 

Özellikle kıssaların anlatım üslubuna dikkat çeken Elmalılı, kıssalardan alınacak 

mesajları öne çıkaran yorumlar yapmaya önem vermiş,393 kıssaların destan ve efsaneden 

farklı gerçek olayların en güzel ifade edilme biçimi olduğunu belirtmiştir.394 Elmalılı, 

kıssalarda ki hitabın özelde Hz. Peygamber’e genelde tüm insanlığa olduğunu belirtmekle 

beraber Kur’ân-ı Kerîm’in indiği dönemde yaşayan Ehl-i kitabın hafızasındaki kıssaların 

Kur’ân’ın kendi diliyle onlara ithaf edildiğine işaret etmiştir.395  

Elmalılı, esbâb-ı nüzulde olduğu gibi kıssalarda da daha çok tefsir kitaplarından 

faydalanmıştır. Genellikle yararlandığı kaynaklardan aldığı rivayetleri nakletmiş, 

 
391 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 8/62-63. 
392 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/94. 
393 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/315-317. 
394 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2845. 
395 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/348. 



 

84 
 

herhangi bir tahkike tabi tutmamıştır.396 Elmalılı, tefsirlerde İsrâiliyat’a dair bilgileri 

nakletmede titiz davranılması gerektiğini belirtmiş ve uygun görmediği rivayetleri tenkit 

etmiştir.397 Elmalılı, Kitab-ı Mukaddes’ten naklettiği bilgileri kıssalarla ilgili bazı 

kapalılıkların giderilmesinde fazla detaya girmeden kullanmıştır.398 Bazı kıssalarda daha 

iyi anlaşılması maksadıyla detaylı bilgiler vermekten de kaçınmamıştır.399  

Elmalılı, bazı kıssaların tefsirinde psikoloji, sosyoloji, hukuk, tasavvuf ilimlerinden 

de faydalanmıştır. Ancak bu ilimlerin çoğu zaman kıssalardaki hikmeti göstermede 

yetersiz kaldığına da dikkat çekmiştir.400 

3.6.2. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri’nde Kısasu’l Kur’ân İlmi 

Ateş, tefsirinde Kur’ân kıssalarını kapsamlı bir şekilde ele almıştır. Kıssalarla ilgili 

tefsirinin önsözünde bilgiler veren Ateş, kıssaların anlatım tarzının mucize olduğuna 

vurgu yaparak Kur’ân’ın bunları anlatmadaki amacının, tarihi olayları saptamak 

olmadığını insanlara öğüt vermek ve ibret almalarını sağlamak olduğunu ifade etmiştir. 

Kıssalara Kur’ân’da yer verilmesinin Hz. Muhammed’in peygamberliğine bir delil 

olduğuna da dikkat çekmiştir.401  

Kıssalar hakkında verdiği bilgilerde Kitab-ı Mukaddes’ten oldukça fazla yararlanan 

Ateş, bu bilgileri Kur’ân ile Kitab-ı Mukaddes metinlerini mukayese ederek vermiştir.402 

Kur’ân kıssalarıyla Tevrat kıssalarının büyük bir kısmının benzer olduğunu ancak 

Tevrat’ın tahrif edilmesinden dolayı günümüzdeki nüshayla aralarında ciddi farklılıkların 

olduğunu belirtmiştir.403 Ateş, Kur’ân-ı Kerîm ile Kitâb-ı Mukaddes’te ki bu 

benzerliklerin Kur’ân’ın önceki kitapları iptal eden değil doğrulayan bir kitap olmasına 

işaret ettiğini iddia etmiştir.404 Kıssalar konusunda Kur’ân-ı Kerîm ile Kitâb-ı Mukaddes 

arasında farklılığın daha çok üslup noktasında olduğunu, Kur’ân’ın üslubunda öğüt dili 

 
396 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/3679, 3844-3845. 
397 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/2210-2212; 5/3956-3957, 4092-4093. 
398 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/499. 
399 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 3/2266-2269. 
400 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2918-2922, 498-499; 5/3663-3666. 
401 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/46. 
402 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/181-193, 404; 5/319-332. 
403 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 6/440-441. 
404 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/152. 



 

85 
 

hâkimken, Kitâb-ı Mukaddes’in üslubunda tarihsel bir dil kullanıldığını belirtmiştir.405 

Kur’ân-ı Kerîm’in, Kitâb-ı Mukaddes’te yer alan kıssalara kendi görüşüne uygun 

olmayanları ayıklayarak yer verdiğini ifade etmiştir.406 

Ateş, tefsirinde genel olarak kıssaların bütün ayrıntılarına yer vermemekle beraber 

bazen ayrıntılara girmiştir.407 Ateş kıssaların, nüzûl döneminde halk arasında anlatılanlara 

uygun olduğunu, aksi halde onların bildiklerinin tersine olan olayları veya bilmedikleri 

olayları kabul etmeyeceklerini ifade etmiştir.408 Ateş’in kıssalarla ilgili yaklaşımında 

dikkat çeken önemli bir diğer nokta ise kıssalar için hikâye kelimesini kullanmasıdır. Bu 

tercihine dair herhangi bir açıklamaya tefsirinde rastlamasak da Ateş, kıssalarla ilgili 

açıklamalarında hikâyenin gerçekte yaşanmış olmasından ziyade o zamanın halkı 

arasında yayılmış ve inanılmış olmasının önemine vurgu yapmıştır.409 Dolayısıyla bu 

kelimeyi tercih etmesinin arka planında Kur’ân’daki tüm kıssaların gerçek hayat 

hikâyesinden olmadığı düşüncesi olabilir. 

3.6.3. Elmalılı ve Ateş’in Tefsirinde Kısasu’l Kur’ân İlminin Mukayesesi 

Bu genel bilgilerin ardından örneklerle Elmalılı’nın kıssalara dair yaklaşımını 

ortaya koymaya çalışacağız: 

Örnek 1:  

وا اتَجَْعَلُ فيِهَا مَنْ يفُْسِدُ فيِهَا 
 قَالَُٓ
اءَُۚ وَنَحْنُ نسَُب ِحُ وَاِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَٰٓئكَِةِ انِِ ي جَاعِل  فيِ الََْرْضِ خَلِيفَةًۜ مََٓ وَيسَْفِكُ الد ِ

سُ لكََۜ قَالَ انِ َِٓي اعَْلمَُ مَا لََ تعَْلمَُ  بِحَمْدِكَ  ونَ وَنقَُد ِ   

“Hani Rabbin meleklere, “Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım” demişti. Onlar, 

“Orada bozgunculuk yapacak, kan dökecek birini mi yaratacaksın? Oysa biz sana 

hamdederek daima seni tesbih ve takdis ediyoruz.” demişlerdi. Allah da “Ben sizin 

bilmediğinizi bilirim” demişti.”410 

 
405 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/432. 
406 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/200. 
407 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/203/211; 2/393-409. 
408 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 5/32-33. 
409 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/253, 321; 5/33. 
410 el-Bakara 2/30. 



 

86 
 

Elmalılı, yukarıdaki âyetle başlayan Âdem kıssasının beşerin, şeytanın 

düşmanlığına karşı kendi muhafaza ve müdafaasını nasıl yapacağını ve tevbe etmenin 

önemini göstermek amacıyla anlatıldığını belirtmiştir.411 Kıssadaki önemli bir diğer 

husus ise insanın halife olarak yaratılmasıdır. Allah’ın yeryüzünde yaratacağı halifenin 

kimin yerine geçeceği tartışmalı bir meseledir. Tefsirlerde bu mesele hakkında Allah’ın 

halifesi ya da daha öncesinde yeryüzünde yaşayan akıllı varlıkların yerine gelen, onların 

yerini alan şeklinde iki görüşe yer verilmiştir.412 Elmalılı ve Ateş, bu meselede Allah’ın 

vekili oldukları ve sonrasında gelenlerin de birbirlerine halef oldukları için Hz. Âdem’e 

ve soyundan gelenlere halife denildiğini ifade etmişlerdir.413 

ا كَانَا فيِهَِۖ وَقلُْنَا اهْبطُِوا بعَْضُكُمْ لِبعَْضٍ عَدوُ ُۚ وَلَ  كُمْ فِي الََْرْضِ مُسْتقََر  فَازََلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَاخَْرَجَهُمَا مِمَّ

  وَمَتاَع  اِلٰى حِينٍ 

“Şeytan oradan onların ayağını kaydırdı da bulundukları yerden onları çıkardı. Biz 

de “birbirinize düşman olmak üzere inin! Bir zamana kadar sizin için orada yerleşecek 

bir yer ve ihtiyaç maddeleri vardır.” dedik.”414  

Kıssayla ilgili tartışılan bir diğer husus, yukarıdaki âyette de geçtiği üzere şeytanın 

kandırması sebebiyle Hz. Âdem ve eşinin çıkarıldıkları cennetin neresi olduğudur. 

Tefsirlerin çoğu çıkarıldıkları cennetin gökyüzünde olduğu görüşünü aktarmıştır.415 Hz. 

Âdem ve eşinin çıkarıldığı cennet, yeryüzündeki bir bahçe olarak da yorumlanmıştır.416 

Elmalılı’da çıkarıldıkları cennettin gökyüzünde olduğu görüşünü kabul etmiştir.417 Ateş 

ise cennetin neresi olduğu meselesini, Tevrât ve Kur’ân’ı Kerîm’i mukayese ederek tefsir 

etmiştir. Ateş’e göre kıssadaki cennet dünyada yüksek bir tepedeki ormanlıktır. Yüce 

Allah’ın Âdem’i yerdeki topraktan yarattığına dair Kitâb-ı Mukaddes’ten418 ve Kur’ân-ı 

 
411 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/298. 
412 Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid, 1/421; İbn Kesir, 

Tefsîrü’l Kur’âni’l-azîm, thk. Sâmî b. Muhammed Selamet, 1/216.  
413 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/299-300; Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/139. 
414 el-Bakara 2/36.  
415 Taberî, Câmiu’l beyan, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 1/570-571; Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. 

eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid, 1/255. 
416 Şimşek, Kur’ân Kıssalarına Giriş, 206-207; Mustafa Öztürk, Kıssaların Dili (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017), 155. 
417 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/321-322. 
418Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi – Yeni Yaşam Yayınları, 2014), 

Yar.  2:7. 



 

87 
 

Kerîm’den419 âyetlerle bu görüşünü desteklemiştir. Buradan hareketle Tevrât’ın yaratılış 

hakkında söyledikleriyle Kur’ân’ın söyledikleri arasında bir aykırılık olmadığını iddia 

etmiştir.420 Ateş, kıssalarla ilgili mukayese yöntemini Hz. Âdem kıssası başta olmak üzere 

tüm kıssalarda uygulamaya önem vermiştir.421  

Örnek 2: 

﴿١٣٩وَاِنَّ يوُنسَُ لمَِنَ الْمُرْسَلِينَۜ ﴿ ﴾١٤٠﴾ اِذْ ابَقََ اِلَى الْفلُْكِ الْمَشْحُونٍِۙ   

“Şüphesiz Yûnus da peygamberlerdendi. Hani o kaçıp yüklü gemiye binmişti…”422  

Hz. Yunus’un kavminin iman etmemesi üzerine onları terk edişini anlatan kıssa, 

tefsirlerde İsrâiliyat’ın yer aldığı açıklamalarla yorumlanmıştır.423 Elmalılı, kıssanın 

tefsirinde Âlûsî’nin, Hz. Yûnus’un kıssasıyla ilgili Kitâb-ı Mukaddes’ten naklettiği 

bilgilere yer vermiş ve bu bilgiler üzerinden Kur’ân-ı Kerim ile Kitâb-ı Mukaddes’i 

karşılaştırmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de kıssalara mesajın anlaşılmasına engel olacak 

ayrıntılardan uzak bir anlatımla yer verildiğine dikkat çekmiştir. Buradan hareketle 

Elmalılı’nın tefsirinde İsrâiliyat’tan nakledilen rivayetlere yer verdiğini söyleyebiliriz. 

Ancak Elmalılı İsrâili rivayetleri, burada olduğu gibi bazı kıssalarda da Kitâb-ı 

Mukaddes’ten direkt değil de tefsir kaynaklarından nakletmiştir.424 Ateş, Kitâb-ı 

Mukaddes’in Hz. Yûnus’un kıssasıyla ilgili bölümü direkt aktarmış ve Elmalılı gibi 

Kur’ân-ı Kerîm’le Kitâb-ı Mukaddes’i karşılaştırmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de geçmeyen 

kısımlara işaret etmiştir.425  

Elmalılı, sonrasında Hz. Yûnus’un kıssası ile Hz. Muhammed’e peygamberliğin 

zorluklarından kaçınmamasını, müşriklere karşı sabretmesi mesajının verildiğini 

 
419 Âli İmrân 3/59; Tâhâ 20/55. 
420 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 1/145-146. 
421 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 3/181-193, 404. 
422 es-Sâffât 37/139-140. 
423 Kurtubi, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 18/92-108; İbn Kesir, 

Tefsîrü’l Kur’âni’l-azîm, thk. Sâmî b. Muhammed Selamet, 7/38-41. 
424 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/4072-4074. 
425 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 7/423-425. 



 

88 
 

belirtmiştir.426 Ateş ise Hz. Yûnus’un balığın karnından Yüce Allah’ın rahmetiyle 

çıkmasına vurgu yapmıştır.427 

Örnek 3: 

 وَأتْوُنِي بِاهَْلِكُمْ اجَْمَعِينَ  ﴿
ا فَصَلتَِ الْعِيرُ قَالَ  ٩٣اِذْهَبوُا بقِمَِيصِي هٰذاَ فَالَْقوُهُ عَلٰى وَجْهِ ابَِي يَأتِْ بَصِيراًُۚ ﴾ وَلمََّ

﴾٩٤ابَوُهُمْ انِ ِي لَََجِدُ رِيحَ يوُسُفَ لوَْلَََٓ انَْ تفُنَ ِدوُنِ ﴿   

“Şu benim gömleğimi götürün de babamın yüzüne koyun, gözleri görecek duruma 

gelir. Bütün ailenizi de bana getirin. Kafile Mısır’dan ayrılınca babaları, “Eğer bana 

bunamış demezseniz, inanın ben Yûsuf’un kokusunu alıyorum.” dedi.”428 

Hz. Yûsuf’un kıssasının bir bölümünün anlatıldığı yukarıdaki âyetlerde Elmalılı, 

Hz. Ya‘kub’un gözlerinin bir gömlekle açılmasının mucize olduğunu ancak bu olayın 

akla da aykırı olmadığına dikkat çekmiştir. Zira gerek hastalık gerek sağlık açısından 

üzüntünün beden üzerinde etkisinin tıbbî bir kaide olduğunu belirtmiştir.  Hz. Yûsuf’un 

böyle yapmasını vahiy tarafından kendisine verilen mucizevî bir ilaç olarak 

yorumlamıştır.429 Elmalılı, Hz. Ya‘kûb’un Hz. Yûsuf’un gömleğini getiren kervanın 

Mısır’dan ayrılmasıyla Yûsuf’un kokusunu o kadar uzun mesafeden almasını 

psikolojideki telepati yöntemiyle ilişkilendirerek yorumlamıştır. Hava veya elektrik 

akımlarının bu kokuyu taşımaya güçlerinin yetmeyeceğini belirten Elmalılı, bu kadar 

mesafeden kokuyu taşıyan aracın ne olduğu sorusunu sormuştur. Ardından kıssayı fen, 

psikoloji gibi pozitif bilimlerle ilişkilendirerek anlatmış ve bu ilimlerin âyetleri 

açıklamada yetersiz kaldıklarına dikkat çekmiştir.430 

Ateş, Hz. Ya‘kûb’un gözlerinin tekrar görmesini, üzüntüden zayıflayan gözlerine 

sevinçten güç gelmesi olarak yorumlayarak Elmalılı gibi üzüntünün beden üzerindeki 

etkisine kısaca değinmiştir.431 

 
426 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/4076. 
427 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 7/425. 
428 Yûsuf 12/93-94. 
429 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2915. 
430 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2918-2922. 
431 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/413. 



 

89 
 

Örnek 4:  

ينَ ظَلمَُواُۚ انَِّهُمْ مُغْرَقوُنَ ي فِي الَّذِ وَاصْنَعِ الْفلُْكَ بِاعَْينُنَِا وَوَحْيِنَا وَلََ تخَُاطِبْنِ    

“Bizim gözetimimiz altında ve öğrettiğimiz şekilde gemiyi yap, haktan sapanlar için 

bana başvuruda bulunma! Onlar boğulacaklar…”432  

Elmalılı, Hz. Nûh’un gemisiyle ilgili tefsir kaynaklarında geçen bilgileri özetlemiş 

ve Kur’ân-ı Kerîm’de kıssayla ilgili bu ayrıntılara yer verilmediğine dikkat çekmiştir.433  

Ateş, yukarıdaki âyetle başlayan Hz. Nûh’un kıssasıyla ilgili geminin anlatıldığı 

âyet pasajının434 tefsirinde Kur’ân-ı Kerîm’i ve Tevrat’ı mukayese etmiştir. Hz. Nûh 

kıssasının Tevrat’ta Kur’ân’dan farklı ayrıntılarla anlatıldığına ve Kur’ân’da gereksiz 

ayrıntıların olmadığına işaret etmiştir.435 

Elmalılı ve Ateş pasajın sonunda geçen  ِاتِلْكَ مِنْ انَْـبََٓاءِ الْغيَْبِ نوُح ا اِليَْكَُۚ مَا كُنْتَ تعَْلمَُهََٓ انَْتَ وَلََ    يهََٓ

هٰذاَۜ  قبَْلِ  مِنْ   İşte bu anlatılanlar sana vahyettiğimiz gayb (!Ey Peygamber)“ قوَْمُكَ 

haberlerindendir. Bundan önce onları ne sen biliyordun ne de kavmin…”436 âyetinde 

önce ki kavimlerin peygamberlerine olan tavırlarının anlatıldığı bu kıssalara Kur’ân-ı 

Kerîm’in muhatapları açısından bir uyarı olması için anlatıldığına dikkat çekmişlerdir. 

Ateş, ayrıca bu âyetin, kıssaların gereksiz ayrıntı ve şüphelerden arındırılarak 

muhataplara öğüt vermek amacıyla sistemli olarak anlatılmasına bir delil olduğunu ifade 

etmiştir.437 

Her iki müfessirde kıssaların izahını kapsamlı bir şekilde yapmıştır. Kıssaları Kitâb-

ı Mukaddes’teki kullanımlarıyla mukayese etmişler ve Kur’ân-ı Kerîm’de gereksiz 

ayrıntılara yer verilmemesine dikkat çekmişlerdir. Elmalılı, bazı kıssaların 

mukayeselerinde Kitâb-ı Mukaddes’ten değil de tefsir kaynaklarından naklederken, Ateş 

ise direkt Kitâb-ı Mukaddes’ten istifade etmiştir. Her iki müfessirde kıssalara ibret 

nazarıyla bakılmasına ve muhataba verilen önemli mesajlara vurgu yapmışlardır. Ateş, 

 
432 Hûd 11/37. 
433 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/2780-2783. 
434 Hûd 11/37-49. 
435 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/310-311. 
436 Hûd 11/49. 
437 Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 4/312. 



 

90 
 

kıssalarda verilen mesajla beraber kullanılan üslûba ve o zaman ki Arap toplumu 

tarafından bilinen hikayeler olmasına da vurgu yapmıştır.  

  



 

91 
 

SONUÇ 

Elmalılı ve Ateş’in hayatlarından ve eserlerinden bahsedip tefsirlerinin 

özelliklerini, kullandıkları kaynakları inceledik. Elmalılı’nın tefsiri, ülke tarihimizin en 

önemli zamanında büyük bir sorumluluk üstlenilerek ve telif edildiği dönemin şartları 

dikkate alınarak yazılmış, yazıldığı dönemde oldukça ilgi görmüş ve sonrasında aynı 

konumunu devam ettirmiştir. Ateş’in tefsiri ise modern zamanda tefsirdeki akademik 

boşluğu doldurmuş, modern ilimlerin tefsire yansıtılmasında kimilerince eleştirilse de 

genel olarak başarılı bulunan, sonraki dönemlerde yazılan eserlere kaynaklık etmiş, 

medrese ile modern eğitimden almış olduğu birikimi ile yazılmış, üzerine birçok çalışma 

yapılmıştır. 

Her iki tefsir de esbâb-ı nüzûlle ilgili rivayet konusunda oldukça zengindir. Ateş, 

Elmalılı’ya göre rivayetlerin tahkiki üzerinde daha çok durmuştur. Bununla beraber her 

iki müfessirde gerekli yerlerde âyetleri nüzûl sebepleriyle sınırlı tutmayıp rivayete de 

bağlı kalarak âyetten günümüze dair yorumlar getirmişlerdir. Ateş, esbâb-ı nüzûlle ilgili 

rivayet çeşitliliği konusunda çözüm olarak kullanılan âyet veya sûrenin tekrar nâzil 

olması görüşünü kabul etmemiştir. Rivayetleri korumak adına geliştirilen bir yöntemin 

Kur’ân âyetlerinin korunmuş olmasına zarar vereceğine işaret eden bu yorum diğer 

yaklaşımdan daha isabetli görünmektedir. 

Elmalılı ve Ateş nesh meselesinde farklı görüştedirler. Elmalılı’nın nesh hakkındaki 

görüşlerinde klasik anlayış hâkimdir. Elmalılı, neshin Kur’ân âyetlerinde ve önceki 

şeriatlerin kaldırılmasında gerçekleştiğini belirtmiştir. Ateş de neshi kabul etmekle 

birlikte hem teorik hem de pratik anlamda klasik anlayıştan farklı bir anlayışa sahiptir. 

Neshi âyetler yazdırılmadan önce Hz. Peygamber’in unutması olarak kabul etmiş ve bu 

durumun Kur’ân’ın korunmuş olmasına zarar vermediğini belirtmiştir. Çünkü nesh 

Kur’ân’ın metinsel olarak değil olgular bakımından okunmasıdır. Ateş, Kur’ân’ın metin 

haline gelmesiyle birlikte mensûh âyetlerin yer almadığını savunmuştur. Ateş’in bu 

yaklaşımının iddiasının aksine Kur’ân’ın korunmuş olmasına ve Hz. Peygamber’in tebliğ 

görevine zarar verebilir. Neshin Kur’ân’ın kendi metninde değil, önceki şeriatlerde 

olması bu konudaki en sahih yaklaşım olduğu söylenebilir. 



 

92 
 

Elmalılı ve Ateş, genel olarak çok anlamlı kelimelere ve kelimenin kullanıldığı 

farklı anlamlardan her birinin Kur’ân’da tekrar ettiği nazirlerine bu alanda yazılan 

kaynaklardaki bilgiler doğrultusunda mana vermişlerdir. Her iki müfessirde mana 

verirken siyak ve sibak, esbâb-ı nüzûl rivayetlerine de dikkate etmişlerdir. Modern 

dönemde üzerinde çokça tartışılan kavramlara mana verirken yine klasik anlayışı tercih 

etmişlerdir. Ateş, kelimelere dair yaptığı yorumlarda Elmalılı’nın tefsirinden de 

yararlanmıştır.  

Elmalılı ve Ateş, muhkem ve müteşâbîh ilmi hakkında farklı yaklaşımlar ortaya 

koymuşlardır. Elmalılı, konuyla ilgili klasik anlayışın hâkim olduğu yaklaşımı 

benimsemiştir. Ateş, konuya klasik anlayıştan farklı olarak nüzûl sebebini esas alan bir 

yorum getirmiştir. İlgili âyette geçen muhkem ve müteşâbih ayrımıyla önceki İlâhî 

Kitapların âyetlerinin kastedildiğini, Kur’ân âyetlerinin müteşâbihliğinin ise 

sağlamlılıkta, güzellikte birbirine benzer anlamında kullanıldığını savunmuştur. Her iki 

müfessir de literatürde müteşâbih olarak kabul edilen âyetlerin hakikatini ve mahiyetini 

ancak Allah’ın bildiğini belirterek kesin yorum yapmaktan kaçınmıştır. Bu yaklaşım da 

tefsir yapmanın gereklerinden biridir. 

Hurûf-ı mukattaayı her iki müfessir amaç ve mana bakımından yorumlamışlardır. 

Elmalılı, bu harfleri mana bakımından müteşâbih olarak kabul etmiş; Ateş ise bu harflerin 

kendisinden sonra gelen âyetlerde Kitâb’tan, vahiyden söz edilmesi sebebiyle Arapların 

anlamadıkları yabancı dildeki eski İlâhî Kitâblara işaret ettiğini belirterek müteşâbih 

olarak kabul etmemiştir. Ancak her iki müfessir mana bakımından farklı yorumlasalar da 

mukattaa harflerinin, muhatabın dikkatini çekip bundan sonra söylenecek sözün önemini 

göstermek, ona acziyetini fark ettirmek amacıyla zikredildiğini belirtmişlerdir. 

Kur’ân-ı Kerîm’in anlatım metodlarından biri olan kıssalar, Elmalılı ve Ateş 

tarafından kapsamlı bir şekilde ele alınmıştır. Her iki müfessir de kıssalardaki kapalılığın 

giderilmesinde Kitâb-ı Mukaddes’ten faydalanmıştır. Ancak Elmalılı kıssalarla ilgili 

Kitâb-ı Mukaddes’ten ziyade tefsir kaynaklarından daha çok istifade etmiştir. Ateş ise 

mukayeseyi Kitâb-ı Mukaddes’ten naklettiği kıssalarla yapmıştır. Ateş, Kur’ân 

kıssalarıyla nüzûl dönemindeki Tevrat kıssalarının büyük benzerlik taşıdığına ve o dönem 

halk arasında bilindiğine dikkat çekmiştir. Her iki müfessir kıssalarda olaydan ziyade 



 

93 
 

verilmek istenen mesaja vurgu yapmış ve kıssaları bu çerçevede yorumlamışlardır. 

Kıssaların tarihsel gerçekliği hususunda ise Elmalılı kıssaların destansı bir anlatımdan 

uzak olduğunu söylerken, Ateş tefsirinde kıssalar için hikâye kavramını kullanmıştır. 

Ateş, kıssaların o dönemki halk arasında bilinen ve yaygın hikâyeler olduğuna dikkat 

çekmiştir.  

Sonuç olarak her iki müfessir de âyetlerin tefsirinde Kur’ân ilimlerinden geniş bir 

biçimde faydalanmıştır. Elmalılı’nın tefsirinde Kur’ân ilimlerine dair konularda klasik 

anlayışın hâkim olduğu müşahede edilmektedir. Ancak Elmalılı tefsirinde bu konularla 

ilgili modern dönemdeki bazı tartışmalara da yer vermiştir. Ateş ise modern tefsir 

anlayışından etkilenerek klasik tefsir anlayışına eleştirel yaklaşmıştır. Hurûf-ı mukattaa, 

muhkem-müteşâbih ile âyetlerin tekrar nâzil olması, kıssaların tarihsel gerçekliği, nesh 

gibi tartışmalı konuları klasik anlayış yerine modern yaklaşım ile tefsir etmiştir. Ateş, bu 

başlıklar dışında vücûh ve nezâir, sebeb-i nüzûllere getirilen yorumlarda Elmalılı’dan 

istifade etmiş ve benzer yorumlar yapmıştır. Elmalılı, âyetlerin tefsirinde çoğu zaman 

klasik kaynaklardaki bilgileri aktarmakla yetinmiştir. Ateş ise mesajı ortaya koymak 

amacıyla bu bilgileri tahlil ve tenkit ederek nakletmiştir.  

Ülkemizde tefsir alanında önemli bir yere sahip olan ve mukaddimesinde ulûmü’l 

Kur’ân konularına belli başlıklarda yer vermemiş iki müfessiri bazı Kur’ân ilimleri 

üzerinden mukayese ederek değerlendirdik. Her iki tefsirin Kur’ân ilimleri açısından 

kâmil mukayesesi çalışmanın sınırı ve hacmi açısından zor olacaktır. Bununla birlikte 

tefsir ilminde en çok istifade edilen ve tartışılan ilimlerle sınırlı tuttuğumuz bu çalışmanın 

her iki müfessirin hayatı, eserleri, tefsir metotları ve Kur’ân ilimlerine yaklaşımlarını 

ortaya koyması açısından yetkin olduğu kanaatindeyiz. Çalışma, belirlediğimiz Kur’ân 

ilimleri açısından Elmalılı ve Ateş tefsirleri için bir yol haritası sunmaktadır.  



 

94 
 

KAYNAKÇA 

Abdülbâkī, Muhammed Fuâd. el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm. 

Kahire. Dârü’l Hadis. ts. 

Albayrak, Halis. “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı”. Elmalılı Hamdi 

Yazır Sempozyumu. 281-290. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Âlûsî, Mahmûd Şihâbuddin. Rûhu’l-meânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-sebi’l-

mesânî. thk. Ali Abdulbarî Atiyye. 16 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 3. Basım. 

2009. 

Ateş, Avnullah Enes.  “Kur’ân Çevirisine Etkisi Bakımından Vücûh ve Nezâir: 

Sebîl Kelimesi Örneği”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Derneği 26/44 (Temmuz-

Aralık 2020), 1-18. https://doi.org/10.30623/harranilahiyatdergisi. 706509. 

Ateş, Süleyman. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri . 12 Cilt. İstanbul: Yeni Ufuklar 

Neşriyat. 1989. 

Ateş, Süleyman. Kur’ân’da Nesh Meselesi. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1996. 

Ateş, Süleyman. Bir Ömür Böyle Geçti. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 2007. 

Aydemir, Abdullah. Tefsirde İsrâiliyyât. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1979. 

Aygün, Abdullah. “Tefsir Tarihi Açısından Mükerrer Nüzûl Görüşünün Tenkidi”. 

Usul Dergisi 21 (2014), 39-64. http://www.usuldergisi.com/img/usul21_abdullah_aygun. 

pdf 

Baş, Erdoğan. Kur’ân’ın Üslûbu ve Tekrarlar. İstanbul: Pınar Yayınları, 2003 

Bayraklı, Bayraktar. Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’ân Tefsiri. 22 Cilt. İstanbul: 

Bayraklı Yayınları, 2002. 

https://doi.org/10.30623/harranilahiyatdergisi
http://www.usuldergisi.com/img/usul21_abdullah_aygun


 

95 
 

Bekiroğlu, Harun. Tefsir Metodolojisi Açısından el-Burhân ve el-İtkân. Ankara: 

Araştıma Yayınları, 2013 

Beyzâvî, Nâsirüddîn Abdullah b. Ömer b. Muhammed. Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t 

tenzîl. thk. Muhammed Abdurrahman Maraşlı. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyau’t-Turasi’l 

Arabî. ts. 

Bilgin, Mustafa. “Hak Dini Kur’ân Dili”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 15/153-163. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi. sad. Abdulaziz Hatip. İstanbul: 

Semerkant Yayınları, 2014. 

Birışık, Abdulhamid. “İsrâiliyat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

23/199-200. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b.İsmail. el-Câmiʿu’s-sahîh, nşr. Muhibüddîn el-

Hatîb. 4 Cilt. Kahire: el-Matbaatü’s-selefiyye, 1400/1980. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Garîbü’l Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

, 13/379-380. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Cerrrahoğlu, İsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Çelebi, İlyas. “Sıfat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 37/100-106. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Çetin, Abdurrahman. “Nesih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/579-

580. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Fazl. Sünenü’d Dârim. Beyrut: Dâru İhyai’s- 

Sünneti’n-Nebeviyye, ts. 

Dâmegânî, Ebû Abdillah el-Hüseyn b. Muhammed. Kâmusu’l Kur’ân (Islâhu’l-

Vücûh ve’n Nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm). thk. Abdulaziz Seyyidü’l-Ehl. Beyrut: Dâru’l-ilm 

li’l-melâyîn, 1983. 



 

96 
 

Demirci, Muhsin. “Esbâb-ı Nüzûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

11/360-362. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Demirci, Muhsin. “Nas-Olgu İlişkisi Açısından Mükerrer Nüzul”. M.Ü. İlahiyat 

Dergisi 20 (2001), 8-17. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/162619 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü. İstanbul : M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2012. 

Derveze, İzzet. et-Tefsirü’l Hadis. çev. Muharrem Önder – Vahdettin İnce. 7 Cilt. 

İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2014. 

Dihlevî, Şah Veliyullah. el-Fevzü’l-Kebîr fî Usûli’t-Tefsir. Beyrut: Dâru’l Beşâiri’l 

İslâmiyye, 1987. 

Duman, M. Zeki - Altundağ, Mustafa. “Hurûf-ı Mukatta”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi. 18/401-407. Ankara: TDV Yayınları, 1998. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. el-Eş'as es-Sicistanî. es-Sünen. 4 Cilt. Kahire: Matbaatü’s-

Saade, 1950. 

Elmalı, Hüseyin - Arslan, Şükrü. "Garîb". Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 13/374-375. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Ersöz, İsmet. “Elmalılı Hamdi Yazır ve Tefsirinin Özellikleri”. Elmalılı Hamdi 

Yazır Sempozyumu. 169-186. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Ferâhîdî. Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l-ʿAyn. thk. Abdulhamid Hindâvî. 4 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1423/2003. 

Gezgin, Ali Galip. “Kur’ân’da Nesh Problemine Eleştirel Bir Yaklaşım” İslamî 

Araştırmalar Dergisi 14/1 (2001), 49-67. 

http://www.islamiarastirmalar.com/upload/pdf/a08a9764fc9394a. pdf 

Gürkan, Menderes. "Elmalılı M. Hamdi Yazır'ın ilmi Kişiliği ve Fıkıh ilmindeki 

Yerine Bir Bakış". İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 6 (2015), 211-231. 

http://isamveri.org/pdfdrg/D02533/2005_6/2005_6_GURKANM3.pdf  

http://www.islamiarastirmalar.com/upload/pdf/a08a9764fc9394a
http://isamveri.org/pdfdrg/D02533/2005_6/2005_6_GURKANM3.pdf


 

97 
 

Güven, Şahin. Kur’ân’ın Anlaşılması ve Yorumlanmasında Çok Anlamlılık 

Sorunu. İstanbul: Denge Yayınları, 2005. 

Halefullah, M. Ahmed. Kur’ân’da Anlatım Sanatı el-Fennu’l-Kasasî. çev. Şaban 

Karataş.  Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: Dâru’t-

Tûnusiyye, 1984. 

İbn Fâris, Ebü’l Hüseyn Ahmed. Mu‘cemü Mekāyîsi’l-luga. thk. Abdusselam 

Muhammed Hârûn. 8 Cilt. b.y.: Dâru’l Fikr, 1399/1979. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İsmâîl b. Şihâbiddin Ömer. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-ʿazîm. thk. 

Sâmî b. Muhammed Selamet. 8 Cilt. Riyad: Dâru Taybe li’n-Neşrî ve’t-Tevzî’, 2. Baskı., 

1420/1999. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. Te’vîlü müşkili’l-Kur’ân. nşr. 

es-Seyyid Ahmed Sagır. Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-ʿAlemiyye, ts. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-ʿArab. nşr. Abdullah Ali el-Kebîr. 

Kahire: Dârü’l Maârif, t.s. 

İbnü'l-Cevzî, Ebü’l Ferec Cemâlüddin. Nüzhetü’l-aʿyüni’n-nevâzır fî ilmi’l-vücûh 

ve’n-nezâir thk. Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 

1987. 

Kara, İsmail. Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi. 3 Cilt. İstanbul: Dergah Yayınları, 

2011. 

Kara, Mustafa. “Prof. Dr. Süleyman Ateş: Hayatı ve İlmi Şahsiyeti”. Tefsire 

Adanmış Bir Ömür Süleyman Ateş. Gökhan Atmaca – Ali Karataş (ed.). 37-69. Ankara: 

Fecr Yayınları, 2020. 



 

98 
 

Karadağ, Ahmet. “Elmalılı Hamdi Yazır’ın Nesh Anlayışı”. İ.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 8/1 (2017), 149-168. http://isamveri.org/pdfdrg/D03583/2017_1/2017_ 

1_KARADAGA.pdf 

Karagöz, Mustafa. “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci-Nezâir’in ‘Eş 

anlamlılık’ Olarak Tanımlanması Sorunu”. Bilimname 14/1 (2008), 7-33. 

Karakuş, Abdulkadir. “Çok Anlamlı Kelimeler İçeren Âyetlerde Bağlam ve Anlam 

İlişkisi: Nisâ Suresi 34’üncü Âyetin Bağlamı”. e- Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 11/3 

(2019), 1353-1371. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/894 

Kılıçarslan, Mehmet. “ Hz. İsa’nın Ölümü ve Ref‘inin Naslar Bağlamında Tetkiki”. 

Uluslararası Sosyal Bilimler Eğitimi Dergisi 5/2 (2019), 198-215. 

Kur’ân-ı Kerim’in Tercüme ve Tefsiri Tanrı Buyruğu. çev. Ömer Rıza Doğrul. 

İstanbul: İnkılâp ve Aka Kitabevleri, 4. Basım , 1980. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş – Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 18. Basım, 2015. 

Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmi‘ li-

ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 22 Cilt. Beyrut: Müessetü’r-

Risâle, 2006. 

Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil. İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi – Yeni Yaşam 

Yayınları, 2014. 

Kutup, Seyyid. Fî Zılâli’l-Kur’ân, çev. Salih Uçan-Vahdettin İnce, 10 Cilt. İstanbul: 

Dünya Yayıncılık, 1990. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd. Te’vîlâtü’l-Kur’ân. 

thk. Fatma Yusuf Heymî. 5 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 2004. 

Mertoğlu, M Suat. “Vücûh ve Nezâir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/141-143. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

http://isamveri.org/pdfdrg/D03583/2017_1/2017_


 

99 
 

Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l Hasen. el-Vücûh ve’n-nezâir fi’l Kur’âni’l Kerîm. thk. 

Ahmed Ferid el-Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 2008. 

Nesefî, Abdullah b. Ahmed. Tefsîru’n Nesefi (Medâriku’t-tenzîl ve hakâiku’t-

te’vil). nşr. Yusuf Ali Büdeyvi. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1419/1998. 

Okuyan, Mehmet. “Kur’ân’ın Nüzûlünde Taaddüt/Tekerrür Problemi”. İslâmî 

Araştırmalar Dergisi 14/1 (2001), 91-100. http://www.islamiarastirmalar.com/ upload / 

pdf/ a5e02b965dc35a0.pdf 

Öztürk, Mustafa. Kur’ân’ın Mu‘tezili Yorumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 5. 

Basım, 2015. 

Öztürk, Mustafa. Kıssaların Dili. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

Öztürk, Nazif. “M. Hamdi Yazır’ın Vakıfçılık Anlayışı”. Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır Sempozyumu. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 197-208. 

Paçacı, Mehmet. Kur’ân’a Giriş. İstanbul: İSAM Yayınları, 2006. 

Paksüt, Fatma. "Merhum Dayım Hamdi Yazır". Elmalılı Hamdi Yazır Sempozyumu. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 2-22. 

Râgıp el-İsfâhânî, Ebü’l-Kasım Hüseyn b. Muhammed b. El-Mufaddal. el-

Müfredât fî ġarîbi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Seyyid Keylânî. Beyrut: Dârü’l Ma'rife, ts. 

Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. Mefâtîhu’l-ġayb. 32 cilt. Beyrut: 

Dâru’l Fikr, 1401/1981. 

Rızâ, Muhammed Reşîd. Menâr Tefsiri, çev. Mehmet Erdoğan vd., 12 Cilt. 

İstanbul: Ekin Yayınları, 2011. 

Sâlih, Subhî. Mebâhis fi ʿulûmi’l Kur’ân. Beyrut: Dâru’l İlm li’l Melâyîn, 2014. 

Serinsu, Ahmet Nedim. Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzul’ün Rolü. 

İstanbul: Şule Yayınları, 1994. 

http://www.islamiarastirmalar.com/


 

100 
 

Sıcak, Ahmet Sait - Bilgin, Recep. “Elmalılı Muhammed Hamdi (1878-1942) ve 

Eserleri Hakkında Yapılmış Çalışmalar Bibliyografyası (1923-2018)”. Turkish Studies 

Comparative Religious Studies 14/2  (2019), 329-394. 

Subaşı , Hüsrev. "Elmalılı Hamdi Efendi ve Hat Sanatımızdaki Yeri". Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır Sempozyumu. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

318-330. 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. er-Risale, çev. Abdulkadir Şener - İbrahim Çalışkan. 

Ankara: TDV Yayınları, 1997. 

Şengül, İdris. “Kıssa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/498-501. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Şimşek, M. Sait. Kur’ân Kıssalarına Giriş . Konya: Kardelen Yayınları, 2013. 

Şimşek, M. Sait. Günümüz Tefsir Problemleri. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 

2017. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l beyan an Te’vîli Âyi’i-Kur’ân. thk. Abdullah 

b. Abdülmuhsin et-Türkî. 24 Cilt. Kahire: Dâru'l Hicr, 2001. 

Tay, Hekim. “Tarihi Süreçte Ulûmü’l Kur’ân Kavramının Teşekkülü”. BEÜ 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/1 (Haziran 2019)123-146. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article -file/736792 

Tiyek, Fatih. “Kur’ân’da Zamirin Merciini Tespitteki Bağlamsal Sorun”. 

Bilimname: Düşünce Platformu 27/2 (2014), 141-157. https://www.academia.edu.com. 

Türcan, Selim. Neshin Problematik Tarihi. Ankara: OTTO Yayınları, 2017. 

Vâhidî, Ebu’l Hasan Ali b. Ahmed. Esbâbü’n-nüzûl. thk. Emin Salih Şaban. Kahire: 

Dâru’l-Hadis, 1419/1998. 

Yavuz, Yusuf Şevki. "Elmalılı Muhammed Hamdi". Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 11/57-62. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article
https://www.academia.edu.com/


 

101 
 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Müteşâbih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

32/204-207. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Yazıcı, Ahmet. Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik - Modern Algısı Ömer Nasuhi 

Bilmen - Süleyman Ateş Örneği. İstanbul: Ravza Yayınları, 2014. 

Yazıcı, İshak. "Nüzûl Sebeplerini Bilmenin Kur’ân Tefsirindeki Önemi". OMUİFD 

2/2 (1987), 117-128. 

Yazıcı, Nesimi. “Muhammed Hamdi Yazır’ın Basın Hayatı ve Yazarlığı”. Elmalılı 

Hamdi Yazır Sempozyumu. 23-32. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Yazır, Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur'ân Dili. 9 Cilt. İstanbul: Matbaai 

Ebüzziya, 1935. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşaf. 

thk. eş-Şeyh Âdil Abdû’l Mevcûd-Ali Muhammed Muavvid. 6 Cilt. Riyad: Mektebetü’l 

Ubeykan, 1418/1998. 

Zerkeşî, Bedreddîn. el-Burhan fî ʿulumi’l Kur’ân. thk. Muhammed Ebu’l Fadl 

İbrahim. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l Maʿrife, 1972. 

Zürkânî, M. Abdülazîm. Menâhilü'l irfan fi ulûmi'l Kur'ân. 2 Cilt. Kahire: Dâru ibn 

Affan, 2001. 


