
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

Burak ÇELİKPENÇE

1999-2005 ARASINDA TÜRKİYE-ALMANYA İLİŞKİLERİNDE AVRUPA BİRLİĞİ 

SÖYLEMİNİN ALMANYA’DA YAŞAYAN TÜRKLER ÜZERİNE ETKİLERİ

Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı

Yüksek Lisans Tezi

Antalya, 2021



AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

Burak ÇELİKPENÇE

1999-2005 ARASINDA TÜRKİYE-ALMANYA İLİŞKİLERİNDE AVRUPA BİRLİĞİ 

SÖYLEMİNİN ALMANYA’DA YAŞAYAN TÜRKLER ÜZERİNE ETKİLERİ

Danışman

Doç. Dr. Senem ATVUR

Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı

Yüksek Lisans Tezi

Antalya, 2021



Akdeniz Üniversitesi

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne,

Burak ÇELİKPENÇE'nin bu çalışması, jürimiz tarafından Uluslararası İlişkiler Ana 

Bilim Dalı Yüksek Lisans Programı tezi olarak kabul edilmiştir.

Başkan : Dr. Öğretim Üyesi Fatih Fuat TUNCER (İmza)

Üye (Danışmanı) : Doç. Dr. Senem ATVUR (İmza)

Üye : Dr. Öğretim Üyesi Serkan DORU (İmza) 

Tez Başlığı: 1999-2005 Arasında Türkiye – Almanya İlişkilerinde Avrupa Birliği Söyleminin 
Almanya’da Yaşayan Türkler Üzerine Etkileri

Onay : Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım.

(İmza)

Prof. Dr. Suat KOLUKIRIK

Müdür

Tez Savunma Tarihi : 06/07/2021

Mezuniyet Tarihi : 14/07/2021



AKADEMİK BEYAN

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “1999-2005 Arasında Türkiye – Almanya 

İlişkilerinde Avrupa Birliği Söyleminin Almanya’da Yaşayan Türkler Üzerine Etkileri” adlı 

bu çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere uygun bir biçimde tarafımca yazıldığını, 

yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada gösterildiğini ve çalışma içerisinde bu eserlere atıf 

yapıldığını belirtir; bunu şerefimle doğrularım.

……/……/ 2017

Burak ÇELİKPENÇE



T.C.
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU

BEYAN BELGESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE

ÖĞRENCİ BİLGİLERİ
Adı-Soyadı Burak ÇELİKPENÇE

Öğrenci Numarası 20175238003

Enstitü Ana Bilim Dalı Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı

Programı Tezli Yüksek Lisans

Programın Türü (X) Tezli Yüksek Lisans     (    ) Doktora  (   )  Tezsiz Yüksek Lisans 

Danışmanının Unvanı, Adı-Soyadı Doç. Dr. Senem ATVUR

Tez Başlığı 1999-2005 Arasında Türkiye – Almanya İlişkilerinde Avrupa 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylarım.  

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı kanısında 
ise; 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylar ve 
Uygulama Esasları’nda öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile intihal 
yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim.

Gerekçe:       

Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlerin ışığı altında tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik 
raporunun uygun olduğunu beyan ederim.

Doç. Dr. Senem ATVUR

alıntılar hariç  %5         

alıntılar dahil  %  7‘tür.  

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir:

( X) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise;

12/07/2021

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve d) Sonuç 
kısımlarından  oluşan  toplam 317  sayfalık  kısmına  ilişkin  olarak  12/07/2021  tarihinde  tarafımdan  Turnitin  adlı 
intihal  tespit  programından  Sosyal  Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması  Orijinallik Raporu Alınması  ve 
Kullanılması Uygulama Esasları’nda belirlenen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan ve ekte sunulan rapora 
göre, tezin/dönem projesinin benzerlik oranı; 

Birliği Söyleminin Almanya’da Yaşayan Türkler Üzerine Etkileri

Turnitin Ödev Numarası                      1618582294



i

İ Ç İ N D E K İ L E R

ŞEKİLLER LİSTESİ ...............................................................................................................v

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................................vi

KISALTMALAR LİSTESİ....................................................................................................vii

ÖZET ........................................................................................................................................ix

SUMMARY ...............................................................................................................................x

TEŞEKKÜR .............................................................................................................................xi

ÖNSÖZ ....................................................................................................................................xii

GİRİŞ .........................................................................................................................................1

BİRİNCİ BÖLÜM

KURAMSAL ÇERÇEVE: İNŞACILIK, KİMLİK VE SÖYLEM ANALİZİ

1.1. İnşacılık Nedir? ............................................................................................................6

1.2. İnşacılık Teorisinin Tarihsel Gelişimi..........................................................................8

1.3. Kimlik Kavramı..........................................................................................................11

1.4. Kimlik Kavramının İnşacılık Kuramında Önemi.......................................................14

1.5. Söylem ve Söylem Analizi .........................................................................................17

1.5.1. Eleştirel Söylem Analizi .....................................................................................19

İKİNCİ BÖLÜM

1960-1980 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE, ALMANYA VE AVRUPA BİRLİĞİ 

İLİŞKİLERİ

2.1. 1960 – 1970 Yılları Arasında Avrupa Birliği.............................................................23

2.1.1. Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu ....................................................................24

2.1.2. Brüksel Anlaşması ve NATO .............................................................................25

2.2. 1960 – 1970 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası ....27

2.2.1. Siyasal ve Ekonomik İlişkiler .............................................................................27

2.2.2. 1960-1970 Yılları Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Kimliksel 

Bağlamı .............................................................................................................................33

2.3. 1960-1970 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası...........35

2.4. 1960-1970 Yılları Arasında İşçi Göçü Bağlamında Türkiye ve Batı Almanya 

İlişkileri .................................................................................................................................40

2.5. 1970-1980 Yılları Arasında Avrupa Birliği Tarihsel Süreci ......................................46

2.6. 1970-1980 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası.......50



ii

2.6.1. 1970-1980 Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Ekonomik Boyutu...

.............................................................................................................................51

2.6.2. 1970-1980 Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Siyasal Boyutu....53

2.7. 1970-1980 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası...........56

2.7.1. 1969-1974 Arasında Willy Brandt Dönemi Dış Politika Yaklaşımı ..................56

2.7.2. 1974-1982 Arasında Helmut Schmidt Dönemi Dış Politika Yaklaşımı .............58

2.8. 1970-1980 Yılları Arasında İşçi Göçü Bağlamında Türkiye ve Batı Almanya 

İlişkileri .................................................................................................................................60

2.8.1. 1970 Sonrasında Türkiye’den Batı Almanya’ya Giden Göçmenlerin Aile 

Birleşimi ............................................................................................................................61

2.8.2. Batı Almanya’da Bir Sorun Olarak Görülmeye Başlanan Misafir İşçiler ..........63

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

1980-2005 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE, ALMANYA VE AVRUPA BİRLİĞİ 

İLİŞKİLERİ

3.1. 1980-1990 Yılları Arasında Avrupa Birliği’nin Tarihsel Süreci ...............................68

3.1.1. Avrupa Tek Senedi .............................................................................................68

3.1.2. Güney’e Doğru Genişleme: Yunanistan, İspanya ve Portekiz Üyelikleri ..........69

3.2. 1980-1990 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası...........71

3.2.1. Birleşmenin Şansölyesi Helmut Kohl.................................................................71

3.2.2. 1980-1990 Arasında Batı Almanya Siyasetindeki Önemli Gelişmeler ..............72

3.3. 1980-1990 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası.......75

3.3.1. 12 Eylül 1980 Darbesinin Avrupa Birliği ile Olan İlişkilere Etkisi....................76

3.3.2. 1983 Yılında Demokrasiye Dönüşün Ardından Avrupa Birliği ile Olan İlişkiler ..

.............................................................................................................................80

3.4. 1980-1990 Yılları Arasında Türkiye ve Batı Almanya İlişkileri ...............................83

3.4.1. Avrupa Politik Düzlemde İkili İlişkiler ..............................................................84

3.4.2. Türkiye ve Batı Almanya İkili İlişkilerinde Misafir İşçilerin Durumu...............85

3.5. 1990-2005 Yılları Arasında Avrupa Birliği Tarihsel Süreci ve Kimlik Kavramı......88

3.5.1. 1992 Maastricht Antlaşması ve Etkileri..............................................................88

3.5.2. Kopenhag Kriterleri ............................................................................................90

3.5.3. Avusturya, Finlandiya ve İsveç Genişlemesi......................................................91

3.5.4. 1997 Amsterdam Anlaşması ve 2000 Nice Anlaşması.......................................92

3.5.5. 2004 Orta ve Doğu Avrupa Genişlemesi ............................................................94



iii

3.5.6. 1999 Helsinki Zirvesi..........................................................................................95

3.6. 1990-2005 Yılları Arasında Federal Almanya Cumhuriyeti......................................96

3.6.1. Birleşmenin Ardından Federal Almanya Cumhuriyeti’nin Uluslararası Politika 

Yaklaşımı...........................................................................................................................97

3.6.2. Birleşmenin Ardından Federal Almanya Cumhuriyeti’nin Avrupa Birliği’ne 

Bakışı ...........................................................................................................................100

3.7. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye-Almanya İlişkileri .........................................101

3.7.1. Uluslararası Arenada İkili İlişkiler....................................................................102

3.7.2. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye-Almanya İlişkilerinde İşçi Göçü............103

3.7.3. Türkiye’nin Misafir İşçilerin Sorunlarına Yönelik Çözüm Girişimleri ............106

3.8. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası.....109

3.8.1. İç Politikada Çalkantılı Bir Süreç .....................................................................109

3.8.2. Gümrük Birliği’nin İkili İlişkilere Etkisi ve Beklentiler...................................110

3.8.3. 1997- Lüksemburg Zirvesi’nin Ardından Dondurulan İlişkiler........................111

3.8.4. Türkiye’nin Aday Ülke Olması: 1999- Helsinki Zirvesi ..................................112

3.8.5. 1999 Helsinki Zirvesi’nin Ardından 3 Ekim 2005’e Müzakerelerinin 

Başlatılması .....................................................................................................................115

3.8.6. Kasım 2002 Seçimlerinin Ardından Günümüz Perspektifine...........................118

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

ALMANYA’DA YAŞAYAN TÜRKİYE KÖKENLİLER ÜZERİNE SÖYLEM 

ANALİZİ ÇALIŞMASI

4.1. Araştırma Verilerinin Toplanması ve İşlenmesi ......................................................122

4.2. Birinci Nesil Üzerine Kimlik Oluşturma Üzerine Söylem Analizi..........................128

4.3. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Ekonomik Entegrasyonu 134

4.4. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Siyasal Entegrasyonu .....146

4.5. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Sosyal Entegrasyonu ......153

4.6. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Türkiye-Avrupa Birliği 

Sürecine Olan Etkileri .........................................................................................................164

SONUÇ...................................................................................................................................173

KAYNAKÇA.........................................................................................................................178

EK 1- Katılımcı Bir ile Gerçekleştirilen Görüşme- Türkiye Araştırmaları Merkezi Vakfı 

– Essen- 27.06.2019 ...............................................................................................................196

EK 2- Katılımcı İki ile Gerçekleştirilen Görüşme- Bochum – 8 Haziran 2019...............208



iv

EK 3- Katılımcı Üç ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 16 Haziran 2019................216

EK 4- Katılımcı Dört ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 17 Haziran 2019.............227

EK 5- Katılımcı Beş ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 17 Haziran 2019...............231

EK 6- Katılımcı Altı ile Gerçekleştirilen Görüşme – Bochum – 23 Haziran 2019..........236

EK 7- “ZDF’nin Öcalan Merakı”, Milliyet, 7 Ekim 2005 .................................................246

EK 8- “Boşver, zaten Türk’tü...”, Milliyet, 11 Nisan 2004................................................247

EK 9- “Misafir İşçiler Kırgın” – Milliyet, 12 Ocak 1999 ..................................................248

EK 10- “Almanya'daki Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz” – Milliyet, 14 Eylül 2005.249

EK 11- “Döndüklerine Pişman Olanlar” – Milliyet, 20 Ekim 2003 .................................250

EK 12- “Türkler Pahalıya Patlar” – Milliyet, 25 Şubat 2004 ...........................................251

EK 13- “Türkleri Çağırmak Hataydı” – Milliyet, 26 Kasım 2004 ...................................252

EK 14- “Almanya’daki Türkler Entegre Olamıyor” – Milliyet, 27 Ekim 2005..............253

EK 15- “Alamancıyız ya! Bizi Euro basıyor sanıyorlar” – Milliyet, 27 Temmuz 2003..254

EK 16- “Avrupa Önyargılı” – Milliyet, 04 Şubat 1999......................................................255

EK 17- “Avrupa’daki Türkler” – Milliyet, 03 Ekim 2003 ................................................256

EK 18- “Birinci ve ikinci kuşağın sergisi” Milliyet, 26 Mayıs 2002 .................................257

EK 19- “Bu da Yunan pişkinliği!” Milliyet, 18 Kasım 2004 .............................................258

Ek-20- “Pazartesi Yazıları” Milliyet, 3 Ekim 2005............................................................259

EK 21- “Türkçe Rumlara Emanet” Milliyet, 17 Mart 2000 .............................................260

EK 22- “Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist” Zeit, 25 Mart 2004 

– Türkçe Çevirisi...................................................................................................................261

EK 23- “Die Straße” Der Spiegel, 18 Temmuz 2004 – Türkçe Çevirisi...........................269

EK 24- “Schüler-Probleme: Die Allwissende” Der Spiegel, 07 Eylül 2004 – Türkçe 

Çevirisi ...................................................................................................................................276

EK 25- “Drinnen vor der Tür” Zeit, 30 Eylül 2004 – Türkçe Çevirisi ............................278

EK 26- “Im Niemandsland zwischen den Kulturen” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 08 

Ocak 2004– Türkçe Çevirisi.................................................................................................280

EK 27- “Wir müssen erzählen, wer wir sind” Tagesspiegel, 02 Ekim 2004– Türkçe 

Çevirisi ...................................................................................................................................282

EK 28- “Das hat sich eingebürgert” Tagesspiegel, 29 Ekim 2001– Türkçe Çevirisi ......285

EK 29- “Deutsch-türkisches Anwerbeabkommen” Tagesspiegel, 29 Ekim 2001– Türkçe 

Çevirisi ...................................................................................................................................287

EK 30- “Deutsch muss man lernen” Zeit, 30 Eylül 2004– Türkçe Çevirisi.....................289

EK 31- “Du bist sehr Deutsch” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 08 Kasım 2005– 

Türkçe Çevirisi......................................................................................................................296

ÖZGEÇMİŞ...........................................................................................................................300



v

ŞEKİLLER LİSTESİ

Şekil 1.1 Eleştirel Söylem Analizi Metodu...............................................................................21

Şekil 2.1 Almanya’da Kişi Başına Düşen Milli Gelir...............................................................42

Şekil 4.1 Görüşmelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık Frekanslarına Göre Oluşturulan Kelime 

Bulutu......................................................................................................................................123

Şekil 4.2. Almanya Basınından Toplanan Gazetelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık 

Frekanslarına Göre Oluşturulan Kelime Bulutu .....................................................................125

Şekil 4.3 Türkiye Basınından Toplanan Gazetelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık 

Frekanslarına Göre Oluşturulan Kelime Bulutu .....................................................................127

Şekil 4.4 Berlin’de Yaşayan Türkiye Kökenli Göçmen Girişimcilerin Sektörel Dağılımları 137



vi

TABLOLAR LİSTESİ

Tablo 2.1 1960-1975 Yılları Arasında Türkiye Kökenli Göçmenlerin Cinsiyetlere Göre 

Sayıları ......................................................................................................................................63

Tablo 3.1 Avrupa Birliği’nin Maastricht Anlaşması ile öngörülen üç sütunu..........................89

Tablo 3.2 İki Almanya’nın Birleşmesini Düzenleyen Anlaşmalar ...........................................97

Tablo 3.3 Almanya’da Alman olmayan yabancı nüfusu ve Türkiye kökenli nüfusu .............105

Tablo 3.4 Türkiye Kökenli Göçmenlerin “Vatan” Olarak Kabul Ettikleri Ülke ....................107

Tablo 3.5 1975 ile 2008 yılları arasında dış ticaret ve Türkiye ekonomisi (milyon ABD $ 

olarak) .....................................................................................................................................110

Tablo 3.6 2001-2004 Arasında Türkiye’de Gerçekleştirilen Siyasi Reform Değişiklikleri ...116

Tablo 4.1 Katılımcı Profilleri..................................................................................................122

Tablo 4.2 Almanya Basınında İncelenen Haberler .................................................................124

Tablo 4.3 Türkiye Basınında İncelenen Haberler ...................................................................126



vii

KISALTMALAR LİSTESİ

AB : Avrupa Birliği

ABA : Avrupa Birliği Antlaşması

ABD : Avrupa Birleşik Devletleri

AET : Avrupa Ekonomik Topluluğu

AKÇT : Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu

AKP : Adalet ve Kalkınma Partisi

AMB : Avrupa Merkez Bankası

AT : Avrupa Topluluğu

ATA : Avrupa Topluluğu Antlaşması

CDU : Hristiyan Demokrat Birliği

CSU : Hristiyan Sosyal Birliği

DB : Dünya Bankası

DİTİB : Diyanet İşleri Türk İslam Birliği

ECU : Avrupa Para Birimi

EFTA : Avrupa Serbest Ticaret Birliği

EPB : Ekonomik ve Parasal Birlik

EUROSTAT : Avrupa Birliği İstatistik Kurumu

EURATOM : Avrupa Atom Enerjisi Topluluğu

GKRY : Güney Kıbrıs Rum Yönetimi

GSMH : Gayri Safi Milli Hasıla

GSYİH : Gayri Safi Yurtiçi Hasıla

IMF : Uluslararası Para Fonu

KDV : Katma Değer Vergisi

KPK : Karma Parlamento Komisyonu

MHP : Milliyetçi Hareket Partisi

NRV : Kuzey Ren Vestfalya

OECD : Ekonomik Kalkınma ve İşbirliği Örgütü

ODGP : Ortak Dış ve Güvenlik Politikası

OGT : Ortak Gümrük Tarifesi

ÖTV : Özel Tüketim Vergisi

PKK : Partiya Karkeren Kurdistan

SPD : Almanya Sosyal Demokrat Partisi



viii

SSCB : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği

STK : Sivil Toplum Kuruluşu

TAM : Türkiye Araştırmaları Merkezi

TBMM : Türkiye Büyük Millet Meclisi

TCMB : Türkiye Cumhuriyet Merkez Bankası

TÜFE : Tüketici Fiyat Endeksi

ZDF : Zweites Deutsches Fernsehen



ix

ÖZET

Bu tez çalışmasında 30 Ekim 1961 tarihli Türkiye-Almanya İşgücü Sözleşmesi’nin 

yürürlüğe girmesiyle beraber, Türkiye Cumhuriyeti tarihi boyunca görülmüş en kalabalık 

dışarıya göç verme sürecinin, 1999-2005 yılları arasındaki yansımaları İnşacı bir bakış 

açısıyla değerlendirilmiştir.

Osmanlı Devleti’nin son dönemleri de dahil olmak üzere yüzünü “Batı” dünyasına 

dönen Türkiye Cumhuriyeti, 31 Temmuz 1959 tarihinde o dönemki ismiyle Avrupa 

Ekonomik Topluluğu’na ortaklık başvurusunda bulunarak Avrupa Birliği yolculuğunun ilk 

önemli adımını atmıştır. Osmanlı İmparatorluğu ile Alman Kayzerliği dönemlerine kadar 

dayanan Türkiye-Almanya ilişkileri Avrupa Birliği konusunda tekdüze olmayan, çıkarlara ve 

uluslararası konjonktüre dayalı inişli çıkışlı bir süreci takip etmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın 

ardından bütünleşmiş bir Avrupa’nın otoriter ve askeri güce dayalı anlayışların sonunu 

getirebileceği inancıyla, çarenin ekonomik anlamda bir birliğe gidilmesinde bulunabileceği 

fikri üzerinde mutabık kalınmıştır. İzleyen dönemlerde ekonomik bütünleşmenin sosyal, 

kültürel ve siyasi anlamda da bütünleşmeye kapı açmasının akabinde Avrupa Birliği 

uluslararası örgüt anlamından, ulus devlet egemenlik kabiliyetlerinin devredildiği bir başka 

mekanizmaya evirilmiştir. 

Bu kapsamda tez çalışmasında Türkiye’nin üyeliği söz konusu olmadan evvel 

Almanya içerisinde fiili olarak Avrupa Birliği üyesi olan yaklaşık üç milyon Türkiye kökenli 

göçmenin Türkiye’nin üyelik süreçlerinden ne şekilde etkilendiklerini veya bu süreçleri ne 

şekilde etkiledikleri hususunda incelemeler yapılmıştır. Özellikle 10-11 Aralık 1999 

tarihlerinde Helsinki Zirvesi’nin ardından Türkiye’nin diğer aday ülkelerle eşit statüde 

değerlendirileceği açıklamasının ardından Türkiye-Avrupa Birliği ve Türkiye-Almanya 

ilişkilerinde hareketlenmeler yaşanmıştır. Bu bağlamda konu literatür çalışmaları, basın 

araştırmaları ve mülakatlar yoluyla incelenmiş elde edilen veriler MAXQDA – 2020 programı 

ile temalandırılarak analiz edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türkiye-Almanya İlişkileri, Türkiye-Avrupa Birliği İlişkileri, 

Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Göçmenler, Söylem Analizi, Kimlik



x

SUMMARY

THE EFFECTS OF THE EUROPEAN UNION DISCOURSE ON TURKISH 

MIGRANT PEOPLE IN TERMS OF 1999-2005 TURKEY AND GERMANY 

RELATIONS

In this thesis, with the entry into force of the Turkey-Germany Labor Contract dated 

October 30 1961, the reflections of the most crowded out-migration process seen throughout 

the history of the Republic of Turkey, between 1999-2005, are evaluated with a constructivist 

perspective.

 The Republic of Turkey, which turned its face to the "Western" world, including the 

last periods of the Ottoman Empire, took the first important step of its journey to the 

European Union by applying for partnership with the European Economic Community under 

the name of that period on July 31, 1959. The relations between Turkey and Germany, which 

date back to the Ottoman Empire and the Kaiser's period, have followed a fluctuating process 

based on interests and international conjuncture, which is not uniform regarding the European 

Union.

With the belief that an integrated Europe could bring the end of authoritarian and 

military-based understandings after the Second World War, it was agreed that the solution 

could be an economic union. In the following periods, after economic integration opened the 

door to social, cultural and political integration, the European Union evolved from the 

meaning of international organization to another mechanism in which nation-state sovereignty 

capabilities were transferred.

In this context, in the thesis study, it has been examined how nearly three million 

immigrants of Turkish origin, who were de facto members of the European Union in 

Germany, were affected by Turkey's membership processes or how they affected these 

processes before Turkey's membership was in question. Especially after the Helsinki Summit 

on 10-11 December 1999, after the announcement that Turkey would be evaluated in equal 

status with the other candidate countries, there were movements in the relations between 

Turkey-European Union and Turkey-Germany. In this context, the subject was examined 

through literature studies, press research and interviews, and the data obtained were analyzed 

by theming with the MAXQDA- 2020 program.

Keywords: Turkey-Germany Relations, Turkey-European Union Relations, Migration, 

Turkish Origin Migrants Living in Germany, Discourse Analysis, Identity.



xi

TEŞEKKÜR

Tez çalışmam boyunca yardımlarını ve desteğini esirgemeyen değerli hocam ve 

danışmanım Sayın Doç. Dr. Senem ATVUR’a; maddi ve manevi olarak bir an olsun 

desteklerini eksik etmeyen, evlatları olmaktan onur ve gurur duyduğum canım annem 

Muhteşem ÇELİKPENÇE ve canım babam Şahin ÇELİKPENÇE’ye; canımın en sıkkın 

olduğu anlarda dahi yüzümü güldürmeyi başaran canım kardeşim İrem ÇELİKPENÇE’ye; 

Madrid havaalanında tanışmamızın ardından bir an olsun bile geleceğe yönelik 

motivasyonumu kaybetmememi sağlayan kıymetli Ayşe Derya KIR’a; Ruhr Üniversitesi’ni 

ve Bochum’u benim için ikinci bir memleket haline getiren değerli dostlarım Erdem 

EVRANOS ve Şilan Dağlar GÖÇ’e; akademik kariyer hevesine ilk adımı attığımız lisans 

eğitiminin ilk yıllarından bugüne kadar yanımda olan kardeşim Hakkı CEYHAN’a; beraber 

nice anılar biriktirdiğimiz Mustafa Mirac DAVUT, Alperen KOSAT ve Şevki BEYRİBEY’e; 

ilkokul yıllarından bugüne kadar dostluğundan hiç şüphe duymadığım Hakan ÖZER’e; kısaca 

üzerimde emeği olan herkese sonsuz teşekkürlerimi sunarım…



xii

ÖNSÖZ

Bu çalışma kapsamında Türkiye’nin Almanya ve Avrupa Birliği ilişkilerinde 

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli misafir işçilerin üyelik sürecine olan etkileri; tarihsel 

bir yaklaşım, mülakatlar ve 1999-2005 yılları arasında hazırlanan gazete haberlerine söylem 

analizi uygulanarak değerlendirilmeye çalışılmıştır.

3 Ekim 2005 tarihinde müzakere sürecini başlatan Türkiye Cumhuriyeti devletin tüm 

imkanlarını kullanarak kendini Avrupa Birliği karar mekanizmalarına üyelik için gereken tüm 

koşulları sağladığını göstermek için olağan gücüyle çabalamıştır.

Nitekim önceleri ekonomik boyutu ağır basan Avrupa Birliği’nin 1992 Maastricht 

zirvesiyle beraber “kimlik” kavramına verdiği ehemmiyetin artmasıyla birlikte birlik uluslar-

üstü siyasi bir anlam kazanmıştır.

Türkiye Cumhuriyeti’nin 1990-2005 sürecinde kendini hem Kopenhag Kriterlerine 

uydurmaya çalışması hem de kendi Avrupalılık kimliğini uluslararası ortamda kanıtlamaya 

çalışması oldukça güç olmuştur. Ancak şunun da kabul edilmesi gerekir ki kısa sürede doğru 

hamleler ile özellikle Avrupa Birliği standartlarına ulaşmak adına hızlı gelişim gösterilmiştir.

Ancak Türkiye’nin önüne çıkarılan kimlik ve kültürel engelleri aşmak bu kadar kısa 

sürede halledilecek bir mesele olarak görülmemektedir. Tez çalışmasında inşacı teoride 

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin kimlik yaratımları ve bunların Almanya içerisinden 

entegrasyona etkisi değerlendirilmiş; bu bağlamda kimliğin Türkiye-Avrupa Birliği 

ilişkilerindeki yansımaları gazete haberleri ve gerçekleştirilen mülakat ile literatür 

kapsamında incelenmiştir.

Tez çalışması kapsamında geniş bir döneme yayılan Türkiye-Almanya ilişkileri 

AET/AB ile ilişkiler paralelinde karşılaştırmalı olarak incelenmiş; bu noktada Türkiye kökenli 

göçmeler bağlamında kimlik konusuna odaklanılmıştır. Söylem analizi bu süreçte destekleyici 

bir argüman olarak kullanılmıştır. Çalışmanın temel kısıtı, pandemi süreci nedeniyle arşiv 

taramasının ve görüşmelerin sınırlı kalmasıdır. Bu kısıtlardan dolayı eksikliklerin mazur 

görülmesini ancak yapıcı eleştirilerinizden de beni mahrum bırakmamanızı temenni ederim.



GİRİŞ

Bu tez çalışmasında Türkiye’nin Avrupa Birliği üyelik sürecinde Almanya’da yaşayan 

Türkiye kökenli misafir işçilerin ve onların çocuklarının Türkiye-Almanya ilişkilerinde 

oynadıkları rol ve Avrupa Birliği üyelik serüvenine olan olumlu/olumsuz etkileri tarihsel bir 

çerçevede söylem analizi yöntemi ile incelenmiştir.

Şüphesiz ki pek çok saygıdeğer akademisyen tarafından başta Türkiye-Avrupa Birliği 

ilişkileri, Türkiye-Almanya ilişkileri, Türkiye kökenli göçmenlerin politika ve uluslararası 

ilişkiler alanlarındaki etkileri çok defa ele alınmıştır. Tez çalışması bu literatür doğrultusunda 

“İnşacılık” teorisi temelinde, “1999-2005” yıllarını odağına alarak ve söylem analizi 

metodunu kullanarak konuyu sınırlandırmıştır.

Gleason’a (1983) göre kimlikler, özneler ve etraflarındakiler ile sosyal ortamda 

etkileştikleri ölçüde de şekillenip/değişime uğramaktadırlar. Bu sebepten dolayı tez 

çalışmasında kimliklerin sürekli olarak yeniden üretildiği ve sabit kalıplar olmadığı kabul 

edilmiştir. Sonsuz sayıdaki öznenin gözleminin imkansızlığına dayanan, Weber (1968) 

tarafından ortaya konulan “ideal tip” fenomeni ise değişken kimlikler arasından bir benzerlik 

yaratarak “ortak-anlayış” temelinde bireylerin eylemlerinin analiz edilebilmesine ve bu 

sayede sosyal teorinin oluşturulmasına sebep olmuştur.

Jackson ve Sorenson’un (2007) ifade ettiği üzere “sosyal dünya” onu yapan özneler 

için anlamlıdır. Bunun sebebi ise yapanın ve etkilenenin öznenin kendisi için anlamlı olma 

zorunluluğundan kaynaklanmıştır. İnsanların ve toplumların tekrar tekrar kendilerini yeniden 

oluşturmasıyla toplum ve dolayısıyla onu düzenleyen kurallar oluşmuştur, bu da “İnşacı” 

yaklaşımın ortaya çıkmasının nedeni ve sonucu olmuştur.

Bireyler için bu anlamlı kuralların üretilme süreci ise Foucault (1987) tarafından 

söylem metodolojisi içerisinde ifade edilmiştir. Ona göre yeni bir gerçek iddiası üretilir ve 

ardından bu gerçek tekrarlanarak bir eylemin icra edilmesi zorunlu kılınarak yeni bir gerçek 

yaratılmıştır.

Yukarıda ifade edilen teorik yaklaşımlar tezin ilk bölümünde İnşacılık ve kimlik 

çerçevesinde ayrıntılandırılmıştır. Bu bağlamda çalışmanın dördüncü bölümünde “Kimlik 

yaratımı”, “Ekonomik, Siyasi ve Sosyal Entegrasyon” ile “Türkiye’nin AB’ye üyeliği 

bağlamında göçmenlerin etkisi” başlıkları altında söylem analizi metodu uygulanarak 

Türkiye’nin AB ile ilişkilerinde Almanya faktörü kimlik bağlamında değerlendirilmiştir.

Tez çalışmasında, Türkiye’nin uzun Avrupa Birliği yolculuğu 1960-2005 arasında iki 

farklı dönem perspektifiyle değerlendirilmiştir. 1960-1980 yılları arasındaki Avrupa Birliği 



2

yaklaşımı günümüz anlamından ziyade daha ekonomi odaklı bir kapsam içermekteydi. 

Türkiye’nin ekonomik koşullarını iyileştirme arzusu ve Yunanistan ile olan rekabetin verdiği 

ateşleyici güç ile başlanan üyelik süreci askeri darbeler, ekonomik dar boğazlar ve sıkıntılı 

siyasi süreçlerin gölgesinde fazla başarılı sayılamayacak bir ortamda ilerlemiştir. 

Aynı zamanda 1960-1980 dönemi arasında uluslararası ortam da oldukça gergin ve 

belirsiz bir konjonktüre sahiptir. Bundan dolayı çeşitli reformlar örneğin Batı Almanya’nın 

Doğu Almanya’ya yönelik Amerika Birleşik Devletleri (ABD) menşeli politikalar haricinde 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği’ne (SSCB) daha yakın yaklaşımlarının denenmesi ile 

bunların başarı/başarısızlığı tartışmalı konulardan biri olmuştur. Bu dönemde incelenen bir 

diğer husus ise Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu’nun (AKÇT) Avrupa Ekonomik 

Topluluğu’na (AET) evrilme süreci ve ayrıca AKÇT’ye rakip olarak ortaya çıkan diğer 

uluslararası örgütlere Türkiye’nin yaklaşımlarındaki farklılaşmalar olmuştur. Nihayetinde ise 

Türkiye bu süre zarfı içerisinde yüzünü Batı dünyasından ayırmamıştır.

1980-2005 dönemlerinin incelendiği üçüncü bölümde ise dönemin başında Türkiye’de 

demokrasiden uzaklaşan bir yönetim ve Avrupa’da ise aynı dönemde bozulan ekonominin 

yeniden yapılandırılması telaşı bulunmaktaydı. 1990’lara gelindiğinde, SSCB’nin yıkılışı ve 

iki Almanya’nın birleşimi şüphesiz hem Avrupa’nın geleceği hususunda hem de Türkiye ile 

olan ilişkilerde büyük önem arz etmiştir. İkinci ve üçüncü bölümlerde yukarıda ifade edilen 

süreç tüm detaylarıyla incelenmiş ve tarihsel açıdan bu iki ülkenin ve Avrupa 

entegrasyonunun birbirleriyle olan ilişkileri irdelenmeye çalışılmıştır.

1961 tarihli Türkiye-Almanya işçi göçü anlaşmasıyla başlayan süreçte günümüzde 

Almanya içerisinde sayıları yaklaşık olarak dört milyona ulaşan Türkiye kökenli misafir 

işçilerin göç serüveni başlamıştır. İncelenen tarihsel sürecin içerisinde bu göçmen topluluğun 

hassasiyetleri ve siyasi ilişkilerdeki etkileri araştırmaya dahil edilmiştir.

Çalışma kapsamında altı farklı katılımcı ile yarı yapılı görüşme metodu ile mülakatlar 

gerçekleştirilmiştir. Bunun yanı sıra Türkiye basınından on beş farklı gazete haberi seçilmiş 

Almanya basınından ise altı farklı gazete haberi incelenerek elde edilen bu veriler üzerine bir 

söylem analizi gerçekleştirilmiştir. Gazete haberleri ile mülakatlar MAXQDA – 2020 

programı ile temalandırılmış, kelime bulutları ve kelime frekanslarına göre hâkim düşünce 

diğer veriler ile harmanlanarak ortaya konulmaya çalışılmıştır.

Araştırma neticesinde Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin Türkiye’nin 

Avrupa Birliği sürecine olan etkileri veya bu süreçten etkilenimleri dört ana ve çeşitli yan 

sorular çerçevesinde araştırılmıştır. Bunun yanı sıra gazete haberlerinde de bu konu üzerine 

söylem analizi gerçekleştirilmiştir. Bu etkileme ve etkilenme süreci dördüncü bölümde kimlik 



3

oluşumu, siyasal-sosyal ve ekonomik entegrasyon ile Avrupa Birliği söylemi alt başlıkları 

altında değerlendirilmiştir.

Çalışmanın analiz bölümü olan dördüncü bölüm, teorik ve tarihsel yaklaşımlar ile 

birlikte 1999-2005 yılları arasındaki “Avrupa Birliği” söylemlerinin Almanya’da yaşayan 

Türkiye kökenli göçmenlere yönelik etkilerini incelemeyi amaçlamaktadır.

Bu araştırmada Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli nüfusun Türkiye’nin Avrupa 

Birliği serüvenine yönelik herhangi bir etkisinin olup olmadığı veya bu serüvenin onların 

yurtdışındaki yaşayışlarında bir avantaj/dezavantaj yaratıp yaratmadığı kendi ifadelerince, 

basın kaynakları ve literatürdeki çalışmalar üzerinden Sosyal İnşacı ve Kimlik temelli bir 

yaklaşım ile ele alarak değerlendirmeye çalışmaktadır.

Avrupa Birliği’nin hibe programlarından biri olan Erasmus+ öğrenim hareketliliği 

sayesinde 2018/2019 akademik yılını Almanya Ruhr Üniversitesi Bochum’da geçirdiğimden 

kaynaklı olarak ilgili tez çalışmasındaki katılımcılar Kuzey Ren Vestfalya eyaletinin Essen ve 

Bochum bölgelerinden seçilmiştir.

Başkenti Düsseldorf olan Kuzey Ren Vestfalya eyaleti yaklaşık olarak 19 milyonluk 

bir nüfusa sahiptir. Almanya’nın en kalabalık eyaletlerinden biri olan Kuzey Ren Vestfalya’da 

1960-2000 yılları arasında temel geçim kaynaklarından biri madencilik olmuştur. Bundan 

dolayı 1961 yılında imzalanan anlaşmanın ardından çok sayıda Türkiye kökenli misafir işçi 

bu eyalete yerleşerek kömür madenlerinde ve demir-çelik fabrikalarında çalışmıştır. Yoğun 

Türkiye kökenli nüfus barındırmasından kaynaklı olarak Türkiye Cumhuriyeti’nin Kuzey Ren 

Vestfalya eyaletinde Düsseldorf, Essen, Köln ve Münster şehirlerinde 4 adet Başkonsolosluğu 

bulunmaktadır.

Araştırmanın yapıldığı Bochum ve Essen şehirleri ise yine bu eyalet içerisinde Ruhr 

Havzası olarak adlandırılan bölgede yer almaktadır. Türkiye’den gelen misafir işçiler bu 

bölgedeki kömür madeni işletmelerinde uzun yıllar boyunca çalışmışlardır. Ruhr Havzası’nda 

yaklaşık olarak 5 milyon kişi yaşamaktadır ve bunun 600.000’i yabancı kökenlidir. Yabancı 

kökenliler arasındaki en kalabalık nüfus ise %40’lık oran ile Türkiye kökenliler tarafından 

oluşturulmaktadır. Bu sebepten dolayı araştırmanın Ruhr bölgesinde gerçekleştirilmiş olması 

hem o dönemi yaşayan insanlara ulaşmak adına hem de nüfus yoğunluğu göz önünde 

bulundurulduğunda Avrupa Birliği sürecinin doğrudan hissedildiği yegane noktalardan biri 

olması adına önem arz etmektedir.

Gerçekleştirilen araştırmada örnekleminin oluşturulması hususunda T.C. Essen 

Başkonsolosluğu ile görüşülmüş ve konu ile ilgili olarak tez çalışmasında faydalı olabilecek, 

Başkonsolosluk kayıtlarında bulunan sivil toplum kuruluşlarının listesi tavsiye niteliğinde 



4

benimle paylaşılmıştır. Gerek bu tavsiye gerekse kendi incelemelerim neticesinde 

ulaşabildiğim altı dernek temsilcisi ile tez çalışmasının görüşmeleri gerçekleştirilmiştir. 

Bunun yanı sıra Türkiye ve Almanya basın kaynakları arşiv imkanları el verdiği ölçüde 

taranarak 1999-2005 arası dönemi kapsayan toplam sekiz farklı haber kaynağına ulaşılmıştır.

Röportajlar yapılmadan evvel tüm katılımcıların izinleri alınmıştır. Gerçekleştirilen 

ses kayıtları esnasında da katılımcılar anlattıklarının tez çalışmasında kullanılmasına ve kayıt 

altına alınmasına izin vermişlerdir. Gazete haberleri ve görüşmelerden toplanan nitel veriler 

MAXQDA 2020 programında kodlanmış ve söylem analizi işlemi gerçekleştirilirken bu 

programdan yardım alınmıştır. 

Saha araştırması 2019 yılı içerisinde gerçekleştirilmiş olduğundan dolayı tüm 

görüşmeler yüz yüze yapılmıştır. Değerli katılımcılara gerek bana evlerini, ofislerini, 

sofralarını açtıkları için gerekse dışarıda gerçekleştirdiğimiz görüşmelerde de aklımda güzel 

hatıralar bıraktıkları ve kıymetli zamanlarını bana ayırdıkları için teşekkürlerimi sunuyorum. 

Yapılan röportajlarda yarı-yapılı görüşme tekniği benimsenmiş ve “nasıl” sorusunun 

yanıtları aranmaya çalışılmıştır. Katılımcıların o dönem ki yaşadıkları ve hatırladıkları, 

onların tecrübeleri göz önünde bulundurularak literatür, basın ve tüm sosyal bilimlerin öznesi 

olan “insan” harmanlanmış yapay zekâ temelli MAXQDA programının yardımıyla konu 

analiz edilmeye çalışılmıştır. Sayın tez danışmanım Doç. Dr. Senem ATVUR’un görüşleri 

doğrultusunda aşağıda bulunan röportaj soruları hazırlanmıştır.

1. Türkiye-Almanya ilişkilerinde Avrupa Birliği ifadesinin burada yaşayan sizler 

üzerinde herhangi bir etkisinin olduğunu düşünüyor musunuz?

2. Türkiye kökenli olma kimliğine yüklenen anlam ile Avrupalı kimliği arasındaki 

bağlantının buradaki yaşantınız ve Türkiye-Almanya ilişkilerinde sizce nasıl bir etkisi 

olmuştur?

3. Günümüz güvenlik söylemleri düşünüldüğünde ve güvenlik kavramının bir noktada 

toplumun kimlik kavramının da korunması olduğu yorumları düşünüldüğünde Euro-Türk 

kimliğinin Almanya'da algılanışı nasıldır?

4. Avrupa Birliği sürecinde devlet politikaları açısından Almanya'daki Türkiye 

kökenlilerin beklenti ve taleplerine yönelik yaklaşımlar nasıl olmuştur?

Gerçekleştirilen röportajlar yalnızca bu sorulara bağlı kalınmamış ancak tez 

kapsamında uygun veriyi çıkarabilmemiz adına tüm katılımcılar bu soruları yanıtlamışlardır. 

Çalışmanın nitel özelliğinin daha ağır basması ve ilgilendiğimiz “kimlik” konusunun 

katılımcıların gerek içsel gerekse de kendi gözlemleri ile daha çok deneyime yönelik 



5

olmasından kaynaklı olarak onların kimlik oluşturma süreçlerini rahatlıkla anlatmalarına izin 

verilmiştir. 

Çalışmanın gazete haberlerinin değerlendirildiği bu dördüncü bölümde pandemi 

koşullarından kaynaklı olarak Türkiye’deki gazetelerin fiziki arşivlerine erişilememiş yalnızca 

internet arşivine erişim sağlanılabilen “Milliyet” gazetesinin arşivi üzerinde çalışılmıştır. Aynı 

sebepten ötürü Almanya basınında da internet arşivlerine erişim sağlanmaya çalışılmıştır. 

Almanya basınında Frankfurt Allgemeine Zeitung, Zeit, Spiegel, Tagesspiegel gazetelerinden 

haberlere ulaşılmıştır.

Yukarıda ifade edilen nitel veriler toplanmasının ardından MAXQDA-2020 programı 

ile haberler ve röportajlar temalara ayrılmış ve analiz gerçekleştirilmiştir. Elbette ki bu 

program yalnızca araştırmada bir araç olarak kullanılmış ve analiz, sentez kısmı büyük ölçüde 

literatür okumaları ve araştırmacının çabası sayesinde oluşturulmuştur.

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenliler hakkında pek çok araştırma bulunmaktadır. 

Ancak burada bulunan nüfusun hem gelişmesi hem de görünümünün değişmesi ile beraber 

araştırmaların sürdürülmeye devam etmesi gerekmektedir. Bu çalışmanın da ilgili literatür 

içerisinde kendine yer edinmesi hedeflenmektedir.



6

BİRİNCİ BÖLÜM

1. KURAMSAL ÇERÇEVE: İNŞACILIK, KİMLİK VE SÖYLEM ANALİZİ

1.1. İnşacılık Nedir?

İnşacılığın temel dayanak noktası insanın sosyal bir varlık olduğu gerçeğine 

dayanmaktadır. Bu gerçekten hareketle doğası gereği tahmin edilemeyen özne yine aynı tür 

öznelerle kendi kendini yaratıp karşılıklı olarak bir tanıma/tanımlama sürecini oluşturmaktadır 

(Arı ve Kıran, 2011: 50).

Dikkatle belirtmek gerekir ki inşacı felsefeye göre, sosyal dünya kendiliğinden 

oluşmuş, “verili” değildir. Hele de bu yapı kendisini oluşturan öznelerden bağımsız olarak var 

olan bir yapı hiç değildir. Keza sosyal dünya pozitivistlerin ve davranışçıların iddia ettiği gibi 

bilimsel teoriyle açıklanabilecek bir dış gerçeklikte değildir. Sosyal dünyada nesnel bilimlerde 

olduğu gibi değişmeyen doğal toplum, ekonomi veya politika yasaları yoktur. Sosyoloji, 

ekonomi, siyaset bilimi veya tarih bilimleri insan düşüncelerinden bağımsız gerçekleşen bir 

süreç değildir; bu argümanlar bizi pozitivist yaklaşımların nesnel bilimler olmadığı anlamına 

ulaştırmaktadır (Jackson ve Sorensen, 2007: 212).

Sosyal İnşacılık kuramı Uluslararası İlişkiler disiplinini daha şeffaf ve açıklayıcı bir 

şekilde anlamlandırmak üzere analizlerine diğer teorilerin nispeten göz ardı ettikleri -Sosyal 

İnşacı yaklaşımınsa temelini oluşturan- norm, kurum, kimlik ve idea başlıklarını detaylı 

olarak inceleme olanağı sağlamıştır. Uluslararası ortamın incelenmesinde normatif 

kavramların yanı sıra oluşturulan yapılara da ehemmiyet göstererek özellikle “Makyavelist” 

yaklaşımın dayanak noktası olan mutlak çıkar düşüncesinin köklerinin “kimlik” kavramında 

olduğunu analizlerinde temel dayanak noktası olduğunu iddia etmiştir (Büyüktanır, 2015: 3).

Bu yaklaşım; yapanı önceleyen bireyci, yapıya öncelik tanıyan bütüncü ontolojik 

yaklaşımların aksine “eşitlik” üzerine kurulmuştur. Yapı veya yapana tanınan eşitlik 

sayesinde özne-nesne farklılaşmasından kurtulabilmiştir. Ayrıca Anthony Giddens’in 

yapılanma felsefesinden etkilenen Sosyal İnşacılık kuramı, Uluslararası İlişkiler disiplininin 

tek bir nosyonla açıklanmasının önüne geçmeye çalışmıştır. Bu noktada sosyal dünyada 

anlamın önemi göz önünde bulundurulmuş ve maddi gerçekliklerinde göz ardı edilmemesiyle 

ütopik olarak nitelendirilemeyecek derecede de gerçekçi bir noktada kendini 

konumlandırmıştır. Tüm bu özellikleri Sosyal İnşacılık’ı literatürde orta/ara bir yol 

pozisyonunda değerlendirmemize neden olmuştur (Ereker, 2013: 58).

Sosyal İnşacı yaklaşımın odaklandığı esas nokta öznenin bilinci ve dünya üzerindeki 

yeri olarak karşımıza çıkmaktadır. Klasik Uluslararası İlişkiler teorileri -ekseriyetle Neo-



7

Realizm- dünyayı materyalist perspektiften değerlendirmektedir. Örneğin orduya dair 

istatistikleri veya ekonomi göstergeleri gibi güç dağılımlarının, güç dengesi tanımını 

yarattığını ve devlet mekanizmalarının da bu emarelere göre şekillendiğini kabul 

etmektedirler. İnşacı yaklaşımı benimseyenler ise klasiklere genellikle katılmayarak 

Uluslararası İlişkiler’in en önemli yönünün maddi boyut yerine sosyal boyut olduğu 

konusunda fikir birliği sağlamaktadırlar. Uluslararası ilişkiler dünyasını da kapsayan sosyal 

ve politik dünyanın insan bilincinin haricinde bir varlık/nesne olmadığını savunmaktadırlar. 

Bu sebepten dolayı İnşacı yaklaşıma göre uluslararası sahnede esas üzerinde durulması 

gereken husus aktörlerin birbirleriyle paylaştıkları fikir, inanç ve anlayışlarıdır (Jackson ve 

Sorenson, 2007: 209).

Nicholas Onuf’a göre konuşmak/söylemek dünyayı oluşturmanın en önemli yoludur. 

Bireyler ülkeleri kendi kendilerine yeten dünyalar olarak görmektedir çünkü toplumlar onları 

bu şekilde tanımlamaktadırlar. Bu noktadan hareketle devletler arasında da ortaya çıkan 

ilişkiler başlı başına müstesna bir dünya oluşturmaktadır ve oluşan bu yapının içeriğine 

bakıldığında da kendi kendine yetebilen mikro yapılar görülmektedir (Onuf, 1989: 59).

İnşacılık’ın kabullerine göre insanlar toplumu ve toplum da insanları yaratmaktadır. 

İki yönlü bu süreci doğru algılayabilmek için sürecin ortasından okuma yapmak bu noktanın 

anlaşılmasını kolaylaştırmaktadır. İnsanlar ve toplum değişmez olarak var oldukları için bu 

ikisini birbirine bağlayan üçüncü bir yapıdan söz edilmesi gereklidir. Bahsi geçen üçüncü 

terim ise “sosyal kurallar” olarak karşımıza çıkmaktadır. İnsanlar ve toplumlar birbirlerini 

sürekli ve karşılıklı olarak oluştururken daima sosyal kuralları gözetmektedir (Onuf, 

1989:59).

“İdealizm-Materyalizm” ve “Özne-Yapı” tartışmaları İnşacı kuramın idealistlikle 

birlikte bütüncül bir perspektiften yaklaşan ontolojik çıkarımları ihtiva etmektedir. Bu 

perspektif sosyal dünya ile bilginin özneler-arası boyutunu, toplumsal düşüncelerin kurucu 

rolünü, yapan ve yapı etkileşiminin eş zamanlı olarak ortaya çıkışını gösteren yönelimleri 

sergilemektedir. Bu sebepten dolayı Sosyal İnşacılar, toplumsal dünyayı oluşturan tüm 

bileşenlerin materyal kavramlardan ziyade, sosyal kurallar dahilinde ortak düşüncelerin bir 

araya gelmesiyle kurulduğunu öne sürmektedirler (Küçük, 2009: 777).

Sosyal dünya tamamıyla insan bilincinin yarattığı bir oluşum olarak kabul 

edilmektedir. Örneğin düşünceler, inançlar, diller, söylemler, işaretler, anlayışlar ve bu 

saydıklarımıza benzer pek çok kavram insanlar tarafından üretilmiştir. Bunlarla beraber yine 

çok önemli iki kavram olarak ortaya çıkan devlet ve ulus kavramları da insan üretimidir. 

Sosyal dünya onu yapan ve içinde yer alan özneler için anlamlıdır. Bunun sebebi ise hem 



8

yapanın hem de yapının kendileri olmasından ve kendilerince belirlenen hedeflere ulaşmak 

için de anlamlı olmak zorunluluğundan kaynaklanmaktadır (Jackson ve Sorenson, 2007: 212).

Alexander Wendt’e göre devletlerin “kimlik” ve “çıkar” öncelikleri uluslararası 

politika normlarından ziyade öncelikli olarak iç politika yaklaşımları tarafından 

belirlenmektedir. Söz konusu tercih ise devlet tarafından bilinçli bir irade gösterilerek 

gerçekleştirilmektedir (Wendt, 1999: 246).

İlgili ifadenin açıklanmasına yardımcı olmak ve teori çerçevesinin daha net 

anlaşılması amacıyla Alexander Wendt’e ait olan açıklamaya bakmak gerekmektedir:

“İnşacılara göre maddi kaynaklar bir anlam içerdiği ölçüde uluslararası politikada argüman olarak değer 

görmektedir. Örneğin, İngiltere’ye ait 500 adet nükleer silah, Amerika Birleşik Devletleri (ABD) için 5 

adet Kuzey Kore nükleer silahından daha az tehdit içermektedir. Çünkü İngilizler ABD’nin dostları 

olarak tanımlanırken Kuzey Korelilerin ise böyle bir sıfatı bulunmamaktadır.”  (Wendt, 1999: 246).

Sosyal İnşacı görüş ile özdeşleşen bu alıntıdan görüleceği üzere dostluk ya da 

düşmanlık karşılıklı paylaşılan anlayışların bir fonksiyonu olarak ortaya çıkmaktadır. Wendt, 

materyalizmi İnşacılık içeriğinden tamamen uzaklaştırmamıştır; fakat önemli olan noktanın 

bu varlıklara ilişkin fikir ve inançlar olduğunun önemi gözden kaçmamalıdır. Maddenin 

önemi varlıkların öznelerin kafasında ne ifade ettiğidir. Materyal unsuru önemli kılan sahip 

olduğu entelektüel düşüncedir. Özneler tarafından anlamlandırılmamış herhangi bir materyal 

unsur kendi başına hiçbir şey ifade etmeyen yalnızca bir madde olarak görülmektedir. Dünya 

siyasetinin öğrencileri olarak, Neo-Realistler muhtemelen aynı fikirde değillerdir ancak inşacı 

teorisyenlerce de doğrulanan materyalist yapı tanımının tamamen literatürden kaldırılmasının 

İnşacılar için büyük bir sorun yaratması aşikardır (Wendt, 1995: 73).

1.2. İnşacılık Teorisinin Tarihsel Gelişimi

Sosyal İnşacılık, beşerî ve sosyal bilimlerin neredeyse tüm alanlarına uygulanabilecek 

ortak bir bakış açısı haline gelmiştir. Matematik, Felsefe ve Psikoloji bilimlerinde kökeni 

nispeten eski tarihlerde bulunmasına rağmen 1980’lerin ardından İnşacı yaklaşım Uluslararası 

İlişkiler camiasında daha net anlaşılır olmuştur. Önceleri yeni akım felsefi bir düşünce sistemi 

olarak görülse de İnşacılık’ın temelleri bilginin inşasını savunan Thomas Hobbes ve 

Giambattista Vico gibi düşünürlere dayanmaktadır. Giambattista Vico’nun “tarih ve 

matematik en iyi bildiğimiz alanlardır çünkü insanlar tarafından kolektif biçimde 

oluşturulmuşlardır” şeklindeki yaklaşımı ve Immanuel Kant’ın ise “uzayda hayali çizgiler 

oluşturarak geometrinin somutlaştırılması neticesinde bir aritmetik inşa ettiğimiz” varsayımı 



9

İnşacı yaklaşımın tarihsel köklerinin daha derinlerde olduğunun bir göstergesidir (Dusek, 

2006: 198).

Materyalist ve bireyci yaklaşımların uluslararası politikadaki hakimiyetlerine karşın, 

sosyal teori perspektifinden bakıldığında konuyla ilgili İnşacı temeller olarak 

nitelendirilebilecek uzun ve çeşitli bir gelenek vardır. Bu gelenek Alexander Wendt tarafından 

Kant, Hegel, Grotius’a kadar dayandırılarak İnşacı bakış açısının büyük dünya savaşları 

arasındaki döneme hâkim olduğunu da ifade etmektedir. Günümüz uluslararası ilişkilercileri 

bu dönemin ayrımını göz ardı ederek ilgili aralığı basitçe “İdealizm” olarak 

nitelendirmektedirler (Wendt, 1999: 3).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından gelen Soğuk Savaş döneminin sonlarında ve 

ertesindeki tarihsel süreç içerisinde gittikçe popülerleşen İnşacılık kimi teorisyenler tarafından 

bir Uluslararası İlişkiler teorisi olarak görülmemektedir. Hatta tüm çalışma alanlarına 

uyarlanabilmesi hasebiyle İnşacı yaklaşımın klasik anlamda bir teori olmadığı dahi iddia 

edilmektedir. Bunun sebebiyse klasik anlamdaki teoriler gibi öznelerin ne yaptığına ya da 

toplumların farklılaşmalarının sebeplerine yahut dünyanın değişimine yönelik nedensel 

yanıtlar getirmediği içindir. İnşacılık doğrudan bu yanıtları aydınlatmak yerine birbirinden 

ayrıymış gibi görünen meseleleri bir araya getirerek onların yapılaşmasını sağlamaktadır 

(Onuf, 1989: 58)

Ana akım Uluslararası İlişkiler teorileri Soğuk Savaş’ın bitimini ve ertesindeki 

sistemik değişimleri açıklama hususunda yetersiz kaldığında ortaya çıkan boşluğu, olaylara 

materyalist bakış açısı yerine normatif olarak açıklamaya çalışan İnşacı teori doldurmuştur. 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği’nin (SSCB) dağılışı ve bunun uluslararası sistemde 

neden olduğu önemli değişiklerle birlikte klasik teorilerin ortaya çıkan bu sonuçları yeterince 

aydınlatamamaları klasik/ana akım teorilerin yapısal olarak eksikliklere sahip olduklarını 

gözler önüne sermiştir (Arı ve Kıran, 2011: 52).

İnşacı yaklaşımın tarihsel olarak ortaya çıkışındaki mihenk taşı şüphesiz ki büyük 

tartışmalar yaklaşımı ifadesiyle açıklanmaya çalışılan dönemdir. Bu yaklaşımı temel alarak 

“birinci büyük tartışmanın” 1940’lı yıllarda İdealizm ve Realizm arasında gerçekleştiği kabul 

edilmektedir. Esas problem olarak ise devletlerarası barışın nasıl sağlanması gerektiğine dair 

aranılan yanıtta ortaya çıkmıştır. İnsan doğasının kötü olduğu varsayımından yola çıkan 

Realizm dolayısıyla uluslararası politikanın da güç ve çıkar arenası olarak görülebileceğini 

öngörmüştür. İnsan doğasına ilişkin ön kabullerden alevlenen bu tartışma dönem koşulları 

değerlendirildiğinde Realizm’in İdealizm’e karşı galip geldiği varsayılmaktadır (Kaya, 2008: 

87)



10

“İkinci büyük tartışma” ise 1950 ve 1960 yılları arasında görülmüştür. Disiplindeki bu 

tartışmanın odak noktası ise Uluslararası İlişkiler’in bilimselliğinin temelleri ve izlenmesi 

gereken uygun metodoloji hususunda yaşanmıştır (Aydın, 1996: 74). İlk tartışmanın aktörleri 

yani Uluslararası İlişkiler’in kurucuları; tarihçiler, hukukçular veya o dönemde diplomat olan 

kişiler olduklarından disipline yönelik temel yaklaşımların tarih, felsefe ve hukuk olması 

kaçınılmaz olmuştur. Bundan kaynaklı olarak “olandan ziyade olması gerekeni (normatif)” 

çalıştıklarından ayrıca ahlaki değerleri de ön planda tutmalarından kaynaklı olarak 

gelenekselciler (klasikler) olarak betimlenmişleridir (Şatana, 2015: 19). İlgili iki grup 

arasındaki tartışmanın neticesinde nesnel bilimlerdeki “yanlışlanabilir” metotların sosyal 

bilimlerin üzerinde de uygulanabilirliğini savunan “Pozitivizm” Uluslararası İlişkiler’in en 

önemli akımı haline gelmiştir (Kaya, 2008: 87) 

Üçüncü büyük tartışma ise yöntem tartışması olarak karşımıza çıkmaktadır. 1970’lerde 

Neo-Liberalizm, Marksizm ve Neo-Realizm kuramı benimseyenler arasında sosyal dünyanın 

ve Uluslararası İlişkiler’in hangi metodoloji ile açıklanması gerektiğine dair ontolojik bir 

tartışma yürütülmüştür (Şatana, 2015: 17). Tarihsel Sosyolojik teoriden ve Marksizm 

perspektifinden yola çıkan yaklaşımlar neticesinde yeniden epistemolojik yaklaşımlara 

dönülmüştür. Tartışmanın tüm tarafları literatürü “pozitivizm” ışığında ilerletmeyi tercih 

etmiştir (Özkan, 2019: 8).

En nihayetinde 1980’lere gelindiğinde özellikle de “eleştirel teori” bakışının ortaya 

çıkmasıyla beraber pozitivistler ve post-pozitivistler metodoloji, epistemoloji ve ontoloji 

üzerine sosyal bilim çalışmalarının temelleri üzerine büyük bir fikir ayrılığı yaşayarak 

dördüncü büyük tartışmanın yaşanmasına neden olmuştur (Aydın, 1996: 75)

Uluslararası İlişkiler literatürü incelendiğinde, İnşacılık teorisinin filizlenmesinin 

ekseriyetle pozitivizm-post pozitivizm tartışması neticesinde ortaya çıktığı 

gözlemlenmektedir. Genel kanı olarak İnşacılık, söz konusu tartışmanın taraflarının 

metodolojileri arasında kendini konumlandırmaktadır1 (Kaya, 2008: 92). İlgili “ara” 

konumlandırma önemli İnşacı teorisyenlerden olan Nicholas Onuf tarafından da 

doğrulanmıştır. Bir anlamda da Anthony Giddens tarafından ortaya atılan modernite 

ikilemlerini yok etmek amacıyla ortaya çıkarılan İnşacılık, orta yol bulması amacıyla 

kurulmuştur (Karagöz, 2016: 103).

1 İnşacı yaklaşımı benimsedikleri görülen Katzenstein ve diğerleri, bu tartışmanın her iki savunucusu tarafından 

da eleştirilmişlerdir. İnşacılar her şeyden önemli olanın sorduğumuz sorular olduğu konusunda hem fikirdirler ve 

bu sebepten ötürü de yanıtları bulma hususunda daima bir orta yolun bulunacağı konusunda da şüpheleri 

bulunmamaktadır (Şatana, 2015: 14)



11

Realist yönelimlerin daha yüksek sesle ifade edildiği İkinci Dünya Savaşı’nın ardından 

ortaya çıkan dönemde Karl Deutsch, Sosyolojik bir perspektif ile gelişen komünikasyon 

teknolojileri ve ulaşım imkanlarının aktörler üzerindeki etkilerini incelemiş ve kolektif 

kimliklerin kurularak çoğulculuk esasına dayanan güvenlik toplumlarının oluşturulacağını 

öngörmüştür. Soğuk Savaş döneminin ardından Wendt ise, Deutsch’tan ayrı bir kuramsal yapı 

kurmasına rağmen kolektif kimlik oluşum süreçlerinin takip edilerek güvenlik paradokslarının 

engellenebileceği uluslararası yapıları ortaya çıkarmayı öngörmüştür (Küçük, 2009: 775).

Teori tartışmalarının neticesinde kendine daha sağlam temeller bulan İnşacılık, sorulan 

soruları yanıtlamak adına kendini tüm metodolojik ve ontolojik yaklaşımların “orta yolu” 

olarak tanıttığı gözlemlenmektedir. Bu yaklaşımın öncüsü konumunda olan Alexander Wendt; 

dinsel, etnik ve kültürel olarak yoğun çatışmaların yaşandığı 1990’lar ortamında geleneksel 

Uluslararası İlişkiler teorilerinin bu karmaşık düzende meydana gelen değişimleri açıklamakta 

yetersiz kaldığını açıklamıştır. “Dünya siyaseti, sosyal etkileşim sayesinde nasıl inşa 

edilmektedir?” sorusuna verilmesi gereken yanıtların da sosyal temeller ile kimlik ve çıkar 

ilişkilerinde aranması gerektiğini belirtmiştir (Sarı Ertem, 2012: 181).

Yukarıda açıklanan Sosyal İnşacı yaklaşımın metodolojik ve teorik olarak gelişiminin 

tarihsel süreci ışığında, merkeze koyduğu kimlik kavramını çalışmanın kapsamı gereği Sosyal 

İnşacılık bağlamında inceleyeceğiz. 

1.3. Kimlik Kavramı

Bireylerin veya toplulukların tarihsellik ve toplumsallık kavramları haricinde 

düşünülmesi olanaksızdır. Kimlik kavramının bireyden başlayarak ve bireyin içerisinde 

bulunduğu tüm durumlarla harmanlanarak toplumsallık mertebesine ulaştığı, literatür 

içerisindeki neredeyse tüm tanımlamalarda belirtilmektedir.2 Sosyal bir varlık olarak kabul 

edilen öznenin toplumsallık ve tarihsellik bağlamıyla kendini konumlandırabileceği bir 

kolektif kimlik algısı oluşturduğu aşikardır ve bu algının beraberinde getirdiği etki ile etnisite 

ve etnik kimlik kavramlarını da yaratmaktadır (Yanık, 2013: 226).

Kimlik kavramı ilk defa ortaya çıktığında daha çok psikoloji ve sosyal psikoloji 

literatüründe değerlendirilse de içerdiği anlam bakımından neredeyse tüm sosyal bilimlere 

sirayet ederek toplumsal ve siyasal yapı içerisinde de kendine yer bulmuştur. Toplumsal 

kimlik kavramının3 ve buna ek olarak kimlik kavramının önüne getirilen sıfatlarla anlam 

boyutunun genişlemesinin temelinde yatan sebep, farklı toplumların biricik zihniyet 

2 Alberto Melucci, Challenging Codes Collective action in the Information Age, 1980
3 Toplumsal kimlik, öznenin içinde bulunduğu toplumsal çevrenin kurallarına, normlarına, diline, sanatına kısaca 
o topluma ait biricik değerlerle birlikte kendinden olmayan diğer yapılara karşı oluşturduğu bir “aidiyet” bilinci 
anlamına gelmektedir (Özdemir, 2001: 108). 



12

yapısındaki kendilerine özgü ekonomik, dini ve ahlaki normlara göre oluşturulduğu için 

çeşitlilik gözlemlenmektedir (Yıldız ve Demir, 2003: 320).

Kimlik insanların kendilerini anlamlandırma ve tecrübelerinden kendilerini yaratma 

kaynağıdır. Herhangi bir isme sahip olmayan, kendilerini ötekilerden ayırmak üzere bir 

farklılaştırmaya gitmeden diller ya da topluluklar henüz görülmemiştir. Esasında kendini 

bilmek keşif gibi görünüyor olsa bile, bu süreç bir yaratım/inşa sürecidir ve diğerlerinden 

ayrılma çabasındaki söz konusu özneler tarafından belli bir biçime yönelik ifadelerden 

ayırmak mümkün değildir. Kimlik mefhumu aktörler için varoluş kaynağıdır ve aktörler 

tarafından belli bir süreç neticesinde bireyleşme evirilerek tamamlanırlar (Castells, 2006: 12).

Çalışmanın içeriği gereği göç ve etnisite kavramlarının etkilerinden bahsedebilmek 

için “kimlik” kelimesi, taşıdığı anlamlardan kaynaklı olarak büyük bir önem taşımaktadır. 

Kimlik kavramının tanımlanması irdelenecek yaklaşımlara göre pek çok zorluklar 

içermektedir. Sosyal bilimler literatüründe sıklıkla karşımıza çıkmakta olan kavramın 

nispeten ön plana çıkmaya başlaması 1950’ye tekabül etmektedir (Dalbay, 2018: 162).

Kimlik, Latince idem (aynı) kökünden gelmektedir ve Oxford İngilizce sözlüğüne 

göre ise “bir kişi ya da şeyin bütün zamanlardaki ya da bütün koşullardaki aynılığını; bir kişi 

ya da şeyin başka bir şey değil de kendisi olduğu gerçeği/durumu; ferdiyet, kişilik” anlamına 

gelmektedir. Sözlükteki bu tanımlama yukarda da ifade ettiğimiz gibi öncelikle psikoloji 

literatüründen alınmıştır. John Locke’un İnsan Anlayışı Üzerine Deneme (1960) ve David 

Hume’un İnsan Doğası Üzerine incelemesi (1739) tanımlama yapılırken temel kabul 

edilmiştir (Gleason, 1983: 911).

Kimlik, nispeten daha sade bir yaklaşım ile bireylerin, grupların, toplum yahut 

toplulukların kendilerini farklılaştırmak adına “kimsiniz, kimlerdensiniz” sorularına verdikleri 

yanıt olarak ifade edilebilir. Yine kavramı daha anlaşılır kılmak adına kimliği üç başlık 

altında toparlamak mümkündür. Bunlardan ilki “bireysel kimlik” yani öznenin diğerlerinden 

ayırt edilebilmesi için herhangi bir yapı tarafından -örneğin nüfus cüzdanı- verilen 

kimliklerdir. İkinci olarak “kişisel kimlik” karşımıza çıkmaktadır. Bu başlıkta kişinin üyesi 

olarak kabul edildiği kurum/kuruluş, dernek, siyasi parti, duygusal vb. ilişkilerini içeren 

psiko-sosyal kimliklerdir. Üçüncü ve son olarak ise “ulusal kimlikler” yani öznenin ait olduğu 

toplum/topluluğu veya kültürü ifade eden kimlikler görülmektedir (Güvenç, 1997: 4).

Sözcüğün Türk Dil Kurumu Sözlüğü anlamı incelendiğinde “toplumsal bir varlık 

olarak insanın nasıl bir kimse olduğunu gösteren belirti, nitelik ve özelliklerin bütünüdür, 

kişinin kim olduğunu tanıtan belge, kimlik belgesi, kimlik kartı, tanıtma kartı, hüviyet. 



13

Herhangi bir nesneyi belirlemeye yarayan özelliklerin bütünü” ibareleriyle karşılaşılmaktadır 

(Türk Dil Kurumu, 2020).

Kimliğin ilk olarak John Locke ve David Hume tarafından öz ile ilgili tartışmalarda 

bilinen anlamı dahilinde kullanıldığını ifade eden Philip Gleason4 ilerleyen zamanlarda 

kavramın anlam daralmasına uğrayarak kişilik olarak kullanıldığının altını çizmektedir. 

Klasik anlamda “kimlik” kavramı ilk olarak Erik H. Erikson’un Çocukluk ve Toplum (1950) 

eseri ile başlayarak öncelikle psikoloji alanındaki çalışmalarda karşımıza çıkmıştır. Kimlik 

yapısı ve bu yapının toplumsal yapı üzerindeki etkisine değindiği çalışmaları pek çok 

araştırmacının “kimlik” kavramını eserlerinde kullanım sıklığını artırmıştır. 1970’lerde ise 

Vietnam Savaşı’nın da etkisiyle kavramın sadece psikoloji ve sosyoloji perspektifinden değil; 

siyasal bakış açısında da sıklıkla kullanıldığı gözlemlenmiştir (Ertem, 2012: 192).

Erikson’a göre kimlik kavramı yalnızca biçilen rolü gerçekleştirmeyle aynı kabul 

edilemezdi basit anlamıyla ifade edilen sadece kişinin kendi kavrayışını ya da kendi 

görüntüsünü yansıtamazdı. Kısacası kimliğin tanımını yalnızca “ben kimim” sorusunun 

cevabında aramanın eksik bir yaklaşım olduğu görüşüne sahiptir. Ona göre kimlik sosyal 

rollerde sunulan fırsatları öznenin ve toplumun benliklerinde bütünleştirme yeteneğinin 

birikmiş deneyimi olarak kabul edilmiştir (Hakola, 2009: 8).

Erikson’un da benimsediği Freud temelli görüşte bireylerin kimliklerini derin ruhsal 

yapıları dahilinde oluşturdukları da iddia edilmektedir.  Kimliğin özneler ve etraflarındakiler 

ile sosyal ortamda etkileştikleri ölçüde de şekillenip/değişime uğradıkları kabul edilmektedir. 

Bu değişimler zaman zaman krizlere yol açsa da kimlik mefhumu kişinin varlığında ve iç 

dünyasında sürekli olarak gelişmeye yatkın bir kavram olmuştur (Gleason, 1983: 29).

Kavramın kurucusunun bakış açısı ışığında yukarıda tanımlanmaya çalışılan “kimlik” 

kavramının kullanımının diğer örneklerine de bakmak konuyu daha iyi ifade edebilmek adına 

faydalı olacaktır.

Dilek İmançer’e (2003: 237) göre kimlik; insanın özünde kim olduğu diğer özneler 

tarafından nasıl görüldüğü, toplumdaki rolü, ihtiyaçları ve manevi değeri hususlarındaki 

soruların yanıtlarına yansıyan davranışlarıdır; kimlik oluşumu tarihsel ve sosyal şartları 

sahibinin üzerinde yansıtmak gibi bir özelliği de içermektedir.

Başka bir boyutta yapılan kimlik tanımında ise Mehmet Ali Kılıçbay’ın (2003: 162) 

ifadelerine göre Türkçe’de kimlik, “kimlerdensin” merakından türetilen mecburi bir aidiyet 

göstergesidir. Aslında ifade tercih seçenekleri arasında yer alamayan bir aidiyeti/mensubiyeti 

bir toplulukla aynılaşmayı ifade etmektedir. Bu yaklaşımda kimlik “ayrılaşmaktan” ziyade 

4 Philip Gleason, Identifying Identity, The Journalof American History Vol. 69 No. 4 March 1983



14

“aynılaşmanın” bir ifadesi olarak göze çarpmaktadır. Bahsedilen merakın giderilmesinin 

ardından paradoksal biçimde ne/kim olunduğu ya da olunmadığına dair bir hesaplaşma 

başlamaktadır. Elimizdeki kavramlarla yeterince iyi açıklanamayacak boyutlara ulaşan bu 

paradokslar “kimlik” kavramı yerine “aidiyet” veya “mensubiyet” kavramları üzerinden 

değerlendirilmesinin uygun olacağı düşünülmektedir.

Yücel Bozdağlıoğlu’nun (2003: 22) kimlik tanımındaysa kavram Wendt’in görüşlerine 

atıf yaparak kimliklerin çıkar öncelikli olduğuna dayandırılmaktadır. Sosyal psikoloji 

aracılığıyla diğerleriyle ilişkiler kurarak zaman içerisinde değişebilen etkileşim dahilinde 

kolektivizmi de kabul ederek biricikliği ve ayırt edilmeyi de göz önünde bulundurmaktadır. 

Bu hususta kişisel ve sosyal arasında bir ayrıma gidilmesini önerir ve bu ayrımı da kişisel 

kimlik ile biricikleşmiş benliğin aradaki ayrımı sağlayan nüve olduğunu söylemiştir.

Naci Bostancı’ya (1998: 39) göre ise kimlik kavramı ortaklaşa sahipliklerin dışında 

bize özel olan arzularımızı, hayallerimizi, manevi/soyut dünyamızı betimlemeyi, hayat 

mücadelesinde tanınmaya yönelik kurduğumuz ilişki biçimlerimiz gibi sosyal dünya 

üzerindeki yerimizi gösteren tüm nitelikler olarak ifade edilmektedir. 

Alberto Melluci (1996: 71) ise toplumsal kimlik kavramı temelinde kimliği bir “inşa 

süreci” olarak tanımlamaktadır. Ona göre kimlik; yönelimlerin ve eylemlerin oluştukları 

durumlar ile gerçekleştirildiklerindeki neticelerine bağlı olarak üretilen etkileşimli ve 

paylaşımlı bir tanımdır. Bu noktada aktörleri birbirine bağlayan ilişkilerin, tekrarlayan bir 

süreç aracılığıyla inşa edildiğini ifade etmektedir. Melucci’nin kimlik kavramı her zaman şu 

üç özelliğe atıfta bulunur; kimliğin süreklilik dahilinde ilerleyerek sosyal çevreye uyumu, 

benzeri bir başka kimlik ile sınırlandırılabilmesi ve fark yaratma/tanınma yeteneği. 

Kimlik kavramının çalışmanın genelinde taşıdığı büyük önem göz önüne alındığında 

yukarıdaki açıklamalar ve tanımlamaların konunun daha iyi anlaşılması adına faydalı 

olacaktır. İzleyen bölümde Sosyal İnşacılık teorisinin temelinin dayandığı en önemli 

kavramlardan biri olan kimlik kavramının teori içerisindeki yeri incelenecektir.

1.4. Kimlik Kavramının İnşacılık Kuramında Önemi

1980’lerin sonu ve 1990’ların başında birbirleriyle eş zamanlı olarak gelişen iki durum 

karşısında kimlik perspektifi Uluslararası İlişkiler literatüründe daha sık kullanılır hale 

gelmiştir. Bu durumlardan ilki post-modern düşüncelerin modernite ile ilgili kabul edilmiş ve 

yasalaştırılmış kategorilerinin sorgulanmasını teşvik etmiştir. Çeşitliliği benimseyen ve 

özgürleştirme gündemini de kapsayan post-modern düşünce meta anlatıların öneminin 

azalmasına çabalamıştır (Price ve Reus-Smit, 1998: 263).



15

İkinci olarak Soğuk Savaş sonrasında ortaya çıkan durum ve değişen yönetim yapıları 

kimliğin literatüre girmesini daha da kolaylaştırmıştır. Sosyalist yapıların çözülmesi, sınır 

değişiklikleri, sadakat, milliyetçilik gibi kavramların manipüle edilebilmesi hakkında birtakım 

sorunlar ortaya çıkmış ve akabindeyse küreselleşme süreciyle ulus devlet yapılarının dünya 

siyasetinde etkilerini yitirmeye başlaması barış koşullarını açıklamak için kimlik kavramını 

Uluslararası İlişkiler literatürüne eklemiştir (Berenskoetter, 2011: 1).

Kowert’e göre (1998: 1) ulusal güvenliğin ulusal kimliğe bağlı olduğu aşikardır. 

Bunun sebepleri ise iç uyumun, dışarıdan gelen tehditlere karşı ulusal amaç doğrultusunda 

tepkiler vermesidir; yalnız bu durum yani amaç etrafında bütünleşme çabaları güvensizliğe de 

yol açmıştır. Örneğin yukarıda da ifade edilen SSCB’nin ve Yugoslavya’nın dağılışındaki 

süreçlerde yaşananlar gibi. Oluşturulmaya çalışılan kimlik yapısı çöktüğünde iç savaşlar, 

ayrılma krizleri, dağılmalar ve yeniden yapılanmalar ortaya çıkmıştır. Başka bir sebep ise 

devlet mekanizması dostlarını düşmanlarından ayırt etmek zorundadır. Buradaki ayrımın 

temelinde kimlik kavramı bulunmaktadır. Dost ve düşman kavramlarının o devlet nezdinde 

oluşturduğu kimlikte kendini nerede konumlandırdığı algılanma bakımından önemli hale 

gelmektedir. İnşacılar bu noktada ulusal davranışı şekillendiren amaçların anlatımı için 

yapısal teorilerin ötesine geçerek kimlik kavramına büyük önem atfederler.

Realistler, Liberaller ve Marksistlerin materyalist bakış açısının aksine, İnşacılar 

analiz edilmesi gerekenin yalnızca “yapı” olduğunun değil, aynı derece de önem atfedilmesi 

gereken bir diğer husus olarak aktörlerin de incelenmesini öne sürmüşlerdir. İnşacılar bu iki 

kavram arasında önem ayrımı gözetmemiştir. İnşacılar, gerçekleşen yapısal değişimlerin ve 

bu değişikliklerin devamlılığının kaynağının ilgili aktörler olduğunu öne sürmüşlerdir. Bu 

aktörlerin içinde bulundukları mekânsal, sosyal ve tarihsel koşullar ile karşılıklı olarak 

etkileşim yaşandığını ileri sürerek, analizlerine kimliği ve kimliği oluşturan yapıları da dahil 

etmişlerdir (Ertem, 2012: 184).

İnşacıların analizlerine eklenen bu yapıların mahiyetlerinden hareketle aktörlerin 

çıkarlarının ve uluslararası ortamdaki kararlarının temelini yapan-yapı etkileşimiyle 

şekillenen kimliklerin oluşturduğu gözlemlenmektedir. Kimliği ve değişen kimlikleri 

anlayabilmek SSCB’nin yıkılmasının ardından başlayan değişim süreçlerinde dış politika 

analizi açısından büyük bir önem taşımaya başlamıştır (Karimifard, 2012: 240).

Pek çok ulusal güvenlik çıkarı, başkaları tarafından tasarlanmış kimlik görünümüne 

ilişkin olarak belirli bir öz kimlik yapımına dayanmaktadır. Görünenin altında bulunan 

kimliklerdeki tutarlılık, ulusal güvenlik çıkarları ve kimlik politikalarındaki temel 

düzenlemeleri açıklamaya yardımcı olmaktadır (Jepperson vd., 1996: 55).



16

İnşacı yaklaşımın en önemli isimlerinden Wendt (1999: 231) kimlikleri daima çıkarları 

oluşturan unsurlar olarak görmekte ve kimlik kavramını çıkar kavramının öncülü olarak ifade 

etmektedir. Onun ifadesiyle aktör kim/ne olduğunu bilmeden ne istediğini tamamıyla 

bilemeyecektir.

Wendt (1992: 394) devletlerin ve uluslararası sistemin nasıl oluşturulduğuna dair yeni 

bir bakış açısı sunmak için kimliği sistem düzeyinde analizlere dahil etmiştir. Devletleri 

birbirinden bağımsız özerk birer yapı ve birbirleriyle mücadele eden güç birimleri olarak 

görmek yerine, devletlere ait olan kimliklerin etkileşimin ilişkileri yapılandırdığını ve bunun 

da anarşiyi dinamik bir uluslararası topluma dönüştürdüğünü açıklamıştır.

Wendt (1999: 224) devlet erkine kimlik vererek devletlere insana ait düşünce, duygu 

ve arzu gibi özellikler yükleyerek devleti canlandırmış ve onu niyet ve amaç sahibi bir varlık 

haline getirmiştir. Wendt’in devletleri ruhtan uzak değil aksine sosyal yapılardır. Oluşturduğu 

bu yapı, devletler tarafından kurulan sosyal sistemin ontolojik olarak analiz edilmesi imkanını 

sağlamıştır. Wendt’e göre devlet kimlikleri dört çeşittir: 1) bireysel ve tüzel kimlik 2) model 

kimliği 3) rol kimliği 4) ortak kimlik. İlgili sistemik kuramda sadece rol ve ortak kimliklerin 

sosyal inşası üzerine analiz yapmaktadır.

Kimlik kavramının yukarıda da bahsedilen sosyolojik ve psikolojik tanımlamalarına 

ek olarak İnşacı perspektifle Uluslararası İlişkiler disiplinine bakıldığında bu kavram nispeten 

daha oturmuş sosyal ilişkiler, kolektif olarak oluşturulan anlamlar ve sosyal kuralları 

içermektedir. Yine hiç şüphe yoktur ki kavramların durmaksızın değiştiği de bir gerçektir. 

Kimlik inşası yalnızca dost ya da düşman oluşturmanın haricinde devlet ve yapılarının da 

birbirlerinin inşa sürecinde etkili olduğunu kabul etmektedir. Devlet yapısının etkileşimleri de 

tıpkı özneler-arası kimlik oluşma sürecinde olduğu gibi ortak değer, sosyal kural ve normlar 

çerçevesinde uluslararası yapıyı inşa ederek aynı şekilde bu davranışlar aracılığıyla 

kendilerini de tanımlamaktadırlar (Özsoy ve Kobak, 2019: 211).

İnşacılığın önemli iki ismi olan Wendt ve Onuf bazı noktalarda birbirlerinden 

ayrılmıştır. Wendt, Onuf’un aksine sosyal inşa sürecinde konuşma ve dilden ziyade özneler-

arası anlamsal etkileri daha önemli bulmaktadır. Gerçeklik, söylemin oluşturduğu kurallardan 

ziyade aktörlerin birlikte ürettikleri ortak algıyla oluşturulmaktadır. Bu bilişsel faktörlerin 

yarattığı yapı kimliği oluşturarak, devletin özneleşmesini mecbur kılmıştır (Rumelili, 2014: 

165).

İdealizm’de ulusal çıkar devletin öznel çıkarını engelleyecek bir müdahale de 

bulunmadığı nispeten Liberal bir demokratik anlayışta görülmektedir. Bu bakış açısıyla ulusal 



17

çıkarı toplum çıkarı olarak görmek yanlış olmayacaktır (Gözen, 2014: 111). Realist teoriye ise 

göre çıkar, devletlerarası siyasi ortamda devletin varoluş nedenidir (Ersoy, 2014: 159).

Neo-Realist teorinin ulusal çıkara bakışının temelini ise anarşik sistem dahilinde, 

çıkarları koruyacak/gerçekleştirecek tüm alanlarda iş birliği fikriyatı oluşturmaktadır. Neo-

Realist kuramda ilgili çıkarlar yapı bloğunun devleti buna mecbur bırakarak gerçekleşen 

davranışların tümüdür (Telhami, 2002: 162).

İnşacı kuramdaysa ulusal çıkar kavramı, uluslararası ortamdaki özneler arasında 

gerçekleşen etkileşimler neticesinde oluşturulan kimlik yapısının bir sonucu olarak 

tanımlamaktadır. Wendt, ulusal çıkar perspektifinin dört temel ilke dahilinde meydana 

geldiğini savunmaktadır. Bunlar; fiziki beka, bağımsızlık, ekonomik refah ve ortak özsaygı 

ilkeleri olarak görülmektedir (Akıllı, 2013: 30).

Yapılan literatür taramasının ardından ve çalışmadaki atıfların yönlendirmeleri 

vasıtasıyla beraber inceleneceği üzere İnşacılık kuramında kimlik kavramı büyük bir önem 

taşımaktadır. Çıkarların tanımlayıcısı, devlet erkini insanlaştırarak davranışlarının 

açıklanabilmesi ve özellikle uluslararası ortamın dış politika analizlerinde bazı soruları 

yanıtsız bırakan yalnızca materyal ve güç kavramını temel alan kuramlar yerine İnşacılık 

“nasıl” sorusunun cevabını irdelemektedir. Buraya kadar oluşturulan “kimlik” ve “Sosyal 

İnşacılık” temeli ile birlikte ilerleyen bölümde “Söylem” kavramı üzerinden İnşa süreci 

değerlendirilecektir.

1.5. Söylem ve Söylem Analizi

Sosyal bilimler kavramına genel anlamda bakıldığında insan davranışlarının bilimsel 

olarak incelenmesi anlamını taşımaktadır. İnsanlar ve davranışları hakkında açıklayıcı teoriler 

oluşturmak sosyal bilimlerin temel amacıdır. İnsan davranışları neticesinde ortaya çıkan bu 

teoriler, gerçek dünya verileriyle birlikte belli bir metodoloji içerisinde test edilmektedir 

(Schuetz, 1953: 3). 

Özellikle doğa bilimleri çalışmalarının tam tersine, sosyal bilimler ve dolayısıyla 

Uluslararası İlişkiler araştırmacıları, belirli koşullar altında belirli sonuçlar ortaya çıkabilen 

laboratuvar ortamında çalışma yürütemezler. Çünkü insan doğası ve tarihin akışı gereği 

karşılaştığımız her durum, benzerlik oranı yüksek olsa bile geçmişte karşılaşılan her 

durumdan farklı bir yapıya sahiptir. Buna rağmen diğer disiplinler gibi Uluslararası 

İlişkiler’de araştırmalarına yol gösteren yöntemlere ve uygulamalara sahiptir (Punch, 2000: 

6).



18

Uluslararası İlişkiler bağlamında dış politika araştırmaları, ilgili konu bağlamında 

öznelerin/aktörlerin dış politika yapımı sürecinde neye göre karar aldıklarının yanıtlarını 

aramaktadır. Bu meşguliyetle ilgili olan araştırmacılar, uluslararası olayları tanımlamak, 

değerlendirmek, açıklamak ve geleceğe yönelik iddialarda bulunmak niyetindedirler. Bu 

yaklaşımdan bakıldığında tanıma ulaşabilmemiz için sorulabilecek soru “Dış politikada karar 

vermeyi hangi faktörler etkilemektedir?” olmaktadır. Bu merakla beraber çeşitli olayların 

açıklanmasında ya da daha genel bir olgunun taşıdığı anlamın araştırılmasında farklılıklar 

bulunmaktadır. Farklı özgül olaylara yaklaşırken, 

Böyle bir yaklaşımda bulunulmasının sebebi nedir? 

Genel çıkarlar ve bu eylemi ülke dış politikasıyla nasıl bir düzlemde birleştirebiliriz? 

 Uygulanan bu eylemi neden yalnızca uygulayan aktör uygulayabildi, neden 

alternatifsizdir?

Diğer siyasal yapılar neden bu eylemi yapamazlar ya da yapmamayı tercih etmezler?

Benzer şekilde örnekler çoğaltılarak çok farklı perspektiflerden Uluslararası İlişkiler 

disiplini içerisinde yanıt aranabilir ve bu yanıtlar ile beraber söylemin eyleme yansımalarına 

ulaşılabilir (Yalçıner, 2011: 22).

Türk Dil Kurumu’nun sözlüğünde “söylem”; ‘1. söyleyiş, söyleniş, telaffuz 2. İfade, 

kalıplaşmış, klişeleşmiş söz’ olarak geçmektedir (TDK, 1998).

Wodak’ın (2000: 125) söylem tanımına göre; belirli olay ile ilgili yapılar, durumlar ve 

olayın etrafını saran toplumsal katmanlar arasındaki etkileşimli ilişkiler söylemi 

oluşturmaktadır. Olay; tıpkı Sosyal İnşacılık’ta bulunan kimlik kavramı gibi kendisini yaratan 

–durum, toplumsal katman, kurumlar- öğeleri etkilerken bunların da şekillenmesine neden 

olmaktadır. Betimleme için kullanılan zorlayıcı dil ve toplumsal gerçeklik yapısında 

genellikle, güç kavramının etkisiyle beraber, dilin kullanımındaki kapalı, kamufle edilmiş 

yaklaşımlar ve söylemin altında yatan gizli ideolojik temellendirmelerde bulunmaktadır.

Söylem kavramı oluşturulurken yapım sürecinde bu kavramı donatan yapılar 

bulunmaktadır. İletinin içeriği önemli olmakla birlikte haricinde; söylemi kimin söylediği, 

hangi otoriteye dayanarak iletinin gönderildiği, hangi kitlenin/grubun hedef alındığı ve iletiyi 

söyleyenin ilgili söylemle neyi başaracağına dair amaç gibi bir takım girift yapılara sahiptir. 

Söylemin çerçevesinin belirtilmesi gerekirse belirli bir zaman dilimi içerisinde, belirli insan 

gruplarıyla iltisaklı olarak geliştirilen düşünceleri, bilgileri kapsamaktadır. İletilmek istenen 

bilginin vasıtasıyla iktidar uygulamaları gerçekleştirilmek istenmektedir. Söylem bilgi, mesaj 

dolu uzun metinleri kapsadığı gibi günlük hayatımızda da sıklıkla karşılaştığımız İngilizce’de 

“small talk” olarak ifade edilen sohbetleri dahi kapsayan bir tanıma sahiptir. Sadece dil ile 



19

yapılan bir tepki biçimi olmayarak sosyal dünyanın görüşmesi, sınıflara ayırmak/ayrılmak ve 

bunlara göre kendimizi konumlandırmamızda söylem kategorisine girmektedir (Punch, 2005: 

100).

Foucault (1987: 23-24) söylem kavramına nispeten farklı bir bakış açısıyla 

yaklaşmıştır. Ona göre söylem tanımında kavram, belirsiz bir yapıya sahiptir. Bunun sebebi 

açık şekilde bulunan söylemin somut gerçekliği içerisindeki –alt metin- mesajın 

yansımasından hissedilen kaygıdır. Foucault kendiyle şu tartışma içerisine girmiştir: 

Söylemler kendilerine özgü biricikliklerinden kaynaklı olarak tehlikeli midir? Mesajı iletirken 

ya da iletilen mesajlara maruz kalırken kaygı/şüphe içerisinde kalmamızın sebebi nedir? Bu 

tehlikenin tanımı nedir? Bu tartışma içerisindeki temel arayış kuşku ve kaygıların sebebini, 

içeriğini ve boyutunu ortaya çıkarma arzusudur. Söylemin içerisinde kimse tarafından 

değiştirilme dürtüsü bulunmayan dogmalarda mevcuttur. Bu da demektir ki; her 

doğrunun/bilginin herkese/herkesle paylaşılamayacağı acziyetidir. Öznenin düşüncelerindeki 

bu tabu yaklaşımı nedeniyle söylem her ne kadar etkileşimle oluşturucu olsa da esasında 

yasaklayıcı da bir yönü bulunmaktadır.

1.5.1. Eleştirel Söylem Analizi

Söylemin yapan bir özelliği vardır. Güç ve iktidar ilişkilerini birbirine bağlayarak ilgili 

ilişkilerin tekrar tekrar üretilmesindeki en önemli aktördür. Söylemin dili ve kullanılan dilin 

bağlamının göz önünde bulundurularak incelenmesiyle nitel bir inceleme yöntemi olan ve çok 

çeşitli disiplinlerde kullanılan söylem analizi yöntemiyle mümkün olabilmektedir (Fairclough 

ve Wodak, 1997).

Özellikle 1960 sonraları dil bilimiyle olan yakınlığından uzaklaşan söylem analizi 

yöntemi disiplinler arası bir kimlik kazanmıştır. Pek çok farklı disiplin içerisinde kullanılarak 

sosyal bilimlerde metodolojik analiz perspektifi sağlamasının yanı sıra test edilmesi daha güç 

olan siyasal, kültürel ve sosyal bağlamda kendi başına bir metodoloji haline gelmiştir. 

Antropoloji, Siyaset Bilimi, Diyalog Analizi gibi yeni dönem araştırma alanlarını da kendine 

çalışma alanı olarak benimseyen söylem analizi yöntemi kelime üzerinden ilerleyen bir 

yöntem yerine daha güçlü temelleri olan bir metodoloji haline gelmiştir. Van Dijk tarafından 

sınırları çizilen ve genişletilen söylem analizi etütleri, metinler, konuşmalar, yazılı/görsel 

iletişimsel eylemler gibi insana dair pek çok alanda kendine yer bulmuştur (2007: 1-3).

Tarihsel bağlamın daha öncelikli uygulama konusu olmasıyla beraber Eleştirel Söylem 

Analizi’nin gelişim süreci zaman içerisinde daha da yaygınlaşarak hızlanmıştır. Tarihsel 

olayların ve tarihsel bağlamın söylem üzerindeki inşa gücünün etkisi gözlerden kaçmamıştır 



20

özellikle Viyana Okulu olarak adlandırılan yaklaşım bu görüşün önemli savunucusu haline 

gelmiştir. Viyana Okulu’nun analizlerinde söylemin yerine bakıldığında ilgili nüve tarihsel 

bağlama dahil olduğu takdirde eleştirel bir sorgulamanın konusu olabilmektedir. Tarih-söylem 

ilişkisine bakıldığında söylemi oluşturan zihniyetin çeşitli kalıplar, dogmalar ve önyargılar 

bağlamında oluştuğunu vurgulamaktadır. Bundan dolayı özellikle anti-semitizm ve ırkçılık 

konusundaki çalışmalar yöntemin öncelikli konularıdır. Tarihsel bağlamın söyleme olan etkisi 

kimliklerin oluşum/gelişim ve nihayetinde dönüşüm süreçleriyle ilgili araştırmalar içinde 

önemlidir. Kimlik ve farklılık/ayrım oluşumunda bulunan on beş kültürel ve tarihsel bağlamın 

rolünün vurgulanması Eleştirel Söylem Analizi yönteminin mihenk taşıdır. Belirli sebeplerden 

ötürü dışlanan grupların dışlanmanın geçmişten günümüze olan sebepler kronolojik bağlamda 

incelenmesi bu analizin konusuna dahildir. Bu açıdan ulusal kimliğin aynılık ve tek-

biçimleşme temelinde söylemsel olarak inşası kadar farklılığın söylemsel inşasıyla siyasal ve 

sosyal yapı arasındaki ilişki de eleştirel söylem kuramının gündeminde yer alır (Erdoğan, 

2011: 55).

Van Dijk’in (2007: 55) eleştirel söylem analizi hakkındaki görüşlerinden hareketle; 

güç, egemenlik, sınıf farkları, hegemonya, tekrar inşa, kazanç, çıkar, gelenek, ayrımcılık, 

ideoloji, cinsiyet, sosyal düzen veya sosyal yapı gibi kavramların ön plana çıkarılması tez 

çalışması kapsamında eleştirel söylem analizi yönteminin neden seçildiğine dair neredeyse 

ardışık olarak tüm nosyonları sıralamaktadır.

Söylem kavramı incelenirken konu irdelendiğinde düşünce veya gerçek dünyamızı 

etkileyen hususlarda analizin iki boyutlu olduğu ortaya çıkmıştır. Bunlardan biri içeriğin bize 

vermek istediği mesaj diğer boyutuysa dil bilgisi yoluyla oluşturulan yapıların belirli 

bağlamda anlamlanmak için adeta bir araç olarak görüldüğünün altını çizmektedir. Eleştirel 

söylem analizi yaklaşımında içeriğin ve dil bilgisinin önemi metodolojinin en temel dikkat 

edilmesi gereken argümanlarıdır (Gee, 2005: 28).

Söylemin aktarılmasıyla ortaya çıkan metnin neler ifade ettiğini duyabilmemiz için 

odaklanmamız gereken nokta metnin söylemediğini anlayarak ya da söylemekten 

kaçındığı/söyleyemediğine ulaşılabilmek için metinden hareketle boyut değiştirilerek, metnin 

ötesine geçilmesi gerekmektedir. Bu noktaya ulaşılabilmesi için olay örgüsüne belirli bir 

bağlamda hakimiyet gerekir. Eğer ki metinde söylenmeyen bulunuyorsa, bu boyuta ulaşmak 

için yani metnin ötesine geçilmesi için elzem olan argümanlar tarihsel sürecin bilinmesi bu 

sosyal bağlamda içerik ve dil bilgisi boyutuyla bir bütünlük yaratılarak inceleme 

gerçekleştirilmelidir. Bu yetkinliğe ulaşılmadan incelenen metnin esasında değinmek istediği 



21

nokta gözden kaçabilir ve bu da analiz noktasında eksikliklere neden olmaktadır (Doyuran, 

2018: 320).

Şekil 1.1’de Fairclough ve Wodak (1997) eleştirel söylem çözümlemesinin temel 

ilkelerini şöyle ortaya koymuştur:

“1. Eleştirel Söylem Analizi sosyal problemler üzerinde durur.

2. Güç ilişkileri tutarsızdır. 

3. Söylem, toplum ve kültürü ortaya çıkarır.

4. Söylem, ideolojiktir. 

5. Söylem, tarihidir. 

6. Söylem, metin ile toplum arasında aracılık yapar.

7. Söylem çözümlemesi, yorumlayıcı ve açıklayıcı niteliktedir.

8. Söylem, sosyal eylemlerin bir formudur”

Tan Tanımlama Süreci

Yorumlama Süreci Çözümleme Süreci

Yorumlama Süreci Açıklama Süreci

Açıklama Süreci Çözümleme Boyutları

Açıklama Süreci

Şekil 1.1 Eleştirel Söylem Analizi Metodu

Kaynak: Fairclough, 1995

Yukarıdaki şekilde görüldüğü üzere söylemin boyutları açıkça gösterilmiştir. Eleştirel 

söylem analizi tanımlamalarının ve metodoloji tanıtımı genel hatlarıyla bu çözümleme 

basamaklarını izlemektedir. Dış politika kararlarını/yapılarını anlamlandırmak amacıyla 

söylem analizi yöntemi bir mecburiyettir. Diplomatik ve bürokratik kesimlerin kapalı kapılar 

arkasındaki alınan kararların oluşturulma süreçlerinin incelenmesi amacıyla alternatif bir 

inceleme alanı oluşturmaktadır (Smith, 2016: 106).

Dış politikada gerçeklik inşası dış politika aktörlerinin söylemleri vasıtasıyla 
oluşturulmaktadır. Üretilen anlamlar temel alınan gerçekliği hangi bağlamda, neyin hedef 
alındığını yarı açık bir şekilde göstermektedir. Bu kapsamda dış politikayı söylemsel bir 

   Söylemin Boyutları

Sosyo-Kültürel Bağlam

Üretim Süreci

Yorum Süreci

Söylem

Metin



22

pratik olarak tanımlamak İnşacıların da temel aldığı üzere izlenen politikaların doğrudan ve 
ontolojik olarak girift bir yapı oluşturduğu sonucuna ulaştırmaktadır. Uluslararası ortam 
içinde devletler belirli öznel kimlikler yaratmaktadırlar. Kimliğin tanımlamalarından da yola 
çıkılarak bu inşa süreci belirli bir ötekinde vücut bulduğu için yani devlet kendini diğer 
ötekiye göre tanımlama refleksine sahip olduğundan dolayı belirli politikaların 
somutlaştırıldığı bir gerçeklik yaratılmaktadır. Fakat iç/dış ayrımı açısından bakıldığındaysa 
bu ikili yapının birbirinden pek ayrı olmadığını teori/metodoloji bağlamında görmekteyiz. İç 
ve dış kimliklerin inşa süreçleri birbirinden bağımsız olmamakla beraber genellikle de iç 
yapıda bir kimlik sabitlemeye direnen yapılar dış tehditlerle ve radikal yaklaşımlarla 
etkileşime geçme noktasında bağlantılı oldukları gözlemlenmektedir (Düzgit, 2012: 157).

Kimlik ve farklılık kavramları, eleştirel söylem analizinin öncelikli gündem 
maddelerindendir. Söylemin kuruluşunda kullanılan temel stratejiler, ulusal kimliğin inşasına 
yönelik stratejiler, ulusal kimliklerin korunması ve yeniden üretilmesi için kullanılan 
korumacı stratejiler, ulusal kimlikleri dönüştürücü stratejiler ve ulusal kimliklerin yapı-
bozumunu öneren stratejiler eleştirel söylem analizinin odağında yer alır. Kimlik ve farklılık 
kavramlarının incelenmesinde bu analiz yöntemi önemli bir referans kaynağı olarak 
görüldüğünden yöntem çalışmamıza büyük katkı sağlayacaktır (Wodak, 2002: 19).

Bu çalışma kapsamında araştırma sorumuz “Almanya’daki Türk Diasporası 
Türkiye’nin Avrupa Birliği üyelik sürecindeki krizlerden/kırılmalardan ya da olumlu 
adımlardan nasıl etkilendiğinin” yanıtı aramaktadır. Yaptığımız araştırma İnşacılık teorisi 
kapsamında ortaya konularak dönemin belirli haber kaynaklarındaki gazete yazıları söylem 
analizi yöntemiyle incelenecektir. Bu sebepten dolayı çalışmada “yorumsamacı” bir yaklaşım 
izlenmekte ve “Sosyal İnşacı” yaklaşım ile birlikte “Eleştirel Söylem Analizi” metodu 
harmanlanmaktadır. Öte yandan araştırma kimlik ve farklılık/farklılaşma kuramlarıyla da 
bağlantı kurmayı amaçlamaktadır. İnşacılık teorisinin orta yolcu özelliği, diyalog sürecinin 
Almanya’daki Türkiye kökenli vatandaşlarımız için problemli veya kaotik olup olmadığının 
çok boyutlu olarak incelenmesine eleştirel söylem analiziyle yorumlanmasına ve 
gerçekleştirilen röportajlarla da özneler üzerindeki etkilerinin görülmesine imkân 
sağlamaktadır.

Sosyal İnşacılık teorisi ve Söylem Analizi metodu temelinde hazırlanan bu çalışmanın 
sonuçlarının daha iyi açıklanabilmesi adına, ikinci ve üçüncü bölümlerde 1960 yılından 2005 
yılına kadar olan Türkiye, Almanya ve AB’nin siyasi alandaki ilişkiler süreci tarihsel olarak 
incelenmiştir. Bu sayede farklı dönem ve konjonktürlerde Türkiye kökenli misafir işçilerin 
hem Türkiye hem Almanya politika yapımcıları tarafından algılanmasındaki değişiklikler ve 
uluslararası ortamın sunduğu hareket ortamında da Türkiye’nin attığı adımlar daha iyi 
anlaşılması planlanmıştır. 



23

İKİNCİ BÖLÜM

2. 1960-1980 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE, ALMANYA VE AVRUPA BİRLİĞİ 

İLİŞKİLERİ

Çalışmanın ikinci bölümünde 1960-1980 arasındaki Türkiye-Almanya, Türkiye-

Avrupa Birliği ve Almanya-Avrupa Birliği arasındaki ilişkiler kronolojik olarak 

incelenecektir. Bu bölümde Türkiye, Almanya ve Avrupa Birliği’nin birbirleriyle girdikleri 

etkileşimlerin yansımalarını ve bu etkileşimlerin neticelerini önceki bölümde açıkladığımız 

“İnşacılık” kuramı çerçevesinde inceleyeceğiz. Bu üç aktörün birbirleri ile olan etkileşimlerini 

incelemek başlı başına büyük bir literatür oluşturmaktadır. Çalışmanın bu bölümünün amacı 

her konuya detayı ile değinmek olmayacaktır. Sosyal dünyadaki etkileşimleri neticesinde ilgili 

üç aktör arasında meydana gelen olaylar, yapılar ve yaklaşımlar “kimlik” kavramı göz önünde 

bulundurularak ve Alfred Schutz’un (1953) ortaya attığı “sağduyu”5 kavramının metodolojisi 

çerçevesinde ifade edilmeye çalışılacaktır.

2.1. 1960 – 1970 Yılları Arasında Avrupa Birliği

Avrupa kıtasında bulunan devletlerin ekonomik veya siyasi birleşmeyi gerçekleştirme 

düşüncesi ve beraberindeki denemeleri “Avrupa Geleneği” kadar eski dönemlere 

uzanmaktadır. On dördüncü yüzyılın sonlarında Fransız hukukçu Pierre Dubois, Avrupalı 

devletlerin kendi aralarındaki sorunlarının nihayete erdirilmesi amacıyla ortak “Uluslararası 

Hakemlik Kurumu” oluşturulmasını önermiştir. Keza on beşinci yüzyılda yine Fransız iş 

insanı Antoine Marini, karşılıklı saldırmazlık ve yardım temeline dayanan “Avrupa 

Konfederasyonu” fikrini öne sürmüştür.  On yedinci yüzyılda Emeric Cruce’nin barış 

ortamının sürekli sağlanması fikrinin yanı sıra ekonomik hayatı da canlandıracak yalnızca 

Hristiyan perspektifinden çıkarılmış Türkiye’nin ve hatta Japonya’nın da dâhil edilmesi 

gereken bir “Sürekli Avrupa Parlamentosu” fikrini ortaya atmıştır. On dokuzuncu yüzyılda ise 

Saint Simon’un dönemin başat gücü İngiltere ve yanında Fransa’nın da öncülük edeceği yine 

iş birliği temelli bir “Avrupa Oluşumu” düşüncesi geliştirilmiştir. Tarihin her dönemine 

5 “Sağduyu” common-sense dünya hakkındaki çeşitli ön kabul/varsayımlardan ortaya çıkmaktadır. İlgili kavram 
sosyal olarak üretilmiş ve sosyal olarak onaylanmış bir bilgi deposu anlamına gelmektedir. Bu depo kendi 
deneyimlerinizden, ebeveynlerimizden veya kültürümüzün etkisiyle meydana gelmektedir. Schutz'a göre "sosyal 
bilimcinin" gözlem alanı olan bu sosyal gerçeklik, temel bazı kabuller üzerine kurulu olan fakat yaşayan, hareket 
eden ve düşünebilen insanlar için belirli bir anlama ve akılcı bir yapıya sahiptir. Daha ayrıntılı bilgi sahibi olmak 
için Alfred Schuetz, Common-Sense and Scientific Interpretation of Human Action, Philosophy and 
Phenomenological Research, Vol. 14, No. 1 (Sep., 1953), pp. 1-38.



24

bakıldığında önemli düşünürler tarafından birleşik Avrupa fikri her zaman istenen bir yapı 

olarak karşımıza çıkmıştır (Şahinöz, 2012: 51).

Avrupa'nın siyasal ve ekonomik yapısının birleşebileceğini gerçekçi nedenlere 

dayandırarak öne sürenler İkinci Dünya Savaşı'nın ardından bu fikirlerine geri dönüş 

alabilmeyi başarmışlardır. Savaşın ardından Avrupalı Devletler’in kendi aralarındaki 

çatışmalarını en nihayetinde bütünleşmeyle sonlandırılabileceği inancı bunun birinci 

sebebidir. Savaş sonrasında Doğu Avrupa'da bulunan komünist rejimlerin batıyı etkisi altına 

almasını ancak güçlü ve birleşmiş bir Avrupa'nın engelleyebileceği inancı da bir ikinci sebebi 

olmuştur. Gerek Marshall Planı'nda sözü geçen yardımların dağıtılması için kurulan Avrupa 

Ekonomik İş Birliği Örgütü gerekse 5 Mayıs 1949'da kurulan Avrupa Konseyi, çok derin 

kökleri olan bu fikrin temelini oluşturmuştur (Arat ve Erhan, 2016: 809). 

Savaşın ardından Avrupa'nın yıkılmış görüntüsünün bertaraf edilmesi amacıyla 

gerçekleştirilen 9 Mayıs 1950 tarihli konferansta, Fransa Dışişleri Bakanı Robert Schuman 

tarafından açıklanan ve tarihe Schuman Deklarasyonu6 olarak geçen metinde, çelik 

fabrikalarının aksaksız şekilde üretime devamı ve üretimin hammaddesi olan kömür 

yataklarının daha iyi işletilmesi için Avrupalı devletlerin katılımlarıyla birlikte bir uluslararası 

komisyonun kurulması düşüncesi somutlaşmıştır.  Bu sayede Fransa-Almanya çatışmasının 

durdurulması ve Avrupalı devletlerin birbirlerine yönelik savaş ihtimallerinin önüne geçilmesi 

amaçlanmıştır (Arat ve Erhan, 2016: 809).

2.1.1. Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu

18 Nisan 1951’de Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğunu (AKÇT) kuran anlaşma 

Paris’te imzalanmıştır. Fransa adına Dışişleri Bakanı Robert Schuman, Batı Almanya adına 

Şansölye ve aynı zamanda Dışişleri Bakanı Konrad Adenauer, Belçika adına Dışişleri Bakanı 

Paul van Zeeland ve Ticaret Bakanı Joseph Meurice, İtalya adına Dışişleri Bakanı Carlo 

Sforza, Lüksemburg adına Joseph Bech ve Hollanda adına Ekonomi Bakanı Van den Brink ile 

Dışişleri Bakanı Dirk Stikker, kurucu altı devleti temsilen anlaşmanın imzacısı olmuşlardır. 

AKÇT kurucu anlaşması ile yedinci maddede belirtilen Yüksek Otorite, Ortak Meclis, Özel 

Bakanlar Konseyi ve Adalet Divanı kurumları olmak üzere dört yeni kurum oluşturulmuştur. 

Kurulan bu yeni kurumların uluslar üstü bir niteliği bulunmaktadır.7 Ortak hareket eden ulusal 

6 9 Mayıs 1950 tarihinde Fransa Dışişleri bakanı Robert Schuman’ın dünya barışının tehdidine karşı olarak 
barışın korunmasına yönelik yaptığı konuşma günümüz Avrupa Birliği’nin temelini oluşturmaktadır. Bir yöntem 
olarak birleşmenin öncelikle dayanışma temelinde ortaya çıkacağını savunmuş ve zamanla birleşik Avrupa’nın 
kurulabileceğini öngörmüştür. Barışın korunmasını ve ekonomiyi önceleyen bu yaklaşım dönemin konjonktürü 
içerisinde uygulanmaya çalışılmıştır (Mathieu, 2006:12).   



25

hükümetlerin birbirleriyle anlaşmasıyla belirlenen ve atama usulüne göre görevlendirmelerin 

gerçekleştirilmesine rağmen, üyeler kendi ulusal çıkarlarını temsil etmeyeceklerini taahhüt 

etmişlerdir (CVCE, 2020).

Barışçıl ve yüksek refah koşullarıyla ortak bir iradeyle Avrupa’nın inşasını amaçlayan 

topluluk kısa süre içerisinde de çalışmalarına başlamıştır. Topluluğun oluşturulmasıyla 

birlikte zaman içinde devletlerin egemenlik yetkilerinin bir kısmını devredeceği ulusüstü 

yüksek bir otoritenin ilk adımları atılmıştır. Bu doğrultuda bütünleşme hedefinin birinci 

aşaması tamamlanırken diğer yandan da Fransa ve Almanya arasında da oluşturulan 

ekonomik sistemden kaynaklı olarak, herhangi bir savaş oluşması ihtimalinin önüne 

geçilmiştir (Gümrükçü, 1999: 68).

2.1.2. Brüksel Anlaşması ve NATO

AKÇT’nin kurulmasının ardından Soğuk Savaş döneminin yaşanması ekonomi 

politikalarının yanı sıra güvenlik politikalarında da birleşmeye gidilmesini elzem kılmıştır. Bu 

noktada değinilmesi gereken bir husus olarak karşımıza 17 Mart 1948’de imzalanan Brüksel 

Anlaşması çıkmaktadır. 1948 Brüksel Anlaşması; Belçika, Fransa, Hollanda, İngiltere ve 

Lüksemburg tarafından imzalanmıştır. Avrupa’ya yönelik Sovyet hamlelerini engellemek 

amacıyla imzalanan antlaşma, ortak Avrupa idealinin pratik düzenlemelere dönüştürülmesinin 

ilk adımlarını oluşturmuştur. Ortak komuta organizasyonunun entegrasyonu ile hava 

savunmalarının planlanmasını içeren ortak savunma planı kabul edilerek güvenlik 

politikalarındaki birleşim başlatılmıştır (CVCE, 2016a).

Brüksel Antlaşması taraflarının birlikte hareket etme kararlılığını göstermesi ABD’yi 

güvenlik düzenlemeleri konusunda harekete geçirmiştir. Anlaşmacı devletler ile ABD ve 

7 İmzalanan anlaşma metnine göre bugünün Avrupa Komisyonu’nun temeli sayılan Yüksek Otorite kurumu 
antlaşma ile ortaya konan hedeflere ulaşmak ve antlaşmanın genel çıkarına göre hareket etmekle görevli, 
bağımsız bir kurum olarak ortaya çıkmaktadır. Bu kurum hassasiyetle incelenmelidir. Bu hassasiyetin sebebiyse 
devletlerin egemenlik haklarının sınırlıda olsa devredildiği yapısından kaynaklanmaktadır. Yüksek otoritenin 
imzacı devletlerin ulusal egemenliklerini kısıtlayan birtakım yetkilere sahiptir. Bunlara bakıldığında ise altı 
yıllığına atanan dokuz üyeye sahiptir. Üretimin modernizasyonu ve iyileştirilmesini, özdeş koşullar altında 
ürünlerin tedarikini, ortak bir ihracat politikasının geliştirilmesi ile kömür ve çelik endüstrilerindeki çalışma 
koşullarının iyileştirilmesini denetlemiştir. Avrupa Parlamentosu'nun öncüsü olarak kabul edilen Ortak Meclis, 
imzacı altı ülkenin temsilcisi olan yetmiş sekiz üyeden oluşmaktadır. Almanya, Fransa ve İtalya’nın on sekiz, 
Belçika ve Hollanda’ya ait on ve Lüksemburg’un dört üyesi bulunmaktadır. Anlaşma tarafından Ortak Meclise 
denetim yetkisi verilmiştir. “Günümüz kurumlarından Avrupa Birliği Konseyi’ne tekabül eden Özel Bakanlar 
Konseyi imzacı devletlerin altı temsilcisinden oluşmaktadır. Konsey Başkanlığı görevi ise her bir AKÇT ülkesi 
tarafından üç ayda bir dönüşümlü olarak yürütülmüştür. Anlaşma tarafından belirlenmiş rolü ise, Yüksek Otorite 
kurumunun faaliyetlerini ve imzacı hükümetlerin genel ekonomi politikalarına uyumunu sağlamaktır. Yüksek 
Otorite’nin alacağı kararların bu Bakanlar Konseyi’nde de onaylanması gerekmekteydi. Yine güncel kurumlarla 
kıyaslama yapıldığında son olarak Avrupa Birliği Adalet Divanı’nın öncüsü olan Adalet Divanı’nda AKÇT 
üyelerinin ortak inisiyatifleriyle belirlenen ve altı yıllığına aday gösterilen yedi hakemden oluşmaktaydı. Bu 
hakem heyeti anlaşmanın doğru yorumlanmasını ve yürütülmesini sağlamıştır.”
Detaylı bilgi için: https://eur-lex.europa.eu/legal-content/EN/TXT/?uri=LEGISSUM%3Axy0022 Erişim Tarihi: 
07.04.2020

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/EN/TXT/?uri=LEGISSUM:xy0022


26

Kanada arasında kısa süre sonra görüşmeler başlamış ve 4 Nisan 1949’da Vaşington 

Antlaşması imzalanmıştır. İzlanda, Danimarka, İtalya, Portekiz ve Norveç davet edilmiş ve bu 

devletler de taraf olmayı kabul etmişlerdir. Antlaşmanın 5. Maddesi, imzacı devletlerden 

herhangi birine yönelik bir saldırı olduğu takdirde bu saldırının hepsine yönelik bir girişim 

olarak kabul edileceği ve her bir tarafın Kuzey Atlantik bölgesinin güvenliğini korumak 

amacıyla gerekli görülen tüm önlemleri alacağı bildirilmiştir. Bu maddeler ile birlikte ABD ve 

Kanada’nın Avrupa savunmasına olan bağlılığı resmileştirilmiştir (CVCE, 2016b).

Bu anlaşmanın taahhütlerinin uygun askeri ve siyasi yapılarla beraber desteklenmesi 

ihtiyacı Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü’nün (NATO) kurulmasına yol açmıştır. 1950’nin 

Aralık ayında, General Eisenhower’ın Komutan olarak belirlenmesi ile beraber Brüksel 

Antlaşması güçleri tüm askeri örgütlerini NATO altında birleştirmeye karar vermişlerdir. 

NATO’nun etkin koruması nedeniyle Avrupa ortak güvenlik politikası ABD’den bağımsız 

olarak işletilememiştir (Varvick, 2006: 6).

Ek olarak Federal Almanya Cumhuriyeti’ni oluşturulan güvenlik yapılarına entegre 

etme isteğiyle Fransa, Ekim 1950’de NATO çerçevesinde faaliyet gösterecek bir Avrupa 

Ordusu kurma fikri önermiştir. Bu öneriyle birlikte Mayıs 1952’de Brüksel Antlaşması’nı 

imzalayan devletlere ek olarak İtalya ve Federal Almanya’nın imzaladığı Avrupa Savunma 

Topluluğu’nu oluşturmuşlardır. Fakat Ağustos 1954’te Fransız Ulusal Meclisi’nin bunu 

onaylamamasıyla böyle bir kurum oluşturulamamıştır (NATO, 2020).

Bu başarısızlık Federal Almanya Cumhuriyeti'ni Batı güvenlik sistemine entegre 

etmek için alternatif bir yol bulunması gerektiği sonucunu doğurmuştur. 23 Ekim 1954'te 

Londra Konferansı düzenlenmiş ve nihayetinde Brüksel Antlaşmasını Değiştirme ve 

Tamamlama Protokolü imzalanmıştır. Anlaşmanın ilk beş imzacısına -Fransa, İngiltere, 

Hollanda, Belçika ve Lüksemburg- İtalya ve Federal Almanya katılmıştır. Avrupa ordusunun 

başarısızlığa uğrayan planına alternatif bir çözüm olarak görülen Paris Anlaşmaları, Batı 

Avrupa Birliği'ni kurmuş fakat o dönemde güvenliğin sağlanması amacıyla NATO’nun daha 

aktif oluşu bu birliğin de etkisini azaltmıştır (NATO, 2020). 

Kurulan topluluğun sacayaklarını ekonomik, ticari ve kamu maliyesi gibi hususlar 

oluşturmuştur. Yürütülen çalışmaların devamında da teknik ihtiyaçlar doğrultusunda 1 Ocak 

1958’de Avrupa Ekonomik Topluluğu (AET) ve güvenlik, teknolojik iş birliklerini sağlamak 

amacıyla da Avrupa Atom Enerjisi Topluluğu (AAET) isimleriyle yeni kurumlar ortaya 

çıkmıştır. Yetkilerin ulus-üstü bir makama devredileceği Avrupa coğrafyasının yeni 

konjonktüründe ekonomik iş birliği ve güvenlik konularının önemi, atılan bu adımlarla 

öncelikli hale gelmiştir (Gümrükçü, 1999: 70). 



27

2.2. 1960 – 1970 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası

2.2.1. Siyasal ve Ekonomik İlişkiler

Osmanlı Devleti'nin son dönemlerinden itibaren Batı’yı takip eden politikaları ve 

bilhassa Avrupa'da temel bulan fikirlerin kabulü, Türkiye Cumhuriyeti içinde aynı oranda 

geçerli olmuştur. Kurulan yeni Cumhuriyet'in erken dönemlerinden itibaren toprakların büyük 

çoğunluğunun Asya'da bulunmasına karşın doğu ile iş birlikleri yerine, üstünlüğün ve 

çağdaşlığın temsilcisi olarak Avrupalı güçlerle yakın ilişkiler içerisinde olunması elzem 

görüldüğünden bu sonucu çıkarabiliriz (Bozkurt, 2001: 257).

Türkiye'nin İkinci Dünya Savaşı'ndan sonraki dönemde 1949 yılında gerçekleştirilen 

Asya Devletleri Konferansı’na katılmaması hatta 1955 yılındaki Bandung Konferansı’ndaysa 

Batı savunucusu bir tutum izlemesi bu fikriyatın diplomatik alandaki bir başka yansıması 

olarak gözlemlenebilir. Spor alanlarında dahi Türkiye'nin Asya turnuvaları yerine Avrupa 

turnuvalarına katılmaya çaba göstermesi hülasa Batı'nın öncü olduğu tüm organizasyonlarda 

bulunma çabası, kimlik ve dış politika oluşum sürecinin temelinde yer almıştır (Arat ve 

Erhan, 2016: 813).

Türkiye dönemin şartları gereğince ve özellikle Sovyetler Birliği tehdidinden kaynaklı 

olarak izlediği tarafsızlık politikasını terk ederek, dış politika hedeflerini Marshall Planı 

dâhilinde Batı eksenine kaydırmıştır. Adnan Menderes başbakanlığı döneminde, 1952 yılında 

NATO üyesi olan Türkiye, 31 Temmuz 1959 yılında da Avrupa Ekonomik Topluluğu’na 

üyelik başvurusunda bulunmuştur. Bu başvuru gerçekleştirilirken, Yunanistan ile rekabetin 

neticesinde Yunanistan’ın topluluğa yaptığı başvuru dikkat çekmiş ve buna müteakip 

Türkiye’nin Batı için önemini kaybetme endişesi ön plana çıkmıştır (Bozkurt, 2001: 261).

Dönemin ekonomik koşulları da göz önüne alındığında karar vericiler tarafından atılan 

bu adımın, Avrupa ile özellikle ekonomik ilişkilerin seviyesini artırmak amacıyla atıldığı 

gözlemlenmiştir. Yunanistan başvurusunun hemen ardından başlatılan bu süreç neticesinde, 

Brüksel, her iki ülkenin de gelecekte tam üye olma hedefiyle fakat üyelik tarihi olarak net bir 

süre belirtmeden  başvurularını kabul etmiştir (Ermağan, 2012: 74).

Avrupa Ekonomik Topluluğu’na yapılan başvurunun ardından 1963 yılında 

imzalanacak olan Ankara Anlaşması’na kadar geçen zaman içerisinde 27 Mayıs 1960 darbesi 

gerçekleşmiş fakat yaşanan bu darbenin AET içinde ciddi bir tepki çekmediği de 

gözlemlenmiştir (Erdem, 2015:31).

Demokrasi ve insan haklarının korunması, geliştirilmesi hususunda AET’nin kurucu 

anlaşması olan Roma Anlaşması’nda da ilk etapta herhangi bir bahis geçmemektedir. Roma 

Anlaşması’nın ve topluluğun o dönemde odaklandığı ana hedefi, ekonomik birliğin 



28

sağlanması ve iktisadi yönden kalkınmanın hızlıca gerçekleştirilerek ABD ve SSCB 

güçlerinin arasında AET’ye de öncü bir konum kazandırılması olmuştur. İkinci Dünya 

Savaşı’nın ardından ortaya çıkan Soğuk Savaş süresinde AET için SSCB önemli bir endişe 

teşkil etmektedir ve bu sebepten dolayı güvenlik temelli bakış açısı yaklaşımı göz önünde 

bulundurulmuştur (Sancaktar, 2008: 115).

Aynı güvenlik kaygılarının Türkiye açısından da geçerli olduğu göz önüne alındığında 

Türkiye’ye komşu ülkelerin sayısı ve ideolojik farklılıkları da karşımıza çıkmaktadır. 

Herhangi bir ülkenin komşularının niteliği onu bir güç unsuru haline getirebilirken 

coğrafyamıza bakıldığında ise komşularımız dış politikamız için endişe yaratan bir husus 

olarak görülmüştür. Soğuk Savaş döneminde savaşan iki süper güçten birine komşu olan ve 

aynı zamanda kritik önem taşıyan boğazların kontrolümüzde oluşu Türkiye’nin güvenlik 

kaygılarının temelini oluşturmuştur. İkinci Dünya Savaşı sonrasında SSCB’nin Türkiye’ye 

yönelik toprak ve boğazların statüsünün değiştirilmesi talepleri güvenlik politikasının 

belirlenmesinde öneme sahip olmuş ve Batı içerisinde kendisini konumlandırma isteğini 

güçlendirmiştir. Bu rasyonel sebeplerle birlikte ABD tarafından gelen destek sinyalleri de 

etkili bir diğer faktör olmuştur (Aydın ve Ereker, 2014: 133).

Avrupa’da oluşan tüm güvenlik kurumlarının Kuzey Atlantik Antlaşması’yla birlikte 

NATO şemsiyesi altına devredilmesiyle ABD, Avrupa güvenlik yapısının hem siyasi hem de 

askerî açıdan ana temsilcisi haline gelmiştir. Konvansiyonel silahların yanı sıra nükleer 

silahları da kapsayan son derece hassas bir dengede, ABD açısından ana aktör olarak dünya 

siyasetinde rastlanmayan daha zayıf güçteki devletlerin aksi bir ittifakı tercih etmeleri veya 

tarafsız kalmaları büyük istikrarsızlıklara neden olma ihtimali doğurmuştur. Avrupa bloğu 

içerisindeki denge dünyanın farklı coğrafyalarındaki dengelere de bağlı oluşu ayrı bir 

hassasiyet noktası oluşturmuştur (Karaosmanoğlu, 2014: 6).

Türkiye’nin bu noktadaki ayrıcalıklı konumu Soğuk Savaş döneminin beraberinde 

getirdiği güvenlik endişelerinden kaynaklanmıştır. NATO’nun kurulmasıyla birlikte 

Türkiye’nin ittifaka dahil olması ABD otoriteleri tarafından önemli görülmüştür. Türkiye’nin 

kilit stratejik konumu, SSCB’nin Doğu Akdeniz ve Ortadoğu bölgelerine ulaşmasını 

engelleyecek ve NATO, Türkiye sayesinde Sovyetler karşısında izlediği sınırlandırma 

stratejilerini daha kolay yönlendirebileceği öngörüsünde bulunmuştur. Batılı devletlerin 

güvenlik öncelikli yaklaşımları, Türkiye’nin İkinci Dünya Savaşı’nda izlediği aktif tarafsızlık 

politikasının da engellemesini hedeflemiştir. Bu yaklaşımla birlikte yapılan 

değerlendirmelerde NATO ittifakı, Türkiye’nin Batı’ya eklemlenmesinin en makul ve 

kazançlı yolu olarak ortaya çıkmıştır (Oğuzlu, 2013: 3).



29

Topluluk başta olmak üzere Batı Avrupa ülkeleri Türkiye’yi bu çerçevede de okumuş 

ve verdikleri önemi eksiltmemişlerdir. Aynı zamanda darbeyi gerçekleştiren askeri yönetimin 

de kısa süre içerisinde liberal anayasanın oluşturularak demokrasi yönetimine yeniden 

geçileceğini ilan etmesi, Batılı yetkilileri rahatlatmıştır (Sancaktar, 2008: 115).

Bu dönemde AET sürecinden sorumlu olan dönemin Belçika Büyükelçisi ve 

sonrasında AET daimî delege yardımcılığı yapan Tevfik Saraçoğlu, yapılan tüm görüşmelerde 

Türkiye’nin üyelik yolunda ilerleme arzusunun şiddetle devam ettiğini vurgulamış ve yeni 

oluşan yönetimin de bununla ilgili olarak hiçbir iç politik kaygı beklentisinin olmadığını AET 

heyetine iletmiştir. Darbecilerin AET sürecine bağlılığını dile getirmelerinin temelindeyse 

Türkiye’nin içinde bulunduğu ekonomik duruma yönelik bir çözüm yolu bulma arayışı etkili 

olmuştur. Darbeyi gerçekleştiren Milli Birlik Komitesi (MBK), Demokrat Parti döneminin 

Dışişleri Bakanı Fatin Rüştü Zorlu’nun AET’ye üyelik yolunda izlediği politika sürecinden 

memnun olmamış, o güne kadar hızlıca geliştirilen sürecin yavaşlatılması yönünde irade 

sergilemiştir (Arat ve Erhan, 2016: 809). 

Bu çatışmanın ardından AET ile ilgili olan süreçleri yürüten ve Dışişleri Bakanlığı’nın 

bir kurumu olan “Milletlerarası İktisadi İş Birliği Dairesi” Maliye Bakanlığına devredilmiş ve 

sorumlulukları genişletilmiştir (Altun, 2016: 443).

27 Mayıs 1960 darbesinin, AET-Türkiye ilişkilerinde net olarak ifade edilebilecek 

olumsuz bir etkisi olmasa da dolaylı olarak sonuçlar doğurmuştur. 7 Haziran 1960’ta 

başlayacak olan müzakereler darbe yönetiminin talebiyle ertelenmiş, sonraki süreçte AET’ye 

yeniden müzakere talebinde bulunan Türk yetkililer Avrupalılar tarafından nispeten isteksizce 

karşılanmıştır. Buradan da şöyle bir sonuç çıkarmak mümkündür; AET, darbe sonrasında 

Türkiye ile geliştireceği ilişkilerde zorluklar yaşanabileceğini öngörerek ilişkilerin 

yoğunluğunu düşürmeyi yeğlemiştir (Uysal, 2001: 142).

Darbe yönetimi sırasında başta dönemin Başbakanı Adnan Menderes olmak 

üzere Dışişleri Bakanı Fatin Rüştü Zorlu ve Maliye Bakanı Hasan Polatkan, 16-17 Eylül 1971 

tarihinde idam edilmiştir. Bu idamlar öncelikle Fransa eski Cumhurbaşkanı Charles de Gaulle 

olmak üzere ve Avrupalı devlet yöneticilerini endişelendirmiştir. Fakat Türkiye’nin Batıdan 

uzaklaştırılmaması için Almanya ve Hollanda’nın telkinleriyle birlikte 15 Ekim 1961 

seçimlerinin gerçekleşerek demokratik hayata geçilmesi sürecin devamı için belirleyici 

olmuştur (Çakmak, 2007: 95). 

İkinci Dünya Savaşı’nın etkileri ve akabinde de Soğuk Savaş döneminin başlamasıyla 

siyasal ve toplumsal alanlarda ciddi tahribatlar ortaya çıkmıştır. Daha ileri tarihlerde 

karşımıza çıkacak olan Türkiye'ye yönelik çoğulculuk, demokrasi/demokratikleşme ve insan 



30

hakları gibi esasların o dönem itibariyle Avrupa'da da kitlesel olarak desteklenmemesinden 

dolayı Türkiye'ye bunlarla ilgili herhangi bir eleştiride bulunulmamıştır (Arat ve Erhan, 2016: 

816). 

Ayrıca AET, uluslararası örgüt olarak kabul edildiğinde farklılıkların bir araya 

gelmesinden ziyade benzerliklere odaklanarak gücünü buradan almaya çalışmıştır. Kuruluşu 

esnasında da doğrudan doğruya değerlerini ve temellerini Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğu'ndan alması gerektiği söyleyen görüşler dikkate alındığında (Arısoy, 2010: 

1995), esasında Ortodoks Yunanistan ile Müslüman Türklere eşit derece uzak konumdadır. 

Ancak dönemin koşulları gereğince herhangi bir kimlik inşası çabasına girilmemiş ve bu 

farklılıklara çok fazla değinilmemiştir. Dahası Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği'nin 

yayılma tehdidini engellemek için Türkiye'nin izlediği Batı kimliği temelli politikalarına 

önem verilmiştir (Arat ve Erhan, 2016: 816).

AET, Türkiye ile 1963 yılında ortaklık anlaşması imzalamış, literatüre de bu Ankara 

Anlaşması ismiyle geçmiştir. Dönemin Komisyon Başkanı Sir Walter Hallstein'ın ifadelerine 

göre artık "Türkiye, Avrupa'nın bir parçası olduğu" ilan edilmiştir. Türkiye'nin iç 

siyasetindeki koşulları ve ekonomik olarak yaşadığı sıkıntılar sebebiyle anlaşmanın yürürlüğe 

girmesi bir hayli gecikmiş ve en nihayetinde 1 Aralık 1964 yılından itibaren işlerlik 

kazanmıştır (Yılmaz, 2008: 1). Anlaşma metninin 2. Maddesine göre “Anlaşma'nın amacı, 

Türkiye ekonomisinin hızlandırılmış kalkınmasını ve Türk halkının çalıştırılma seviyesinin ve 

yaşama şartlarının yükseltilmesini sağlama gereğini tümü ile göz önünde bulundurarak, 

Taraflar arasındaki ticari ve ekonomik ilişkileri aralıksız ve dengeli olarak güçlendirmeyi 

teşvik etmektir” (T.C. Dışişleri Bakanlığı, 2020). 

Anlaşmanın sağlamasında müzakerelerin uzun sürmesinin temel nedeni Türkiye'nin 

ekonomik gelişiminin AET ortalamasının çok altında olması ve bu sosyo-ekonomik yükün 

topluluk tarafından kaldırılamama ihtimalinin dikkate alınmasıdır. Kimlik temelli muhalif 

görüşler daha sonraki dönemlere oranla geri planda olsa da yine de Charles de Gaulle 

yönetimindeki Fransa, Türkiye'nin kimliğinden kaynaklı olarak bir anlaşmanın 

imzalanmasında çekinceli davranmıştır. İlgili ekonomi temelli endişeler Soğuk Savaş dönemi 

konjonktürü ve Almanya'nın çabaları neticesinde geride bırakılmış ve süreç, üyelik hedefiyle 

beraber ilerlemeye başlamıştır (Düzgit ve Tocci, 2015: 9).

Ankara Ortaklık Anlaşması 3 temel başlığa dayanmaktaydı. Bunlar; gümrük birliği, 

işgücünün serbest dolaşımının sağlanması ve gerekli protokollerin belirlenmesi kaydıyla mali 

yardımdır. Anlaşma üç ana süreç dâhilinde gerçekleşmiştir. Bunlardan ilki ve belki de en 

önemlisi bir gümrük birliğinin kurulmasıydı. Gümrük birliğinin kurulabilmesi için Türkiye 



31

hazırlık döneminden geçmek zorundaydı; anlaşma kapsamında 1963-1968 arası hazırlık 

dönemi olarak ifade edilmektedir. 1973-1995 arası geçiş dönemi olarak adlandırılmaktaydı ve 

en nihayetinde 1995 yılında da Gümrük Birliği tamamıyla sağlanacaktı. Nispeten daha 

başarılı geçen bir hazırlık döneminin ardından kurulan Ortaklık Konseyi'nin kararıyla her iki 

taraf bir Ek Protokole imza atarak geçiş dönemini başlatmışlardır. 1973 yılında yürürlüğe 

giren Ek Protokol’ün temel amacı Türkiye'nin Ortak Pazar ekonomisine entegrasyonunu 

sağlamak ve etkilerinin minimuma indirgemektir. Bu uzun geçiş döneminde, her iki taraf da 

yirmi iki yıl içinde üretilen mallar üzerindeki tüm gümrük vergilerini kaldırmayı üstlenmiştir 

(Yılmaz, 2008: 2).

Avrupa ile bir birlik süreci öngören Ankara Anlaşması’nda imzası bulunan İsmet 

İnönü’nün ifadelerine göre Avrupa Topluluğu, “beşeriyet tarihi boyunca insan zekâsının 

vücuda getirdiği en cesur eserdir” (TBMM Millet Meclisi Tutanak Dergisi, 1971: 133). Bu 

sözlerle ilişkilerin ne kadar önem taşıdığı birinci ağızdan ifade edilmiştir. Türkiye’nin 

ekonomisinin düzeltilmesi iç politikaya ilişkin bir mesele olsa da yabancı ülkeler de bu hedef 

doğrultusunda Türkiye’yi desteklemişlerdir. ABD’nin bu dönemde kurmak istediği güçlü Batı 

ittifakı projesinin de etkisiyle bu süreç başlangıçta olumlu ve hızlı seyretmiştir (Ökten 

Sipahioğlu, 2019: 42)

Anlaşma kapsamında hazırlık dönemi için belirlenen süre 5 yıl ile sınırlandırılmıştır; 

fakat eklenen geçici protokollerle birlikte bu süre uzatılabilmektedir. Nitekim ilk aşamada 

görüşmeler 5 yıl yerine 8 yıl sürmüştür. Hazırlık aşamasında Türkiye, geçiş dönemi boyunca 

üzerine düşecek yükümlülükleri sağlayabilmesi için AET yardımlarıyla ekonomisini 

güçlendirmeyi hedeflemiştir (Koçak, 2009: 329).

Geçiş dönemi için ön görülen protokollerde ise yine müşterek ve dengeli hususlara 

dayanarak özellikle sanayi ürünleri başta olmak üzere gümrük birliğinin kurulması 

hedeflenmiştir. Türkiye, AET menşeli ürünlerdeki gümrük vergilerinin kademeli olarak 12 

yılda iptalini planlamış ve bazı kalem sanayi ürünleri içinse bu süreyi 22 yıl olarak 

düzenlemiştir (Ceyhan, 1991: 487).

Anlaşmanın son dönemiyse gümrük birliği esasına dayanmaktadır ve sözleşmeci taraf 

ekonomilerinin iş birliklerinin güçlendirilmesi üzerine müşterek girişimleri öngörmektedir. 

Bu anlaşma Brüksel’de bulunan Ortaklık Komitesi’nce yürütülmektedir.  Türkiye Büyük 

Millet Meclisi (TBMM) ve Avrupa Parlamentosu (AP) tarafından görevlendirilmiş olan on 

sekizer üyenin katıldığı Karma Parlamento Komisyonu (KPK) ise diyalog mekanizması 

olarak karşımıza çıkmıştır. Anlaşmanın uygulanmasındaki demokratik esaslara uyumun 

kontrolü KPK inisiyatifindedir (T.C. Dışişleri Bakanlığı, 2020).



32

Teknik kısımlarına yüzeysel olarak değindiğimiz Ankara Antlaşması’nda ekonomi ön 

plana alınmışken esasen anlaşmayı sağlayan başat etken güvenlik politikaları olmuştur. AET 

üyelerinin kendi aralarındaki çatışmaları sonlandırmaya ve büyük güçler sahnesinde yer 

almaya yönelik çabalarının sürdürülebilir ve kalıcı olabilmesi için yakın çevresiyle iş birliği 

bağlamında sıkı ilişkiler içerisinde olması zaruri bir ihtiyaç doğurmuştur. Bu ilişki temelinde 

güvenlik, AET-Türkiye yaklaşımındaki en önemli sebeplerden biridir. Bu, Türkiye için de 

öncelikli amaçlarından biri olsa da Ankara’nın uzun yıllardır yürüttüğü tanımlanma politikası 

bağlamında “modern, batılı ve Avrupalı” kabul edilme hedefi konunun yalnızca güvenlik 

bağlamında kalmayıp kimlik temelli bir perspektif ile de okunmasını sağlamıştır (Erdoğan, 

2008: 127).

Konunun daha somut bir açıdan değerlendirilmesi amacıyla Avrupa’da oluşan 

AET’nin kendini “Kader Birliği Topluluğu” olarak tanımlaması güvenlik kaygılarını ön plana 

çıkarmaktadır. Diğer nedenler de önemli sayılsa da güvenlik en azından Türkiye’nin ortaklık 

anlaşmasındaki sürecinde daha da önemli rol oynamıştır. Hatta dönemin düşünce dünyasında 

Türkiye’nin AET üyeliği yalnızca kıta güvenliği ile kalmayıp Doğu Akdeniz güvenlik 

politikaları için de bir enstrüman olarak tanımlanmıştır (Erdoğan, 2008: 137).

Tekrar anlaşma metnine dönülecek olursa, bir başka önemli nokta 28. Madde’de 

görülmektedir. Bu maddeye göre Türkiye’nin Topluluğun kurucu anlaşmasından doğan 

sorumluluklarının tümünü üstlenebileceğine dair gücünün olduğunu belirtmektedir. Bu 

ifadenin alt metnine bakıldığındaysa Türkiye’nin tam üyelik için koşulları 

gerçekleştirebileceğini ve nihayetinde tam üyeliğe ulaşabileceğini göstermiştir (Ülgen, 2005: 

2).

Ankara Anlaşması’nın hazırlık süreci 5 yıl olarak belirlenirken bu süre tarafların 

karşılıklı taleplerinden kaynaklı olarak 1964’ten itibaren 9 yıl sürmüştür. Bu dönemde 

topluluk Türkiye için çeşitli ticari kolaylıklar sağlamıştır. Tütün, fındık, kuru üzüm ve incir 

ürünlerine tarife kontenjanları tanınmıştır. Bu bilgi ışığında günümüz ihracat rakamlarına 

baktığımızda da Avrupa Birliği ile olan ilişkilerde özellikle fındık alanında önemli bir ticari 

hacmimizin olduğunu söyleyebiliriz (Ülgen, 2005: 5).

Türkiye hazırlık sürecinin tamamlanarak müzakerelere geçiş sürecinin başlanması için 

acele etmiştir. Bunun sebebi derinleşme ve genişleme konularında adımlar atmaya başlayan 

Topluluğun Türkiye’yi bu süreçten mahrum bırakabileceği endişesi olmuştur. Ekonomi 

temelinde değerlendirildiğinde yeni gelişmeye başlayan Türk sanayi ürünlerinin Avrupa 

pazarında dolaşmasını kolaylaştıran sebeplerin ortaya çıkması da bu hızlandırma baskısının 

başka bir sebebidir. Nitekim 16 Mayıs 1967 yılında geçiş sürecinin başlaması teklifinde 



33

bulunulmuştur. 1967 yılından itibaren tarımsal ürün kategorisinde çeşitli ürünlere gümrük 

indirimleri tanınmıştır. Topluluk Türkiye’ye mali yardımlarda bulunarak projelere bağlı 

kalkınma kredileri sağlamıştır. Aynı zamanda da Türkiye’nin istekliliği ve AET’nin içinde 

bulunduğu durumlardan kaynaklı olarak, Katma Protokol, anlaşmanın tarafları arasında geçiş 

dönemi uygulamalarıyla ilgili olarak bir hukuki çerçeve oluşturmuş ve 23 Kasım 1970’te 

imzalanmıştır (Akşemsettinoğlu, 2014: 221).

2.2.2. 1960-1970 Yılları Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Kimliksel 

Bağlamı

Kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin temel gayesi “Batılı” bir kimlik oluşturmak olsa da 

tarihsel açıdan bakıldığında herhangi bir ülke gibi pek çok farklı kültür çevresinin etkisini 

bulmak mümkündür. Örneğin ülkemiz, dil ve tarih açısından bir Orta veya Doğu Asya 

kültürünü, uzun süreden bu yana Anadolu’da barındıkları için yaşayış olarak Orta Doğu 

kültürünü, Akdeniz’e bulunan kıyısından ve dolayısıyla bölge etkileşiminden kaynaklı olarak 

Akdeniz kültürünü, nüfusa oranladığımız takdir de yoğunluklu olarak dini yaşayış olarak 

İslam kültürü gibi pek çok farklı kültürle etkileşim içinde bulunmaktadır. İlgili kültürler ayrı 

ayrı değerlendirildiğinde Batı yaşayışından uzak olsa da farklı kaynakların birleşimiyle ve 

Batı’ya ayak uydurma gayretiyle yeni bir bileşim oluşacaktır. Bu açıdan da Türk/Türkiye 

kültürü sentez özelliği sergileyen bir yapıya sahiptir ve uzun soluklu AB yolculuğunda 

oluşturulmaya çalışılan kimlik tanımlaması da bu sayede devam etmektedir (Özdemir, 2006: 

175).

Osmanlı döneminden Cumhuriyet Türkiye’sine doğru gelindiğindeki buna 

Osmanlı’nın son dönemleri de dahil olmaktadır. Kimlik eksenli siyaset, Türk iç ve dış 

politikasında göze çarpmaktadır. Cumhuriyetin temellerini Batı’ya yönelen bir kimlik 

oluşturma çabası ile kabul ederek, 1950’li yılların iç politikasındaki kimlik yansımalarına 

baktığımızda ise İkinci Dünya Savaşı’nın ardından özellikle kazanan blok içerisindeki ABD 

etkisiyle birlikte anti-komünist hareketlenmeler ve buna müteakip milliyetçi yönelimler geniş 

kitlelere yayılmıştır. Bu yıllardan itibaren daha rahat taban bulan İslam ile Türk milliyetçiliği 

politika yapıcılar tarafından birleştirilerek yeni bir kimlik anlayışının doğmasına neden 

olmuştur. Dönemin dış siyasetinde de komünizmden korunmak ön planda tutulmuş ve bu 

etkilerden korunmak için İslam etmeninin halk üzerindeki etkisi açığa çıkmıştır. Böylelikle 

siyaset sahnesinde dini jargon daha çok kullanılmış ve bu halk nezdinde karşılık bulmuştur 

(Karakaş, 2013: 22).



34

Ekonomik olarak gerçekleştirilen liberal politikaların yarattığı dönüşüm süreci 

beraberinde birtakım problemleri de getirmiştir. Ekonominin dışa açılmasının etkileriyle 

ortaya çıkan sosyal farklılaşma, sanayinin yavaş yavaş ortaya çıkmasıyla birlikte göç olgusu 

ve göç kaynaklı olarak gettolaşma bu kimlik siyasetinin temelini oluşturmuştur. Bu temelde 

düşünüldüğünde din olgusu Demokrat Parti ve Cumhuriyet Halk Partisi’ni birbirinden ayıran 

önemli unsurlardan biri olarak göze çarpmıştır. Bu çerçevede din, Demokrat Parti’ye özgü bir 

mensubiyet haline gelmiştir (Bayri, 2008: 98).

Kimlik siyaseti bağlamında düşünürsek, 1950–1960 arası dönemde kitleler açısından, 

Demokrat Parti ile Cumhuriyet Halk Partisi arasındaki siyasal farklılığı tanımlayan en önemli 

unsur din olmuştur ve dinsel kimlik referansları, tek başına olmasa da Demokrat Parti 

kimliğine iliştirilmiş ve Demokrat Parti’ye siyasal mensubiyeti tanımlar hale gelmişti. 

Özellikle 1960’lı yıllardaki nispeten özgür siyasi ortam dinin yegâne referans noktası olmasını 

biraz olsun gevşetebilmiştir. Sınıf kimlikleri ve sendikal gelişmelerle birlikte din temelli 

tanımlama kültürünü nispeten zayıflatmıştır. Türkiye siyasi hayatına 1960’ların sonlarına 

doğru etnik bağlamı önceleyen siyasi söylemler girmiştir. Dolayısıyla hem Türk halkının hem 

de yönetimdeki politika yapıcıların kimlik bağlamında AET’ye doğru yaklaşımlarında ister 

istemez salınımlar görülmüştür (Bayri, 2008: 110).

Tüm bu iç politikadaki kimlik siyaseti bir şekilde dış politikayı etkilemiş olsa da 

Türkiye’nin Avrupa’ya eklemlenme çabalarının temelinde yatan husus yeni bir kimlik 

yaratma arzusundan ziyade ekonomik nedenlere dayanmaktadır. Dönemin şartları gereğince 

Batı’ya eklemlenme boyutunda Yunanistan hamlelerinin izlenmesi politikasının altında yatan 

sebep, tıpkı onlar gibi Gümrük Birliği’nin avantajlarından yararlanma ideası olmuştur (Balcı, 

2017: 148).

Kuramsal temellerini Ernst Haas’ın attığı ve Jean Monnet’in geliştirerek hayat verdiği 

Avrupa bütünleşmesi fikri, ekonomik ve teknik boyutlardaki uyumlu işleyişin etkisiyle 

birlikte siyasi bütünleşmeyi de doğuracaktı. Teknik anlamdaki birleşmelerin ortaya çıkardığı 

kurumlar Avrupa içerisinde bulunan insanların aidiyet hissine katkıda bulunarak ulus devletin 

sınırlarını aşan yeni bir topluluğun inşasını sağlayacaktı (Erdemir, 2010: 3).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından ABD’de ortaya çıkan “Yeni İşlevselcilik” kuramı 

1960’lardaki Avrupa bütünleşmesi süreciyle birlikte gelişimini sürdürmüştür. Bu kuram 

kapsamında sektörel bazlı bütünleşmenin siyasi bütünleşmeye geçişe yönelik bir temel 

sağladığı kabullenmiştir. Oluşacak ulus-üstü kurumların avantajından faydalanacak 

devletlerin diğer alanlarda da bütünleşmeye daha istekli olacakları öngörülmüştür (Soyaltın, 

2015: 10).



35

Türkiye içerisinde kimlik temelli siyasetin etkileri din boyutuyla öne çıkmış olsa da 

Avrupa Topluluğu temellerinde de ince bir söylem boyutuyla din hususu o dönemde 

dillendirilmiştir. Bütünleşmenin mimarlarından sayılan Robert Schuman 1964 yılında yaptığı 

bir açıklamada “Avrupa’nın demokratik idealinin ve geleceğinin, temelleri şüphesizdir ki 

Hıristiyanlığa borçludur” dini temelli görüşlerini yansıtmıştır (Zenginoğlu, 2018: 58).

Bütünleşme sürecinin kuruluşundan bu yana değin tüm süreçlerde öncelik kurumların 

ve ekonomilerin birleştirilmesi olmuştur. Erken dönemde ortak kimlik politikalarının 

oluşturulması hususunda adımlar atılmamıştır. Kimlik odaklı tartışmaların ortaya çıkışı 1973 

yılındaki Kopenhag Zirvesi’nde oluşturulan “Avrupa Kimliği Deklarasyonu” ile gündeme 

alınmıştır. Bu bildiri ile topluluk içerisinde farklı kültürlerin çeşitliliğini onaylamış ve ortak 

değerlerin etrafında oluşturulacak Avrupalı kimliğinin manifestosunu demokrasi, hukukun 

üstünlüğü, toplumsal adalet ile insan haklarına saygıya dayanan bir ortak geçmişe 

dayandırmıştır. Söylemin yanı sıra eylemde ise dine yönelik bir atıf yapılmamıştır 

(Zenginoğlu, 2018: 94).

2.3. 1960-1970 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası

Gerek Türkiye-Avrupa Birliği ilişkileri gerekse Türkiye'nin ve Almanya'nın 

etkileşimli olarak dış politika yapım aşamaları, uzun ve detaylı bir süreci kapsamaktadır. 

Fakat çalışmanın değinmek istediği hususlar dikkate alındığında kronolojiye özen gösterilecek 

fazla detaya girilmeden bu 3 aktörlü denklem ele alınacaktır.

Konumuz gereği kimlik temelli bir yaklaşımla bakıldığından literatürde bulunan 

çalışmalara göre Almanlar dünya tarihi sürecinde kimliklerinin temeli olarak dil faktörünü 

görmektedir. Kendi dillerinde Deutsch olarak tanımlanan bu dile Almanca denmektedir. 

Görüldüğü üzere Alman demek; Almanca yani Deutsch dilini konuşan kişiyi ifade etmektedir. 

Dili belirten kelimenin sonuna "e" harfi eklendiğindeyse bu milliyeti ifade eden, Almanca 

konuşan kadın kişiyi tanımlarken "er" eklendiğindeyse Almanca konuşan erkek kişiyi 

tanımlamaktadır. Kavramın en sonuna "land" eki eklendiğindeyse ortaya çıkan yapı Almanca 

konuşanların ülkesini ifade etmektedir. Bu sebepten dolayı Alman kimliğinin kaynağının dil 

olduğu fikri ortaya çıkmıştır (Canbolat, 2019: 3).

Birinci Dünya Savaşı'nın ardından ortaya çıkan Weimar Cumhuriyeti8 sınırlı 

kabiliyettedir ve devlet olabilmesini sağlayan unsurlar ise savaşı kazanan devletlerin 

inisiyatifine bırakılmış bir Almanya yaratmıştır. (Canbolat, 2019: 8)

8 Birinci Dünya Savaşı’nın ardından 1918’de Rethondes garı yakınlarındaki tren raylarının üzerinde bulunan bir 
vagonun içerisinde imzalanan ateşkes anlaşması ile birlikte Almanya’da cumhuriyet rejimi kurulmuştur. Weimar 
Cumhuriyeti olarak isimlendirilen bu dönem İmparatorluk’un bitiminden Nazilerin iktidara gelmeleri arasında 
kalan süreyi ifade etmektedir. 31 Temmuz 1919’da kabul edilen liberal temellere sahip Weimar Anayasası’nın 



36

1929 Ekonomik krizi Weimar Cumhuriyeti için önemli bir mihenk taşı olmuştur. 

Enflasyonun yükselişi ve büyük orandaki işsizlik radikal partilerin yükselişlerine hız 

kazandırmıştır. Zaten siyaseten de istikrar hususunda bir düzen yakalayamamış, 14 yıl 

içerisinde 20 farklı hükümet değişimine tanık olan bu cumhuriyet çetin ekonomik kriz 

döneminde zorlu bir sınav vermiştir. Weimar’ın son döneminde halk tarafından yapılan 

“küçük düşme, ekonomik felaket, toplumsal çatışma ve kişisel belirsizlik” betimlemeleri ve 

halihazırdaki popülist söylemleriyle Hitler’i bu kötü koşulları tersine çevirecek bir kurtarıcı 

figür haline getirmiş ve iktidarı adeta hediye etmiştir (Kardeş, 2019: 68).

Mayıs 1945’te Hitler ordularının teslimi ile birlikte Yalta Konferansı’ndaki anlaşmaya 

göre Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği, Amerika Birleşik Devletleri, İngiltere ve 

Fransa’dan oluşan Müttefik Kontrol Konseyi tarafından Almanya işgal bölgelerine ayrılmıştır. 

Erken işgal yılları döneminde ABD ve SSCB arasında yüksek yoğunluklu çekişmeler 

yaşanmıştır (Önsoy ve Koç, 2019: 81).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Almanlar iki aşamada ve iki ayrı devlet olarak 

dünya siyasetinde kendilerine yer bulmuşlardır. Bu bölünme öncelikle Müttefik güçler 

tarafından Yalta Konferansı’nda kararlaştırılan işgal bölgelerine 1945’te geçilerek ve bunun 

ardından da 1949 yılında iki ayrı devletin ortaya çıkmasıyla sağlanmıştır. Bunlardan bir tanesi 

SSCB etkisi altında ve Sosyalist ekonomik sisteme mensup Alman Demokratik Cumhuriyeti 

yani Doğu Almanya bir diğeri ise Kapitalist ekonomik sisteme mensup ABD etkisi altında ve 

Marshall yardımları tarafından fonlanan Almanya Federal Cumhuriyeti yani Batı Almanya 

olarak karşımıza çıkmaktadır (Eder ve Halla, 2018: 2).

Dönemin şartları gereği Federal Almanya devletine getirilen, özellikle askeri 

anlamdaki sınırlamalarla beraber, müttefik devletler tarafından bir risk faktörü olmaktan 

çıkarılmıştır. Aynı zamanda da Federal Almanya’nın Komünizm tehdidi ile yüz yüze 

olmasına karşın liberal politikalar izlemesi de teşvik edilmiştir. 1949 yılında başkenti Bonn 

olarak belirlenen ve ilk Şansölyesi de Konrad Adenauer olan Federal Almanya Devleti, yeni 

Almanya'nın kimlik perspektifini şöyle tanımlamaktadır, "Asya Bolşevizm’ine karşı 

Hıristiyanlık ve hümanizmayı savunacak olan bir yapı ve bu yapının Batı'ya entegre edilmesi” 

(Canbolat, 2019: 8).

Federal Almanya'nın kimlik oluşum sürecinde aynı zamanda unutturmak istediği bir 

tarih bulunmaktadır. Hitler dönemi Almanya'sından kaynaklı olarak dış politika da her türlü 

uygulayıcıları ekseriyetle Sosyal Demokratlar olmuştur. Savaş tazminatlarından dolayı ekonomik anlamda 
oldukça sıkıntılı ve uluslararası anlamda da yalnızlık içerisinde olan bu yapı, yine de Almanları bir arada tutarak 
1930 yılına kadar statükoyu sağlayabilmiştir. (Uzgel, 2016: 298) Ayrıntılı bilgi için Colin Storer, Weimar 
Cumhuriyeti’nin Kısa Tarihi, İletişim Yayınları, 3. Baskı, Nisan 2019



37

aşırılıktan kaçınmaya çalışan yeni devlet, "iyi bir Alman ancak iyi bir Avrupalı olabilir" 

fikrini benimsemiş ve bu anlayış erken dönem devlet başkanlarından Gustav Heinemann 

tarafından da ifade edilmiştir (Canbolat, 2019: 10).

Roma Antlaşması’nın imzalanmasından itibaren gerek ön yargıları kırmak için 

uzlaşma ve Fransa ile dostluk çabaları çerçevesinde ilerleyen bir Avrupa politikası 

gözlemlenmiştir. Savaşın getirdiği yıkım ve içinde bulunulan dönem itibariyle iki ayrı devlet 

halinde (Almanya Demokratik Cumhuriyeti ve Almanya Federal Cumhuriyeti) bulunan 

Almanların öncelikli hedefleri ekonomik durumun düzeltilmesi olmuştur (Mair, 2006: 2).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından gerçekleşen sanayi yapılandırılması sürecindeki 

büyük ekonomik değişim, yabancı basında “Ren Mucizesi” olarak isimlendirilmiştir. 

Gerçekten de Almanya’nın gerek ticaretinde gerekse bölgesel olarak bakıldığında en yoğun 

madenlerin ve sanayi işletmelerinin bulunduğu bölge Ren ve çevresi olmuştur. Kurulduktan 

sonra daha çok Kıta Avrupa’sı politikaları yürüten Batı Almanya (Almanya Federal 

Cumhuriyeti), entegrasyonda sağladığı yüksek başarı ile öncelikle ekonomi ivmesini 

artırmıştır. Bunun yanı sıra Avrupa kurumlarını önceleyen bir dış politika izlemesi de iş 

piyasası ve sosyal güvenlik gibi alanlarda kısa sürede başarıya ulaştırmıştır (Oğurlu, 2019: 4).

1955 yılında NATO üyesi olan Batı Almanya akabinde Avrupa Kömür ve Çelik 

Topluluğu ve Avrupa Ekonomik Topluluğu'nu kuran aktörlerden biridir. Kısa bir süre evvel 

işgal altında olması ve öncesinde de izlediği politikalardan ötürü yalnız kalan Almanya, 

Soğuk Savaş dönemi boyunca da iki kutuplu dünya gerginliğini en net yaşayan devlet 

olmuştur. Batı, yani Federal Almanya dış politikası ilk andan itibaren çok taraflı iş birliği 

oluşumlarına dâhil olmak üzerine kurulmuştur. Geçmişindeki karanlık döneminden kaynaklı 

olarak bu ittifakların üyeleri olan devletlerse Almanya’nın varlığına her zaman şüpheyle 

yaklaşmış ve Almanya'nın sisteme entegre olmasından tedirginlik duymuştur. Öncelikli hedef 

olarak iki Almanya'yı birleştirme gayesinin yanı sıra halkının refah, barış ve demokrasi 

taleplerinden ötürü Almanya her zaman ortaklık yapısı sunan kuruluşlarla iş birliği halinde 

olmuştur (Düzgit ve Tocci, 2015: 75).

Soğuk Savaşın en şiddetli dönemlerinin yaşandığı 1960’larda Doğu Berlin’den Batı 

Berlin’e olan göçler engellenemez bir hal almıştır. 13 Mayıs 1961’de Doğu Berlin bir hat 

oluşturarak Batı’ya kaçışları engellemek amacıyla bir duvar oluşturmaya karar vermiştir. 

Bunun ardından gelecek olan 28 yıllık süreçte çok sayıda etnik Alman Batı’ya doğru geçmeye 

çalışırken hayatını kaybetmiştir. Nitekim dönemsel olarak Alman dış politikası da bu eksende 

oluşturulmuştur. 1963 yılında ABD Başkanı Kennedy’nin ünlü Berlin konuşmasında başkenti 

Bonn olan Batı Almanya’nın bağımsızlığını garanti altına almıştır. Keza Fransa ve Almanya 



38

arasında Konrad Adenauer ve Charles de Gaulle tarafından imzalanan Elize Anlaşması yine 

Batı Almanya’nın tarih sahnesinde bulunacağının başka bir işareti olmuştur (Federal Almanya 

Cumhuriyeti, 2020).

Erken dönem Federal Almanya tarihinin en önemli dış politika araçlarından bir tanesi 

de yurt dışı kültür politikaları olmuştur. Bu noktada özellikle Avrupa coğrafyası her açıdan 

Almanya için önem arz etmiştir. Gerek coğrafi ve kültürel yakınlık gerekse dinsel olarak 

hissedilen yakınlıktan kaynaklı olarak Avrupa Birliği fikrinin gündeme geldiği zamanlarda bu 

fikre her zaman olumlu bakılmış ve ortak Avrupa kimliğini güçlendirebilecek ortak bir 

geçmiş düşünülerek bu politikaya muhakkak dâhil edilmiştir (Canbolat, 2019: 12).

Esasında Federal Almanya kuruluşunun hemen ardından bağımsız bir dış politikaya 

sahip olmamıştır. Dış politika enstrümanları ve yetkileri devletin kuruluşunda Federal 

Hükümet’ten alınarak Fransa, Amerika Birleşik Devletleri ve İngiltere olmak üzere üç 

devletten oluşan Batılı güçlerin kontrolüne bırakılmıştır. Federal hükümete ait bir dış politika 

olmadığı gibi bu süreci yürütebilecek bir kurum da oluşturulmamıştır. Bu dönemde Adenauer 

rakiplerinden ve kendi tabanından gelen yoğun eleştirilere karşı durarak misyonunu özgürlük, 

barış ve birleşme olarak ifade etmiş ve birleşme fikrini en son kerteye bırakmıştır. Adenauer 

kurucu başkan ve iyi bir iç siyasetçi olmasının yanı sıra onun bireysel dış politika becerileri de 

gözden kaçmamalıdır. Günümüzde dahi Adenauer’in kurmuş olduğu sistemde ilerleyen 

Alman dış politikasının ilkeleri kabaca tamamıyla Batıya bağlılık, komünizmden uzak kalma, 

NATO’nun içinde bulunma ve ABD politikalarına göre yön belirleme olarak ifade edilebilir 

(Dayangaç, 2006: 83).

1949-1963 yılları arasında Batı Almanya olarak ifade ettiğimiz Federal Almanya 

Cumhuriyeti’nin ilk Şansölyesi olan Konrad Adenauer bireysel meziyetleri sayesinde pek çok 

bürokratik kurumdan yoksun olan Almanya’nın çehresini diğer liderlerden daha fazla 

değiştirmiştir. Bu dönemde, Batı Almanya, egemenlikten yoksun işgal altındaki bir ülkeden, 

Batı ittifaklar sistemine entegre ve ekonomik olarak gelişmiş bir devlete dönüşmüştür. 

Özellikle 1963’te bir zamanlar baş düşman olan Almanya ve Fransa arasındaki Élysée 

Antlaşması sayesinde tarihi bir dönüm noktası elde edilmiştir. Bu sayede Avrupa 

entegrasyonuna gidilen yolda Adenauer’in siyasi yetenekleri, kararlılığı ve pragmatizmi 

Almanya'nın özgür ve demokratik bir toplum olmasını da sağlamıştır (Perchoc ve Pietsch, 

2019: 5). 

20 Eylül 1949 tarihinde Adenauer, “Rusya ve Polonya'nın ülkemizdeki 

yurttaşlarımızın özgür yaşamına müdahale etmemesi gerektiği ümidini” dile getirmiştir. 

Adenauer bu yaklaşımı Batı Almanya dış politikasının temeline yerleştirmiş ve yeniden 



39

birleşme hayalini Batı demokrasisinin değerleriyle ilişkilendirmiştir (Perchoc ve Pietsch, 

2019: 9). 

Adenauer işgal bölgelerine bölünmüş sistemin geleceği olmadığına ikna olmuş, 

nihayetinde sonu gelecek olanı zorlayarak sonlandırmaya karar vermiş ve yeni bir düzen 

hakkında aşağı-yukarı belirli fikirlere sahip olarak nitelendirilmiştir. Bu sebepten ötürü Batı 

ittifakının sıkı bir takipçisi olunması gerekliliğini pragmatik bir şekilde savunarak bölünmüş 

yapının sonunun geleceğini önceden görmüştür (Ermağan, 2012, 70). 

1969-1974 yılları arasında Batı Almanya Şansölyesi olan Willy Brandt, Almanya’nın 

içinde bulunduğu gereğinden fazla Atlantik zihniyetinden kurtulmak adına ve bir açıdan da 

dengelemek için Doğu Politikası yani “Ostpolitik9”i uygulamıştır. Bu politika yaklaşımı Batı 

Allmanya’da soru işaretleri ile karşılansa da uzun vadede birleşmeyi sağlayan mihenk 

taşlarından biri olmuştur. Ostpolitik neticesinde verilen tavizler ile 1970’te Moskova’da 

imzalanan anlaşma ile Batı Almanya iki devlet teorisini10 “de facto” olarak onaylatmıştır 

(Ermağan, 2012, 76).

Alman dış politikasında kısmen revizyonist yaklaşımlar görülse de sol ya da sağ 

eğilimli olmaları fark etmeksizin Federal Almanya Partileri kendilerini Avrupalı olarak 

tanımlamışlar ve Avrupa Topluluğu’nun gelişmesinde hem gelişen hem de geliştiren tarafta 

bulunmuşlardır. ABD ve SSCB gibi büyük ekonomilerden olma ideali ve bu yolda iş 

birliğinin faydaları, gelecek adına dönemin dış politika yapıcıları tarafından göz önünde 

tutulmuştur (Dayangaç, 2006, 85).

Bu dönemde karşımıza çıkan Ostpolitik yaklaşımları iki Almanya’nın birleşimi için 

çok büyük bir önem arz etmiştir. Batı Almanya’nın o dönem ki yöneticileri eksenlerini “Batı” 

odaklı çizmiş olsalar da gerçekleştirilen Doğu açılımları sayesinde birleşmenin sindirilmesini 

kolaylaştırmışlardır. 

9 “Ostpolitik” yaklaşımı 1961-1963 yılları arasında ortaya çıkmış ve Berlin duvarının ülkeyi ikiye bölmesine 
yönelik bir tepki olarak savunulmuştur. Yalnızca “Batılı Devletler” odaklı bir siyaset yaklaşımının Doğu ve Batı 
Almanya’yı birleştirme çabalarında herhangi bir gelişim gösterememesine karşın geliştirilmiştir. “Yumuşama” 
ve “güç kullanmaktan uzak olma” kavramlarını önceleyerek SSCB ile uzlaşı sağlanması hedeflenmiş ve Doğu 
Bloğu devletleri ile ilişkiler kurulmak istenmiştir.  Ostpolitik yaklaşımı ile Batı Almanya yönetimi “de facto” 
olarak Doğu Almanya’yı tanımayı ve “Nükleer Silahların Yayılmasının Önlenmesine İlişkin Antlaşma”yı 
imzalamayı zaruri olan birleşme hedefine ulaşmak için elzem görmüştür. (Özer ve Karadağ, 2017: 138). Daha 
detaylı bir okuma için: Willy Brandt, Begegnungen und Einsichten, Die Jahre 1960-1970.
10 Ostpolitik sanki Batı’ya karşı bir tepki olarak görülse de bu politikanın uygulanabilirliği halihazırda Batı’nın 
verdiği destek tarafından sağlanmaktaydı. SSCB’ye kabul ettirilen güç kullanmama ve yumuşamanın sağlanması 
maddesi gergin olan uluslararası ortamın durulmasını sağlamıştır. İki devletli yaklaşımda SSCB Doğu 
Almanya’nın varlığını tasdik ettirmeye çalışırken Batı Almanya ise bu durumu lehine bir fırsat olarak 
değerlendirmeye çalışmıştır. Willy Brandt döneminde imzalanan anlaşmalar neticesinde Doğu Almanya’ya 
SSCB’den ayrı bir kimlik kazandırılmaya çalışılmış ve çeşitli ülkeler tarafından da tanınmannın 
gerçekleşmesiyle bunda başarılı olunmuştur. Batı Almanya, Doğu Almanya’yı doğrudan tanımadan ilişki 
kurmayı başarabilmiş ve böylelikle uzun vadede aynı milliyete mensup iki halk geç olsa da birleşebilmiştir (Özer 
ve Karadağ, 2017: 141).



40

2.4. 1960-1970 Yılları Arasında İşçi Göçü Bağlamında Türkiye ve Batı Almanya 

İlişkileri 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardında gelen süreçte Batı Almanya’nın durumu 

incelendiğinde özellikle sanayinin geliştirilmesi için yoğun bir çaba gösterilmiş, 1950’lerin 

ortalarından itibaren de iş gücüne ihtiyaç duyulmuştur. Batı Almanya’daki ekonomik 

kalkınmaya karşın kalkınmanın devamı için insan gücü yetersiz kalmıştır. Ülke içerisinde 

1961 yılında neredeyse 500.000 kişilik açık iş pozisyonuna karşılık işsiz insan sayısı yalnızca 

180.000 kişi olarak kayıtlara geçmiştir. İstihdam ihtiyacından kaynaklı olarak Federal 

Almanya’ya göçler ivme kazanmıştır. 1950 ve 1960 yılları arasında özellikle genç ve orta 

yaşlı nüfus grubundan neredeyse 1,3 milyon insan Doğu Almanya’dan Federal Almanya’ya 

göç etmiştir (Ermağan ve Gümüş, 2019: 326).

Aynı dönem Doğu Almanya’da ise sosyalizme geçiş uygulamalarının ortaya çıkardığı 

ekonomik temelli sorunlar ve siyaseten kısıtlanmışlık bu göç sürecinin hızlanmasına neden 

olmuştur. Nihayetinde SSCB lideri Nikita Kruşçev tarafından Berlin’in serbest şehir olması 

teklifinin reddi buna müteakip genç ve eğitimli nüfusun kaybının önlenmesi amacıyla 13 

Ağustos 1961’de Soğuk Savaş’ın en önemli sembolü olan Berlin Duvarı’nın inşası 

başlamıştır. Böylelikle Germen ırkının toprakları bir kez daha muharebe alanına dönmüştür 

(Dayangaç, 2006, 87). 

Doğu Almanya’dan Federal Almanya topraklarına yönelen bu göç yolunun 

engellenmesiyle iş gücü açığının kapatılması öncelikli olarak Avrupa sahasından 

karşılanmaya çalışılmıştır. 1955’te İtalya ardından İspanya ve Yunanistan’dan getirilen 

işçilerin sayısının yetersiz olmasından dolayı 1963’te yalnızca maden ocaklarında 

görevlendirmek üzere Fas’tan ve 1961’de de çalışmamızın konusu için önem arz eden 

Türkiye’den vasıflı/vasıfsız işçiler getirilmiştir. Döneme Türkiye ekonomi politiği 

perspektifinden bakıldığında bu işçilerin gönderilmelerindeki temel amacın kazanılan 

dövizlerle ülkede bulunan döviz açığının kapatılması umudu ve Türkiye’ye geri 

döndüklerinde edindikleri tecrübelerle de Türk sanayisine katılımlarını beklemek olarak göze 

çarpmıştır (Başkurt, 2009: 81).

Aynı dönemde Türkiye ekonomik durumuna bakıldığında 1960 ve 1980 yılları 

arasındaki kalkınma planlı süreçlerde, beş yıllık programlar yaratılarak Devlet Planlama 

Teşkilatı vasıtası ile ülke genelinde sosyo-ekonomik bir değişim gerçekleştirilmeye çalışıldığı 

görülmüştür. 1961 Anayasası ile benimsenen “ithal ikame” temelli ekonomik anlayış kamuya 

ait kaynakların kullanılarak devletin piyasada görünürlüğünü arttırmıştır. Devlet eliyle 

oluşturulmaya çalışılan yerli özel sektör ve müteşebbis sınıfa teşvikler verilmiştir. 



41

Benimsenen Keynesyenci modele göre ise özel sektör faaliyetleri genel olarak düşük verimli 

makroekonomik sonuçlara neden olduğu takdirde devlet bu gidişatı kontrol altına almak adına 

sisteme müdahale edebilecektir (Dayangaç, 2006, 89). 

Almanya’nın Türkiye’nin AET’ye katılımı konusundaki önemli desteği iki ülke 

ilişkilerini başka bir boyuta taşımıştır. Almanya açısından dönemin koşulları gereği öncelikli 

olarak güvenlik temelli yaklaşım ve ekonomik kaygılar ön planda tutulmuştur (Ermağan, 

2012: 76). Bu noktada dönemin Avrupa Komisyonu’nun Hristiyan Demokratlar Birliği 

(CDU)’ne mensup temsilcisi Walter Hallstein Türkiye ve AET arasında imzalanan 12 Eylül 

1963 tarihli Ankara Anlaşması üzerine yaptığı konuşmada: 

“Bugün büyük politik öneme sahip bir olaya şahit oluyoruz. Türkiye Avrupa’ya aittir. Bu sürecin en 

derin anlamı şudur: Bu süreç düşünülebilecek en çağdaş şekilde, birkaç yüzyıl boyunca geçerli olan bir 

coğrafi ifadenin veya tarihsel bir saptamanın kısaltılmış bir ifadesinden daha fazlası olan bir gerçeğin 

teyididir. Türkiye Avrupa’ya aittir […] Ve bir gün, son adım da yerine getirilmelidir: Türkiye de 

toplulukta tam yetkili üye olmalıdır.” (Ermağan ve Gümüş, 2019: 325).

Görüldüğü üzere sanayileşme ve üretim çabalarını ön planda tutan Türkiye ekonomisi, dış 

ticaret açığını kapatmak ve nispeten gelişmiş ülkelerde yatırım gerçekleştirmek amacıyla 

uzmanlara sahip olmayı hedefleyen de bir projeksiyon çizmiştir. Türkiye, 1950’lerle beraber 

ekonomik hareketliliğin şehirlerde artmasıyla iç göç sürecini yaşamış ve 1960 sonrasında da 

yukarıda bahsedilen hedefler doğrultusunda gecikmeli de olsa dış göç olgusu ile tanışmıştır 

(Soysal, 2008: 201).

Resmi olarak ilk dış göç 1957 yılında Kiel’deki Dünya Ekonomisi Arşivi’nin 

çağrısıyla beraber 12 kişiden oluşan grubun eğitim temelli faaliyetler kapsamında Kiel’e 

gitmesiyle gerçekleştirilmiştir. 1961 Anayasası’ndan evvel Türkiye Cumhuriyeti 

vatandaşlarının çok kısıtlı sebeplerle yurtdışına çıkmalarına izin verilirken bu anayasa ile 

birlikte tüm vatandaşlara pasaport çıkarma imkânı doğmuştur. Anayasa ile garanti altına 

alınan bu hak o dönemde gerçekleşecek büyük göç hareketliliğinin temelini oluşturmuştur. 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Almanya’yı işgal eden ABD, SSCB, İngiltere ve Fransa’nın 

kendi aralarındaki anlaşmazlık Alman ekonomisine mucizevi bir ivme kazandırmıştır. SSCB 

ile ABD arasındaki ideolojik yarış Federal Almanya’yı güçlendirmiş, iki Almanya’ya sahip 

Germen halkının Batı tarafı ABD desteği sayesinde ekonomisini canlandırmıştır. Bu da iş 

gücü ihtiyacının en temel sebeplerinden biridir (Abadan, 1964: 35).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Batı Almanya’ya özellikle ABD tarafından yapılan 

yardımlar ekonomik göstergelerin olumlu yönde seyretmesine neden olmuştur. 1948-1960 



42

arasındaki dönemde düşük fiyat enflasyonu, azalan işsizlik, hızlı büyüme ve fazla veren bir 

dış ticaret dengesi başarının sağlanmasındaki önemli sebepler arasında gösterilmektedir. Bu 

faktörlerin sonucu olarak işçi ücretleri %15, tüketici fiyat endeksi %14,3 ve işgücü verimliliği 

%17,7 artmıştır. 1950 ve 1960 arasında devam eden bu başarı neticesinde Gayri Safi Yurtiçi 

Hasıla ikiye katlanmıştır (Mavrokordatos, 2010: 113).

Aşağıdaki grafikte de görüleceği üzere 1945 sonrasında yaşanan yukarı yönlü artışın 

temel nedeni yukarıda ifade edilen yardımlardan kaynaklanmaktadır. O dönem de Batı 

Almanya’nın kalkınması zaruriyeti ABD tarafından en çok arzulanan konuların başında 

gelmekteydi. Çünkü Avrupa liberal kutbun SSCB’ye oranla her anlamda önde olması ve 

SSCB dominyonu devletlerin halklarının bir bakıma bu refah ve ekonomik güce öykünmesi 

öncelenen düşüncelerden biri olmuştur. Özellikle yapılan yardımların 1950’ler sonrasında 

iyice artırılması Batı Almanya’nın iş gücü açığını yaratan faktörlerin başında gelmektedir. 

Şekil 2.1 Almanya’da Kişi Başına Düşen Milli Gelir

Kaynak: Stolper ve Roskamp, 1979: 375.

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Batı Almanya’ya özellikle ABD tarafından yapılan 

yardımlar ekonomik göstergelerin olumlu yönde seyretmesine neden olmuştur. 1948-1960 

arasındaki dönemde düşük fiyat enflasyonu, azalan işsizlik, hızlı büyüme ve fazla veren bir 

dış ticaret dengesi başarının sağlanmasındaki önemli sebepler arasında gösterilmektedir. Bu 

faktörlerin sonucu olarak işçi ücretleri %15, tüketici fiyat endeksi %14,3 ve işgücü verimliliği 

%17,7 artmıştır. 1950 ve 1960 arasında devam eden bu başarı neticesinde Gayri Safi Yurtiçi 

Hasıla ikiye katlanmıştır (Mavrokordatos, 2010: 113).

“Gastarbeiter / Misafir İşçi” statüsünde öncelikle Almanya’ya doğru başlayan göç 

zaman içerisinde geçicilikten kalıcılığa doğru ilerlemiştir. Bu devinim, 30 Ekim 1961 

0
200
400
600
800

1000
1200
1400
1600
1800

19
25

/19
29

19
30

/19
34

19
35

/19
39

19
50

19
51

19
52

19
53

19
54

19
55

19
56

19
57

19
58

19
59

19
60

Kişi Başına Düşen Milli Gelir (Mark/Reichs Mark/Deutsche Mark)



43

tarihinde Federal Almanya ile Türkiye arasında imzalanmış olan “Türk İşçilerinin 

Almanya’ya Gönderilmesine Dair Anlaşma” çerçevesinde mümkün kılınmıştır. 1961 yılındaki 

hesaplamalara göre Almanya içerisindeki Türkiye kökenli göçmen sayısı 6800 olarak 

hesaplanırken, 1971 yılına gelindiğinde bu sayı 652.000’e yükselmiştir. Bu hızda bir artış 

modern dünya tarihine bakıldığında -ABD’ye doğru gerçekleştirilen Meksikalı göçü hesaba 

katılmadığı takdirde- en büyük kitlesel göçün Türkiye’den Almanya’ya doğru olduğunu 

literatüre geçirmiştir (Demirağ ve Kakışım, 2018: 75). 

İkili anlaşmanın yapısı itibariyle ve Türkiye’den gelen işçileri kabul eden kurumların 

Federal Almanya Devleti ile yaptıkları sözleşmelere göre işçiler geçici olarak kabul edilmişler 

ve sözleşme süresi dolduğu zaman geri dönmelerinin mecbur olduğu belirtilmiştir. Bu 

geçiciliğin önemli kanıtlarından biriyse söz konusu bir misafir işçinin kendisinden kaynaklı 

bir kusur dahilinde Türkiye’ye dönüş masrafları Türkiye Cumhuriyeti tarafından 

karşılanacağıdır. Uygulamaya yansıtılan boyutuysa şöyle olmuştur; misafir işçiler yalnızca tek 

başlarına kabul edilmiş ve eğer ailesi varsa bu aile bireylerini yanlarına almalarına izin 

verilmemiştir (Abadan, 1964: 38).

Bu anlaşmaya göre Almanya’ya ulaşan Türkler, işverenlerin misafir işçiler için 

hazırladıkları barakalar, çalışılacak fabrikaların bodrum katları ve “Heim” adı verilen çok 

küçük odalardan oluşan yurtlarda barınma ihtiyaçlarını gidermişlerdir. Avrupa standartlarıyla 

karşılaştırılamayacak derecede zor ve kötü koşullar altında yaşamlarını sürdüren misafir 

işçiler imzalanan sözleşme koşullarında bulunmamasına karşın genellikle madenlerde, ağır 

sanayi fabrikalarında çalışmışlardır. Almanların ve Avrupalıların çalışmak istemediği işlerde 

çalışan misafir işçiler para kazanmak uğruna bu şartlarda çalışmayı göze almışlardır. Yaşanan 

dil problemi ciddi psikolojik problemlere neden olurken işçilerimizin bir kısmı da iş 

kazalarında hayatını kaybetmiştir (Demirağ ve Kakışım, 2018: 130).

Birinci kuşak olarak ifade edilen Türklerin özelliklerine bakıldığında, Almanca 

bilgileri yoktur. Belirli bir süreliğine işçi olarak gelmişlerdir ve genellikle mesleki olarak 

kalifikasyon seviyeleri nispeten düşüktür. İstatistiklere bakıldığında misafir işçilerin %63’ü 

herhangi bir mesleğe sahip değillerdir ve Anadolu’nun çeşitli köylerinden yola çıkmışlardır. 

Birinci kuşağın temel gayesi belirli bir miktar para biriktirdikten sonra geriye dönmek olarak 

gözlendiğinden ve her iki devlet tarafından da geçicilik hususunun gerçekleşeceği 

umulduğundan dolayı dil, aile birleşimi, eğitim, sosyal hizmet gibi özel problemler için 

herhangi bir önlem alınmamıştır (Şahin, 2017 :281).

Yapılan anlaşmaya göre Türkiye’den Almanya’ya ulaşan işçinin iki sene çalıştıktan 

sonra ülkeye geri dönmesi ve daha sonra yeni bir işçi grubu tarafından yerlerinin doldurulması 



44

beklenmekteydi. Bunun da amacı misafir işçilerin yerleşik göçmenler olmasını engellemekti; 

fakat ilk kafileden sonra durumun beklendiği gibi olmayacağı ortaya çıkmıştır. 1964 yılındaki 

işe alım sözleşmesi Türk işçilerin 2 yıldan daha fazla ikamet edebileceğini söylemiştir. Alman 

işverenler tarafından bu sirkülasyonun sağlanmasının zorluğu görülmüş ve işçilerin eğitim 

süreçlerinin üretimin yanında verimin de düşmesine sebep olduğundan, geçicilik meselesi 

programın ilerlemesiyle göz ardı edilmiştir (Deutsche Welle, 2011).

1964 yılında birinci kuşak Türklerin istatistiklerine bakıldığında resmi kayıtlarda 

bulunan 66.216 kişinin 24.468’inin az da olsa bir meslek eğitimi bulunduğu için kalifiye 

sayılmakta, 41.748 kişinin ise herhangi bir meslek eğitimi bilgisi görünmemektedir. Diğer bir 

veri ise birinci kuşak misafir işçilerin yaş ortalamalarının 24 olması Türklerin Almanya’da 

kalıcı olmalarında önemli bir rol oynamıştır. Yaş ortalamasının daha ileri olması durumunda 

işçilerin ülkeye dönmeleri için başka sebepler yaratabileceği ve sürecin farklı bir boyutta 

seyredebileceği belirtilmelidir. Medeni durumların önceleri hesaba katılmaması göçün 

ilerleyen döneminde kalıcılık hususunda belirleyici bir unsur olmuştur; çünkü aile 

birleşimiyle Almanya’ya göçün devamı sağlanmıştır (Şahin, 2017: 289).

Bir diğer önemli tarih olan 1965 yılı misafir işçiler için dönüm noktalarından biridir. 

Almanya’nın kendini bir göçmen ülkesi olarak tanımlaması yolunda önemli bir hamle olarak 

1938 tarihli, Nazi döneminden kalan Polis Tüzüğü değiştirilerek yerine güncel koşullarla 

uyumlu bir Yabancılar Yasası uygulamaya konulmuştur. Nazi döneminden kalan yasanın 

değişmesinin ardından gelen Yabancılar Yasası göçmenler için önemli bir anlam ifade 

etmektedir. Bu da Batı Almanya’da bir zihniyet değişiminin yansıması olarak okunmuştur 

(Güllüpınar, 2011: 5).

Batı Almanya’ya 1950’lerin sonu ile 1973 arasındaki dönemde çeşitli milliyetlerden 

14 milyon geçici misafir işçi gelmiştir. 1965 Yabancılar Yasası, özel olarak misafir işçilere 

veya etnik Alman olarak yeniden yerleşenlere değinmemiş, farklı ikamet amaçları arasında 

hiçbir ayrım yapmayarak, aile birleşimi veya yabancıların sosyal/siyasi haklarıyla ilgili 

sorunları da ele almamıştır. “Yabancıların” hukuki statüleriyle ilgili olarak ise, çoğunlukla 

1951 tarihli Birleşmiş Milletler Mültecilerin Statüsüne İlişkin sözleşmeye atıfta bulunmuştur. 

Fakat yine de Nazi dönemi polis tüzüğünün değiştirilmesi olumlu karşılanmış ve mahkemeler 

ile idari makamlar hukuk boşluklarını doldurmuş, kanunun uygulanmasına yönelik ilkeler 

geliştirmişlerdir. Bu değişim ile birlikte göçmenlerin toplumdaki görünürlüğü artmıştır 

(Yıldız, 2017:58).

1967’ye doğru gelinirken başlayan ekonomik kriz ile birlikte Türk işçilerin pek çoğu 

işten çıkarılmıştır. İşlerini kaybeden misafir işçiler Hollanda, Belçika gibi diğer Avrupa 



45

ülkelerinde iş aramaya koyulmuşlardır. 1968’de durumun düzelmesiyle birlikte neredeyse tüm 

işçiler yeniden başta Batı Almanya olmak üzere Avrupa’da istihdam edilmişlerdir. Bu krizden 

kaynaklı olarak sigortasız ve sendikasız olan misafir işçiler kolaylıkla işten çıkarılmıştır. Aynı 

zamanda ekonomik kriz döneminde kendi iş imkanlarının azalmasına sebep oldukları için 

Alman halkı yabancı işçilere tepkisel olarak yaklaşmıştır. Krizin kazandırdığı ise 

sendikalaşma ve Alman sendikalarının da Türklere özel birimler kurmaya başlaması olmuştur 

(Şen, 2003: 215).

Alman Sendikalar Birliği kendi işçilerinin refahlarını korumak amacıyla ve bu 

insanların geçici oldukları düşüncesiyle Türk misafir işçilerle pek ilgilenmemiştir. Alman 

Sosyal Demokrat Partisi (SDP)’nin bir kuruluşu olan “Arbeiterwohlfahrt (İşçi Sosyal Yardım 

Teşkilatı)” işçilerin işten arta kalan vakitlerini değerlendirmeleri amacıyla Türk-Dayanış 

örgütünü kurmuştur (Unat, 1995: 275).

Göç kronolojisi oluşturulduğunda nüfus hesaplamaları yapılırken genellikle birinci 

dalga için 1961 ve 1973 yılları mihenk taşı olarak esas alınmaktadır. Bu yıllar arasında misafir 

işçi olarak göç hareketliliğine katılan Türkiye kökenli insan sayısı 865.000’dir. Yukarıda da 

ifade edildiği gibi grubun hâkim popülasyonu genç/orta yaşlı- erkek bireyler oluşmaktadır. Bu 

grup orta derecede eğitim seviyesinde ve çalışma alanları konusunda temel bir eğitime sahip 

oldukları için nispeten nitelikli sayılan bir profile sahiptir. Kadın nüfus artışı genellikle aile 

birleşimleri ve evlilikler sebebiyle ilerleyen zamanlarda gerçekleşmiştir. Türkiye bu dönemde 

mesleki eğitime sahip olan nitelikli iş gücü potansiyelinin %17’sini Avrupa’ya göndermiştir. 

Bu insanların iş gücü olarak tanımlanmasından ziyade hem Türkiye’de hem de Almanya’da 

farklı isimlerle anılmaktaydılar. Türkiye’de Almancı, Almanya’da yabancı anlamına gelen 

Auslaender kelimeleri dışlama, aşağılama ve ötekileştirme anlamları barındırmaktadır. Bu 

durumun günümüzde de geçerliliğini koruması ilgili grubun içlerine kapanarak 

marjinalleşmesine neden olmuştur (Başkurt, 2009: 85).

1961 ve 1973 yılları arasındaki dönemi ifade eden en çarpıcı söz Alman yazar Max 

Frisch’in “İşçi bekliyorduk, insanlar geldi” sözüdür. Gerçekten de ilerleyen tarihlerde sürece 

bakıldığında bu sözün gereğince problemler meydana çıkmıştır. Türklere yönelik adeta 

makine muamelesi yapılmasının ve Almanya’ya entegrasyon süreci planlanmadan, temel 

olarak misafir işçilerin eğitim, sağlık ve sosyal haklarından uzak, gündelik hayatta da onları 

ayrımcılığa maruz bıraktığı için eksikliklerle dolu olan göç politikasını ifade eden en açık 

cümlelerden biri şüphesiz ki budur (Ünver, 2003: 218).

Görüldüğü gibi birinci kuşak olarak ifade edilen misafir işçilerin düşünceleri öncelikli 

olarak para kazanmak ve ardından ülkeye dönmektir. Bundan dolayı hem Türk hem de Alman 



46

tarafı bu insanların eğitilmesi veya entegrasyonu için herhangi bir çabada bulunmamıştır. Bu 

insanların barınma ihtiyaçlarının dahi sıkıntılı olarak karşılanıyor oluşu siyasal hayata katılım, 

kimlik politikaları gibi konuları gündeme getirmelerine engel olmuştur. Bu dönemde herhangi 

bir kimlik politikası veya diaspora hareketine rastlanmamakla birlikte dini görevlerin yerine 

getirilmesi adına resmi kayıtları bulunmayan topluluklar oluşturulmuştur. 1970 sonrasında 

ortaya çıkan Türkiye ve Almanya’nın siyasi koşullarından kaynaklı olarak bu insanların 

siyasal hareketliliği ilerleyen başlıklar altında incelenecektir.

2.5. 1970-1980 Yılları Arasında Avrupa Birliği Tarihsel Süreci

1970 ve 1980 arasındaki dönemde Avrupa Topluluğu “Ortak Pazar” düşüncesini 

tamamen gerçekleştirmeyi planlamıştır. Bu sebepten ötürü konu üzerinde çalışanlar ve genel 

literatür bu dönemi “ortaklaşma aşaması” olarak isimlendirmektedir. İki kutuplu dünya 

düzeninin gevşemeye başlaması, Vietnam Savaşı’nın nihayete ermesi uluslararası ortamı 

rahatlatırken ve ilgili dönem içerisinde yaşanan büyük petrol krizi ve diğer ekonomik 

çalkantılar Avrupa Topluluğu üyelerini zor durumlarda bırakmıştır (Dedeoğlu, 2003:53).

Ekonomik bütünleşme fikrinin yanı sıra özellikle bu dönemde gerçekleştirilen siyasal 

bütünleşme denemeleri göze çarpmaktadır. Siyasi olarak birleşme çabalarının geçmişi 

incelendiğinde karşımıza 1961 yılında ortaya atılan dış politikada birlik fikrini kapsayan 

“Fouchet Planı” çıkmaktadır. Bu plan de Gaulle tarafından ileri sürülen “Avrupa 

Konfederasyonu” yaklaşımı ile ilgili “Avrupa Topluluğu içerisindeki devletlerin birliğini 

kurmayı hedefleyen bir anlaşma” olarak Fransa’nın Danimarka Büyükelçisi Christian Fouchet 

tarafından hazırlanmıştır. Plan tıpkı 1954’teki Avrupa Siyasi Topluluğu girişimi gibi 

ortakların egemenliğin devrine yönelik çekincelerinden kaynaklanan endişeler nedeniyle tam 

anlamıyla uygulanamasa da siyasi birliği hedeflemesi açısından önemli sayılmaktadır (Kılınç, 

2006:41).

Belçika Dışişleri Bakanı Etienne Davignon’un 27 Ekim 1970 tarihli raporu ortak bir 

dış politika yaratılmasının siyasal iş birliği mekanizmalarının oluşmasından geçtiğini ortaya 

koymuştur. Onaylanan bu rapor ile “Avrupa Siyasal İşbirliği” girişimi faaliyetlerine 

başlamıştır (Gerbet, 2013: 2). "Siyasi İstişare Mekanizması" ya da “Davignon Mekanizması” 

olarak isimlendirilen bu girişim, Avrupa Topluluğu sisteminden ayrı olarak faaliyetlerini 

yürütmüştür. İlgili mekanizma 1972 yılındaki Paris Zirve Konferansı’nda güçlendirilmiş ve 

uluslararası meselelerde Avrupa Topluluğu’nun ortak sesi olarak davranması planlanmıştır 

(Kılınç, 2018:41). 



47

1973 yılında yapılan zirvenin ardından yayınlanan “Kopenhag Raporu” ışığında bu 

girişime daha fazla sorumluluk verilmiş ve dışişleri bakanlarınca da onaylanmıştır. Bu rapor 

neticesinde pratik çözümlerin ortak politikalarla oluşturulması kararlaştırılmıştır. Kesin bir 

taahhüt altına sokulmaksızın üye devletlerin ortaklarına danışmadan evvel nihai pozisyon 

alınmaması da genel bir kural olarak kabul edildiği bildirilmiştir. Bu yapı içerisinde imzacı 

ülkelerin dışişleri bakanları yılda iki defa olmak üzere siyasi komitelerinse yılda dört defa 

toplanması da kararlaştırılmıştır (Stein, 1983: 52). 

Avrupa Topluluğu, Siyasi olarak bütünleşmeye “Avrupa Siyasal İşbirliği” ile biraz 

daha yaklaşırken bir yandan da 1960’larda de Gaulle’ün baskılarından dolayı ulaşılamayan 

derinleşme, genişleme ve tamamlama ideallerini gerçekleştirmeyi hedeflemiştir. Fransa’nın 

yeni Cumhurbaşkanı Georges Pompidou tarafından yeniden tanımlanan derinleşme, 

genişleme ve tamamlanma yeni bir mihenk taşı olarak belirlenmiştir11 (Kahraman, 1997: 150).

De Gaulle’ün siyaset sahnesini bırakmasının ardından 1 Ocak 1973 tarihinde İngiltere, 

Danimarka ve İrlanda ile Avrupa Topluluğu katılım anlaşması imzalamış ve ilk genişlemesini 

gerçekleştirmiş ve üye sayısını da dokuza çıkarmıştır. Üyelik için başvuru yapan Norveç ise 

ülke içerisinde aldığı olumsuz oy ile ilk genişlemenin dışında kalmıştır (Dedeoğlu, 2003:55).

Avrupa Siyasi İşbirliği ile siyasal alanlarda dahi egemenliklerini kısmi de olsa 

paylaşan ve paylaşma vaadinde bulunan Avrupa Topluluğu, ekonomik alanda ise 1973’teki 

dünya petrol krizinden kaynaklı olarak duraklamaya gitmek durumunda kalmıştır (Mor, 2010: 

512).

Bu dönemde topluluk içinde ortaya çıkan gerek ekonomik gerek siyasi çeşitlilik petrol 

ve dolayısıyla ekonomik kriz ile birleşince derinleşme, genişleme ve tamamlama yaklaşımının 

güç şekilde devam edeceği görülmüştür. İkinci genişleme fikri daha ileri bir tarihe bırakılırken 

ekonomik krizden ötürü ilk vazgeçilen husus ise Ekonomik ve Parasal Birlik projesi olmuştur. 

Yine topluluğa giren yeni devletlerin entegrasyonu incelendiğinde ise İrlanda daha kolay 

benimsenebilmiş fakat İngiltere ile Danimarka’nın topluluk müktesebatına uyumu ile ilgili 

zorluklar yaşanmıştır (Kahraman, 1997: 152).

1974 yılından itibaren bazı Avrupalı devletlerin siyaset sahnelerinde önemli 

değişiklikler meydana gelmiştir. 28 Şubat’ta İngiltere’de İşçi Partisi’nden Harold Wilson 

Başbakan olmuştur. İktidara gelmesiyle beraber Harold Wilson, İngiltere’nin üyeliğinin 

yeniden müzakere edilmesi tartışmalarını yeniden gündeme getirmiştir. Federal Almanya’da 

11“Tamamlama”, ortak tarım politikalarının ekonomik temelini sağlayacak bir kaynak sistemi kurulmasını, 
“Derinleşme” ekonomik ve parasal birliğe ulaşmayı ve hükümetler arası politika koordinasyon sisteminin 
yaratılmasını, “Genişleme” ise coğrafi olarak büyüyerek halklar arasında daha büyük bir birliğin inşa edilmesi 
anlamını taşımaktadır.



48

ise 1974 seçimlerinin ardından yeni Şansölye Helmut Schmidt olmuştur ve Avrupa Birliği 

savunucularından sayılmıştır. Fransa’ya bakıldığında Georges Pompidou’nun aniden hayatını 

kaybetmesi üzerine yapılan seçimlerde Valéry Giscard d'Estaing Cumhurbaşkanı olmuştur 

(Gerbet, 2016: 2).

İngiltere’de Avrupa Topluluğu’na katılmanın yeniden tartışılmaya başlanmasının 

ardından Paris, Bonn ve Londra arasında herhangi bir “üç-taraflılık” anlayışının oluşması 

neredeyse imkânsız hale gelmiştir. Bu sebepten ötürü topluluğun karşılaştığı ciddi meseleler 

ile ilgilenme görevi Almanya-Fransa ekseninde yürütülmüştür. Yakın ilişkinin temeli Giscard 

d’Estaing ile Schmidt’in Maliye Bakanlığı yaptıkları dönemde geliştirdikleri dostane ilişkilere 

dayandırılmıştır. Fransa Cumhurbaşkanı, selefi Georges Pompidou’nun Almanya ile ilgili 

şüphelerinin hiçbirini dikkate almamıştır. Avrupa entegrasyonunun acilen sağlanması adına 

Batı Avrupa'nın geri kalanında da güçlü bağlar kurmak için Avrupa Topluluklarını 

güçlendirme ihtiyacı üzerinde Almanya ve Fransa arasında anlaşma sağlanmıştır (Gerbet, 

2016: 2).

1974 yılında gerçekleştirilen Paris Avrupa zirvesinde, Devlet veya Hükümet 

Başkanlarının Dışişleri Bakanları eşliğinde yılda üç kez ve gerekli durumlarda “Avrupa 

Konseyi” adı altında düzenli olarak toplanması gerektiğine karar verilmiştir. Bu tarihten sonra 

“Avrupa Konseyi” esasen kurumsallıktan uzak fakat resmi bir organ haline gelmiş ve üye 

devletler arasında Avrupa entegrasyonun ve siyasi iş birliğinin geniş çerçevesinin 

koordinatörü rolüne sahip olmuştur (Avrupa Konseyi, 2020: 2).

Avrupa Konseyi'nin topluluk meseleleri hakkında düzenli ve önemli bir karar alma 

forumu olarak işlev görmesi kesinlikle asıl amaç olarak görülmemiştir. Nihayetinde ise 

1975’te yayınlanan Tindemans Raporu, konseyin genel politika yönergelerine ivme vermekle 

sınırlanması gerektiğini vurgulamıştır. Avrupa Konseyi'nin ilk konsepti, onu olabildiğince 

serbest bırakarak prosedürlerden ve bürokratik hantallıktan uzaklaştırmak olmuştur. Federal 

Almanya’nın Helmut Schmidt’ten önceki Şansölyesi Willy Brandt, “Kamingesprächen” “ateş 

başındaki sohbetler” olarak nitelendirdiği bu girişimi, Şansölye Schmidt ise “keine Papieren, 

keine Beamten” “belgesiz, yetkilisiz” görüşmeler olarak ifade etmiştir. Bu nitelendirme 

Avrupa Konseyi’ni etkisiz hale getirmekten ziyade problemlere karşı daha aktif ve etkin 

çözümler üretebilmek için yapılmıştır (Schoutheete ve Wallace, 2002: 4).

Yukarıda da ifade edildiği gibi Paris Zirvesi’nin ardından Belçika Başbakanı Leo 

Tindemans, “Avrupa Birliği” teriminin nasıl yorumlanabileceğine dair bir rapor hazırlamıştır. 

Başbakan Tindemans yalnızca Avrupa kurumlarına değil, birliğe üye dokuz ülkedeki siyaset 



49

dünyasından, ekonomiden, sendikalardan, yerel çıkar gruplarından ve entelektüellerden 

yüzlerce seçkin kişiye danışarak raporunu oluşturmuştur (Gerbet, 2016:2).

Tindemans Raporu, genel hatlarıyla mevcut kurumların güçlendirilmesini ve ortak 

politikaların geliştirilmesini savunmuştur. Avrupa Komisyonu’nun yetkilerini genişletmeyi ve 

bu amaçla da Komisyon başkanının Avrupa Konseyi tarafından atanarak, Avrupa 

Parlamentosu tarafından onaylanmasını önermiştir. Avrupa Komisyonu’nun ayrıcalığı olan 

yasama hakkını parlamentoya da tanıyarak bu kurumu güçlendirmek istemiştir. Rapor, 

Avrupa Topluluğu'nun yetkilerinin parasal konuları, enerjiyi ve sosyal ve bölgesel politikaları 

içerecek şekilde genişletilmesini tavsiye etmiştir. Dış politika konularında ise üye devletlere 

gerektiğinde çoğunluk oyu uygulamasıyla ortak bir tutum üzerinde karar kılma konusunda 

yasal bir yükümlülük getirmeyi önermiştir. Yine raporda görülen yaklaşımda Belçika 

Başbakanının amacı Dokuzlar Avrupası'nın dünyanın geri kalanı karşısında tek sesle 

konuşması olarak okunmuştur. Tüm bu önerilere rağmen Tindemans Raporu üye devletlerin 

hükümetlerinde büyük bir etki yaratamamıştır (Avrupa Birliği, 1975: 34).

Bu gelişmelerle beraber devam eden Soğuk Savaş koşullarında Avrupa Topluluğu 

çatışmanın odak noktasındaki konumunu korumuştur. Her iki askeri blok arasında uzlaşı 

yolları arayarak barışın sağlanmasına katkı sağlamıştır. Avrupa Güvenlik ve İşbirliği 

Konferansı (AGİK)’in başlıca faaliyet alanlarını içeren Helsinki Konferansı Nihai Senedi 1 

Ağustos 1975’te katılımcı 35 ülke tarafından imzalanmıştır (Fry, 1993: 12).

Helsinki Nihai Senedi’nin kabul edilmesinin ardından SSCB ve dominyonu olan uydu 

devletler tarafından Batı’nın karşılıklı tanınması ve ekonomik iş birliği nispeten 

uygulanabilmiştir. Ancak, Doğu Bloğu’nun insan haklarına ve temel özgürlüklere saygı 

göstermeyi taahhüt ettiği Helsinki Anlaşması'nın 7. maddesi büyük zorluklara neden 

olmuştur. SSCB'deki Aleksandr Solzhenitsyn ve Çekoslovakya'daki Vaclav Havel gibi 

muhalifler, bu taahhütleri kendi ülkeleri tarafından yerine getirme mücadelelerinde baskı, 

sınır dışı etme ve hapis riskiyle karşı karşıya kalmışlardır. Büyük bir katılımla gerçekleştirilen 

Helsinki Zirve’sinin gerçek sonuçlarına bakıldığında, imzalanan nihai anlaşmanın gerisinde 

kaldığı gözlemlenmektedir (Dijk, 1989:123).

Bu dönemin sonlarına doğru ilerlerken Avrupa Topluluğu bütünleşme hedeflerini 

sağlamak adına pro-aktif girişimlerine devam etmiştir. Helsinki Nihai Senedi’nin 

imzalanmasıyla barış sağlama süreci sonlanmamıştır. Spesifik konuların çözülmesi adına 

1977-1978'de Belgrad'daki ilk takip toplantısı gerçekleştirilmiştir. Ardından, 1978'de 

Hamburg'da bir bilimsel forum ve 1978'de ise Montrö'de anlaşmazlıkların barışçıl çözümüne 



50

ilişkin heyetler arası bir toplantı ile 1979'da Valetta'da Akdeniz'de iş birliği konusunda 

toplantılar gerçekleştirilmiştir (Dijk, 1989: 116).

1979 yılında parasal ve siyasi birlik tartışmalarının daha somut şekilde görülmesinin 

yanı sıra Avrupa Parlamentosu'na genel oy esasına dayanan ilk seçimler Haziran ayında 

yapılmıştır. Avrupa Parlamentosu ve Avrupa Komisyonu vatandaşların desteğini kazanmak 

ve oylamaya teşvik etmek amaçlı büyük bir tanıtım kampanyası düzenlemiştir. Seçimler 

sayesinde Avrupalı vatandaşlar Avrupa Ekonomik Topluluğu’nun karar alma sürecine 

katılarak, AET’nin meşruiyetinin halktan alması planlanmıştır. Ancak tüm bunlara rağmen 

seçime katılım oranı %6212 oranında olmuştur (Dedeoğlu, 2003: 55). Bu dönem kronolojik 

olarak incelendiğinde13 Avrupa Ekonomik Topluluğu’nun kurum müktesebatlarını hukuki 

çerçevede tamamladığı ve inşa sürecinin hızlandığı bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu durumun hem Federal Almanya hem de Türkiye ile olan ikili ilişkilerde yeni yaklaşımlar 

doğurduğu gözlemlenmektedir. 

2.6. 1970-1980 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası

Türkiye ve AET ile arasında imzalanan Ankara Anlaşması’nın ardından bir diğer 

önemli mihenk taşı olarak Katma Protokol müzakereleri görülmektedir. 9 Aralık’ta Ortaklık 

Konseyi14 Brüksel toplantısının artından her iki taraf kendi şartlarının kabulü için oldukça sert 

pozisyonlar almıştır. Heyetlerden her iki tarafında taviz vermemesinden kaynaklı olarak 

taraflar masadan elleri boş bir şekilde ayrılmıştır (Erhan ve Arat, 2016 :843).

Bu kırılmanın ardından Türkiye’nin AET yaklaşımı hazırlanan iki rapora göre 

değerlendirilmiştir. Bunlardan biri Dışişleri ve Maliye bakanlıklarınca hazırlanan “geçiş 

döneminin” başlatılmasına daha sıcak bakan rapor diğeri ise Devlet Planlama Teşkilatı 

müsteşarı Turgut Özal tarafından hazırlanan ve bizzat Başbakan Süleyman Demirel’e sunulan 

geçiş döneminin başlatılmasına biraz daha temkinli hatta uzak duran rapordur. Özal’ın 

hazırladığı raporda komisyonun taleplerinin çok ağır olduğu ve geçiş döneminin 

başlatılmasının Türkiye adına faydalı olmayacağı ifade edilmiştir. Dış politika ve iç politika 

yakınlığının bir yansıması olarak Demirel, AET ile ilişkilerde “geçiş döneminin” 

12Avrupa Parlamentosu seçimlerine katılım oranlarını detaylı olarak incelemek için: 
https://www.statista.com/statistics/300427/eu-parlament-turnout-for-the-european-elections/ Erişim Tarihi 
04.05.2021
13 Avrupa Birliği tarihinin detaylı kronolojisine erişebilmek için: https://europa.eu/european-union/about-
eu/history/1970-1979/1970_en Erişim Tarihi: 04.05.2021
14 Ortaklık Konseyi, her iki taraf arasındaki ilişkilerin görüşülerek karara bağlanan Ankara Anlaşması ile kurulan 
tek organdır. “Ortaklık Konseyi, bir yandan Türkiye Hükümetinden üyeler, öte yandan Topluluk üyesi devletler 
hükümetlerinden, Konseyinden ve Komisyonundan üyelerden oluşmaktadır.” Daha fazla bilgi için, Baskın Oran 
TDP 1. Cilt.

https://www.statista.com/statistics/300427/eu-parlament-turnout-for-the-european-elections/
https://europa.eu/european-union/about-eu/history/1970-1979/1970_en
https://europa.eu/european-union/about-eu/history/1970-1979/1970_en


51

başlamasının halkın nezdinde bir zafer olarak algılanacağı düşüncesiyle gerekenin yapılmasını 

talep etmiştir. (Erhan ve Arat, 2016: 843).

Bu dönem incelendiğinde uluslararası ortamın da oldukça kaotik olduğu 

gözlemlenmektedir. Ekonomik olarak yaşanan sıkıntıların yanı sıra “Küba Füze Krizi”, 

“Johnson Mektubu” ve “Kıbrıs Müdahalesi” gibi sorunlarla Türkiye zorlu ve çalkantılı bir 

dönem geçirmiştir. Tüm bu olayların bir neticesinde ise Batı’ya karşı yeni bir kimlik sunma 

arayışı hızlanmıştır. Bu yeni kimlik ise geleneksel olarak statükoya bağlı şekilde yine kendini 

Batı’da tanımlamış ve 1980’de Demirel tam üyeliğe geçişi arzu ettiğini dile getirmiştir. 

AET’nin Akdeniz politikaları Türkiye’nin en güvendiği kozunu elinden alırken bir yandan da 

İran Devrimi, Afganistan’da yaşanan istikrarsızlık ve SSCB tehdidi ile Türkiye’ye oldukça 

gerilimli bir süreç yaşatmıştır. Gerek darbe endişesi gerekse ekonomik istikrarın sağlanması 

ihtiyacından kaynaklı olarak Demirel’in bu dönemde Batı’ya yaklaşma isteği bu gibi etkenlere 

bağlanmaktadır (Uysal, 2001: 145).

2.6.1. 1970-1980 Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Ekonomik Boyutu

Dış politika ve iç politika yakınlığının bir yansıması olarak Demirel, AET ile 

ilişkilerde geçiş döneminin başlamasının halkın nezdinde bir zafer olarak algılanacağı 

düşüncesiyle gerekenin yapılmasını talep etmiştir. Gerek parti içi muhalefetin güçlenmesi 

gerekse Cumhuriyet Halk Partisi’nin yükselişi bir yandan da dış politikada ABD ile artan 

gerilim ve haşhaş sorunu; AET ile ilerletilecek ilişkileri bir can simidi haline getirmiştir. 

Böylelikle 23 Kasım 1970’te “Katma Protokol” Brüksel’de imzalanmıştır. Fakat kurulan 

komisyonun anlaşmalar üzerine çalıştığı sırada 12 Mart 1971 askeri müdahalesinden kaynaklı 

olarak Süleyman Demirel hükümeti istifasını sunmuştur (Erhan ve Arat, 2016: 844).

Dönem genel olarak incelendiğinde tarafların önceliği Gümrük Birliği’nin 

tamamlanması olarak tanımlanmıştır. Bu dönemde temel olarak Türkiye’nin talepleri; ilk 

olarak AET’den ithal edilen sanayi ürünlerine uygulanan gümrük vergilerinin sıfırlanmasına 

karşın ihraç edilen tarım ürünlerindeki vergilerin sıfırlanması, ikinci olarak Türkiye 

Cumhuriyeti vatandaşlarının ve özellikle Türk işçilerin serbest dolaşma ve istihdam 

edilebilme koşullarının sağlanması, üçüncü olarak ise Türkiye’nin ekonomisi göz önünde 

bulundurularak mümkün olan en fazla Mali yardımı alabilmek olarak belirlenmiştir. Bu 

hedeflere ulaşmak için imzalanan Katma Protokol çerçevesinde AET Türkiye’den ithal edilen 

tüm sanayi mallarına uygulanan gümrük vergisini tek taraflı olarak sıfırlamıştır. Buna karşılık 

ise Türkiye’nin de AET kaynaklı sanayi ürünlerindeki gümrük vergilerini kaldırması ve 22 yıl 

sonra Gümrük Birliğinin tamamlanması öngörülmüştür (Avrupa Birliği Bakanlığı: 2020).



52

Türkiye’nin “hazırlık dönemini” tamamlamayı beklemeksizin doğrudan “geçiş 

döneminin” başlatılması talebi üzerine AET, Prof. Dr. Fritz Baade’yi Türkiye ekonomisini 

incelemek üzere Türkiye’ye göndermiştir. Bu gözlem döneminin ardından hazırlanan raporda 

Türkiye’nin geçiş dönemine henüz hazır olmadığına dair bir karara varılmıştır. Fakat 

görüşmeler devam etmiş ve geçiş dönemine ulaşmayı düzenleyen Katma Protokol 

imzalanmıştır. Bu protokolün uygulanma süresi 12 yıl olarak belirlenmiş ve 1 Ocak 1973 

tarihinde uygulamaya konması kabul edilmiştir. İmzalandığı tarih olan 1970 ile yürürlüğe 

gireceği 1973 arasındaki dönemin düzenlenmesi için ise ayrıca bir “Geçiçi Protokol” 

düzenlenmiştir (Aslan, 2000: 12).

Katma Protokol esasında AET ile Türkiye arasındaki ilişkileri düzenleyerek adeta bir 

“rehber” görevi gören anlaşma olarak göze çarpmaktadır. Temelde Türkiye ekonomisini 

güçlendirmek adına mali yardımları belirleyen, mallar ile kişi ve hizmetlerin serbest 

dolaşımını içeren ayrıca ekonomi politikalarının da daha uyumlu hale getirilmesiyle üyeliğin 

son aşaması öncesindeki tamamlanması gereken tüm düzenlemeleri içermektedir (Aslan, 

2000: 12).

AET’nin üye sayısının artmasından kaynaklı olarak Türkiye’nin kuvvetli yanı olarak 

gördüğü tarım sektörünün avantajları azalmıştır. Aynı zamanda sanayi sektörünün 

yükümlülükleri ve Türkiye’nin bu yükümlülükleri kaldıramaması hükümetlerin zorlandığı bir 

başka husus olmuştur. AET’nin tarım ürünlerinde Akdeniz ülkelerine sağladığı gümrük 

vergisi muafiyeti kolaylığı Türkiye ekonomisini oldukça olumsuz etkilemiştir. Bununla 

birlikte Katma Protokol’de belirtilen “işçilerin serbest dolaşımı” maddesi hayata 

geçirilememiş ve Arap-İsrail savaşından kaynaklı olarak yaşanan Petrol Krizi’nden dolayı 

Avrupa’da işten çıkarmalar artmış, yabancı işçi alımı durdurulmuş ve işçilerin ülkelerine geri 

gönderilmesi gibi olaylar yaşanmıştır (Uysal, 2001: 144).

Türkiye, 1970’li yılların çalkantılı gündemi ve istikrarsız siyasi ortamından kaynaklı 

olarak taahhüt ettiği gereklilikleri yerine getirememiştir. Protokolün koşulları ve öngördüğü 

senaryolar gereğince işletilememiştir. Türkiye’nin başarısızlığının haricinde AET’nin de 

üçüncü ülkelerle imzaladığı başka anlaşmaların benzer kolaylıkların diğer uluslararası 

aktörlere de sağlanması Türkiye ile imzalanan anlaşmayı avantajsız bir konuma sürüklemiştir. 

Hatta topluluğun Türkiye’den beklediği gümrük indirimleri de düşünüldüğünde bu durum 

Türkiye aleyhine olarak görülmüştür (Bozkurt, 2001: 264)

Neredeyse tüm uluslararası ortamı etkileyen meseleler ile beraber özelde ise yabancı 

ülkelerde çalışan misafir işçilerin gönderdikleri döviz miktarının azalması gibi sebeplerden 

kaynaklı olarak Türkiye, ödemeleri karşılayabilmek için kaynak yaratmakta zorlanmıştır. Bu 



53

sıkıntının giderilmesi amacıyla yabancı kaynaklardan kredi arayışlarına girilmiş ancak 

Uluslararası Para Fonu (IMF) Türkiye’nin durumu hakkında olumsuz yönde görüşler 

belirterek borç verme eğilimindeki ülkelere negatif yönlü telkinlerde bulunmuştur (Bozkurt, 

2011: 16).

Böylesine sıkıntılı bir süreçte hükümeti 1978’de eline alan Bülent Ecevit, Türkiye’nin 

dış destekli finansal yatırımlara ihtiyacı olduğunu açıklamış ve yüzü Batı’ya dönük 

demokratik sistemin devamlılığının vazgeçilmez olduğunu belirtmiştir. Fakat AET bu yardım 

taleplerine fazla sıcak bakmazken bunun üzerine aynı yıl içerisinde Ecevit yönetimi uzlaşı 

sağlanana değin ilişkilerin dondurulması kararı almıştır. Bu durum 1979’da düzeltilmeye 

çalışılsa da 1980 darbesi ile ilişkilerin ekonomik veya siyasi boyutlarda ilerlemesi ileri bir 

tarihe ertelenmek zorunda kalmıştır (Bozkurt, 2011: 16).

Büyük oranda Türkiye ekonomisinin sağlam temellere dayanmamasından kaynaklı 

olarak dönemin uluslararası ortamı ilişkilerin durdurulmasına neden olmuştur. Kıbrıs Barış 

Harekâtı da hem ekonomik hem de siyasi anlamda ilişkilerin durma noktasına gelmesinin en 

önemli nedenlerinden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 1975’te AET’nin Güney Kıbrıs Rum 

Yönetimi ile Ortaklık Konseyi görüşmesi gerçekleştirmesi gerginlik seviyesini artırmıştır.

2.6.2. 1970-1980 Arasında Türkiye ve Avrupa Birliği İlişkilerinin Siyasal Boyutu

Katma Protokol’ü seçimlerde kullanılabilecek bir koz olarak gören Demirel bu 

öngörüsünde yanılmış ve gerçekleştirilen seçimlerle yerini Cumhuriyet Halk Partisi (CHP) ve 

Milli Selamet Partisi (MSP) koalisyonuna kaptırmıştır. Askeri müdahaleler ile dolu olan 

siyasi tarihimizin bir başka olayı 12 Mart 1971’de yaşanmış ilan edilen “Askeri Muhtıra” ile 

Türkiye İşçi Partisi’nin kapatılmasına karar verilmiştir. Sol tandans partiler arasında bir ittifak 

sağlamamasından ötürü bu dönemde CHP güçlenmiştir. Bülent Ecevit’in sağ eğilimli partilere 

yönelik halkçı ekonomi söylemleri seçmende büyük yankı uyandırmıştır (Akçay, 2012: 33).

Bu dönemde ilan edilen askeri muhtıra AET ile olan ilişkileri pek fazla etkilememiştir. 

Topluluk esasen Türkiye’den öncelikle ekonomik durumunu düzeltmesini ve kalkınmayı 

sürdürülebilir hale getirerek güvenilir bir ortak olmasını beklemiştir. Muhtıranın ardından 

kurulan Nihat Erim hükümeti, Türkiye’nin Batı özelinde AET ile olan ilişkilerine çok önem 

vermiştir. Bu hükümet Katma Protokol’ün hızlıca yürürlüğe alınması için yüksek çaba sarf 

etmiştir (Akçay, 2012: 33).

Bu askeri müdahalenin yaklaşık olarak otuz gün kadar öncesinde İktisadi Kalkınma 

Vakfı’nın (İKV) daveti üzerine Türkiye’ye gelen AET Genel Sekreteri Emile Noel, Brüksel-

Atina ilişkilerinin o dönemki Yunanistan yönetimi olan “Albaylar Cuntası” nedeniyle askıya 



54

alındığını hatırlatmıştır. Türkiye’de yaşanabilecek benzeri bir durumunda aynı uzaklaştırma 

yaptırımı ile karşılaşılacağının bir iması olarak okunmuştur. Fakat müdahalenin klasik 

anlamda bir darbe olmaması nedeniyle ilişkiler dondurulmamıştır. Askeri müdahalenin 

ardından kurulan Erim hükümeti ise yukarıda da ifade edildiği üzere nispeten daha AET 

yanlısı bir politika izlemiştir. Belki bu müdahale neticesinde ilişkiler derinden zedelenmese de 

ilerleyen dönemlerde Türkiye’nin Avrupa gündeminde önemli insan hakları ihlalleriyle 

bulunacak olması ülkemizi önemli derecede dezavantajlı pozisyona düşürecektir (Erhan ve 

Arat, 847).

1974 yılındaki Kıbrıs Barış Harekâtı, bu dönemde Türkiye’nin Batı’yla ilişkilerinde 

kırılma noktalarından biri olarak göze çarpmaktadır. CHP-MSP koalisyonu Kıbrıs’ta artan 

gerginliği önlemek ve Kıbrıs Türklerini korumak için bir askeri müdahale düzenlemiştir. 

Esasında Brüksel-Ankara ilişkilerini bu harekât Vaşington ile olduğu kadar şiddetli derecede 

etkilememiştir. Kıbrıs’a düzenlenen ikinci harekatın neticesinde Yunanistan’daki “Albaylar 

Cuntası” devrilerek demokrasiye geçilmiş ve Karamanlis hükümeti kurulmuştur. Bu durum 

Türkiye’ye olan bakışı değiştirmiştir ve demokrasiye adım atan Yunanistan, AET ile 

ilişkilerinin seviyesini artırmıştır (Hiç, 2011: 4).

1974 yılının Ekim ayında Paris’te toplanan AET üyeleri Türkiye’nin Kıbrıs harekâtını 

kınayan bir karar almışlardır. Bunun üzerine Türkiye gerek uluslararası ortam kaynaklı 

gerekse iç politik meseleler kaynaklı Batı ile olan ilişkilerini yeniden değerlendirmeye 

başlamıştır. Türkiye siyasetinin o döneme özgü koalisyon veya dışardan destekli azınlık 

hükümetli yapısı dış politikanın yönlendirilmesi üzerinde önemli etkiler yaratmıştır. Başta 

hükümetin kurulabilmesi veya devam ettirilebilmesi amacıyla küçük oy oranları ile büyük 

önem arz eden siyasi partiler ardındansa toplumsal kuruluşlar ve baskı kuruluşları gibi 

grupların Batı’ya yönelik sert yaklaşımları da dönemin siyasi hamlelerini etkilemiştir (Esen, 

2009: 64).

Açık şekilde Türkiye’nin aleyhine olan bu durumun ortadan kaldırılması için Ankara 

çözüm yolları aramıştır. Hedefin Yunanistan üyeliğinin engellenmesi olarak belirlendiği 

aşikardı fakat nasıl yapılacağı konusu çok tartışılmıştır. Yunanistan’ın ardından tam üyelik 

için başvurulması düşünülmüş; esasında makul olarak görülen bu seçenek hemen gündem dışı 

bırakılmıştır. Seçenek makul olarak görülmekteydi çünkü Yunanistan’da kendine biçilen 

görevleri yerine getirmeden bu yola başvurmuş ve süreci işletmeye başlamıştı (Erhan ve Arat, 

848).

AET- Türkiye ilişkilerinde Türkiye’nin iç politika çalkantılarının üyelik sürecine 

dolaylı da olsa etkileri bulunmaktaydı. 1970-1980 arasındaki dönemde Türkiye iç siyasetinde 



55

Batı’ya karşı daha revizyonist yaklaşanlar kuvvet kazanmışlardır. Ekseriyetle, radikal sol 

eğilimli gruplar ve bu eğilimden etkilenen CHP bu dönem içerisinde çok etkin olmuştur. 

Örneğin önceleri Batı ile kader ortaklığı söylemi üzerine politika geliştiren CHP, bu dönemde 

ise güvenlik ve dış politikanın parti programında daha bağımsız ele alınmasıyla birlikte 

rahatlıkla AET üyeliğine muhalefet edebilmiştir. Diğer taraftan radikal sağ eğilime sahip MSP 

de kesinlikle AET üyeliğine karşıydı hatta “İslam Ortak Pazarı” adı altında bir başka birlik 

kurma düşüncesini savunmuştur (Esen, 2009: 68).

İktidarda olan Demirel’in, Milliyetçi Cephe koalisyonu ortağı olan MSP’yi 

gücendirmek istememesinden kaynaklı olarak Yunanistan’ın tam üyelik başvurusu hamlesine 

verilecek karşılık seçeneklerinden tam üyelik süreci başlatılmasından vazgeçilmiştir. Tam bu 

noktada serüvenin başlangıcından itibaren izlenen “Yunanistan ne yapıyorsa aynısını yap 

taktiği” yani paralel bir süreç izle yaklaşımı terkedilmiştir (Erhan ve Arat, 848).

Bu dönem incelendiğinde Türkiye Sanayi Odaları ve İKV’nin açıklamalarına göre 

Katma Protokol’ün Türkiye sanayi politikalarıyla uyum göstermediği ilan edilmiş ve bu AET 

temelli yaklaşımların derhal bırakılması gerektiği söylenmiştir. Bu duruma 1973-1976 

yıllarındaki petrol krizleri de eklenince 1976’da Süleyman Demirel, Türkiye’nin AET ile olan 

gümrük temelli ilişkilerinin dondurulması kararını almıştır (Hiç, 2011: 5).

İktidarın Bülent Ecevit’e geçmesinin ardından CHP ilişkilerde negatif anlamda daha 

büyük bir kırılma yaratmış ve bu gümrük yükümlülüklerinin beş sene için dondurulduğunu 

açıklamıştır. 1979 yılının Kasım ayında iktidarın yeniden AP’ye geçmesinin ardından yüksek 

gerilimli politikalar bir kenara bırakılmış ve daha ılımlı bir yaklaşıma geri dönülmüştür. 

Türkiye ilişkileri düzeltmek amacıyla yeniden yapılanma mottosu ile ilişkilerin 

yoğunlaştırılmasına çaba göstermiş ve AET tam üyeliği için başvuruya hız vermeyi 

planlamıştır (Esen, 2009: 68).

Dönemin genel değerlendirmesini daha iyi anlamamız açısından Eski Avrupa 

Parlamentosu (AP) Başkanı Egon Klepsch’in bir açıklamasını incelememiz yerinde olacaktır:

 
“İspanya ve Portekiz'in adı ortada yokken, '60'larda Türkiye ve Yunanistan üyelikleri gündemdeydi. 

Ortaklık Anlaşması, Türkiye'ye bu perspektifi vermişti. Ancak Yunanistan demokrasiye geçerken, art 

arda iki darbe oldu sizde. Bunlara Kıbrıs sorunu eklendi. Simetri bozuldu. Ve fırsat kaçtı...”

(Avrupa Birliği Fırsatı Kaçtı, Milliyet, 2000).

1980’e doğru yaklaşılırken, AET ile Türkiye arasındaki görüşmelerde Türkiye’nin 

aday ülke olması için bir öneri sunulmuştur. Bu gerçekleşirse Katma Protokol ortadan 

kalkacak ve AET içerisinde ortak bir ekonomi politikası uygulanması öngörülmüştür. Fakat 



56

Yunanistan’ın başvurusu Türkiye’nin tüm beklentilerini suya düşürmüştür. Bu sebepten ötürü 

de AET, artık Türkiye’nin başvuru yapmasına gerek olmadığına dair bir yaklaşım edinmiştir. 

Ardından başlayan 12 Eylül 1980 süreci ise başvurunun daha uzak bir tarihe ertelendiğinin 

nişanı olmuştur (Erhan ve Arat, 2016: 840).

2.7. 1970-1980 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası

İç ve dış politikanın birbiriyle yakın ilişkisinden kaynaklı olarak dönemin Federal 

Almanya iç siyasetinde sosyal demokratlar hakimiyet sağlamıştır. Bu dönemde ABD ve 

SSCB arasında yaşanan rekabetteki yumuşama eğilimi Doğu ve Batı Almanya’nın birleşmesi 

için en uygun zamanlama olarak tanımlanmıştır (Önsoy ve Koç, 2019: 101). Yine bu 

dönemde kurulan Avrupa Siyasi İşbirliği girişimi Doğu ve Batı Almanya’nın birleştirilmesi 

başta olmak üzere ve diğer uluslararası konularda da anlaşmazlıkların çözümünde ortak 

yürütülen diplomasi anlayışı ile çözüm üretmeye çaba göstermiştir (Müller, 2010: 9).

2.7.1. 1969-1974 Arasında Willy Brandt Dönemi Dış Politika Yaklaşımı

Willy Brandt, öncelikle 1957 yılından 1961’ya kadar Batı Berlin Belediye Başkanı 

olarak siyaset sahnesinde bulunmuştur. Erken dönem siyaset kariyerine Sosyal Demokrat 

Parti’de (SPD) başlamış olmasına rağmen esasen o dönemki fikirleri kendisi ile özdeşleşen 

“Yeni-Ostpolitik” kavramı ile uyumlu olarak görülmemiştir. Brandt, siyaset kariyerinin bu 

erken dönemlerinde Şansölye Adenauer’in dış politika fikirlerini önemli bulmuştur. SPD 

içerisinde siyaset yapan, ABD yanlısı, anti-komünist ve Orta Avrupa statükosunun 

savunucusu olan Brandt’ın bu imajı onu 1964’te SPD lideri haline getirmiştir (Popovic, 2012: 

38).

28 Eylül 1969’daki Federal Meclis seçimlerinin ardından SPD oyların %42,7’sini 

almıştır. Hıristiyan Birlik Koalisyonu’nun (CDU/CSU) %46,1’lik bir oy oranı bulunmasına ve 

beklentilerin bu koalisyonun devamı yönünde olmasına rağmen seçim günü akşamı saat 

23:30’da Willy Brandt kameraların önüne geçerek %5,8’lik oy oranına sahip Hür Demokratik 

Parti (FDP) ile koalisyon müzakerelerini başlatacaklarını duyurmuştur (Willy Brandt Online 

Biography). 21 Ekim 1969’da ise Brandt, SPD ve FDP arasında bir koalisyon kurmayı 

başarmıştır. Federal meclis oylamasında gereken mutlak oydan iki fazlasını yani iki yüz elli 

bir oy alarak seçimi kazanmıştır. Federal Almanya’nın dördüncü Şansölyesi olan Willy 

Brandt yaklaşık olarak 40 yıl sonra hükümet başkanı olabilen ilk Sosyal Demokrat olarak 

tarihe geçmiştir (Popovic, 2012: 60).

NATO ve Varşova Paktı’nın hâkim kuvvetleri Alman iç sınırlarında karşı karşıya 

geldikleri için gelecekteki savaş senaryosu projeksiyonlarında Avrupa özelinde Almanya en 



57

olası savaş alanı olarak gözlemlenmekteydi. Bu durum Alman milleti için ayrı etki alanlarına 

ve ayrı askeri ittifaklara bölünerek kutuplaşmış bir ülke anlamına gelmekteydi. Willy Brandt 

böylesi gergin bir ortamın yumuşama sinyalleri içerisinde, Doğu ve Batı Almanya arasındaki 

ilişkiyi yakınlaştırmaya ve ulusal birliği korumaya kararlı bir şekilde iktidara gelmiştir 

(National Defense University National War College Fort McNair, 1976: 1).

Bu dönemde Almanya dış politikası Willy Brandt’ın kişisel diplomasi girişimleri, güç 

dengesi siyaseti ve bağlantılar siyaseti temelinde ilerlemiştir. Dış politikada temel hedef 

Doğu’ya uzanmak ve Almanya’nın Avrupa güç mekanizmasındaki merkezi konumunu geri 

kazandırmak olmuştur. Temellerini 1960’lardan hatta daha eskilerden bulan ve geçtiğimiz 

başlık altında bahsettiğimiz Ostpolitik, Brandt’ın Doğu Alman hükümetiyle resmi olarak 

diplomatik ilişki kurmasına izin vermiştir. Federal Almanya bu dönemde Avrupa’nın ikiye 

bölünmüş yapısını fiilen tanımış ve buna göre pozisyon almıştır. Önceleri şiddetle savunulan 

tüm Almanların temsilciliği iddiası terkedilmiştir. Örneğin Federal Almanya yönetim 

makamlarından biri olan Tüm Alman İşleri Bakanlığı’nın ismi “İç Alman İşleri” olarak 

değiştirilmiştir (National Defense University National War College Fort McNair, 1976: 8).

Doğu’ya doğru yaklaşma siyasetinin bir diğer ayağını ise ikili anlaşmalar siyaseti 

oluşturmaktadır. Soğuk Savaş’ın yumuşama döneminden kaynaklı olarak müzakere ortamının 

daha rahat oluşabilmesi hatta ABD/NATO’nun da bunu desteklemesi ile uluslararası ortam 

Brandt’ın pozisyonunu güçlendirmiştir. Yukarıda da ifade edilen Ostpolitik fikrinin temelleri 

çok daha eskilere dayandırılmıştır fakat konjonktürün uygun hale gelmesiyle bu çabaların 

puanları Willy Brandt’a yazılmıştır. CDU’lu Dışişleri eski Bakanı Gerhard Shioeder 

tarafından temellendirilen Doğu politikasını, Brandt’ın daha hızlı şekilde ilerlettiğine dair 

yaygın bir inanç bulunmaktadır (Chopra, 1972: 227). 

1970-1980 arasındaki dinamikler, Soğuk Savaş’ın daha çetin geçtiği dönemlerde 

temellendirilmiştir. Örneğin 1968’te Çekoslovakya’nın Varşova Paktı birlikleri tarafından 

işgalinin ardından, SSCB etki alanındaki ülkelerle herhangi bir anlaşmanın Moskova onayını 

almaksızın gerçekleştirilemeyeceği gerçeği gözler önüne serilmiştir. Bu mihenk taşının 

ardından ise Moskova diplomasi masasında daha uzlaşmacı hale gelmiştir. Ağustos 1970’te 

imzalanan güç kullanımının bırakılması ile ilgili olan Moskova-Bonn anlaşması, Aralık 

1970’te Bonn-Varşova anlaşması ve Eylül 1971’deki Berlin ile ilgili olan Dört Güç anlaşması 

Batı Almanya ile Doğu Avrupa arasındaki uzlaşı hızını belirlemiştir (Raus, 2016:5). 

Bu anlaşmaların içeriklerine kısaca değinecek olursak; 3 Eylül 1971’de ABD, Fransa, 

SSCB ve İngiltere arasında imzalanan -Dört Güç- anlaşması Batı Berlinliler ve müttefiklerin 

seyahat rotalarını düzenlemiştir. Batı Almanya şimdiye kadar reddettiği Oder-Neisse Hattı’nı 



58

Polonya ile Batı sınırı olarak tanımlamıştır. 10 Aralık 1970 tarihindeki Varşova anlaşması ile 

Alman kökenli Polonya vatandaşlarının Batı Almanya’ya yerleşmesine izin veren bir hüküm 

de içermektedir. 21 Aralık 1972’de Doğu Berlin’de her iki Almanya’nın birbirini tanıdığı ve 

normal düzlemde siyasi/ticari ilişkilerin kurulduğu Temel Anlaşma ile diplomatik statüko ve 

iki Alman devletini bölen sınırın dokunulmazlığı kabul edilmiştir. Bu uzlaşılar nihayetinde ise 

Doğu Almanya’nın Batı ülkeleri tarafından tanınmasının yolu açıldı ve her iki Almanya Eylül 

1973’te Birleşmiş Milletler’e (BM) üye olmuştur (CVCE, 2016c: 2).

1969-1973 Batı Almanya’nın Ostpolitik’i en sıkı biçimde takip ettiği dönem olarak 

okunmuştur. Bu noktada dikkat etmemiz gereken husus Ostpolitik’in temelleri geçmişte 

atılmasına rağmen uygun ortam bu dönemde karşımıza çıkmıştır. Daha sonraları ABD’nin ana 

aktör olarak kendisi haricinde SSCB ile geliştirilen bağların ittifak sistemine zarar verdiği 

düşünceleri yayılmaya başlamış ve süreç nispeten sekteye uğramıştır (Raus, 2016: 6).

1970’li yılların ortalarına gelindiğinde ise Batı Almanya iç siyasetinde birtakım 

çalkantılar yaşanmıştır. Arap-İsrail Savaşı neticesindeki petrol krizinin büyük ekonomileri 

etkilemesiyle kötüleşen ekonomi, sosyal demokratların içerisinde yaşanan gerilimler 

huzursuzluklara neden olmuştur. Bunlarla birlikte Brandt’ın ekibinden Günter Guillaume’nin 

Doğu Almanya adına ajanlık yaptığı iddiası ile tutuklanması ardından 6 Mayıs 1974’te de 

Willy Brandt görevinden istifa etmiştir (Önsoy ve Koç, 2019: 108).

2.7.2. 1974-1982 Arasında Helmut Schmidt Dönemi Dış Politika Yaklaşımı

Willy Brandt’ın halefi Hamburg doğumlu ve SPD’nin önemli isimlerinden olan 

Helmut Schmidt’tir. SPD çatısı altında grup başkanlığı yapmış ve Brandt hükümetinde ise 

Savunma Bakanı, Maliye Bakanı olarak siyaset sahnesinde görev almıştır. Dış politikada 

revizyonist davranmayıp Brandt çizgisini takip etmiş ve şartlar el verdiği ölçüde Ostpolitik’i 

uygulamaya devam etmiştir. Schmidt’in geliştirdiği ekonomi politikalarından ötürü Petrol 

Buhranı, Federal Almanya için fazla yaralayıcı olmamıştır (Önsoy ve Koç, 2019: 109).

Birleşik Alman İmparatorluğu’nun ilk Şansölyesi Otto von Bismarck, Almanya’yı 

Doğu ve Batı’daki büyük güçler arasında “dürüst bir aracı” olarak tanımlarken; Helmut 

Schmidt ise Batı Almanya’nın rolünü “Almanya çıkarları adına Batı politikalarının dürüst 

tercümanları” olarak tanımlamıştır. Öyle ki 1979 yılı istatistikleri incelendiğinde Batı 

Almanya ile Sovyet ticareti 1969 seviyesinin 6 katına ulaşmıştır. Bununla beraber Schmidt 

Avrupa ve Batı Almanya’nın Vaşington ile yakın ortaklığının altını çizmiştir. Schmidt, askeri 

bir güç dengesi olmaksızın bölge güvenliğinin sağlanmasının olanaksızlığını belirtmiştir. 



59

Askeri alanda istikrarlı bir Doğu-Batı güç dengesinin anlaşma/uzlaşma politikalarının 

geçerliliği için olmazsa olmaz bir koşul olarak görmüştür (Gül, 2003: 24).

Gerek Sovyetlerle artan ticaret hacmi olsun gerekse diğer ihracat kalemlerindeki 

artışlardan kaynaklı olarak güçlenen Batı Almanya ekonomisi hem ABD ile ilişkilerde hem de 

Avrupa Topluluğu içerisinde daha fazla yönlendirici rol oynamaya başlamıştır. Petrol 

krizinden kaynaklı olarak ekonomik olarak çalkantılı bir döneme giren ABD ve ABD’nin 

savaş sonrası hegemonyasına karşı tepki gösteren Avrupalı devletler yeni yöntemler aramaya 

başlamışlardır. Bundan kaynaklı olarak birlik ve birleşme siyasetini daha fazla ön plana 

çıkarmışlardır. De Gaulle engelinin de ortadan kalkmasının ardından genişlemeye daha açık 

bir Avrupa Topluluğu’nu Schmidt’in Batı Almanya’sının önemli derecede söz sahibi olduğu 

bu dönemde görebilmekteyiz (Önsoy ve Koç, 2019: 109).

Dönem koşullarını ve Avrupalı devletlerin taleplerini doğru analiz edebilen Schmidt 

ve d’Estaing iştiraki, siyasi ve ekonomik olarak bütünleşmeyi hedefleyen pek çok pro-aktif 

Avrupa Topluluğu girişimlerinin öncüsü olarak karşımıza çıkmıştır. Dönemin Avrupa 

Topluluğu politikalarını incelediğimiz başlıkta da görüleceği üzere Avrupa Konseyi’nin 

oluşturulması, birlik içerisindeki iç çatışmaların yüksek profilli bir organ tarafından çözülmesi 

önemli bir gelişme olarak bu ikili sayesinde oluşturulmuştur (Tekiner, 2015: 64).

Yine Schmidt ve d’Estaing ikilisi topluluğun siyasi istikrar sağlayıcı rolünü 

vurgulamak için diktatörlük rejimlerinin henüz çöktüğü İspanya ve Portekiz’i mümkün olan 

en kısa sürede toplulukla bütünleştirmeye çalışmıştır. Sonuç olarak o dönemde Fransa-

Almanya ittifakı doğrultusunda ilerleyen bu lokomotif sayesinde Avrupa entegrasyonunun 

krizlerden kaynaklı olarak durması engellenmeye çalışılmıştır (Tekiner, 2015: 65).

Schmidt siyasi hayatı boyunca pek çok farklı krizle karşılaşmıştır. Bretton Woods’un 

çöküşünü Maliye Bakanı olduğu dönemde yaşamış bunun yanı sıra 1973 stagflasyonunda 

ekonominin başında bulunmuştur. Ayrıca Avrupa entegrasyonunu da yavaşlatan petrol 

ambargosu ile de başa çıkabilmiştir. Tüm bunları biraz daha “bırakınız yapsınlar, bırakınız 

geçsinler” bakış açısı ile gerçekleştiren Şansölye, Federal Almanya özelinden çıkarak 

meselelere daha “kıtasal” boyutta yaklaşmıştır. Siyasi farklılıklara bakılmaksızın Batı’nın 

sanayileşmiş ülkelerinin birliği ile küresel geçişi yönetebileceğine inanmış, bu yönde adımlar 

atmıştır. Krizlere ve badirelere karşı eski önlemlerin artık işe yaramadığını iddia etmiş ve kıta 

ülkelerinin ekonomilerini yeni bir doktrine göre yenileyerek kıtasal siyasi hareketi teşvik 

etmiştir (Bernardini, 2017: 121).

Aralık 1979’da NATO üye ülkeleri arasında denge sağlayabilmek amacıyla “çift yönlü 

yaklaşım” kararını vermesiyle Avrupa’daki güvensizlik ortamı kontrol altına alınmıştır. 



60

NATO; bu yaklaşım sayesinde Tomahawk Cruise ve Pershing II Euromissiles savunma 

sistemlerini Batı Almanya başta olmak üzere iki farklı ülkeye konuşlandırma kararı almıştır. 

Bu kararın alınmasının temel sağlayıcısı ise Helmut Schmidt olarak değerlendirilmektedir. 

Schmidt’in, 28 Ekim 1977'de Londra'daki Uluslararası Stratejik Araştırmalar Enstitüsü'nde 

gerçekleştirdiği konuşmada ABD’nin Avrupa kıtasındaki askeri dengesizliklere el atması 

gerekliliğini duyurması etkili olmuştur 15(Cary, 2019: 150).

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından izleyen on yıl içerisinde günümüz Federal Almanya 

topraklarında yaklaşık olarak 400.000 yabancı asker bulunmaktaydı. Bu sayının neredeyse 

200.000’i ABD ordusuna aitti. Dönemin konjonktürü gereği askerlerin Almanya’dan ayrılma 

süreçleri uzatılmış ve Soğuk Savaş döneminde bu sayıda artış gözlemlenmiştir. ABD’nin 

kıtadaki varlığı bazen tepki ile karşılanmışsa da analistler ABD’nin kıtadaki varlığının “Batı 

İttifakının” inşasını mümkün kıldığını savunmaktadır. SSCB karşısında Avrupa’nın 

caydırıcılığı ABD’nin ölçek ve maliyet açısından eşi görülmemiş desteği çerçevesinde 

oluşturulmuştur (Bernardini, 2017: 125).

1970-1980 yıllarında Batı Almanya’nın dış politikası çok önemli olaylara tanıklık 

etmiştir. Bu dönemdeki temel hedef Doğu ve Batı’yı birleştirmek olarak gözlemlenmiştir. 

Bunun yanı sıra Batı Almanya’nın güçlenen ekonomisi sayesinde Avrupa Topluluğu 

içerisinde daha aktif bir pozisyona geçilmiş ve “birlik” oluşturulması için gereken koşullar 

sağlanmaya çalışılmıştır. 

2.8. 1970-1980 Yılları Arasında İşçi Göçü Bağlamında Türkiye ve Batı Almanya 

İlişkileri

Sanayi üretiminden kaynaklanan ekonomik gelişim ve liberal siyasi hareketlerin 

toplum üzerinde etkili olması İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Batı Almanya ve Federal 

Almanya kalkınmasının temel dayanak noktası olmuştur. Fakat bu gelişim değerlendirilirken 

atlanmaması gereken bir başka husus ise dönüşümü sağlayan göçmen işçilerin varlığıdır. 

Ekonomik gelişimin hem sebebi hem de sonucu durumundaki “göçmen işçiler” Alman 

toplumunda dönüştürücü bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır (Tekin, 2019: 114).

Şüphesiz ki 1973 yılında yaşanan petrol krizi uluslararası arenadaki tüm aktörlerin 

gerek iç gerekse dış politikalarına sirayet etmiştir. Krizin getirdiği ekonomik durgunluktan 

kaynaklı olarak Batı Almanya göç alımını durdurmuştur. Bununla birlikte Türkiye’den Batı 

Almanya’ya uzanan göç yolculuğuna ara verilmemiş 1960-1970 arasında Batı Almanya’ya 

ulaşan birinci ve ikinci nesil misafir işçilerin aile birleşimleri ile bu yolculuk devam etmiştir. 

15 Bu çift yönlü yaklaşım “Batı” içerisinde özellikle nükleere karşı tepkileri de beraberinde getirmiş ve “Yeşiller” 
oluşumunun temeli olarak görülen yirmi beş bin kişinin katıldığı Hofgarden yürüyüşüne neden olmuştur.



61

Bu dönemin petrol krizinden kaynaklı olarak ortaya çıkan statükodan uzak uluslararası yapısı 

tüm Avrupa ve Batı Almanya için önemli bir dönüm noktası olarak ifade edilmiştir (Bulkan, 

Ermağan ve Gümüş, 2019: 414).

2.8.1. 1970 Sonrasında Türkiye’den Batı Almanya’ya Giden Göçmenlerin Aile 

Birleşimi

Avrupa ve Batı Almanya tarafından, Türkiye ve diğer ülkelerden gelen misafir 

işçilerin anlaşmaları kısa dönemli olarak hazırlanmış ve bu işçilerin kendi ülkelerine geri 

dönmeleri beklentisi hâkim olmuştur. Ancak durumun böyle olmayacağı anlaşılıp ayrıca 

petrol krizinden de kaynaklı olarak, 1973 yılında Batı Almanya diğer ülkelerle beraber 

Türkiye ile de yaptığı anlaşmayı sonlandırarak işçi alımını Avrupa Ekonomik Topluluğu üye 

devletlerinden yapacağını açıklamıştır. Misafir işçi kavramının hâkim grubunu Türkler 

oluşturduğu için özellikle Türklerin sayısında bir düşüş beklenmiş ancak aile birleşimi ve 

yüksek doğum oranı nedeniyle ülke içerisindeki Türk nüfus artmaya devam etmiştir (Tekin, 

2019: 122).

Yabancı kökenli misafir işçiler arasında en kalabalık aile bireyine sahip yapı Türkiye 

kökenli ailelerdedir. Türkiye kökenli ailelerin yüzde 18’i iki çocuk, yüzde 29’u üç çocuk, 

yüzde %16’sı dört çocuk yüzde %10’u beş çocuk ve yüzde 6’sı ise altı veya daha fazla çocuğa 

sahiptir. Ancak 1973’e kadar diğer yabancı  işçilere kıyasla Türk aileleri mümkün 

olabildiğince az çocuğu yanlarında bulundurmuştur. 1971’de rakamları incelendiğinde 

Türkiye kökenli göçmen ailelerinin yalnızca yüzde 5’inin üç ve yüzde 3’ünün birlikte 

yaşadığı 4 çocuğu bulunmaktaydı. (Abadan Unat, 1977: 43).

Bu durum Batı Almanya parlamentosunun vergi yasasında yeni düzenlemelere 

gitmesinin ardından değişmiştir. Çocukları ile birlikte yaşayan hem Alman hem de yabancı 

ailelere ek olarak yardım parası ödenmesi ve vergilendirilmeye dair olumlu düzenlemeler 

neticesinde Batı Almanya’ya adeta bir çocuk hücumu yaşanmıştır. Enerji krizinin ardından 

yabancı insan gücü istihdamının aniden durmasıyla birlikte aile birleşimlerinin sayısı önemli 

ölçüde artmıştır. Misafir işçiler bu durumu adeta yeni bir gelir kapısı olarak görmüştür 

(Abadan Unat, 1977: 43).

O dönemde iktidarı elinde bulunduran Helmut Schmidt hükümeti Batı Almanya’daki 

yabancı nüfus artışını durdurmaya çalışmak adına misafir işçilerin aile birleşimlerini belirli 

koşullara bağlamıştır. Örneğin ailesini yanına almak isteyen bir göçmenin en az sekiz senedir 

Batı Almanya’da yaşadığını ve en az bir yıldır da partneri ile evli olduğunu kanıtlamak 



62

durumunda bırakılmış ve on altı yaşından büyük çocukların ülkeye girişlerine de izin 

verilmemiştir (Abadan Unat, 1977: 43). 

Bu döneme dair istatistikler incelendiğinde ise etnik olarak, misafir işçilerin yüzde 

70’i Türk, yüzde 20’si Kürt geri kalanları ise Arnavutluk, Gürcistan ve Ermenistan kökenli 

olarak belirlenmiştir. Genel olarak Türkiye kökenliler Sünni-Müslüman inancına mensup 

olsalar da yaklaşık olarak yüzde 20 kadarı ise Alevi inancına sahiptir. Bu döneme kadar Batı 

Almanya’ya ulaşan misafir işçilerin yaş dağılımları incelendiğinde ise üçte ikisinin otuz beş 

yaşından küçük olduğu bildirilmiştir. Diğer göçmenler gibi Türkiye kökenli misafir işçiler de 

sanayileşmiş Berlin, Frankfurt, Hamburg ve Münih gibi büyük kentlerde yaşamlarını 

kurmuştur. Bu nüfusun yüzde 70’i Kuzey Ren Vestfalya, Baden-Vütenberg, Baverya, Hesse 

ve Berlin eyaletlerindeki vasıfsız veya yarı-vasıflı pozisyonlardaki işlerde çalışmıştır (Worbs, 

2003: 1013).

Aile birleşimleriyle beraber kadın misafir-işçilerin sayısında önemli derecede bir artış 

gözlemlenmiştir. Özellikle 1963-1980 arasındaki süreçte Türkiye kökenli göçmenlerin eğitim 

seviyelerinin oldukça düşük olduğu yapılan araştırmalarda belirtilmiştir. Ancak bu durum 

kadınların göç serüvenine katılmasıyla nispeten değişmiştir. Erkekler göç sürecinde daha çok 

“tanıdıklar” vasıtası ile misafir işçi olarak çalışmaya giderken kadınlar ise daha çok bu süreçle 

ilgilenen İşçi Bulma Kurumu vasıtasıyla misafir işçi statüsüne geçerken eğitim 

gerekliliklerine haiz olmaları şartı aranmıştır. Tablodan da görüleceği kadınların göç 

yolculuğuna katılma oranları oldukça düşüktür. Bahsettiğimiz nispeten eğitimli sınıfında 

oranları genel çoğunluk içerisinde oldukça az bir orana tekabül etmektedir. Tablo dikkatli 

incelendiğinde kadın nüfusunun artışındaki temel faktör aile birleşimleri olmuştur. Türkiye’de 

vasıfsız/işsiz olan kadınlar Almanya’da imkân el verdiği ölçüde dil ve iş eğitimi almalarının 

ardından toplumsal hayatta kendilerine yer bulabilmişlerdir.

Aile birleşimleriyle gelen kadınların tıpkı Türkiye’deki gibi ev içerisindeki hayatın 

sürdürülmesi, çocukları büyütmek, vb. sorumlulukları Almanya’da da devam etmiştir. 

Dönemin kadına yönelik toplumsal hayattan uzaklaştırıcı yaklaşımından dolayı analiz 

bölümünde haber başlıkları altında da bir stereo-tip oluşturulmasına neden olmuştur. Almanya 

basınında incelediğimiz Bilge: Her şeyi bilen isimli gazete haberinde görüleceği üzere 

ekonomik hayata katılan kadın imajının öne çıkarılması adına Türkiye’den aile birleşimi 

yoluyla gelen kadınların yalnızca temizlikçi olarak çalışabildiklerini ve başlarının da kapalı 

olduğu gazete haberinde belirtilmiştir. Ancak durum aile birleşimi haricinde misafir işçi 

olarak gelen nüfusta yukarıda da belirtildiği üzere farklıdır. 



63

Tablo 2.1 1960-1975 Yılları Arasında Türkiye Kökenli Göçmenlerin Cinsiyetlere Göre Sayıları

Yıllar Kadın Misafir-İşçi Sayısı Erkek Misafir-İşçi Sayısı Kadınların Yüzdesi

1960 173 2527 6.8
1961 430 6370 6.7
1962 1563 17283 9
1963 3569 29395 12.1
1964 8045 77127 10.4
1965 17759 115018 15.4
1966 27215 133735 13.4
1967 25456 105853 16.9
1968 34257 118648 19.4
1969 53573 190762 22.4
1970 77405 276493 21.9
1971 97358 355787 21.5
1972 100763 348913 20.2
1973 128808 399606 20.4
1974 159984 457547 25.9
1975 143611 409606 25.9
Kaynak: Abadan Unat, 1977: 35.

Bu dönemdeki aile birleşiminde yurtdışındaki kadın işçilerin niteliklerine dikkat etmek 

gerekmektedir. Türkiye kökenli kadınlar Avrupa ile gerçekleştirilen misafir işçi anlaşmalarına 

resmi olarak Türkiye İş Kurumu vasıtasıyla yerleştirilmiştir. 1960-1970 döneminde kadınların 

eğitim seviyesi erkeklere oranla daha yüksek olarak açıklanmıştır. Nermin Abadan Unat’ın 

1963’te yaptığı saha araştırmasına göre erkeklerin ilkokul mezunu olma oranı yüzde 57 iken 

kadınların yüzde 33’tür. Erkeklerin %14’ü ortaokul mezunuyken kadınların yüzde 33’ü ve 

lise mezuniyeti oranlarında da kadınlar %10 iken erkekler yalnızca yüzde 3’te kalmıştır. Fakat 

1970 sonrası dönemi göçleriyle beraber kadınların genellikle az gelişmiş kırsal bölgelerden 

gelmeleri eğitim seviyeleri açısından önemli bir düşüş yaşatmıştır. Özellikle Batı Berlin’de 

yürütülen bir araştırmada bu dönem Batı Almanya’ya gelen kadınların %70’inin daha önce 

hayatlarında hiç çalışmadıklarını da ortaya koymuştur (Abadan Unat, 1977: 35).

2.8.2. Batı Almanya’da Bir Sorun Olarak Görülmeye Başlanan Misafir İşçiler

Programın başlatıldığı tarih olan 1961 yılından bu yana Türkiye Cumhuriyeti’nin de 

temel beklentisi işçilerin dönüşü üzerine kurulmuştur. Devletin temelde sağlayacağı fayda 

dövizler olarak görülürken bilgi/tecrübe transferi sağlanarak kalkınmanın da hızlanması 

hedeflenmiştir. Devlet Planlama Teşkilatı raporlarına göre Türkiye İstihdam Servisi aracılığı 

ile yaklaşık 800.000 işçi Avrupa’ya gitmiştir. Bu işçilerin 650.000’i Almanya, 56.000’i 

Fransa, 37.000’i Avusturya ve 25.000’i ise Hollanda’yı tercih etmiştir (İçduygu ve Aksel, 

2013: 174).



64

Batı Almanya’daki Türkiye kökenli misafir işçi sayısı 1974 yılında 617,531 olarak 

kayıtlara geçmiştir. Bu rakam 1960 yılından o tarihe kadar görülen en yüksek rakam olarak 

ifade edilmektedir. Yalnızca Batı Almanya ile sınırlı kalmayıp tüm kıta incelendiğinde 

yabancı nüfusu önceki dönemlere oranla gözle görülür derecede artmıştır. 1960’ların başında 

Avrupa genelinde yalnızca 4 milyon “yabancı kökenli” bulunmaktayken 1970 rakamları 

incelendiğinde bu rakam 12 milyona ulaşmıştır (Soysal, 2008: 201).

İşçi gönderen ve işçi alan ülke tarafından program geri dönüşü teşvik etse de sahada 

bu durum göçmenlerin yaşantılarına sirayet etmemiştir. Aile birleşimlerinin artmasıyla 

birlikte devletler kültürel asimilasyonlara karşı önlemler alarak geri dönüşleri teşvik etmek 

amacıyla yeni programlar geliştirmiştir. Örneği Batı Almanya geldiği ülkeye geri giden 

işçilere erken emeklilik ve daha yüksek tazminatlar vaat etmiştir. Türkiye tarafı ise kültürel 

asimilasyonu engellemek adına Diyanet İşleri Başkanlığı aracılığı ile çeşitli Avrupa ülkelerine 

imamlar göndererek yurtdışındaki işçilerin organizasyonuna dahil olmuştur. Aynı zamanda 

imamlarla eş zamanlı olarak Millî Eğitim Bakanlığı tarafından görevlendirilen ilk öğretmen 

kafileleri de bu dönemde Almanya’da çalışmaya başlamışlardır. Yine devletler bunların yanı 

sıra Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı ile ortak çalışma yürüterek gönüllü dönüşleri 

teşvik edecek geri dönüş göçü programları oluşturmuştur (İçduygu ve Aksel, 2013: 174).

İşçi göçünün durdurulmasına kadar misafir işçilere Batı Almanya ekonomisini 

kalkındıran önemli aktörler olarak bakılırken ekonomik yavaşlama döneminde bu grup önemli 

bir problem olarak görülmüştür. Akabinde gelen yıllarda ise Türkiye’den gelen misafir 

işçilerin Alman toplumundaki yeri yüksek sesle tartışılmaya başlanmıştır. Türklerin 

yoğunlukta bulunduğu bölgeler “Küçük İstanbul” olarak tanımlanmış ve bu bölgeler “getto, 

marjinal, paralel” yaşam formları olarak ifade edilmiştir (Wilpert, 2013: 114).

Türk işçiler için başta Berlin olmak üzere diğer büyük kentlerde işçi blokları 

oluşturulmuştur. Fakat bu işçi apartmanları ortalama bir ailenin hayatını geçirecek büyüklükte 

ve yeterli sayıda yapılmamıştır. Misafir işçilerin aile birleşimleri ile gelen ailelerine ise işçi 

bloklarının bulunduğu mahallelerde Türkiye kökenli nüfusun yoğunluk oluşturmasını 

engellemek amacıyla yerleşmeleri yasaklanmıştır. Hatta misafir işçi Batı Almanya’ya 

getirdiği çocuklarının işçi blokları haricindeki mahallelerde bulunan konutlarda barındığını 

kanıtlaması gerekmiştir. Bu durum Berlin özelinde 1979’a kadar sürmüştür (Wilpert, 2013: 

114).

Bu uygulamanın daha sonraları ortaya çıkacak olan Türkiye kökenlilerin sosyal olarak 

yabancılaşması ve entegrasyon problemlerinin baş göstermesine de etkileri olmuştur. Okul 

sisteminde yabancıların yoğunlukta bulunduğu mahallelerde sınıftaki yabancı kökenli 



65

oranının yüzde 20 ile yüzde 30 arasında sabit tutulması gerektiği belirlenmiştir. Yabancı 

sayısı bu oranı aştığı takdirde tamamı göçmen kökene mensup sınıflar oluşturularak 

yabancıların yerli kültür ile kaynaştırılması engellenmiştir. Sosyal altyapı olarak zayıf olan bu 

mahallelerde alınan eğitimin düşük kalitesi/kalitesizliği çocukların ilerleyen dönemlerde 

Alman nüfus ve Almanya ile olan sosyal etkileşimini olumsuz anlamda etkilemiştir (Wilpert, 

2013: 115).

Sosyal etkileşimin gerek Batı Almanya hükümeti yüzünden gerekse misafir işçilerin 

yaşantılarındaki en başta dil problemi kaynaklı olarak düşük seviyelerde olması gelecek 

nesillerin sosyal pozisyonlarını belirlemede önemli derecede söz sahibi olmuştur. 1960’larda 

ve 1970’lerde gelen her iki grup etnik olarak homojen sosyal yapıların parçaları olarak 

gözlemlenmektedir. Her iki grubun üyeleri de göç ettikleri ülkeye dair oldukça düşük bir 

özdeşleşme eğilimi göstermektedir. Yalnız 1970’lerde gelenlerin önceki döneme oranla diğer 

etnik gruplarla teması daha yüksek olarak gözlemlenmiştir. Bu dönemde gelen misafir 

işçilerin tamamen Almanya’da eğitim görmüş çocuklarının daha yüksek entegrasyon 

seviyelerine ulaştıklarına dair göstergeler mevcuttur. Bu noktada eğitimin önemi bir kere daha 

gözler önüne serilmiştir (Worbs, 2003: 1016).

1976’ya kadar Batı Almanya iç siyaseti misafir işçiler meselesini nispeten daha az 

tartışmıştır. Ancak 1976’da SPD’den Wolfgang Bodenbender misafir işçiler ve onların 

gelecek nesilleri için ileriye yönelik gerekli sosyal politikaların ana çerçevesini belirlemiştir. 

Misafir işçilerin aile birleşmesi, doğum oranı, gettolaşma, okul ve mesleki eğitim sorunlarının 

bulunduğunun altını çizmiş ve bunlar için herhangi bir program belirlenmediği takdirde bu 

kişilerin “sosyal bir saatli bomba” olacaklarını açıklamıştır (Wilpert, 2013: 115).

Ekonomik durgunluğun öncesinde gelen göçmenleri entegre etmeye yönelik daha 

ılımlı politikalar petrol krizi ve dünya genelindeki ekonomik durgunluk ile sorgulanmaya 

başlamıştır.

Özellikle Hıristiyan Demokrat Parti’nin (CDU/CSU) göçmenlerin sınır dışı edilmesini talep 

eden söylemleri kamuoyunda önemli yankı bulmuştur. Dönemin sonuna gelindiğinde Haziran 

1981’de on beş Alman profesörün “çok kültürlü bir topluma ulaşma hedefinin” Alman dili ve 

kültürüne zarar vererek toplumun kendine yabancılaştığına “Überfremdung ve Volkstum” dair 

“Heilderberg Manifestosu” isimli bildiriyi yayınlamıştır. Bu bildirge Hıristiyan Demokratların 

iktidara gelmelerine ve misafir işçilerin geldikleri ülkelere geri gönderilmesini teşvik eden 

politikaların izlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Alman hükümetinin bu teşvikleri 

neticesinde neredeyse çeyrek milyon göçmen Türkiye’ye geri gönderilmiştir (Kirişçi, 2008: 

193).



66

Helmut Schmidt’in Ekim 1980’de yeniden seçilmesinin ardından SPD temsilcileri ile 

gerçekleştirdiği ilk toplantıda öncelikle hedeflerinin entegrasyonun sağlanması olduğunu 

belirtmiştir. Batı Almanya’da bu açıklamanın yapılmasına kadar yabancıların “göçmen” 

olmasının istenip istenmediği tartışma konusu olmuştur. Hâkim görüş ise tam olarak bir 

tanımlama yapmayarak onların Batı Almanya’da bulundukları sürece “entegre” edilmiş 

bireyler olarak nitelendirilmesi yönündedir (Martin, 1981: 39).

Sol tandanslı SPD’nin o dönemdeki nispeten liberal yaklaşımı savunan kanadı 

entegrasyonun göçmenlerin geçmişteki ekonomik katkılarının bir ödülü olduğu fikrinin 

uygulanmasını talep etmiştir. Ancak Schmidt ise dört milyon (Türkiye kökenli misafir 

işçilerin de aralarında bulunduğu genel göçmen sayısı) yeterli diyerek entegrasyonun basit bir 

mesele olmadığını vurgulamıştır. “Bir apartmanda yaşayan ve sarımsak kokusundan 

hoşlanmayan Almanların buna katlanmak zorunda kalması ve hatta koridorda bir kuzu 

kesilmesine tanıklık etmeleri kolay değildir” gibi ifadeleriyle vatandaşlık ve tam katılım gibi 

hedeflere sıra gelmeden bu yabancıların nasıl entegre edileceği hususu her zaman masada 

bulunmuştur (Martin, 1981: 39).

Bu endişelerle beraber o dönem ki Türkiye iç siyasetindeki meselelerde problem 

haline gelmiştir. Milliyetçi Hareket Partisi (MHP) iltisaklı grup ve kişilerin Türk devleti için 

siyasi ajitasyonu finanse etmek amacıyla Türk işçilerinden ve işletmelerinden zorla para 

aldıkları iddia edilmiştir. Aşırı sağ ve milliyetçi bazı grupların solcu Türklere yönelik 

saldırılardan da sorumlu tutuldukları görülmüştür. Alman yetkililer Türkiye kökenliler 

arasında baş gösterecek bir çatışma sürecinden çekinmektedirler. Ancak önceden kontrol ve 

aksiyon mekanizması henüz Türkiye kökenli göçmenler üzerinde yeterince bilgi birikimine 

sahip olmadığından olası bir problemle başa çıkılamayabileceği üzerine tartışmalar ülke 

gündemini meşgul etmiştir. Hatta dönemin Maden ve Enerji İşçileri Sendikası Başkanı Adolf 

Schmidt, İslam’ın izolasyona neden olduğunu ifade ederek Türk işçilerin Alman iş 

arkadaşlarını bira içmeye isteksiz hale getirdiklerini söylemiştir (Martin, 1981: 41).

Görüldüğü üzere Batı Almanya’daki göçmen meselesinin kökleri yalnızca Türkiye 

kökenlilerle sınırlı değildir; ama Türkiye kökenlilere dair olan problemler daha fazla göze 

çarpmaktadır. Bunun sebebi ise şüphesiz ki o ülke içerisindeki en büyük yabancı grup 

olmalarından kaynaklanmaktadır. Petrol krizi resmi olarak işçi göçünü durdursa da bu 

dönemde aile birleşimleri devam etmiş ve Türkiye kökenli nüfusun artışında önemli bir rol 

oynamışlardır. İş sayısı nispeten azalsa da 1970-1980 döneminin ardından Türkiye kökenli 

misafir işçi grubunun Almanya’da daha kalıcı hale gelmesinin anlaşılmasıyla beraber 

müteşebbis sınıf içerisinde de daha fazla yer almaya başlamışlardır. Bununla birlikte ilerleyen 



67

dönemlerde Türkiye kökenliliğin “İslam” ile birleştirilmesine ve entegrasyon konularının 

daha sıkı söylemlerle dile getirilmesine ve AB sürecinin etkilerini ön plana çıkmaya 

başlamıştır.

1963 yılında başlayan Türkiye kökenli misafir işçilerin Almanya’ya göçü 1980 yılına 

kadar ulaşacakları ülkeyi tanıma/tanımlama çabalarıyla geçmiştir. Bu süreçte grubun ağırlıklı 

çoğunluğunun kimliğini dini inancı çerçevesinde korumaya odaklandıkları 

gözlemlenmektedir. Bu dönemde henüz aile birleşimleri yeni başladığından dolayı yeni 

nesillerin eğitimi veya dil öğrenimi gibi konularda çözüm odaklı bir yaklaşım 

gözlemlenmemiştir. Esasında eleştirilerde tam bu noktada yapılmaktadır. Sürecin 

plansız/programsız yürütülmesi kayıp bir nesle ve daha faydalı olabilecekken yeterince 

ilgilenilmediği için sosyal anlamda her iki topluma da entegre olamamış kişiler karşımıza 

çıkmaktadır.

Türkiye’nin ve dönemin Avrupa devletlerinin ekonomik iç güdülere ek olarak SSCB 

ve ABD rekabeti kapsamında başlatılan Avrupa Birliği üyelik sürecinin de henüz sosyal 

boyutunun o dönemde gelişmediğinden dolayı bu grup üzerinde olumlu veya olumsuz bir etki 

görülememiştir. Sürecin 1980-2005 boyutunda ise Avrupa’nın Avrupa Birliği’ne evrilmesi 

tüm aktörlerin kimlik kavramına bakışını değiştirmiştir.



68

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

3. 1980-2005 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE, ALMANYA VE AVRUPA BİRLİĞİ 

İLİŞKİLERİ

3.1. 1980-1990 Yılları Arasında Avrupa Birliği’nin Tarihsel Süreci

1950’lerden bu yana yaratılmaya çalışılan gerek kurumsal gerekse de ruhsal “birlik”, 

Avrupa Topluluğu aktörleri tarafından kolayca içselleştirilmemiştir. Anlaşmazlıklar, zorluklar 

ve krizlerle geçen yıllar nihayetinde hükümetler tarafından anlaşma ve uzlaşma ortamı 

yaratılabilmiştir. Bu dönem literatür kaynaklarınca, topluluktan birliğe geçişin hızlandığı ve 

ekilen tohumların yavaş yavaş meyvelerini verdiği bir dönem olarak değerlendirilmiştir.

3.1.1. Avrupa Tek Senedi

1970-1980 arasındaki dönem Avrupa Topluluğu’nun ilerleme sürecinde krizler ve 

duraklama dönemi olarak anılmıştır. Petrol krizinin topluluk üyesi ülkeler üzerinde çok 

önemli etkileri bulunmuştur. Bununla beraber birlik olma yolunda Avrupa Komisyonu, 

Avrupa Politik İşbirliği gibi kurumlar kurulmuştur. Ancak bu kurumların entegrasyon 

sürecinde sınırlı oranda derinlik yaratabilme kapasitelerinden kaynaklı olarak literatür bu 

dönemi “duraklama” olarak nitelendirmiştir (Kaya vd, 2020: 7).

1980’in ardından Avrupa bütünleşmesi çabalarının hız kazandığı gözlemlenmiştir. 

İngiltere’nin, Fransa’nın ve Batı Almanya’nın ekonomik ve sosyal meselelerde çeşitli 

itirazları bulunmasına rağmen 1983 yılında önemli bir adım atılmış ve Schengen 

Deklarasyonu ilan edilerek “sermayenin serbest dolaşımı” mümkün hale getirilmiştir. Avrupa 

Komisyonu’nun yetkileri artırılarak Konseyin, devletlerin çıkarlarını uluslar üstü bir yapı 

olarak değerlendirmesini savunan “vatandaşlar Avrupası” projesi gündeme alınmıştır. 1985 

yılındaki Lüksemburg Zirvesi’nin temel gündemi “tekleşme” olmuş, buna müteakip 

havaalanları ve sınır noktalarındaki gümrük ile polis formaliteleri kaldırılmıştır. Bu kararlar 

doğrultusunda ise bu dönemin en önemli gelişmesi olan Tek Senet” 17 Şubat 1986’da 

imzalanmıştır (Dedeoğlu, 2003:56).

1970’li yılların ekonomik kriz ortamında ABD ve Japonya ekonomileri hızla büyümüş 

bunun bir etkisi olarak ise Avrupa sermayesini kendi topraklarına çekmeyi başarmıştır. 

Avrupalı devletlerin kendi coğrafyalarını bir çekim merkezi haline getirmeleri gerektiğinin 

farkına varmış ve bu sebepten ötürü Tek Pazar’ın ivedilikle kurulması gerekliliğini kabul 

etmişlerdir. “Avrupa Tek Senedi” ile mevcut ortak pazar anlayışı bir adım daha ileriye 

taşınmıştır. Ticareti engelleyen tüm regülasyonlardan arındırılmış bir coğrafya oluşturabilmek 



69

amacına ek olarak iş gücünün de serbest dolaşabilmesi gibi hedeflerin 1992 yılına kadar 

gerçekleşmesi kesinleştirilmiştir (Kaya vd., 2020: 7). 

Ekonomik aksaklıklar temelinde yenilenmeye giden Avrupa Topluluğu’nun yegâne 

sorunu ekonomi ile alakalı olmamıştır. Buna ek olarak topluluğun kurumsal yapısı da “birlik” 

fikrinin önündeki önemli engellerden biri olarak tanımlanmıştır. Topluluğun karar almasında 

benimsenen “oy birliği” yöntemi revize edilerek “nitelikli çoğunluk” yönteminin dönemin 

ruhuna daha uygun olduğu kararlaştırılmıştır. Bu sayede topluluk daha aktif bir şekilde karar 

mekanizmasını işletebilmiş ve “ulus-üstü” anlayışı güçlendirilmiştir (Bozkurt, 2001: 147).

3.1.2. Güney’e Doğru Genişleme: Yunanistan, İspanya ve Portekiz Üyelikleri

Avrupa Ekonomik Topluluğu’nun 1980’lerde geçirdiği bir başka büyük değişiklik ise 

topluluğun yeni bir genişleme adımı atması olmuştur. Uzun yıllar boyunca özellikle Kuzey 

Avrupalı sanayileşmiş ülkelerin birlikteliği ile ilerleyen Topluluk, 1981’de Yunanistan’ı, 

1986’da da İspanya ve Portekiz’i içine dahil etmiştir. Böylelikle AET, Güney Avrupa’nın 

yükselen demokrasilerine eksiklikleriyle beraber kapılarını açmıştır (Lekl, 2016: 2).

Ancak bu genişleme beraberinde çeşitli sorunları da getirmiştir. Üye sayısı on ikiye 

ulaşan AET’nin içerisinde bölgesel dengesizliklerin artması sorunu ortaya çıkmıştır. Devletler 

arasındaki özellikle ekonomik ve sektörel bazdaki dengesizlikler topluluğa sonradan 

eklemlenen ülkelerin entegrasyon kapasitesini düşürmüştür. Yeni üye olan ülkelerin tümünün 

diğer ülkelere oranla tarım yoğunluklu ekonomilere sahip olması sanayileşmiş güçler arasında 

problem yaratmıştır (Lekl, 2016: 2).

1962’de Avrupa Ekonomik Topluluğu’na başvuran Yunanistan, 1 Ocak 1981 itibariyle 

tam üyelik statüsünü kazanmıştır. Fakat topluluğun geri kalanında özellikle “kurucu altılarda 

Yunanistan’ın rekabet edebilme potansiyeli ile ilgili büyük şüpheler bulunmaktaydı. Bunun 

yanı sıra kültürel açıdan da bir takım soru işaretleri mevcuttur.16

Yunanistan’ın gayri safi yurtiçi hasılası (GSYİH) topluluk ortalamasının neredeyse 

yüzde elli altındaydı ve çok yüksek bir işsizlik oranının olduğu istatistiklere yansımıştır. Aynı 

zamanda Yunanistan’ın ürettiği tarım ürünleri hali hazırda İtalya veya Fransa tarafından 

üretilmekteydi bununla beraber önlenemez bir iş gücü göçünün olmasından ve Yunanistan 

16 Örneğin dönemin “Der Spiegel” dergisi editörü Mareike Spiess-Hohnholz’un yazısında 9 yaşındaki bir kız 
çocuğunun dahi salata tabağından sosu höpürdeterek içmesinin Avrupa'da kabul edilemeyecek olduğu” ifadeleri 
yer almıştır. Yunanistan Cumhurbaşkanı Konstantin Karamanlis bir Avrupa Komisyonu toplantısının ertesinde, 
“Yunanlıların yalnızca derinlere atlaması gerektiğini ve yakında yüzmeyi öğreneceklerini” söylemiş ve AET’ye 
üyeliğin kendi siyasi kariyerinin zirvesi olarak tanımlamıştır. Bu açıklamanın üzerine Başbakan Rallis ise 
“Yunanlılar için 1 Ocak soğuk bir duş etkisi yaratmayacak ve elbette yüzmekten başka bir şey yapmayacağız; 
ancak yaşam tarzımızın değişmesi gerekliliğinin farkındayız ve bu, bizim konumumuzdaki her ülke için zor bir 
engeldir” açıklamalarında bulunmuştur. Başbakan Georgios Rallis ise tüm zorluk ve zorunlulukların farkında 
olarak AET makamları ile halkı arasında bir orta yol kurmaya çalışmıştır (Hohnholz, 1980: 66).



70

içerisindeki üreticiler ise iç pazarı topluluk üyelerine kaptırmaktan endişeler duymuştur. 

Yunanistan’ın üyeliği topluluğun lokomotifi Fransa ve Batı Almanya tarafından 

desteklenmiştir. Fransa ve özellikle Fransa Cumhurbaşkanı Valéry Giscard d'Estaing 

Yunanistan’ın başvurusunu siyasi gerekçelerle desteklerken, Batı Almanya ise var olan 

ekonomik ilişkilerini çok daha sıkılaştırmayı arzu etmiştir. Avantajları ve dezavantajları 

bulunmakla birlikte dünya ekonomisinin yeniden canlanmayı arzuladığı bu dönemde Avrupa 

“birliğini” kurmak üzere Yunanistan’ı topluluğa dahil etmiştir (Lekl, 2016: 4).

Yunanistan’ın Türkiye ile başlayan eş zamanlı Avrupa Topluluğu üyelik 

görüşmelerinin aksine, İspanya ve Portekiz için süreç daha farklı işlemiştir. İspanya ve 

Portekiz, İkinci Dünya Savaşı’nın ardından köklü reform trenini kaçıran bu iki devlet, 

“faşist/diktatör” yöneticilerin hükümetleri altında kalmışlardır. Demokrasi, topluluğa üyeliğin 

temel şartlarından biri olduğu için, Portekiz ve İspanya entegrasyon sürecinden ilk etapta uzak 

kalmışlar veya uzaklaştırılmışlardır (Emert ve Petrovi, 2014: 1367).

Temel olarak İspanya ve Portekiz’in önündeki engel ortak tarım politikası programı 

olarak görülmüştür. Buna ek olarak İspanya’nın Fransa ve Yunanistan tarafından üretilen 

Akdeniz menşeili tarım ürünlerini düşük maliyetle üretebiliyor olmasıydı. Üretim maliyetleri, 

dolayısıyla tarım ürünlerinin fiyatları da AT'dekinden belirgin şekilde daha düşüktü.O 

dönemde İspanyol balıkçılık filosu, AET'nin tüm balıkçılık filosundan daha büyüktü, bu da 

İngiltere ve Danimarka ile bir ihtilaf yaratmıştır. Ancak Haziran 1984'te Fontainebleau'da 

yapılan Avrupa Konseyi zirvesinde tarımsal meseleler ve bütçe sorunları çözüldükten sonra, 

Portekiz ve İspanya'nın Topluluğa 1986'da katılmasının yolu açılmıştır (Emert ve Petrovi, 

2014: 1371).

Portekiz için katılım müzakereleri 17 Ekim 1978'de ve İspanya için de birkaç ay sonra 

5 Şubat 1979'da başlatılmıştır. Dönemin Avrupa Ekonomik Topluluğu Komisyon Başkanı 

Roy Jenkins komisyondan hızlı bir karar alınması için elinden geleni yapacağını ve hem 

komisyon hem de aday ülkeler için tatmin edici bir anlaşma hazırlayacağının sözünü 

vermiştir. Topluluğun 1980-1990 gündemi incelendiğinde ortak tarım politikaları, topluluğun 

bütçesi ve reformu ile İngilizlerin adaptasyonu temel gündem maddeleri olmuştur. Bu 

dönemde temelde İngiliz ve Fransız çıkarları ön planda tutulmuş ve bu iki aktör lehine 

kararlar alınmıştır. Başlangıçta basit ve hızlı olacak gibi görünen müzakere süreci yine 

ekonomik problemlerle karşılaşarak sekiz yıllık müzakere sürecinin ardından gelmiştir ve 12 

Haziran 1986’da da İber devletleri topluluğa giriş yapmıştır (Cunha, 2012: 8). 

İber devletlerinin diğer üyelik süreçlerinden farkı topluluğa yönelik hissettikleri siyasi 

bağlılık olmuştur. İngiliz ve Danimarkalıların Avrupa entegrasyon sürecinin siyasi yönüne 



71

uyumları ve vurgulamaları düşük düzeyde seyretmiştir. Genel olarak topluluğun ekonomik 

yönleriyle değerlendirilmesi hususlarında aktif oldukları için siyasi bağlılık hususunda 

tartışmalar yaşanmıştır. Ancak bu durum İspanya ve Portekiz örneği için bu şekilde 

olmamıştır. AET üyeliği demokrasiye dönüşü pekiştirmenin, siyasi ve ekonomik reform ile 

liberalizasyonu teşvik etmenin bir yolu olarak görülerek Avrupalılaşma süreciyle 

ilişkilendirilmiştir. AET kendine bu noktada yeni bir kimlik yaratıcı rol biçmiş ve kendini 

ulusal kimliklerin veya yönelimlerin yeni bir tanımlanması olarak görmüştür (Kahraman, 

1997: 151).

Tüm bu gelişmelerin ardından Avrupa Ekonomik Topluluğu yaklaşık 320 milyonluk 

bir nüfusa, önemli bir ekonomik nüfuza kavuşmuş ve Batı’nın en büyük pazarı olma unvanını 

elde etmiştir. Bununla beraber tarım üretiminin aşırı derece artması ve Kuzey-Güney 

ayrımının daha da belirginleşmesi gibi olumsuzluklara da sahip olmuştur. İspanya ve 

Portekiz’in katılımının ardından Batı Almanya Şansölyesi Helmut Kohl “Avrupa karakterini 

şekillendiren iki milleti kabul ediyoruz” açıklamalarında bulunmuştur. Konsey Başkanı 

İtalyan Bettino Craxi’nin ise “yıllarca süren karanlığın ardından güneş Avrupa Topluluğu 

üzerinde yeniden doğmuştur, bulutlar artık dağıldı” cümleleri ağzından dökülmüştür. Fransa 

Cumhurbaşkanı François Mitterrand ise Topluluğun büyük bir serbest ticaret bölgesinden 

daha fazlası olduğunu kanıtlamış olmasından memnundu. Berlin Duvarı’nın yıkılmasının 

ardından iyice güçlenecek olan Avrupa Ekonomik Topluluğu için önemli bir dönüm noktası 

olmuştur. Soğuk Savaş’ın iki süper gücünden daha fazla nüfusa sahip bir birlik, o dönemin 

konjonktüründe önem arz etmiştir (Cunha, 2012: 12). 

3.2. 1980-1990 Yılları Arasında Batı Almanya’nın Avrupa Birliği Dış Politikası

Dönemin uluslararası siyaseti incelendiğinde hâkim olan sağ yaklaşım Batı 

Almanya’da da görülmüştür. Askeri istatistiklerin nispeten önemini yitirerek ekonomik 

indikatörlerin daha fazla önem kazandığı bu dönemde Batı Almanya bu hususta parmakla 

gösterilen aktörler arasında olmuştur. Özellikle Doğu’dan gelen göç dalgası ve Avrupa 

Ekonomik Topluluğu içerisindeki hâkim söylemin etkisi neticesinde bu dönemin en önemli 

olayı olan Doğu ve Batı Almanya’nın birleşmesi gerçekleştirilmiştir.

3.2.1. Birleşmenin Şansölyesi Helmut Kohl 

Helmut Kohl’ün devlet adamlığına ve yaklaşımlarına en çok tesir eden olaylardan biri 

şüphesiz ki İkinci Dünya Savaşı tecrübesi olmuştur. Kardeşinin bu savaşta hayatını 

kaybetmesi savaşın ardından Doğu-Batı bölünmesinin yaşaması karakterini oluşturan temel 

etkenler arasında bulunmuştur. Çok erken yaşlarda yaşadığı bu trajedilerden yola çıkarak 



72

savaşların ve savaş ihtimallerinin muhakkak engellenmesi gerekliliği yaklaşımını kendine şiar 

edinmiştir. Bu sebepten ötürü de barış ortamının yaratılması adına Batı Almanya ve 

Almanya’yı Avrupa’ya oldukça yakın hatta bütünleşik şekilde tutmaya çalışmıştır. Kohl 

siyaset geleneğinde ise “birlik” olma fikriyatı ve hissiyatına her zaman sahip çıkmış ve Birinci 

Dünya Savaşı anıtında Fransa Cumhurbaşkanı François Mitterand ile birliktelik pozu 

vermiştir. Avrupa’nın kurulmasını daima Almanya’ya atfedilmiş bir görev olarak algılayan 

Kohl, ortak bir para birimi17 idealini gerçekleştirmek adına siyasi kariyeri boyunca 

uğraşmıştır (Wagner, 2017: 65).

Yine Kohl’un ifadelerinde öne çıkan bir başka unsur “Alman birliği ve Avrupa birliği 

aynı madalyonun iki yüzüdür” olmuştur. Onun döneminin başlangıcında da her zaman olduğu 

gibi iki Almanya’yı birleştirmek temel gaye olarak dönem siyasetine kodlanmıştır. Berlin 

Duvarı’nın yıkılmasının ardından Almanya ile beraber Avrupa’nın genişleme gerekliliğini 

düşünen ilk lider yine Helmut Kohl olarak karşımıza çıkmaktadır. Gerek Almanya ulusal 

çıkarlarından olsun gerekse uluslararası konjonktür gereğinden olsun AET dönem 

politikalarına bakıldığında da bu görüşün yansımaları uygulanmıştır (Mertes, 2002: 69).

3.2.2. 1980-1990 Arasında Batı Almanya Siyasetindeki Önemli Gelişmeler

Soğuk Savaş döneminde savaş ve çatışma tehdidi alanlarında ilerleyen ABD ve SSCB 

gerginliği dönemin yumuşama evresine girmesiyle beraber ekonomiden, olimpiyat 

turnuvasına kadar tüm küresel kavramlarda vücut bulmaya devam etmiştir. AET’nin 

içerisinde bu rekabetin kalıcı olduğu yönündeki yaklaşımlar daha yaygın olarak görülmüştür 

(Granieri, 2013: 1).

AET’nin içerisinde bulunan bir grup “Doğu-Batı” rekabetine gereğinden fazla 

odaklanılarak “Kuzey-Güney” ekonomik kalkınma sorunlarıyla daha fazla ilgilenilmesini 

istemiştir. Ancak “gelenekselciler” Doğu-Batı bloklarının varlıklarını daha realist bir 

çerçeveden değerlendirerek, cesur ve keskin dönüşümler yerine sürecin dikkatli bir yönetim 

gerektirdiği düşüncesini savunmuşlardır (Granieri, 2013: 2).

Dönemi inceleyen araştırmacılar arasında da bu yaklaşım ana akım görüş olmuştur. 

Analistler Soğuk Savaş’ın sonunu tahayyül ederken, ABD ile SSCB müttefiklerinin beraberce 

gerilimi azaltılmış bir dünyada yaşamaya devam edeceklerini öngörmüşlerdir. O günün 

17 Onun için tek para birimi ekonomik güç veya satın alma gücünden başka bir anlam ifade etmiştir. Kohl’un 
dünya anlayışında ortak para biriminin özellikle gençlere “Avrupa ve Avrupalılığa” dair yeni bir aidiyet duygusu 
aşılayacağı yönünde bir inanç bulunmuştur. Ve özellikle Winston Churchill’in 19 Eylül 1946’da Zürih’teki 
öğrencilere hitaben yaptığı konuşmasında yer alan “küçük uluslar da büyük uluslar kadar önemlidir ve 
onurlarını ortak davaya katkılarından dolayı kazanırlar” ifadelerini sıklıkla kullanmıştır. Bu da büyük Avrupa 
idealinin kıtadaki küçük ulusların katkılarıyla gerçekleşebileceği mesajını kamuoyuna sıklıkla aktarması 
anlamına gelmiştir (Mertes, 2002: 68).



73

koşullarında hiç kimse herhangi bir tarafın kaybeden olarak ilan edileceğini aklının ucundan 

bile geçirmesi mümkün değildi; çünkü bu tür yorumlar dönem konjonktüründe gerçekçi kabul 

edilmemiştir (Granieri, 2013: 2).

Bu gerçekliğin en net görüldüğü alan ise şüphesiz ki Berlin olmuştur. Dünya, Orta 

Avrupa'da istikrar ve güvenlik için ödenmesi gereken bedel olarak Berlin Duvarı'nın varlığını 

kabul etmiştir. ABD Başkanı Ronald Reagan’a 1987’de Brandenburg Kapısı önünde yaptığı 

çağrıda “Sayın Gorbaçov, bu duvarı yıkın!” diye seslenirken hiç kimse -esasında kendisi bile- 

bunun gerçeklemesini beklememiş ve hatta bu sözlerin “anakronik” duyguların yorgun bir 

yansıması olarak karşılanmıştır. O dönemde Gorbaçov’un Glasnost ve Perestroyka 

politikalarının Sovyetler Birliği’ni istikrara kavuşturacağı ve iki kutuplu dünya durumunun 

daha da kalıcı hale geleceği varsayılıyorken; bunu önlemek adına Ronald Reagan bu çağrıda 

bulunmuştur. Neticede ABD haricinde hiçbir devlet bunu talep edebilecek bir güç ortaya 

çıkaramamıştır (Granieri, 2013: 3). Tam olarak böylesine beklentisiz bir ortamda 1989 

devrimleri ile Almanların yeniden birleşmesi fikri beklenmedik bir zamanda gerçekleşmiştir. 

Hatta Gorbaçov bu durumu “tarihin gündeminde yoktu” sözleri ile değerlendirerek 

beklentisizliğini dile getirmiştir (Granieri, 2013: 3).

Helmut Kohl ve merkez sağ yani Hıristiyan Demokrat Birliği / Hıristiyan Sosyal 

Birliği (CDU / CSU), 1970'ler dönemi boyunca önceki Sosyal Demokrat hükümetlerin detant 

(yumuşama) odaklı Ostpolitik yaklaşımlarını belli bir düzeyde eleştirmiştir. Ancak 1982’de 

iktidarı ele aldıklarında Kohl hükümeti Doğu Almanya ile modus vivendi18 anlayışı temel 

alınarak “Ostpolitik” temelli yaklaşımlara bir süre daha devam etmiştir (Görtemaker, 2009: 

14).

Esasında bu durum Kohl’un iktidara gelmesi için stratejik bir hamle yaparak koalisyon 

ortağını değiştiren liberal eğilimli Özgür Demokrat Parti’den (FDP) kaynaklanmıştır. Kohl 

hükümetlerinde zamanında da FDP’li Hans Dietrich Genscher 1974 yılından beri sürdürdüğü 

“Dışişleri Bakanlığı” görevine devam ederek gerçekçi dış politika anlayışını sürdürmüştür. 

Yine de bu statüko dahilinde devam ederek bölünmenin sağladığı istikrarı, birlikteliğin 

benzersiz belirsizliklerine tercih etme anlayışı da yeni gelen hükümetle olan görüş birliğini 

yansıtmıştır (Görtemaker, 2009: 14).

Batı Almanya için birleşme yolundaki önemli dış politik meselelerinden biri de Doğu 

Almanya’da bulunan Almanların çevre ülkelerden Batı Almanya’ya doğru göç dalgası 

oluşturması olmuştur. Macaristan’ın Avusturya ile arasındaki “sınır” güvenliği seviyesini 

düşürmesiyle beraber bu göçler yoğunlaşmıştır. Doğu Almanya’da yaşayan vatandaşların 

18 Çatışan tarafların süresiz olarak veya nihai bir çözüme ulaşılıncaya kadar barış içinde bir arada yaşamasına 
izin veren bir düzenleme veya anlaşma.



74

kendi geleceklerini kaçak olarak göç ederek kurtarmaya çalışması ise Doğu Alman 

yönetiminin başarısızlığının bir göstergesi olmuştur (Önsoy ve Koç, 2019: 113).

Doğu Almanya’nın kötü yönetilmesi ve özellikle göç gelişmeleri Batı Almanya 

kamuoyu ve makamları tarafından dikkatle izlenmiştir. 28 Kasım 1989’da Helmut Kohl 

Almanya'da ortak bir federal düzen oluşturmak amacıyla Doğu Almanya Başbakanı Hans 

Modrow’a acil yardım planı olarak ortak bir topluluğun kurulması ve birleşik konfederatif 

yapıların geliştirilmesini içeren On Nokta Planı’nı sunmuştur. Kohl, birleşik bir Almanya’nın 

nasıl bir yapı olacağını kimsenin bilemeyeceğini ifade etmiş olsa da nihai hedeflerinin her iki 

Alman toplumunu da bu sayede birleştirmek olduğunu açıklamıştır (Görtemaker, 2009: 15).

Bu gelişmelerin üzerine Modrov Genel Sekreter Gorbaçov ile görüşmek üzere 

Moskova’ya gitmiştir. Doğu Berlin’deki SSCB büyükelçisinin elinde bulunan taslak 

“Almanya için birleşik Anavatan” ismini taşırken, başkentin Berlin olacağı bir birleşme 

sürecinin SSCB açısından yol haritasını içerdiği çıkarımına ulaşılmıştır. SSCB’nin bu taslağı 

kabul etmesiyle birlikte Doğu Almanya çıkarlarının da gündeme alınacağı ABD, Fransa ve 

İngiltere ile görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Taslak metnin ağırlıklı olarak önerileri parasal, 

ekonomik ve sosyal birliğin sağlanması hedeflerini temel almıştır (Görtemaker, 2009: 15).

Kasım 1989’da Berlin Duvarı’nın yıkılmasının ardından Soğuk Savaş’ın sona 

ermesiyle beraber 12 Eylül 1990’da imzalanan 2+4 Anlaşması sayesinde İkinci Dünya Savaşı 

güçlerinin Almanya üzerinde bulunan tüm hakimiyetleri sonlandırılmıştır. Bu sayede 

Almanya uluslararası arenada 1871’den sonra da tam bağımsız devlet; 20. yüzyılın sonundan 

yeniden birleşik bağımsız devlet bir devlet olmaya hak kazanmıştır (Büyükbay, 2016: 48).

Birleşmenin şüphesiz ki ilk etapta Almanya ekonomisine büyük yükleri ve sosyolojik 

problemleri de beraberinde getireceği ön görülmüştür. Ancak bu etkilerin uyum sağlanması ve 

ekonominin yeniden gelişme trendine girmesiyle beraber ortadan kalkacağı da analistlerce 

aşikâr olarak ifade edilmiştir. Nitekim SSCB’nin güç kaybederek parçalanma aşamasına 

gelmesinin ardından Doğu Avrupa’da Almanya haricinde büyük bir devlet kalmamıştır. Sınır 

güvenliğinin ve bütünlüğünün yeniden sağlanmasıyla birlikte düşmanla birebir temas halinde 

olan bir devlet yerine etrafı tampon bölgelerle çevrili Batı güvenlik şemsiyesi altında nispeten 

“güvenli” bir jeopolitiğe sahip olmuştur. Soğuk Savaş’ın ardından uluslararası arenada askeri 

kapasitelerin yerini ekonomik büyüklüklerin almasıyla birlikte Almanya daha büyük 

hedeflerine ilerleme konusunda avantaj sağlamıştır (İnat, 2009: 4).

Doğu Bloğu’nun ortadan kalkmasıyla beraber uluslararası ortam devletlere yeni 

politikalar üretme hususunda oldukça geniş bir alan bırakmıştır. Almanya bu noktada realist 

davranarak her ne kadar ekonomik olarak açılımlar yapmaya müsait olsa da güvenlik 



75

kaygılarından dolayı daha temkinli davranması gerekliliğini algılamıştır. Bu noktada 

siyasetçiler yeni dönem yaklaşımlarının ne olacağı hususunda çok özenli davranmışlardır 

(İnat, 2009: 5).

İngiltere ve Fransa; Almanya’nın birleşme hamlesinden kaynaklı olarak entegrasyon 

hareketinin engelleneceğine dair bir endişeye kapılmıştır. Bu endişelerin Kohl’un politikaları 

ile giderilmesinin ardından Birlik yolunda ilerleyen Avrupa Topluluğu içinde Almanya’nın 

coğrafi ve nüfus büyüklüğü endişe yaratmaya başlamıştır. Büyüklükten kaynaklı olarak oy 

hakkının artması ve Almanya’nın daha pro-aktif bir role bürünmesi diğer ortaklar tarafından -

özellikle İngiltere ve Fransa- bir problem olarak görülmüştür. Yeni ve birleşmiş Almanya’ya 

bakışlar her ne kadar endişe dolu olsa da Dışişleri Bakanı tarafından yapılan “Hiçbir ülke 

Almanya’nın yeni politikasından korkmasın. Bunlar tümüyle Avrupa barışı ve 

entegrasyonuna hizmet etmektedir” açıklaması tansiyonu bir nebze olsun düşürmüştür 

(Hekimler, 2007: 14).

İki Almanya’nın birleşmesinden evvel Kasım 1989’da yapılan AET zirvesinde parçalı 

yapıya sahip bir Almanya’nın, birlik yolunda problemler yaşanan bir Avrupa’ya neden 

olduğunu tekrar dile getirmiştir. Bu bağlamda Kohl her iki bütünleşememiş coğrafya arasında 

bir paralellik kurmuş ve bunu elinden geldiği ölçüde gidermeye çalışmıştır. Alman birliğinin 

kurulması esasında Avrupa Birliği entegrasyon sürecinin bir parçasıdır. Kurulduğu andan 

itibaren akıllarda beliren birliktelik fikrinin bir ürünü olarak ortaya çıkan Almanya 

bütünleşmesinin Avrupa’nın birlik olması fikriyle bütünleşik olduğunu liderliği boyunca 

savunmuştur (Hekimler, 2007: 15).

Birleşmiş Almanya’nın genel dış politika hamleleri bütünleşmeyi sağlamaya yönelik 

olmuştur. Ekonomik krizin etkilerinin azalmasıyla beraber bu hız kazanmıştır. SSCB 

varlığının daha az tehdit haline gelmesi ise AET’nin genişlemesini ilerleyen dönemlerde 

kolaylaştırmıştır. İlerleyen başlıkta inceleyeceğimiz 1990 ve 2000’ler döneminde Avrupa 

bütünleşmesi gerçek anlamda “birlik” manasına kavuşmuş ve ortak politikalar ile kimlik 

temelli yaklaşımlara ağırlık verilmiştir. Bu noktada Almanya’nın birleşmesi itekleyici güç 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

3.3. 1980-1990 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası

Bu dönemde 12 Eylül 1980 darbesinden kaynaklı olarak Türkiye ile AT ilişkileri 

oldukça gergin ve soğuk düzeyde ilerlemiştir. Türkiye’nin demokrasiden uzaklaşması ve 

üstüne üstlük Yunanistan’ın topluluğa dahil olması AT görüşmelerini yürüten heyetler 

nezdinde aşılması çok zor engeller olarak tezahür etmiştir. Darbe döneminde ve sonrasında da 



76

tüm olumsuzluklara rağmen görüşmeler devam etmiş ve üyeliği elde edebilmek adına tüm 

yollar denenmiştir. Fakat darbe döneminde yaşanan olumsuzluklar -özellikle insan hakları  

ihlallerinin yükselmesi- ilişkilerde onarılmaz büyüklükte yaralar açmıştır. Şükrü 

Saraçoğlu’nun “Tam üyelik konusu bir konjonktür meselesidir. Konjonktür ortaya çıktığında 

gerçekleşir. Siz de o tarihe kadar ne kadar hazırlıklı olursanız işiniz o kadar kolaylaşır” 

ifadelerinden yola çıkarak Türkiye, gerçekleştirdiği tam üyelik başvurusuna yeterince 

hazırlanamadığından üyeliğe o dönemde kabul edilmemiş ancak üyelik kapıları da tamamen 

kapanmamıştır.

3.3.1. 12 Eylül 1980 Darbesinin Avrupa Birliği ile Olan İlişkilere Etkisi

Türk dış politikasının yönü bu dönemde temelde üç önemli olay neticesinde ve 

ekseninde belirlenmiştir. Bunlar, 1979 İran Devrimi, SSCB’nin Afganistan işgali ve İran-Irak 

savaşı olarak kabul edilmektedir. İlgili konjonktürel gelişmelerden kaynaklı olarak Türkiye, 

NATO içerisindeki pozisyonunun öneminin arttığının farkına varmıştır. Bunun yanı sıra ülke 

içerisinde ve özellikle ekonomik gelişmelerde önemli, yön belirleyici parametreler olduğunun 

altının çizilmesi gerekmektedir (Küçükcan ve Küçükkeleş, 2012: 12).

Dönem içerisindeki ekonomik anlamda süre gelen yapısal sorunlar ve ülke içindeki 

sağ-sol kutuplaşmasının derinleşmesi Türkiye’yi adeta kördüğüm haline getirmiştir. Tüm bu 

karışıklıkların şüphesiz ki halk iradesiyle çözülmesi gerekmekteydi ancak dönemin Türk 

Silahlı Kuvvetleri mensupları çareyi demokrasiden uzaklaşarak darbe gerçekleştirmekte 

bulmuştur. 12 Kasım 1979’da istikrarı yeniden sağlamak adına iktidara gelen Süleyman 

Demirel, 12 Eylül 1980’de devletin kontrolünü cuntacı askerlere bırakmıştır (Çakmak, 2009: 

1).

Gerçekleştirilen darbenin akabinde Orgeneral Kenan Evren “Avrupa Topluluğu, 

Avrupa Konseyi ve demokratik ülkelerin üyesi bulunduğu diğer uluslararası kuruluşlarla” 

süregelen müzakerelerin diyalog düzleminde devam edeceğinin altını çizmiştir. Darbeciler, 

darbenin meşruiyetinin sağlanması adına şüphesiz ki uluslararası arenadan da destek toplamak 

gerekliliğini hissetmişlerdir. ABD, NATO üyesi bir müttefikin darbe vesilesiyle nispeten 

istikrarlı bir geleceğe kavuştuğu için bu duruma karşı olumsuz bir yaklaşım içerisinde 

olmazken, darbeciler esas anlamda “Batı” olarak ifade ettikleri Avrupa’nın da olumsuz 

tepkisini çekmemeyi ummuşlardır (Erhan ve Arat, 2010: 82).

Darbe, siyasi açıdan duyduğu destek ihtiyacına ek olarak ekonomik bağlamda da 

desteğe ihtiyaç duymuştur. Yabancı sermayenin Türkiye’ye gelmesinin sağlanması ve AT 

üyelik sürecinde vaat edilen fonlar ekonomik anlamda devlet için büyük önem taşıyorken 



77

darbeciler bu yatırımları küstürmeyi göze alamamışlardır. Tüm bunlara ek olarak Yunanistan 

ile girilen politik anlamdaki yarışta Türkiye’nin geride kalması gibi sebeplerden ötürü AT’nin 

darbeyi kabullenmesi için tüm yaklaşımlar denenmiştir (Erhan ve Arat, 2010: 83).

İçine girilen bu yeni dönemde Ortadoğu’da bölgesel statükonun kaybının ardından 

Türkiye iç politikasında darbe ile gelen durulma ortamı Batı tarafından önemsenmiştir. AT 

üye ülkeleri de demokrasiden uzak olan bu yönetime karşı hoşgörü seviyesini ilk etapta 

Yunanistan’da gerçekleşmiş darbeye olan yaklaşıma oranla daha yüksek tutmuştur. Özellikle 

Hollanda, Fransa ve Danimarka Türkiye ile olan ilişkilerin tamamen koparılmasından yana bir 

tutum izlemişken Almanya ve İngiltere ise cuntanın Türkiye’nin gerçek demokrasiye yeniden 

kavuşabilmesinin bir yolu olarak değerlendirilmesini talep etmiştir (Erdem, 2015: 39).

12 Eylül darbesinin hemen ardından Türkiye’nin durumunu acilen görüşmek üzere 

toplanan Avrupa Parlamentosu’nun 18 Eylül 1980 tarihli birleşimindeki tartışmalar 

incelendiğinde nispeten ılımlı bir yaklaşım sergilendiği görülmüştür. Bu görüşmede 

“Sosyalist” kanat tarafından Türkiye’nin AT’den uzaklaştırılması gereği savunulurken 

“Muhafazakâr” kesim ise Türkiye’nin stratejik önemini ve yabancılaştırılmaması gereğini 

vurgulamıştır. Parlamento görüşmelerinin ardından muhafazakâr kanadın değerlendirmeleri 

doğrultusunda ılımlı kararların çıktığı gözlemlenmiştir. Ancak Konsey’den gelen tavsiye 

kararında ise Türkiye’ye yönelik siyasi yaptırım tehdidi es geçilmemiştir. İlgili kararda ise 

Türkiye’nin ivedilikle “Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi hükümlerine saygı göstermesi” ve 

demokrasiye bir an evvel geçilmesi talep edilmiştir. Aksi halde Türkiye ile olan ilişkilerin 

kesilebileceği ihtimali vurgulanmıştır (Düzgit ve Gürsoy, 2008: 34).

Darbenin ardından gerçekleştirilen ilk “Ortaklık Konseyi” görüşmesinde Batılıların 

Türkiye’nin demokrasiden uzak durumundan faydalanmaya çalışacakları gün yüzüne 

çıkmıştır. Darbecilerin yargılamalarından ve insanlık dışı muamelelerinden kaçmaya 

çalışanları engellemek veya bunların yeni birer problem yaratmasını önlemek adına başta 

Almanya ve Fransa olmak üzere AT içerisinde bulunan pek çok ülke Türkiye Cumhuriyeti 

vatandaşlarını ülkeye girişler için vize uygulamasına tabi tutmaya başlamıştır. Esasında AT 

bu uygulamayı devreye sokarken çekinmiştir. Çünkü Türkiye’nin “Ortaklık Anlaşmasına” 

dayanarak sert tepki vermesi ihtimali söz konusu olmuştur fakat; ülke içerisindeki anti-

demokratik yönetimden kaynaklı olarak bu ihtimalin ortadan kalkmasının ardından rahatlıkla 

uygulama meşru hale gelmiştir (Erhan ve Arat, 2010: 85).

Türkiye tarafı alınan bu karara elbette tepki göstermiştir ancak gerek tepkilerin 

yeterince kuvvetli olmaması gerekse toplantının bakan düzeyi yerine büyükelçiler düzeyinde 

gerçekleştirilmesinden kaynaklı olarak kararın uluslararası hukuka uygun olduğu sonucu 



78

çıkmıştır. Böylelikle Batı’ya ihtiyacı olan darbeci yönetim altında, AT ile gerçekleştirilen ilk 

toplantının ardından Türk heyeti herhangi bir netice alamamıştır. Devletlerarası hukuka uygun 

anlaşmalarla belirlenen taahhütlerin gerçekleştirilmemesini mümkün kılan, “demokratik 

olmayan iktidar” sebebi bu dönem boyunca gündemde kalmıştır (Çakmak, 2009: 1).

Türkiye’de fırtınalı günler yaşanmaya devam ederken AT yoluna beraber girdiği 

Yunanistan bu dönemde topluluğun içine dahil edilmiştir. AT üyeliğinin Türkiye Cumhuriyeti 

dış politikasının temel ülkülerinden biri olmasının sebebi, Yunanistan ile rekabet çerçevesinde 

hedef haline getirilmesidir. Ancak Türkiye’nin bu yarışı kaybetmesi özellikle kulübe girme 

sürecinde Yunanistan vetolarıyla karşılaşması büyük bir engel oluşturmuştur. Bu rekabetçi 

süreçte Türkiye reformlara kavuşma hızını artırsa da artık Yunanistan yapısal bir engel olarak 

-tıpkı darbe dönemindeki anti-demokratik yönetim sebebi gibi- Türkiye’nin karşısına 

çıkarılmaya başlanmıştır (Erdem, 2015: 41).

Yunanistan’ın Türkiye için AT yolculuğunda değişmez bir problem olarak kalması 

1981 sonrasından günümüze kadar  tüm dönemleri etkilemiştir. Yunanistan, Türkiye ile ilgili 

olan meselelerde adeta bir katalizör görevi görerek AT üyeleri arasındaki görüş ayrılıklarını 

yok etme rolünü üstlenmiştir. Türkiye ile Yunanistan  arasında bulunan problemlerin 

müzakere sürecinde gündem dışı tutmak adına büyük özen gösteren Türk heyetleri, 

Yunanistan’ın topluluğa dahil olmasıyla beraber başta “Kıbrıs Sorunu” olmak üzere ikili 

problemlere AT’nin organik bir ilişki ile dahil edilmesinin önüne geçememiştir (Gümrükçü, 

1999: 8).

Yunanistan’ın topluluğa katılmasının ardından Türkiye yeni bir politika arayışına 

girmiştir. Bu noktada ya revizyonist açıklamalarda bulunup geleceğin başka bir yönde 

aranacağı veya hiç beklemeden tam üyelik başvurusunun yapılacağı yönünde yaklaşımlar AT 

özelinde temel gündem maddeleri olmuştur. 1980-1990 arasındaki dönem boyunca 

Türkiye’nin bu iki kutup arasında meddücezirler yaşadığı gözlemlenmiştir. Siyaseten 

Yunanistan’ın Türkiye’yi gerileteceği aşikâr olarak görülmüş buna ek olarak durum ekonomik 

açıdan değerlendirildiğinde de Türkiye ile paralel üretimlere sahip olan Yunanistan’ın 

Türkiye’nin AT ihracatını negatif yönde etkileyeceği de görülmüştür (Erhan ve Arat, 2010: 

86).

Dini ve kültürel bir yaklaşımla değerlendirildiğinde ise Yunanistan’ın AT’nin geri 

kalanından farklı olarak Ortodoks inancına sahip oluşu “Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğu” coğrafyasında bulunan AT kamuoyunda rahatsızlıklar yaratmıştır. Hıristiyan 

inancın içerisindeki “öteki” bile entegre edilmekte bu denli zorluklar yaşıyorken Müslüman 

Türkiye’nin üyeliğinin topluluk içerisinde çok daha derin bir tartışma ve kırılma yaratacağının 



79

sinyalleri alınmış ve üyelik ihtimalinin daha da zorlaştığı fikri hâkim olmuştur (Erhan ve Arat, 

2010: 86).

Ancak Kenan Evren ve darbeciler, İran’da yaşanan devrim ve SSCB’nin Afganistan 

müdahalesi olaylarından kaynaklı olarak Türkiye’nin uluslararası ortam ile ABD 

politikalarındaki kilit rolünün arttığını sezmiştir. NATO müttefiki bir ülkenin iç politikasını 

statükoya kavuşturmak adına çabalayan “darbecileri” nispeten meşru gören ABD gibi AT’nin 

de ülke içi statükonun sağlandığı gerekçesiyle meşruluğunu onların perspektifinde de legal 

düzeye oturtmak istenmiştir.  Nitekim bu yaklaşım bir noktada geçerlilik kazanmış ve ABD 

üzerinden AT üyesi devletlere Türkiye’ye yönelik tutumlarında dikkatli olunması gerekliliği 

söylenmiştir (Erhan ve Arat, 2010: 88).

Öte yandan ülke içinde Dışişleri Bakanlığı ve Devlet Planlama Teşkilatı arasında 

Avrupa Topluluğu tam üyelik başvurusunun gerçekleştirilmesi konusunda anlaşmazlıklar 

yaşanmıştır. Esasında Türkiye’nin başvuru sürecinde gerçekleştirdiği hatalardan biri de üyelik 

sürecinin müsebbibi kurumun tam olarak belirlenememesi olmuştur. Kenan Evren ve darbeci 

askerlerin kararları doğrultusunda tam üyelik başvurusunun ivedilikle gerçekleştirilmesi 

gündeme alınmıştır. Buna müteakip kararlaştırılan husus ise Türkiye’nin yeniden demokratik 

düzlemde yönetilmeye başlar başlamaz üyelik sürecinin başlatılması yönünde olmuştur. 

Gerek dönemin şartlarından ötürü gerekse de Türkiye’nin demokrasiye yeniden geçiş 

yapacağının sinyallerini bozmamak adına, AT bu karar hakkında olumsuz bir yaklaşım 

sergilemekten kaçınmıştır. Yalnız topluluğun aklında gerçekleştirilecek bu erken ve 

hazırlıksız tam üyelik başvurusu endişelere neden olmuştur (Erdem, 2015: 42).

Bu dönemde Milli Güvelik Konseyi’nin (MGK) siyasal düzlemdeki özgürlükleri 

kısıtlayarak olağanüstü derecede insan hakları ihlalleri gerçekleştirmiştir. Bunun üzerine AT 

tarafından yapılan baskıların boyutları seviye atlamıştır. Demokrasinin en önemli simgesi olan 

siyasi partilerin kapatılması, sendika yöneticileri ve üyeleri için idam talepleri başta olmak 

üzere çok sayıda temel hak ve özgürlüklere yönelik davanın ihlallere neden olması AT’nin 

Türkiye yaklaşımını sertleştirmiştir. Avrupa Parlamentosu ve Komisyon tarafından 

“Türkiye’de insan hakları ve demokratik özgürlükler sağlanana dek, mali yardımın askıya 

alınması” tavsiye kararıyla beraber ortaklık yönündeki ilişkiler belirsiz süreliğine askıda 

bırakılmıştır (Uysal, 2001: 145).

AT’nin darbeye karşı sertleşme yönünde değişen yaklaşımı dönemin sonuna kadar 

devam etmiştir. Siyasi partilerin yeniden kurularak seçim prosedürlerinin yeniden işletilmeye 

başlanması gibi demokratik saiklerin ilanını AT yeterince açık ve sürdürülebilir olarak 

görmemiştir. Bundan kaynaklı olarak dönemin güvensizlik ortamı içerisinde gerçekleşecek 



80

Kasım 1983 seçimlerini demokrasinin geri geldiğinin bir yansıması olarak kabul 

etmeyeceklerini belirtmiştir. AT’nin olumsuz açıklamalarına rağmen 6 Kasım 1983 tarihinde 

Türkiye yeniden demokratik düzleme geçtiğini ilan etmiştir. Türkiye’nin yeniden sivillerce 

yönetilmeye başlamasının ardından hükümeti devralan Turgut Özal, AT ile ilişkileri 

normalleştirmekte güçlük yaşamış ve yoğun çabalar harcamıştır (Erdem, 2015: 45).

3.3.2. 1983 Yılında Demokrasiye Dönüşün Ardından Avrupa Birliği ile Olan İlişkiler

Darbe döneminin ardından gerçekleştirilen seçimlerle beraber Türkiye’nin yüzünü 

yeniden sivil iradeye dönmesi ve “ithal ikameci” politikaların terk edilmesiyle birlikte 

uygulamaya geçirilen neo-liberal politikalar ile uluslararası ortamda daha görünür adımlar 

atılmaya başlanmıştır. Bu yaklaşımın ilk somut politikası AET ile dondurulan görüşme 

sürecinin yeniden başlatılması olarak gözlemlenmiştir. Bu kapsamda 14 Nisan 1987’de 

Ankara Anlaşması’nda ifade edilen hazırlık süreci tamamlanmadan tam üyelik başvurusu 

gerçekleştirilmiştir. T.C. Dışişleri Bakanlığı Avrupa Birliği Başkanlığı’nın resmi sayfasında 

bulunan bu açıklamada ifade edildiği kadar kolay olmayan normalleşme ve acele edilmiş 

üyelik başvurusu kararı Turgut Özal döneminde gerçekleştirilmiş ve 1989’da olumsuz bir 

şekilde yanıtlamıştır (T.C. Dışişleri Bakanlığı Avrupa Birliği Başkanlığı, 2020).

6 Kasım 1983 seçimlerinin ardından Turgut Özal’ın seçimin galibi olarak sandıktan 

çıkması, Türkiye halkının oy kullanma işlemini rahatlıkla yapabildiğini göstermiştir. Ancak 

darbe sonrasındaki kısıtlamaların hala devam ediyor olmasından kaynaklı olarak 

demokrasinin bu ortamda özgürce tezahür edebilmesi ihtimalinin düşüklüğü, halk tarafından 

seçilen bu temsilcilerin ülkenin gerçek temsilcileri olamayacağı düşüncesini de haklı 

çıkarmıştır. Bu bakış açısı dahilinde AET seçimlerin hemen ardından nasıl bir pozisyon 

alması gerektiğini ilk etapta belirleyememiştir (Birand, 2005: 314).

1983 seçimlerinin ardından Başbakan seçilen Turgut Özal ve Anavatan Partisi 

(ANAP) hükümet programında AET ile olan ilişkilere de değinilmiştir. Program detaylı 

olarak incelendiğinde esas vurgu yapılan husus olarak yeniden demokratik rejime geçildiği 

bunun yanı sıra da AET ile olan ilişkilerde “menfaatlerin dengelenmesi” düzleminde 

ilerleneceği ifadeleri dikkat çekmiştir. Özal’ın kendi cümleleriyle bu yaklaşım açıkça dile 

getirilmiştir (Neziroğlu ve Yılmaz, 2013: 6009):

“6 Kasım seçimleriyle Türkiye’nin demokratik rejime olan bağlılığı bir defa daha ispat edilmiştir. 

Türkiye Büyük Millet Meclisinin çalışmaya başlaması ve normal demokratik nizamın yeniden işlerlik 

kazanmasından sonra Avrupa Konseyi ile ilişkilerimizin normalleşmemesi için bir sebep kalmamıştır. 



81

Avrupa Ekonomik Topluluğu ile münasebetlerimizde, esas hedefimiz tam üyelik olmakla beraber, bütün 

safhalarda menfaatlerin dengelenmesini esas alan bir anlayış içinde olacağız”. (Özal, 1983)

Turgut Özal’ın seçimlerden galip çıkması AET üyelerinin siyasi gündemlerinde 

olumlu bir hava yaratmamıştır. Turgut Özal, Devlet Planlama Dairesi’ndeki görevini 

yürütürken AET’ye muhalif bir çizgide politikalar seyretmiş ve raporlar hazırlatmıştır. 

Türkiye’nin topluluğa karşı dezavantajlı konumunu çokça kez dile getirmesinden kaynaklı 

olarak AET’nin aklında olumsuz bir yer edinmiştir. Özal’ın AET’ye mesafeli yaklaşımı ile 

birlikte bir de Türkiye içerisindeki demokratik havanın puslu olmasından kaynaklı olarak ilk 

etapta AET’nin Türkiye’ye karşı temkinli tutumu devam etmiştir (Karabulut, 2007: 138).

AET’nin hemen pozisyon alamamasının bir başka sebebi de Yunanistan olarak göze 

çarpmaktadır. Yunanistan’ın topluluk üyeliğine girmesinin ardından Türkiye ile ilgili olarak 

her kararın altında oyun bozucu bir misyonunun olduğu gözlemlenmiştir. Gerek mali 

protokoller ile ilgili hususlar gerekse de Avrupa Parlamentosu’nda bulunan ve çeşitli siyasi 

grupları temsil eden parlamenterlerin Türkiye aleyhine çalışmaları Türkiye’yi zor durumda 

bırakmıştır (Erdoğan, 2008: 134).

Neredeyse AET’nin kuruluşundan itibaren sürekli olarak temasları devam eden 

Türkiye-AET ilişkileri özellikle Yunanistan’ın tam üyeliğinin sonrasındaki dönemde Türkiye-

Yunanistan ilişkilerinin bir yansıması olarak değerlendirilmiştir. Karar organlarında üye 

devletlerin elinde bulunan “veto” yetkisi Türkiye’nin tam üyeliğine karşı çıkan devletlerin bir 

kozu olarak görülmüştür. AET’ye Yunanistan’ın üyeliği de  topluluk içerisindeki Türkiye 

muhaliflerinin, bu kozu Yunanistan’ın oynamasına izin vermesine ve “haksız” yaklaşımların 

uygulanmasına neden olmuştur (Erdoğan, 2008: 135).

Darbenin ardından gelen dönemde AET’nin Türkiye üyeliğine sıcak bakmamasının bir 

başka sebebi ise Avrupa coğrafyasındaki iş gücü eksikliğinin kapanması ve yeni bir işçi göçü 

hareketliliğinin yaşanması tedirginliği olmuştur. Özellikle Batı Almanya -Türkiye’nin Avrupa 

yolculuğundaki en yakın destekçisi- Türkiye’nin serbest dolaşımdan faydalanarak yeni bir 

problem yaratmasından çekinmiştir. 1973 Petrol krizi ve 1979 Büyük Buhran öncesindeki 

Türkiye’nin en önemli kozlarından biri olan “iş gücü” seksenler konjonktüründe Türkiye’nin 

büyük problemlerinden biri olarak yansıtılmıştır (Erdoğan, 2006: 8).

1983’te seçilen Özal hükümetinin ve ondan sonraki tüm hükümetlerin dış politika 

kararlarını etkileyecek bir mesele olarak Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti’nin ilanı karşımıza 

çıkmaktadır.

KKTC’nin bağımsızlığının ilanının ardından Türkiye’nin önceleri benimsediği çözüm 

anlayışı, yeni kurulan devletin uluslararası alanda tanınması olarak keskin bir revizyona 



82

uğramıştır. Gerek Özal gerekse ardından gelen tüm hükümetler için KKTC meselesi 

Türkiye’nin tartışmaya ve pazarlığa açılamayacak bir dosyası olarak dış politika gündeminde 

yer almıştır. Bu durum da AET ile olan ilişkileri hem Yunanistan hem de uluslararası hukuk 

düzleminde olumsuz etkileyen başlıklardan biri olmuştur (Erdoğan, 2006: 8).

1983’ten üyelik başvurusunun gerçekleştirileceği 1987 yılına kadar AT ile ilişkileri 

yeniden canlandırmak adına Türkiye Cumhuriyeti önemli çaba sarf etmiştir. Başta dönemin 

Dışişleri Bakanı Vahit Halefoğlu, Devlet Bakanı ve Türk Dışişleri Müsteşarı Uluç Özülker 

olmak üzere Türkiye Cumhuriyeti’nin tüm kurum ve kuruluşları seferber edilerek Türkiye’nin 

Avrupa başkentlerini ikna edebilmesi için çeşitli kanallar kullanılmıştır (Karabulut, 2007: 

150).

Müzakere görüşmelerinin ve pek çok Avrupa başkentinin ziyaretinin ardından tüm 

olumsuz telkinlere rağmen 14 Nisan 1987’de AET’ye tam üyelik başvurusu yukarıda ifade 

edilen sorunların gölgesinde gerçekleştirilmiştir. Başvurunun bir gün öncesinde ise Başbakan 

Özal “Burada önemli bir açıklama yapmak istiyorum. Aslında bunu yarın (14 Nisan) açıklayacaktım ama 

maalesef bazı açıklamalar bizden evvel başka kaynaklarca yapılıyor, Türkiye yedi yıldır süren istikrarına devam 

ederse, Avrupa Müşterek Pazarına üye olmamız, bazılarının tahmin ettiği gibi zor olmayacaktır” diyerek, 

haberi resmi olarak ilan etmiştir (Karabulut, 2007: 152).

Türkiye Cumhuriyeti’nin AET üyelik sürecinden sorumlu Devlet Bakanı Ali Bozer 

üyelik mektubunu AET dönem başkanı olan Belçika Dışişleri Bakanı Leo Tindemans’a ve 

Topluluk Komisyonu Başkanı Jacques Delors’a teslim etmiştir. Türkiye’nin üyelik 

başvurusunu beyan etmesinin ardından yapılan açıklamada Tindemans “Türkiye’nin 

başvurusunda temel prosedür uygulanacaktır” ifadelerini kullanmıştır. Özellikle 

Yunanistan’ın bu başvuruyu askıda bırakması ihtimalinden çekinen Türk dış politika 

yapımcıları bu açıklama ile başvurunun kabul edilemez olmadığını duyduklarında bir nebze 

olsun rahatlamışlardır (Karabulut, 2007: 153).

Başvurunun ardından gelen değerlendirme sürecinde ise AET çok ağır kanlı 

davranmıştır. Özellikle Yunanistan, İspanya ve Portekiz genişlemesinin getirdiği mali yük ve 

uyum problemleri topluluğun temelde çözülmesi gereken sorunları olarak görülmekte ve 

Avrupa Tek Senedi şartlarına ivedilikle ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu noktada Türkiye’nin 

başvurusu geri plana atılmış ve topluluk 1992 hedeflerine kilitlenmiştir. Ancak başvurunun 

ardından gelen süreç Türkiye’de büyük bir heyecan ile beklenmiştir (Birand, 2005: 350).

Özal hükümetinin temel gayesi AT’den bir müzakere tarihi alınabilmesi ve böylelikle 

yabancı yatırım çekmek olmuştur. Devlet Bakanı Bozer ikili temaslarında Türkiye’nin önemli 

bir ticari ortak olacağından ve sunduğu pazar büyüklüğünün göz önünde bulundurularak 

üyeliğin avantajlarından bahsetmiştir. Bu, yalnızca görüşmeler düzeyinde kalmamış özellikle 



83

Fransız ve İngiliz şirketlerine o dönemde çok sayıda ihale verilmiştir. Üyelik başvurusu 

sonrasındaki dönemde Batı Almanya’dan ziyade İngiltere ve Fransa Türkiye’nin en önemli 

destekçileri olmuştur (Birand, 2005: 350).

Yine Batı Almanya’nın da desteğini kazanabilmek için serbest dolaşım konusunda 

bizzat Özal çeşitli tavizler vermiştir. Hatta bir açıklamasında ise "Biz, İşçilerin serbest 

dolaşımı mutlaka 1996'da başlayacaktır diye ısrar da etmeyeceğiz" demiştir. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin temel gayesi bu gruba dahil olarak yabancı yatırımcıyı çekmek ve 

kalkınmayı hızlandırmak olmuştur. Bu sayede yaratılacak yeni iş kollarıyla beraber teşvik 

programlarının da oluşturulmasıyla Avrupa’daki Türklerin de vatanlarına dönmeleri 

planlanmıştır (Birand, 2005: 352).

AT içerisindeki grupların Türkiye hakkındaki çalışmaları 9 Kasım 1989 tarihine kadar 

nispeten ilgiyle sürdürülmüştür. Ancak bu tarihi gün ne yalnızca Türkiye’nin ne de 

Almanya’nın kaderini değiştirmekle yetinmemiş tüm devletlerin siyasi tarihlerinde büyük bir 

değişikliğe imza atmıştır. Berlin Duvarı’nın yıkılmasıyla birlikte iki Almanya’nın birleşmesi 

gerçekleşmiş ve Avrupa devletleri için bambaşka bir konjonktür doğmuştur. Bununla beraber 

demokratikleşme adımları atan diğer Doğu Avrupalı devletlerin de AT’ye entegre olma 

hedeflerinin olması tüm dengeleri değiştirmiştir. Bu konjonktür içerisinde AT koridorlarında 

Türkiye’nin üyelik talebi geri plana itilmiştir (Birand, 2005: 354).

Nitekim Türkiye ilgili kararın açıklanacağı tarih olan 18 Aralık 1989’da AT’nin yeni 

bir genişleme adımına henüz hazır olmadığı belirtilmiş; ancak müzakere sürecinin devam 

ederek bu aşamanın da atlatılabileceğinin altı çizilmiştir. “Nereye gidildiğinin belli olmadığı, 

her şeyin her gün değiştiği bir ortamda Türkiye gibi büyük bir ülkeye başka türlü yanıt 

verilemezdi” açıklamalarında bulunan Avrupa Komisyon Başkanı Abel Matutes, Türkiye 

meselesinin daha ileri bir tarihte tekrar değerlendirileceğini de sözlerine eklemiştir (Birand, 

2005: 356).

3.4. 1980-1990 Yılları Arasında Türkiye ve Batı Almanya İlişkileri

Türkiye’nin iç politikadaki hareketli gündemi ve 1980 darbesinin ardından darbeci 

yönetim tarafından siyasi baskı göreceğini düşünen büyük bir kitle Almanya’ya iltica yoluyla 

göç etmiştir. Bu noktada Türkiye kökenli göçmen profili de değişmiştir. Göçmenlerin büyük 

çoğunluğu bu dönemde de mavi yaka olarak çalışmaya devam ederken 1980 döneminde 

göçen nispeten daha eğitimli kişiler farklı alanlarda meslek yaşamlarını sürdürmüştür.



84

3.4.1. Avrupa Politik Düzlemde İkili İlişkiler

Misafir işçilerin bu denli politize olmasının yanı sıra dönemin Türkiye-Almanya 

ilişkilerini etkileyen bir diğer faktör “işçilerin serbest dolaşımı” hakkındaki yaklaşım 

farklılıkları olmuştur. Türkiye’nin AT ile imzaladığı mutabakatlara göre 1986 yılında Türk 

vatandaşlığına mensup işçiler birlik içerisinde herhangi bir eleme/seçme prosedürüne gerek 

duymadan yaşamlarını sürdürebileceklerdi. Ancak başta Federal Almanya, serbest dolaşım 

nedeniyle ekonomisinin olumsuz etkileneceğini düşündüğünden ilişkileri gerginleştirmiştir 

(Erhan ve Arat, 2016: 89).

Dönem içerisinde Başbakan Turgut Özal ve Şansölye Helmut Kohl’ün görüşmelerinin 

neticesinde basına yansıyan ifadeler incelendiğinde Bonn yönetiminin serbest dolaşıma asla 

müsaade etmeyeceği anlaşılmıştır. Uluslararası hukuk normlarının bir kenara bırakılarak 

yalnızca Batı Almanya çıkarları ile hareket edileceği ve Türkiye’ye de sus payı olarak misafir 

işçilerinin haklarında iyileştirmeler yapılacağı vaat edilerek Türkiye’nin serbest dolaşımı 

unutması beklenmiştir; Birlik olma yolunda emin adımlarla ilerleyen topluluğun diğer üyeleri 

de Batı Almanya’dan farklı düşünmemiştir (Erhan ve Arat,2016: 92).

Türkiye’nin AT yolculuğunun 1990-2005 arasındaki en önemli destekçisi Batı 

Almanya ile ikili ilişkilerin sıcaklığının düşük seyrettiği bu dönemde gerçekleştirilen tam 

üyelik başvurusunda da Türkiye aradığı desteği Kohl yönetiminden alamamıştır. Dönemin 

konjonktürü gereği Bonn, Ankara’ya ilişkilerinin ekonomik ve ticari yönden geliştirmesini 

öğütleyerek ana hedefin “Gümrük Birliği” olması gerektiğini söylemiştir (Erhan ve 

Arat,2016: 97). Bu noktada özellikle 1990-2000 arasında göreceğimiz Birlik içinde ortak 

kimlik ve kültür yaratım süreçlerinden Türkiye’nin dışlandığını rahatlıkla 

gözlemleyebilmekteyiz. 

Bonn, Türkiye’nin kendisinin olumsuz telkinlerine rağmen tam üyeliğe başvurması 

hususunda oldukça sert tepki göstermiştir. İkili görüşmelere geldiğinde ise serbest dolaşımdan 

Türkiye’nin vazgeçmesi için elinden geleni yapmıştır. 25 Nisan 1988’de gerçekleşen 

Lüksemburg toplantısında “Dördüncü Mali Protokol ve Gümrük Birliği” öncelikli olarak 

tartışılmış bu iki noktada Türkiye’nin taleplerine sıcak yanıtlar verilmiştir. Ancak mesele 

“serbest dolaşım” olduğunda ise Türkiye’nin bu hakkını ileri bir tarihe bırakması 

beklenmiştir. Aynı zamanda bu toplantının başlangıcında Batı Almanya Dışişleri Bakanı 

Genscher’in Yunanistan’ın talebi üzerine sarf ettiği “Kıbrıs ile Türkiye'nin AT ilişkileri 

arasında organik bir bağ" olduğu cümlesi toplantının başlar başlamaz sonlandığı anlamına 

gelmiştir. Nitekim ilişkileri düzeltmek üzere Türkiye’ye gelen Alman Bakan’a Dışişleri 



85

tarafından yeterince ilgi gösterilmemesi soğukluğun boyutunu da artırmıştır (Birand, 2005: 

343).

Bu dönem sonlanırken her iki Almanya’nın birleşmesi ve Avrupa’da öncülük rolünün 

perçinlenmesiyle beraber Almanya’nın öncülük ettiği kuzey grubu bloğunun toplulukta sözü 

daha fazla geçmiştir. Türkiye’nin hem güney kanadı ile olan ilişkileri tam üyeliği elde 

etmesine yetmemiş hem de Almanya’nın öncelikli gündem maddesi Doğu Avrupa ülkelerinin 

bütünleştirilmesi, Doğu-Batı birleşimi olduğundan albenisini kaybetmiştir. Bundan sonra artık 

Federal Almanya veya yalnızca Almanya olarak ifade edeceğimiz devlet tarihi kırılmanın 

ardından reel politik hamlelerine odaklanmıştır. Bu çerçevede gerek Türkiye’nin AT ile olan 

ilişkilerinde gerekse Almanya ile olan ikili ilişkilerde daha çıkar odaklı bir yaklaşım 

sergilenmiştir (Berksoy, 1998: 39).

3.4.2. Türkiye ve Batı Almanya İkili İlişkilerinde Misafir İşçilerin Durumu

Önceki başlıklarda da ifade ettiğimiz üzere 1973’te yaşanan küresel petrol krizi 

misafir işçilere olan ihtiyacın azalmasına neden olmuştur. Bununla beraber ülke içerisindeki 

işsizliğin artmasından kaynaklı olarak Almanya işçi alım sözleşmesini durdurmuştur. 1980-

1990 arasında da misafir işçi sayılarının yükselmesinin en önemli sebebi aile birleşmesi 

sürecinin devam etmesi olurken 12 Eylül 1980 darbesi de bu göçü hızlandırmıştır. 1980 

darbesi göçün niteliğini de değiştirmiş, bu dönem boyunca özellikle Kürtler ve sol tandanslı 

muhaliflerin sığınmacı talebiyle Almanya’ya göç ettiği gözlemlenmiştir (Adar, 2019: 7).

Bu dönemde Batı Almanya hükümeti Türk misafir işçileri çeşitli teşvik programlarıyla 

geri göndermeye ikna etmiş ancak başarılı olamamıştır. Esasında bu geri dönüş programından 

faydalanan misafir işçilerin çocukları kalıcılığın oluşmasında önemli rol oynamıştır. 1963 

sonrasında Almanya’ya gelenlerin Türkiye’ye geri dönmeleri fakat çocuklarını Almanya’da 

bırakmaları kapıyı onlar adına aralık bırakmıştır. Almanya’da kalan ikinci kuşağın nispeten 

“Almanca” biliyor olması ve yine öncekilere oranla Alman okullarında eğitim alması durumu 

kalıcılaştırmıştır. Bu durumun Alman yetkililer tarafından anlaşılması üzerine Batı Almanya 

entegrasyon politikalarını başlatmıştır (Demirağ ve Kakışım, 2018: 125).

Birinci kuşağın dil bilmeme problemi ve eğitim seviyelerinin düşüklüğünden kaynaklı 

olarak “ırkçılık” problemiyle nispeten daha az karşılaşmıştır. Birinci kuşak yalnızca Alman 

ekonomisinin çerçevesini oluşturduğu işlerde çalışmak zorunda kalmışken Batı Almanya 

sınırları içerisinde yetişen yeni kuşak iş piyasasında rekabet oluşturacak bir tehdit olarak 

algılanmıştır (Demirağ ve Kakışım, 2018: 140).



86

1980’lerin başına kadar Türkiye kendi iş gücünü anlaşmalar vasıtasıyla yurtdışına 

göndererek onların ekonomik ve teknik potansiyellerinden faydalanmak istemiştir. Bu 

dönemin öncesinde misafir işçi grubundan herhangi bir lobicilik faaliyeti veya Türkiye’nin dış 

politika amaçlarını kolaylaştırıcı bir rol üstlenmeleri gibi bir beklenti olmamıştır. Ancak 

darbenin Türkiye’den Almanya’ya gelen kişilerin profilinde önemli değişikliklere neden 

olduğu gözlemlenmiştir. 1980 darbesinin ardından özellikle Kürtler ve solcular Almanya 

başta olmak üzere çeşitli Avrupa ülkelerine sürgüne zorlanmıştır. Bu kişilerin entelektüel bilgi 

seviyeleri misafir işçilerin seviyelerinden oldukça farklıdır (Başer, 2015: 226).

Darbenin ardından seçilen Özal hükümeti pasif ve tek boyutlu dış politika 

yaklaşımından vazgeçerek çeşitli alanlarda açılımlar gerçekleştirmiştir. Bir yandan Arap-

İslam dünyasıyla ilişkilerini sıkılaştırırken bir yandan Avrupa ile yeniden ilişkileri 

canlandırmaya diğer bir yandan ise ABD ile temas halinde olmaya özen göstermiştir. Temel 

hedef bu çok taraflılık sayesinde bölgesinde ve komşularla ekonomik derinleşmeyi 

yakalayabilmek olmuştur. Bu politikayla beraber Türkiye’nin bölgesinde lider güç konumuna 

yerleşmesi ve “Batı ile stratejik ortaklık önceliğini” terk etmeden ülke çapında bir güvenlik, 

istikrar ve refah kuşağı oluşturması düşünülmüştür. Aynı zamanda Almanya içerisindeki 

Türkiye kökenliler bu dönemde gerek yukarıda ifade edilen ırkçı saldırılara karşı korunma 

ihtiyacından gerekse Türkiye’nin lobi faaliyetlerini artırma isteğinden dolayı daha fazla dikkat 

çekmiştir (Aydın, 2014: 12).

Bu anlayış değişimi ile birlikte Özal hükümeti “dini” ulusal kimliğin bir parçası olarak 

dış politika yaklaşımının içine dahil etmiştir. Dönemin yurtdışı temsilcilikleri altında da 

Diyanet vasıtasıyla kurumsal kimlik kazandırmıştır. “Almanya’daki Türkleri Türkiye’deki 

Türklerden ayırmak imkansızdır” yaklaşımı ile millet kavramının yurt dışındaki kapsamının 

tanımı böylelikle yeniden belirlenmiştir (Kastoryano, 2018: 74).

1984 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı Türk İslam Birliği (DİTİB) Köln’de Türkiye 

uzantılı resmi bir dernek olarak kurulmuştur. Türk nüfuz ve kimlik politikasının hinterlandı 

Almanya’ya kadar uzanmış ve asimilasyona engel olmak amacıyla misafir işçilerin dini 

yaşamlarında kendine yer bulmuştur (Aydın, 2014: 8).

Aslında bu derneğin kurulmasının altında yatan bir başka sebep ise Türkiye tarafından 

radikal grup sıfatıyla tanımlanan “Süleymancılar”, “İslami Kültür Merkezleri Federasyonu” 

ve “İslam Cemaati Millî Görüş” faaliyetlerinin Almanya’daki güçlü konumlarını bastırmak ve 

bu grupların daha da güçlenmesinin önüne geçmek olarak belirlenmiştir. Hatırlanacağı üzere 

Türkiye misafir işçilerin birikimlerini Türkiye’ye göndererek ülkeye döviz girişini sağlayarak 

döviz açığını kapatmaya çalışmıştır. İfade edilen bu radikal girişimlerin ilgili birikimlerden 



87

nemalanmaya başlaması (cenaze hizmetleri, zekât, fitre ve sadaka gibi maddi yardımlar 

toplaması) dinin maddi boyutunda da Türkiye’yi zarara uğrattığı için DİTİB’e ihtiyaç 

duyulmuştur (Başer, 2015: 226).

Görüleceği üzere bu geçici süreli göçün kalıcı olduğu Türkiye tarafından 1980-1990 

arası dönemde izlediği politikalar kapsamında kabul edilmiş ve kurumsallaşma yoluna 

gidilmiştir. Ancak misafir işçi programının başlamasından bu yana değin göz önünde 

bulundurulan ekonomik kaygılar daha baskın çıkarak entegrasyon adına Türkiye herhangi bir 

çaba göstermemiştir. İlgili makamlar emekli maaşları hakkındaki pürüzleri gidermek ve 

vatandaşlarımızın eğitim, hukuk gibi sıkıntı yaşadığı konularda destek olmak için 

görevlendirilmiştir. Özal’ın ülkeyi dışarıya açma politikaları bağlamında göçmenlerin evlerine 

para göndermeleri, birikimlerini kendi ülkelerinde yatırım yapmak için kullanacakları 

beklentisi hâkim olmuş ve bu sorunların ortadan kalkması amacıyla kolaylaştırıcı politikalar 

uygulanmıştır (Başer, 2015: 225).

Dönemin konjonktürü çerçevesinde Batı Almanya açısından bakıldığında ise 

göçmenlerin kalıcı oldukları anlaşılınca ve Doğu-Batı birleşmesinin ayak sesleri duyulmaya 

başlayınca Türklere olan yaklaşım değişmiş ve misafir işçiler istenmeyen kişi olarak ilan 

edilmiştir. Kalıcı göçmenliğin kesinleşmesinin ardından yukarıda ifade edilen dernekler başta 

olmak üzere diğer tüm dernekler siyasi yönelim veya Türkiye ile yakınlığına bakılmaksızın 

daha fazla göçmenleri ilgilendiren konulara odaklanmıştır. Bu yaklaşım esasında entegrasyon 

adına cılız bir çaba olarak gözlemlense de Alman toplumunda tüm bu dernekler Türkiye ile 

ilişkili ve bu marjinal grubun kendi iç meseleleri ile ilgilenen gruplar olarak tanınmıştır. 

Örneğin DİTİB ve diğer kuruluşlar gerçekleştirilen saldırıların ardından “ayrımcılığa” karşı 

beraber hareket etmeye çalışırken bu gruplar mezhepçi yaklaşımlarla ilişkilendirilmiş ve 

Alman toplumunda böyle ifade edilmiştir (Adar, 2019: 9).

Darbe dönemiyle sınırları zorlayan siyasi kargaşa ortamı yurt dışında yaşayanları da 

etkilemiştir. Hem göç süreci hem de gurbette bulunan kişiler birden siyasallaşmıştır. Özellikle 

1980-1990 arasında Türkiye içerisindeki siyasi meselelerin devlet ve devlet dışı aktörler 

tarafından göçmenler vasıtasıyla yurt dışına ihraç edilmiştir. Türkiye Cumhuriyeti bu 

dönemde vatandaşlarını yakından takip eden bir pozisyon almıştır (Başer, 2015: 226).

Türkiye sınırları içerisinde yasaklanan ve damgalanan her türlü faaliyet Avrupa’da 

göçmen dernekleri, sivil toplum örgütleri altında faaliyetlerine devam etmiştir. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin bu tür faaliyetlere yaklaşımı terör listelerinde bulunan kurum ve kuruluşları 

yakından izlemek ve bununla birlikte özellikle Batı Almanya’nın entegrasyon politikalarını 



88

sıkılaştırmasıyla beraber ev sahibi ülkelere asimilasyon olmaksızın entegrasyonu teşvik etmek 

olmuştur (Başer, 2015: 226).

3.5. 1990-2005 Yılları Arasında Avrupa Birliği Tarihsel Süreci ve Kimlik Kavramı

Sovyetler Birliği’nin dağılarak komünizm tehlikesinin ortadan kalkmasından dolayı 

Avrupalı halklar birbirleriyle daha rahat ve yakından ilişki kurabilme imkanına sahip 

olmuştur. 1990-2003 yılları arasında Avrupa Birliği’nin entegrasyonunun tamamlanması 

adına 1993’de Maastircht ve 1999 yılında Amsterdam Antlaşmaları imzalanmıştır. Bu 

anlaşmalar sayesinde Avrupa Birliği kavramı günümüzdeki anlamı ve hukuksal formuna 

kavuşmuştur. 1990-2003 arasında malların, hizmetlerin, kişilerin ve ortak para biriminin 

özgürce Avrupa içerisinde dolaşabilmesi şansını elde eden Avrupalı devletler, yekpare bir ses 

olarak uluslararası sahnede bulunmak için tüm güçleriyle çalışmışlardır (Avrupa Birliği 

Türkiye Delegasyonu, 2020).

1995’te Norveç halkının ikinci defa yapılan referandumda AB’ye katılmayı 

reddetmesinin ardından Avusturya, Finlandiya ve İsveç birliğin yeni üyeleri olmuştur. 

Nispeten sorunsuzca gerçekleşen bu katılım AB’ye ekonomik anlamda seviye atlatmıştır. 

Lüksemburg’un küçük bir kasabasından ismini alan “Schengen” anlaşması sayesinde 

Avrupalı nüfus bu dönemde serbestçe birlik üye ülkeleri içerisinde eğitim alabilme, 

çalışabilme ve vizesiz seyahat edebilme hakkını elde etmiştir. Bu dönemde tüm üye ülkeler iç 

politikalarında AB’nin fayda ve zararlarını tartışsalar da birlik içerisinde bulunma fikri dış 

politika karar alıcılarına cazip gelmiştir (Avrupa Birliği Türkiye Delegasyonu, 2020).

Eylül 2001’de gerçekleşen New York ve Washington’daki terör saldırılarının ardından 

AB içerisinde de öncelikli gündem maddesi “terörle mücadele” olmuştur. Bu dönemde 

Avrupa Polis Teşkilatı güçlendirilmiş ve Ortak Güvenlik Politikaları daha fazla tartışılmaya 

başlanmıştır. Nihayetinde Avrupa Birliği’nin büyük oranda günümüz sınırlarına kavuştuğu 10 

yeni üyenin dahil olduğu 2004 genişlemesiyle beraber bu dönem noktalanmıştır (Avrupa 

Birliği Türkiye Delegasyonu, 2020). 

3.5.1. 1992 Maastricht Antlaşması ve Etkileri

Dönemin konjonktürü Avrupa’nın birleşmesini zorunlu kılan ötekiyi ortadan 

kaldırırken bütünleşme hakkında akıllarda oluşan soru işaretleri “istikrarsızlık” tehdidinin 

ortaya çıkmasıyla silinmiştir. 1992’de imzalanan ancak 1993 yılında yürürlüğe giren 

Maastricht Antlaşması kavramsal ve kurumsal karışıklıkları yok etmiştir. Bugüne kadar 

Avrupa Topluluğu olarak ifade edilen yapı içerisindeki EURATOM, AET ve AKÇT tek çatı 

altında birleştirerek Avrupa Birliği yaratılmıştır (Mathieu, 2006: 17).



89

Maastricht Antlaşması üç yeni sütun açarak topluluğu birlik statüsüne ulaştırmayı 

hedeflemiştir.  Bu sütunların başlıkları Avrupa Topluluğu, dış politika ve ortak güvenlik, 

üçüncü olarak ise cezai konularda adli ve polisiye işbirliği şeklinde sınıflandırılmıştır. Birinci 

başlık olan “topluluk” özellikle ekonomik ve parasal birlik ile ilgili konuları derlemiştir. 

İkinci alan olan ortak dış ve güvenlik politikaları BAB’ın güçlendirilmesini ve NATO ile 

işbirliğini artırmayı hedeflemektedir. Üçüncü alanda ise hukuki süreçleri ihtiva etmektedir. 

Kişilerin serbest dolaşımı ve suçla mücadele gibi konular bu başlık altında 

değerlendirilmektedir. Ayrıca üçüncü başlık altında “Avrupa Yurttaşlığı” konusu/kurumu da 

ele alınacaktır ancak ilgili dönem itibariyle bu husustaki ilerlemeler daha sonraya 

bırakılmıştır. Söz konusu başlıklar bu paragrafı takip eden Tablo 3.1’de gösterilmiştir 

(Dedeoğlu, 2003: 59).

Tablo 3.1 Avrupa Birliği’nin Maastricht Anlaşması ile öngörülen üç sütunu

Avrupa Birliği
Birinci Sütun:
Avrupa Topluluğu

İkinci Sütun:
Ortak Dış ve Güvenlik Politikası

Üçüncü Sütun:
Cezai Konularda Adli ve Polisiye İş 
birliği

Birlik Vatandaşlığı
Sığınma Siyaseti
Göç Siyaseti
Dış Sınırlar 
Gümrük Birliği ve İç Pazar
Tarım Politikası
Yapısal Politika
Ticaret Politikası
Eğitim ve Kültür
Sosyal Politika

Ortak Dış Politika
Barışın Sürdürülmesi
İnsan Hakları
Demokrasi
BAB Çerçevesinde Düzenlenecek 
Ortak Savunma Politikası
Silahlanmanın Ekonomik Yönleri
AB Güvenliği ile ilgili sorunlarda 
işbirliği

UluslararasıKaçakçılıkla Mücadele
Polis Teşkilatlarının İşbirliği
Örgütlü Suçlarla Mücadele
Terörle Mücadele
Ceza Hukukunda İşbirliği

Kaynak: Mathieu, 2006: 18

Antlaşmanın en önemli sonucu olarak kabul edilen Ortak Dış ve Güvenlik Politikası 

(ODGP) kurumu esasında 1970’lerden itibaren oluşturulmaya başlanmıştır. Maastricht 

akabinde imzalanan Amsterdam ve Nice antlaşmalarında da görüleceği üzere birlik dış 

politikada ortak koordinasyon arayışındadır. ODGP ile birlikte Avrupa Birliği uluslararası 

sahnede AB kimliğinin bir bütün olarak savunulması gerekliliği hedefini açıkça belirtilmiştir. 

Keohane’nin kurumsallaşmış rejim tipi hükümetler-arasıcılık modeli varsayımlarına göre AB 

gibi oluşumlar karşılıklı bağımlılık teorilerine dayanmaktadır. AB’nin kurulduğu günden 

buyana yaratmaya çalıştığı bu sistem doğası gereği dış politikada da ortak kimliğin 

savunulmasını elzem kılmıştır (Aggestam, 2004: 82).

Şubat 1992’de imzalanan Maastricht anlaşması ile yukarıda da ifade edildiği üzere 

Avrupa Topluluğu’na “birlik” statüsü kazandırılmıştır. Maastricht Anlaşması AB’nin 



90

bütünleşme sürecinde Avrupa devletlerini yeni ve daha üst bir aşamaya çıkarmıştır. Anlaşma 

metninin başlangıcında Avrupa kıtası bölünmüşlüğünün sona erdirilmesi gerektiği 

vurgulanmış ve bu bölünmüşlüğün sona erdirilmesi gerekliliği hedeflenmiştir. Bu anlaşma 

Avrupa’nın yeniden kurulmasının bir yol haritası olarak okunmuştur (Avrupa Konseyi, 1992: 

3).

Bir bütün olarak Avrupa ve Avrupalılık kavramına ulaşabilmek üzere Kopenhag 

Kriterleri’nin temelini sağlayan “temel özgürlükler, demokrasi ve insan hakları ile hukukun 

üstünlüğü” ilkelerinin tarihsel çerçevede Avrupalılığın yapı taşları olduğu belirtilmiştir. 

Önceki anlaşmalardan farklı olarak buradaki esas vurgu ekonomik bütünleşme ve liberal 

sisteme entegrasyona yönelik çalışmalardan ziyade ortak tarih bilinci içerisinde “Avrupalılık” 

kavramının tartışmaya açık olmayan şekilde yerleştirilmesi çabası olmuştur (Avrupa Konseyi, 

1992: 4).

Maastricht Anlaşması’nın üzerinde mutabık olunan maddeleri incelendiğinde birlik 

içerisindeki ayrı ayrı tüm devletlerin tarihlerine, kültürlerine ve geleneklerine saygı duyularak 

gerek dini gerek siyasi tüm tartışmalardan ayrı biçimde dayanışma seviyesinin artırılmasıyla 

resmi olarak bir üst kimlik yaratma arzusunun kabul edildiği gözlemlenmektedir. Ortak bir 

vatandaşlık oluşturma arzusu, tek ve istikrarlı bir para birimi kullanılması hedefi, kişilerin ve 

sermayenin serbest dolaşımı arzusu, Ortak Savunma ve Dış Politika kurumlarının 

oluşturulması düşüncesi ile beraber Maastricht sonrasında ulus devletlerin egemenliklerinin 

Avrupa Birliği kurumlarına aktarıldığını daha açık şekilde görmekteyiz (Avrupa Konseyi, 

1992: 4).

Ek olarak konuyla ilgili olarak yapılan söylem analizi çalışmalarında da görüleceği 

üzere Maastricht Antlaşmasının üslubunda da bu “Birlik” söyleminin ayrı ayrı ulusları temsil 

etmekten ziyade ortak değerlere saygılı bir Avrupa sesini yansıttığı göze çarpmıştır. AB üye 

devletlerin kimliklerinden ayrılamaz bir karşılık ve egemenlik sonrası olarak 

tanımlanmaktadır. Bu yapının uluslararası bir aktör olarak değerlendirilmesinde şüphe 

bulunmamaktadır ancak devlet ya da gelecekteki bir devlet olarak Avrupa düşünce 

dünyasında konumlanmamıştır. Bu açıdan bakıldığında AB’nin söylemlerinde “kimlik” 

yaklaşımının sıklıkla kullanılıyor olması içerdiği karmaşık yapının sürdürülebilirliğini 

sağlaması açısından önemlidir (Larsen, 2004: 71).

3.5.2. Kopenhag Kriterleri

Avrupa Birliği’nin son dönem ve gelecekteki üyelerinin birliğe katılabilmeleri için 

yerine getirmesi gereken elzem koşullar olarak değerlendirilen 1993 – Kopenhag Kriterleri 



91

esasında o dönemde üretilen bir yaklaşım değildir. İkinci Dünya Savaşı’nın ardından ortaya 

çıkan AKÇT’nin kurulmasıyla Avrupa, demokratik yapıların önemini ve insan haklarına 

saygıyı en ön plana almıştır (Marktler, 2006: 346).

Kopenhag Avrupa Zirvesi’nin ardından yayınlanan bildiriye göre aday ülkelerin 

birliğe katılımları gerekli ekonomik ve siyasi koşulların yerine getirilmesi neticesinde 

gerçekleşebilecektir. Bu koşullar ise şöyle sıralanmıştır: aday ülke tam üyelik statüsü 

alabilmek için iyi işleyen bir pazar ekonomisine sahip olmalıdır; bunun yanı sıra topluluk 

müktesebatının benimsenerek uygulanması şart koşulmuştur; en önemli koşul olarak ise 

demokrasi, hukukun üstünlüğüne sadık, insan hakları ve azınlık haklarını koruma altına alan 

kurumların istikrarı olmazsa olmaz statüde kabul edilmiştir (Larsen, 2004: 78).

Kopenhag kriterleri yukarıda ifade edildiği gibi üç başlık gibi görünse de esasında 

binlerce sayfalık anlaşmalar ve metinlerden oluşmaktadır. 1993’te gerçekleştirilen zirvenin 

ardından ilan edilen bu ilkelerin içlerinin nasıl doldurulacağına dair detaylı yorumlar 

yapılmamıştır. Kopenhag belgeleri incelendiğinde genel hatlara ve siyasi beklentilere dair 

genellikle kısa sayfalar bulunurken ekonomik anlamdaki yükümlülük ve beklentiler daha 

yoğun bir anlam içermektedir. İçerik analizcilerine göre metinlerin içerikleri oldukça 

tarafsızken, anlaşılırlık veya olumlu/olumsuz değerlendirme hususunda net bir sonuca varmak 

mümkün görünmemektedir (Marktler, 2006: 349).

3.5.3. Avusturya, Finlandiya ve İsveç Genişlemesi

1990 yılında aynı zamanda EFTA19 üyesi olan Avusturya, Finlandiya, Norveç ve İsveç 

ile görüşmelere başlanmıştır. EFTA’ya oranla ekonomik çekiciliği ve pazar hacmi daha 

yüksek olan AB, bu ülkeler için daha cazip fırsatlar sunmuştur. Ayrıca Avrupa Birliği’nin 

EFTA ile müstesna bir ticaret anlaşması bulunmasına karşın yukarıda anılan üye 

ülkelerinAB’nin karar alma organlarına katılamaması onlar adına dezavantajlı bir durum 

oluşturmuştur. Pragmatik ve ekonomik temelli bir yaklaşım ile Şubat 1993’te müzakereler 

başlamıştır. Bir yıldan fazla süren görüşmelerin neticesinde katılım antlaşmaları 24 Haziran 

19 EFTA (Avrupa Serbest Ticaret Bölgesi), Avusturya, Danimarka, Norveç, Portekiz, İsveç, İsviçre ve İngiltere 
tarafından 20 Kasım 1959’da oluşturulmuş olan bir serbest ticaret bölgesidir. EFTA 1950leirn sonlarında Avrupa 
Ekonomi Topluluğun (AET)’a bir alternatif model olarak kurulmuştur. Kuruluşa 1970’te İzlanda, 1981’de 
Lihtenştayn ve 1986’da Finlandiya da katılmıştır. EFTA İngiltere, İsviçre, Avusturya, İsveç, Norveç, Danimarka 
ve Portekiz gibi ülkeler siyasi duruşları nedeniyle AET’de yer almak yerine EFTA alternatifini tercih etmişlerdi 
(TEPAV 2015: 6). EFTA, AET’ye benzer bir şekilde üye ülkeler arasındaki ekonomik bağları güçlendirmek olsa 
da EFTA bölge içinde sermaye ve hizmetlerin serbest dolaşımı gibi özelliklere sahip değildi. EFTA, AET’den 
farklı olarak ilk yıllarında tarım ve balıkçılık sektörünü serbest ticaret alanı içine almamıştır. İngiltere 
önderliğinde oluşturulan bu kuruluşa katılan İskandinav ülkeleri, İngiltere ile yakın ticari ilişki de olduklarından 
katılmışlardı.



92

1994’te Korfu’da gerçekleştirilen Avrupa Konseyi toplantısında imzalanmıştır (Aydın-Düzgit, 

2020: 46).

Bu noktada belirtilmesi gereken bir diğer husus ise ODGP’nin o dönem benimsediği 

esnek üyelik konseptinin Soğuk Savaş sonrası dönemde “tarafsız” ülkelere kapısını aralık 

bırakmıştır. Halihazırda EFTA üyelerinin nispeten istikrarlı demokrasiler ve güvenilir ticaret 

ortakları oluşu da önceki genişlemelere oranla AB’nin bu genişlemeye “ihtiyaç” duyduğunun 

bir göstergesiydi (Emmert ve Petroviç, 2014: 1373)

EFTA genişlemesinin özneleri olan ülkelerde yapılan referandum sonuçları halk 

arasında AB’nin popülerliğinin çok fazla olmadığının bir göstergesi olmuştur. Bu 

referandumlarda Avusturya’da %66,4, Finlandiya’da %56,9, İsveç’te %52’lik evet oyu 

çıkmıştır. Norveç’te gerçekleştirilen ikinci referandumda da çıkan %52,5’lik hayır oyuna göre 

halk Norveç’in AB’ye katılmasına müsaade etmemiştir (Emmert ve Petroviç, 2014: 1373).

3.5.4. 1997 Amsterdam Anlaşması ve 2000 Nice Anlaşması

Yaklaşık olarak on yıllık bir süre zarfı içerisinde imzalanan dört yeni antlaşma Avrupa 

Birliği’ni ve onun yasal temsilcisi olan Avrupa Parlamentosu’nun anayasal ve kurumsal 

ögelerini yeniden inşa etmiştir. 17 Şubat 1986’da imzalanan Avrupa Tek Senedi, 7 Şubat 

1992’de imzalanan Maastricht Antlaşması, 2 Ekim 1997’de imzalanan Amsterdam 

Antlaşması ve 26 Şubat 2001’de imzalanan Nice Antlaşması bu yapısallaşma sürecinin 

temelleri olmuştur (Goebel, 2004: 465).

Amsterdam Anlaşması Avrupa kurumlarını büyük genişlemelere hazırlaması açısından 

önemli bir mutabakat olarak kabul edilmektedir. Ancak henüz bu görüşmelerin metni 

yayınlanmadan “Ajanda 2000” adında bir başka metnin yayınlanması imzalanacak bu metnin 

de yetersiz kalacağının bir göstergesi olmuştur. Amsterdam Antlaşması’nın imzalanması 

esnasında AB içerisindeki Atlantikçi ve Avrupacı gruplaşmalar oldukça dikkat çekmiştir. 

Almanya-Fransa ittifakının karşısında bulunan İngiltere-İtalya grubunun rekabetinden 

kaynaklı olarak Amsterdam Anlaşması beklenen kapsayıcılığı sağlayamamıştır (Dedeoğlu, 

2003: 60).

Yukarıda da belirtildiği üzere Maastricht’in ardından imzalanan Amsterdam dağınık 

olan anlaşma yapılarının açıklanmasına ve gözden geçirilmesine yönelik bir nevi güncelleme 

metni olmuştur. Ayrıca AB’nin doğuya doğru genişleme süreçlerinin yaşanacağı göz önünde 

bulundurulmuş bu amaca yönelik yeni devletlerin entegrasyonunu kolaylaştıracak veya eski 

üye devletlerin mevcut konumlarını sarsmayacak düzenlemeler oluşturulmuştur (Avrupa 

Birliği, 1997: 27).



93

Bu anlaşmanın tez çalışması açısından önemi ise anlaşma metninde ifade edilen 

“Avrupa Vatandaşlığı” kavramı resmi bir kimlik olarak tanımlanmış ve bu kimliği taşıyan 

kişilerin tüm Avrupa Birliği üye ülkelerinde sahip oldukları vatandaşlık hakları belirlenmiştir. 

Anlaşma metninde bu tanım şöyle verilmektedir: “Her üye devletin vatandaşları AB’nin 

vatandaşları olarak kabul edilmektedir. Avrupa vatandaşlığı kişinin bağlı olduğu ulusun 

vatandaşlığının yerini almamaktadır. Avrupa vatandaşlığı bu ulus kimliğini 

tamamlamaktadır”. Bu anlaşma vatandaşlara Avrupalı kimliğini vermiş ancak ulusal 

kimliklerin varlıklarını sürdüreceklerini de kabul etmiştir bundan dolayı da ODGP’nin 

işlerliğini koruyabilmek veya kazandırabilmek adına üye devletlere yaptırım mekanizmaları 

oluşturmuştur (Avrupa Birliği, 1997: 27).

Bu vatandaşlık tanımı kapsamında bağlı bulundukları ülkelerden başka ülkelere göç 

eden vatandaşlar bulundukları ülkelerdeki mahalli seçimlere ve Avrupa Parlamentosu 

seçimlerinde oy kullanma hakkını kazanmışlardır. Görüldüğü üzere Maastricht Anlaşması’nda 

daha çok kimlik kavramının tarihsel, kültürel boyutları ile ilgili çerçeveler sunan AB, 

Amsterdam Antlaşması ile kimlik kavramına daha somut bir anlam yüklemiştir (Avrupa 

Birliği, 1997: 47).

ODGP ve uluslararası konjonktürün gerekliliğinden kaynaklı olarak bu dönemde AB 

kendini büyük bir genişlemeye hazır hale getirmeye çalışmaktadır. 1997’de Amsterdam 

Antlaşması ile nihayete erdirilen Hükümetler-arası Konferans, AB’nin genişleme sürecinin 

düzenlenmesi görevini yerine getirememiştir. Bundan dolayı Amsterdam’dan arta kalan üç 

önemli konu -Avrupa Komisyonu’nun büyüklüğü, Konsey’deki oy ağırlıklarının ayarlanması 

ve nitelikli çoğunluk oylamasının şartları- Nice anlaşması ile çözümlenmeye çalışılmıştır 

(Best, 2001: 2).

Büyük 2004 genişlemesi öncesindeki üye ülkelerin kamuoyu yoklamaları 

incelendiğinde “Avrupa” halkı bir başka genişlemeye esasında soğuk yaklaşmaktadır. Ancak 

AB’nin lokomotif ülkesi Almanya ve Fransa’nın baskın görüşleri politik ve ekonomik 

hedeflere ulaşmak adına genişlemenin elzem olduğu fikrini savunmuştur. Ayrıca Birliğe yeni 

üye olan ülkelerin ve yeni üye olacak ülkelerin Avrupa Birliği kurumları içerisinde daha fazla 

temsil hakkını elde etmesi demokrasinin yeni bir seviyeye ulaştığının göstergesi olacaktır 

(Katz, 2003: 225).

1997 Amsterdam Anlaşması maddelerinin yaklaşan büyük genişleme sürecini tam 

olarak uygun şekilde yönetemeyeceği düşünüldüğü için 2001 Nice Anlaşması imzalanmıştır. 

Avrupa’nın bölünmüş yapısının sona erdirilmesi bu anlaşmada da hedeflenmiştir. Nice 

Anlaşması metninde açık şekilde AB kurumlarının yapılarının diğer ülkelerin katılım ve 



94

entegrasyon süreçlerini mümkün olan en doğru ve çabuk şekilde düzenlenmesi hedeflendiği 

bildirilmiş ve önceki antlaşmalara atıflar yapılmıştır. Düzenleyici yapısının daha anlaşılır 

olması açısından anlaşmanın ihtiva ettiği sayfa ve madde sayısı da bahsi geçen diğer 

anlaşmalara oranla daha azdır. Nice Anlaşması; Maastricht ve Amsterdam Anlaşmalarının 

aksine bildiri özelliğinden ziyade topluluk içindeki düzenleyici rolü daha yüksek olan bir 

anlaşmadır (Avrupa Konseyi, 2001: 3).

Bu anlaşma metninde “kimlik” kelimesinin aratılması sonucunda yalnızca iki sonuca 

ulaşılmıştır. Bu kapsamda önceki anlaşmalara kabul edilen kimlik kavramının korunması ve 

Avrupalı kimliğine sahip kişilerden AB’nin değerlerini korumaları ayrıca bir bütün olarak 

ortak çıkarların düşünülmesi gerekliliği ifade edilmiştir. Bu kapsamda kimlik kavramı ODGP 

kapsamında değerlendirilmiş ve AB’nin tüm politikaları üye devletlerin dış politikalarında da 

bir tutarlık gösterilmesi talep edilmiştir (Avrupa Konseyi, 2001: 8).

Nice Antlaşması neticesinde Avrupa Parlamentosu’ndaki üye sayısı o dönem için 

732’ye yükselmiştir. Nitelikli çoğunluk oylaması esasına geçilmiştir bu da bir kararın 

alınabilmesi için Avrupa nüfusunun en az %62’sinin temsil edilebilmesi gerekliliğini 

doğurmuştur. Avrupa Komisyonu’nun yapısı da revize edilmiş ve kurum içerisinde devlet 

başkanlarının rolleri güçlendirilmiştir. Bu anlaşma yapısal sorunlara çözüm getirmemiş ancak 

büyük sorunların ertelenmesine neden olmuştur. Yukarıda da ifade edildiği gibi Amsterdam 

anlaşması öncesinde de sorunlar ertelenmiş Nice Antlaşması neticesinde de benzeri bir sonuç 

ortaya çıkmıştır (Mathieu, 2006: 21).

3.5.5. 2004 Orta ve Doğu Avrupa Genişlemesi

Soğuk Savaş ertesindeki dönemde ortaya çıkan yeni Avrupalı devletler AB üyeliğini 

hedeflemişlerdir. Hem komünizm tehdidinin yeniden canlanmasını engellemek adına hem de 

zayıf ekonomilerini canlandırarak birlik içerisinde büyümek adına AB yeni devletler 

tarafından oldukça önemsenmiştir. Birlik içerisindeyse iki ayrı görüş ortaya çıkmıştır. 

Özellikle Fransa’nın yeni devletlerin birliğe katılımına soğuk bakışı topluluk içerisinde 

gerginliklere yol açmıştır. Dönemin Fransız yaklaşımına göre AB, Maastricht Anlaşması 

sürecine yoğunlaşarak birliği güçlendirmeli ve aday ülkelerin ekonomik durumlarının bir 

nebze olsun düzelmelerini beklemelidir (Aydın-Düzgit, 2020: 46).

Ancak Almanya tarafında ise tam aksi bir görüş benimsenmiş birliğe katılmaya niyetli 

devletlerin Avrupalı kimliğine vurgu yapılmıştır. Hem yeni rejimlerin korunması adına hem 

de kıtanın bu devletlere karşı tarihi bir sorumluluğu bulunduğu yaklaşımını savunan 

Almanya’nın güvenlik kaygıları da genişleme arzusunun temel nedenleri olmuştur. Tam da bu 



95

yol ayrımında yayınlanan ve Türkiye’yi de yakından ilgilendiren Kopenhag Kriterleri’nde 

birliğe tam üyeliğin şartlarını belirlenmiştir (Aydın-Düzgit, 2020: 46).

3.5.6. 1999 Helsinki Zirvesi

Konsey, 10-11 Aralık 1999 tarihlerinde Helsinki’de görüşmelerine başlamıştır. 

Görüşmelerin neticesinde “Milenyum Deklarasyonu” kabul edilmiş ve genişleme süreciyle 

ilgili olarak önemli kararlar alınmıştır. Genişleme politikaları temelinde savunma, ekonomi ve 

birlik kurumlarının güçlendirilmesi üzerinde durularak Orta ve Doğu Avrupa genişlemesi 

tartışılmıştır. 3 Aralık 1997’de Lüksemburg Zirvesi neticesinde aday üyelik statüsü verilen 

Güney Kıbrıs Rum Yönetimi, Çek Cumhuriyeti, Estonya, Macaristan, Letonya, Litvanya, 

Malta, Polonya, Romanya, Slovakya ve Slovenya’nın üyeliklerinin öneminin altı, Avrupalılık 

kimliği içerisinde bir kere daha çizilmiştir (Avrupa Konseyi, 1999).

Helsinki Zirvesi’nin ardından dönemin Almanya Şansölyesi Schröder’in açıklamaları 

incelendiğinde Avrupa kimliği vurgusunu bir kere daha görmekteyiz. Schröder’in 

Bundestag’da yaptığı konuşmasında;

“..Faşist diktatörlük ve komünist despotizmden sonra, ırkçılığın ve barbarlığın en korkunç 

aşırılıklarından sonra, milyonlarca cana mal olan iki zalim savaşın ardından, bir barış ve demokrasi 

Avrupa'sını umut etmek için her türlü nedene sahibiz. Biz Avrupalıların önünde büyük bir gelecek var. 

Bugün sadece özgürlük, insan hakları, barış ve demokrasi Avrupa'sını düşünmekle kalmayıp, onu 

gerçekten başaracak bir konumdayız. Bu yüzden bu Avrupa'yı gerçeğe dönüştürmek için elimizden 

gelen her şeyi yapıyoruz. Avrupa devlet ve hükümet başkanları geçen hafta Helsinki'deki zirveleri için 

bir araya geldiler. Bu zirvede alınan kararlar- bunu önceden de tahmin ediyorduk- sadece Avrupa'nın 

geleceği için değil, aynı zamanda Avrupa'daki ülkemiz Almanya’nın geleceği için de önemli sonuçlar 

doğuracaktır. Helsinki'de alınan kararların, kökenleri ne olursa olsun Almanya'daki tüm insanların bir 

arada yaşaması için önemli olduğunu söylediğimde benimle aynı fikirde olacağınızdan eminim. Çünkü 

aramızda yaşayan pek çok Türk asıllı insan için, babalarının ülkesinin Avrupa'nın bir parçası olarak 

demokratik bir gelecek ümit edip edemeyeceğini bilmek çok önemlidir. Türkiye için böyle bir bakış 

açısı sadece Almanya'da yaşayan Türkleri ilgilendirmiyor, hepimizi ilgilendiriyor ve demokrasimizin 

geleceğini ilgilendiriyor. Helsinki'de, Avrupa'nın geleceği için önemli sorular karara bağlanmıştır…” 

(Bulletin des Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung. 20.12.1999, Bonn: Deutscher 

Bundesverlag)

 ifadelerine yer vererek hem Avrupa bütünleşmesini en üst düzeyden desteklediğinin altını 

çizmiş hem de Almanya’da yaşayan Türkleri de bu konuşmanın bir öznesi yaparak 

Türkiye’nin Avrupalı kimliğinin de önemini vurgulamıştır.



96

14 Aralık 2001 Laeken Zirvesi’nin ardından 2002’de Fransa’nın Cumhurbaşkanı 

Jacques Chirac’ın yumuşaması neticesinde 1 Mayıs 2004 tarihinde yukarıda isimleri ifade 

edilen 10 Orta ve Doğu Avrupa ülkesinin  tam üyelik süreci tamamlanmıştır. Bulgaristan ve 

Romanya’nın ekonomik durumları ve ülke içerisindeki yolsuzluklardan kaynaklı olarak uygun 

şartları sağlayamaması onların üyeliğinin ertelenmesine neden olmuştur. Böylelikle Avrupa 

Birliği’nin sınırları neredeyse tüm kıtayı kapsar hale gelmiştir (Aydın-Düzgit, 2020: 47).

Bu genişleme neticesinde Avrupa rasyonel ve çıkar odaklı bir kulüp olmaktan 

ziyade halklar Avrupası terimiyle ifade edilebilecek bir federasyon boyutuna ulaşmıştır. 

Avrupa’nın başat güç olma iddiasının önündeki engeller ise oldukça karmaşıklaşmıştır. Bu 

iddiasını gerçekleştirebilmek adına siyasal kimlik birleşimini ve yekpareliğini tamamlaması 

gerekmektedir. Ancak gerek yönetim mekanizmasındaki yavaşlık gerekse yükselen popülist 

hareketlerle beraber bu hedefi gerçekleştirmek için daha zamanın olduğu anlaşılmıştır 

(Dedeoğlu, 2003: 63).

3.6. 1990-2005 Yılları Arasında Federal Almanya Cumhuriyeti

Hobbes’a göre devlet yapay bir insandır. İnsana ait özelliklerin bu kuruma aktarılması 

neticesinde uluslararası anlamdaki devlet tanımı ortaya çıkmıştır. Bir devletin, devlet olarak 

tanımlanabilmesi için üç temel unsuru bir arada bulundurması gerekmektedir. Tanımlanmış 

bir bölge, kalıcı bir nüfus ve bu nüfusu yönetme kabiliyetine sahip bir hükümetin varlığı o 

kurumun devlet olarak tanınması için elzemdir (Southern, 1992: 32).

1867 yılında Kuzey Almanya Konfederasyonu’nun kurulmasıyla modern tarihte ilk 

kez, belirgin bir Alman siyasi varlığı uluslararası sahneye çıkmıştır. Otto von Bismarck 

önderliğindeki 1871 Reich’ı ise bu konfederasyonun anayasasını ve kurumlarını büyük ölçüde 

devralmış ve genişleterek modern ulus devlet tarih sahnesindeki “Alman” serüvenini 

ilerletmiştir. (Southern, 1992: 34). 3 Ekim 1990’da gerçekleşen Alman ulusunun yeniden 

birleşmesi Almanya federal sistemini derinden etkilemiştir. Bu birleşmenin neticesinde 

Federal Almanya’nın eyalet sayısı 11’den 16’ya yükselmiş, yüz ölçümü yüzde 40 artarken o 

dönemki nüfusu da dörtte bir oranında büyüyerek 79 milyonluk bir ülke haline gelmiştir. Bu 

nicel değişiklikler kaçınılmaz olarak Alman devlet yapısında çeşitli tartışmalara yol açmıştır 

(Klat, 1992: 3).

Almanya’nın Soğuk Savaş konjonktüründeki bu beklenmedik birleşmesinin temelinde, 

ABD ve SSCB arasındaki rekabetin ortadan kalkarak uzlaşı ortamının oluşması 

bulunmaktadır. Doğu Avrupa komünist yönetimlerinin ekonomik ve siyasi olarak ayakta 

kalamaması SSCB’nin 1945 ganimetlerinden feragat etmesine neden olmuştur. Gorbaçev’in 



97

Sovyet dış politikasına yeni bir yön vererek Rus güçlerini SSCB etkisi altındaki bölgelerden 

çekmesiyle birlikte komünizmin güvenilirliği sorgulanır hale gelmiştir. Belki de Gorbaçov da 

Martin Luther gibi önceleri, hazırladığı muazzam devrimin bilincinde değildi (Southern, 

1992: 41).

Doğu ve Batı Almanya birleşme sürecinde 1990 yılının Mayıs ayından Eylül ayına 

kadar iç politika, ekonomi be hukuk alanlarındaki düzenlemeleri içeren ortak metinler 

yayınlanmıştır. Bu geçişi sağlayan 7 farklı aşama bulunmaktadır. İlgili aşamalar Tablo 3.2’de 

yer almaktadır.  

Tablo 3.2 İki Almanya’nın Birleşmesini Düzenleyen Anlaşmalar

1. 18 Mayıs 1990 Para Birliği Antlaşması
2. 15 Haziran 1990 Mülkiyet Sorunlarına İlişkin Ortak Deklarasyon
3. 17 Haziran 1990 Treuhand Kanunu
4. 22 Temmuz 1990 Länder Kuruluş Yasası
5. 3 Ağustos 1990 Seçim Antlaşması
6. 31 Ağustos 1990 Birleşme Antlaşması
7. 12 Eylül 1990 İki Artı Dört Antlaşması

Kaynak: Mathieu, 2005: 23

Bu yasa ve antlaşmaların içerikleri kısaca açıklanacak olursa, 18 Mayıs tarihli Para 

Birliği Antlaşmasına göre ortak bir para birimi ve sosyal birlik oluşturulmuştur. Doğu 

Almanya’daki tüm ücretler, kiralar, banka hesaplarındaki meblağlar ve tekrarlayan ödemeler 

1:1 oranında Batı Almanya Markı Deutsches Mark’a (DM) dönüştürülmüştür. DM tek para 

birimi olarak Doğu Almanya’ya getirilmiş ve Batı Almanya devlet bankası olan Bundesbank 

tek merkez bankası olmuştur. 22 Temmuz 1990 Länder Kuruluş Yasası uyarınca beş Doğu 

Almanya eyaleti (Brandenburg, Mecklenburg Batı Pomeranya, Saksonya, Saksonya-Anhalt ve 

Thüringen) ve Berlin, Federal Almanya’ya devredilerek Doğu Almanya’nın varlığı 3 Ekim 

1990’da sona erdirilmiştir. 17 Haziran 1990 Treuhand Kanunu ile Doğu Almanya endüstrisi 

özelleştirilmeye başlanmıştır. 12 Eylül 1990, İki Artı Dört Antlaşması neticesinde de “İkinci 

Dünya Savaşı sonrasında Almanya ve Berlin’i işgal eden dört müttefik güç bir bütün olarak 

Berlin ve Almanya ile ilgili hak iddialarından vazgeçmiş ve Federal Almanya’nın doğu 

sınırının eski Doğu Almanya sınırı olduğu kabul edilmiştir (Southern, 1992: 43).

3.6.1. Birleşmenin Ardından Federal Almanya Cumhuriyeti’nin Uluslararası Politika 

Yaklaşımı

1991’de SSCB’nin dağılmasının ardından “Batı Almanya” dış politikasında köklü 

değişiklikler yaşanmıştır. Almanya’yı “Batı” ittifakı içerisinde bulunmaya zorlayan tehdit 



98

kaynağı ortadan kaybolmuş ve Almanya’nın bundan sonraki hamleleri beklenmeye 

başlanmıştır.

Mevcut uluslararası konjonktür Almanya’yı üç farklı senaryodan birini seçmek 

mecburiyetinde bırakmıştır. Bunlardan birincisi “Batı Almanya” döneminde olduğu gibi 

ABD’ye entegre dış ve güvenlik politikalarının devamlılığı olmuştur. İkinci seçenek ise 

bunun tam aksi olan Rusya, Çin ve ABD ile stabil olmayan çıkar ilişkilerine dayalı ve 

nispeten bağımsız bir dış politika yolu izlenmesidir. İlk seçenek sürdürülebilirliği ve iradenin 

yalnızca bir güce bağlanması dezavantajından dolayı ikinci seçenek ise uygulanabilirliğinin 

yüksek maliyetinden kaynaklı olarak devre dışı bırakılmıştır. Üçüncü alternatif olarak 

karşımıza çıkan yaklaşım ise AB bütünleşmesi ile Almanya’nın birlik içerisinde önderlik rolü 

üstlenmesi ve sorumluluğun yeri geldiğinde diğer üye devletlere dağıtılarak tüm Avrupa 

ulusal çıkarlarının gözetilmesi seçeneği izlenecek en makul yol olarak görülmüştür (Şirin, 

2020: 476).

Almanya Federal Cumhuriyeti’nin dış politika ilkeleri daha çok entegrasyoncu 

düzlemde çerçevelendirilmiştir. Almanya’nın dış politika hedefleri; Avrupa coğrafyasında 

ortaklık ruhu içerisinde barışçıl işbirliği, Avrupa’nın daha fazla sorumluluk alarak NATO-

Transatlantik işbirliğinin geliştirilmesi, AB’nin derinleştirilip geliştirilerek küresel sahnede 

tek bir ses olarak hareket kabiliyetinin sağlanması, başta BM olmak üzere uluslararası 

kuruluşların güçlendirilerek Almanya’nın daha aktif bir aktör haline getirilmesi, Orta, Doğu 

ve Güneydoğu Avrupa demokrasileri için sürdürülebilir kalkınmanın teşviki ile istikrarlı 

demokrasilerin sağlanması, olarak belirlenmiştir (Denison, 2001: 159).

Bu entegrasyoncu dış politika esaslarının temelinde yatan yaklaşım ise sivil güç yani 

Zivilmacht ideolojisi olmuştur. Otto von Bismarck ile Avrupa uluslararası ilişkilerinde güç 

dengesi yaklaşımı ile anlam bulan Realpolitik kavramını benimseyen Almanya, İkinci Dünya 

Savaşı sonrasında Realpolitik’in tam aksi yönündeki anlamları ihtiva eden sivil güç 

yaklaşımını benimsemiş ve askeri gücü önceleyen yaklaşımları kesinlikle reddetmiştir. Asla 

saldırı yapmamayı -never again- devlet politikası haline getiren Almanya buna ek olarak diğer 

devletler ve uluslararası iş birliği çerçevesinde hareket etmeyi de -never alone- bir diğer temel 

ilke olarak belirlemiştir (İnat, 2009: 3).

Birleşme öncesinde ve sonrasında Şansölye olarak görev yapan Helmut Kohl 

döneminde Almanya önemli bir sınavla karşı karşıya kalmıştır. 1991 Körfez Savaşı’nda 

Almanya sokaklarında savaş karşıtı protestolar ve gösteriler devam ederken Kohl, ABD ile 

olan askeri müttefiklik sorumluluğu altında savaşa asker göndermemiş ancak neredeyse bu 

savaşın tüm finansmanını 10 milyar dolarlık çek ile üstlenmiştir. Çek Defteri Diplomasisi 



99

olarak tanımlanan bu politik hamle, Almanya’yı sıcak savaşa sokmasa da bu hamle ABD 

tarafından dayanışma içerisinde olmayan bir davranış olarak nitelendirilmiştir (Şirin, 2020: 

476).

Almanya’nın 1994 yılında auslandseinsätze der Bundeswehr yani Alman ordusunun 

sınır ötesi operasyonlara katılabilirliğini öngören anayasa değişikliğini kabul etmesi 

uluslararası ortamda endişeyle karşılanmıştır. Almanya dış politikasında özgüven artışı olarak 

nitelendirilen bu değişikliğin NATO ve uluslararası kurumların faydasına çalıştırılacağı da 

göz önünde bulundurulduğunda Almanya’nın iddialı konuma gelmesi en çok “Batı İttifakı” 

için faydalı olmuştur (Bülbül, 2019: 129).

Bu değişiklik ile birlikte Almanya bulunduğu ittifaklar çerçevesinde Kosova Savaşı 

öncesinde Balkanlarda gerçekleştirilen hava harekatlarına dahil olmuştur. Helmut Kohl’un 

ardından seçilen ve Almanya’nın psikolojik zincirlerini kıran “Schröder – Fischer” 

koalisyonunun ilk sınavı Yugoslavya’nın dağılması hususunda olmuştur. Almanya, BM 

tarafından desteklenmeyen Kosova operasyonuna yukarıda bahsedilen yasa değişikliği 

sayesinde asker gönderebilmiş ve bu militarist davranışını da never again Auschwitz yeni bir 

Auschwitz’e müsade yok diyerek savunmuştur (Bülbül, 2019: 135).

Yugoslavya’nın dağılması20 sonucunda ortaya çıkan Bosna ve Kosova’daki iç 

çatışmalar sadece bu devletleri değil, Türkiye gibi diğer Balkan devletlerini ve Avrupa’yı da 

etkilemiştir. Bu süreçte AB’nin temkinli davranma tutumuna karşın Almanya Hırvatistan ve 

Slovenya’nın bağımsızlığını tanıyarak, Bosna-Hersek’in bağımsızlık talebinde bulunmasında 

etkili olmuştur.

Maull’a göre 1990-1995 yılları arasındaki Almanya’nın tutumu üç aşamada 

incelenebilir. Yugoslavya’da krize doğru giderken nüfusu artmıştı ve bu ilk aşamada Almanya 

Yugoslavya’da göze çarpar bir politika takip etmemiştir. Almanya hedeflerini çoğunlukla 

Avrupa Topluluğu çerçevesinde tanımlamış ve Avrupa Topluluğu'nun diplomatik çabalarına 

dayandırmıştır (Maull 2008: 99). 

Bu aşamada, diğer birçok ülkede olduğu gibi, Alman dış politikası da şiddetli bir 

ayrılığın tehlikelerini hafife almıştır. Slovenya ve Hırvatistan'da çatışmaların patlak verdiği 

ikinci aşamasında ise Almanya, uluslararası çabalar yoluyla savaşı durdurmak ve Sırp 

saldırganlığına son vermek için tasarlanmış oldukça iddialı bir politika izlemiştir. Ayrıca, 

20 Soğuk Savaş döneminde tüm Dünya’da iki karşıt kutuplaşma esnasında Yugoslavya’nın içinde yer aldığı 
Bağlantısızlar Hareketi de bulunmaktadır. Yugoslavya Soğuk Savaş döneminde belli bir tarafta olmak yerine, 
Bağlantısız ve sosyalist federal bir devlet olarak kendini tanımlamıştır. 1980’lerden 2000’li yıllara kadar 
süregelen siyasi çatışma, iç savaş ve etnik ayrışma gibi birçok kanlı olaya sahne olan Yugoslavya Sosyalist 
Federal Cumhuriyeti resmi olarak 1992 yılında Hırvatistan, Hersek-Bosna Hırvat Cumhuriyeti, Sırbistan-
Karadağ, Sırp Cumhuriyeti, Krayina Sırp Cumhuriyeti, Bosna-Hersek, Makedonya ve Slovenya olarak ayrıldı.



100

Almanya, Slovenya ve Hırvatistan'ı Avrupa Topluluğu’na da tanıtmayı başarmış, ancak ve 

bölgedeki bu çatışmalar üzerinde oldukça az bir etki yaratmış ve savaş devam etmiş hatta 

şiddet artmıştır. Esasında, Slovenya ve Hırvatistan’ın Avrupa Topluluğu’nda tanınması salt 

olarak bir Almanya kararı değil ancak 12 üyenin oy birliği ile vermiş olduğu bir karardır 

(New York Times, Stabreit 1993).

Maull’a göre Almanya’nın Yugoslavya Krizi süresince izlediği politikalardaki üçüncü 

aşama çatışmanın Bosna Hersek'e kaydığı zamana tekabül eder (2008: 100). Alman dış 

politikası bu üçüncü aşamada neredeyse görünmez hale gelmiştir. Bu aslında, Almanya, 

Slovenya'daki savaşı durduran bir yanılsama içinde olmadığını ve Hırvatistan, eski 

Yugoslavya'nın diğer bölgelerindeki sorunları çözecek bir aktör olması düşünmesiyle de 

ilişkilendirebilir.

O dönemin akademik çevreleri Almanya’nın dış politikasında önemli bir değişim 

olduğunu kabul etmektedirler. Ancak bu değişimin bir zorunluluk dahilinde ortaya çıktığı 

savunulmaktadır. Almanya’nın uzun yıllar sonunda sahada askeri güce başvurduğu Kosova 

örneğinin temel motivasyonun insani yardım olduğu dikkatlerden kaçırılmamalıdır. NATO 

dahilindeki geleneksel toplu savunma bağlamından daha kopuk bir yaklaşım barındıran bu 

yeni güvenlik perspektifi bir değişim olarak değerlendirilmelidir. Ancak gerek Almanya’nın 

Kosova sonrasındaki 2001 Afganistan Savaşı örneği gerekse de diğer çatışma bölgelerindeki 

isteksiz tavrı da temel Zivilmacht sivil güç kimliğinin bir kaybı olarak değerlendirilmemelidir 

(Denison, 2001: 163). 

Esasen Almanya bu girişimlerle kendisinden korkulmaması gerektiğini ve Avrupa 

temel mücadelesinin bütünleşme kaygısıyla ilerlemesi gerektiğini göstermiştir. 

Yugoslavya’nın dağılması sürecinde alınan tüm kararlar Avrupa entegrasyonunu 

hızlandırmak ve Avrupa Birliği’nin de bir güç olarak uluslararası arenada varlığını göstermek 

adına olmuştur. Ayrıca geçmişte olduğu gibi “çek defteri diplomasisini” bir kenara bırakarak 

“bağımsız ve egemenliği üzerinde tam yetkili” bir devlet aksiyonu sergileyerek önceki 

politika kamburlarından kurtulduğunun da bir göstergesi olarak değerlendirilebilir.

3.6.2. Birleşmenin Ardından Federal Almanya Cumhuriyeti’nin Avrupa Birliği’ne 

Bakışı

Birleşmenin ardından hemen hemen Almanya’nın tüm politika enstrümanlarında 

görülen üç farklı yaklaşım AB ile ilgili olan meselelerde de gözlemlenmiştir. Birinci yol 

olarak devamlılık gündeme gelmiştir. Bu alternatife göre Avrupa’nın çıkarları Almanya’nın 

çıkarları olarak tanımlanmaya devam edilecektir ve Almanya kendi gelişimini ulus-üstü 



101

kurumlar aracılığıyla sürdürecektir. İkinci senaryoya göre Avrupa entegrasyonu hala en 

önemli gündem maddesidir ancak bu hedef nispeten Almanya’yı önceleyen daha pragmatik 

yaklaşımlarla karakterize edilecektir. Bu yolun izlenmesiyle Almanya tıpkı diğer ulusların 

izlediği gibi normalleşme adımlarını takip edecektir. Üçüncü alternatif olarak ise değişimin 

güvenlik boyutunda da değindiğimiz nispeten daha yalnız ve stabil olmayan durumlara göre 

bir yol haritası oluşturularak, AB yalnızca en avantajlı duruma geldiğinde esas yol haritası 

olarak izlenmesi olasılığı olmuştur (Bulmer, 2009: 5).

Helmut Kohl’un Avrupa entegrasyonu konusundaki tutkun görüşlerinin temelinde 

şüphesiz ki ortak kader refleksi yatmaktaydı. Ardından gelen Schröder hükümetinin Başbakan 

Yardımcısı ve Dışişleri Bakanı  Joschka Fischer entegrasyona inanan ve savunuculuğunu 

yapan “ortak kader” düşüncesiyle yetişmiş son neslin bir temsilcisidir (Emmanouilidis ve 

Möller, 2010: 4). Fischer’in Berlin Humboldt Üniversitesi’ndeki “Konfederasyondan 

Federasyona” başlıklı konuşmasında “Avrupa” kavramının özünün 1648 Vestfalya Barışını 

takiben ortaya çıkan devletlerin hegemonik emellerinin reddiyesi olduğunu belirtmiştir. Çok 

taraflılık ilkesinin de bu hegemonya mücadelesini sonlandırarak Avrupa içerisindeki “Alman” 

sorununu çözdüğüne dair olan fikre atıfta bulunmuştur (Odrowski, 2018: 15). Almanya’nın 

birleşmeden evvel ki geçmişinin gölgelenmesi gerekliliği ortadan kalkarak yeni kuşaklarla 

birlikte bu değer yargılarında da bir değişim söz konusu olmuştur. Nitekim AB alanında da 

Almanya daha özgüvenli bir yaklaşım sergilemeye başlanmış ve Şansölye Schröder’in 

yönetimi altında Almanya’nın AB’ye yönelik bakış açısı normalleşme adımlarıyla beraber 

nispeten daha pragmatik olarak gözlemlenmiştir (Emmanouilidis ve Möller, 2010: 4).

Özellikle 1990-2003 arası dönem AB içerisindeki ilerlemenin zirveye ulaştığı dönem 

olarak nitelendirilebilir; ancak ana aktörlerden biri olan Almanya içerisinde çatlak sesler 

oldukça sık duyulur hale gelmiştir. Bonn’dan Berlin’e taşınan başkentin çek defteri 

diplomasisini sürdürmeyi reddetmesi önemli bir gelişmedir.. AB içerisindeki ekonomik 

istikrarsızlıkların bölgesel olmaktan ziyade tüm topluluğu etkilemeye ve güçlü ekonomilerin 

dahi sarsılmaya başlamasıyla birlikte Almanya kendini “Avrupa için model bir ülke” olarak 

tanımlamayı bırakmıştır (Bulmer, 2009: 15).

3.7. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye-Almanya İlişkileri

1990’ların başlarında Türkiye-Almanya ilişkileri ikinci yarısına oranla daha sert ve 

soğuk geçmiştir. Şansölye Helmut Kohl’un Avrupa ve Almanya’yı önceleyen bakış açısından 

ve Soğuk Savaş sonrasında ortaya çıkan SSCB sonrası kültürel yakınlığı olan popülasyonu 

kendi içerisinde sindirmesi zaruriyetinden dolayı “Türkiye” ülke içerisinde 



102

yabancılaştırılmıştır. Ancak bu dönemin ikinci yarısı özelinde Almanya’da yaşanan hükümet 

değişikliği her iki ülke ilişkilerine oldukça olumlu şekilde yansımıştır. Gerek Almanya’da 

yaşayan Türkiye kökenlilerin haklarının iyileştirilmesi hususunda gerekse de Türkiye’nin AB 

serüveninde desteklenmesi konusunda ikili ilişkilerdeki yakınlaşma göze çarpmaktadır.

3.7.1. Uluslararası Arenada İkili İlişkiler

Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle beraber Batı’yla ortak düşmanın yok oluşu 

Türkiye’nin jeo-stratejik önemini azaltmıştır. Almanya’nın Doğu Avrupa’da ve Balkanlar’da 

daha aktif rol oynama arzusu Türkiye ile olan bazı politikaların yeniden gözden geçirilmesine 

neden olmuştur.  Özellikle Türkiye’nin PKK ile mücadelesi sırasında Almanya Türkiye’ye 

silah ambargosu uygulamıştır. Bu ambargonun nedenine bakıldığında ise bu silahların halka 

karşı kullanılacağı düşüncesi bulunmaktadır. Bunun da ötesinde Türkiye’nin gerçekleştirdiği 

tam üyelik başvurusu hakkında Kohl hükümetinin olumsuz yaklaşımı bulunmaktadır ve 

dolayısı ile 1997- Lüksemburg Zirvesinden olumlu bir karar çıkmamıştır (Ermağan ve 

Gümüş, 2019: 326).

Helmut Kohl’un son döneminde ikili ilişkiler nispeten olumsuz bir atmosferde 

ilerlemiştir. Ancak 1998’de SPD ve 90 Birliği/Yeşiller koalisyonu sayesinde Türkiye ile 

Almanya arasında daha yakın ilişkiler kurulmuştur. Şansölye Schröder ve Dışişleri Bakanı 

Fischer özellikle AB serüveninde Türkiye lehine bir tutum sergilemiştir. İkili için Türkiye’nin 

anlam kazandığı en önemli nokta jeo-stratejik konum olmuştur. AB’nin Kafkasya ve Orta 

Doğu gibi sorunlu bölgelere uzayan geniş bir Müslüman “demokrasisini” kucaklamaktan 

stratejik olarak fayda sağlayacağını planlamışlardır. 1997’de Lüksemburg’dan Türkiye 

hakkında bir kararın çıkmamasının ardından durulan AB-Türkiye ve Almanya-Türkiye 

ilişkilerini Schröder-Fischer ikilisinin baskıları neticesinde AB’de 3 Ekim 1999 Helsinki’de 

Türkiye’ye aday ülke statüsü kararını aldırarak yeniden canlandırmayı başarmışlardır (Grant, 

2005: 2).

Schröder yönetiminde yabancılara yönelik entegrasyon ve ılımlı politikalar ön planda 

tutulmuştur. Bu politikaların kaynağında 90 Birlik/Yeşiller Partisi’nin nispeten daha fazla 

payının bulunduğu, SPD’nin geçmişte izlediği politikalardaki muhafazakâr tutum sayesinde 

farkedilebilir. Örneğin Şansölye Helmut Schmidt, Türkiye’nin Müslüman bir ülke olduğunu 

ve dolayısıyla AB’ye üye olamayacağını geçmişte belirtmiştir. Gerek birleşmenin 

içselleştirilmesi gerekse Soğuk Savaş’ın etkilerinin yavaş yavaş azalıyor oluşu Almanya’nın 

dikkatini yeniden ekonomik reformlara kaydırmasıyla sonuçlanmıştır. 11 Eylül terör 

saldırısının akabinde tüm dünyanın güvenlik endişelerinin arttığı bir ortamda Schröder, 



103

Türkiye’nin AB üyeliğinin konumu itibariyle stratejik açıdan önemli olduğunun altını 

çizmiştir (Dağ, 2019: 110).

O dönemde Almanya Türkiye’nin AB’ye alınmasını birliğin bir Hristiyan kulübü 

olmadığını kanıtlamanın bir yolu olduğunu ve AB için esas önemli olanın hukukun 

üstünlüğüne saygı, insan haklarının korunması, demokrasi, insanlık ve dayanışma gibi 

değerler olduğunu göstermenin bir fırsatı olduğunu düşünmüştür. Schröder tarafından ABD 

Başkanı Bill Clinton’ın da Helsinki’den çıkan karara verdiği desteği ifade ederek diğer üye 

ülkeleri de desteğe davet etmiştir. Yine Schröder, 2004 yılında Die Welt haber ajansına 

verdiği bir röportajda paylaşılan değerler topluluğunu tekrar vurgulamış, Türkiye’nin de İslam 

inancına sahip olmasına rağmen AB’nin şart koyduğu değerlere bağlı olduğunu bir kere daha 

ifade etmiştir (Lindgaard, Wessel ve Banke, 2018: 5). 

3 Kasım 2002’de iktidara gelen Adalet ve Kalkınma Partisi (AKP) hükümeti 1999’dan 

o güne değin süren nispeten olumlu AB yolculuğunun birikimlerinin ardından Almanya’da 

Şansölye Angela Merkel döneminin başlamasıyla AB ile uyum konusunda sıkıntılar 

yaşamaya başlamıştır. Önceleri izlenen Batı yanlısı yaklaşım hem iç politikada hem de dış 

politikada oldukça yankı uyandırırken izleyen süreçte AKP o güne kadar elde edilen ilerleme 

de süreci rölantide tutmaya karar vermiştir. Sonrasında ki süreçte yeniden başlayan PKK 

saldırıları ve reformist yaklaşımdan uzaklaşılarak nispeten devletçi ve milliyeçi yaklaşımlar 

hem Almanya hem de AB tarafından kınanmıştır. Böylelikle Türkiye güçlükle elde ettiği 

uluslararası desteği kaybetmiştir. (Önsoy, 2017: 509).

3.7.2. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye-Almanya İlişkilerinde İşçi Göçü

1980-1990 döneminde Almanya’nın bir göç ülkesi olmadığına dair söylemlerin yerini 

1990-2003 döneminde daha ılımlı yaklaşımların aldığı gözlemlenmektedir. Özellikle 1998 

seçimlerinin ardından Yeşil-Kırmızı koalisyon (Sosyal Demokrat Parti ve Yeşiller Partisi) ve 

Şansölye Schröder’in Türkiye kökenlilere çifte vatandaşlık imkanını sağlaması Türkiye 

kökenli göçmenlerin SDP’ye yönelik ılımlı bir yaklaşım sergilemesine neden olmuştur. 

Ancak Almanya içerisindeki siyasette Hristiyan Demokratların bu yaklaşıma gösterdikleri 

büyük tepki nedeniyle çifte vatandaşlık hakkı ilerleyen dönemlerde tercih modeline 

dönüştürülmüştür (Bulkan, Ermağan ve Gümüş, 2020: 415).

Yeşil-Kırmızı koalisyonun değiştirdiği vatandaşlık yasasından evvel Almanya 

vatandaşlığı için 15 yıl boyunca Almanya’da yaşamış olmanın haricinde Alman soy 

bağlantısının ibraz edilmesi gerekmekteydi. Ancak bu yasa değişimi ile en az 6 yıl boyunca 

bir Alman okulunda eğitim almış ve ciddi suçlardan herhangi bir hüküm giymemiş 16-23 yaş 



104

arasındaki yabancıların vatandaşlık haklarının olduğu beyan edilmiştir. Bununla birlikte 

yetişkinler için de yine 15 yıl boyunca Almanya’da ikamet etmiş olmanın ve oturma 

izinlerinin belgelenmesinin yanı sıra ciddi suçlardan hüküm giymemiş olmak ve maddi 

bağımsızlığın gösterilmesi vatandaşlığın elzem koşulları olarak belirlenmiştir (Kaya ve 

Kentel, 2005: 10).

Sınırsız oturum izinleri, çalışma izinleri kapsamında AB üyesi olmayan göçmenlerin 

sosyal ve medeni haklar kapsamında tanımlanan siyasi haklara erişimi sağlanmamış, 

vatandaşlık hakkının elde edilmesinin zorluğu da göz önünde bulundurulduğunda bu hakka 

erişim oldukça zorlaştırılmıştır. Türkiye kökenli göçmenler bu engellemelere rağmen “misafir 

işçi” olarak gittikleri Almanya’da oldukça güçlü siyasi yapılar kurmuşlardır. Almanya 

tarafından göçmenlerin siyasete dahil edilmemesi bu kişilerin etnik temelli çevrelerde 

örgütlenmelerine neden olmuştur. Bu dışlayıcı yaklaşımdan kaynaklı olarak Türkiye kökenli 

göçmen topluluklar güçlü etnik yapılar geliştirme ve etnik sınırlarını koruma eğiliminde 

olmuşlardır. Almanya’daki temsil eksikliğinin bir neticesi olarak bu gruplar Türkiye’deki 

iktidar ve muhalefet partilerinin Almanya’da örgütsel faaliyetlerini bu dönemde 

oluşturmuşlardır (Kaya ve Kentel, 2005: 10).

Sınırsız oturum izinleri, çalışma izinleri kapsamında AB üyesi olmayan göçmenlerin 

sosyal ve medeni haklar kapsamında tanımlanan siyasi haklara erişimi sağlanmamış, 

vatandaşlık hakkının elde edilmesinin zorluğu da göz önünde bulundurulduğunda bu hakka 

erişim oldukça zorlaştırılmıştır. Türkiye kökenli göçmenler bu engellemelere rağmen “misafir 

işçi” olarak gittikleri Almanya’da oldukça güçlü siyasi yapılar kurmuşlardır. Almanya 

tarafından göçmenlerin siyasete dahil edilmemesi bu kişilerin etnik temelli çevrelerde 

örgütlenmelerine neden olmuştur. Bu dışlayıcı yaklaşımdan kaynaklı olarak Türkiye kökenli 

göçmen topluluklar güçlü etnik yapılar geliştirme ve etnik sınırlarını koruma eğiliminde 

olmuşlardır. Almanya’daki temsil eksikliğinin bir neticesi olarak bu gruplar Türkiye’deki 

iktidar ve muhalefet partilerinin Almanya’da örgütsel faaliyetlerini bu dönemde 

oluşturmuşlardır (Kaya ve Kentel, 2005: 10).

Tablo 3.3’de görüldüğü üzere 1990 sonrası Almanya’da artan yabancı nüfus ile beraber 

Almanya’nın bir göç devleti olup olmadığı tartışmaları alevlenmiştir. 2000’lere 

yaklaşıldığında ise Türkiye ve aynı dönemde diğer ülkelerle de imzalanan misafir-işçi 

anlaşmasının etkileri azalmaya başlamıştır. 2000’lerin başlamasıyla beraber Almanya daha 

çok beyin göçü odaklı bir göç politikası izlemiştir. Böylelikle nüfus içerisindeki diğer 

yabancıların da oranı artmıştır. Ayrıca Türkiye kökenli göçmen ailelerin yeni bebeklerindeki 



105

Almanya vatandaşlığı oranı artmış ve vatandaşlık geçişleri de Türkiye kökenlilerin oranının 

düşmesine neden olmuştur.

Tablo 3.3 Almanya’da Alman olmayan yabancı nüfusu ve Türkiye kökenli nüfusu

Yıl Yabancı Sayısı Toplam Nüfus 
İçinde Yüzde

Türkiye Kökenli 
Sayısı

Yabancı Nüfusu 
İçinde Yüzde

1990 5.342.500 8.4 1.675.900 33.3
1991 5.882.300 7.3 1.779.600 30.3
1992 6.495.800 8.0 1.854.900 28.6
1993 6.878.100 8.5 1.918.400 27.9
1994 6.990.510 8.6 1.965.577 28.1
1995 7.173.900 8.7 2.014.311 28.1
1996 7.314.000. 8.9 2.049.060 28.0
1997 7.365.800 9.0 2.107.400 28.6
1998 7.319.600 9.0 2.110.223 28.8
1999 7.343.600 8.9 2.053.600 27.9
2000 7.296.800 8.8 1.998.500 27.3
2001 7.318.600 8.7 1.947.900 26.6
2002 7.335.592 8.9 1.912.169 26.2
2003 7.334.765 8.7 1.877.661 25.6

Kaynak: Kaya ve Kentel, 2005: 8

1990’lı yıllarda Türkiye’nin PKK’ya yönelik gerçekleştirdiği askeri ve siyasi 

operasyonların ardından pek çok kişi Almanya’ya siyasi sığınma talebinde bulunmuştur. 

Bunun yanı sıra o dönemde de “irtica” tehlikesi devam ettiğinden dolayı Türkiye tarafından 

zararlı görülen kitlelerin siyasi iltica talepleri devam etmiştir. Bu başvurularda Almanya’nın 

öncelikle tercih edilmesinin sebeplerinden ilki, 1949 Almanya anayasasının siyasi zulme 

maruz kalan kişilere sığınma hakkı tanıyarak bu kişilerin Almanya içerisinde sosyal devlet 

anlayışı altında barınabilmelerine imkân sağlamasıdır. Ayrıca bu figürlerin, Almanya’daki 

Türkiye kökenli nüfus üzerinde de propagandalarını devam ettirebilme ve buradan Türkiye’yi 

etkileyebilme avantajları da bulunmaktaydı (Wang ve Wang, 2018: 108).

1990’lar boyunca Türkiye kökenli göçmenlerin durumuna bakış hem Almanya hem de 

Türkiye tarafından değişmiştir. Özellikle vatandaşlık konularının daha sık tartışılır oluşu ve 

Almanya’da misafir işçilerin çocuklarına verilmesi gereken dil ve din dersleri kimliğin 

korunması noktasında önem arz etmiştir. Türkiye’nin tüm politikalarda güvenlik odaklı bakış 

açısının ön plana alınması da değişimin etkili koşullarından biri olmuştur (Adar, 2019: 12).

Daha evvel de belirtildiği üzere DİTİB, Almanya’da çoğalan Türkiye kökenli radikal 

dini grupların göçmenler üzerindeki etkilerini önleyebilmek adına Diyanet İşleri Başkanlığı 

ile bağlantılı olarak kurulmuştur. Bu görevinin yanı sıra DİTİB, Almanya’daki Türkiye 

kökenli göçmenlere dini ve kültürel hizmetleri de sağlamakla mükelleftir. Türkiye kökenli 

göçmenlerin “misafir işçi” statüsündeki geçicilik algısı 30 yıl aradan sonra değişime 



106

uğramıştır. Esasında bu değişim ile birlikte Türkiye’nin STK veya Devlet iltisaklı kurumlarla 

göçmenler arasında yer edinme çabalarının artışı dönemin “güvenlik” perspektifinden 

değerlendirildiğinde anlam kazanmaktadır (Adar, 2019: 13).

3.7.3. Türkiye’nin Misafir İşçilerin Sorunlarına Yönelik Çözüm Girişimleri

23 Kasım 1992 tarihinde Almanya’nın Mölln kentinde yaşayan Türkiye kökenli bir 

ailenin evinin, Alman aşırı-sağcı bir grup tarafından kundaklanması neticesinde ikisi çocuk 

olmak üzere üç kişi hayatını kaybetmiştir. Bu üzücü olayın akabinde TBMM İnsan Haklarını 

İnceleme Komisyonu Almanya üzerine bir inceleme raporu hazırlamıştır. Sayın Sinem Adar 

tarafından 2019 yılında yayınlanan “Türkiye'den Almanya’ya Gelen Göçmenlerin ve 

Almanya Doğumlu Çocuklarının Siyasi Tutumlarını Yeniden Düşünmek” isimli raporda da 

değerlendirildiği üzere inceleme raporunun hazırlanmasını tetikleyen olay misafir işçilerin 

güvenliklerinin tehlikeye girmesi olmuştur.

Raporun değerlendirmelerine bakıldığında 1992 yılında Almanya’da bulunan Türkiye 

kökenlilerin Türkiye’ye dönüş eğiliminin azaldığı gözlemlenmiştir. Gerek yeni doğumlar ve 

gerekse aile birleşimlerinden kaynaklı olarak Almanya’ya yerleşen Türkiye kökenli göçmen 

nüfus yıllık 60.000 kişilik bir artış göstermektedir. Nüfus artış oranının yanı sıra 1992 yılı 

itibariyle Almanya’da bulunan 1.854.900 Türkiye kökenli göçmenin 560.000’ini 18 yaş 

altındakiler 360.000’ini ise 18-30 yaş aralığındaki kişiler oluşturmaktadır (Türkiye Büyük 

Millet Meclisi İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı, 1992: 63).

Dönem itibariyle Türkiye kökenli göçmenler yalnızca mavi yaka işlerde değil aynı 

zamanda müteşebbis olarak da Almanya ekonomisi içerisinde kendilerine yer bulmuşlardır. 

Bu dönem itibariyle yaklaşık olarak 35 bin işletmede 125 bin işçi istihdam edilmiştir ve 

Türkiye kökenli göçmenler ortalama her yıl 1200 yeni işletme açmaktadırlar. Bu işyerleri 

genellikle küçük aile işletmesi özelliğini taşımaktadır (Türkiye Büyük Millet Meclisi İnsan 

Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı, 1992: 61).

Doğu ve Batı Almanya’nın birleşmesinin ardından yabancı düşmanlığının 

boyutlarında gözle görülür bir artış yaşanmıştır. Almanya Nord Rhein Vestfalen Eyaleti 

Düsseldorf Başkonsolosluğu’na dayandırılan bilgilere göre 1991 yılı içerisinde yabancılara 

yönelik saldırı sayısı 725 olarak kaydedilmiştir. 1992 yılı içerisindeyse bu rakamın 4147’ye 

yükseldiği gözlemlenmiştir. Şiddet içerikli saldırı gerçekleştiren grupların saldırılarının 

ardından ceza almamaları bu grupları daha da cesaretlendirmiş ve bundan kaynaklı olarak 

Türkiye kökenli göçmenler o dönemde oldukça tedirgin bir hayat sürmüşlerdir (Türkiye 

Büyük Millet Meclisi İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı, 1992: 64).



107

Tablo 3.4 Türkiye Kökenli Göçmenlerin “Vatan” Olarak Kabul Ettikleri Ülke

1999 2001 2005

Türkiye’yi Vatan Olarak 
Kabul Edenlerin Oranı

%42 %35 %41

Almanya’yı Vatan 
Olarak Kabul Edenlerin 
Oranı

%22 %32 %22

Her İkisini Vatan Olarak 
Kabul Edenlerin Oranı

%31 %28 %28

Her İkisini de Vatan 
Olarak Kabul 
Etmeyenlerin Oranı

%5 %7 %8

Kaynak: Uslucan, 2017:9. 

Yukarıdaki tablo incelendiğindi takdirde görülecektir ki tüm girişim ve çabalara 

rağmen Almanya’da bulunan Türkiye kökenli nüfus kendini Türkiye ile tanımlamaktadır. 

Almanya’yı vatan olarak görenlerin oranının da yüksek oluşu Türkiye kökenlilerin aşırı 

marjinalleşmesine engel olarak yetkililerin entegrasyon umutlarını diri tutmaktadır.

O dönem itibarıyla yaklaşık olarak 30 senedir Almanya’da yerleşik vaziyette bulunan 

Türkiye kökenli topluluğun entegrasyonu için Alman siyasetinin yüksek makamlarından 

yapılan çağrılar çeşitli STK’ların girişimleri olmasına rağmen halihazırdaki kültürel 

benlikleriyle toplum tarafından kabul edilmemiştir. Alman toplumunun bu kişileri 

kabullenmeleri için gerçekleştirilen reklam ve bilgilendirme gibi girişimlerin göçmenlerin 

yalnızca ekonomiye katkılarını önceliklendirdiği için yaklaşım “materyal” seviyede kalmıştır. 

Türkiye destekli kurum ve kuruluşların Alman makamlarından talebi bu yaklaşımın daha 

insani ve eğitici nitelikte sürdürülmesi talebi olmuştur (Türkiye Büyük Millet Meclisi İnsan 

Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı, 1992: 65).

Son olarak Türk yetkili makamların talebi siyasal katılım düzleminde olmuştur. 

Hazırlanan raporda ve gerçekleştirilen görüşmelerde Maastricht Anlaşması vurgulanarak 

Türkiye kökenli göçmenlerin de Almanya içerisinde vatandaşlık haklarının bulunduğu Alman 

makamlara hatırlatılmıştır. Bu sayede Türkiye kökenli göçmen toplumunda siyasal hayata 

katılımı mümkün olabilecek ve umulan tam entegrasyonun ancak bu şekilde sağlanabileceği 

görüşmelerde masaya yatırılmıştır. Ayrıca Schengen Antlaşması’nın yürürlüğe girmesiyle 

birlikte Avrupa vatandaşları için vizesiz seyahat imkânı başlamışken bu serbestlik 30 senedir 

Almanya’da hayatını sürdüren Türkiye kökenli göçmenler için geçerli olmamıştır (Türkiye 

Büyük Millet Meclisi İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı, 1992: 65).



108

Türkiye tarafının göçmenlerin kültürel birikimleri ile özdeşleşmesinin korunması 

telkinlerinin, Almanya’da bulunan göçmenlerin entegrasyon, eğitim ve ekonomik başarısını 

düşürdüğünü gösteren akademik çalışmalar mevcuttur. Bu konuyla ilgili olarak 1990, 1994, 

1999 yılları arasında Almanya Yüksek Öğretim Bilgi Sistemi Enstitüsü verilerinin 

incelenmesi neticesinde göçmenlerin üniversiteye giriş başarılarının düşük olduğu 

gözlemlenmiştir. Bunun yanı sıra araştırmanın dikkat çeken bir başka sonucu ise Türkiye 

kökenli göçmen çocuklarının geleneksel alanlarla mesleki eğitimleri tercih ettikleri 

görülmüştür (Tecmen, 2020: 12).

1990’ların sonlarında mesleki eğitim alan bu yabancı kökenli gençlerin %25’i 

kuaförlüğü, %20’si tamirciliği/teknik elemanlığı tercih ederken geri kalanların da yine 

geleneksel ve mesleki hayata hızlıca başlayarak ekonomik özgürlüğünü erken yaşlarda 

kazanabileceği iş alanlarını tercih ettikleri görülmüştür. Bunun yanı sıra aynı dönemin Alman 

gençleri arasında ise bankacılık ve bilişim alanları en çok tercih edilen alanlar olmuştur 

(Tecmen, 2020: 13).

Almanya’ya göç eden Türkiye kökenliler üzerine inşa edilen ve olumsuz anlamda 

oluşturulan “öteki” söylemi bu topluluğun dışlanması hususunda önemli bir rol oynamıştır. 

Almanya’ya ilk göç eden Türkiye kökenlilerin kırsal alandan doğrudan yurtdışına göç ettikleri 

gerçeği göz önünde bulundurulduğunda o dönemin insanlarından yola çıkılarak oluşturulan 

“Türkiye kökenli göçmen” prototipi uzun yıllar boyunca Almanya akademi ve medyasındaki 

söylemler içerisinde sürdürülmüştür. Özellikle (ve ne yazık ki) Türkiye toplumunda mevcut 

olan kadınlara yönelik baskıcı davranışların ön planda tutulması, kadınların 

bireyselleşmesinin Türkiye kökenli göçmen topluluğunda tamamlanmaması gibi roller öteki 

söylemini güçlendiren diğer argümanlar olarak sunulmuştur. Kolonyal bakış açısının tüm 

olumsuz, rasyonel olmayan özellikleri Doğu’ya yüklemesi gibi, Almanya toplumu veya 

akademisi de tüm olumsuz ve rasyonel olmayan özellikleri Türkiye kökenli göçmen kadın 

figüründe toplamış ve tam karşısına “aydınlanmış, özgürleşmiş” Alman kadını figürünü 

yerleştirerek kimlik yaratımında Türkiye kökenlileri ilk göçmen dalgasından itibaren 

dışlamıştır (Tecmen, 2020: 14).

Bu dönemde; Almanya hem ülke içerisinde hem de Avrupa Birliği’nde hızlı bir 

değişimi öngörmüştür. Doksanların ortalarında yaşanan hükümet değişikliği bu konuda 

elinden geleni yapmış ve göç, göçmenlik, işçi hakları gibi alanlarda iyileştirmeler 

gerçekleştirmiştir. Ancak toplum yapısı bu denli hızlı değişemediğinden incelenen bu 

dönemdeki gelişim ve değişimler yalnızca kağıt üzerinde kalmıştır. Yine de Türkiye kökenli 



109

göçmen nüfusun Almanya’da varlığını sürdüreceğinin Alman makamları tarafından kabulü 

önemli bir kazanımdır.

3.8. 1990-2005 Yılları Arasında Türkiye’nin Avrupa Birliği Üzerine Dış Politikası

Önceki başlıklarda da incelendiği üzere kuruluşundan bu yana bütünleşmeye doğru 

ilerleyen Avrupa özellikle 1990’lar sürecinde uluslar-üstülük özelliği hedefine ulaşmıştır. 

Ekonomisi, yüz ölçümü, nüfusu başta olmak üzere her anlamda ve her alanda gelişme 

gösteren Avrupa Birliği, dönemin istikrarsız konjonktürüne istikrar getirebilmek adına adaylık 

koşullarındaki “demokratikleşme” gerekliliğinin çerçevesini genişletmiştir. Bu sayede Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyetler Birliği’nin dağılmasının ardından ortaya çıkan yeni devletlerin 

Avrupa entegrasyonunun kolaylaştırılması ve otoriter yaklaşım arzularının baskılanması 

sağlanmıştır.

3.8.1. İç Politikada Çalkantılı Bir Süreç

Türkiye siyasi tarihi açısından ise 1990’lar hükümet istikrarsızlıklarının yanı sıra 

kötüye giden ekonomik koşullar ve çeşitli suç örgütlerinin devlet ile ilişkileri çerçevesinde 

hatırlanmıştır. Ancak bu dönemde Türkiye’nin Gümrük Birliği’ne kabul edilmesiyle beraber 

kurulan ekonomik ilişkiler siyaset kurumlarında da düzenlemeleri elzem kılmış ve Türkiye – 

AB arasındaki havayı ısıtarak ikili ilişkilerde “know-how” yaklaşımına neden olmuştur. 

Gerek bu öğrenme motivasyonlu yaklaşım gerekse AB tarafından demokratikleşmenin 

hayatın her alanında zaruri kılınması, Türkiye’nin 1999’da adaylık statüsünü kazanmasına ve 

1990-2005 arasında da önemli yenilikler gerçekleştirmesine neden olmuştur (Soyaltın Colella, 

2020: 27).

Bu dönemde iç politikadaki istikrarsız durumun yanı sıra dış politikada da oldukça 

yoğun ve karmaşık bir gündem söz konusu olmuştur. Türk dış politika yapımcıları o dönemde 

Körfez Savaşı, Kardak Krizi, yurt içi ve yurt dışı terör yapılarıyla mücadele etmek zorunda 

kalmıştır. Ayrıca 1990’larda sayısız terör olayı yaşanmıştır ve bu yıllar Türkiye terörle 

mücadele tarihinde en fazla şehit verdiğimiz yıllar olarak hafızalara kazınmıştır. Yine 

hatırlanacağı üzere bu yıllarda yaşanan gazetecilere yönelik suikastlar, faili meçhul cinayetler 

ve Türkiye toplumu üzerinde travmatik bir etki yaratan Madımak Oteli’nin ateşe verilmesi 

Türkiye’nin hem AB yolculuğunda hem de uluslararası arenada demokratikleşme yönündeki 

çabalarının anlatılmasına ket vurmuştur (Soyaltın Colella, 2020: 38).



110

3.8.2. Gümrük Birliği’nin İkili İlişkilere Etkisi ve Beklentiler

6 Mart 1995 tarihinde imzalanarak 1 Ocak 1996 itibarıyla işlerlik statüsü kazanan 1/95 

sayılı Avrupa Topluluğu-Türkiye Ortaklık Konseyi Kararı, bilinen ismiyle “Gümrük Birliği 

Anlaşması” 1990-1995 arasındaki sürecin mihenk taşı olmuştur. Avrupa Topluluğu/Birliği 

tam üyelik yolculuğunun 22 yıl süren “Geçiş” dönemi tamamlanmıştır. Hazırlık dönemine 

kıyasla geçiş döneminin daha fazla yük ve sorumluluk getirdiği aşikardır. Ekonomik 

anlamdaki kar ve zararları günümüzde dahi tartışılmaktadır (Bozkurt, 2001: 264).

Esasında Gümrük Birliği 1964 yılında başlayan sürecin resmi olarak tamamlanarak nihayete 

erdirilmesidir. Ancak Türkiye’de yaşanan darbeler, olağanüstü haller ve dünya 

konjonktüründe yaşanan sert kırılmalar nedeniyle bu hedefe ulaşılması 1990’lar gündeminde 

muazzam bir coşku yaratmıştır. Bu anlaşma ile Türkiye’nin hem AB hem de küresel pazarlara 

eklemlenmesi kuvvetlendirilmiş gerek müteşebbis sınıf gerekse de üretim sektörlerinin Batı’yı 

yakalamasında büyük rol oynamıştır (Çayhan, 2003: 479).

Tablo 3.5 1975 ile 2008 yılları arasında dış ticaret ve Türkiye ekonomisi (milyon ABD $ olarak)

1975 1985 1995 2005 2008
İhracat 1,401 7,958 21,637 73,476 132,027
İthalat 4,739 11,343 35,709 116,774 201,964
Toplam Ticaret 6,140 19,301 57,346 190,251 333,991
GSYİH 46,290 66,404 168,080 481,497 742,094
Kişi Başına Düşen GSYİH ($ cinsinden) 1,155 1,320 2,727 7,022 10,438
GSYİH Dünya Sıralaması 22 26 25 18 18
Dış ticaret (GSYİH'nin yüzdesi olarak) 13 29 34 40 45
Kaynak: Kirişçi ve Kaptanoğlu, 2011: 707

Tablo 3.5’de de görüleceği üzere Türkiye ekonomisinin genişlemesinde Gümrük 

Birliği Anlaşması’nın yanı sıra bölgedeki komşu ülkelerle artırılan ilişkiler ve Türkiye 

ekonomisinin 1980’lerden bu yana serbestleştirme çabaları da rol oynamıştır. Gümrük 

Birliğine uyum sağlayabilmek adına gerçekleştirilen reformlar Türk sanayisinin rekabet 

kapasitesini artırmış ve AB iç pazarına nispeten doğrudan erişim Türkiye’nin rakiplerine 

oranla avantaj sağlamıştır (Kirişçi ve Kaptanoğlu, 2011: 710).

Türkiye, topluluğa üye olmadan Gümrük Birliği Anlaşması’nı imzaladığından dolayı 

herhangi bir karar alma sürecinde imzası bulunmamaktaydı. Ayrıca “Ortak Tarım Politikası” 

doğrultusunda gereken regülasyonları sağlamadığı için tarım sektörü Gümrük Birliği 

Anlaşması’na dahil edilmemiştir. Yine bu anlaşmanın bir dezavantajı olarak Türkiye; emeğin, 

hizmetlerin ve sermayenin dolaşımı serbestisine tabi olamamıştır. Bunun yanı sıra dönemin 

koşullarından mütevellit önceden imzalanan anlaşmaların ihtiva ettiği maddelerin tersine 

Türkiye’ye vize uygulaması da getirilmiştir. Ancak 1996 verileri incelendiğinde Türkiye’nin 



111

AB’den yaptığı ithalat bir önceki yıla göre %34,7’lik bir artış göstererek %52,9’a yükselmiş, 

ihracat rakamlarında ise %3,6’lık bir artış ile %49,5’e yükselme yaşandığı görülmüştür 

(Aybey, 2004: 27). Esasında Gümrük Birliği’nin tek önemi ekonomik anlamdaki tartışmalı 

gelişmeler olmamıştır. Avrupalı kurumlarla olan uzun soluklu yolculuk bu anlaşma ile 

somutluk kazanmıştır. İlişkiler ağının kurumsal kimlik kazanması neticesinde topluluk ile 

“sosyalizasyon” ilişkileri kurulmuş ve Türkiye kendini Brüksel ile doğrudan temas halinde 

hissetmiştir. Böylelikle kurumlar nezdinde de Avrupa çerçevesinde “biz duygusu” hâkim 

olmuştur (Soyaltın Colella, 2020: 45).

3.8.3. 1997- Lüksemburg Zirvesi’nin Ardından Dondurulan İlişkiler

Avrupa Birliği’nin tarihsel gelişiminde de değindiğimiz Maastricht Zirvesi’nin 

ardından politikalar derinleşme ve genişleme yönüne evirilmiştir. Bu gündemin yol haritasını 

belirleyen görüşme 12-13 Aralık 1997 tarihlerinde Lüksemburg’da gerçekleştirilmiştir. 

AGENDA 2000 raporu çerçevesinde incelenen Güney Kıbrıs Rum Cumhuriyeti dahil olmak 

üzere 11 ülkenin 1998 itibarıyla tam üyelik çalışmalarının başlatılacağı kararlaştırılmıştır. Bu 

zirvede Avrupa Birliği, Türkiye’nin üyelik kriterlerini karşılamaya “ehil” olduğunu açıklamış 

ancak yakın süre içerisinde Avrupa Birliği içerisine dahil olacak ülkeler arasında ismini 

zikretmemiştir. Aynı zamanda AB bu zirvede Türkiye’nin 1987 yılında gerçekleştirdiği tam 

üyelik başvurusunun değil 1964’te yürürlüğe giren Ankara Antlaşması temelinde sürecin 

ilerleyeceğini belirtmiştir (TBMM, 1997: 9).

Lüksemburg Konferansı bildiri metninin 35. maddesinde Türkiye’den beklentiler 

sıralanmıştır. Bunlar özetle, insan hakları standartları ve uygulamalarının artırılması, Gümrük 

Birliği ile hedeflenen ekonomik eklemlenmenin daha uyumlu hale getirilmesi, ülke 

içerisindeki azınlıklara daha fazla saygı ve özen gösterilmesi ayrıca Yunanistan-Türkiye 

arasındaki ilişkilerin gerginlik seviyesinin düşürülmesi talep edilmiştir. Bu iki ülke arasındaki 

uyuşmazlıkların da Uluslararası Adalet Divanı gözetiminde yasal süreç prosedürleriyle 

çözülmesini ve Kıbrıs sorunun BM müzakereleri himayesinde neticelendirilmesi 

vurgulanmıştır (Avrupa Parlamentosu Lüksemburg Anlaşması, 1997).

Lüksemburg Konferansı’nın ardından Güney Kıbrıs Rum Yönetimi’nin tek taraflı 

başvurusuna yanıt olarak, Avrupa Birliği “Kıbrıs” ile tam üyelik müzakerelerinin 

görüşmelerine başlanacağı kararını vermiştir. Bunun üzerine Dışişleri Bakanlığımız yaptığı 

açıklamada Rum tarafının yalnızca Rumların iradesini gösterdiğini ve tüm ada halkı adına 

karar alamayacağını belirterek Türkiye’nin garantör ülke rolünü yeniden hatırlatmıştır. Bu 

karara oldukça sert tepki gösteren Türkiye dış politika yapıcıları “Rum Yönetimi'nin, Kıbrıs 



112

Türk tarafı ile bir uzlaşma aramadan Avrupa Birliği'ne girerek Yunanistan'la dolaylı yoldan 

bütünleşmeyi sağlamak dışında bir amacı kalmadığını belirtmiş ve Lüksemburg Zirvesi'nde 

alınan karar böyle bir tek taraflı amaca hizmet ettiğini” vurgulamıştır (T.C. Dışişleri, 1997).

TBMM’nin yayınladığı “Dış İlişkiler” bülteninde durumun 1963’ten bu yana devam 

eden sürecin en olumsuz noktada olduğu vurgulanmış ve ilan edilen kararların büyük bir 

hayal kırıklığı yarattığını bildirmiştir. Yunanistan tarafının AB içerisinde Türkiye’ye yönelik 

sürdürdüğü muhalif politikalar Kıbrıs meselesinin tartışmaya kapalı olan yaklaşımlarına 

ithafen Türkiye “siyasi koşul dayatmalarını” kabul etmeyeceğini ifade etmiştir. Yine aynı 

bültende yer alan yazıdaki şekliyle “Türkiye'nin ayrımcı ve hoşgörüsüz bir AB'de yer 

alamayacağı, her iki tarafı doğrudan ve birlikte ilgilendirmeyen siyasi konuları kapsayan 

görüşmelerin artık yapılamayacağı bildirilmiş ve siyasi diyalogun kesildiği duyurulmuştur.” 

(TBMM, 1997: 9).

Türkiye’nin siyasi diyaloğu dondurmasının ardından Başbakan Mesut Yılmaz yaptığı 

Amerika Birleşik Devletleri gezisinde özellikle Almanya’ya yönelik açıklamalarda 

bulunmuştur. O dönemin Almanya Şansölye’si olan Helmut Kohl’a yönelik Avrupa Birliği’ni 

“Hristiyan Kulübüne” çevirdiğini söylemiştir. Bu ithamları yanıtlayan maliye bakanı Theo 

Waigel ise bu söylemin doğru olmadığını ifade etmiştir. SPD’li Hessen Eyalet Başkanı Hans 

Eichel ise Avrupa’nın kökenlerinde Hristiyanlığın olduğunu kabul etmiş ancak Mesut 

Yılmaz’ın Avrupa’yı yeterince tanımadığını ve Türkiye’nin Avrupa için önemli olduğunu, 

kapıların tamamen kapanamayacağını belirtmiştir.

Türkiye tarafından da ilan edilen siyasi diyalogun dondurulası kararı esasında oldukça 

hafif bir içeriğe sahiptir. Avrupalı devletler ayrı ayrı meseleleri Türkiye ile tartışabilecekler 

ancak Avrupa Birliği kurumu adına herhangi bir görüşmenin yapılamayacağı 

kararlaştırılmıştır. Türkiye tarafında tepkinin söylemlerde yüksek ancak içerikte daha düşük 

dozda tutularak dengeli bir siyaset tercih edilmiştir. Siyasi arenadaki önemli bir başka gelişme 

olarak Mesut Yılmaz o dönem Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlere Helmut 

Kohl’den yöne oy tercihinde bulunmamalarını söylemiştir. O dönemki 250.000 Türkiye 

kökenli seçmen ilk defa Türkiye tarafından Almanya iç politikasında bir “etki mekanizması” 

olarak kullanılmıştır (Birand, 2005: 387).

3.8.4. Türkiye’nin Aday Ülke Olması: 1999- Helsinki Zirvesi

1999 sonrası Türkiye – AB ilişkilerinin “altın çağı” olarak ifade edilmektedir. 

Türkiye’nin Lüksemburg zirvesinde küstürülmesinin ardından 1999 Helsinki Zirvesi’nde 



113

yeniden umutlarının yeşertildiği iyileşme sürecini Ramazan Gözen beş başlık altında 

toplamıştır. 

Ana sebeplerden bir tanesi Türkiye ve Almanya’da yönetimlerin değişerek birbirine 

daha ılımlı iki anlayışın (Sosyal Demokrat Bülent Ecevit ve Sosyal Demokrat Schröder) 

koalisyon hükümetleri ile politika yapımcı konuma gelmesidir. İkinci olarak 28 Şubat 

sürecinin oluşturduğu ekonomik darboğaz ve gittikçe kötüleşen sermaye piyasaları her iki 

kutup tarafından da hoş karşılanmamıştır. AB, bu noktada Türkiye’nin serbest piyasa 

ekonomisine geçiş adımlarını güçlendirmek istemiştir. Üçüncü olarak Türkiye ve Yunanistan 

arasındaki Ege Denizi sorunu, Kıbrıs meselesi ve azınlıklar konusundaki anlaşmazlıkların 

giderilmesi diyalog kapılarının açık bırakılması neticesinde çözüme kavuşulabileceği fark 

edilmiştir. Uluslararası konjonktür açısından ise Türkiye’nin AB içerisinde kalması özellikle 

ABD tarafından önemsenmektedir. Dördüncü sebep olarak ABD’nin ve AB içerisindeki 

“Atlantikçi” olarak ifade edilebilecek İngiltere’nin desteği ile dolayı ABD baskısı bu 

iyileşmeyi zaruri kılmıştır. Son olarak ise 17 Ağustos 1999 Marmara Depremi felaketi, 

Türkiye’ye yönelik sempatiyi artırmıştır (Gözen, 2006: 124).

Helsinki Zirvesi yaklaşırken 26 Mayıs 1999’da Bülent Ecevit Almanya Şansölyesi 

Gerhard Schröder’e bir mektup göndermiştir. Mektubun içeriğinde ise Türkiye’nin 

yükümlülüklerin farkında olduğunu ancak beklenen standartlara erişebilmek adına epey 

yolunun olduğunu ifade etmiştir. Türkiye’ye verilecek bir yol haritasının bu süreci 

hızlandırarak öncelikle hukuk sisteminde ve uygulamalarında değişikliklere neden olacağını 

belirtmiş ve reformlar konusundaki hassasiyet Avrupa Birliği dönem başkanı Almanya’ya 

bildirilmiştir (Tarihi Mektuplar, Hürriyet Gazetesi, 05 Haziran 1999).

Schröder ise yanıtında; Türkiye’nin Güneydoğu’daki terör problemini, Yunanistan ile 

uzlaşı çabalarını ve BM nezdinde Kıbrıs meselesine bir çözümün getirilmesinin altını 

çizmiştir. Türkiye’nin reformlar hususunda önemli derecede yol aldığını ve Almanya’nın 

gerçekleştirilecek toplantılarda Türkiye ile durağan ilişkilerin yeniden hareketlendirilmesi için 

çabalayacağını açıklamıştır. Ancak “Helsinki Avrupa Konseyi'nin, AB'nin diğer üye adaylarıyla 

görüşmeleri başlatma yolunda alabileceği muhtemel kararla ilgilidir. Böyle bir kararın Türkiye tarafından 

ayrımcı olarak görülmemesi çok önemlidir” ifadeleri Helsinki sonrasında da Türkiye adına sürecin 

farklı izleneceğinin bir yansıması olmuştur (Tarihi Mektuplar, Hürriyet Gazetesi, 05 Haziran 

1999). 

Avrupa Konseyi’nin yayınladığı Helsinki Zirvesi raporunun genişleme süreciyle ilgili 

olan 12. maddesinde yer alan ifadeye göre “Türkiye’de son zamanlarda yaşanan olumlu gelişmeleri ve 

ayrıca Türkiye’nin Kopenhag kriterlerine uyum yönündeki reformlarını sürdürme niyetini memnuniyetle 

karşılar. Türkiye, diğer aday devletlere uygulananlarla aynı kriterler temelinde Birliğe katılması mukadder bir 



114

aday devlettir” açıkça adaylık statüsü zikredilmiştir (T.C. Dışişleri Bakanlığı Helsinki 

Açıklaması, 1999).

Bununla birlikte Kıbrıs meselesi ile ilgili olarak konu ile ilgili herhangi bir çözümün 

geliştirilememesi durumunda çözümsüzlük içerisinde GKRY’nin AB’ye katılabileceği 

ifadeleri büyük tartışmalara yol açmıştır. Orijinal metnin genişleme bölümünün 9. 

Maddesinde görülen “Avrupa Konseyi, siyasi bir çözümün Kıbrıs’ın Avrupa Birliği’ne katılımını 

kolaylaştıracağının altını çizer. Üyelik müzakerelerinin tamamlanmasına kadar kapsamlı bir çözüme 

ulaşılamamış olursa, Konsey’in üyelik konusundaki kararı, yukarıdaki husus bir ön şart olmaksızın verilecektir. 

Bu konuda Konsey, tüm ilgili faktörleri dikkate alacaktır” ifadeleri kullanılmıştır (T.C. Dışişleri 

Bakanlığı Helsinki Açıklaması, 1999).

 
“…Kıbrıs'la ilgili görüşmelerden bir sonuç alınmaması durumunda dahi, Güney Kıbrıs Rum 

Yönetimi'nin Kıbrıs adı altında Avrupa Birliği'ne üyelik işleminin uygulanabileceği izleniminin 

verilmesi ise çok sakıncalıdır. Bu konudaki görüşümüz herkes tarafından bilinmektedir. Bu tutumumuz 

değişmeyecektir. Kıbrıs'ta iki ayrı devlet bulunduğu gerçeği hiçbir şekilde inkâr edilemez. Türkiye ile 

Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti arasındaki özel ilişki ve bağlar, Avrupa Birliği'nin Kıbrıs konusunda 

izleyeceği tutuma paralel olarak gelişmeye devam edecektir. …Bazı içimize sindiremediğimiz metinler 

olabilir, ayrıntılar olabilir fakat benim kanaatime göre gerçekten adaylığımızın eşit koşullarda kabul 

edilmiş olması, bunun resmen ilan edilmiş olması Türkiyemiz için büyük başarıdır…” (T.C. Dışişleri 

Bakanlığı Helsinki Açıklaması, 1999).

Açıklanan üyelik kararının ardından Bülent Ecevit’in ifadelerine bir bakıldığında, 

çekinceli de olsa Türkiye’nin önemli bir adım attığını ifade etmiş ve reform sürecinin 

hızlanarak devam edeceğinin sinyallerini vermiştir (T.C. Dışişleri Bakanlığı Helsinki 

Açıklaması, 1999).

Helsinki Zirvesi ardından da iç politikada tıpkı Gümrük Birliği’nin ardından yaratılan 

hava gibi Türkiye AB’ye tam üye olmuş gibi bir hava yaratılmıştır. Şüphesiz ki bu elde edilen 

yeni statünün önemi oldukça büyüktür ancak dönemin okumalarından da anlaşılacağı üzere 

AB’nin öncelikle diğer 12 aday ülkeyi birliğin içerisinde sindirmesi gerekliliği elzem 

görülmüştür. Ayrıca Maastricht Anlaşması’nın ardından AB için en önemli başlık “insan 

haklarına saygı” olarak kabul edilmiştir. Dönemin Türkiye’si incelendiğinde Türkiye’nin bu 

kriterlerden oldukça uzak olduğu gözlemlenmektedir. Yine de Türkiye’nin bu dönemde AB 

eğitim politikaları kapsamında öğrenci ve eğitmen değişimine yönelik programlara kabul 

edilmesi önemli bir kazanımdır. Türkiye’den de öğrenciler ve eğitmenler 2000 yılı itibariyle 

bu değişim programlarına katılmaya hak kazanmışlardır (Tonus ve Karluk, 2000: 219).



115

Yine de Helsinki Zirvesini takip eden süreç siyasi ve ekonomik reform gelişmelerini 
hızlandırmıştır. Türkiye’nin hem iç hem de dış politikadaki imajını düzeltmek adına oldukça 
efor sarf edilmiştir. Hem AB’nin hem de Türkiye’nin inisiyatif almayı kabul etmesiyle 
beraber oluşturulan “Katılım Ortaklığı Belgeleri” Türkiye için izlenmesi gereken kısa, orta ve 
uzun vadeli projeksiyonlar oluşturmuştur. Özellikle siyasi anlamda öngörülen reformist 
yaklaşım, işkencenin ve insan hakları ihlallerinin ortadan kaldırılmasını, yargı işleyişinin 
iyileştirilmesini, anadilde eğitim ile radyo-televizyon yasaklarının kaldırılması gibi alanları 
kapsamıştır. Tüm bunlarla beraber Kıbrıs sorununa da kalıcı çözüm getirilmesi için gereken 
çalışılmaların yürütülmesi teşvik edilmiştir (Öniş, 2003: 12).

3.8.5. 1999 Helsinki Zirvesi’nin Ardından 3 Ekim 2005’e Müzakerelerinin Başlatılması
Helsinki’nin ardından 1999 ve 2004 arasında Türkiye, Kopenhag Kriterleri’nin siyasi 

alanda ön gördüğü zaruri koşulları sağlamak adına sıkı bir demokratikleşme programı 
izlemiştir. Helsinki’de elde edilen başarının ardından hem ülke içi hem de ülke dışında 
bulunan sivil inisiyatiflerin baskısı neticesinde elde edilen bu yaklaşım sayesinde Türkiye’nin 
demokrasi yanlısı imajı Avrupa’da daha görünür kılınmıştır (Müftüler Baç, 2005: 20).

AB sürecindeki bu reform zaruriyetleri Türkiye’deki devlet-toplum etkileşimini ve 
birbirlerinden beklentilerini büyük ölçüde değiştirmiştir. Reformlar sayesinde “devlet” 
kurumu daha fazla toplum merkezli bir bakış açısına sahip konuma gelerek, hak ve 
özgürlükleri kısıtlayan bir pozisyondan koruyucusu olduğu bir konuma yaklaşmıştır. Türkiye 
bu dönemde işlevselci bir devlet mekanizmasına bürünmüş kendini çoğulcu “ideolojik” 
yaklaşımdan sıyırmış ve yönetim mekanizmalarını toplum düzeyinde işletmeyi hedeflemiştir. 
Toplumun taleplerine kulak vermek zorundalığını şart koşan AB reformları “geleneksel” 
devlet yapısındaki tüm siyasi grupların yönetim bakış açılarını derinden etkilemiştir (Dağı, 
2005: 48).
Merhum Gazeteci Mehmet Ali Birand’ın ifade ettiği üzere o dönemki Türkiye’nin AB üyeliği 
üzerine olan tüm tartışmalar adeta bir futbol maçı tartışması jargonu ile konuşulmuştur. 1963, 
1971 veya imzalanan protokollerin ne ifade ettiği, neleri ödev kıldığı konusundaki 
bilgi/birikim oldukça kısıtlıydı. Yine onun sözlerine birebir referans verilecek olursa Helsinki 
sonrasında gerçekleşen reformlar Helsinki öncesinin yönetim birimlerinin ayrıcalıklarını 
elinden almayı hedeflemiştir (Birand, 2005: 395).

“…Türk ekonomisi artık Brüksel'de alınacak kararlarla yönetilecek; iç borç, enflasyon, devlet 

kasasından insan zengin etmek, arpalıklar, KİT'leri oy için kullanmak, kimseye hesap vermemek 

dönemi kapanacaktı. Politikacılar, ellerindeki oyuncaklarını nasıl kaybedeceklerinin farkında 

değillerdi... Askerler bile başlarına geleceklerin farkında değillerdi. Millî Güvenlik Kurulu'nun 

etkinliğinin, iç ve dış politikaya ağırlıklarını koyma döneminin biteceğini göremiyor olmalılar ki hiç 



116

itiraz etmiyorlardı. Belki de böyle olmasını kendileri açısından da yararlı buluyorlardı. Türkiye, 36 

yıldır, içerdeki bilinçsizliklere, tüm kötü yönlendirmelere, dışardaki engellemelere rağmen, bir buzdağı 

gibi, ağır ağır Avrupa'ya doğru yürümekteydi...” (Birand, 2005: 395).

AB’nin acilen gelişme talep ettiği en önemli alan Türkiye halkının siyasi haklarının 
genişletilmesi konusunda olmuştur. O döneme değin anti-demokratik uygulamaların 
normalleştiği bir atmosferde bu uygulamaların gerçekleştirilmesi kolay görülmemiştir. Ancak 
yönetim erkinin Helsinki’de kabul ettiği demokratikleşme ve belki de yeniden muasır 
medeniyet seviyesini yakalamak arzusu bu noktadaki en önemli etkenlerden biri olmuştur. 
Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle ortaya çıkan liberalleşme trendinin en sükseli kurumlarından 
biri olan AB’nin Türkiye’ye kapı aralaması fırsatını dönemin politika yapımcıları kaçırmak 
istememiş ve aşağıdaki tabloda gösterilen reformları Helsinki sonrası dönemde ivedilikle 
uygulamışlardır. 

Tablo 3.6 2001-2004 Arasında Türkiye’de Gerçekleştirilen Siyasi Reform Değişiklikleri

Tarih Tip Değişiklikler
3 Ekim 2001 Birinci Anayasa Paketi 1982 Anayasasında Yapılan 

Değişiklikler
Kasım 2001 Yeni Medeni Kanun Evlilikte Cinsiyet Eşitliği
Şubat/Mart 2002 İkinci Anayasa Paketi Anayasa Değişikliği
2 Ağustos 2002 Üçüncü Anayasa Paketi İdam cezasının kaldırılması ve 

terörle mücadele kanununda Türkçe 
dışındaki dillerde yayın yapma 
izninin verilmesi

3 Aralık 2002 Dördüncü Anayasa Paketi Önceki reformların düzenlenmesi 
ve işkence konusunun yeniden 
düzenlenmesi

4 Aralık 2002 Beşinci Anayasa Paketi Devlet Güvenlik mahkemelerinde 
karar verilen tüm davaların yeniden 
yargılanması

Mayıs 2003 Altıncı Anayasa Paketi AİHS'nin 6.Protokolünü kabul 
edilmesi, tüm ölüm cezalarını 
müebbet hapis cezasına çevrilmesi / 
Terörle Mücadele Kanunun 8. 
Maddesini yürürlükten kaldırılması

Temmuz 2003 Yedinci Anayasa Paketi Milli Güvenlik Kurulu'nun yeniden 
düzenlenmesi

7 Mayıs 2004 Sekizinci Anayasa Paketi Basın özgürlüğü ve uluslar-üstü 
anlaşmalara iç hukuka göre öncelik 
tanınması, Devlet Güvenlik 
mahkemelerinin kaldırılması

24 Haziran 2004 Dokuzuncu Anayasa Paketi Ceza Kanunun 46. Maddesini 
değiştirilmesi, Yüksek Öğretim 
Kurulu’nun yeniden düzenlenmesi

25-26 Eylül 2004 Yeni Türk Ceza Kanunu Kadınlara ve çocuklara yönelik 
şiddetle ilgili yasaların revize 
edilmesi / çeşitli suçların 
cezalarının değiştirilmesi ve 
suçların yeniden tanımlanması

Kaynak: Müftüler Baç, 2005: 21



117

O dönemde yaşanan ekonomik krizin, 2000’lerin sonlarında etkisini azaltmasıyla 

görüleceği üzere hak ve özgürlüklerin genişletilmesi alanında pek çok reform yapılmıştır. 

Türkiye’nin katılım müzakerelerine başlayabilmesi için Kopenhag kriterlerinin siyasi 

koşullarını yerine getirmesi gerekliliği, AB’nin sıklıkla vurguladığı öncelikli şartlardan 

olmuştur. Bu noktada da özellikle Devlet Güvenlik Mahkemeleri, Milli Güvenlik Kurulu, 

Türk Ceza Kanunu, ölüm cezası ve insan hakları ihlalleri konusundaki bu büyük endişeler 

yapılan reformlar ile 2004 sonuna kadar ortadan büyük ölçüde kaldırılmıştır (Müftüler Baç, 

2005: 20).

Tüm bu gelişmeler neticesinde 16-17 Aralık 2004 tarihinde Brüksel’de gerçekleştirilen 

zirvede AB Devlet ve Hükümet Başkanları Konseyi, 3 Ekim 2005 tarihinde Türkiye ile üyelik 

müzakerelerinin başlatılmasına karar vermiştir. Stres seviyesinin oldukça yüksek olduğu bu 

zirvenin ardından da Türkiye hakkındaki tartışmalar ve soru işaretleri tükenmemiş 

Türkiye’nin “Avrupalılığı” yeni bir direnç noktası olmuştur. Ayrıca müzakere sürecinin tam 

üyelik ile nihayete erdirileceği ifade edilmiş yalnız bu hedef hakkında açık olarak bir tarih 

zikredilmemesi Türkiye kamuoyu ve yöneticileri tarafından pek hoş karşılanmamıştır. 

Türkiye’ye yönelik izlenen bu yol haritası üyelik hakkını kazanan diğer ülkelerden farklı 

olduğu için Avrupa Birliği’nin çifte standart uyguladığına dair tepki gösterilmiştir (Kirişçi, 

2005: 113).

Esasında bu müzakere sürecinin başlamasının ardından Türkiye’nin AB üyeliği 

çıkmaza girmiştir. Tarihsel konjonktürde de incelendiğinde müzakere tarihi olan 3 Ekim 2005 

zikredilmeden önce üyelik ihtimali daha muhtemel olarak gözlemlenirken fasılların 

incelenmesi aşamasında üyeliğe olan inanç gerek toplum gerekse de yönetim nezdinde 

zayıflamıştır.

Türkiye ile AB arasında toplamda on altı adet katılım müzakere faslı açılmıştır. On 

dört adet fasıl AB ve GKRY tarafından bloke edilmiştir. Türkiye ise buna karşılık olarak 

üzerine düşen görev ve sorumlulukları yerine getirdiği takdirde sürecin ilerletilmesine neden 

olacak 3 fasılda da (rekabet, kamu alımları ve sosyal politikalar) herhangi bir girişimde 

bulunmamıştır. Türkiye’nin AB üyeliği motivasyonundan uzaklaştıran sebepler 

incelendiğinde Kıbrıs meselesi dönem konjonktüründe önemli bir yer kaplamaktadır. Kıbrıs 

meselesinin bir çözüme kavuşturulmadan GKRY’nin AB üyesi haline getirilmesi Türkiye’nin 

pozisyonunu çıkmaza sokmuştur. Annan Planı’nın adadaki Türkler tarafından kabul edilmesi 

ancak Rumların reddetmesi AB’nin verdiği sözlerden dönmesine neden olmuş ve bu meseleyi 

de Türkiye’nin katılım sürecine bir problematik olarak entegre etmiştir. Böylelikle hem çifte 

standart yaklaşımları hem kimlik temelli “Avrupalılık” soru işaretleri Türkiye tarafından da 



118

“Türkiye ne yaparsa yapsın AB üyesi olamayacak” olarak değerlendirilmeye başlanmıştır 

(Arısan Eralp: 2017: 6).

3.8.6. Kasım 2002 Seçimlerinin Ardından Günümüz Perspektifine

Avrupa gündemini özellikle Maastricht Anlaşması sonrasında meşgul eden “Avrupa 

kimliği ve Avrupalılık” tartışmaları AB anayasasının hazırlandığı dönemde Türkiye özelinde 

olumsuz anlamda etkiler yaratmıştır. Başak Alpan’ın çalışmasında refere ettiği AB liderlerinin 

söylemlerinden de görüleceği üzere örneğin Almanya Şansölyesi Helmut Schmidt; 

“Türkiye’nin Müslüman nüfusu, bu ülkenin Avrupa’dan ziyade Asya ve Afrika’nın bir parçası 

olduğunu gösteriyor” veya AB Anayasal Konvansiyonu başkanı Giscard Estaing’in 

Türkiye’nin Müslüman kimliğe sahip bir devlet imajı ile “Avrupalı” olmasının mümkün 

olmadığını açıklamasıyla beraber problem siyaset bilimi veya uluslararası ilişkiler alanından 

uzaklaşarak daha çok sosyolojik ve felsefi temelli bir alana taşınmıştır (Alpan, 2015: 20).

Bu kutuplaştırıcı yaklaşım AB sürecinin Türkiye içerisinde desteksiz kalmasına neden 

olmuştur. İnsana dair evrensel değerler, demokrasi, insan hakları ve hukukun üstünlüğü gibi 

kavramlar “Batı” tarafından ve “Batı” için kültürel bir değer olarak atfedilmeye başlanmıştır. 

Şüphesiz ki izlenen bir yol haritası veya müktesebat ile ilgilenen kurumlar var olmaya devam 

etmektedir ancak söylem düzeyinde kalmış vaatler ile 1999 sonrasındaki hızlı reform 

sürecinin benimsenmesi hem devlet içerisinde hem de kamuoyunda beyhude bir çaba olarak 

görülmeye başlanmıştır. Böylelikle AB’nin Türkiye içerisindeki popülerliği ve yaptırım gücü 

iyice zayıflamış ve “taraftarca” savunulan/tartışılan sürecin albenisi kalmamıştır. Madalyonun 

diğer tarafında yani AB içerisinde ise Türkiye’nin tartışmalı “Avrupalı” kimliğinden 

uzaklaşan yapısı Türkiye’ye yönelik popülist, aşırı-sağ ve yabancı düşmanı söylemlerinin 

artmasına neden olmuş, AB üye ülkeleri iç siyasetlerinde bir gündem yaratma meselesi haline 

gelmiştir (Arısan Eralp: 2017: 7).

Kasım 2002 seçimlerinin ardından nispeten ılımlı İslami yönelimlere sahip AKP’nin 

iktidara gelmesini AB sıcak karşılamıştır. Yukarıda da bahsedilen ekonomik kriz etkilerinin 

azalması ve koalisyonsuz bir şekilde iktidara gelmiş olmasından kaynaklı olarak hızlı 

reformlar gerçekleştirebilmiştir. AB’nin sempati besleyen yaklaşımının sebebine bakıldığında 

ise Türk Silahlı Kuvvetleri’nin yönetimdeki varlığı yerine demokratik araçların kullanımı 

neticesinde halkın iradesini yansıtan bir siyasi partinin hükümet erkini kazanması, AB’nin 

yeğlediği bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak AKP’nin temsil ettiği siyasi ekolün 

temsilcileri geçmişte Türkiye’nin AB serüvenine tamamen karşı çıkmışlardır. Esasında bu 



119

noktadaki hem AKP hükümetinin hem de AB’nin kimlik temelli yaklaşımları reform 

sürecinin yavaşlamasına neden olmuştur (Aksu, 2015: 31).

Kimlik temelli ayrışmalar ve esasında Avrupa değerlerine dair olan tartışmalar 2010 

sonrasında daha çok netlik kazanmıştır. Özellikle AB’nin Türkiye’ye yönelik insan hakları ve 

demokrasi eleştirileri sıklıkla duyulur hale gelmiş ve ilişkiler bu düzlemde yavaşlamıştır. 

2011’den bu yana süren Suriye Savaşı’nın etkileri çerçevesinde ikili ilişkiler iyice gerilmiştir. 

Mülteci meselesinde AB ile yaşanan anlaşmazlıklar ilişkilerin bu bağlamda da 

gerilmesine neden olmuştur. Ahmet İçduygu’nun belirttiği üzere “göç” meselesi hem Suriyeli 

mülteciler hem de Avrupa’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenler kapsamında ekonomik, 

siyasi, sosyal ve kültürel anlamda ehemmiyet taşımaktadır. Türkiye, Avrupa’ya göç etmek 

arzusunda bulunan mülteciler ile AB arasındaki tampon bölge konumuna gelmiştir.. Bu 

bağlamda Türkiye bu avantajını kullanmaya gayret göstermektedir. Şüphesiz ki kimlik temelli 

yaklaşımların bir kenara bırakılarak bu konu üzerine rasyonel düşünüldüğü takdir de AB’nin 

Türkiye’yi içine dahil ettiği senaryoda uluslararası göç meselesinin daha kolay idare edileceği 

açıktır (İçduygu, 2010: 61).

Yukarıda da belirtildiği üzere Türkiye’nin üyelik sürecinin muğlak yol haritası 

nedeniyle ilişkilerin sağlam temelde ilerletilememesi, 1992 Maastricht sonrasında ortaya 

çıkan kimlik tartışmaları 2010 sonrasının aşırı sağ popülist liderleri tarafından Türkiye’ye 

yönelik olarak aktif biçimde kullanılmıştır. Böylesi bir yaklaşım tüm AB üye ülkelerinin 

içerisinde bir derecede benimsenmiş olarak göze çarpmaktadır. Değişen konjonktürlerin yanı 

sıra hem Türkiye hem de AB üye ülkeleri iç politikalarında oldukça etki yaratan kimlik 

temelli tartışmalardan dolayı Türkiye’nin üyeliğini destekleyen bir üyenin bulunup 

bulunmadığını söylemek neredeyse imkânsız hale gelmiştir. Özellikle 15 Temmuz 2016 

sonrasında lokomotif ülkeler Almanya ve Fransa ile gerginlikler ve sonrasında OHAL 

sürecini sebep göstererek desteklerini çeken İsveç, Finlandiya gibi üye ülkeler başta olmak 

üzere AB ile gergin düzlem bölgenin statükoya kavuşacağı güne kadar devam edecek gibi 

görünmektedir (Kaya, 2018: 16).



120

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

4. ALMANYA’DA YAŞAYAN TÜRKİYE KÖKENLİLER ÜZERİNE SÖYLEM 

ANALİZİ ÇALIŞMASI

Bronislaw Malinowski 1884-1992 yılları arasında yaşamış Polonya asıllı bir 

antropologdur. Sosyal Bilimler alanında katılımcı gözlemci saha çalışmasını bulan veya 

uygulayan önemli bir bilim insanıdır. Günümüzde Papua Yeni Gine’ye ait olan Trobriand 

Adaları’nda yaklaşık olarak üç sene boyunca bulunmuş ve adalardaki yerlilerin yaşayışları 

üzerine araştırmalar gerçekleştirmiştir.

Malinowski’nin Büyü, Bilim ve Din adlı çalışmasının “mit” ile ilgili olan 

bölümündeki, gözlemine göre, mitlerin yalnızca tarihsel veya kurmaca bir özelliğe sahip 

olmadığını yaşanan günde de toplum ile birlikte hareket eden bir canlı kavram olduğu ifade 

edilmiştir. Mitin tarihsel olarak incelenmesi yerine bu kavramın belli bir “sosyolojik işlevi” 

yerine getirmek amacıyla örneğin, yerli topluluk içerisindeki bir alt-grubun övülmesi veya 

umulmadık bir durum karşısındaki trajedinin engellenmesi için üretildiğini açıklamıştır 

(Malinowski, 1948: 102).

 Çalışmasının ölüm, hastalık gibi kötü durumlarla ilgili olan mitlerin incelendiği 

bölümde görüldüğü üzere olumsuz anlamdaki tüm mitlerin, hâkim yerli ana grubun içerisinde 

yaşayan alt-grupların esas topluluğun bulunduğu bölgeye “göç” etmesi sonucunda ortaya 

çıktığı gözlemlenmiştir. Esas topluluk, farklı farklı alt gruplardan oluşmuştur. Bu büyük 

topluluk olarak bahsedilen yapının oluşmasında ise önemli kültürel zıtlıklar yaşanmış ve 

günümüz toplum yapısına oranla bahsedilen esas topluluğun daha gevşek bir sosyal birim 

olduğu gözlemlenmiştir. Bahsedilen zıtlıkları engellemek, belirsiz durumları yönetmek ve 

çalışmamızın teori kısmında bahsedilen “common-sense” anlayışını geliştirmek adına bu 

mitler üretilmiştir (Malinowski, 1948: 101).

Post-kolonyal teori temsilcilerinden Edward Said’in 1978’de yayınladığı 

“Oryantalizm” adlı eseri, “Doğu” kavramının yalnızca “Batı” üzerinden yaratılması sürecine 

ışık tutmuştur. Ona göre üretilen tüm söylemler hâkim “Batı” perspektifini yansıttığı için 

“Doğu” kendi kimliğini ifade edememiştir. Akademik bilgi dünyasında hegemon olan “Batı”, 

kendi okumaları ile bir “Doğu” yaklaşımı yaratarak klişelere dayalı bu imaj ile diğer 

kültürlerin alçaltılmasına neden olmuştur. Örneğin yapılan çalışmalarda “Doğu” her zaman 

egzotik, irrasyonel ve büyülü bir anlam taşırken tam aksine “Batı” rasyonel ve olması 

gerektiği gibidir. Said, genellemelere ve varsayımlara dayalı geçmişin akademik 



121

yaklaşımlarına kültürel ve entelektüel bir yapı-söküm yaklaşımı uygulayarak modern toplum 

“mitlerini” yapı-söküme uğratmıştır (Said, 1998).

Malinovski’nin çalışması hariç modern dönem post-kolonyal ve inşacı yaklaşımların 

tümünde kullanılan temel araç “Söylem Analizi” metodudur. Michel Foucault (1926-1984) 

tarafından geliştirilen bu yöntem hemen hemen tüm alanlardaki araştırmalara kolaylıkla 

uygulanabilmekte ve oldukça tutarlı sonuçlar vermektedir. Foucault, içinde bulunduğu 

toplumdaki “doğru iddiası” üretim sürecini ve üretici grupları gözlemlemiştir.

Foucault, tarihsel analiz yöntemi içerisindeki en önemli anahtar kelimenin şüphesiz ki 

“söylem” olduğuna inanmıştır. Onun akademik kariyerinde söyleme yönelik bakışında 

farklılıklar olsa da genel olarak şu şekilde çerçevelendirilebilir.

Ona göre bireyin etrafında pek çok “konuşma” vardır. Örneğin bir market kasiyeri ile girilen 

iletişim de söylem içermektedir ancak onun değindiği konuşma türü bu gibi bağlamlardan 

tamamen uzaktır. İlgili söylem bir kişinin konuşmasını ve diğerlerinin dinlemesini gerektirir 

yani konuşmacı-dinleyici ayrımı net şekilde belirlenmelidir. İletişim içerisinde etkileşim 

halinde olmak normal bağlamdaki bir konuşmanın temel özelliğidir ancak Foucault’un 

bahsettiği “söylem” türünde yalnızca bir tane konuşmacı bulunmalıdır. Ancak bu şekildeki 

“konuşmalar” söylem anlamını taşımaktadır. Ve her söylem anlamı taşıyan konuşma şüphesiz 

ki bir doğru/gerçek iddiasıdır (Foucault, 1977).

Yukarıda bahsedilen özel etkileşim/iletişim ortamının kurulmasının ardından 

konuşmacının dinleyicileri etkilemesi gerekmektedir. Bu sebepten dolayı konuşmacının 

söylemi her ne olursu olsun çok önemli görünmeli ve her zaman yeni bir şeyler içermek 

zorundadır. Konuşmacı dinleyicilere kendi aktardıklarının gerçek/doğru olduğuna ikna etmek 

durumundadır. Bu adım esasında anlatılanların farklı biçimlerde ve farklı zamanlarda bir 

başka kaynaktan tekrar edilmesiyle de yapılmaktadır. Foucault, doğrunun da göreceli 

olduğunu kabul etmiş ancak doğrunun göreceliliğinin de göreceliliğine işaret ederek bu 

paradoks ile ilgilenmek yerine üretilmiş “doğru/gerçek” söyleme odaklanmıştır. Konuşmacı 

her zaman anlattıklarının gerçekliği/doğruluğu konusunda herhangi bir şüphe bırakmamasının 

ardından ürettiği söylemin yaptırım gücünü kullanmak istemiştir. Yani bu söylem neticesinde 

ortaya çıkan doğru/gerçek bir eylem gerektirmiş ve her zaman yapılması gerekeni 

belirlemiştir (Foucault, 1977).

Bu bölümde incelenecek olan Almanya ve Türkiye basınından seçilen haberler, 

gerçekleştirilen röportajlar ve incelenen literatür, Foucault’un ifade etmiş olduğu yöntem 

temelinde okunmuş ve diğer inşacı, post-kolonyal söylemler perspektifi ile analiz edilmiştir. 

1999-2005 yılları arasında basında çıkan haberler ile o dönemde Almanya’da yaşayan Türkiye 



122

kökenli insanların tecrübelerini Türkiye’nin Avrupa Birliği serüveni dahilinde ve Federal 

Almanya Cumhuriyeti’nin onlara olan yaklaşımları izleyen alt başlıklarda değerlendirilmiştir.

4.1. Araştırma Verilerinin Toplanması ve İşlenmesi

Tez çalışması hazırlanırken Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin, 

Türkiye’nin Avrupa Birliği yolculuğunun Almanya’dan nasıl hissedildiğini anlayabilmek 

adına yarı-yapılı mülakat yöntemi ile altı kişiyle görüşme gerçekleştirilmiştir. Bu mülakatlar 

2019 yılının haziran-temmuz aylarında Almanya Federal Cumhuriyeti’nin Essen ve Bochum 

şehirlerindeki çeşitli sivil toplum kuruluşlarında görevleri bulunan kişilerden seçilmiştir. İlgili 

sivil toplum kuruluşlarının belirlenmesinde T.C. Essen Başkonsolosluğu ile irtibata geçilmiş 

ve kayıtlarda bulunan kuruluşların listesine ulaşılmıştır. Gerçekleştirilen görüşmeler 

öncesinde kişilerden röportajın tez çalışmasında kullanılacağına dair gereken izinler alınmış 

ve bu görüşmeler katılımcıların izinleri dahilinde gerçekleştirilmiştir. Katılımcıların verdikleri 

yanıtlar yalnızca kendilerinin şahsi görüşleri olmak ile birlikte bağlı oldukları herhangi bir 

kurum, kuruluş, enstitü, tüzel kişilik, vb’nin görüşlerini yansıtmamaktadır.

Tablo 4.1 Katılımcı Profilleri

Kurum Pozisyon
Katılımcı Bir Türkiye ve Uyum 

Araştırmaları Merkezi Vakfı- 
Essen

Araştırmacı

Katılımcı İki Avrupalı Türk Demokratlar 
Birliği / Uluslararası 
Demokratlar Birliği- Essen 
Temsilciliği

Yönetim Kurulu Üyesi

Katılımcı Üç Avrupalı Türk Demokratlar 
Birliği / Uluslararası 
Demokratlar Birliği – Ruhr 
Bölgesi

Yönetim Kurulu Üyesi

Katılımcı Dört Uluslararası Kadınlar Derneği -
Essen Temsilciliği

Yönetim Kurulu Üyesi

Katılımcı Beş NRW Gündem Gazetesi Gazeteci
Katılımcı Altı Bochum Türk Federasyon 

Derneği
Yönetim Kurulu Üyesi

Tablo 4.1’de gösterilen katılımcılara, “Türkiye-Almanya ilişkilerinde Avrupa Birliği 

ifadesinin burada yaşayan sizler üzerinde herhangi bir etkisinin olduğunu düşünüyor 

musunuz?”, “Türkiye kökenli olma kimliğine yüklenen anlam ile Avrupalı kimliği arasındaki 

bağlantının buradaki yaşantınız ve Türkiye-Almanya ilişkilerinde sizce nasıl bir etkisi 

olmuştur?”, “Günümüz güvenlik söylemleri düşünüldüğünde ve güvenlik kavramının bir 



123

noktada toplumun kimlik kavramının da korunması olduğu yorumları düşünüldüğünde Euro-

Türk kimliğinin Almanya'da algılanışı nasıldır?”, “Avrupa Birliği sürecinde devlet politikaları 

açısından Almanya'daki Türkiye kökenlilerin beklenti ve taleplerine yönelik yaklaşımlar nasıl 

olmuştur?” soruları temel olarak yöneltilmiştir ve kullandığımız yöntem gereği görüşmenin 

gidişatına göre konuyla alakalı ek sorular da yöneltilmiştir.

Ses kaydı alınarak kaydedilen görüşmelerin yazıya geçirilmesinin ardından nitel veri 

analizi programlarından MAXQDA – 2020 çalışmanın ve röportajların hâkim temasının 

bulunmasına, sözcüklerin sıklık frekanslarını kullanarak verileri ayrı ayrı sınıflandırmamıza 

yardımcı olmuştur. Şekil 4.1’de bulunan kelime bulutu röportajlarda en sık kullanılan 

kelimeleri göstermektedir. Gerçekleştirilen altı görüşmede en sık kullanılan ilk 10 kelime 

sırasıyla “Türkiye, Avrupa, Türk, Almanya, Alman, Zaman, Toplum, Farklı, Kimlik, İnsanlar, 

Diaspora, İslam” olarak karşımıza çıkmaktadır. En sık kullanılan kelimelerden yola çıkarak 

altı katılımcının röportajlarından Türkiye kökenli göçmenlerin Almanya içerisinde kendilerini 

geldikleri ülkenin hâkim değerleriyle ifade ettikleri gözlemlenmiştir.

Şekil 4.1 Görüşmelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık Frekanslarına Göre Oluşturulan Kelime Bulutu

Birinci katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme esnasında kullandığı çarpıcı örnek, 

günümüzde Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin içinde bulundukları ve esasında da bu 

kelime bulutunda görülen Türkiye kökenli kültürel hâkim yaklaşımı ifade etmektedir. Birinci 

katılımcının ifadelerine göre kelime bulutunun frekans yoğunluğu da kimlik farklılığının 

yaşayan bir yansımasıdır.



124

“…her ne kadar cumhuriyet batılı bir yaşam tarzını, yaşam söylemini, yönetim biçimini seçmiş olsa bile 

demin anlatmaya çalıştığım o ulusal kimlik yaratma, milliyetçilik duyguları şu bu falan yine de 

Avrupalı kimliğe uzak. Yani belki aynı masada içki içebilirsiniz ama sizin karınız dansa kalkmaz, batılı 

görünseniz bile bir erkek gelip sizin yanınızdan karınızı dansa kaldıramaz. Bir çelişki olarak göstermek 

için söylüyorum bunu. Dolayısıyla Avrupalı için Türk kimliği geçmişte Avrupa kimlik ailesinin bir 

parçası değildi. Hala daha değil. Olmak zorunda da değil…” (Birinci Katılımcı ile gerçekleştirilen 

mülakat, 2019, Essen, Ek-7)

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenliler üzerine yapılan kimlik, göç ve Avrupa Birliği 

literatürü incelenmesinin yanı sıra hem Türkiye hem de Almanya yazılı basınından gazete 

haberleri derlenmiştir. Çalışmanın bu safhası COVİD-19 pandemisi ile eş zamanlı olarak 

yürütüldüğünden mütevellit basın kuruluşlarının fiziki arşivlerine ilgili olağanüstü 

koşullardan ötürü ulaşılamamıştır.

İnternet üzerinden yapılan araştırma neticesinde konu ile alakalı olarak on adet 

Almanya basınından haber seçilmiştir. Bu basın araştırması Almanca dilinde yapılmış olup 

“Gastarbeiter” (Misafir İşçi), “Gastarbeiter und Türkei” (Misafir İşçi ve Türkiye), 

“Deutschland, Türkei, Gastarbeiter und die Europäische Union” (Almanya, Türkiye, Misafir 

İşçi ve Avrupa Birliği) anahtar kelimeleri kullanılarak 1 Ocak 1999 ile 31 Aralık 2005 

tarihleri arasında Google arama motorunda çıkan haberler taranmıştır. Almanca olan haberler 

anadil seviyesinde dil becerilerine sahip kişilerce Türkçe diline aktarılmıştır.  Türkçe diline 

aktarılan haberler daha sonrasında MAXQDA – 2020 programında incelenmiş ve kullanılan 

sözcük frekanslarına göre temalandırılmıştır.

Tablo 4.2 Almanya Basınında İncelenen Haberler

Gazete Adı Haber Başlığı Yayınlandığı Tarih
Frankfurter Allgemeine Sen çok Almansın! 08.11.2005
Frankfurter Allgemeine Kültürler Arasında 08.01.2004
Spiegel Sokak 17.08.2004
Spiegel Her şeyi bilen 07.09.2004
Tagesspiegel İşe Alım Sözleşmesi 29.10.2001
Tagesspiegel Kim Olduğumuzu 

söylemeliyiz
02.10.2004

Tagesspiegel Vatandaşlığa Kabul Edildi 08.10.2004
Zeit Nasıl Yabancı Olunur? 25.03.2004
Zeit Almanca Öğrenilmelidir 30.09.2004
Zeit Kapının İçinde 30.09.2004

Aşağıda bulunan kelime bulutu görselinde Almanya basınına ait haberlerin kelime 

ağırlıkları gösterilmiştir. Bu frekanslara göre oluşturulan Şekil 4.2’de en sık kullanılan ilk on 



125

kelime sırasıyla “Türk, Alman, Almanya, Türkiye, Merkel, Avrupa, Yabancı, Topluluk, 

Sokak, Zaman” olarak karşımıza çıkmıştır. Görüşmeler ve Almanya basın haberlerinde 

şaşırtıcı olmayan şekilde konunun temel anahtar kelimeleri aynı çıksa da dikkat çekici bir 

nokta olarak görüşme transkriptlerinde karşımıza Federal Almanya eski Şansölyesi 

Schröder’in ismi daha sık çıkmıştır. Tarihsel sürecin değerlendirildiği ikinci ve üçüncü 

bölümde de Schröder’in Şansölye olmasıyla beraber Almanya’da yaşayan Türkiye 

kökenlilerin hayatlarında önemli değişiklikler yaşanmış ve bu sebepten dolayı göçmenler 

üzerinde olumlu bir hava bırakmış olması tesadüf olarak karşılanmamalıdır. Almanya basın 

haberi taramasında ise Merkel’in isminin daha çok tekrarlanması ise dönemin mevcut 

Şansölye’si olmasından kaynaklanmaktadır. Basında bulunan kelimeler çoğunlukla olumsuz 

bir yaklaşım taşımamaktadır.

Şekil 4.2. Almanya Basınından Toplanan Gazetelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık Frekanslarına Göre 

Oluşturulan Kelime Bulutu

Türkiye’nin Avrupa Birliği ve Almanya’ya gönderilen misafir işçilerin yolculukları 
başlangıçtan günümüze kadar şüphesiz ki oldukça uzun bir zaman evresi geçirmiştir. Federal 
Almanya içinde ve uluslararası konjonktürde de dengeler ilişkilerin başlangıcından gerek 
1999-2005 dönemine gerekse günümüze kadar hiç aynı kalmamıştır; ancak misafir işçilerden 
beklenti değişmemiştir: Entegrasyon. Kelime bulutunun genel olarak incelenmesiyle 
karşımıza çıkan sonuç ise bize bunun henüz tam olarak gerçekleşmediğinin sinyallerini 
vermektedir. Alman basınında kullanılan “göçmen, yabancı, misafir, zaman” gibi ifadeler bize 



126

onların belirli bir zaman diliminde gelip gitmesi gereken kişiler olduğunu hatırlatmaya devam 
etmektedir. Frankfurter Allgemeine gazetesinin “Sen çok Almansın!” haberinde yer alan 
aşağıdaki paragraf Türkler ve Almanlar tarafından arada kalmışlara yönelik ayrımı şöyle ifade 
etmektedir:

“Türk göçmenlerden birinin oğlunun Alman toplumunda nasıl bir yer kazandığı ve bunun için kendi 
yaşantısında yüksek bir bedel ödemesi gerektiği aşikardır. Bir noktada kendi ülkesinin vatandaşlarının 
yakınlığı soyut olarak entegrasyon boyutunu engellemiştir. Ve hala bugün bile neden bir tercih yapması 
zorunluluğunu anlamayan röportajı veren Yılmaz Kalkan, “Telefon adres defterim Alman isimlerle dolu 
ve en yakın arkadaşlarımın adı ise Hans ve Martin olduğu için ben birçok Türk'ün gözünde hainim 
diyor...” (“Du bist Deutsch”, Frankfurt Allgemeine Zeitung, 08.11.2005, Ek-36)

Türkiye basınından haber toplama aşaması da internet üzerinden gerçekleştirilmiştir. 
Pek çok gazetenin arşiv hizmeti sağlayıcıları oldukça kısıtlı imkanlar sunmuş ve pek çok 
arama moturu/veri tabanı çalışmamıştır. Bu sebepten ötürü araştırmanın bu bölümünü 
yalnızca “Milliyet” gazetesinin arşiv kaynaklarını kullanarak gerçekleştirmek mecburiyetinde 
kalınmıştır. 1 Ocak 1999 ile 31 Aralık 2005 tarihleri arasında “Almancı”, “Alamancı”, 
“Misafir İşçi”, “Türkiye – Almanya”, “Türkiye, Almanya ve Avrupa Birliği” anahtar 
kelimeleriyle sonuçlar filtrelenmiştir. İlgili aramanın neticesinde ortaya çıkan on beş adet 
gazete haberi MAXQDA – 2020 programında analiz edilmiştir.

Tablo 4.3 Türkiye Basınında İncelenen Haberler

Gazete Adı Haber Başlığı Yayınlandığı Tarih
Milliyet Almanya’da göçmenler de Alman sayılacak ve eşit 

haklara sahip olacak.
12.01.1999

Milliyet Avrupa Önyargılı 04.02.1999
Milliyet Türkçe Rumlara Emanet 17.03.2000
Milliyet Birinci ve İkinci Kuşağın Sergisi 26.05.2002
Milliyet Alamancıyız Diye Bizi Euro Basıyor Sanıyorlar 27.07.2003
Milliyet Avrupa’daki Türkler 03.10.2003
Milliyet Döndüklerine Pişman Oldular 20.10.2003
Milliyet Türkler Pahalıya Patlar 25.02.2004
Milliyet Boşver! Zaten Türk’tü 11.04.2004
Milliyet Bu da Yunan Pişkinliği! 11.11.2004
Milliyet Türkleri Çağırmak Hataydı 26.11.2004
Milliyet Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz 14.09.2005
Milliyet Pazartesi Yazıları 03.10.2005
Milliyet ZDF Almanya'da yaşayan Türkleri kızdırdı 07.10.2005
Milliyet Almanya’da Türkler Entegre Olamıyor 27.10.2005



127

Şekil 4.3 Türkiye Basınından Toplanan Gazetelerde Kullanılan Kelimelerin Sıklık Frekanslarına Göre 

Oluşturulan Kelime Bulutu

Diğer verilerde olduğu gibi Türkiye basınından toplanan gazete haberlerinin de kelime 

bulutu şekil 4.3’de gösterilmiştir. Bu gazete haberlerinde en sık kullanılan on kelime sırasıyla 

“Türk, Türkiye, Alman, Almanya, Avrupa, Euro, Milyon, Bizim, Merkel” olarak 

gösterilmiştir. Sık kullanılan kelimeler incelendiğinde dönemin Türkiye basını için Avrupa 

Birliği meseleleri Almanya ve misafir işçiler bağlamında daha öncelikli görülmüş ve söylem 

bu hâkim terimler üzerinden kurulmuştur. Yine en sık tekrarlayan kelimeler arasında “Kıbrıs, 

Yunanistan, Ekonomi, Kürt, Entegrasyon” kelimeleri de ilk yirmi kelime listesinde 

sıralanmıştır. Bu göstergeler ışığında Türkiye’nin Avrupa Birliği yolculuğunda karşısına 

çıkan problemli alanlar olarak bu başlıkların değerlendirilmesi çalışmanın tarihsel süreç 

kısmının incelenmesiyle tutarlı bir sonuç vermektedir. 

Foucault, kurumsal hiyerarşilerin dışında mikro etkileşimler vasıtasıyla işleyen iktidar 

biçimi hakkında bir kuram geliştirmiştir. Geliştirdiği bu kuram içerisindeki basit metodoloji 

vasıtasıyla etkileşimin/iletişimin yani söylemin bir sosyal güç kaynağı olarak düşünülmesini 

sağlamıştır. Ürettiği teori, “söylemin” uygun koşullar altında istenmeyen bazı sonuçlara da 

sebep olabileceğini göstermiştir (Moon, 2005: 551). Tez çalışmasında veri olarak karşımıza 



128

çıkan tüm yaklaşımlar, İnşacı bir perspektif temelinde daima sorgulayıcı ve irdeleyici bir 

bakış açısı ile analiz edilmiştir. Gerek Türkiye basını söylemleri gerek Almanya basını 

söylemleri gerekse gerçekleştirilen röportaj verilerine bir gözlemcinin21 yaklaşması gereken 

şekilde şüpheci ve tarafsız biçimde yaklaşılmıştır. Elbette ki incelenen konu ile ilgili olan 

literatür ve saha araştırmaları gerçekleştirdiğimiz çalışmayla sınırlı değildir ancak tez 

başlığının ihtiva ettiği anlam, süre ve kapsam sınırlandırmasından dolayı toplanan veriler 

çalışmanın doğru sonuçları vermesi adına uygun görülmüştür. İzleyen bölümler 1999-2005 

yılları arasındaki söylemlerin Türkiye kökenli göçmenler üzerindeki etkilerini incelemektedir. 

4.2. Birinci Nesil Üzerine Kimlik Oluşturma Üzerine Söylem Analizi

Avrupa Birliği düşünce dünyası içerisinde çeşitliliklerin oluşturduğu bir birlik anlayışı 

bulunmaktadır. Özellikle Maastricht Anlaşması’nın ardından hazırlanan tüm metinlerde 

yapılan vurgu, Avrupa Birliği’nin tüm ulusal kimliklere saygı duyduğu ancak bununla beraber 

“Avrupa Vatandaşlığı” kavramının içerdiği anlamın bir üst kimlik/yapı olduğu ifade 

edilmiştir.

Kaya ve Kentel’in (2005) hazırladığı çalışmada iki farklı Avrupa tanımından 

bahsedilmiştir. Bunlardan biri Alman Hristiyan Demokratlar tarafından savunulan daha 

durağan ve sıkı bir anlam içerirken diğeri ise yine özellikle 1998 sonrasında Alman Sosyal 

Demokratlar ve Liberaller tarafından savunulan “çeşitlilik, kültürel farklılık, ortak bir gelecek, 

demokrasi, insan hakları, laiklik, siyasi coğrafya, ulus-ötesi anlayış ve siyasal birlik” 

ilkelerine dayalı daha canlı bir Avrupalı kimlik yaklaşımı taşımaktadır. Bu anlayışa göre 

“Türkiye ve İslam” gibi “Batı” değerlendirmesi içerisinde bulunmayan ögelerin Avrupalı 

kimlik içine dahil edilmesi mümkündür (Kaya ve Kentel, 2005: 60).

 İşlenen verilerde ve incelenen literatürde Türkiye’nin Avrupa Birliği içerisinde 

bulunan göçmen nüfusunun Avrupa Birliği üyelik sürecinde olumlu ya da olumsuz anlamda 

oynadıkları roller ve buna karşılık kamuoyu tepkileri ile göçmenlerin beklentileri 

sorgulanmıştır. Kaya ve Kentel’in yaklaşımı ile alakalı olarak birinci katılımcıya sorulan 

“Türk kimliğine yüklenen anlam ve Avrupalı kimliği arasındaki bağlantının Türkiye-Almanya 

ilişkilerine etkileri nelerdir?” sorusu karşılığında verdiği yanıt Sosyal Demokrat ve Liberal 

yaklaşımı şöyle özetlemektedir:

21 Gözlem yöntemi ve gözlemcinin nitelikleri hakkında: Harvey, Graham (2011): Field Research. Participant 
Observation. In: Michael Stausberg and Steven Engler (ed.): The Routledge Handbook of Research Methods in 
the Study of Religion. London: Routledge, 217–244.



129

“…Dolayısıyla bir Kıbrıs Kimliği, Romanya Kimliği, Macaristan Kimliği veya Balkan Kimlik diyelim 

her ne kadar Hristiyan olarak benzerlikler taşısa da kültürel kimlik olarak birçok noktada batıya çok 

uzak. Yunanistan ile bizim yakınlığımız Alman ile Yunan yakınlığından daha fazladır ama her ne kadar 

sizin kültürel kimliğiniz farklı olsa da yaptığınız anlaşmalar ve Avrupa Birliğinin kendi yapısı içinde 

zaten bir ortak ülke öngörülmemiştir. Avrupa Birliği egemen ülkelerin belli konularda egemenliği 

Avrupa Birliğine vermeleri ama egemenliklerini koruyarak yukarda bir ortak çatı oluşturma süreçlerini 

yansıtıyor. Dolayısıyla diyelim Baltık Ülkeleri kendi farklarıyla beraber yer alabiliyorsa veya ne 

bileyim İspanya Akdeniz kültürü olarak İtalya, Yunanistan veya Balkan aslında engel yok yani 

demokratik perspektiften veya mevzuat bakımından Türkiye'nin Avrupa Birliğine üye olmasına bir 

engel yok…” (Birinci Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Yukarıda da ifade edildiği üzere bu yaklaşım daha çok 1998 yılı sonrasının anlayışını 

yansıtmaktadır. 1974-1982 yılları arasında Batı Almanya eski Şansölye’si Sosyal Demokrat 

Partili Helmut Schmidt emekliliğinin ardından 85 yaşında, Milliyet gazetesinin 26 Kasım 

2004 tarihli haberine göre “Türkleri çağırmak hataydı” demiştir:

“...çok kültürlülüğün ancak otoriter rejimlerde gerçekleşebileceğini, demokratik rejimlerin buna uygun 

olmadığını savunmuş ve böyle bir uygulamanın sorun yaratmadığı ülkelere örnek olarak Singapur'u 

gösterdi. Schmidt, "1960'ların başlannda farklı kültürlerden komşularımızdan misafir işçi getirerek hata 

yaptık..."(“Türkleri Çağırmak Hataydı”, Milliyet Gazetesi, 26 Kasım 2004, Ek-19).

1960’lı yıllarda başlayan göç serüveni 2000’li yıllara gelindiğinde Almanya’da 

bulunan yaklaşık olarak üç buçuk milyonluk bir Türkiye kökenli nüfus yaratmıştır. Bu 

göçmenlerin göç ettikleri “acı vatan” da karşılaştıkları tecrübeler ve yarattıkları iki dilli yaşam 

öyküleri onları nevi şahsına münhasır bir kitle haline getirmiştir. Özellikle kendileri için ve 

kendileri tarafından sanattan siyasete çok fazla niş anlayışlar geliştirmiştir. Bu sebepten ötürü 

göçmenler toplumun her alanında kendilerini temsil edecek ithal seslere ihtiyaç duymamaya 

başlamıştır. Bu konu ile ilgili diğer çalışmaların da ortaya koyduğu ayrıca bu çalışmadan da 

çıkarılabilecek bir sonuç olarak, Almanya’daki bu göçmen yapı 2000’ler itibariyle vasıfsız 

mavi yaka olmaktan ziyade vasıflı/orta-sınıf özelliği göstermeye başlamıştır (Burçoğlu, 2003: 

198).

Katılımcılarla gerçekleştirilen mülakatlarda Almanya’ya gelen ilk neslin yalnızca basit 

işleri yapabilen ve eğitim seviyeleri düşük bir sınıf olduklarını belirtmişlerdir. 1960 

jenerasyonuyla ilgili olarak katılımcılar ortak olarak dil eksikliklerinden ve dönüş fikrinin 

birinci nesil için öncelikli olduğu düşüncesine değinmiştir. Özellikle mavi yaka işlerinde 

çalışan ikinci katılımcı ve üçüncü katılımcı ifadelerinde onlara karşı daha duygusal bir 

yaklaşım sergilemiştir. Konu hakkında önemli derecede bilgi birikime sahip katılımcı bir ise 



130

birinci nesli toplumla sosyal mesafeleri oldukça büyük ve topluma uyumsuz bir kitle olarak 

nitelendirmiştir. Kültürel ve dini açıdan karşılaşılan büyük farklılık günümüze kadar olan 

problemlerin temelini oluşturmaktadır.

Türkiye basınına birinci nesil ile yansıyan haberlere bakıldığında misafir işçi söylemi 

hakimdir. Yine bu grubun eğitimsiz ve toplumla uyuşmayan yapıları ön planda tutulmuştur. 

Özellikle “Alamancı” olarak tanımlanan Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenler ile 

ilgili olan haberlerin üslubunda onların ekonomik durumlarına olumsuz bir yaklaşım söz 

konusudur.  Bununla beraber incelenen on beş haberde de Türkiye kökenli bu göçmenlerin 

yoğun nüfusu vurgulanarak sanki Almanya için bir tehdit unsuruymuş gibi ifade edilmiştir. 

Örneğin 27 Temmuz 2003 tarihli Milliyet gazetesi haberi “Alamancıyız ya! Bizi Euro Basıyor 

Sanıyorlar” isimli haberde göçün tarihi ile ilgili kısa bir açıklamadan sonra “…Sadece 

Almanya'da sayıları 3 milyonu aşan Türkler, Avrupa'daki yabancılar arasında inanılmaz bir 

güç oluşturuyor...” ifadesine yer verilmiştir. 

Türkiye’den Almanya’da yaşayan göçmenlere yönelik bu gibi söylemlerin içerdiği 

anlamları sorduğumda birinci katılımcıdan alınan cevap; “…Bunlar popülist söylemler. 

Gerçekçi değiller. Bunu Türkiye'de de söyleyenler oluyor, Viyana'da yapamadık ama şimdi 

bu şekilde yapıyoruz, gibi ama alakası yok.  Gerçekçi değiller…” şeklinde olmuştur ve 

esasında bu konu hakkında kimlik kaybına uğrayacak veya esas tehdit altında olan tarafın 

göçmenler olduğunun da altını çizmiştir. 20 Ekim 2003 “Döndüklerine Pişman Oldular” 

isimli yazıdaysa Almanya’nın Türkiye’den gelenlere yönelik dışlayıcı tutumları ve dönemin 

Türkiye hükümetlerinin de pragmatik tutumları eleştirilmiştir:

“…Ama Başbakan Erhard, sanayicilerine verdiği sözü tutmuş “İşte size ucuz emek!” diye Türkleri 

önlerine sürmüştü. Türk başbakanları da mutluydu “canlı Deutsche Mark makinelerinin yolladığı para, 

döviz açığını kapatacaktı. Almanlar bir ellerine parayı veririz, öbür ellerinden alırız; hesabı içindeydiler. 

İstanbul'da, sanki panayırdan mal alır gibi dişlerine bakarak aldıkları Türkleri “heimlara” kapatarak; 

üstün Alman toplumuna bulaştırmayacaklardı…” (“Döndüklerine Pişman Oldular”, Milliyet Gazetesi, 

20 Ekim 2003, Ek-17).

Misafir işçilerin seçilmesi ve Batı Almanya’ya gönderilmesi süreci yer yer kesinlikle 

rencide edici olmuş ve hatıralar üzerine silinmez izler bırakmıştır. Birinci nesil katılımcı 

ikinin de ifade ettiği üzere akıllarında “Bir traktör parası alıp döneceğiz” fikri ile eğitim 

görmeden ve pek çokları da şehir yaşantısı görmeden sanayileşmiş İkinci Dünya Savaşı 

ardından yıkılmış ve yeniden sanayileşmeyi başarmış yepyeni bir ülkeye gelmişlerdir. Misafir 

işçilerin üzerinde taşıdıkları Türkiye ve dini kimlikleri genellikle İslam onların kalplerindeki 



131

dönüş biletleri olmuştur. O dönemin Almanya ve dolayısıyla Avrupa’da oluşacak Türkiye 

anlayışı çalışmaya giden insanlarla şekillenmiş ve karşılaşılan büyük kültür farklılıkları 

tarihsel hatıralar ile kırılmalara neden olmuştur.

“…Ulusal kimliğiniz, kökeniniz; ülkenizin kimliği pozitif algılanıyorsa sizin kimliğiniz de 

yaşadığınız/göçtüğünüz ülkede daha pozitif algılanabiliyor hatta değişime uğrayabiliyor. Mesela size bir 

örnek vereyim: Çinli kimlik. 70'li yıllarda 80'li yıllarda Çinli olmak Almanya'da ve Avrupa'da 

genellikle Çin restoranlarında çalışan, sömürülen, baskı altında fakir bir ülkenin yurtdışındaki insanları 

olarak bakılıyordu. Kimsenin Çin ile ilgili bir imrenme veya pozitif algılama duruşu yoktu. Süper güç 

oldu Çin ve tüm Alman Belediyeleri ve Alman Üniversiteleri Çin ile kardeş şehir etkinlikleri, 

üniversiteler arası iş birliği falan yapıyorlar. Her şehirde Çinli yatırımcıları Almanya çekmek için 

merkezler var. Geçmişte Japonlar için yapmışlardı aynı şeyi...” (Birinci Katılımcı ile gerçekleştirilen 

mülakat, 27 Haziran 2019, Essen, Ek-7).

Gazete haberinde görüldüğü ve katılımcının dile getirdiği üzere dönemin Türkiye 

algılayışı ve gelen kişilerin “beyin göçü veya yatırımcı” sıfatları taşımamasından kaynaklı 

olarak onlara biçilen anlam dünyasında bu insanların toplumsal hayattan dışlanarak heimlarda 

yaşamaları ve vakitleri geldiği zaman ülkelerine dönmeleri beklenmiştir. 

Entegrasyon konusunda önemli çalışmalar yapan Husserl Esser sosyal entegrasyon 

alanını dört boyutta belirlemiştir. Bunlar; kültürleşme, sosyo-ekonomik-politik konum, 

etkileşim ve kimlik olarak incelenmektedir. Görüldüğü üzere tüm başlıklarda topluma entegre 

edilmeye çalışılan grubun “kaynaştırılması” için öncelikle onlara bir imkân verilmesi 

gereklidir ancak Türkiye kökenli misafir işçilerin birinci neslinin içerisinde koşullar ve 

şartlarda göz önünde bulundurularak böyle bir arzu gözlenmemiştir (Şahin, 2010: 106).

Almanya basınında konunun ele alınışı Türkiye basınından oldukça farklıdır. 

Türkiye’de misafir işçi meselesi daha ekonomik anlamlarla örneğin onların kaç para 

kazandıkları veya iki ülke iki yaşam arasındaki refah seviyeleri olarak değerlendirilirken, 

Almanya basınında ise konu bu insanların daha çok düşünce dünyalarına yönelmiştir. 

Genellikle göçmenlerle gerçekleştirilen röportajlar üzerinden gündeme taşınmış ve bu 

insanların gündelik yaşamları Alman okurlarına aktarılmaya çalışılmıştır. Bu tanıtım 

gerçekleştirilirken de satır aralarına kültürel kodların farklılığı yerleştirilmiştir. Frankfurter 

Allgemeine’nin 08.11.2005 tarihli haberi incelendiğinde birinci kuşağın hassasiyetleri göze 

çarpmaktadır.

“Gazetenin Yılmaz Kalkan isimli biriyle yaptığı röportajda Yılmaz’ın “Kendimi bir Alman gibi 

hissediyorum” cümlesi onun anne babasını ürküten bir cümle oluyor. Bir apartmanın ikinci katındaki 32 



132

senedir yaşayan aile oğullarını çoktan kaybettiklerine dair derin bir korkuyu anlatan sinirli bakışlarla 

birbirlerine bakıyorlar.” (“Du bist Deutsch, Frankfurter”, Allgemeine Gazetesi, 08 Kasım 2005, Ek-36).

Röportajın ilerleyen kısmında bu cümle üzerine gazete “ideal bir toplum imajı olarak 

entegrasyon söyleminin yarattığı şey Yılmaz'ın ebeveynleri için kayıp anlamına geliyor” 

yorumunu yapmıştır. Yılmaz Almanya’daki üçüncü kuşağı ve ebeveynleri ise birinci kuşağı 

temsil etmektedir.

Tagesspiegel’in dönemin önemli Türk iş adamlarından biri olan Vural Öger ile 

gerçekleştirdiği görüşmede birinci nesil ve diğer nesiller üzerine ayrımlar yapılmıştır. Öger’in 

“…Büyük şehirden gelenler uyum sağlamakta neredeyse hiç zorluk çekmezler. Ancak 

göçmenlerin çoğu kırsal kesimden, küçük köylerden geliyor. Almanya'ya adapte olmakta 

zorlanıyorlar…” sözleri üzerine muhabir “…Ancak bu dediğiniz yalnızca ilk nesil göçmenler 

için geçerlidir. Ya burada doğanlar?” sorusunu yönelterek yeni nesillerin beklentileri 

karşılamadığını yansıtmıştır.

Yine Tagesspiegel gazetesi 02 Ekim 2004 tarihinde dönemin Başbakanı Recep Tayyip 

Erdoğan’ın dış politika danışmanı H. Cüneyd Zapsu ile bir röportaj gerçekleştirmiş ve 

okuyucularına Almanya’daki Türklerin entegrasyonu temalı bir makale hazırlamıştır. 

“Ekonomik gelişme ve dolayısıyla refah durduğunda, eski misafirlerin artık misafir olmadığı 

ortaya çıktı” diyerek Türkiye kökenli göçmenlerin kalıcılığı ve 40 yıl sonra dahi tüm nesillerle 

birlikte entegre olamadıkları vurgulanmıştır.

“…Avrupalılar, kalıcı vatandaş olmadıklarını varsaydıkları için bu insanları entegre etmeyi hiçbir 

zaman ciddi olarak düşünmediler. Ne de olsa işleri bittiğinde geri dönmeleri gerekiyordu, öyleyse neden 

onları entegre etsinler? Her iki taraftaki hükümetler ancak sorunlar devenin belini kırınca uyandı. 

İnsanların artık misafir olmadığını, kalıcı olarak kalmak istediklerini anladılar. Yaşadıkları toplum için 

sorun haline gelmelerini önlemek için acilen bütünleşmeleri gerekiyordu…” (“Wir müssen erzählen, 

wer wir sind” Tagesspiegel Gazetesi, 02 Ekim 2004, Ek-32).

Zeit gazetesinin 25 Mart 2004 tarihli “Almanya’da Nasıl Yabancı Olunur?” tarihli 

yazısında ise birinci nesilden üç misafir işçinin hayatlarına ışık tutulmuştur. Röportaj 

yapılanların tümünün çalışma hayatları Almanya’da geçmiş ve Almanya’dan emekli olup 

orada hayatlarını devam ettirmektedirler. 

“…Çöp toplayıcılardı (yüz yıl önce Paris'i temiz tutan Alman sokak süpürücüleri gibi). Kendilerini 

madenci, kaynakçı, lehimci, takip işçisi olarak işe aldılar ve kazaya açık ve sağlıksız işleri Almanlardan, 

hatta en düşük ücretli olanlardan (70 yıl önce Ruhr'daki yarım milyon Polonyalı gibi) aldılar. Restoran 



133

sektöründe, plastik, kauçuk, asbest üretiminde ve inşaatta, işgücünün yaklaşık beşte birini 

oluşturuyorlardı. Ve Mercedes, BMW, Opel ve Ford'u yaptılar (Köln Ford fabrikalarındaki işçilerin 

yüzde 90'ı yabancıydı) …” (“Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit Gazetesi, 

25 Mart 2004, Ek-27).

Gazete esasında milliyet temelli bir yaklaşımdan ziyade sınıf temelli bir yaklaşım 

sergileyerek misafir işçilerle Alman ve Avrupa toplumu arasında bir bağ kurmaya 

odaklanmıştır. Türklerin fizyolojik özelliklerinden kaynaklı olarak o dönemde Almanya 

içerisinde bulunan diğer misafir işçilere oranla daha fazla fark edildikleri için yabancılığı daha 

fazla yaşadıklarını da belirtmiştir. 

“…Pek çok şehirde kendi mahallelerini kurdukları için, belki de Müslümanlar olarak özellikle garip 

göründükleri için, çoğu Alman onları doğrudan ayırt edilebilir "yabancılar" olarak görüyor. Diğerleri, 

İtalyanlar, Yunanlılar, eski Yugoslavlar veya Polonyalılar, en azından tek tip gruplar olarak, onlara 

kıyasla güçlükle algılanıyorlar…” (“Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit 

Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27).

30 Ekim 1961’de imzalanan Türkiye-Almanya Misafir İşçi Anlaşması’nın işlerlik 

kazanmasının ardından Türkiye iş gücü nüfusundan önemli bir bölümünü sınırları dışına 

göndermiştir. Şüphesiz ki bu durum Türkiye ve vatandaşları için yeni fırsat kapıları açmıştır. 

Misafir işçilerden ekonomik beklenti içerisinde olan dönemin devlet yöneticileri bu 

topluluğun dönmeme veya kalıcı olma ihtimalini akıllarından geçirmemişlerdir. Aynı 

zamanda bu dönüş beklentisi Batı Almanya tarafından da kabul edilmiştir (Ünver, 1999: 209).

Birinci kuşak tüm görüşmeciler, gazete haberleri ve literatür araştırmaları tarafından 

da kabul edildiği üzere nispeten düşük eğitimli ve şehir yaşantısından uzak insanlar olarak 

tanımlanmışlardır. Ancak Alman toplumunun bu insanlarla direkt olarak karşılaşması elbette 

kimliğin22 oluşturulması sürecinde önemli rol oynamıştır. 1960-1970 yıllarında Almanya’ya 

gelen bu birinci kuşak göçmenler ekonomik problemlere ilişkin endişelerle yaşamış ve ancak 

kendi hesaplarında herhangi bir kimlik inşa amaçları bulunmamıştır.

22 Bu kimliğin dünyaya ve Almanya’ya aktarımı kültür ve sanat alanında kendini öne çıkarmıştır. Özellikle 
1990’lı yıllardan itibaren Cartel, İslamic Force gibi Türkçe Rap gruplarının Almanya’da ortaya çıkması ve 
kendilerini Türkiye’de Almancı, Almanya’da Yabancı olarak tanımlamaları kimlik yaratımı ve aktarımı 
sürecinde incelenmesi gereken bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. Yabancı olmak, Hip-Hop ve Doğu 
kavramları ile harmanladıkları müziklerinde ailevi ve dini baskılar ile beraber topluma entegre olamama 
konularını birinci ağızdan dinleyenlere aktarmaktadırlar. Detaylı bir gazete haberi için: 
https://www.spiegel.de/panorama/agitpop-aus-dem-ghetto-a-dbaa78ff-0002-0001-0000-000009181199, (Erişim 
Tarihi: 07.07.2021).

https://www.spiegel.de/panorama/agitpop-aus-dem-ghetto-a-dbaa78ff-0002-0001-0000-000009181199


134

4.3. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Ekonomik Entegrasyonu 

Türk kimliği kendisine karşı yapılan tüm itirazlara rağmen Avrupa içerisinde sosyal, 

siyasi, ekonomik, kültürel ve güvenlik alanlarında yer edinebilmek adına özellikle Osmanlı 

Devleti’nin son dönemleri ve akabinde kurulan yeni Türkiye Cumhuriyeti ile beraber oldukça 

büyük bir çaba göstermiştir. Bu sebepten dolayı Türkiye için temelde Batıcılık özelde 

Avrupalılık “bilinçli” bir siyasi tercihtir. Avrupa Birliği süreci içerisinde devlet ve toplum bu 

birliğin “Avrupalılık” değerlerini içselleştirerek kendi paylarında” kazanılmış bir Avrupalılık” 

kimliği inşa etmeye çalışmıştır.  Ancak bu Avrupalılık kimliğine ithaf edilen nispeten 

dogmatik yaklaşımın hâkim olduğu söylem dönemlerinde Türkiye’nin çerçeve dışında 

bırakıldığı gözlemlenmiştir (Erdoğan, 2009: 136).

Bu noktada Avrupa ve Türkiye arasındaki sorunların bazı alanlarda hem nedeni hem 

de çözümü olarak görülen Türkiye kökenli göçmenler temelde Avrupa Birliği’ne girmek 

isteyen Türkiye’nin bir prototipi olarak görülmüştür. Bu aşamada karşımıza iki problem 

çıkmıştır. Almanya’ya gönderilen birinci kuşak misafir-işçilerin hem yaşadıkları hem de 

Almanlara/Avrupalılara yaşattıkları kültür şoku ve uzunca bir süre hem Türkiye hem de 

Almanya tarafından bir entegrasyon desteği verilmemesi nedeniyle bulundukları ülkede bir 

katılım problemi yaratmıştır. İkinci olarak ise bu grubun ağırlıklı olarak taşıdığı Türk ve 

Müslüman kimliği referans gösterilerek AB içerisinde özellikle 11 Eylül sonrasında daha 

görünür bir şekilde ortaya çıkan “İslamofobi” tartışmalarının temelini oluşturmuşlardır 

(Erdoğan, 2009: 139). Birinci kuşak göçmenlerin kimliklerini korumak adına din kavramına 

tutunmaları da bunda rol oynayan etkilerden biri olmuştur. Beşinci katılımcının ifadeleri de 

yukarıdaki düşünceleri doğrular niteliktedir: 

“...Bana göre Türkiye'den buraya gönderilirken sadece "Gitsinler, para kazansınlar, ülkeye döviz girdisi 

sağlasınlar ve Türkiye'deki ailelerini geçindirsinler." düşüncesiyle buraya gönderildiler. Oraya bir kitle 

gönderelim ve bize lobi oluştursunlar, ülkemizin tanıtımına katkı sağlasın düşüncesiyle insanlar buraya 

gönderilmediler. O yıllarda Türkiye'de iş yoktu, bir gelecek yoktu. Hatta gelenlerin birçoğunun okuma 

yazmasının olmadığını da biliyoruz. O insanların nasıl katkısı olabilirdi? Olduğu kadar oldu ama daha 

kontrollü gönderilselerdi, yetiştirilmiş kişiler gönderilseydi farklı olabilirdi…” (Katılımcı Beş ile 

Gerçekleştirilen Görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-11).

Esasında yapılan çalışmalara da yansıdığı üzere entegrasyon kavramının göreceli bir 

yaklaşım olduğu gözlemlenmektedir. Türkiye’den gelen birinci kuşak göçmenlerin 

“farklılıkları” bir yana Almanya’da dünyaya gelen yeni nesiller ve Türkiye’nin siyasi 

meselelerinden dolayı Almanya’ya göçmek zorunda kalan üçüncü, dördüncü nesil olarak 

adlandırılan insan topluluklarının “Avrupalı” yaşayışa uyumları Almanlardan büyük 



135

farklılıklar içermemektedir. Bu gruplar içerisinde de çoğunluk mavi yaka işlerde çalışmış olsa 

da büyük oranının Almanca’yı iyi derecede konuştuğu ve iş dünyası içerisinde kendine yer 

bularak Almanya’nın kalkınmasına emek ve vergileriyle katkıda bulundukları aşikardır. 

Göreceliliğin devreye girdiği bir boyut olarak siyasi ilgi örnek verilebilir. Almanya’da 

yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin yaklaşık olarak iki milyonu yerel seçimlerde ve 

yaklaşık olarak bir milyonu da genel seçimlerde oy kullanma hakkına sahiptirler ancak 

göçmenler arasında siyasete olan ilgi düşük olmasına rağmen oy hakkı olanların da oy 

kullanma eğilimlerinin yüksek olduğu gözlemlenmiştir.

Kaya ve Kentel tarafından 2005 yılında yapılan araştırmada “Almanya’daki siyasetle 

ne ölçüde ilgileniyorsunuz?” sorusuna katılımcıların %38’i hiç ilgilenmediklerini belirtmiş 

çok ilgili kısmın ise %5 seviyelerinde olduğu gözlemlenmiştir. Geriye kalan %47’lik 

kısmında orta derecede ilgilendikleri görüşü hakimdir. Yine bu çalışmadaki örneklemin 

yaklaşık %25’i Almanya genel seçimlerinde oy kullanma hakkına sahip olarak belirtilmiş ve 

oy kullanma hakkına sahip olanların %75’i bu hakkını kullandıklarını söylemiştir (2005: 115).

Avrupa ve Almanya’da 11 Eylül sonrasında Müslüman kimliğin politize hale 

getirilmesi muhafazakâr ve aşırı-sağ siyasi partilerin yaklaşımlarında bir radikalleşmeye 

neden olmuştur. İşsizlik ve ulusal kimlikten kopuş gibi başlıkların çözümü olarak göçmen 

karşıtı politikaların parti programlarına eklemlenmesi dışlayıcı söylemlerin artmasının bir 

göstergesidir. Avrupa Birliği- Türkiye ile ilişkilerinin nispeten daha sıcak seyrettiği 1990-

2000 dönemindeki bu yaklaşımlar Türkiye aleyhine kamuoyu oluşturulmasına da neden 

olmuştur. Nitekim Fransa eski Cumhurbaşkanı Giscard d'Estaing'in “Türkiye bir Avrupa 

ülkesi değildir, başkenti Avrupa'da değildir. Başka bir kültürün, başka bir hayat tarzının 

parçasıdır. Onun AB ile entegrasyonu Avrupa'nın sonu olacaktır” açıklamaları Almanya 

ajandasında da Türkiye’nin tam üyelikten ziyade “imtiyazlı ortaklık” formülüne razı edilmesi 

söylemini yaratmıştır (Kılınç, 2006:34).

Esasında dönemin koşulları ve bu çalışmanın tarihsel bölümü incelendiğinde 

Türkiye’nin Kopenhag siyasi kriterlerini tam olarak yakalamaya başlamasıyla beraber 

Avrupa’nın Türkiye’nin üyeliğinin karşısına kültürel/kimliksel engeller çıkardığı 

gözlemlenmiştir. Şüphesiz ki Türk kimliği de hem uzak hem de yakın tarihten beri Avrupa 

açısından uzak bir kimlik olmamıştır. Ancak Avrupalılık tanımının daha tutucu bir anlam ile 

değerlendirilmesi AB’nin Türkiye’ye olan kapsayıcı yaklaşımını engellemiştir. Durum 

gerçekleştirdiğimiz görüşmede katılımcı bir tarafından şöyle özetlenmiştir:

“…Yani ülkeler bazen kendi iç dinamikleriyle yenilik yaparlar bazen de dışarıdan alırlar. İşte 

Türkiye'nin o dönemi biraz dışardan dinamik almak yani dışardaki dinamiklerle beraber içerdeki 



136

reformları yapabilmek. Avrupalı Türkler o dönemde etkin değiller yani Türkiye etkin faktör, bir şeyler 

yapıyor ama Avrupalı Türk'ün imajı hala daha sorunlu kitle […] Çünkü diyor ki biz bunu yani 

Türkiye’yi sindiremeyiz belki içimize. Beklenti aslında bunlar bu işi zaten yerine getiremeyecekler ama 

o süreçte karşılıklı çıkarlar bunu gerektiriyor. Dolayısıyla hâkim aktör Türkiye olduğundan Avrupalı 

Türklerin etkisi sınırlıydı...” (Birinci katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 27 Haziran 2019, Ek-

7).

Avrupa Birliği özelinde Almanya’nın da kimlik endişeleri sürerken Almanya 

içerisinde bulunan ekseriyetle Türk ve Müslüman kimliğine sahip göçmen işçiler yeni kimlik 

yaratım süreçlerinde pek çok farklı kaynaktan beslenmişlerdir. Gerek Türkiye’deki olaylar 

gerekse Almanya’daki yaşantı ve uluslararası gelişmeleri takip etme arzusu içerisinde bulunan 

üçüncü ve dördüncü kuşaklar “bağdaştırmacı” bir yaklaşımla yeni bir kültür yaratma eğilimde 

olmuşlardır (Kula, 2003: 219).

Petrol krizinin ardından çıkan ekonomik sıkıntılar Türkiye kökenli misafir işçilerin 

geleceklerinin Almanya’da veya Avrupa’da olduğu fikrini onların düşünce dünyasında 

kalıcılaştırmış ve dönüş fikri artık alternatif dışı bırakılmıştır. Bu tarihten itibaren konut 

alışlarında ve müteşebbis sınıfın gelişmesinde de artış yaşanmış artık birikimlerin de 

Türkiye’ye gönderilmesi yerine Almanya’da değerlendirilmeye başlamasıyla ekonomik 

entegrasyon seviye atlamıştır (Kula, 2003: 220).

Rober Pütz tarafından 2004 yılında yapılan araştırmaya göre Berlin’de bulunan 

Türkiye kökenli göçmen girişimlerin sektörel dağılımları Şekil 4.4’de gösterilmiştir. 

Genellikle bu girişimciler “dönerci-restoran” veya “manav-gıda” gibi küçük işletmeler 

kurmuşlardır. Şeklin dikkat çekici kısmı ise “birden fazla sektör” kısmıdır. Burada görülen 

veriler örneğin yiyecek içecek alanında bir işletmesi olan girişimcinin o işletme haricinde 

başka işletmelerinin de bulunduğunu yani modern anlamda “franchise” veya “zincir” 

oluşumlarını göstermektedir. 1990’lar ile beraber özellikle ikinci ve üçüncü kuşak 

göçmenlerin üniversite eğitimlerini Almanya’da tamamlaması onlara ailelerinden aldıkları 

sermaye yardımları ile yiyecek-içecek veya basit perakendecilik haricinde de çeşitli 

sektörlerde iş kollarında üretici konumuna gelmelerini sağlamıştır (Pütz, 2008: 516)



137

Şekil 4.4 Berlin’de Yaşayan Türkiye Kökenli Göçmen Girişimcilerin Sektörel Dağılımları

Pütz’ün Berlin’de gerçekleştirdiği anket çalışmasına paralel olarak gerçekleştirilen 

görüşmelerdeki katılımcıların ifadeleri de ekonomik entegrasyonun daha iyi algılanabilmesi 

için aşağıda sıralanmıştır. 

 “…Düşünebiliyor musunuz vatandaş yumurta almak için tavuk sesi çıkarmak zorunda. Böyle bir acı 

var ama buna rağmen buraya gelen insanlarımızın birçoğu, bireysel başarıdan burada çok işler 

yapmışlar ama bu bireysel başarı dikkatinizi çekerim. Bunu yüzdeye vurduğunuz zaman çok büyük bir 

oranda bireysel başarı bu. Yani devlet politikası ya da ülkemizin politikası falan değil…” (İkinci 

katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Bochum, 8 Haziran 2019, Ek-8).

“…Ben şu anda dünyanın en iyi enstitülerinden birinde post-doc öğrenci araştırmacıyım. Buradaki 

öğrencilerin %70'e yakını göçmendir. Mesela benim departmanımda Alman sayısı 4 veya 5'tir. Geriye 

kalan 23-30'u İran, Hindistan, Pakistan, Çin; Çin özellikle baskın burada. Dominant. Fransa biraz. 

İngiltere'den bir iki tane arkadaş var. Şimdi bir soru soralım. Departman şefleri kim? Hepsi Alman. 

Yani bu bir tesadüf mü? Ben buna tesadüf diyemem… Buradaki Euro-Türk kimliğinin Almanya'ya 

birinci katkısı tabi ki ekonomik. Almanya'daki Türklerin toplam cirosu 30 Milyar Euroya yakın. Çok 

büyük bir ciro. Burada yaklaşık 60 bin tane Türk kökenli insanların kurduğu şirket var. Bunların hepsi 

Almanlara da iş veriyor. Ekonomiye çok büyük katkıları var. Sosyokültürel olarak fazla katkıları 

olduğunu söyleyemem…” (Üçüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 16 Haziran 2019, Ek-

9)

“… Bugüne baktığımız zaman çocuklarım benim okuyor fakat hala endişeleniyorum çünkü bir Türk 

olarak üniversiteyi bitirdikten sonra muhakkak bir Almandan daha iyi olmalısınız ki istediğiniz işe 

girebilesiniz… Gençler şüphesiz buraya ayak uydurdular, entegre oldular diye bakıyorum ben çünkü 



138

eskiden üniversiteye giden gençlere baktığınızda sayı oranı bugün çok daha fazla. Gençlerimiz 

muhakkak güzel yerlere geliyor. Söylediğiniz gibi milletvekili oluyor vs.…” (Dördüncü katılımcı ile 

gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

“…Buraya gelen ilk Türkler genelde işçi olmak için, çalışmak için geldiler ve o statüden son yıllarda 

yavaş yavaş çıkmaya başladılar. Onlardan doğan nesiller burada artık işveren, avukat, futbolcu, 

siyasetçi konumuna gelmeye başladılar. Nasıl bir rol oynadıkları kısmına gelirsek Türkiye'nin 

tanınmasında faydalı oldular ama ben bunu yeterli bulmuyorum.  Gerektiği gibi olmadı. Sadece işçi 

olarak geldikleri için o sınıfta kaldılar. Tanıtım açısından bir faydaları olmadı bana göre…” (Beşinci 

katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-11)

“Türkiye'den gelişler ve aile birleşimleri ile ailelerini getiriyorlar. Bu esnada da ikinci neslin biraz daha 

hızlı hareket edebilen, daha hızlı bir şekilde adapte olabilecek dili kavramalarıyla toplumda daha 

muntazam giden işler var oluyor. Bununla birlikte de tabii ekonomik noktada da işçi sınıfından çıkıp 

işveren olan, eğitimini tamamlayıp burada eczacı olan, doktor olan, mühendis olan, her branşta katkı 

sağlayan bir ikinci nesil de görebiliyoruz. Yani sadece iş gücünden ziyade beyin gücünün de burada var 

olduğunu görüyoruz çünkü savcı olan arkadaşlarımız, hâkim olan arkadaşlarımız yani buranın düzenini 

de yön veren, tayin eden bir kitle de oluşmuş oluyor bizin ikinci kuşağımızla birlikte. Tabii zaman 

içerisinde bu devam ederken de ikinci kuşakta siyasileri de görebiliyoruz. Yani Almanya'nın yerel 

siyasetinde, federal siyasetinde veya belediyelerinde de bu arkadaşlarımızdan var olduğunu 

görebiliyoruz. Dolayısıyla bir toplum oralarda da temsil edilebiliyor. Bu temsil edilme ve yönlendirme 

ister istemez alt tabakadaki toplumu da bir hizaya bir düzene sokabilme şansına erişebiliyor…” (Altıncı 

katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 23 Haziran 2019, Ek-12).

Görüldüğü üzere Türkiye kökenli göçmenler bulundukları toplumun ekonomik 

yapısında önemli biçimde var olmuşlardır. Esser’in sosyal-entegrasyon tanımından hareketle 

esasında birinci nesilden itibaren vergi veren ve yasalara uygun davranan tüm Türkiye kökenli 

göçmenler “sistem entegrasyonunu” sağlamışlardır. Bu adımın tamamlanması şüphesiz ki 

“göçmen” toplumun sosyal entegrasyonu açısından önemli bir basamaktır. İkinci ve üçüncü 

nesillerde görülen ekonomik entegrasyonun boyutları ve göçmenlerin/göçmen çocuklarının 

hayatlarını kazanma biçimlerinin şekil değiştirmesi de başka bir önemli göstergedir. Birsen 

Şahin’in eserinde de Esser’e referans ile belirtildiği üzere sosyal entegrasyon teorisi 

kapsamında kimlik, kültürleşme, etkileşim ve sosyal-ekonomik-politik konum seviyelerinde 

aşamalar kaydedildikçe bu göçmen toplumun asimilasyon derecesine ulaşacağı aşikardır 

(Şahin, 2010: 105).

Gerçekleştirilen görüşmelerde de tüm katılımcıların orta sınıfa mensup oldukları, 

oldukça iyi Almanca konuşabildikleri ve çoğunluğunun Almanya’da lise/üniversite/meslek 

eğitimi aldıkları ve bunlardan da başarıyla mezun oldukları gözlemlenmiştir. Ayrıca 



139

görüşmecilerin çocukları hakkında edinilen izlenimlerde de Almanca özelinde bir dil 

probleminin olmadığı aksine Türkçe anlaşma konusunda güçlük çekildiği gözlemlenmiştir. 

Genel olarak yapılan incelemelerde, görüşmelerde ve basın araştırmalarında 

Almanya’da yaşayan Türkler hakkında ekonomik entegrasyon konusunda bir şekilde 

bütünleşme sağlandığı gözlemlenmiştir. Ancak ikinci ve üçüncü kuşaktan göçmenlerin 

hayatlarında da olumsuz hikayeler yok değildir. Herhangi bir işte çalışmayıp “sosyal yardım” 

kuruluşundan yardım alan oldukça fazla sayıda Türkiye kökenli göçmen de bulunmaktadır. 

“…bu toplumun kayıpları da oluyor. Bunu söylemeden geçmeyelim çünkü bu çalışmalar yapılırken 

zaman içerisinde kayıp nesil de oluşuyor. Yani topluma adapte olmamış, kabul görmemiş, kabul 

edilmemiş, raydan çıkmış, tekrar raya girmeyen suç ile ilgili işlere de girmiş olan bir ikinci nesil var 

oluyor çünkü birinci neslin; babalarımızın, dedelerimizin çok fazla eğitim almadan buraya gelmesinden 

kaynaklanıyor. Yani sadece işçi, iş gücü olarak getiriliyor. Beyinle bir alakası yok, ta ki ikinci ve 

üçüncü nesle kadar. Dolayısıyla buradaki zorlukları onlar kendi pratik düşünceleriyle aşıyorlar. Çok 

klişedir belki ama yumurta alırken gıdaklamak gibi, et alırken helaldi, haramdı bakmaksızın inek sesi 

çıkartarak ifade edilen bir topluluktan şu anda bunları üreteni bu topluma sunan, Alman toplumunun da 

bundan fayda gördüğü bir kuşağa geldik…” (Altıncı katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 23 

Haziran 2019, Ek-12).

Ekonomik olarak Almanya’ya ve dolayısıyla Avrupa’ya entegrasyon hakkındaki 

meselenin Türkiye basınında da yansımaları bulunmaktadır. Milliyet gazetesinde yayınlanan 3 

Ekim 2003 tarihli Hurşit Güneş’e ait olan “Avrupa’daki Türkler” yazısı Türkiye Araştırmaları 

Merkezi verilerine odaklanmıştır. Avrupa’da bulunan Türklerin ekonomik entegrasyon 

sürecine dair istatistiklerinin oldukça iyi olduğu belirtilmiş ancak Türkiye’deki ekonomik 

durumun olumsuz olduğu okuyucuyla paylaşılmıştır.

“AB toplamında Türklerin ekonomiye yaptıkları katkı: tam 72,6 milyar Euro. Bu öylesine önemsenmesi 

gereken bir büyüklük ki, AB'ye yeni giren 10 ülkenin GSYH’sini aşıyor. Yani Türkler Avrupa'nın 

içinde sanki koca bir ekonomi. Öte yandan. Türkiye'nin milli geliri 350 milyar dolar civarında. Bu 

hemen hemen 260 milyar Euro ediyor. Elbette çok ciddi bir büyüklük. Büyük bir nüfusa sahip olan 

Türkiye'nin büyük bir milli gelir yaratması gayet normal. Üstelik ülkemizde 22 milyon insan çalışıyor. 

Ancak AB ülkelerinde çalışan 1,3 milyon Türkün kendi ülkesinde çalışan 22 milyon insana göre bu 

denli gelir yaratabilmesi gerçekten şaşırtıcı. AB'de Türklerin kişi başına geliri 18.600 euro, yani 25 bin 

dolar ediyor. Türkiye'de ise kişi başına düşen gelirin 3.100 euro civarında olduğunu düşünürsek, bunun 

ciddi biçimde yüksek olduğu anlaşılır. Yani Türkler Avrupa'ya giderek hem oranın ekonomisine hem de 

kendilerine ciddi biçimde olumlu katkıda bulunup zenginleşiyor.” (“Avrupalı Türkler”, Milliyet 

Gazetesi, 3 Ekim 2003, Ek-22).



140

Konunun devletlerden ziyade özneler boyutunda incelenmesiyle beraber Türkiye 

basınındaki gazete haberlerindeki söylemde Türkiye kökenli göçmenlere yönelik kinayeli bir 

anlatım üslubu karşımıza çıkmaktadır. Az evvel ki haberin bir benzeri 2005 yılında üretilmiş 

fakat bu kez algı olumsuz anlamda oluşturulmuştur. Yine de anlatım üslubunu bir kenara 

bırakarak verilerin göreceli olarak diğer ekonomilere oranla oldukça yüksek olması 

Almanya’da yaşayan göçmenlerin ekonomik anlamda sisteme entegre olduklarının bir 

göstergesi olma özelliğini taşımaktadır. Fakat hem toplumda hem de basındaki bu 

“olumsuz/kinayeli” yaklaşımlar Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli insanları özellikle de 

misafir işçilerin çocuklarını “yabancılaştırma” eğilimi taşımaktadır. 

Milliyet gazetesinden çıkan 27 Ekim 2005 tarihli “Türkler Entegre Olamıyor” başlıklı 

haberde de benzeri bir durum söz konusudur. 2003 yılında yayımlanan içerikte, literatürde ve 

diğer çalışmalarda ekonomik entegrasyon boyutunda önemli ilerleme kaydedildiğini gösteren 

“küçük orta büyüklükteki işletmelerin” okuyucuya aktarımı bu haberde olumsuz bir bakış 

açısıyla değerlendirilmiştir. Saha tecrübelerim ve Alman soy ağacına sahip olan kişilerle 

gerçekleştirdiğim kişisel görüşmelerimde de “dönercilik/kebapçılığın” Almanya’da Türkiye 

Türklerinin gözünden görüldüğü gibi olmadığı; bu tür küçük işletmelerin tabandan tavana tüm 

Almanya vatandaşlarında sempati uyandırdığı ve fast-food alanında diğer uluslararası 

girişimlere oranla daha çok rağbet gördüğü belirtilmiştir.

“…Ama şu anda Türklerin ekonomideki entegrasyonu çok gerilerde. Almanya'daki iş adamlarının 

yüzde 26'sı lokantacı, yüzde 23'ü hizmet sektöründe yüzde 35'i ticarette gerisi de diğer her türlü işte. 

İşletmelerin yüzde 52'sinde 3 kişiden az kişi çalışıyor; yani aile işletmesi. Yüzde 40'ı da 4-9 kişi 

istihdam ediyor. 10 kişiden fazla çalıştıran işyeri sadece yüzde 8,2. işletmelerin yüzde 70'e yakını yılda 

500 bin eurodan az ciro yapıyor. Yine yüzde 90'dan fazlası 200 bin eurodan az bir yatırımla 

kurulmuş…” (“”Türkler Entegre Olamıyor”, Milliyet Gazetesi, 27 Ekim 2005, Ek-20).

Aynı zamanda bu dönemde ortaya çıkan çeşitli dolandırıcılık şebekelerinin ağlarına 

düşen Türkiye kökenli göçmenler bu gibi yapılara da oldukça yüklü miktarlarda paralarını 

kaptırmışlardır. Türkiye olan ekonomik farklılıklar ve oradaki göçmenlerin Türkiye toplumu 

tarafından da yabancı olarak algılanması ve “Alamancı” olarak adlandırılmaları yeni bir 

durum değildir ancak hem AB ilerleme sürecinde hem de Türkiye-Almanya ikili ilişkilerinde 

basın tarafından da yaratılan bu söylem Türkiye kökenli göçmenleri kapsayıcılıktan uzak 

görünmektedir. Milliyet gazetesinin çeşitli Türkiye kökenli göçmenlerle yaptığı “Alamancıyız 

ya bizi Euro Basıyor Sanıyorlar” haberi ifadeleri de bahsedilen duruma bir örnek teşkil 

etmektedir:



141

“…İslam kisvesi altında kendilerinden para toplayanlara da artık tepki duymaya başlayan yurtdışındaki 

Türklerin çoğu, bu tür holdinglere kaptırdıkları paralarını geri alma umudunu çoktan yitirmiş 

görünüyorlar. Almanya'nın Bremen kentinde yaşıyorum. Yıllardır geldiğim Türkiye'de pek bir 

değişiklik yok. Aynı ekonomik sıkıntılar, sosyal sorunlar devam ediyor. Esnaf, polis ve gümrük bizi 

yolunacak kaz olarak görüyorlar. Kızıma bir toka alacaktık. Türkçe fiyatını sordum 1 milyon lira 

dediler. Daha sonra kızımla Almanca konuştum, satıcı içeri girdi bir başkası geldi tokanın 3 milyon lira 

olduğunu söyledi..."(“Alamancıyız ya bizi Euro basıyor sanıyorlar”, Milliyet Gazetesi, 27 Temmuz 

2003, Ek-21).

Son olarak Türkiye’nin Avrupa Birliği müzakerelerini başlatma tarihi 3 Ekim 2005 

yılında Milliyet gazetesinde Pazartesi Yazıları köşesinde yazan Sina Koloğlu’nun yazısı 

incelendiğinde Türkiye’den uygulanan söylemin karşı söylemini23 Türkiye kökenli 

göçmenlerin düşünce dünyalarında gözlemlemekteyiz:

“Alamancılar karşı çıkıyormuş bizim AB'ye alınmamıza. Türkiye'de oturanı "iş bulacam" diyor. 

Gavuristan'da oturanı da "işimden olacam" diye tepiniyor. İşte efendim bizler yani Türkler! İçerdeki 

gideceğim diye tepiniyor, dışardaki gelme istemem diyor. Var mı şu yeryüzünden bizim gibisi? 

Takımlarımızı desteklemek için buradan giden vatandaşlar ile bizim gurbetçiler bu yüzden dalaşırsa hiç 

ama hiç şaşırmayın! Şu sıralar pek bir moda ya "Şu Çılgın Türkler" işte karşınızda!” (“Misafir İşçiler 

Kırgın”, Milliyet Gazetesi, 12 Ocak 1999, Ek-15).

Almanya basını haberlerinde ekonomik entegrasyon başlığı altında söylem analizine 

başlamadan önce belirtmek gerekir ki Türkiye ve Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 

göçmenlere dair haberlerin özellikle 1999-2005 yılları arasında görünürlüğü/üretimi artmıştır. 

Üçüncü katılımcı ile yapılan görüşme esnasında da bu durum katılımcı tarafından şöyle 

belirtilmiştir:

“…2001 seçimleri biliyorsun Türkiye'de Ecevit, Anayol, üçlü koalisyon var. 2001 seçimleri Alman 

gazetelerinde haber olmadı, sadece Welt gazetesinde 6. sayfada küçük bir haber olarak yer almış. Yani 

Türkiye, Alman toplumundan ve Almanya'daki Türklerden bu derece uzaktı. İlgisizdi, apolitikti ama 

Türkiye'nin 2001 seçimlerinden sonra artan hem siyasi alanda hem politik alanda hem ekonomik 

anlamda artan ivmesi diyelim Almanya'nın ve diğer Avrupa Birliği ülkelerinin Türkiye'ye olan ilgisini 

23 Bu tartışmalı husus tezin yazıldığı tarih itibariyle devam etmektedir. Özellikle sosyal medyada bulunan 
diaspora gruplarının tartışma panellerinde Almanya’da ortaya çıkan vasıfsız işlerdeki istihdam sıkıntısı 
Almanya’da yaşayan Türklerin önemli gündem maddelerinden biridir. Soğuk Savaş döneminin ardından ortaya 
çıkan yeni yabancılar Türklerin iş gücü piyasasındaki vazgeçilmez rolünü sınırlandırmıştır. Daha sonra Orta 
Doğu’da meydana gelen krizlerle Almanya’ya göçen halk kitleleri de iş piyasasını daraltmıştır. Suriye’de 
yaşanan iç savaşın ardından 2015 mülteci krizi vasıfsız işlerin arz talebinin sonlanmasına neden olmuştur. Yine 
Türkiye’den FETÖ ve terör iltisaklı olarak görülen ve KHK’lar ile görevden uzaklaştırılmalarının ardından 
Almanya’ya gelen kişilerin ise bu sosyal medya gruplarında “ilticacılar” olarak adlandırıldıkları ve ellerinden bu 
emek yoğun işleri aldıkları konusunda tartışmaların çıktığı gözlemlenmiştir. 



142

baya arttırdı. O zaman elde bir unsur var. Elde bir Türk toplumu var. Avrupa'daki devletler bu Türk 

toplumunu bir baskı unsuru olarak kullandı...” (Üçüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 16 

Haziran 2019, Ek-9)

Ekonomik bağlamda Milliyet gazetesinde yayınlanan yazıda ifade edildiği üzere 

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin Türkiye’deki vatandaşlara yönelik 

dışlayacı/ayrıştırıcı yaklaşımın bir benzerini onların gündelik yaşamlarından bir kesit sunan 

Der Spiegel’in Sokak (Straße) isimli 17 Temmuz 2004 tarihli yazısında da gözlemlemekteyiz.

“…Geçen gün bir Türk manavı domates fiyatları yüzünden çıkan bir tartışmada ona "aptal zenci" 

dediğinde tüm dil becerilerini toplamış: "Neden bana pislikmişim gibi davranıyorsun? Benden daha iyi 

olduğunu mu sanıyorsun?" diyor. Azınlık sokağında siyahlar azınlıkta. Diğerlerine göre daha zor 

zamanlar geçirirler, daha sık küçümsenirler ve bu nedenle birbirlerine daha yakın hareket ederler. 

Kürtler de benzer bir durumda. Çoğunlukla küçük Anadolu kasabalarından gelen Türkler onlara aşağı 

bakıyor. Türk ev sahibi Yüksel Topçu, genellikle Alman kiracıları tercih etmekte. "Onların disiplinleri 

var," diye düşünüyor, "ev kurallarına bağlılar". Bu yabancılar ise sürekli olarak ona sorun çıkarır: 

"Çöpü ayırmazlar." "Kıçlarındaki bezi koridora atıyorlar." "Merdivenleri temizlemezler."…” (“Die 

Straße”, Spiegel Gazetesi, 17 Temmuz 2004, Ek-28)

Spiegel’de yayınlanan bu yazıda Frankfurt yakınındaki Wiesbaden şehrinin en işlek 

caddelerinden biri olan ve özellikle Türkiye kökenliler ile beraber farklı kökenlerden göçmen 

nüfusun yoğunlukta yaşadıkları Wellritz caddesinde bulunan esnaflar değerlendirilmiştir. 

İlerleyen bölümlerde de değineceğimiz bu yazıda anlatılan sokak şöyle tanımlanmaktadır:

“…Bugün cadde farklı ülkelerden insanlara ev sahipliği yapıyor: Türkler ve Faslılar, Afganlar ve 

Kongolular, İtalyanlar ve Pakistanlılar, Polonyalılar ve Arnavutlar. "Bir getto", buradan geçmemek için 

yollarını uzatanlar hiç de az değil. Almanya'daki birçok caddeyi temsil eden bir mikro kozmos. 

Almanlar ve yabancılar, Hıristiyanlar ve Müslümanlar, birçok farklı azınlık arasında bir arada 

yaşamanın gerçekten işe yarayıp yaramadığının bir göstergesi. İdeal durum, uyumlu bir şekilde bir 

arada yaşama- daha ziyade bir istisna. Çatışma, yani farklı grupların çatışması- entegrasyon konusunda 

şüphecilerin korkusundan daha nadir olarak yaşanmaktadır. Normal durum, barış içinde bir arada 

yaşamaktır ancak bu durum her zaman kırılgan, her zaman tehlikededir…” (“Die Straße, Spiegel 

Gazetesi”, 17 Temmuz 2004, Ek-28)

Bu haberde anlatılan esnafların çoğunluğu yiyecek-içecek sektöründen para kazanan 

ve çoğunlukla Türkiye kökenli vatandaşlara hizmet eden işletmelerdir. Bu işletmeler ve sokak 

içerisinde iki dilli yaşam ortamı sağlanabilmiştir. Almanya basınından çıkan haberler 

incelendiğinde ekonomik entegrasyonun yeterli olup olmadığı boyutu da Türkiye basınında 

olduğu gibi tartışmalıdır.



143

“…Yabancıların burada ne kadar uzun süre kalırlarsa o kadar yükselme imkanları vardır. Mimar, avukat 

veya vergi danışmanı gibi nitelikli mesleklerden de göçmenlerin payları artıyor. Yeni vatandaşlar yavaş 

yavaş yönetim pozisyonlarına geçiyorlar. Siyasi sahnede Cem Özdemir (Yeşiller), Leyla Onur (SPD) ve 

Mehmet Daimagüler (FDP) ilgi odağı oldu. Vural Öger, cumhuriyetin en büyük beşinci seyahat 

girişimcisi olmak için çabalamakta. Hamburg'dan Aydan Özoğuz, 2001 yılından beri Hamburg 

Parlamentosu SPD üyesidir, Özcan Mutlu (Yeşiller) 1999 yılından beri Berlin Temsilciler Meclisi 

üyesidir. 17 yıldır Alman olan Bilkay Öney, Yeşiller tarafından Federal Meclis adayı olarak gösterildi. 

Birçoğu iş hayatında da başarılı oldu. Bugün, yalnızca Türkler arasında, yaklaşık 60000 serbest meslek 

sahibi, 330.000 kişi istihdam ediyor, bunların neredeyse üçte biri Alman. Snack bar sahibi Erol 

Güner'den, 18 yaşında Almanya'ya gelen ve o zamandan beri 13 ülkede 28 şirketle saygın bir tekstil 

imparatorluğu kuran Anadolulu çiftçinin oğlu, Aachen ciro milyarderi Kemal Şahin'e kadar pek çok 

başarılı örnek bulunmakta. Servetlerini perakende ve gastronomide, inşaat sektöründe, ekmek ve et 

fabrikalarında, emlak sektöründe kazandılar…” (“Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland 

fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27).

“…2003 yılında Türk iş adamları ve girişimcileri gayri safi yurtiçi hasılamızın yüzde 1,4'ünü yaklaşık 

olarak 30 milyar Euro'ya katkıları olmuştur. 5500 işletme ve 23000 çalışanıyla, sadece Berlin'deki gayri 

safi yurtiçi hasılaya 3,5 milyar euro katkıda bulunuyorlar. Bu arada, göçmenler sistemin parazitleri 

değiller. Türkler de sosyal güvenlik sistemlerimize çok fazla para ödüyorlar: 1999'da yaklaşık üç milyar 

euro ödemişler ve muhtemelen bugün çok daha fazla çünkü sosyal güvenlik primleri artık marjinal 

istihdam nedeniyle de ödeniyor…” (“Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit 

Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27).

Yukarıdaki alıntılarda da görüldüğü üzere Zeit gazetesinden Mart 2004 tarihinde çıkan 

yazı Türkiye kökenli göçmenlerin ekonomik entegrasyonlarının oldukça iyi olduklarını 

belirtmiştir. Berlin merkezli Tagesspiegel gazetesinin 2001’de yayınladığı dönemin 

Almanya’da önemli iş adamlarından sayılan Vural Öger ile yaptığı röportajda da Öger’in 

entegrasyon hakkında sorulan sorulara makul yanıtlar vermesi okurların ekonomik 

entegrasyona olan şüphelerini bir nebze olsun dindirmiştir:

“…Türklerin sosyal statüsü önemli ölçüde iyileşti. Ancak bu, kültürlerini tamamen terk ettikleri 

anlamına gelmez. Benim için belirleyici olan, Almanların ve göçmenlerin belirli değerler, anayasadaki 

ilkeler üzerinde anlaşmasıdır. Burada bir sorun görmüyorum çünkü Türkiye aynı zamanda demokratik, 

laik bir devlet. Üstelik Alman toplumu, özellikle Türk göçmenler sayesinde daha çeşitli ve ilginç hale 

geldi…” (“Deutsch-türkisches Anwerbeabkommen” Tagesspiegel Gazetesi, 29 Ekim 2001, Ek-34).

Ancak aynı dönem içerisinde entegrasyona yönelik olumsuz söylemler de yok 

değildir. Öncelikle ayrım özellikle konunun tartışmalara açılması ve kuşaklar, insanların 

geçmişleri hakkındaki farklılıklar göze çarptıkça basın iyi göçmen/kötü göçmen gibi 



144

yaklaşımlar sergilemeye başlamıştır. Der Spiegel’de yayınlanan “Bilge: Her şeyi bilen” isimli 

haber yazısında şu ifadelere başvurulmuştur: 

“…Göçmenleri genellikle onuncu sınıfı geçemeyen bir ülke için bu nadir rastlanan bir duygudur. 

Almancayı sekiz yaşında öğrenen bir yabancı bunu nasıl başardı? Bilge, "Bir şeyleri diğerlerinden daha 

hızlı hatırlama yeteneğine sahibim" diyor. Almanya'ya basit misafir işçi olarak gelen birçok yurttaşının 

aksine Bilge, kitapların sineklerden daha fazla olduğu bir evde büyüdüğü ve güzelliği türbanlarının 

altında gizlenmiş temizlikçi kadınlardan olmayan eğitimli bir anneye ve aileye sahip olduğu için de 

şanslı. Babası Faik Buz, Stuttgart'ta okudu ve şu anda bir Türk inşaat firmasında mühendis olarak 

çalışıyor. Annesi Ayşen, eğitimli bir makine mühendisidir. Anne ve babasının kızlarının eğitimine 

verdikleri önem, ona verdikleri isimden de bellidir: Bilge, "her şeyi bilen" anlamına gelmektedir…” 

(“Schüler-Probleme: Die Allwissende”, Spiegel Gazetesi, 07 Eylül 2004, Ek-29).

Gazetenin söylemi o dönem küçük bir kız çocuğu olan Bilge’nin başarısını ve ailesinin 

yaşantısını diğer göçmenlerden ayırırken diğer göçmen ailelerin iç yapılarının böyle 

olmadıklarını vurgulamış ve Bilge’nin başarısını takdir ile okuyucularına aktararak, tüm 

Türkiye kökenli göçmenlerin aynı kefeye konulmaması gerekliliğini bildirmiştir. Aynı 

zamanda Türkiye kökenli göçmenlere yönelik önyargılı ve belli kalıplaşmış fikirleri 

(stereotipleri) destekler nitelikte yorumlarda bulunmuştur.

Zeit gazetesinde 30 Eylül 2004 tarihli G. di Lorenzo tarafından yazılmış “Kapının 

içerisinde” adlı yazıda ise Türkiye kökenli göçmen topluluğun ekonomik anlamı da dahil 

olmak üzere herhangi bir entegrasyon belirtisi göstermediği belirtilmiştir. Esasında buradaki 

şaşırtıcı husus ise yukarıda incelediğimiz Mart ayında yayınlanan yazı içerisinde ekonomik 

veriler oldukça iyi olarak yorumlanırken yalnızca altı ay sonra farklı olan değişken yazının 

içerisinde telaffuz edilmemiştir.

“…10-15 yıl içinde Türkiye neredeyse kesin olarak Avrupa Birliği'ne üye olacaktır. Bu durum 

korkulara ve çekincelere neden olmaktadır. Avrupa Anayasası'nın babası olan eski Fransa 

Cumhurbaşkanı Valéry Giscard d'Estaing, ülkenin demografik gücünün Türklere orantısız bir etki 

vereceği konusunda yetkilileri şiddetle uyardı. Almanya'yı Fransa'dan ve diğer tüm AB ülkelerinden 

ayıran şey: Hiçbir yerde bu ülkelerde olduğundan daha fazla Türk’ün yaşamaması. 1,88 milyon ile, 

toplam nüfusun yaklaşık yüzde 2,5'ini oluşturan en büyük yabancı grubu oluşturuyorlar. Onları her biri 

yaklaşık 600.000 kişi ile İtalyanlar ve eski Yugoslavya vatandaşları izliyor. Başka yerlerde korkulan 

Türkiye'nin kabulü, Almanya için uzun zamandır bir gerçek. Türk göçünün şimdiye kadar şok edici bir 

şekilde başarısız olduğu Almanya’nın da dikkatinden kaçmış olmayacak…” (“Drinnen vor der Tür”, 

Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-30)



145

“…Türklerin gitmesini istemiyoruz ama onlardan daha fazlasını bekliyoruz. Gerçekten de bugün ülke 

ekonomisine çok az şey katan ve mükelleflere anlaşılması zor yükler getiren bu göç biçimine 

bakıldığında rakamlar tam bir felaket. Türk nüfusunun işsizlik oranı Alman nüfusunun iki katından 

fazla. Türkiye dışındaki en yüksek Türk topluluğuna sahip şehir olan Berlin'de, 1990'ların sonundan bu 

yana yüzde 40'a varan oranlarda. Genel olarak, Almanya'daki Türklerin sadece yüzde 44'ü 2001'de hala 

istihdam ediliyordu ve grafik hala düşüşte (Almanlar ve AB'deki yabancılar: yüzde 60'ın üzerinde) …” 

(“Drinnen vor der Tür”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-30)

3 Ekim 2005 tarihine doğru yaklaşılırken hemen hemen birbirine yakın dönemlerde 

aynı gazeteden ancak birbirine taban tabana zıt iki farklı bakış açısı ile yazılmış öznesi 

Türkiye’den gelen göçmenler olan haberler oldukça ilginç karşılanmıştır. Avrupa’nın kendi 

içerisindeki Avrupalılık kimlik salınımlarının dogmatik mi statik mi bir anlam kazanacağının 

bir yansıması olarak okunabilir. Bu başlığın girişinde de ifade edildiği üzere Almanya 

içerisindeki Hristiyan Demokrat tutum ile Fransa içerisindeki muhafazakâr yaklaşım 

perspektifinden okunduğunda Avrupa’nın Türkiye’ye yaklaşımı ikinci haberdeki gibi 

gözlemlenmektedir ki zaten haberin içeriğinde de durağan bir kimlik anlayışına sahip olan 

Fransa eski Cumhurbaşkanı Valéry Giscard d'Estaing refere edilmiştir. Mart ayında aynı 

gazete de yayınlanan haber de ise bu anlayışın tam aksi okuyuculara aktarılmış ve 

Almanya’da yaşayan Türklerin ekonomiye katkıları daha açık verilerle ifade edilerek yabancı 

düşmanı popülist yaklaşımlardan nispeten uzak durulmuştur. 

“…Bugün değil ama en geç on yıl sonra Türkiye'nin ekonomik durumu ve insan hakları durumunun 

Avrupa Birliği'ndeki durumdan farklı olmayacağını düşünüyoruz. Aksine, entegratör olmayanların 

sayısı artmayacak, azalacaktır. Hatta bir gün anavatanlarına bile dönecekler çünkü bundan sonra 

ekonomik durumlarında hiçbir şey değişmeyecek ve Avrupa'da sahip oldukları sivil haklarını 

kaybetmeyecekler…” (“Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 

Mart 2004, Ek-27).

“…Bu noktada entegrasyonun başarılı örneklerini, başarı hikayelerini tartışmak gereksiz. Tabii ki, bu 

tür insanlar çoktur ve her geçen gün daha da artmaktadır. Birkaç yıl içinde Türk asıllı bir Belçikalı veya 

Alman politikacı, bir girişimci, bilim adamı, sanatçı ve sporcu dikkat dahi çekmeyecek. Bugün ABD'de 

Yunan, İspanyol veya İrlanda kökenli olmanın normal olması gibi, bu insanların milliyetleri de hafife 

alınacak bir şey olacak. En önemlisi hepimizin bunu istemesi ve sürekli ırkçı politikacılara fırsat 

vermememiz. Özellikle Türk korkusuyla yabancı düşmanlığı ile siyaset yapmamalıyız. Aksi takdirde 

ateşe körükle gidiyor olacağız…” (“Wir müssen erzählen, wer wir sind”, Tagesspiegel Gazetesi, 02 

Ekim 2004, Ek-32).



146

Dönemin iktidar partisi AKP’nin ve dolayısıyla Türkiye tarafının düşüncelerinin bir 

yansıması olarak T.C. eski Başbakanlık dış politika danışmanlarından H. Cüneyd Zapsu daha 

önce de zikredilen Berlin merkezli Tagesspiegel gazetesine bir demeç vermiş ve Türkiye’nin 

yakın gelecekte Avrupa’nın vadettiği hem ekonomik hem de sosyal, siyasal değerlere sahip 

olacağını belirtmiştir. Entegrasyon meselesinin başarılı olduğunu ve bu alanlarda pek çok 

örneklerin olduğunu da ekleyen konuşmacı ABD ile kıyasla göçmenlerin kimliklerinin 

Avrupalı üst kimliği adı altında silineceğini öngörmüştür. Ancak gerek Avrupa metinleri 

gerek 2005 sonrasındaki dönemler hatırlandığında süreç bu şekilde işlememiş ve AB 

içerisinde de diğer mikro kimlikler önemlerini korumaya AB anlaşmaları çerçevesinde devam 

etmiştir. 

4.4. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Siyasal Entegrasyonu 

1990’lı yıllardan itibaren Türkiye’deki neredeyse tüm siyasi gruplar özellikle de İslami 

kimliği daha baskın olan çevreler Avrupa’yı demokratik hakların bir garantörü olarak 

algılamışlardır. Ordu’nun tarihsel olarak Türkiye’de büyüyen İslam temelli muhafazakarlığı 

kontrol altına almasının ardından bu düşüncenin siyasi arenadaki temsilcileri yeniden 

engellenmemek adına 1990-2005 yılları arasında Avrupa Birliği sürecine sıkıca sarılmışlardır 

(Nas, 2001: 187). Bu durum yaptığımız görüşmelerde de birinci katılımcı tarafından şöyle 

okunmuştur: 

“…2002'de iktidar değişimiyle beraber ilk defa Türkiye'de merkezin dışında olan uç bir kesim, Siyasi 

İslam diyelim, iktidara geliyor ve iktidarını koruyabilmesi merkeze taşınması gerekiyor. Yani uçtan, 

milli görüş geleneğinden gelip Ak Parti merkeze geliyor işte o merkeze gelme sürecinde aynı şekilde 

Türkiye'deki iç güç merkezlerine kendini kabul ettirmesi veya bir nevi koruma altına da alması 

gerekiyor. Hiç kimsenin beklemediği bir şekilde Avrupa Birliği sürecine sarılıyor Türkiye'deki iktidar o 

dönemde. Tabuları da olmadığı için; şimdi o sistemin bir parçası olduğunuz zaman o sistemin tabularına 

da sahipsiniz. Tabularınız olmadığı zaman daha kolay sorgulayabiliyorsunuz. Avrupa zaten sorguladığı 

için sizinle daha iyi anlaşıyorlar. Yani şöyle söyleyeyim demin Süleyman Demirel diyelim Avrupa'ya 

çok daha yakın bir kimlik ama duruş bakımından Avrupa'yla anlaşmakta zorlanan, aynı şey Bülent 

Ecevit için de geçerli veya ne bileyim Alparslan Türkeş için de geçerli hatta Necmettin Erbakan için de 

geçerli ama yeni bir iktidar hiç kimsenin beklemediği bir şekilde iyi iletişim de kurabildi o dönemde.  

Her şey bir araya geliyor: Almanya'da iktidar değişiyor, Schröder iktidara geliyor. Fransa'da aynı 

şekilde, İngiltere'de. Pozitif bir atmosfer vardı ve Türkiye ezberi bozuyor o dönemde reformlar falan 

yapıyor…” (Birinci Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Batılılaşma ile ilgili bu yeni ve daha aktif ilerleyen süreçte toplum içerisinden bir 

takım çatlak sesler çıksa da Türkiye’nin Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinden itibaren 



147

baktığı perspektif değişmemiştir. Kırılım o dönem ülke içerisindeki terör olayları ile 

Türkiye’nin üniter bütünlüğü üzerinde yaratılmıştır. Bu endişeyi taşıyan gruplar Kopenhag 

Kriterleri’nin bu ilkeye ters düştüğünü ve sorun yarattığını belirtmiştir. Ancak öte yandan 

demokrasi ve insan haklarına öncelik verenler AB'yi bu değerlerin referans noktası olarak 

görmüştür. Esasında Avrupa ile daha fazla entegrasyonun temelinde değişim ve reformların 

olduğu görülmektedir. Bu noktada da çekişme statükonun korunmasını isteyenler ile 

değişmenin elzem olduğunu düşünenler arasında gidip gelmektedir (Nas, 2001: 87).

Türkiye’nin Avrupa entegrasyonu için reformlara ve değişimlere ihtiyaç duyduğu 

aşikardır ancak Türkiye kökenli göçmenlerin halihazırda Avrupa Birliği içerisinde olup 

entegrasyon dereceleri üzerinde tartışmalar 1999-2005 arasında olduğu kadar günümüzde de 

başarı/başarısızlık odağında devam etmektedir.

Dönemin verileri incelendiğinde Almanya’da yaklaşık olarak 2,6 milyonu Türk veya 

Türkiye kökenli Alman olmak üzere 3,2 milyondan fazla Müslüman yaşamaktadır. Bu 2,6 

milyonun yaklaşık 800.000'i Almanya'da doğdukları için veya başvurdukları için Alman 

pasaportuna sahip Alman vatandaşlarıdır. Ancak olumsuz bir gösterge olarak Almanya'da 

yaşayan ve Alman pasaportu olmayan 1,8 milyon Türkiye kökenli göçmen olduğu da ortaya 

çıkmaktadır. Almanya’da “paralel toplumlar” tartışmalarının çıktığı 1990’lı dönemlerde 

Schröder hükümeti, savaş sonrası Almanya tarihinde ilk kez göçü ele almaya çalışan yeni Göç 

Yasası Zuwanderungsgesetz'i çıkardığında, ülkenin göçmenlik yaklaşımını tamamen 

değiştirmiştir (Schafer, 2005: 2).

Üçüncü nesil ile beraber neredeyse hayatının doğum, gelişme ve ölüm evrelerini 

yaşayan göçmenlerin sosyal entegrasyonu ve işsizlik seviyeleri ile ilgili problemler gözle 

görülür oranda devam etse de eğitim ve mesleki anlamda başarılar hiç azımsanmayacak 

ölçüdedir. Popülist yaklaşımlar bir kenara bırakıldığında hâkim görüşün Almanya'daki Türk 

göçmenlerin varlığı artık ortak Alman tarihinin bir parçası olarak kabul edilmektedir. 

Entegrasyonu sosyal ve siyasal olarak daha iyi sağlamanın koşulu ise şüphesiz ki eğitimden 

geçmektedir (Schafer, 2005: 4).

Bir süreç olarak tanımlanan “entegrasyonun” en önemli boyutlarından biri de ev sahibi 

toplum olarak tanımlanmıştır. Ev sahibi toplumun, devlet mekanizmasından farklı olarak, 

göçmen grupları kendi içine kabulü, ulus olma bilinci ve vatandaşlık düzenlemelerinde içkin 

olan değerlerin karşılıklı ilerleyen bir süreç neticesinde ortaklığa varılmasıyla gerçekleşir 

(Yurdakul, 2011: 67).

Bununla beraber Almanya siyasal hayatına katılımda yukarıda ifade edilen sosyal 

entegrasyon vatandaşlık düzenlemelerinde içkin olarak ifade edilen yaklaşım kapsamına 



148

girmektedir. Özellikle üçüncü ve dördüncü nesilden Almanya’da doğup büyüyen göçmen 

çocuklarının siyasal yaşama ilgisinin daha yüksek olduğu gözlemlenmiştir. Yine yapılan 

araştırmalara göre iç politikaya ilgisizliğin bununla paralel olarak Türkiye siyasetine olan aşırı 

bağlılığın düşük sosyal statüde bulunan göçmenler arasında yaygın olduğu gözlemlenmiştir. 

11 Eylül terör saldırılarının ardından İslamofobi’nin daha görünür hale gelmesiyle beraber 

Avrupa ve Almanya özelindeki Türkiye kökenli göçmenler bu olumsuz algılardan kurtulmak 

ve düşüncelerini daha iyi ifade edebilmek adına bulundukları bölgelerde yerel ve genel 

parlamentolara girebilmek için seçimlerde aday olma eğilimlerini artırmışlardır (Kaya,2015: 

44).
“…31.12.2003 tarihi itibariyle Almanya'da 1.877.661 Türk vatandaşı yaşamaktadır. Bu arada 

600.000'den fazla kişi Alman vatandaşlığına alınmıştır. Berlin'in 3,39 milyonluk nüfusunun 120.684'ü 

Türkiye kökenlidir. Dolayısıyla Türkiye dışındaki en büyük Türkiye kökenli topluluk Berlin’de 

bulunmaktadır…” (“Das hat sich eingebürgert”, Tagesspiegel Gazetesi, 08 Ekim 2004, Ek-33).

Yukarıda bulunan alıntı 8 Ekim 2004 tarihli Tagesspiegel gazetesine Suzan Gülfırat 

tarafından yazılmıştır. Türkiye’nin AB müzakereleri çerçevesinde Almanya’da yaşayan 

Türkiye kökenli göçmenlerin daha fazla konuşulur hale gelmesiyle nispeten buradaki 

göçmenlere yönelik daha fazla istatistiksel veriye erişilebilmektedir. Dolayısıyla milyonlarla 

ifade edilen nüfus ve elde edilen vatandaşlık hakları Türkiye kökenli göçmenlerin Almanya 

siyasetinde oynadığı rolü ve entegrasyon boyutundaki yansımalarını merak konusu haline 

getirmiştir. Birinci katılımcıya doğrudan yönelttiğim “Alman Parlamentosuna/Yerel 

Parlamentolara veya Avrupa Parlamentosuna gönderilen Türkiye kökenli milletvekilleri bir 

uyumun ya da entegrasyonun göstergesi midir?” sorusuna katılımcı: 

“…Özünde evet. Olaya sadece politik katılım ve benim dilime, kültürüme, benim ülkemin ismini 

taşıyan insanlar perspektifinden bakıp onların politik hayatta gözükmeleri, yer edinmeleri bakımından 

baktığın zaman tabi olumlu…” (Birinci Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Yanıtını vermiştir. Ancak konuya daha siyasi bir perspektiften yaklaşarak yani seçimlerin 

kaderini etkileyebilmek veya Türkiye adına boyutu daha yüksek bir pozitif ayrımcılık 

değerlendirmesiyle oluşan yaklaşımlar irdelendiğinde bu durumun Türkiye kamuoyu 

açısından okunduğu gibi olmadığını gözlemlemekteyiz.

“… Yani siz onlardan benim çıkarlarımı savunsunlar, ülkemin lobisi olsunlar, sadece Türklerin 

çıkarlarını savunsunlar derseniz bu beklenti gerçekçi değildir. Kendi köken ülkenizdeki azınlık için 

oluşmasını istemediğiniz bir şeyi sizin azınlık olarak yaşadığınız bir ülkede onlardan gerçekleştirmesini 



149

bekliyorsunuz ama mekanizmalar öyle değil. Yani Avrupa ya da Almanya parlamentosuna seçilen 

Türkiye ya da Alman Milletvekili Almanya'daki Türk halkının oylarıyla seçilmiyor. Onlar cüzi bir katkı 

sağlayabilir. Ezici çoğunlukla Alman seçecek seni. Alman seçmezse hiç şansın yok. Meclise bile 

giremezsin. Tüm Türkler aynı partiye oy verse meclise bile giremiyoruz. Dolayısıyla sen bu ülkede 

küçük bir azınlık olarak, Avrupa Birliğinde çok daha küçük, başka bir şansınız yok ki zaten…” (Birinci 

Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Aynı soruya ikinci katılımcının cevabı ise daha farklı bir perspektiften olmuştur. İkinci 

katılımcı bağlı bulunduğu sivil toplum örgütü itibariyle nispeten daha muhafazakâr bir siyasi 

çizgiye sahiptir. Bundan dolayı gerek Almanya’da gerekse de Ruhr bölgesinde Türkiye 

kökenli göçmen nüfusun mevcut milletvekilleriyle yeterince temsil edilemediklerini 

belirtmektedir:

“…Hayır bu bir siyasi entegrasyon göstergesi değildir… Avrupa Birliği Parlamentosuna, Eyalet 

Parlamentosuna ya da Federal Parlamentoya gönderilen Türkiye kökenli 12 milletvekili var, adamlar 

gece gündüz küfür ediyorlar bize… Siyasal hayata katılım olarak entegrasyon olması için siyasi 

partilere daha çok üyelik olması gerekiyor. Bunun yanında aktif siyasete katılım olması gerekiyor. Ha 

burada önyargı da var. Sizin önünüzü kapatacaklar. Bundan kuşkumuz da yok. Bunu yapıyorlar onu da 

söyleyeyim size. Bakın siz devlet politikasının dışında kalkıp da burada bir siyasi bir söylemde 

bulunursanız size zaten fazla fırsat vermiyorlar… Yeşiller partisi eş başkanını eleştirdi diye partinin eş 

başkanının avukatından mektup geliyor ve bu ülkenin başbakanı eleştirildi diye o ülkenin başbakanının 

avukatından mektup geliyor. Düşünebiliyor musunuz? Şu anda yazmıyor. Ben inanıyorum toplumun ya 

da belirli çevrelerin söylemlerinin dışında bir şey söylerseniz yer bulamazsınız. Üzücü ama gerçek…” 

(İkinci katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 8 Haziran 2019, Ek-8)

Siyasal entegrasyon konusundaki olumsuz görüşe sahip bir diğer katılımcı ise üçüncü 

katılımcıdır. İkinci katılımcıdan eğitim seviyesi olarak daha yüksek olan üçüncü katılımcı 

konuşması içerisinde Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin Alman siyasetine ilgi 

duymadıklarını ve siyaset alanında gerçekleşen tüm paylaşımların Türkiye üzerine yapıldığını 

belirtmiştir.

“…Bence en güzel siyasi entegrasyon belirtisi demokraside asıl olan seçimlerdir. Seçimlerde asıl olan 

oy çoğunluğudur. O zaman soru şu: Bence Türklerin Alman siyasetine veya Avrupa siyasetine 

entegrasyonunu belirlemekte Türklerin kurduğu dernek sayısı, parti sayısı veya soktukları Türk asıllı 

milletvekili sayısısın hiçbir önemi yok. Hiçbir önemi yok. Neden? Münferit olarak birçok Türk asıllı 

siyasetçi CDU'dan, SPD'den, Linke'den ve diğer partilerden girebilir. Bu entegrasyonu göstermez. Asıl 

entegrasyonu gösteren Almanya'da yaşayan veya Avrupa'da yaşayan Türk toplumunun attığı oy 



150

sayısıdır. Seçime katılımdır. Bugün seçime katılım Türklerde %2,5'tir24. Bakın Almanya'da BIG partisi 

diye bir Türk partisi var veya göçmen partisi var. Hatta Türk asıllı parti sayısı yanılmıyorsam sadece 

NRV’de dört. BIG partisi var, ADD diye bir parti var, WIN partisi var. Bir de en son UETD partisi 

kuruldu. Dört tane parti var. Peki bunların aldıkları oy kaç? Hiçbir zaman meclise giremiyorlar. 

Bağımsız olarak giremiyorlar. Avrupa Birliği Parlamentosuna giremiyorlar ki son seçimlerde en düşük 

oyla parlamentoya giren milletvekili 253 bin oyla girdi. Almanya'da yaşayan Türkler 253 bin yapamıyor 

mu? Çok rahat verirler çünkü Almanya'da yaşayan Türklerin birçoğu da Alman vatandaşı oldu. Oy atma 

hakları var. Bunlar sandığa gitmediği için ya da Alman siyasetinden bir beklentileri olmadıkları için 

siyaset delegasyonu yaptığını çok söyleyemeyiz…” (Üçüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, 

Essen, 16 Haziran 2019, Ek-9)

Dört yaşından bu yana Almanya’da bulunan katılımcı dörde aynı soruyu 

yönelttiğimizde siyasal entegrasyon hakkında daha olumlu bir görüşe sahiptir. Esasında 

beklentisini ne Türkiye’den Almanya parlamentosu içerisinde pozitif ayrım bekleyenler ne de 

burada dışlanma söylemleri üzerine kurmuştur. Alıntıda entegrasyonunu sağlamış bir bireyin 

entegrasyonunu sağlamış siyasi yapılar görme isteği öne çıkmaktadır:

“…Olabilir tabi entegrasyona katkıda bulunmuştur ama buradaki Türk partileri hakkında ise o partinin 

bana ulaşması lazım. Ben o partiyi sadece seçim kağıtlarında görüyorsam ciddiye almam. Çok ciddi 

söylüyorum. Bakın Alman partilerine bakıyorsunuz bugün CDU ve SPD çok farklı çalışıyorlar. Bunlar 

seçimlerden bir ay kadar önce tanıtım geceleri yapıyorlar ve bundan bir sürü oluyor. Size davetiye 

gönderiyorlar. Bunu Facebook'tan, Instagram'dan, televizyondan duyuruyorlar ve oraya gitme şansınız 

oluyor. Ben BIG partisinin herhangi bir şeyini duymadım. Bana ulaşamıyorlar. Eğer benim fikrimi 

savunuyorlarsa ben onlara oy verebilirim sadece Türkler diye vermem. Ben böyle düşünüyorum çünkü 

politik bir şeyden bahsediyoruz. Milliyetçi damarım burada maalesef geri tepiyor…” (Dördüncü 

katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

Aynı soruya katılımcı beş literatüre taramasındaki çalışmalarla ve diğer katılımcıların 

yanıtlarıyla paralellik göstererek, Almanya’da yaşayan Türklerin Almanya siyasetiyle çok 

alakadar olmadıklarının altını çizmiştir. Aynı zamanda Alman siyasetçilerinin de özel olarak 

bir Türkiye kökenli göçmen politikalarının olmadığını belirtmiştir. Bu açıdan yaklaşıldığında 

yani Türkiye kökenli göçmen politikası diye ayrı bir politikanın olmayışı bir noktada bu 

insanların toplum potası içerisinde eridiğine dair bir yansıma olarak karşımıza çıkmaktadır. 

24 Federal Almanya Cumhuriyetinde 24 Eylül 2017’de gerçekleştirilen parlamento seçimlerinde toplam 61,5 
milyon seçmenin oy kullanacağı ifade edilmiştir. Genel seçimlere katılma hakkına sahip olan göçmen grupların 
kökenlerinin tam olarak hesaplanmasının oldukça güç olduğu belirtilerek 720.000 Türkiye kökenli göçmenin 
Almanya parlamento seçimlerinde oy kullanabilme hakkı olduğu belirtilmiştir. Yapılan hesaplama ile bu rakam 
tüm seçmenler arasında yüzde birin biraz üzerinde bir rakama karşılık gelmektedir. (DW, 2017).



151

Ancak bu durum katılımcı beş tarafından olumsuz bir anlamda değerlendirilmiş ve toplumun 

daha fazla ilgi beklediğini ilan etmiştir:

“…Yeteri kadar olamadılar çünkü bunlar parmakla sayılacak kadar az. Yeteri kadar siyasetçimiz, 

futbolcumuz yok. Var ama yeterli değil. Eğitim alanında da yeterince insanımız yok. Benim düşünceme 

göre siyasette etkin varsa her yerde varsın demektir siyasette etkin yoksa hiçbir yerde etkin yoktur… İki 

tane sebebi var: Birincisi, Alman partileri içlerinde kendileri gibi olmayanları kabul etmiyorlar. Yani 

sizin kendi kimliğinizle, kendi kültürünüzle o partinin içinde yer alma imkânınız yok. İkincisi, Türklerin 

buradaki politikaya ilgisi yok. Alman partileri de Türklere kendilerini anlatamıyorlar. Biz zaman zaman 

partinin Türk yetkilileri ile konuşuyoruz "Bizim gazetemiz açık. Medyamız açık. Gelin kendinizi 

anlatın." diyoruz. Yok. Sadece seçimlerden seçimlere "Biz buradayız." diye göstermelik bir iki haber ve 

reklamla geçiştiriyorlar. Türklere yönelik özel bir çalışmaları yok. Bunun yanında burada yaşayan 

Türklere, Türkiye'den seçme hakkı verildi. Burada yaşayan Türkler zaten günlük yaşamlarında hep 

Türkiye'ye bağımlı yaşadıkları için seçme hakkıyla birlikte de komple Türkiye siyasetine kaydılar. 

Şimdi gitseniz bir derneğe, camiye, kahveye otursanız oturduğu şehrin belediye başkanını bilmez ama 

Ankara'yı kim aldı, İstanbul'u kim aldı, Adana kimde, Mersin kimde, Trabzon belediye başkanı kim 

bunların hepsini bilirler. Hatta ilçesine, köyüne kadar. Bilsin tamam ama kendi yaşadığı şehrin belediye 

başkanını da bilsin, bilmesi lazım. Bunlardan bihaber yaşıyorlar…” (Beşinci katılımcı ile 

gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-11)

Katılımcı altının soruya verdiği yanıtlarda da parlamentolarda bulunan 

milletvekillerinin bir entegrasyon göstergesi olmadığı sonucuna varılmıştır. Bunun sebebinin 

ise dışlayıcılık faktörüne dayandığını ve Almanya’da yaşayan Türk toplumunun kabul 

görmediğini yanıtında ifade etmiştir:

“…Zaten seçme ve seçilme hakları Alman yasalarına göre belirli prosedürler çerçevesinde oluyor ve bu 

çerçeve içerisinde seçme ve seçilme hakkına sahip oluyorsunuz. Lakin bu bir toplumun topyekûn 

birbiriyle entegre olduğunu da göstermiyor. Neden? Sizi hala kabul etmeyen ki üç gün önce bu yaşandı, 

dört tane caminize bomba ihbarları yapılıyorsa ki bunlardan bir tanesi Diyanetin ana merkezi olan Köln, 

diğeri Kuzey Ren Vestfalya eyaletinin en büyük cami olan Duisburg Camisine bomba ihbarları 

yapılıyorsa sizin dininizi kabul etmeyen bir topluluk var…” (Altıncı katılımcı ile gerçekleştirilen 

görüşme, Essen, 23 Haziran 2019, Ek-12)

Konuyu din perspektifinden değerlendiren katılımcı altı bunun yanı sıra cevabının 

ilerleyen kısımlarında seçilen milletvekillerinin Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 

toplumdan uzak olduklarının altını çizmiştir:



152

“…Bir de tabii ki biraz önce ifade ettik Federal Mecliste 12, 13 tane Türk kökenli milletvekili olması bu 

topluma maalesef bir değer kazandırmıyor çünkü bu toplum onlardan hiçbir şey almıyor. Bu topluma 

hiçbir kazancı yok. Biraz önce anlatmış olduklarımın daha fazlasını da anlatabiliriz ama işin esası şu: 

12-13 Milletvekili Federal Mecliste, 200, 300 yerel belediyelerde, 100, 150 Almanya genelinde federal 

meclislerde milletvekili olması bu toplumun oralarda temsil edildiğini de göstermiyor maalesef. Eğer 

öyle olmuş olsaydı zaten bu toplum daha fazla sıkıntısını gidermiş olurdu. Yani haklarını doğru ve 

düzgün bir biçimde kazanıma dönüştürmüş olurdu ve toplumla olan entegrasyonu daha hızlı ve oluruna 

uygun bir şekilde gerçekleştirip daha büyük bir Almanya için birlikte hareket etmeye başlamış 

olurlardı…” (Altıncı katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 23 Haziran 2019, Ek-12)

Türkiye basınında bölümün girişinde ifade edilen anahtar kelimeler ile 1999-2005 

arasında konu hakkında detaylı bir habere rastlanmamıştır. Ancak 12 Ocak 1999’da Sami 

Kohen tarafından kaleme alınan Almanya’da göçmenler de Alman sayılacak ve eşit haklara 

sahip olacak başlıklı yazıda, Türkiye kökenli göçmenlerin özlük haklarının iyileştirilerek 

siyasi entegrasyon meselesinde katkı sağlanabileceği ifade edilmiştir. Aynı zamanda haberde 

göçmenlerin Türkiye seçimleri için oy kullanmalarının oldukça meşakkatli olduğu ve 

Schröder’in yasasıyla beraber Almanya’da daha çok vatandaş hissedebilecekleri ifade 

edilmiştir:

“…Avrupa’da sayısı 2 milyonu geçen Türk seçmenleri (Türkiye’deki seçmenlerin yüzde 7’si) bu 

yüzden çok kızgın ve kırgın. Haklı olarak tabii. Düşünün ki Almanya’da yeni iktidar şu sırada misafir 

işçi sayılan Türklere çifte vatandaşlık hakkını tanımaya hazırlanıyor. Şansölye Schröder’in koalisyon 

hükümeti bu perşembe günü yasa tasarısını görüşüp meclise sevk edecek. Bu 1913’ten beri Almanya’da 

hâkim olan bir zihniyetin değişimi anlamına geliyor. Almanya’da göçmenler de Alman sayılacak ve eşit 

haklara sahip olacak. Bu sayede 1,4 milyon Türk çifte vatandaşlığa geçebilecek. Bu onların Almanya’da 

seçme-seçilme hakkına sahip olmaları demektir. Türklerin pek çoğunun sınıra gidip oy kullanma 

imkanları yok ve bundan dolayı Türk örgütler Anayasa mahkemesine başvurmayı düşünüyorlar. 

Almanya’da yeni iktidar sözünü tutarken Türkiye’de hükümet ve meclis ilgisiz mi davranacak?” (Ek15 

“Misafir İşçiler Kırgın” – Milliyet, 12 Ocak 1999)

Türkiye basınında olduğu gibi Almanya basınında da incelenen dönemde siyasal 

katılım hakkında detaylı bir habere rastlanmamış yalnızca Türkiye kökenli göçmenler üzerine 

rakam temelli kısıtlı istatistiki araştırmalar gözlemlenmiştir. Gerek görüşmelerde gerekse de 

literatür kaynaklarında görüldüğü üzere Almanya’da bulunan Türkiye kökenli göçmenlerin 

Almanya siyasi sistemi içerisinde büyük bir oy ağırlığı bulunmadığından kaynaklı olarak 

ayrıca politikalar üretilmemiştir.



153

4.5. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Sosyal Entegrasyonu 

Almanya basınında entegrasyon konusu ekonomik ayağının yanında daha çok sosyal 

ve kültürel bağlamda değerlendirilmiştir ve “Türkiye” kimliği yaratılmaya çalışılmıştır. 

Hâkim söyleme bakıldığında bir dereceye kadar sosyal entegrasyonun gerçekleştiği 

söylenilebilir ancak dil ve yaşayış anlamında benzer örnekler farklı kaynaklardan tekrar tekrar 

söylenilerek, stereotipler yerleştirilerek, toplumsal hayatta yaşayış temelli bir ayrımcılık 

yapıldığı basın haberlerinde gözlemlenmiştir.

“…Westend Kafe'nin sahibi Erol Erdan, "Afganlar, Almanlar, Türkler burada buluşuyor. İnsanlar 

konuşuyor, gülüyor, tartışıyor" diye aktarıyor. İtalyan kahvesi spesiyaliteleri ve Türk çayı servis ediyor 

ve tamamen çok kültürlü etkiye güveniyor. Köşedeki Alman pastanesinden Rolf Eichert, "Oryantalizm 

ve Alman zihniyeti birlikte yürümez" diyor. Saçları at kuyruğu şeklinde bağlanmış uzun boylu adam da 

neden olmayacağını söylüyor: farklı gelenekler, farklı değerler, farklı ahlak. Bar masalarında sadece 

Almanlar tartışır. "Burada bir Alman olarak yabancılara ait bir bara giderseniz, tuhaf bir şekilde 

bakılacak ve size servis yapılmayacaktır" diyor. "Ancak burada yan yana bir şekilde yaşıyoruz...” (“Die 

Straße”, Spiegel Gazetesi, 17 Temmuz 2004, Ek-28)

Der Spiegel tarafından yayınlanan sokak isimli haberde Türkiye kökenli göçmenlerin 

haberde ismi geçen sokağı kriminalize ettikleri sık sık vurgulanmıştır. Mahalle sakinlerinin 

görüşlerine yer verdikleri röportaj dizisinde Türkiye kökenliler başta olmak üzere diğer tüm 

göçmen halkların entegre edilmesinin oldukça zor olduğuna dair izlenimler bulunmaktadır. 

Sosyal entegrasyonun sağlanamamasının temelinde yatan problemin kültüre dayandırıldığı 

gibi çözümünde yine kültürden geleceği yönünde bir düşünce mevcuttur. İncelenen haberlerin 

pek çoğunda Türkiye kökenli göçmenlerin Edebiyat, Sinema ve diğer Sanat dallarında 

ürettikleri eserlerden saygıyla ve teşvik ile bahsedilmiştir. Bu göçmen nüfusunun 

kalıcılaşmasının anlaşılmasıyla birlikte Alman toplumunda da nesiller arası farklılaşmayı 

algılayabilecek bir bilgi birikim oluşmuştur.

“…Jan Meyer, programa her yıl üç ila dört Türk tiyatrosu gösterisini dahil etmek istiyor, ancak klasik 

misafir işçiye bir eğitim ve kültür programı için ulaşmanın zor olduğunun da farkındadır. Gerekli 

izleyiciye ulaşabilmek için, Türklere yönelik tiyatro programının kültür dairesi tarafından desteklendiği 

Nürnberg'de olduğu gibi, diğer kurumların da yardımına ihtiyaç var. Derneklerle iletişim hem 

sanatçıları işe almakta hem de bilet satmakta oldukça başarılı sonuçlar yarattı. Çok Kültürlü İşler Ofisi 

zaman zaman gençlik gruplarının göçü ve yabancı bir kültürde yaşamı konu alan oyunlarını 

desteklemektedir. Alman ve Türk oyuncuların yanı sıra diğer milletlerden oyuncuların da yer aldığı 

grup, izleyicilerini ağırlıklı olarak Matthäus-Kirche an der Messe veya Bornheim'daki Heiland-Kirche 



154

gibi ibadethanelerde buluyor…” (“Im Niemandsland zwischen den Kulturen” Frankfurter Allgemeine 

Gazetsi, 08 Ocak 2004, Ek-31).

Frankfurt Allgemeine’nin birinci nesil Türkiye kökenli göçmen bir aile ile yaptığı 

görüşmede kuşaklar arası çatışma ve din konusuna değinilmiştir. Mülakatı veren Orhan 

Kalkan’ın ifadelerine göre:

“…Orhan Kalkan, komşular onu bir gülümsemeyle karşıladığında ve hiçbir tartışma olmadığında 

kendisinin bütünleşmiş hissettiğini söyledi. Ancak asla tam olarak Alman dilinde kendiymiş gibi 

hissedemedi. Almanya macerası onun yaşamında bir iç çatışmaya dönüştü. Kültürel mirasın ne anlama 

geldiğiyle ilgili bir mücadeleye. İki yıl boyunca her hafta sonu günlük beş saat olmak üzere oğlu 

Yılmaz'ı bir Kuran kursuna göndermiş. Çocuk orada ne okuduğunu anlamamış. Ancak oğlan çocuğu 

Onur, babası onu zorlamaya çalışsa da Kuran okuluna gitmek istemediğini söyleyince, normalde sakin 

biri olan Orhan Bey ilk kez o akşam soğukkanlılığını yitirmiş ve 14 yaşındaki çocuğa “Zorlamanın ne 

anlama geldiğini bilmiyorsun” demiş…”  (“Du bist Deutsch”, Frankfurter Allgemeine Gazetesi, 

08.Kasım 2005, Ek-36).

 

Zeit gazetesinin Merkel, Seyran Ateş ve Feridun Zaimoğlu ile beraber düzenledikleri 

görüşmede ise misafir işçilerin sosyal entegrasyon boyutlarına değinilmiştir. Özellikle 

Merkel’in verdiği yanıtlar incelenecek olursa: 

“…Birkaç yıl sonra Gençlik Bakanı olduğumda Türk asıllı Almanlarla birçok görüşmem oldu ve Alman 

birliğinin onlar için büyük bir felaket olduğunu anladım. Birdenbire, "Doğu Alman" bir rakip olarak 

ortaya çıktı ve sözde başarılı entegrasyon birdenbire artık o kadar başarılı görünmedi. Pek yabancı 

olmayan başka yabancılar da vardı. Türk göçmenlerin Alman birliğinin kaybedenleri gibi hissetmeleri 

üzücü. Ve gerçekten de ürkütücü sorunlar var: Türkler arasında işsizlik yüzde 25, Doğu'dakinden bile 

daha yüksek. Birçoğu bu toplumda başarılı olacak dil becerilerine sahip değil…” (“Deutsch muss man 

lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

“... çünkü ne yazık ki çoğu zaman erkekler kadınların öğrenmesine izin vermiyor! İki çocuğun hasta 

olduğu ve annenin bir doktoru ziyaret edemediği kötü bir durum yaşadım çünkü adam dış dünyayla tüm 

ilişkilerden sorumluydu. Türk erkeklerine genel bir suçlama yapmak istemiyorum ama kadınların fazla 

bağımsız olmaması için engellenen çok fazla şey var…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 

Eylül 2004, Ek-35).

“…Cidden, misafir işçilerin bir gün tekrar eve döneceklerine dair yanlış inanca çok uzun süre tutunmak 

kesinlikle yanlıştı. Öte yandan cami derneklerinde imamların kısa süreliğine Türkiye'den atandığını da 

görüyoruz. Türk tarafında da insanların burada kendilerini evlerinde hissetmemelerine özen 

gösterilmekteydi. Bazı çevrelerde, insanlar Alman devletinin de müdahale etmesini beklemiyor gibi 



155

görünüyordu. İkinize de soruyorum, Neden dil edinimi aileler için değil de devlet için bir sorun 

olsun…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

İfadeleri göze çarpmaktadır. SSCB’nin yıkılması ve ardından gelen Almanya 

birleşmesi Türkiye kökenli misafir işçilerin entegrasyon sürecinin sorgulanmasına, yaklaşımın 

değişimine neden olmuştur. Aynı zamanda Merkel tarafından altı çizilen bir diğer çok önemli 

nokta ise Türkiye kökenli göçmen nüfusta “kadının” yeridir. Açık şekilde ve haklı olarak 

memnuniyetsizliğini belirten Merkel izleyen paragrafta ise Türkiye’den gönderilen Türk din 

görevlilerinin dil öğrenme ve entegrasyonun önünde bir engel olduğunu ifade etmiştir. Burada 

yaşayan göçmen nüfusun dil öğrenemeyerek veya akıllarında kısa sürede geri döneceklerine 

dair oluşan bilinç ile beraber Türkiye tarafından milli bilincin kaybedilmemesini önceleyen 

yaklaşımın sosyal entegrasyon bağlamında bir problem yarattığını ifade etmiştir. 

Yine Zeit gazetesinden Berlin’in Kreuzberg kentindeki Türkiye kökenli göçmenlerle 

yapılan bir başka mülakat haberinin değerlendirme kısmında ise:

“…900.000 Ortodoks, 160.000 Budist ve 100.000 Hindu'nun yanı sıra burada üç milyon Müslüman 

yaşıyor. Camileri ve ibadethaneleri hiçbir şekilde tehlikeli İslami köktenciliğin bir ifadesi değildir. 

Gerçekten de köktendinci fikirleri temsil eden dernekler var, ancak bunlar yalnızca küçük bir azınlık 

oluşturuyorlar. Anayasa Koruma Dairesi, Millî Görüş adlı İslamcı derneğin 27.000 üyesini yakından 

takip ediyor. En fazla yüzde 12 ila 15 dini dernek üyesidir ve Müslüman ebeveynlerin sadece yüzde 

10'u çocuklarını Kuran okuluna göndermektedir; bunların her ikisi de aşırılık yanlısı tutumlardan ziyade 

kültürel din anlayışından kaynaklanmaktadır…” (“Leben in Deutschland Wie man in Deutschland 

fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27)

“… Türk kökenlilerin yarısından fazlası artık tamamen Türk mahallelerinde yaşamıyor. Sendikalarda ve 

spor kulüplerinde birlikte yaşama normal haline geldi. Almanya'da her yıl yaklaşık 60.000 ikili evlilik 

yapılıyor. 2000 yılında 17.000'i Türkiye'den gelen "evlilik göçmenlerinden" 4.900'ü Alman eşlerinin 

yanına gitmek için Almanya'ya taşındı; bu aynı zamanda bir entegrasyon şeklidir. Ve özellikle Türkler 

Alman medyasını yoğun bir şekilde kullanıyorlar: Yüzde 88'i Alman kanallarını izliyor ve dinliyor- 

düzinelerce iyi programlarına ek olarak; birçoğu da Alman gazeteleri okuyor…” (“Leben in 

Deutschland Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27)

“…Yabancı kadınların "daha fazla doğurganlığının" nihayetinde bir "nüfus artışına" yol açacağı 

korkusu da istatistikler tarafından çürütülüyor. Göçmenlerin üreme davranışları, Almanlarınkine giderek 

daha fazla benziyor. Bütün bunlar, Federal Cumhuriyet'in uzun yıllar boyunca yalnızca son derece 

yetersiz bir entegrasyon politikası izlemesine rağmen gerçekleşiyor. Göç Yasası'nın iki yıldır yürürlükte 

olduğu bugün bile, odak, entegrasyonu güçlendirmekten çok, sade bir dille, göçü sınırlamaya 

odaklanıyor…” (“Leben in Deutschland Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 

2004, Ek-27)



156

İfadelerine yer verilmiştir. Görüldüğü üzere göçmenlere yönelik pek çok argümanı 

çürüten haber daha olumlu bir yaklaşımla yazılmıştır. Burada yaşayan Türkiye kökenlilerin 

radikal bir din yaşayışlarına sahip olmadıkları hatta bu cami derneklerine üye olma sayısının 

ise oldukça düşük olduğu istatistiği de paylaşılmıştır. Yerli kültür ile yabancı kültür arasında 

kurulan evlilik bağı sayısının da artışına dikkat çeken gazete göçmenlerin doğurganlık 

davranışları üzerinden yaratılan olumsuz algıları da çürütmüştür. Şüphesiz ki olumsuz 

örneklerin de bulunduğunu okuyuculara hatırlatan gazete eğitimin entegrasyon alanındaki en 

önemli araç olduğunun altını çizmiştir.

“…İkinci nesil kültürel bir dengeleme eylemi içinde yaşıyor. Çoğu akıl hastası, çoğu kez travma 

geçiriyor. Ebeveynleri sadece çalıştığı için boşluğa düştüler. Üçüncü nesil. Ancak, sosyal ilerlemelerini 

eğitim merdiveni aracılığıyla yöneteceklerdir…” (“Leben in Deutschland Wie man in Deutschland 

fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27)

Sosyal entegrasyon meselesine Türkiye gazetelerinde incelediğimiz haberlerde ise 

genelde yurt dışındaki basından aktarılan haber başlıkları altında değinilmiştir. İncelenen 

haberlerin söyleminde ise sitemkâr bir anlatım söz konusudur. 

Milliyet gazetesinden çıkan 18 Kasım 2004 tarihli haber ulusal bir Alman 

gazetesinden aktarılmış ve Türkiye-AB ilişkileri kapsamında Yunanistan tarafının Türkiye’ye 

yönelik izlediği karalama kampanyalarına yer vermiştir.

“…Frankfurter Rundschau'ya göre, 1998 ve 1999'de rakamlarda oynayarak bütçe açığını iyice azaltan, 

böylece AB ortak para birimi euroya geçen Yunanistan, suçun Türklere ait olduğunu savundu. Habere 

göre bütçe açığının sebebini ülkedeki vergi ödeme ahlaki bozuk olmasına bağlayan Yunanlılar, bu 

ahlaki sıkıntının sorumluluğunu da topraklarında 400 yıl hüküm süren Osmanlı’ya yükledi. Gazete, 

"400 yıl boyunca Osmanlı Sultanına vergi ödememeyi 'milliyetçilik görevi' olarak mit kabul eden 

Yunanlıların Osmanlı topraklarını 180 yıl önce terk ettiğini, ancak bu geleneği terk etmemekte ısrarcı 

davrandığını" yazdı…” (“Bu da Yunan pişkinliği”, Milliyet Gazetesi, 18 Kasım 2004, Ek-24).

İncelenen bu haber doğrudan sosyal entegrasyon bağlamını yaratmasa da hem 

müzakere süreci döneminde böyle söylemlerin kullanılması hem de Türkiye kökenli 

göçmenlerin Almanya’ya entegrasyonunun tartışılmaya başlandığı 2000’li yıllarda karşımıza 

çıkması önem arz etmektedir. Bu noktada görülen o ki Almanlar bu yaklaşımın gerçeği 

yansıtmadığını idrak etmiştir.

26 Mayıs 2005 tarihli haberde ise Almanya’da açılan birinci ve ikinci kuşağın 

müzesinin tanıtımı yapılmıştır. İlgili haberde müze müdürü ile röportaj yapan Milliyet 



157

gazetesine verilen yanıtlar hayli şaşırtıcıdır. Müze müdürü ikinci kuşaktan itibaren 

göçmenlerin kendilerini “Avrupalı” olarak tanımlayabileceğini savunmuş ve Türkiye’ye geri 

dönüş rüyasından ziyade yeni nesillerin başka ülkelere gidiş yaşayabileceği olasılığı üzerinde 

durmuştur. Ayrıca kültürel kazanımların en çok birinci nesilde olduğunu belirten müze 

müdürü, daha sonraki kuşaklarda çok fazla kültür alışverişinin olmadığını vurgulamıştır.

“…Martin Düspohl sergiye Almanya'nın her yerinden Türk vatandaşlarının bizzat gelerek ellerindeki 

fotoğrafları, kasetleri, ilk aldıkları eşyaları vererek kendisine yardımcı olduklarını söylüyor. Almanya'da 

yaşayan Türklerin, Almanya'ya hareket ve canlılık kazandırdığını belirten Düspohl’a göre Alman 

toplumu şimdilerde entegrasyonu daha ileri götürmenin yollarını arıyor. Şu anda Almanya'da 

Müslümanlık en yaygın üçüncü din. Ve artık Almanlar da Türklerin evlerine dönmesini beklemiyor. 

Düspohl 'Almanlar Türklerden karşılıksız yardımlaşmayı, Türkler de Almanlardan her şeyi parayla 

yapmayı öğrendi" diyor ve gülümseyerek ekliyor: "Yani Türkler biraz Almanlaştı, Almanlar da biraz 

Türkleşti. Bu da iki kültürün birbirine yakınlaşmasını sağladı." Müze yöneticisi Düspohl'a göre 

Almanya'ya, Türkiye'ye tekrar dönmek için gelen ama kalan birinci nesil Türkler, Almanya'ya çok şey 

kazandırdı. İkinci nesil Türkler ise daha başarılı işler yapmalarına karşın iki toplum arasında kaldıkları 

için ne Alman ne de Türk olabildi. Dolayısıyla ikinci nesil bir süre sonra başka ülkeleri tercih edebilir. 

Çünkü onlar Türkiye'de "Almancı" olmaktan, Almanya'da da "Türk" olmaktan hoşlanmıyor. Onlar artık 

"Avrupalı"…” (Birinci ve ikinci kuşağın sergisi, Milliyet Gazetesi, 26 Mayıs 2002, Ek-23).

27 Ekim 2005 tarihinde Türkiye Araştırmaları Merkezi raporları kaynak gösterilerek 

hazırlanan “Türkler Entegre Olamıyor” başlıklı haberde ise ekonomik entegrasyon haricinde 

diğer alanlarda Türkiye kökenli göçmenlerin ciddi problemler yaşadıklarının altı çizilmiştir. 

Bu noktada din farklılığı üzerinde durulmuştur:

“…Türkler ise kendi benliklerini korumak için direniyor. İslam’ın bu konuda çok önemli bir rolü var. 

Cezayirliler de İslam sayesinde Fransızlarla entegre olmamıştı. Oysa Hıristiyan göçmenler bir iki kuşak 

sonra neredeyse tamamıyla entegre olabiliyor. Bununla beraber AB içinde 15 milyon Müslümanın 

olması çok önemli. Bunlar Avrupa içinde entegre olmadan nasıl yaşayacak…” (Almanya’daki Türkler 

Entegre Olamıyor Milliyet Gazetesi, 27 Ekim 2005, Ek-20)

Almanya devlet televizyon kanallarından biri olan ZDF’nin internet sitesinde bulunan 

bilgi yarışmasında sorulan bir soru Türkiye kökenliler tarafından hassas kabul edilmiştir. 

Göçmenlerin tepkileri üzerine kaldırılan bu soruda PKK terör örgütü elebaşının Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurucusu olarak şıklara eklenmesi Almanya devlet televizyonu tarafından 

yapılmaması gereken bir hata olarak algılanmıştır. Entegrasyon sürecinin yeniden 

değerlendirilmeye başlandığı 2000’li yıllarda Alman kurumlarının böylesine hassas bir 

konuda hata yapması gerçekten de düşündürücüdür. 



158

“…Alman TV kanalı ZDF’nin internet sitesinde yayımlanan Türkiye bilgi yarışmasında, PKK lideri 

Abdullah Öcalan'ın "Türkiye'nin Cumhurbaşkanı" olup olmadığı sorusu, tepkiler üzerine yayından 

kaldırıldı. 3 Ekim'de Türkiye’nin AB ile tam müzakerelere başlama kararının ardından ZDF’nin internet 

sitesinde l0 soruluk Türkiye bilgi yarışması başladı. Ancak sorular ve yanıtlar, Almanya'da yaşayan 

Türkleri kızdırdı. ZDF portal sorumluları tepkiler üzerine sayfanın kaldırıldığını doğruladılar. ZDF 

Basın Sözcüsü Thomas Stange; "Bir çalışanımızın kasti olmayan, duyarsızlık veya bilgisizliği nedeniyle 

yaptığı bir olay, üzgünüz" dedi…” (“ZDF’nin Öcalan Merakı”, Milliyet Gazetesi, 7 Ekim 2005, Ek-13).

Son olarak dönemin en büyük medya kuruluşu olan Doğan Medya’nın Almanya’da 

bulunan kampüsünü ziyaret eden Şansölye Merkel orada birtakım demeçler vermiştir. Ayrıca 

şirketin patronu Aydın Doğan’ın da verdiği olumlu mesajlar entegrasyon adına dikkat 

çekicidir:

“…Doğan Medya Genel Müdürlüğü tesisleri, Türk Alman ilişkilerinin ilginç bir örneği" dedi "Bu 

tesisin kurucusu ve sermayedarı Türk, ama tesisin sahibi olan şirket bir Alman şirketidir. Alman 

yasalarına ve Almanya'daki kalite koşullarına göre çalışmaktadır. Çalışanlar ise Almanlar ile birlikte 

Türklerdir. Yani Türkiye ile Almanya burada iç içedir. Bu durum, 1961'de ilk Türk işçi kafilesinin 

gelişinde başlayan 'birlikte yaşama' gerçeğinin göstergesi gibidir. İşte bu yüzdendir ki, tesisimiz 

açıldığından beri Türk ve Alman bayrakları birlikte dalgalanıyor. Son Dünya Kupası maçlarında 

Almanya için tezahürat yapan Almanyalı Türklerin veya Türkiyeli Almanların ellerinde tuttukları 

bayraklar gibi." Doğan, konuşmasını şöyle sürdürdü: "Yaşasın Almanya ve Türkiye" "Dostumuz 

Almanya'nın Ankara Antlaşması'nın imzalandığı 1963 yılından itibaren yaptığı ve yapmakta olduğu 

katkılar, iki ülkenin insanlarını daha da yakınlaştırmaktadır. Biz, Türkiye'nin AB'ye üyeliğini içtenlikle 

destekleyen bir yayın grubuyuz…” (“Almanya'daki Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz”, Milliyet 

Gazetesi, 14 Eylül 2005, Ek-16).

Şüphesiz ki dönemin en önemli özel medya girişiminin patronunun bu şekilde 

açıklamalarda bulunması ve Şansölyenin Türkiyeli bir medya kuruluşunu ziyaret etmesi önem 

teşkil etmektedir. Burada verilen demeçler entegrasyonun Türkiye desteği olmadan 

gerçekleşmesinin imkânı olmadığının bir göstergesidir. Araştırmada, görüşmelerde ve diğer 

basın kaynaklarında da zikredildiği üzere Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenler 

Türkiye’ye yönelik derin ilgilerini günümüzde dahi asla kaybetmemişlerdir. Türkiye ile 

kurulan sıkı medya bağları ve iki dilli yayınlar entegrasyona büyük katkı sağlamıştır. Aynı 

gazete haberinde bulunan Merkel’in demeçleri ise göçmenler tarafından oldukça önem arz 

eden çifte vatandaşlık konusu kapısının kapalı olduğunu belirtmektedir. Türkiye kökenli 

göçmenler için çifte vatandaşlık hakkı bulunmazken Avrupa Birliği anlaşmaları gereği ulusal 

kimliklerin korunması ilkesi dahilinde diğer vatandaşların Alman vatandaşlığına geçerken 



159

kendi kimliklerinden çıkmak gibi bir zorunlulukları bulunmamaktadır. Bu noktada Merkel’in 

sosyal entegrasyonda çifte vatandaşlığın entegrasyonu engellediğine dair görüşleri ortaya 

çıkmaktadır.

“…Sözlerine, "Ben Türk dostuyum. Bunu herkes bilir" diye başlayan Merkel, "Bundestag’da Türk 

kökenli bir Hıristiyan Birlik Partili milletvekilini ne zaman göreceğiz?" sorusuna, "Çoktan olması 

gerekirdi. Eyalet meclisleri seçimleri için ciddi adaylarımız var. Bence bu, 10-15 yıl sonra doğal hale 

gelecek" yanıtını verdi. Merkel, "Çevrenizde Türklerle evlilik konusunda neler düşünülüyor? Türkiye'ye 

gittiğinizde Başbakan Erdoğan'a 'Kızınız bir Alman'a gönül yerse, onunla evlenmesine izin verir 

misiniz?' der misiniz?" sorusuna da "Aşk oku nereye düşerse, orada evlilik olur. Sayın Erdoğan'ın kızı 

bir Alman'a âşık olsa, neden evlenmesin. Sayın Erdoğan karşı çıkar mı bilmem" karşılığını verdi. 

Almanya'daki Türklerin Dünya Kupası sırasında Almanya milli takımını desteklemesinin kendisini 

sevindirdiğini belirten Merkel, çifte vatandaşlıktan yana olmadığını da söyledi…” (Almanya'daki 

Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz, Milliyet Gazetesi, 14 Eylül 2005, Ek-16).

Basına yansıyan görüşler değerlendirildiğinde karşımıza çıkan sonuç ise Türkiye 

kökenli göçmenlerin genel olarak sosyal yaşantı ve eğitim boyutunda geçmişte yaşadığı ve bu 

sıkıntıların gelecekte de devam edeceği yönünde olmuştur. Bununla beraber Esser’in de ifade 

ettiği entegrasyonun bir süreç meselesi olduğu gerçeği de göz önünde bulundurulduğunda 

beklentinin ve söylemin birbirini desteklediği görülmektedir. 

“…Almanya'daki 3. nesil veya yavaş yavaş 4. nesil geliyor. Bir tarafta güçlü olan, kuralları belirleyen 

çoğunluk toplumu; öbür tarafta onun etkisiyle bu ülkede yetişen nesiller var. Şimdi o neslin Almanya'yı 

değiştirmesi ihtimali hiç yok mu? Mutlaka belli etkileri vardır ama kimin kimi değiştirme ihtimali 

yüksektir? Güçlünün diğer tarafı değiştirme ihtimali daha yüksektir. Bugün yarın olmaz çok daha uzun 

süre alabilir veya günümüz şartlarıyla asimilasyonu getirmez… Geçmişte belki olabilirdi. Şimdi dijital 

dünyada köken ülkenizle bağlarınızı koruma şansınız bambaşka bir noktada…” (Birinci Katılımcı ile 

gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Gerçekleştirilen mülakat görüşmelerinde ise katılımcılar sosyal entegrasyona yönelik 

önceki nesillerde ciddi problemler yaşandığını belirtmiştir. Ancak bununla birlikte üçüncü ve 

dördüncü nesillerin topluma daha iyi ayak uydurduklarını ve herhangi bir manada entegrasyon 

probleminin büyük oranda yaşanmadığını söylemişlerdir. Bunun yanı sıra özellikle 2004 

sonrasında Türkiye iç politikalarına ilginin daha da arttığı tüm katılımcılar tarafından 

belirtilmiş bu yüksek ilgi neticesinde de Alman toplumuyla aralarında mesafelerin oluştuğunu 

düşündüklerini belirtmişlerdir.



160

Sosyal entegrasyon konusunda göçmenlere ait sivil toplum kuruluşları özellikle önem 

taşımaktadır. Çünkü bu kurumlar göç ettikleri ülkenin yasal prosedürlerine göre kurulmuş ve 

bir anlamda iki farklı topluluğun uzlaşısı neticesinde oluşturulmuşlardır. Bu noktada Federal 

Almanya Cumhuriyeti’nin göçmen STK’ları konusunda oldukça olumlu yaklaştığı ve teşvik 

edici bir yaklaşımda olduğu gözlemlenmiştir. Aynı zamanda bu STK’ların kimi zaman 

problem yarattığına dair görüşleri katılımcılar kendi ifadeleri içerisinde yer vermiştir.

“…Devlet, yönetici perspektifinden toplum ne kadar homojen olursa o kadar iyidir. Alman toplumu bu 

açıdan zorlanıyor. Onun beklentisi eğer Mesut Özil milli takımda oynuyorsa sadece ayaklarıyla değil 

kalbiyle, kafasıyla, hisleriyle, gönlüyle beraber "Ben Almanım." desin. Bir başka ülkenin 

cumhurbaşkanını benim cumhurbaşkanımın yanına koymasın. Sadece benimkini görsün.  Alman 

toplumunun beklentisi bu. Bir de milli takım olarak Almanya'yı seçtiyse. Ama Mesut Özil örneğinde 

olduğu gibi birçok insan hem Alman hem Türk hem Ruhr-havzalı, hem Zonguldaklı veya Trabzonlu. 

Dolayısıyla çoğunluk bütün sorulara kesin cevaplar istiyor. Olumlu, pozitif cevaplar istiyor. Türkiye de 

aynısını istiyor. Sen söyle o zaman diyor benden misin değil misin? Alman da diyor ki benden misin 

değil misin? Sen dersen ki ben sendenim ama şöyle tarafım da var. O da o zaman diyor ki o pek 

uymuyor işte. Amasını ve ekini risk olarak görüyor. O homojen beklentiden dolayı…” (Birinci 

Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7).

Görüldüğü gibi bu noktada Federal Almanya’nın göçmenleri homojen bir yapıda 

tutma çabasından bahsedilmiştir. Esasında entegrasyon sürecinin beklentisi de bu düşünce 

anlayışında yatmaktadır. Türkiye kökenli göçmenler arasındaki mikro boyutları Almanya 

veya Avrupa değerleri içerisinde ya da en azından dil birliği aracılığıyla yok ederek sosyal ve 

siyasal alanda bir Almanya göçmeni üst kimliği oluşturulması hedeflenmektedir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmelerde de sık sık söz edilen ve Almanya medyasından 

incelediğimiz haberlerde de burada yaşayan göçmenlerin Türkiye’ye yönelik besledikleri 

yoğun sempati sosyal entegrasyonu engelleyen ilk faktörler arasında sayılmıştır.

“…1999 yılı ve sonraki bir iki yılda insanlar sanki biraz daha burasıyla ilgileniyordu. Alman hükümeti 

ne yapıyor, bize hangi imkanları sağlıyor, yeni neler var diye fakat bugüne baktığım zaman nedense 

Türkiye'de olup biten olaylar burada yaşayan Türkleri daha çok ilgilendiriyor gibi. Bu biraz rahatsız 

edici ve beni endişelendiriyor. Şöyle endişelendiriyor; biz burada yaşıyorsak, burada bir şeyler yapmak 

istiyorsak yapmak zorundayız çünkü burada çok ciddi bir rakamız biz. Yani biz hepimiz aynı şekilde 

davranırsak ve istersek sözümüzü geçirebiliriz. Burada Alman vatandaşı olan da bir sürü Türk var. 

Gidip seçebilirler, seçilebilirler bunun peşinden koşmaları gerekiyor. Türkiye'deki siyaseti elbette takip 

edelim tamam ama bizi çok fazla da bağlamaması gerekiyor. Burada bir şeyler yapmamız gerekiyor. 

Burada mevcut partilere üye olabilirler, yeni yeni partiler de var onlardan seçebilirler. Benim fikrim 

biraz farklı. Türkiye'deki politikayı burada sürdürmeyi yanlış buluyorum çünkü bizi de kavgalı hale 



161

getiriyor. Mesela Türkiye'den milletvekili geliyor ya da Cumhurbaşkanı geliyor Başbakan geliyor 

burada konuşuyor. Bu durum bizi burada iyi bir şekilde etkilemiyor. Zora sokuyor. Almanlar yeri 

geliyor dalga geçiyor, yeri geliyor sinirleniyor ve bunu bize yansıtıyor. Gerek iş yerinde gerek 

okullarda. Sonra hep kendimizi müdafaa etmek zorunda kalıyoruz…”  (Dördüncü katılımcı ile 

gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

“…Geçmişte daha çok Türkiye'ye angaje olmuşlardı ama oy vermeyle birlikte komple Türkiye 

siyasetine kaydılar. Türkiye’deki bölünmüşlük buraya da yansıdı. Zaten vardı camiler bölüktü, 

dernekler farklı farklıydı. Belli çatı örgütleri sadece kendi cemaatine hitap ediyordu. Zaten çatı 

örgütlerinin de hepsinin ucu Türkiye'ye bağlı. Ya bir partinin ya da bir cemaatin arka bahçesi halinde 

buradaki çatı örgütleri. Bu nedenle Türkiye'ye bağımlı yaşıyorlar…”  (Beşinci katılımcı ile 

gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-11)

Görüşmeleri gerçekleştirdiğimiz katılımcıların ifadelerinden de görüleceği üzere 

Türkiye siyaseti burada yaşayan göçmenlerin kendi aralarında da bütünleşmesini 

engellemekte. Bu durumda birinci katılımcının sözlerinde görebileceğimiz “tek” bir kimlik 

unsuru düşüncesinin oluşturulması entegrasyon önündeki büyük engellerden biri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Çünkü tüm gruplar içerisinde farklı farklı dinamikleri ihtiva 

etmektedir. Ayrıca bölünmüşlüğün yarattığı etkiyle oluşturulan STK’ların Türkiye tarafından 

zararlı atfedilen faaliyetleri de geçmişte bulunmuştur. Bu zararlı etki şüphesiz ki göçmen 

toplumun kimlik oluşumunda da dezavantajlı bir durum yaratmıştır. 

Tebliğ hareketi yani “Kaplancılar” olarak da bilinen tarikat, Millî Görüş hareketinin 

köklerinden ortaya çıkmış radikal bir gruptur. Bu tarikatın amacı gerektiği takdirde şiddet 

araçlarını kullanarak bir “şeriat” devleti yaratmak olarak hedeflenmiştir. Manevi lideri 

Cemaleddin Kaplan'ın 1995 yılındaki ölümünün ardından tarikat farklı gruplara ayrılmıştır ve 

Almanya’da yasaklanmıştır25 (Veldhuis ve Bakker, 2009: 95).

Kaplancılar tarikatının zararlı faaliyetleri Almanya basınında önemli yer kaplamış ve 

Türkiye kökenli göçmen kimliği üzerine yeni ve radikal bir yaklaşımlı Müslüman imajı 

yüklenmiştir. Bu konu hakkında bazı katılımcılar Almanya’nın bilinçli şekilde 

gerçekleştirdiği politik bir hamle olduğunu belirtilmiştir.

“…Mesela Erbakan Hoca çok katı bir İslamcıydı. Buradaki katı İslamcı insanlar da onu tercih 

ediyorlardı. Sırf onu tercih etmesin diye Almanya alternatif bir İslami fraksiyon çıkardı. Bunun adı 

Kaplancılar. Bu Kaplancılar ekolü yanılmıyorsam Berlin'de bir şeriat devleti dahi kurdu ve Almanya 

buna ses çıkarmadı. Kaplancıların lideri çıktı "Ben burada şeriat devletini kurdum." dedi. Yanında tevhit 

bayrağı, Türkiye bayrağı sohbet verdiği toplantıda ve Almanya buna bir şey demedi. "Fikir özgürlüğü." 

25 Kaplancılar hakkındaki karar için: https://www.dw.com/tr/almanyada-kaplanc%C4%B1lara-darbe/a-2527343 
(Erişim Tarihi: 04.05.2021)

https://www.dw.com/tr/almanyada-kaplanc%C4%B1lara-darbe/a-2527343


162

dedi. Halbuki fikir özgürlüğü değildi. Bu Erbakan hocanın milli görüşünü zayıflatan bir ekoldü o 

yüzden buna müsaade ettiler. Ne zamanki Erbakan hocanın milli görüş fraksiyonu zayıfladı, DİTİB 

yükseldi Kaplancıları kapattılar. O yüzden Almanya'daki iktidarlarda her zaman bu kimlik ayrılıklarını, 

farklı fraksiyonları, düşünceleri hep körükler…”  (Katılımcı Üç ile Gerçekleştirilen Görüşme, Essen, 16 

Haziran 2019, Ek-9)

“Bunun yanı sıra zaman zaman belki ülkelerini belki ülke çıkarlarının doğrultusunda dinimizi 

kullanarak belli çatılar, belli cemaatler oluşturuldu. Bu cemaatlere, vakıflar üzerinden dolaylı ya da 

doğrudan maddi kaynaklar sağlandı. Örnek olarak Kaplancılar grubu. Çok bariz ve nettir. Bir grup 

oluşturuldu ve bu gruba dolaylı yönden Konrad Adenauer Vakfı üzerinden el altından maddi destek 

sağlandı ki bu gazete ve televizyonlarda da çıktı. Bu Konrad Adenauer grubu ki federal meclisten çok 

büyük bir ölçüde bütçe alır ve dünyanın her tarafında da konferanslar düzenlerler, her şeyi yaparlar. 

Hatta burslar verirler, kurslar açarlar vb. Ha bu kendi siyasetleri, ülke çıkarları için doğrudur ve bu 

kendilerini bağlar…” (Katılımcı Altı ile Gerçekleştirilen Görüşme, Bochum, 23 Haziran 2019, Ek-12)

Görüldüğü üzere halkın esasında talep etmediği bir tarikat olarak görülen Kaplancılar 

grubunun buradaki göçmenler üzerinde olumsuz anlamda bir etkisi olmuştur. Ancak bu etki 

de katılımcı dördün ifadelerine göre zamanla kırılmıştır.

“…Ben küçükken de vardı endişeler: Müslümanlar. Çok komik bir şeydi, başı kapalı bir kadını 

gördükleri zaman hemen ona Türk diyorlardı ama günümüzde onu yapamıyorlar çünkü Arap da çok 

fazla var bu ülkede. Bir ara Müslüman sayısının çok artmasından korktular çünkü yaşam tarzımız tabi ki 

farklı. Kapanmak bizim dinimize ait bir şey ama ona da zamanla alıştıklarını düşünüyorum ben. 

Hepimiz dini vecibeleri elinden geldiğince yerine getirmeye çalışıyoruz ama her Müslümanın radikal 

olmadığını gördüler…” (Dördüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-

10)

Din üzerinden yaratılan veya yaratılmaya çalışılan olumsuz algının yanı sıra 

katılımcılarla yapılan görüşmeler neticesinde varılan bir başka sonuç olarak birinci ve ikinci 

nesillerin düzen bozucu davranışları da sosyal entegrasyon meselesi üzerinde olumsuz 

etkisinin olduğu gözlemlenmiştir. Bundan dolayı sonra ki yeni doğanların ve burada yetişen 

insanların dahi dengeleri değiştirmek için oldukça çaba sarf ettikleri gözlemlenmiştir. 

“…Üç Türk'ün yaptığını medyada bütün Türkler yapmış gibi lanse edilince ister istemez bir uçurum 

ortaya çıkarıldı. Biz büyük bir topluluğuz. Hatası olan, yanlışı olan, gaspçılık yapan, insana zarar veren 

kişiler vardır oldu da. Amma velakin siz bu şekilde medyada algı oluşturularak ister istemez bütün 

topluluğu bu töhmet altında bırakmış olursunuz… Bu da aradaki uçurumu çok genişletti. Bu mahiyette 

bizim de hatalarımız oldu elbette. İş yerinde insanlar çalışırken bana fazla mesai yazsın diye normal iş 

rutininden daha fazla iş çıkararak iş düzenini bozuyorsunuz. Burada oturmuş bir düzen var. İşveren 



163

diyor ki bu makineden günde şu kadar mal çıkacak ama siz bana fazla mesai yazılsın diye o rutini 

bozduğunuzda size otomatik olarak düşman oluyorlardı çünkü siz yıllardır giden düzeni bozuyorsunuz. 

Herkes zannediyor ki düşmanlıklar hep kavgayla oluşuyor. Hayır. Çok basit şeylerden de çıkabiliyor...” 

(Katılımcı Altı ile Gerçekleştirilen Görüşme, Bochum, 23 Haziran 2019, Ek-12)

“…Elbette çok güzel gelenek ve göreneklerimiz var ama yabancı bir ülkede yaşadığımızı 

unutmamalıyız. Göze batmamalıyız. Bugün baktığınız zaman düğün olduğunda birkaç tane araba arka 

arkaya otobana çıkıyor. Orada trafiği durduruyorlar, Alman polisi geliyor, bir sürü kargaşa çıkıyor, 

ehliyetine el koyuyorlar. Biz bunları yaşamak istemiyoruz. Biz böyle anılmak istemiyoruz. Eskiden ben 

çocukken Almanlar anlatıyordu işte Türk düğünleri o ana kadar çok güzel oluyor, altınlar takıyorsunuz 

şöyle oluyor böyle oluyor. Biz bu noktadan trafik durduran, saygısız, barbar Türklere geldik. Biz 

bunları yaşamak istemiyoruz. Ben böyle olsun istemiyorum. Ben istiyorum ki benim çocuğum da 10 yıl 

sonra bir Türk düğünü yapsın ama böyle giderse maalesef çocuklar bunu yapmak istemeyecek…” 

(Dördüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

“Toplum olarak devlet politikasına belki bir etkisi olmamıştır ama toplum nazarında negatif etkileri de 

olmuştur. Örneğin çatışma ya da kavga, gürültü, tantana... Yumuşatmaya çalışıyorum. Burada 

ilkokullarda, gözlemlediğimi söylüyorum, bir Alman çocuğu iki, üç tane Türk çocuktan dayak yiyerek 

büyüyor. Bu çocuktan bizi sevmesini bekleyebilir miyiz? Bu çocuk küçüklükten yetişirken doğal olarak 

önyargılı yetişiyor bize karşı… Ben eşinin yanında kadına asılan adam gördüm. Alışveriş yapan polise 

tuhaf tuhaf sesler çıkartarak sataşan insanlar gördüm ve polisin hiçbir şey demeden dönüp "Bak burası 

benim ülkem. Beğenmiyorsan git" dediğini de gördüm… Toplumun genel alanında negatif etkileri 

pozitiften daha fazladır onu söyleyebilirim ama bu da eğitimsiz bir toplumun Türkiye'den buraya 

gelmesi, sahipsiz bırakılması, yeterince donanımlı olmaması ve devletimizin de son dönemlere kadar bu 

konuda hiçbir çaba sarf etmemesi. (Katılımcı Üç ile Gerçekleştirilen Görüşme, Essen, 16 Haziran 2019, 

Ek-9)

Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmen topluluğun son olarak STK’lar 

üzerinden değerlendirilmesi hususunda, Federal Almanya Cumhuriyeti’nin tüm girişimlere 

oldukça sıcak yaklaştıklarını ve destekleyici davrandıklarını gözlemleyebiliriz. Almanya’da 

yaşayan Türkiye kökenli göçmen nüfusun tam olarak ne tür derneklere üye oldukları hakkında 

detaylı çalışmalar bulunmasa da Türkiye Araştırmaları Merkezi Vakfı tarafından yapılan 

araştırmaya göre bu nüfusun %64’ünün bir sivil toplum etkinliğine katıldığı verisi ortaya 

konulmuştur (Kocagöz, 2017: 549).

“…Desteği hep Alman makamlarından gördüm ben. Kadın olduğum için çok fazla desteklediler. Bunu 

söylemeliyim. Onların düşüncesi hep "Nasıl yani? Türk ve bir bayansınız ve bir dernek kurup başkan 

olmak istiyorsunuz.". Bu onlara çok cazip, enteresan gelmişti. Maddi ve manevi destek gördük biz 

Alman makamlarından. Bu bir buçuk yıl önce kurduğum dernek için Türk makamlarından şöyle bir 

tepki gelmişti: "Zaten bir sürü dernek var. Ne gerek var ki?". Halbuki ben dernekler çoğaldıkça sesimizi 



164

daha fazla çıkartabiliriz düşüncesini savunurken bir başka çok yetkili birisi bana "Zaten var. Niye 

kuruyorsun bu derneği?". Bu biraz ters gelmiş ama Almanlar çok daha fazla destekçi. Özellikle kadın ve 

çok olduğu zaman Almanlar gerçekten destekliyor sizi…” (Dördüncü katılımcı ile gerçekleştirilen 

görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

“…Siyasi bir kimlik taşımıyorsanız, sosyal ve kültürel alanda bir hizmet vermek istiyorsanız Alman 

kurumlarından yeteri kadar hizmet alabilirsiniz. Hatta onlar için ayırdıkları özel bütçeler var o 

bütçelerden size para da verirler…” (Katılımcı Beş ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 

2019, Ek-11)

Gerek basın incelemelerinde gerekse de katılımcıların konuşmalarında Almanya’da 

STK’ların önemli işler yaptığı ve devlet tarafından da desteklendiği açık yüreklilikle 

belirtilmiştir. Yine katılımcı beşin ifadelerinde görülen bir husus bu STK’ların Türkiye’yle 

ilişkili bir siyasi kimlik taşımamaları resmi makamların yaklaşımlarında önem arz etmektedir. 

Bu alt başlık kısaca özetlenecek olursa sosyal entegrasyon sürecinin tamamlandığına veya 

önemli derecede yol alındığına Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin kendilerinin de 

inançlarının olmadığı gözlemlenebilir.

4.6. Almanya’da Yaşayan Türkiye Kökenli Misafir İşçilerin Türkiye-Avrupa Birliği 

Sürecine Olan Etkileri 

Bu başlık altında daha önceki alt başlıklarda olduğu gibi mülakatların, Türkiye 

basınından seçilmiş gazete haberlerinin ve Almanya basınından seçilmiş gazete haberlerinin 

söylem analizleri gerçekleştirilmiştir. Başlık esasında tez çalışma konumuzun en temel 

sorusunun yani Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin Türkiye’nin Avrupa Birliği 

sürecine herhangi bir etkisinin olup olmadığını veya Türkiye-AB ilişkilerindeki 

hareketlenmelerle onların yaşayışlarında herhangi bir değişimin olup olmadığını 

sorgulamaktadır. Analiz bu kez Almanya basınından toplanan haberler ile başlayacaktır.

Mülakat gerçekleştirdiğimiz birinci katılımcının da ifadelerinde bulunduğu üzere 

Türkiye kökenli Almanya’da yaşayan göçmen denildiğinde karşımıza saf bir kimlik 

çıkmamaktadır. Yaşanılan dönem ve zaman insanları farklı farklı geliştirip entegrasyon 

boyutunda etkileri başka şekillerde ortaya çıkmıştır. Sosyal bilimlerin doğası gereği sonsuz 

sayıda öznenin sonsuz sayıda sergileyebileceği bir irade anlayışı mevcuttur. Bundan dolayı 

“Sosyoloji” hakkında konuşabilmek adına belirli tipler yaratılmalıdır (Weber, 1968: 22).

İncelememiz açısından oldukça önem taşıyan Zeit gazetesinin Şansölye Angela 

Merkel, Avukat Seyran Ateş ve Yazar Feridun Zaimoğlu ile gerçekleştirilen mülakatta 

yabancı kimliği ayrımı konusunda Merkel aşağıdaki ifadeleri kullanmıştır.



165

“…Doğru, yabancılık ayrımında sadece farklı karışımlar var. Mesela benim de dedem vasıtasıyla 

ailemde Polonyalı unsurlar var. Ve bazen, örneğin, etrafa düşünceli veya melankolik bir şekilde 

baktığımda, Slav kısmının ortaya çıktığını düşünüyorum…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit 

Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Gazetenin muhabirleri tarafından Avukat Seyran Ateş’e yöneltilen “Bir avukat olarak 

Ateş Hanım, sürekli uyumsuzluktan kaynaklanan sorunlarla uğraşıyorsunuz. Daha fazla 

düzensiz göç ve dolayısıyla Türkiye'nin AB'ye katılmasına karşı olmanız gerekmez mi?” 

sorusuna verilen yanıtlar Türkiye kökenli olup Almanya entelektüel çevrelerince tanınmış 

kişilerin bakışını nispeten yansıtır derecededir. Aynı zamanda Merkel’in de verdiği yanıt 2004 

yılı sonrasındaki perspektifi anlamak açısından önemlidir.

“Seyran Ateş: …Kesinlikle hayır: katılım işleri daha iyi hale getirecektir. Diğer sınıflardan daha fazla 

göçmen gelecek ve daha eğitimli olacaklarından dolayı Almanlar onlarla daha iyi anlaşacaktır. Türkler, 

Almanya ile olmasa bile Avrupa ile özdeşleşebilecekler ki ancak kabul etmek gerekir bazıları için 

zor…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Feridun Zaimoğlu: “…Ben biraz şüpheliyim: Bu tartışmaya dahil olan çok fazla bilgi sahibi var. 

Çekincelerle de olsa Türkiye'nin AB üyeliğini memnuniyetle karşılıyorum. Ama bunun mantıklı bir 

şekilde tartışılmasını istiyorum. Avrupa, Milyonlarca Anadolulu'nun buraya göç etmesiyle ekonomik 

olarak baş edemeyeceğimizden korkuyorum derse, buna hak veririm…” (“Deutsch muss man lernen”, 

Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Angela Merkel: “…AB'de net katkı sağlayan veya net alıcı olması, bir ülkenin bu üyelik konusundaki 

tutumunda açıkça bir fark yaratıyor. Ancak, Türkiye için, katılım sorununun ana meselesinin ekonomi 

olmadığına inanıyorum. Türk politikacılar bana her zaman, Türkiye bir gün üye olursa, AB’nin tüm 

çekiciliğini yitirmiş olacağını söylüyorlar. Ama bir ülkenin AB'ye üye olmak istemesi aslında çok 

olumlu bir şey...” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Türkiye kökenli göçmenlerin yaklaşımında AB üyeliğine dair destekleyici ve en 

azından Kopenhag kriterleri göz önünde bulundurulduğu takdirde üyeliğin gerçekleşebileceği 

ve bunun da toplumlar arasındaki fayda ilişkilerini artıracağı yönünde bir inanç 

bulunmaktadır. Merkel’in sözleri incelendiğinde ise meselenin Zaimoğlu’nun altını çizdiği 

üzere ekonomik temelli olmadığı belirtilmiş. Bunun yerine müzakerelerin yol haritası olan 

kriterler, kurallar veya çeşitli göstergeler bir kenara bırakılarak Türkiye’nin AB yaklaşımının 

problemli nokta olduğu belirtilmiştir.



166

Angela Merkel: “…Hayır Türkiye’nin katılımından yana değilim, Türkiye ile imtiyazlı ortaklıktan 

yanayım. Mevcut genişleme Avrupa’yı- 27 ülkeye çıkarıyor! – ve birlik çok ağır zorluklarla karşı 

karşıya. Bu çabayı ancak buradaki insanları yanımıza alırsak aşabiliriz. Ayrıca, büyük bir birlik 

partisinin başkanı olarak dikkat etmem gereken bir şey. On yıl içinde Türkiye, Avrupa'nın en kalabalık 

nüfusa sahip ülkesi olabilir. Şüphesiz ki son yıllardaki gelişmeleri memnuniyetle karşılıyoruz. Ayrıca 

CDU, Sayın Erdoğan'ın AKP'si ile çok bilinçli bir diyalog yürütüyor. Ama Türkiye'de reformların 

gerçek hayatta nasıl kendini kanıtladığını görmek zorundayız. Türkiye ile özel ilişkileri destekliyorum 

ama bu noktada ülkenin tüm Avrupa kurumlarına tam entegrasyonunun mümkün olduğunu 

düşünmüyorum…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Merkel’in Şansölye adaylığı sürecinde katıldığı bu programda Türkiye’nin AB 

üyeliğine karşı olan yaklaşımı oldukça açık yüreklilikle izah edilmiş; Merkel bu noktada 

Türkiye tarafından gerçekleştirilen reformların gerçekten sonuç verip vermediğini irdelemiş 

yani reformların kâğıt üzerinde olma ihtimalini veya Türkiye toplumu tarafından 

uygulanabilirliğini sorgulamıştır.

Seyran Ateş: “…Katılım müzakereleri, Türkiye'nin reform yapma isteği üzerindeki baskıyı artırmıyor 

mu?” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Angela Merkel: “…Bir ülkeye değişmesi için baskı yaptığım bir katılım süreciyle ilgili anlayışım bu 

değil…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Seyran Ateş: “…Ama Türkiye'de insan haklarına saygı çok iyi ilerliyor…” Angela Merkel: “…Türkiye 

buna kendi içinden karar vermeli. AB vasıtasıyla baskı yapılmakla olamaz. AB'de, orada hala 

işkencenin devam edip etmediğini sormam gereken bir ülke olmasını istemiyorum. Birlik, temel 

değerler hakkında aynı fikirlere sahip olan ve bunları günlük yaşamda da uygulayan bir devletler 

birliğidir…” “(Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Mülakatın ilerleyen kısmında Merkel açıkça Türkiye’nin gerçekleştirdiği 

reformlardaki güvenilirliğine inanmadığı gözlemlenmiştir. Demokratikleşme sürecinin ülke 

içerisinden gelen dinamiklerle ilgili olduğunu ve baskı yoluyla “Avrupalılaşma” seviyesine 

ulaşılamayacağının altı çizilmiştir.

Feridun Zaimoğlu: “…Türkiye'ye gelince partinizin insan hakları, demokrasi ve kadının özgürleşmesi 

konusunda son derece militan olduğunu fark ediyorum. Başörtüsü tartışmasında, CSU'dan bazı beyler 

adeta feminist bir çıkış yaptı. CDU'nun Türkiye meselesindeki çizgisinden neden ayrıldığınızı 

anlamıyorum. Adenauer ve Kohl kesinlikle katılım yanlısıydı. Şimdi, birdenbire, Hıristiyan batı 

değerleri önümüze çıkıyor. (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Angela Merkel: “…Konrad Adenauer katılım olasılığını savunduğunda, AB bir tür serbest ticaret 

bölgesi idi. Türkiye'nin bu bölgeye katılımını uzun süre önce ortaklık anlaşması ile sağladık. AB bugün 



167

olduğu gibi siyasi bir birliğe katılımla ilgili değildi. Şimdi Türkiye sevindirici bir gelişme kaydetti...” 

(“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Angela Merkel tarafından Türkiye’nin AB’ye ekonomik anlamdaki katılımının 

ortaklık anlaşmasıyla sağlandığı belirtilmiştir. Ancak AB’nin içerdiği anlamın yalnızca 

ekonomik olamdığı, ekonomik bir birlikten siyasi bir boyuta taşınmasıyla beraber Türkiye’nin 

bu yeni kazanılmış anlam içerisinde bulunamayacağı da ifade edilmiştir. Esasında bu noktada 

tarihsel süreç boyunca incelenen Türkiye dış politikasının oldukça başarılı olduğu çıkarımı 

yapılabilir. AB üyelik süreci boyunca Türkiye’ye ekonomik ve teknik meselelerde belirli 

standartlar zorunlu kılınmış ve bunların üstesinden gelinmiştir. Ancak AB’nin yeni 

“Avrupalılık” anlamı Merkel’in ifadelerine bakıldığında herhangi bir reform ile ulaşılabilecek 

bir boyut olarak gözlemlenmemektedir.

Merkel: “…On yıllardır Avrupa'daki insanlar, mesele tamamen yanıltıcı göründüğü için Türkiye’nin 

katılım olasılığını düşünmedi. Şimdi, Türkiye'nin katılma arzusunun, Soğuk Savaş'ın sona ermesi ve 

Orta ve Doğu Avrupa ülkelerinin katılım dalgasının yarattığı zorlukla örtüşen bir durum var. Bu arada, 

önemli bir Kopenhag kriteri de Türkiye'nin yeteneği ile hiç ilgilenmemektedir. AB'nin bütünleştirici 

gücünün, başka ülkelerin kabulüyle tehlikeye atılmaması gerektiğini belirtilmiştir. Bu durum ise 

Türkiye özelinde şu anda garanti edilemez. Ve yapısal fonlara katılım veya hareket özgürlüğü açısından 

tam üyeliğin sonuçları, nüfusun büyük bir kısmında haklı endişelere yol açmaktadır… Türk ortaklarıma 

söylüyorum: İyi bir yolda olduğunuzu biliyoruz. Ama aynı zamanda entegrasyon gücümüzü de 

düşünmem gerekiyor ve bu da mevcut durumumuzda beni ayrıcalıklı ortaklık kavramına götürüyor. Can 

alıcı soru şudur: AB, Türkiye tam üye olsaydı gerekli olduğunu düşündüğümüz entegrasyon derinliğine 

ulaşabilir mi? Almanya'da bunu yapabileceğimizden şüphe duyan insanların endişelerini anlıyorum. 

AB'nin kendi imajıyla ilgili. Partim her zaman bu Avrupa Birliği'ni para birimi, hukuk politikası, iç ve 

dış politika ve hatta araştırma politikası alanlarında belirgin bir entegrasyon derinliğine sahip siyasi bir 

birlik olarak görmektedir. Bunu keyfi olarak büyük kuruluşlar için keyfi olarak büyük ekonomik 

farklılıklarla başarmak mümkün müdür? Türkiye, Kopenhag kriterlerinin çoğunu resmi olarak yerine 

getirse bile, kendimize aynı anda Birliğin derinleşmesini ilerletme ve başka üye ülkeleri kabul etme 

gücümüz olup olmadığını sormalıyız…”  (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, 

Ek-35).

AB’ye katılımın Türkiye hesabında analizi Angela Merkel tarafından öncelikle 

uluslararası konjonktür açısından değerlendirilmiştir. Ardından Türkiye’nin katılım sürecinde 

izlediği başarılı sürece vurgu yapmış ancak daha sonrasında AB bütünlüğünün bir başka 

üyenin dahil olmasıyla tehlikeye atılamayacağına dair Kopenhag kriterine vurgu yapmıştır. 

Daha sonra Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenler kast edilerek Türkiye’nin 

Avrupalılık müessesine dair kamuoyundaki tam entegrasyon soru işaretlerinin giderilemediği 



168

vurgulanmıştır. Böylelikle Türkiye’nin AB üyeliği mümkün müdür sorusu olumlu veya 

olumsuz anlamda Avrupalı bir Şansölye adayı tarafından olumsuz ve muğlak bir yaklaşımla 

yanıtlanmıştır. 

Aynı zamanda bu bölümün başlangıcında da bahsedilen AB’nin farklı perspektiflerden 

algılanışı meselesinde, Angela Merkel’in AB’ye daha muhafazakâr ve durağan bir kimlik 

tanımı üzerinden yaklaştığı söylenilebilir. İzleyen dönemde de milliyetçi ve sağ eğilimlerin 

dünya genelinde hâkim olmasıyla beraber Türkiye’nin AB nazarındaki en makul konumu 

“imtiyazlı ortaklık” statüsünde değerlendirilmiştir.

Zeit Muhabirleri: “…Katılımın, ülkedeki Almanlar ve Türkler arasındaki ruh hali üzerinde nasıl bir 

etkisi olacak? Katılımsızlığın etkisi ne olur?” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 

2004, Ek-35).

Seyran Ateş: “…Katılımla birlikte ruh hali çok daha iyi olacak. Örneğin anne babamın artık buraya 

gelmek için vize başvurusu yapmasına gerek kalmayacak. Bu, geri dönmeden yirmi yıl boyunca burada 

yaşayan ve çalışan insanlar için oldukça kabul edilemez…” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 

30 Eylül 2004, Ek-35).

Feridun Zaimoğlu: “…Almanya'da Türklerin durumunu iyileştirmek için üyeliğe ihtiyacımız yok. 

İyileştirme arzusu zaten burada olan insanların içinden gelmelidir...” (“Deutsch muss man lernen”, Zeit 

Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35).

Angela Merkel: “…Bunu sadece vurgulayabilirim. Aynısı Türkiye'deki reform süreci için de 

geçerlidir...” 

Gerçekleştirilen röportajın en sonunda ise Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin 

durumuna değinilmiştir. Bu noktada Seyran Ateş durumu seyahat zorlukları açısından 

değerlendirmiş ve AB üyeliğinin en basit anlamda bu gibi problemleri engelleyeceğini ileri 

sürmüştür. Feridun Zaimoğlu ise burada yaşayan insanların zaten AB vatandaşları olduğunu 

ve durumlarının iyileştirilmesi düşüncesinin manasız olduğunu belirtmiştir. AB içerisinde 

olan topluluğun kendi içerisinden gelen bütünleşme arzusuyla hareket ettiği takdirde iyileşme 

sağlanacağını öne sürmüştür. Angela Merkel de bu noktada Türkiye’nin de aynı moral 

motivasyon ile hareket etmesi gerektiğini ve Avrupalılık değerlerinin müktesebatlar veya 

eylem planlarıyla oluşturulamayacağını, toplumun öz iradesi nihayetinde erişilebilecek bir 

nokta olduğunu belirtmiştir.

“…Almanya, her şeyden önce, bu tür göçmenliği artık entegre edemeyeceğini ve finanse 

edemeyeceğini açıklayacak cesarete sahip olmalıdır. Türkler tarafından saygı duyulan, Berlin'in eski 

yabancılar komisyonu üyesi Barbara John'un, para tahsis etme konusunda cimri, ancak finansman söz 

konusu olduğunda cömert olması gerektiği ilkesini takip etmelidir. Artık göçmenlik yapmaktan ve 



169

entegrasyon kurslarına başarılı bir şekilde devam etmesine bağlı kalmanın zorunlu olması 

gerekmektedir. Bu, yalnızca Almanca öğretme yükümlülüğünü değil, aynı zamanda üç temel değerin 

öğretilmesini ve tanınmasını da içerir: zorunlu eğitim, erkekler ve kadınlar için eşit haklar ve kilise ile 

devletin ayrılması. Türkiye'nin AB'ye kabulü muhtemelen ülkenin modernleşmesi için bir nimet 

olacaktır ve umarız Almanya'daki Türkler için değişim için de bir teşvik kaynağı olur çünkü her şey 

olduğu gibi kalırsa, hiçbir yere ait olmayacaklardır…” – (“Drinnen vor der Tür”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 

2004, Ek-30).

Türkiye kökenli Almanya’da yaşayan göçmenlerin Türkiye’nin AB üyeliği konusunda 

oynadıkları role Zeit gazetesinde Eylül 2004’te çıkan “Kapının İçinde” başlıklı haberde 

değinildiği gözlemlenmiştir. Yukarıda bulunan alıntı haberin son paragrafını oluşturmaktadır. 

Bu haberin girizgahında ise Türkiye’nin 10-15 sene içerisinde AB üyesi olmasına kesin 

gözüyle bakılmıştır. Haber sitemkâr bir üslupla bu göçmen grubun entegre olamamasından ve 

düşük eğitim seviyesine mensup alt grup vasıfsız işlerde çalıştıkları için iş hayatına 

tutunamayan göçmenlerin Almanya’nın temel değerlerini algılayamamasından 

bahsetmektedir. Bununla beraber Türkiye’nin üyeliğinin Almanya’da yaşayan göçmen grubun 

da değişmesi için bir motivasyon kaynağı olabileceği çıkarımında bulunmuştur.

Bu noktada görülen anlayış odur ki, Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 

göçmenlerin Türkiye’nin işlerini kolaylaştırmasından ziyade Türkiye’nin halihazırda AB 

içerisinde bulunan göçmen nüfusun değişimini sağlayacağı çıkarımı yapılmıştır.

Bu konu incelenen Türkiye basınından gazete haberlerinde kendine o dönem için çok 

fazla yer bulmamıştır. Ancak karşılaştığımız haberlerde de yine Almanya merkezli 

kaynaklarla oluşturulan analizlerden Türkiye’nin üyelik sürecine olumsuz anlamda bir 

katkılarının olduğu anlamı çıkarılmıştır.

“…TAM'ın yaptığı son araştırmaya göre Almanya'da yaşayan Türklerin yüzde 32'si geri dönüş planı 

yapıyor. Oysa beş yıl önce geri dönüş eğilimi yüzde 22 kadardı. Bu artışla üç önemli etmen var. 

Birincisi, Türkler arasındaki aşırı işsizlik (yüzde 31). İkincisi, dışlanmışlık duygusunun giderek artması. 

Özellikle İslam’a karşıtlığın tırmanması. Ve nihayet, Türkiye'deki gelişmelerin giderek umut vermesi. 

Geçen hafta TAM'ın davetiyle Almanya'daki Türklerin sorunlarını incelemek son derece yararlı oldu. 

Elimizde gerçekten çok değerli veriler var. Bizim vardığımız sonuç ise: AB içinde 3,9 milyon Türk 

(fiilen 17'nci üye olabilir) Türkiye'nin AB'ye üyeliğini kolaylaştırmıyor, aksine uzatıyor. Çünkü entegre 

olmamış, aksine ayrışmışlar. Bu da Avrupa'yı ürkütüyor…” (“Türkler Entegre Olamıyor”, Milliyet 

Gazetesi, 27 Ekim 2005, Ek-20).

İncelenen bir diğer haberde ise Almanya ve hatta Avrupa içerisindeki Türkiye kökenli 

nüfusun yok sayıldığına veya bu kimlikleri üzerinden herhangi bir misyon yüklenmemeleri 



170

gerekliliği üzerine kurgulanmış bir yaklaşım görülmüştür. AB Komisyon'un AB mevzuatının 

Türkçe'ye çevrilmesi görevini Kıbrıs Rum Kesimine vermiştir. Yapılan savunmada ise 

mevzuatın ada Rumları tarafından daha iyi Türkçe’ye aktarılacağı ve bu sebeple bir yakınlık 

kurulacağı düşünüldüğü belirtilmiştir. Ancak Türkçe’nin kim tarafından daha iyi kullanılacağı 

ise tartışma konusudur. Bu hususta Almanya’da bulunan Türkiye kökenli göçmenlerin bu 

mevzuatı Türkçe’ye çevirecek olması şüphesiz ki her iki toplum açısından daha faydalı bir 

yaklaşım olurdu.

“…AB yetkilileri bu karar alınırken Kıbrıslı Türkler'in AB konusunda bilgilendirilmesi ve iki toplum 

arasındaki uyumlaştırma sürecinin dikkate alındığını belirtseler de Türkiye bu projeye itiraz etti. Türk 

diplomatik çevrelerindeki itirazların temelinde ise bu projeye verilen desteğin ardında "siyasi bir 

yaklaşımın bulunması yatıyor…” (“Türkçe Rumlara Emanet”, Milliyet Gazetesi, 17 Mart 2000, Ek-26).

İzleyen alıntılar gerçekleştirilen mülakatlardan alınmıştır. Gerçekleştirilen tüm 

görüşmelerde de bu konu hakkındaki tutum Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 

göçmenlerin süreçte büyük bir etkilerinin bulunmadığı yönünde olmuştur. Bunun yanı sıra 

etkileri olduysa bile bu etkinin Türkiye’den gelen ilk nesillerdeki kişilerin 

eğitimsizliklerinden kaynaklı olarak olumsuz şekilde yansıdığı görüşü hakimdir.

“…Almanyalı göçmenlerin Türkiye-Avrupa Birliği ilişkilerine olumlu ya da olumsuz bir katkısı olmadı. 

İkincisi senkrondu. Türkiye’nin imajı zaten olumsuzdu o dönemlerde. Darbeler oluyor, ekonomik 

darboğazlar oluyor. Avrupa'dan, Almanya'dan yardım almaları gerekiyor… Dolayısıyla Avrupa Birliği 

içinde Türkiye resmi, bir taraftan Türkiye'nin yansımasıyla besleniyor, kültürel kimliğiyle yani İslami 

kimliğiyle besleniyor, nüfus yoğunluğuyla besleniyor ve aynı yansımalar burada da aynı şekilde ortaya 

çıkıyor. Bir; Türkler en büyük kitle, nüfusu yoğun. 100.000 Türk olsa o kadar önemli değil ama 

Almanya'da 3 milyon, Avrupa Birliği içerisinde 5 milyon. İki; Türkiye uzak kültürel olarak. Buradaki 

insanlar da halen uzak. Dolayısıyla her iki tarafın yansıması kültürel olarak "bizden değiller", bakış açısı 

o. Dolayısıyla Avrupa Birliği-Türkiye sürecinde bir nevi iki tarafın çıkarları gereği yönettiği bir 

yakınlaşma oldu. Böyle içten, her iki tarafın da istediği bir şey değil…” (Birinci Katılımcı ile 

gerçekleştirilen mülakat, 2019, Essen, Ek-7)

İkinci Katılımcı: “…Oldu. Muhakkak olmuştur. Direkt olarak devlet politikası olarak etkilenemeyiz 

ama şöyle söyleyeyim: Biliyorsunuz devletlerin çıkarları vardır dost ya da düşmanları yoktur. 

Menfaatleri ve çıkar ilişkileri vardır. Toplum olarak devlet politikasına belki bir etkisi olmamıştır ama 

toplum nazarında negatif etkileri de olmuştur…” (İkinci Katılımcı ile gerçekleştirilen mülakat, 8 

Haziran 2019, Bochum, Ek-8)

“…Yani buradaki Türklerin sürece etkisi iki taraflı oldu. Hem önce zarar olarak gördüler buradaki 

Türkleri sonrasında ise Türkiye'deki ve Almanya'daki iktidarlar bir katalizör, bir baskı unsuru olarak 



171

kullandı. Bu baskı unsuruna Türkiye gözünden bakarsak; belki AKP iktidarına kadar Avrupa'daki 

Türkler sadece döviz getiren insanlar olarak gözüküyordu.  AKP iktidarından sonra buradaki insanlara 

bir seçim hakkı tanındı. AKP'den veya diğer partilerden Almanya'ya, Avrupa'nın birçok yerine siyasiler 

geldi. Bu siyasi tansiyonu oldukça arttırdı. Almanya gözünde ise buradaki Türkler tamamen problem. 

Tamamen bir sıkıntı… Dolayısıyla buradaki Türklerin bu sürece çok bir etkisi yok çünkü buradaki 

Türkler zaten Avrupa Birliğine girmiş durumda. Aslında Türkiye'den önce Avrupa'da yaşayan 5 milyon 

tane Türk Avrupa birliğine girdi. 5 milyon rakamı bugün bir ülke boyutunda. Yani Türkler Avrupa 

Birliğine girdi dolayısıyla ama buradaki Türklerin sürece etkisi şu anda çok menfi. Çok kötü yani çok 

negatif yönde…” (Üçüncü katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 16 Haziran 2019, Ek-9)

“…Benim görüşüme göre herhangi bir etkisi olmadı. Tabi ki çok fazla tartışmalar oluyor. Kendi 

aramızda bunları konuşuyoruz değerlendiriyoruz ama bir araya gelip bir şey yapıyor muyuz? Hiçbir şey 

yapmıyoruz. Önderlik yapan da olmadı. Olumsuz etkilemiştir…”  (Dördüncü katılımcı ile 

gerçekleştirilen görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-10)

“…Türkiye'nin tanınmasında faydalı oldular ama ben bunu yeterli bulmuyorum.  Gerektiği gibi olmadı. 

Sadece işçi olarak geldikleri için o sınıfta kaldılar. Tanıtım açısından bir faydaları olmadı bana göre. 

Oraya bir kitle gönderelim ve bize lobi oluştursunlar, ülkemizin tanıtımına katkı sağlasın düşüncesiyle 

insanlar buraya gönderilmediler. O yıllarda Türkiye'de iş yoktu, bir gelecek yoktu. Hatta gelenlerin 

birçoğunun okuma yazmasının olmadığını da biliyoruz. O insanların nasıl katkısı olabilirdi? Olduğu 

kadar oldu ama daha kontrollü gönderilselerdi, yetiştirilmiş kişiler gönderilseydi farklı olabilirdi… 

Buradaki Türkler ağzıyla kuş tutsalar dahi Türkiye'yi Avrupa Birliğine almazlar diye düşünüyorum. Biz 

zaman zaman Almanlarla yapılan programlara katıldığımızda Türklerin güzel yaptığı şeyleri de 

anlatıyoruz ama bu bir etki yaratmıyor. Türkiye'nin genel politikası değişmediği müddetçe ya da onların 

Türkiye'ye bakış açısı değişmediği müddetçe Türkiye'nin Avrupa Birliğine girmesi zor…” (Katılımcı 

Beş ile Gerçekleştirilen Görüşme, Essen, 17 Haziran 2019, Ek-11).

 “…Birinci nesilde bu faktörü göremiyoruz çünkü gelirken dişlerine, gözlerine, içine bakılan 

insanlardan bir şey beklemek çok akla yatkın değil. İkinci nesil de bu sürece çok katkı sağlayamadı 

çünkü birinci kuşağın etkisiyle hala Avrupalı Türk olma eğiliminde değildi. Yer yer olsa da bütün bir 

kitleyi kapsamıyor ama üçüncü nesil neredeyse bir Avrupa Türklüğü ortaya çıkardı. Dolayısıyla 

bunların yer yer hem ekonomik hem de bilim ve sanatta yer almalarıyla birlikte Türkiye ve Avrupa 

arasındaki köprüleri çok rahat bir şekilde kurmalarına vesile oldu. Dile hâkim olmaları ve buranın 

kültürü, tarihi hakkında bilgi edinmeleri ile birlikte ikisini sentez haline getirmiş hale gelen yapı ortaya 

çıktı.  Niyetin halis olması maalesef atılan atımların doğru olmadığını gösterdi. Niyet belki doğruydu 

ama atılan adımlar, yapılan işlemler bu mahiyette değildi. Bu bir eleştiri ya da olumsuzluk olarak 

addedilebilir ama maalesef elli yılık sürece baktığımızda anlayabiliriz. Belki çok iyi niyetli ama atılmış 

adımların iyi niyetli olmasıyla birlikte karşı taraftan aldığınız bir "aferin" yok. Bu aferin atılacak 

imzayla alakalı. Gümrük vergisi olsun, vizelerin kaldırılması olsun veya yaptırımların Türkiye 

Cumhuriyeti Devletine diktayla yapılıyor olması da buradaki vatandaşın ister istemez kabuğuna 



172

çekilmesine neden oldu…” (Altıncı katılımcı ile gerçekleştirilen görüşme, Essen, 23 Haziran 2019, Ek-

12).

Kaya ve Kentel’in çalışmasında değindiği üzere Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 
göçmenler AB’yi temelde ekonomik olarak önemli bir güç olarak değerlendirmiştir (2005: 
60). Bu tanımlama ile gerek görüşmelerin içeriğinde gerekse de gazete haberlerinin söylem 
analizlerinde karşılaşılmıştır. Ayrıca Almanya özelinde ekonomik entegrasyonun incelendiği 
başlıkta ise Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin ekonomik olarak 
entegrasyonlarının tamamlandığı sonucuna ulaşılmışsa da Türkiye’nin Avrupa’ya mevcut 
ekonomik verilerle entegre olması zor görünmektedir.

Bunun yanı sıra katılımcılar Türkiye’nin AB yolculuğunda göçmen grupların etkilerini 
oldukça sınırlı olarak değerlendirmiştir. Bunun temel sebebinin Türkiye kökenli göçmenlerin 
öncelikle Almanya’ya misafir işçi olarak gönderilmelerinde yatmaktadır. Almanya toplumu 
şüphesiz ki Türkiye’yi ve İslam’ı misafir işçilerden evvel de tanımaktaydı ancak bir arada 
yaşama ve ciddi olarak karşılıklı tanışmanın yarattığı kültür şokunun etkisi önemlidir. Gerek 
Almanya’daki Türkiye kökenli göçmenlerin hayatlarının iyileşmesi gerekse de Angela 
Merkel’in ifadelerinde vücut bulan bu tecrübenin Avrupa halkları üzerinde yarattığı soru 
işaretlerinin silinmesi kolay olmamış ve olmayacaktır. 

Almanya’da yaşayan mevcut Türkiye kökenli nüfusun entegrasyonunun sağlanamamış 
olması “Avrupalılık” kimliğini tam olarak benimseyemeyen bir Türkiye imajının ortaya 
çıkmasına neden olmuştur. Bu bağlamda ifade edilen Avrupalılık kavramına yüklenen 
durağan ve hareketli anlamlar uluslararası konjonktürün el verdiği ölçüde Türkiye’nin hareket 
alanını genişletebilmiştir. Ancak Schröder iktidarının ardından Angela Merkel ile beraber 
daha Kuzey merkezli bir Avrupa Birliği oluşturma ideası Türkiye’nin Avrupalılık kimliği ile 
uyumunu daha şiddetli ispatlaması mecburiyetini ortaya koymuştur.

Esasında Türkiye’nin üyeliği, yalnızca Güneydoğu Avrupa'nın istikrara kavuşmasına 
ve demokrasinin bölgeye yayılmasına yardımcı olmakla kalmaz, aynı zamanda Almanya gibi 
AB üye ülkelerinde başarısız entegrasyonun yaralarını da iyileştirebilir gözlemi her iki 
ülkedeki basın kaynakları tarafından doğrulanmıştır. Almanya’da yaşayan Türkiye 
kökenlilerin STK çalışmaları da göçmenlerin olumsuz imajlarını değiştirmeye yetmemiş 
kendi içerisinde bulunan Türkiye gündemine dair çatlaklar daha da ayrışmalara neden 
olmuştur. 

Yukarıda ifade edilen sebeplerden dolayı Türkiye kökenli göçmen toplum Almanya’da 
herhangi bir lobi veya diaspora faaliyeti gösterememiş; Türkiye’nin AB serüveninde olumlu 
anlamda çok kısıtlı katkılarda, hatta kimlik oluşturma anlamındaysa olumsuz etkilerde 
bulunmuştur. Başarısız entegrasyon verileri Almanya özelinde Avrupalı halkın Türkiye 
üyeliği konusunda olumsuz bir yaklaşım içerisinde bulunmasına neden olmuştur.



173

SONUÇ

Tez çalışmasının teorik başlığı altında kimlik kavramının oluşumu ve kimliğin İnşacı 

teorideki yeri incelenmiştir. Kimlik, içinde bulunduğu ortamın sosyal, kültürel, ekonomik ve 

siyasi alanları başta olmak üzere insanın karşılaşabileceği her türlü alandan etkilenir ve aynı 

zamanda onu etkilemektedir. Bu karşılaşma veya özne ile bulunduğu ortam arasındaki etki-

tepki atmosferi hem ortam hem de özneyi dönüştürür. Bundan kaynaklı olarak özne ve 

dolayısıyla onun kimliği eskisiyle kıyaslandığı takdir de aynı değildir. Birikim ve süreklilik 

ile ilerleyen bu yeni kimlik, bireyin ve toplumun geleceğinin şekillenmesinde çok önemli bir 

rol oynayacaktır. Bu rolü en tutarlı bakış açısı ile açıklayabilen yaklaşım ise İnşacı teori 

olmuştur, insana dair özellikleri yaptığı analizlerde dışarıda bırakmayan İnşacı yaklaşım bu 

özelliğinden dolayı tez çalışmasının teorik tabanını oluşturmuştur.

Gerek Osmanlı Devleti zamanında gerekse Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasının 

ardından Almanya, Türkiye için her zaman yakın ilişkiler geliştirilmesi gereken devletlerin 

başında gelmiştir. Almanya, Avrupa devletlerinin önce ekonomik daha sonra da siyasi 

bütünleşme yolunda adımlar attığı AET ve AB kurumlarının gelişimi sürecinde, Türkiye’nin 

bu kurumların yakınında bulunmasına yönelik politikalar geliştirmiştir. Almanya siyasetinde 

Avrupa Birliği kavramına daha liberal anlamlar yükleyen politika yapımcılar Türkiye’nin tam 

üyeliğini daha fazla destekleme arzusundayken, bu kavrama daha muhafazakâr yaklaşan 

Hristiyan demokratlar ise ayrıcalıklı ortaklık kavramlarını Türkiye’nin üyelik serüveninin bir 

çözümü olarak görmüşlerdir. Almanya her iki yaklaşımda da Türkiye’nin Avrupa Birliği’ne 

bir şekilde eklemlenebilmesi için katalizör görevi görmüştür.

İkinci Dünya Savaşı sonrasında Almanya’nın iş gücü ihtiyacını karşılamak üzere, 

Türkiye ile Federal Almanya arasında 30 Ekim 1961 tarihinde imzalanan işgücü anlaşması 

2021 itibariyle 70. Yıldönümünü kutlayacaktır. Alman Göç ve Mültecilik Dairesi rakamlarına 

göre 2020 sonu itibariyle Almanya’da 1 milyon 461 bin 910 kişi, Türkiye pasaportuna sahip 

göçmen statüsünde yaşamaktadır. Çifte vatandaşlık hakkına sahip ya da yalnızca Almanya 

vatandaşlığı bulunan Türkiye kökenli kişilerinde dahil edildiği istatistikte ise bu sayı 2 milyon 

824 bin olarak aktarılmıştır.26

Bu göç süreci içerisinde o zaman ki ismiyle Federal Almanya’ya çalışmaya gelen 

misafir işçilerin eğitim seviyelerinin ve şehirde yaşayış tecrübelerinin düşük olması, Almanya 

26Almanya’da yaşayan Türkiye kökenlilerin nüfusuna dair araştırma için: 
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-
Integration/Tabellen/migrationshintergrund-staatsangehoerigkeit-staaten.html, Erişim Tarihi: 01.06.2021

https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-Integration/Tabellen/migrationshintergrund-staatsangehoerigkeit-staaten.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-Integration/Tabellen/migrationshintergrund-staatsangehoerigkeit-staaten.html


174

halkında Türkiye’nin daha yakından tanınması adına olumsuz bir imaj yaratmıştır. İkinci ve 

üçüncü nesillerde bu imaj yerini, topluma ekonomik olarak entegre olmuş çalışkan işçiler 

stereotipine dönüşse de sosyal anlamdaki entegrasyon sağlanamamıştır. Bundan kaynaklı 

olarak Almanya’ya veya diğer Avrupalı ülkelere gönderilen işçilerin Türkiye’nin bir lobi 

mekanizması olduğu yönündeki algı problemlidir. Toplumda daha yeni yeni statü kazanabilen 

bu insanlar Türkiye’nin Avrupa Birliği serüvenine etki etme kabiliyetine sahip olmamışlardır. 

Sivil Toplum Kuruluşları vasıtasıyla Türkiye-AB ilişkilerine hız kazandırma ideali olan 

Avrupalı Türkiye kökenli göçmen gruplarınınsa henüz sesleri yeterince güçlü çıkmamaktadır. 

Ancak yine de bu tam üyelik serüveninde Türkiye’nin Avrupa Birliği sürecinden pek 

çok kazanım elde ettiği söylenilebilir. Kopenhag kriterleri bağlamında demokrasinin ve insan 

haklarının gelişmesi, hukukun üstünlüğüne sadık kalınması ve azınlık hakları konularında 

iyileştirmelerin kaydedildiği gözlemlenmiştir. Bunun yanı sıra ekonomik regülasyonların 

üretim sürecinde büyük etkilere sahip olduğu ve üretilen mal ve hizmetlere getirilen 

standardizasyon ile beraber Türkiye kendini Avrupalı klasmanına yaklaştırmada başarılı 

olmuştur.

Ancak bunun yanı sıra özellikle 3 Ekim 2005’te müzakereler için başlangıç tarihinin 

verilmesiyle birlikte Türkiye’nin önüne daha sıkı bir “Avrupalı” kimliği tanımı çıkaran 

Hristiyan Demokrat yaklaşımın ve Kıbrıs meselesinin reform sürecinin yavaşlamasına neden 

olduğu görülmüştür. Bunun ardından kamuoyunda Türkiye’nin AB’ye gireceği inancı yavaş 

yavaş kaybolurken Türkiye tarafından da Avrupalı değerlerin sorgulanması tartışmaya 

açılmıştır.

Maastricht Anlaşmasının ardından ekonomik bir topluluk olmaktan ziyade Avrupalı 

üst kimliğine sahip bir siyasal yapı olarak hareket eden AB, Türkiye’nin üyeliğini hem nüfus 

büyüklüğü ve ekonomik gerilik gibi rasyonel sebeplerle hem de bir takım siyasi muhalefet -

Yunanistan ve GKRY- ve kültürel sebeplere dayandırarak geciktirmeye çalışmış veya tam 

üyelik yerine “imtiyazlı ortaklık” gibi ara statüleri vadetmiştir.

Bu noktada Türkiye kökenli olma kimliği taşıyan Almanya’daki misafir işçilerin 

entegrasyonları Türk-Türkiye kimliğinin Avrupa kamuoyunda tanınmasında önemli rol 

oynamıştır. Analiz ettiğimiz gazete haberlerinde de görüldüğü üzere “kültürel” olarak farklılık 

içeren bu kimliğin ilk gerçek temsilcileri “misafir işçiler” olarak görülmüştür.

Misafir işçilerin Türkiye’nin AB serüvenindeki etkilerini incelediğimiz dördüncü 

bölümde toplamda altı farklı görüşmeci, Milliyet gazetesinden on beş farklı haber ve Almanya 

medyasından on farklı habere söylem analizi uygulanmıştır.



175

Bu incelenen verilerin tümü önce MAXQDA – 2020 programında değerlendirilmiş ve 

frekanslarına göre kelime bulutları oluşturulmuş ardından yapılan kodlamada ortaya çıkan 

“kimlik oluşumu” “ekonomik entegrasyon” “siyasi entegrasyon” “sosyal entegrasyon” ve 

“AB ile olan ilişkilere etkiler” temaları dahilinde metinler incelenmiştir. Bu bulgular 

dahilinde varılan sonuçlar ise şöyle aktarılabilir:

İlk olarak Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmen kimliği özellikle birinci nesil 

göçmenlerle oluşmuştur. Bu göçmenlerin doğrudan köyden yabancı bir ülkeye göçü bu 

kimliğin algılanması boyutunda Alman toplumu üzerinde oldukça olumsuz imgeler 

bırakmıştır. Yalnızca Almanya medyasındaki haberler tarafından değil görüşmeciler 

tarafından da doğrulanan bu gözlem özelinde katılımcıların bu imajı düzeltmek adına STK’lar 

vasıtasıyla çabaladıkları ancak kazınan resmin incelenen süreçte değiştirilemediği 

gözlemlenmiştir. Yine birinci nesil göçmenlerin oldukça uzun saatler çalışması ve misafir işçi 

olarak adlandırıldıkları için entegrasyon adına herhangi bir uygulamaya girişilmemesi burada 

doğan veya aile birleşimleri yoluyla Almanya’ya gelen ikinci neslin dil problemleri 

yaşamalarına, kalıcılığın kesinleşmesi ile beraber marjinalleşme yolunda ilerlemelerine ve 

psikolojik rahatsızlıklar geçirmelerine neden olmuştur. Birinci nesil ile oluşan Türkiye 

kimliğinin sarsıcı etkileri günümüzde de sürmektedir. Özellikle Alman toplumunun yaşlı 

nüfusunda Türkiye kökenli göçmenler imgesi ülke içerisinde bir problem olarak 

gözlemlenmektedir. Ayrıca incelenen medya kaynaklarında da Türkiye kökenli göçmenler 

üzerine tıpkı geçmişte olduğu gibi oryantal bir söylem uygulanmış ve bu da ilgili grubun 

ötekileşmesine neden olmuştur.

İkinci olarak ise Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin büyük kısmı 

ekonomik entegrasyonunu tamamlamıştır. Almanya ekonomisine müteşebbis sınıf boyutunda 

oldukça büyük katkılar verilmektedir. Tüm nesillerin devlete vergi verme anlamında da 

oldukça iyi performans gösterdikleri gerçeği tüm katılımcılar ve gazete haberleri tarafından 

doğrulanmıştır. Yine ekonomik anlamda özellikle ikinci nesilde işsizlik problemi ortaya 

çıkmış olsa da bu diğer entegrasyon problemlerinin yanında ekonomik entegrasyon başlığı 

altında daha az ifade edilen bir sorun olarak karşımıza çıkmıştır. Ekonomik entegrasyonun 

birinci ve ikinci nesillerde küçük orta ölçekli işletmeler vasıtasıyla iyi işlemesi üçüncü ve 

dördüncü nesillerin doğrudan iş gücü piyasalarına önceki nesillere oranla daha kolay girmesi 

buradaki toplumun sınıfsal olarak ilerlediğinin de bir göstergesi olmuştur. Artık dördüncü 

nesilden itibaren ve değişen göç profili ile beraber dile ve kültüre hâkim entegrasyona ihtiyaç 

duymayan nesiller yetişmeye başlamıştır.



176

Üçüncü olarak ise Almanya siyasal hayatına entegrasyon incelenmiş ne yazık ki bu 

noktadaki entegrasyonun ekonomik anlamda olduğu kadar konuşulmadığı gözlemlenmiştir. 

Kaya ve Kentel (2005) tarafından yapılan saha çalışması sonuçları kapsamında Türkiye 

kökenli göçmen halkın Almanya siyasetine ilgi oranının düşük olduğu gözlemlenmiştir. 

Ayrıca bu grubun oy oranının da seçmen grafiklerinde çok küçük bir orana tekabül etmesi 

onlar üzerine ekstra bir ilgi oluşmamasına neden olmuştur. Tüm görüşmeciler tarafından 

mutabık kalınan siyasi entegrasyon açısından problem yaratan bir başka husus olarak bu 

göçmen topluluğun Türkiye siyasetine duyduğu ilginin çok yüksek seviyelerde 

seyretmesinden kaynaklanmaktadır. Özellikle Türkiye seçimlerine oy verme işleminin eskiye 

oranla daha da kolaylaşmasıyla birlikte göçmenlerin siyasi anlayışlarında tüm ilgi Türkiye 

üzerine çekilmiştir. Bu yaklaşımı görüşmecilerin haricinde Almanya’daki gazete haberleri 

analizinde de gözlemleyebilmekteyiz. Ayrıca nispeten muhafazakâr-sağ görüşlü STK’ların 

temsilcileri Avrupa Parlamentosunda bulunan veya Almanya Parlamentolarında bulunan 

Türkiye kökenli temsilcilerin kendilerini temsil etmediğini ve bunun bir siyasi entegrasyona 

örnek gösterilemeyeceğini savunurken, liberal ve sol görüşlü yaklaşıma sahip grupların 

temsilcileri bunun entegrasyona güzel bir örnek olabileceğini savunmuşlardır.

Dördüncü olarak sosyal entegrasyon hakkında en büyük problemin dil olduğu 

gözlemlenmiştir. Birinci, ikinci ve üçüncü nesillerde Almanca konuşamama oranı kesin 

olarak bilinmese de incelenen haberlerde ve görüşmelerde ifade edildiği üzere Almanya 

hayatında yaşantısını Türkiye kökenlilerin ağırlıklı olarak bulunduğu mahallelerde sürdürerek 

ve iş hayatlarında da yalnızca Türkçe konuşarak sonlandıran insanların varlığı aşikardır. 

Bunun ardından büyük problemlerin bir başkası ise eğitim meselesi olarak gözlemlenmiştir. 

Eğitim meselesinde de Türkiye kökenlilerin yüksek dereceli eğitime katılma oranları oldukça 

düşük seviyelerde seyretmektedir. Almanya ve Türkiye basınında incelenen gazete 

haberlerinde bu durum çok defa tekrar edilmiştir. Sosyal entegrasyon anlamındaki bir diğer 

önemli mesele ise kadınların sosyal yaşamda görünürlüğünün azlığı olarak ifade edilmiştir. 

Özellikle Zeit gazetesi tarafından Angela Merkel ile yapılan röportajda kendisinin 

ifadelerinde bu durum açıkça ifade edilmiştir. Almanya basınındaki haberlerin hâkim 

söyleminde ise Türkiye kökenli göçmen kadınların ağırlıklı olarak sosyal dünya ile olan 

bağlantılarının azlığı, ev içerisine hapsedilmiş oldukları belirtilmiştir.

Beşinci olarak Türkiye’nin AB üyelik sürecinde Almanya’da yaşayan Türkiye kökenli 

göçmenlerin bu sürece yönelik etkileri ve süreçten etkilenimleri incelenmiştir. Yapılan 

görüşmeler, Türkiye ve Almanya’dan seçilen gazete haberleri ve literatür doğrultusunda bu 

grubun üyelik süreci üzerine olumlu anlamda çok büyük etkileri bulunmamaktadır. 



177

Kaynakların incelenmesi neticesinde ulaşılan sonuç bu göçmen nüfusun birinci neslinin 

eğitimsizliği ve Alman toplumundan gözle görülür orandaki farklı yaşayış biçimleri 

nedeniyle, AB’nin Avrupalılık kapsamındaki bakış açısıyla oldukça zıt bir noktada 

bulundukları gözlemlenmiştir. Misafir işçilerin kalıcı olmalarının ardından girişilen 

entegrasyon çabalarının sonuçlarının da büyük ölçüde başarısız olması Türkiye’nin üyeliğini, 

stereotiplere de dayanan Türk/Türkiyeli imajı ile olumsuz anlamda etkilemiştir.

Gerek gazete haberleri gerekse mülakatlar Türkiye’nin AB üyeliğine dahil olmasıyla 

beraber burada yaşayan Türkiye kökenli göçmenlerin durumlarında iyileşme 

sağlayabileceğinin altını çizmiştir. Aksi halde buradaki göçmen grubun lobi oluşturma veya 

ikili ilişkilerde bir köprü noktası olmak gibi bir misyonu olmamış olsa bile bunun 

başarılamayacağı sonucuna varılmıştır. Bu sebeple temelde Türkiye’nin AB üyeliği için kendi 

içerisinden bir Avrupalı kimliğinin oluşturmasına özen gösterilerek üyelik sürecinin başarıya 

ulaşabileceği sonucuna varılmıştır.



178

KAYNAKÇA

Süreli Yayınlar

Abadan Unat, N. (1977). “Implications of Migration on Emancipation and Pseudo-

Emancipation of Turkish Women”. International Migration Review, 11(1): 31-57.

Adar, S. (2019). “Rethinking Political Attitudes Of Migrants From Turkey And Their 

Germany-Born Children- Beyond Loyalty and Democratic Culture, SWP Research 

Paper, (7): 1-35.

Aggestam, M. (2004). “Corporate Governance and Capital Groups in Poland”. Journal of 

East European Management Studies, 9(4): 368–391.

Akçay, E. Y. (2012). “1970’lerde Siyasi Partilerin Gözüyle Türkiye’nin AET’ye Bakışı: AP, 

CHP, MHP, MSP, DP2, TKP Örnekleri”. Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4(7): 25-45.

Akşemsettinoğlu, G. (2014). “50. Yıldönümünde Ankara Anlaşması Perspektifinden Türkiye-

Avrupa Birliği İlişkilerine Kısa bir Bakış”. Cankaya University Journal of Humanities 

and Social Sciences, 11(2): 213-238.

Alpan, B. (2015). “Bir İmkan Olarak Avrupalılık Kimliği: Türkiye-AB İlişkileri Tartışmaların 

Neresinde?”. Marmara Avrupa Çalışmaları Dergisi, 23(2): 5-26.

Altun, A. (2016). “AB’nin Vize Politikası Bağlamında Sığınmacıların Durumu ve Türkiye-

AB Geri Kabul Antlaşması”. International Journal of Academic Values Studies, 2(3): 

36-47.

Arı, K. ve Kıran, A. (2011). “Uluslararası İlişkilerde Sosyal İnşacılık”. Ekev Akademi Dergisi, 

15(46): 49-64.

Arısan Eralp, N. (2017). “Nevi Şahsına Münhasır Bir Ortaklık: Türkiye-AB İlişkileri”. 

Liberal Perspektif, (8): 5-37.

Arısoy, A. (2010). “European Tradition of Federalism and Federalist Movements in European 

Integration”. Ege Akademik Bakış Dergisi, 10(4): 1195-1206.

Aslan, R. (2000). “Türkiye-Avrupa Birliği Sancılı Gelişen İlişki”. Ankara Üniversitsii SBF 

Dergisi, 55(3): 10-28.

Aybey, A. (2004). “Turkey And The European Union Relations: A Historical Assessment”. 

Ankara Avrupa Çalışmaları Dergisi, 4(1): 19-38.

Aydın Düzgit, S. ve Gürsoy Y. (2008). “International Influences On The Turkish Transition 

To Democracy in 1983”. Cddrl Working Papers, 87: 1-50.



179

Aydın, M. (1996). “Uluslararası İlişkilerde Yaklaşım, Teori ve Analiz”. Ankara Üniversitesi 

SBF Dergisi, 51(01): 71-114.

Aydın, M. ve Ereker, F. (2014). “Türkiye’de Güvenlik: Algı, Politika, Yapı”. Uluslararası 

İlişkiler Dergisi. 11(43): 127-156.

Aydın, Y. (2014). “The New Turkish Diaspora Policy: Its Aims, Their Limits And The 

Challenges For Associations Of People Of Turkish Origin And Decision Makers In 

Germany”. SWP Research Paper, (10): 1-35.

Aydın-Düzgit, S., Rumelili, B., & Gülmez, S. B. (2020). “Turkey as a Model for the 

Mediterranean? Revealing Discursive Continuities with Europe’s Imperial Past”. 

Interventions, 22(6): 741–762.

Başkurt, İ. (2009). “Almanya’da Yaşayan Türk Göçmenlerin Kimlik Problemi”. Hasan Ali 

Yücel Eğitim Fakültesi Dergisi, 12(2): 81-94.

Berksoy, T. (1998). “Türkiye-Avrupa Birliği İlişkilerinin Anatomisi”. Avrupa Topluluğu 

Enstitüsü Avrupa Araştırmaları Dergisi, 6(1): 15-45.

Bulmer, S. (2009). “Germany And The EU Constitutional Debate From Launch To Salvage 

Operation”. SWP Research Paper, (02): 1-15.

Burçoğlu, N. K. (2003). “Türk-Alman Kültürel İlişkilerinin Tarihsel Gelişimi”. Avrupa 

Araştırmaları Dergisi, 11(2): 169-209.

Büyüktanır, D. (2015). “Toplumsal İnşacı Yaklaşım ve Avrupa Bütünleşmesinin 

Açıklanmasına Katkıları”. Ankara Avrupa Çalışmaları Dergisi, 14(2): 1-24.

Cary, N. D. (2019). “Review Essay: Helmut Schmidt, Euromissiles, and the Peace 

Movement”. Central European History Society of the American Historical 

Association, (52): 148-171.

Chopra, H.S. (1972). “Willy Brandtʹs "Ostpolitik" and its impact on Franco-German 

relations”. India Quarterly: A Journal of International Affairs, 28(3): 227-235.

Cunha, A. (2012). “The European Economic Community’s Third Enlargement A Winners 

Competition For The Member States”. The Jean Monnet/Robert Schuman Paper 

Series, 12(6): 1-18.

Çakmak, H. (2009). “Türkiye Avrupa Birliği İlişkileri”. Türk Yurdu Dergisi, 98(257): 1-15.

Dalbay, R. C. (2018). “Kimlik ve Toplumsal Kimlik Kavramı”. Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2(31): 161-176.

Demirağ H. ve Kakışım C. (2018). “Almanya’daki Türklerin Göç ve Entegrasyon Süreci: 

Birinci ve Üçüncü Kuşak Karşılaştırması”. Sosyal Siyaset Konferansları Dergisi, (75): 

123-152.



180

Denison, A. (2001). “German foreign policy and transatlantic relations since unification”. 

German Politics, 10(1): 155-176.

Dijk, T. A. (1989). “The Implementation of the Final Act of Helsinki: The Creation of New 

Structures or the Involvement of Existing Ones?”. Michigan Journal of International 

Law, 10(1): 110-126.

Doyuran, L. (2018). “Medyatik Bir Çalışma Alanı Olarak Eleştirel Söylem Çözümlemesi 

(Televizyon Dizileri Örneğinde)”. Erciyes İletişim Dergisi, 5(4): 301-323.

Eder, C. ve Halla, M. (2018). “On the Origin of the German East-West Population Gap”. 

Johannes Kepler University of Linz, Department of Economics. Working Paper(1817): 

1-35.

Emmery, F. ve Petrovi, S. (2014). “The Past, Present, And Future Of EU Enlargement”. 

Fordham International Law Journal, 37(5): 1349-1420.

Erdem, G. (2015). “12 Eylül Darbesi’nin Türkiye’nin Avrupa ile İlişkilerine Etkileri: Avrupa 

Topluluğu ve Avrupa Konseyi’yle İlişkiler”. Ankara Avrupa Çalışmaları Dergisi. 

14(1): 29-64.

Erdoğan, M. M. (2006). “Türkiye-AB İlişkilerinde Ortak Payda: Vizyonsuzluk”. Liberal 

Düşünce, 11(43): 137-148.

Erdoğan, M. M. (2008). “Türkiye ile Avrupa Ekonomik Topluluğu/Avrupa Birliği 

İlişkilerinde Değişmeyen Öncelikler”. Liberal Düşünce, 51(2): 123-140.

Erdoğan, M. M. (2009). “Earned Europeanness: Turkey and Diaspora Turks in Europe”. 

American Journal of Islamic Social Sciences, 26(4): 136-146.

Ereker, F. (2013). “Dış Politikayı Analiz Etmek: Dış Politika Analizinde Yapan-Yapı 

Sorunu”. Uluslararası İlişkiler Dergisi, 9(36): 45-71.

Ermağan, İ. (2012). “Avrupa Birliği Bağlamında Türkiye-Almanya İlişkileri”. Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 9(20): 73-91.

Gleason, P. (1983). “Identifying Identity: A Semantic History”. The Journal of American 

History, 69(4): 910-931.

Goebel, J. R. (2003). “The European Union in Transition: The Treaty of Nice in Effect; 

Enlargement in Sight; A Constitution in Doubt”. Fordham International Law Journal, 

27(2): 455-502.

Gözen, R. (2006). “Türkiye-AB Yakınlaşması: 1999 AB Helsinki Zirvesinden 2003 Irak 

Savaşına Stratejik Algılamalarda Dönüşüm Süreci”. Uluslararası İlişkiler, 3(10): 115-

146.



181

Güllüpınar, F. (2014). “Almanya’da Göçmen Politikaları ve Türkiyeli Göçmenlerin Trajedisi: 

Yurttaşlık, Haklar ve Eşitsizlikler Üzerine”. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 14(1): 1-16.

Gümrükçü, H. (1999). “Türkiye-Avrupa Birliği İlişkilerinin Dünden Bugüne Evrimi”. 

Birikim, 128, 65-80.

Hakola, R. (2009). “Erik H. Erikson’s Identity Theory and the Formation of Early 

Christianity”. Journal of Beliefs and Values, 30(1): 5-15.

Hiç Gencer, A. E. (2011). “Türkiye-Avrupa Birliği İlişkilerine Temel Bakışlar: Dün, Bugün 

ve Yarın”. Akademik Bakış Dergisi, (25): 1-16.

İçduygu, A. (2010). “The Politics Of Demography And International Migration: Implications 

For The EU-Turkey Relationship”. Journal Of Balkan And Near Eastern Studies, 

12(1): 59-71.

İçduygu, A. ve Aksel, B. D. (2013). “Turkish Migration Policies: A Critical Historical 

Retrospective”. Perceptions, 13(3): 167-190.

İmançer, D. (2003). “Çağdaş Kimliğin Yapılanma Süreci ve Televizyon”. Doğu Batı, 6(23): 

233-250.

İnat, K. (2009). “Birleşme Sonrasında Almanya’nın Dış Politikası: “Normalleşmenin Son 

Adımları”. Bilgi, 18(1): 1-37.

Kahraman, S. (1997). “The European Union And The Challenge of Enlargement”. Marmara 

Journal of European Studies. 5(2): 147-178.

Karabulut, U. (2007). “Anavatan Partisinin İktidarı’nın İlk Yıllarında Türkiye-Avrupa 

Ekonomik Topluluğu İlişkileri ve Türkiye’nin AET’ye Tam Üyelik Başvurusu”. 

ÇTTAD, 4(14): 137-159.

Karakaş, M. (2013). “Türkiye’nin Kimlikler Siyaseti ve Sosyolojisi”. Akademik İncelemeler 

Dergisi, 8(2): 1-44.

Karaosmanoğlu, L. A. (2014). “NATO’nun Dönüşümü”. Uluslararası İlişkiler Dergisi. 

10(40): 3-38.

Karimifard, H. (2012). “Constructivism, National Identity and Foreign Policy of the Islamic 

Republic of Iran”. Asian Social Science, 8(2): 239-246.

Katz, P. (2003). “The Treaty of Nice and European Union Enlargement: The Political, 

Economic, and Social Consequences of Ratifying the Treaty of Nice”. University of 

Pennsylvania Journal of International Law, 24(1): 225-262.

Kaya, A. (2015). “Euro-Türkler, Kuşaklararası Farklılıklar, İslam ve Entegrasyon 

Tartışmaları”. Göç Araştırmaları Dergisi, 1(1): 44-79.



182

Kaya, A. (2018). “Right-wing populism and Islamophobism in Europe and their impact on 

Turkey–EU relations”. Turkish Studies. 1-28

Kaya, S. (2008). “Uluslararası İlişkilerde Konstrüktivist Yaklaşımlar”. Ankara Üniversitesi 

SBF Dergisi, 63(3): 84-111.

Kılıçbay, M. A. (2003). “Kimlikler Okyanusu”. Doğu Batı, 6(23): 155-163.

Kılınç, R. (2008). “İslam ve Avrupa Entegrasyonu”. Liberal Düşünce, 51(2): 27-40.

Kirişçi K. ve Kaptanoğlu N. (2011). “The Politics of Trade and Turkish Foreign Policy”. 

Middle Eastern Studies, 47(5): 705-724.

Kirişçi, K. (2005). “Türkiye ve Avrupa Birliği: Katılım Öncesi Dönemin İç ve Dış Politika 

Dinamikleri”. Uluslararası İlişkiler, 2(8): 79-118.

Klatt, H. (1992). “German unification and the federal system”. German Politics, 1(3): 1-21.

Koçak, S. Y. (2009). “Avrupa Birliği Geri Kalmış Bölgeleri Geliştirebildi mi: Extremadura ve 

Viseu Bölgeleri”. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Dergisi, 14(3): 327-341.

Kowert, A. P. (1998). “National Identity: Inside and Out”. Security Studies, 8(3): 1-34.

Kula, O. (2003). “Almanya’daki Türklerin Kültürel Kimliği”. Marmara Üniversitesi Avrupa 

Topluluğu Enstitüsü Avrupa Araştırmaları Dergisi”, 11(2): 211-234.

Küçük, M. (2009). “Uluslararası İlişkiler Kuramında Konstrüktivist Dönüşü Anlamak”. Ege 

Akademik Bakış, 9(2): 771-795.

Lindgaard J., Wessel Uyğur A. ve Banke S. F. C. (2018). “Turkey in European Identity 

Politics: Key Drivers And Future Scenarios”. Feuture, (19): 1-40.

Marktler, T. (2008). “The European Court of Justice as lawful Judge”. ICL Journal, 2(4): 

344-363.

Martin, L. P. (1981). “Germany’s Guestworkers”. Challenge, 24(3): 34-42.

Maull, H. W. (2008). “Germany and the Art of Coalition Building”. Journal of European 

Integration, (30): 131-152.

Mavrokordatos, P. ve Michael A. (2010). “Germany: Twenty Years After The Union”. 

International Business  Economics Research Journal, 9(4): 113-124.

Mertes, M. (2002). “Helmut Kohl’s Legacy for Germany”, The Washington Quarterly, (3):64-

79.

Moon, D. (2005). “Discourse, Interaction, and Testimony: The Making of Selves in the U.S. 

Protestant Dispute Over Homosexuality”. Theory and Society, 34(5): 551-577.

Mor, H. (2010). “Avrupa Birliği Bütünleşme Süreci ve Sorunları”. Gazi Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, 14(1): 499-541.



183

Müftüler-Baç, M. (2005). “Turkey’s Political Reforms: The Impact of the European Union”. 

Southeast European Politics and Societies, 10(1): 16-30.

Müller, P. (2010). “German Foreign Policy and The EU’s Collective Conflict Resolution 

Policy in the Middle East Between National Projection and EU Adaption”. The 

European Union in International Affairs, (2): 2-22.

Nas, Ç. (2001). “Turkish Identity And The Perception Of Europe”. Marmara Journal Of 

European Studies, 9(1): 177-189

Oğurlu, E. (2019). “Understanding the Distinguishing Features of Post-Westphalian 

Diplomacy”. Perceptions: Journal of International Affairs, 24(2): 175-194.

Oğuzlu, T. (2013). “Turkey and NATO”. Adam Akademi Sosyal Bilimler Dergisi, 3(1): 1-10. 

Öniş, Z. (2003). “Domestic Politics, International Norms and Challenges to the State Turkey-

EU Relations in the post-Helsinki Era”. Turkish Studies, 4(1): 9-34.

Özdemir, H. (2006). “Küreselleşme Avrupa Birliği ve Türkiye Üçgeninde Kimlik 

Parçalanması ve Kimlik Yönetişimi”. Uluslararası İlişkiler, 3(9): 173-2003.

Özkan, F. (2019). “Uluslararası İlişkilere Disiplinlerarası Yaklaşım: Tarih ve Teori Üzerine 

Bir Değerlendirme”. Uluslararası İlişkiler, 16(61): 5-22.

Özsoy Kırkpınar, N. ve Kobak, Ö. (2019). “Yugoslavya’daki Kimlik Çatışmalarının Sosyal 

İnşacılık Teorisi Kapsamında İncelenmesi”. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 11(22): 208-219.

Price, R. ve Reus-Smit, C. (1998). “Dangerous Liasons?”. European Journal of International 

Relations, 4(3): 259-294.

Sancaktar, C. (2008). “İnsan Hakları ve Demokrasi Teması Bağlamında Türkiye-Avrupa 

Birliği İlişkileri”. Stratejik Araştırmalar Dergisi. 1(12): 114-123.

Sarı Ertem, H. (2012). “Kimlik ve Güvenlik İlişkisine Konstrüktivist Bir Yaklaşım: Kimilğin 

Güvenliği ve Güvenliğin Kimliği”. Güvenlik Stratejileri, 8(16): 177-236.

Schoutheete P. ve Wallace H. (2002). “The European Council”. Groupement D’Etudes et de 

Recherches Notre Europe, 19: 1-30

Schuetz, A. (1953). “Common-Sense and Scientific Interpretation of Human Action”. 

Philosophy and Phenomenological Research, 14(1): 1-33.

Southern, D. (1992). “The constitutional framework of the new Germany”. German Politics, 

1(1): 31-49.

Soyaltın Colella, D. (2020). “Türkiye-Avrupa Birliği (AB) İlişkilerinde 1990’lı Yılların 

Analizi”. USBAD Uluslararası Sosyal Bilimler Akademi Dergisi, 2(3): 26-56.



184

Stein, E. (1983). “European Political Cooperation (EPC) as a Component of the European 

Foreign Affairs System”. Max-Planck-Institut für ausländisches öffentliches Recht 

und Völkerrecht, 43(1): 49-69.

Şahin, B. (2010). “Almanya’daki Türk Göçmenlerin Sosyal Entegrasyonunun Kuşaklar Arası 

Karşılaştırması: Kültürleşme”. Bilig, (55): 103-134.

Şahin, S. (2017). “Almanya ve Avusturya’da Dördüncü Kuşak Türk Gençleri”. Hacettepe 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları, (26): 281-291.

Şatana, N. S. (2015). “Uluslararası İlişkilerde Bilimsellik, Metodoloji ve Yöntem”. 

Uluslararası İlişkiler, 12(46): 11-33.

Şen, F. (2003). “The Historical Situation of Turkish Migrants in Germany”. Immigrants & 

Minorities: Historical Studies in Ethnicity, Migration and Diaspora, 22(3): 208-227

Şirin, B. (2020). “Değişen Dünya Düzeninde Yeni Alman Dış Politikası”. Ankara Avrupa 

Çalışmaları Dergisi, 19(2): 467-500.

TBMM, (1973). “133ncü Birleşim”. Millet Meclisi Tutanak Dergisi. 39(133): 618-650.

Tonus, Ö. ve Karluk, R. (2000). “Turkey’s Membership Perspective After Helsinki Summit”. 

MPRA, 18(58): 205-221.

Uysal, C. (2001). “Türkiye – Avrupa Birliği İlişkilerinin Tarihsel Süreci ve Son Gelişmeler”. 

Akdeniz Üniversitesi İ.İ.B.F. Dergisi, (01): 140-153.

Ünver, C. O. (2003). “Almanya’ya Türk İşgücü Göçü: Geçmişten Geleceğe Sorunlar, 

İmkanlar ve Fırsatlar”. Sosyal Siyaset Konferansları Dergisi, (45): 177-226.

Varwick, J. (2006). “European Union and NATO Partnership, Competition or Rivalry?”. 

Kieler Analysen zur Sicherheitspolitik, 6(16): 1-22.

Wagner, W. (2017). “The Bundestag as a Champion of Parliamentary Control of Military 

Missions.” Sicherheit und Frieden, 35 (2): 60-65.

Wang B. ve Wang J. (2016). “Political Aspirations, Participations and Influence of Turkish 

Muslims in Germany”. Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (in Asia), 10(2): 

99-120.

Wendt, A. (1992). “Anarchy is What States Make of It: The Social Construction of Power 

Politics”. International Organization, 46(2): 391-425.

Wendt, A. (1995). “Constructing International Politics”. International Security, 20(1): 71-81.

Wilpert, C. (2013). “Identity Issues In The History Of The Postwar Migration From Turkey 

To Germany”. German Politics and Society, 31(2): 108-131.

Wodak, R. (2000). “Does Sociolinguistics Need Social Theory? New Perspectives In Critical 

Discourse Analysis”. Discourse and Society, 2 (3), 123- 147.



185

Worbs, S. (2003). “The Second Generation in Germany: Between School and Labor Market”. 

International Migration Review, 37(4): 1011-1038.

Yanık, C. (2013). “Etnisite, Kimlik ve Milliyetçilik Kavramlarının Sosyolojik Analizi”. 

Kaygı, 12(20): 225-237.

Yıldız, A. (2017). “Göç ve Entegrasyon Politikalarında Vatandaşlık”. Göç Araştırmaları 

Dergisi, 3(1): 36-68.

Yıldız, R. ve Demir, S. (2003). “Milli Kimliğin Oluşumunda Zihniyet”. Dumlupınar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5(8): 319-339.

Yılmaz, B. (2008). “The Relations of Turkey with the European Union: Candidate Forever?”. 

Center for European Studies Working Paper Series, 167: 1-25.

Yükleyen, A. ve Yurdakul, G. (2011). “Islamic Activism and Immigrant Integration: Turkish 

Organizations in Germany”. Immigrants & Minorities, 29(01): 64-85.

Kitaplar

Abadan Unat, N. (1964). Batı Almanya’daki Türk İşçileri ve Sorunları, Başbakanlık Devlet 

Planlama Teşkilatı, Ankara

Aydın-Düzgit, S. ve Tocci, N. (2015). Turkey and The European Union. Palgrave, New York. 

Bakker E. ve Veldhuis T. (2009). “Muslims in the Netherlands: Tensions and Violent 

Conflict”, Emerson, M. (Ed.). Ethno-Religious Conflict In Europe Typologies Of 

Radicalisation In Europe’s Muslim Communities. Center For European Policy Studies, 

Brussel.

Balcı, A. (2017). Türkiye Dış Politikası İlkeler, Aktörler ve Uygulamalar. Alfa, İstanbul.

Başer, B. (2017). “Turkey’s Ever-Evolving Attitude-Shift Towards Engagement With Its 

Diaspora”. A. Weinar (Ed.). Emigration and Diaspora Policies In The Age Of Mobility 

Global Migration Issues, Springer International Publishing, New York, 221-237.

Berenskoetter, F. (2011). “Identity in International Relations”. R. A. Denemark (Ed.). The 

International Studies Encyclopedia Volume VI. Wiley Blackwell, New Jersey, 3595-

3611.

Bernardini, G. (2017). “Helmut Schmidt, the ‘Renewal’ of European Social Democracy, and 

the Roots of Neoliberal Globalization”. Andresen K. ve Müller S. (Ed.). Contesting 

Deregulation: Debates, Practices and Developments in the West since the 1970s. 

Oxford Berghahn Books, New York, 111-124.

Birand, M. A. (2005). Türkiye’nin Büyük Avrupa Kavgası 1959-2004, Doğan Kitapçılık, 

İstanbul.



186

Bostancı, M. N. (1998). Siyaset, Medya ve Ötesi. Vadi Yayınları, Ankara.

Bozdağlıoğlu, Y. (2003). Turkish Foreign Policy and Turkish Identity: A Constructivist 

Approach. Routledge, London.

Bozkurt, V. (2001). Avrupa Birliği ve Türkiye. Vipaş, İstanbul.

Bulkan, D., Ermağan, İ. ve Gümüş, B. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. 

Ermağan ve B. Gümüş (Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 2 Yönetim Ekonomi 

Toplum. Nobel Yayınları, Ankara, 412-443.

Bülbül, A. (2019). “Soğuk Savaş Sonrası Almanya’nın Dış Politikası”, H. Bağcı, İ. Ermağan 

ve B. Gümüş (Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih ve Dış Politika. Nobel 

Yayınları, Ankara, 126-166.

Büyükbay, C. (2016). Avrupa Birliği, Almanya ve Türkiye İlişkilerde Temel Değerler Ve 

Dönüşen Stratejiler. İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul.

Canbolat, S. İ. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. Gümüş 

(Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih ve Dış Politika. Nobel Yayınları, Ankara, 

2-30.

Canbolat, S. İ. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. Gümüş 

(Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih ve Dış Politika. Nobel Yayınları, Ankara, 

2-30.

Castells, M. (2006). Enformasyon Çağı, Ekonomi, Toplum ve Kültür. (Çev. E. Kılıç), İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul.

Ceyhan, A. (1991). Avrupa Topluluğu Terimleri Sözlüğü, Afa Yayınevi, İstanbul.

Çayhan, E. (2003). “Türkiye’de Siyasal Partiler ve Avrupa Birliği”. Dünden Bugüne Avrupa 

Birliği. B. Dedeoğlu (drl.). Boyut Kitapları, İstanbul.

Dedeoğlu, B. (2003). Dünden Bugüne Avrupa Birliği. Boyut Kitapları, İstanbul.

Dijk, T.A. (2007). “Bir Söylem Olarak Haberin Disiplinler Arası Çözümlenmesi”. Medya 

Metinlerini Çözümlemek İçerik Göstergebilim ve Söylem Çözümleme Yöntemleri.  

(Çev. Ü. Atabek), G.Ş. Atabek ve Ü. Atabek (drl.). Siyasal Kitabevi, Ankara.

Dusek, V. (2006). Philosophy of Technology An Introduction. Blackwell Publishing, Oxford.

Düzgit Aydın, S. (2012). Constructions of European Identity: Debates and Discourses on 

Turkey and the EU, Palgrave Macmillan, New York.

Emmanouuilidis, A. J. ve Möller, A. (2010). “General Perception Of EU Integration: 

Accomodating A New Germany”. R. Dehousse ve E. Fabry (Ed.), Where is Germany 

Heading? Notre Europe, Paris: 1-15.

Emmert, F., ve Petroviç, S. (2014). The Past, Present and Future of EU Enlargement.



187

Erdoğan, İ. (2011). İletişimi Anlamak. Pozitif Matbaacılık, Ankara.

Erhan, Ç. ve Arat T. “Avrupa Topluluklarıyla İlişkiler”, B. Oran (Ed.). Türk Dış Politikası, 

Kurtuluş Savaşı’ndan Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar Cilt II. İletişim Yayınları, 

İstanbul, 83-102

Erhan, Ç. ve Arat, T. “AET’yle İlişkiler”, B. Oran (Ed.). Türk Dış Politikası, Kurtuluş 

Savaşı’ndan Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar Cilt I. İletişim Yayınları, İstanbul, 

808-855.

Ermağan İ. ve Gümüş B. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. 

Gümüş (Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih ve Dış Politika. Nobel Yayınları, 

Ankara, 324-360.

Ersoy, E. (2014). “Realizm”, R. Gözen (Ed.). Uluslararası İlişkiler Teorileri. İletişim 

Yayınları, İstanbul, 159-186.

Esen, E.ve İyikan, N. (2008). Türkiye-AB İlişkileri Nereye Gidiyor, Akdeniz Üniversitesi 

Avrupa Birliği Araştırma ve Uygulama Merkezi, Antalya. 

Fairclough, N. ve Wodak, R. (1997). “Critical Discourse Analysis”. T. A. Dijk (Ed.). 

Discourse Studies: A Multidisciplinary Introduction. London: Sage Publications, 

London, 258-284.

Foucault, M. (1977). Güvenlik, Toprak, Nüfus. (Çev. F. Taylan). İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul.

Foucault, M. (1987). Söylemin Düzeni, (Çev. T. Ilgaz), Hil Yayınları, İstanbul.

Fry, J. (1993). The Helsinki Process Negotiating Security and Cooperation in Europe, 

National Defense University Press, Washington, DC.

Gee, J. P. (2005). An introduction to discourse analysis: Theory and method. Routledge, New 

York.

Gözen, R. (2014). “İdealizm”, R. Gözen (Ed.). Uluslararası İlişkiler Teorileri. İletişim 

Yayınları, İstanbul, 67-117.

Güvenç, B. (1997). Türk Kimliği. Remzi Kitabevi, İstanbul.

Jackson, R. H., ve Sørensen, G. (2007). Introduction to international relations: Theories and 

approaches. Oxford University Press, Oxford.

Jepperson, R. L., Wendt, A. ve Katzenstein, P.T. (1996). “Norms, Identity and Culture in 

National Security”. P. T. Katzenstein (Ed.). The Culture of National Security: Norms 

and Identity in World Politics. Columbia University Press, New York, 33 – 75.



188

Kardeş, B. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. Gümüş (Ed.). 

Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih ve Dış Politika. Nobel Yayınları, Ankara, 56-

83.

Kastoryano, R. (2018). “Transnational Politics Of Integration And An Imagined Global 

Diaspora”. J. E. Fossum vd. (Ed.), Diversity and Contestations over Nationalism in 

Europe and Canada, Palgrave, London, 63-84.

Kaya, A. ve Kentel, F. (2005). Euro-Turks A Bridge Or A Breach Between Turkey And The 

European Union. Center For European Policy Studies, Brussels.

Kaya, A., Aydın-Düzgit S., Gürsoy, Y., Beşgül Onursal, Ö. (drl.). “Avrupa Birliğine Giriş: 

Tarih, Kurumlar ve Politikalar”. (2020). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul.

Kirişci, K. (2008). “Migration And Turkey: The Dynamicis Of State, Society And Politics”. 

R. Kasaba (Ed.). The Cambridge History of Turkey. Cambridge University Press, 

Cambridge, 175-198.

Larsen, H. (2004). “Discourse Analysis In The Study Of European Foreign Policy”, Tonra, B. 

ve Christiansen T. (Ed.). Rethinking European Union Foreign Policy. Manchester 

University Press, Manchester, 62-81.

Malinowski, B. (1948). Magic, Science and Religion and Other Essays. The Free Press, 

İlunois. 

Mathieu, J. L. (2006).  Avrupa Birliği. Dost Kitabevi, Ankara.

Melluci, A., (1996), Challenging Codes: Collective Action in The Information Age, 

Cambridge University Press, Cambridge.

National Defense University National War College Fort McNair. (1976). Willy Brandt and 

Ostpolitik, ANSI, Washington. 

Neziroğlu, İ. ve Yılmaz, T. (2013). Hükümetler, programları ve genel kurul görüşmeleri cilt 

8. (9 Kasım 1989-30 Ekim 1995). TBMM Basımevi, Ankara.

Onuf, N. (1989). World of Our Making: Rules and Rule in Social Theory and International 

Relations. Columbia University of South Carolina Press, South Carolina.

Önsoy, M. (2016). “Türk Alman İlişkilerinin Son On Yılı”. O. Örmeci ve H. Işıksal (Ed.). 

Mavi Elma: Türkiye-Avrupa İlişkileri, Gazi Kitabevi, Ankara, 508-541.

Önsoy, M. ve Koç, Z. E. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. 

Gümüş (Ed.). Dünya Siyasetinde Almanya – 1 Tarih Ve Dış Politika. Nobel Yayınları, 

Ankara, 84-125.

Punch, K. F. (2000). “Developing Effective Research Proposals”. Sage Publications, London.



189

Punch, K. F. (2005). “Introduction To Social Research–Quantitative And Qualitative 

Approaches”. Sage Publications, London.

Pütz, R. (2008). “Transculturality As Practice: Turkish Entrepreneurs In Germany”. A. Al-

Hamarneh Ve J. Thielmann (Ed.). Islam and Muslims in Germany, Brill, Boston, 511-

535.

Rumelili, B. (2014). “İnşacılık/Konstrüktivizm”, E. Balta (Ed.). Küresel Siyasete Giriş: 

Uluslararası İlişkilerde Kavramlar, Teoriler, Süreçler. İletişim Yayınları, İstanbul, 

151- 174.

Said, E. (1998). Oryantalizm. (Çev. N. Uzel). İrfan Yayınevi, İstanbul.

Schaefer, S. (2005). “Germany: A Case Study of Failed Integration?”. S. Schaefer, G. Austin 

ve K. Parker (Ed.). Turks In Europe: Why Are We Afraid?. The Foreign Policy Centre, 

London, 1-20.

Smith, A. (1994). Milli Kimlik. (Çev. B. S. Şener). İletişim Yayınları, İstanbul.

Soyaltın Colella, D. “Avrupa’da Birlik Ve Bütünleşme Hareketinin Tarihi Ve Kuramsal Arka 

Planı”. C. Dinç (Ed.). Avrupa ve Avrupa Birliği. Savaş Kitap, İstanbul, 1-25.

Soysal, L. (2008). “The Migration Story Of Turks In Germany: From The Beginning To The 

End”. R. Kasaba (Ed.). The Cambridge History of Turkey. Cambridge University 

Press, Cambridge, 199-225.

Stolper F. W. Ve Roskamp W. (1979). Planning a Free Economy: Germany 1945-1960. 

Mohr Siebeck Gmbh, Berlin.

Şahinöz, A. (2012). “Türkiye-AB İlişkilerinde Direnç Alanları”. Ö. F. Çolak (Ed.). Avrupa 

Birliği’ne Giriş Sürecinde Balkanlarla İlişkiler Ve Türkiye Ekonomisi. TEK Yayın, 

Ankara, 48-66.

Tekin, C. (2019). “Dünya Siyasetinde Almanya”, H. Bağcı, İ. Ermağan ve B. Gümüş (Ed.). 

Dünya Siyasetinde Almanya – 2 Yönetim Ekonomi Toplum. Nobel Yayınları, Ankara, 

114-130.

Telhami, S. ve Barnett, M. (2002). “Introduction: Identity And Foreign Policy In The Middle 

East”. S. Telhami ve M. Barnett (Ed.), Identity And Foreign Policy In The Middle East 

Cornell University Press, New York, 1-25.

Türk Dil Kurumu. (1998). Büyük Türkçe Sözlük. Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.

Ülgen, S. (2005). AB İle Müzakerelerin El Kitabı, Ne Bekliyoruz, Ne Olacak?, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul.

Wendt, A. (1999). Social Theory Of International Politcs. Cambridge University Press, 

Cambridge.



190

Wodak, R. (2002). “Fragmented Identities: Redefining And Recontextualizing National 

Identity”. P. Chilton ve C. Schaffner (Ed.). Politics As Text And Talk: Analytic 

Approaches To Political Discourse. John Benjamins, Amsterdam, 62-85.

Tezler

Akıllı, E. (2013). Kimlik-Dış Politika İlişkisi: Türk Devlet Kimliğinin Türk Dış Politikası 

Üzerine Etkisi. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.

Aksu, K. (2012). Turkey-EU Relations: Beyond Membership; Army, Religion And Energy. 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, University of London Department of Politics, Londra.

Bayri, H. (2008). Türkiye’de Kimlik Siyaseti Sorunu Ve Ulusal Kimlik (1980 Sonrası Döneme 

Sosyo-Politik Bir Bakış). Yayınlanmamış Doktora Tezi. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Erzurum.

Bozkurt, T. (2011). Gümrük Birliği’nin Türkiye’nin AB’ye Tam Üyelik Sürecindeki Yeri. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul.

Dağ, D. (2019). Türkiye’den Göçün Türkiye-(Federal) Almanya İlişkilerine Etkisi. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara.

Dayangaç, T., (2006), II. Dünya Savaşı Sonrasında Alman Dış Politikası, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Gebze Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kocaeli.

Gül, M. (2003). German Foreign Policy: Change and Continuity. Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Hekimler, O. (2007). Birleşme Sonrasında Federal Almanya’nın Yeni Avrupa Vizyonu. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

Karagöz, S. (2016). Sosyal Konstrüktivizm Bağlamında Türk Dış Politikasının Analizi: 

Türkiye’nin Yakın Çevresi Olan Ortadoğu, Orta Asya Ve Avrupa Birliği İle İlişkileri 

Örneği. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Edirne.

Odrowski, S. (2018). German National Interest And European External Action. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Köln Üniversitesi Dış Politika Enstitüsü, Köln.



191

Popovich, S. A. (2012). Willy Brandt’s Ostpolitik: The Changing Rol In United States-West 

German Relations, An Analysis Of United States Government Internal Documents. 

Yayınlanmamış Lisans Tezi, Scripps College, Cleramont. 

Sipahioğlu Ökten, B. (2019). Türkiye Avrupa Birliği İlişkileri Bağlamında Avrupa’da Türk 

Diasporası: Hollanda Örneği. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya.

Tekiner, U. (2015). Germany In Europe Or Europe In Germany: An Evaluation Of The 

Mutual Interaction Between German Reunification And European Integration From 

1945 Until 2009. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Orta Doğu Teknik Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Yalçıner, G. D. (2011). Eleştirel Söylem Analizi Çerçevesinde Avrupa Birliği’nde 

Kültürlerarası Diyalog. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Zenginoğlu, S. (2018). Doğu ve Batı Arasında Avrupa’nın Benlik Mücadelesi: 21. Yy.’da 

Avrupa Kimliği İnşasının Güçlükleri. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta.

Raporlar

Küçükcan T. ve Küçükkeleş M. SETA Policy Report (2012). European Perceptions of 

Turkish Foreign Policy Report (Rapor No: 10). SETA. Ankara.

Tecmen, A. Country Report: Germany (2020). Migration, Integration and Citizenship in 

Germany between 1990 and 2018, İstanbul Bilgi Üniversitesi Avrupa Çalışmaları 

Enstitüsü. İstanbul.

Türkiye Büyük Millet Meclisi İnsan Haklarını İnceleme Komisyonu Başkanlığı (1992). 

Faaliyet Raporu (Rapor No: 1 Mart 1991-31 Ağustos 1992). TBMM. Ankara.

Gazeteler

“Alamancıyız ya bizi Euro basıyor sanıyorlar”, Milliyet Gazetesi, 27 Temmuz 2003, Ek-21.

“Almanya'daki Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz”, Milliyet Gazetesi, 14 Eylül 2005, Ek-16.

“Avrupa Birliği Fırsatı Kaçtı”, Milliyet Gazetesi, 1 Ekim 2000.

“Avrupalı Türkler”, Milliyet Gazetesi, 3 Ekim 2003, Ek-22.

“Birinci ve ikinci kuşağın sergisi”, Milliyet Gazetesi, 26 Mayıs 2002, Ek-23.

“Bu da Yunan pişkinliği”, Milliyet Gazetesi, 18 Kasım 2004, Ek-24.

“Das hat sich eingebürgert”, Tagesspiegel Gazetesi, 08 Ekim 2004, Ek-33.



192

“Deutsch muss man lernen”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-35.

“Deutsch-türkisches Anwerbeabkommen”, Tagesspiegel Gazetesi, 29 Ekim 2001, Ek-34.

“Die Straße, Spiegel Gazetesi”, 17 Temmuz 2004, Ek-28

“Döndüklerine Pişman Oldular”, Milliyet Gazetesi, 20 Ekim 2003, Ek-17.

“Drinnen vor der Tür”, Zeit Gazetesi, 30 Eylül 2004, Ek-30.

“Du bist Deutsch”, Frankfurt Allgemeine Zeitung, 08 Kasım 2005, Ek-36.

“Im Niemandsland zwischen den Kulturen”, Frankfurter Allgemeine Gazetesi, 08 Ocak 2004, 

Ek-31.

“Misafir İşçiler Kırgın”, Milliyet Gazetesi, 12 Ocak 1999, Ek-15.

“Schüler-Probleme: Die Allwissende Spiegel Gazetesi”, 07 Eylül 2004, Ek-29.

“Tarihi Mektuplar”, Hürriyet Gazetesi, 05 Haziran 1999.

“Türkçe Rumlara Emanet”, Milliyet Gazetesi, 17 Mart 2000, Ek-26.

“Türkiye ile AB arasında soğuk dönem”, TBMM Bülteni, 1997.

“Türkler Entegre Olamıyor”, Milliyet Gazetesi, 27 Ekim 2005, Ek-20.

“Türkleri Çağırmak Hataydı”, Milliyet Gazetesi, 26 Kasım 2004, Ek-19.

“Wie man in Deutschland fremd ist”, Zeit Gazetesi, 25 Mart 2004, Ek-27.

“Wir müssen erzählen, wer wir sind”, Tagesspiegel Gazetesi, 02 Ekim 2004, Ek-32.

“ZDF’nin Öcalan Merakı”, Milliyet Gazetesi, 7 Ekim 2005, Ek-13.

Görüşmeler

Çelikpençe, B. (27 Haziran 2019). Birinci Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, Türkiye 

Araştırmaları Vakfı, Essen, Ek-7.

Çelikpençe, B. (8 Haziran 2019). İkinci Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, Kafe 

Ferdinand, Bochum, Ek-8.

Çelikpençe, B. (16 Haziran 2019). Üçüncü Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, Max-

Planck Enstitüsü, Essen, Ek-9.

Çelikpençe, B. (17 Haziran 2019). Dördüncü Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, 

Katılımcının Evi, Essen, Ek-10.

Çelikpençe, B. (17 Haziran 2019). Beşinci Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, Dördüncü 

Katılımcının Evi, Essen, Ek-11.

Çelikpençe, B. (23 Haziran 2019). Altıncı Katılımcı İle Gerçekleştirilen Görüşme, Türk 

Federasyonu Bochum İl Temsilciliği, Essen, Ek-12.



193

İnternet Kaynakları

Avrupa Birliği Türkiye Delegasyonu, “AB'nin Tarihçesi”, 

https://www.avrupa.info.tr/tr/abnin-tarihcesi-82, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Avrupa Birliği, (1997). “Nice Treaty”, https://www.europarl.europa.eu/about-

parliament/en/in-the-past/the-parliament-and-the-treaties/treaty-of-nice, (Erişim 

Tarihi: 06.04.2020).

Avrupa Birliği, (1997). “Treaty of Amsterdam”, https://europa.eu/european-

union/sites/default/files/docs/body/treaty_of_amsterdam_en.pdf, Erişim Tarihi: 

06.04.2020).

Avrupa Birliği, “Tindemans Report”, 

https://aei.pitt.edu/942/1/political_tindemans_report.pdf,  (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Avrupa Konseyi (1992), “History of the European Union”, https://europa.eu/european-

union/about-eu/history_en, (Erişim Tarihi: 06.04.2020).

Avrupa Konseyi, (1999). “ Helsinki European Council 10-11 December 1999 Presidency 

Conclusions”, https://www.europarl.europa.eu/summits/hel1_en.html, (Erişim Tarihi: 

06.04.2020).

Avrupa Konseyi, “History of Economic and Monetary Union”, 

https://www.europarl.europa.eu/factsheets/en/sheet/79/history-of-economic-and-

monetary-union, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Avrupa Parlamentosu (1997). “Lükseburg Anlaşması”, https://europa.eu/european-

union/about-eu/countries/member-countries/luxembourg_en, (Erişim Tarihi: 

06.04.2020).

Bulletin des Presse und Informationsamtes der Bundesregierung. 20.12.1999, 

https://www.cvce.eu/obj/regierungserklarung_von_gerhard_schroder_zu_den_ergebni

ssen_des_europaischen_rates_in_helsinki_16_dezember_1999-de-5dc62bdb-4643-

4ac3-8daa-1a4c0cef7197.html, (Erişim Tarihi: 06.04.2020).

CVCE a., “The negotiations of the ECSC Treaty”. https://www.cvce.eu/en/collections/unit-

content/-/unit/02bb76df-d066-4c08-a58a-d4686a3e68ff/d95a479b-39e9-4e29-a368-

c973fdf01c59 (Erişim Tarihi: 04.04.2020).

CVCE b., “The establishment of Western European Union (WEU)”. 

https://www.cvce.eu/en/education/unit-content/-/unit/803b2430-7d1c-4e7b-9101-

47415702fc8e/6d9db05c-1e8c-487a-a6bc-ff25cf1681e0/Resources#93ad0d9e-61f3-

47eb-b895-e28e4c135751_en&overlay (Erişim Tarihi: 04.04.2020).

https://aei.pitt.edu/942/1/political_tindemans_report.pdf
https://europa.eu/european-union/about-eu/countries/member-countries/luxembourg_en
https://europa.eu/european-union/about-eu/countries/member-countries/luxembourg_en
https://www.cvce.eu/en/collections/unit-content/-/unit/02bb76df-d066-4c08-a58a-d4686a3e68ff/d95a479b-39e9-4e29-a368-c973fdf01c59
https://www.cvce.eu/en/collections/unit-content/-/unit/02bb76df-d066-4c08-a58a-d4686a3e68ff/d95a479b-39e9-4e29-a368-c973fdf01c59
https://www.cvce.eu/en/collections/unit-content/-/unit/02bb76df-d066-4c08-a58a-d4686a3e68ff/d95a479b-39e9-4e29-a368-c973fdf01c59
https://www.cvce.eu/en/education/unit-content/-/unit/803b2430-7d1c-4e7b-9101-47415702fc8e/6d9db05c-1e8c-487a-a6bc-ff25cf1681e0/Resources#93ad0d9e-61f3-47eb-b895-e28e4c135751_en&overlay
https://www.cvce.eu/en/education/unit-content/-/unit/803b2430-7d1c-4e7b-9101-47415702fc8e/6d9db05c-1e8c-487a-a6bc-ff25cf1681e0/Resources#93ad0d9e-61f3-47eb-b895-e28e4c135751_en&overlay
https://www.cvce.eu/en/education/unit-content/-/unit/803b2430-7d1c-4e7b-9101-47415702fc8e/6d9db05c-1e8c-487a-a6bc-ff25cf1681e0/Resources#93ad0d9e-61f3-47eb-b895-e28e4c135751_en&overlay


194

CVCE, c. “Willy Brandt’s Ostpolitik”, https://www.cvce.eu/obj/willy_brandt_s_ostpolitik-en-

e4d3fb27-c070-4bd4-8cd6-323fbfc51d95.html, (Erişim Tarihi: 04.04.2020).

DW, “Kaplancılar Hakkındaki Karar”, https://www.dw.com/tr/almanyada-

kaplanc%C4%B1lara-darbe/a-2527343, (Erişim Tarihi: 04.05.2021)

DW, “Misafir işçilikten göçmenliğe”, https://www.dw.com/tr/misafir-

i%C5%9F%C3%A7ilikten-g%C3%B6%C3%A7menli%C4%9Fe/a-15481860, (Erişim 

Tarihi: 05.04.2020).

Federal Almanya Cumhuriyeti, “Tarihte örneği olmayan bir deneyim”., 

https://www.deutschland.de/tr/topic/politika/tarihte-ornegi-olmayan-bir-deneyim, 

(Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Gerbet, P. “The creation of a partnership (1974–1981)”, 

https://www.cvce.eu/obj/the_creation_of_a_partnership_1974_1981-en-3cfaae9e-

6f85-44b3-b850-f5c096a5638d.html, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Görtemaker, M. “The Berlin Republic: Reunification and Reorientation”, 

https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-berlin-wall-the-power-of-

individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Granieri, R. J., (2013). “The Fall Of The Berlin Wall, The Power Of Individuals, And The 

Unpredictability Of History”,  https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-

berlin-wall-the-power-of-individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/, (Erişim 

Tarihi: 05.04.2020).

Grant, C. (2005). “Germany’s Foreign Policy: What Lessons Can Be Learned From The 

Schröder Years”, https://www.cer.eu/publications/archive/essay/2005/germanys-

foreign-policy-what-lessons-can-be-learned-schr%C3%B6der-years, (Erişim Tarihi: 

06.04.2020).

Lekl, C. “1980–1986 Enlargement to the south and the Single European Act”, 

http://www.cvce.eu/obj/1980_1986_enlargement_to_the_south_and_the_single_europ

ean_act-en-938594b8-26e9-4c34-99d7-7f33d6e7d94e.html, (Erişim Tarihi: 

05.04.2020).

Mair, P. “Popular Democracy and European Union Polity”, 

https://core.ac.uk/download/pdf/71734746.pdf, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

NATO, “A short history of NATO”, 

https://www.nato.int/nato_static/assets/pdf/pdf_publications/20120412_ShortHistory_

en.pdf, (Erişim Tarihi: 04.04.2020).

https://www.dw.com/tr/almanyada-kaplanc%C4%B1lara-darbe/a-2527343
https://www.dw.com/tr/almanyada-kaplanc%C4%B1lara-darbe/a-2527343
https://www.dw.com/tr/misafir-i%C5%9F%C3%A7ilikten-g%C3%B6%C3%A7menli%C4%9Fe/a-15481860
https://www.dw.com/tr/misafir-i%C5%9F%C3%A7ilikten-g%C3%B6%C3%A7menli%C4%9Fe/a-15481860
https://www.deutschland.de/tr/topic/politika/tarihte-ornegi-olmayan-bir-deneyim
https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-berlin-wall-the-power-of-individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/
https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-berlin-wall-the-power-of-individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/
https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-berlin-wall-the-power-of-individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/
https://www.fpri.org/article/2013/03/the-fall-of-the-berlin-wall-the-power-of-individuals-and-the-unpredictability-of-history-1/
https://www.cer.eu/publications/archive/essay/2005/germanys-foreign-policy-what-lessons-can-be-learned-schr%C3%B6der-years
https://www.cer.eu/publications/archive/essay/2005/germanys-foreign-policy-what-lessons-can-be-learned-schr%C3%B6der-years
http://www.cvce.eu/obj/1980_1986_enlargement_to_the_south_and_the_single_european_act-en-938594b8-26e9-4c34-99d7-7f33d6e7d94e.html
http://www.cvce.eu/obj/1980_1986_enlargement_to_the_south_and_the_single_european_act-en-938594b8-26e9-4c34-99d7-7f33d6e7d94e.html
https://core.ac.uk/download/pdf/71734746.pdf
https://www.nato.int/nato_static/assets/pdf/pdf_publications/20120412_ShortHistory_en.pdf
https://www.nato.int/nato_static/assets/pdf/pdf_publications/20120412_ShortHistory_en.pdf


195

Perchoc, P. ve Pietsch, M. G. “Konrad Adenauer Europe’s elder statesman”, 

https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2018/628309/EPRS_BRI(2018

)628309_EN.pdf, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

Raus, R. “Willy Brandt’s Ostpolitik and European integration”, 

http://www.cvce.eu/obj/rachele_raus_willy_brandt_s_ostpolitik_and_european_integr

ation-en-076ebcb2-853c-488a-8a68-4432a35028c9.html, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

T.C. Avrupa Birliği Bakanlığı, “Fasıl 17- Ekonomik ve Parasal Politika”. 

https://ab.gov.tr/82.html, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

T.C. Dışişleri Bakanlığı Avrupa Birliği Başkanlığı, “Avrupa Birliği İle İlişkilerin Tarihçesi”, 

https://ab.gov.tr/111.html  (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

T.C. Dışişleri Bakanlığı, “Türkiye-AB İlişkileri”. https://www.mfa.gov.tr/turkiye-ab-

iliskileri.tr.mfa, (Erişim Tarihi: 04.04.2020).

The New York Times, “Makings of the Balkan War : Letters to the Editor”, 

https://www.nytimes.com/1993/07/27/opinion/IHT-makings-of-the-balkan-war-letters-

to-the-editor.html, (Erişim Tarihi: 06.04.2020).

Türkiye Cumhuriyeti Dışişleri Bakanlığı, “AB Lüksemburg Kararı İle İlgili Açıklaması, 14 

Aralık 1997”, https://www.mfa.gov.tr/turkiye-cumhuriyeti-_disisleri-bakanliginin_-ab-

luksemburg-karari-ile-ilgili-aciklamasi_-14-aralik-1997.tr.mfa, (Erişim Tarihi: 

06.04.2020).

Türkiye Cumhuriyeti Dışişleri Bakanlığı, “Helsinki Zirvesi”, https://www.mfa.gov.tr/helsinki-

zirvesi-10-11-aralik-1999.tr.mfa, (Erişim Tarihi: 06.04.2020).

Uslucan, H. H. (2017)., “Türkeistämmige in Deutschland. Heimatlos oder überall zuhause?”, 

https://www.bpb.de/apuz/243864/tuerkeistaemmige-in-deutschland-heimatlos-oder-

ueberall-zuhause?p=1, (Erişim Tarihi: 06.04.2020).

Willy Brandt, https://www.willy-brandt-biography.com/, (Erişim Tarihi: 05.04.2020).

http://www.cvce.eu/obj/rachele_raus_willy_brandt_s_ostpolitik_and_european_integration-en-076ebcb2-853c-488a-8a68-4432a35028c9.html
http://www.cvce.eu/obj/rachele_raus_willy_brandt_s_ostpolitik_and_european_integration-en-076ebcb2-853c-488a-8a68-4432a35028c9.html
https://ab.gov.tr/82.html
https://ab.gov.tr/111.html
https://www.mfa.gov.tr/turkiye-ab-iliskileri.tr.mfa
https://www.mfa.gov.tr/turkiye-ab-iliskileri.tr.mfa
https://www.nytimes.com/1993/07/27/opinion/IHT-makings-of-the-balkan-war-letters-to-the-editor.html
https://www.nytimes.com/1993/07/27/opinion/IHT-makings-of-the-balkan-war-letters-to-the-editor.html
https://www.mfa.gov.tr/turkiye-cumhuriyeti-_disisleri-bakanliginin_-ab-luksemburg-karari-ile-ilgili-aciklamasi_-14-aralik-1997.tr.mfa
https://www.mfa.gov.tr/turkiye-cumhuriyeti-_disisleri-bakanliginin_-ab-luksemburg-karari-ile-ilgili-aciklamasi_-14-aralik-1997.tr.mfa
https://www.mfa.gov.tr/helsinki-zirvesi-10-11-aralik-1999.tr.mfa
https://www.mfa.gov.tr/helsinki-zirvesi-10-11-aralik-1999.tr.mfa
https://www.bpb.de/apuz/243864/tuerkeistaemmige-in-deutschland-heimatlos-oder-ueberall-zuhause?p=1
https://www.bpb.de/apuz/243864/tuerkeistaemmige-in-deutschland-heimatlos-oder-ueberall-zuhause?p=1
https://www.willy-brandt-biography.com/


196

EK 1- Katılımcı Bir ile Gerçekleştirilen Görüşme- Türkiye Araştırmaları Merkezi Vakfı 

– Essen- 27.06.2019

Burak: Türkiye Almanya ilişkilerinde kimlik faktörünün rolü nedir?

Katılımcı Bir: Şimdi, bahsettiğiniz kimlik Türkiye'nin Almanya'ya yansıyan kimliği 

mi, Almanya'daki göçmenlerin kimliği mi? Birbirinden ayırmak da kolay değil öncelikle bunu 

belirteyim. Ulusal kimliğiniz, kökeniniz, ülkenizin kimliği pozitif algılanıyorsa sizin 

kimliğiniz de yaşadığınız ülkede daha pozitif algılanabiliyor hatta değişime uğrayabiliyor. 

Mesela size bir örnek vereyim: Çinli kimlik. 70'li yıllarda 80'li yıllarda Çinli olmak 

Almanya'da ve Avrupa'da genellikle Çin restoranlarında çalışan, sömürülen, baskı altında 

fakir bir ülkenin yurtdışındaki insanları olarak bakılıyordu. Kimsenin Çin ile ilgili bir 

imrenme veya pozitif algılama duruşu yoktu. Süper güç oldu Çin ve tüm Alman Belediyeleri 

ve Alman Üniversiteleri Çin ile işte ne bileyim kardeş şehir, üniversiteler arası iş birliği falan 

yapıyorlar. Her şehirde Çinli yatırımcıları Almanya çekmek için mesela Düsseldorf’ta böyle 

bir merkez var. Geçmişte Japonlar için yapmışlardı aynı şeyi. Diyelim 2004 yılına kadar, 

1961-2004 yılları arasındaki Avrupa Birliği-Türkiye süreci güvenlikle ilgiliydi. Özellikle 

Sovyetler Birliğinin dağılması sürecine kadar yani 1989-1990'a kadar güvenlikle ilgiliydi. 

Türkiye'nin Avrupa'nın güney sınırlarını koruması. Tehdit altındaki bir coğrafyanın en 

güneydeki kalesiydi Türkiye. Almanya'daki Türk göçmenlerde fakir bir ülkenin, kültürel 

olarak Almanya'ya çok uzak bir ülkenin Almanya'daki misafir işçileriydi ve misafir gelip 

giden kişidir. Mesela benim biyografimde bile bunun özel bir yeri var. Üniversiteye 

başladığım dönemde seçeceğim fakülteyi ona göre seçtim. Yarın öbür gün Türkiye'ye 

dönersem işime yarayan bir bölüm olsun düşüncesi vardı 1984 senesinde. Dolayısıyla 

Almanyalı göçmenlerin Türkiye-Avrupa Birliği ilişkilerine olumlu ya da olumsuz bir katkısı 

olmadı. İkincisi senkrondu. Türkiye’nin imajı zaten olumsuzdu o dönemlerde. Darbeler 

oluyor, ekonomik darboğazlar oluyor. Avrupa'dan, Almanya'dan yardım almaları gerekiyor. 

Aynı şekilde Almanya'daki Türkler de burada basit işleri yapıyorlar. Ağırlıklı işçi zümre ve 

çoğunluk toplumuyla sosyal mesafeleri oldukça büyük bir kitle ve dolayısıyla uyumlu bir kitle 

olarak gözükmüyorlar, en farklı kitle din ve kültürel ögeleri bakımından. Aynı zamanda işte o 

dönemlerde bir de iki siyasi anlayışın uyuşmazlığı da vardı öyle söyleyeyim. Cumhuriyetin 

oluşturduğu ulusal kimlikle Avrupa'nın çok sesli yapısı belli konularda uyuşmuyordu. 

Diyelim insan hakları, azınlık hakları falan gibi konularda bizim reflekslerimiz oluyor. Onu 

Alman anlamakta zorlanıyor. Biz bunları anlamakta zorlandığımız yıllarda 2002'de iktidar 

değişimiyle beraber ilk defa Türkiye'de merkezin dışında olan uç bir kesim, Siyasi İslam 



197

diyelim, iktidara geliyor ve iktidarını koruyabilmesi merkeze taşınması gerekiyor. Yani uçtan, 

milli görüş geleneğinden gelip Ak Parti merkeze geliyor işte o merkeze gelme sürecinde aynı 

şekilde Türkiye'deki iç güç merkezlerine kendini kabul ettirmesi veya bir nevi koruma altına 

da alması gerekiyor. Hiç kimsenin beklemediği bir şekilde Avrupa Birliği sürecine sarılıyor 

Türkiye'deki iktidar o dönemde. Tabuları da olmadığı için; şimdi o sistemin bir parçası 

olduğunuz zaman o sistemin tabularına da sahipsiniz. Tabularınız olmadığı zaman daha kolay 

sorgulayabiliyorsunuz. Avrupa zaten sorguladığı için sizinle daha iyi anlaşıyorlar. Yani şöyle 

söyleyeyim demin Süleyman Demirel diyelim Avrupa'ya çok daha yakın bir kimlik ama duruş 

bakımından Avrupa'yla anlaşmakta zorlanan, aynı şey Bülent Ecevit için de geçerli veya ne 

bileyim Alparslan Türkeş için de geçerli hatta Necmettin Erbakan için de geçerli ama yeni bir 

iktidar hiç kimsenin beklemediği bir şekilde iyi iletişim de kurabildi o dönemde.  Her şey bir 

araya geliyor: Almanya'da iktidar değişiyor, Schröder iktidara geliyor. Fransa'da aynı şekilde, 

İngiltere'de. Pozitif bir atmosfer vardı ve Türkiye ezberi bozuyor o dönemde reformlar falan 

yapıyor. 

Burak: Yani ilişkilerdeki sıcaklık Türkiye'deki iktidarın değişmesi sebebiyle mi 

gerçekleşiyor?

Katılımcı Bir 1: Ve iktidarın o dönemdeki Avrupa birliği sürecine sarılmasıyla ilgili. 

Mesela Almanya'nın kuruluş aşamasında da öyle olmuştur. Modern Almanya, ikinci dünya 

savaşından sonra ortaya çıkan Almanya'nın dinamikleri sadece ülkenin içinden kaynaklanan 

dinamiklerden kaynaklanmıyor. Almanya işgal altında bir ülkeydi dolayısıyla o dönemde 

Amerika Birleşik Devletleri, Fransa ve İngiltere'nin yeni bir Almanya yaratmaları gerekiyor. 

Aslında Almanya'yı çok altta tutacaklardı ama Soğuk Savaş'ın çıkmasıyla beraber 

Almanya'nın kalkınması falan gerekiyor ama yarattıkları Almanya sadece Almanların 

Almanya'sı değil o dinamiklerin de Almanya'sı. Yani ülkeler bazen kendi iç dinamikleriyle 

yenilik yaparlar bazen de dışarıdan alırlar. İşte Türkiye'nin o dönemi biraz dışardan dinamik 

almak yani dışardaki dinamiklerle beraber içerdeki reformları yapabilmek. Avrupalı Türkler o 

dönemde etkin değiller yani Türkiye etkin faktör, bir şeyler yapıyor ama Avrupalı Türk'ün 

imajı hala daha sorunlu kitle. O dönemde de sorunlu bir kitle olarak görülüyor.  Yani 

Avrupalı Türk'ün o sürece pozitif bir etkisi yok negatif etkisi de zaten varsa bile her zaman 

vardı. Yeni bir etki ortaya çıkmadı o dönemde. O bahsettiğim sosyal mesafe Fransa'da da 

aynı, Almanya'da da aynı diyelim Türklerin yaşadığı Avusturya'da da aynı, Hollanda'da da 

aynı: Türkler kültürel kimlikleri bakımından uzaklar. Dolayısıyla Avrupa Birliği içinde 

Türkiye resmi, bir taraftan Türkiye'nin yansımasıyla besleniyor, kültürel kimliğiyle yani 



198

İslami kimliğiyle besleniyor, nüfus yoğunluğuyla besleniyor ve aynı yansımalar burda da aynı 

şekilde ortaya çıkıyor. Bir; Türkler en büyük kitle, nüfusu yoğun. 100.000 Türk olsa o kadar 

önemli değil ama Almanya'da 3 milyon, Avrupa Birliği içerisinde 5 milyon. İki; Türkiye uzak 

kültürel olarak. Buradaki insanlar da halen uzak. Dolayısıyla her iki tarafın yansıması kültürel 

olarak "bizden değiller", bakış açısı o. Dolayısıyla Avrupa Birliği-Türkiye sürecinde bir nevi 

iki tarafın çıkarları gereği yönettiği bir yakınlaşma oldu. Böyle içten, her iki tarafın da istediği 

bir şey değil. Ne bizim iktidar o dönemde reformlar yapsa bile, duruş olarak "evet biz 

Avrupalıyız" dese bile Avrupa Birliğine üye olmak sadece ekonomik artı değerlerinden 

yararlanmak veya o dönemde işine geldiği için insan hakları ve işte demokratik reformlar 

yapma konusunda destek almak falan değil Avrupa aynı zamanda bir kültürel kimlik konusu. 

Yaşam tarzı da diyebilirsiniz. Şimdi mesela bana sorarsanız o dönemde süreci olumlu 

buluyordum ama her iki tarafın niyetinden de şüphe duyuyordum. Avrupalı Halklar, sokak 

Türkiye'ye olumsuz bakıyordu ve bunun yansımasını işte Türkiye'yle yapılan aday ortaklık 

metninde görüyorsunuz. Ayrıcalıklı bir statüsü var Türkiye'nin. İlk defa bir ülke tüm şartları 

yerine getirse bile sonunda ülkelerin birisi hayır derse üye olmama ihtimalini taşıyor. İlk defa. 

Bundan önce hiçbir ülke böyle bir şeyle karşılaşmadı. Niçin? Her ihtimale karşı vazgeçme 

hakkını bir şekilde Avrupa birliği kendine tanıyor. Niye tanıyor? Çünkü diyor ki biz bunu 

sindiremeyiz belki içimize. Beklenti aslında bunlar bu işi zaten yerine getiremeyecekler ama o 

süreçte karşılıklı çıkarlar bunu gerektiriyor. Dolayısıyla Avrupalı Türklerin etkisi sınırlıydı. 

Burak: Türk kimliğine yüklenen anlam ve Avrupalı kimliği arasındaki bağlantının 

Türkiye-Almanya ilişkilerine etkileri nelerdir?

Katılımcı Bir: Türk kimliği, Avrupalı halklar ve Avrupalı bakış açısı tarafından 

Avrupalı bir kimlik değil. Diyelim Anadolu yarımadası Trakya'yı da dahil edersek Küçük 

Asya diye biliniyor ama o Küçük Asya Yunan'da olsaydı Avrupalı olacaktı. Türk olduğu için 

Avrupalı değil. O kimliği taşıyan insanlar da Avrupalı kimlik ailesinden sayılmıyorlar, 

tarihsel olarak sayılmıyorlar çünkü tarihsel olarak iki toplumun ortak hafızasında farklı 

resimler var. Mesela Avrupa'nın hafızasında İkinci Viyana Kuşatmasına kadar 17. ve 18. yy’e 

kadar Türk tehlikesi var. Türk'ün de hafızasında 19. yy’den itibaren Osmanlı'nın bakiyesini 

paylaşan, emperyalist diyelim, bir batı var. Dolayısıyla tarihsel bakış açısından iki kimlik 

birbirinin zıttı olarak, rakibi olarak algılanıyor. Her ne kadar cumhuriyet batılı bir yaşam 

tarzını, yaşam söylemini, yönetim biçimini seçmiş olsa bile demin anlatmaya çalıştığım o 

ulusal kimlik yaratma, milliyetçilik duyguları şu bu falan yine de Avrupalı kimliğe uzak. Yani 

belki aynı masada içki içebilirsiniz ama sizin karınız dansa kalkmaz, batılı görünseniz bile bir 



199

erkek gelip sizin yanınızdan karınızı dansa kaldıramaz. Bir çelişki olarak göstermek için 

söylüyorum bunu. Dolayısıyla Avrupalı için Türk kimliği Avrupa kimlik ailesinin bir parçası 

değildi. Hala daha değil. Olmak zorunda da değil. Onu da söylemem gerekiyor çünkü gel ille 

de seni üye yapmak istiyorum demiyor bir taraf. Sen üye olmak istiyorsan öbür tarafa o 

soruyu senin cevaplaman gerekir. Yani o kimlikte benim yerim olabilir mi ve ne şekilde 

olabilir. Olaya demokratik perspektiften baktığınız zaman aslında o kadar sorun değil. 

Vatandaşın, halkın algılaması tarihsel perspektiften o şekilde algılanıyor o da doğal. Avrupalı 

diyor ki benim tarihsel kimliğimde Türk yoktu, İslam yoktu. Dolayısıyla bunlar sonradan ithal 

edilen iki unsur ama bu coğrafyanın doğal iki unsuru değil. Biz de bunun böyle olduğunu 

biliyoruz ama demokratik perspektiften yaklaştığınız zaman o çoğulculuk olayına dayanır. 

Demokrasi çoğulculuk üzerine kuruludur. Çoğunluğun yönetmesi demek değildir. Herkesin o 

çoğulcu yapı içinde farklılıklarıyla yer edinebilmesi ve bir şekilde de yönetime yansımasıdır. 

Sandıktaki çoğunluk tek başına değil o çoğulcu yapı toplumun o çok renkliliğini kabul eder. 

Demokrasinin özü odur. Bir insan modelini öngörmez veya öngörmemesi gerekir en azından 

öyle söyleyeyim. Dolayısıyla bir Kıbrıs Kimliği, Romanya Kimliği, Macaristan Kimliği veya 

Balkan Kimlik diyelim her ne kadar Hristiyan olarak benzerlikler taşısa da kültürel kimlik 

olarak birçok noktada batıya çok uzak. Yunanistan ile bizim yakınlığımız Alman ile Yunan 

yakınlığından daha fazladır ama her ne kadar sizin kültürel kimliğiniz farklı olsa da yaptığınız 

anlaşmalar ve Avrupa Birliğinin kendi yapısı içinde zaten bir ortak ülke öngörülmedi Avrupa 

Birliği egemen ülkelerin belli konularda egemenliği Avrupa Birliğine vermeleri ama 

egemenliklerini koruyarak yukarda bir ortak çatı oluşturma süreçlerini yansıtıyor. Dolayısıyla 

diyelim Baltık Ülkeleri kendi farklarıyla beraber yer alabiliyorsa veya ne bileyim İspanya 

Akdeniz kültürü olarak İtalya, Yunanistan veya Balkan aslında engel yok yani demokratik 

perspektiften veya mevzuat bakımından Türkiye'nin Avrupa Birliğine üye olmasına bir engel 

yok. Onun için zaten o süreç görüldü ama her iki taraf için geçerli olan şey şuydu bunu 

halklara kabul ettirmeniz gerekiyor. Türkiye'nin sorunu: Bir; kendi kimliğinin geçmişte o 

dönemde sorunlu olması ve Avrupa'daki yaşayan azınlığının sayı bakımından ve sosyal 

mesafe bakımından göze batar olması. Dolayısıyla bu durumlar Türkiye'ye bakışı olumsuz 

etkiledi. 2011'den sonraki süreçte de zaten roller değişti. Türkiye'nin Avrupa Birliğine 

yaklaşımı değişti. Geldiğimiz noktaya geldik. 

Burak: Güvenlik söyleminin devleti korumaktan çok toplumu korumak olarak 

algılanan bu günlerde Euro-Türk kimliğinin Almanya'daki durumu nedir sizce?



200

Katılımcı Bir: Güvenlik hem toplumun güvenliğidir hem de devletin güvenliğidir. 

Birbirlerine zıt değildirler. Devletin var olması toplumun güvenliğini sağlamak içindir. Devlet 

kendi başına kutsal bir şey değil. O insanlar varsa devlet ortaya çıkar bir şekilde. İnsanlar 

yoksa devlet de yoktur. Devlet kendisini insansız ifade edemez. Bu konuyu ben Almanlarla 

Türk-Avrupa Birliği konularını işlediğimde çok konuşmuşumdur. Mesela Avrupa Birliğine 

Türkiye ne için üye olamaz sorusu sorulduğunda ilk başta coğrafi olarak Avrupalı değilsiniz 

derler. Coğrafi olarak Avrupa nereden başlıyor, boğazlardan başlıyor ve öbür tarafı Asya. Ben 

de o zaman Kıbrıs'ın da yer aldığı haritayı alıp Kıbrıs'tan yukarıya bir çizgi çekiyordum, 

Türkiye nüfusunun çoğunluğu Kıbrıs'ın batısında bulunuyor. Yani coğrafi argüman sorunlu. 

İkinci cevap nüfusunuz çok büyük. 82 milyon. İngiltere'nin de dahil olduğu Avrupa Birliği 

nüfusu 500 milyonun üstünde. Türkiye Almanya ile nüfus bakımından yakın hatta yakında 

geçecek. Nüfusu en büyük ülke. Hatta İspanya'yla ekonomik bakımdan belki yarışabilecek 

ama şu an İspanya'nın da gerisinde. Önünde Almanya, Fransa, İngiltere ve İtalya var. 

Avrupalı için üçüncü cevap kültürel kimlik. Yani 80 milyon Türk, Avrupa Birliğine üye 

olursa bu insanlar Anadolu'da mı kalacaklar yoksa bavullarını alıp Avrupa'ya mı gelecekler. 

Bavullarını alıp Avrupa'ya gelirlerse var olan 5 Milyona yeni milyonlar eklenecek. Benim 

geçmişimde yer almayan iki unsur: Din yani İslam; ulusal kimlik yani Türklük bu iki unsur 

burada çok kalabalık olacaklar ve onlar benim yaşam tarzım için risk taşıyorlar. Ben bu konu 

hakkında düşündüğümde bu refleksi anlayabiliyorum. Mesela şu an Türkiye'de de Suriyeliler 

ile ilgili aynı tartışma yaşanıyor. 4 milyon Suriyeli var. Dolayısıyla Suriyeliler Müslüman 

olmalarına rağmen yani kültürel mesafe çok daha küçük olmasına rağmen hatta görünüş 

olarak da ayırt etmekte zorlanırsınız. Yani o kadar yakın olmamıza rağmen Türkiye'de bu 

tartışma var. Niye tartışma var çünkü kendi kültürel aidiyetiyle ilgili o yeni aidiyeti risk olarak 

görüyor. Kendi kültürel kimliği yumuşatacağını, farklı yerlere taşıyabileceğini falan 

düşünüyor. Avrupalı da aynı şekilde düşünüyor. Müslüman kimlik benim kimlik unsuruma 

uygun değil. Dolayısıyla bu kimlik benim değerlerimi farklı bir noktaya taşıyabilir. Ne 

bileyim kadın erkek eşitliğini, cinsel yaşam hürriyetini tercih etme veya demokratik kültürü, 

içki içmeyi, domuz eti yemeyi her neyse... Ben de hep diyordum ki evet tamam anlayabilirim 

bunları, şu an aklımda değil nüfuslara daha sonra bakarsınız, ama 500 milyon bir tarafta 80 

milyon bir tarafta. Kimin kimliğini kaybetme noktasında daha fazla korkusu olması 

gerekiyor? %80'in korkusu mu gerçekçi yoksa %15-20 arasında olanın mı? Hele buna %80'in 

o evin kurallarını belirleme hakkını verdiğinizde. 



201

Burak: Hocam Kaddafi'nin bir sözü vardı "Biz Avrupa'yı tankla tüfekle 

fethetmeyeceğiz. Zaten şu an Avrupa’da bir sürü Arap var bir sürü Müslüman insan var. Biz 

zaten Avrupa'yı fethettik." gibi bir açıklaması vardı. Korkuları bu olabilir mi acaba?

Katılımcı Bir: Bunlar popülist söylemler. Gerçekçi değiller. Bunu Türkiye'de de 

söyleyenler oluyor “Viyana'da yapamadık ama şimdi bu şekilde yapıyoruz" gibi ama alakası 

yok.  Gerçekçi değiller. Akılcı bir yaklaşım gösterdiğiniz zaman bu hep güç ile ilgilidir. Güç 

kimde? Anadolu’ya Türkler Orta Asya'dan geldiler. O dönem Anadolu'da hangi kimlikler 

vardı? Yunan kimliği, Ermeni kimliği vs. vardı. Onlar bizi biz de onları etkilemişizdir. En 

azından dış görünüşümüz değişti. Orta Asya kimliğinden çok daha uzak bir noktaya geldik. 

Dolayısıyla kimliğini koruyabilmek ve kimliğinle başka bir kimliği tehdit edebilmek güç ile 

ilgili bir konu. Güçsüzün güçlünün kimliğini tehdit ettiği nerede görüldü? Güçlü en fazla şunu 

yapar; arasına mesafe koyar. Mesela toplumun içinde üst sınıf Alman ile alt sınıf Alman 

arasında mesafe var. Semtleri ayrıdır, gittiği restoranlar ayrıdır, çocuklarının gittiği okullar 

ayrıdır. Aynı durum Türkiye'deki üst sınıf ve alt sınıf arasında da mevcut. Burada da alt sınıf 

Alman ile alt sınıf Türk, üst sınıf Alman alt sınıf Alman’a göre daha iyi geçiniyor. Peki güç 

perspektifinden baktığınız zaman kim güçlü? Kuralları kim belirliyor? Kuralları Avrupa 

Birliği yani var olan %80 belirleyecek. Belki bazı kararları veto edebilirim ama mevcut 

kuralları kabul ederek girmem gerekiyor. Mesela bir Türk Almanya'ya geldiğinde bir Almanın 

evine kiracı olarak mukavele imzaladığında Türkiye'deki, Anadolu’daki beni yaşamayacağını 

da kabul etmiş oluyor. Uygulamada sorun çıktığı zaman da o kimlik sorunu ortaya çıkıyor. 

Diyelim senin misafirin geliyor ve çok ses yapıyor. Ne bileyim Pazar günü Almanlar için 

dinlenme günüdür. Gürültü yapılmaz ama bizimki gürültü yapabilir. Bir Türk çamaşırını 

balkona asar ama Alman balkona asmaz vs. bu tür şeyler. Dolayısıyla kimlik noktasında 

belirleyici olan, güç sahibi olan kimliğini kaybetme riskini en az taşıyan olan. Tabi hiç 

etkilenmez diye bir şey yok o da etkileniyor. Mesela Osmanlı güçlüydü ama iletişimde olduğu 

coğrafyadaki farklı kültürlerden yine de etkilendi. Onun için Anadolu kimliği Arap 

Yarımadası'ndaki veya Kuzey Afrika'daki Müslüman kimlikle eşit değildir. Dolayısıyla bir 

Alman ya da Fransız da etkilenir ama o minimumdur. Etkilenme riski veya kimlik konusunda 

erozyona uğrama riski en büyük azınlığındır. Özellikle de azınlığın sosyal sınıf olarak 

çoğunluğu alt tabakadan oluşuyorsa. Dolayısıyla Almanya'daki 3 Milyon, Avrupa'daki 5 

Milyon veya Türkiye'deki 80 Milyon Avrupa kimliğini tehdit edebilecek boyut ve 

potansiyelde değil. Tersi mümkün.  Diyelim Türkiye bir gün, Avrupa Birliği-Türkiye ilişkileri 

güllük gülistanlık yürüseydi ve diyelim Türkiye'de böyle bir tartışma açılmış olsaydı ben 

Avrupalının korkmasından çok Türk'ün kimliğimizi kaybederiz diye korkmasını 



202

anlayabilirdim ama bizim Avrupa Birliği ilişkilerindeki yaklaşımımız çok akılcı olmadığından 

dolayı o konuların üzerine hiç gidilmedi. İşte Avrupa Birliği bir kalkınma modeliydi, 

demokratikleşme modeliydi. Biz hep öyle pragmatik baktık. Dolayısıyla bizim belli 

noktalarda bir çözüm, avantaj sağlıyordu ama şu an Euro-barometrelerinin anketleri var. 

Avrupa Birliğine Türkiye'nin üyeliğini bir kazanım olarak görüyor musunuz sorusunu 2000'li 

yıllarda Türkiye'deki toplumun %70'i olumlu görüyordu. Şimdi 3'te 1'lere falan düştü. O 

Türkiye'nin ürettiği siyasetle de ilgili, Avrupa Birliğinin Türkiye'ye siyasi olarak 

yansıtılmasıyla da ilgili ama biraz da o bakışın biraz daha gerçekçi noktaya aktarılmasıyla da 

diyelim. 2000'li yıllarda Türkiye krizler yaşayan bir ülkeydi. Hem ekonomik hem politik 

krizler yaşayan bir ülkeydi. Dolayısıyla vatandaş bir nevi kurtuluşu kendi siyasetçisinde değil 

dışarıda aradı. Bakarsınız bugün veya yarın yine aynı noktaya gelebiliriz o farklı bir konu ama 

çıkış noktasında bakış açısının olumlu olmasının nedeni bizim toplumun Avrupa Kimliği 

aidiyetini kabul etmesi değildi. O yıllardaki olumlu yansımanın nedeni çıkarlarının daha 

yüksek olduğunu düşündüğü içindi diyelim. Şimdi çıkar konusunda daha olumsuz bir 

atmosfer estiği için olumsuz yaklaşıyor ama kimlik noktası Türkiye'de hiçbir zaman doğru 

dürüst tartışılmadı. Aynı şeyi Almanya'daki Türk kimliği için de söyleyebilirsiniz. 

Burak: Özellikle yeni nesille birlikte ele alırsak durum nasıldır?

Katılımcı Bir: Kimliğin tehdidi noktası. Şimdi diyelim Almanya'daki 3. nesil veya 

yavaş yavaş 4. nesil geliyor. Baktığınız zaman demin Türkiye ile Avrupa Birliği ilişkilerinde 

söylediğim aynı şeyi söyleyebilirim. Bir tarafta güçlü olan, kuralları belirleyen çoğunluk 

toplumu; öbür tarafta onun etkisiyle bu ülkede yetişen nesiller var. Şimdi o neslin Almanya'yı 

değiştirmesi ihtimali hiç yok mu? Mutlaka belli etkileri vardır ama kimin kimi değiştirme 

ihtimali yüksektir? Güçlünün diğer tarafı değiştirme ihtimali daha yüksektir. Bugün yarın 

olmaz çok daha uzun süre alabilir veya günümüz şartlarıyla asimilasyonu getirmez. Geçmişte 

belki olabilirdi. Şimdi dijital dünyada köken ülkenizle bağlarınızı koruma şansınız bambaşka 

bir noktada. 50, 100 sene öncesine göre. Peki Anadolu’da yaşadığınız gibi aynı şekilde 

Almanya'da yaşayabilir misiniz? Kesinlikle hayır. Mesela sizle görüşmeden önce bir kız 

öğrenciyle görüşüyordum ve görüntüsü İslami kimlikli bir kız öğrenci. İslami kimlikli 3. nesil 

üniversite öğrencisi bir kızdan bahsediyorum. Mesela o kızın Almanya'daki kimlik serüveni; 

benim Yunus olarak, bir erkek olarak kimlik serüvenimle aynı değil. Zorluklarımız da aynı 

değil. Diyelim ki ben onun neslinden yani 3. nesilden Yunus olsaydım, Almanya'da çok daha 

az çelişki yaşayacaktım. Yani çoğunluk toplumuyla erkek olan Yunus'un çelişki alanları çok 

daha düşük olacaktı. Bir dış görünüşüme bakarak kimliğimi ve inancımı tespit etmeleri zor 



203

olacaktı. Ha belki bu Türk olabilir, Müslüman olabilir diyeceklerdi ama bunu sergileyen bir 

kimliğim olmayacaktı. Bir Alman bunu anlamayacaktı. İkincisi yaşam tarzı olarak da 

cinsiyetimden kaynaklı çelişkilerim daha az olacaktı Alman toplumuyla. Bir de o genç kızı 

düşünün. Aynı yaştayız, kız ve görünüşü İslami veya inançlı ama görünüşü Batılı. Onun 

cinsiyetine yüklenen ahlaki ve moral model ile benim cinsiyetime benim toplumumun 

yüklediği model arasında fark var. Bu bizim kendi çelişkimiz o ayrı bir konu ama benimki 

daha kolay onunki daha zor. O kendini koruyabiliyorsa koruyor ama o bile farklılaşıyor. 

Onunla da bu konuyu konuşmuştuk. Farklılaşma ne? Mesela 2. Nesil benim dönemime kadar 

camilerde kadınlar hiç yoktu. Bazen Teravih namazına falan gelirlerdi. İşte son yıllarda 

camilerde kadın kolları falan oluştu, kermesler yapılır ve bunları kadınlar yapar. Cuma 

namazlarında para kazanmak için lahmacun, mantı falan yapılır ve bunları kadınlar yapar 

kadının görüntüsü bu ama akademisyen bir kadın için o görüntü yeterli değil. Müslüman ama 

o rol modeli onun için yeterli değil. Niye yeterli değil? Çünkü yaşadığı toplumda bir seviyeye 

geliyor ve o toplumda yaşadığı çelişkilere rağmen bir kimlik oluşturuyor, onu koruyor ama 

Anadolu’daki gibi değil. İtilen ve yönetilen bir kimlik değil. O diyor ki "Ben otonomum. Ben 

bireyim. Kardeşim erkek olduğu için benden farklı değil. Sen erkek olduğun için benden 

üstün değilsin. Ben de Müslümanım ve evde ben de söz sahibi olmak istiyorum.". Şimdi o 

kimlik konusuna baktığınız zaman şunu görebilirsiniz: Tekil kimlik yoktur. Şimdiye kadar ki 

konuştuğumuz kısımda hep tekil bir kimlik varmış gibi konuştuk. Yani tekil bir Türkiye 

kimliği, tekil bir Almanya’daki Türk kimliği, Tekil bir Avrupa kimliği varmış gibi 

konuşuyoruz ama tekil bir kimlik yok, çoğul bir kimlik var. Mesela aynı ülkeden, aynı 

kültürden, aynı dinden olsa da erkek kimliğiyle kadın kimliği az önce anlattığım gibi aynı 

değil. Babamla benim kimliğimde aynı değildi jenerasyon farkı var. Batılı yaşam tarzındaki 

bir Türk ile İslami, geleneksel yaşam tarzındaki bir Türk'ün Almanya'daki ya da Türkiye’deki 

kimliği aynı değil.  Kimliğin bir de aidiyet boyutu var o açıdan da bakabilirsiniz. Hisleriniz 

aidiyetinizi nasıl tarif ediyor? Siz aidiyetinizi nasıl tarif edebilirsiniz? Alman aidiyetini öne 

sürebilirsiniz, Türk aidiyetini öne sürebilirsiniz, Müslüman aidiyetini, Avrupa Aidiyetini... 

Ama bakıyorsunuz o bile tekil olmayabilir. Aynı zamanda birkaç ögeyi barındırabiliyor. 

Örneğin erkek, İslami, Türk ama aynı zamanda Alman. Bunu 3. neslin birçoğu için 

söyleyebilirsiniz. Bazıları için sadece göçmen kökenli daha çok Alman, bazıları için çok daha 

fazla Türk, çok az Alman, bazıları için Alevi ya da Kürt bunların yanına Alman ekler yani 

kimlik tekil değil. Alman da bundan zorlanıyor bu arada.

Burak: Bu aslında Almanların işlerini kolaylaştırmıyor mu?



204

Katılımcı Bir: Hayır çünkü ulusal devlet hep homojenleştirmek ister. 

Burak: Peki bu sürecin sonucu homojenleşmeye doğru gitmez mi?

Katılımcı Bir: Hayır. Her ulusal devlet bunu istiyor. Şimdi Türkiye'deki siyasi iktidar 

için çoğunluk kendi %50'si gibi olsa Türkiye cennetlik olur. Çok kolay yöneteceği bir ülke 

olur ama %50 farklı varsa işi zordur veya ne bileyim onun içinde bir kitle derse ki "Ben o 

çoğunluk kimliğini kabul etmiyorum. Benim kimliğimi onun yanına koy, mesela Kürt. O 

zaman sen ne yapıyorsun? Hangi Kürt senin için daha iyi? Homojenleşen Kürt mü yoksa illa 

benimkini eşit olarak seninkini yanına koy, anayasaya koy diyen mi? Almanya'daki olaya 

baktığımız zaman biz ülkenin tarihinden, geçmişinden gelen bir azınlık değiliz biz kendi 

irademizle geldik. Dolayısıyla belki de şu anda azınlık talep etme hakkımız yok ama azınlık 

kaç yılda oluşur? Belki bundan 50 yıl sonra Türkler diyecekler ki "Biz Almanya'da azınlığız. 

Azınlık hakları istiyoruz." Azınlık hakkı istemek bambaşka bir şey. Mesela şimdi Türkçe'nin 

Alman okullarında okutulması özel bir hakka falan dayanmıyor. Alman devletinin onay 

vermesiyle ilgili. İstediği an kaldırabilir onu. "Siz buraya kendi iradenizle geldiniz. Benim 

sizin anadilinizi korumakla ilgili bir mükellefiyetim yok. Almancayı öğrenin, kendi dilinizi de 

birbirinize nasıl öğretiyorsanız öğretin, bana ne" diyebilir. Devlet, yönetici perspektifinden 

toplum ne kadar homojen olursa o kadar iyidir. Alman toplumu bu açıdan zorlanıyor. Onun 

beklentisi eğer Mesut Özil milli takımda oynuyorsa sadece ayaklarıyla değil kalbiyle, 

kafasıyla, hisleriyle, gönlüyle beraber "Ben Almanım." desin. Bir başka ülkenin 

cumhurbaşkanını benim cumhurbaşkanımın yanına koymasın. Sadece benimkini görsün.  

Alman toplumunun beklentisi bu. Bir de milli takım olarak Almanya'yı seçtiyse. Ama Mesut 

Özil örneğinde olduğu gibi birçok insan hem Alman hem Türk hem Ruhr-havzalı, hem 

Zonguldaklı veya Trabzonlu. Dolayısıyla çoğunluk bütün sorulara kesin cevaplar istiyor. 

Olumlu, pozitif cevaplar istiyor. Türkiye'de aynısını istiyor. Sen söyle o zaman diyor benden 

misin değil misin? Alman da diyor ki benden misin değil misin? Sen dersen ki ben sendenim 

ama şöyle tarafımda var. O da o zaman diyor ki o pek uymuyor işte. Amasını ve ekini risk 

olarak görüyor. O homojen beklentiden dolayı.

Burak: Geçmişte Truva Atı tartışmaları olmuş bu konudaki düşünceleriniz nelerdir?

Katılımcı Bir: Onlar Türkiye'den çıkan şeyler. Hiç alakası yok. Biz bazen kendimizi 

şişirmeyi severiz. Mesela futbol örneklerinde "vur vur inlesin, Avrupa dinlesin" deriz aynı 

zamanda da Avrupa'ya karşı hep bir aşağılık kompleksi taşırız. Niye? Çünkü bir taraftan 

geçmişten eşit veya ondan kendimizi üstün görmeye çalışırız belki dinsel perspektiften 



205

yaklaşarak ama öbür tarafta real hayatına baktığı zaman bir bakar ki sahip olduğum şeylerin 

çoğu Avrupa menşeili. Dolayısıyla bizim yaklaşımların çoğunun gerçekle alakası yok. Truva 

atı gelecek buraya da işte Avrupa’yı ele geçirecek falan onlar saçmalık. Alakası yok. Onun 

için söyledim yani sokaktaki Almanın evhamını anlayabilirim ama devletin refleksi olarak 

saçmalık çünkü çoğunluğun böyle bir korkuyu taşıması hele ekonomik, toplumsal ve kültürel 

güç olarak çok daha farklı bir noktadaysanız yok gibidir. Homojen olmasını istersiniz o ayrı 

ama onların sizi değiştirebileceğinden korkmanız çok gerçekçi değil. Etki yapar ama 50 sene 

sonra Almanya bizden dolayı tanınmaz halde olmaz. Ha Almanya çoklulaşır, çok daha farklı 

olur ki şu anda öyle. Almanya'da şu an 20 milyona yakın yani 4'te 1'i göçmen kökenli. 

Bunların büyük bir kısmı Avrupa kültürüne ait ama yine de 4'te 1'i Alman asıllı değil. 

Türkiye'deki göçmen sayısından düşünürseniz bizimki çok daha düşük. Dolayısıyla vatandaş 

olarak Almanın korkusu anlaşılır ama devlet olarak bana göre anlaşılır değil. Bizim o 

söylemler de bana göre gülünç. Risk taşıyan varsa o daha çok bizim için geçerli. 

Almanya'daki Türk için de geçerli aynı şey. Türkiye için de geçerli. Ha kültürel uyum 

sağlamak sorun mudur? Onun cevabını ben vermem. Onu bireyler belirler. Şimdilik bu 

noktayı böyle kapatabiliriz. Mesela yelpazeye baktığınız zaman o yelpazenin bir ucunda bir 

Türk Kimliği var. Türkçe konuşuyor, Türk medyasını takip ediyor, kalbi Türkiye için atıyor; 

Almanya'da sosyal çevresi, doktoru, avukatı hatta bazısının işvereni falan sadece Türklerden 

oluşuyor ve çok az Almanca konuşuyor. Bir bu uç kesim var. Bir de öbür tarafta başka bir 

kesim var. Sayıları daha düşük. Çocuğuna isim koyarken önce bir düşünüyor bir Alman bunu 

telaffuz edebilir mi? Avrupa ismine uygun mu? Çocuklarını ve kendisini mümkün mertebe 

farklı hissedilemeyecek şekilde yetiştirmeye çalışıyor. Hatta içlerinde tek tük kendi isimlerini 

telaffuza uygun olmadığı için değiştirenler bile var. Asimilasyonla arasında bir de büyük bir 

kitle var. Onun içinde yelpazenin bir ucuna yakın olanlar var, diğer ucuna yakın olanlar var, 

ortada olanlar var. Hangisinin doğru ya da yanlış olduğunu biz kendi değerlerimize bakarak 

tanımlayabiliriz ama sonuçta o cevapları hep bireyler veriyor ve bireylerin verdikleri cevap 

üzerinden zaman diliminde kimliksel bir şey ortaya çıkıyor. 50 sene sonra yaşayanlar bakar o 

zaman ortaya nasıl bir sonuç çıktı Avrupa'da. Bizim o kültürel kimlik katkımız hangi noktada. 

Yelpazenin bu ucunda mıyız, diğer tarafa mı kaydık yoksa ortada mıyız o zaman biraz belli 

olur. 

Burak: Hocam son olarak Alman Parlamentosu’na gönderilen Türkiye kökenli 

milletvekilleri bir uyumun ya da entegrasyonun göstergesi midir?



206

Katılımcı Bir: Özünde evet. Olaya sadece politik katılım ve benim dilime, kültürüme, 

benim ülkemin ismini taşıyan insanlar perspektifinden bakıp onların politik hayatta 

gözükmeleri, yer edinmeleri bakımından baktığın zaman tabi olumlu ama yaklaşımınız 

tamamen siyasi bir bakış açısıyla bakarsanız öyle. Yani siz onlardan benim çıkarlarımı 

savunsunlar, ülkemin lobisi olsunlar, sadece Türklerin çıkarlarını savunsunlar derseniz bu 

beklenti gerçekçi değildir. Kendi köken ülkenizdeki azınlık için oluşmasını istemediğiniz bir 

şeyi sizin azınlık olarak yaşadığınız bir ülkede onlardan gerçekleştirmesini bekliyorsunuz ama 

mekanizmalar öyle değil. Yani Avrupa ya da Almanya parlamentosuna seçilen Türkiye ya da 

Alman Milletvekili Almanya'daki Türk halkının oylarıyla seçilmiyor. Onlar cüzi bir katkı 

sağlayabilir. Ezici çoğunlukla Alman seçecek seni. Alman seçmezse hiç şansın yok. Meclise 

bile giremezsin. Tüm Türkler aynı partiye oy verse meclise bile giremiyoruz. Dolayısıyla sen 

bu ülkede küçük bir azınlık olarak, Avrupa Birliğinde çok daha küçük, başka bir şansınız yok 

ki zaten. O ülkede yer edinmek istiyorsanız ne yapacaksınız? Politik partilere gireceksiniz. 

Politik partiye girdiğiniz zaman o partinin politikasını da kabul ettiğiniz anlamına gelir. Birisi 

CHP'ye girdiği zaman CHP'de Ak Partili kimlikle politika yapamayacağına, Ak Parti'de de 

CHP'li kimlikle politika yapamayacağına göre ikisi de diyor ki bana geldiysen Ak Partili ya 

da CHP'li olacaksın. Alman da diyor ki bana geldiysen Almansın, Almanya'nın 

milletvekilisin, Almanya'nın çıkarlarını savunacaksın. Doğal olarak. Ama biz duygusal 

davranıyoruz diyoruz ki bu adam benim adımdan seçildi. O öyle değil onu Alman seçti oraya. 

Senin özelliklerinden bir kısmı onda olabilir ama o Alman milletvekili olduğunu değiştirmez. 

Aynı şey Avrupa Parlamentosundakiler için de geçerli. Dolayısıyla yine o kimlikler 

noktasında o çatışmalar da yaşanıyor yani o milletvekili de aynısını yaşıyor. Diyelim 

Almanya'da biliyorsunuz Ermeni yasa tasarısı konusunda aynı tartışmalar yaşandı. Bunların 

kanı bozuk falan bizimkiler öyle söylediler. Ben hep derim ki tersi olsa. Ters perspektiften 

baktığınız zaman Türkiye meclisinde Alman milletvekilleri olsa ve bizim meclisin 

Avrupalının olumsuz göreceği bir kararı Almanlar taşımamız olsalar biz onları kabul eder 

miyiz? Biz çok daha fazla zorlanırız. Dolayısıyla bu tür şeylerde bizim toplumsal bir 

zafiyetimiz var. Çok duygusalız. Siyaset üslubumuz, retoriğimiz, dilimiz çok duygusal. 

Duygusallık da kırılmalara ve kırgınlıklara yol açıyor. Akılcı bir yaklaşımı engelliyor. Avrupa 

toplumları bize göre daha rasyonel toplumlar. Bu daha iyi kararlar alıyorlar anlamına 

gelmiyor ama kırgınlıkları üzerinden değerlendirmekten çok çıkarları üzerine 

değerlendiriyorlar. Rasyonel yaklaştığınızda Alman milletvekilinden kalkıp Türkiye 

milletvekilliği yapmasını beklemezsiniz zaten. Beklediğiniz zaman ona haksızlık yaparsınız 

aslında kendinizi gülünç duruma düşürürsünüz. Benim bir arkadaşım var. Meclise girdiğinde 



207

zor olacağını falan söyledi. Cidden öyle yani sonuçta sizi seçen parti, girdiğiniz meclis sizden 

belli bir duruş bekliyor ama sizin Türk toplumuyla duygusal, farklı bir bağlantınız da var. 

Onlar da sizden bir şey bekliyorlar ve beklentiler bazen çatışacak. Peki çatıştığı zaman 

milletvekilinin kimi tercih etmesi gerekiyor? Rasyonel davranırsa Almanı tercih edecek. 

Normal. Kariyerini düşünecek. Türkiye'de siyaset yapan milletvekili parti başkanının her 

dediğine evet diyorsa gönlüyle onayladığı için mi evet diyor? Hayır. Hele bizde çoğunluk bu 

şekilde. Almanya'daki biri bunu yaptığı zaman vatan haini oluyor. Bunlar gerçekçi değil. 

Dolayısıyla benim yaklaşımım biraz farklıdır.



208

EK 2- Katılımcı İki ile Gerçekleştirilen Görüşme- Bochum – 8 Haziran 2019

Burak: Türk kimliğine yüklenen anlam ve Avrupalılık kimliği arasındaki bağlantının 

Türkiye- Avrupa Birliği arasındaki ilişkilerde ne gibi bir rolü var?

Katılımcı İki: Şöyle başlamak lazım aslında buraya ilk kez 1960'larda göçle gelen 1. 

nesil vatandaşlarımızın eğitiminin, altyapısının istenen seviyede olmamasını görüyorum ben 

her şeyden önce. Yani buraya gelen insanlar genelde ilk etapta gündelik ihtiyaçlarını 

karşılamak için gelmişler. Birçoğu kendi şehirlerini, kendi vilayetlerini doğru dürüst 

göremeden buraya gelmişler ve burada kendi yaşam şartları, yaşam olanakları içinde daha 

doğrusu kendi paralarını kazanmaya ve bunun yanında kendi kimliklerini, kendi örfünü, kendi 

geleneklerini, kendi özünü düşünmeye fırsatları pek fazla olmamış. Bunu söyleyebilirim. 

Bunun yanında birçoğunun zaten okuma yazması yok. Dilbilgisi yok. Buraya geldiklerinde 

yabancı dil bilmiyorlar. 

Burak: Öğrenmeye başlama durumu da yok herhalde.

Katılımcı İki: İlk zamanlar tabi yardımcı olanlar çok olmuş ama bunun yanında 

dediğimiz gibi sonuçta çekince korku var. Asimile olma korkusu var. Asimile olmamak için 

çok direnmişler. Çok mücadele etmişler. Klasik söylemler vardır ya "Bir traktör parası alıp 

döneceğiz." vs. onunla ilgili çekinceleri olmuş. Dönenler de olmuş ve bu zaman içinde, acı bir 

gerçek ama kabul etmek lazım, devletimizin de buradaki Türkleri unutmak gibi bir yanlışı var. 

Maalesef buradaki vatandaşlarımız unutulmuş. İhtiyaç duyulduğu zaman devletimiz 

tarafından bir şekilde hatırlanmışlar. Döviz getirisi olarak bakılmış. Sonra herkeste bir vatan 

özlemi mutlaka bir geriye dönüş özlemi, beklentisi var buradaki vatandaşlarımızda. Hala 

hepsinde bu var. Daha objektif bakamıyoruz maalesef. Ne derseniz deyin sonuçta bir kültür 

farklılığı var. Biz kendi özümüzü kaybetmemek adına mücadele etmişiz durmuşuz. Empati 

yapamamışız. Pek fazla araştırmamışız genel kültür bakımından. Buradaki yaşam tarzında 

istemişiz ki bazen bunlar bizi anlasınlar, bunlar bize ayak uydursunlar. Böyle beklentileri 

olanlar da olmuş. Bunun yanında ilk zamanlarda böyle klasik söylemler vardır sen de 

duymuşsundur; davul zurnayla karşıladılar, sonra yabancılar diye bize yakıştırma yaptılar gibi 

klasik söylemler vardır. Bunun yanında hala günümüzde Almanya-Türkiye milli maçı 

oynansa herkes Türkiye'yi tutuyor ya da Almanya farklı bir ülkeyle futbol maçı yapsa rakibi 

tutuyor. Üzücü ama gerçek. Maalesef. Dediğim gibi altyapı hazırlanmadan gönderilmiş 

buraya insanların çoğu. Düşünebiliyor musunuz vatandaş yumurta almak için tavuk sesi 

çıkarmak zorunda. Böyle bir acı var ama buna rağmen buraya gelen insanlarımızın birçoğu, 



209

bireysel başarıdan burada çok işler yapmışlar ama bu bireysel başarı dikkatinizi çekerim. 

Bunu yüzdeye vurduğunuz zaman çok büyük bir oranda bireysel başarı bu. Yani devlet 

politikası ya da ülkemizin politikası falan değil. Şunun da altını çizerek söylemem lazım; şu 

son 15-20 yıl içinde gerçekten ülkemiz tarafından çok insan burada fark edildi. Burada 

nolmuş insanlar? Özünü kaybetmemek için birçok mücadele vermişler ama bunun yanında, 

uzun bir yolun sonunda konumuza gelecek olursak; Türkiye-Avrupa Birliği arasındaki 

ilişkileri pek fazla düşünecek fırsatları pek fazla analiz edecek fırsatları olmamış. 

Burak: 1999-2002, 2002-2005 olarak iki parçaya böldüğümüzde bu iki zaman 

diliminde ne gibi değişiklikler oldu?

Katılımcı İki: Biliyorsunuz 2002 yılı Türkiye'deki hükümet değişimi ve Almanya'daki 

o zamanki mevcut hükümet başbakanı Sayın Schröder'in zamanında Türkiye-Almanya 

arasındaki ilişkiler gerçekten çok iyiydi. Sayın Schröder'in çok farklı bir bakış açısı vardı. Şu 

anki Sayın Cumhurbaşkanımız ile Schröder arasında çok büyük köprüler atıldı. Örneğin 

benim şu anda mensubu olduğum, temsil ettiğim derneğin altyapısını ve açılış programını 

Sayın Schröder ve Erdoğan iki birlikte açılış programına katıldılar. Benim mensup olduğum 

derneğin bile açılmasında Schröder'in çok büyük katkısı var gerçekten çünkü buradaki 

vatandaşımızın STK anlamında bile sadece birkaç tane memleket dernekleri, spor dernekleri 

ve dini dernekler onun haricinde siyasi hayat ya da eğitim hayatıyla ilgili STK çalışmaları yok 

denecek kadar azdı. Özellikle siyasi hayata katılım Almanya'da zaten genel olarak %45'ler 

civarında ve bizde %10'lar belki %8'ler civarında bile değil. Bunun yanında maalesef Avrupa 

Birliği ülkelerine yapılan çifte vatandaşlık ayrıcalığı bizlere yapılmadı. Tabi ki burada çifte 

standart var. Örneğin bir İtalyan, Portekizli, İspanyollar burada çifte vatandaş olabilirken, 

bütün haklarından faydalanabilirken biz maalesef 3. dünya ülkesi insanlarıymışız gibi 

muamele gördük ve görmeye devam ediyoruz. Nispeten bunlar yapılmaya çalışılsa bile, 

kazanımlar verilmeye çalışılsa bile üzülerek söylemem lazım burada bir ikiyüzlülük var. Yani 

emek sarf etmişsiniz; örneğin yerelde biz bu şehirlerde yaşıyoruz. Belediyenin 

hizmetlerinden, belediyenin olanaklarından yararlanıyoruz ve bütün vergimizi de her şeyimizi 

de onlara veriyoruz ama bunlarda bile bizim seçme hakkımız yok. Federal anlamda seçme 

hakkımız olmadığı gibi yabancı ülke pasaportu vatandaşlarının seçme hakkı yok. Çifte 

vatandaşlık olayı zaten kaldırıldı biliyorsunuz öyle bir şey yok. Bunun yanında da Alman 

vatandaşlığına geçmek için sınav diye bir şey çıkarttılar. Bundan haberin var mıydı 

bilmiyorum ama maalesef orda ki soruların birçoğunu Almanlar bile beceremiyor biliyor 

musun? O kadar ilginç bir şey. Şöyle söyleyeyim 1999-2002 yılları arası Türkiye'nin de 



210

ekonomik sıkıntılarından dolayı biz yalnızdık. Türkiye kendiyle uğraşıyordu o zaman. 

Biliyorsunuz 1999 depreminden sonra oradaki ekonomik krizler vs. burada çok büyük 

sıkıntılar yaşamıştık. Zaten o anda devletimizin bizleri aramak gibi ne yaptığımızla ilgili bir 

derdi yoktu. Fırsatı da yoktu, şansı da yoktu, vakti de yoktu bizi hatırlamak için. 2002'den 

sonra nispeten düzeldikten sonra, kabul etmek lazım tamamen objektif olarak söylüyorum 

Sayın Cumhurbaşkanımızın bize gerçekten çok büyük bir bakış açısı vardı. Bizi hatırladı. 

Bize de orda birtakım insanların var olduğunu hatırlattı bunun yanında. Sürekli buraya 

geldiğinde ya da sürekli konu Almanya, bizler olduğu zaman telkinleri bize her zaman şuydu 

adapte olun, asimile olmayın ama adaptasyon konusunda, dili öğrenme konusunda ve 

temsilcilik konusunda sürekli bizi teşvik etti. Schröder döneminin sonuna kadar gerçekten 

Türkiye-Almanya ilişkileri çok iyiydi ve kendimizi çok rahat, çok güvende, daha 

benimsenmiş daha kabul edilmiş hissediyorduk. Maalesef Sayın Schröder'den sonra işler 

birazcık daha farklılaştı, farklı kanunlar çıkartıldı. Örneğin çifte vatandaşlıkta 2000 yılı 

biliyorsunuz sınırdır. 2000 yılından önce olanlar çifte vatandaş olarak kaldı, 2000 yılından 

sonra olanlar kalmadı. Burada şöyle söyleyeyim, halkın içinden gelen birisi olarak 

söylüyorum, Avrupa Birliğine güvenilmiyor(?). Özet. Yani buradaki vatandaşımız maalesef 

bütün toplum içinde "Bizi zaten almayacaklar." diyor ve çifte standardı her tarafta 

gözlemleyebiliyorsunuz. İnsanlar artık bunu çok iyi gözlemleyebiliyor ve çok iyi etüt 

edebiliyor. Yani böyle bir beklentileri yok. Alacakları gibi bir ümitleri de yok.

Burak: Güvenlik söyleminin devleti korumaktan çok toplumu korumak olarak 

algılanan bu günlerde Euro-Türk kimliğinin Almanya'daki durumu nedir sizce? Buradaki 

Türkler olarak hiç toplumun düzenini bozmakla suçlandınız mı?

Katılımcı İki: Bunu söylemeye şu anda fırsatları yok. Şunu açık yüreklilikle 

söyleyebilirim; doğu blok ülkeleri Avrupa Birliğine alındıktan sonra, ben bunu sahadan biri 

olarak gözlemleyebiliyorum, bizimle uğraşmıyorlar artık. Beterin beteri varmış diyorlar 

şimdi. Bugün daha iş yerinde sohbeti geçti bu konunun. Bir Almanla konuşuyorum dedim 

"Önceden bizi beğenmiyordunuz, sevmiyordunuz." gülüyor adam. Yani gülerek cevap 

veriyor. Yani eskiden böyle diyordunuz şimdi Türkler arkadaş oldu. Artık Alman gelip 

sonradan bu doğu blok ülkeleri ya da sonradan gelen bu mülteci ve sığınmacılardan sonra 

gelip bana onların dedikodusunu yapabiliyor biliyor musunuz? Onları şikâyet edebiliyor. 

Benimle "Bunlar geldi öyle oldu, böyle oldu" diye konuşuyor. Bu olaylar olmadan önce, doğu 

bloğundan ülkeler alınmadan önce bizdik hedefteki ama şimdi ise artık bizleri biraz daha 

kendilerine yakın görüyorlar. Bunu tabanda söylüyorum. Tabi bunun yanında İslamofobi var. 



211

İslamofobi bir şekilde güncel olaylarla, malum biliyorsunuz DAEŞ terörü, onun haricinde 

bizim başımızdaki bu FETÖ olayı... İslami kimliği kullanılarak toplumda bir algı oluşturuldu. 

Ben yaşadığım kısa bir örneği vereyim size. Diş doktorundayım. Yardımcısıyla doktor 

konuşuyorlar. DAEŞ hakkında konuşuyorlar. Röntgene geçtik yardımcısıyla beraber. "Siz de 

Müslümansınız değil mi?" dedi bana. "Elhamdülillah Müslümanım evet" dedim ardından 

"Türk müsünüz?" diye sordu, "evet" dedim. "DAEŞ hakkında ne düşünüyorsunuz?" diye 

sordu. Dedim ki "Öncelikle size bir şey soracağım", "buyurun" dedi. "Ortadoğu'da şu an 

DAEŞ'in olduğu yerlerde bir tane silah fabrikası var mı", kız şok oldu "Hayır, yok" dedi. 

"Kullandığı araçlar nereden geliyor? Farkında mısınız genelde yabancıları öldürmüyorlar 

Müslümanları öldürüyorlar ve öyle bir terör örgütü birdenbire çıkıp Ortadoğu'nun büyük bir 

bölümünü işgal edebiliyor. Bunu bir anda yapabiliyor. Bunların bir silah fabrikası yok. Bu 

silahları onlara birileri veriyor. Dünyada silahı kimler üretiyor?" Malum. Sonra kızın cevabı 

şu oldu "Ya ben hiç öyle düşünmemiştim". Biz vatandaşlar olarak daha donanımlı olsak, 

burada bizim eksikliğimiz var. Gerçekten var. Temsil babında bizim eksikliklerimiz de var 

ama biz o kadar böyle hayatın içinde mücadele etmek zorunda kaldık ki çocuklarımız asimile 

olmasın diye uğraşmaktan, düşünmekten, daha fazla çalışmaktan, iş bulamamaktan... Bunlara 

hayatın içinde girdik ve en ufak bir şeyde aman bir şey söylersek başımıza bir şey gelir 

kokusu da oldu insanlarda. Hala daha var. Biliyor musunuz bazı STK'lara insanlar açık açık 

üye olamıyorlar. Neden biliyor musunuz? Adım çıkarsa başıma bir şey gelir diye ya da çocuk 

üniversite okuyacak, babası bana açık açık üye olamıyor "Önce oğlan üniversiteyi bitirsin, 

eline işini alsın." diyor. Biz dernek olarak maalesef son zamanlarda toplumun içinde baya bir 

ötekileştirildik. DITIB ve UETD olarak. Önceki ismimiz UETD'idi ve biz anayasayı koruma 

şikâyeti tarafından takibe alındık. Bunu da açık açık söylediler zaten ama şeffafız ve Alman 

makamlarının bize verdiği izinlerle çalışıyoruz. Biz denetlenebiliyoruz, şeffafız. Biz tüzük 

başvurusunda bulunuyoruz ve bu tüzük Alman mahkemelerinden geçiyor. Bizim bu ülkenin 

bütünlüğü, birliği, çıkarları için zerre kadar negatif etkimiz yok. Bunun yanında belki 

toplumda şu da var: Abartısız söylüyorum. Bu bölgede yaşadığım için bu bölge için 

söyleyeyim, burada yaşayan Türk toplumunun %65, %70'inin temsilcisi yok. Bu neden yok? 

Tabi ki bizim eksikliğimiz. Nerden bu sayıyı çıkarttım? Bugün biz bir siyasi dernek 

olduğumuz için seçime katılım oranlarından, oy oranlarından biz bunu toplumun tabanında 

çıkartabiliyoruz neyin ne olduğunu. Üç aşağı beş yukarı %65- %70 civarında 

milliyetçi/muhafazakâr seçmen yaşayan insan var burda. Abartısız söylüyorum yaşadığımız 

Ruhr bölgesinde %65, %70 milliyetçi/muhafazakâr kesim var. Bu insanların temsilcisi yok. 

Bakarsanız Avrupa Birliği Parlamentosuna, Eyalet Parlamentosuna ya da Federal 



212

Parlamentoya Türkiye kökenli 12 milletvekili var, adamlar gece gündüz küfür ediyorlar bize. 

Kraldan çok kralcı var. Biz burada siyasi hayata katılım anlamında insanları kanalize etmeye 

çalışıyoruz ama bunun yanında tabansız, altyapısız oluşumlar da çıkmaya başlıyor. Bunun da 

zararlı etkisi var. İnsanlar kendileri bireysel bir şeyler yapmaya başladıkları için mücadele 

bireysel. Biz bir de bazı şeylere cesaret edemiyoruz. Çok başarılı insanlarımız, ticaret 

erbaplarımız var. Akademisyenlerimiz, öğretim görevlilerimiz var. İnanır mısınız ben çok 

öğretmen tanıyorum, zarar göreceğim diye fikrini söyleyemiyor. Almanya'da, Alman 

okullarında ve Almanlar tarafından da değil bizimkiler tarafından dışlanacağından korktuğu 

için. Beyaz Türk kavramı var ya Türkiye'de. O burada devam ediyor. Üzülerek söylüyorum 

ama devam ediyor maalesef. Yani "Bana itaat edeceksin. Ben bilirim bu işi. Sen bilmezsin.". 

Bir ara insanlar bir ümit bağladılar. Oldu galiba dediler. Hem bilim hem ilim hem dini hem 

Müslüman diye bir FETÖ o zamanki cemaat olgusu, insanlar bir şekilde güvendi ve inandı. 

Dediler "Tamam. Şimdi olacak.". İhtiyacımız olan ilime, bilime yöneliyor aynı zamanda da 

Müslümanlar diye FETÖ çok kandırdı insanlar burada. O da ne oldu? Bir hayal kırıklığı ve bir 

güvensizlik ortamı oluştu. FETÖ'nün verdiği o tahribat hala devam ediyor. Türkiye-Avrupa 

Birliği toplumu koruma olayına gelince vatandaş hala kendini korumaya çalışıyor. Bireysel 

anlamda kendi kimliğimi nasıl muhafaza edebilirim? Kendimi nasıl dış etkenlerden 

koruyabilirim? İşsizlik korkusu, dilini kaybetme korkusu, dinini kaybetme korkusu bunun 

yanında müthiş bir aidiyet duygusu var Türkiye'ye karşı. Özellikle Almanya'da yaşayan 

insanlardan bahsediyorum müthiş bir şekilde aidiyet duygusu var ve biz insanımızın ferasetine 

her zaman güveniyoruz, buradaki insanımız da öyle. Buradaki insanımız da kendini 

sahipleneceği güvenini aldığı insanı bulduğu zaman destekliyor. Bilmem sorunun cevabını 

verebildim mi?

Burak: Türkiye'nin Avrupa Birliği yolculuğunda, Almanya'da yaşayan Türklerin 

doğrudan ya da dolaylı bir etkisi oldu mu ya da bu süreçten etkilendiler mi?

Katılımcı İki: Oldu. Muhakkak olmuştur. Direkt olarak devlet politikası olarak 

etkilenemeyiz ama şöyle söyleyeyim: Biliyorsunuz devletlerin çıkarları vardır dost ya da 

düşmanları yoktur. Menfaatleri ve çıkar ilişkileri vardır. Toplum olarak devlet politikasına 

belki bir etkisi olmamıştır ama toplum nazarında negatif etkileri de olmuştur. Örneğin çatışma 

ya da kavga, gürültü, tantana... Yumuşatmaya çalışıyorum. Burada ilkokullarda, gözlemlediği 

söylüyorum, bir Alman çocuğu iki, üç tane Türk çocuktan dayak yiyerek büyüyor. 

Anlatabiliyor muyum? Bu çocuk büyüdükten sonra bilinçaltına ne yerleşiyor? Bu çocuktan 

bizi sevmesini bekleyebilir miyiz? Bu çocuk küçüklükten yetişirken doğal olarak önyargılı 



213

yetişiyor bize karşı. Çok örneklerini gördüm. Maalesef bizim ülkemizde Suriyelilere karşı şu 

an çok büyük bir algı var. Suriyeliler şöyle, Suriyeliler böyle diye. İnanın benim 

gözlemlediğim kadarıyla buradaki Türklerin yatığını Suriyelilerin 10'da 1'i yapmamıştır. 

Yapsalardı linç ederlerdi. Ben eşinin yanında kadına asılan adam gördüm. Alışveriş yapan 

polise tuhaf tuhaf sesler çıkartarak sataşan insanlar gördüm, taciz eden insanlar gördüm ve 

polisin hiçbir şey demeden dönüp "Bak burası benim ülkem. Beğenmiyorsan git." dediğini 

gördüm. Polis gelmiş bir büfede alışverişini yapıyor. Büfede bulunan bir Türk gencimiz tuhaf 

tuhaf sesler çıkartarak, insan dışı sesler çıkartarak onu taciz etmeye çalışıyor. Kalabalık yerler 

yaşıyorsanız bunları daha sık gözlemleyebiliyorsunuz. Yani doğal olarak bu süreçlerin 

topluma etkisi oluyor. Hepimiz çok süper olsak devlet istemedikten sonra yine bir şey olmaz. 

Yani aşağıda, toplumun genel alanında negatif etkileri pozitiften daha fazladır onu 

söyleyebilirim ama bu da eğitimsiz bir toplumun Türkiye'den buraya gelmesi, sahipsiz 

bırakılması, yeterince donanımlı olmaması ve devletimizin de son dönemlere kadar bu konuda 

hiçbir çaba sarf etmemesi. 

Burak: Peki hiç bu sürecin devlet işleyişi açısından Almanya'daki Türklerin 

taleplerinin karşılandığı vs. olumlu bir katkısı oldu mu?

Katılımcı İki: Maalesef olmadı. Bunun en bariz örneğini vereyim. Referandum oldu. 

Ben aktif olarak çalıştım ve biz bu referandumda tamamen özgür irademizle birlikte evet 

çıktığı için bizi göndermekle tehdit ettiler. "Gidin o zaman orda yaşayın." ve bir şehrin, benim 

içinde yaşadığım şehrin belediye başkanı bir radyo programında "Türkler kendileri yaşamak 

istemedikleri bir sistem için evet oyu kullandılar. O zaman gidip orada yaşasınlar" dedi. 

Umarım bu cevap yeterlidir. 

Burak: Alman Parlamentosunda ve Avrupa Birliği parlamentosundaki Türk kökenli 

milletvekillerinin bulunmasını bir entegrasyon olarak görüyor musunuz?

Katılımcı İki: Hayır. 

Burak: Peki bir entegrasyon olabilmesi için sizce neler olması gerekiyor?

Katılımcı İki: Siyasal hayata katılım olarak entegrasyon olması için siyasi partilere 

daha çok üyelik olması gerekiyor. Bunun yanında aktif siyasete katılım olması gerekiyor. Ha 

burada önyargı da var. Sizin önünüzü kapatacaklar. Bundan kuşkumuz da yok. Bunu 

yapıyorlar onu da söyleyeyim size. Bakın siz devlet politikasının dışında kalkıp da burada bir 

siyasi bir söylemde bulunursanız size zaten fazla fırsat vermiyorlar. Hani demokrasiden dem 



214

vuran bazı Türkiyeli vatandaşlarımız var ya Türkiye dünyanın en demokratik ülkesi. İnan 

bana. Benim tanıdığım bir vatandaş bir internet gazetesi çıkartıyor. Yeşiller partisi eş 

başkanını eleştirdi diye partinin eş başkanının avukatından mektup geliyor ve bu ülkenin 

başbakanı eleştirildi diye o ülkenin başbakanının avukatından mektup geliyor. Düşünebiliyor 

musunuz? Şu anda yazmıyor. Ben inanıyorum toplumun ya da belirli çevrelerin söylemlerinin 

dışında bir şey söylerseniz yer bulamazsınız. Üzücü ama gerçek. Türkiye onların istediği 

çizgide olursa ses çıkarmazlar ama Türkiye onların istediği gibi hareket etmezse, biraz daha 

özgürce, biraz daha bağımsız, biraz daha kendi çıkarlarını düşünerek hareket ederse belki izin 

verirler. Onun haricinde vereceklerini düşünmüyorum ki toplumun %60'ı %70'inin temsil 

edildiği bir gazete bile yok doğru dürüst neredeyse. Almanya'dan bahsediyorum. Gazetecilere 

bakıyorum ve sürekli Türkiye'de şu anki mevcut hükümete karşı muhalif olan gazeteciler. 

Yani buna bile kolay kolay izin verilmiyor. Toplum içinde bir baskı var. Keşke olsa ama 

özetleyecek olursak totalde buradaki vatandaşların çoğu bizi Avrupa'ya alacaklarına 

inanmıyor.

Burak: Buradaki temel faktörün Türk kimliği olduğunu mu düşünüyorsunuz?

Katılımcı İki: Türk kimliği değil de farklı din olduğunu düşünüyorum. Türk kimliği de 

var, Türkiye'nin coğrafi büyüklüğü de var, nüfus büyüklüğü var onun haricinde en büyük etki 

dini farklılıktan kaynaklanıyor. Yani Müslüman olduğu için. Bunu ben söylemiyorum toplum 

böyle düşünüyor. Ben insanların ağızlarından çıkanları, kendi duyduklarımı söylüyorum. 

Bunu kime sorsanız "Niye bizi almayacaklar?" diye "Çünkü biz Müslümanız" cevabını 

veriyor. Bu önyargı oluşmuş ama bunu biz yapmadık. Bunun yanında rahatız ama onu da 

söyleyeyim. Hakkını yememek lazım. Devlet düzeyinde belki sıkıntılar olabilir ama bu 

ülkenin hakkını da yememek lazım. Buradaki insanların çok ağır baskı yaptıkları gibi bir algı 

da oluşmasın. Biz kalkıp çok rahat, çok özgürce bir şeyler de başarabiliyoruz bunlar da var 

ama ben şunu gözlemledim bizim eksikliğimiz de var burada galiba çünkü biz gönüllü elçiler 

olarak doğru bir şekilde de anlatamadık bazı şeyleri. Bizi hep bizden olmayanlarla tanıdılar. 

Bunun etkisi de çok var. Biz zaten hayatın içerisine mücadelelerle girdiğimiz için genelde 

olayın doğrusunu anlatamadık insanlara. Alman toplumuna anlatamadık. Ben 

anlatabildiğimizi düşünmüyorum. Bunu anlatmak için konferanslar, seminerler falan 

yapıyoruz onda da katılım malum. Gündelik hayatta yapsak bunu işimizde, okulumuzda... 

Örneğin darbeden sonra ben kendi patronumla bir muhabbete girmiştim. Kendi patronumun 

genel kültürünün sıfır olduğunu fark ettim. Sıfır. Almanya’da seçimlere katılma oranının kaç 

olduğunu bilmiyor adam. Ben söylüyorum adam şok oluyor. Ortalama %45 diyorum 



215

seçimlere katılma oranı. Öyle mi diyor öyle diyorum ben de. Cumhurbaşkanının diktatör 

olduğundan bahsediyor. Diyorum ki "Benim Cumhurbaşkanım %87 katılım olan bir seçime 

girmiş ve bunun %52 oyunu almış. Tamamen demokratik ve bizdeki oylar da böyle 

Suriye'deki gibi 3 ay 5 ay durmuyor 3 saat sonra belli oluyor. Bizde her şey şeffaf oluyor ve 

tamamen demokratik bir şekilde oluyor. Onlar öyle zannetmiyor ama ben son yaşadığım 

örneği vereyim: Bir mağazaya televizyon almak için gitmiştim. Orta yaşın üzerinde bir 

beyefendi. Muhabbet ister istemez politikaya, siyasete giriyor bizde. Kardeşi Türkiye'de 

yaşıyormuş. Bir Alman ve Ankara'da yaşıyormuş. Kardeşi ona "Almanya'da medyada 

anlatılan Erdoğan yok burada, onlar yalan" demiş. "Burada halkın seçtiği ve gelişimlerin, 

atılımların olduğu; herkesin özgürce eleştirebildiği, tabi ki belli bir noktaya kadar bir Erdoğan 

var". Bunu bana bir Alman söylüyor inanabiliyor musunuz? Ben senin de ideolojik görüşünü 

bilmiyorum. Ben bunu tamamen objektif olarak söylüyorum. Adam "Ben Alman medyasını 

takip etmiyorum. İngiliz medyasını takip ediyorum. Onlar kendi çıkarları için taraflı 

olabiliyorlar ama kendi çıkarları dışında objektifler." diyor. Bunu bir Alman söylüyor ve 

Türkiye'ye şu an çok farklı bir bakış açısı var. Kısa bir muhabbet etme şansımız oldu ve ben 

şunu fark ettim toplum içinde Almanlarla konuştuğumuz zaman inanın Türkiye hakkında 

doğru dürüst bir şey bilmediklerini fark ediyorsunuz. Bilmiyorlar ve bu bizim suçum toplum 

olarak. Biz yeterince anlatamadık. Bununda sebepleri var. Az önce bahsettim insanların 

yaşadıkları, sıkıntıları, dertleri, problemleri ya da yeterince cesur olamamak. Bir üniversite 

öğrencisi kalkıp okulda bunu söylemeyi düşündüğü zaman hocayla başım derde girecek diye 

korkuyor. Daha militarist düşüncede olanlar bunu okulunu yakma pahasına da olsa savunduğu 

doğrudan vazgeçmiyor. O tabi ki göreceli bir kavram. Benim içinde bulunduğum taraf için 

benim gözlemlediklerim bunlar ve ben yeterince katkı sunabildiğimizi düşünmüyorum çünkü 

kendimiz donanımlı değiliz bu konuda.



216

EK 3- Katılımcı Üç ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 16 Haziran 2019

Burak: Türkiye'nin Avrupa Birliği müzakere sürecinde Almanya'daki Türkler nasıl bir 

rol oynadılar?

Katılımcı Üç: Öncelikle Türkiye'nin Avrupa Birliği süreci Türklerin Almanya'ya 

gelişinden daha önce başladı. Mesela Avrupa Ekonomik Topluluğuyla 1950'lerin ortalarında 

Adnan Menderes'le başlayan ilişki, 1963'te İsmet İnönü ile beraber artık müzakere sürecinin 

başlamasıyla bir resmiyet kazandı. Yani 1963'e kadar gider. Ondan sonra Özal zamanları, 

ondan da sonra Mesut Yılmaz'la beraber genişleyen süreçte tam ekti orada gözüküyor. 

Buradaki Türklerin etkisinin hem menfi hem de müspet yani var. Yani hem kötü yanları var 

hem iyi yanları var. Aslında bu Avrupa Birliğiyle Türkiye ilişkilerinde buradaki Türkler de 

hem çok yaralandı, zarar gördü ama maalesef buradaki Türklerin olumlu bir etkisini 

gördüğünü de söyleyemeyeceğiz. Mesela önce Türkler açısından bakalım. Burada yaşayan 

Türkler açısından baktığımız zaman Avrupa Birliği ile olan ilişkiler tam ivme kazandığı 

zaman Almanya'da yaşanan Neo-Nazi ve ırkçı saldırıların arttığını görüyoruz. Yani Türkiye-

Avrupa Birliği süreciyle burada yaşanan ırkçı saldırılar arasında bir korelasyon var. Bunun en 

güzel örneğini Türkiye 1993'ten sonra resmi, yani kesin birliğe üye süreci başladıktan sonra 

1994'te burada Solingen Faciası yaşandı. Bu faciada yanılmıyorsam aynı aileden, Genç 

ailesinden 6 kişi yakılarak öldürüldü. Solingen faciasından sonra Mölln'de bir facia yaşandı. 

Orada Gaziantepli bir aileden 8 kişi yakıldı. 2005'te tam üyelik görüşülmeye başladığı zaman 

Ak Parti iktidarında 2005'ten sonra burada NSU cinayetleri başladı. Yani buradaki Türklerin 

sürece etkisi iki taraflı oldu. Hem önce zarar gördüler ama buradaki Türkleri hem 

Türkiye'deki iktidar hem de Almanya'daki iktidarlar bir katalizör, bir baskı unsuru olarak 

kullandı. Bu baskı unsuruna Türkiye gözünden bakarsak; belki Ak Parti iktidarına kadar 

Avrupa'daki Türkler sadece sadece döviz getiren insanlar olarak gözüküyordu.  Ak Parti 

iktidarından sonra buradaki insanlara bir seçim hakkı tanındı. Türkiye'deki seçimlere 

Almanya'da olsanız dahi Türk konsolosluklarından oy atabilirsiniz dendi. Bu aslında ipleri 

koparan son nokta oldu diyebiliriz çünkü bu seçimlerle beraber Ak Parti'den veya diğer 

partilerden Almanya'ya, Avrupa'nın birçok yerine siyasiler geldi. Bu siyasi tansiyonu oldukça 

arttırdı. Hatta Hollanda'da yaşanan zamanın Aile ve ve Sosyal Politikalar Bakanı 

problemlerini biliyorsun. Hatta sokak olaylarına da döndü. Oradaki Türkler sokağa çıktı. 

Şimdi buradan bakışla bir de Avrupa'dan görelim. Avrupa gözünde buradaki Türkler tamamen 

problem. Tamamen bir sıkıntı. Avrupalı Türk dediğiniz zaman veya Avrupalı bir göçmen 

dediğiniz zaman ilk akla gelen soru entegrasyon. Bu insanlar entegrasyonunu bitirdi mi? Yani 



217

topluma entegre oldu mu? Açık konuşmak gerekirse Almanya'da hala ilk jenerasyondan 

insanlar Almanca bilmiyor. Belki 1960'larda 1970'lerde Almanya'ya gelmiş ilk jenerasyon 

ama hala Almanca bilmiyor. Belki Almanya'dan emekli olmuş Almanca bilmiyor. O yüzden 

Almanya dediğimiz zaman ilk başta entegrasyon problemi yaşıyor Türkler. "Türkler entegre 

olmadı." bilmem ne diyorlar ama dördüncü nesilde biz tabi bunu görmüyoruz. Tekrar 

Almanya açısından Türklere bakarsak ikinci problem göçmenler arasındaki işsizliğin fazla 

olması ve bazı göçmenlerin Türkiye'ye duyduğu aşırı muhabbet. Bir Alman, Almanya'da, 

Türk siyaseti konuşmasını, Cumhurbaşkanının ya da herhangi bir siyasi partinin ambleminin 

taşınmasını doğru karşılamıyor. Türkiye'deki siyasi fraksiyonlardan mesela Milliyetçi Hareket 

Partisi'ni buradaki Nasyonel Partiyle eş görüp, ırkçı söylemleri yakıştırılıyor ve Milliyetçi 

Hareket Partisi mensubu birçok derneğe de bu gözle bakılıyor ve onlara da saldırı oluyor. 

Üçüncüsü Almanya'daki Türkiye toplumu aslında tam iki arada bir derede. Yazın Türkiye'ye 

tatile gidiyorlar. Orada bir görüşe sahip oluyorlar. Buraya geldikleri zaman başka bir görüşte 

oluyorlar. Açıkça konuşmak gerekirse Schröder zamanının sonun kadar hatta birinci Angela 

Merkel döneminin ilk üç yılı da diyebiliriz, Türkiye ile olan ilişkiler süper. Buradaki Türkler 

çok memnun, Türkiye çok memnun, Almanya çok memnun. Türkiye'de reformist bir iktidar 

var. Avrupa Birliği sürecinde, Avrupa Birliğine verdiği bütün sözleri tutan bir Türkiye var. 

Laik, seküler bir iktidar var. Süper; yani 2009'un ortalarına kadar süper bir iktidar var 

diyebiliriz. Avrupa Birliği ile Türkiye ilişkilerinin açılan fasıllar bazında da baktığımız zaman 

en çok fasıl açılmış. Birçoğu da bitirilmiş. Hani en güzel 2009'a kadar geliyor ama 2009'dan 

sonra Türkiye'nin iç siyasi dinamikleri haliyle burayı da etkiliyor. Buradaki Türkeri de 

etkiliyor. Mesela bunlardan birincisi FETÖ olayları. Türkiye'de 2009'dan sonra başlayan gezi 

olayları. Hatta önce gezi olayları diyelim. Gezi olaylarından sonra FETÖ olayları. FETÖ 

olaylarından sonra 15 Temmuz. 15 Temmuz'dan sonra S-400 krizi veya Doğu Akdeniz'deki 

petrol arama derken bunların hepsi buradaki Türklerle Almanların ilişkilerini çok bozuyor. 

Buradaki bir Ak Partili veya hükümet yanlısı veya memleketine çok yoğun duygularla bağlı 

bir insanın Alman toplumunda sevildiğini söyleyemeyiz. Problem olarak gözüküyor. Şöyle bir 

örnek vereyim: 2001 seçimleri biliyorsun Türkiye'de Ecevit, Anayol, üçlü koalisyon var. 2001 

seçimleri Alman gazetelerinde haber olmadı, sadece Welt gazetesinde 6. sayfada küçük bir 

haber olarak yer almış. Yani Türkiye, Alman toplumundan ve Almanya'daki Türklerden bu 

derece uzaktı. İlgisizdi, apolitikti ama Türkiye'nin 2001 seçimlerinden sonra artan hem siyasi 

alanda hem politik alanda hem ekonomik anlamda artan ivmesi diyelim Almanya'nın ve diğer 

Avrupa Birliği ülkelerinin Türkiye'ye olan ilgisini baya arttırdı. O zaman elde bie unsur var. 

Elde bir Türk toplumu var. Avrupa'daki devletler bu Türk toplumunu bir baskı unsuru olarak 



218

kullandı. En basitinden şöyle örnek vereyim: Erbakan iktidarı zamanında Alman toplumu 

Erbakan'ın güçlenmesini veya Almanya'daki güçlenmesini engellemek için buradaki milli 

görüş derneklerini anayasaya aykırı ve teröre yakın dernekler olarak ilan etti. Bu milli görüş 

derneklerinin içinde camiler var hepsi var. Erbakan iktidardan düştükten sonra Ak Parti ve 

Erdoğan iktidara geldiği zaman buradaki Diyanet İşleri Türk İslam Birliği (DİTİB) 

camilerinin imamlarının evine baskın yapıldı. Birçoğu sınır dışı edildi ve soruşturma 

başlatıldı. Şimdi DİTİB hala bir soruşturma geçiriyor. Büyük ihtimalle de anayasaya aykırı 

faaliyetleri olduğu söylenecek ama Erbakan iktidarı zamanında DİTİB'i çok tutuyordu Alman 

iktidarı. DİTİB'i daha çok ön plana çıkartıyordu. Cami açma, dernek açma konusunda çok 

rahat izinler veriyordu ama iktidar değiştiği zaman Türkiye'de, buradaki, Almanya'daki Türk 

toplumunun da dinamikleri değişiyor. DİTİB ön plana çıkıyor veya mesela buraya gelip beni 

bulduğunuz UETD derneği de 2001-2002 yılı kuruluşlu yani Ak Parti iktidarıyla yaşıt 

diyebiliriz; 2009'a kadar UETD'nin her faaliyetine izin veriliyordu, her yerde dernek açmasına 

izin veriliyordu ama son seçimlerden sonra buraya bırakın bir dernek açmayı bir konferans 

dahi vermemiz yasaklandı. Konferans dahi verdirilmedi. Dolayısıyla buradaki Türklerin bu 

sürece çok bir etkisi yok çünkü buradaki Türkler zaten Avrupa Birliğine girmiş durumda. 

Aslında Türkiye'den önce Avrupa'da yaşayan 5 milyon tane Türk Avrupa birliğine girdi. 5 

milyon rakamı bugün bir ülke boyutunda. Yani Türkler Avrupa Birliğine girdi dolayısıyla 

ama buradaki Türklerin sürece etkisi şu anda çok menfi. Çok kötü yani çok negatif yönde. 

Birçok Türk eğer Türkiye'deki iktidar yanlısıysa gerici, yobaz ya da Almanya düşmanı olarak 

görülüyor bir çok Alman kesimi tarafından ve daha da kötüsü buradaki Kürt asıllı Türkiye 

vatandaşlarıyla Türkler arasında bir gerilim de pompalanıyor. Bugün mesela terör örgütünün 

birçok faaliyetine ön ayak olunurken, izin verilirken resmi olan derneklere izin verilmiyor. 

Hatta resmi olan derneği de geçtim 31.08.2016 tarihinde Köln'de yapılan mitingde 

Cumhurbaşkanının televizyonla, telekonferans yöntemiyle bağlanmasına izin dahi verilmedi. 

Bu da ifade özgürlüğünü ön plana tutan Avrupa'nın bir çelişkisi olarak düşünülebilir. 

Burak: Peki Türkiye'den önce Avrupa Birliğine giren 5 milyon Avrupa'da yaşayan 

Türk'ün 2002'den önceki durumları nasıldı? 

Katılımcı Üç: Geçmişteki durumda da Erbakan yanlısıydı. Yani geçmişte iktidarda 

kim varsa. Türkiye'de mesela muhafazakâr/demokrat denilen bir iktidar var: Ak Parti. Bunlar 

kendilerini muhafazakâr/demokrat olarak adlandırıyor. Her ne kadar başka insanlar, başka 

kesimler onlara siyasal İslamcı veya liberal İslamcı dese de hükümetin kendini 

konumlandırması muhafazakâr/demokrat. Şimdi muhafazakâr/demokrat dediğiniz zaman 



219

Almanya'da hangi kesim olursa olsun, Almanya'nın mesela sağcıların mesela Hristiyan 

demokratların bunlara yakın olması lazım değil mi? Böyle düşünmemiz lazım yan mantıken. 

Yalnız burada durum tamamen farklı. Almanya'da kim olursa olsun hangi siyasi fraksiyon 

olursa olsun Türkiye'de iktidarda kim varsa Almanya'daki uzantılarını yani, göçmenleri 

hepsini baskı altında tutuyor. Erbakan iktidarı zamanında mesela İslamcı bir iktidar diyoruz 

onlara. Dediğim gibi milli görüş derneklerine çok yükleniyorlardı. Bunun aynısı aslında 

Ecevit zamanında sol iktidar döneminde buradaki sol parti yani Die Linke partisinin Ecevit 

iktidarına bakışı yine aynıydı. Yani buradaki ADD yapılanmasına veya diğerlerinin 

yapılanmasına bir bakın. Kaç tane ADD derneği var veya kaç tane Türkiye'deki sol iktidar ya 

da sol partilerin uzantıları var, terör örgütü hariç. Çok az. Yani iktidara kim gelirse gelsin 

buradaki uzantıları Alman hükümeti ve Alman birimleri tarafından baskı altında tutulmuş. 

Bunu mesela kendi açımızdan belki çok anlamsız bulabiliriz ama Alman açısından bu çok 

mantıklı çünkü Almanya üniter bir devlet. Her ne kadar eyalet sistemiyle yönetilse de üniter 

bir devlet. Yani Alman toplumu haricinde İtalyan ve Polonyalılar bizimle beraber gelmiş 

ondan önce kimse yok. Almandan başka kimse yok. Yani en yabancısı Avusturyalılar onlar da 

Alman ırkından ama İkinci Dünya Savaşından sonra sanayileşen ve iş gücüne ihtiyaç duyan 

Almanya; İtalya, Polonya ve Türkiye'den işçiler alıyor. Ondan sonra ilk defa yabancılar 

geliyor. Bu yabancılar buraya gelirken hep bir zaman sonra dönecekler diye düşünüldü. 

Hiçbiri dönmedi. Şu anda bir Alman için çok büyük bir problem bu düşünüldüğü zaman. 

Burak: 1999-2005 yılları arasındaki Türkiye-Almanya ilişkilerinde kimlik faktörünün 

rolü nedir?

Katılımcı Üç: Buradaki kimlik problemini aslında en çok buradaki göçmenler yaşıyor. 

Buradaki göçmene "Sen kimsin?" diye sorduğun zaman ne tam olarak "Türküm." diyebiliyor 

ne de tam olarak "Almanım." diyebiliyor. Aslında tam iki arada bir derede kalma durumu var. 

Ben sonradan Almanya'ya geldim. Burada doğmadım ama özellikle burada doğup büyüyen 3. 

veya 4. jenerasyonda bu kimlik problemini çok rahat görebiliyoruz. Hatta o kadar ki çocuk 

Türkçeden daha iyi Almanca konuşuyor ama okula gittiği zaman Türk asıllı olduğu için 

birçok okula kabul edilmiyor. Gesamtschule dedikleri veya biraz daha alt sınıf akademik 

eğitim verilen okullara kabul edilirken, Gymnasium dedikleri biraz daha akademik seviyesi 

yüksek olan okullara kabul edilmiyorlar. Yine birçok öğrenci, bunu ben yaşıtlarımdan da teyit 

ediyorum, çoğu okul zamanında hocalarından baskı gördüğünü, Türk olduğu için dışlandığı 

hep hissediyor. Hatta adam çok iyi Almanca konuşuyor ama okula gittiği zaman Türk 

öğrenciler Türklerle beraber arkadaşlık yapıyor. Almanlarla öyle ciddi bir arkadaşlığı yok. 



220

Bugün dahi. Mesela üniversitedeki Türk arkadaşlarına kaç tane Alman arkadaşı var diye sor. 

Çok az. Yani bir Türk-Alman arkadaşlığı, bir sosyal çevreden bahsetmek maalesef yanlış. Bu 

çizgiyi çok rahat görebiliyoruz. Mesela Amerika'da bunu göremiyoruz çünkü Amerika zaten 

1775'te bağımsızlığını kazanmaya başladığı andan itibaren zaten birçok farklı milletin bir 

araya gelmesiyle oluştuğu için: İngiliz, Fransız, İtalyan birçok farklı unsur bir araya geldiği 

için farklı unsurlar arasındaki geçiş çok rahat olabiliyor. Evlilikler olabiliyor, ticaret olabiliyor 

ama Almanya'da yaşayan Türk toplumunda yabancılarla evlilik hala %20'ler seviyesinde. 

Yani evlenilmiyor, ticaret belki yapılıyor ana sosyal çevreler çok farklı. Bu da aslında 

hükümetin işini biraz daha kolaylaştırıyor. Niye çünkü bütün hükümetler aslında toplumları 

daha rahat yönetebilmek için çizgilerin ayrılmasını isterler. Homojen olmuş bir toplumu 

yönetmek çok daha zordur çünkü her zaman bir fikir birliği olur. Ne kadar fikir ayrılıkları 

olursa hükümetler de bunların arasında geçiş yapabilir, ona göre oy toplayabilir. Bu da 

hükümetin işine geliyor tabi ki. Yine aynı örneği vereceğim ama bu çok belirgin olduğu için 

söyleyeyim. Mesela Erbakan Hoca çok katı bir İslamcıydı. Buradaki katı İslamcı insanlar da 

onu tercih ediyorlardı. Sırf onu tercih etmesin diye Almanya alternatif bir İslami fraksiyon 

çıkardı. Bunun adı Kaplancılar. Bu Kaplancılar ekolü yanılmıyorsam Berlin'de bir şeriat 

devleti dahi kurdu ve Almanya buna ses çıkarmadı. Kaplancıların lideri çıktı "Ben burada 

şeriat devletini kurdum." dedi. Yanında tevhit bayrağı, Türkiye bayrağı sohbet verdiği 

toplantıda ve Almanya buna bir şey demedi. "Fikir özgürlüğü." dedi. Halbuki fikir özgürlüğü 

değildi. Bu Erbakan hocanın milli görüşünü zayıflatan bir ekoldü o yüzden buna müsaade 

ettiler. Ne zamanki Erbakan hocanın milli görüş fraksiyonu zayıfladı, DİTİB yükseldi 

Kaplancıları kapattılar. O yüzden Almanya'daki iktidarlarda her zaman bu kimlik ayrılıklarını, 

farklı fraksiyonları, düşünceleri hep körükler. Buradaki kimlik çatışmasında benim en çok 

üzüldüğüm nokta buradaki gençler oluyor. Buradaki gençler tamamen ama tamamen Türk 

tarihine, Türk toplumuna, Türk sosyolojisine, Türk kültürüne yabancı büyüyor. Türkiye'yi 

sadece yazları ya da kışları gittiği tatillerde görebiliyor ama kendi içinde bir Türk kimliği var. 

"Ben Türküm." diyor. Çocuk bunu bazen söyleyebiliyor. Almanım diyen de kabul edilmiyor. 

Yani ismi Türk olduğu için, saçı siyah olduğu için, gözü kahverengi olduğu için buradaki 

Alman toplumu tarafından %100 kabul edilmiyor. Ben şu anda dünyanın en iyi 

enstitülerinden birinde öğrenciyim. Buradaki öğrencilerin %70'e yakını göçmendir. Mesela 

benim departmanımda Alman sayısı 4 veya 5'tir. Geriye kalan 23-30'u İran, Hindistan, 

Pakistan, Çin; Çin özellikle baskın burada. Dominant. Fransa biraz. İngiltere'den bir iki tane 

arkadaş var. Şimdi bir soru soralım. Departman şefleri kim? Hepsi Alman. Yani bu bir tesadüf 

mü? Ben buna tesadüf diyemem. Burası dünyanın en elit üniversitelerinden, enstitülerinden 



221

biridir ama departman şeflerinin %99'u Almandır ama öğrencilerin hepsi, %70'e yakını 

göçmendir. Şimdi burada kimliğe daya bir diskriminasyon olmadığını söyleyebilir miyiz? 

Bunların aynısını birçok şirkette görebilirsiniz ki bu durum şirketlerde daha katıdır, daha 

serttir. Eskiden, Avrupa Birliğinden önce bunların ödemeleri, maaşları bile farklıydı. Yani 

Türk'ün maaşıyla Alman'ın maaşı çok farklıydı. Allah'tan Avrupa Birliği bir standart getirdi. 

Göçmen olsun, aynı milletten olsun bütün insanlara eşit ödemeyi getirdi. Ondan önce bu 

kimlik ayrımı çok sert, çok vahşiydi diyebilirim. Bunun örnekleri çoğaltılabilir ama Avrupa 

Birliğinde hala kimliğe dayalı diskriminasyon, ayrımcılık hala çok çetin boyutlarda var. 

Burak: Euro-Türk kimliğinin iş gücü dışında Almanya'ya katkıları neler olmuştur?

Katılımcı Üç: Buradaki Euro-Türk kimliğinin Almanya'ya birinci katkısı tabiki 

ekonomik. Almanya'daki Türklerin toplam cirosu 30 Milyar Euroya yakın. Çok büyük bir 

ciro. Burada yaklaşık 60 bin tane Türk kökenli insanların kurduğu şirket var. Bunların hepsi 

Almanlara da iş veriyor. Ekonomiye çok büyük katkıları var. Sosyokültürel olarak fazla 

katkıları olduğunu söyleyemem. Sadece gastronomi olarak döner restoranlarını ya da Türk 

restoranlarını söyleyebiliriz ama sosyokültürel olarak Almanlara etkisi çok az. Yani 

Almanların kültürel hayatını buradaki 4.5, 5 milyon Türk değiştirdi dersem yalan olur. Tam 

doğru olmaz. Etkileri var yok değil. Şöyle söyleyeyim Almanya; Ortadoğu'yu, İslam’ı veya 

Türk kimliğini buradaki Türkler aracılığıyla tanımadı. Almanya daha 18. yy'ın sonunda 

oryantalist akımlarla hem İslamı hem Ortadoğu’yu hem Türkiye'yi, İran'ı, Mısır'ı birçok 

Ortadoğu ülkesini zaten oryantalist akımlarla tanımıştı. Yani buraya Türkler gelmeden önce 

Almanya'daki Almanların kafasında bir Türk imajı bir İslam imajı vardı.  Buradaki Türkler, 

Bosnalılar ya da Kuzey Sahra Bölgesindeki Müslüman ülkelerden gelenler bu imajı ne kadar 

yıktı ya da yıkabildi mi asıl soru bu. Bunu yıkabildiğini pek söyleyemeyiz çünkü bu 

oryantalist bakış açısı hala devam ediyor. Hala bugün bir Alman, Türkiye'de çoğu insanın 

deveye bindiğini düşünebilir. Yani Alman dediğimiz zaman da homojen bir kitle yok 

karşımızda. Almanın da cahili var, eliti var. Almanın da fakiri var zengini var ama eğitim 

olarak geri kalmış biraz daha yaşlı Almanlarda hala Türkiye'de deveye binildiğini, bir insanın 

4 tane eşe sahip olabildiğini, işkence olduğunu, insanların başını kapatmasının zorunlu 

olduğunu düşünen birçok Alman da var. Bu oryantalist bakış açısının bir devamı. Bugünkü 

medya aracılığıyla bu devam ettiriliyor. Buradaki Türklerin ekonomik katkısı bu. sosyal 

katkısının çok az olduğunu söyleyebilirim. Ha şöyle güzel bir katkısı oldu. Alman devleti öyle 

veya böyle her ne kadar İslam’ı resmi bir din olarak görmese de cami adı altında kültür 

dernekleri açıldı Almanya'da. Mesela sadece Duisburg kentinde cami sayısı 53'tür. Kuzey 



222

Ren-Vestfalya bölgesindeki cami sayısı 300'den fazladır. Almanya'daki bütün camilerin sayısı 

binlerle ifade ediliyor ve bu rakam kiliselerden daha fazla. Bu sayede bazı Almanlar camilere 

girip çıktı ama burada da şu sıkıntı doğdu: Camilerdeki İslam da üniform değil. Yani bir Millî 

Görüş camisindeki İslamla Diyanet İşlerinin camisindeki bir değil. Bir Kaplancıların 

camisindeki İslam aynı değil. Bir Süleymancıların camisindeki İslam aynı değil. Diğer 

fraksiyonlardaki camilerdeki İslam da çok farklı. Yani en basit, İslam’ın temeli olan tevhit 

inancını bile anlatırken dahi bir Selefi Vahhabi başka anlatır, Şia akımı başka anlatır, Ehl-i 

Sünnet başka anlatıyor. Buradaki farklılık Almanların da kafasını karıştırıyor ve bu en çok da 

Alman devletinin işine yarıyor. Geçen haftaydı yanılmıyorsam Düsseldorf tren garı çıkışında 

Selefiler Kur'an dağıtıyorlar. Yalnız Kur'an'ı Arapça değil Almanca mealini dağıtıyorlar. Peki 

bu meal doğru mu? Değil. Meali yazan kişi kendi kafasından Kur'an'a ne söyletmek istiyorsa 

onu yazıyor. O yüzden bir Vahhabi camisinden aldığın Kur'an'la, bir Şia camisinden aldığın 

Kur'an ikisi Almanca olsa dahi farklı ve Almanlar buna çok dikkat ediyorlar, okurlar. 

Türkiye'de insanlar Kur'an okumaz ya da Arapçasını okur. Fazla meal ya da tefsir okumaz 

çünkü fazla da ihtiyaç duymaz. Hoca da anlatıyor, sosyal hayatta da yaşanıyor ama buradaki 

Almanlar İslam’a bir türlü ısınamadı. Her ne kadar çok cami olsa da her ne kadar camiye 

Almanlar gidebilse de Müslüman olan Almanların sayısı her ne kadar artıyor gibi gözükse de 

50-60 yıla yakın bir sürede 4.5, 5 milyona yakın sayıdaki bir Müslüman topluluğunun 

etkisinin bu kadar az olmaması lazımdı. O yüzden dini anlamda da fazla etki edemedi. 

Burak: Eyalet parlamentolarına ya da Alman Federal Meclisine giren Türk asıllı 

milletvekilleri bir entegrasyon belirtisi midir? 

Katılımcı Üç: Bence en güzel siyasi entegrasyon belirtisi demokraside asıl olan 

seçimlerdir. Seçimlerde asıl olan oy çoğunluğudur. O zaman soru şu: Bence Türklerin Alman 

siyasetine veya Avrupa siyasetine entegrasyonunu belirlemekte Türklerin kurduğu dernek 

sayısı, parti sayısı veya soktukları Türk asıllı milletvekili sayısısın hiçbir önemi yok. Hiçbir 

önemi yok. Neden? Münferit olarak birçok Türk asıllı siyasetçi CDU'dan, SPD'den, Linke'den 

ve diğer partilerden girebilir. Bu entegrasyonu göstermez. Asıl entegrasyonu gösteren 

Almanya'da yaşayan veya Avrupa'da yaşayan Türk toplumunun attığı oy sayısıdır. Seçime 

katılımdır. Bugün seçime katılım Türklerde %2.5'tir. Bakın Almanya'da BIG partisi diye bir 

Türk partisi var veya göçmen partisi var. Hatta Türk asıllı parti sayısı yanılmıyorsam sadece 

NRV’de dört. BIG partisi var, ADD diye bir parti var, WIN partisi var. Bir de en son UETD 

partisi kuruldu. Dört tane parti var. Peki bunların aldıkları oy kaç? Hiçbir zaman meclise 

giremiyorlar. Bağımsız olarak giremiyorlar. Avrupa Birliği Parlamentosuna giremiyorlar ki 



223

son seçimlerde en düşük oyla parlamentoya giren milletvekili 253 bin oyla girdi. Almanya'da 

yaşayan Türkler 253 bin yapamıyor mu? Çok rahat verirler çünkü Almanya'da yaşayan 

Türklerin bir çoğu da Alman vatandaşı oldu. Oy atma hakları var. Bunlar sandığa gitmediği 

için ya da Alman siyasetinden bir beklentileri olmadıkları için siyaset delegasyonu yaptığını 

çok söyleyemeyiz. Şunu da açıkça söyleyelim bu doğrudur: Birçok siyasi içerikli dernek var. 

Mesela UETD gibi, UID gibi veya ADD diyebilirim, Türk Federasyonu var, Ülkücüler var, 

Türk partileri var ama bu entegrasyonu göstermez. Türkiye'den çok yanlış bir bakış açısı var. 

Türkiye'den bakan insan diyor ki "Bu kadar Türk partisi var.". Entegrasyon tamamlanmış gibi 

gözükebilir ama bu doğru değil. Buradaki Türk seçmeninin, sandığa olan ilgisi çok düşük. 

Hatta bir istatistik vereyim: Almanya'daki Türklerin, Türk siyasetine olan katılımı %62, %65 

boyutunda. NRW bazında söylüyorum. Belki diğer eyaletlerde daha az veya fazla olabilir ama 

NRW'de son yapılan 24 Haziran Cumhurbaşkanlığı seçimine katılım %65. Çok güzel bir 

rakam. Mesela bazen insanlar oy kullanmak için şehir değiştiriyor. Eskiden randevu almak 

gerekiyordu yani çok zor bir işlem. Çoğu insanın da çalıştığını düşünürsek sadece hafta sonu 

oy atacak. Vakit ayırması zor ama bazen 100-150 km araba kullanıp geliyorlar. Ona rağmen 

%65'e yakın bir katılım çok büyük bir katılım ama aynı katılımı Alman seçimlerinde 

görmüyorsun. Bu da aslında çok güzel bir cevap veriyor. Almanya'da yaşayan Türkler, 

Türkiye siyasetine Alman siyasetinden çok daha fazla ilgili. Halbuki Alman siyasetine katılım 

daha kolay. 15 günlük bir vaktin var, sana mektup geliyor, mektupta işaretliyosun, atıyorsun. 

Çok basit. Para ödemiyorsun, hiçbir şey yapmıyorsun. Zahmetsiz. İşine giderken mektubunu 

atıyorsun ama buna rağmen adam 150 km yol gelip Türkiye'deki seçimlere oy kullanabiliyor. 

Bu da motivasyonu gösteriyor.

Burak: Benim sorularım bu kadardı. Son olarak eklemek istediğiniz bir şey var mı?

Katılımcı Üç: Şunu söyleyebilirim Almanya'da ya da Avrupa'da yaşayan Türk 

toplumunun Avrupa Birliği sürecine etkisi ancak ve ancak Avrupa'da yaşayan Türk milleti 

lobileşirse veya lobicilik faaliyetlerini ön plana koyarsa başarılı olur. Lobicilik faaliyetlerini 

ön plana koyabilmesi için diaspora çalışmaları yapması lazım. Türk diasporası maalesef 

dünyada çok meşhur olan Yahudi, Ermeni, İtalyan veya İspanyol diasporası gibi güçlü bir 

diaspora değil. Bunun birçok etkisi var. Tarihi etkileri olabilir ama siyasi etkilerine baktığınız 

zaman Türk hükümetinin ayırdığı bütçe çok az. Açık konuşmak lazım. Entegrasyonunu 

tamamlamış, kalifiye Türk insanının çok az sayıda olması da bunun en büyük etkilerinden 

biri. 



224

Burak: Türkiye'den bakılınca Almanya'da böyle bir diaspora beklentisi oluşuyor ve bu 

diasporanın Türkiye ve Avrupa Birliği ilişkilerinde aktif bir rolü olması gerektiği 

düşünülüyor. Bu konu hakkında ne düşünüyorsunuz?

Katılımcı Üç: Bu beklenti kuru bir beklenti. Peki neden? Çünkü bu beklentinin altında 

Almanya'daki Türk nüfusunun fazla olması yatıyor. Yalnız siyasette her ne kadar nüfus 

sayısının fazla olması etkili olsa da bu nüfus sayısının bir etkililiği de olması lazım. Mesela 

şöyle konuşalım; Amerika'da Martin Luther King vardı değil mi? Afrika kökenli müslüman 

olan insanları sürükledi, bir liderliği vardı ve Martin Luther King dediğin kişi bugün dünya 

çapında tanınan bir kişi. Şimdi Almanya'da yaşayan Türk toplumunda bir tane böyle insan var 

mı? Almanya'daki Türk topluluğunu manipüle edebilecek, etki edebilecek, konsolide 

edebilecek bir Türk var mı? Marka bir Türk var mı? Yok. Buradaki Türklerin bir çoğu 

Türkiye Cumhurbaşkanına bakıyor. Bu şekilde diaspora olmaz. Yani Türkiye 

Cumhurbaşkanının buradaki alana etkisi şöyle oldu: Mesela yapılan seçimlerde " Türkiye 

düşmanı partilere oy vermeyin" dedi. Bunun etkisi ne oldu? Hiç oldu. Bu şunu da gösteriyor 

Türkiye'den siyasi bir manipülasyonla buradaki Türk toplumu yönlendirilemez, 

yönlendirilemiyor. Buradaki Türk toplumunun kendi iç dinamikleriyle, kendi öz değerleriyle 

bir şeyler kazanması lazım. Mesela buradaki UETD bütün gücünü Türkiye'deki Ak Parti'den 

alır. Bütün Katılımcı Üçlar Türkiye'deki Ak Parti'den geliyor veya Ak Parti'ye yakın 

akademisyenlerden, siyasetçilerden gelir. Burdaki ADD'nin bütün Katılımcı Üçları 

Türkiye'deki Cumhuriyet Halk Partisi'nden gelir. Buradaki Milliyetçi Hareket Partisi'nin 

oluşumlarına da hep MHP'den gelir ama neden buradaki insanlar kendi öz değerleriyle bir şey 

yetiştiremiyor. Sıkıntı tam burada. Ne zaman buradaki insanlar Türk tabiriyle kendi yağında 

kavrulur, Türkiye'den buraya transferler olmaz. O zaman buradaki insanların da Türkiye'nin 

Avrupa Birliği sürecine çok büyük katkıları olur. Kendilerini de bir şekilde yönlendirebilir. 

Buradaki Türklerin en büyük sıkıntısı ne ekonomik, ne siyasi, ne sosyal, ne dini; buradaki 

Türklerin önderi yok. Kendilerine yön verecek, bir siyasi akım oluşturacak, bir düşünce akımı 

oluşturacak insanları yok. Hakikaten Almanya'da yaşayan Türk toplumu bir tez konusu. İyice 

araştırılması gereken bir konu. Şu anda izin sezonu başladı. Bir günde Türkiye'ye sadece 

Kapıkule'den giren araç sayısı 140 bin. 140 bin araçla bu insanlar göç yapıyor. Kavimler 

göçünü geçti ama bu araştırılmıyor. Buradaki toplumu yönlendirecek kim var? Mesela 

Avrupa birliği seçimleri yaklaştı. Ben buradaki toplumdan bu soruyu çok duydum. "Kime oy 

atacağız?" diye soruyor adam. Bilmiyor. Bu soruya cevap verecek kimse yok. Türkiye 

Cumhurbaşkanı bu soruya cevap verdiği zaman, "Türk düşmanı olmayan partilere oy atın" 

dediği zaman bunun etkisi çok az ama bugün Alman kanallarına çıkıp, Alman programlarında 



225

açık oturumlarında konuşma yapabilecek Türk sayısı çok az. Maalesef birkaç tane troll 

zihniyetli, troll tipli insanlar var. Almanya'da doğmuş, büyümüş. Bunlar da genelde Ak Parti 

trolleri maalesef. Bunlar, bu troller ellerinden geldiğince sosyal medyada buradaki insanları 

yönlendirmeye çalışıyorlar ama bu çalışmaların, çabaların çoğu sosyal medyada tıkanıp 

kalıyor. Sosyal medyada günlük algı oluşturmak için. Bu sosyal medyadaki oluşturulan 

günlük algı da günlük siyaseti doğuruyor. Günlük siyaseti doğuran bütün akımlar da Avrupa 

Birliği Parlamentosundaki seçimlerde olduğu gibi bir sonuca varamıyor. Mesela Avrupa 

Parlamentosu seçimlerinde Almanya'nın en büyük Türk Partisi olan BIG partisinin aldığı oy 

sayısı 60 bin ve bu parti yanılmıyorsam 10 yıla yakındır var. Bu partinin şu anda dört kata 

kadar daha büyümesi lazım ki Avrupa Parlamentosuna bir kişi soksun. Bir kişi. O bir kişiyle 

de ne grup kurabilirsin ne bir şey yapabilirsin. En azından bir kişi olsa belki sembolik bir 

değeri de olabilir ama bu şunu gösteriyor: Bu partinin dört kat daha fazla çalışması lazım. 

Birçok Türk Partisi Almanya Parlamentosuna girmek için gerekli olan imzayı dahi 

toplayamadı. İmza sayısını tam olarak hatırlamıyorum ama son kurulan bu ADD partisi o 

imzayı dahi toplayamadı. Yani demek istediğim buradaki Türklerin siyasete etkisi gerçekten 

çok az ama siyasetten çok etkileniyorlar. Almanya ile Türkiye arasındaki siyasetten en çok 

buradaki Türkler etkileniyor. İster istemez sudan çıkmış balık gibi, şaşkın ördek gibi bir tarafa 

yatmaya çalışıyorlar. Kimisi "Ben Türk siyasetiyle ilgilenmiyorum." diyor. Hatta Türk 

derneklerine üye olmaktan dahi korkuyorlar. Bu dernekler resmi dernekler. Bu derneklere üye 

olup aidat vermekten korkuyorlar. Alman hükümetinin bu kadar baskısı var çünkü. Mesela 

DİTİB'e baskı uygulandığı zaman bir insan DİTİB'e gidip üye olmuyor. Korkuyor, çekiniyor. 

Bu da aslında Türklerin Sivil Toplum Kuruluşlarına olan katkısını düşürüyor bir seviyede. 

Alman hükümeti bunu çok güzel manipüle edebiliyor. Bu da diaspora oluşumunu engelliyor. 

Buradaki diaspora kurulması için de en önemli ihtiyaç kalifiye insan ihtiyacı. En basitinden 

şöyle bir örnek vereyim: Şu an NRW bölgesinde, bulunduğumuz noktaya 100 km uzaklıkta 

dört tane Türk Konsolosluğu, Türk Büyükelçiliği. Düsseldorf, Köln, Essen ve Bielefeld 150 

km çapımızda dört tane konsolosluk var. Bu konsolosluklardan hangi biri Almanca 

konuşabiliyor? Hangi Büyükelçi Almanca konuşabiliyor? Devleti atadığı Büyükelçi dahi 

Alman toplumunu tanıyamıyorsa buradaki Türklerin de tanıyamaması ya da entegre 

olamaması büyük bir soru işareti olmaması lazım. Düşün ki bu insanlar bürokrat, bu işin 

eğitimini almış. Kaç tanesi akıcı bir şekilde Almanca konuşup Alman toplumlarına girip 

çıkabiliyor. Son üç yıldır olabiliyor bu. Özellikle Davutoğlu'nun Dışişleri Bakanlığından 

sonra başladı. Ondan önce Türk Büyükelçilerinin Türk diasporası için yaptıkları hiçbir şey 

yoktu. Dediğim gibi Davutoğlu'nun Dışişleri Bakanlığından sonra Büyükelçiler Türk 



226

toplumuyla iç içe girmeye konuşmaya başladı. Buradaki bir konsolos bile, Büyükelçi 

demiyorum, Konsolos bile herhangi bir Türk Sivil Toplum Kuruluşuna gidip konuşmak 

istemiyordu. Niye? Atıyorum ADD'ye giderse bu konsolos CHP'li önünü keserler veya 

hükümete yakın bir STK'ya giderse muhalefet iktidara gelirse ben fişlenmiş olurum diye 

hareket edemiyordu Konsoloslar. Devletin buradaki varlığı Konsolosluklarla, 

Büyükelçiliklerle olur değil mi? Onların da diasporaya katkısı sıfır. Bunu sıfırdan halktan 

beklemek çok yersiz. Bunu nasıl Amerika'daki birçok göçmen yapamadı, buradaki Türkler de 

yapamayacak. Dolayısıyla buradaki pay, çok akıllı politikalarla Türk Devletine düşüyor. 

Bakın Türk Hükümeti demiyorum. Türk Devletine düşüyor. O üst akıl dediğimiz yapıya 

düşüyor. Bunu çok akıllı bir şekilde kendilerinin organize etmesi lazım çünkü bu hükümetle 

bazında olmuyor. Bugün bu hükümet var, yarın başka bir hükümet gelebilir o da başka 

fraksiyonları destekleyebilir ama devlet aklı devreye girerse kalıcı bir yapı, kalıcı bir çözüm 

ancak o zaman bulunabilir diye düşünüyorum. Türklerin oy potansiyeli 120.000'e yakın. 

Bütün Türkler sandığa gitse vereceği oy 120.000. Bu oyu sadece NRW bölgesinde dört parti 

bölüşüyor. Bir de şöyle düşünmek lazım: Türkler neden Türk partisine oy versin ki? Alman 

partisine oy vermesi lazım çünkü Alman partileri iktidara geliyorsa, Alman partileri 

parlamentoya giriyorsa Türklerle kim ilgilenecek? Bu partiler kimin kime oy verdiğini de çok 

iyi biliyorlar. Mesela Türklerin yoğun olduğu bölgeye gittiğin zaman bu sandıklar lokal 

kuruluyor. Ordan alınan sonuçlarda hangi göçmenin, hangi partiye eğilimi olduğu çok rahat 

gözüküyor. Şu ana kadar Türkler SPD'ye oy verir diye biliniyordu çünkü bu partiler biraz 

daha göçmen ağırlıklı politikalar uyguluyor. Bir Türk'ün, Türk partisine oy vermesi oyunun 

heba olması demek ve bu partiye oy verdiği için de parlamentodaki Alman partileri Türkleri 

dinlemeyecek. Burada da böyle bir ayrım var. Türklerin oyunu sadece dörde bölmek de 

yanlış. Dört Türk partisi artı Alman partilerine bölmek lazım. Bölüne bölüne hiçbir etkisi 

olmayan bir sınıf ortaya çıkıyor. Bu etkisi olmayan sınıfı Alman partileri de dinlemiyor. Bir 

Alman partisinin milletvekili şu son zamanlarda yeni yeni camilere gelip oy istemeye 

başladılar. Ondan önce gelmiyorlardı da çünkü son zamanlarda Türklerin katılımı biraz daha 

arttı. Eskiden %1'in de altındaydı. Şimdi yavaş yavaş %2, %3'lere dayanınca insanlar 

dinlemeye, gelip oy istemeye başladı ama bu bir gerçektir. Demokrasilerde oyun ne kadarsa, 

sözün de o kadar geçer. O yüzden bu seçimler konusunda Türklerin işi çok zor. Kolay değil 

maalesef.



227

EK 4- Katılımcı Dört ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 17 Haziran 2019

Burak: Türkiye- Avrupa Birliği müzakere sürecinde Almanya'daki Türklerin bu sürece 

herhangi bir herhangi bir etkileri oldu mu? 

Katılımcı Dört: Benim görüşüme göre herhangi bir etkisi olmadı. Tabi ki çok fazla 

tartışmalar oluyor. Kendi aramızda bunları konuşuyoruz değerlendiriyoruz ama bir araya gelip 

bir şey yapıyor muyuz? Hiçbir şey yapmıyoruz. Önderlik yapan da olmadı. Gönül ister ki bu 

tip şeylerde, hükümeti ilgilendiren ya da ülkemizi ilgilendiren konularda öncüler olsun. Bu bir 

konsolos olabilir. Seminerler düzenlenebilir, bilgilendirme akşamları düzenlenebilir. "Siz ne 

düşünüyorsunuz?" diye sorulabilir ve bu aktarılabilir Türkiye Cumhuriyeti'ne ama böyle 

şeyler yapılmadı burada ya da ben duymadım ama zannetmiyorum yapıldığını. 

Burak: Peki buradaki temel eksiklik nedir? Bir önderin olmaması mı?

Katılımcı Dört: Bilgi alışverişinden kaynaklanıyor. Önder var. Söylediğim gibi bunlar 

diplomat olabilir ama bir araya getirmek, bu insanları aynı çatı altında toplamak, bilgi 

alışverişi yapmak; bu bir e-mail zinciri olabilir. Sadece "Bugün şurada böyle bir toplantı var 

buyurun gelin" şeklinde değil de daha ziyade problemler nedir? Çeşitli problemlere eğilmek 

gerekiyor. Bu çocuklarla ilgili olabilir, kadınlarla ilgili olabilir. Bunlar bence eksik.

Burak: Türkiye-Almanya ilişkilerinden bakıldığında Türk ve Avrupalılık kimliği 

faktörünün etkileri ve rolleri nelerdir? Bu ikilemden siz de etkilendiniz mi?

Katılımcı Dört: Zaman zaman tabi etkilendim. Aslında ben Alman vatandaşıyım. 

Önceleri Alman vatandaşlığına geçmek istemedim çünkü fazla milliyetçiyim. Zannedersem 

2005 yılında ben Alman vatandaşlığına geçtim. Halbuki çok daha önceleri yapabilirdim çünkü 

burada okudum ben. Dört yaşında geldim Almanya'ya fakat bunun hiç gereksinimini 

duymamıştım. Yalnız konsolosluklarda beklediğimiz sıralar, Alman makamlarına gittiğimizde 

bizden çalışma belgesi vs. normalden çok daha fazla belge istenmesi. Bunlar belirli bir 

raddeye geldikten sonra bıktırıyor sizi. Çalışana sormuştum "Ben Alman vatandaşı olsaydım 

aynı şekilde bana davranacak mıydınız?", "Hayır dedi o farklı olurdu." "Peki." dedim. Bir alt 

kata indim. Evrakları aldım ve Alman vatandaşı oldum. Ondan sonra ne değişti derseniz 

hiçbir şey değişmedi. Benim saçımın rengi de aynı, görüntüm de aynı. Hiçbir şey değişmediği 

için zaten karşıdaki bana Türk diye davranıyor öyle Alman diye değil. O sadece resmi 

kurumlarda artı benim için. Seçme ve seçilme hakkı gibi ama burada Türk olarak yaşamak 

eskiden belki biraz zordu. Yabancı düşmanlığı vs. tek derdimiz buydu. Bugüne baktığımız 



228

zaman çocuklarım benim okuyor fakat hala endişeleniyorum çünkü bir Türk olarak 

üniversiteyi bitirdikten sonra muhakkak bir Almandan daha iyi olmalısınız ki istediğiniz işe 

girebilesiniz. Bu maalesef hala var burada. Her zaman da olacak. 

Burak: Sizce burada yaşayan Türkler; Alman sitemine, düşüncesine, devletine entegre 

olabilmişler midir? Mecliste milletvekillerinin olması bir entegrasyon göstergesi midir? Size 

göre entegrasyon nasıl açıklanır?

Katılımcı Dört: Gençler şüphesiz buraya ayak uydurdular, entegre oldular diye 

bakıyorum ben çünkü eskiden üniversiteye giden gençlere baktığınızda sayı oranı bugün çok 

daha fazla. Gençlerimiz muhakkak güzel yerlere geliyor. Söylediğiniz gibi milletvekili oluyor 

vs. Evet entegre olduklarını düşünüyorum. Hatta birçok yerde "Artık daha nasıl entegre 

olalım?" diye savunuyorum çünkü dilini konuşuyoruz, dinine de saygılıyız ama aynı saygıyı 

da bekliyoruz. Bunu düzgün bir biçimde anlattığımız zaman hiçbir problemin olacağını 

düşünmüyorum ben. 

Burak: Özellikle 1999-2005 yılları arasında bu kurmuş olduğunuz sivil toplum 

kuruluşlarında Alman devletinden ya da Türk devletinden herhangi bir yardım, olumlu ya da 

olumsuz bir etki ile karşılaştınız mı? 

Katılımcı Dört: Karşılaştım. Desteği hep Alman makamlarından gördüm ben. Kadın 

olduğum için çok fazla desteklediler. Bunu söylemeliyim. Onların düşüncesi hep "Nasıl yani? 

Türk ve bir bayansınız ve bir dernek kurup başkan olmak istiyorsunuz.". Bu onlara çok cazip, 

enteresan gelmişti. Maddi ve manevi destek gördük biz Alman makamlarından. Bu bir buçuk 

yıl önce kurduğum dernek için Türk makamlarından şöyle bir tepki gelmişti: "Zaten bir sürü 

dernek var. Ne gerek var ki?". Halbuki ben dernekler çoğaldıkça sesimizi daha fazla 

çıkartabiliriz düşüncesini savunurken bir başka çok yetkili birisi bana "Zaten var. Niye 

kuruyorsun bu derneği?". Bu biraz ters gelmiş ama Almanlar çok daha fazla destekçi. 

Özellikle kadın ve çok olduğu zaman Almanlar gerçekten destekliyor sizi. 

Burak: Şu anki perspektifte güvenlik artık devletlerin korunmasından çok toplumun 

içindeki parçaları korumak kavramına bürünmüş vaziyette. Sizce Euro-Türk'ler Alman 

toplumunu olumlu ya da olumsuz etkiledi mi?

Katılımcı Dört: Olumsuz şöyle etkilemiştir. Ben küçükken de vardı endişeler: 

Müslümanlar. Çok komik bir şeydi, başı kapalı bir kadını gördükleri zaman hemen ona Türk 

diyorlardı ama günümüzde onu yapamıyorlar çünkü Arap da çok fazla var bu ülkede. Bir ara 



229

Müslüman sayısının çok artmasından korktular çünkü yaşam tarzımız tabiki farklı. Kapanmak 

bizim dinimize ait bir şey ama ona da zamanla alıştıklarını düşünüyorum ben. Hepimiz dini 

vecibeleri elinden geldiğince yerine getirmeye çalışıyoruz ama her Müslümanın radikal 

olmadığını gördüler. Mesela benim çocuklarım okula gidiyor. Ben her ikisi de Alman din 

dersine girsinler istedim çünkü orda sadece Hristiyanlar nedir, neye inanır, İsa peygamber 

kimdir bunları öğreniyorlar. İlk iki, üç yıl Hristiyanlık nedir öğrensinler, temel bilgi oluşsun 

çünkü biz burada Hristiyanlarla birlikte yaşıyoruz. Aynı şekilde şunu gözlemledim; lise 

döneminde, din dersi bile değil filozofi dersinde Almanlar çok fazla detaylı olmasa bile 

Müslümanlığı da çocuklara öğretiyorlar. Artık bunu yapmak zorundalardı çünkü birlikte 

yaşıyoruz burada. Yani öyle bir tehlike hissettiler ama artık öyle olmadığını da anlamışlardır. 

Elbette radikal insanlar var biz onlar bir kenarda bırakıyoruz. Yabancı düşmanlığı Yeni 

Zelanda'da olan silahlı saldırı maalesef böyle şeyler yaşıyoruz tabi. 

Burak: 1999-2005-2019 olarak üç zaman dilimine bölersek buradaki Türklerin yaşamı, 

siyasal yaşamı, siyasete katılımı hakkında neler söylersiniz? 

Katılımcı Dört: 1999 yılı ve sonraki bir iki yılda insanlar sanki biraz daha burasıyla 

ilgileniyordu. Alman hükümeti ne yapıyor, bize hangi imkanları sağlıyor, yeni neler var diye 

fakat bugüne baktığım zaman nedense Türkiye'de olup biten olaylar burada yaşayan Türkleri 

daha çok ilgilendiriyor gibi. Bu biraz rahatsız edici ve beni endişelendiriyor. Şöyle 

endişelendiriyor; biz burada yaşıyorsak, burada bir şeyler yapmak istiyorsak yapmak 

zorundayız çünkü burada çok ciddi bir rakamız biz. Yani biz hepimiz aynı şekilde davranırsak 

ve istersek sözümüzü geçirebiliriz. Burada Alman vatandaşı olan da bir sürü Türk var. Gidip 

seçebilirler, seçilebilirler bunun peşinden koşmaları gerekiyor. Türkiye'deki siyaseti elbette 

takip edelim tamam ama bizi çok fazla da bağlamaması gerekiyor. Burada bir şeyler 

yapmamız gerekiyor. Burada mevcut partilere üye olabilirler, yeni yeni partiler de var 

onlardan seçebilirler. Benim fikrim biraz farklı. Türkiye'deki politikayı burada sürdürmeyi 

yanlış buluyorum çünkü bizi de kavgalı hale getiriyor. Mesela Türkiye'den milletvekili 

geliyor ya da Cumhurbaşkanı geliyor Başbakan geliyor burada konuşuyor. Bu durum bizi 

burada iyi bir şekilde etkilemiyor. Zora sokuyor. Almanlar yeri geliyor dalga geçiyor, yeri 

geliyor sinirleniyor ve bunu bize yansıtıyor. Gerek iş yerinde gerek okullarda. Sonra hep 

kendimizi müdafaa etmek zorunda kalıyoruz. 



230

Burak: Almanya'da Türk siyasi partileri var. Peki sizce bunların sayıları artabilir mi? 

Büyüyebilirler ve Alman siyaset sahnesinde daha etkin rol oynayabilirler mi? Bunun 

karşısındaki engeller nelerdir?

Katılımcı Dört: Olabilir tabi entegrasyona katkıda bulunmuştur ama bunun için o 

partinin bana da ulaşması lazım. Ben o partiyi sadece seçim kağıtlarında görüyorsam ciddiye 

almam. Çok ciddi söylüyorum. Bakın Alman partilerine bakıyorsunuz bugün CDU ve SPD 

çok farklı çalışıyorlar. Bunlar seçimlerden bir ay kadar önce tanıtım geceleri yapıyorlar ve 

bundan bir sürü oluyor. Size davetiye gönderiyorlar. Bunu Facebook'tan, Instagram'dan, 

televizyondan duyuruyorlar ve oraya gitme şansınız oluyor. Ben BIG partisinin herhangi bir 

şeyini duymadım. Bana ulaşamıyorlar. Eğer benim fikrimi savunuyorlarsa ben onlara oy 

verebilirim sadece Türkler diye vermem. Ben böyle düşünüyorum çünkü politik bir şeyden 

bahsediyoruz. Milliyetçi damarım burada maalesef geri tepiyor. 

Burak: Son olarak geçmişten bugüne düşündüğünüzde eklemek istediğiniz, bahsetmek 

istediğiniz bir konu var mı?

Katılımcı Dört: Az önce entegrasyon demiştik. Sadece oraya bir şey eklemek 

istiyorum. Elbette çok güzel gelenek ve göreneklerimiz var ama yabancı bir ülkede 

yaşadığımızı unutmamalıyız. Göze batmamalıyız. Bugün baktığınız zaman düğün olduğunda 

bir kaç tane araba arka arkaya otobana çıkıyor. Orada trafiği durduruyorlar, Alman polisi 

geliyor, bir sürü kargaşa çıkıyor, ehliyetline el koyuyorlar. Biz bunları yaşamak istemiyoruz. 

Biz böyle anılmak istemiyoruz. Eskiden ben çocukken Almanlar anlatıyordu işte Türk 

düğünleri o ana kadar çok güzel oluyor, altınlar takıyorsunuz şöyle oluyor böyle oluyor. Biz 

bu noktadan trafik durduran, saygısız, barbar Türklere geldik. Biz bunları yaşamak 

istemiyoruz. Ben böyle olsun istemiyorum. Ben istiyorum ki benim çocuğum da 10 yıl sonra 

bir Türk düğünü yapsın ama böyle giderse maalesef çocuklar bunu yapmak istemeyecek.



231

EK 5- Katılımcı Beş ile Gerçekleştirilen Görüşme – Essen – 17 Haziran 2019

Burak: Türkiye'nin Avrupa Birliği müzakereleri sürecinde Almanya'daki Türkler nasıl 

bir rol oynadılar?

Katılımcı Beş : Buraya gelen ilk Türkler genelde işçi olmak için, çalışmak için 

geldiler ve o statüden son yıllarda yavaş yavaş çıkmaya başladılar. Onlardan doğan nesiller 

burada artık işveren, avukat, futbolcu, siyasetçi konumuna gelmeye başladılar. Nasıl bir rol 

oynadıkları kısmına gelirsek Türkiye'nin tanınmasında faydalı oldular ama ben bunu yeterli 

bulmuyorum.  Gerektiği gibi olmadı. Sadece işçi olarak geldikleri için o sınıfta kaldılar. 

Tanıtım açısından bir faydaları olmadı bana göre. 

Burak: Sizce bunun sebebi neydi?

Katılımcı Beş: Bana göre Türkiye'den buraya gönderilirken sadece "Gitsinler, para 

kazansınlar, ülkeye döviz girdisi sağlasınlar ve Türkiye'deki ailelerini geçindirsinler." 

düşüncesiyle buraya gönderildiler. Oraya bir kitle gönderelim ve bize lobi oluştursunlar, 

ülkemizin tanıtımına katkı sağlasın düşüncesiyle insanlar buraya gönderilmediler. O yıllarda 

Türkiye'de iş yoktu, bir gelecek yoktu. Hatta gelenlerin birçoğunun okuma yazmasının 

olmadığını da biliyoruz. O insanların nasıl katkısı olabilirdi? Olduğu kadar oldu ama daha 

kontrollü gönderilselerdi, yetiştirilmiş kişiler gönderilseydi farklı olabilirdi. 

Burak: Peki bunu 1999-2005, 2005-2019 olarak iki zaman dilimine bölersek yeni 

jenerasyonlarda bu durum değişti mi sizce?

Katılımcı Beş: Daha sonraları Türkler burada kalıcı olduklarını anladıktan sonra 

örgütlenmeye başladılar. Dernekler kurdular. Yayın organları açtılar. Bunlarla birlikte 

Türkiye'nin tanıtımına biraz katkı sağladılar. Yani burada kalıcı olduklarını anladıktan sonra 

böyle oldu. 

Burak: Sizce Almanya, Türklerin burada kalıcı olduklarını ne zaman anladı?

Konuşmacı: Bana göre 90'lı yılların sonuna doğru anlamaya başladılar çünkü insanlar 

burada kendi camiilerini, kendi derneklerini, kendi müslüman mezarlıklarını kurmaya 

başladılar. Bu da demektir ki biz burada kalıcıyız, müslümanlara ait bir mezarlığın olması biz 

burada kalıcıyız anlamına gelir. 

Burak: Türkiye- Almanya ilişkilerinde Türkiye kökenli kimliğinin rolü nedir? 



232

Katılımcı Beş: Burada Türk olmak demek yabancı demek. Almanların bakış açısında 

"Bunlar işçi olarak geldiler, bunlar misafir işçi" düşüncesi son yıllarda kırılmaya başladı. 

Artık bizim bu toplumun bir parçası olduğumuzu son yıllarda anlıyorlar. Buradaki 

kalıcılığımız perçinlendikten sonra. 

Burak: Sizce Almanya'da Türk kimliğine yüklenen anlam nedir?

Katılımcı Beş: İlk yıllarda dediğim gibi işçiydi. Daha sonra buranın bir parçası olarak 

değişti ama son yıllarda bu imaj yeniden kötülenmeye başlandı. Bazı Türklerin yaptıkları kötü 

olayları komple topluma mal etmeye başladılar. Örneğin düğün alayları, yabancı gençlerin 

yaptıkları gürültü veya sıkıntılı olaylar olsun bunlar Türklerin imajını kötülemeye doğru 

gidiyor tekrar. Bu da fark edildiği gibi son yıllarda yabancı düşmanı partilerin oylarının 

artışına yansıyor. 

Burak: Almanya'da kendi kendimize oluşturduğumuz bu olumsuz imajın sizce 

Türkiye'nin Avrupa Birliği müzakereleri üzerinde bir etkisi olmuş mudur?

Katılımcı Beş: Olmaz çünkü Türkiye'nin Avrupa Birliğine alınmamasının başka 

sebepleri var. Buradaki Türklerle alakalı değil. Buradaki Türkler ağzıyla kuş tutsalar dahi 

Türkiye'yi Avrupa Birliğine almazlar diye düşünüyorum. Biz zaman zaman Almanlarla 

yapılan programlara katıldığımızda Türklerin güzel yaptığı şeyleri de anlatıyoruz ama bu bir 

etki yaratmıyor. Buradaki Türkler ağzıyla kuş tutsa dahi Türkiye'nin genel politikası 

değişmediği müddetçe ya da onların Türkiye'ye bakış açısı değişmediği müddetçe Türkiye'nin 

Avrupa Birliğine girmesi zor. Düşünün, Bulgaristan Avrupa Birliğine giriyor. Bulgaristan 

demokrasi yönünde olsun vs. bizden çok mu iyi? Değil. Orayı alabiliyorlar ama Türkiye'yi 

alamıyorlar. Ha Türkiye'nin belki de bunlara göre yapması gerekenler şeyler var ama bu giren 

ülkelerden kat kat daha iyi. Almak isteseler bizi şimdiye kadar çoktan alırlardı. Zaten gümrük 

birliğinde istediği malı çevirebiliyor Türkiye ile o yüzden bir ihtiyacı da yok. 

Burak: Sizce Türkler buraya entegre olabildiler mi?

Katılımcı Beş: Yeteri kadar olamadılar çünkü bunlar parmakla sayılacak kadar az. 

Yeteri kadar siyasetçimiz, futbolcumuz yok. Var ama yeterli değil. Eğitim alanında da 

yeterince insanımız yok. Benim düşünceme göre siyasette etkin varsa her yerde varsın 

demektir siyasette etkin yoksa hiçbir yerde etkin yoktur. Siyasete atılan kişi sayısı 50'yi, 100'ü 

geçmez. Bu da sadece eyalet parlamentosunda veya Bundestagda olmak değil, yerelde, 

örneğin yaşadığınız mahallenin politikasında olmanız lazım. Yaşadığınız bölgede yönetimde 



233

olmanız lazım. Buradaki siyaset tabandan tavana gidiyor. Türkiye'deki siyaset ise tavandan 

tabana. Burada böyle bir zıtlık var. Bizimkilerde eyalet meclisinde olan birkaç kişi var. 

Örneğin şehir yönetimlerinde kaç Türk var? Hiç yok. O mahallede olup bitene, o mahallede 

verilecek kararlara hiçbir etkileri yok. 

Burak: Peki bu alanda siyasete girmemelerinin sebebi nedir sizce?

Katılımcı Beş: İki tane sebebi var: Birincisi, Alman partileri içlerinde kendileri gibi 

olmayanları kabul etmiyorlar. Yani sizin kendi kimliğinizler, kendi kültürünüzle o partinin 

içinde yer alma imkânınız yok. İkincisi, Türklerin buradaki politikaya ilgisi yok. Alman 

partileri de Türklere kendilerini anlatamıyorlar. Biz zaman zaman partinin Türk yetkilileri ile 

konuşuyoruz "Bizim gazetemiz açık. Medyamız açık. Gelin kendinizi anlatın." diyoruz. Yok. 

Sadece seçimlerden seçimlere "Biz buradayız." diye göstermelik bir iki haber ve reklamla 

geçiştiriyorlar. Türklere yönelik özel bir çalışmaları yok. Bunun yanında burada yaşayan 

Türklere, Türkiye'den seçme hakkı verildi. Burada yaşayan Türkler zaten günlük 

yaşamlarında hep Türkiye'ye bağımlı yaşadıkları için seçme hakkıyla birlikte de komple 

Türkiye siyasetine kaydılar. Şimdi gitseniz bir derneğe, camiye, kahveye otursanız oturduğu 

şehrin belediye başkanını bilmez ama Ankara'yı kim aldı, İstanbul'u kim aldı, Adana kimde, 

Mersin kimde, Trabzon belediye başkanı kim bunların hepsini bilirler. Hatta ilçesine, köyüne 

kadar. Bilsin tamam ama kendi yaşadığı şehrin belediye başkanını da bilsin, bilmesi lazım. 

Bunlardan bihaber yaşıyorlar. 

Burak: Sizce bu geçmişte de mi böyleydi yoksa Türkiye'de seçme hakkından sonra mı 

böyle oldu?

Katılımcı Beş: Geçmişte daha çok Türkiye'ye angaje olmuşlardı ama oy vermeyle 

birlikte komple Türkiye siyasetine kaydılar. Türkiye’deki bölünmüşlük buraya da yansıdı. 

Zaten vardı camiler bölüktü, dernekler farklı farklıydı. Belli çatı örgütleri sadece kendi 

cemaatine hitap ediyordu. Zaten çatı örgütlerinin de hepsinin ucu Türkiye'ye bağlı. Ya bir 

partinin ya da bir cemaatin arka bahçesi halinde buradaki çatı örgütleri. Bu nedenle 

Türkiye'ye bağımlı yaşıyorlar. 

Burak: Sizce Almanya'da yaşayan Türklerin bir masa etrafında birleşememe sebepleri 

nelerdir.

Katılımcı Beş: Çok sebebi var. Görüş farklılıkları, herkes tek görüşte birleşmiyorlar. 

Örneğin "Ben Essen'de yaşıyorum. Beni Essen ilgilendirir. Benim siyasi görüşüm veya dini 



234

grubum kimseyi ilgilendirmez. Ben Essen'in sorunlarıyla ilgileneceğim." diyerek bir masa 

etrafına oturmuyorlar. Daha önceki dernekçilik tecrübemde yabancılar meclisi seçimleri 

olmuştu. Şimdiki adı Uyum Meclisi. O zaman biz, Diyanet, Türk Federasyonu, İslam Kültür 

Merkezleri ve Millî Görüş yani o şehirde yaşayan dernek yöneticileriyle birlikte bir liste 

oluşturduk. "Seçime tek tek girmektense, birbirimize karşı savaşmaktansa bir güç oluşturup 

girelim. Karşımızda yabancı düşmanı partiler var. Biz bunlara karşı mücadelede çoğunluk 

sağlayalım" dedik. İlk toplantıdaki tartışmamız başkanın hangi dernekten olacağıydı. Aslında 

tartışılması gereken konu başkanda aranacak kriterlerdi ama o toplantıda başkan hangi 

cemaatten, hangi camiden olacak o konuşuldu. Diyanet dedi ki "bizden olacak", "neden?", 

"üye sayımız çok”. Millî görüş de "yok benden olacak" dedi. Öteki dedi benden olacak sonra 

bir dağıldık biz. Toplanamadık. Sonra ikinci kez toplandık. Dedik ki "Başkanda kriterleri 

arayacağız. En az Almanya'da liseyi bitirmiş. Almancası olan. Giyimi, kuşamı, kıyafeti 

düzgün olan. Toplum tarafından sevilen bir adayınız varsa buyurun çıkartın hep beraber 

destekleyelim." Daha sonra da öyle bir adayda karar kıldık ama uzun bir süreç yaşadık. O 

dereceye getirene kadar kaç defa toplandık dağıldık. Demin başta söylediğim gibi biz 

buradaki sorunlarımız etrafında buluşamıyoruz. Şimdi ben oturuyorum diyorum ben 

ülkücüyüm, öteki diyor sen milli görüşçüsün ben seninle bir araya gelmem. Öteki diyor İslam 

Kültür Merkezleri ben diyanetin hocasının arkasında namaz kılmam. Bu tür çekişmelerden 

dolayı diaspora oluşturulamıyor. Bunun yanında diaspora oluşturulması için Türkiye'nin ne 

yaptığını sorgulamak lazım. Türkiye ne yapıyor? Daha önceki yıllarda koordinasyon kurulları 

vardı burada onlara bu görev verilmişti. Şimdi ise hükümetle arası iyi olan UID'ye veriliyor 

bu görev. Siz yapın deniyor. O da siyasallaştığı için Alman bakanları tarafından kabul 

görmüyor. Eğer burada bir diaspora oluşturulması gerekiyorsa, ki gerekli, bunun siyasi ayağı, 

medya ayağı, sivil toplum örgütü ayağı olması lazım. Onları bir araya getirip ondan sonra 

burada yaşamayla ilgili bir hedef etrafında buluşturmak lazım. Yani her cemaat, her siyasi 

görüş toplantıya girmeden önce kendi fikrini kapının arkasında bırakıp toplantıya öyle girmesi 

lazım ve bunun Türkiye'nin genel devlet politikası olması lazım sadece hükümet değil. 

Hükümetler gelip gidecektir. Almanya'yı ayakta tutan şey devlet politikasının var olmasıdır. 

Hükümetler değişir. Zaman zaman hükümetler kurulamaz bile ama sistem tıkır işler, hiçbir 

şey değişmez ama Türkiye'de başbakan hasta olsa borsa çöktü, meclis çöktü... Bunların 

değişmesi lazım. 

Burak: Buradaki Türk sivil toplum kuruluşlarına Alman devletinin bakışı nasıl?



235

Katılımcı Beş: Destekleyici. Siyasi bir kimlik taşımıyorsanız, sosyal ve kültürel alanda 

bir hizmet vermek istiyorsanız Alman kurumlarından yeteri kadar hizmet alabilirsiniz. Hatta 

onlar için ayırdıkları özel bütçeler var o bütçelerden size para da verirler. 

Burak: Bu sivil toplum kuruluşlarının Türkiye-Avrupa Birliği ilişkilerine bir katkısı 

oldu mu?

Katılımcı Beş: Olmadı. Burada kurulan sivil toplum örgütlerinin hepsi Türkiye'de ya 

bir partiye bağlıdır ya bir cemaate bağlıdır. Böyle olduğu müddetçe ne alman toplumundan 

kabul görür ne de Avrupa Birliği tarafından kabul görür. Eğer burada bir şeyler yapılacaksa 

dediğim gibi siyaset üstü bir diaspora kurulması lazım. 

Burak: Euro-Türk kimliğinin Almanya'daki etkisi ne olmuştur?

Katılımcı Beş: Demin de söylediğim gibi buradaki Türk kimliği Almanya'nın gözünde 

hep işçi sınıfı olarak görüldü. Bugün de o kadar değişmedi. %20'lerde falan bir değişiklik.

Burak: Geçmişten günümüze düşündüğünüzde son olarak eklemek istediğiniz bir 

şeyler var mı? 

Katılımcı Beş: Bir tavsiyem var sadece. Türkiye eğer Avrupa Birliğine girmek 

istiyorsa bunu bir devlet politikası haline getirip buradaki sivil toplum örgütleriyle, buradaki 

medyayla, buradaki Türk toplumuyla çalışma içine girmesi lazım. Türkiye'yi daha iyi 

tanıtacak programlar yapması lazım. Buradaki sivil toplum örgütleri kendi yapılarıyla 

kavruluyorlar. Sponsor bulurlarsa, destek bulurlarsa onunla hayatlarını devam ettiriyorlar. 

Başka bir şansları yok ama Türkiye buradaki belirli, Türkiye düşmanı olmayan sivil toplum 

örgütleriyle ortak çalışma işine girerse o imajı değiştirebilirler diye düşünüyorum.



236

EK 6- Katılımcı Altı ile Gerçekleştirilen Görüşme – Bochum – 23 Haziran 2019

Burak: Türkiye-Almanya ilişkilerinde Almanya'daki Türkler nasıl bir rol oynadı?

Katılımcı Altı: İlk gelen vatandaşlarımızın burada hem dini, hem kültürel, hem dil 

noktasında çok sıkıntıları vardı. İşçiler olarak belirli bir zaman içerisinde çok fazla kabul de 

gördüler çünkü çok çalışkan, dürüst ve işlerini düzgün yapan bir toplulukla Almanya 

yükselişe geçti. Bunu tarih sahnesinde ve ekonomik verilerde de görebiliyoruz. Ta ki 1974'te 

dünyada meydana gelen ekonomik krizle birlikte Almanya'nın da krize girmesiyle birlikte o 

süreçte gelen bazı 1. nesillerin dönüşü söz konusu oldu ama çok az bir rakamdı. Sonradan 

tekrar düzelmesiyle birlikte, 1976'dan itibaren buraya yaklaşık 3,5 milyon buraya adapte 

olmuş, birlikte yaşamayı öğrenmiş bir Türk nüfusu yerleşmiş. Toplum kendisiyle de haşır 

neşir olan bu toplumu zaman içinde tanımaya çalışmış. Bu tanıma esnasında da ayrılıklar 

oluşmuş. Hem dini hem kültürel hem de dil ile ilgili değişimler de çok fazla gelişmiş. Zaman 

zaman hem Alman toplumunda hem Türk toplumunda karşıtlıklar oluşmuş. Ta ki Türkler ayrı 

ayrı olmaktan ziyade yer yer birlikte hareket etmeyi öğrenmeye başladıklarında kendilerine 

ibadethaneler, sivil toplum örgütleri kurarak bir birliktelik oluşturmuşlar. Sonra işte hemşeri 

dernekleri gibi kendi yöresinin insanlarını da birleştirmişler ve bir kuvvet, bir güç hasıl olmuş. 

Bunun da yer yer Almanya'ya katkısını da görüyoruz çünkü toplum kendi içerisinde kendi 

hata yapanını düzeltiyor. Başıboş olan, aksilik yapan, ters yapan, asi olan insanları da kendi 

içerisinde düzeltme şansı buluyor o zaman. Her toplumda olduğu gibi bizim toplumumuzda 

da yer yer aksi davranışlar, ters davranışlar ya da bu toplumun huzurunu bozacak davranışlar 

sergileyen insanlar çıkabiliyor. Bunlar nasıl düzeltilebilir? Kendi kültüründen, kendi ırkından 

olan insanların birlikte sahip oldukları gücü kullanarak o kişileri bir hizaya getirmeyle oluyor. 

Bu da kime yardımcı oluyor? Almanya'daki polise, mahkemeye, kolluk kuvvetlerine yardımcı 

oluyor. Tabi bu iki toplumun birbirleriyle haşır neşir olması çok kolay olmadı. Demin de 

söylediğim gibi insanların ayrı dinden, ayrı kültürden, ayrı coğrafyadan gelmesiyle birlikte ki 

bizim baktığımızda tarihsel bir birlikteliğimiz de var. Birinci Dünya Savaşındaki, İkinci 

Dünya Savaşındaki birlikteliklerimizle, uzun süredir müttefik olmamızla birlikte bir 

dostluğumuz da mevcut ama değişen dünya coğrafyasında bizim iş gücü, işçi olarak buraya 

gelip Almanlara da bu topluma da katkı sağlayarak; onların güçlenmesine, hızlanmasına, 

hareketlenmesine işgücümüzle destek vermişiz. Bu esnada tabi ikinci nesil süreç içerisinde 

var oluyor. Türkiye'den gelişler ve aile birleşimleri ile ailelerini getiriyorlar. Bu esnada da 

ikinci neslin biraz daha hızlı hareket edebilen, daha hızlı bir şekilde adapte olabilecek dili 

kavramalarıyla toplumda daha muntazam giden işler var oluyor. Bununla birlikte de tabbi 



237

ekonomik noktada da işçi sınıfından çıkıp işveren olan, eğitimini tamamlayıp burada eczacı 

olan, doktor olan, mühendis olan, her branşta katkı sağlayan bir ikinci nesil de görebiliyoruz. 

Yani sadece iş gücünden ziyade beyin gücünün de burada var olduğunu görüyoruz çünkü 

savcı olan arkadaşlarımız, hâkim olan arkadaşlarımız yani buranın düzenini de yön veren, 

tayin eden bir kitle de oluşmuş oluyor bizin ikinci kuşağımızla birlikte. Tabi zaman içerisinde 

bu devam ederken de ikinci kuşakta siyasileri de görebiliyoruz. Yani Almanya'nın yerel 

siyasetinde, federal siyasetinde veya belediyelerinde de bu arkadaşlarımızdan var olduğunu 

görebiliyoruz. Dolayısıyla bir toplum oralarda da temsil edilebiliyor. Bu temsil edilme ve 

yönlendirme ister istemez alt tabakadaki toplumu da bir hizaya bir düzene sokabilme şansına 

erişebiliyor. Dolayısıyla bu toplumun kayıpları da oluyor. Bunu söylemeden geçmeyelim 

çünkü bu çalışmalar yapılırken zaman içerisinde kayıp nesil de oluşuyor. Yani topluma adapte 

olmamış, kabul görmemiş, kabul edilmemiş, raydan çıkmış, tekrar raya girmeyen suç ile ilgili 

işlere de girmiş olan bir ikinci nesil var oluyor çünkü birinci neslin; babalarımızın, 

dedelerimizin çok fazla eğitim almadan buraya gelmesinden kaynaklanıyor. Yani sadece işçi, 

iş gücü olarak getiriliyor. Beyinle bir alakası yok, ta ki ikinci ve üçüncü nesile kadar. 

Dolayısıyla buradaki zorlukları onlar kendi pratik düşünceleriyle aşıyorlar. Çok klişedir belki 

ama yumurta alırken gıdaklamak gibi, et alırken helaldi, haramdı bakmaksızın inek sesi 

çıkartarak ifade edilen bir topluluktan şu anda bunları üreteni bu topluma sunan, Alman 

toplumunun da bundan fayda gördüğü bir kuşağa geldik. Şu anda üçüncü kuşağın bu nebzede 

Alman ekonomisine daha büyük cirolar, daha büyük katkılar sağladığını görebiliyoruz. 

Toplumun burada kalıcı olduğunu görebiliriz. Birçoğunun geri dönüşünün klişedir belki ama 

toplum içerisinde söylendiği için söylüyorum, maalesef sadece ve sadece tahta tabutun 

içerisinde, bir uçağın kargo bölümünde gittiğini görebiliyoruz maalesef. Bunu birinci ve ikinci 

kuşak için söylüyorum çünkü her şartla burada kendisini daha iyi hissettiğini, memleketine 

sadece izinlerde gidebildiğini, oradaki hastalıklardan ya da yaşanmışlıklardan dolayı burada 

daha huzurlu olduğunu, ailesinin, torunlarının burada olmasının verdiği bir faktör olacak ki 

ancak birkaç aylığına oraya nefes almak için gidebiliyor. İkinci vatanım dediği ama az önce 

söylediğim nedenlerden artık aslında neredeyse birinci vatanı olmuş Almanya'da daha rahat 

ettiriyor diye düşünüyorum. 

Burak: Bu bahsettiğimiz neslin Türkiye-Avrupa Birliği sürecine nasıl bir katkısı oldu?

Katılımcı Altı: Birinci nesilde bu faktörü göremiyoruz çünkü gelirken dişlerine, 

gözlerine, içine bakılan insanlardan bir şey beklemek çok akla yatkın değil. İkinci nesil de bu 

sürece çok katkı sağlayamadı çünkü birinci kuşağın etkisiyle hala Avrupalı Türk olma 



238

eğiliminde değildi. Yer yer olsa da bütün bir kitleyi kapsamıyor ama üçüncü nesil neredeyse 

bir Avrupa Türklüğü ortaya çıkardı. Dolayısıyla bunların yer yer hem ekonomik hem de bilim 

ve sanat da yer almalarıyla birlikte Türkiye ve Avrupa arasındaki köprüleri çok rahat bir 

şekilde kurmalarına vesile oldu. Dile hakim olmaları ve buranın kültürü, tarihi hakkında bilgi 

edinmeleri ile birlikte ikisini sentez haline getirmiş hale gelen yapı ortaya çıktı. Tamam 

kökleri Türkiye'de ama burada doğan bir nesil ortaya çıktı. Tamamen adapte olamasa dahi 

buranın kültürünü öğrenip, kökünün olduğu topraklarla bir bütünlük sağladı. Her konuda 

Avrupalıya yardımcı oldu. Bilgi, donanım, iş gücü, beyin, sanat, kültür, spor ki hangi branşta 

olursa olsun milli takımlarda Türk sporcuları görebilirsiniz. Güreşte de var, liglerde ve milli 

takımda oynamış futbolcular var. Kurdukları spor kulüpleri var. Bunları çoğaltabiliriz. Çok 

farklı yönlerde, birbirleriyle birlikte uyum içerisinde mücadele ettiğini de görebiliyoruz. 

Burak: Buradaki STK'ların, kanaat önderlerinin, kuruluşların bu müzakere sürecinde 

net bir etkileri oldu mu?

Katılımcı Altı: Niyetin halis olması maalesef atılan atımların doğru olmadığını 

gösterdi. Niyet belki doğruydu ama atılan adımlar, yapılan işlemler bu mahiyette değildi. Bu 

bir eleştiri ya da olumsuzluk olarak addedilebilir ama maalesef elli yılık sürece baktığımızda 

anlayabiliriz. Belki çok iyi niyetli ama atılmış adımların iyi niyetli olmasıyla birlikte karşı 

taraftan aldığınız bir "aferin" yok. Bu aferin atılacak imzayla alakalı. Gümrük vergisi olsun, 

vizelerin kaldırılması olsun veya yaptırımların Türkiye Cumhuriyeti Devletine diktayla 

yapılıyor olması da buradaki vatandaşın ister istemez kabuğuna çekilmesine neden oldu. Sivil 

Toplum Örgütlerinin bu konuda yardımcı olmak istemeleriyle birlikte maalesef ama maalesef 

bu yaptırımları dayatmaları doğrultusunda ister istemez bir uzaklaştırdı. Diğer ülkelere bu ağır 

yaptırımlar uygulanmazken kendi ülkelerine uygulanınca bu toplum rahatsız oldu tabiki. 

Dolayısıyla daha önceki birlikteliklerinde de bir adım geri atmak gibi bir durum hasıl oldu 

ama hala ekonomisini bu ülkede kazanan, bu ülkeye vergi ödeyen, bu ülkenin eğitimini alan, 

bu ülkede akademisyenlik yapan, eğitim veren beyinler ortaya çıktı. Bu durum görmezden 

gelinemez. Kanaat önderleri sıfatında insan yetiştiren kişiler oldular. Az önce de ifade ettik 

Almanya'da mevcut olan her siyasi partilere baktığınızda Türk kökenli siyasetçileri 

görebilirsiniz. Hem federal hem yerelde milletvekilleri dışında belediye meclislerinde de var. 

Burak: 1999-2002, 2002-2019 şeklinde iki tarih dilimine ayırırsak bu zaman 

dilimlerinde buradaki insanların, STK'ların sürece etkileri değişti mi?



239

Katılımcı Altı: Bunu cevaplamadan önce şunu söylemekte yarar görüyorum, belki bu 

kendi ülkeme de bir eleştiri de olabilir ama bunu mazur görsünler lütfen, son iki üç yıl 

haricinde ondan önceki yıllarda sadece Almanya'da yaşayan değil Avrupa'da yaşayan bütün 

Türk vatandaşları çok uzun bir zaman unutulmuş bir topluluk olarak hatırlanıyor. Yani burada 

dişiniz ağrıdığı zaman bir devleti istersiniz. Sıkıştığınız zaman bir devletin varlığını hissetmek 

istersiniz. Sadece konsolosluklarla, büyükelçiliklerle yetinmeksizin buradaki Türkçe eğitimin, 

Türkçe derslerinin devamının iletilmesiyle ilgili hususu hep geri planda bıraktılar. Belki çok 

basit bir örnektir: Dini vecibelerimizden birisi olan kurban kesmeyi bile eskiden mevcut 

olmasına rağmen son 8-10 yıl içerisinde yasakladılar. Buna karşı çok net bir şekil 

aldıramadık. Kendi Sivil Toplum Örgütlerimizin buna karşı çıkması da yetersiz kaldı çünkü 

bazıları da buna evet dedi bazıları hayır olmaz dedi. Yani devletin gücünü burada hissetmek 

isterdik. Buna binaen öbür tarafta insanlarımızın aynı şekilde, özür dilerim af buyurun ama 

örnek olduğu için söylemek zorundayım, Müslüman çocuklarının sünnet olmasını da aynı 

şekilde yasakladılar bir dönem amma velakin Yahudiler bunu dini vecibelerin bir gerekliliği 

olduğunu söylediler ve serbest bıraktılar. Müslümanlar da bundan yararlandı. Aslında 

Müslümanlar Yahudilerden çok daha fazla. Sadece Türk toplumu olarak söylemiyorum 

neredeyse burada son rakamlara göre 10 milyona yakın bir Müslüman topluluğu var. 

Dolayısıyla çok daha az sayıdaki bir Yahudi topluluğunun dini vecibelerinden dolayı 

diğerlerine de bir müsamaha gösterilmiş oldu. Burada bir toplumu yermek istemiyorum ama 

maalesef yaşadığımız durum bu. Benim en son gelişim 1978 yani 41 yıllık bir yaşantı 

sürüyoruz burada. Yaşadığımız hadiselerin durumunu izah etmeye çalışıyorum. Bunlar ister 

istemez bu toplumu geriyor. Bu nedenle üçüncü ve dördüncü nesil topluma tam anlamıyla 

adapte olmaktan ziyade geleneklerini ve göreneklerini devam ettiriyor. Zannediyorlar ki 

birinci ve ikinci nesilden sonra gelenekler kayboldu. Halbuki üçüncü ve dördüncü nesil bu 

gelenekleri devam ettiriyor. Gelenekler de bir topluluğun kendisini var eden değerleridir. Bu 

değerlerin kısıtlanmasına izin verirseniz o zaman siz de buna katkı sağlama ya da onlarla 

birlikte bir süreci tamamlama şansını kaybedersiniz çünkü yardımcı olacağınıza zorluk 

çıkartıyorsunuz dolayısıyla bu toplum bocalama sürecine giriyor ve kendi kabuğuna çekiliyor. 

Açılamıyor. Açılanlar ise sadece birkaç kişinin temsilciliğini yapıyor. İsimler uzatılabilir ama 

Cem Özdemir gibi ismi Türk olup bu topluma bir faydası olmayan ama annesi babası 

yüzünden ismi Türk olan bir kişinin bu topluma verebileceği bir kanaat önderliği yok. Bu gibi 

insanların bizim toplumumuza önder olup bizim sıkıntılarımızı, dertlerimizi, problemlerimizi 

daha hızlı çözüme yönlendirebilecekken bunu kuytu köşelere atıp bu problem hiç yokmuş gibi 

hiç olmamış gibi görmezden gelmek herhalde bu topluma faydadan çok zarar getirecektir. Bu 



240

toplumda ister istemez bir bütünleşmeye, birleşmeye, birlikte olmaya ve bu topluma farklı 

konularda fayda sağlamaya da haiz olamayacaktır çünkü siz bir toplumu sadece sömürmek 

yerine üretime ve bilgiye dayalı birliktelikler oluşturursanız kazançlı çıkarsınız ama sadece 

sömürürseniz o zaman bu toplumdan da kuşaklar değişse dahi aynı tepkiyi görürsünüz yani 

kapı kapanır. Ürettiğinizi ya da buluşlarınızı da başka ülkelerle paylaşmak zorunda kalırsınız. 

Yaşamış olduğunuz ülkeye bir katkınız olmaz ki son zamanlarda da istatistikler belli 

Almanya'da yetişmiş olan, burada beynini kullanan akademisyen olmuş, kariyer sahibi olmuş 

Türklerin ya Türkiye'ye ya da başka ülkelere gittiğini görebiliyorsunuz. Halbuki bu ülkede 

doğmuş, yaşantısını sürdürmüş, kazanımlar elde etmiş olan bu insanlar bu ülkeye faydalı 

olabilirlerdi ama siz bunları kısıtlayıp siz bunları daraltıyorsanız o zaman köprüyü de 

koparmış oluyorsunuz. Ya Türkiye'ye dönüyor ya da Amerika, İngiltere gibi ülkelere gidip 

çalışıyorlar ve bu beyin göçünü doğuruyor. Halbuki bu insanlar bu ülkenin birer değeri. 

Burada doğup burada yetişmişler. Bilgilerini ve buluşlarını Türk toplumuyla olduğu kadar 

Alman toplumuyla da bütünleştirmek arzusundalar. Bunu değersiz kılarak bu insanları 

kısıtlıyorsunuz. Dolayısıyla da bu insanlar kendilerine buldukları alan çerçevesinde beyin 

göçü etmiş oluyorlar. Yani İngiltere'de, Amerika'da daha fazla değer kazanıyorlar ki bunların 

birçok örneği de vardır.

Burak: Peki burada yaşayan Türklerin entegrasyon süreci hakkındaki düşünceleriniz 

nelerdir? Örneğin Alman siyasetinde Türk isimler görebiliyor olmamız entegrasyon demek 

midir?

Katılımcı Altı: Bence değil. Zaten seçme ve seçilme hakları Alman yasalarına göre 

belirli prosedürler çerçevesinde oluyor ve bu çerçeve içerisinde seçme ve seçilme hakkına 

sahip oluyorsunuz. Lakin bu bir toplumun topyekûn birbiriyle entegre olduğunu da 

göstermiyor. Neden? Sizi hala kabul etmeyen ki üç gün önce bu yaşandı, dört tane caminize 

bomba ihbarları yapılıyorsa ki bunlardan bir tanesi Diyanetin ana merkezi olan Köln, diğeri 

Kuzey Ren Vestfalya eyaletinin en büyük cami olan Duisburg Camisine bomba ihbarları 

yapılıyorsa sizin dininizi kabul etmeyen bir topluluk var. Yani Almanya resmi din olarak 

İslam dinini kabul etmiyor ama yedi milyon Müslümanın burada varlığını biliyorum diyor 

ama Hollanda kabul ediyor, Fransa kabul ediyor ki orda Müslüman nüfusu daha az. Bunları 

kabul etmeyince ister istemez entegrasyonda kopukluk oluyor. Bir tökezleme oluşuyor çünkü 

siz toplulukları önce diliyle sonra da diniyle sınarsınız. Kimse dilini kaybetmek istemez. 

Dininin de gerekliliklerini rahatlıkla yerine getirebileceği mekanlar ister. O zaman Almanya 

hür ve demokratik bir ülkeyse, bu ilkelere sağlamca bağlı ise o zaman nasıl ki sinagoglar veya 



241

diğer dinlere mensup olan insanların ibadethaneleri mevcut ise; ha bu arada bizimkiler de 

mevcut ama bu Müslüman nüfusun fazlalığına rağmen örneklerdeki gibi kısıtlayıcı, daraltıcı 

yaptırımlar uygulayarak hem maddi hem de manevi noktada siyasiler tarafından yetersiz 

çalışmalar yapılmış oluyor. Bu durumda entegrasyonu ister istemez daraltıyor, geriye 

götürüyor çünkü siz Türkçe dersini 1981, 1982 yıllarında ana derslerin içinde Türkçe dersi 

veriyordunuz hatta bu öğretmenler Türkiye'den geliyorlardı sonradan bunları kaldırdınız ana 

derslerin dışına, çocukların okul saati dışında siz isteyene Türkçe dersi verdiniz. Sonra bunu 

bir semt içerisindeki bir okula münasip kıldınız. O dönemki ulaşımın da kolay olmamasının 

da etkisiyle siz dediniz ki yeterli öğrenci yoktur bunu iki ya da üç bölgeye yayalım bunları tek 

bir okula yönlendirelim dediniz. Bu durum da adım adım koca bir şehirde iki yerde Türkçe 

dersi verilen bir hale dönüştürdü. Dolayısıyla hem dilini insanlardan alarak hem de dinini 

kısıtlayarak bu entegrasyonun zorlaşmasına vesile oldunuz. Şimdi bunları söylerken tabi bir 

eleştiri değil ama bir yaşanmışlık var. Bunlar gerçek. Her türlü zorluk ve sıkıntılara rağmen 

19Altı0'lardan gelen bir süreçte Alman ekonomisine katkıda bulunan insanlara bu reva 

görülmemeli. Birinci nesildeki Türk insanının burada 1970'te, 1980'de doğan Alman 

insanından daha fazla iş gücü katkısı var. Siz bunları yok görür, vefasızlık yaparsanız ister 

istemez bunların ikinci, üçüncü ve dördüncü nesilleri de bunu göz ardı etmeyecektir. "Siz 

bizim babalarımıza bunları yaptınız. Biz o zaman burada durmayalım. Biz kendi 

ürettiklerimizi başka ülkelere satalım. Kendi beyin göçümüzü başka ülkelere yapalım." 

diyerek sizden uzaklaşırlar. Entegrasyondan ne kadar uzak olduğunuzu gösterirler size. Bir de 

tabiki biraz önce ifade ettik Federal Mecliste 12, 13 tane Türk kökenli milletvekili olması bu 

topluma maalesef bir değer kazandırmıyor çünkü bu toplum onlardan hiçbir şey almıyor. Bu 

topluma hiçbir kazancı yok. Biraz önce anlatmış olduklarımın daha fazlasını da anlatabiliriz 

ama işin esası şu: 12-13 Milletvekili Federal Mecliste, 200, 300 yerel belediyelerde, 100, 150 

Almanya genelinde federal meclislerde milletvekili olması bu toplumun oralarda temsil 

edildiğini de göstermiyor maalesef. Eğer öyle olmuş olsaydı zaten bu toplum daha fazla 

sıkıntısını gidermiş olurdu. Yani haklarını doğru ve düzgün bir biçimde kazanıma 

dönüştürmüş olurdu ve toplumla olan entegrasyonu daha hızlı ve oluruna uygun bir şekilde 

gerçekleştirip daha büyük bir Almanya için birlikte hareket etmeye başlamış olurlardı. Şunu 

da dipnot olarak söyleyelim demin konuştuğumuz 1999 sonrasındaki süreçte hep bu faktörler 

rol oynadı. 1999, 2002 arası yüz küsur tane maddenin siz bunları yapmalısınız diye 

dayatılması buradaki toplumu rahatsız etti ve bundan sonraki süreçte bunların 

gerçekleştirilmiş olmasıyla birlikte yine bu topluma Avrupa Birliği yolları açılmamış olması 

bu toplumun artık Avrupa Birliği sürecine inanmamasıyla sonuçlandı. Şartların çok ağır 



242

olmasına, her söylenileni gerçekleştirmiş olması ve bu durumun Türkiye'nin kendi politikası 

açısından sıkıntılar getirmiş olmasına rağmen bunu başarmış olması karşısında Avrupa'nın 

Türkiye'yi almamış olması buradaki topluluğun da bu sürece olan inancını kaybetmesiyle 

sonuçlandığını düşünüyorum. 

Burak: Peki bu entegrasyon sürecinde Almanya'da yaşayan Türk toplumunun olumlu 

ya da olumsuz katkıları nelerdi?

Katılımcı Altı: Olumsuz etkileri zaman zaman birinci jenerasyondan da, ikinci 

jenerasyondan da görebiliyoruz. Bu söyleyeceklerim birilerinin hoşuna gitmeyecektir, kendi 

ırkımı, milletimi kötüler gibi bir algı oluşacaktır belki ama maalesef işin gerçeklik tarafı bu. 

Başlarda da ifade ettim, eğitimsiz bir topluluk geldi buraya. Dolayısıyla eğitimsiz bir topluluk 

burada ister istemez nefsi okşayan farklı hususlar cereyan ettirdi. Yani köyden gelmiş bir 

insanın burada çok farklı bay veya bayanı görmüş olması. Ona karşı hislerini çok farklı bir 

şekilde dile getiriyor olması ya da hareket ve tavırlarıyla bunu gösteriyor olması ister istemez 

bu toplulukla bir mesafe oluşturdu. Yani bazı şeyleri çok açık söyleyemiyorum mazur görün 

ama anladığınızı umuyorum. Biraz önce de söyledim ilk nesil çok çalışkan, güç olarak çok 

kabiliyetli olmasına rağmen bu tarafta çok nefsi davranışlar da gösterdi. İlk başlarda 

ailelerinin burada olmaması, yalnız yaşıyor olmaları, gelmiş olduğu yörenin kısıtlayıcılığının 

burada olmamasıyla birlikte bu toplumda antipatik bir hal aldırdı. Yani insanların evinin içine 

bakabilecek kadar ki yanlış ifadeler kullanmamak adına ben öyle tabir edeyim. Tabi ayrıyeten 

oturmuş, kalkmış olduğu mekanlardaki hal, hareket ve tavırları; daha gürültülü daha patırtılı 

daha rahatsız edici hususlar, dil probleminden kaynaklı uzlaşmacının dışında anlaşılmadığı 

için daha çok kavgacı yapısı gibi bu durumlar nedeniyle bu algı ister istemez toplumda dalga 

dalga yayıldı. Yer yer bu durum ikinci nesilde de devam etti. Bu farklı konuşmalar, farklı 

didişmeler, insanların değerlerine kasıtlı olarak yapılan durumlardan dolayı bir topluluktan 

ziyade bütün topluluğu bu töhmet altında bıraktılar. Üç Türk'ün yaptığını medyada bütün 

Türkler yapmış gibi lanse edilince ister istemez bir uçurum ortaya çıkarıldı. Biz büyük bir 

topluluğuz. Hatası olan, yanlışı olan, gaspçılık yapan, insana zarar veren kişiler vardır oldu 

da. Amma velakin siz bu şekilde medyada algı oluşturularak ister istemez bütün topluluğu bu 

töhmet altında bırakmış olursunuz ve bütün topluluğun bu şekilde olduğunu 

düşündürtürsünüz. Bu da aradaki uçurumu çok genişletti. Bu mahiyette bizim de hatalarımız 

oldu elbette. Ben size basitini söyleyeyim isterseniz. İş yerinde insanlar çalışırken bana fazla 

mesai yazsın diye normal iş rutininden daha fazla iş çıkararak iş düzenini bozuyorsunuz. 

Burada oturmuş bir düzen var. İşveren diyor ki bu makineden günde şu kadar mal çıkacak 



243

ama siz bana fazla mesai yazılsın diye o rutini bozduğunuzda size otomatik olarak düşman 

oluyorlardı çünkü siz yıllardır giden düzeni bozuyorsunuz. Çok basit. Herkes zannediyor ki 

düşmanlıklar hep kavgayla oluşuyor. Hayır. Buna benzer durumlarla da oluyor. Çok basit 

şeylerden de çıkabiliyor. Bunun sebebi demin de bahsettiğim gibi medyanın iki üç kişinin 

yaptığı bu olayları bütün bir topluluğa mal etmesi. Dolayısıyla da komşuluk ilişkilerini 

düzgünce kuran, birlikte yaşamayı kendilerine şiar edinmiş olan insanlar da bunlardan 

etkilendi. Biz kalmış olduğumuz yerde Kurban Bayramlarında kesmiş olduğumuz kurbanın 

etinden Almanlara da veriyoruz. Bundan da sıkıntı duymuyoruz. Bir bayramımızın olduğunu, 

bu bayramda kurban kestiğimizi, bunun etinden de onlara verdiğimizi anlatıyoruz. Onlar da 

böyle bir bayramın var olduğunu ve bizimle birlikte neşelendiklerini ifade ediyorlar zaten. 

Diğer taraftan Ramazan Bayramı’nda oruç tuttuğumuzda yanımızda, iş yerlerimizde düzgün 

ve doğru bir şekilde ifade ettiğimizde inanın insanlar size saygı duyduklarından ziyade 

yanınızda bir şey içmekten, yemekten kendilerini uzak tutuyorlar. Saygı duyuyorlar ama biz 

maalesef kendimizi bu topluma çok farklı bir boyutta göstererek aramızdaki uçurumu 

genişletmiş olduk. Abes olsa da kınasalar da maalesef söyleyeyim çünkü realite bu: bir 

toplumu en çok bozan şey ahlaksızlıktır. Eğer siz kendi ahlakınızı düşünmeden başkasının 

ahlakına tecavüz ediyorsanız bu toplum ister istemez sizi dışlayacak demektir. Şu anda çok 

kalmadı belki sigara yasağı vs. nedeniyle ama özellikle bizim kıraathanelerimiz gibi 

Almanların kendilerine has kültürel yapıları olan birahanelerde, insanların huzurunu bozarak, 

oraya gelen bir topluluğa sarkıntılık yaparak: tabi bunu herkes yaptı demiyoruz. Sadece 

yapılmış olan birkaç yerde bunu medyanın bir topluma mal etmesiyle birlikte her yerde böyle 

olaylar yaşanıyormuş algısı oluşturuldu. Bu belki o dönemin Alman Federal Hükümetleri 

tarafından bilinçli yapıldı, belki gazeteci, televizyoncu size düşman olduğu için yapıldı. Bunu 

bilemeyeceğim ama sonuç olarak iki toplum birbirinden uzaklaştırıldı. 

Burak: Buradaki Türk toplumunun parçalı, bölünmüş yapısının nedeni Alman 

devletinin politikaları mı yoksa kendi içlerinde yaşadıkları bir çatışmalardan mı kaynaklı?

Katılımcı Altı: Sorunun içerisinde zaten söyledin. Birçoğu bizden kaynaklanıyor. 

Kendi siyasi görüşümüz, kültürel anlayışımızdan dolayı kurulmuş olan sivil toplum 

örgütlerinin bazı hususlarda birlikte hareket edemeyişi, gücün bölünmüş olmasıyla birlikte bir 

bölünme hasıl oldu. Bunun yanı sıra zaman zaman belki ülkelerini belki ülke çıkarlarının 

doğrultusunda dinimizi kullanarak belli çatılar, belli cemaatler oluşturuldu. Bu cemaatlere, 

vakıflar üzerinden dolaylı ya da doğrudan maddi kaynaklar sağlandı. Örnek olarak 

Kaplancılar grubu. Çok bariz ve nettir. Bir grup oluşturuldu ve bu gruba dolaylı yönden 

Konrad Adenauer Vakfı üzerinden el altından maddi destek sağlandı ki bu gazete ve 



244

televizyonlarda da çıktı. Bu Konrad Adenauer grubu ki federal meclisten çok büyük bir 

ölçüde bütçe alır ve dünyanın her tarafında da konferanslar düzenlerler, her şeyi yaparlar. 

Hatta burslar verirleri kurslar açarlar vb. Ha bu kendi siyasetleri, ülke çıkarları için doğrudur 

ve bu kendilerini bağlar. Biraz önce de söyledim bizim din hususundaki hassasiyetimizi 

maalesef bu Kaplancılar dediğimiz grubun üzerinde ki bunlar sonradan kapatıldı. Bunların 

başındaki şahsın kendi cemaati içerisinden bir kişiyi öldürtmekle alakalı bir hapsi söz konusu 

oldu. Artı Türkiye Cumhuriyeti Devletinde Anıtkabir’in üzerinde uçakla suikast düzenlemek 

gibi bir programları da ortaya çıktı. Hatta bunlar Avrupa'nın tam göbeği olan Köln'de, büyük 

bir spor salonunda Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk'ün bir büstüne 

tahta kılıçlarla saldırılarını gösteren resimler, videolar yayınlattırdılar ve bunu yaptıkları yer 

de belliydi. Adres belli, yer belli, çekimler belli, propaganda şekilleri belli ve buna da 

müsaade ettiler. Bu böyle olunca tabi diğer sivil toplum örgütleriyle de cemaatlerle de karşı 

karşıya geldiler. Biz onları tasvip etmediğimiz için de birlikte olmamız mümkün olmayacaktı 

tabi ki. Siyasi olarak farklı düşüncelerimiz olsa dahi ülke çıkarları için birlikte olabileceğimiz 

hususlar varken bunları bile ayrıştırdılar. Doğrudur siyasi görüşümüz farklı olabilir, 

uygulamalarımız farklı olabilir ama ülke menfaatleri hasıl olduğu zaman muhakkak birlikte 

hareket etmek zorundayız ya da burada yaşadığımız ülkede eğer ki dini vecibelerimizi yerine 

getirebileceğimiz bir imza kampanyasıyla hep beraber bir güç oluşturacaksak bunu topyekûn 

organize ederek Federal Meclisten talep etme hakkına sahip olmamız gerekiyor. Amma 

velakin hem diyanet işleri teşkilatının hem diğer sivil toplum kuruluşlarının, diyaneti ekstra 

söylüyorum çünkü Türkiye Cumhuriyeti’nin dini hususta buradaki temsilcisidir. Yani ben 

oradan beklemeyeceğim de nereden bekleyeceğim? Yani kendi hasına cemaatçilik yapmış 

olan sivil toplum kuruluşlarından bekleyemem. Kendi devletimin resmi kuruluşundan 

beklerim. Onlar zaman zaman o süreç içerisinde Federal Meclisin söylemiş olduğu, bizim 

dinimize ters gelen bazı hususları dahi fetva olarak veriyor olması tabi ki insanları rahatsız 

ediyor. İnsanların rahatsız olmasıyla birlikte bir arada hareket etme mekanizmasını 

kaybediyoruz. Dişliler oturmuyor birbirine. Dişliler birbirine oturmuş olsa hız alacağız, 

hareket edeceğiz. Bundan dolayı hem Türkiye siyasetinin buraya katmış olduğu bir ayrılmışık 

hem de Almanya’daki Federal Hükümetin kendilerine ait ülke değerleri veya buradaki 

toplumu bu şekilde idare edebilme mekanizmasını işlemesi hususunda buradaki sivil toplum 

örgütlerinin birlikte hareket etmesinin yollarını her iki tarafta maalesef şimdiye kadar hep 

engelledi. Bilinen, çok büyük bir diaspora diye addettiğimiz, hiç de sevmediğimiz, düşman 

olduğumuz, istemediğimiz Ermeni diasporası kadar ki nüfusu bizim bir ilimizden daha küçük 

olan bir diaspora kadar bir güce sahip değiliz maalesef. Bu kadar büyük bir topluluk 



245

olmamıza rağmen. Avrupa'daki Türk nüfusunu toplasanız Ermenistan nüfusunu belki ikiye 

katlayacak ve bu topluluk bir diaspora oluşturamıyor. Ne kadar acı verici ne kadar üzüntü 

verici bir husus. Neden? Hem Türkiye'deki siyasetin hem de buradaki devlet politikalarının 

gerek sivil toplum örgütleriyle el altından gerekse direkt olarak eyalet meclisleri ve federal 

meclisler üzerinden de bu toplumu dışlamaları, birbirine düşürmeleri yüzünden. Son dönemler 

bölücü unsurlar yani PKK'nın dağ kadrosunda olanların her yönüyle burada yerleşik ve her 

yönüyle burada imtiyaz sahibi olmaları çok doğal bir hadise oldu burada maalesef. 

Türkiye'nin kırmızı bültenle aramakta olduğu FETÖ’cülerin ki 15 Temmuz sonrası neredeyse 

kırk bine yakın FETÖ'cü ve FETÖ destekçilerinin Almanya'da olduğu biliniyor. Türkiye 

Cumhuriyeti Devleti bunları kırmızı bültenle buradan talep etmesine rağmen burada korunup 

kollanıyor. Aynı şekilde daha önce de 1980 sonrası ve 1990'dan itibaren hızlanan PKK terör 

örgütünün buradaki faaliyetleri, dağ kadrosunun buraya yerleşmesi, burada para toplaması, 

burada açık açık faaliyet göstermesi hep göz yumuldu, görmezden gelindi aksine de el 

altından da desteklendi. Böyle olunca da ister istemez bu topluluğun ne entegrasyona ne de 

Avrupa Birliği sürecinde bir mesafe kat etmesi bu topluma nasip olmuyor. 

Burak: Son olarak eklemek istediğiniz bir şey var mı?

Katılımcı Altı: Kısa anlatmaya çalıştık. Daha uzun uzun sohbetler belki yapardık. 

Bunları söylerken ben her zaman şunu ifade etmeye çalışıyorum: Avrupa'da 41 yılını bitirmiş 

olan bir Türk evladı olarak da ümitsiz değilim. Ümidin her daim dördüncü, beşinci, altıncı 

kuşak da geçse burada temsil edilebilecek; kendi şahsiyetiyle, kendi kimliğiyle, kendi diniyle 

burada kabul görecek nesillerin de var olacağına inancım tamdır. Bundan dolayı 

babalarımızın, dedelerimizin veya abilerimizin yaşamış olduklarını izleyerek, görerek, 

hatalarından ders çıkararak, yaptıkları doğru şeyleri örnek alarak ve üzerine yeni şeyler de 

ekleyerek bu toplumu daha büyük, daha güzel, daha kabul görür vaziyete getirebilecek 

nesillerin varlığından hiç şüphem yok. 



246

EK 7- “ZDF’nin Öcalan Merakı”, Milliyet, 7 Ekim 2005



247

EK 8- “Boşver, zaten Türk’tü...”, Milliyet, 11 Nisan 2004



248

EK 9- “Misafir İşçiler Kırgın” – Milliyet, 12 Ocak 1999

 “Avrupa’da sayısı 2 milyonu geçen Türk seçmenleri (Türkiye’deki seçmenlerin yüzde 7’si) 

bu yüzden çok kızgın ve kırgın. Haklı olarak tabii. Düşünün ki Almanya’da yeni iktidar şu 

sırada misafir işçi sayılan Türklere çifte vatandaşlık hakkını tanımaya hazırlanıyor. Şansölye 

Schröder’in koalisyon hükümet bu perşembe günü yasa tasarısını görüşüp meclise sevk 

edecek. Bu 1913’ten beri Almanya’da hâkim olan bir zihniyetin değişim anlamına geliyor. 

Almanya’da göçmenler de Alman sayılacak ve eşit haklara sahip olacak. Bu sayede 1,4 

milyon Türk çifte vatandaşlığa geçebilecek. Bu onların Almanya’da seçme-seçilme hakkına 

sahip olmaları demektir. Türklerin pek çoğunun sınıra gidip oy kullanma imkanları yok ve 

bundan dolayı Türk örgütler Anayasa mahkemesine başvurmayı düşünüyorlar. Almanya’da 

yeni iktidar sözünü tutarken Türkiye’de hükümet ve meclis ilgisiz mi davranacak?”



249

EK 10- “Almanya'daki Türklerin uyumunu sağlıyorsunuz” – Milliyet, 14 Eylül 2005



250

EK 11- “Döndüklerine Pişman Olanlar” – Milliyet, 20 Ekim 2003



251

EK 12- “Türkler Pahalıya Patlar” – Milliyet, 25 Şubat 2004



252

EK 13- “Türkleri Çağırmak Hataydı” – Milliyet, 26 Kasım 2004



253

EK 14- “Almanya’daki Türkler Entegre Olamıyor” – Milliyet, 27 Ekim 2005



254

EK 15- “Alamancıyız ya! Bizi Euro basıyor sanıyorlar” – Milliyet, 27 Temmuz 2003



255

EK 16- “Avrupa Önyargılı” – Milliyet, 04 Şubat 1999



256

EK 17- “Avrupa’daki Türkler” – Milliyet, 03 Ekim 2003



257

EK 18- “Birinci ve ikinci kuşağın sergisi” Milliyet, 26 Mayıs 2002



258

EK 19- “Bu da Yunan pişkinliği!” Milliyet, 18 Kasım 2004



259

Ek-20- “Pazartesi Yazıları” Milliyet, 3 Ekim 2005



260

EK 21- “Türkçe Rumlara Emanet” Milliyet, 17 Mart 2000



261

EK 22- “Leben in Deutschland – Wie man in Deutschland fremd ist” Zeit, 25 Mart 2004 

– Türkçe Çevirisi

Federal Cumhuriyet bir göç ülkesi midir? Onlarca yıldır vatandaşlar ve politikacılar bu 

soruyu olumsuz olarak yanıtladı. Ancak eski misafir işçiler uzun zamandan beri buradalar ve 

artık yerli oldular.

Onların isimleri Ali, Uğur ve Hasan'dır. Birinin gömleği düğmeli, diğerinde ekose 

kazak, üçüncüsünde ise kel kafasında mavi-beyaz örme keple, Berlin'in Kreuzberg semtindeki 

Heinrich-Heine-Platz'a çok uzak olmayan Kafe Marmara'da oturuyorlar, burada her sabah 

küçük çay bardaklardan tatlı çaylarını yudumlayarak, Türkçe gazetelerini okuyarak ya da 

numara taşlı bir tür Scrabble olan Okey oynamaya geliyorlar. Ali, Uğur ve Hasan emeklilerdir 

ve Almanya'da on yıllar boyunca siyah-beyaz renktedirler. Kafe Marmara, onlar için 

köylerindeki kıraathane gibidir: bir buluşma yeri, bir dinlenme salonu, bir yaşam merkezi.

Ali, 1961 yazında, diğer ikisi birkaç yıl sonra İstanbul'daki Alman İşe Alım bürosunda 

kendilerini buldu. Sarışın bir Alman hemşirenin önünde çırılçıplak duruyorlardı. Alman 

doktor, sığır pazarındaki satıcılar gibi onların ağzına bakıp kıçlarına vururken dişlerine bir el 

feneri tuttu ve kalçalarını çimdikledi. Zaten çok şey atlatmışlardı: bitmeyen evrak işleri ve bir 

şirketteki profesyonel sınav. Şimdi ise bu son derece aşağılayıcı sağlık muayenesi, "salgın 

veya hijyenik nedenlerle". Bununla beraber, utançtan, kahkahadan, komşularının 

şımartılmasından, tüm umutlarından, Almanya'da servet kazanacaklarına dair tüm 

övünmeleriyle beraber orada kalacaklarından korkuyorlardı- hayır, kalmak istemiyorlardı 

burada kendi başlarına.

Bu düşüncelerle beraber iş sözleşmesini imzaladılar. Federal kartalın bulunduğu 

"oturum kartı" için değerdi. Bir yıl, iki yıl, sadece yabancı bir ülkede bir süre kalacaklardı. 

Çok çalışıp ve tutumlu bir şekilde yaşadılarsa, kullanılmış bir Mercedes ile geri 

dönebileceklerdi- ve küçük bir ev inşa etmek, bir taksi işi başlatmak, bir mağaza açmak veya 

zeytin ağaçlarının olduğu bir arazi satın almak için yeterli birikimleri oluşturmayı hayal 

ediyorlardı. Çok umut ettikleri ve çok az bildikleri büyük “Alemanya” rüyasını yaşamaya 

başladılar.

O zamandan beri on yıllar geçti. Memlekete dönmediler. Sonra çocukları geldi, sonra 

torunları. Tek odalı daireden üç odalı daireye geçtiler. İşler daha iyi hale geldi; Türkiye'de 

defalarca askeri darbeler, ekonomik krizler, enflasyon artışları yaşandı. Bazıları geri döndü. 

Ancak çoğunluk, diğer ülkelerdeki birçok işçi gibi Almanya'da kök saldı. Zamanla daha da 



262

çoğaldılar. Bugün, Federal Cumhuriyeti'nin neredeyse her onda biri yabancıdır. Ve bunların 

yarısı 20 yıldır burada.

"Türkiye'ye mi gideyim?" Ali, "Orada hiçbir şeyim yok" diyor. "Dört kızım burada 

yaşıyor, Alman oldular." Geçimini sağlıyor: Ayda 450 Euro emekli maaşı, artı konut yardımı. 

O ve karısı için yeterli.

Türkiye’de çiftçiydi. Hiç büyük bir şehir görmemişti. Düsseldorf'ta inşaat işçisi olarak 

çalışmaya başladı, daha sonra Neuss'ta bir beton fabrikasında çalışmaya başladı ve sonunda 

Aachen'de temizlikçi olarak iş buldu. 1980'de, bölünmüş şehrin doğuya duvar ördüğü 

Berlin’in işçileri çekmeye çalıştığını duydu. Bazı iş arkadaşları onunla beraber taşındı. O 

zamandan beri Kreuzberg'de yaşıyor. Tıpkı Hasan ve Uğur gibi, başından beri yaşadığı kültür 

şokunu çoktan atlattı.

Hatıralar: Yolculuk İstanbul-Sirkeci tren garında başladı. Münih'e yolculuk 55, bazen 

70 saat sürerdi. Bir yiyecek paketi ve bir şişe su vardı. Kimse uzanamazdı; Başınızı bile 

eğemezdiniz, çünkü Bundesbahn yıllarca alçak arkalıklı banliyö vagonları kullanmıştı. Kışın, 

ısıtma genellikle bozuk olurdu.

Hitler'in zorunlu işçilerini barındıran kasvetli yabancı kampları, fabrika kışlaları, 

yıkılmış apartmanlar ve yatakhaneler gelenleri bekliyordu. Orada genellikle yatacak bir 

yerden fazlasını bulamazlardı; kişi başına altı metrekare resmi asgari gereklilikti.

Çöp toplayıcılardı (yüz yıl önce Paris'i temiz tutan Alman sokak süpürücüleri gibi). 

Kendilerini madenci, kaynakçı, lehimci, takip işçisi olarak işe aldılar ve kazaya açık ve 

sağlıksız işleri Almanlardan, hatta en düşük ücretli olanlardan (70 yıl önce Ruhr'daki yarım 

milyon Polonyalı gibi) aldılar. Restoran sektöründe, plastik, kauçuk, asbest üretiminde ve 

inşaatta, işgücünün yaklaşık beşte birini oluşturuyorlardı. Ve Mercedes, BMW, Opel ve 

Ford'u yaptılar (Köln Ford fabrikalarındaki işçilerin yüzde 90'ı yabancıydı).

Türkiye'den sözleşmeli işçiler kendilerini şanslı gördüler ve tüm olumsuzluklara 

katlandılar. Tutumlu yaşadılar. Ama buna, ailelerinden uzak, acı verici ayrılıklara bile 

katlandılar, çünkü uzun süre kalacaklarını düşünmediler. Alman tarafı da bu yanılsamayı 

paylaştı. Hiçbir şey bunu "misafir işçiler" ifadesinden daha iyi kanıtlayamaz. En başından 

beri, Bonn yetkilileri doğrudan göç fikrini reddetti. Onlar için Federal Cumhuriyet en fazla 

"geçici ikamet ülkesiydi. Çalışma izinleri en fazla iki yıl süreyle verildi. Rotasyon ilkesi 

uygulandı: en geç 24 ay sonra, göçmen işçiler değiştirilecekti.

1960 yılında, Federal Cumhuriyet'te çoğu öğrenci ve iş adamı olmak üzere en fazla 

1500 Türk vatandaşı bulunmaktaydı. Anadolu'dan gelen misafir işçilerin büyük göçü, Berlin 

Duvarı'nın inşa edilmesine kadar başlamadı. Walter Ulbricht'in Demir Perde'deki son boşluğu 



263

kapatmasından ve Doğu Almanların akınını durdurmasından on hafta sonra, 30 Ekim 1961'de 

Alman-Türk işe alım anlaşmasının imzalanması ise tesadüf değildi. Şimdi, aniden, emek arzı 

durdu. Ekonomik mucize makinesinin yeni işletme personeline ihtiyacı vardı. Almanlar onları 

Edirne ile Erzurum arasında buldu.

İlk 2.500 Türk işçi, önümüzdeki yirmi yıl içinde Almanya'ya gidecek milyonlarca 

ordunun öncüsü olan Kasım 1961'de geldi. Barakalarında, kendilerinden önce gelenlerle 

karşılaştılar: İtalyanlar (1955'ten beri), İspanyollar ve Yunanlılar (1960'tan beri). Kısa süre 

sonra başkaları da geldi, çünkü 1960'larda emeğe aç Federal Cumhuriyet, Fas (1963), Portekiz 

(1964), Tunus (1965) ve Yugoslavya (1968) ile de işe alım anlaşmaları imzaladı. Bir 

milyonuncu misafir işçi, 10 Eylül 1964'te Portekiz'deki Viseo'dan Armando Rodrigues Köln-

Deutz tren istasyonunda büyük bir tantana ile karşılandı. Beş yıl sonra, 27 Kasım 1969'da 

Münih nakliye ofisi 24 yaşında vasıfsız bir işçi olan milyonuncu Türk'ü kabul etti. Federal 

Çalışma Bürosu başkanı, Platform 11'de şahsen platformda durdu. Genç adama bir televizyon 

verdi ve onu etkiledi: "Almanlar yardımsever ve anlayışlı. Özellikle yabancı çalışkan bir 

insansa."

Rostock ve Solingen'e rağmen kaldılar.

Kafe Marmara'da duman dolu hava kalınlaşmaya başladı. Almanya’daki Türklerin son 

on yıllarda yaşadıkları her şeyi, onların başına gelenleri anlatmaya koyuldu.

Hasan ve Uğur gibi, 1973/74'teki ilk petrol krizinde, kapının bir anda misafir işçilerin 

yüzüne çarpıldığını deneyimledi: İşe alım durdu! O dönemde Almanya'da yaşayan nüfusun 

yüzde 6,4'ü yani 3,96 milyon yabancı yaşıyordu. Ancak, sosyal sigorta primlerine tabi çalışan 

sayısının sadece yüzde 12'sini oluşturdular: 2,6 milyon kişilik iş gücü açığını doldurdular. 

Çünkü o zamana kadar tam istihdam ve işgücü sıkıntısı vardı. Ancak bu petrol krizi ile 

değişti. Bir çırpıda düştü, ve artık AB dışı ülkelerden göç yoktu. Aslında, yabancı pasaportlu 

işçi sayısı 1978'de 1,8 milyona, hatta 1980'lerin ortalarında 1,5 milyona düşmüştü.1973 

zirvesine bir daha asla ulaşılamadı. Bugün yabancılar 1,96 milyon kişilik işi işgal ediyor.

Ali, 1974'te aile göçü yasağının kalkmasından faydalandı. Almanlar aniden işçi 

çağırdıklarını, ancak insanların geldiğini fark ettiklerinde ve tüm insanların temel ihtiyacına 

cevap veriyorlardı: ailelerin yanlarında olması ihtiyacı. Bu, yabancı işçilerin sayısı azalmasına 

rağmen, yabancı nüfusun neden arttığını açıklıyor: 1973'te 3,9 milyondan, Almanya'nın 

yeniden birleşmesi yılında 5,3 milyona ve 2003'ün başında 7,3 milyonun üzerine, yani 

nüfusun yüzde 8,9'una. Buna ek olarak, yetkililer ülkede yasadışı yollarla yaklaşık 800.000 

yabancının bulunduğunu tahmin ediyor.



264

Ali, 1980'lerin başında federal hükümet odağını "geri dönüş yardımına” kaydırdığında, 

eve dönüş için 10.000 Marklık bir bonus toplamanın cazibesine direndi. On yıl sonra, Mölln 

ve Solingen ve Rostock ve Hoyerswerda'daki apartmanların alevler içinde kaldığı, insanlar 

yanarak öldüğünde, yabancı düşmanlığının korkunç aşamalara ulaştı.

"Hiçbir şey kebaptan daha güzel olamaz".

Türkler Almanya’daki en büyük göçmen grubudur ve bu nedenle onlardan Almanya'da 

yabancı olmanın ne demek olduğunu dinlemek kolaydır. Pek çok şehirde kendi mahallelerini 

kurdukları için, belki de Müslümanlar olarak özellikle garip göründükleri için, çoğu Alman 

onları tam olarak "yabancılar" olarak görüyor. Diğerleri, İtalyanlar, Yunanlılar, eski 

Yugoslavlar veya Polonyalılar, en azından tek tip gruplar olarak, onlara kıyasla güçlükle 

algılanıyorlar.

İlk yıllardan itibaren yabancı nüfusun kompozisyonunda bir değişiklik meydana 

gelmiştir. Altmışlarda, İtalyanlar yüzde 30'un biraz altında en büyük oranı oluşturuyordu, 

hemen arkasından Yunan ve İspanyollar geliyordu. Ancak 1974'te Türkler yüzde 25 ile 

zirveye doğru ilerledi; Yugoslavların payı yüzde 17'ye yükseldi ve İtalyanların payı yüzde 

15'e düştü. O zamandan beri Türkler ilk sırada kaldı. 2003 yılı başında 1,91 milyon ile 

yabancıların yüzde 26'sını oluşturuyorlardı. 600.000 vatandaşlık hakkına kavuşanlar da 

eklendiğinde, şu anda Federal Cumhuriyet'te yaklaşık 2,5 milyon Türk kökenli insan 

yaşamaktadır.

Yabancılar Almanya'yı değiştirdi. Ülke daha renkli hale geldi. İtalyanların, 

Yunanlıların, İspanyolların, Portekizlilerin, Afganların ve Hintlilerin mutfaklarını 

beraberlerinde getirmesiyle restoran sahnesi genişledi. Artık tüm burger lokantalarından daha 

fazla kebap satan Türk restoranlarıdır. Meyve ve sebze dükkanlarının renkli vitrinleri sokak 

manzarasını canlandırıyor. Almanya daha çoğulcu ve tüm yabancı düşmanı ayaklanmalara 

rağmen daha hoşgörülü hale geldi.

Kreuzberg'deki küçük İstanbul'da, Hamburg'un Steindamm semtinde, Frankfurt'un tren 

garı semtinde ve Stuttgart’ta Doggenburg ile Rosensteinstrasse arasında başörtülü kadınlar 

muhafazakâr politikacıların anlattıkları kadar halkımızı üzmüyorlar.

Kendini türbanla örten herkesin İslami köktenciliğin kölesi olmadığı görüşü Almanya 

geneline yayıldı. Birçokları için başörtüsü basit bir dindarlığın ifadesi, diğerleri için bir 

gelenek parçası (yüz yıl önce kırsal Almanya'da hala hayatta olduğu gibi) ve özellikle gençler 

arasında genellikle sadece şık bir moda aksesuarı (örneğin, Hamburg'un üst düzey kızları 

yirmi yıl önce).



265

Her Alman uzun zamandır iyi yabancı tanıdıklara sahipti. Temizliğe haftada iki kez 

gelen Polonyalı kadın; bazen yanında Almanca konuştuğu iki çocuğu vardır. Rusya üzerinden 

Almanya'ya giden ve yeterince Almanca bildiği anda bir pizza fırını açan Afgan gazeteci. 

Alman kocasıyla kuru temizleme işi yapan yarı İtalyan. İtalya'da Sicilya, Selanik ve 

Santander'den gelen garsonları dikkatle izleyen Hırvat. Çin restoranının yanındaki Yunan 

terzisi. Restoran mutfaklarında patates soyup bulaşık yıkayan Ganalı siyahlar. Hamburg'da 

sırt okulu ve akupunktur tedavisi gören İranlı Doktor Fereshde, Berlin'deki Türk ortopedist 

Faruk kadar popüler. Onlar olmadan hepimiz nerede olurduk?

Yabancıların burada ne kadar uzun süre kalırlarsa o kadar yükselme imkanları vardır. 

Mimar, avukat veya vergi danışmanı gibi nitelikli mesleklerden de göçmenlerin payları 

artıyor. Yeni vatandaşlar yavaş yavaş yönetim pozisyonlarına geçiyorlar. Siyasi sahnede Cem 

Özdemir (Yeşiller), Leyla Onur (SPD) ve Mehmet Daimagüler (FDP) ilgi odağı oldu. Vural 

Öger, cumhuriyetin en büyük beşinci seyahat girişimcisi olmak için çabalamakta. 

Hamburg'dan Aydan Özoğuz, 2001 yılından beri Hamburg Parlamentosu SPD üyesidir, 

Özcan Mutlu (Yeşiller) 1999 yılından beri Berlin Temsilciler Meclisi üyesidir. 17 yıldır 

Alman olan Bilkay Öney, Yeşiller tarafından Federal Meclis adayı olarak gösterildi.

Birçoğu iş hayatında da başarılı oldu. Bugün, yalnızca Türkler arasında, yaklaşık 

60000 serbest meslek sahibi, 330.000 kişi istihdam ediyor, bunların neredeyse üçte biri 

Alman. Snack bar sahibi Erol Güner'den, 18 yaşında Almanya'ya gelen ve o zamandan beri 13 

ülkede 28 şirketle saygın bir tekstil imparatorluğu kuran Anadolulu çiftçinin oğlu, Aachen 

ciro milyarderi Kemal Şahin'e kadar pek çok başarılı örnek bulunmakta. Servetlerini 

perakende ve gastronomide, inşaat sektöründe, ekmek ve et fabrikalarında, emlak sektöründe 

kazandılar.

Türk Yazarlar Almanca Yazıyor

2003 yılında Türk iş adamları ve girişimcileri gayri safi yurtiçi hasılamızın yüzde 

1,4'ünü yaklaşık olarak 30 milyar Euro'ya katkıları olmuştur. 5500 işletme ve 23000 

çalışanıyla, sadece Berlin'deki gayri safi yurtiçi hasılaya 3,5 milyar euro katkıda bulunuyorlar. 

Bu arada, göçmenler sistemin parazitleri değiller. Türkler de sosyal güvenlik sistemlerimize 

çok fazla para ödüyorlar: 1999'da yaklaşık üç milyar euro ödemişler ve muhtemelen bugün 

çok daha fazla çünkü sosyal güvenlik primleri artık marjinal istihdam nedeniyle de ödeniyor.

Ve ilerleme kaydeden sadece ekonomik entegrasyon değil. Yirmi bin genç yabancı 

üniversitelerimizde "Bildungsinländer" olarak okuyor. TV filmlerinin jeneriğinde ve 

jeneriğinde giderek daha fazla yabancı isim çıkıyor. Yunan dalgasını- Vicky Leandros, Costa 



266

Cordalis- Türk dalgası izledi. Renan Demirkan gibi aktörler, Sinan Toprak, Sevgi Emine 

Özdamar, Jale Arıkan Almanların gönlünü fethetti.

Yönetmen Fatih Akın, Gegen die Wand (Duvara Karşı) adlı filmiyle Altın Ayı 

ödülüne layık görüldü; 18 yıl sonra ilk kez 2004 Berlinale'de ana ödül Almanya'ya gitti. 

Giderek daha fazla Türk kökenli yazar da Almanca yazıyor. Kiel'den çağdaş Alman 

edebiyatında kendine bir yer edinen Feridun Zaimoğlu (Kanak Sprak) gibi sadece bazıları.

Öğlen saatlerinde Kafe Marmara'da okey dokularını ve oyun kağıtlarını paketliyorlar. 

Bazıları birkaç sokak ötedeki Çekme ailesinin Restoran Demirel'ine doğru yürür ve burada 

altı avroya lezzetli bir tam menü sunulur. Diğerleri caddenin hemen karşısındaki Murat'ın şık 

Morgenland'ına kahve içmeye gider. Küçük İstanbul'un tam ortasında ortaya çıkıyor: 

Yabancılar Almanya'yı değiştirdi ancak yabancılık yeni gelenleri de değiştirdi. Onlar 

Yerleştiler. Bu nedenle "göçmenler" terimi genellikle yanlıştır. Dörtte üçü ne hareket edecek 

ne de eve dönecek. Yarı vasıflı işçiler ustabaşı oldu, Almanya'daki Türkler önce Alman 

Türkü, sonra Türk Alman oldu. Adaptasyon, kültürleşme, entegrasyon tüm hızıyla devam 

ediyor.

Kolay olduğundan değil. Göçmen toplumları her zaman çatışmalı toplumlardır. 

Göçmenlerin entegrasyonu her zaman bir nesiller meselesidir. Sürtünme olmadan asla olmaz. 

Ve yeni vatandaşların entegrasyonu her zaman köklü kişilerden büyük bir hoşgörü ve sabır 

gerektirir.

Sorunlar inkâr edilemez. Başarılı bir entegrasyon için temel ön koşul olan dil, birçok 

kişi için, özellikle de yaşamları büyük ölçüde kendi aileleriyle sınırlı olan yaşlı kadınlar için 

bir sorundur. Okul: Yabancı çocuklar çevreleri ve dilleri nedeniyle daha zor zamanlar 

geçirirler. Yaklaşık yüzde 15'i okuldan hiç mezun değil (Almanlar: yüzde 5,7), yüzde 40'ı 

sadece ortaokuldan mezun olabiliyor (Almanlar: yüzde 20,9) ve yarısından fazlasının ortaokul 

veya lise diploması yok (Almanlar: dörtte biri).

Mesleki eğitim: 1998'de Alman gençlerinin yüzde 64'ü çıraklığa başladı, ancak aynı 

yaştaki yabancıların sadece yüzde 34’ü- ve o zamandan beri katılım oranları daha da düştü. 

Kamu sektöründe oran özellikle düşüktür.

Buna bir de Müslümanlar arasında yaşam tarzları ve dinî alışkanlıklar farklılığından 

kaynaklanan kabul sorunları ekleniyor. Ebedi başörtüsü tartışması ya da cami yapımı 

konusundaki tartışmalar ve müezzinlerin hoparlörden ezan seslerinin hacmi bunlardan sadece 

iki örnektir. Kasaplık, Müslüman cenaze törenleri, kızların beden eğitimi derslerine katılması 

ve okul gezileri- bunların hepsi sorun yaratıyor.



267

Birçok Müslüman kadının katlanmak zorunda olduğu hareket alanlarının ataerkil 

daralması, tekrar tekrar endişe ve öfkeye yol açıyor. Medya alışkanlıklarının da entegrasyona 

elverişli olması gerekmez; Nadiren Almanca bilen Türk gazetelerinin editörleri, genellikle 

Federal Cumhuriyet hakkında kinci, gerçekçi olmayan bir imajı aktarırlar. Ancak gelişmenin 

olumlu yönleri de gözden kaçırılmamalıdır.

Dil ile ilgili olarak: Beş ile on bir yaş arasındaki tüm yabancı çocukların yarısından 

fazlası arkadaşlarıyla, yüzde 56'sı kardeşleriyle bile; iki dillilik ikinci ve üçüncü kuşakta kural 

haline geliyor. Almanca kursları özellikle kadınlar arasında dolup taşıyor. Okulda: 

Anaokuluna giden, ortaokuldan mezun olan (yüzde 33; Almanlar yüzde 43) veya liseden 

mezun olan (yüzde 12; Almanlar yüzde 29) yabancı çocukların sayısı artıyor. Göçmen 

çocuklar hala geride kalıyor, ancak yetişiyorlar. Bu, mesleki eğitim için aynı ölçüde geçerli 

değildir.

Federal hükümetin yabancılar komiseri tarafından hazırlanan son rapora göre, yabancı 

yasaların ihlalleri göz ardı edilirse, "eski işe alım ülkelerinden gelen göçmenler, suç 

davranışlarında Almanlardan pek farklı değiller".

Bununla birlikte, ikinci ve üçüncü kuşaktan genç erkekler arasında, Kreuzberg'deki bir 

Alman-Türk sosyal hizmet uzmanının hazır bir açıklaması olduğu önemli bir şiddet eğilimi 

vardır: "Kendileri için hiçbir fırsat görmüyorlar. Arka bahçelerde, En güçlünün hayatta 

kalmasına ilişkin Darwinci ilkeye inanıyorlar. Yalnızca en güçlü olan hakimdir.”

Ve dini farklılıklar? 900.000 Ortodoks, 160.000 Budist ve 100.000 Hindu'nun yanı sıra 

burada üç milyon Müslüman yaşıyor. Camileri ve ibadethaneleri hiçbir şekilde tehlikeli İslami 

köktenciliğin bir ifadesi değildir.

Gerçekten de köktendinci fikirleri temsil eden dernekler var, ancak bunlar yalnızca 

küçük bir azınlık oluşturuyorlar. Anayasa Koruma Dairesi, Milli Görüş adlı İslamcı derneğin 

27.000 üyesini yakından takip ediyor. En fazla yüzde 12 ila 15 dini dernek üyesidir ve 

Müslüman ebeveynlerin sadece yüzde 10'u çocuklarını Kuran okuluna göndermektedir; 

bunların her ikisi de aşırılık yanlısı tutumlardan çok dindarlık dışıdır.

Son olarak, yaşam tarzları, medya alışkanlıkları, bütünleşmeye isteklilik, vatandaşlığa 

geçmeye hazır olma? Türk kökenlilerin yarısından fazlası artık tamamen Türk mahallelerinde 

yaşamıyor. Sendikalarda ve spor kulüplerinde birlikte yaşama normal haline geldi. 

Almanya'da her yıl yaklaşık 60000 ikili evlilik yapılıyor. 2000 yılında 17.000'i Türkiye'den 

gelen "evlilik göçmenlerinden" 4.900'ü Alman eşlerinin yanına gitmek için Almanya'ya 

taşındı; bu aynı zamanda bir entegrasyon şeklidir. Ve özellikle Türkler Alman medyasını 



268

yoğun bir şekilde kullanıyorlar: Yüzde 88'i Alman kanallarını izliyor ve dinliyor - düzinelerce 

iyi programlarına ek olarak; birçoğu da Alman gazeteleri okuyor.

Kesim, yüzme dersleri, cenaze törenleri için- genellikle toplumsal düzeyde- pragmatik 

çözümler bulunur. Yabancı kadınların "daha fazla doğurganlığının" nihayetinde bir 

etnomorfoza, bir "nüfus artışına" yol açacağı korkusu da istatistikler tarafından çürütülüyor. 

Göçmenlerin üreme davranışları, Almanlarınkine giderek daha fazla benziyor. Bütün bunlar, 

Federal Cumhuriyet'in uzun yıllar boyunca yalnızca son derece yetersiz bir entegrasyon 

politikası izlemesine rağmen gerçekleşiyor. Göç Yasası'nın iki yıldır yürürlükte olduğu bugün 

bile, odak, entegrasyonu güçlendirmekten çok, sade bir dille, göçü sınırlamaya odaklanıyor. 

Kafe Marmara'da hepsi bir an duraksıyorlar, Okeyciler ve gazete okurları. Ayten 

Alpman'ın soprano sesi hoparlörden kadife gibi geliyor. Memleketini- "Memleketim" 

şarkısını söylüyor. Şarkı azaldıkça, gürültü seviyesi tekrar yükseliyor.

Şu soru ortaya çıkıyor: Hasan, Ali ve Uğur'un aslında evi neresidir? Türkiye'ye 

gitmeyi seviyorlar, "orada hava daha güzel". Ama gerçekten nereye aitler? Buna oybirliğiyle 

cevap veremiyorlar.

Sosyal hizmet uzmanı Erol, komşu masalardaki adamlara bakarak "Her zaman Türk 

olarak kalırlar" diyor. "16 tane Türk TV kanalı var. Sadece fiziksel olarak burada yaşıyorlar."

Hasan, "Kendimi yabancı veya yabancı gibi hissetmiyorum" diyor. "Ve gençler 

Türkiye'deki zihniyetle baş edemedikleri için kalıyorlar. İkinci nesil kültürel bir dengeleme 

eylemi içinde yaşıyor. Çoğu akıl hastası, çoğu kez travma geçiriyor. Ebeveynleri sadece 

çalıştığı için boşluğa düştüler. Üçüncü nesil. Ancak, sosyal ilerlemelerini eğitim merdiveni 

aracılığıyla yöneteceklerdir."

Türk gazeteci Bilkay, "Eminim hepsi Alman olur" diyor. "Çocuklar kendilerini Alman 

hissediyor. Burada kalıyorlar."

Son anketlere göre, Kuzey Ren-Vestfalya'daki Türk kökenli insanların yalnızca üçte 

biri geri dönmek istiyor; onda biri kararsız ve yüzde 61 kesinlikle kalmak istiyor. Başarılı 

yönetmenin annesi Hadiye Akın gibi hissediyorlar, geçenlerde "Çocuklarım burada yaşıyor, 

onları her hafta görmek istiyorum. Arkadaşlarımı ve meslektaşlarımı da seviyorum. Şimdi 

Türkiye'ye gitmek Almanya’ya geldiğim zamanki gibi olurdu. Ben biraz yabancı olurum. 

Özlemle ekledi, "Altı hafta için Türkiye'ye gittiğimde, Hamburg'u özlüyorum. Blankenese'de 

de Boğaz'dan bir şeyler var."

Geldiler ve kaldılar. Kalmaya devam edecekler. 



269

EK 23- “Die Straße” Der Spiegel, 18 Temmuz 2004 – Türkçe Çevirisi

Yan yana mı, karşılıklı mı? 25 ulustan insanların yaşadığı Wiesbaden'deki 

Wellritzstrasse, Almanya'daki binlerce sokağın tipik gelişimini yansıtmaktadır: getto ile 

eritme potası arasında bir mikro kozmos.

Öğleden sonra saat bir de sokağın en popüler buluşma yeri olan Westend Café'de 

birkaç adam bir kereliğine Almanca olarak futbol tartışıyor. Kısa sakallı küçük, göze 

çarpmayan bir adam tartışmanın tam ortasında bulunuyor ancak gerçekten Almanca bilmiyor, 

sadece birkaç kelime, ama canlı hareketlerle kendini anlatmayı başarıyor ve dostça 

gülümsüyor.

Yıllar önce, Türk bakkal Ramazan Özdemir bir Anadolu köyünden buraya geldi. Uzun 

bir süre, hemen köşedeki bakkalı işletti. Yanında yabancı baharatlar ve yabancı adetler de 

getirdi; koyun keserken Kuran'ın kurallarına çok dikkat ederdi. Şimdi yaşlı ve yıpranmış, 

dükkânı uzun zaman önce kapatmış. Ama kesinlikle geri dönmek istemiyor. Sanki sokağın 

başına ve sonuna dokunacakmış gibi kollarını açıyor: “Burası benim evim”.

Birkaç ev ötede yıllardır burada yaşayan Alman emekli Ludwig Wondrak, pek çok 

başörtülü kadına, koyu saçlı çocuklara, yabancı isimler taşıyan mağazalarda rengarenk 

koşuşturmaya bakıyor. Ve her gün kendi kendine diyor ki, "Bir gün burada böyle 

görüneceğini daha önce asla hayal edemezdim."

Wiesbaden'de ve arasında inşa edilen Wellritzstraße şehrin en uzun caddelerinden 

biridir. Klasik ön cepheler. Dar arka bahçeler. Yüzün üzerinde mağaza. Çok az park yeri. Tek 

yönlü trafik. Tek bir ağaç bile yok, otuz yıl öncesine kadar burada neredeyse sadece Almanlar 

yaşıyordu: işçiler, küçük işçiler, zanaatkarlar. Bugün cadde farklı ülkelerden insanlara ev 

sahipliği yapıyor: Türkler ve Faslılar, Afganlar ve Kongolar, İtalyanlar ve Pakistanlılar, 

Polonyalılar ve Arnavutlar. "Bir getto", buradan geçmemek için yollarını uzatanlar hiç de az 

değil. Almanya'daki birçok caddeyi temsil eden bir mikro kozmos. Almanlar ve yabancılar, 

Hıristiyanlar ve Müslümanlar, birçok farklı azınlık arasında bir arada yaşamanın gerçekten işe 

yarayıp yaramadığının bir göstergesi.

Peki ya nasıl işliyor?

İdeal durum, uyumlu bir şekilde bir arada yaşama- daha ziyade bir istisna. Çatışma, 

yani farklı grupların çatışması- entegrasyon konusunda şüphecilerin korkusundan daha nadir 

olarak yaşanmaktadır. Normal durum, barış içinde bir arada yaşamaktır ancak bu durum her 

zaman kırılgan, her zaman tehlikededir.



270

Westend Café'nin sahibi Erol Erdan, "Afganlar, Almanlar, Türkler burada buluşuyor. 

İnsanlar konuşuyor, gülüyor, tartışıyor" diye aktarıyor. İtalyan kahvesi spesiyaliteleri ve Türk 

çayı servis ediyor ve tamamen çok kültürlü etkiye güveniyor.

Köşedeki Alman pastanesinden Rolf Eichert, "Oryantalizm ve Alman zihniyeti birlikte 

yürümez" diyor. Saçları at kuyruğu şeklinde bağlanmış uzun boylu adam da neden 

olmayacağını söylüyor: farklı gelenekler, farklı değerler, farklı ahlak. Bar masalarında sadece 

Almanlar tartışır. "Burada bir Alman olarak yabancılara ait bir bara giderseniz, tuhaf bir 

şekilde bakılacak ve size servis yapılmayacaktır" diyor. "Ancak burada yan yana bir şekilde 

yaşıyoruz."

Wiesbaden'deki Wellritzstrasse her şeyi yaşadı.

İngilizlerin Wiesbaden'i bombaladığı Şubat gecesi patlamalarının uğultusu, o sıralarda 

evde yaşayan Hans-Peter Schickel'in kulaklarında hâlâ mevcut. Ancak ev numarası silindi. 

Aslen Yahudi tekstil tüccarı Julius Rothschild'e aitti bu ev. Buchenwald toplama kampında 

öldü ve evi bir Alman fırıncıdan çok düşük, saçma bir fiyata satın alındı. 

Altmışlı yılların ortalarında, ilk önce İtalyanlar, ekonomik mucize ülkeye konuk işçiler 

olarak, tamamen Alman olan bu caddeye geldi. Egzotik renk sıçramalarına benziyorlardı, ilk 

pizzacı açıldı. Ancak kısa süre sonra pizza fırıncıları yerini kebap uzmanlarına bırakmak 

zorunda kaldı. 

Pazar sabahı, saat. Güneş parlıyor, motorların uğultusu. Pazar günleri sık sık yaptığı 

gibi, caddeden özel bir konvoy geçiyor. Örgütlenmemiş, rastgele, yüksek sesle. Yanıp sönen 

krom spor arabalar arka arkaya üç veya dört kez geçer, Mercedes, Porsche, BMW. Ama aynı 

zamanda eski Golf'ler, eski Opel Astra'lar, camları açık. Hoparlörlerden oryantal pop 

uğultuları.

Arabalar, sokaktaki bir numaralı statü sembolüdür. Akıllı kafenin sahibi Erdan gibi 

yeni bir S-Serisi Mercedes'i mağazasının önüne park edebilen herkes, bunu alabildiğini 

herkese gösteriyor.

Bir saat sonra. Türkischer SV oyuncuları kulüp binasına geliyor. Futbolcular sokağın 

gururu. Devletin kurucusu Atatürk'ün fotoğrafı ve en iyi Türk kulüplerinin posterleri altında 

şampiyonluk maçına hazırlanıyorlar. Oyuncuların neredeyse tamamı Türk göçmenlerin 

torunları ve yarısından fazlası Alman vatandaşlığına sahip. Ekip toplantılarında Almanca 

konuşulur. Ancak sahada oyuncular kendilerini kendi ülkelerinin şerefi için topa vurmaya 

kararlı Türkler gibi hissediyorlar. Seyirciler Türk bayraklarını getirir. Rakipler Almanya’nın 

küçük takımları olsa bile her maç Türkiye ile Almanya arasında uluslararası bir maç haline 

geliyor.



271

Şimdi neredeyse sadece futbol ile ilgileniliyor ama eskiden farklıydı. Kulüp binasının 

arka odasında saçlar ucuza kesilir ve pahalı bahisler yapılırdı. 9 Mayıs'ta polis Wellritzstrasse 

ve çevresindeki Türk ve Fas kulüplerini vergi kaçakçılığı ve yasadışı ticaret suçu ile kapatana 

kadar bu gelirin bir kısmı kulübün kasasına aktı. Suçlama: vergi kaçakçılığı ve yasadışı 

ticaret. Yabancı veya Almanlar için fark etmez bu caddeye polis ve ambulans neredeyse her 

gün gelir.  Yapabileceğimiz herhangi bir şey yok diyor diğer sakinler.

Avluda ve merdiven boşluğunda siyah, kahverengi, beyaz çocuklar dolanıyor. 

Sokaktaki en eskilerden biri olan bina, şimdi Pakistan, Afganistan ve Kongo'dan gelenler için 

bir sığınak.

Afganistan'da cepheler arasında sıkışıp kalan Celalabad'dan Shada Assiri, "Bugün 

Almanya bize yardım ediyor, yarın biz Almanlara yardım edeceğiz" diyor. Henüz ergenlik 

çağında olan oğulları, okulda çok başarılı. Ve futbolda mükemmel.

Kocası Abdul şu anda nöbette. Ailenin geçimini sağlayan kişi, temizlik ekibinde asgari 

ücret karşılığında çalışıyor. İşsizlik oldukça fazla ve sokaktaki her beş kişiden biri sosyal 

yardım alıyor.

Mutiyaseh Kabamba dost canlısı siyah Afrikalı her gün bir baharat fabrikasının 

makinelerinde duruyor ve bir düğmeye basarak biber ve hardal, yaban turpu ve kırmızı biberi 

baharat karışımlarına ve soslara karıştırıyor. Diktatör Mobutu'ya karşı muhalefet üyesi olarak 

kaçtığı Kongo'da öğretmendi.

"Almancayı burada, sokakta öğrendim" diyor. Yedi çocuğuna rağmen hala yıllar önce 

Tina Turner'a benzeyen karısı Veronique ise en azından anlaşmazlıkları seçecek kadar 

anlıyor.

Geçen gün bir Türk manavı domates fiyatları yüzünden çıkan bir tartışmada ona "aptal 

zenci" dediğinde tüm dil becerilerini toplamış: "Neden bana pislikmişim gibi davranıyorsun? 

Benden daha iyi olduğunu mu sanıyorsun?" diyor.

Azınlık sokağında siyahlar azınlıkta. Diğerlerine göre daha zor zamanlar geçirirler, 

daha sık küçümsenerek alınırlar ve bu nedenle birbirlerine daha yakın hareket ederler. Kürtler 

de benzer bir durumda. Çoğunlukla küçük Anadolu kasabalarından gelen Türkler onlara aşağı 

bakıyor. 

Türk ev sahibi Yüksel Topçu, genellikle Alman kiracıları tercih eder. "Onların 

disiplinleri var," diye düşünüyor, "ev kurallarına bağlılar." Bu yabancılar ise sürekli olarak 

ona sorun çıkarır: "Çöpü ayırmazlar." "Kıçlarındaki bezi koridora atıyorlar." "Merdivenleri 

temizlemezler."



272

Güzel tavırları ve güzel giyinişli bir emlakçı olan Topçu, mülkü uygun fiyata satın 

aldı, harap eski binayı baştan aşağı yeniledi: Sokakta büyük fırsatlar görüyor, zaten birkaç evi 

var. "Babalarımız kazandıkları parayı eve gönderdiler. Biz buraya yatırım yapıyoruz."

Topçu gibi Bucak ailesi de sokağın imajını şekillendiriyor. Üç erkek kardeş. İki ev. Bir 

kafe. Bir fırın. Ve bir meyve ve sebze deposu.

Neredeyse yıllar önce her şeyin başladığı yer burası ve bugün hala var. Ancak üç 

kardeşin en küçüğü ve en meşgulü olan Ertuğrul Bucak, sebze satmaktan çok daha fazlasını 

yapmak istiyor. Şık spor arabalara meraklı çevik tüccar, kasaları şimdiden yola fırlatıyor. Saat 

daha sabahın ilk saatleri.

Kızgın Bay Kumpf bir şehir geliştiricisidir. Kendisi ve Türkiye doğumlu meslektaşı 

Bülent Ekiz, kentsel dönüşüm için bir danışmanlık firmasının çalışanlarıdır. Her gün 

ofislerinde mimarlarla, yerel politikacılarla ve mahalle sakinleriyle birlikte yaşamayı daha iyi 

hale getirmek için sokakta değiştirilmesi gereken her şeyi tartışıyorlar.

"Sosyal Bütünleştirici Şehir" finansman programı tarafından ödenen yeni fenerler ve 

yeni kaldırım levhaları da geri kalan Almanları sokağa bağlamalıdır. Pek çoğu, neredeyse 

tümü Wellritzstraße'den kaçtı.

Bunun bir diğer nedeni: bağımsız bir Kürdistan mücadelesinde paraya ihtiyaç duyan 

Kürt PKK aktivistleri, Kürt iş adamlarına şantaj yaptı. Ödemeyenler hayatlarını riske attı. 

Köşedeki bir mağazada bir bomba patladı; mağaza yandı, bir adam öldü.

Caddedeki beş numaralı binada seksenlere kadar “pam-pam” adlı bir diskotek 

bulunmaktaydı. Özellikle ABD askerleri gelip burada tüm maaşlarını harcıyorlardı ve sokak 

buna alışıktı. 

Daha sonra diskoya "Anadolu" adı verildi ve cadde kentsel bir uyuşturucu merkezine 

dönüştü. Bir iş adamı, "Sabah dükkânı açtığımda, vitrinin önünde yarı ölü bir şekilde yatan 

keşler vardı" diye anlatıyor. Kâbus, bağımlılar ve ucuz tehdit kanallarını kullanan tüccarlara 

yönelik, sürekli polis baskınları yapılmasıyla sona erdi…

Köşedeki Wellritz eczanesi işletmecisi Gabriele Fischer "Birçoğu reçetesiz Viagra 

istiyor" diyor. Özellikle Türk erkekleri fiyatının 3-4 katını teklif ediyor. Ancak, o el altından 

satışı asla kabul etmemiştir. Sokağın karşısındaki neredeyse yüz yıllık Theresien eczanesinin 

sahibi ise binlerce kutu Viagra'yı Almanya'ya sokmaya çalışırken gümrüğe yakalandı. Artık 

Theresien eczanesi artık yok.

Okyanustaki küçük adalar gibi, birkaç Alman mağazası kaldı; müşterilere bağımlı 

olmayan özel mağazalar. Onlarca yıldır varlar. Sahipler: inatçı, inatçı tipler, sebat etme 

iradesine sahip.



273

İçlerinde en hırçın olan Hans-Georg Schäfer'in stoklarında balıkçılık malzemesi, 

kancalar, yemler, oltalar var. Caddenin karşısındaki boya dükkanından güzel Adi Rossel, 

farklı boya tonlarını karıştırabilen yeni makinesinin reklamını yapıyor. Hans-Jürgen Velte tüm 

badminton aksesuarlarını taşıyor, Hans-Peter Pischinger ise mavi tulumlardan kondüktör 

tuniklerine kadar iş elbiseleri satıyor. Yabancı müşteriler nadiren gelir; çok özel, çok pahalı.

Belediye meclisi tarafından desteklenen yeni kafe sahipleri ve bar sahipleri, sokağa 

daha fazla masa ve sandalye koymak, daha büyük şehir havası istiyor. Balıkçılık uzmanı 

Schäfer, "Sokakta daha fazla Türk erkeği olursa, bu sadece gettolaşma eğilimlerini teşvik 

edecektir" diyor.

Muntaz Baki bir müşterisinin sakalını sabunlarken, "Keşke Türkiye'de kalsaydım" 

diye homurdanıyor. Bir yıldan uzun bir süre önce berberine, yeni bir aydınlatmaya, yeni 

sandalyelere ve yeni lavabolara, ayrı bir kadın departmanına yatırım yaptı. Ancak sokakta 

Baki'nin dükkanının yenilendiği haberini duyar duymaz taklitçileri çoğaldı. Yani: başka bir 

kuaför. Kısa bir süre sonra: bir tane daha. Ve bir diğeri ve bir diğeri. Ve bir kez daha: herkes 

herkese karşı. Sonuç: yıkıcı bir fiyat savaşı. 

Kuaför dalgasından önce fırıncı dalgası ve kebap dalgası caddede çoktan kükrüyordu 

ve şu anda bir yenisi oluşuyor: Beşinci telefon mağazası yeni açıldı.

Gençliğinde kır saçlı, arkadaş canlısı bir bey olan Bernd Ohl, "İnsanlar sadece uygun 

tavsiyelerden yoksundur" diyor. "Arkadaş gibi tavsiye ederim" yazan kartvizitleri dağıtıyor. 

Adam sokaktaki en renkli kişiliklerden biridir. 

Büyük bir sigorta şirketinin şube müdürüydü, hastalıktan erken emekli oldu ve iş 

arıyordu. Şimdi Westend Café'nin arka odasında, prefabrik ekmek hamuru ve büyük 

dondurucular arasında oturuyor ve kötü durumdaki mağazalar için yeniden inşa planları ve 

kötü durumdaki işletmeler için stratejiler geliştiriyor. Ve bu arada, farklı ırkların ve 

kültürlerin verimli bir şekilde bir arada yaşayışının hayalini kuruyor.

Ohl, bir kuyumcuyu, bir kadın kuaförünü ve bir moda mağazasının sahibini yeni 

mağazalarını özel olarak yatırım yapmaya, donatmaya ve onları birbirleriyle koordine etmeye 

ikna etti. Pahalı dükkanlar, Wellritzstrasse'ye daha fazla Alman müşteriyi, özellikle de 

kadınları çekmeyi amaçlıyor. Projenin adı: Sadece kadınlar.

Cuma akşamı, Görkemli bir Gründerzeit binası olan eski ticaret okulunun kalın 

duvarlarından sokağa müzik yayılır. Yüksek oryantal sesler "Aspendos" restoranından 

geliyor. Yarı karanlıkta, sadece iç çamaşırı giymiş şehvetli siyah saçlı bir kadın kalçalarını 

döndürüyor.



274

Tunuslu genç dansöz Donsaf dakikalarca barı dolaşarak, poposunu sallayıp göğüslerini 

zıplatır. Defalarca yaklaştığı erkekler, sutyenine kâğıt paralar yapıştırıyor. Binbir Gece 

Masalları’ndaki gibi bir gösteri. Donsaf'ın eğlencesi günah değil, bir gelenek olarak kabul 

edilir. Peki bu süreçte içilen bira? "Allah görmez" diye alay ediyor biri.

Sokaktaki birçok Müslüman erkek, bazen ebeveynlerinin emriyle, hala kendi 

köylerinden bir kadınla evleniyor. Ama birçoğu yine sevdiklerine kaçar, kız arkadaşları olur, 

boşanır.

Yıllardır evli ve üç çocuk babası olan tanınmış bir iş adamı, ikinci kez imam 

tarafından, bu kez kız arkadaşıyla evlendirildi, şimdi iki karısı var. "Biri sicil dairesinin 

önünde, diğeri Tanrı'nın önünde" diye açıklıyor. Hassas bir birlikte yaşama.

Çoğu Müslüman kadın, bir restoranı asla tek başına ziyaret edemezler. "Kadınlar 

ortaya çıkıyor" sloganı altında, bazıları son zamanlarda tipik erkek barlarından birinde birkaç 

Alman kadınla birlikte oturmayı planladı.

Ama sadece "Harput" restoranına gitmeye cesaret ettiler. Bir buçuk yıl önce açılan 

restoran, yükselişin sembolü olan caddede bir cazibe merkezi olarak kabul ediliyor. Oryantal 

ambiyansı ve uygun fiyatları ile birçok Alman, öğle yemeğinde buraya siş-kebap (ızgara kuzu 

kebabı), işkembe ve pide, dolma ekmek köftesi için geliyor.

Ancak Harput'un her yerinde görünmez bir çatlak geçmekte. Restoranın iki sahibi var, 

temelde farklı dünyaları temsil ediyor. Bir, on iki yaşından beri sokakta yaşayan hırslı genç 

girişimci Ali Çal, tamamen adapte olmuş. Kendisini CDU’lu yerel bir politikacı, yerel bir 

konsey üyesi olarak tanımlayan renkli bir fotoğrafın bulunduğu mavi bir kartviziti gururla 

sunar. Ve aynı gururla, onursal başkan rolünden bahsediyor. Peki ya din? Çal, "Tanrı'ya 

inanıyorum" diyor, hepsi bu.

Ortağı Ebubekir Duran ise dindar bir Müslüman, Kuran'a göre yaşıyor. Özellikle 

akşamları satış için zararlı olan alkol servisi yapılmamasını ve köpekleri olan misafirlerin 

dışarıda kalması gerektiğini vurguladı.

Kitapevi gri bir burka sarılı Müslüman bir kadın tarafından işletiliyor: Mainz-

Mombach'tan İslam'a geçen Susanne Seifert. Eskiden bir Protestan ve bir polis memuru olan 

kırmızı yüzlü Alman, Faslı biriyle evlendiğinden beri Kuran'ı sıkı bir şekilde takip ediyor. 

Gelişen mağazası aynı zamanda muhafazakâr İslamcılar için bir uğrak merkezi.

Girişimci Bucak gibi liberal Müslümanlar, İslami Kitabevi gibi işletmelerin 

cehenneme gitmesini diler. "Sokağın itibarını zedeliyor," diye homurdanıyor. "Bunu daha 

önce de yaşadık."



275

İki buçuk yıl önce, çevik kuvvet polisi İslam Birliği'nin arka bahçesindeki House 

Number'daki camiye baskın düzenleyerek her metrekareyi tarar ve hatta şilteleri yarıp açardı. 

Buradan sonra yayılan terör propagandasını arıyorlardı. Eylül ayı buradan dzihad.de internet 

sitesi aracılığıyla tüm dünyaya yayıldı. Ön binada "Ali Baba" snack bar işleten ve sokağın en 

iyi kebap uzmanı olarak anılan bıyıklı evin sahibi Baki Yeşilbaş geldi. "Bu camide hiç namaz 

kılmadım" diyor.

Sokağın sakinlerinden olan kuyumcu Martin Benjamin "İkiyüzlülük" diyor. 

"Müslümanlar hoşgörülü gibi davranıyorlar ama tamamen farklılar." Onlara güvenmiyor. 

Ailesiyle Türkiye'den kaçmak zorunda kalan Ortodoks Arami Hristiyan, Almanya'ya sığınma 

hakkı verildi. Öğle vakti, ana iş saatlerinde, bazen rahip ziyarete geldiğinde kapılarını 

kilitliyor.

Çarşamba sabahları çok yavaş, adım adım caddede önden arkaya topallayan yaşlı 

dilenci kadın, biri ona her madeni para verdiğinde bastonuyla sessizce yukarı doğru işaret etti: 

Rab hangisi olursa olsun, iyiliği ödüllendirecektir. Bunu yaparken filme alınır. Baş ucunda 

yaşayan Riesebeck çiftinin çatı penceresinden 24 saat çalışan bir web kamerası var.



276

EK 24- “Schüler-Probleme: Die Allwissende” Der Spiegel, 07 Eylül 2004 – Türkçe 

Çevirisi

Bilge Buz sekiz yıl önce Almanya'ya geldiğinde tek kelime Almanca bilmiyordu. 

Şimdi 17 ise yaşında ve Berlin'deki Abitur eğitimini 1.2'lik olağanüstü başarı ile bitirdi.

Yedinci sınıftaki coğrafya sınavı sırasındaydı. Önündeki masanın üzerinde Bilge'nin 

öğrenemediği nehirler ve şehirlerle ilgili soruların olduğu bir kağıt parçası vardı ve bu sınav 

onu gerçekten zorlamıştı.

Neredeyse on iki yaşındaki her bir çocuk için, normal olduğu kadar da tatsız olan bu 

deneyimi en geç bir sonraki büyük tatilde unutacaktı. Bilge Buz: "Böylesine bir duygusu bir 

daha asla yaşamak istemezsiniz" diye anlatıyor.

İyi bir karar vermişti. Almanya'ya ailesiyle sadece üç buçuk yıl önce gelmiş olmasına 

rağmen, bir daha asla bir sınav sorusunu boş bırakmak zorunda kalmadı. Başarısız olan 

coğrafya sınavından iki yıl sonra Bilge, Mariendorf'un Batı Berlin burjuva bölgesindeki 

Eckener ortaokulunda dokuzuncu ve on birinci sınıfı atlayarak on ikinci sınıfa geçmeye hak 

kazandı.

Haziran ayındaki doğum gününden önce de 1.2’lik derece ile okuldan mezun oldu.

Müdür Anselm Salinger, bir tavsiye mektubunu dikte edercesine, "Her zaman bir üst 

sınıfın konusunu etkileyici bir şekilde hızlıca öğrendi ve soruları her zaman kendinden emin, 

hızlı ve kesin bir şekilde yanıtladı," diye övüyor. Anselm Salinger: "Yine de ne inatçı ve 

hırslıydı ancak aşırı başarılıydı”.

Göçmenleri genellikle onuncu sınıfı geçemeyen bir ülke için bu nadir rastlanan bir 

duygudur. Almancayı sekiz yaşında öğrenen bir yabancı bunu nasıl başardı? Bilge, "Bir 

şeyleri diğerlerinden daha hızlı hatırlama yeteneğine sahibim" diyor.

Almanya'ya basit misafir işçi olarak gelen birçok yurttaşının aksine Bilge, kitapların 

sineklerden daha fazla olduğu bir evde büyüdüğü ve güzelliği türbanlarının altında gizlenmiş 

temizlikçi kadınlardan olmayan eğitimli bir anneye ve aileye sahip olduğu için de şanslı. 

Babası Faik Buz, Stuttgart'ta okudu ve şu anda bir Türk inşaat firmasında mühendis olarak 

çalışıyor. Annesi Ayşen, eğitimli bir makine mühendisidir. Anne ve babasının kızlarının 

eğitimine verdikleri önem, ona verdikleri isimden de bellidir: Bilge, "her şeyi bilen" anlamına 

gelmektedir.

Bilge Türkiye’nin büyükşehirlerinden biri olan Bursa’da dünyaya gelmiştir. O "baba" 

dediğinde sadece iki aylıktı. Sekiz ayda, ilk tekerlemelerini denedi ve ilk doğum gününde 

çoktan evin içerisinde koşturmaya başlamıştı. Okula başlayacağı zaman, o kadar iyi 



277

okuyabiliyordu ki, ilk kez bir sınıfı atlamıştı. O sırada bir gün Sindirella olmayı hayal 

ediyordu. Annesinin oldukça endişelenmesine rağmen, oldukça az uyuyordu. Ancak bir çocuk 

doktoru ona "akıllı çocukların uykuya ihtiyacı olmadığını" açıkladığında annesinin de gönlü 

rahat etti.

Bilge dördüncü sınıfa giderken aile Almanya’ya göç etti. Tek kelime Almanca 

bilmemesine rağmen Bilge yalnızca bir sınıf geriye düşerek eğitimine üçüncü sınıftan devam 

etti. Babası ona çok yönlü bir dil öğrenme programı hazırladı.

Aile, ilk yıl evde olabildiğince çok Almanca konuştu; Türkçe program ve kitaplar 

yasaklı hale gelmişti. Baba Buz, yaramaz bir bakışla, "Ve sonra ona, istediğin kadar 

televizyon seyredebilirsin dedim, ama sadece Almanca dilinde olanları." Ayrıca "Şirinler" ve 

"Külkedisi" gibi videoların da Almancalarını Bilge’ye almış.

Sadece altı ay sonra, hızlandırılmış kurs çoktan etkili olmuştu. Bilge'nin ilk karnesine 

öğretmen şöyle yazdı: “Büyük bir gayretle, Almanca dil becerilerini çok geliştirmeyi başardı. 

Dönemin sonunda artık dil eksiklikleriyle ilgili bir kelime yoktu.”

Bilge, "başarının tarifini" dokuz kelimeyle özetliyor: “Benim için okul her zaman önce 

gelir. Sınıfta bir pencere açması gerektiğinde bile bir şeyleri kaçırmaktan korkardım”

Gelecek Ekim ayında, Berlin'deki Humboldt Üniversitesi'nde hukuk okumaya 

başlamak ve elbette bunu olabildiğince çabuk bitirmek istiyor. Çünkü diplomat ve hatta belki 

BM Genel Sekreteri olmak istiyor. Sonuçta, insanların hedeflere ihtiyacı var. Bu hırslı kariyer 

hedefi nedeniyle arkadaşları ona gülerken Bilge, portresi masasının üzerinde asılı duran rol 

modeli Kemal Atatürk'ü kendine örnek almaktadır: "O kimsenin yapacağını inanmadığı şeyi 

başardı. Sadece kendine inanmalısın.”



278

EK 25- “Drinnen vor der Tür” Zeit, 30 Eylül 2004 – Türkçe Çevirisi

Üç kuşak sonra bile Türkler Almanya'ya uymadı

Almanya'da büyüyen ve seçkin bir komedyen olan Türkiyeli Kaya Yanar, Was guckst 

du ?! adlı programıyla Alman Televizyon Ödülü'nü aldığında ?! bize şu şekilde teşekkür etti: 

Önce işlerinizi, sonra kadınları ve şimdi de ödüllerinizi elinizden aldık. Maalesef istatistiklere 

bakıldığında bu parlak vuruş cümlesi doğru değil. Türkler değerlerimizi almıyorlar. Yerliler 

ve göçmenler arasında en özgün fikirler, en iyi performanslar, diğer ülkelerde aslında ilerleme 

ve refah için bir motor olan rekabet ortamında Türkler; neredeyse hiçbir rol oynamıyorlar. 

Birkaç oyuncu ve yönetmen, birkaç yazar ve avukat, bir avuç ulusal olarak tanınan politikacı 

ve girişimci. Almanya'ya ilk göç dalgasından kırk yıl sonra, Türklerin toplumsal ilerlemeleri 

pek fark edilmez. Bu olabilir mi, bu olabilir mi?

10-15 yıl içinde Türkiye neredeyse kesin olarak Avrupa Birliği'ne üye olacaktır. Bu 

durum korkulara ve çekincelere neden olmaktadır. Avrupa Anayasası'nın babası olan eski 

Fransa Cumhurbaşkanı Valéry Giscard d'Estaing, ülkenin demografik gücünün Türklere 

orantısız bir etki vereceği konusunda yetkilileri şiddetle uyardı. Almanya'yı Fransa'dan ve 

diğer tüm AB ülkelerinden ayıran şey: Hiçbir yerde bu ülkelerde olduğundan daha fazla 

Türk’ün yaşamaması. 1,88 milyon ile, toplam nüfusun yaklaşık yüzde 2,5'ini oluşturan en 

büyük yabancı grubu oluşturuyorlar. Onları her biri yaklaşık 600.000 kişi ile İtalyanlar ve eski 

Yugoslavya vatandaşları izliyor. Başka yerlerde korkulan Türkiye'nin kabulü, Almanya için 

uzun zamandır bir gerçek. Türk göçünün şimdiye kadar şok edici bir şekilde başarısız olduğu 

Almanya’nın da dikkatinden kaçmış olmayacak.

Bunu dile getirmek hiç kolay değil. Bir yandan, bunun sağcı radikaller tarafından 

araçsallaştırılabilecek duyguları harekete geçireceğine dair (haklı) bir endişe var. Öte yandan 

yabancı düşmanlığı tehdidi var. Güvenli tarafta olmak için burada söylenmesi gereken en 

bariz şey: Türklerin gitmesini istemiyoruz ama onlardan daha fazlasını bekliyoruz.

Gerçekten de bugün ülke ekonomisine çok az şey katan ve mükelleflere anlaşılması 

zor yükler getiren bu göç biçimine bakıldığında rakamlar tam bir felaket. Türk nüfusunun 

işsizlik oranı Alman nüfusunun iki katından fazla. Türkiye dışındaki en yüksek Türk 

topluluğuna sahip şehir olan Berlin'de, 1990'ların sonundan bu yana yüzde 40'a varan 

oranlarda. Genel olarak, Almanya'daki Türklerin sadece yüzde 44'ü 2001'de hala istihdam 

ediliyordu ve grafik hala düşüşte (Almanlar ve AB'deki yabancılar: yüzde 60'ın üzerinde). 

Berlin'deki Türklerin ortalama emeklilik yaşı, kitlesel mesleki engellilik nedeniyle 50 

civarındadır. Artık ödenen katkı payları ile ödemeler arasında dengeli bir ilişki de söz konusu 



279

değildir. İnsanların kendilerine ya da en azından çocuklarına daha iyi bir gelecek yaratmak 

için kendi elleriyle çalışarak vatanlarını terk etme ilkesine göre sanki göç ilkesi tersine 

çevriliyor.

Her şeyden önce Türkler, 1993'ten beri özellikle işten çıkarılmaya eğilimli olan düşük 

vasıflı işlerde acımasızca yıpranmış durumda. Öte yandan, Almanlar arasında da yaygın olan 

kötü bir alışkanlığa kapılan ve refah devletini sınırsızca sömüren çok fazla Türk var.

Bu eğilim, tam da Almanya'daki üçüncü kuşak Türkleri paradoksal olarak etkileyen bir 

fenomenle daha da şiddetleniyor: paralel Türk dünyasına giderek artan marjinalleşme. Bu, 

kesinlikle, Almanya'daki yabancılar üzerinde yanlış bir politikanın sonucudur; toplu işe 

alımdan kısa bir süre sonra, 1970'lerin başında işe alımları durdurur ve onları ülke dışına 

çıkmaya zorlar. Öte yandan, Almanya'daki Türklerin çoğunun dil bilgisi yetersizliği ve 

mesleki eğitim eksikliği doğrudan kısır döngüye yol açıyor: Almanlar tarafından iddia edilen 

ayrımcılık ve bunun sonucunda genç Türklerin saldırganlığı ile vasıfsızlık… Bunda en az 

Alman okullarının ve yetkililerin yardım sağlamadaki başarısızlığı kadar Türk velilerin destek 

eksikliği de suçlu.

Elbette tüm Türkler aynı değil. Ağırlıklı olarak, Türkiye'nin doğusundaki en geri 

bölgelerden olmak üzere, alt sınıflar daha problemli olarak gözlemlenmektedir. Alman-Türk 

yazar Zafer Şenocak, haklı olarak, genç Türk kadınlarının aileleri tarafından kapanmaya veya 

evden dışarıya çıkmamaya zorlanmasının artık Türk şehirlerinden çok Alman şehirlerine ait 

bir fenomen olduğundan şüpheleniyor. Ancak sorun, bir alt sınıfın göç etmiş olması değil, 

büyük ölçüde alt sınıf olarak kalmasıdır. Almanya, her şeyden önce, bu tür göçmenliği artık 

entegre edemeyeceğini ve finanse edemeyeceğini açıklayacak cesarete sahip olmalıdır. 

Türkler tarafından saygı duyulan, Berlin'in eski yabancılar komisyonu üyesi Barbara John'un, 

para tahsis etme konusunda cimri, ancak finansman söz konusu olduğunda cömert olması 

gerektiği ilkesini takip etmelidir. Artık göçmenlik yapmaktan ve entegrasyon kurslarına 

başarılı bir şekilde devam etmesine bağlı kalmanın zorunlu olması gerekmektedir. Bu, 

yalnızca Almanca öğretme yükümlülüğünü değil, aynı zamanda üç temel değerin 

öğretilmesini ve tanınmasını da içerir: zorunlu eğitim, erkekler ve kadınlar için eşit haklar ve 

kilise ile devletin ayrılması. Türkiye'nin AB'ye kabulü muhtemelen ülkenin modernleşmesi 

için bir nimet olacaktır ve umarız Almanya'daki Türkler için değişim için de bir teşvik 

kaynağı olur çünkü her şey olduğu gibi kalırsa, hiçbir yere ait olmayacaklardır.



280

EK 26- “Im Niemandsland zwischen den Kulturen” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 08 

Ocak 2004– Türkçe Çevirisi

Mayo ve kostümler, iç çamaşırları ve kapüşonlar arasında gidip gelen kadın 

konuşuyor. O, dünyalar arasında bir nesli temsil ediyor. Günfer Çölgeçen'in canlandırdığı 

Türk kadını...

Mayolar ve kostümler, iç çamaşırları ve kapüşonlular arasında gidip gelen kadın, 

sesini yükseltiyor. O, dünyalar arasında bir nesli temsil ediyor. Feridun Zaimoğlu'nun "Baş 

Örtüsü" adlı kitabından uyarlanan Christian Scholze'nin "Almanya" filminde Günfer 

Cölgecen'in canlandırdığı Türk kadını, kültürler arasında erkek yurttaşlarından çok daha fazla 

etkilenen kadın rolünü anlatıyor.

Frankfurt'taki Uluslararası Tiyatro'daki performansında Günfer Cölgecen, 

monologlarında Almanlarla ilgili bir hayal kırıklığını yansıtıyor- "çocukken her şeyi doğru 

yaptıklarını düşünürdüm" – ancak yine de gerçeğe sonra ulaştım “özgürleşmek”. Almanya’ya 

yeni gelmedi ancak hala acı çekiyor çünkü burada yaşamak, kendi toplumundaki eksikliklerin 

farkına varmasını sağlıyor. Alman kadınlarına kocaları tarafından Türklerden daha iyi 

davranıldığını görüyor, ama yine de bir şeylerin eksik olduğunu hissediyor, bu yüzden 

birçoğu mutluluğu bir yabancının yanında arıyor.

Uluslararası Tiyatro'da gösteriye sadece Türk kökenli birkaç seyirci değil, bir okul 

sınıfı ve hem aydın hem de yabancı düşmanı yerel orta sınıfın bazı temsilcileri de katılma 

fırsatı yakalıyor. Gösterinin ardından yapılan tartışmada izleyiciler, yerleşik yabancının figürü 

hakkında düşüncelerini paylaşıyorlar. Hayatlarında kıyafetleri ve kendinden emin davranışları 

nedeniyle kendilerinin göremedikleri zorlukları hissediyorlar.

Peki Almanya'daki Türklerin hayatına değinen bu tür kültürel teklifler kimler için 

geçerli? Uluslararası Tiyatroyu yöneten Jan Meyer, yabancıların yanı sıra Almanlara da 

ulaşmak istiyor. 

2000 yılında "Kanaken Gandhi"yi sahneleyen Tübingenli amatör grup gibi 

Almanya'dan gelen aktörler arasında da Türkler ve Almanlar arasındaki ilişki neredeyse her 

zaman tartışma konusu oluyor. Bu, Türkiye'de uzun bir profesyonel yaşamın ardından burada 

televizyon kariyerine ulaşan Mainz'li Erdin Alkan için de geçerli. Ya da "Produzier misch 

net" ismiyle programı yayınlan meslektaşı Kaya Yanar gibi benzer şekilde sevimli bir 

oryantal maço karikatürü sunan Mannheim'dan Bülen Ceyhan için de. Şinasi Dikmen, 

Frankfurt kabaresi "Die Käse" (Peynir) adlı oyununda, çeşitli etnik gruplara diğerlerinin 

bakışları altında görünür hale gelen özgünlüklerine ilişkin görüşü başarıyla sunuyor.



281

Jan Meyer, programa her yıl üç ila dört Türk tiyatrosu gösterisini dahil etmek istiyor, 

ancak klasik misafir işçiye bir eğitim ve kültür programı için ulaşmanın zor olduğunun da 

farkındadır. Gerekli izleyiciye ulaşabilmek için, Türklere yönelik tiyatro programının kültür 

dairesi tarafından desteklendiği Nürnberg'de olduğu gibi, diğer kurumların da yardımına 

ihtiyaç var. Derneklerle iletişim hem sanatçıları işe almakta hem de bilet satmakta oldukça 

başarılı sonuçlar yarattı. Çok Kültürlü İşler Ofisi zaman zaman gençlik gruplarının göçü ve 

yabancı bir kültürde yaşamı konu alan oyunlarını desteklemektedir. Alman ve Türk 

oyuncuların yanı sıra diğer milletlerden oyuncuların da yer aldığı grup, izleyicilerini ağırlıklı 

olarak Matthäus-Kirche an der Messe veya Bornheim'daki Heiland-Kirche gibi 

ibadethanelerde buluyor.

Daha şimdiden Fars ve Çin topluluklarına kapılarını açan Frankfurt'taki Gallus 

Tiyatrosu da en büyük yabancı kitleye daha fazlasını sunmaya hazır. Ancak, Almanlar ve 

diğer milletler tarafından da anlaşılabilecek oyunlara- çok dilli veya sözlü olmayan anlatım 

yoluyla, önceden tanıtılarak veya yazılı olarak eşlik edilerek- önem verilmektedir.

Bir sonraki prömiyerin mart ayında Northwest City'deki Titusforum'da yapılması 

planlanıyor. Almanya'dan ve Türkiye'den aktörler şimdiden, dünyanın herhangi bir yerindeki 

bir belediyede felaketlerin ve istenmeyen gelişmelerin ve etkilerinin habercisi olan "Yüzünü 

Kaybeden Şehir"in provasını yapıyorlar. Sonbaharda ikinci bir proje hayata geçirilecek. "Furt 

Neue Heimat" için "Günes" topluluğunun Frankfurt'a geri getirilmesi ve bir Yunanlı ile 

güçlendirilmesi planlanıyor. 

Bu ocak ayında Ertok, çocuk oyunu "Topik" i yayınlamayı planlıyor. Asi bir çocuk ve 

yetişkinlerin onu eğitme girişimleri hakkındaki hikâye daha sonra Frankfurt okullarına 

sunulacak. Organizatör, müzik eşliğinde oyunun Alman okul çocukları için de anlaşılır 

olacağını vaat ediyor.

Büyük seyirci potansiyeline rağmen, Türk seyirciler veya “Kleinasiatischen” kültürüne 

ilgi duyan Almanlar için tiyatro gösterilerine katılım dil problemleri nedeni ile azdır. Türk 

Kasperles Karagöz'ün konuk performansı yıllardır yer almıyor. Bunun yerine, "Kanaksprak" 

olarak kült statüsüne ulaşmış olan, Almanca dilinde ama Doğu renkli getto argosunda 

metinler ve eskizler gelişiyor.



282

EK 27- “Wir müssen erzählen, wer wir sind” Tagesspiegel, 02 Ekim 2004– Türkçe 

Çevirisi

Avrupa'daki Türkler, yaşadıkları ve çalıştıkları ilgili ülkelerin yararlı vatandaşları 

haline gelmelidir.

"Kruzitürken" (Türkleri Çarmıha germek), "Mamma i turchi" (Mumya, Türkler 

geliyor. Bunlar Avrupa nüfusunun kullandığı küfürlerden sadece birkaçı. Türklerin o 

zamandan beri Avrupa'da yaşamadıkları doğrudur. Elbette, Güney Avrupa ve Akdeniz 

bölgesindeki yüzyıllar süren Osmanlı hâkimiyeti izlerini bıraktı. Osmanlı İmparatorluğu ile 

tekrar tekrar ittifaklar yapıldı ama yine de insanlar hilal ve yıldızdan her zaman korktular. 

Geçen yüzyılın başında Almanya ve Avusturya-Macaristan ile "silahlı kardeşlik", 1970 yılına 

kadar Türkler dostane bir karşılama aldı. Bu karşılıklılık üzerine kurulu.

Türkiye ayrıca Almanya'ya özel bir sempati duydu. Böylelikle Almanya'da “misafir 

işçi” ye ihtiyaç duyulan 1960'lardan itibaren Türk vatandaşları tereddüt etmeden akarsular 

halinde bu ülkeye geldiler. Aslında, orada başlangıçta kollarını açarak karşılandılar ve sonuç 

olarak yavaş yavaş Orta, Batı ve Kuzey Avrupa'ya yayıldılar. Şu anda Avrupa'da 3,7 milyon 

Türk yaşıyor, 2,6 milyonu Almanya'da.

Ekonomik gelişme ve dolayısıyla refah durduğunda, eski misafirlerin artık misafir 

olmadığı ortaya çıktı. O zamandan bu yana 40 yıldan fazla bir süre geçti. 25 yaşında göç 

edenler artık 70 yaşında. Çocukları şimdi 45 yaşında ve çocukların çocukları yirmili yaşlarına 

girdi.

Üç kuşaktan kalma bir ikamet ne de olsa biraz uzun! Son 44 yılda hem Avrupa hem de 

Türk hükümetleri bu fenomeni anlamada başarısız oldular veya daha doğrusu hala anlamamış 

insanlar var.

Avrupa hükümetleri bu insanları (göçmenler, vd.) kendi vatandaşları olmaları için 

desteklemeye ancak şimdi başlıyorlar. 40 yıldır yaşıyor olmalarına rağmen, Almanya'da 

yabancılar olarak kaldılar ve Türk vatandaşı olarak Türkiye'de oy kullanma hakkına bile sahip 

değiller- ikinci sınıf insanlar (Türk kanunları hala yurtdışından seçimlere izin vermiyor; bunu 

daha yeni yapmaya başladık).

“Avrupalılar emek istedi ama insanlar geldi.” Avrupalılar uzun bir süre bu 

göçmenlerin insani yönünü bir kenara bırakıp sadece ekonomik faydalarını düşündüler - bu 

hem Alman hem de Türk hükümetleri için geçerli. Türk hükümetleri, geçmişte "misafir 

işçilerimizi" sadece ulusal bütçeleri için "döviz tedarikçileri" olarak planlamışlardır. Ayrıca 



283

insanlar kendilerini sadece "ülkeye döviz gönderen makineler" olarak görüyorlardı. Kendi 

sorunları ve ihtiyaçları olan insan oldukları göz ardı edildi.

Türk hükümetlerinin bu kişilerin kültürel ve dini ihtiyaçları için göndermiş olduğu 

personel (öğretmen ve imamlar gibi) ihtiyaçları çok fazla karşılamıyordu, bu nedenle yurt 

dışındaki insanlarımız bulundukları ortama uyum sağlamaktan uzaktı. Almanca bilmeyen bir 

imam, insanların toplumla kaynaşmasına nasıl yardımcı olabilir?

Avrupalılar ise, kalıcı vatandaş olmadıklarını varsaydıkları için bu insanları entegre 

etmeyi hiçbir zaman ciddi olarak düşünmediler. Ne de olsa işleri bittiğinde geri dönmeleri 

gerekiyordu, öyleyse neden onları entegre etsinler? Her iki taraftaki hükümetler ancak 

sorunlar devenin belini kırınca uyandı. İnsanların artık misafir olmadığını, kalıcı olarak 

kalmak istediklerini anladılar. Yaşadıkları toplum için sorun haline gelmelerini önlemek için 

acilen bütünleşmeleri gerekiyordu. Bazı Avrupa ülkeleri hala entegrasyon ve asimilasyon 

arasında bocalıyor.

Avrupalıları çok iyi anlıyoruz. Bir yanda Osmanlı işgal döneminden kalma kaygılar 

var. Öte yandan 1960'ların başında hayatında hiç büyük şehir görmemiş bir Türk hemen Köln 

veya Berlin'e indi. Dolayısıyla doğal olarak yurttaşlarımızın bu şehirlerde bıraktıkları izlenim 

mutlaka olumlu olamaz.

Her bakımdan yalnız bırakılan insanlar bu arada kendi kabuğuna çekildi, böylece 

paralel toplumlar oluştu. Ne Avrupalı ne de Türk hükümetleri zaman zaman bunu 

engellemeye zahmet etmedi. Türkiye'de 60'lı yılların köylerinde olduğu gibi hala insanların 

yaşadığı alanlar (Avrupa'da) var. Lütfen düşünün: "60'ların köylerinde" olduğu gibi, diyorum. 

2004'ün Türk köylerinden bahsetmiyorum çünkü 2004'ün köyleri zamana ayak uydurmayı 

başardı. Türklerin o dönemde yanlarında getirdikleri yeni nesli, tüm taburelerin arasına düşen 

bir nesil olarak tanımlayabiliriz. Bu kuşak ne tam anlamıyla Avrupalı ne de Türk kalmayı 

başardı.

Bilmediğimiz şeyden korkarız. Ve korktuklarımızı da düşman olarak görürüz. Buna 

karşı çıkmak için Avrupa'nın Türkiye'yi ve Türkleri daha iyi tanıması gerekiyor. Elbette 

görevin en büyük kısmı bize düşüyor. Kim olduğumuzu söylemeli ve kendimizi tanıtmalıyız. 

Türkiye artık 60'ların Anadolu köyleri çağında yaşamıyor! Yalnızca ilk göçmen kuşağının 

büyüyen çocukları büyük bir zorlukla karşı karşıyadır. Her sorunun bir çözümü olduğu gibi, 

bu büyük bir fırsattır. Bu nesli kaybetmemeliyiz. Avrupa'nın gelişimi için en büyük dinamizm 

onlardan gelecek. Bu neslin kaliteli bir eğitim alması için öncelikle Başbakanımıza, 

Avrupa'daki tüm yerli Türklere ve Türk vatandaşlarına sesleniyoruz: ev almayın, pahalı 

arabalar almayın, paranızı en iyisine harcayın çocuklarınız için olası eğitim! Biz AK Parti 



284

(Türkiye'nin şu anki iktidar partisi) olarak asimilasyona kesinlikle karşıyız ama insanların 

topluma tam entegrasyonunun gerekli olduğunun farkındayız. Yaşadığımız çevreye uyum 

sağlamalıyız. Bu toplumun düzenini bozmamalıyız. Yurtdışındaki gençlerimizi her açıdan eşit 

haklarla büyümeleri ve yaşadıkları ülkenin vatandaşlığını kabul etmeleri için memnuniyetle 

karşılıyoruz. Halkımızın yaşadıkları ülkenin örnek vatandaşları olabilmelerinin mümkün 

olduğuna yürekten inanıyoruz. Kültürel kimliklerini korurken oy verebilir ve seçilebilir, vergi 

ödeyebilir ve ülke ekonomisini destekleyebilirler. Bu bağlamda, ilgili uluslarla işbirliği 

yapmak için elimizden gelen her şeyi yapmak istiyoruz.

Bazılarının inandığı gibi, Avrupa'daki Türkleri beşinci bir siyasi sütun olarak 

görmüyoruz. Bu insanların yaşadıkları ülkeler için tehlike oluşturmasını istemiyoruz. Aksine, 

onların ilgili ülkelerin yararlı vatandaşları olmalarını istiyoruz. Bu nedenle, sadece belirli bir 

partide değil, toplumun her alanında aktif olacaklarını umuyoruz.

Entegre olmak isteyip istemeyenlere geçelim. Bu insanların gettolarında paralel 

toplumlarda yaşamalarının sebebi nedir? Bütünleşmek istemiyorlar ve içinde yaşadıkları 

ortamı sevmiyorlarsa, özledikleri hayatı yaşayabilecekleri bir yere neden dönmüyorlar? Bu 

sorunun cevabını ekonomik ve siyasi alanda, yani yüksek işsizlik oranında ve Avrupa'da 

tartışılan, istikrarsız siyasi durumda ve insan hakları durumunda aramalıyız. Ancak bu 

sorunun çözümü çok basittir.

Bugün değil ama en geç on yıl sonra Türkiye'nin ekonomik durumu ve insan hakları 

durumunun Avrupa Birliği'ndeki durumdan farklı olmayacağını düşünüyoruz. Aksine, 

entegratör olmayanların sayısı artmayacak, azalacaktır. Hatta bir gün anavatanlarına bile 

dönecekler çünkü bundan sonra ekonomik durumlarında hiçbir şey değişmeyecek ve 

Avrupa'da sahip oldukları sivil haklarını kaybetmeyecekler.

Bu noktada entegrasyonun başarılı örneklerini, başarı hikayelerini tartışmak gereksiz. 

Tabii ki, bu tür insanlar çoktur ve her geçen gün daha da artmaktadır. Birkaç yıl içinde Türk 

asıllı bir Belçikalı veya Alman politikacı bile, bir girişimci, bilim adamı, sanatçı ve sporcu 

dikkat çekmeyecek. Bugün ABD'de Yunan, İspanyol veya İrlandalı kökenli olmanın normal 

olması gibi, bu insanlar da hafife alınacak bir şey olacak. En önemlisi hepimizin bunu 

istemesi ve sürekli ırkçı politikacılara fırsat vermememiz. Özellikle Türk korkusuyla yabancı 

düşmanlığı ile siyaset yapmamalıyız. Aksi takdirde ateşe yağ döküyor olacağız. Yazar, Türk 

başbakanının dış politika danışmanıdır.



285

EK 28- “Das hat sich eingebürgert” Tagesspiegel, 29 Ekim 2001– Türkçe Çevirisi

Türkler 1960'lardan beri Almanya'ya ait;

AB Komisyonu, Türkiye ile AB'ye katılım müzakerelerini desteklemektedir. 

Almanya'ya Türkler çoktan geldi. Türkler burada nasıl yaşıyor? Almanya'da kaç Türk 

yaşıyor?

31.12.2003 tarihinde Almanya'da 1877661 Türk vatandaşı yaşamaktadır. Bu arada 

600000'den fazla kişi Alman vatandaşlığına alınmıştır. Berlin'in 3,39 milyonluk nüfusunun 

120684'ü Türk'tür. Dolayısıyla Türkiye dışındaki en büyük Türk topluluğu orada 

bulunmaktadır. Vatandaşlığa kabul edilenleri de sayarsak, Sadece Berlin'de yaklaşık 200.000 

Türk asıllı insan yaşıyor.

Yaş piramidi nasıl görünmektedir?

Almanya'daki Türklerin yalnızca yüzde 3,14'ü 65 yaş ve üzerindedir. Buna karşılık, 

Türk vatandaşı olan nüfusun yüzde 14'ü 18 yaş ve altındadır. 18 ila 40 yaşları arasındaki 

kişiler yüzde 25’in biraz altındadır. Bunun aktif nüfusun nedeni Türklerin 1960'ların başından 

beri yalnızca Almanya'ya göç etmeleridir. Yirmi yıl içinde nüfus piramidi farklı görünecek 

çünkü doğum oranı düşmektedir.

Burada kaç Türk Almanca konuşuyor?

Esasında birçok yaşlı Türk, bazen 40 yıl Almanca bilmeden burada yaşadı. 

Öğrencilerin dil durumuna dair bir ipucu, Pisa çalışmasının düşük sonuçlarıydı. Yetişkinler 

için bir ipucu, 1 Ocak 2002'den beri göçmenlik için gerekli olan Almanca sınavları olabilir.

Eğitim standardı nedir?

Berlin'de Türk öğrencilerin yaklaşık yüzde 8,5'i Abitur'u tamamlıyor. Almanlar için bu 

oran yüzde 35'in biraz altında. Türkçe konuşan öğrencilerin yaklaşık üçte biri liseden mezun 

olamıyor. Geçen yıl (ilkokul dahil) bir Alman okuluna giden 417.000 Türk kız ve erkek 

çocuktan 92.000'i Hauptschule'ye, 36.700'ü Realschule'ye gitti. Onlar için eğitim durumu bu 

göstergelere bağlı olarak felakettir. Bununla birlikte, yaklaşık 30.000 Türk kökenli öğrenci 

Alman üniversitelerinde öğrenim görmektedir ve bunların yüzde 80'inden fazlası yerel okul 

bitirme sertifikasına sahiptir.

Din nasıl ele alınır?

Konrad Adenauer Vakfı'nın 2001 yılında yaptığı bir araştırmaya göre, Almanya'da 

yaşayan Türklerin yüzde 77'si Hristiyanlığı eşit bir din olarak tanıyan hoşgörülü bir İslam'ı 

savunuyor. Türklerin çoğu dindar Müslümandır.

Almanya'da yaşayan Türkler aslen nereden geliyorlar?



286

Almanya'ya gelen vasıfsız işçilerin çoğu Anadolu'dan geliyordu.

Almanya'da yaşayan Türklerin kaç tanesi burada doğdu?

Almanya'da yaşayan Türk vatandaşlarının yaklaşık yüzde 40'ı da burada doğmuştur. 1 

Ocak 2002'den beri, eski misafir işçilerin çocuklarının iki pasaportu var. En geç 23 yaşında 

karar vermeleri gerekiyor.

Bugün Almanya'ya kaç Türk geliyor?

1973'te misafir işçiler için işe alımların durdurulmasından bu yana, yasal olarak sadece 

16 yaşına kadar olan eşlerin ve çocukların ebeveynlerine katılmalarına izin verilmektedir. 

2000 yılında 8102 Türk kadın ve 4841 Türk erkek burada yaşayan Türklere katıldı ve 3879 

Türk erkek ve kadın Alman eşlere katıldı.

Çoğu hangi mesleklerde çalışıyor?

Çoğu yemek sektöründe, perakende veya fabrikalarda çalışıyor. Halihazırda 

Almanya'da yaklaşık 327.000 kişiyi istihdam eden yaklaşık 60000 Türk serbest meslek sahibi 

bulunmaktadır. Burada büyümüş pek çok pratisyen doktor ve avukat var. Federal Almanya 

Cumhuriyeti'nde ayrıca iki Türk asıllı savcı ve bir Türk asıllı hâkim bulunmaktadır.

Almanya'da kaç Türk işsiz?

Almanya'daki Türklerin yüzde 22'si işsiz. Berlin'de Türklerin yaklaşık yüzde 40'ı işsiz.



287

EK 29- “Deutsch-türkisches Anwerbeabkommen” Tagesspiegel, 29 Ekim 2001– Türkçe 

Çevirisi

Vural Öger (59) bir seyahat girişimcisi ve federal hükümet için bir göçmenlik konsepti 

hazırlayan komisyonun bir üyesidir.

Sayın Öger, Türk göçmenlerin Almanya'ya iyi entegre olup olmamasına neye bağlı?

Benim görüşüme göre, bunun insanların kökenleriyle çok ilgisi var. Büyük şehirden 

gelenler uyum sağlamakta neredeyse hiç zorluk çekmezler. Ancak göçmenlerin çoğu kırsal 

kesimden, küçük köylerden geliyor. Almanya'ya yerleşmekte zorlanıyorlar.

Ancak bu dediğiniz yalnızca ilk nesil göçmenler için geçerlidir. Ya burada doğanlar?

Sorunlar devam ediyor. Burada sosyal hayata pek katılmayan ebeveynler, çocuklarını 

iyi bir eğitim veya öğretim için çabalamaya kendileri motive edemiyorlar. Ancak bu 

insanların buraya sadece sınırlı bir süre için Almanya'da yaşamak niyetiyle geldikleri 

söylenmelidir. Ve bu nedenle Alman tarafı da onları entegre etmek için fazla çaba göstermedi.

Toplumun değişimi hakkında ne düşünüyorsunuz?

Gelişme açıkça olumlu. Bugün tüm sektörlerde kariyer beklentileri yüksek olan Türk 

kökenli çalışanlar görüyorum. Türklerin sosyal statüsü önemli ölçüde iyileşti. Ancak bu, 

kültürlerini tamamen terk ettikleri anlamına gelmez. Benim için belirleyici olan, Almanların 

ve göçmenlerin belirli değerler, anayasadaki ilkeler üzerinde anlaşmasıdır. Burada bir sorun 

görmüyorum çünkü Türkiye aynı zamanda demokratik, laik bir devlet. Üstelik Alman 

toplumu, özellikle Türk göçmenler sayesinde daha çeşitli ve ilginç hale geldi.

Mevcut terör tartışması birlikte yaşamayı zorlaştırıyor mu?

Ben öyle düşünmüyorum. Türkiye, Arap dünyasından çok Avrupa ile daha yakından 

bağlantılıdır. Oradaki çatışmaların Türkiye ile hiçbir ilgisi yok. İslam'ın da farklı bir konumu 

var, çünkü Türkiye'de din tamamen özel bir mesele.

Kişisel olarak ne gibi deneyimler yaşadınız?

Almanya'ya altmışlı yılların sonunda okumak için geldim ve hiç problem yaşamadım. 

1969'da kendi işimi kurduğumda bile. O zamanlar sadece Türk misafir işçilere charter 

uçuşları yaparak işe başladım. Türkiye bir tatil destinasyonu olarak cazip hale geldiğinde 

pazarı genişlettik

Bugün kaç kişiyi istihdam ediyorsunuz?

Almanya'da yaklaşık 150'si Alman olmak üzere 220 çalışanımız var. Türkiye'de 

yaklaşık 6000 kişi bizim için çalışıyor. Bu yıl ilk kez bir milyardan fazla Mark ciro 

bekliyoruz.



288

Ayrıca Federal Hükümet Göçmenlik Komisyonu üyesiydiniz. Orada ne gibi önerilerde 

bulundunuz?

Dil ve entegrasyon kursları başarılı entegrasyonun anahtarıdır. Komisyonda bu konuda 

anlaşma sağlandı. Kişisel olarak, her göçmene sadece profesyonel gelişim için çabalamalarını 

tavsiye edebilirim, çünkü toplumda yükselmenin tek yolu budur. Dilini bile bilmeyenler 

toplumun en alt tabakasında kalmayı seçmiştir.



289

EK 30- “Deutsch muss man lernen” Zeit, 30 Eylül 2004– Türkçe Çevirisi

Üç göçmen arasında geçen bir sohbet: CDU lideri Angela Merkel, Yazar Feridun Zaimoğlu 

ve Avukat Seyran Ateş ile entegrasyon ve yabancılık, Türkiye'nin AB üyeliği ve sağcı 

inançlar hakkında tartışıyor.

DIE ZEIT: Sayın Zaimoğlu, sizi Angela Merkel ile konuşmaya davet ettiğimizde 

aklınızdan neler geçiyordu?

Feridun Zaimoğlu: Uzun zamandır Merkel'in siyasetin erkek katılımcılarının arasından 

nasıl bir yol izlediğini gözlemliyorum ve bu nedenle bu ebedi kültürel meseleler hakkında bir 

erkekle bir kez bile konuşmadığım için mutluyum.

Zaimoğlu: Film yapımcısı bir arkadaşım, Alman birliği, dedi, bunlar çok soyut 

kelimeler. Gerçekte, Duvar yükseldi ve Doğu Almanlar bize, biz Doğu Almanlara 

bakıyorduk. Onların gözlerinden o zamanlar şunu okuyabilirdin: Batı Almanya’nın hepsi 

Türk!

Seyran Ateş: Almanların gerçek hayatlarımız hakkındaki bilgilerinde sık sık büyük 

boşluklar olduğunu fark ediyorum. Altı yaşımdan beri Almanya'da yaşıyorum. Yıllardır 

avukatlık yapıyorum ve bu kadar iyi Almanca konuştuğum için hala övülüyorum. Bu beni çok 

üzüyor.

Zaimoğlu: Üzgün müsün? Bu övgü değil mi?

Merkel: Peki Almanya Türkiye'ye karşı oynadığında kimi destekliyorsunuz?

Zaimoğlu: Almanya’dan yanayım.

Ateş: Ben direkt Almanya yanındayım. Alman düşünüyorum, Almancayı hayal 

ediyorum.

Merkel: Türk kökenli genç bir baba bana bebeğinin severken Türkçe kullandığını 

çünkü bunları Almanca olarak hiç duymadığını söyledi.

Ateş: Kızım henüz sekiz haftalık. Ona Türkçe sarılıyorum. Ama sonra Almancaya 

geçiyorum. Orada kendimi tek taraflı tanımlayamıyorum.

Zaimoğlu: Tek taraflı! Bu benim için rahatsız edici bir kelime. Eğer sonunda 

yoksullaşmayacağınızı, kendinize açıkça Alman derseniz hiçbir şey kaybetmeyeceğinizi 

kendimize itiraf etsek daha da ileriye gidemez miyiz? Bayan Merkel, sizin partinizden bile sık 

sık zamana uymayan kavga sözleri duyuyor- entegrasyon, asimilasyon. Yine de Alman 

olduğumuzu kabul edersek ilerleme kaydedebileceğimize inanıyorum.



290

Ateş: Kendimi milliyetime göre tanımlamak istemiyorum. Hele ünvanlarımız 

değiştiğinden beri: Önce misafir işçi, sonra yabancı, sonra yabancı hemşehri, sonra Türk asıllı 

Alman olduk. Ve şimdi- 11 Eylül'den beri- Müslüman olarak algılanıyoruz.

Merkel: Gerçekten mi? Her halükârda, Türkleri kastettiğimde Müslümanlardan 

bahsetmiyorum. 

ZEIT: Türkler ve Doğu Almanlar arasında özel bir gerilim var mı?

Merkel: En azından bir kez oldu: 1986'da Batı'ya ilk seyahatimde - kuzenimin 

düğününe katılmak için Hamburg'a gittim - Batı Berlin'e baktım ve sonra Kreuzberg'e de 

gittim. Evler aynı dönemde inşa edildiği için tabi ki Doğu'dakilere benziyordu. Ancak sokak 

manzarası çok daha renkliydi ve aynı zamanda Türkler tarafından karakterize edildi. Bu 

Doğu'da bilinmiyordu. Birkaç yıl sonra Gençlik Bakanı olduğumda Türk asıllı Almanlarla 

birçok görüşmem oldu ve Alman birliğinin onlar için büyük bir felaket olduğunu anladım. 

Birdenbire, "Doğu Alman" bir rakip olarak ortaya çıktı ve sözde başarılı entegrasyon 

birdenbire artık o kadar başarılı görünmedi. Pek yabancı olmayan başka yabancılar da vardı. 

Türk göçmenlerin Alman birliğinin kaybedenleri gibi hissetmeleri üzücü. Ve gerçekten de 

ürkütücü sorunlar var: Türkler arasında işsizlik yüzde 25, Doğu'dakinden bile daha yüksek. 

Birçoğu bu toplumda başarılı olacak dil becerilerine sahip değil.

Ateş: Haklısınız Sayın Merkel. Alman devletinin bu konuda çok daha fazla baskı 

yapması gerekiyor. Dil anahtardır. Almanca becerilerimin övülmesinden şikayet ederken bunu 

inkar etmek istemedim.

Merkel: Hayır, sizi çok iyi anlayabiliyorum: Doğu Alman kökenli bir çevre bakanı 

olarak İngilizcem için övüldüğümde de sinirlerimi bozdu.

Ateş: Dil sorunu küçümsenemez: Üçüncü kuşak çocukların okula gelip Almanca 

konuşamamasını ürkütücü buluyorum...

Merkel: ... çünkü ne yazık ki çoğu zaman erkekler kadınların öğrenmesine izin 

vermiyor! İki çocuğun hasta olduğu ve annenin bir doktoru ziyaret edemediği kötü bir durum 

yaşadım çünkü adam dış dünyayla tüm ilişkilerden sorumluydu. Türk erkeklerine genel bir 

suçlama yapmak istemiyorum ama kadınların fazla bağımsız olmaması için engellenen çok 

fazla şey var.

Zaimoğlu: Sorunları inkâr etmek istemiyorum ama biraz daha hassas davranmamız 

gerekmiyor mu? Pek çok şey entegrasyonda başarılı oldu.

ZEIT: Yani Alman olmaktan gurur duyuyorsunuz?

Zaimoğlu: Hayır, sakin ol.

Merkel: Olumlu olarak sakin mi?



291

Zaimoğlu: Benim hesabıma göre.

ZEIT: Alman koşullarında, bunun gurur olarak geçmesine neredeyse izin verebiliriz.

Ateş: Gurur kelimesiyle ilgili bir sorunum yok: Alman olmaktan gurur duyuyorum ve 

bunu açıkça söyleyebildiğim için beni kıskanan bazı Alman vatandaşları tanıyorum.

Zaimoğlu: Bunu kıskanmıyorum. Biz yabancılık konusundayken: Doğu Almanya, kırk 

yıldır Batı Almanya'da göçmenler olduğu sürece vardı. Oradaki insanlar Batı Almanlardan 

farklı bir sosyalleşmeye sahipti. Ama kimse onlara yabancı, deme fikrini aklına getirmiyor.

Merkel: Kesinlikle yabancılar olarak değil. Ama Doğu Alman kökenlerimden dolayı 

ben de yabancı olmakla suçlandığımı söylediğimde bana inanabilirsiniz. Özgürlüğün ne 

olduğunu biliyorlar mıydı? Özgürlükten yoksun bırakmanın ne anlama geldiğini 

deneyimleyen herkes çok belirgin, hatta somut bir özgürlük duygusu geliştirir.

Zaimoğlu: Saygılarımla, Bayan Merkel, üçümüz de göçmen değil miyiz? (Merkel 

güler)

ZEIT: Neden gurur duyuyorsunuz, Bayan Ateş?

Ateş: Almanlardan önemli ölçüde etkilendim. Neden böyle olduğumun Almanya ile 

çok ilgisi var. Burada yaşamayı çok seviyorum ve bunu yurtdışında da söylüyorum.

Zaimoğlu: Aidiyet duygusunu kabul ediyorum ancak gurur duymakta zorlanıyorum.

Merkel: Ama bu, Almanya'da yapmayı sevdiğimiz tipik tartışmalardan biri. Senin 

buna karışmış olman ...

Ateş: ... sadece ne kadar Alman olduğumuzu gösteriyor! (Gülüyor)

ZEIT: Göçmen toplumumuzun her iki tarafında da çok fazla memnuniyetsizlik yok 

mu? Türkler, Alman toplumundaki açıklık eksikliğinden şikâyet ediyor. Almanlar, Türklerin 

açıklık ve hırs eksikliğinden şikâyet ediyor. Yanlış göçmenlerin geldiklerine inanıyorlar.

Merkel: O zamanlar Alman ekonomisi en ucuz emeği istiyordu, o da Anadolu'daydı. 

Oldukça basit.

Ateş: Ve hızla gidecekleri varsayıldı çünkü Müslümanlar olarak Hıristiyan bir 

toplumda yabancı olarak kalacaklardı. Bu yüzden öteki kültürlerini/kimliklerini 

korumalıdırlar.

Zaimoğlu: İnsanlar şimdi sanki Almanlar neye bulaştığını bilmiyormuş gibi 

davranıyor. Entegrasyon sevimli bir olay değildir. Bir Türk'ün otobüs durağında tükürmesi bir 

Almanın sinirlenmesi belki de normaldir. Evet, Almanya'da sorunlar var. Ancak Almanya 

sorunları aşmak için yardımcı olmuyor.

Merkel: Ama biz Almanlar böyleyiz, bizi o tarafa götürmelisiniz. (gülüyor) Cidden, 

misafir işçilerin bir gün tekrar eve döneceklerine dair yanlış inanca çok uzun süre tutunmak 



292

kesinlikle yanlıştı. Öte yandan cami derneklerinde imamların kısa süreliğine Türkiye'den 

atandığını da görüyoruz. Türk tarafında da insanların burada kendilerini evlerinde 

hissetmemelerine özen gösterilmekteydi. Bazı çevrelerde, insanlar Alman devletinin de 

müdahale etmesini beklemiyor gibi görünüyordu. İkinize de soruyorum, Neden dil edinimi 

aileler için değil de devlet için bir sorun olsun?

Ateş: Devlet buna sahip çıkmalı!

Zaimoğlu: Katılıyorum.

ZEIT: Bu kulağa tipik bir Alman bakım anlayışına çok benziyor!

Zaimoğlu: Hayır, bakımla ilgili değil, devletin tanımladığı bir görevle ilgili.

ZEIT: Devlet standartlar koyabilir ama o zaman insanların inisiyatifi kendilerinin 

göstermesi gerekir.

Zaimoğlu: Ama gereğinden fazla vergi alıyor! İnsanlar her zaman "Türkler"den 

bahseder, ama bu asıl noktayı kaçırıyorlar. Almanya'daki Türk göçmenlerin çoğunluğu alt 

sınıfa mensuptur. Bu, daha sonra yanıltıcı bir şekilde insanların geldiği kültürel gruba 

atfedilen birçok sorunla sonuçlanmaktadır. Kültürel çevre konuşması sona ermelidir.

ZEIT: Doğu ile Batı arasında bir çatışma değil, sadece yukarı ve aşağı arasında bir 

çatışma mı?

Zaimoğlu: Hayır, bu büyük ölçüde basitleştirilir. İslam ile Hıristiyanlık arasındaki 

farklılıkları inkâr etmiyorum. Geçenlerde dört haftalığına Türkiye'deyken Allah'a bir koç 

kurban etmeye karar verdim. Bu yüzden babamla çobana bir hayvan seçmeye gittim ...

Ateş: Tekrarladınız!

Zaimoğlu: Hayır, ben her zaman Müslüman oldum. Ve bir Müslüman olarak 

görevlerimi yerine getirsem bile Almanım. Allah'a bir koyun kurban edince birden Türk 

olmuyorum. O zaman ben de kendi içinde bölünmedim. Siz, Bayan Merkel, kendinizi düzgün 

bir şekilde Doğu Almanya ve Batı Almanya bölgelerine ayıramazsınız.

Merkel: Doğru, sadece farklı karışımlar var. Mesela benim de dedem vasıtasıyla 

ailemde Polonyalı unsurlar var. Ve bazen, örneğin, etrafa düşünceli veya melankolik bir 

şekilde baktığımda, Slav kısmının ortaya çıktığını düşünüyorum. (gülüyor)

ZEIT: Bir avukat olarak Ateş Hanım, sürekli uyumsuzluktan kaynaklanan sorunlarla 

uğraşıyorsunuz. Daha fazla düzensiz göçe ve dolayısıyla Türkiye'nin AB'ye katılmasına karşı 

olmanız gerekmez mi?

Ateş: Kesinlikle hayır: katılım işleri daha iyi hale getirir. Diğer sınıflardan daha fazla 

göçmen gelecek ve daha iyi anlaşacaklardı. Ve Türkler, Almanya ile olmasa bile Avrupa ile 

özdeşleşebilecekler ki bu bazıları için zor.



293

Zaimoğlu: Ben biraz şüpheliyim: Bu tartışmaya dahil olan çok fazla vizyoner var. 

Çekincelerle de olsa Türkiye'nin AB üyeliğini memnuniyetle karşılıyorum. Ama bunun 

mantıklı bir şekilde tartışılmasını istiyorum. Milyonlarca Anadolulu'nun buraya göç etmesiyle 

ekonomik olarak baş edemeyeceğimizden korkuyorum derse, buna katılabilirim.

Merkel: AB'de net katkı sağlayan veya net alıcı olması, bir ülkenin bu konudaki 

tutumunda açıkça bir fark yaratıyor. Ancak, Türkiye için, katılım sorununun ana meselesinin 

ekonomi olmadığına inanıyorum. Türk politikacılar bana her zaman, Türkiye bir gün üye 

olursa, AB’nin tüm çekiciliğinin yitirmiş olacağını söylüyorlar. Ama bir ülkenin AB'ye üye 

olmak istemesi aslında çok olumlu bir şey.

ZEIT: Yani sonuçta katılımdan yanasınız?

Merkel: Hayır, Türkiye ile imtiyazlı ortaklıktan yanayım. Mevcut genişleme turu 

Avrupa’yı- 27 ülkeye çıkarıyor! – ve birlik çok ağır zorluklarla karşı karşıya. Bu çabayı ancak 

buradaki insanları yanımıza alırsak aşabiliriz. Bu, büyük bir partinin başkanı olarak dikkat 

etmem gereken bir şey. On yıl içinde Türkiye, Avrupa'nın en kalabalık nüfusa sahip ülkesi 

olabilir. Şüphesiz ki son yıllardaki gelişmeleri memnuniyetle karşılıyoruz. Ayrıca CDU, 

Sayın Erdoğan'ın AKP'si ile çok bilinçli bir diyalog yürütüyor. Ama Türkiye'de reformların 

gerçek hayatta nasıl kendini kanıtladığını görmek zorundayız. Türkiye ile özel ilişkileri 

destekliyorum ama bu noktada ülkenin tüm Avrupa kurumlarına tam entegrasyonunun 

mümkün olduğunu düşünmüyorum.

Ateş: Katılım müzakereleri, Türkiye'nin reform yapma isteği üzerindeki baskıyı 

artırmıyor mu?

Merkel: Bir ülkeye değişmesi için baskı yaptığım bir katılım süreciyle ilgili anlayışım 

bu değil.

Ateş: Ama Türkiye'de insan haklarına saygı çok iyi ilerliyor.

Merkel: Türkiye buna kendi içinden karar vermeli. AB vasıtasıyla baskı yapılmakla 

olamaz. AB'de, orada hala işkencenin devam edip etmediğini sormam gereken bir ülke 

olmasını istemiyorum. Birlik, temel değerler hakkında aynı fikirlere sahip olan ve bunları 

günlük yaşamda da uygulayan bir devletler birliğidir.

Zaimoğlu: Türkiye'ye gelince partinizin insan hakları, demokrasi ve kadının 

özgürleşmesi konusunda son derece militan olduğunu fark ediyorum. Başörtüsü tartışmasında, 

CSU'dan bazı beyler adeta feminist bir çıkış yaptı. CDU'nun Türkiye meselesindeki 

çizgisinden neden ayrıldığınızı anlamıyorum. Adenauer ve Kohl kesinlikle katılım yanlısıydı. 

Şimdi, birdenbire, Hıristiyan batı değerleri önümüze çıkıyor.



294

Merkel: Konrad Adenauer katılım olasılığını savunduğunda, AB bir tür serbest ticaret 

bölgesi idi. Türkiye'nin bu bölgeye katılımını uzun süre önce ortaklık anlaşması ile sağladık. 

AB bugün olduğu gibi siyasi bir birliğe katılımla ilgili değildi. Şimdi Türkiye sevindirici bir 

gelişme kaydetti...

Zaimoğlu: ... ve bu gelişme sizi yanlış yola saptırdı!

Merkel: Hayır. On yıllardır Avrupa'daki insanlar, mesele tamamen yanıltıcı göründüğü 

için katılım Türkiye’nin olasılığını düşünmedi. Şimdi, Türkiye'nin katılma arzusunun, Soğuk 

Savaş'ın sona ermesi ve Orta ve Doğu Avrupa ülkelerinin katılım dalgasının yarattığı zorlukla 

örtüşen bir durum var. Bu arada, önemli bir Kopenhag kriteri de Türkiye'nin yeteneği ile hiç 

ilgilenmemektedir. AB'nin bütünleştirici gücünün, başka ülkelerin kabulüyle tehlikeye 

atılmaması gerektiğini belirtilmiştir. Bu durum ise Türkiye özelinde şu anda garanti edilemez. 

Ve yapısal fonlara katılım veya hareket özgürlüğü açısından tam üyeliğin sonuçları, nüfusun 

büyük bir kısmında haklı endişelere yol açmaktadır.

Zaimoğlu: Buradaki insanların endişeleri ve korkuları, asıl mesele bu!

Merkel: Elbette. Sonuçta bununla başa çıkmak zorundayım.

Zaimoğlu: O halde partiniz her zaman asil demokratik ilkeleri reddedilme nedeni 

olarak göstermeseydi daha dürüst olurdu.

Merkel: On yıllardır Avrupa'daki insanlar, mesele tamamen yanıltıcı göründüğü için 

katılım Türkiye’nin olasılığını düşünmedi. Şimdi, Türkiye'nin katılma arzusunun, Soğuk 

Savaş'ın sona ermesi ve Orta ve Doğu Avrupa ülkelerinin katılım dalgasının yarattığı zorlukla 

örtüşen bir durum var. Bu arada, önemli bir Kopenhag kriteri de Türkiye'nin yeteneği ile hiç 

ilgilenmemektedir. AB'nin bütünleştirici gücünün, başka ülkelerin kabulüyle tehlikeye 

atılmaması gerektiğini belirtilmiştir. Bu durum ise Türkiye özelinde şu anda garanti edilemez. 

Ve yapısal fonlara katılım veya hareket özgürlüğü açısından tam üyeliğin sonuçları, nüfusun 

büyük bir kısmında haklı endişelere yol açmaktadır.

Türk ortaklarıma söylüyorum: İyi bir yolda olduğunuzu biliyoruz. Ama aynı zamanda 

entegrasyon gücümüzü de düşünmem gerekiyor ve bu da mevcut durumumuzda beni 

ayrıcalıklı ortaklık kavramına götürüyor. Can alıcı soru şudur: AB, Türkiye tam üye olsaydı 

gerekli olduğunu düşündüğümüz entegrasyon derinliğine ulaşabilir mi? Almanya'da bunu 

yapabileceğimizden şüphe duyan insanların endişelerini anlıyorum. AB'nin kendi imajıyla 

ilgili. Partim her zaman bu Avrupa Birliği'ni para birimi, hukuk politikası, iç ve dış politika ve 

hatta araştırma politikası alanlarında belirgin bir entegrasyon derinliğine sahip siyasi bir birlik 

olarak görmektedir. Bunu keyfi olarak büyük kuruluşlar için keyfi olarak büyük ekonomik 

farklılıklarla başarmak mümkün müdür? Türkiye, Kopenhag kriterlerinin çoğunu resmi olarak 



295

yerine getirse bile, kendimize aynı anda Birliğin derinleşmesini ilerletme ve başka üye 

ülkeleri kabul etme gücümüz olup olmadığını sormalıyız.

ZEIT: Katılımın, ülkedeki Almanlar ve Türkler arasındaki ruh hali üzerinde nasıl bir 

etkisi olacak? Katılımsızlığın etkisi ne olur?

Ateş: Katılımla birlikte ruh hali çok daha iyi olacak. Örneğin anne babamın artık 

buraya gelmek için vize başvurusu yapmasına gerek kalmayacak. Bu, geri dönmeden önce 

yirmi yıl burada yaşayan ve çalışan insanlar için oldukça kabul edilemez.

Zaimoğlu: Almanya'da Türklerin durumunu iyileştirmek için üyeliğe ihtiyacımız yok. 

Bu zaten burada olan insanlardan gelmelidir.

Merkel: Bunu sadece vurgulayabilirim. Aynısı Türkiye'deki reform süreci için de 

geçerlidir.

Zaimoğlu: İlerliyor ve birçok şey daha iyiye gidiyor. Aslında çok iyimserim.

Ateş: Ben de. Sık sık burada şikâyet eden Türklere başka bir yere gitmelerini 

söylüyorum. Tabii ki istemiyorlar.

Merkel: Bu garip. Bunu daha önce bir yerlerde duydum ... (gülüyor)



296

EK 31- “Du bist sehr Deutsch” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 08 Kasım 2005– 

Türkçe Çevirisi

Kendisini bir Alman gibi hissediyor, bu da onu birçok Türk için vatan haini yapıyor: 

Türk göçmenlerin bir oğlu Alman toplumunda nasıl bir yer kazandı ve bunun için yüksek bir 

bedel ödedi.

Yılmaz Kalkan, aniden artık onlara ait olmadığında on bir yaşındaydı. Kendisi gibi 

Türk göçmenlerin çocukları Alman toplumunun kenarında yaşarken, yüzüne “ötekilerle '' 

oynaması gerektiğini haykırıldı. 13 yıl sonra bile hala karşısındaki kızın gözlerini hatırlıyor. 

"Ötekiler" İtalyan ve Faslılardı. Ve onlar ise Almandı.

Yılmaz Kalkan'ın en büyük hatası buydu. Hayatının ortasından geçmesi gereken bir 

hata. Hikaye şöyle :  Türk göçmenlerin bir oğlunun Alman toplumunda nasıl bir yer kazandığı 

ve bunun için yüksek bir bedel ödemesi, bir noktada kendi ülkesinin vatandaşlarının 

yakınlığını soyut entegrasyon boyutu için nasıl takas ettiği ve hala bugün bile neden bir karar 

vermesi gerektiğini anlamaması... Kalkan, “Ben birçok Türk'ün gözünde hainim” diyor. Bir 

Frankfurt lisesine giden ve çantasında lise diploması ile ayrılan Kalkan'ın adres defteri Alman 

isimlerle dolu. En yakın arkadaşlarının adı ise Hans ve Martin.

Dil nedeniyle başarısızlık

Yılmaz Kalkan 24 yaşında. Cildi koyu, huzursuz gözleri ise neredeyse siyah. Bir 

Alman kulübünde futbol oynuyor ve hukuk fakültesinde ikinci sömestrinde okuyor. Kendi 

yaşam tarzını belirleyen genç bir adam. Yabancı kökenli gençlerin biyografileri genellikle çok 

farklı okunur. Federal Hükümet Göç, Mülteciler ve Uyum Komiseri tarafından yapılan bir 

araştırmaya göre, on göçmen kişiden biri bile lise diploması ile okulu bitirmiyor. Almanlar 

söz konusu olduğunda ise bu yüzde 25'tir. Yılmaz Kalkan, “Her öğretim yılında daha az 

yabancı öğrenciyle karşılaşıyorum” diyor. Birçoğu Almanca yüzünden başarısız oluyor.

Uluslararası karşılaştırmalı çalışmalar olan Pisa ve Iglu'nun sonuçlarına göre, 

karşılaştırmalı hiçbir ülkedeki çocukların ve gençlerin eğitim fırsatlarının Almanya'da olduğu 

gibi ebeveynlerinin sosyal statülerine çok bağlı olmadığını göstermektedir. Yabancı kökenli 

gençler eğitim sisteminde Alman çocuklara göre çok daha az rekabetçi.

Kendi derneğinizde tecrit

Yılmaz Kalkan'ın futbol kulübünde nadiren Türklerle veya Faslılarla tanışması, 

1980'lerin ortalarından bu yana gittikçe daha fazla göçmenin kendi kulüplerinde tecrit 

edilmesinden kaynaklanıyor. Yalnızca yüzde 7'si Alman spor kulüplerine katılıyor. Yılmaz 

Kalkan, büyük ihtimalle inatından dolayı bu azınlığa ait olduğunu söylüyor. Babası ona futbol 



297

sahasına hücum etmesini gerçekten yasakladığı için - oğlunun orada kiminle buluşacağını 

bilmemekten endişe ediyordu.

Ailesi ile sürekli tartışmalar, Yılmaz Kalkan'a günümüze kadar eşlik etti. "Türkçe" 

diyor, "tam benim göründüğüm gibi." Birisi nereden geldiğini sorarsa sinirleniyor. “Kendimi 

bir Alman gibi hissediyorum.” Anne babasını ürküten bir cümle. Bir apartmanın ikinci 

katındaki oturma odalarında oturuyorlar ve 32 yıldır yaşadıkları yabancıya oğullarını çoktan 

kaybettiklerine dair derin bir korkuyu anlatan sinirli bakışlarla birbirlerine bakıyorlar.

Almanya asla yuva olmamalı

Masada minik bardaklarda Türk çayı var. Hanife Kalkan mutfağa koşuyor ve bir tabak 

Börek ile geri dönüyor. Peynir ve soğanla doldurulmuş köfteler sıcak. Daha fazla Türkiye 

yok. Anadolu'dan oryantal sesler veya fotoğraflar yok. Ancak Kalkan'ın ailesi aslında 

Almanya'ya gelmedi. Yılmaz, küçük erkek kardeşi ya da iki kız kardeşi akrabalarını ziyaret 

etmek için anne babalarına eşlik etmek istemedikleri bazı günlerde annesinin fısıldadığını 

söylüyor: “Sen çok Almansın”. İdeal bir toplum imajı olarak entegrasyon söyleminin yarattığı 

şey Yılmaz'ın ebeveynleri için kayıp anlamına geliyor. Almanya asla yeni vatanları 

olmayacaktı.

Varlıklı ülkenin çağırdığı pek çok konuk işçi gibi onlar da zengin olmaya geldiler. 

Ekim 1961'de, Alman ve Türk hükümetleri, birçok özgeçmişi sallayacak işe alım anlaşmasını 

imzaladılar. Orhan Kalkan, “Para kazanmak, güzel bir araba satın almak ve Anadolu'ya 

gitmek” üzerine hayal kurduğunu söylüyor. Birçok Türk göçmenin kurduğu gibi bir hayal.

Dönmek için çok geç

Kalkan ailesi kaldı. Bir noktada ikinci çocuk Yılmaz doğdu. Bunu üçüncü ve dördüncü 

izledi. Hastanede temizlik işi yapan Hanife Kalkan “Birdenbire” diyor, “eve dönmek için çok 

geçti.” En büyük kızı okula gidiyordu, oğlu anaokuluna gidiyordu. Ancak Anadolu'nun 

ortasındaki o memleket köyü Cokradan, düşüncelerini bugüne kadar yönetiyor. Yılmaz 

Kalkan, "Yapabilseydi annem hemen Almanya'yı terk ederdi" diyor. Hanife Kalkan ve eşi 

dönmek için yaşıyor. Sırdaşlarımız Türk. Almanlarla karşılaşmalar uçup gidiyor ve yüzeysel 

kalıyor. Yıllardır Frankfurter Entsorgungs- und Service GmbH için çalışan Orhan Kalkan, 

danışmanının Alman olduğunu söylüyor. Meslektaşları dışında bu ülkeden kimseyi 

tanımadığını söylüyor.

Türkler kendi içlerinde kalmayı severler. Oğlu, "Dışarı çıkan herkes beraberlik hissini 

incitir" diyor. Onun korkusu davranışı belirler: "Hiçbir grup toplumdan dışlanamaz, ama 

hiçbiri de kendini dışlayamaz."



298

Horst Köhler bu cümleyi üniversitede ders verirken Tübingen'de söylemişti. Yılmaz 

Kalkan, “Türklerin çoğu” diyor, “kasıtlı olarak kendilerini dışlıyorlar.” Ailesi de onlardan 

biri. Brandenburg İçişleri Bakanı Jörg Schönbohm (CDU), birkaç ay önce “Spiegel” dergisine 

verdiği röportajda, Almanya'da yaşayan bazı yabancıların gettolar kurduğunu söylediğinde, 

ağır şekilde eleştirildi.

Bir iç çatışma

Orhan Kalkan, komşular onu bir gülümsemeyle karşıladığında ve hiçbir tartışma 

olmadığında kendisinin bütünleşmiş hissettiğini söyledi. Ancak asla tam olarak Alman dilinde 

kendiymiş gibi hissedemedi. Almanya macerası onun yaşamında bir iç çatışmaya dönüştü. 

Kültürel mirasın ne anlama geldiğiyle ilgili bir mücadeleye. İki yıl boyunca her hafta sonu 

günlük beş saat olmak üzere oğlu Yılmaz'ı bir Kuran kursuna göndermiş. Çocuk orada ne 

okuduğunu anlamamış. Ancak çocuk bebek Onur, babası onu zorlamaya çalışsa da Kuran 

okuluna gitmek istemediğini söyleyince, normalde sakin biri olan Orhan Bey ilk kez o akşam 

soğukkanlılığını yitirmiş ve 14 yaşındaki çocuğa “Zorlamanın ne anlama geldiğini 

bilmiyorsun” demiş.

Yılmaz Kalkan daha sonra, Almanya hakkında çok az şey bildikleri için 

ebeveynlerinin en küçük oğullarını hayata geçiremeyeceğini uzun zamandır bildiğini 

söyleyecektir. Nesiller arasında nadiren bir fikir birliği vardır. Örneğin konu Türkiye'nin 

Avrupa Birliği'ne üye olup olmayacağı sorusuna gelince. Orhan Kalkan, Türkiye'nin üyeliği 

için yaptığı savunmada oldukça tutkulu: “On yıl önce tam üyelik hakkını kazandık. Türkiye 

demokratik bir ülke ve insan haklarına saygı duyuyor…” Karısı da başını sallıyor. Ardından 

sübvansiyonlardan, seyahat özgürlüğünden ve tanınma hakkından söz ediyor ve 

Lüksemburg'a ancak Avusturya'nın yalnız direnişinden vazgeçtikten sonra giden Türkiye 

Dışişleri Bakanı Gül'ü övüyor. En büyük oğlu siyasi olaylara farklı bir bakış atıyor. O da 

Türkiye'nin katılmasından yana, ancak ülkenin Avrupa'ya yakınlaşmak için daha uzun bir 

yolu olduğunu düşünüyor. Bir İstanbul mahkemesinin Kürtlere ve Ermenilere karşı işlenen 

suçları alenen kınadığı için Türkiye'yi rencide etmekle suçladığı yazar Orhan Pamuk'un 

davası onu uzaklaştırıyor.

Yılmaz Kalkan'ın aile hiyerarşilerini bulanıklaştırdığını, annesini ruhunu saklamamaya 

nasıl davet ettiğini, babasına nasıl sert bir bakış attığını ve kızını nasıl savunduğunu gören 

biri, aslında klişe cümleler söylediğinde bunun ne anlama geldiğine dair ipucunu görebilir: 

“İki ayrı dünyada hareket ediyorum.” Türkiye onun için bir tatil beldesi. Dedeleri 

Cokradan'da gömülü. Hiç taşınmadan bir gün oradaki evini miras alacak. Eğer taşınsaydı, 

"Orada göçmen olurdum." diyor. Onun evi Almanya. Birçok Türk tarafından bu yaşanmış 



299

duygudan dolayı hor görülmesi ve anne babasının bile soğuk davranması onu incitiyor. Çok 

uzun zaman önce takımı bir Türk takımına karşı oynadığındaki anısını anlatıyor. 

Onaylamayan bakışlar, oyun sırasında her hareketini takip etmiş, ikinci yarıda aldığı faul 

sonrası dizlerinin üzerine çöktüğünde Türkler Yılmaz Kalkan'a "Almanlaşmış fahişe" diye 

slogan atıp ona tükürmüş.



300

ÖZGEÇMİŞ

Adı ve SOYADI Burak ÇELİKPENÇE

EĞİTİM DURUMU
Mezun Olduğu Lise Antalya Lisesi / Eşit Ağırlık

Lisans Diploması Akdeniz Üniversitesi / İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Uluslararası İlişkiler

Yabancı Diller İngilizce, Almanca

İŞ DENEYİMİ

Stajlar  Gümrük ve Ticaret Bakanlığı Batı Akdeniz Bölge Müdürlüğü – 
Gümrük İşlemleri Koordinatörlüğü / Temmuz 2014

Çalıştığı Kurumlar  ORSAM, Kuzey Afrika Araştırmaları Bursiyer – Mart 2020 / 
Ağustos 2020

 EXPO2016 Türkiye İhracatçılar Meclisi, Tanıtım Görevlisi – 
Nisan 2016/Eylül 2016


