
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TELEVİZYON PROGRAMLARINDA GELİN-KAYINVALİDE 

İLİŞKİLERİNİN SUNUMU 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Canan DÖNER 

 

Eskişehir 2022 

 

 

 



TELEVİZYON PROGRAMLARINDA GELİN-KAYINVALİDE 

İLİŞKİLERİNİN SUNUMU 

 

 

 

 

 

Canan DÖNER 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Sinema ve Televizyon Anabilim Dalı 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Yaprak İŞCİBAŞI 

 

 

 

 

Eskişehir 

Anadolu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Ocak 2022 



iii 

 

ÖZET 

TELEVİZYON PROGRAMLARINDA GELİN-KAYINVALİDE İLİŞKİLERİNİN 

SUNUMU 

 

Canan DÖNER  

Sinema Televizyon Anabilim Dalı 

Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ocak 2022 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Yaprak İŞCİBAŞI 

 

Türk toplumunda evlilik, kadının hayatını erkeğin hayatına göre daha çok 

değiştirmektedir. Aynı zamanda evlilik ile yeni akrabalık türleri kurulmaktadır. Evlilik 

bağı ile kurulan akrabalık ilişkilerinde kadınlar arası ilişkiler, ön yargılı anlatıların konusu 

olmuştur. Özellikle gelin-kayınvalide ilişkileri toplumda geçimsizliği çağrıştırmıştır. 

Olumsuz gelin ve kayınvalide ilişkileri, televizyona da yansımıştır. Günümüzde de gelin-

kayınvalide temalı yarışma programları oldukça popülerdir. 

Televizyonda yayınlanan gelin-kayınvalide temalı yarışma programlarında 

genellikle gelinler ve kayınvalideler, geleneksel roller ve toplumsal cinsiyet rolleri 

üzerinden temsil edilmiştir. Bu temsiller içerisinde gelin ve kayınvalide ilişkileri, 

geleneksel ataerkil değerlere ve toplumsal cinsiyet rollerine uygun kurulmuştur. Bu 

çalışmanın amacı gelin-kayınvalide ilişkilerinin televizyon programlarında ataerkillik, 

toplumsal cinsiyet ve ailevi değerler bağlamında nasıl sunulduğunu incelemektir. 

Çalışmanın kuramsal kısmında bir kitle iletişim aracı olan televizyonun tarihsel ve hukuki 

gelişimi, aile kurumu ve türleri, toplumsal cinsiyet kavramı, evlilik kurumu, gelin-

kayınvalide ilişkileri adlı konular farklı yönleriyle ele alınmıştır. Bu çerçevede tipik 

durum örnekleme yöntemi ile ardışık yıllardan seçilen Damat Bayıldı, Zahide Yetiş’le 

Gelin Görün, Gelinim Mutfakta adlı programlar incelenmiştir. 

 

Anahtar Sözcükler: Evlilik, Gelin, Kayınvalide, Ataerkillik, Toplumsal Cinsiyet.  

 

 



iv 

 

ABSTRACT 

PRESENTATION OF BRIDE-MOTHER-IN LAW RELATIONS  

IN TELEVISION PROGRAMS 

 

Canan DONER 

Department of Cinema and Television 

Anadolu University, Graduate School of Social Sciens, January 2022 

Supervisor: Dr. Oğr. Uyesi Yaprak ISCIBASI 

 

In Turkish society, marriage changes woman’s life more than man’s life. At the 

same time marriage establishes new types of kinship. In the kinship relations established 

by marriage, women’s relationship have been subject of biased narratives. In particular, 

there is an opinion in society that the bride and the mother-in-law can not get along. 

Negative bride and mother-in-law relationships are reflected in television programs. 

Nowadays, bride-mother-in-law themed contest programs are also very popular.  

Brides and mother-in-laws have usually been represented through traditional roles 

and gender roles in bride-mother-in-law themed competition programs broadcast on 

television. Within these representations, the bride and the mother-in-law relations have 

been established in accordance with traditional patriarchal values and gender roles. The 

aim of this study is to examine how bride-mother-in-law relations are presented in the 

context of patriarchy, gender and family values in television programs. In the theoretical 

part of the study, the concept of mass communication, the functions of mass media, the 

historical and legal development of television, the family institution and its types, gender 

concept, the institution of marriage, the relationship between the bride and the mother-in-

law were discussed in different aspects. In this context, the programs named “Damat 

Bayıldı”, “Zahide Yetiş’le Gelin Görün”, “Gelinim Mutfakta” which were selected from 

consecutive years by the typical case sampling method were examined. 

 

Keywords: Marriage, Bride, Mother-in-law, Patriarchy, Gender. 

 



vi 

 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle tez çalışmam boyunca düşüncelerini ve yardımlarını esirgemeyen, bana 

yol gösteren danışmanım Dr. Öğr. Üy. Yaprak İşçibaşı olmak üzere, akademik hayatım 

boyunca üzerimde emeği olan tüm kıymetli hocalarıma teşekkürü bir borç bilirim.  

Benden desteğini hiçbir zaman esirgemeyen sevgili aileme, özellikle anneme ve 

babama teşekkürü borç bilirim. Ayrıca bu süreçte desteğini hissettiğim değerli 

arkadaşlarıma çok teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

BAŞLIK SAYFASI…………………………………………………………………i 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI……………………………………………….……..ii 

ÖZET ....................................................................................................................... iii 

ABSTRACT............................................................................................................. iv 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ ...................... v 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................... vii 

TABLOLAR DİZİNİ ............................................................................................... x 

GÖRSELLER DİZİNİ ........................................................................................... xi 

1. GİRİŞ .................................................................................................................... 1 

1.1. Çalışmanın Problemi ................................................................................. 1 

1.2. Çalışmanın Amacı ...................................................................................... 2 

1.3. Çalışmanın Önemi ..................................................................................... 3 

1.4. Varsayımlar ................................................................................................ 3 

1.5. Sınırlılıklar ................................................................................................. 4 

2. KİTLE İLETİŞİMİ ............................................................................................. 5 

2.1. İletişim ve Kitle İletişimi ........................................................................... 5 

2.2. Kitle İletişim Araçları ve İşlevleri ............................................................ 6 

2.2.1. Televizyon yayıncılığı ve Türkiye ....................................................... 8 

2.2.1.1. Radyo ve televizyon üst kurulu ...................................................... 11 

2.2.1.2. Televizyon program türleri ............................................................ 13 

2.2.1.3. Televizyon yayıncılığında yasal düzenlemeler .............................. 15 

2.2.1.4. Program düzenleme serbestliği ...................................................... 17 

2.2.1.5. Yasal yayın hizmeti ilkeleri ............................................................ 18 



viii 

 

2.2.1.6. Televizyon ve popüler kültür ......................................................... 19 

3. TÜRK TOPLUMUNDA AİLE VE TOPLUMSAL CİNSİYET .................... 20 

3.1. Türk Toplumunda Aile ........................................................................... 20 

3.1.1. Aile kavramı ....................................................................................... 20 

3.1.2. Ataerkil aile ........................................................................................ 23 

3.1.3. Geleneksel geniş aile........................................................................... 26 

3.1.4. Modern çekirdek aile ......................................................................... 28 

3.1.5. Ailenin sosyokültürel değişimi .......................................................... 30 

3.2. Türk Toplumunda Toplumsal Cinsiyet ................................................. 33 

3.2.1. Toplumsal cinsiyet kavramı .............................................................. 33 

3.2.2. Toplumsal cinsiyet rolleri .................................................................. 34 

3.2.3. Aile ve toplumsal cinsiyet rolleri....................................................... 38 

3.2.4. Mekân ve cinsiyet ilişkisi: kadın ve mutfak ..................................... 44 

3.2.5. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadının medyada temsili ............. 46 

4. EVLİLİK VE EVLİLİK BİRLİĞİ İLE KURULAN AKRABALIK 

İLİŞKİLERİ ........................................................................................................... 49 

4.1. Evlilik Kavramı ve Türleri ..................................................................... 49 

4.2. Evlilik Bağı ile Kurulan Akrabalıklar ve Kadınlar Arası İlişkiler ..... 52 

4.3. Sözlü Kültür Ürünlerinde Evlilik Kurumu Bağlamındaki Kadın 

Temsilleri ......................................................................................................... 56 

4.4. Gelin ve Kayınvalide İlişkileri ................................................................ 61 

4.4.1. Toplumsal roller: gelinlik-kaynanalık etmek .................................. 65 

4.4.2. İdealize edilen gelin-kayınvalide ilişkisi ........................................... 68 

4.4.3. Gelin statüsünden kayınvalide statüsüne geçiş ............................... 71 

4.4.4. Gelin-kayınvalide çatışmasının sebepleri......................................... 72 

4.4.5. Gelin ve kayınvalide stereotipleri ..................................................... 77 



ix 

 

4.4.6. Medyada gelin ve kayınvalide temsilleri .......................................... 79 

5. GELİN VE KAYINVALİDE TEMALI TELEVİZYON 

PROGRAMLARI…………………………………………………….…………..83 

5.1. Damat Bayıldı Program Formatı ........................................................... 83 

5.1.1. Damat Bayıldı programında gelin temsilleri ................................... 85 

5.1.2. Damat Bayıldı programında kayınvalide temsilleri ....................... 87 

5.1.3. Damat Bayıldı programında gelin-kayınvalide ilişkileri ................ 89 

5.1.4. Damat Bayıldı programında gelin-kayınvalide ilişkileri ekseninde 

toplumsal cinsiyet ......................................................................................... 93 

5.2. Zahide Yetiş’le Gelin Görün Program Formatı ................................... 96 

5.2.1. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin temsilleri ........... 98 

5.2.2. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında kayınvalide temsilleri

 ...................................................................................................................... 107 

5.2.3. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin-kayınvalide 

ilişkileri ........................................................................................................ 117 

5.2.4. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin-kayınvalide 

ilişkileri ekseninde toplumsal cinsiyete bakış .......................................... 124 

5.3. Gelinim Mutfakta Program Formatı ................................................... 128 

5.3.1. Gelinim Mutfakta programında gelin temsilleri ........................... 130 

5.3.2. Gelinim Mutfakta programında kayınvalide temsilleri ............... 132 

5.3.3. Gelinim Mutfakta programında gelin-kayınvalide ilişkileri ........ 135 

5.3.4. Gelinim Mutfakta programında gelin-kayınvalide ilişkileri 

ekseninde toplumsal cinsiyete bakış ......................................................... 145 

6. SONUÇ VE ÖNERİLER ................................................................................ 151 

KAYNAKÇA ........................................................................................................ 159 

ÖZGEÇMİŞ 

 



x 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Sayfa 

Tablo 5.1. “Damat Bayıldı” programı yarışmacı bilgileri…………………………...85 

Tablo 5.2. “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programı yarışmacı bilgileri……………98 

Tablo 5.3. “Gelinim Mutfakta” programı yarışmacı bilgileri………………………130 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

GÖRSELLER DİZİNİ 

Sayfa 

Görsel 5.1.1. Paravanın arkasından stüdyoya doğru dönen damat…………………...90 

Görsel 5.1.2. Gelinler odası…………………………………………………………..91 

Görsel 5.1.3. Kaynanalar odası………………………………………………....….…91 

Görsel 5.1.4. Tadım yapan damat…………………………………………………….94 

Görsel 5.1.5. Hafta finalinde verilen büyük ödül……………………………………..95 

Görsel 5.2.1. Kayınvalideler gelinin mutfağında…………………………………....100 

Görsel 5.2.2. Kayınvalideler gelinin odasında……………………………………....101 

Görsel 5.2.3. Gelin günün konseptiyle kayınvalidelerin karşısında……………..….125 

Görsel 5.3.1. Hafta finalinde beş bileziği kazanan gelin……………………………149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Çalışmanın Problemi 

Kitle iletişim araçları toplum hayatında önemli bir yer edinmektedir. Bilgi edinme, 

haber alma, kültürlenme ve eğlenme işlevleri; kitle iletişim araçlarını, toplumsal hayatın 

vazgeçilmez unsurları haline getirmektedir. Özellikle bir kitle iletişim aracı olarak 

televizyonun toplumdaki yeri yadsınamaz bir gerçektir. Türk televizyon yayıncılığının 

başladığı günden bu yana televizyon, toplumun ilgi odağı olmuştur. Nitekim televizyon 

kanalları da bu ilgiyi sürdürebilmek için çeşitli içerikler üretmiş ve günümüzde de 

üretmeye devam etmektedir.  

Kitle iletişim araçlarının toplumu etkileme ve yönlendirme gücü, bu araçlara 

toplumsal görevler ve sorumluluklar yüklenmesine neden olmuştur. Kitle iletişim araçları 

içinde yer alan televizyon, ilk görsel-işitsel yayın hizmeti sunduğu ve hâlâ evlerin 

vazgeçilmez bir demirbaşı olduğundan dolayı toplum üzerindeki etkileri günümüze değin 

tartışılagelmiştir. Sosyalizasyon sürecinin bir parçası haline gelen televizyon, kültürel 

kodların sunumunda ve toplumun kültürel reflekslerinin dönüşümünde aktif bir rol 

oynamaktadır. Tek kanallı dönemden çok kanallı yayın dönemine geçiş, program 

formatlarındaki çeşitlilik, küreselleşme süreci; televizyona biçilen rolleri ve atfedilen 

işlevleri arttırmıştır. 

Televizyon üzerine yapılan çalışmaların bir kısmını temsiliyet konusu 

oluşturmaktadır. Temsiliyet konusu içerisinde kadının ve erkeğin medyadaki görünürlüğü 

ağırlıkla yer almaktadır. Kadının ve erkeğin görünürlüğü ile ilgili yapılan araştırmalar, 

toplumsal cinsiyetle eklemlenmektedir. Toplumsal cinsiyet bağlamında televizyon 

programları aracılığıyla kadın ya da erkek hakkındaki kalıp yargılar yeniden üretilmekte 

ve seyirci tarafından tüketilmektedir. 

Ataerkil yapı üzerine inşa edilen toplumsal cinsiyet, kadına ve erkeğe ayrı roller 

biçmektedir. Kadına ve erkeğe biçilen bu roller, toplumsal cinsiyet rolleri olarak 

adlandırılmaktadır. Televizyon programlarında yer alan kimi görüntü, eşya, sembol, söz, 

eylem, kanaat; toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin bir değer taşımaktadır. Televizyonda 

kadının ve erkeğin görünürlüğü, bu değerler etrafında şekillenmektedir. 

Kadın, televizyonda özellikle yarışma programlarında erkeğe göre belirli alanlarda 

daha çok görünürlük kazanmaktadır. Bu görünürlük; mutfak, moda, kuaför, temizlik gibi 

alanlarda ön plana çıkmaktadır. Günümüzde kadınların yer aldığı bazı yarışma 



2 

 

programlarındaki rekabet anlayışı, gelin-kayınvalide rekabetine dönüşmüş durumdadır. 

Karşıtlığı temsil eden iki prototip olarak gelin-kayınvalide temalı bu programlar, geçmişi 

yüzlerce yıl öncesine dayanan gelin-kayınvalide anlatılarının popüler kültür ile birlikte 

değişimini ekranlara getirmektedir. Gelin ve kayınvalide arasındaki ev içi iktidar 

hiyerarşisi ve cinsiyet rollerine yönelik tatminkâr beklentiler bir kez daha televizyonda 

kadının temsil biçimlerini sorgulatmaktadır. 

Gelin-kayınvalide ilişkilerinde kurulan karşıtlık klişesinin temellerinde toplumsal 

cinsiyet ve ataerkillik anlayışının bulunduğundan hareketle televizyon aracılığıyla bu 

anlayışların nasıl işlendiği çalışmanın ana problemi olarak belirlenmiştir. Problem; aile, 

evlilik, toplumsal cinsiyet ile gelin-kayınvalide ilişkilerinin dinamikleri bağlamında ele 

alınacaktır.   

 

1.2. Çalışmanın Amacı 

Bu çalışma gelin-kayınvalide ilişkilerinin; ailevi değerler, geleneksel roller ve 

toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden nasıl sunulduğunu çeşitli televizyon programları 

üzerinden araştırmayı amaçlamaktadır. Çalışmanın kuramsal kısmı ile televizyon 

programlarının incelenmesi ve sunumundaki amaç: 

1. Kitle iletişim araçlarını ve işlevlerini, bir kitle iletişim aracı olarak 

televizyonu, Türkiye’de televizyon yayıncılığının tarihsel ve hukuki 

gelişimini, televizyon program türlerini ve program düzenleme serbestliğini, 

televizyon ve popüler kültür arasındaki bağı; hukuki düzenlemelerin ve 

kurumların televizyon programları üzerindeki etkisini, çeşitli yönleri ile aile 

ve toplumsal cinsiyet kavramını, evlilik kavramını ve gelin-kayınvalide 

ilişkilerini ortaya koyan kuramsal bir çerçeve oluşturmak.            

2. Gelin-kayınvalide ilişkilerini; aile kavramı ve aile türleri, ailenin 

sosyokültürel değişimi ve toplumsal cinsiyet rolleri, evlilik kavramı ve evlilik 

türleri, evlilik bağı ile kurulan akrabalıklar bağlamında açıklamak. 

3. Medyada kadının toplumsal cinsiyet bağlamında temsil edilişi ile gelin-

kayınvalide anlatısını bağdaştırarak kadının televizyon programlarındaki 

görünürlüğünü incelemek. 

4. Gelin-kayınvalide temalı programların gelin-kayınvalide ilişkilerine yönelik 

ön yargıları meşrulaştırıcı ve aile kurumuna zarar verici etkilerini irdelemek. 



3 

 

 1.3. Çalışmanın Önemi 

Toplumsal cinsiyete yönelik televizyon programları üzerinde birçok araştırma 

yapılmış ve hâlen yapılmaktadır. Günümüzde gelin-kayınvalide anlatısının yer aldığı 

çeşitli televizyon kanallarında yayınlanan yarışma programlarında, toplumsal cinsiyet 

başka bir bağlam üzerinden şekillenmektedir. Bu bağlam; kadının kadın üzerinde 

kurduğu, geleneklerin referans alındığı ve ideal gelin adı altında ideal kadının inşa 

edildiği bir bağlamı ifade etmektedir. Bu bakımdan çalışma; televizyon programlarında 

kadının kadına yaklaşımını başka bir deyişle kayınvalidenin geline, gelinin kayınvalideye 

bakışını geleneksel değerlerle toplumsal cinsiyet perspektifinden incelediği için önem arz 

etmektedir. 

 

1.4. Varsayımlar 

Bu çalışmada aşağıdaki varsayımlardan yola çıkılarak sonuca ulaşılması 

planlanmaktadır:  

1. Kitle iletişim araçları toplumdan etkilenerek yayınlar hazırlamakta ve 

hazırladığı yayınlar aracılığıyla da toplumu etkilemektedir. 

2. Televizyonu, diğer kitle iletişim araçları içinde farklı bir yerde 

konumlandırmak gerekmektedir. 

3. Televizyonun toplum üzerindeki etkileri düşünüldüğünde topluma karşı 

sorumlu yayın anlayışının gerekliliği açığa çıkmaktadır. 

4. Televizyon programları ailevi değerleri olumsuz yönde etkileyebilir. 

5. Televizyon programları toplumsal cinsiyet eşitsizliği üretebilir. 

6. Kadınların televizyon programlarında temsil biçimlerinde kadınlara 

yüklenen ev içi roller öne çıkabilir. 

7. Televizyon programlarında toplumda kabul görmüş basmakalıp yargılar 

yeniden sunulabilir.  

8. Televizyon programları aracılığıyla gelin ve kayınvalide ilişkileri 

medyatikleşebilir. 

9. Televizyon programları aracılığıyla aile hayatının mahremiyeti ihlâl 

edilebilir. 



4 

 

10. Televizyon programları, toplumsal hafızada ön yargılar sonucu yer edinmiş 

gelin-kayınvalide stereotiplerini ve gelin-kayınvalide anlaşmazlığını 

meşrulaştırıcı bir rol oynayabilir. 

 

1.5. Sınırlılıklar 

Çalışmanın ilk sınırlılığı gelin-kayınvalide ilişkilerini; geleneksel kodlar ve 

toplumsal cinsiyet rolleri etrafında temsil edebilecek televizyon programları belirlenerek 

oluşturulmuştur. Çalışmanın ikinci sınırlılığı ise ardışık yıllardan seçilen televizyon 

programlarının eylül ayının ilk haftasının izlenmesi ile oluşturulmuştur. Gelin-

kayınvalide ilişkilerinin inceleneceği televizyon programları, ana akım medyada 

yayınlanan yarışma programlarından seçilmiştir. Çalışma; Damat Bayıldı (2019), Zahide 

Yetiş’le Gelin Görün (2020) ve Gelinim Mutfakta (2021) adlı televizyon programlarının 

incelenmesi ile sınırlıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

2. KİTLE İLETİŞİMİ 

İletişim kişiler arasında sınırlı bir fikir alışverişini ifade ederken kitle iletişimi 

kendine özgü iletişim araçları aracılığıyla geniş bir kitle ile tek yönlü kurulan iletişim 

biçimini ifade etmektedir. Kitle iletişimini sağlayan araçlara günümüze değin birtakım 

işlevler yüklenmiştir. Bu işlevlerin başında topluma haber verme, toplumu bilgilendirme 

ve toplumda bir kamuoyu oluşturma gelmektedir. İlerleyen zamanla birlikte kitle iletişim 

araçları aynı zamanda toplumu eğlendirme, toplumun kültürlenmesi ve bireylerin 

sosyalleşmesi işlevlerini de üstlenmiştir. Bununla birlikte kitle iletişim araçlarının mutlak 

bir serbestiye sahip olamayacakları düşüncesinden hareketle hukuk devletlerinde kitle 

iletişimi yasal düzenlemelere bağlanmıştır. Çalışmanın konusu bağlamında kitle iletişimi 

kavramının, kitle iletişim araçlarının ve işlevlerinin, bir kitle iletişim aracı olarak 

televizyonun tarihsel gelişimi ve yasal düzenlemelerin anlaşılması önem taşımaktadır. 

 

2.1. İletişim ve Kitle İletişimi 

İletişimin geçmişi, insanlığın geçmişi kadar eskiye dayanmaktadır. Diğer bir 

ifadeyle insanın var olduğu her dönemde iletişim de var olmuştur. Eski çağlardan beri var 

ola gelen iletişim kurma şekilleri, iletişimsel metotlar ve iletişim teknik becerileri gelişim 

evrelerinden geçerek günümüze ulaşmıştır (Işık, 2012, s. 9).  

Türk Dil Kurumunun Güncel Türkçe Sözlüğünde iletişim kavramı; “duygu, 

düşünce veya bilgilerin akla gelebilecek her türlü yolla başkalarına aktarılması, 

bildirişim, haberleşme, komünikasyon” olarak tanımlanmaktadır. Bir başka deyişle 

iletişim; objeleri, toplumla olan bağları ve siyasal sistemleri birleştirme üzerine 

kurulmaktadır (Maigret, 2014, s. 18). Dolayısı ile iletinin üretilmesi, taşınması ve 

iletilmesi aşamalarından oluşan iletişim, içerdiği iletiler aracılığıyla eylemler arasında 

bağ kurulmasını sağlamaktadır. İletiler; kelime, tümce, sayı, fotoğraf, simge, gösterge ve 

şifre benzeri yazılı, görsel ya da sesli biçimlerde oluşturulabilmektedir (Yücel, 1998, s. 

1-2). 

Bununla birlikte kitle iletişimi kavramı ise Güncel Türkçe Sözlüğünde; “dağınık 

insan topluluklarının örgütlenmiş bir kaynaktan iletilen haberlere veya uyarılara aynı 

anda maruz kalması, birtakım kaynaklardan elde edilen bilgi ve haberlerin değişik 

araçlarla geniş halk topluluklarına yaygın olarak duyurulması, kitle haberleşmesi” 



6 

 

biçiminde tanımlanmaktadır. Bir başka tanımla kitle iletişimi kavramı; “kitle iletişim 

araçlarından yararlanılarak, bilgi, düşünce ve tutumların insan topluluklarına tek veya çok 

yanlı olarak ulaştırılması” şeklinde açıklanabilir. Bu tanımlardan hareketle kitle 

iletişiminin öne çıkan özellikleri; kendine özgü iletişim araçlarının bulunması, taşınan 

mesajların geniş bir topluluğu hedef alması ve tek yönlü ya da çok yönlü olmasıdır. Kitle 

iletişiminin taşıdığı bu özellikler, kitle iletişimini diğer iletişim türlerinden ayırmaktadır 

(İçel, 2015, s. 43). 

Kitle iletişimi, kişiler arası iletişimin boyutunu aşarak sistemli bir yapıdan üretilen 

bilgilerin geniş topluluklara aktarılma sürecini ifade etmektedir.  Bir başka anlatımla 

iletişim, karşılıklı fikir alışverişine dayanan; duygu, düşünce ve bilgilerin sınırlı araçlar 

aracılığıyla kodlandığı ve karşı tarafa iletildiği bir hareket dizisini ifade ederken; kitle 

iletişimi ise aynı duygu, düşünce ve bilgilerin gelişen araçlar aracılığıyla kodlanarak 

sayıca belirsiz ve düzensiz kitlelere aktarıldığı iletişim sürecini ifade etmektedir (Çakıral, 

2016, s. 20-21). Buna bağlı olarak kitle iletişiminde iletişimin yönü; gelişen araçlardan, 

sayısı bilinmeyen insan topluluğuna doğru gerçekleşmektedir. Dolayısı ile kitle iletişimi 

dendiğinde kitleye erişimi sağlayacak olan iletişim araçları ön plana çıkmaktadır. Bu 

araçlar da kitle iletişim araçları olarak adlandırılmaktadır.  

 

2.2. Kitle İletişim Araçları ve İşlevleri 

Kitle iletişimi kendine özgü araçlar aracılığı ile sağlanmaktadır. Bu sebeple kitle 

iletişim araçları dendiğinde kişiler arası iletişimi sağlayan araçlara göre daha gelişmiş 

araç ve gereçler akla gelmektedir. 

Kısaca medya  olarak da adlandırılan kitle iletişim araçları, günümüzde 

etkinliklerini yaygın bir şekilde sürdürmektedir. Nitekim kitle iletişim araçları ürettikleri 

her türlü bilgi, düşünce ve kanaatler aracılığıyla topluma yön vermektedir. Aynı zamanda 

toplulukları ve bireyleri etki altına almaktadır (Çiftci, 2015, s. 319-320). Bir diğer 

ifadeyle kitle iletişim araçları hem toplumu etkilemekte hem de toplumdan 

etkilenmektedir.  

Kişiler arası iletişimde kullanılan araçlar telefon, mektup, telsiz, telgraf gibi araçlar 

iken; toplumu bilgilendirme amaçlı kullanılan kitle iletişim araçları ise kitap, gazete, 

dergi, radyo, televizyon, sinema, internet yayınları gibi araçlardır (Yücel, 1998, s. 8). 



7 

 

Diğer bir deyişle bireyler arası haberleşme vücut, yüz, kıyafet, dil ve yazı aracılığı ile 

sağlanırken; kitle iletişimi basın, radyo, televizyon, sinema gibi kitlelere erişimi mümkün 

kılan araçlar vasıtası ile gerçekleştirilmektedir (Işık, 2012, s. 25). Diğer yandan topluma 

ulaşma ve bir mesaj verme amacı taşıyan kitle iletişim araçlarına günümüze değin birçok 

işlev yüklenmiştir. 

Kitle iletişim araçlarının işlevlerini genel olarak şu şekilde sıralamak mümkündür; 

kamuoyu oluşturma ve oluşan kamuoyunu açıklama işlevi, haber verme ve toplumu 

bilgilendirme işlevi, denetleme ve eleştirme işlevi, devlet faaliyetlerini tanıtma işlevi, 

eğlendirme işlevi, ürün ve hizmetleri tanıtım işlevi, dördüncü güç işlevi (Çiftci, 2015, s. 

320-322).   

Kitle iletişim araçlarının dördüncü güç olma işlevinden kısaca şu şekilde söz 

edilebilir: Basını ilk kez 1828’de yasama, yürütme ve yargıdan sonra dördüncü güç olarak  

adlandıran İngiliz siyasetçi Thomas Macaulay günümüze değin basının, daha geniş bir 

ifadeyle medyanın üstlendiği temel görevin ne olduğunun âdeta belirleyicisi olmuştur 

(Hargreaves, 2006, s. 10).  Nitekim medya, demokrasi ile yönetilen ülkelerde kendine 

özgü nitelikler taşıyan ve en tanımlayıcı iletişim fenomeni olarak görülmektedir (Maigret, 

2014, s. 20). Bu sebeple kitle iletişim araçları ve onlara yüklenen dördüncü güç işlevi için 

denilebilir ki medya; yasama, yürütme ve yargıdan sonra dördüncü güç olarak görülüp 

medyaya birtakım kamusal sorumluluklar yüklenmektedir. Bu durumda medyanın haber 

alma, haber verme, eleştirme, kamuyu bilgilendirme, kamuoyu oluşturma özellikleri 

diğer işlevlerine göre daha öne çıkmaktadır.   

Günümüzde kitle iletişim araçları; bireylerin, güncel olaylardan haberdar olma ve 

bilgilenmelerini sağlayan önemli aygıtlara dönüşmüştür. Diğer haber kaynaklarına erişim 

konusunda eşit haklara sahip olmayan bireylerin, bu sebeple kitle iletişim araçlarına 

duyduğu güven dünden bugüne artmıştır. Ortaya çıktığı dönemde, toplumsal sistemin bir 

ögesi olan ve toplumun bazı ihtiyaçlarını giderme amacı güden kitle iletişim araçları; 

zamanla artan güçlerine bağlı olarak, farklı amaçların gerçekleştirilmesinde de bir aracı 

görevi görmeye başlamıştır (Cereci, 2016, s. 63-64).  

Öyle ki kitle iletişim araçları, farklı statülere sahip bireyleri herhangi bir konu 

hakkında belirli bir düşünceye yönlendirmekte ve bu bireylerin aynı görüş etrafında bir 

araya gelmelerini sağlamaktadır (Geçer, 2015, s. 51). Buna bağlı olarak kurumlar ve 

kurumsallaşmış kişilerden söz etmek mümkündür. Kitle iletişiminde iletiyi gönderen 



8 

 

taraf, bir kurum olarak veya kurum bünyesindeki bir kişi olarak öne çıkabilmektedir. 

Örneğin basın kuruluşları, yayın kuruluşları, basımevleri ve sinema filmleri kurumları 

belirtirken; basın mensupları ve yayın mensupları ise kurumsallaşmış kişileri 

belirtmektedir (Çakıral, 2016, s. 21). Dolayısı ile kurumlar ya da kurumlar bünyesindeki 

kurumsallaşmış kişiler toplumun yönlendirilmesinde ve ikna edilmesinde etkin bir rol 

oynamaktadır.  

Bununla birlikte kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması ve sınırötesi yayınların 

yapılması; küreselleşmeye giden süreçte ve dünyanın küresel bir köy haline gelişinde 

kuşkusuz önemli bir rol oynamaktadır (Yücel, 1998, s. 9). Kitle iletişim araçlarının 

günümüzde bu denli yaygınlaşmış olması, aynı zamanda bu araçların kitlelere ilettiği 

mesajların meşruluğunu da yaygınlaştırmaktadır (Cereci, 2016, s. 85).  Diğer bir ifadeyle 

kitle iletişim araçları değer yargılarının meşruluğunu kaybetmesinde ya da tekrar 

kazanmasında etkili olabilmektedir. Böylece üretilen yeni kültürel değerler, toplum 

tarafından paylaşılır duruma gelirken eski değerler ise toplumda geçerliliğini 

yitirmektedir.  

Bireyleri eğitme, eğlendirme ve toplumsallaşmalarına katkıda bulunma işlevleriyle  

ön plana çıkan kitle iletişim araçları tüm bu dinamiklere bağlı olarak toplumsal 

dönüşümün de bir diğer ayağını oluşturmaktadır. Nitekim bireyler kitle iletişim araçları 

aracılığıyla deneyimlediği kültüre ilişkin unsurları ve hayat tarzlarını kabullenmekte ve 

etkilendikleri karakterleri kendilerine rol model almaktadırlar. Bu bağlamda toplumun 

yeme-içme pratikleri, giyinme biçimleri, tutumları, davranışları, bakış açıları kitle 

iletişim araçları aracılığıyla değişime uğramaktadır (Çakıral, 2016, s. 23).  

Özellikle görsel-işitsel kitle iletişim araçları olan sinema, televizyon ve internet 

ortamında yapılan yayınların toplumsal değişimler ve rol modeller üretme açısından diğer 

kitle iletişim araçlarına göre daha etkili olduğu söylenebilir. Çalışmanın konusu gereği 

kitle iletişim araçları içinde televizyon üzerinde daha çok durulacaktır. 

 

2.2.1. Televizyon yayıncılığı ve Türkiye 

Görsel ve işitsel bir kitle iletişim aracı olan televizyon göze ve kulağa hitap ediş 

biçimiyle diğer kitle iletişim araçlarından, başta basından olmak üzere belirgin bir şekilde 

ayrılmaktadır (Erdoğan ve Budak, 2016, s. 18). Bununla birlikte günümüz kitle iletişim 



9 

 

araçları arasında diğer iletişim araçlarına göre etki alanı daha geniş olan medya aracının 

da televizyon olduğunu ifade etmek mümkündür. Hayatın bir parçası haline dönüşen 

televizyon, aynı zamanda okuma oranı düşük Türkiye’de bilgi edinme kaynağı 

bakımından önde gelen kitle iletişim araçlarından biridir (Geçer, 2015, s. 56).  

Televizyonun ortaya çıkışı diğer kitle iletişim araçlarında yaşanan ilerlemelerle 

gerçekleşmiştir. Nitekim 1800’lü yıllarda telgrafın icadıyla başlayan iletişim 

araçlarındaki gelişim süreci, ses ve görüntüyü aynı anda iletebilen yeni kitle iletişim 

araçlarının doğuşuna zemin hazırlamıştır.  Televizyon yayıncılığının tarihsel seyrine 

bakıldığında ise 1949’ta Amerika Birleşik Devletleri’nde birden fazla tecimsel, bir diğer 

deyişle ticari televizyon ortaklıkları kurulmuştur. Bununla birlikte iletişim yayınlarını 

düzenleyen ve denetleyen Federal İletişim Komisyonu, kurulan televizyon ortaklıklarına 

yayın izni vermediğini belirtmek gerekmektedir. Nitekim komisyonun talebi, bir türe 

dayalı ve ulusallık üzerine kurulu bir yayın yapısının oluşturulması üzerinedir. Bu sebeple 

1941’te Ulusal Televizyon Sistemleri Komitesi açılmış ve bazı televizyon ortaklıkları 

yayın hayatına başlamıştır. Buna karşın İkinci Dünya Savaşının yaşanması televizyon 

yayıncılığını da kötü etkilemiş ve bazı televizyon şirketleri yayın hayatına son vermek 

durumunda kalmıştır. Savaştan sonra 1950’li yılların başında ise Amerika Birleşik 

Devletleri’nde renkli televizyon yayıncılığına geçilmiştir. O dönem yüzden fazla 

televizyon şirketinin aktif olduğu televizyon yayıncılığına, ilerleyen yıllarla beraber pek 

çok yeni televizyon şirketi daha katılmıştır (Yücel, 1998, s. 17-18). 

Türkiye radyo yayıncılığı anlamında başta gelen ülkelerden biri konumunda iken, 

televizyon yayıncılığına geçişte sonda gelen ülkelerden biri olmuştur (Sarmaşık, 2000, s. 

19). Buna bağlı olarak Amerika ve Avrupa kıtalarında renkli televizyon kullanımının 

yaygınlaştığı yıllarda Türkiye’de siyah-beyaz televizyon satışının hâlen devam ettiği 

görülmektedir. 

Hukuki çerçevede Türkiye’deki televizyon yayıncılığına bakıldığında ise 1982 

Anayasasının değiştirilmeden önceki 133. maddesinde yer alan “radyo ve televizyon 

istasyonları, ancak Devlet eli ile kurulur ve idareleri tarafsız bir kamu tüzel kişiliği 

hâlinde düzenlenir” hükmüne göre radyo ve televizyon istasyonlarının kuruluşu ve 

işletilmesi devlet tekeline bırakılmış ve özel girişimlere bu konuda herhangi bir serbesti 

tanınmamıştır. Bununla birlikte 14 Kasım 1983’te yürürlüğe giren 2954 sayılı Türkiye 

Radyo ve Televizyon Kanunu ise anılan anayasal hüküm doğrultusunda hazırlanmıştır. 



10 

 

Söz edilen Kanunun 4’ncü maddesine göre “radyo ve televizyon verici istasyonlarının 

kurulması, işletilmesi, yayınlarının düzenlenmesi ile yurt içine ve yurt dışına yayın 

yapılması, Devletin tekelindedir. Bu tekel, Türkiye Radyo-Televizyon Kurumu 

tarafından kullanılır” kararı gereği radyo ve televizyon işletmeye ilişkin devlet tekeli, 

kanunen de hüküm altına alınmış ve bu işletim hakkının kullanımının sadece Türkiye 

Radyo-Televizyon Kurumuna verilmesi kararlaştırılmıştır (İçel, 2015, s. 366). Bu 

bağlamda Türkiye’de televizyon yayıncılığına geçiş ilk kez, kamusal yayın anlayışı 

güden Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumu aracılığıyla olmuştur (Erdoğmuş ve Koçer, 

2018, s.1). 

Türkiye’de ilk televizyon yayını denemeleri ise 1952 yılında İstanbul Teknik 

Üniversitesince belirli alanlarla sınırlı bir şekilde gerçekleştirilmiştir. Kamu yayıncılığı 

amacı gütmeyen İstanbul Teknik Üniversitesi Televizyonu, kendi olanakları 

doğrultusunda haftada bir gün yayın gerçekleştirmiştir. 1951 yılında başlayan bu yayınlar, 

1971 yılına değin kesintisiz bir şekilde sürmüştür. (Sarmaşık, 2000, s. 19). 1968 yılına 

gelindiğinde Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumu tarafından siyah beyaz deneme 

yayınları başlamıştır. Türkiye’de ilk resmî televizyon yayını ise 31 Ocak 1968’de 

Ankara’da yapılmıştır (Çakıral, 2016, s. 33).   

Özel televizyon yayıncılığına izin verilmemesi, bununla birlikte özel televizyon 

yayıncılığını engelleyici düzenlemelerin de kanunda yer almaması nedeniyle oluşan 

hukuk boşluğu, televizyon girişimcileri için hareket serbestisi oluşturmuştur. Nitekim 7 

Mayıs 1990 tarihinde deneme yayınlarına başlayan Star 1 kanalı, 4 Ekim 1990’da deneme 

yayınlarını sonlandırarak fiilî yayın hayatına geçmiştir. Bu sebeple özellikle 1990 senesi, 

özel televizyon girişimciliği için özendirici bir sene olmuştur (Öztürk, 2004, s. 101). 

Böylece radyo ve televizyon istasyonlarının ancak devlet eli ile kurulacağını ön gören 

anayasal hüküm de değişmek durumunda kalmıştır. Nitekim yeni hükümde “radyo ve 

televizyon istasyonları kurmak ve işletmek kanunla düzenlenecek şartlar çerçevesinde 

serbesttir” denilerek televizyon yayıncılığı anayasal güvenceye kavuşturulmuştur (Can 

Maraşlı, 2017, s. 389). 

Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumu kanalının siyah-beyaz yayınlardan renkli 

yayınlara ve tek kanallı televizyon yayıncılığından çok kanallı televizyon yayıncılığına 

geçişi getiren süreç, Türk seyircisinin 1990 yılında ilk kez ticari televizyon yayıncılığı ile 

buluşmasıyla devam etmiştir. İlk ticari televizyon yayıncılığı ile birlikte kitle iletişim 



11 

 

alanında tecimsel televizyon kanalları da yer almaya başlamıştır. Zaman içinde de 

televizyon her evde bulunabilen bir tüketim malı haline dönüşmüştür. Bir diğer ifadeyle 

Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumunun yayın hayatına başladığı zamanlarda bir 

televizyona sahip olmak herkes için olanaklı olmayan, lüks bir tüketim malı iken 

günümüzde her evde bulunan sıradan bir tüketim malı haline gelmiştir (Erdemir Göze, 

2015, s. 172-173). 

Televizyon seyretme pratiklerinin ülke genelinde yaygınlaşması ve televizyon 

izleyici sayısındaki büyük artış doksanlı yılların başına denk gelmektedir. Türkiye Radyo 

ve Televizyon Kurumunun televizyon yayıncılığına adım atışından, tecimcel televizyon 

kanallarının yayıncılığa adım atışına değin geçen zaman dilimi; televizyonun her eve 

girmeye ve yerleşik düzenin bir parçası haline gelmeye başladığı süreci içermektedir 

(Geçer, 2015, s. 97).  

Tüm bu gelişim süreci içinde televizyonun tecimsel boyutu ile toplumun kültürel 

değerleri arasında kurulan ilişkinin biçimi de günümüze değin önem ifade edegelmiştir. 

Nitekim televizyon kuruluşlarının amaçları ile toplumun değer yargıları arasında bir 

denge mekanizması kurulamadığında, özellikle tecimsel yayın yapan televizyon 

kanallarının çıkarları doğrultusunda yayın politikalarını şekillendirmelerine neden 

olabilmektedir (Cereci, 2016, s. 77). Öyle ki program türlerindeki değişmeler ve ticari 

düşüncelerden kaynaklı çeşitlendirmeler; yukarıda değinilen kitle iletişim araçlarının 

işlevleri açısından televizyonu, üstlendiği toplumsal işlevlere karşı 

yabancılaştırabilmektedir (Geçer, 2015, s. 57).  

 

2.2.1.1. Radyo ve televizyon üst kurulu 

Ülke genelinde yaygınlaşan radyonun ve televizyonun önemli kitle iletişim araçları 

durumuna gelmesi ve devletin yayıncılık üzerindeki tekelinin kalkmış olması, radyo ve 

televizyon istasyonlarının kurulmasını hukuki şartlara bağlayacak ve yayınlanan 

programların düzeni ile denetimini sağlayacak bir devlet kurumunun gerekliliğini ortaya 

çıkarmıştır. Buna bağlı olarak 1994 yılında yürürlüğe giren 3984 sayılı Radyo ve 

Televizyonların Kuruluş ve Yayınları Hakkında Kanun ile radyo ve televizyon 

yayıncılığını düzenlemek ve denetlemek üzere bağımsız bir idari otorite şeklinde 

tanımlanan Radyo ve Televizyon Üst Kurulu kurulmuştur (Sarmaşık, 2000, s. 142).  



12 

 

Devlet; elektronik yayıncılığın diğer bir deyişle televizyon yayıncılığının yasal 

zeminini ve yayın kuruluşlarının yükümlü oldukları hukuki kuralları düzenlemiş ve 

kuralların uygulanılırlığını denetlemek için ayrı bir tüzel kişilik olarak Radyo ve 

Televizyon Üst Kurulunu kurmuştur.  

Günümüzde 3984 sayılı kanunu yürürlükten kaldıran 3 Mart 2011 tarihli 6112 sayılı 

Radyo ve Televizyonların Kuruluş ve Yayın Hizmetleri Hakkında Kanunda, Radyo ve 

Televizyon Üst Kurulunun kuruluşu şu şekilde açıklanmaktadır (Çiftci ve Kırgıl, 2015, s. 

82): “Radyo, televizyon ve isteğe bağlı yayın hizmetleri sektörünü düzenlemek ve 

denetlemek amacıyla, idarî ve malî özerkliğe sahip, tarafsız bir kamu tüzel kişiliği 

niteliğinde Radyo ve Televizyon Üst Kurulu kurulmuştur.” 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Radyo ve Televizyon Üst Kurulunun görev alanına 

radyo, televizyon ve isteğe bağlı yayın hizmetleri girmektedir. Radyo ve Televizyon Üst 

Kurulu sözü edilen yayın hizmetlerini düzenleme ve denetleme ile sorumludur. Aynı 

zamanda kamu tüzel kişiliğine sahip olan kurul, özerk bir yapıya sahiptir ve kurulun 

tarafsız olduğu belirtilmiştir. Sözü edilen Kanunun 35’nci maddesine göre ise “Üst Kurul; 

en az dört yıllık yüksek öğrenim görmüş, meslekleriyle ilgili konularda kamu kurum ve 

kuruluşları veya özel kuruluşlarda en az on yıl süreyle görev yapmış, meslekî açıdan 

yeterli bilgiye, deneyime ve Devlet memuru olma niteliğine sahip, otuz yaşını doldurmuş 

kişiler arasından Türkiye Büyük Millet Meclisince seçilen dokuz üyeden oluşmaktadır.” 

Radyo ve Televizyon Üst Kurulunun görev ve yetkileri 6112 sayılı Kanunun 37’nci 

maddesinde aşağıdaki şekilde düzenlenmiştir: 

Madde 37- ç) Bilgi Teknolojileri ve İletişim Kurumunun görev ve yetkileri saklı kalmak 

kaydıyla, platform, multipleks, altyapı işletmecileri ile verici tesis ve işletim şirketinin radyo, 

televizyon ve isteğe bağlı yayın hizmetlerinin iletimi faaliyetlerine ilişkin uymaları gereken 

idarî, malî ve teknik şartları belirlemek, bunlara yayın iletim yetkisi vermek ve gerektiğinde 

iptal etmek. 

 e) Türkiye Cumhuriyeti topraklarında yerleşik medya hizmet sağlayıcıların yayın 

hizmetlerini, bu Kanun hükümlerine ve Türkiye Cumhuriyeti’nin taraf olduğu uluslararası 

andlaşmalara uygunluğu açısından izlemek ve denetlemek. 

g) Yayın hizmetlerinin izlenmesi ve denetlenmesi için gerekli izleme ve kayıt sistemlerini, 

gerekli hâllerde yayıncı kuruluş stüdyolarına da cihaz yerleştirerek kurmak. 

ğ) Medya hizmet sağlayıcılarının yayın hizmetlerinde yer verecekleri koruyucu sembol 

sistemi ile ilgili usul ve esasları belirlemek. 



13 

 

h) Medya hizmet sağlayıcılarının sunduğu yayın hizmetlerinde ve platform, multipleks, 

altyapı işletmecileri ile verici tesis ve işletim şirketinin sunduğu hizmetlerde bu Kanuna ve 

ilgili diğer mevzuata aykırılık tespit edilmesi veya yayın lisansı şartlarına uyulmaması 

hâlinde gerekli müeyyideleri uygulamak (Çiftci ve Kırgıl, 2015, s. 85).1 

Yukarıdaki maddelerden hareketle Radyo ve Televizyon Üst Kurulu, yayın 

kuruluşlarının hukuki kararlara uygun davranıp davranmadığını kontrol etmekle sorumlu 

bir üst kuruldur. Bununla birlikte Radyo ve Televizyon Üst Kurulunun düzenleme ve 

denetleme yetkileri dışında yayın kuruluşlarına yaptırım uygulama yetkisi de 

bulunmaktadır. Bu yaptırımları adli ve idari yaptırımlar şeklinde sınıflandırmak 

mümkündür. İdari yaptırımlar; para cezası uygulamak, ilgili programa beş defaya kadar 

yayın durdurma cezası vermek ve yayın kataloğundan çıkarmak şeklindedir. Diğer 

yandan adli yaptırımları gerektiren hususlar ise yayın lisansı olmadan yayın yapmak, 

yayın durdurma cezası alındığı hâlde yayını durdurmamak ve yayına devam etmek ya da 

yayın lisansı iptal edildiği hâlde yayına devam etmek. Bu gibi durumlar söz konusu 

olduğunda kişilere adli para cezası ve hapis cezaları verilebilmektedir. Aynı zamanda 

tüzel kişiler için de güvenlik tedbirleri uygulanmaktadır (Yiğit, 2019, s. 76). 

Yukarıda da belirtildiği üzere kısaca Radyo ve Televizyon Üst Kurulu; görevleri ve 

yetkileri kanunda belirtilen, radyo ve televizyon yayıncılığını düzenleyen, yönlendiren, 

denetleyen, gerekli durumlarda yaptırım uygulayan, kamu tüzel kişiliğine sahip, tarafsız 

bir kuruldur. 

 

2.2.1.2. Televizyon program türleri 

Özel televizyonlar, 1990’lı yıllarda medya alanında üstün durumda bulunan 

kimselerin, ortaklık girişimleriyle kurulmuştur. Ulusal temelde yayın yapan pek çok 

kanalın art arda kurulmasıyla beraber bölgesel kanal ve belirli bir tema etrafında yayın 

yapan kanal sayıları artmıştır. Özel televizyon kanalları yeterli bir donanıma sahip olarak 

kurulmadıklarından dolayı, ilk yıllarda ürettikleri programlar yurtdışı kaynaklı olmuştur. 

Özel televizyonların Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumu ile rekabete girişen ve 

seyirciyi kendi kanallarına çekmek isteyen yayın politikaları; kanallarında eğlenceye, 

dizilere, spora ve magazinsel içerikli programlara ağırlık vermelerine neden olmuştur. Bu 

 
1https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56 (Erişim Tarihi: 18.09.2021) 

https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56


14 

 

programlarda da tanınır isimlere yer verilerek izlenme oranlarının yüksek tutulması 

hedeflenmiştir. İlerleyen süreçle birlikte belirli bir popülariteyi yakalamış özel televizyon 

kanallarında çocuk izler kitleye yönelik programlar ile müzik programları sayısı 

azaltılmış ve yarışma temalı programların sayısı arttırılmıştır (Erdoğmuş ve Koçer, 2018, 

s. 1-2).  

Bir diğer ifadeyle 1990’lı yıllarla birlikte televizyon yayıncılığındaki devlet 

tekelinin kalkması ve özel televizyonların yayınlarına izin verilmesi kitle iletişim 

alanında yeni bir dönemi başlatmıştır. Televizyon kanal sayılarındaki artış ve teknolojide 

yaşanan gelişimler; televizyon yayıncılığınının niteliğini, içerik çeşitliliğini ve seyircinin 

izleme pratiklerini değiştirmiştir. Yaşanan bu değişim süreci, özellikle televizyon 

programlarının format ve türlerinde öne çıkmaktadır. Yurtdışı kaynaklı televizyon 

yapımlarımdan etkilenme sonucu, yabancı türdeki ve formattaki programlara yerel 

unsurlar da eklenerek bu programlar Türk televizyon kanallarına uyarlanmıştır (Özsoy, 

2011, s. 127-128). 

Günümüzde Radyo ve Televizyon Üst Kurulu televizyon programlarını belirli 

türlere göre ayırmaktadır. Bu türlerin adları ve ifade ettikleri program biçimleri aşağıdaki 

şekildedir: 

Haber: Kamuoyunu bilgilendirme amacıyla ve nesnel bir bakış açısıyla izleyici ve 

dinleyicilere iletilen güncel, toplumsal, ekonomik, siyasal, kültürel ve benzeri olay, konu ve 

gelişmelerin sunulduğu program türü. 

Güncel Programlar: Toplum ve insan yaşamında karşılaşılan çarpıcı ve genellikle münferit 

olayları konu alan program türü. 

Kültür Programları: Toplumun düşünce ve hayat şekline konu teşkil eden ve nesilden nesile 

aktarılan inanç, bilgi ve uygulamaların korunması, geliştirilmesi, yayılması ve 

zenginleştirilmesi amacıyla hazırlanan program türü. 

Eğitim Programları: Toplumun farklı kesimlerine hitap eden ve hayatta gerekebilecek farklı 

bilgi ve beceri türlerini kapsayan eğitim amaçlı hazırlanmış program türü. 

Gerçek Yaşamlar: Kişilerin gerçek yaşamlarına dayanan olayların ele alındığı program türü. 

Drama: Bir sözcüğün, bir kavramın, bir davranışın, bir fikir ya da yaşantının veya bir olaylar 

dizisinin, tiyatro ve sinema tekniklerinden yararlanarak canlandırıldığı yapım türü. 

Eğlence Programları: Neşeli ve hoşça vakit geçirilmesi amaçlanan program türü. 



15 

 

Çocuk Programları: Çocuklara yönelik hazırlanmış, çocukların zevklerini ve öğrenim 

alışkanlıklarını oluşturan ve bunlara uygun program türü. 

Ticari İletişim ve Tanıtım: Radyo ve televizyon reklamları, program desteklemesi, tele-

alışveriş ve ürün yerleştirmeyi de kapsamak üzere, ekonomik bir faaliyette bulunan gerçek 

veya tüzel kişinin, ürün, hizmet veya imajını, doğrudan veya dolaylı olarak tanıtmak 

amacıyla tasarlanmış sesli veya sessiz görüntülerin bir ücret veya benzeri bir karşılıkla ya da 

öz tanıtım amacıyla bir programla birlikte ya da bir program içine yerleştirilerek verilmesi 

(RTÜK, 2014, s. 11-19). 

 

2.2.1.3. Televizyon yayıncılığında yasal düzenlemeler 

Türkiye’de televizyon yayıncılığı ile ilgili yasal düzenlemeler dendiğinde akla 

anayasal ve yasal düzenlemeler gelmektedir. Nitekim devlet, televizyon yayıncılığında 

bir serbesti getirmemekte ve televizyon yayıncılığını izin sistemine tabii tutmaktadır. 

Anayasanın 133’ncü maddesinde de serbesti kavramından şu şekilde bahsedilmektedir: 

“Radyo ve televizyon istasyonlarını kurmak ve işletmek kanunla düzenlenecek şartlar 

çerçevesinde serbesttir.”2 Böylece devlet, televizyon istasyonlarının kurulmasını ve 

işletilmesini belirli şartlara bağlamış ve bu şartlar dahilinde televizyon yayıncılığına 

serbesti tanımıştır. Aynı zamanda bir üst kurul oluşturarak televizyon yayıncılığının 

düzenlenmesini ve denetlenmesini amaçlamıştır.  

Anayasal düzenlemeleri, yasal düzenlemeler takip etmiştir. Devlet gözetiminde 

televizyon yayıncılığına ilişkin kanunî düzenlemeler devlet kanalı ve özel televizyon 

kanalları için ayrı kanunlar altında düzenlenmiştir. Günümüzde televizyon yayıncılığı 

açısından öne çıkan iki kanun; 2954 sayılı Türkiye Radyo ve Televizyon Kanunu ile 6112 

sayılı Radyo ve Televizyonların Kuruluş ve Yayın Hizmetleri Hakkında Kanundur.  2954 

sayılı Kanun tek tüzelkişiliğe sahip Türkiye Radyo ve Televizyon Kurumunun 

yayıncılığını düzenlemektedir. 6112 sayılı Kanun ise Türkiye Radyo ve Televizyon 

Kurumu dışında kalan özel televizyonların yayıncılığını düzenlemektedir. 

Diğer yandan 2011 yılında yürürlüğe giren 6112 sayılı Radyo ve Televizyonların 

Kuruluş ve Yayın Hizmetleri Hakkında Kanun, medya alanında birçok yeni düzenleme 

getirmiştir.  

 
2https://www.mevzuat.gov.tr/, Mevzuat Bilgi Sistemi web sitesi (Erişim Tarihi: 20.12.2021) 

https://www.mevzuat.gov.tr/


16 

 

Mülga3 3984 sayılı Radyo ve Televizyonların Kuruluş ve Yayınları Hakkındaki 

Kanun, Avrupa Birliği kazanımlarına uyum sürecinde yürürlükten kaldırılmıştır. Yerine 

6112 sayılı Radyo ve Televizyonların Kuruluş ve Yayın Hizmetleri Hakkında Kanun 3 

Mart 2011 tarihinde yürürlüğe girmiştir. 6112 sayılı Kanun yayıncılık alanında birçok 

yeni düzenleme getirmiştir. Nitekim Avrupa eserleri, bağımsız yapımcı, editoryal 

sorumluluk, gizli ticari iletişim, medya hizmet sağlayıcı, isteğe bağlı yayın hizmeti, 

koruyucu sembol, sayısal yayın, ürün yerleştirme, verici tesis ve işletim şirketi, 

multipleks kapasitesi gibi tanımlar, yeni Kanunla Türk mevzuatına girmiştir. 

Mevzuatta 6112 sayılı Kanunla ilk defa yer verilen ve yeniden düzenlenen 

kavramlar ile bu kavramların tanımları 3’ncü maddede aşağıdaki şekildedir: 

Editoryal sorumluluk: programların içeriği ve seçimi ile radyo ve televizyon yayın 

hizmetlerinde bir yayın akış çizelgesi, isteğe bağlı yayın hizmetlerinde ise bir katalog içinde 

sunulmasına ilişkin düzenleme ve kontrol yetkisine sahip olma. 

İsteğe bağlı yayın hizmeti: Programların kullanıcının seçtiği bir zamanda ve münferit isteği 

üzerine medya hizmet sağlayıcı tarafından düzenlenmiş bir program kataloğuna bağlı olarak 

izlendiği veya dinlendiği yayın hizmeti. 

Koruyucu sembol: Yayın hizmetinin içeriği hakkında izleyicilerin bilgilendirilmesi amacıyla 

medya hizmet sağlayıcılar tarafından kullanılan ortak semboller. 

Medya hizmet sağlayıcı: Radyo, televizyon ve isteğe bağlı yayın hizmeti içeriğinin seçiminde 

editoryal sorumluluğu bulunan ve bu hizmetin düzenlenme ve yayınlanma biçimine karar 

veren tüzel kişi. 

Program: Bir medya hizmet sağlayıcı tarafından hazırlanan bir yayın akış çizelgesi veya 

katalog içinde yer alan bir dizi görsel ve/veya işitsel unsurun oluşturduğu tek bir bütün. 

Televizyon yayın hizmeti: Programların bir yayın akış çizelgesine dayalı olarak eş zamanlı 

izlenebilmesi amacıyla bir medya hizmet sağlayıcı tarafından sunulan şifreli veya şifresiz 

görsel-işitsel yayın hizmeti. 

Tematik yayın: Günlük yayın süresinin en az yüzde yetmişini haber, belgesel, eğitim, 

ekonomi, kültür, tarih, spor, müzik, sinema, dizi film, pazarlama veya benzeri konularda 

olmak üzere sadece belli bir türe veya genel izleyici kitlesi dışında belli bir izleyici kesimini 

hedef alan programlara ayıran yayın. 

Ulusal yayın: Ülke nüfusunun asgari yüzde yetmişine ve Üst Kurulca belirlenen yerleşim 

yerlerine karasal ortamdan ulaştırılan yayın hizmeti. 

 
3Güncel Türkçe Sözlüğünde “varlığı kaldırılan, kapatılan” şeklinde tanımlanmaktadır. 



17 

 

Yayıncı: Televizyon ve/veya radyo yayın hizmeti veren medya hizmet sağlayıcı. 

Yayın hizmeti: Medya hizmet sağlayıcının editoryal sorumluluğu altında ve temel amacı 

kamuoyunu bilgilendirmek, eğlendirmek veya eğitmek üzere elektronik iletişim şebekeleri 

yoluyla program sunmak olan, bireysel iletişim hariç olmak üzere, televizyon yayın hizmeti 

ve ticari iletişim ile radyo yayın hizmeti (Çiftci ve Kırgıl, 2015, s. 53-56). 

 

2.2.1.4. Program düzenleme serbestliği  

Televizyon yayıncılığı bağlamında program kavramı 6112 sayılı Kanunda “bir 

medya hizmet sağlayıcı tarafından hazırlanan bir yayın akış çizelgesi veya katalog içinde 

yer alan yer alan bir dizi görsel ve/veya işitsel unsurun oluşturduğu tek bir bütün” şeklinde 

tanımlanmaktadır (Çiftci ve Kırgıl, 2015, s. 55). Bu bağlamda program düzenleme 

serbestliği kavramını yasal düzenlemelere uygun olmak şartıyla televizyon 

programlarının içerik bakımından serbest biçimde hazırlanıp yayınlanabilmesi şeklinde 

ifade etmek mümkündür (Zubir, 2017, s. 77). 

Sorumluluk açısından bakıldığında televizyonun toplum üzerinde olumsuz etkileri 

öne çıkmaktadır. Nitekim medya hizmet sağlayıcıları, sundukları yayınlar aracılığı ile var 

olan değer yargılarını yeniden üretebileceği gibi yeni değer yargıları ve sağlıklı olmayan 

düşünceler de üretebilmektedir. Bununla birlikte televizyon yayınları; şiddetin 

normalleştirilmesi, kültüre ve eğitime dair program sayılarının azlığından dolayı izler 

kitlenin kültür ve eğitim seviyesinin de azalması, değer yargılarının bozulması, toplumsal 

kurumlara ve diğer bireylere duyulan güvenin sarsılması ve Türkçenin yanlış kullanımı 

gibi sonuçlar da doğurabilmektedir (Yücel, 1998, s. 84). Bu sebeplere bağlı olarak medya 

hizmet sağlayıcılar gerekli sorumlulukları almakla  yükümlü tutulmuştur.  

Dolayısı ile medya hizmet sağlayıcıları, program düzenleme serbestliğine sahip 

olmakla birlikte yayın kuruluşlarına mutlak bir serbesti hakkı tanınmamış ve medya 

hizmet sağlayıcılarının yayın hizmetlerini kamusal sorumluluk anlayışına uygun şekilde 

yapmaları yasal düzenlemelerde ön görülmüştür. Medya hizmet sağlayıcılarının kamusal 

sorumluluk anlayışı içinde sunacakları yayınlarında uymaları gereken ilkeler de yasal 

düzenlemelerle belirlenmiştir. 

 



18 

 

2.2.1.5. Yasal yayın hizmeti ilkeleri 

Medya hizmet sağlayıcılarının yayınlarında uymaları gereken ilkeler kanunlarla 

düzenlenmiştir. Günümüzde yürürlükte bulunan Türkiye Radyo ve Televizyon 

Kurumunun yayıncılığını ve kurumsal yapısını düzenleyen 2954 sayılı Türkiye Radyo ve 

Televizyon Kanunun 5’nci maddesinde yer alan genel yayın esasları aşağıdaki şekildedir: 

*Anayasanın sözüne ve ruhuna bağlı olmak; Devletin ülkesi ve milletiyle bölünmez 

bütünlüğünü, milli egemenliği, Cumhuriyeti, kamu düzenini, genel asayişi, kamu yararını 

korumak ve kollamak. 

*Genel ahlakın gereklerini, milli gelenekleri ve manevi değerleri gözetmek. 

*Türk milli eğitiminin temel görüş, amaç ve ilkelerine uymak. 

*Kolayca anlaşılabilir, doğru, temiz ve güzel bir Türkçe kullanmak. 

*Toplumun beden ve ruh sağlığına zarar verecek hususlara yer vermemek. 

*Kişilerin özel hayatlarına, şeref ve haysiyetlerine saygılı olmak ve dürüstlük anlayışına 

bağlı kalmak.4 

Bununla birlikte günümüzde yürürlükte bulunan ve özel medya hizmet 

sağlayıcılarının yayıncılığını düzenleyen 6112 sayılı Radyo ve Televizyonların Kuruluş 

ve Yayın Hizmetleri Hakkında Kanun; yayınların kamusal sorumluluk anlayışı içinde 

sunulacağını belirtmekte ve 8’nci maddesinde yayın hizmeti ilkelerini düzenlemektedir. 

Adı geçen kanunda yer alan yayın hizmeti ilkelerinden bazı ilkeler şu şekildedir: 

*İnsan onuruna ve özel hayatın gizliliğine saygılı olma ilkesine aykırı olamaz, kişi ya da 

kuruluşları eleştiri sınırları ötesinde küçük düşürücü, aşağılayıcı veya iftira niteliğinde 

ifadeler içeremez.  

*Toplumun millî ve manevî değerlerine, genel ahlaka ve ailenin korunması ilkesine aykırı 

olamaz. 

*Türkçenin, özellikleri ve kuralları bozulmadan doğru, güzel ve anlaşılır şekilde 

kullanılmasını sağlamak zorundadır; dilin düzeysiz, kaba ve argo kullanımına yer verilemez. 

*Müstehcen olamaz. 

*Kişileri fal veya batıl inançlar yoluyla istismar edemez. 

*Toplumsal cinsiyet eşitliğine ters düşen, kadınlara yönelik baskıları teşvik eden ve kadını 

istismar eden programlar içeremez. 

*Şiddeti özendirici veya kanıksatıcı olamaz.5 

 
4https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56 (Erişim Tarihi: 24.09.2021) 
5https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56 (Erişim Tarihi: 24.09.2021) 

https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56
https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56


19 

 

2.2.1.6. Televizyon ve popüler kültür 

          Güncel Türkçe Sözlüğünde kültür kavramı; “bir topluma veya halk topluluğuna 

özgü düşünce ve sanat eserlerinin bütünü, hars, ekin” şeklinde tanımlanırken, popüler 

kültür kavramı ise; “belli bir dönem için geçerli olan, hızlı üretilen ve hızlı tüketilen 

kültürel ögelerin bütünü” olarak tanımlanmaktadır. Popüler kültür; modern çağın 

getirdiği problemlerin içine sıkışan bireyleri, kendi problemlerinden uzaklaştırabilmek 

amacıyla bireyleri eğlendirecek ürünler oluşturmaktadır. Popüler kültür ürünleri olarak 

adlandırılan bu ürünler bir kalıcılık taşımamaktadır. Tanımından da hareketle bu ürünler 

çabuk tüketilen ürünlerdir.  Popüler kültürün ve popüler kültür ürünlerinin 

yaygınlaşmasında televizyon önemli bir rol oynamaktadır. Birçok insan televizyon 

programlarından edindiği düşünce biçimleri ve davranış kurallarını kendi yaşam biçimine 

uyarlamaktadır. Bu bakımdan kanaat liderleri ve entelektüellere duyulan ihtiyaç giderek 

azalmaktadır. Nitekim kanaat liderliği işlevini toplumda televizyon üstlenmektedir 

(Cereci, 2016, s. 27-28). 

Televizyonun bulunuşu ve 1930’lu yıllarla başlayan televizyon yayıncılığından 

günümüze değin kitle iletişiminde televizyon, popüler bir araç olarak var olagelmiştir. 

Böylece televizyon; yalnızca teknolojinin bir ürünü olmamakla birlikte ekonomiye ve 

sosyokültüre ilişkin değerlerin üretilmesinde, tüketilmesinde ve tekrar üretilmesinde 

etkin bir rol oynamaktadır (Özsoy, 2011, s. 81). 

Televizyon; yayınlanan programlar, reklamlar, diziler ve haberler aracılığıyla yeni 

bir kültürün oluşmasını sağlamaktadır. Örnek olarak dizi karakterlerinin; davranış, tutum, 

hayatı yorumlayış biçimi, üzüntüleri ve eğlence anlayışları izlerkitleye sunularak yeni bir 

hayat tarzı üretilmektedir. Dolayısı ile bu hayat tarzı var olan kültürü yeniden 

biçimlendirebilmekte ve dilsel anlamda kurulan iletişim şekillerini etkileyebilmektedir 

(Geçer, 2015, s. 19).  Diğer yandan kişiler arası iletişimde tercih edilen kelimelerden, 

siyasi seçimlerde bireylerin oy tercihini belirlemeye kadar geniş bir alanda bireyin 

hayatının her evresini tasarlayan popüler kültür; televizyon programlarının da konusunu 

oluşturarak yayınların devamlı seyredilmesini sağlamaktadır (Cereci, 2016, s. 29). 

Diğer yandan popüler kültür; geleneğe ilişkin değerlerin gelenekle bağlarını 

koparttığı, insani duyguları zayıflattığı, kültürü oluşturan değer ve unsurların 

yıpratılmasına sebep olduğu gerekçesiyle gelenek kavramıyla da sık sık karşı karşıya 

kalmakta ve gelenekçi kesim tarafından eleştirilmektedir (Geçer, 2015, s. 40).  



20 

 

3. TÜRK TOPLUMUNDA AİLE VE TOPLUMSAL CİNSİYET  

Günümüzde gelin ve kayınvalide ilişkilerini anlamlandırmak için, öncelikle aile 

kurumunu incelemek gerekmektedir. Aile kurumunun ifade ettiği anlam, aile değerleri, 

aile türleri ve aile içindeki kadın-erkek ilişkileri incelenmeden; gelin ve kayınvalide 

ilişkilerinin doğru bir şekilde kavranabilmesi olanaklı değildir. Ayrıca, kadının ve erkeğin 

toplumdaki yerinin ve rollerinin öğrenildiği ilk yer olarak aile kurumu öne çıktığından 

dolayı; toplumsal cinsiyet kavramının da incelenmesi gelin-kayınvalide ilişkilerinin 

anlamlandırılması açısından oldukça önem taşımaktadır.  

 

3.1. Türk Toplumunda Aile 

Toplumun dinamiklerindeki değişim süreci ve buna bağlı olarak aile kurumunun 

geçirdiği tarihsel süreç; kadının ve erkeğin toplumsal konumunun inşasını etkilemektedir. 

Bu nedenle Türk toplumunda aile kurumuna; aile kavramı, ataerkil aile, geleneksel geniş 

aile, modern çekirdek aile ve ailenin sosyokültürel gelişimi bağlamında bakmak 

gerekmektedir. 

 

3.1.1. Aile kavramı 

Güncel Türkçe Sözlüğünde aile kavramı “evlilik ve kan bağına dayanan, karı, koca, 

çocuklar, kardeşler arasındaki ilişkilerin oluşturduğu toplum içindeki en küçük birlik” 

olarak tanımlanmaktadır. Kuşkusuz aile bir toplum için en önemli kurumlardan biridir. 

Toplumun içinde bulunduğu siyasi, hukuki ve sosyal yapıyı doğru konumlandırabilmek, 

o toplumun çekirdeğini oluşturan aile kurumunu çözümlemekten geçmektedir. Bir başka 

deyişle aileyi irdelemek, o ailenin içinde bulunduğu toplumu irdelemekle eşdeğerdir. 

Nitekim toplumu oluşturan da o ailelerdir (Ahmetbeyoğlu, 2015, s. 342). Bu sebeple 

toplumların varlığını sürdürebilmeleri için aile, kesinlikle gerekli olan ana ögedir (Yakalı 

Çamoğlu, 2018, s. 21).  

Aile dendiğinde akla; anne, baba ve çocuklardan oluşan topluluk gelmektedir. Karı 

ve koca tarafından kurulan bu toplulukta çocuklar, ailenin bütünleyici ögeleridir. Doğal 

bir sonuç olarak toplumların özüne inildiğinde onları oluşturan birimlerin en küçüğünün 

aile olduğu görülmektedir (Doğan, 2016, s. 3). Bununla birlikte genel geçer bir aile 

tanımından söz etmek mümkün değildir. Nitekim indirgemeci bir yaklaşımın sonucu 



21 

 

olarak aile yalnızca anne, baba ve evlenmemiş çocuklar şeklinde tanımlanmaktadır. 

Oysaki aile kavramı toplumdan topluma değişen farklı anlamları ve değerleri 

taşımaktadır. Dolayısı ile Türk toplumunda da aile önemli bir kurumu ifade etmektedir. 

Tarihsel süreç içerisinde Türk toplumundaki aile kurumunun önemliliği günümüzde de 

geçerliliğini sürdürmektedir. 

Eski Türklerde aile kavramı yerine daha çok, bu kavramı karşılayan “ev, ocak” 

sözcükleri kullanılmıştır. Bu sebeple Türklerde aile kavramı, ev kavramı ile aynı anlamı 

taşımaktadır.  Nitekim bu kullanım biçimi atasözleri ve deyimlere de yansımıştır: “Ev 

yapanla, evlenene Tanrı yardım eder”, “taş taş üstüne olur, ev ev üstüne olmaz” , “ocağı 

sönmek”, “ocağı tütmek” gibi ifadeler bu kullanım biçimini örneklendirmektedir. 

Türkler, İslamiyet’e geçişle birlikte Arapça kökenli aile kavramını, ev kavramı yerine 

kullanmaya başlamıştır. Böylece ev ve aile kavramları anlamsal olarak farklılaşmıştır 

(Canatan, 2011, s. 55). Özellikle aile kavramı, toplumsal ve kültürel sistemlerin 

açıklanmasında kilit bir kavrama dönüşmüştür.   

Türk toplumu, aile teşkilatlanması üzerinden inşa edilen kültürel bir sisteme sahiptir 

(Doğan, 2016, s. 62). Örneğin tarihsel sürece bakıldığında Türk ailesinde baba imgesinin 

koruma, gözetme anlamında himaye kelimesiyle bütünleştiği görülmektedir. Baba 

himaye eden, anne ve çocuklar ise himaye edilendir. Dolayısı ile anne ve çocuklardan 

beklenen babaya bağlılık ve itaat olmaktadır. Nitekim ailede görülen bağlılık, itaat ve 

himaye değer yargıları; toplumsal ve siyasal yapının temelinde de yer almaktadır (Doğan, 

2016, s. 39). Diğer yandan politik bir sistem olarak devlete yönelik “devlet baba” 

şeklindeki hitap biçimi, aile bünyesindeki rol dağılımlarının siyasal yapıya yansımasının 

bir örneğidir. Bu hitap biçiminden hareketle ailedeki baba, görevini siyasal yapıda devlet 

başkanı olarak sürdürmektedir (Güney, 2002, s. 10). Buna bağlı olarak “devlet baba” da 

tıpkı ailedeki baba gibi toplumu himaye etmektedir. Himaye edilen toplum da bağlılık ve 

itaat duygularıyla devlete karşılık vermektedir.  

Devlet, toplum ve din açısından aile; neslin devamı ve devletin genç nüfusa 

duyduğu ihtiyaçtan dolayı önemi her yerde vurgulanan sosyal bir kurumdur. Aile 

birliğinin meşru bir temele dayanması da önemli bir diğer husustur.  Aile kurumu, kadının 

ve erkeğin evlilik olarak adlandırılan hukuki beraberliğiyle kurulmaktadır. Evlilik 

sözleşmesine dayanan bu birliktelik aile kurumunun hukuki ve toplumsal zeminini 



22 

 

oluşturmaktadır (Doğan, 2016, s. 3). Diğer bir deyişle yasalara göre kurulan evlilik birliği, 

devlet ve toplum tarafından meşrulaştırılmış aile kurumunu ifade etmektedir.  

Ailelerin birleşerek çok büyük bir organizasyon olan devleti oluşturuyor olmaları, 

aile kurumunun yapısındaki köklü değişimlerin beraberinde toplumsal dönüşümleri de 

getirmesine sebep olmaktadır. Nitekim aile toplumdan etkilenen ve toplumu etkileyen 

dinamik bir kurumdur. Bir başka ifadeyle toplumsal yapı ve aile sistemi arasında 

diyalektik bir ilişki bulunmaktadır. Toplumsal yapıdaki değişimler aile sistemini 

dönüştürürken, aile sistemindeki değişimler toplumsal yapıyı dönüştürmektedir. Ailede 

kısa bir zamanda köklü değişimler yaşanmamakla birlikte, yapısal dönüşümler geniş bir 

zaman dilimine yayılarak etkisini toplumsal kurumlarda göstermektedir (Doğan, 2016, s. 

107). Dolayısı ile toplumsal değişim ve dönüşümlerin aile kurumu üzerindeki olumsuz 

etkileri devleti, aile kurumunu korumaya ve toplumu ailevi değerleri sürdürmeye 

itmektedir.  

Öte yandan Türk hukuku “aile hukuku” adı altında evliliğe ve aileye ilişkin kuralları 

düzenlemiştir. Aile hukuku; resmiyete dayalı evlilik birliğini kurmuş kişileri 

bağlamaktadır. Türk Medeni Kanunun İkinci Kitabında düzenlenen Aile Hukuku, 

evliliğin yetkili memurun önünde yapılması şartı getirmiştir.6 Bu şarta uygun gerçekleşen 

evlilikler, aile olarak adlandırılmıştır. Nitekim Türkiye Cumhuriyeti Anayasasının 41’nci 

maddesi: “Aile, Türk toplumunun temelidir ve eşler arasında eşitliğe dayanır. Devlet 

ailenin huzur ve refahı ve özellikle ananın ve çocukların korunması ve aile planlamasının 

öğretimi ile uygulanmasını sağlamak için gerekli tedbirleri alır” hükmüne yer vererek 

aileyi Türk toplumunun temeli görmekte ve ailenin, annenin, çocuğun korunması 

konusunda devlete birtakım ödevler yüklemektedir (Canatan, 2011, s. 99). Bu bağlamda 

hukuki ve toplumsal açıdan aile kurumundan söz edebilmek için öncelikle evlilik 

birliğinin kurulmuş olması gerektiğini söylemek mümkündür. 

Ailenin işlevleri ise çeşitli biçimlerde açıklanabilir. Bu işlevleri; biyolojik işlev, 

psikolojik işlev, eğitim işlevi, toplumsal işlev, kültürel ve ekonomik işlev olarak 

sınıflandırmak mümkündür (Kır, 2011, s. 385). Bu sınıflandırma içerisinde özellikle 

ailenin toplumsal işlevi, var olan toplumsal yapının gelecek nesillere öğretilmesinde ve 

yeniden şekillendirilmesinde etkili olmaktadır (Karataş, 2001, s. 90).  Diğer bir ifadeyle 

 
6https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4721.pdf (Erişim Tarihi: 03.01.2021) 

https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4721.pdf


23 

 

ailenin toplumsallaştırma işlevi bireyi doğduğu aileye ve topluma uyumlaştırmayı ifade 

etmektedir. Toplumsal değerleri, kültürel âdetleri, ahlakî yargıları; birey öncelikle aile 

kurumunda deneyimlemektedir. Bu durumda bireyin ilk önce toplumsallaştığı ortam 

olarak aile kurumu öne çıkmaktadır.  

Aile içi toplumsallaşma; aile üyelerinde ait oldukları toplum ve kültür üzerine 

mensubiyet hissinin gelişmesini sağlamaktadır (Doğan, 2016, s. 4). Dolayısı ile birey 

kendini içine doğduğu ailenin ve toplumun bir parçası kabul etmektedir. Özümsediği 

değer yargıları, bireyin kimliğinin inşasında yol gösterici olmaktadır. Bu sebeplerle aile 

kurumu yukarıda da belirtildiği üzere toplumun inşası sürecinde dinamik yapısı gereği 

önem ifade etmektedir.  

 

3.1.2. Ataerkil aile 

Güncel Türkçe Sözlüğü, ataerkil kavramını “soyda, temel olarak babayı alan ve 

ailede çocukları baba soyuna mâl eden topluluk düzeni” olarak tanımlamaktadır. Dolayısı 

ile ataerkil ailenin temsiliyeti babada toplanmaktadır. Baba, ailenin ve evin salt otorite 

sahibi olmaktadır. Buna bağlı olarak evlenmek, kadının erkeğin yaşam biçimine uyumunu 

ifade etmektedir. Bu sebeple aileyi oluşturan bireylerin dini inançlarında ve 

uygulamalarında belirleyici olan taraf, baba tarafıdır (Canatan, 2011, s. 77). Diğer bir 

deyişle ataerkillik; aile kurumunda erkeğin egemenliğini, belirleyiciliğini, salt söz sahibi 

oluşunu ifade etmektedir.  

Tarihsel sürece bakıldığında Türk ailesinin hiyerarşik düzeninin de baba imgesinin 

iktidarlığı ve otoritesi üzerinden biçimlendiği görülmektedir. Baba figürünün taşıdığı 

güçlü konuma sahiplik; erkekliğin, erkek olmanın getirisidir.  Diğer bir ifadeyle baba; 

gücünü erkek oluşundan almakta, erkek olduğu için güçlü bir konuma sahip olmaktadır. 

Bu sebeple eski Türk toplumlarında gözlemlendiği üzere erkek çocuklarına, kız 

çocuklarından daha fazla değer verilmiştir. Çocuklar arasındaki bu eşitsiz değer dağılımı; 

Türk ailesinde kız çocuklarını erkek çocuklarının, kadınları ise erkeklerin gölgesinde 

bırakan bir değer yargısı üretmiştir (Doğan, 2016, s. 38). Günümüze değin ulaşan bu 

değer yargıları, geçerliliğini kaybetmiş değildir. Soyun baba üzerinden devam ettirilmesi 

bu durumun en somut örneği olarak verilebilir.  



24 

 

Ataerkil düzende aile kavramı erkekler ve kadınlar için farklı anlamlar taşımaktadır. 

Erkekler eşlerinin soyadlarını almayıp yaşayacakları yer hakkında seçim 

yapabilmektedir. Kadınlar ise bu kararlara uyum sağlamakla yükümlüdür. Uyumsuzluk 

toplumca hoş karşılanmamaktadır (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 37). Ataerkil aile düzenine 

göre kadının yeri evi, diğer bir deyişle kocasının yanıdır (Bülbül, 2014, s. 2). Bu söylem 

erkeğin kadına değil, kadının erkeğe adapte olmasını eril bir dille ifade etmektedir. 

Erkeğin kadının kararlarına uyumsuzluğu toplum tarafından normal karşılanırken, 

kadının erkeğin kararlarına uyumsuzluğu yine aynı toplum tarafından normal olmayan 

bir davranış biçimi olarak karşılanmaktadır.  

Eşinin ve onun ailesinin de kadına uyum sağlaması beklenmekle birlikte asıl uyumu 

sağlaması gereken kişi olarak kadın öne çıkmaktadır. Nitekim ev kendine ait 

olmadığından dolayı kadın, o yerin göreneklerine uygun değişimi yaşaması gereken kişi 

olarak görülmektedir (Delaney, 2014, s. 220). Geleneksel değerlerin ataerkil söylem 

üzerinden inşa edildildiği toplumlarda aile kurumu, yukarıda da belirtildiği üzere erkeğin 

etrafında şekillenmektedir. Kadının erkeğin soyadını alışı, erkeğin yerleşim yerine 

taşınışı, erkeğin ailesine uyum sağlayışı; ataerkil ailede öne çıkan özellikler olmaktadır. 

Öyle ki ataerkil düzende hem evlilik kurumu hem de aile kurumu, erkeği ön plana 

çıkarmakta ve kadını geri planda bırakmaktadır. 

Kadın, çocukken babasının ve erkek kardeşinin; evlilikle birlikte kocasının ve erkek 

çocuğunun gerisinde kalmaktadır (Delaney, 2014, s. 141). Diğer bir ifadeyle kız 

çocukları; babaları ve erkek kardeşleri aracılığıyla kadınların erkeklerle aynı konumu 

paylaşmadıklarını, erkeklerle kadınların toplumsal konumlarının farklı olduğunu 

öncelikle aile ortamında öğrenmektedir. Bu öğrenim kadının evlilik sürecine de birebir 

yansımaktadır. Bu defa kadının; eşi ve erkek çocuğu ile kurduğu ilişki, ataerkil anlayışa 

uygun bir biçimde şekillenmektedir.  

Ataerkillikte ön plana çıkan anlayış, kadının bir nesne olarak erkeğin sahipliğinde 

anlamlandırılmasıdır (Tezcan, 2000, s. 24). Ailede “erkek”; aileyi yöneten, evin geçimini 

sağlayan, aileyi koruyan, karar mekanizmasına sahip, son sözü söyleyen bir aktör iken; 

“kadın” aile içi düzenden, çocuklarının ve kocasının bakımından sorumlu, genelde hizmet 

eden, ailevi kararlarda çok da söz hakkı olmayan bir nesnedir. Kadının bu edilgenliğinin 

altında yatan nedenlerden birkaçı eğitim ve ekonomik özgürlükten yoksunlukla ilişkilidir. 

Nitekim kadın, erkeğe bağımlıdır. Erkek de kadın üzerinde hegemonik bir güce sahiptir. 



25 

 

Erkeğin kadın üzerindeki hegemonik gücü, kadının kendini ifade ediş şeklinde de ortaya 

çıkmaktadır. Ataerkil ailelerde kadınlar kendi konumlarını genellikle erkeğin toplumsal 

konumu üzerinden “…’nın karısı, …’nın kızı” şeklinde tanımlamaktadır. Bu 

tanımlamanın temelinde yatan neden, ailenin içinde yer aldığı toplumsal sınıfı; erkeğin 

toplumsal konumunun, mesleğinin belirliyor oluşudur (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 23). 

Diğer bir anlatımla ataerkil aile düzeninde kadının karar süreçlerinin dışında bırakılması, 

kendi ekonomik bağımsızlığının olmaması; kadının kimliğinin de erkek merkezli 

inşasıyla sonuçlanmaktadır. Böylece kadın kendi kimliğini, erkeğin kimliği üzerinden 

oluşturmaktadır.  

Kadınlar, dünyaya gelişleriyle birlikte anneliğe ilişkin geleneksel rollere göre 

yetiştirilmekte ve toplumsal, ailesel beklentilerle birlikte annelik kavramı üzerine bir 

duyarlılık oluşturmaktadırlar. Çocuk sahibi olmayan ya da olamayan kadın, toplumsal bir 

baskıyla karşılaşmaktadır. Anneliğe, çocuk büyütmeye yüklenen kutsiyet; kadına eksiklik 

duygusu, acı hissettirmektedir (Yıldırım, 2007, s. 51) Nitekim ataerkil toplumlarda 

kadının doğurganlığı önemlidir. Kadın doğurganlığı sayesinde özellikle de erkek çocuk 

doğurmakla toplumda saygı görmekte, itibar kazanmaktadır. Kadınların erkek çocuk 

doğurma isteğini ve toplumun erkek çocuğa bakışını, tarihsellik bağlamında ele alan 

Dilaver Cebeci bu istekten şu şekilde söz etmektedir: 

Türk evinde bir bebeğin dünyaya gelmesi en çok kadınlar arasında kutlanırdı. Doğacak 

çocuğun erkek olması en çok arzu edilen bir şeydi. Fakat çocuk sevgisi sebebiyle kız da olsa 

sevinilirdi (Cebeci, 2017, s. 113). 

Dolayısı ile erkek çocuk doğurmak, kadınlar için çok istenilen bir dilektir. Buna 

karşın kız çocuğunun dünyaya gelişinin de çocuk sevgisine bağlanarak sevinçle 

karşılandığı belirtilmektedir. Bununla birlikte erkek çocuk doğurmaya yüklenen üstünlük 

özellikle ataerkil düzende görünürlük kazanmaktadır.  

Ataerkil düzen içinde cinsiyet, bireyin hem ailedeki hem de toplumdaki rolünü ve 

konumunu belirleyen en önemli ölçüttür. Bu ölçütün değişimi, başka bir anlatımla bireyin 

cinsiyeti üzerinden kendine toplumda bir rol biçilmesinden vazgeçilmesi çok zor değişen 

bir ölçüttür. Ataerkil ailede cinsiyetle birlikte yaş da önemli bir diğer ölçüttür. Hem 

kadının hem de erkeğin yaş aldıkça aile içindeki konumları yükselmektedir (Özbay, 2015, 

s. 34).  Bu durum, erkek egemenliğine dayalı ilişkilerde kadına da erkekle eşdeğer bir güç 

verebilmektedir.  



26 

 

Gelenek ve göreneklerin “töre” adı altında tabulaştırıldığı ailelerde hayatta olan en 

yaşlı üye bir kadın ise ona duyulan saygı ve kararlarına verilen değer kadını güç sahibi 

yapabilmektedir. Bu güç; ataerkil zihniyetten kopuş için değil, ataerkil zihniyeti sürdürüş 

için kullanılmaktadır. Nitekim ataerkil düzen içinde kadınlar da ataerkil zihniyeti 

kanıksamakta ve kendilerini nesneleştirmektedir. “Almak”, “vermek”, “satmak”, 

“istemek” gibi sözcüklerin kadınlar için ifade ediliyor oluşu, dil aracılığı ile kadını 

nesneleştiren söylemin doğrudan doğruya kadın tarafından da benimsenmesine neden 

olmaktadır (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 99). Ataerkil düzende kadının konumu ve alınan, 

verilen, satılan bir nesne olarak görülmesi; kadınlar tarafından da benimsenmektedir. Bu 

benimseyişin bir sonucu olarak gelecek kuşaklar da bu değerler etrafında 

yetiştirilmektedir.  

Bu döngü nesiller boyu devam ettirilerek eril söylem yeniden üretilmekte, kadın ve 

erkek tarafından kabullenilmektedir. Kadın, erkeğin söylemesine gerek duymaksızın 

erkek egemen anlayışa uygun bir zihniyetle hareket etmektedir. Dolayısı ile kadın 

toplumsal hayatta erkekten sonra geldiğine inandırılmakta, cinsiyetinden dolayı kendi 

yetersizliğini özümsemektedir (Fırıncıoğulları, 2018, s. 19). Kadının bu eril algıyı 

benimsemesi ve gelecek kuşaklara da aktarması kısır döngünün kırılmasını 

zorlaştırmaktadır. Erkek de ataerkil aile düzeninin sürdürülmesi için küçüklükten 

başlayarak ataerkil düzenin kurallarına uygun yetiştirilmektedir. Böylece ataerkillik hem 

kadınlar hem de erkekler tarafından tekrar ve tekrar üretilmektedir (Bülbül, 2014, s. 5). 

Kadın-erkek eşitsizliğine dayanan ilişkiler ağını içeren ataerkillik, aynı zamanda 

toplumun farklı kurumlarına da yansımaktadır. 

 

3.1.3. Geleneksel geniş aile 

Geniş aile; anne-baba ve çocuklar dışında kardeş, büyükanne ve büyükbaba, kuzen 

vb. aile bireylerini bünyesinde barından kalabalık bir aile yapısını ifade etmektedir. Geniş 

aile, geleneğe ilişkin değerlerin benimsendiği toplumların özgün aile biçimini 

oluşturmaktadır. Buna bağlı olarak geniş aile ve geleneksel aile kavramları iç içe geçen 

kavramlardır. Bu sebeple geleneğe dayalı toplumlarda görülen işbirliği, dinsel değerler, 

tarım, görenek unsurları; geniş aile kurumunu da tanımlayan önemli değişkenlerdir. Bu 

tip ailelerde erkek; iktidar sahibi evi geçindiren kimse, kadın; aile üyelerine hizmet eden 

kimse, çocuklar; anne-babaya bakmakla yükümlü kimseler olarak  öne çıkmaktadır. Aynı 



27 

 

zamanda geniş aile, akrabalık ilişkilerinin yoğun yaşandığı bir aile biçimidir. Nitekim 

hala, amca, dayı, teyze, kuzen vb. akrabalar ailenin doğal bir parçası olarak görülmektedir 

(Canatan, 2011, s. 73). Bir diğer ifadeyle niceliksel anlamda aile bireyleri sayısındaki 

çokluğu ifade eden geniş aile, genellikle yetişkin çocukların evlendikten sonra da 

ebeveynleriyle beraber yaşamaya devam etmeleri sonucu kurulmaktadır. Yetişkin 

bireylerin ebeveynleriyle birlikte oturmalarında özellikle geçim kaynakları ve bu geçim 

kaynaklarına bağlı olarak yaşanılan coğrafi bölge etkili rol oynamaktadır. 

Tarihsel süreç içerisinde de geçim kaynağı ile aile tipolojisi arasında yakın bir ilişki 

olduğu görülmektedir. Örneğin toprağa bağımlılığın fazla olduğu zamanlarda insanlar 

kırsal kesimde geniş aile kurmaya daha yatkın iken; kentleşme ve sanayileşme ile birlikte 

bu geniş aile tipolojisi azalmaya başlamıştır. Nitekim geleneksel yöntemlerle yapılan 

tarımsal faaliyetlerde ekonomik üretimin büyük bir kısmının insan emeği ile 

gerçekleşiyor oluşu ve babadan oğula geçen üretim ağı zinciri; bir coğrafyadan başka bir 

coğrafyaya geçişi bir başka deyişle göçü güçleştirmektedir. Dolayısı ile oğul, 

evlendiğinde dahi baba evinde kalarak üretimi devam ettirmektir. Diğer bir deyişle baba 

ocağını tüttürmektedir (Karataş, 2001, s. 93). Oysaki kent kültürü toprağa bağımlılığın 

olmadığı ve yeni iş olanaklarının bulunduğu bir bölgeyi ifade etmektedir. Geleneksel 

geniş ailede görülen birlikte üretim ve birlikte tüketim anlayışı, kent yaşamında 

ayrışmaktadır.  

Sanayi öncesi toplumlarda aileler, üretimin ve tüketimin birlikte gerçekleştiği 

kurumlardır. Ev halkının ortaklaşa üretime katıldığı bir ekonomik sistem üzerine kurulu 

bu aile yapılarında kadınlar çoğunlukla kendi ailevi işlerinde çalışmaktadır (Çağan, 2011, 

s. 86). Diğer yandan geleneksel geniş aile türünde ekonomik sistemin kapalı ve toprağa 

dayalı oluşu, insan gücüne duyulan ihtiyaç; ailelerin çok çocuklu, kalabalık bir nüfusa 

sahip olmalarına neden olmaktadır (Doğan, 2016, s. 6). Bir diğer ifadeyle  geleneksel 

geniş ailelerin aynı zamanda küçük birer ekonomik birimler olduğundan hareketle 

özellikle toprağa ve hayvancılığa dayalı geleneksel geçim kaynakları, insan gücüne 

gereksinmektedir. Bu sebeple geniş aileler, nüfusca kalabalık bireylerden oluşmaktadır. 

Çoğunlukla kırsal kesimlerde, geçimini tarımla sağlayan toplumlarda görülen bu 

aile tipolojisinde ataerkillik daha çok ön plana çıkmaktadır. Eşitlikten uzak bir şekilde 

yürütülen aile içi ilişkilerde kadın erkeğin boyunduruğu altında iken, yaşça büyük bireyler 

de diğer genç bireyler üzerinde egemenlik kurmaktadır. Gücün belirleyici unsuru olarak 



28 

 

öne çıkan yaş ve cinsiyet, karar mekanizmasını erkek ve yaşça büyük bireylere 

bırakmaktadır (Karataş, 2001, s. 93).  

Dolayısı ile geleneksel geniş aile ve ataerkil aile türlerinin ortak anlamları 

paylaştığını söylemek mümkündür. Nitekim geleneksel geniş ailede de ataerkil ailede 

olduğu üzere kadın; eşinin annesi ve babası, kardeşleri ile aynı evde oturmakta, kendine 

biçilen geleneksel rolleri yerine getirmektedir. Aynı zamanda bu tip ailelerde, aileden 

ayrılmak kolay bir süreci ifade etmemektedir.  

Geleneksel değerlere ve aileye olan bağlılık, bireyin ayrı bir eve çıkmasını sert 

kolektif kararlara bağlamaktadır (Karataş, 2001, s. 93). Öyle ki ailenin her şeyin üstünde 

tutuluyor oluşu, yapısal değişimlere karşı direnç göstermektedir. Diğer bir deyişle baba 

ocağından ayrılmak ve yerleşim yerinden göç etmek; bu aile formunda kolay bir şekilde 

gerçekleşememektir. Bununla birlikte üretim biçimlerindeki değişimler ve şehirleşmeye 

bağlı toplumsal hareketlilikler, geleneksel geniş aile yapısını da değiştirmektedir. 

 

3.1.4. Modern çekirdek aile 

Anne-baba ve evlenmemiş çocukların oluşturduğu aile türüne çekirdek aile 

denmektedir (Doğan, 2016, s.7). Nitekim ailenin alışılagelen tanımını oluşturan anne, 

baba ve çocuk ögeleri; evrensel bir aile tanımı olmaktan çok, çekirdek aile kavramını 

tanımlamaktadır (Canatan, 2011, s. 59).  Bir diğer ifadeyle aile kavramının bilinen tanımı 

ile gerçekte çekirdek aile kavramı tanımlanmaktadır.  Diğer yandan geleneksel toplum ile 

birlikte değerlendirilen geniş aile türünde olduğu gibi, çekirdek aile türünü de modern 

toplum ile birlikte değerlendirmek mümkündür. 

Sosyal hayata yansımasıyla modernizm; geleneksel, kültürel ve dinî değer 

yargılarını değişime uğratmıştır. Değişen değer yargıları, toplumsal sisteme 

uyumsuzlaşırken işlevselliğini de yitirmiştir. Modernizm; işlevlerini kaybeden değer 

yargılarının boşluğunu, yeni değer yargıları ve yeni kurumlar ile doldurarak, toplumda 

var olan hayat biçimini dönüştürmüştür (Geçer, 2015, s. 45).  

Sanayileşme ile birlikte yaygınlık kazandığı düşünülen çekirdek ailenin, 

sanayileşmeden önce de var olan bir aile türü olmakla birlikte genellikle sanayi 

devriminin tipik bir aile modeli olduğu öne sürülmektedir (Çağan, 2011, s. 91). 

Sanayileşme ve kentleşmeyle birlikle toplumsal ve ekonomik sistemlerdeki dönüşümler, 



29 

 

geleneksel geniş aile profilini geleneksellikten uzaklaşan çekirdek aile yapısına 

dönüştürmüştür. Anne-baba ve evlenmemiş çocuklardan oluşan çekirdek aile, çoğunlukla 

sanayileşmiş toplumlarda yaygınlaşmıştır (Karataş, 2001, s. 94).  

Özellikle modernizmin öncelikle ataerkil aile yapısında yaşattığı değişim, kadının 

konumunu yalnızca aile temelinde kalmayıp toplum temelinde de dönüşüme uğratmıştır. 

Böylece modernizm ve kadın, eşdeğer anlamları ifade eder duruma gelmiştir. Nitekim 

modernizmin ailedeki ve toplumdaki karşılığı, kadının konumunda görünürlük 

kazanmakta ve yine kadında sembolleşmektedir (Geçer, 2015, s. 45). Böylece ataerkil ve 

geleneksel geniş ailelerde erkeğin gerisinde konumlanan kadın, modern çekirdek 

ailelerde kendi konumunu belirleme olanaklarına görece daha çok sahip olmaktadır.  

Aynı zamanda çekirdek aileyi doğuran modern toplumlardaki bireylerin, 

evlenecekleri kişilere ve oturacakları yerlere çoğunlukla kendilerinin karar verdiği 

görülmektedir. Dolayısı ile çekirdek aile evlilikleri çoğunlukla egzogami denilen dış 

evlilik biçimiyle gerçekleşmektedir. Bununla birlikte teş eşli evlilik, cinsiyet eşitliği, 

iktidarın eşit dağılımı; çekirdek ailenin öne çıkan diğer özellikleridir (Çağan, 2011, s. 91).  

Öte yandan geleneksel değerlerin baskın olduğu toplumlarda bireyin 

bağımsızlığından ve bireysel kararlardan söz etmek olanaklı değildir. Nitekim kuşaktan 

kuşağa aktarılan toplumsal normlar, bireylerin davranış biçimlerini yönlendirmektedir. 

Bu bağlamda modern toplum, geleneksel değerleri geri planda bırakmaktadır. Böylece 

bireyin bağımsızlığı ve bireysel kararlar daha çok önem ifade etmeye başlamaktadır.   

Geleneksel ailedeki toplumcu bireyin yerini, modern çekirdek ailede daha çok 

bağımsızlaşan birey almaktadır. Geleneksel ailede erkek ve yaşça büyük aile üyelerinin 

baskın olduğu değerler, çekirdek ailede yeniden bireye indirgenerek üretilmektedir. 

Bununla birlikte çekirdek ailenin üstlendiği işlevler, geleneksel geniş ailenin işlevlerine 

göre daha azalmıştır. Çocuk sahibi olma ve duygusal tatmin; çekirdek ailenin öne çıkan 

işlevleri olmaktadır (Doğan, 2016, s.7). Ailenin sosyalleşme, eğitim gibi diğer işlevleriyle 

değişen hayat koşullarına bağlı olarak başka yapılar ilgilenmeye başlamıştır. Nitelikli iş 

gücüne duyulan ihtiyaç; çocukların bakımı, eğitimi ve toplumsallaşmalarında, aile dışı 

kurumların da sorumluluk almasına sebep olmuştur. Kitle iletişim araçları da bu süreç 

içerisine eklenmiştir (Karataş, 2001, s. 94). 



30 

 

Diğer bir anlatımla ailenin bazı işlevleri, modern çekirdek ailede farklı toplumsal 

kurumlar tarafından üstlenilmektedir. Bu nedenle aile eğitim, sosyalleşme gibi işlevlerin 

gerçekleştiği temel kurum olma niteliğini yitirmektedir. Bununla birlikte aile kurumu; 

neslin devamı, çocuğun büyütülmesi ve bireylerin kişiliğinin geliştirilmesini içeren ana 

işlevini devam ettirmektedir (Canatan, 2011, s. 75).  

Toplumu birçok yönüyle etkileyen modernleşme, ailenin bazı işlevlerini yeni 

kurumlara devretmektedir. Yalnızca ailede sosyalleşen, eğitim gören, zanaat öğrenen 

bireyler; başka kurumlarda sosyalleşmeye, eğitim görmeye ve zanaat öğrenmeye 

başlamaktadır. Çocuk yuvaları ve okul kurumları, iş yeri ortamları ve kitle iletişim 

araçları aracılığıyla bu işlevler yerine getirilmektedir.  

Bununla birlikte Türk aile yapısında çoğunlukla çekirdek aile türünün egemen 

olmasına karşın, akrabalık bağları sıkıdır. Dolayısıyla çekirdek aileler; ebeveynlerden, 

kardeşlerden, onların çocuklarından meydana gelen kocaman aileden kopmuş ve özgür 

birimler olarak değerlendirilmemelidir (Yıldız, 2021, s. 72). Bir diğer ifadeyle akrabalık 

ilişkilerini zayıflatan yalıtılmış bir aile tipi olarak görülen çekirdek aile kurumu; Türk 

toplumunda aile içi ve aileler arası yakınlığa verilen değerden ötürü işlevsel olarak geniş 

aile biçimini yansıtmaktadır. 

 

3.1.5. Ailenin sosyokültürel değişimi 

İlerleyen teknoloji ve iyileşen hayat şartları aile kurumunun tarihsel bir gelişim 

geçirmesine neden olmuştur. Eski dönemlerde görülen geniş ataerkil aile yapısı, Orta Çağ 

döneminde yerini küçük ataerkil aileye bırakırken günümüzde ise modern demokratik 

aile yapısı öne çıkmaktadır. Geniş ataerkil ailede anne-baba, evli oğulları ile aynı evi 

paylaşırken; küçük ataerkil ailede ise anne-baba, evlenmemiş çocuklar, erkeğin anne ve 

babası ile birlikte oturmaktadır. İki aile yapısında da üstünlük erkeğe aittir. Değişen 

ekonomik koşullar, aile kurumundaki sert ataerkil yapıyı demokratik bir yapıya 

dönüştürmeye başlamıştır. Özellikle ekonomik özgürlüğe kavuşan gençlerin üzerindeki 

anne-baba otoritesi eski gücünü kaybetmiştir. Bununla birlikte gençler evlenecekleri 

zamana ve kişiye kendileri karar vermeye ve evlendiklerinde ayrı evlere çıkmaya 

başlamışlardır (Ağdemir, 1991). 



31 

 

Ailenin işlevleri de dünden bugüne değişmiş ve günümüzde de değişmeye devam 

etmektedir. İlk zamanlarda aile; ekonomik, toplumsal, sosyokültürel, politik, dini işlevleri 

yerine getiren bir kurum iken zamanla üretim birimi olmaktan çıkmış; devlet siyasi otorite 

olarak belirmiş, din kurumsallaşmış görevlilere bırakılmıştır (Çağan, 2011, s. 85).  

Teknolojide yaşanan gelişmelerle kadının ev içi rolleriyle ilgili işleri de dönüşüme 

uğramıştır. Geleneksel değerlerin baskın olduğu toplumlarda kadına yüklenen birtakım 

özellikler, modernleşen toplumlarda değişim göstermiştir.  Örneğin elde çamaşır yıkanan 

bir zaman diliminden, evde çamaşır makinelerinin yaygınlaştığı bir zaman dilimine 

geçilmiştir. Ev işlerindeki makineleşme (bulaşık makinesi, mutfak robotu, elektrikli 

süpürge, fırın vs.) zaman ve güç kaybını azaltmıştır. Modernleşmeyle birlikte kadının 

geleneksel toplumlardaki rolleri daralmıştır. Öte yandan modern ve geleneksel 

toplumlardaki sosyokültürel farklılıklar, kamusal alanlarda görünürlüğü artan kadını; iyi 

birer eş ve anne olmak ile meslek sahibi olmak arasında kararsız kılmıştır (Apalı, 2011, 

s. 56). 

Üretim ağlarındaki dönüşüm sosyal hayattaki kadının ve erkeğin konumunu da 

dönüştürmektedir. Özellikle demokrasinin benimsendiği ülkelerde kadın ve erkek 

eşitliğinin her alanda olmasına yönelik istenç, kanunlarla da desteklenmiştir. Bir başka 

ifadeyle değişim demokratik taleplerden de etkilenmiştir. Hukuki bağlamda eski Medeni 

Kanun’da ataerkil yapıyı destekleyen birtakım hükümler yer almıştır. 

Nitekim eski Kanun; kocanın evlilik birliğinin reisi olduğuna hükmetmiştir. Aynı 

zamanda koca, karısının ve çocuklarının bakımından tek başına sorumlu tutulmuştur. 

Toplum babayı evin direği olarak görürken, yasal düzen de babayı evin reisi olarak 

tanımlamıştır. Bu hüküm yeni düzenlemelerle evlilik birliğinin yönetiminde kadına ve 

erkeğe eşit söz hakkı tanınmak biçimiyle değiştirilmiştir. Bir diğer yer alan hüküm ise 

toplumun erkeğe yüklediği evi geçindirme işlevi hakkındadır. Eski düzenlemede koca, 

“kadının ve çocuklarının bakımından sorumlu” olarak görülmüştür. Bu ilke de eşit malî 

sorumluluk ilkesi ile değiştirilmiştir. Kadının çalışmasını, kocasının iznine bağlayan bir 

diğer kanun hükmü de 1990 yılına kadar geçerliliğini korumuştur.7 Hüküm “Eşlerden her 

biri, meslek ve iş seçiminde diğerinin iznini almak zorunda değildir.” biçiminde 

 
7https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/21272.pdf (Erişim Tarihi: 14.12.2021) 

https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/21272.pdf


32 

 

değiştirilmiştir (Madde 192).8 Böylece kadının iş yaşamına katılmasını erkeğin iznine 

bağlayan düzenlemeye de son verilmiştir.   

Evlilik biçimlerinde yaşanan değişimler aile kurumunun da yapısını etkilemektedir. 

Nitekim Türk toplumunda geleneğe dayalı ve baskın olan evlilik düzeni, baba yerli 

oturmadır. Cumhuriyetle birlikte yaşanan ailedeki değişim, oturma biçimlerini de 

dönüştürmüştür. Baba yerlilikten uzaklaşan yeni oturma düzeninde; evlenen çiftler kendi 

evlerine çıkmakta ve aileler bu konuda çiftlere yardım etmektedir. Kimi zaman baba yerli 

oturmaya başlayan çiftler, ilerleyen süreçte kendi evlerine çıkmayı seçebilmektedir 

(Canatan, 2011, s. 59).  

Bununla birlikte kitle iletişim araçları da toplumsal değişimlerde rol oynamıştır. 

1980’li yıllarla birlikte televizyon üzerindeki devlet tekeli kalkmış, çok kanallı ve renkli 

yayınlar hizmete girmiştir. Radyo ve televizyon yayıncılığı alanında yaşanan özel girişim 

serbestisi ile kitle iletişim araçları; toplumun dolayısıyla onu oluşturan ailelerin, genç 

kuşakların istek ve beklentileri doğrultusunda ortak bir noktada buluştukları vazgeçilmez 

yeni sosyalleşme alanları olmuştur (Doğan, 2016, s. 210).  Televizyon, toplumda yer 

edinmeye başladığı günden bu yana aile hayatında yadsınamaz bir öneme sahip olmuştur. 

Nitekim televizyon aracı, aile bireylerine ortak bir seyir etkinliği sunmuştur. Ortak 

gerçekleştirilen bu etkinlik televizyonu aynı zamanda ailesel bir araca da dönüştürmüştür 

(Özsoy, 2011, s. 175). 

Kitle iletişim araçları içerisinde baskın bir yeri olan televizyonun kültüre ve 

kültürün en önemli aktarıcısı konumunda olan aileye hiç şüphesiz birtakım etkileri 

bulunmaktadır. Televizyon, izleyicilere aile içinde kolektif bir seyir biçimi sunmaktadır. 

Diğer bir deyişle televizyon aygıtı, gelir düzeyi düşük ailelerde daha ön plana çıkmakla 

birlikte, insanların özel alanlarında ailecek birlikte izleyebildikleri zamanı ve mekânı 

sağlayan bir iletişim aracıdır. Buradan hareketle televizyon Türk ailesinde birlikte 

seyredilen önemli bir ev içi etkinliğidir. Bu sebeple televizyon genellikle oturma 

odalarının, salonların baş köşelerinde yer almaktadır. Aile bireyleri televizyondan gelen 

iletilerden farklı şekillerde de olsa etki altında kalmaktadır. Aile bireylerini ayrı ayrı 

etkileyen televizyon, aynı zamanda bütünsel olarak aile kurumunu da etkilemektedir. 

 
8https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4721.pdf (Erişim Tarihi: 03.01.2021) 

https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4721.pdf


33 

 

Bireyin ailesi aracılığıyla kazanacağı kültürün önemli bir kısmını televizyon bireye 

kazandırmaktadır (Batmaz ve Aksoy, 1995, s. 4). 

Genel olarak söylenebilir ki fabrikalaşma, şehirleşme, teknolojik gelişmeler, eğitim 

seviyesinin yükselmesi, kadın-erkek eşitliğinin sağlanmaya çalışılması, kurumsallaşma, 

kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması ve modernleşme hareketleri; aile kurumunu ve 

işlevlerini etkilemiş ve günümüzde de etkilemeye devam etmektedir. 

 

3.2. Türk Toplumunda Toplumsal Cinsiyet 

Toplumsal cinsiyet, kadının ve erkeğin aile kurumu içindeki ve toplumdaki 

konumunu biçimlendirmektedir. Özellikle gelin-kayınvalide ilişkilerini anlamlandırmada 

toplumsal cinsiyet önem taşıyan bir diğer konuyu oluşturmaktadır. Bu nedenle toplumsal 

cinsiyet kavramını ve Türkiye’deki yansımalarını, toplumsal cinsiyet rollerinin ne 

olduğunu ve Türkiye’deki rol dağılımlarına yansımalarını, aile kurumu ile toplumsal 

cinsiyet rollerinin ilişkisini, kadın ve mutfak arasında kurulan bağı ve toplumsal cinsiyet 

çerçevesinde kadının medyada temsil biçimlerini incelemek gerekmektedir.  

  

3.2.1. Toplumsal cinsiyet kavramı  

Güncel Türkçe Sözlüğü, cinsiyet kavramını “bireye üreme işinde ayrı bir rol veren 

ve erkekle dişiyi ayırt ettiren yaradılış özelliği, eşey, cinslik, seks” şeklinde 

tanımlamaktadır. Diğer bir söyleyişle cinsiyet kavramı, biyolojik olarak kadın ya da erkek 

olmayı ifade etmektedir. Toplumsal cinsiyet kavramı ise toplum ve kültür tarafından 

biyolojik cinsiyete yüklenen anlamları ifade etmektedir. Bu sebeple kadın ya da erkek 

olmanın biyolojik olarak karşılığı herkesçe değişmezken, toplumsal anlamda “kadın ya 

da erkek olmak” üzerine kültürden kültüre değişen yargılar bulunmaktadır. Bununla 

birlikte cinsiyet ve toplumsal cinsiyet kavramlarını birbirinden ayrı tutarak farklı 

bağlamlarda değerlendirmek mümkün değildir. Nitekim toplumsal cinsiyete yönelik 

yargılar biyolojik cinsiyet temelli üretilmektedir. Bu bakımdan çoğunlukla kadınlar 

kadınsı, erkekler erkeksi olarak toplumsallaştırılmaktadır (Y. Dökmen, 2015, s. 19-22).  

Dünya Sağlık Örgütü toplumsal cinsiyet kavramını şu şekilde tanımlamaktadır: 

“Toplumsal cinsiyet (gender); toplumsal olarak inşa edilen kadına, erkeğe, kız ve erkek 

çocuklarına ilişkin nitelikleri anlatır. Toplumsal cinsiyet (gender); kadın ya da erkek 



34 

 

olmak, kız ya da erkek çocuk olmakla ilgili kuralları, rolleri, davranışları ve bireylerin 

birbirleri ile olan ilişkilerini kapsar. Sosyal bir sistem olarak toplumsal cinsiyet (gender) 

toplumdan topluma farklılık gösterir ve zamanla değişime uğrayabilir.”9  

Toplumsal cinsiyetin, cinsiyet kavramını içermesinden dolayı toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinin kaynağının biyolojik faktörler olduğunu öne süren görüşler de mevcuttur. 

Oysaki cinsiyetle özdeşleştirilen çoğu tutum ve davranış ancak kültürel değerler 

bağlamında anlaşılabilmektedir. Bundan ötürü toplumsal cinsiyete ilişkin kabul görmüş 

geleneksel normları, salt biyolojik farklılıklarla açıklamak olanaklı değildir. Nitekim kişi 

biyolojik cinsiyet farklıklarını doğuştan getirirken, toplumsal cinsiyetle ilgili farklılıkları 

sonradan sosyalleşerek öğrenmektedir (Y. Dökmen, 2015, s. 25).  

Sosyalleşme süreciyle birlikte kişinin zihninde kadınlığa ve erkekliğe dair belirli 

bir resim oluşmaktadır. Bu resimlerde yer alan figürler, toplumsal-kültürel normların 

kadınlığa ya da erkekliğe yönelttiği izleri taşımaktadır. Kadın, hem kendi kadınlığını hem 

de diğer hemcinslerinin kadınlığını; erkek ise hem kendi erkekliğini hem de diğer 

hemcinslerinin erkekliğini zihninde yer alan resimlerdeki figürler aracılığıyla 

algılamaktadır (Cesur Kılıçaslan ve Işık, 2016, s. 3). 

 

3.2.2. Toplumsal cinsiyet rolleri 

Güncel Türkçe Sözlüğünde sinema, tiyatro alanında rol kavramı; “bir kişiliği 

canlandıran oyuncunun söylemesi ve yapması gereken hareketlerin genel adı” olarak 

tanımlanmaktadır. Bu tanımdan yola çıkarak toplumsal hayatta da her bir bireyin 

üstlendiği birtakım roller bulunmaktadır. Bu roller mesleki olarak da kategorize 

edilebileceği gibi insanlar arası ilişkiler bakımından da kategorize edilebilir. Başka bir 

deyişle her meslek sahibi bir birey; anne ya da baba, abla ya da abi gibi akrabalık 

ilişkilerine dayalı kimliklere de sahip olabilmektedir. Bu sahipliğin toplumdaki karşılığı; 

anneliğe, babalığa, kadınlığa, erkekliğe yüklenen rollerin bireyler tarafından 

canlandırılması şeklinde gerçekleşmektedir. 

Genel olarak toplumsal cinsiyet kavramıyla ilgili başlıca tanım; biyolojik cinsiyet 

üzerine inşa edilen, topluma ve kültüre ilişkin kadınlık ve erkeklik şablonları üzerinedir 

(Akıncı Yüksel, 2016, s .9). Bu şablonlar bireylere, kadın ve erkek olmaya dair birtakım 

 
9https://www.who.int/health-topics/gender#tab=tab_1 (Erişim tarihi: 10.09.2021) 

https://www.who.int/health-topics/gender#tab=tab_1


35 

 

roller yüklemektedir.  Diğer bir anlatımla toplumsal cinsiyet rolleri olarak adlandırılan bu 

roller; cinsiyete dair kalıplaşmış yargıları kapsamaktadır. Bununla birlikte sürekli 

geçerlilik taşıyan, sınırları kesinleşmiş cinsiyet rollerinden bahsetmek mümkün değildir. 

Toplumdan topluma değişen cinsiyet rolleri; üretim ilişkilerinin değişiminden, kır ve kent 

kültürü ayrımından, demokratikleşme çabalarından etkilenmektedir.  

Toplumun kadından ve erkekten beklediği tutum, davranış ve roller; toplumsal 

cinsiyet kalıp yargıları olarak ifade edilmektedir. Kadına özel alana ilişkin roller (çocuk 

bakan, ev işleri yapan vb.) ve naif bir ruh hali (sakin, fedakâr, hoşgörülü vb.) 

yakıştırılırken; erkeğe kamusal alana ilişkin roller (çalışan, evini geçindiren, ailesini 

koruyan vb.) ve güçlü bir ruh hali (cesur, çalışkan, özverili vb.) yakıştırılmaktadır (Cesur 

Kılıçaslan ve Işık, 2016, s. 20).  

Kadın çabuk neşelenen ve çabuk üzülen duygulu, hassas bir varlıktır. Erkekler gibi 

sert bir mizaca sahip değildir. Bundan ötürü kadın “cinsilatif” şeklinde adlandırılandır. 

Güncel Türkçe Sözlüğü kelimenin anlamını “güzel, alımlı, hoşa giden kadın” şeklinde 

açıklamaktadır (Çalışkan, 2002, s. 194). Öte yandan toplumun taşıdığı geleneksel 

değerler ise aileyi koruma ve geçindirme işlevini erkek bireylerle bütünleştirmektedir 

(Strauss, 1997, s. 112). Erkek çalışma, para kazanma, evini geçindirme zorunluluğu 

taşırken duygusal anlamda da güçlü ve cesur olmalıdır. Toplum erkeğin korkmasını ve 

ağlamasını yasaklamaktadır (Bülbül, 2014, s. 14).  

Çoğunlukla toplumsal cinsiyet rollerinin erkeğin lehine kadının ise aleyhine bir 

eşitsizlik doğurduğundan söz edilse de toplumun erkeğe ilişkin beklentileri de erkeği kötü 

yönde etkileyebilmektedir. Nitekim erkek bu beklentileri gerçekleştiremediğinde 

erkekliği, toplum tarafından sorgulanmaktadır. Örneğin bir işi olmayan erkek; doğrudan 

erkekler tarafından erkekler topluluğuna alınmamakta ve yok sayılmaktadır (Sancar, 

2011, s. 53). 

Bununla birlikte toplumsal cinsiyete yönelik kalıplaşmış yargıların değişimi zordur. 

Kadından ve erkekten beklenen rollerin cinsiyet üzerine inşa edilmesi bireyler arasında 

paylaşımı, dayanışmayı ve empati kurmayı zorlaştırmaktadır. Kadın, erkeğe bırakılmış 

görevleri erkeğin yapmasını beklemekte; erkekte kadına bırakılmış görevleri kadının 

yapmasını beklemektedir. Görevler yapılmadığında “Nasıl kadınsın ya da erkeksin?” 

sorusuyla kadının kadınlığı, erkeğin erkekliği sorgulanmaktadır. Nitekim toplumsal 

cinsiyet rolleri kadına ve erkeğe dair güçlü ön yargılar içermektedir. Kadının ya da 



36 

 

erkeğin ondan beklenen şeyi yapamıyor oluşu, onun için bir eksiklik olarak 

algılanmaktadır. Kadının ve erkeğin davranışlarını kısıtlayan bu cinsiyet kalıp yargılarına 

uyulmadığı durumlarda kadın ve erkek, toplum tarafından tepkiyle karşılanmaktadır. 

Kadına ve erkeğe yüklenen ön yargılar yumağına dönüşmüş cinsiyet rolleri, cinsiyet 

ayrımcılığının da temelini atmaktadır (Y. Dökmen, 2015, s. 106-115).  

Kadınlara yönelik cinsiyet ayrımcılığını iki farklı açıdan bakarak değerlendirmek 

mümkündür. İlki kadını güçsüz, korunmaya muhtaç bir varlık olarak gören bakış açısının 

yarattığı ayrımcılıktır. İkinci bakış açısında ise kadını küçümseyen, yetersiz bulan bir 

ayrımcılık söz konusudur (Cesur Kılıçaslan ve Işık, 2016, s. 31). 

Kadının ve erkeğin kamusal ve özel alanda görünürlük kazanmalarına karşın Türk 

toplumunda kadın kamusal alanın, erkek ise özel alanın misafiri/konuğu gibidir (Akıncı 

Yüksel, 2016, s. 110). Öyle ki erkeğin evin ekonomik olarak geçimini sağlayamaması ve 

kadının ev işlerini gereğince yapmaması boşanmaya gerekçe oluşturabilecek 

hususlardandır (Doğan, 2016, s. 178). Bu konuda Yargıtay’ın aldığı bir karar örnek 

verilebilir. Karara göre “Ev kadının aile konutunda temizlik ve ev işlerini yapmaması, 

çocukları ile ilgilenmemesi; boşanma sebebi” sayılmıştır.10 Aynı zamanda erkeğin 

çalışmaması da boşanma sebeplerı arasında yer almaktadır. 11 Böylece toplumun dayattığı 

cinsiyet rolleri hukuk düzeni tarafından da desteklenmektedir.  

Bununla birlikte toplumun dayattığı cinsiyet rollerinin dışına çıkan birey; 

küçümsenme, alay konusu edilme, isim takılma, aşağılanma, dışlanma, şiddete maruz 

kalma gibi sorunlarla karşılaşabilmektedir. Örneğin “kılıbık” ve “soğan erkeği” 

adlandırmaları, erkeğin cinsiyet rollerine aykırı davranışına toplum tarafından yakıştırılan 

hitap biçimleri olarak değerlendirilebilir. Nitekim Güncel Türkçe Sözlüğü, kılıbık 

sözcüğünü “karısının baskısı altında bulunan erkek” olarak tanımlamaktadır. Bu tanımla 

karşıt bir anlama sahip olan maço sözcüğü ise “sert karakterli, kaba erkeği” ifade 

etmektedir. Dolayısı ile erkek olmanın sağladığı imkânlardan ve güçten yoksun kalmak 

istemeyen erkek, toplumun dayattığı erkeklik rollerine uygun davranmayı seçmektedir 

(Bülbül, 2014, s. 3).  

 
10https://hukuklu.com/gonderi/bir-ev-kadininin-aile-konutunda-temizlik-ve-ev-islerini-yapmamasi/ 

(Erişim Tarihi: 24.09.2021) 
11https://yaseminmersin.av.tr/erkegin-calismamasi-bosanma-sebebi/ (Erişim Tarihi: 24.09.2021) 

https://hukuklu.com/gonderi/bir-ev-kadininin-aile-konutunda-temizlik-ve-ev-islerini-yapmamasi/
https://yaseminmersin.av.tr/erkegin-calismamasi-bosanma-sebebi/


37 

 

Toplumsal cinsiyet eşitsizliğinde kadının ikincil konumda bırakılışı, toplumsal 

yapının kuruluşunda erkeği öne çıkarmaktadır. Bu sebeple başarmaya ve erdemliliğe 

ilişkin pek çok değerde çoğu şey yalnızca erkeğe özgülenmektedir (Fırıncıoğulları, 2018, 

s. 15). Bu konuda “baba” ve “adam” sözcüklerinin kullanım alanları örnek verilebilir. 

Baba sözcüğünün Güncel Türkçe Sözlüğündeki ilk anlamı “çocuğu olan erkek”, bir diğer 

anlamı ise “bir ülkeye veya bir topluluğa yararlı olmuş kimse” şeklindedir.  

Günlük hayatta ebeveyn olarak baba imgesi dışında baba sözcüğü ile 

kavramsallaştırılan, dile yerleşmiş ve kalıplaşmış bazı ifade biçimleri bulunmaktadır: 

Aile babası, devlet baba, fikir babası, ad babası, iskele babası, mafya babası, para babası 

gibi. Bilim alanında bakıldığında ise babalık kavramına ilişkin örnekler şöyle 

sıralanabilir: Antik Yunan tarihçi ve yazar Herodot “tarihin babası”; birçok bilimsel 

alanda çalışmalar yapmış Fars bilim insanı Harizmi, İskenderiyeli Diophantus ile birlikte 

“cebirin babası”; İyon hekim Hipokrat “tıbbın babası”; Fransız sosyolog Auguste Comte 

“sosyolojinin babası”; Thales “felsefenin babası” vb. biçiminde günümüze kadar 

anılagelmiştir.12  

Bilim alanında çalışan insanlar için yaygın hitap biçimi olan “bilim adamı” ifadesi 

günümüze değin uzun yıllar kullanılagelmiştir. Güncel Türkçe Sözlüğünde adam sözcüğü 

ilk anlamında “insan” olarak tanımlanmaktadır. İkinci anlamı ise “erkek kişi” şeklindedir. 

Adam sözcüğünün “doğru düzgün davranmak” biçiminde yaygın kullanılan bir anlamı da 

bulunmaktadır (Akıncı Yüksel, 2016, s. 105).  

Genellikle erilliği, erkekliği çağrıştıran “adam” sözcüğü belirli alanların sadece 

erkeklere özgü bir alan olduğu yönünde bir izlenime yol açmaktadır. Bu izlenime ilişkin 

şu şekilde örnekler verilebilir: siyaset adamı, bilim adamı, iş adamı, devlet adamı, din 

adamı, kanun adamı, kültür adamı, hukuk adamı gibi. Adam sözcüğü ile bitişik yazılan 

bu kullanım biçimleri; siyaseti, bilimi, işi, devleti, dini, kanunu, hukuku, kültürü erkeğin 

inşa ettiği, dolayısı ile bu alanların kadının yer almadığı alanlar olarak görülmesine neden 

olmaktadır. Bu yüzden kadınlar, bu alanlarda da var olduklarını kanıtlayabilmek için 

mücadele vermek durumunda kalmaktadır. 

 

 
12https://tr.wikipedia.org/wiki/Anasayfa (Erişim Tarihi: 20.09.2021) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Anasayfa


38 

 

3.2.3. Aile ve toplumsal cinsiyet rolleri 

Birey ve toplum arasında aidiyet duygusunun gelişimi; bireyin toplumdaki 

konumunu öğrenimi, diğer bir ifadeyle toplumsallaşma ve kültürlenme süreci ile 

başlamaktadır. Kültürün aktarılması sürecinde aile toplumda öne çıkan önemli bir 

birimdir. Ailenin kültür aktarma işlevi, yeni nesillere toplumsal kültürü öğretme süreciyle 

süreklilik kazanmaktadır (Doğan, 2016, s. 105). Yeni nesiller; aile, eğitim kurumları, iş 

yerleri, sokak, pazar alanları, çevre gibi birimler aracılığıyla içine doğduğu toplumun 

kültürünü öğrenmekte ve o kültürü temsil etmektedir. Bir toplumun parçası olan her 

birey; o toplumun kültürel ögelerini, dil, din, inanç, gelenek, görenek sistemlerini üstünde 

taşımaktadır. Bu çerçevede kültür, bireyleri aşan ve bireylere biçim veren maddi ve 

manevi değerler bütününü ifade etmektedir (Kaplan, 2016, s.27). 

Toplumlar kendini oluşturan bireylerin; toplumsal normlara ve değerlere 

uyumlaştırılma amacı üzerinden kurumsallaşmaktadır. Böylece bireyler bu kurumlar 

aracılığıyla içine doğdukları toplumun normlarını, değerlerini öğrenerek 

toplumsallaşmaktır. Öte yandan birey topluma uyum sağlayamadığında toplumun dışına 

itilme, toplum tarafından soyutlanma ve bir tehdit olarak görülme, diğer bireyler 

tarafından yaşam hakkına müdahale gibi önemli sorunlarla karşılaşabilmektedir. Bu 

sebeple bireyin topluma uyumlaştırılması diğer bir ifadeyle sosyalleşmesi, toplumsal 

rollerle sağlanmaktadır. Şüphesiz her toplum, bireylerde cinsiyet temelli rol paylaşımına 

dayanan toplumsal yargılara sahiptir. Bu cinsiyetçi toplumsal yargılar, kadın ve erkek 

imgelerini üretmektedir (Akıncı Yüksel, 2016, s. 20). Bu bağlamda bireylerin toplumsal 

değerlere uygun şekilde sosyalleşmesinde cinsiyet temelli kalıplaşmış yargılar etkin rol 

oynamaktadır.  

Bireylere yalnızca cinsiyetlerinden ötürü toplum tarafından yüklenen birtakım 

kanaatler, davranışlar; kurumlar aracılığıyla da bireylere empoze edilmektedir. Böylece 

çocukluktan itibaren bireyler objeleri, faaliyetleri, oyunları, iş kollarını, tutum ve 

davranışları kendileri için “yakışır” ya da “yakışmaz” şeklinde ayrımsayıp 

toplumsallaşmakta ve cinsiyet rollerini öğrenmektedir (Y. Dökmen, 2015, s. 29).  

Aile kurumu da tanımı gereği toplumsal cinsiyetle ilişkili bir kurumdur (Cesur 

Kılıçaslan ve Işık, 2016, s. 7). Nitekim temeli aile kurumunda atılan toplumsal cinsiyet 

rolleri, gelecek kuşaklara da en çok aile kurumu aracığıyla aktarılmaktadır. Bu sebeple 

ailevi iletişim şekilleri, iş bölümü paylaşımı gibi unsurlar cinsiyetler arası eşitliği 



39 

 

sağlamada ya da eşitsizliği arttırmada önemli bir görev üstlenmektedir (Atila Demir ve 

Nam, 2019, s. 70). 

Aile, bireyi hayata hazırlayan ve ilerleyen yaşantısında bireye yön verecek birçok 

unsuru bünyesinde barındıran toplumsal bir kurumdur. Dolayısı ile birey aile içinde 

edindiği tecrübelerin, ilerleyen yaşantısında etkisi altında kalmaktadır (Karataş, 2001, s. 

90). Nitekim bireylerin toplumsal cinsiyet rollerini öğrendiği, kadın ve erkek kimliğinin 

insan zihninde inşa edildiği ilk yer olarak aile kurumu öne çıkmaktadır.  

Çoğunluk tarafından aile; aynı evi paylaşan, hayatını bir evde sürdüren anne-baba 

ve çocuklardan oluşan bir birlik olarak ifade edilmektedir. Bu bakımdan aileye yüklenen 

belirli sorumluluklar, iş bölümüne dayalı olarak aile üyeleri arasında paylaştırılmaktadır 

(Doğan, 2016, s. 3). Oysaki ev işlerinin yapılışında kadın ve erkek sorumlulukları eşit bir 

şekilde paylaşmamaktadır. Kadınlar bu işlerden birincil olarak sorumlu görülmekte ve 

kadınlardan ev işlerini takip etmeleri beklenmektedir. Kadınlar da ev işlerine dair 

kendilerine biçilen bu rolleri yadsımamaktadır (Y. Dökmen, 2015, s. 194). Aynı zamanda 

erkekler de evin geçiminin sağlanmasından birincil derecede sorumlu tutulmaktadır. 

Diğer yandan kadının yerinin evi olduğu söylemi ve ev işlerindeki ücretsiz emeği 

romantize edilerek kadının var oluşu ev içi alanla sınırlandırılmaktadır (Akıncı Yüksel, 

2016, s. 37). Kadını aile kurumunun temeline yerleştiren Türk kültürü, geleneğe dayanan 

iş bölümü nedeniyle kadına ev içi roller yüklemekte ve erkeğin yokluğunda ev içi 

otoriteyi kadına bırakmaktadır (Canatan, 2011, s. 54).  

Bununla birlikte sosyokültürel değişim süreci; kadının toplumdaki etkinliğini, 

geleneksel anlatılarda yer alan aile içindeki konumunu büyük ölçüde 

farklılaştırmamaktadır (Doğan, 2016, s. 136). Nitekim kadın çalışıyor da olsa ev 

işlerinden, çocuğunun ve eşinin bakımından sorumlu görülmektedir. Diğer yandan kadın 

ve ev arasında kurulan bağ ile ilgili birtakım kavramsallaştırmalar da dikkat çekmektedir. 

Aile kurumu içinde ücretli bir işte çalışmayan kadınlar için “ev kadını” ya da “ev hanımı” 

kavramsallaştırmalarının kullanılışı; kadını özel alanla, erkeği kamusal alanla tanımlayan 

görüşün bir ürünüdür. Aynı ifade ücretli bir işte çalışmayan erkekler için “ev erkeği” ya 

da “ev beyi” şeklinde kavramsallaştırılarak kullanılmamaktadır. Geleneksel anlatılarda 

kadın evin hanımı, erkek ise evin reisi olarak görülmektedir. 



40 

 

Geleneksel değerlerin egemen olduğu toplumlarda evlilik, aileye ve topluma uyum 

sağlamanın önemli bir aracıdır (Berk Yılmaz, 2019, s. 74-75). Diğer bir deyişle evlilik, 

bireyi içine doğduğu toplumun değerlerine uygun toplumsallaştırmaktadır. Nitekim 

çocuklar renkleri, oyuncakları, dili cinsiyetlendirmeden ebeveynleri aracılığıyla 

cinsiyetlendirilmiş olarak öğrenmektedir. Yvette Strauss, bu öğrenme sürecini şu şekilde 

açıklamaktadır: 

Beş ya da altı gibi erken yaşlarda, çocuğumuz, yaşamının geri kalan bölümünde karşılaşacağı 

her türlü sosyal ya da psikolojik duruma nasıl tepki vereceğine dair bir dizi talimatı aklının 

derinliklerine yerleştirir. Anababasının yediği yemekleri tercih etmeyi öğrenir, bizlerin 

konuştuğu tonda konuşur, bizim değer verdiğimiz şeylere o da değer verir, hoşlanmadığımız 

şeyleri o da bir kenara iter. Bizim rollerimizi, isteklerimizi, tepkilerimizi, nasıl başa 

çıktığımızı, ihtiyaçlarımızı karşılamak için ne gibi metodlara başvurduğumuzu, neye 

dokunduğumuzu, neler duyduğumuzu, nasıl oynadığımızı, nasıl sevdiğimizi ve nasıl nefret 

ettiğimizi öğrenir (Strauss, 1997, s. 17). 

Ebeveynlerin çocuklarına rol model olduğundan hareketle atasözlerine de 

bakıldığında “annesinin kızı, babasının oğlu” deyişinin arka planında kız ve erkek 

çocuklarının kendilerine örnek olarak aldıkları ilk kimselerin anneleri ve babaları 

olduğuna ilişkin yaygın kanaat bulunmaktadır (Türköne, 2018, s. 25). Ebeveyn ve çocuk 

ilişkisini rol modellik bağlamında yansıtan atasözleri de bulunmaktadır. Bu atasözlerine 

bakıldığında toplumsal cinsiyet rollerini gözlemlemek mümkündür. Nitekim 

atasözlerinde kadınlar çoğunlukla iyi birer eş olarak ve annelik rolleriyle yer alırken 

erkekler ise evin geçiminden sorumlu, cesaretli ve babalık rolleriyle öne çıkmaktadır 

(Berk Yılmaz, 2019, s. 73).  Örneğin: 

        Anadan gören inci dizer; babadan gören sofra yazar. 

         Oğlan atadan öğrenir sofra açmayı, kız anadan öğrenir biçki biçmeyi. 

        Anasına bak kızını al, kenarına bak bezini al. 

Yukarıdaki atasözleri annenin ve babanın çocuklarını yetiştirme biçimlerini ve 

çocukların da ebeveynlerini kendilerine örnek alacaklarını ifade etmektedir. 

Çocukların oyuncakları, renk tercihleri, giysileri, tutum ve davranış biçimleri; 

toplumsal ve kültürel isteklere göre inşa edilmektedir (Berk Yılmaz, 2019, s. 74). 

Bebeklikten başlayan dayatmalar kendine birçok alanda karşılık bulmaktadır. Bebeklikte 

kız çocuklar için pembe, erkek çocuklar için mavi rengin giysilerde ve eşyalarda tercih 

edilmesi renkleri de cinsiyetçi öğretinin içine almaktadır. Ebeveynler erkek çocuklarına 



41 

 

okul çağında pembe çanta, pembe defter, pembe suluk, pembe kalem vb. ürünleri almayı 

genel olarak tercih etmemektedir. Ebeveynlerin renk seçimlerine göre alınan okul 

eşyaları, erkek çocukların zihninde pembe rengin “kız rengi” olduğu yönünde bir kanaat 

oluşturmalarına neden olmaktadır. Renklerle başlayan “kız rengi”, “erkek rengi” 

ayrımcılığı; oyuncak seçimlerinde de “kız oyuncağı”, “erkek oyuncağı” şeklinde devam 

etmektedir.  

Genellikle ebeveynler tarafından kız çocuklarına uygun görülüp en çok alınan 

oyuncak türü, bebek oyuncaklardır. Çocuklar, ataerkil yapının kadınlığa ve erkekliğe 

ilişkin geleneksel cinsiyet rollerini küçük yaşlarda oyuncaklar aracılığıyla öğrenmektedir. 

(Akıncı Yüksel, 2016, s. 46-47). Çoğunlukla kız çocuklara bebek, mutfak eşyaları; erkek 

çocuklara araba, tabanca gibi oyuncaklar alınmaktadır. Örneğin kız çocukları oyuncak 

bebeklerle oynayıp onları uyutmakta ve oyuncak mutfak eşyaları ile çay hazırlayıp yemek 

yapmaktadır. Diğer yandan erkek çocuklar ise oyuncak arabaları, kamyonları sürüp 

oyuncak tabancalarla, oklarla oynamaktadır. Çocuklara oynaması için verilen 

oyuncakların arka planında toplumsal cinsiyetlerine atfedilen roller bulunmaktadır. Kız 

çocuklar bebek bakmaya, yemek yapmaya; erkek çocuklar araba ve tabanca kullanmaya 

oyuncaklarıyla adım atmaktadır. Bunun sonucunda bir başka ayrım belirmektedir: “kadın 

işi”, “erkek işi”. Dolayısı ile işler de cinsiyetlendirilmektedir. Yemek hazırlamak, bebek 

bakmak gibi özel alanla bütünleşen eylemler genellikle “kadın işi” olarak görülür iken; 

kamusal alanla bütünleşen araç kullanmak, kolluk kuvvetlerine dayalı toplumu korumak, 

tabanca kullanmak gibi eylemler de genellikle “erkek işi” olarak görülmektedir.  

Ebeveynlerin erkek çocuklarına “koçum, aslanım”, kız çocuklarına ise “meleğim, 

prensesim” şeklinde seslenişleri de kadın ve erkek olmaya yüklenen rollerle benzerlik 

göstermektedir. Çocuklara verilen isimler de toplumun kadından ya da erkekten ne 

beklediğine ilişkin izler taşımaktadır.  Kız çocuklarına yumuşak, neşeli; Damla, Neşe, 

Nehir, Yağmur, Sakine, Çiçek, Hanım, Sultan, Narin, Nezaket gibi isimlerin tercih edilişi 

toplumsal beklentilerle ilişkilidir. Erkek çocuklarına ise daha sert, güçlü; Hıncal, Öcal, 

Volkan, Tufan, Demir, Savaş, Yiğit, Alp, Kaan gibi isimlerin tercih edilişi yine toplumun 

erkeği konumlandırışı ve erkekten beklentileri ile ilgilidir (Akıncı Yüksel, 2016, s. 42-

44). Diğer bir ifadeyle toplum kadını sakin, sessiz, ağırbaşlı olarak betimlemektedir. 

Oysaki erkek toplum tarafından güçlü, cesur, çevik, korkusuz olarak betimlenmektedir.  



42 

 

Tarihsel sürece bakıldığında Osmanlı toplumunda anne; kız çocuğunun, baba ise 

erkek çocuğunun edebinden sorumlu tutulmaktadır. Çocukların geleceğe yönelik idealleri 

de anne ve baba ekseninde belirlenmektedir. Anne, kız çocuğunu ev işlerini öğreterek 

evlilik hayatına hazırlamaktadır. Baba ise erkek çocuğunu çoğunlukla kendi iş hayatı 

etrafında gelişen bir toplumsallaşma sürecine dahil etmektedir. Diğer bir ifadeyle 

Osmanlı’da aileler kız çocuklarını evliliğe hazırlarken, erkek çocuklarını baba mesleğini 

öğrenmeye yönelik  yetiştirmektedir (Doğan, 2016, s. 140-141). Nitekim erkek çocuklar; 

sünnet edilene dek harem denilen bölümde anneleri tarafından edep ve görgü kuralları 

öğretilerek büyütülmektedir. Sünnet ile birlikte haremin dışında babalarının gözetiminde 

yetiştirilmektedir (Cebeci, 2017, s. 114-115). 

Günümüzde de kız çocuklarının aile içinde yetiştirilme biçimi geçmişin izlerini 

taşımaktadır. Nitekim geleneksel değerlerin baskın olduğu toplumlarda çoğunlukla 

anneler, kız çocuklarını ev işleri öğreterek büyütmekte ve evliliğe hazırlamaktadır. 

Annenin, kız çocuğunu ev işleri konusunda yeterince eğitmeyişi kendine verilen görevi 

iyi yapamadığı anlamını taşımaktadır. Dolayısı ile bu durum kızı evlendiğinde, ev 

işlerindeki beceriksizliği nedeniyle, çoğunlukla da kayınvalide tarafından hem kızın hem 

de annenin kınanmasıyla sonuçlanmaktadır (İnce, 2015, s. 146). 

Erkek ve kız çocuklarının cinsiyet rollerine benzer şekilde yetiştirilişine ilişkin bir 

diğer konuyu geleneklerde ve göreneklerde yer alan alışkanlık biçimleri oluşturmaktadır. 

Örneğin Türk gelenek ve göreneklerinde sünnet; erkekliğe, yetişkinliğe geçişte bir 

basamak olarak kabul edilmektedir. Tıbbi bir işleme yüklenen anlam, aileleri ve toplumu 

bu değer etrafında bir araya getirmektedir (Doğan, 2016, s. 79). Dolayısı ile sünnet 

törenleri erkekleri sembolik biçimde kırılmaz, yaralanmaz yaparken; kadınlığa geçme 

kızların zayıflığını, kırılabilirliğini sunmaktadır (Delaney, 2014, s. 112).  

Nitekim toplumun geniş kesiminde erkek çocuğun sünneti, eğlencelerle 

kutlanırken; toplumun kimi kesimlerinde ise kız çocuğunun ilk âdet kanaması, tokat atma 

geleneği ile karşılanmaktadır (Şenyürek, 2019, s. 120). Tokat atılan genç kız; âdet 

kanamasının utanılan ve kimseyle paylaşılmaması, gizlice yaşanması gereken bir süreç 

olduğunu ailevi baskıyla birlikte deneyimlemektedir. Gerek sünnet düğünleri gerek ise 

ilk kez âdet kanaması yaşayan kız çocuğuna atılan tokat geleneği; toplumun kadına ve 

erkeğe biçtiği rolleri aile kurumu içinde gelecek nesillere aktarmaktadır.  



43 

 

Kadın toplumda erkekten sonra geldiğini, erkeğin baskın bir karakter olduğunu 

öncelikle aile ortamında deneyimlemektedir. Erkek çocuklarının, kız çocuklarına göre 

daha önde yer aldığı, babaların annelere karşı nezaketsizliklerinin normal görüldüğü aile 

ortamında annelerin güçsüzlüğü, sinikliği karşısında kadının statüsüne ilişkin kız 

çocuklarının belleklerinde ilk izler oluşmaktadır. Kız çocukları kadının statüsünün, 

erkeğin statüsüne nispeten yetersiz ve çekinceli bulunduğunu da aile ortamında 

öğrenmektedir (Fırıncıoğulları, 2018, s. 38). 

Bu bakış etrafında kadının bakılan, istenilen, alınan, verilen, kaçırılan bir nesne 

olduğu yönündeki cinsiyetçi anlayış da yine öncelikle aile ortamında öğrenilmektedir. 

Nitekim evliliğe ilişkin “kız bakmak”, “kız istemek”, “kız vermek”, “kız almak”, “kız 

kaçırmak” gibi ifadeler erkekler için kavramsallaştırılmamaktadır. Gelenek ve görenek 

adı altında kadını nesneleştiren bu söylem, her kesimden aile tarafından âdet olarak pratik 

şekilde devam ettirilmektedir (Akıncı Yüksel, 2016, s. 31).   

Ekonomik özgürlüğe sahip olmak isteyen veya ailelerinin daha iyi şartlarda 

yaşamasını isteyen kadınlar, değişen şartlar ve gelişen olanaklarla birlikte çeşitli iş 

kollarında çalışmaya başlamışlardır. Kadının iş hayatında aktif biçimde yer alıyor oluşu, 

toplumu ve de doğrudan kadınların kendisini bu durumun çocuklar üzerindeki olumlu ya 

da olumsuz etkileri üzerine düşünmeye yönlendirmekte ve kadınlarda iş hayatlarının; 

çocuklarını geri planda bıraktığı ve onlara yeteri kadar vakit ayıramamalarına sebep 

olduğu düşüncesini oluşturmaktadır (Strauss, 1997, s. 120). Bunun sonucu olarak çalışan 

kadının evine, ailesine yeterince vakit ayıramadığı görüşü; çalışan kadını ihmalkârlıkla 

suçlamaktadır. Oysaki aynı toplumda çalışan erkeğin bu tür bir ihmalkârlığından 

bahsedilmemektedir (Mor Söyleşiler, 2018, s. 22). “Çalışan anne” kavramsallaştırması 

dahi kadına öncelikle anneliğini hatırlatmakta, bir diğer ifadeyle ev içi rollerine, özel 

alana gönderme yapmaktadır.  

Toplum tarafından idealize edilen kadın imgesinde de ebeveyn olarak anneliğe bir 

kutsallık yüklenildiği, buna karşın aynı kutsallığın babalık için yapılmadığı da 

görülmektedir (Akıncı Yüksel, 2016, s. 28). Bu sebeple toplumda babalık rolü, annelik 

rolü kadar ön planda tutulmamaktadır. Nitekim “çalışan anne” biçiminde bir 

kavramsallaştırma yaygın şekilde kullanılırken “çalışan baba” kavramsallaştırması 

yaygın bir kullanım biçimi değildir. Bu biçimlerdeki farklılık erkeği daima çalışmakla 

sorumlu tutan toplumsal cinsiyet rolleriyle ilgilidir (Yıldırım, 2007, s. 51).  



44 

 

Hukuki bağlamda babalık kavramına bakıldığında Türkiye’de yeni düzenlemelerle 

birlikte kadına tanınan doğum iznine, baba adayları için de babalık izin hakkı tanındığı 

görülmektedir. Bu süreler kamu sektöründe çalışan memurlar için on gün, özel ya da 

kamu sektöründe sözleşmeli çalışan personeller için iki gün, özel sektörde işçi statüsünde 

çalışanlar için beş gün ile sınırlandırılmıştır (Ezer, 2019, s. 494). Babalık izin süresinin 

en uzun on gün oluşuna bağlı olarak denilebilir ki erkek en kısa sürede işine dönmek ve 

çalışmak zorundadır. Dolayısı ile gerek toplum ve gerekse hukuk düzeni erkeğin 

çalışmakla yükümlü olduğu görüşünü paylaşmaktadır.  

 

3.2.4. Mekân ve cinsiyet ilişkisi: kadın ve mutfak  

Genellikle bütün toplumlarda kadın ve mutfak arasında özel bir bağ bulunmaktadır. 

Tarihsel sürece bakıldığında ateşin ilk keşfedildiği çağlarda avcı-toplayıcı olarak 

geçimini sağlayan insanlar ava çıkmak ve avı pişirmek konusunda görev dağılımına 

gitmişlerdir. Erkek av aramak, yiyecek bulmakla sorumlu iken kadın ise getirilen avı ve 

yiyecekleri pişirmekle sorumlu tutulmuştur (Çelik, 2008, s. 47).  

Bu sorumluluklar tarihsel süreç içinde değişime uğramış olsa da erkeğin evin gıda 

ihtiyacını sağlama ve kadının yemek yapma sorumlulukları büyük ölçüde bir değişiklik 

geçirmemiş, kadın ve mutfak arasındaki özel bağ günümüze kadar devam edegelmiştir.  

Bir diğer ifadeyle toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında kadınlara yemek yapmak, 

erkeklere ise bir işte çalışıp evi geçindirmek rolleri yüklenmektedir. Bu konuda şöyle bir 

örnek verilebilir: “Yemek yapar mısınız? Mutfakta eşinize yardımcı olur musunuz?” 

soruları, genellikle erkeklere sorulduğundan toplumsal cinsiyet rollerinin 

içselleştirildiğinin ve cinsiyet ayrımcılığı yapıldığının bir göstergesini oluşturmaktadır. 

Nitekim aynı sorular çoğunlukla kadınlara yöneltilmemektedir. 

Kamusal ve özel alan bağlamında bakıldığında erkeği kamusal alanla ilişkilendiren 

toplum, kadını özel alanla ilişkilendirmektedir. Özel alan olarak ise ev 

nitelendirilmektedir. Ev içinde mutfak, kadın için evin diğer bölümlerden farklı anlamlar 

ifade etmektedir. Mutfağa egemen olan kadın; o evin sahibi, kadını olarak 

değerlendirilmektedir. Bu sebeple mutfak, evin bölümlerinde kadının yönettiği alan 

olarak öne çıkmaktadır (Aydemir, 2021, s. 14).   



45 

 

Evin içindeki mutfak bölümü; kadına kendini ifade etmek, başarmak, kendini mutlu 

hissetmek için evin diğer bölümlerden daha çok olanak sağlamaktadır. Mutfak; seçeceği 

malzemeler, ne gibi karışımlar yapacağı konularında âdeta kadını özgürleştiren bir alan 

olarak öne çıkmaktadır. Kadın mutfakta düşünmek, yapmak ve üretmek konularında tek 

yetkili kimsedir. Bu sebeple mutfak kadının üretmesini sağlamakta ve ona kendini diğer 

bireylere gösterme fırsatı vermektedir. Buna bağlı olarak mutfak düzeni, beyaz eşyalar, 

masa, tabak ve tencere gibi nesneler kadının kendi kimliğini ve beğeni düzeyini 

yansıtmasında bir araç görevi üstlenmektedir (İnce, 2015, s. 140-141).  

Mutfak kadının hamaratlığını, maharetini gösterdiği yerdir. İyi yemek yapabilmek; 

bir kadın için övünç kaynağı, diğer insanlar tarafından takdir görme sebebidir. Öte yandan 

kadının yemek yapamıyor oluşu ayıplanmasına neden olmaktadır. Erkekler açısından ise 

böyle bir durum söz konusu olmamaktadır. Erkeğin hamaratlığı sorgulanmaz iken kadının 

hamaratlığı daha çocukluktan sorgulanmaya başlamaktadır. Bundan dolayı geleneksel 

değerlerin egemen olduğu ailelerde anneler, kız çocuklarını mutfakta bir şeyler öğreterek 

büyütmektedir. Nitekim kızı büyüdüğünde ya da evlendiğinde yemek yapımını bilmeyişi 

tepkiyle karşılanmasın diye anneler verebileceği çoğu pratik bilgiyi çocukluktan itibaren 

kızlarına aktarmaktadır.  

Yemek yapımına ilişkin kadın-erkek ilişkilerinde yaygın olarak söylenen; “erkeğin 

kalbine giden yol, midesinden geçer” sözü ise ataerkilliğin cinsiyetlere paylaştırdığı iş 

bölümünü romantize etmektedir. Ataerkilliğin pekiştirdiği düzene göre kadın evde 

kalmalı, çocuklarına ve kocasına bakmalı, yemek pişirmeli, ev işleriyle uğraşmalıdır. 

Genel anlamda ev ve kadın arasındaki, özelde mutfak ve kadın arasındaki bağın 

kırılamamasının nedenlerinden biri kadınların da bu bağı benimsemeleridir (Çelik, 2008, 

s. 47). Nitekim bir erkeğin mutfağa girip yemek pişirmesini garipseyen kadınlar da 

bulunmaktadır. Dolayısı ile kadınlar, mutfağı ailedeki diğer kadın akrabalar ya da kız 

çocuklarıyla birlikte idare etmeyi tercih etmektedir. 

Bu süreçte kadına yüklenen mutfağa ilişkin tüm rollerde kadın kendine biçilen rolü 

âdeta bir görev bilinciyle benimsemekte ve aynı bilinci kızına da aşılamaktadır. Bu durum 

atasözlerine de çeşitli şekillerde yansımaktadır. Örneğin “anasına bak kızını al, kenarına 

bak bezini al”, “ananın çıktığı dala, kızı salıncak kurar” sözlerinde annelerin kızlarını 

yetiştirme biçimine gönderme yapılmaktadır.  



46 

 

Diğer yandan Türk gelenek ve göreneklerinde evlenecek kızın güzel bir çeyizinin 

olması önem ifade eden bir âdettir (Yıldız, 2021, s. 78). Günümüzde evlilik âdetlerine 

bakıldığında çoğu yörede her kızın çeyizinde mutlaka mutfak eşyaları bulunmaktadır. 

Tencere, yemek takımı, örtü gibi eşyalar kızın çeyizinde bulunan mutfak malzemelerine 

örnek verilebilir (Karakelle ve Özbağı, 2019, s. 676). Dolayısı ile çeyiz aracılığıyla kadın 

ve mutfak arasındaki bağın nesiller boyu kültürel aktarımı sağlanmaktadır. Diğer bir 

ifadeyle kadına yüklenen yemek yapma rolü, çeyizinde mutfak eşyalarının yer alışıyla 

bütünleşmektedir. Nitekim kadın kendi mutfağını kendi döşemekte ve mutfak işlerini 

benimseyerek yetişmektedir.  

 

3.2.5. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadının medyada temsili 

Toplumsal cinsiyete ait yargıların yeniden üretilmesinde ve meşrulaştırılmasında 

kitle iletişim araçları önemli bir yer tutmaktadır. Haberlerde kullanılan dilden televizyon 

programlarına, reklamlardan dizilere, şarkılara kadar geniş bir yelpazede toplumsal 

cinsiyet rollerinin devamlılığını sağlayan davranışlara, ifadelere, iş paylaşımına 

rastlamak mümkündür (Bülbül, 2014, s. 6). Böylece medya araçları; toplumsal cinsiyet 

rollerinin üretilmesi, aktarılması ve meşrulaştırılmasında etkin bir rol oynamaktadır. 

RTÜK’ün 2018 Televizyon İzleme Eğilimleri Araştırmasına göre13 kitle iletişim 

araçları içerisinde televizyon gündelik hayatın vazgeçilmez unsurlarından biridir. 

Geleneksel medya araçlarının yanında yeni medya araçlarının toplumda yaygınlık 

kazanması televizyon kullanımında büyük ölçüde değişiklik oluşturmamıştır. Yeni 

medya araçlarının (internet, sosyal medya vb.) kitle iletişiminde televizyona göre birçok 

avantajı bulunsa da televizyon toplum hayatından bütünüyle çıkarılmış değildir.  

Türkiye’de günde ortalama 3 saat 34 dakika televizyon izlenmektedir. Dizi ve 

kuşak programlarını daha çok kadınlar; spor ve açık oturum programlarını ise daha çok 

erkekler izlemektedir. Bununla birlikte kadınlar erkeklere göre daha fazla televizyon 

seyretmektedir. Dolayısı ile televizyon kadınların hayatında önemli bir yer tutmaktadır. 

Nitekim televizyon ve kadın arasında birbirini tüketmeye dayalı bir ilişki vardır (Y. 

Dökmen, 2015, s. 135).  

 
13https://www.rtuk.gov.tr/Media/FM/Birimler/Kamuoyu/televizyonizlemeegilimleriarastirmasi2018.pdf 

(Erişim Tarihi: 01.10.2021)  

https://www.rtuk.gov.tr/Media/FM/Birimler/Kamuoyu/televizyonizlemeegilimleriarastirmasi2018.pdf


47 

 

Bir diğer ifadeyle kadınlar televizyonun en sadakatli seyircileridir. Bununla birlikte 

toplumsal cinsiyete ilişkin kalıp yargıların aktarımında etkin bir rol oynayan televizyon 

programlarında kadına biçilen rollerin çoğunlukla yardımcılık, ev hanımlığı, annelik, 

erkeğin otoritesi altında ezilen kadın karakterlerine karşın seyirci bu tür programları 

farkındasızlık içerisinde takip etmekte ve bu durumu inkâr etmemektedir (Cesur 

Kılıçaslan ve Işık, 2016, s. 40). Örneğin gündüz kuşağı programlarında dahi annelik, 

yemek yapımı ve ev temizliği ile ilgili bilgilerin geniş yer tutuyor oluşu; kadına 

yüklenilen toplumsal rollerin televizyon programları aracılığıyla tekrar üretilmesine 

neden olmaktadır.  

Bu bağlamda televizyon programlarında kullanılan cinsiyetçi ifadeler, toplumsal 

statünün belirlenmesinde ya da elde edilmesinde önemli bir etmene dönüşmektedir 

(Cereci, 2016, s. 55). Örneğin bilgi yarışmalarında ilk kadın pilot, ilk kadın muhtar, ilk 

kadın doktor, ilk kadın boksör vb. ile ilgili sorulara yer verilmektedir. Aynı şekilde 

meslek kollarında ilk hangi kadının görev aldığına yönelik soru formu erkeğe dönük 

olarak sorulmamaktadır. Toplumda kadının “kadın” olduğunu belirtmeye ihtiyaç 

duyulurken, erkeğin “erkek” olduğunu belirtmeye ihtiyaç duyulmamaktadır. Bu durum 

erkeklere ait olarak görülen siyasi, ekonomik, askeri, dini, sosyal birçok alana kadınların 

sonradan dahil olduğunu kanıtlayan göstergelerdir. Oysaki erkekler bu alanlarda başından 

beri var olduğu için “ilk erkek” şeklinde belirtmeye gerek duyulmamaktadır. Örneğin “ilk 

kadın pilot” ifadesi normal bir ifade olarak görülürken, “ilk erkek pilot” ifadesi normalin 

dışında bir ifade olarak görülmektedir. 

Görüldüğü üzere toplumda egemen anlayış, erillik üzerinden temellendirilmektedir. 

Toplum da bu anlayış ekseninde birçok alanı, erilliğe uygun bir biçimde 

şekillendirmektedir. Nitekim egemen eril anlayış, siyasi alanda da fazlasıyla etkili 

olmaktadır. Bürokrasideki erkek egemenliğinde kadınlar kendilerine dar bir siyasi alanda 

yer bulabilmektedir. Örneğin günümüz Türkiye Büyük Millet Meclisinde yer alan 

milletvekillerin cinsiyet dağılımına bakıldığında kadın milletvekillerinin oranı %17,35 

iken erkek milletvekillerinin oranı %82,65’dir.14 Dolayısı ile kadın ve erkek eşitliğine 

ilişkin siyasi alanda temsil edilebilirlik açısından kadınların az temsil edildiği 

görülmektedir. Öte yandan erkeklerin siyaset hayatında kadınlardan beklentileri, 

 
14https://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/milletvekillerimiz_sd.dagilim (Erişim tarihi: 01.10.2021) 

https://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/milletvekillerimiz_sd.dagilim


48 

 

genellikle kadın kollarında etkin görev almaları ve kadınlara özgü etkinlikleri 

sürdürmeleridir (Işık, 2007, s. 56-59).  

Bir diğer açıdan hedef kitle olarak kadınları seçen programlar “kadın programları” 

şeklinde adlandırılmaktadır. Yine bakıldığında “erkek programları” biçiminde karşılığı 

olmayan bu tür programlarda ev işleri, yemek, dikiş-nakış, çocuk bakımı gibi konular 

ağırlıkla işlenmektedir. Dolayısı ile kadınlara seslenen bu programlar, izleyicilerine 

kadının cinsiyet rollerini hatırlatarak, bu rolleri pekiştirmektedir. O denli ki reklamlar da 

bu roller üzerinden hazırlanmaktadır. Kadına yüklenen temizlik işi, temizlik ürünlerinin 

reklamlarında kadınlar oynatılarak bir kez daha medya aracılığıyla kadına 

yüklenmektedir. Nitekim temizlik ürünleri, yemek malzemeleri, ev eşyaları, bebek bezi 

reklamlarında genellikle kadın oyuncular tercih edilmektedir. Bu tercihler toplumsal 

cinsiyet rollerinin kabullenişiyle ilgilidir. Genel olarak değerlendirildiğinde medyada 

kadının ve erkeğin, kız ve erkek çocuğun temsil biçimleri gerek çocuklarda ve gençlerde 

gerekse de yetişkinlerde örnek bir model oluşturabilmektedir. Buna bağlı olarak hayatta 

bireylerden istenir olan ve istenir olmayan tutumlar ve davranışlar konusunda bu modeller 

kaynak alınabilmektedir (Y. Dökmen, 2015, s. 134).  

Kadınlara yönelik hazırlanan programlar arasında “moda” programları öne 

çıkmaktadır. Toplumsal cinsiyet sembolü olarak kıyafetler; kişinin bireysel tercihlerini, 

başka bir kimseyle sözlü iletişime girmeden, sözsüz biçimde doğrudan yansıtmaktadır 

(Akıncı Yüksel, 2016, s. 143). Erkeğin toplumsal yapıda ihtiyaç duymadığı moda, fiziki 

güzellik, görünüşe daha az özenme durumları; kadının ikincil kimliğinden dolayı birey 

olarak var olamadığı toplumda; güzelliği, zarifliği, ihtişamlığı aracılığıyla sönük benliğini 

bazı yönden tatmin edebildiği için önem arz etmektedir. Nitekim toplumsal yapı eril algı 

üzerinden biçimlendirildiği için, erkek bu alanın kendiliğinden hâkimidir. Kadının dış 

görünüşüyle erkeği etkileme isteği veya moda aracılığıyla ihtişamlı görünme çabası; 

fiziksel görünümünün dışında kişisel olarak var oluşunu gölgelemektedir. Erkek kişiliği 

ile toplumda var olurken kadın moda aracılığıyla toplumda var olma uğraşısına 

girmektedir. Dolayısı ile kadın da erkekte olduğu gibi toplumda kişiliği, kişisel becerileri 

ile var olmayı başarabildiğinde modaya varoluş aracı olarak ihtiyaç duymayacaktır 

(Fırıncıoğulları, 2018, s. 24-27).   

 

 



49 

 

4. EVLİLİK VE EVLİLİK BİRLİĞİ İLE KURULAN AKRABALIK İLİŞKİLERİ 

Toplumun en küçük birimi aile kurumudur. Aile kurumunun temelinde de evlilik 

birliği bulunmaktadır. Türk toplumunda evlilik birliği ile yeni akrabalıklar kurulmaktadır. 

Gelin ve kayınvalide ilişkileri de evlilik birliği sonucu kurulan akrabalık 

biçimlerindendir. Türk toplumunda düğün pratiklerinin ve evlilik süreçlerinin ataerkil 

düzene göre şekillendiğini ve sürdüğünü söylemek mümkündür. Bununla birlikte 

toplumun sosyokültürel değişimi şüphesiz evlilik pratiklerini de dönüştürmektedir. 

Görücü usulü evliliğin azaldığı ve kayınvalidelerin gelinini seçen kimse olma 

özelliklerini kaybettiği günümüzde, evlilik birliğinin kurulma biçimi gelin ve kayınvalide 

ilişkilerini doğrudan etkilemektedir.  

Gelin ve kayınvalide ilişkisi üzerine toplumda geçimsizliği çağrıştıran bir ilişki 

biçimi olduğuna dair genel bir kanı bulunmaktadır. Gelin ve kayınvalide ilişkisini doğru 

anlamlandırmak için geline ve kayınvalideye yüklenen geleneksel rolleri, sözlü kültür 

ürünlerinde gelinin ve kayınvalidenin sunuluş biçimlerini, idealize edilen gelin-

kayınvalide ilişkisini, gelin ve kayınvalide anlaşmazlığının nedenlerini, medyada gelin ve 

kayınvalide temsillerini incelemek gerekmektedir.  

 

4.1. Evlilik Kavramı ve Türleri 

Evlilik, toplumsal bir varlık olan insanı diğer canlılardan ayıran davranış 

şekillerinden biridir. İnsanlar cinsel eşiyle hayatını birleştirdiğini topluma, evlilik 

aracılığıyla duyurmaktadır. Böylece ilişki hem kurumsallaşmakta hem de toplum 

tarafından meşrulaştırılmaktadır (İbrahimoğlu, 2015, s. 15).  Türk toplumunda önemli bir 

kurumu ifade eden evlilik, eski Türklerdeki evlilikle ilgili geleneklerin ve göreneklerin 

değişim ve dönüşümleriyle birlikte, günümüzde de aynı önemini sürdürmektedir.  

Eski Türklerde evlenme; “ev bark sahibi olmak” biçiminde nitelendirilmiştir. Bu 

ifadedeki bark kelimesi, Orhun abidelerinde kullanıldığı anlamıyla, mabet sözcüğünü 

karşılamaktadır. Dolayısıyla ev de mabet gibi kutsal bir mekân sayıldığından bark 

kelimesi ile birlikte yan yana kullanılmaktadır. Böylece evliliğe bir kutsiyet 

atfedilmektedir. Günümüzde evlilik; ev bark sahibi olmak şeklinde de ifade edilmekle 

birlikte günlük halk dilinde evlendirmek anlamında “evermek” sözcüğü de 

kullanılmaktadır. Aynı zamanda evlilik bir dizi süreçten oluşmaktadır. Bu süreç: “Kız 



50 

 

görme”, “kız isteme”, “söz kesme”, “nişan bohçası”,  “pazarlık bozma”, “nişan”, “çeyiz 

serme”, “yol gönderme”, “bayrak dikme”, “gelin hamamı”,“kına gecesi”,  “gelin alma”, 

“düğün” gibi uygulana gelen evlilik âdetlerini içermektedir (Doğan, 2016, s. 74-75). 

Sosyal bir olgu olan evlilik kurumu, tarihsel süreç içinde hukuk devletlerinin ortaya 

çıkmasıyla birlikte birtakım kurallara da bağlanmıştır. Nitekim evlilik kurumunu 

düzenlemek adına birçok ülkede Medeni Kanunlar hazırlanmıştır. Ülkemizde de Türk 

Medeni Kanunun aile hukuku kısmında evlilik hukuku düzenlenmiştir. Söz konusu 

kanunda evliliğin gerçekleşmesi için; erkeğin veya kadının on yedi yaşını doldurma ve 

ayırt etme gücüne sahip olma  şartları aranmaktadır.15 

 Bilindiği üzere aile kurumunun temelinde evlilik bulunmaktadır (Şişman, 2017, s. 

6). Evlenme biçimleri de toplumların geleneklerine ve göreneklerine göre farklılık arz 

etmektedir. Türk toplumunda geçerli evlilik türü hukuki açıdan tek eşli evliliktir. 

Evlenme biçimleri ise şu şekilde sayılabilir: Görücü usulü evlilik, berdel, beşik kertmesi, 

başlık paralı evlilik, kan bedeli evlilik, kuma evliliği, kayın evliliği, akraba evliliği, 

yurtdışı çalışma izni için evlilik, internette evlilik sitelerine başvurarak yapılan evlilik 

(Oğurtan, 2019, s. 14-15).  

Oğurtan,  eş seçiminin modern yöntemler ve geleneksel yöntemler şeklinde iki ayrı 

başlık altında değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmektedir. Nitekim modern yöntemleri 

gençlerin anlaşıp evliliğe karar verme süreci olarak; geleneksel yöntemleri ise ailelerin 

devreye girerek, görücü usulü olarak bilinen, gençleri evlendirme süreci olarak 

tanımlamaktadır (2019, s. 25). Evlilik kararlarında geleneksel yöntemlerin terk edilmesi 

ve yeni modern yöntemlerin yaygınlık kazanması hiç şüphesiz evlilik ve aile kurumlarını, 

en nihayetinde ise toplumu yapısal olarak dönüştürmektedir.  

Yakın geçmiş zamana kadar evlenme biçimlerinde görücü usulü evlilik öne çıkan 

evlenme biçimini oluşturmuştur. Görücü usulü evlilik birbirlerini önceden tanımayan 

gençlerin başka kimselerin aracılık etmesiyle gerçekleştirdikleri bir evlilik türünü ifade 

etmektedir. Bu evlilik biçiminde görücülüğü; damat adayının annesi, akrabaları veya 

uygun gelin adayı aramayı kendine iş edinen yaşlı komşu kadınlar üstlenmektedir. Dikkat 

edildiği üzere aileye uygun gelin arayışı genellikle kadınlar tarafından yapılmaktadır. 

Ataerkil toplumlarda aile reisi olarak tanımlanan bireyin baba olmasına karşın aileye 

 
15https://www5.tbmm.gov.tr/kanunlar/k4721.html (Erişim Tarihi:12.10.2021) 

https://www5.tbmm.gov.tr/kanunlar/k4721.html


51 

 

uygun gelin adayı seçiminde karar verici makamın, kayınpederden çok kayınvalide 

olduğu görülmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 101-105).  

Bununla birlikte görücü usulü evliliklerde aile büyükleri tarafından evliliği uygun 

görülen bireyler; birbirlerini önceden toplumsal mekânlarda görmüş veya hiçbir şekilde 

görmemiş olabilmektedir. Bu iki bağlamda da Şişman, görücü usulü evlilik türünü şu 

şekilde açıklamaktadır: 

Bir görücü aracılığıyla gerçekleştirilen evliliklerin dışında, Anadolu’da umumiyetle 

birbirlerini daha önce tanımayan gençlerin sırf ailelerinin araya girmesi neticesinde 

gerçekleştirdikleri evlilik türüne de “görücü usulüyle evlenme” denir. Bazı bölgelerde erkek 

ve kızın kısa süreli de olsa birbirlerini görmelerine müsaade edilmez; burada yalnızca 

ailelerin kararı bağlayıcıdır. İşte Türkiye’de özellikle geçmiş dönemde ve ağırlıklı olarak 

kırsal bölgelerde daha çok uygulanan evlilik türü -eş adayını ister aile ister görücü kadın 

bulsun ve önersin- “görücü usulüyle evlilik” tir. (2017, s.16) 

Bununla birlikte çağın getirdiği yenilikler; toplumu oluşturan aile kurumunu, 

dolayısıyla ailenin temelini oluşturan evlilik birliğinin kurulmasını, farklı yönlerde 

etkileyebilmektedir. Bunun en tipik örneği olarak kitle iletişim araçları verilebilir. Kitle 

iletişim araçlarının bireylere evlenme olanakları sunması, yeni evlenme biçimleri ortaya 

çıkarmıştır. Özellikle internet ortamının bireylere sunduğu olanaklar ve etkileşimler; 

bireyin kimliğini yeniden inşa edebilmesi ve kendini diğer insanlara istediği biçimde 

tanıtabilmesi internet ortamında yeni bir toplumsal düzen oluşturmaktadır. Bu düzen 

içinde bireyler evliliğe varacak kadar kesin kararlar alabilmektedir. Bu durumun sonucu 

olarak evlilik kararı, interaktif bir sürecin sonunda da alınabilmektedir. 

Görücü usulü evliliklerde olan “görücü”nün işlevini bu çerçevede kitle iletişim 

araçlarının üstlendiğini söylemek mümkündür. Bu durum aynı zamanda kitle iletişim 

araçlarına yeni bir işlev de yüklemektedir. Bu işlev, bir çeşit “evlendirme” işlevidir. Kitle 

iletişim araçları içinde televizyonla başlayan ve internetle devam eden eş bulma arayışları 

daha da yaygınlaşmakta ve evlilik karmaşık bir görünüme kavuşmaktadır. Öyle ki 

televizyonda yayınlanan eş bulmaya yönelik programlar “evlilik programları” olarak 

adlandırılmaktadır. Aile kurumu ve aile üyeleri ile ilgili; “çocuk programları”, “aile 

programları”, “kadın programları” şeklinde kategorize edilen programlara ek olarak 

“evlilik programları” kategorisi de literatüre girmiş bulunmaktadır. Öncesinde sözü 

edilmez iken 2011 yılıyla birlikte gerek internet ortamı aracılığıyla gerekse televizyon 

evlilik programları ve evlilik ajansları aracılığıyla gerçekleştirilen evlilik oranlarında 



52 

 

yaşanan büyük artış, bu tür evlilikleri kültürel çalışmaların da konu edinmesine neden 

olmuştur (Şişman, 2017, s. 22). Tüm bu sözü edilen bağlamlarda evlenme 

yöntemlerindeki değişimler, evlenme ölçütlerini de doğal olarak etkilemektedir.  Nitekim 

yaş, eğitim, ekonomik bağımsızlık, kadın-erkek eşitliği, sosyokültürel dönüşüm ve 

toplumsal değerler; evlilik pratiklerinde belirleyici bir rol oynamaktadır.   

Evliliğe ve aile kurumuna ilişkin değerlerin zamanla geçirdiği tüm değişimler; aile 

tipleri, evlilik yaşları, evliliğin getirdiği rol paylaşımları ve değer yargılarının toplumdan 

topluma farklı anlamlar ifade etmesiyle sonuçlanmaktadır. Bu durum, salt bir evlilik 

şeklinden ve salt bir aile tipinden bahsetmeyi olanaklı kılmamaktadır (Canatan, 2011, s. 

65-66). Örneğin Türkiye İstatistik Kurumu’nun evlenme ve boşanma istatistikleri, 2020 

yılı verilerine göre ortalama ilk evlilik yaşının erkeklerde 27,9; kadınlarda 25,1 olduğu 

belirlenmiş ve geçmiş yıllara göre evlilik yaşının yükseldiği görülmüştür. 16 

Özellikle eğitim sürelerinin uzun oluşu, bireylerin eğitim seviyelerinin yükselişi, 

çalışma hayatına başlayış evlenme yaşını ileriki yaşlara bırakmaktadır (Şişman, 2017, s. 

201). Dolayısıyla eğitim düzeyi yükseldikçe; eş seçiminde bireylerin kendi tercihi ve 

ailelerin onayı ile  evlenen çiftlerin oranı yükselmekte, görücü usulü evlilik oranı ise 

düşmektedir (Doğan, 2016, s. 175).  

 

4.2. Evlilik Bağı ile Kurulan Akrabalıklar ve Kadınlar Arası İlişkiler 

Güncel Türkçe Sözlüğünde akraba sözcüğü “kan bağıyla birbirine bağlı olan 

kimseler” şeklinde tanımlanmaktadır. Tanımdan da hareketle temelinde biyolojik 

ilişkilerin yer aldığı akrabalık, toplum içindeki diğer bireylere kıyasla daha farklı ve 

kişisel bir samimiyet alanını ifade etmektedir. Nitekim aile üyeleri arasında örneğin anne-

baba, ebeveyn-çocuk, kardeşler arası ilişkilerdeki yakınlık; biyolojik faktörler üzerinden 

şekillenmektedir. Dolayısıyla akrabalık ilişkileri, bireyin dünyaya geldiği anda kazandığı 

toplumsal bir olgudur. Bununla birlikte akrabalık sadece kan bağı bulunan bireyler 

arasındaki ilişkileri ifade etmemektedir. Kadının ve erkeğin evlilik ile kurduğu yakınlık 

da bir diğer akrabalık bağını oluşturmaktadır. Evlilik ile birlikte kurulan bu akrabalık 

bağı, “hısım akrabalığı” olarak adlandırılmaktadır (Doğan, 2016, s. 168). Buradan 

 
16file:///C:/Users/casper/Downloads/Evlenme_ve_Bo%C5%9Fanma_%C4%B0statistikleri_25.02.2021.pd

f (Erişim Tarihi: 15.10.2021)  



53 

 

hareketle akrabalığın iki yolla kurulduğunu söylemek mümkündür: Biri kan bağı yolu, 

diğeri ise hısım akrabalığı yoludur.  

Akrabalık aileden sonra kurulan bir bağı ifade etmektedir. Diğer bir deyişle 

akrabalığın oluşabilmesi için öncelikle bir ailenin varlığı gerekmektedir. Dolayısı ile 

akrabalık, aile kurmanın doğal bir sonucudur. Akrabalık en genel tanımıyla yakını ya da 

yakınları ifade etmektedir. Klasik insanbiliminin de öne sürdüğü şekliyle akrabalık, kan 

ve evlilik bağına dayalı ilişkileri içermektedir. Ancak Türkiye’de akraba ifadesi kan 

bağına dayalı ilişkiler için söylenirken, evlilik bağı ile kurulan ilişkilerde hısım ifadesi 

kullanılmaktadır (Delaney, 2014, s. 189). 

Kan bağına dayalı akrabalıklar ile evlilik bağına dayalı hısım akrabalıkları iç içe 

geçen ilişkiler yumağı oluşturmaktadır.  Bu ilişkiler yumağının merkezinde ise aileler ve 

evlilik kurumları bulunmaktadır. Dolayısıyla tüm sosyal ilişkiler; evlilik ve aile 

kurumlarının ele alınış şekillerine göre biçimlenmektedir. Özellikle evlilik kurumunun 

getirdiği akrabalıklar, aile kurumunun getirdiği akrabalıklarla karşılaştırıldığında daha 

karmaşık ilişkiler barındırmaktadır.   

Diğer yandan evlilik yoluyla kurulan akrabalıklarda ortaya çıkan yakınlık 

kavramları şu şekilde sayılabilir: Gelin, damat, eş, karı, koca, yenge, enişte, bacanak, 

kayinço, kayınpeder (kayınbaba, kaynata), kaynana (kayınvalide), kayınbirader, elti, 

görümce, baldız (Doğan, 2016, s. 170). Çalışmanın konusu gereği yakınlık kavramları 

kadınlarla sınırlandırılmıştır.  

Kadınlar; evlilik bağıyla birçok statüye sahip olmaktadır. Öyle ki kadınlar kimi 

zaman aynı anda gelin, kayınvalide, görümce, elti, yenge, baldız kimliklerini üzerlerinde 

taşıyabilmektedir. Güncel Türkçe Sözlüğünde gelin sözcüğü; “aileye evlenme yoluyla 

girmiş olan kadın”, kayınvalide sözcüğü; “kocaya veya kadına göre birbirlerinin annesi, 

kaynana”, görümce sözcüğü; “kadına göre kocasının kız kardeşi”, elti sözcüğü; “kadına 

göre kocasının erkek kardeşlerinin eşlerinden her biri”, yenge sözcüğü; “kardeşin, 

amcanın veya dayının karısı”, baldız sözcüğü ise; “erkeğe göre eşinin kız kardeşi” 

şeklinde tanımlanmaktadır. Hısım akrabalıklarında kadınlar arası ilişkiler doğal olarak 

evlilik süreciyle başlamaktadır. 

Geleneksel değerler bağlamında kadın bireyler, aileye “gelin olmak” şeklinde 

katılmaktadır (Yıldız, 2021, s. 72). Nitekim gelin kelimesinin kökü gelmek eylemidir; 



54 

 

bununla birlikte eylem emir kipini de içermektedir, “gelin!” şeklinde (Delaney, 2014, s. 

220). Bu sebeple aileye yeni bir kadın üyenin katılımı, o aileye gelin gelmekle 

gerçekleşmektedir. Kadın bir aileden “gelin çıkıp” başka bir aileye “gelin giden” iken; 

erkek tarafı “gelin alan” konumundadır. Dolayısı ile evlilikle birlikte kadının kendi 

ailesine karşı yükümlülüklerinin yerini, eşinin ailesine karşı yükümlülükleri almaktadır. 

Oysa aynı yükümlülük değişimi erkek için gözlemlenen bir olgu değildir. Bu sebeple 

evlilikler, kadının öyküsünü erkeğin öyküsüne göre daha çok değiştiren kurumları ifade 

etmektedir. Bu değişimi kadınlardan beklenenlerin, erkeklerden beklenenlerden daha 

fazla oluşuyla açıklamak mümkündür. Erkek başka bir ailenin anlatısına dahil olmaz iken 

kadın artık  yeni bir üyesi olduğu aile anlatısının bir parçası olmaktadır.  

Bununla birlikte bir ailenin öyküsüne gelin olarak katılmak, elkızı olarak görülmeyi 

de beraberinde getiren bir durumdur. Gelini elkızı olarak nitelendirmek egzogamik evlilik 

biçimlerinde öne çıkmaktadır. Nitekim aile grubunun dışından, aileye sonradan katılmak 

gelinin “elkızı” olarak görülmesinin nedenini oluşturmaktadır (Canatan, 2011, s. 101). 

Aileye katılan yeni üyeler için “elkızı” ya da “eloğlu” gibi ifadeler geçmişten günümüze 

değin kullanıla gelmektedir. Güncel Türkçe Sözlüğünde elkızı sözcüğü; “gelin, kadın, eş” 

olarak tanımlanmaktadır. Aynı şekilde sözlük, eloğlu sözcüğünü de; “el, yabancı, damat, 

koca” olarak tanımlanmaktadır. Yeni aile üyeleri aile anlatısının anlamlı bir parçası olana 

kadar, el diğer bir deyişle yabancı olarak görülmektedir. Elkızı, eloğlu ifadelerinin dışında 

el kapısı kullanımı da yaygın bir söyleyiştir. El kapısı sözcüğünü tanımlayan ifadelerden 

biri de Güncel Türkçe Sözlüğünde; “bir kızın gelin olarak gittiği ev” biçimindedir. 

Dolayısı ile gelin de başlangıçta elkızıdır ve gelin geldiği yer de elkapısıdır. Gelin, aile 

düzenine uyum sağladığı ve aile öyküsünü sürdürdüğü sürece aile içerisinde bir anlam 

ifade etmektedir. Aile düzenine uyum sağlayamadığında ve aile öyküsünü devam 

ettirmek istemediğinde ise aile içindeki yeri sorgulanmakta ve aile için ifade ettiği anlam 

değişmektedir. 

Nitekim toplumda egemen olan genel kanı da eşlerin birbiriyle evlenmelerinden 

çok tüm aileyle evlenildiği yönündedir. Örneğin Yakalı Çamoğlu’nun bu kanıyla ilgili 

saptamaları şu şekildedir: 

Eski dönemler, aynı evde kalabalık aile içinde yaşanılan zamanlar ele alınırsa görülür ki, 

kayınvalidesinin evine gelin giden bir kadın için “aile”, artık eşinin ailesidir. Özellikle 

Osmanlı ve Erken Cumhuriyet dönemlerinde, harem-selamlık yaşama geleneğinden gelen bir 

alışkanlık uyarınca, kadınlar zamanlarının çoğunu ailenin diğer kadın üyeleriyle beraber 



55 

 

geçiriyorlardı. Aynı hanede yaşayan geniş ailenin kadın üyeleri, eşlerini genellikle kalabalık 

içinde, diğer aile üyeleriyle beraberken görüyorlar, yemeklerini de eşleriyle baş başa 

yemiyorlardı. Yalnız kaldıkları saatler bugüne kıyasla çok kısa bir zaman dilimini teşkil 

ediyordu. Oysa sabah kalktıkları andan itibaren evde beraber yaşadıkları kayınvalideleri, 

görümceleri ve eltileriyle beraber ev işi yapıyorlar, çocuk büyütüyorlar ve boş zamanlarını 

yine beraber değerlendiriyorlardı. Demek ki, bir genç kız için evlenmek demek, bir eş 

edinmekten ziyade bir eve “gelin gitmek”, yani o evin her türlü alışkanlığı ve özellikle de 

yeni kadın akrabalar ile yaşamayı öğrenmek demekti. Aile kavramını da dolayısıyla eşten 

önce bu diğer kadınlar teşkil ediyordu (2018, s. 10). 

Yukarıda da değinildiği üzere evlilik ile birlikte iki bireyin aileleri birbirine akraba 

olmaktadır. Bu sebeple eşlerin aileleri ve akrabaları da evlilik kurumunun doğal üyelerini 

oluşturmaktadır. Bu durumun sonucu olarak evlilik; yalnızca kadını ve erkeği bağlayan 

bir anlaşmayı ifade etmemekte, aynı zamanda büyük bir toplumsal kümeye katılımı da 

ifade etmektedir (Canatan, 2011, s. 66).  

Öyle ki geleneksel geniş ailelerde gelin, evde en çok kayınvalide ile 

karşılaşmaktadır (Yıldız, 2021, s. 70). Aileye sonradan gelen kadınların üzerinde ise 

kayınvalidenin ve görümcenin ağırlığı bulunmaktadır. Kimi ailelerde görümceler, gelinin 

bir diğer kayınvalidesi veya eşi gibi geline yaklaşarak onu boyundurukları altına almak 

ve gelinin davranışlarını kontrol etmek istedikleri de görülebilmektedir (Çalışkan, 2002, 

s. 211-212). Bu durum da görümceye ikinci bir kayınvalide gözüyle bakılmasına ve 

görümce kavramına olumsuz bir anlam yüklenmesine sebep olmaktadır.  

Bununla birlikte aileye sonradan katılan gelinler üzerinde kayınvalidenin dışında 

diğer kadınlar da (görümce, elti) kontrole dönük bir baskı oluşturabilmektedir. İkisi de 

sonradan aile anlatısına katılan gelinler olmasına karşın, daha önceden gelin gelen kadın, 

yeni gelen geline göre daha kıdemli değerlendirilebilmektedir. Biri “eski gelin” iken 

diğeri “yeni gelin” olan kadın deyimlerde de “taze gelin” olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Aynı zamanda toplumsal anlatılar gelinleri, kayınvalideleri, eltileri ve görümceleri 

birbirleri arasında da karşılaştırmaktadır. Güzelliğe dair karşılaştırmalarda kayınvalideler 

yaşça büyük olmalarından dolayı böyle bir çekişme içerisinde yer almazken; gelinler, 

eltiler ve görümceler arasında güzellik, hamaratlık, temizlik konuları kıskançlıklara 

neden olabilmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 108-113).  

Bu sebeple evlilik birliği ile kurulan akrabalık ilişkilerinin şekillenmesinde 

toplumsal cinsiyet rollerinin önemli bir yer tuttuğunu belirtmek gerekmektedir. Diğer bir 



56 

 

ifadeyle gelin, damat, kayınvalide, kayınbaba, görümce, elti vb. statüdeki bireylerin 

birbirleri ile olan ilişkilerini anlamlandırmada toplumsal cinsiyet rolleri bir yol 

göstericidir (Atila Demir ve Nam, 2019, s. 69). Hamarat olmak, titiz olmak, çocuk 

doğurmak, çocuk bakmak, uysal olmak gibi kadına yüklenen cinsiyet rolleri ne denli iyi 

yerine getirilirse kadının konumu; erkeğin ve diğer kadınların gözünde yükselmekte ve 

kimi zaman birbirleri ile yarış içinde olmalarına neden olmaktadır.  

Diğer taraftan evlilikle kurulan kadınlar arası ilişkilerde güç dengeleri her zaman 

statik değildir. Dinamik bir yapıya sahiptir. Nitekim evli çiftlerin ebeveynleriyle birlikte 

yaşadıkları geniş aile yapısında gelin-kayınvalide ilişkisi gözlemlendiğinde; 

kayınvalidenin tavrı, evin sahibi ve gücü elinde bulunduran kimse oluşu nedeniyle daha 

ağır basmaktadır (Altunsu Sönmez, 2019, s. 1164). Bu yapı içerisinde kayınvalide her 

zaman gücü elinde bulunduran kişi değildir. Örneğin çocuk doğuran bir gelinin statüsü 

yükselmektedir. Geniş aile formunda yaşamayan aileler için kayınvalidenin torununu sık 

sık görme isteği, gelini karşısında onu güçsüz kılabilmektedir. Aynı durum, kayınvalide 

yaşlandığında gelinine duyduğu ihtiyaç ilişkisinde de gözlemlenebilmektedir (Yakalı 

Çamoğlu, 2018, s. 15). Nitekim kayınvalidenin yaşlılığı ile birlikte gelin ve kayınvalide 

arasındaki ilişki, bakım ilişkisi şeklinde devam etmektedir (Aydemir, 2021, s. 4). 

Bununla birlikte aileler arasındaki bağı sıkı tutan kimselerin kadınlar olduğunu 

söylemek mümkündür. Kadınlar iletişimlerini devam ettirdikçe gelecek kuşaklara da aile 

anlatısı olumlu bir şekilde aktarılmaktadır. Kesintiye uğrayan iletişimlerde ise aile anlatısı 

kayınvalide, gelin, elti, görümce tarafından sonraki nesillere yeniden kurgulanarak 

anlatılmaktadır. Bu durumun ortaya çıkardığı sonuç olarak aile öyküsündeki uyum ve 

devamlılık sekteye uğramaktadır. 

 

4.3. Sözlü Kültür Ürünlerinde Evlilik Kurumu Bağlamındaki Kadın Temsilleri 

Güncel Türkçe Sözlüğünde sözlü kültür; “sözlü olarak aktarılan kültür ögelerinin 

tamamı” şeklinde tanımlanmaktadır. Kültür dendiğinde öncelikle dil ön plana 

çıkmaktadır. Nitekim dil insanlar arası iletişimi sağlayan ve insan topluluklarını millet 

yapan önemli unsurlardan biridir. Dil aracılığı ile toplumlar ortak bir kültür oluşturmakta 

ve yine dil aracılığı ile ortak kültürü, gelecek kuşaklara aktarmaktadır. (Kaplan, 2016, s. 

25).  Toplumun ortak belleğinde yer edinen ağıtlar, ninniler, türküler, destanlar, efsaneler, 



57 

 

masallar, tekerlemeler, atasözleri, deyimler, maniler, bilmeceler ve fıkralar olarak 

sayılabilecek sözlü kültür ürünleri içinde aile ve evlilik kurumlarına ilişkin değer yargıları 

da geniş yer tutan ögeler arasında yer almaktadır (Çınar, 2010, s. 57). 

Kadın olmak, erkek olmak, aile kurmak, gelin olmak, anne olmak, baba olmak, kız 

çocuğu doğurmak, erkek çocuğu doğurmak, kan bağıyla kurulan akrabalar ve evlilik 

yoluyla kurulan akrabalar arasındaki ilişkiler, gelin-kayınvalide çekişmeleri; sözlü kültür 

ürünlerini meydana getiren türkülere, destanlara, masallara, öykülere, ninnilere, manilere, 

fıkralara, atasözlerine konu olagelmiştir. Tüm bu edebi ürünlerde kadına olan bakış 

açısına ve kadınlar arasındaki güç dengelerine ait geçmişten günümüze değişmeyen bazı 

ön yargılara ulaşmak mümkündür. Edebi ürünlerin dilden dile aktarılmaya devam 

etmesiyle ön yargılar da geçmişten geleceğe taşınmaya devam etmektedir. 

Bir sözlü kültür ürünü olan atasözleri kültürümüzde önemli bir yer tutmaktadır. 

Evlilik kurumu ve kadın-erkek ilişkileri bağlamında Türk gelenek ve göreneklerinde kız 

çocuklarının evlilik çağına geldiklerinde baba evinden gelin çıktıkları bilinmektedir. Kız 

çocuğunun ailesini geride bırakıp başka bir ailenin öyküsüne katılması üzerine onu 

bekleyen yazgının belirsizliğini taşıyan atasözlerine aşağıdaki sözler örnek verilebilir 

(Türköne, 2018, s. 20): 

 Kız beşikte, çeyiz sandıkta gerek. 

Gelini ata bindirmişler, “ya nasip” demiş. 

Ana kızına taht kurar, kız bahtı kocadan arar. 

Ana besler hurmayla, el oğlu karşılar yarmayla. 

Yerine düşmeyen gelin yerin yerine, boyuna düşmeyen esvap sürüne sürüne eskir. 

Kadın kocasının çarığı, anasının sarığıdır. 

Duvakla girilen yerden kefenle çıkılır. 

Yukarıdaki atasözlerine bakıldığında; kız çocuğuna doğar doğmaz çeyiz 

hazırlanması gerektiği, kadının evliliğindeki kaderinin belirsizliği, annelerin kız 

çocuklarını özenli büyüttüğü ve kötü evliliğin kadını yıprattığı, annenin gözünde kızının 

her zaman değerli olduğu, kocanın anne gibi davranmayacağı, evlenip giden bir kadının 

baba evine dönüşünün olanaksızlığı gibi konular işlenmektedir.  

Özellikle halk dilinde yaygın bir kullanım biçimi olan; “gelinliğinle çıktığın eve 

kefeninle girersin” ifadesi; kadının toplumdaki yerinin gelin gittiği yer olduğu, baba evine 



58 

 

dönmenin hiçbir şekilde kabul görmeyeceği, boşanmanın kadın için hoş 

karşılanmayacağı, kadının ailesini utandıracağı, bu sebeple her ne olursa olsun kadının 

yerinin kocasının yanı olduğu söylemini taşımaktadır.  Bu tür söylemlerin erkek için bir 

karşılığının bulunmaması, toplumun kadın ve erkek için ayrı ve eşitliğe aykırı değer 

yargıları ürettiğinin temel bir göstergesidir (Berk Yılmaz, 2019, s. 86). 

Evlilik; kadınlar için kimi zaman gelin olmayı kimi zaman kayınvalide olmayı kimi 

zaman da görümce ya da elti olmayı ifade etmektedir. Bu statüler içinde gelinlerle 

anlaşmazlık yaşayan aile bireyleri arasında genellikle kayınvalideler daha çok ön plana 

çıkmaktadır (Çalışkan, 2002, s. 83). Bununla birlikte gelin-görümce ve gelin-elti arasında 

da anlaşmazlıklar yaşanabilmektedir. 

Sözlü anlatılara bakıldığında evlilik ile kurulan akrabalık bağlarının çoğunlukla 

olumsuz yönde yansıtıldığı görülmektedir. Örneğin evlilik birliğinin ve aile kurumunun 

genel bir panoramasını sembolize eden yaygın anekdotlardan biri şu şekildedir: 

Çaydanlık: Kaynanadır. Demlik: Gelin. Çaydanlık kaynadıkça gelin olgunlaşır. Bardak: 

Damattır. Damadı biraz gelin doldurur, biraz annesi doldurur. Şekerler: Çocuklardır. 

Çocuklar yaşamı tatlandırır. Çay kaşığı: Görümcedir gelir, ortalığı karıştırır ve gider. Çay 

tabağı: Kayınpederdir, dökülenleri toparlar (İbrahimoğlu, 2015, s. 13). 

Anekdot, ailedeki ilişkileri çaydanlık metaforuyla anlatmaktadır. Anekdoktan yola 

çıkarak; kayınvalidenin gelinden daha olgun olduğu, gelinin belli bir olgunluğa 

erişebilmesi için kayınvalidesinden çok şey öğrenmesi gerektiği, damadın anne ve eşi 

tarafından doldurulduğu, çocukların hayatı daha keyifli kıldığı, görümcenin ortalığı 

karıştıran bir karaktere sahip olduğu, kayınpederin evdeki sorunları çözücü bir işlevinin 

olduğu gibi yargılara ulaşılabilmektedir. 

Diğer yandan gelin ve kayınvalide ilişkileri ile ilgili çeşitli atasözleri ve deyimler 

de bulunmaktadır. Nitekim bu edebi ürünlerde gelin ve kayınvalide ile ilgili ön yargılar 

çok daha belirgin bir şekilde ortaya çıkmaktadır: 

Kaynana öcü, oğlu cici. 

Kaynana pamuk ipliği olup raftan düşse gelinin başını yarar. 

Gelinin dini yok, kaynananın imanı. 

Analar çeker zahmeti, kaynanalar döker günahı. 

Ananın kötü kızı olmaz, kaynananın da iyi gelini. 



59 

 

Sarımsağı gelin etmişler de kırk gün kokusu çıkmamış. 

Gelin eşikte oğlan beşikte. 

Gelin çiçek, her dediği gerçek; kaynana yılan, her dediği yalan. 

Değinilen atasözlerine bakıldığında kayınvalideler; öcü olmak, gelinlerine hiçbir 

şekilde yaranamamak, dini ve imanı olmamak, gelinlerinin günahlarını dillendirmek, iyi 

gelinlere sahip olamamak, yılan görülmek, yalan söylemek gibi özelliklerle temsil 

edilmektedir. Öbür taraftan gelinler de; kayınvalideleri öcü olarak görmek, dini olmamak, 

huylarını gelin olur olmaz belli etmemek, oğlan doğurmak, çiçek görülmek, dürüst 

konuşmak gibi özelliklerle temsil edilmektedir. Görüldüğü üzere sadece bir tarafı kötü 

gösteren ya da  her iki tarafı da kötü gösteren atasözleri sözlü kültürümüzde 

bulunmaktadır. Bu durum da edinilen deneyimlerin her zaman yalnızca gelin ya da 

yalnızca kayınvalide aleyhine olmadığını göstermektedir. 

Diğer yandan kayınvalideye ilişkin ön yargılı anlatıların toplumsal hayatın farklı 

alanlarına da yansıdığı görülmektedir. Nitekim bir bitkiye,  bir çocuk oyuncağına verilen 

adlar da sözlü kültüre ilişkin anlatıları somut bir bağlamda devam ettirebilmektedir. 

Örneğin ülkemizde halkağzındaki ismiyle “kaynanadili” bitkisinin ve “kaynana zırıltısı” 

adı verilen çocuk oyuncağının, kayınvalidelere olan ön yargılı bakışın bir sonucu 

olduğunu söylemek mümkündür. 

Sözlü kültürde görümceler ve eltilerle ilgili ön yargılar içeren atasözlerine 

rastlamak mümkündür. Bu tür atasözlerine şu sözler örnek verilebilir: 

Görümce, görmeyeyim seni ömrümce. 

Görümce göz taşı, bulduğun yerde bas taşı. 

Elti eltiden kaçar, görümceler bayrak açar. 

Elti eltiye eş olmaz, arpa unundan aş olmaz. 

Bu örneklere bakıldığında ne kayınvalidesi ile ne görümcesi ile ne de eltisi ile 

anlaşabilen bir gelin portresi çizilmektedir.  

Gelin-kayınvalide çekişmesi, kimi fıkralarda damat-kayınvalide çekişmesi 

üzerinden de kurgulanmaktadır: 

Dönüş Bileti: Kadın, akşam yemeğinden sonra kocasının dizi dibine oturdu. Tatlı bir sesle: 

“Sevgilim, annemden bir mektup aldım. Bize gelmek istiyor. Fakat bildiğin gibi, yol 

masrafları yüklüce tutuyor. Ne de olsa yalnız ve zavallı bir kadın için pahalı bir yolculuk. 



60 

 

Acaba bu konuda biraz yardım edebilir miyiz?” dedi. Koca, gazetesini bir yana bırakarak: 

“Elbette karıcığım, hemen kendisine yaz ve gelmesini söyle. Dönüş biletini büyük bir 

memnuniyetle almaya hazırım!” dedi (Ermiş, s. 19). 

Yukarıdaki fıkraya bakıldığında damat tarafından da kayınvalide sevilmeyen ve 

istenilmeyen bir kimse olarak inşa edilmektedir. Nitekim erkek; eşinin annesinin, 

evlerinde uzun süreli misafir kalmasından hoşnut olmadığını yalnız dönüş biletini 

almakla göstermektedir. Güldürü unsurunu barındıran fıkralar, gerçekte evlilik bağı ile 

kurulan akrabalık ilişkilerindeki ön yargıları yeniden üretmektir.  

Diğer yandan çoğu edebi ürünlerde kayınvalide ile ilgili profil hem gelin hem damat 

için sevilmeyen, istenmeyen bir kadın olarak çizilmektedir. Anonim nitelikteki halk 

türküleri de aynı şekilde kayınvalide için bu profili yansıtmaktadır: 

Kaynanayı ne yapmalı/Kaynar kazana atmalı 

Yandım gelin dedikçe/ Altına odun atmalı 

Oğlan bizim kız bizim/ Çatlasın kaynanası 

Geliyor düğün alayı/ Kaynanalar çeksin halayı 

Bir diğer sözlü kültür ürünü olan manilerde de gelin ve kayınvalide atışmaları yer 

almaktadır (Kaya, 2000, s. 343): 

Kaynana: 

Kayınnayım bakarım/ Kız görmeğe çıkarım       

Eğer kız beğenirsem/ İki beşli takarım              

Gelin kırkın dolmadı/ Böyle hilaf olmadı           

Kaynananla uğraşma/ Daha kınan solmadı    

Gelin: 

Her şey yaparsın kaynana/ Beşli takarsın kaynana 

Daha kırkım çıkmadan/ Başa kakarsın kaynana 

Gelme benim odama/ Karışma benim modama 

Saçlarını yolarım/ Gözükürüm adama 

Yukarıdaki dizelerde kayınvalidenin geleneksel rollerine gönderme yapılmaktadır. 

Nitekim kayınvalide kız görmeye gitmekte ve eğer kızı beğenirse altın takacağını ifade 

etmektedir. Bununla birlikte aileye yeni katılan gelinine, geleli kırk gün olmadan ve 



61 

 

elindeki kına geçmeden kendisi ile uğraşıyor olmasından duyduğu rahatsızlığı dile 

getirmektedir. Diğer yandan gelin ise kayınvalidesine her şeyi yapabileceğinin olanaklı 

olduğunu söylemekte, buna karşın asıl kayınvalidesinin aileye geleli kırk gün olmadan 

her şeyi yüzüne vurduğunu belirtmektedir. Daha sonrasında gelin, kayınvalidesini kendi 

yaşam biçimine karışmaması konusunda uyarmakta ve saçlarını yolacağını söyleyerek bir 

çeşit tehdit etmektedir. Bu manilerde de görüldüğü üzere gelin ve kayınvalide atışmasının 

derecesi bazen kötü söze ve şiddete doğru evrilebilmektedir. 

 

4.4. Gelin ve Kayınvalide İlişkileri  

Geleneksel değerler bağlamında Türk toplumu evliliği, iki birey arasında 

gerçekleşen bir olaydan çok iki aile arasında gerçekleşen bir olay olarak 

değerlendirmektedir. Bu değerlendirme gelin ve kayınvalide ilişkilerinin de zeminini 

oluşturmaktadır. Nitekim evlilik ile birlikte gelin, eşinin ebeveynlerine de anne ve baba 

şeklinde seslenmektedir. Kayınvalide ve kayınbaba için de gelinleri, kızları olarak 

görülmektedir. Dolayısı ile diğer aile üyeleriyle iyi geçinmek, evliliğin sürdürülmesi için 

önemli bir etken olmaktadır. 

Bu bağlamda evlenen çiftlere yalnızca eşi ile değil, ailesi ile de evlendiğine ilişkin 

söylenen sözler; bireyin eşinin ailesi ile de iyi geçinmesi gerektiği mesajını taşımaktadır. 

Nitekim ilişkiyi belirleyen ögelerden biri de eşin ailesi ile iyi geçinme olmaktadır 

(Altunsu Sönmez, 2019, s. 1162).  Bu sebeple aileye yeni katılan kadın üyelerin, aile 

anlatısı ile uyumlu bireyler haline gelmeleri önem ifade etmektedir. Yeni katılan kadın 

üyelerin, diğer bir deyişle gelinlerin, aileye uyumlarının sağlanması kayınvalideler 

aracılığıyla gerçekleşmektedir. Böylece kayınvalideler gelinleri üzerinde otorite kurarak 

ailevi değerleri ve aile içi ilişkileri gelinlerine aktarmaktadır.  

Türk toplumunda gelin ve kayınvalide arasında kurulan ilişki, aşamalı bir yapıya 

sahiptir. Nitekim kayınvalidelerin otoritesi, Türk aile tipinde gelin ya da gelinlerin 

üzerinde tanımlanmaktadır (Yıldız, 2021, s. 70). Diğer yandan gelin ve kayınvalide 

ilişkilerinde katı bir hiyerarşik düzen bulunmamakla birlikte kayınvalidenin gelinden 

yaşça büyüklüğü, gelinin eşinin annesi oluşu, örf ve âdetler; kayınvalideye geline göre 

daha üst bir statü yüklemektedir. 



62 

 

Kayınvalide, gelini kontrol eden ve disipline sokan bir denetçi gibi görülmektedir. 

Gelin dahil olduğu ailenin anlatısını benimseyene kadar kayınvalide tarafından 

denetlenmektedir. Diğer bir ifadeyle ataerkil düzen, gelinleri disipline etme ve 

uyumlaştırma görevini kayınvalideye bırakmaktadır. Kayınvalidenin gelinini disipline 

edebilmesi için öncelikle aynı disipliner bakışı kendine yöneltmesi ve gelinine örnek 

olması gerekmektedir. Dolayısı ile kayınvalideler de aslında aile anlatısına 

uyumlaştırılmış, disipline edilmiş birer gelinlerdir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 59). Bu 

duruma bağlı olarak gelinler ve kayınvalideler arasında kuşaktan kuşağa aktarılan bir 

döngü kurulmaktadır. Bu döngü; erkek egemen söylemleri, kadın-kadın çatışmalarını, 

kadın-erkek çatışmalarını ve kuşak çatışmalarını kapsamaktadır. Tüm bu söylem ve 

çatışmalar, aile içi ilişkilerin de dinamiklerini oluşturmaktadır.  

Aile içi ilişkilerde, gelin ve kayınvalide arasındaki hiyerarşiye dayalı oluşan güç 

ilişkisi, aileye uyum sürecini zorlaştırabilmektedir. Nitekim gelin ve kayınvalide ilişkisi 

dendiğinde de çoğu zaman akla güç çatışması, iktidar mücadelesi gelmektedir. 

Kayınvalide gelini üzerinde hiyerarşik bir güç kurmaya çalışırken, gelin de 

kayınvalidesinin otoritesine girmemek için bir iktidar mücadelesine girişmektedir. Bu 

sebeple gücü elde istemek isteyen kadın, diğer kadını kendine rakip olarak 

tanımlamaktadır (Aydın, 2011, s. 57).  

Öyle ki gelin-kayınvalide arasındaki bu hiyerarşik düzenin korunabilmesi adına 

düğünlerde uygulana gelen birtakım âdetlere de rastlanmaktadır. Örneğin Malatya 

yöresine özgü bir düğün âdetinde kayınvalide gelinini kolunun altından geçirmektedir. 

Burada dilenen gelinin kayınvalidesinin egemenliğine girmesi ve ona itaat etmesidir 

(Şişman, 2017, s. 165). Dikkat edildiği üzere gelin-kayınvalide ilişkilerinde gelinin, 

kayınvalidenin tahakkümü altına girmesi toplumsal normlarla uyuşmaktadır. Nitekim 

kayınvalidenin, gelinin tahakkümü altına girmesi toplumsal normlarla uyuşmayan bir 

durumu ifade etmektedir. Aynı zamanda bu tahakküm ilişkisi gelenekler etrafında 

şekillenmektedir. Dolayısı ile geleneksel değerlerin kadına yüklediği anlamlar, gelin-

kayınvalide ilişkilerinde de etkili olmaktadır.  

Türkiye’de ataerkil değerlerin baskın olduğu bir ortamda yaşayan kadın, 

evlendikten sonra, erkek çocuk doğurduğunda bir statü edinmektedir. Nitekim ataerkil 

toplumlarda erkek çocuk doğurmak, kadının saygınlığını arttırıcı bir etmen olarak 

görülmektedir. Başka bir ifadeyle geleneksel değerlerin ataerkillik etrafında şekillendiği 



63 

 

ortamlarda kadının bir mesleğinin olmayışı ve eğitimden yoksun kalışı; toplumda itibarın 

erkek çocuk doğurarak kazanılacağı yönünde bir düşünsel yapı oluşturmaktadır. Kadının 

konumunun en yüksek noktaya geldiği zaman dilimi ise oğlunu evlendirerek artık 

kayınvalide statüsüne sahip olduğu an olmaktadır. Bundan hareketle birçok kadın, 

toplumdaki yerini oğlu üzerinden belirlemektedir. Dolayısı ile geleneksel toplumlarda 

kadın karar verme mekanizmalarından bütünüyle dışlandığından ötürü kadının hayatında 

alacağı en önemli karar erkek çocuğunun evliliğine ilişkin olmaktadır. Bu kararı alırken 

de tüm gücünü kullanmak istemektedir. Aynı zamanda geleneksel toplumlarda kadın, 

kocasından göremediği veya kocasına gösteremediği sevgiyi erkek çocuğuna 

göstermekte ve ondan da aynı sevgiyi beklemektedir (İbrahimoğlu, 2015, s. 25-26). Bu 

bağlamda kayınvalide olduktan sonra kurulan anne-oğul ilişkisi ile anne-kız ilişkisi 

farklılıklar içermektedir. Öyle ki baba-oğul arasında kurulamayan bağ, anne-oğul 

arasında belirgin bir şekilde kurulmaktadır.  

Genelde anne-çocuk ilişkisi, baba-çocuk ilişkisine göre içinde daha çok dostluğu 

ve mahremiyeti barındırmaktadır. Bu nedenle anne ile oğul arasındaki ilişki, baba-oğul 

ilişkisine bakarak daha samimiyet ve yakınlık içermektedir. Diğer yandan ataerkil ailede 

erkek çocuk; kadının ailedeki konumunu güçlendirmekte ve kadının ilerleyen yıllarda 

destekçisi olarak görülmektedir. Nitekim oğlun annesiyle birlikte yaşaması ve evlilik 

çağına geldiğinde gelinin de kayınvalidesine yardımcı olması beklenen durumlardır 

(Delaney, 2014, s. 208). Gelinler, bu anne-oğul ilişkisini üçgene çeviren ve 

kayınvalidelerin kendi özel alanlarını bozan kimseler olarak görülebilmektedir (Strauss, 

1997, s. 20). Buna bağlı olarak aileye katılan yeni birey, diğer aile üyeleri ile 

karşılaştırıldığında kayınvalide için çok daha anlam ifade etmektedir. Dolayısı ile 

kayınvalidenin hem aileye uygun bir gelin hem de oğluna uygun bir eş bulma isteği, 

“gelin olmak” söylemini de biçimlendirmektedir. 

Gelin olmak, bireylerce ortak alınan bir evlilik kararının ürünüdür. Bununla birlikte 

Türk gelenek ve göreneklerinde gelin olacak kimseden çok, gelini alacak kimsenin karar 

vermesi yerleşik değerdir. Damadı dünyaya getiren anne, geleneksel değerlerin egemen 

olduğu aile yapılarında gelinini seçmekten sorumludur. Farklı yollarla ve belirli 

kriterlerle aileye uygun bir gelin almak uğraşısını kayınvalide yerine getirmektedir. 

Belirlenen kriterler büyük olasılıkla zamanında kayınvalidenin kendisine de uygulanan 

kriterleri ifade etmektedir. Sözlü bir şekilde kuşaktan kuşağa iletilen bu kriterler, kültürel 



64 

 

değerlerden meydana gelmektedir. Kayınvalide ya doğrudan ya da dolaylı olarak kültürel 

değerlerden oluşan bu kriterlerin uygulanıp uygulanmadığını kontrol etmektedir (Yıldız, 

2021, s. 73). Böylece aileye katılacak gelin adayının ailenin diğer üyelerince 

onaylanmasında kayınvalideler kilit bir rol oynamaktadır. Kayınvalidelerin onayından 

geçmeyen birlikteliklerde ise aşk kavramı öne çıkmaktadır. 

Tarihsel süreçte kadının toplumsal yapı içerisindeki var oluşu, aşkın nesnesi 

biçiminde görülüşü ile yakından ilgilidir. Dolayısı ile toplumsal konumunu 

güçlendirebilmek adına kadının erkekle aynı mücadeleyi veremeyişinin sonucu olarak 

kadının isteklerine “aşk” aracılığıyla sahip olabileceği savı yüzyılllardan bu yana 

süregelmiştir (Fırıncıoğulları, 2018, s. 16-21). Diğer bir deyişle toplumda erkeklerle eşit 

şartlarla var olamayan kadın; var olabilmek ve isteklerini gerçekleştirebilmek için bir 

erkeğin varlığına, onun aşkına ihtiyaç duymaktadır. Gelin ve kayınvalide ilişkileri 

açısından da “aşk” kadının aile ve ev içindeki konumunu belirleyen güçlü bir argümandır. 

Nitekim oğlun eşine duyduğu aşk, annenin isteklerini ve düşüncelerini geri plana 

atabilmektedir. Böyle bir ilişki ağı içinde gelinin kayınvalidesine karşı sahip olduğu güç 

hiyerarşisi ise bir erkeğin kendine duyduğu sevgiden ileri gelmektedir.  

Diğer yandan gelin-kayınvalide ilişkilerindeki güç hiyerarşileri, kayınvalidenin 

elden ayaktan düşmesiyle gelinin lehine değişmektedir. Sonunda her türlü yönetim ve güç 

gelinin eline geçmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 76). Diğer bir ifadeyle 

kayınvalidenin gelini üzerindeki tahakkümünün azalışı, her türlü güç ve hiyerarşinin 

gelinin elinde toplanmasıyla sonuçlanmaktadır.  

Bununla birlikte evlilikle ilgili kültürel değerlerde bir değişim söz konusudur. Sivas 

yöresi özelinde evliliğe ilişkin kültürel değerleri aktaran Karaca, gelin ve kayınvalide 

ilişkisi hakkında değişen döngüden şu şekilde bahsetmektedir: Eski geleneklerde evi 

mutlak bir şekilde kayınvalideler idare ettiğinden, gelinlerin bir söz söyleme hakları 

bulunmamakta ve gelinler evin düzeni ile aile bireylerine hizmetinden sorumlu 

tutulmaktadır. Aile bireyleri arasında yaşanan herhangi bir uyuşmazlık da geline ya da 

gelinlere yansıtılmamaktadır. Gelinlerin kayınvalideleri ile olan ilişkileri, evlilik 

birliğinin zarar görmemesi için eşleri ile olan ilişkilerinden daha fazla önem ifade 

etmektedir. Gelin ve kayınvalide arasındaki uyum sorunlarına sık rastlanılmakla birlikte, 

bu sorunların aile dışına duyurulması ise hoş karşılanmamaktadır (Karaca, 2016, s. 122).  



65 

 

Görülmektedir ki gelinin kayınvalide ile iyi geçinmesi evlilik birliğinin 

sürdürülmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Bu durumu anne-babaya saygı, itaat, 

erkeğin aile tarafına düşkünlüğü gibi kavramlarla açıklamak mümkündür. Diğer yandan 

aile üyelerinin arasında yaşanılan sorunların gelinlere iletilmediği ifade edilmektedir. Bu 

durum da aile sırrı ve özel hayatın gizliliğini vurgulamaktadır. Farklı bir yaklaşım olarak 

gelin, aileye sonradan katılan bir üyedir. Bu sebeple ailenin diğer üyelerinin yaşadığı 

sorunların gelinle paylaşılması gelinin yabancı biri olarak görülmesine bağlı olarak uygun 

bulunmadığı söylenebilir. Aynı zamanda gelin ve kayınvalide arasında yaşanan 

sorunların da evin içinde kalıp dışına çıkmayışı; “kol kırılır yen içinde kalır” sözüne 

uygun şekilde aile mahremiyetinin de sınırlarını çizmektedir. Oysaki günümüzde birçok 

anlatı, mahrem kavramını dönüştürmektedir. Kitle iletişim araçlarının sağladığı birçok 

olanak, aile hayatını ve ailevi sorunları daha görünür kılmaktadır.  

 

4.4.1. Toplumsal roller: gelinlik-kaynanalık etmek 

Toplum tarafından geline ve kayınvalideye geleneksel değerlere göre biçimlenmiş 

gelinlik ve kaynanalık rolleri yüklenmektedir. Diğer bir deyişle geline ve kayınvalideye 

toplumsal çevre tarafından dayatılan kimi katı roller, gelin olmaya ve kayınvalide olmaya 

özgü davranış biçimleri olarak görülmektedir (Aydın, 2011, s. 57). Nitekim deyimlerde 

gelinin ve kayınvalidenin rollerine ilişkin “gelinlik yapmak”, “kaynanalık yapmak” 

şeklinde kadının; gelin ya da kayınvalide kimliğinin gerektirdiği işlevi ifade eden bir 

anlatım biçimi kullanılmaktadır. (Karaca, 2016, s. 126). Dolayısı ile bu davranış biçimleri 

günlük dilde de karşımıza; “gelinlik etmek”, “kaynanalık etmek” şeklinde çıkmaktadır. 

Güncel Türkçe Sözlüğünde gelinlik etmek eylemi; “gelin, kendisinden beklenilen 

hizmeti yapmak, aile büyüklerinin yanında susmak” şeklinde tanımlanmakta ve 

kaynanalık etmek eylemi; “kaynana, gelinine veya damadına kötü davranmak, birinin 

yaşayışına veya davranışına gereğinden çok karışmak” şeklinde tanımlanmaktadır. 

Dikkat edildiği üzere gelinlik etmek; hizmet etmeyi ve büyüklerin yanında susmayı ifade 

etmektedir. Kaynanalık etmek ise kötü davranmayı ve başkasının hayatına fazla 

müdahale etmeyi ifade etmektedir. Dolayısı ile kaynanalık etmenin ifade ettiği anlam ile 

gelinlik etmenin ifade ettiği anlam karşılaştırıldığında kaynanalık etmenin olumsuz 

anlamlar taşıdığı görülmektedir. Diğer bir anlatımla kaynanalar; gelinlerine ya da 

damatlarına kötü davranan, onların hayatlarına çok fazla karışan kimseler olarak 



66 

 

betimlenmektedir. Gelinler ise hizmet eden, aile büyüklerinin yanında susan kimseler 

olarak betimlenmektedir. Bununla birlikte gelinlik etmek kavramını Cebeci şu şekilde 

açıklamaktadır: 

Anadolu Türk köylerinde bir kadın ölünceye kadar kayınpederinin karşısında sesini 

yükselterek konuşamaz. Hatta kocası tarafından kendinden büyük erkekler karşısında da tavrı 

budur. Bu duruma “gelinlik etmek” denir (Cebeci, 2017, s. 102). 

Yukarıda da belirtildiği üzere geleneksel değerlerde gelinlerin, aile büyüklerinin 

yanında susuyor olmaları ve ses tonunu yükseltmemeleri önem taşıyan bir konudur. Geniş 

aileden çekirdek aileye geçiş, evlilik biçimlerindeki dönüşüm, sosyokültürel hayattaki 

değişim; geleneksel değerleri modern değerlerle sentezlemektedir. Bu sentez altında 

geline ve kayınvalideye biçilen gelinlik-kaynanalık rolleri de değişmektedir. 

Toplumda gelin-kayınvalide rolleri genelde öfke duygusu barındıran, 

uzaklaşmalara sebep olan roller olarak gözlenmektedir. Bu gözlemler; birtakım statüleri 

veya rolleri geleneksel değerlere uygun yaşama inancını ve gelin-kayınvalide arasında 

sağlıklı bir diyalog kurulamadığında söz konusu kişilerin olumsuz etkilenimlerini de 

içermektedir (İbrahimoğlu, 2015, s. 27). Öncelikle gelin-kayınvalide ilişkilerinin hassas 

bir yapıya sahip olduğunu belirtmek gerekmektedir. Bu hassasiyet beraberinde 

kırılganlıkları da getirmektedir. 

Türk toplumunda gelin-kayınvalide ilişkileri hassasiyet üzerine kurulu olduğundan 

dolayı problemlerin ortaya çıkması daha kolaydır. Anne-oğul arasındaki yakın bağ 

sebebiyle genç bir gelin, annenin arka plana itilmesine sebep olabileceğinden kıskançlığa 

ve tartışmalara yol açabilmektedir. Diğer yandan, gelinin varlığı kayınvalideye yüklenen 

kaynanalık rolünün oynanması için de bir zemin hazırlamaktadır. Geniş aile formunda 

aileye yeni katılan bir gelin demek; yaşça büyük olan kayınvalidenin gelinin devraldığı 

ev işlerinden elini eteğini çekmek ve gezintiye çıkmak, misafirliğe gitmek gibi 

etkinliklere daha çok zaman ayırabilmesi demektir (Delaney, 2014, s. 219). Nitekim 

yukarıda tanımında da belirtildiği üzere gelin; kendine yüklenen gelinlik etmek rolünü, 

diğer bir deyişle hizmet etme rolünü yerine getirmektedir. Böylece hizmet gören 

kayınvalide, kaynanalık rolünü yerine getirmek için uygun ortama kavuşmaktadır. Tüm 

bu rollerin kesiştiği noktanın kusursuzluk olduğunu söylemek mümkündür. Öyle ki gelin 

ne denli iyi gelinlik ederse o denli kusursuzlaşmakta ve mükemmelleşmektedir. 

Kayınvalide de ne denli kaynanalık ederse o da o denli kusursuzlaşmakta ve 



67 

 

mükemmelleşmektedir. En nihayetinde toplumun biçimlendirdiği gelin ve kayınvalide 

kimliklerine bürünmektedirler.   

Diğer bir anlatımla hayatta herkes kendi piyesini oynarken kimi karakterlere, 

toplum tarafından gerçekle bağdaşmayan roller verilebilmektedir. Bu rollerin kesişim 

noktası ise kusursuzluktur. Örneğin; “kusursuz” kayınvalide, “kusursuz” gelin gibi 

(Strauss, 1997, s. 4). Gelin ve kayınvalide toplumun biçtiği normlara ne denli uygun 

davranırsa kusursuzlaşmakta, bu normlardan ne denli uzaklaşırsa toplum tarafından o 

denli kusurlu birer gelin ya da kayınvalide olarak görülmektedir. 

Birlikte oturmak, gelin ve kayınvalide ilişkilerinde en etkili olan değişkendir. 

Nitekim ev içi iş paylaşımları gelin ve kayınvalide için önem arz etmektedir. Ev içi iş 

bölümü, işin niteliğine yüklenen değerle benzerlik taşımaktadır (Aydemir, 2021, s. 13). 

Geniş aile olarak aynı evi paylaşan gelin ve kayınvalide arasındaki rol paylaşımı çekirdek 

aileye göre daha belirgindir. Geleneksel değerlerin ve ataerkil söylemin egemen olduğu 

geniş aile biçiminde kayınvalidenin üzerindeki ev işi yükü aileye yeni bir üyenin 

katılmasıyla azalmaktadır. Ailenin yeni üyesi, yani gelin ev işlerini kayınvalidesiyle 

paylaşmakta, hatta çok gelinli ailelerde kayınvalide mutfak dışındaki işlerde yer 

almamaktadır. Yemek yapımı, ev işleri içinde en maharet ve hüner isteyen iş olarak 

görülmektedir. Temizlik işleri ise herkesin yapabileceği basit işlerdendir. Bu yüzden 

kayınvalide ve büyük gelinler mutfak işleri ve çocuk bakımıyla ağırlıklı olarak 

ilgilenirken küçük gelinler evin temizliği, sofranın kurulup kaldırılması, misafirlerin 

ağırlanması konularında sorumluluk üstlenmektedir. Kayınvalidenin rolü ise gelinlerini 

yönetmek ve onları gözetmek şeklinde öne çıkmaktadır (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 65-

76). Bu tip ailelerde kayınvalide hizmet bekleyen, gelinler ise hizmet edendir. 

Kayınvalidesine hizmet eden bir gelin profili, toplum tarafından olması gereken hizmet 

biçimi olarak kabul görmektedir. 

Öte yandan birlikte oturan gelinler ve kayınvalideler arasındaki ilişkiler 

problemlere daha açıktır (Paş ve Kolluoğlu, 2020, s. 57). Çekirdek ailede gelinin ve 

kayınvalidenin birlikte geçirdiği zaman dilimi azaldığı için gelin kendi evinde kendi 

düzenini sağlayabilmektedir. Temizliğini, yemeğini kendi becerilerine göre kimsenin 

baskısı altında olmadan yapabilmektedir.  

Çekirdek aileye geçişle birlikte diğer aile üyeleriyle geçirilen zaman dilimi azalsa 

da toplumun geline ve kayınvalideye yüklediği rollerin çok fazla değişmediğini de 



68 

 

belirtmek gerekmektedir. Nitekim toplumun gelinden ve kayınvalideden beklentilerinin 

şu şekilde olduğu söylenebilir: Ayrı evlerde oturulsa da gelin kayınvalidesinin evine gidip 

ona yardımcı olmalı, onu ziyaret etmelidir. Aynı şekilde kayınvalide de gelininin evine 

gitmeli, gelini ve torunlarıyla zaman geçirmelidir. Bu durumu Türk aile yapısındaki 

dayanışma ve bağlılıkla ilişkilendirmek mümkündür. 

 

4.4.2. İdealize edilen gelin-kayınvalide ilişkisi 

Türk toplumunda evlilik ile birlikte çiftler, kayınvalidelerine ve kayınpederlerine 

“anne-baba” hitap şekillerini kullanmaktadır. Hitap ediş biçimleri, aile bireyleri arasında 

yeni bağların kurulmasını sağlamaktadır. Gelin-kayınvalide ve gelin-kayınpeder arasında 

kadının kendi anne ve babası arasında kurulan bağın dışında yeni bir bağ; 

kayınvalide/anne, kayınpeder/baba ilişkisi kurulmaktadır. Diğer bir ifadeyle ebeveynlere 

yüklenen annelik-babalık rollerine, birer kayınvalide ve kayınbaba olduklarında da diğer 

annelik ve babalık rolleri eklenmektedir.  

Kayınvalideler, oğulları evlendiğinde iyi birer kayınvalide/kaynana olacağını; gelin 

adayları ise kayınvalidesini kendi annesi gibi sevip sayacağını, iyi bir gelin olacağını dile 

getirmektedir. İdealize edilen bu ilişki biçimi, her zaman davranışlara kararlı bir şekilde 

yansımamaktadır. Anlaşmazlıklar ortaya çıktığında idealize edilen iyi gelin ve iyi 

kayınvalide ilişkisi gerçekleşememektedir (Kaya D., 2000, s. 341). Bu durum da 

göstermektedir ki gelin ve kayınvalide arasında kurulan ilişki, kırılmaya uğradığında 

sürdürülebilirliğini daha kolay kaybetmektedir.  

Toplum tarafından kabul edilen genel kanıya göre ideal gelin-kayınvalide ilişkisi 

anne-kız ilişkisi gibi olmalıdır. Kayınvalide gelinini kızı gibi bilir, gelin de 

kayınvalidesini annesi gibi bilirse ortada gelin-kayınvalide anlaşmazlığına dair herhangi 

bir geçimsizlik oluşmayacağını düşünmek de mümkündür (Çalışkan, 2002, s. 85). Buna 

karşın gelin ve kayınvalide ilişkisi anne-kız ilişkisine yakın olsa dahi tam olarak anne-kız 

ilişkisini yansıtamamaktadır. Nitekim anne ve kızı arasındaki ilişki aracısızdır. Oysaki 

gelin ve kayınvalide arasında kurulan ilişki aracıya, bir erkeğin varlığına dayanmaktadır. 

Böylece gelinin kayınvalidesine duyduğu sevgi, bir erkeğin diğer ifadeyle eşinin sevgisi 

üzerinden temellenmektedir.  



69 

 

Gelin ve kayınvalide ilişkilerine alışılagelen bir başka bakış biçiminde ise gelin 

kendi ailesine nasıl davranıyorsa, eşinin ailesine de o şekilde davranırsa; kayınvalide de 

kendi kızına nasıl davranıyorsa gelinine de o şekilde davranırsa gelin-kayınvalide 

ilişkisinin sorunsuz, idealize bir gelin-kaynana ilişkisi olabileceği yönündedir. Bu sav, 

pratik değerlerle birlikte değerlendirilmelidir (Aydın, 2011, s. 57). Nitekim bu ifadeler, 

her zaman için beklenilen sonucu doğurmamaktadır.  

Kendi annesiyle bağını koparamamış ve eksikliğini hisseden bir gelinin, 

kayınvalidesini annesinin yerine kolay bir şekilde koyabilmesi pek olanaklı bir durum 

değildir. Bununla birlikte ebeveynlerin kendi çocuklarının eşleriyle olan iletişimlerinin, 

kendi çocukları gibi olmasını beklemeleri de doğru bir beklenti değildir (Oğurtan, 2019, 

s. 113). Diğer bir anlatımla nasıl ki gelinlerin, kendi annelerinin yerine kayınvalidelerini 

kolay bir şekilde koyup anne-kız ilişkisi kurmaları olanaklı değil ise; kayınvalidelerin de 

gelinlerini, kendi kızları yerine kolay bir şekilde koyup anne-kız ilişkisi kurmaları 

olanaklı değildir. Bu sebeple gelin-kayınvalide ilişkileri anne-kız ilişkilerinde olduğu gibi 

çoğu kırgınlıkları kaldıramamakta ve ilişkiler kopma noktasına gelebilmektedir. Oysaki 

anne-kız ilişkisi, gelin-kayınvalide ilişkisine göre daha farklı bir bağlılık türünü 

içerdiğinden ilişkiler kolay bir şekilde kopma noktasına gelememektedir. Bu bağlılık 

türünü atasözlerinde de gözlemlemek mümkündür. 

Öyle ki atasözlerinde anne-kız birbirinin dostu ve sır ortağı olarak işlenmekte ve 

aralarında yaşanan küskünlüklerin kalıcı olmadığı vurgulanmaktadır (Türköne, 2018, s. 

20): 

Ana gibi yâr olmaz, Bağdat gibi diyar olmaz. 

Ana, yürekten yana. 

Ağlarsa anam ağlar, başkası yalan ağlar. 

Analı kızlı sırları gizli. 

Ana ile kız, helva ile koz. 

Ananın bastığı yavru incinmez. 

Ana ile kız döğüşmüş, komşu da gerçek sanmış. 

Yukarıdaki atasözlerine bakıldığında; annenin biricikliği, üzüntüyü ve sevinci 

samimiyetle karşılayan, yalandan ağlamayan bir kimse olduğu, anne-kız ilişkisinin 

mahremiyet taşıdığı, anne-kızı birbirinden ayırmanın olanaksızlığı, annenin çocuğuna 



70 

 

olumsuz sözünün ve davranışının onun iyiliğine olduğu, anne-kız arasındaki kavgaların 

gerçek olmadığı vurgulanmaktadır.   

Diğer yandan kayınvalidelerine karşı ön yargılı olan gelinler problemli bir gelin-

kayınvalide ilişkisi kurulmasına neden olmaktadır. Gelinlerin sahip olduğu ön yargılı 

düşünceler, kayınvalidelerine olan davranışlarını şekillendirici bir rol oynamaktadır. 

Özellikle kayınvalidelerin anneyle karşılaştırılması, gelin ve kayınvalide ilişkilerinde 

problem oluşturan bir konudur (Paş ve Kolluoğlu, 2020, s. 56). Anne-kız ilişkisi 

kurulması beklenen gelin-kayınvalide iletişiminde, gelinler kayınvalidelerini kendi 

anneleri gibi görmemekte ve kayınvalideler de gelinlerini kendi kızları yerine 

koymamaktadır. “Elin oğlu/eloğlu”, “elin kızı/elkızı” deyimleri gelin-kayınvalide 

ilişkilerini; anne-kız ilişkisinden uzaklaştırarak olumsuz etkilemektedir (Altunsu 

Sönmez, 2019, s. 1164). Kopmaya uygun gelin-kayınvalide ilişkilerinde dil aracılığıyla 

kullanılan bu ötekileştirici ifadeler, ilişkilerin onarılmalarını zorlaştırmaktadır. Öyle ki 

gelinin kayınvalidesine, kayınvalidenin gelinine karşı kullandığı üslup da bu 

ötekileştirmelerden etkilenmektedir. 

Örneğin anonim halk edebiyatı ürünü olan manilerdeki gelin-kayınvalide 

atışmalarında, gelin-kayınvalide ilişkisinin değişen boyutlarını gözlemlemek 

mümkündür: 

Kaynana öncesinde: 

Kemer bağla beline/ Şerbet verim eline. 

Sen gelinim olanda/ Kına koyum teline. 

Kaynana sonrasında: 

Sokakta geziyorsun/ Oğlumu üzüyorsun. 

Sende ne güzellik var/ Maymuna benziyorsun. 

Gelinler öncesinde: 

Kaynanalar hacıdır/ Başımızın tacıdır. 

Gelinler sonrasında: 

Kaynanalar yılandır/ Hep sözleri yalandır (Kaya D., 2000, s. 342). 

Kırılgan bir yapıya sahip gelin-kayınvalide ilişkilerinde gelinler ve kayınvalideler 

birbirlerine kolay bir şekilde düşman olabilmektedir. Anne-kız ilişkisinde görülmeyen 



71 

 

davranışlar ve tutumlar, gelin-kayınvalide ilişkilerinde görülebilmektedir.  Bu durumlara 

ortam oluşturan neden ise eşin ya da oğlun paylaşılamaması olarak öne çıkmaktadır. 

Oğul, kayınvalide için kıymetlidir. Gelini ise elkızıdır. Kayınvalidenin oğlu 

üzerindeki etkisinin gelin tarafından elinden alınıyor oluşu, kıskançlık duygusunu ortaya 

çıkarabilmektedir. Bu sebeple gelin ve kayınvalide anlaşmazlığının temelinde her zaman 

paylaşılamayan bir erkeğin yer aldığı söylenebilir (Genç, 2019, s. 523).  Buna bağlı olarak 

toplumda idealize edilen anne-kız ilişkisinin benzerinin gelin ve kayınvalide arasında 

kurulamamasında kıskançlıkların da etkili olduğunu söylemek mümkündür.  

 

4.4.3. Gelin statüsünden kayınvalide statüsüne geçiş  

Türk toplumunda bir kadın; gelin, görümce, elti, kayınvalide kimliklerini aynı anda 

üzerinde taşıyabilmektedir. Dolayısı ile bugünün kayınvalidelerini dünün gelinleri, 

bugünün gelinlerini ise yarının kayınvalide adayları olarak nitelemek mümkündür. Bu 

sebeple gelin-kayınvalide ilişkilerindeki hiyerarşide, güç dengelerinin değişim ve 

dönüşümü söz konusudur.  

Türkiye’de kimi kadınlar kendi kayınvalidesiyle yaşamış olduğu kötü tecrübeleri 

ileride kendi gelinine de yaşatabilmektedir. Diğer bir ifadeyle kadının kayınvalidesinden 

kaynaklı yaşadığı psikolojik travmalar, kendi gelinine olan yaklaşımını da olumsuz 

etkilemektedir. Diğer yandan bazı kayınvalideler bir zamanlar kendi yaşadığı acı 

deneyimleri, kendi gelininin de yaşamasında bir sakınca görmemektedir (İbrahimoğlu, 

2015, s. 26). Bu nedenlerle denilebilir ki kayınvalide; gelin olduğu zaman kendi 

kayınvalidesi ile yaşadıklarını, kayınvalide olduğunda da kendi gelinine 

yaşatabilmektedir. Nitekim kolay bir gelinlik dönemi geçirmemiş kayınvalidelerin 

gelinlerinin kolay bir gelinlik dönemi geçiriyor olmaları, onları rahatsız edebilmektedir. 

Aileye katılan yeni üyeler ile aile bireylerinin kuracağı iletişim biçimini, geçmiş 

deneyimler hiç şüphesiz etkilemektedir. Aile bireyleri ya geçmiş deneyimlerinden yola 

çıkarak aileye yeni katılan üyeye ön yargılı yaklaşmakta ya da geçmişteki kötü 

deneyimleri tekrar yaşamaktan sakınarak yeni üyeyle iyi ilişkiler kurmaya 

çabalamaktadır (Strauss, 1997, s. 19). Nasıl bir tavır alınacağı ailevi ilişkilerin temelini 

belirlemektedir. Gelin-kayınvalide ilişkilerinin temelinde empati duygusu yer alırsa 

kurulan bağ ve iletişimin sağlıklı bir zemin üzerinde şekilleneceğini ifade eden Çalışkan, 

konuyu şu şekilde açıklamaktadır: 



72 

 

Gelin hanım, kendisini kayınvalidesinin yerine koyacak. Eğer kendisi kayınvalide olsaydı, 

oğlu ve gelininden nasıl bir tavır beklerdi? Yine kayınvalide de kendini gelinin yerine koyup, 

eğer gelinken kayınvalidesinin beklediği tavrı, kendisi kayınvalide iken gösterebiliyorsa ne 

mutlu ona? (2002, s. 103).  

Yukarıdaki ifadelerde üzerinde durulan empati duygusunun gelin ve kayınvalide 

ilişkilerinde temel alınmayışı kısır döngüler doğurmaktadır. Bu döngüler aracılığıyla da 

olumsuz gelin-kayınvalide anlatıları ve ön yargılar kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. 

 

4.4.4. Gelin-kayınvalide çatışmasının sebepleri 

Aileler arasında yaşanan anlaşmazlıklar dendiğinde akla ilk gelen 

anlaşmazlıklardan biri de aile bireyleri arasında bulunan kadınların sık sık beraber zaman 

geçirmelerine bağlı olarak gelin ve kayınvalide arasında yaşanan anlaşmazlıklardır 

(Yıldız, 2021, s. 82). Kan bağına dayalı akrabalık biçimlerinde ortak değerleri 

paylaşmaktan ötürü uyuşmazlıklar hemen çözüme kavuşturulurken; hısım akrabalığına 

dayalı aileye sonradan katılan bireyler için birbirleri arasında devamlı bir iletişim kurma 

zorunluluğu, anlaşmazlıklara sebep olabilmekte ve bu anlaşmazlıkların çözümü kimi 

zaman da kolay olmamaktadır (Yıldız, 2021, s. 72).  Diğer bir ifadeyle aile içi ilişkilerde 

problemlerin büyütülmeden çözüldüğü, evlilik yoluyla kurulan akrabalık ilişkilerinde 

yaşanan problemlerin ise farklı yönlere çekilerek büyütüldüğünü söylemek mümkündür.  

Evlilik bağı ile kurulan akrabalık ilişkilerinde uyumsuzluklar daha çok gelin ve 

kayınvalide ilişkisinde görülmektedir. Bu uyumsuzlukların ortaya çıkışı farklı nedenlere 

bağlı olabilmektedir. Nitekim anaerkil bir yapının bulunduğu bir aileye katılan yeni birey, 

anne tarafından onun gücünü kıran bir tehdit olarak algılanabilmektedir. Kimi zaman da 

anne ve oğul arasında kurulan bağın başka bir kadınla paylaşılıyor oluşu, annede 

kıskançlık yaratabilmektedir (Paş ve Kolluoğlu, 2020, s. 56). 

Gelin-kayınvalide geçimsizliğine ilişkin sebepleri; toplumsal ve bireysel sebepler 

şeklinde ele almak mümkündür. Toplumsal sebepler; genelde kadına özelde geline ve 

kayınvalideye yüklenen roller ile çeşitli geleneklerin ve anlatıların bir miras gibi sonraki 

nesillere aktarılması şeklinde öne çıkmaktadır. Bireysel sebepler ise kişinin karakteri, 

eğitim durumu, yaşam deneyimine bağlı olarak değişkenlik göstermektedir.  

Gelin ve kayınvalide çatışmasının zeminine bakıldığında kadınlar arasında bir güç 

mücadelesi görülmektedir. Nitekim ikisinin de mücadele alanını aynı erkek 



73 

 

oluşturmaktadır. Bu durum da kıskançlıklara ve paylaşımsızlıklara neden olmaktadır (Paş 

ve Kolluoğlu, 2020, s. 57). Bu nedenle anlaşmazlıklar genellikle gelin ile kayınvalide ya 

da damat ile kayınvalide etrafında toplanmaktadır. Kayınpeder ile gelin ya da kayınpeder 

ile damat ilişkisi, birçok anlatıda öne çıkan anlaşmazlık biçimini oluşturmamaktadır. 

Buna bağlı olarak toplumda sık görülen anlaşmazlık biçimi, gelin-kayınvalide 

geçimsizliğidir. Çekirdek aile kurumunun yaygınlaşmasıyla birlikte evli çiftlerin 

ebeveynlerinden ayrı bir eve çıkmaları, gelin ile kayınvalideyi çatışmaya götüren süreci 

görece düşürmektedir. Ancak geniş aile kurumunun geçerliliğini sürdürdüğü bölgeler de 

günümüzde bulunmaktadır (Kaya D., 2000, s. 341). Bununla birlikte aile kurumunun 

geçirdiği yapısal dönüşüm; gelin-kayınvalide ilişkisinde yaşanan çatışmaları 

sonlandırmamaktadır. Geline ve kayınvalideye yüklenen toplumsal rollerin devam 

ettiğini söylemek mümkündür. 

Diğer yandan gelin ve kayınvalide ilişkilerinde sağlıksız bir iletişim yaşanmasının 

temel nedenlerinden biri; toplumun geline ve kayınvalideye yüklediği roller, onlardan 

beklenilen davranışlar ve tutumlarla yakından ilgilidir (Oğurtan, 2019, s. 117). 

İbrahimoğlu’na göre bu konu doğrudan toplumun ve bireyin kültür, kişilik ve bakış 

açısıyla ilgilidir. Akdeniz ülkelerinde karşılaşılmayan gelin-kayınvalide çatışması; 

eşitsizlik üzerine kurulu kadın-erkek ilişkilerinin yaşandığı Orta Doğu ülkelerinde yaygın 

bir şekilde görülmektedir. Bununla birlikte Asya ülkelerinde de kayınvalide çoğunlukla 

oğlu hakkındaki kararlarda etkin olmak istemektedir. Fakat Batı Avrupa’da bu şekilde bir 

kültüre çok az rastlanılmaktadır. Nitekim Batılı kadın, konumunu erkek çocuğu üzerinden 

belirlemeye ihtiyaç duymamaktadır (2015, s. 26). Ataerkilliğin yaygın olduğu Asya-

Ortadoğu toplumlarında ve geleneksel değerlerin baskın olduğu Türkiye’nin bazı 

yerlerinde gelin ve kayınvalide arasında benzer ilişkiler yaşanabilmektedir. Bu 

topluluklarda kayınvalideler, gelinler üzerinde hegemonik bir güç kurmaktadır (Kaya T., 

2019, s. 191). 

Yukarıda da belirtildiği üzere gelin ve kayınvalide ilişkilerine, kadınlar arası 

ilişkiler olarak bakılsa da bu ilişki biçimlerinin temelini, kadın-erkek eşitsizliğinin 

oluşturduğu dikkat çekmektedir. Özellikle gücünü erkek çocuk üzerinden edinen ataerkil 

toplumlarda kadınlar için kadın-erkek eşitsizliği daha da fark edilir olmaktadır. Nitekim 

yetişkin kız ve erkek çocuklarının evliliği, anneler için aynı anlamı taşımamaktadır. 

Anneler, evlenen erkek çocukları üzerinde egemenliğini sürdürmek ve müdahale etmek 



74 

 

haklarını kendinde bulmaktadır. Gelin ve kayınvalide çatışmaları da kayınvalidelerin 

kendilerinde gördükleri bu haklar etrafında şekillenmektedir. 

Gelin-kayınvalide ilişkilerini çatışmaya götüren temel sebeplerden bir diğeri de 

erkek üzerinde kurulmaya çalışılan hegemonya olmaktadır. Kayınvalide, büyütüp bu 

günlere getirdiği oğlu üzerindeki hegemonyasını, analık hakkı olarak öne sürmektedir. 

Gelinin iyiliği/kötülüğü, aile anlatısına uygunluğu/uygunsuzluğu konularından çok; 

kayınvalide açısından her zaman için var olması gereken şey, onun oğlu üzerindeki 

egemenliğidir. Buradan hareketle gelin-kayınvalide tartışmalarında kayınvalide, oğlunun 

kendini desteklemesini beklemektedir. Bu destek gelmediğinde analık hakkını oğluna 

karşı bir koz olarak kullanabilmektedir. Gelin açısından ise durum şu şekilde 

gelişmektedir: Kendi ailesini geride bırakıp başka bir ailenin öyküsü içine girmektedir. 

Bu yüzden eşinden de daha çok ilgi ve destek beklemektedir. Gelin ve kayınvalide 

arasındaki bu beklentilerin uzlaşamaması ve doyuma ulaşamaması; ailenin diğer kadın 

üyeleri eltiler ve görümceler tarafından da pekiştirilebilmektedir. (İbrahimoğlu, 2015, s. 

19).  

Gelin-kayınvalide çatışmalarının kökeninde aynı zamanda ön yargılar da 

bulunmaktadır. Gelinin kayınvalidesine, kayınvalidenin gelinine karşı davranışlarını, ön 

yargılar belirlemektedir. Diğer bir deyişle gelin ve kayınvalide zihinlerindeki olumsuz 

peşin hükümlere göre birbirlerine yaklaşmaktadırlar. Bu yaklaşım da küçük problemleri, 

büyük çatışmalara dönüştürmektedir. Bir sebep yokken gelin kayınvalidesi, kayınvalide 

gelini için negatif fikirlere sahip olmakta ve birbirlerini düşman gibi görmektedirler. Bu 

durumun sonucu olarak çiftlerin, evliliğe giden süreçte kayınvalide ile birlikte yaşayıp 

yaşamayacakları konusu, tartışılan önemli konulardan biri olmaktadır (Aydın, 2011, s. 

57). Öyle ki kayınvalide ile birlikte oturma düşüncesine gelinlerin çoğunlukla sıcak 

bakmayışı, ön yargılı yaklaşımların bir sonucu olmaktadır. Bu ön yargılı yaklaşımlar 

aracılığıyla; gelinin beğenilmeyen tutumları ve davranışları sonuçta elkızı oluşuyla, 

kayınvalidenin beğenilmeyen tutumları ve davranışları ise sonuçta kaynana oluşuyla 

normalleştirilmektedir.  

Toplumda kayınvalidenin gelini üzerinde otorite kurmaya çalışması ve gelinin de 

özgür olma isteği gelin-kayınvalide çatışmasının bir diğer sebeplerindendir. Başka bir 

anlatımla kayınvalide yaşça büyüklüğü, deneyimleri ve erkek annesi olmasından ötürü 

gelininden kendine itaat etmesini beklemektedir. Yeni evlenen gelin ise kayınvalidesine 



75 

 

bağımlı olmak yerine kendi kararlarına göre yaşamak, bağımsız olmak istemektedir.  Bu 

isteklerin çakışması, gelinin ve kayınvalidenin birbirlerine mesafeli davranmasına yol 

açmaktadır (Aydın, 2011, s. 57). Bununla birlikte gelin ve kayınvalide arasında kuşak 

farkı da bulunmaktadır. Kuşak farkına bağlı olarak değerler, bakış açıları, beklentiler 

değişmektedir. Bu sebeple gelinlerin kayınvalidelerinin isteklerini anlamaları ve 

kayınvalidelerin de gelinlerinin isteklerini anlamaları güçleşmektedir. Özellikle 

gelinlerin ve kayınvalidelerin farklı kültürel birikimlere sahip oluşu, kültürel 

uyumsuzluğu doğurmaktadır. 

Gelin ve kayınvalide arasındaki kültürel uyumsuzluk, gelin-kayınvalide iletişimini 

sekteye uğratabilmektedir (İbrahimoğlu, 2015, s. 21). Gelinin kültürel sermayesinin, 

kayınvalidenin sermayesinden daha fazla olması; hayata bakış açılarını, evlilik 

kurumundan beklentilerini, değişen sosyokültürel yapıya uyumu etkilemektedir. 

Çatışmanın bu bağlamda ana eksenini gelin-kayınvalide arasındaki yaş ve nesil farkı 

oluşturmaktadır. Başka bir anlatımla gelin-kayınvalide çatışması, eski ve yeni değerlerin 

çakıştığı bir kuşak çatışmasına dönüşebilmektedir. Görüş farklılıkları; anlayış 

gösterilmediğinde, sert bir dille eleştirildiğinde, diğer kimselere de farklı aktarıldığında 

gelin ve kayınvalide ilişkisini onarımı zor bir şekilde zedeleyebilmektedir.  

Denklik konusu bağlamında evlilikler söz konusu olduğunda çoğunlukla kullanılan 

atasözlerinden biri olan “davul bile dengi dengine çalar” sözü Güncel Türkçe 

Sözlüğünde; “evlenecek kimselerin birbirine denk olması gerektiği” şeklinde 

tanımlanmaktadır. Toplumda bu atasözü yönünde, egemen olan bir düşünce tarzı 

bulunmaktadır (Yıldız, 2021, s. 81). Nitekim kayınvalideler de oğullarına denk bir gelin 

istemektedirler. Bu isteğin sonucu olarak “istenmeyen gelin” şeklinde gelinler, kategorize 

edilebilmektedir. Kayınvalideler oğullarının isteğine rıza gösterse de bu isteksizlik, 

kayınvalidenin gelinine olan tavırlarını etkileyebilmektedir. Kimi zaman da gelinler, yeni 

bir üyesi oldukları eşlerinin ailelerini kendilerine denk bulmamaktadırlar. Aile bireylerini 

küçümseyiş ve kibirlenme, ailevi ilişkilerde çatışmayı kendiliğinden doğurmaktadır 

(Çalışkan, 2002, s. 114). Bu durumda kültürel sermaye öne çıkmaktadır. Tarafların 

paylaştığı kültürel sermayenin birbirine yakın oluşu, taraflar arasındaki iletişimleri ve 

ilişkileri kolaylaştırmaktadır. Aynı şekilde tarafların paylaştığı kültürel sermayenin 

birbirinden uzak oluşu, taraflar arasındaki iletişimleri ve ilişkileri de zorlaşmaktadır. 



76 

 

Kuşak çatışmasına bağlı olarak yeni nesil, harcamalarını doğal bulurken; önceki 

nesil bu harcamaları savurganlık olarak da tanımlayabilmektedir. Değişen değer yargıları 

ve geleneksel olmayan başka yaşam biçimleri, nesillerin birbirlerine bakışını 

etkilemektedir. Öyle ki kayınvalideler, bir zamanlar kendi kayınvalidelerine yapmış 

oldukları gelinliği kendi gelinlerinden de bekleyebilmektedir. Bu beklenti 

karşılanmadığında hayal kırıklığı yaşanmaktadır. Bununla birlikte kayınvalide, gelininin 

oğluyla kendi ilgilendiği şekilde ilgilenmediği kanaatine vardığında da görüş farklılıkları, 

ilişkileri çatışmalara götürebilmektedir. (Çalışkan, 2002, s. 153-165).  

Gelin-kayınvalide anlaşmazlığında damat ise bir denge mekanizması işlevi 

görmektedir. Bir yanda annesi, diğer yanda eşi bulunmaktadır. Söz konusu birey ne 

annesini ne de eşini karşısına almak istemediğinde, gelin-kayınvalide çatışmasının 

dışında kalmayı tercih etmektedir. Diğer yandan birey; annesinin ve eşinin istekleri, 

beklentileri arasında bir denge yaratır ve birbirlerine karşı davranışlarının uyumlu, 

fedakâr olma duygularını onlara aşılarsa toplumsal sorun olarak beliren bu konu 

bütünüyle çözüme kavuşabilecek ya da daha önemsiz bir konu haline gelebilecektir 

(İbrahimoğlu, 2015, s. 21).   

Gelin-kayınvalide arasında yaşanan anlaşmazlıklar ve kavgalardan dolayı zarar 

gören taraf yalnız gelin ve kayınvalide gibi görünmekle birlikte diğer aile üyeleri de bu 

kavgalardan negatif bir şekilde etkilenmektedir. Özellikle çatışmanın merkezinde yer alan 

oğul/eş, kadınlar arasında bir denge mekanizmasını sağlayamadığında seçim yapmak 

zorunda kalmaktadır. Diğer yandan çocuklarda anneleri ve babaanneleri arasındaki 

kavgalara maruz kalmakta ve tartışmalardan olumsuz olarak etkilenmektedir. Sevgiye 

ihtiyaç duydukları bir zamanda kavgaya, kötü olaylara şahit olarak büyümektedirler. 

Toplum da gelin-kayınvalide çatışmasından olumsuz etkilenerek, evlilik hakkında ön 

yargılarla yüklü fikirlere yönlendirilmektedir. Aynı zamanda gelin-kayınvalide ile ilgili 

yapılan dedikodular, toplumun huzurunu zedeleyerek aile kurumunu da yıpratmaktadır 

(Aydın, 2011, s. 58). 

 



77 

 

4.4.5. Gelin ve kayınvalide stereotipleri 

Güncel Türkçe Sözlüğünde stereotip kavramı; “sosyal bir grubun içinde olan ve 

içinde bulunduğu grubu en iyi temsil eden özellikleri taşıyan, örnek gösterilebilecek kişi, 

basmakalıp düşünce” biçiminde tanımlanmaktadır.  

Zihindeki şablonlar, kalıplaşmış ifadeler şeklinde anlatılan stereotiplerin 

kendilerine özgü, diğer bir deyişle kendilerini stereotip yapan bazı nitelikleri 

bulunmaktadır. Stereotiplere ilişkin yargılar pozitif ya da negatif ölçütler taşıyabilir. Aynı 

zamanda sözlü kültürün bir ürünü olarak değerlendirilen stereotipler, ortaya çıktıkları 

toplumun geleneksel değerlerini de yansıtmaktadırlar. Stereotipleştirmede ön yargılara da 

başvurulduğundan kullanılan ifadeler her zaman gerçeklikle bir benzerlik 

taşımamaktadır. Stereotiplerle ilgili zihinde oluşturulan kalıplar değişikliğe zıt bir 

dayanıklılığa sahiptir. Bu yüzden stereotipleri dönüştürmek güçtür. Çoğunlukla sıradan 

bilgi içeren stereotipler, rastgele olaylarla ilgili ön yargılara dayalı birçok düşüncenin 

yaygınlaşmasına olanak tanımakta ve toplumda iyi olarak nitelendirilmeyen ifadeleri ise 

güçlendirmektedirler. İnsanlar arasındaki mevcut kullanımla birlikle işitilen kalıp yargılar 

ilerleyen süreçte tutumlarda ve davranışlarda da kendine yer bulmaktadır (Apalı, 2011, s. 

52-53). 

Toplumsal sistem, kendi ürettiği normlar aracılığıyla aile ilişkilerini de 

biçimlendirmektedir. Toplum tarafından biçimlendirilen, kalıpsallaşmış ailevi ilişkiler 

nesiller boyunca aktarılmaktadır. Gelinlere ve kayınvalidelere yüklenen toplumsal 

cinsiyet rolleri, aralarındaki anlaşmazlıklar; kitle iletişim araçlarında yayınlanan farklı 

programlarda tema olarak seçilebilmektedir (Çekiç Akyol, Akyol, Kılınç, 2019, s. 133).  

Böylece gelin-kaynana çatışmasının medyadaki sunumlarında gelinin ve kayınvalidenin 

stereotipleştirildiğini söylemek mümkündür. Bu stereotipleştirme ya oğul/eş üzerinden 

kurgulanmakta ya da ev içi iktidar mücadelesi üzerinden kurgulanmaktadır.  

Stereotiplerin devamlılığının sağlanmasında kitle iletişim araçları etkin bir rol 

oynamaktadır. Televizyonda yayınlanan dizi, film, reklam ve programlarda yer alan 

kalıplaşmış gelin ve kayınvalide tiplemeleri toplumsal anlatılardaki gelin-kayınvalide 

stereotipleri üzerinden şekillenmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 8). Nitekim toplumsal 

anlatılarda da önemli bir yeri olan gelinler ve kayınvalideler ile ilgili stereotipler 

bulunmaktadır. 



78 

 

Gelin ve kayınvalide ilişkilerine yönelik toplumda kalıplaşmış birtakım ön yargılar 

bulunmaktadır. Gelin adayları, kayınvalidelerle ilgili olumlu olmayan yargıları; kitle 

iletişim araçları, nesilden nesile aktarıla gelen anlatılar, yakın çevredeki insanlardan 

dinlenilen tecrübeler aracılığıyla öğrenmektedir. Kayınvalidelere yönelik öğrenilen bu ön 

yargılar kadınların zihinlerindeki kayınvalide kalıbını şekillendirmekte ve kadınlar bu 

kalıpları ilerleyen süreçte kendi kayınvalidelerine yükleyebilmektedir. Diğer yandan 

gelinler için de ön yargılara sahip olan kayınvalideler, gelinlere yönelik kalıp yargıları 

kendi gelinlerine yöneltme eğilimine girebilmektedir. Ön yargılar ekseninde oluşan ve 

gelişen gelin-kayınvalide ilişkilerinde birbirlerine kişisel nitelikler etrafında yaklaşmayan 

gelinler ve kayınvalideler, dolayısı ile birbirlerine anlatıla gelen stereotipleşmiş kişiler 

olarak yaklaşmaktadırlar (Kaya T. , 2019, s. 189).   

Aile içi iletişimde gelin-kayınvalide ilişkileri önemli bir yerde bulunmaktadır. 

Oysaki gelin-kayınvalide ilişkileri dendiğinde akla tartışma ve çatışmalar gelmektedir.  

Gelin ve kayınvalide çekişmeleri tarihsel süreçten günümüze değin bir problem olarak 

devam edegelmiştir. Nitekim halk hikâyeleri, maniler, atasözleri, deyimler, sinema 

filmleri, televizyon programları, romanlar, türküler, fıkralar, dedikodular; gelin-

kayınvalide ilişkisine dair birçok iz taşımaktadır. Bu anlatılarda toplumda gelin ve 

kayınvalidenin geçinemeyeceği, birbirlerini sevemeyeceği yönünde bir algı 

sunulmaktadır (Aydın, 2011, s. 56). Bu sebeple kayınvalideler “sevilmeyen kaynana”, 

gelinler ise “istenmeyen gelin” olarak yansıtılmakta ve gelin-kayınvalide anlaşmazlığı 

meşrulaştırılmaktadır. İyi anlaşan gelin ve kayınvalide ikilisi diğer insanlarca şaşkınlıkla 

karşılanmakta, bu durum bir istisna olarak değerlendirilmektedir (Şişman, 2017, s. 19). 

Nitekim genel kanı gelin ve kayınvalidenin geçimsizliği üzerinedir. Konuyla ilgili sosyal 

anlatılar, kitle iletişim araçları aracılığıyla bu kanı üzerinden tekrar üretilmektedir. 

Geçmişten bugüne akrabaların ve anne-babaların evlilik üzerindeki olumsuz 

etkileri ön yargılarla dolu bir şekilde anlatıla gelmiştir. Bir sonraki nesil de bu yargılarla 

birlikte büyümektedir. Bundan dolayı genç nesil, ön yargıyla olumsuz olayları 

yaşamamanın yolunun akrabalardan ve ebeveynlerden uzak bir aile ortamı olduğu 

düşüncesine kanaat getirmektedir (Oğurtan, 2019, s. 116). Örneğin kayınvalide ya da 

kaynana, sürekli olumsuz anlamlar yüklenen bir kelimedir (Strauss, 1997, s. 1).  Strauss, 

kayınvalidelere yüklenen bu olumsuz anlamları şöyle sıralamaktadır: 

Kayınvalideler her şeye karışırlar. 



79 

 

Kayınvalideler eleştiricidirler. 

Kayınvalideler evliliği tehlikeye sokarlar. 

Kayınvalideler hükmedicidirler. 

Kayınvalideler rekabetçidirler. 

Kayınvalideler sadece çocuk bakmaya yararlar. 

Kayınvalideler gelinleri/damatları, oğullarına/kızlarına layık görmezler. 

Kayınvalideler verici değil alıcıdırlar. 

Kayınvalideler kusur kabul etmezler. 

Kayınvalideler daima bir yabancı olarak kalmalıdırlar (1997, s. 5). 

Yukarıdaki kayınvalidelerin kişiliklerine yüklenen değerlere bakıldığında, bu 

değerler kayınvalideleri genellemektedir. Bir diğer ifadeyle her kayınvalidenin böyle 

tutumlara ve davranışlara sahip olacağına ilişkin bir genelleme sunulmaktadır. Dolayısı 

ile kayınvalidenin stereotipleşmesi, herkesin hem fikir olduğu bu genel değerler etrafında 

oluşmaktadır.   

 

4.4.6. Medyada gelin ve kayınvalide temsilleri 

Topluma bir ayna işlevi gören kitle iletişim araçları, toplumsal kabulleri ve 

değerleri tekrar üretmektedir. Toplumda birer kayınvalide ya da gelin olan kadınların 

günlük hayatta yaşadıkları problemler kitle iletişim araçlarına diğer bir deyişle medyaya 

da yansımaktadır. Medyada çoğunlukla kayınvalideler birçok şeye müdahale eden ve 

gelinine ya da damadına eziyet eden bir karakter olarak yer alırken gelinler ise aileyi 

parçalayan bir karakter olarak gösterilmektedir. Gelinin ve kayınvalidenin bu şekilde 

temsil edilmesi, izler kitleye gelinlerin denetlenmesi ve bu denetleme görevinin 

kayınvalideler tarafından üstlenilmesi fikrini aşılayarak kayınvalidenin gelini üzerindeki 

gücünü haklı göstermektedir (Kaya T. , 2019, s. 187). Diğer yandan medya tarafından 

gelin ve kayınvalide geçimsizliği tekrar üretilerek gelin-kayınvalide ilişkilerine yönelik 

ön yargıları meşrulaştırıcı bir görev üstlenilmektedir. Buna bağlı olarak ailevi ilişkiler de 

zedelenmektedir.  

Günümüze kadar anlatıla gelen sözlü kültür ürünleri, romanlar, dizi ve filmler; 

gelin-kayınvalide geçimsizliğini anlamlandırabilmek için yeterli bilgi içermektedir 

(Altunsu Sönmez, 2019, s. 1164). Televizyon dizilerinde, sinema filmlerinde, 



80 

 

romanlarda, reklamlarda, karikatürlerde dahi gelin ve kayınvalide kültürel olarak yan 

yana değil, karşı karşıya konumlandırılmaktadır. Yüzyıllardır anlatıla gelen gelin-

kayınvalide ilişkilerinin kitle iletişim araçlarında da dillendirilmesi; karşıt konumlarına 

inanılırlık etkisini arttırmaktadır. 

Diğer yandan gelin ve kayınvalide ilişkilerini de barındıran ailevi ilişkiler mahrem 

üzerine kuruludur. Özel yaşamın gizliliğine dayanan mahremiyet kavramından dolayı 

televizyon programları; niteliği belirsiz kitlelerin seyrine sunulan ailevi problemlerin 

ortaya konulduğu ve çözüme kavuşturulduğu bir ortamı ifade etmemektedir. Nitekim bu 

durum, aile hayatının gizliliği ve özel hayatın mahremiyeti ile de örtüşmemektedir. 

Bireylerin konutlarında yaşanan mahrem olaylar televizyon yayınlarına kameralar 

aracılığıyla yansıtılmamakla birlikte; bireyler mahremlerini televizyon programlarında 

doğrudan kendileri anlatmaktadır. Diğer bir söyleyişle bireylerin evlerinde mahremlerine 

değin kaydeden kameralar bulunmaz iken, bireyler ev içinde yaşanan olayları sözlü 

şekilde kendileri seyirciye aktarmaktadır. Bu aktarım sürecine bazen programı yapan ve 

sunan kimseler aracılığıyla abartı unsuru da eklenmektedir. Böylece izlenme oranlarının 

arttırılması hedeflenmekte ve olaylar ana çizgisinden uzaklaşıp yapay bir görünüm 

almaktadır. Aynı zamanda bu yapay görünüm, izler kitleye bir gerçeklik gibi 

sunulmaktadır (Geçer, 2015, s.172-174). 

Televizyon yayınlarında zaman zaman gelin ve kayınvalide ya da damat ve 

kayınvalide ilişkileri; reklam, dizi ve filmlerde konu edilmektedir (Karacan, 2002, s. 117). 

Nitekim 1974 yılında yayınlanan ilk yerli televizyon dizisinin adı da Kaynanalar’dır 

(Özsoy, 2011, s. 140). Kaynanalar dizisiyle başlayan dizi furyasını; Ruhsar (1998), 

Ayrılsak da Beraberiz (1999), Zerda (2002), En Son Babalar Duyar (2002), Anne 

Babamla Evlensene (2002), Asmalı Konak (2002), Aliye (2004), Haziran Gecesi (2004), 

Büyük Yalan (2004), Avrupa Yakası (2004), Yaprak Dökümü (2005), Ezo Gelin (2006), 

Benim Annem Bir Melek (2008), İstanbullu Gelin (2017), Yeni Gelin (2017), Bir 

Zamanlar Çukurova (2018) gibi diziler günümüze değin takip edegelmiştir. Anılan 

dizilerde gelin-kayınvalide ilişkilerine dair olumsuz anlatıları gözlemlemek mümkündür.  

Bununla birlikte geçmişten günümüze televizyon kanallarında gelin ve/veya 

kayınvalide temalı yarışma programları da yayınlanmış ve yayınlanmaya devam 

etmektedir. Bu tür programlara örnek olarak şu programlar verilebilir: Size Anne 

Diyebilir Miyim? (2004), Gelinim Olur Musun? (2005), Yabancı Gelin (2009), Kaynana 



81 

 

Gelin Seda’ya Gelin (2013), Gelin Evi (2015), Gelinim Mutfakta (2018), Bugün 

Düğünümüz Var (2018), Damat Bayıldı (2019), Anneler ve Gelinler (2019),  Asuman’la 

Sevgili Dünürüm (2020), Zahide Yetiş’le Gelin Görün (2020), Zuhal Topal’la Sofrada 

(2020).  

Diğer yandan medyatik gelinlerin ve medyatik kaynanaların bu programlar sonucu 

oluştuğunu belirtmek gerekmektedir. Nitekim “Gelinim Olur Musun?” programıyla 

ünlenen “Semra Kaynana”, medyatik kayınvalidelere örnek olarak verilebilir. Gelin-

kayınvalide temalı televizyon programları aracılığıyla Türk toplumundaki evlilik birliği 

ve aile kurumları, aile kültürü, aile içi statüler ve roller, kültürel pratikler yeniden 

işlenerek izleyicilere aktarılmaktadır.  

Tüm bu bağlamda da belirli öykü ve program biçimleri seyirciler tarafından çok 

izlenildiğinde, diğer kanallar aynı biçim ve öyküye sahip benzer programları 

hazırlamakta ve yayınlamaktadır (Geçer, 2015, s. 98). Öyle ki gelin ve kayınvalide 

arasında yaşananlar toplumsal açıdan merak uyandırıcı görülmektedir. Nitekim gelin ve 

kayınvalide ilişkisi özünde aile hayatının gizliliğini içermektedir. Diğer bir ifadeyle 

bireylerin anlaşması ya da anlaşamaması, birbirlerini sevmesi ya da sevmemesi, birbirleri 

hakkında ne düşündükleri mahremle ilgili konular olduğundan dolayı toplumun diğer 

bireyleri tarafından da merak edilmektedir. Gelinin aileye uyup sağlayıp sağlayamadığı, 

kayınvalidesi ile geçinip geçinemediği, istenilen ya da istenilmeyen gelin olup olmadığı 

konuları toplumun ürettiği dedikodular arasında önemli bir yer tutmaktadır. Dolayısı ile 

bu tür programların gelinleri ve kayınvalideleri tema olarak seçmeleri, onların ilişkilerine 

duyulan merak unsurundan ve dedikodu yapmaya elverişli konular olmalarından 

kaynaklandığını ifade etmek mümkündür.  

Diğer yandan ailevi ilişkilerin ve değerlerin; mahrem konular paylaşılarak, kavga 

edilerek ve birbirlerine ithamlarda bulunularak izleyici kitleye sunulması programların 

tepki çekmesine de neden olmaktadır. Örneğin Psikiyatrist Prof. Dr. Arif Verimli’nin 

topluma olumsuz örnekler oluşturduğu öne sürülen bu tür yayınlara yönelik eleştirisi şu 

şekildedir: 

“Bu programları izleyen kadınlarımız kendi sorunlarını unutup izledikleri kişileri kendilerine 

örnek alıyor ve uyuşuyorlar. Türk kadınları kendilerini daha gergin ve sinirli yapan bu 

programları izlememeli. Kadınlarımız bu insanların yarışmacı olduğunu, televizyon 



82 

 

kutusunun da sanal bir kutu olduğunu unutmasınlar. Maalesef ki toplumumuzda son derece 

fazla görülen gelin-kaynana gerginlikleri bu programlarla alevleniyor.”17 

Bununla birlikte Radyo ve Televizyon Üst Kurulu; “Gelinim Mutfakta” 

programında gelinlerin ve kayınvalidelerin birbirlerine sık sık suçlayıcı ithamlarda 

bulunmaları sebebiyle topluma olumsuz örnek oluşturacağı kanaatine vararak, 2018 

yılında söz konusu programa idari para cezası uygulamıştır.18 Nitekim gazeteci ve yazar 

Yüksel Aytuğ da köşe yazısında yer verdiği “Gelinim Mutfakta” programını “ağız dalaşı” 

olarak tanımlamıştır. Yazar programı “ağız dalaşı” olarak tanımlayışını köşe yazısında şu 

şekilde açıklamaktadır: 

“O gelin bir diğerini beğenmiyor, konuşmalarını taklit ederek onu küçümsüyor. Beriki bu 

sefer daha ağır ifadelerle kendisini aşağılayan geline ve kaynanasına saldırıyor. Saldırılan 

kaynana durur mu? Daha baskın şekilde o da girişiyor. Kızgınlıklar, aşağılamalar, çirkinlikler 

havada uçuşuyor.”19 

 Tüm bu ifadelerde de görüldüğü üzere medyada gelin ve kayınvalide ilişkileri, 

dolayısı ile aile ilişkileri genellikle olumlu olmayan anlatılar üzerinden ilerlemektedir. 

Aynı zamanda kadın ve erkek ilişkilerini de yansıtan bu anlatılar, kadının ve erkeğin 

toplumsal konumuna da işaret etmektedir. Toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında 

şekillenen bu toplumsal konumlar ise kadın-erkek eşitsizliğinin tekrar üretilmesine neden 

olmaktadır.  

Kısaca kitle iletişim araçları bağlamında denilebilir ki; küreselleşen modern 

dünyanın getirilerini geniş kitlelere ulaştıran televizyon, diğer yandan da toplumsal 

kabulleri, değer yargılarını dönüştürebilmektedir. Özellikle yayınlanan diziler, reklamlar 

ve programlar aracılığıyla farklı bakış açıları, yeni değer yargıları kitlelere sunulmaktadır. 

Kitlelerin maruz kaldığı bu yargılar, toplumu kültürel anlamda bir değişime 

sürüklemektedir. İzler kitle, çoğu zaman sahip olduğu değer yargılarının uğradığı 

değişimin ve kaybettiği bazı değer yargılarının bilincinde olamamaktadır (Cereci, 2016, 

s. 127).  

 

 
17https://www.yenisafak.com/gundem/turk-kadinina-gelin-kaynana-narkozu-2686317  

(Erişim Tarihi: 12.11.2021) 
18https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/rtuk-gelin-kaynana-atismasini-affetmedi/1220574  

(Erişim Tarihi: 12.11.2021) 
19https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-tadini-kaciran-yemek-

programi (Erişim Tarihi: 12.11.2021) 

https://www.yenisafak.com/gundem/turk-kadinina-gelin-kaynana-narkozu-2686317
https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/rtuk-gelin-kaynana-atismasini-affetmedi/1220574
https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-tadini-kaciran-yemek-programi
https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-tadini-kaciran-yemek-programi


83 

 

5. GELİN VE KAYINVALİDE TEMALI TELEVİZYON PROGRAMLARI  

“Televizyon Programlarında Gelin-Kayınvalide İlişkilerinin Sunumu” adlı bu tez 

çalışmasında Damat Bayıldı, Zahide Yetiş’le Gelin Görün, Gelinim Mutfakta adlı 

programlar ele alınmıştır. Bu programlardan elde edilen veriler; beş alt başlık altında 

incelenmiştir. Bu başlıklar şu şekildedir: program formatı, gelin temsilleri, kayınvalide 

temsilleri, gelin-kayınvalide ilişkileri ve gelin-kayınvalide ilişkileri ekseninde toplumsal 

cinsiyet. 

Basit tesadüfi örnekleme yöntemi ile ardışık yıllardan seçilen programlar, 

kanalların resmî internet siteleri ve YouTube video paylaşım sitesi aracılığı ile 

izlenmiştir. Elde edilen veriler söylem analizi yöntemi ile açıklanmaya çalışılmıştır.  

 

5.1. Damat Bayıldı Program Formatı 

Damat Bayıldı programı; 26 Ağustos-18 Ekim 2019 tarihleri arasında Show TV’de 

hafta içi her gün 16.00-18.45 saatleri arasında yayınlanan, sunuculuğunu Onur 

Büyüktopçu’nun yaptığı bir yarışma programıdır. Yerli formata sahip programı özetle şu 

şekilde anlatmak mümkündür: Programa beş gelin, eşleri ve kayınvalideleri ile birlikte 

katılmaktadır. Her gün bir gelin kayınvalidesi ile birlikte seçtikleri bir menüyü, 

kendilerine verilen süre içinde hazırlamak zorundadır. Aynı zamanda stüdyo içinde 

bulunan marketten gelinin ve kayınvalidenin aynı anda ve iki dakikalık sürede yemek 

malzemelerini, eksiksiz bir şekilde almaları gerekmektedir. Yarışmacılar alışveriş 

malzemelerini eksik alırlarsa yemek yapımında kendilerine verilen süreden iki dakika 

düşürülmektedir. Gelinler kırmızı mutfakta, kayınvalideler ise mavi mutfakta 

yemeklerini pişirmektedir. Gelinler, yarışan gelinin mutfağını görebilecek şekilde 

“gelinler odası”nda otururken; kayınvalideler de yarışan kayınvalidenin mutfağını 

görebilecek şekilde  “kaynanalar odası”nda oturmaktadır. Programda “damada sorduk” 

adlı bir soru-cevap bölümü de yer almaktadır. Bu bölümde gelin ve kayınvalide 

yemeklerini yaparken, onlara ayrı ayrı damadın nasıl cevap verdiğine ilişkin bazı sorular 

sorulmaktadır. Gelin ve kayınvalide, damadın kendine yöneltilen sorulara ne şekilde 

cevap verdiğini tahmin etmeye çalışmaktadır. Doğru tahminde bulunamayan geline ya da 

kayınvalideye ceza verilmektedir. Bu cezalar yemek yapımında bir elinde iki kilogramlık 

dambıl taşımak, bir elini iple bağlamak gibi yemek hazırlama sürecini yavaşlatan cezalar 



84 

 

şeklinde olmaktadır. Yemek yapımı için verilen süre sona erdiğinde gelinin hazırladığı 

yemekler, diğer gelinler tarafından; kayınvalidenin hazırladığı yemekler de diğer 

kayınvalideler tarafından tadılıp ortak bir kararla puanlandırılmaktadır. Sunucu ise hem 

gelinin hem de kayınvalidenin yemeklerini tadıp iki yarışmacıya ortak bir puan 

vermektedir. Puanlama 1’den 10’a kadardır. Programın sonuna doğru gelinin ve 

kayınvalidenin yemekleri damada sunulmaktadır. Damat hangi yemeği kimin yaptığını 

tahmin etmeye çalışmaktadır. Tahmin sonucuna göre bir çeyrek altını beğendiği tabağın 

önüne koymakta ve her gün bir çeyrek altın, geline ya da kayınvalideye verilmektedir. 

Cuma günü ise çeyrek altınla beraber hafta içi en çok puanı toplayan geline ve 

kayınvalideye büyük ödül olarak beş tam altın verilmektedir. Bu sebeple yarışma boyunca 

gelin ve kayınvalide; hem birbirlerine rakip hem de bir ekip olmaktadır.  

Programı yayınlayan kanalın resmî internet sitesinde ise programın tanıtımı şu 

şekilde yapılmıştır: 

“Yapımcılığını DNCC Medya’nın yaptığı ‘Damat Bayıldı’ 26 Ağustos Pazartesi günü saat 

16.00’da Show TV’de ekran yolcuğuna başlıyor. Yemeklerin lezzetinden emin 5 kaynana, 

kazanma konusunda iddialı 5 gelin ve her şeyden habersiz bir damat! Onlar hem rakip hem 

de birer takımlar. Damadın seçimi günün kazananını, verilen puanlar ise haftanın galibini 

belirleyecek ve bir aile tam altınların sahibi olacak! Onur Büyüktopçu’nun muhteşem 

sunumuyla Show TV’de ekrana gelecek programda ünlü sunucu hem aile arasındaki 

dengeleri sağlamaya çalışacak, hem de yemekler yapılırken sorduğu sorularla yarışmacılara 

ter döktürecek! Kaynanaların yemek konusundaki engin tecrübeleri mi yoksa gelinlerin el 

becerileri mi kazanacak? Damatlar annelerinin yemeklerine mi yoksa eşlerinin yemeklerine 

mi bayılacak? ‘Damat Bayıldı’ da tempo asla düşmeyecek ve bu çekişme zaman zaman 

gergin bir hal alırken zaman zaman ekran başındaki herkesi güldürecek!”20 

Yarışmaya katılım için hazırlanan başvuru formunda, kişilerden şu soruların 

cevaplandırılması istenmektedir: Adı, soyadı, doğum tarihi ve yeri, yaşadığı yer, iletişim 

numaraları, adres, meslek, programa başvurma amacı, eşiyle tanışma şekli, evlilik süresi, 

kayınvalidesi ile aranın nasıl olduğu, yemek yapmayı sevip sevmediği, en iyi ve en kötü 

yaptığı üç yemek, damadın eşinin mi yoksa annesinin mi yemeklerini daha çok beğendiği, 

kayınvalide/gelin/damat ile aranın nasıl olduğunun bir cümle ile anlatılması, daha önce 

başka bir yarışmaya katılıp katılmadığı, büyük ödül ile ne yapılmak istendiği, hayatında 

 
20https://www.showtv.com.tr/programlar/fragman/damat-bayildi-bugun-show-tvde-basliyor/82889 

(Erişim Tarihi: 13.10.2021) 

https://www.showtv.com.tr/programlar/fragman/damat-bayildi-bugun-show-tvde-basliyor/82889


85 

 

en mutlu olunan anın ne olduğu, kaç çocuk sahibi olunduğu ve çocukların isimleri, üçer 

kelime ile kişinin kendini/damadı/kayınvalideyi anlatması.21 

Bu çalışmada 2-6 Eylül 2019 tarihleri arasında yayınlanan beş program izlenmiş ve 

analiz edilmiştir.  

Bir hafta boyunca yarışan yarışmacıların bilgileri aşağıdaki tabloda verilmiştir. 

 

Tablo 5.1. “Damat Bayıldı” programı yarışmacı bilgileri 

Tarih Kayınvalidenin 

adı 

Gelinin adı Gelinin 

evlilik süresi 

Oturma 

biçimleri 

Çeyrek 

altının sahibi 

2 Eylül 2019 Gülfem Ezgi Sözlü Ayrı evlerde Gelin 

3 Eylül 2019 Hülya Yeliz Üç yıllık evli Aynı 

apartmanda 

altlı-üstlü 

Kayınvalide 

4 Eylül 2019 Rukiye Fatoş İki yıllık evli Ayrı evlerde Gelin 

5 Eylül 2019 Emine Şüheda İki yıllık evli Kayınvalide 

ile birlikte 

Gelin 

6 Eylül 2019 Azize Özge Sözlü Ayrı evlerde Kayınvalide 

 

5.1.1. Damat Bayıldı programında gelin temsilleri  

Genel olarak toplumun zihninde gelin olmak ile ilgili birtakım şablonlar yer 

almaktadır. Bu şablonlar; geline yüklenen toplumsal rolleri içermekte ve ideal olan gelini 

tanımlamaktadır. Bu sebeple gelinlere yöneltilen her türlü eleştiri, toplumsal hafızada yer 

edinmiş ideal gelin ya da ideal kadın söylemleri üzerinden yapılmakta ve toplumsal bir 

nitelik taşımaktadır.  

Bir gelinin; toplumun zihninde yer edinmiş kriterlere uygun olması, diğer bir 

ifadeyle ideal bir gelin olması için taşıması gereken bazı özellikler bulunmaktadır. Bu 

özellikler, “Damat Bayıldı” programında gelinler ya da kayınvalideler tarafından dile 

getirilen konulardan birini oluşturmaktadır. Programda gelinlerin; annelik, adap, el 

 
21https://www.showtv.com.tr/basvuru/damat-bayildi (Erişim Tarihi: 13.10.2021) 

https://www.showtv.com.tr/basvuru/damat-bayildi


86 

 

lezzeti, marifet, büyüklere saygı kavramları ile öne çıktığı görülmektedir. Örneğin 3 Eylül 

2019 tarihli yayında kuaföre sık gitmekle eleştirilen Özge geline, Fatoş gelinin: 

“Anneysen anne gibi olacaksın, sürekli saçınla başınla oynayamazsın” söylemi özelde 

gelin olmaya, genelde ise hem gelin hem de kadın olmaya bakışın bir göstergesidir. Bu 

göstergelerle ideal gelin/ ideal kadın inşa edilmektedir. Diğer yandan 5 Eylül 2019 tarihli 

programda Şüheda gelinin: “Gelin dediğin biraz adaplı olur” ifadesi de idealize edilen 

gelin/kadın figürüne gönderme yapmaktadır. Anne olan bir gelinin dış görünüşü ile 

uğraşıyor olması ve adaplı davranmaması, yine gelinler tarafından hoş karşılanmayan 

durumları oluşturmaktadır. 

Diğer yandan gelinlerin, kayınvalidelere yaklaşımının nasıl olması gerektiği ve 

kayınvalidelerin karakterleri ile ilgili görüşler programda kayınvalideler tarafından şu 

şekilde ifade edilmektedir: “Biz kaynanalar konuşuruz.” (2.9.2021), “Gelinlerde hep bir 

memnuniyetsizlik var.” (3.9.2021), “Bir gelin kayınvalidesine nasıl bağırabilir ya? Ben 

şok oldum, gözlerim doldu. Benim gelinim böyle bir şey yapamaz bana. Yapmaz da zaten 

öyle bir saygısızlık.” (3.09.2021), “Bir güler yüzü var, misafirim geldiği zaman saygı 

duyarak kahvesini, çayını, ikramını dört dörtlük yapıyor. O benim için baş tacı.” 

(6.09.2019). Bu düşüncelerden hareketle ideal gelin; anne ise anne gibi davranan, dış 

görünüşü ile az uğraşan, adaplı olan, memnuniyetsizlik hissine sahip olmayan, 

kayınvalidesine karşı yüksek sesle konuşmayan, güler yüzlü, hizmette kusur etmeyen, 

saygılı bir kadın olarak temsil edilmektedir.    

Diğer yandan özellikle egzogamik evliliklerde kadınlar için kullanılan “elkızı” 

tabiri de geline bakışı anlamlandırabilmek açısından değinilmesi gereken bir diğer 

konuyu ifade etmektedir. Örneğin 4 Eylül 2019 tarihli programda Rukiye kayınvalidenin: 

“Bana açacak derdini, el kızına mı açılacak?” ifadesi, gelinin en nihayetinde “elkızı” 

olarak görüldüğünün bir göstergesidir. Bu sebeple gelinler, toplumun onlara yüklediği 

“elkızı” deyimiyle programlarda temsil edilmeye devam etmektedir.  Bu bakış açısının 

sonucu olarak kayınvalide, gelininin “elkızı” olduğunu oğluna hatırlatmakta ve oğlunun 

gözünde gelini öteleyip kendini öne çekmek istemektedir. Bununla birlikte kayınvalide 

aile içinde daha çok değişmeyen bir konumu, anneliği ifade ederken; gelin ise daha çok 

o aile içinde sürekli bir “elkızı” konumunda olmayı ifade etmektedir.  

 



87 

 

5.1.2. Damat Bayıldı programında kayınvalide temsilleri 

Toplumsal hafızada şablonlar taşıyan bir diğer kişiliği kayınvalideler 

oluşturmaktadır. “Damat Bayıldı” programında kayınvalideler; kendi gelinini seçemeyen 

dolayısı ile oğlunun evlilik kararına rıza göstermek zorunda kalan, gelinlerinden saygı 

bekleyen, tecrübeli ev kadınları olan ve otoriter yanları öne çıkan kimseler olarak temsil 

edilmektedir.  

Yetişkin çocuklarının evliliği bağlamında bakıldığında kayınvalideler için 

kendilerini kayınvalide yapacak gelinleri, ayrı bir önem taşımaktadır. Görücü usulü 

evliliklerde ailelerin isteği ve onayı daha ön plana çıkmakta iken evlilik biçimlerindeki 

değişimlerle birlikte evliliğe ve evleneceği kişiye karar verme rolü, ebeveynlerden 

yetişkin bireylere doğru bir geçiş yaşamıştır. Böylece özellikle ebeveynler, evlilik 

çağındaki çocukları üzerindeki kontrollerini büyük ölçüde kaybetmiştir. Diğer yandan 

kayınvalideler için gelinlerinin taşıyacağı kriterler günümüzde de geçerliliğini 

korumaktadır. 

Örneğin gelin seçme işinde çoğunlukla önemsenen kriterlerden biri yaştır. Türk 

gelenek ve göreneklerinde, kimi koşullarda tersinin yaşandığı görülse de evlilikte gelinin 

erkekten yaş olarak küçük olması beklenilen bir özelliktir (Yıldız, 2021, s. 74). Nitekim 

2 Eylül 2019 tarihinde yayınlanan programda oğul, yaş farkından dolayı annesini evliliğe 

ikna etmenin zor olduğunu dile getirmektedir. Bu zorluğun nedenleri annesinin 

açıklamalarında şu şekilde karşılık bulmaktadır: “Hiç olmaması gereken bir olay bence. 

Ne olursa olsun yanlış. Çünkü her zaman söylediğim bir kelime vardır. Bayanlar daha 

çabuk çöküyorlar, yaşlanıyorlar. O yüzden kabul etmiyorum ama yapacak da bir şeyim 

yok”. Kayınvalide Gülfem’in düşünceleri toplumun kadına yüklediği rollerle 

benzeşmektedir. Nitekim evlilik sürecinin kadını, erkeğe göre daha çok etkilediği 

düşünülmektedir. Doğumla vücudunda yaşanan değişimler ve çocuk bakımına ayrılan 

süreler, sürekli bir hizmet içinde olan kadını; erkeğe göre daha çabuk yaşlandırmakta, 

kayınvalide Gülfem’in deyimiyle kadının çabuk çökmesine neden olmaktadır.  Dolayısı 

ile kayınvalidenin yaş farkından dolayı oğlunun evliliğine olumlu yaklaşmaması; kadının 

erken yaşlanacağı düşüncesinden kaynaklanmaktadır.  

Diğer yandan gelinin kültürel birikimi, diğer aile bireylerince farklılıklarının 

benimsenmesindeki güçlük, dış görünüşünün güzel bulunmayışı ve aileye uygun 

görülmeyişi gibi etkenler gelin ve aile arasında bulunan anlaşmazlığın kaynağını 



88 

 

oluşturmaktadır. Bu durumda, çoğunlukla kayınvalideler aracılığıyla dile getirilmektedir 

(Yıldız, 2021, s. 72).  

Öyle ki evlilikte yaş farkının önemli olup olmadığı programda kayınvalideler 

arasında tartışma konusu olmaktadır. Kayınvalide Rukiye yaş farkıyla ilgili düşüncelerini 

şu şekilde açıklamaktadır: “Gerçeği konuşmak gerekirse eğer, evet belki şimdi aşkın gözü 

kördür derler ya. Belki şimdi hiçbir şeyin farkında olmayabilirler ama ilerleyen 

zamanlarda problem çıkacağına eminim.”. Diğer kayınvalideler ise bu düşüncelere: “O 

sevgi devam ederse asla problem olmaz.”, “Bence hiç karışmamaları gerekiyor 

kayınvalidelerin. Gönül kimi severse o’dur.” şeklinde karşılık vermektedirler. Sonuç 

olarak kayınvalidelerin oğullarının evlenecekleri kişiye kendilerinin karar veremedikleri, 

oğulları kiminle evlenmek isterse en nihayetinde buna razı olmak zorunda kaldıkları 

görülmekte ve kimi kayınvalidelerin de evliliklerde bireylerin özgür bırakılmaları 

gerektiği düşünceleri paylaşılmaktadır. 

Bununla birlikte günümüzde bireylerin eğitim seviyelerinin yükselmesi ve 

ekonomik özgürlüklerine kavuşmaları, kayınvalidelere bırakılan aileye katılacak üyeye 

karar verme işini onlardan almaktadır. Bir başka anlatımla önceleri annelerin oğullarına 

gelin adaylarını gösterdikleri zaman diliminden, oğulların annelerine gelin adaylarını 

gösterdikleri zaman dilimini geçilmiştir. Artık kayınvalideler genellikle seçici değil, rıza 

gösterici bir konumda bulunmaktadırlar. Çünkü bireyler annelerinin mutluluğu için hiç 

sevmedikleri biriyle birlikte olmayı tercih etmemekte, annelerse oğullarının mutluluğu 

için hiç hoşlanmadıkları biriyle birlikte olmalarını tercih edebilmektedir. Bu durumda 

genel kabul gören yaklaşım: “Oğlum mutlu olsun, yeterli benim için.” şeklinde ifade 

edilmektedir. Yani aşkın gücü, kayınvalidenin gelin üzerindeki hiyerarşik gücünü 

kırabilmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 85).  

Diğer yandan “Damat Bayıldı” programında basmakalıp düşünceler de yeniden 

üretilmekte ve meşrulaştırılmaktadır. Nitekim kayınvalideler 2 Eylül 2019 tarihli 

programda yaş konusu ile ilgili görüşlerini dile getirirken: “Büyük kadın, erkeğini zengin 

edermiş.”, “Her erkeğin arkasında bir kadın olmalı.” ifadelerini kullanmaktadır. 

Günümüzde sık kullanılan ifadelerden biri olan: “Her başarılı erkeğin arkasında bir kadın 

vardır.” söylemi, erkeği başarı ile birlikte konumlandırırken; kadını ikinci planda, erkeğin 

arkasında konumlandırmakta ve kadına yerinin neresi olduğunu hatırlatmaktadır. 

Kadının; ikinci planda kalışının üstünü, erkeğin başarısına kendini ortak etmekle örttüğü 



89 

 

görülmektedir (Berk Yılmaz, 2019, s. 83). Bu söylemler kadının arka planda kalışını âdeta 

romantize etmektedir. Bununla birlikte “Büyük kadın, erkeğini zengin eder.” söylemi ise 

kadın-erkek ilişkisini yaş bağlamından koparıp başka bir bağlama götürmektedir. 

Herhangi bir temele dayanmayan düşüncelerin tekrar üretilmesi, bu yöndeki inançların 

sürdürülmesine katkı sunmaktadır. 

Diğer yandan kayınvalide ve tecrübe sözcükleri yan yana sık sık kullanılan 

kelimelerdir. Özellikle “yılların tecrübesi” (2.09.2021) söylemi kayınvalidelerin 

hatalarını daha da görünür kılmaktadır. Nitekim 3 Eylül 2019 tarihinde yayınlanan 

programda beğenilmeyen sulu köfte yemeği için kayınvalide Emine, yemeği yapan 

kayınvalide Hülya’ya: “Yılların ev kadınısın, size hiç yakıştıramadım.” ifadesini 

kullanmaktadır.  Nitekim yılların ev kadını olmak; kusursuz, lezzetli, güzel yemekler 

yapmayı gerektirmektedir.  

Gelin ve kayınvalide arasında kurulan hiyerarşik ilişkilere bakıldığında da 

kayınvalide, gelinin üstünde konumlanmaktadır. Kayınvalide otoriter, buyuran; gelin ise 

itaatkâr, buyruğa uyan kimsedir. Örneğin gelin Ezgi’nin kayınvalidesi Gülfem’i: 

“dediğim dedik biri” (2.09.2019) şeklinde tanımlayışı hiyerarşik ilişki bağlamında 

kayınvalidenin konumunu da göstermektedir. Kayınvalide dediğinden vazgeçmeyen, 

inatçı bir kadın olarak temsil edilmektedir. 

 

5.1.3. Damat Bayıldı programında gelin-kayınvalide ilişkileri 

Kırılgan bir yapıya sahip olan gelin-kayınvalide ilişkileri, “Damat Bayıldı” 

programında da var olan kırılganlıklar üzerinden gelini ve kayınvalideyi karşı karşıya 

getirmek ve damadı arada bırakmak üzerine kurgulanmaktadır. “Damat Bayıldı” 

programı için hazırlanan jenerik müziğin sözleri de gelin-kayınvalide ilişkilerine damat 

eksenli toplumsal bakışı yansıtmasından ötürü önem taşımaktadır: 

           Annenin lezzeti/Eşin marifeti 

Kolaysa seç tarafını/Damat bayıldı 

Annen bakar sert sert/Eşin ayrı bir dert  

Kolaysa seç tarafını/Damat bayıldı 

Yukarıdaki jenerik müziğin sözlerine bakıldığında damat; eşi ve annesi arasında 

kalan bir birey olarak konumlandırılmaktadır. Lezzet ve marifet sözcükleri kadınları 



90 

 

tanımlayan özellikler olarak ön plana çıkmakta ve damat için bir taraf seçmenin kolay 

olmadığı vurgulanmaktadır. Anne sert bir mizaçla özdeşleştirilmekte ve eş “ayrı bir dert” 

olarak görülmektedir. Bu nedenle jenerik müzik ile gelinin ve kayınvalidenin, damadı iki 

arada bırakan aile bireyleri olduğu düşüncesi tekrar yenilenmektedir. Aynı zamanda 

özellikle kadınla bütünleştirilen toplumsal cinsiyet rollerinden olan yemek yapımı; 

“annenin lezzeti, eşin marifeti” denilerek yeniden üretilmektedir. 

 

 
 

     Görsel 5.1.1. Paravanın arkasından stüdyoya doğru dönen damat22 

 

“Damat Bayıldı” programının başında, bir paravanın arkasında bulunan damadın 

stüdyoya doğru dönmesi için eşi ve annesi tarafından ayrı ayrı çağrılması gelin-

kayınvalide kırılganlıklarına örnek olarak verilebilir. Nitekim burada damadın kimin 

sesine döndüğü ve kimin sesine dönmediği hem gelin ve kayınvalide için hem de diğer 

yarışmacılar için önem ifade etmektedir. Örneğin 2 Eylül 2019 tarihli programda annenin 

seslenişine dönmeyen damat için kayınvalide Rukiye’nin: “Anneye dönmedi, sözlüsüne 

döndü.” ifadesi bu önemi destekleyen bir görüştür. Nitekim beklenti, damadın kendi 

annesinin sesine dönmesidir.  Bu dönmeyiş; annenin eşten önce geldiği yargısını kırmakta 

ve aşk kavramının gelin-kayınvalide ilişkilerinde belirleyici bir güç olduğunu 

göstermektedir.  

Diğer yandan “Damat Bayıldı” programının adı da imambayıldı yemeğine benzer 

bir şekilde düşünülerek hazırlandığı dikkat çekmektedir. Bu sebeple yarışan gelinlerin ve 

kayınvalidelerin beklentileri de program adıyla benzerlik taşımaktadır. Her bir gelin ve 

kayınvalide, eşinin ya da oğlunun kendi yaptığı yemeğe bayılmasını istemektedir. Bu 

 
22https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk (Erişim Tarihi: 18.12.2021)  

https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk


91 

 

istenç; damadı bir beğenme makamı haline getirmektedir.  Nitekim kadınların iyi yemek 

yapıyor ya da yapamıyor oluşları, damadın beğenisiyle ilintili görülmektedir.  

Programda “damada sorduk” bölümünde yer alan sorular, gelin-kayınvalide-damat 

ilişkilerine olan yaklaşımı değerlendirmek açısından önemli bulgular içermektedir. 

Nitekim yöneltilen sorular gelini ve kayınvalideyi karşıt iki kutup olarak inşa etmektedir. 

Damat ise bu iki kutup arasında seçim yapmak zorunda kalmaktadır. Bir hafta boyunca 

“damada sorduk” bölümünde damatlara yöneltilen sorular şu şekildedir: “Anneniz mi 

yoksa eşiniz mi daha sivri dillidir? Hayatınıza en çok kim müdahale eder? Anneniz 

eşinizin kıyafetlerinden rahatsızsa müdahale eder misiniz? Anneniz mi yoksa eşiniz mi 

asla yalan söylemez? Bayramda önce kimin ailesine gidilmeli? Sizi anneniz mi yoksa 

eşiniz mi daha iyi anlar? Annenizin mi yoksa eşinizin mi gözyaşlarına dayanamazsınız? 

Anneniz için eşinize yalan söylediniz mi?”. Sorulara bakıldığında gelinden ya da 

kayınvalideden biri sivri dilli, yalan söyleyen, daha az anlayan olmak durumunda 

bırakılmaktadır. Oysaki iki tarafın da sivri dilli olmayan, asla yalan söylemeyen, damadı 

iyi anlayan kimseler olabileceği düşüncesi örtülmektedir. Dolayısı ile damatlar da eşleri 

ve anneleri arasında bir seçim yapmak zorunda kalmaktadır. 

 

 
 

Görsel 5.1.2. Gelinler odası23                 Görsel 5.1.3. Kaynanalar odası24 

       

Yemek yapımında diğer kayınvalideler, yarışan kayınvalidenin yemek yapımını 

kaynanalar odasından izlemekte ve diğer gelinler de yarışan gelinin yemek yapımını 

gelinler odasından izlemektedir. Yemek yapımının sonunda kayınvalidenin yaptığı 

yemeği, diğer kayınvalideler değerlendirmekte; gelinin yaptığı yemeği ise diğer gelinler 

değerlendirmektedir. Bu durum gelin ile kayınvalide arasındaki hiyerarşik ilişkiye ve 

eşitler arası eşitliğe göndermede bulunmaktadır. Nitekim gelinler, kayınvalidelerin 

 
23https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk (Erişim Tarihi: 18.12.2021)  
24https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk (Erişim Tarihi: 18.12.2021)  

https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk
https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk


92 

 

yaptığı yemeği tadıp puanlamamaktadır. Bir diğer ifadeyle aynı statüyü paylaşan bireyler, 

birbirlerinin yemeklerini tadıp puanlamaktadır.  

Bununla birlikte gelin ve kayınvalide ilişkilerinde toplumca kabul edilen hizmetin 

yönü genellikle gelinden kayınvalideye doğru çizilmektedir. Nitekim 3 Eylül 2019 tarihli 

programda kayınvalideden geline doğru gerçekleşen hizmet, alışılagelen kalıpları 

yıkmaktadır. Öyle ki Hülya kayınvalide gelini Yeliz ile olan ilişkinizi şu şekilde 

anlatmaktadır: “Ben onun üzülmesine dayanamam. Ben ona, bak mesela pazara 

gidiyorum. Alışveriş yapıyorum, geliyorum. Meyvelerini yıkıyorum, salatalıklarına kadar 

yıkıyorum. Sebzeliklerine dolduruyorum. Yeter ki yesin. Yemeğini hazırlıyorum. 

Kahvaltısını hazırlıyorum bahçeye. Uyku saatinde bile onu, bir sefer telefonunu 

çaldırıyorum. Sade bir sefer. ‘Anne uyandım, geliyorum kahvaltıya.’ diyor. Yani ben 

böyle bir kayınvalideyim.”. Gelinler ve kayınvalideler bu sözlerinin ardından 

kayınvalideyi alkışlamaktadır. Sunucu Onur Büyüktopçu kayınvalidenin gelinine: “Size 

bir şey söyleyeyim mi, çok şanslısınız. Umarım bu şansınızın farkındasınızdır. Hem siz 

hem eşiniz. Allah herkese böyle kayınvalide versin.” demektedir.  

İdeal kayınvalide kavramının bu söylem üzerinden inşa edildiğini söylemek 

mümkündür. İstenilen, aranılan kayınvalide; gelini için alışveriş yapan, meyvelerini ve 

sebzelerini yıkayan, gelinine kahvaltı hazırlayan, gelinini uyku saatinde rahatsız etmeyen 

bir kadın olarak sunulmaktadır. Görüldüğü üzere beklenilen hizmetin yönü 

kayınvalideden geline doğrudur ve bu hizmet biçimi; kayınvalideyi yücelten, alkışlanan, 

arzulanan bir konuma taşımaktadır. Yine Hülya kayınvalidenin 6 Eylül 2019 tarihli 

programda gelini Yeliz ile herhangi bir tartışma yaşadıklarında takındığı tavrı açıklayan: 

“Tartışsak bile ben bazen duyarım, duymamazlıktan gelirim. Bir konu olsa bile görürüm, 

görmemezlikten gelirim.” sözleri anlatılagelen kötü kayınvalide imgelerini yıkmakta ve 

kayınvalidenin gelini ile olan ilişkisinde yapıcı olmaya çalıştığını göstermektedir.  

Diğer yandan geniş aileden çekirdek aileye dönüşümle birlikte evlenen bireylerin, 

çoğunlukla ayrı evlerde oturduğu bilinmektedir. Günümüzde de gelinlerin, eşinin ailesi 

ile beraber oturmama isteği aynı zamanda kimi kayınvalideler tarafından da 

paylaşılmaktadır. Nitekim 6 Eylül 2019 tarihli programda bir gelin, her gelinin hayalinin 

tek başına yaşamak olduğunu ifade etmektedir. Gülfem kayınvalide ise gelin ile birlikte 

oturma fikrine şöyle tepki vermektedir: “Ben istemem kesinlikle. Herkesin kendine göre 

bir hayatı var. Ben istemem, ayağımın altında gelinle. Ayağımın altında dolaşacak bir 



93 

 

yerde.” Buradan hareketle birlikte oturma fikrine yanaşmayan tarafın çoğunlukla gelinler 

olmadığı, bazı kayınvalidelerin de bu fikre yanaşmadığı dikkat çekmektedir. 

Gelin-kayınvalide ilişkilerinde öne çıkan bir diğer konuyu temizlik 

oluşturmaktadır. Bu konuya sunucu Onur Büyüktopçu şu şekilde değinmektedir: “Gelin-

kaynana arasında temizlik muhabbeti vardır, değil mi? İşte kaynanalar biraz daha titiz bu 

konuda. Yani gelinlerin temizliğini pek beğenmezler. Özellikle bayram temizliği, dip 

bucak temizlikler.” (6.09.2021). Sunucu bu görüşlerini genellemelere dayandırmaktadır. 

Böylece bu tür genellemelerin doğruluğuna ilişkin inançlar, televizyon programı aracılığı 

ile sürdürülmektedir. 

Gelin-kayınvalide ilişkilerinde öne çıkan bir diğer konu ise yemek yapımı 

üzerinedir. Gelinler yemek yapımı konusunda acemi olarak görülmekte ve kayınvalideler 

tecrübeli tarafı oluşturmaktadır. Dolayısı ile kayınvalidelerden gelinlerine yemek yapımı 

konusunda öğretici bir rol üstlenmeleri beklenmektedir. Örneğin 4 Eylül 2019 tarihli 

programda damadın; annesinin yaptığını düşünüp seçtiği yemeği, eşinin yaptığı 

anlaşılınca bu durum Rukiye kayınvalide için bir gurur duyma sebebi olmuştur. Nitekim 

kayınvalide: “Ne mutlu bana ki elimin lezzetini, gelinime verebilmişim. Benim lezzetimi 

vermiş oğlumun damak tadına. Bir söz vardır, boynuz kulağı geçer diye. Ne mutlu ki ben 

bir şeyler öğretmişim.” sözleri ile bu durumdan duyduğu sevinci paylaşmaktadır. 

Damadın eşinin yemeğini, annesinin yemeğinden daha güzel bulması; kayınvalideye göre 

“gelinine el vermek/gelinin kendi elini alması” biçiminde açıklanmaktadır. Bir diğer 

ifadeyle kayınvalide, gelininin başarısını kendine pay biçmekte ve gelinin kendi el 

lezzetini aldığını vurgulamaktadır. 

 

5.1.4. Damat Bayıldı programında gelin-kayınvalide ilişkileri ekseninde toplumsal 

cinsiyet 

“Damat Bayıldı” programında toplumsal cinsiyet rollerinin gelin-kayınvalide 

ilişkileri bağlamında ön plana çıktığı sonucuna varmak mümkündür. Nitekim en belirgin 

öne çıkan toplumsal cinsiyet rolü olarak ev içi rollerin dağılımında genellikle kadınların 

yemek yapımından sorumlu tutulduğu bilinmektedir. Aynı zamanda kadının güzel yemek 

yapıyor oluşu, erkek için de arzulanan bir durumu ifade etmektedir. Örneğin 3 Eylül 2019 

tarihli programda eşinin yaptığı yemekleri beğenmediği için eşiyle konuşmadığını 



94 

 

söyleyen Yeliz geline, eşinin cevabı şu şekildedir: “Aman ister konuş ister konuşma. 

Önce güzel yemek yapacaksın. Bir erkeğin kalbine giden yol, midesinden geçer.” 

Kullanılan ifadelere bakıldığında kadının her şeyden önce güzel yemek yapabilmesi 

vurgulanmaktadır. Nitekim kadın erkeğe güzel yemekler hazırlamalı, onu tatmin etmeli 

ve bu şekilde onun kalbine sahip olabileceğini bilmelidir. Bu bilme durumu, kadına 

yüklenilen yemek yapma rolünün kadınlar tarafından içselleştirilmesini sağlamaktadır. 

Sık kullanılan bir ifade biçimi olan “Erkeğin kalbine giden yol midesinden geçer.” sözü 

ile de bu durum âdeta romantize edilmektedir. 

 

                   

Görsel 5.1.4. Tadım yapan damat25 

 

Gelinin ve kayınvalidenin hazırladığı yemeklerin damadın tadımına sunulması, 

aynı zamanda erkeğe yüklenen toplumsal cinsiyet rollerinin de tekrar üretilmesini 

sağlamaktadır. Nitekim erkek yemek yapım sürecinin dışındadır. Toplumun erkekten bu 

yönde bir beklentisi bulunmamaktadır. Programda da damatlar, geleneksel rollerine 

uygun şekilde yemeğin tadımını yapmak üzere yer almaktadır. Bir diğer ifadeyle kadının 

kendini yeterli buluşu, bir erkeğin onayına bağlanmaktadır. 

Diğer yandan stüdyoda bir mutfak ortamının oluşturulduğu dikkat çekmektedir. 

Kadına ait bir alan olarak görülen mutfak bölümü ve ev içi işlerinde diğer işlere göre daha 

üstün konumlu yemek yapma eylemi, gelinler-kayınvalideler özelinde kadınlar arası 

ilişkileri şekillendiren bir durumu ifade etmektedir (İnce, 2015, s. 135). Kadın ve mutfak 

ilişkisi; “Damat Bayıldı” programında, kadınların birbirlerine üstünlüklerini kabul 

ettirebildikleri tek alan olarak öne çıkmaktadır. Kadınlar toplumsal cinsiyet rollerine 

 
25https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk


95 

 

uygun şekilde kanıksadıkları yemek yapma eylemini, diğer kadınlar üzerinde hegemonik 

bir güç olarak kullanmaktadır. Gelinler ve kayınvalideler için iyi yemek yapmak ve 

yaptıkları yemekleri oğullarının ya da eşlerinin beğenmeleri istekleri; kadınların 

televizyon programlarındaki görünürlüğünü ev içi roller ile sınırlandırmaktadır. Kadınlar 

büyük ödüle sahip olabilmek için ev içi rolleri sorgulamaksızın yerine getirmeye 

çabalamaktadır.  

 

 

Görsel 5.1.5. Hafta finalinde verilen büyük ödül26 

 

Bununla birlikte ödüller bağlamında bakıldığında, programda her gün verilen 

çeyrek altınlar dışında ayrıca haftanın final gününde en çok puanı toplayan geline ve 

kayınvalideye beş tam altından oluşan bir kolye takılmaktadır. Şüphesiz kıyafetler ve 

takılar; insanın kendi kişiliğini ifade etme biçimleri içinde en etkili araçlardandır. 

Bununla birlikte programda kadınlara takılan takılar, kadınları nesne durumuna da 

getirmektedir. Bir diğer ifadeyle kadınların takılar aracılığıyla seyirlik bir görünüm 

edindiğini gözlemlemek mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 
26https://www.showtv.com.tr/programlar/videolar/damat-bayildi-sezon-1-bolum-10-izle/83126  

(Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.showtv.com.tr/programlar/videolar/damat-bayildi-sezon-1-bolum-10-izle/83126


96 

 

5.2. Zahide Yetiş’le Gelin Görün Program Formatı 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programı 31 Ağustos-27 Kasım 2020 tarihleri 

arasında Kanal D’de hafta içi her gün 12.45-15.45 saatleri arasında yayınlanan, 

sunuculuğunu Zahide Yetiş’in yaptığı bir yarışma programıdır. Yerli formata sahip olan 

programı şu şekilde özetlemek mümkündür: Beş kayınvalide, gelinleri ile birlikte 

yarışmaya katılmaktadır. Her gün bir gelin, diğer kayınvalideleri kendi evinde ya da bir 

yakınının evinde misafir etmektedir. Kayınvalideler bu misafirlik sürecinde; evin 

temizliğini, gelinin hizmetini, sunulan ikramlıkların lezzetini, gelinin tutum ve 

davranışlarını olumlu ya da olumsuz eleştirmektedir.  

Diğer yandan gelinin dolabındaki kıyafetleri ve düğününe ait fotoğrafları, videoları 

da izleyici ile paylaşılmaktadır. Bununla birlikte her gün bir kayınvalide, fanus içinde yer 

alan günün konseptlerinden rastgele seçilen bir konsepte göre gelinini giydirmektedir. 

Giyim için her kayınvalideye 750 TL verilmekte ve kayınvalideler mağaza mağaza 

gezerek gelinlerine uygun kıyafet, ayakkabı, çanta vb. ürünler satın almaktadır. 

Kayınvalideler alışverişlerini, kendilerine verilen bir buçuk saatlik süre içinde 

tamamlamak zorundadırlar. Kayınvalidelerinin aldığı giysileri giyen gelinler, diğer 

kayınvalidelerin karşısına çıkmaktadır. Kayınvalideler tarafından da gelinlerin giyimi 

değerlendirilmektedir. Günün sonunda sunucu ve kayınvalideler gelinin 

misafirperverliğine ve kombinine 1 ila 10 arasında bir puan vermektedir. Haftanın son 

günü cuma gününde ise en çok puanı alan geline ve kayınvalideye büyük ödül olarak on 

bin TL verilmektedir.  

Programı yayınlayan kanalın resmî internet sitesinde programın formatı şu şekilde 

anlatılmıştır: 

“Moda konusunda en iddialı kayınvalideler ile hamaratlığına, temizliğine ve 

misafirperverliğine en güvenen gelinler, ‘Zahide Yetiş’le Gelin Görün’ de, Kanal D 

ekranında yarışıyor. Ekranların sevilen sunucusu Zahide Yetiş’in sunduğu programda, her 

hafta 5 gelin ve 5 kayınvalideden oluşan çiftler yarışacak. Her gün bir gelinin evine konuk 

olunacak yarışmada, kayınvalide kendisine verilen bütçe ile gelini için günün konseptine 

uygun alışveriş yapacak. Gelin ise evinde rakip kayınvalideleri ağırlayacak. Rakip 

kayınvalideler günün gelinini, hamaratlıktan misafirperverliğe, temizlikten ikramlıklarına 

kadar değerlendirecek. Asıl çekişme ise kayınvalide alışverişten döndüğünde başlayacak. 

Gün sonunda kayınvalidesinin aldığı kıyafetleri giyen gelin, Zahide Yetiş ile kayınvalidelerin 

önüne çıkacak ve puan alacak. Haftanın sonunda en yüksek puanı alan gelin ve kayınvalide, 



97 

 

10 bin liralık büyük ödülün sahibi olacak. ‘Zahide Yetiş’le Gelin Görün’ bugün 12.45’te 

Kanal D’de başlıyor.”27 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” adlı yarışma programına başvuru için gelin ve 

kayınvalidelere ayrı başvuru formları hazırlanmıştır. Kayınvalide başvuru formunda; 

kayınvalidenin ve gelininin net göründüğü bir fotoğraf, adı-soyadı, doğum tarihi, medeni 

durumu, ikamet adresi, cep telefonu, kaç çocuğu olduğu, sosyal medya hesapları, hangi 

üç kelime ile kendini tanımladığı, en iyi ve en kötü özellikleri, düğünde gelinine ne 

taktığı, gelininin en sevdiği ve en sevmediği özelliği, gelininin kayınvalidesi ile ilgili en 

çok şikâyet ettiği konu, moda hakkındaki düşünceleri, gelininin tarzını beğenip 

beğenmediği, en iyi yaptığı yemek, temizliğe düşkün olup olmadığı, kendini en çok mutlu 

eden ve en çok üzen olayın ne olduğu, hobileri, takıntıları, sağlık problemleri, öncesinde 

bir televizyon programına katılıp katılmadığı bilgileri istenmektedir.  

Gelin başvuru formunda ise; gelinin ve kayınvalidenin net göründüğü bir fotoğraf, 

adı-soyadı, doğum tarihi, mesleği, ikamet adresi, cep telefonu, ne kadar süredir 

evli/nişanlı/sözlü olduğu, çocuğu olup olmadığı, var ise kaç çocuğu olduğu, kendini hangi 

üç kelime ile tanımladığı, en iyi ve en kötü özellikleri, nasıl evlilik teklifi aldığı, 

kayınvalidesinin en sevdiği ve en sevmediği özelliği, kayınvalidesinin kendisi ile ilgili en 

çok şikâyet ettiği konu, moda hakkında düşünceleri, en iyi yaptığı yemek, temizliğe 

düşkün olup olmadığı, kendini en çok mutlu eden ve en çok üzen olayın ne olduğu, 

hobileri, takıntıları, sağlık problemleri, öncesinde bir televizyon programına katılıp 

katılmadığı bilgileri istenmektedir.  

Bu çalışmada 31 Ağustos-4 Eylül 2020 tarihleri arasında yayınlanan beş program 

izlenmiş ve analiz edilmiştir.  

 

 

 

 

 

 
27https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/haber/zahide-yetisle-gelin-gorun-31-agustos-

pazartesi-gunu-basliyor?p=1 (Erişim Tarihi: 13.10.2021) 

https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/haber/zahide-yetisle-gelin-gorun-31-agustos-pazartesi-gunu-basliyor?p=1
https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/haber/zahide-yetisle-gelin-gorun-31-agustos-pazartesi-gunu-basliyor?p=1


98 

 

Bir hafta boyunca yarışan yarışmacıların bilgileri aşağıdaki tabloda verilmiştir. 

 

Tablo 5.2. “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programı yarışmacı bilgileri 

Tarih, 

konsept 

Kayınvalide 

Adı 

Gelinin Adı Gelinin Yaşı 

ve Evlilik 

Süresi 

Gelinin 

Mesleği 

Oturma 

Biçimleri 

31.08.2020 

Leopar şıklığı 

Safiye 

Özdenizci 

Öznur 

Özdenizci 

26 yaşında 

4 yıllık evli 

Tıbbi 

Laboratuvar 

Teknikeri 

Ayrı evlerde 

01.09.2020 

Şapka şıklığı 

Ayşe Bütüner Esra Bütüner 30 yaşında 

2 yıllık evli 

Çalışmıyor Aynı 

apartmanda 

altlı-üstü 

02.09.2020 

Kayınvalide 

ile akşam 

yemeği 

Sema Atçıoğlu Mine Atçıoğlu 38 yaşında 

20 yıllık evli 

Çalışmıyor Ayrı evlerde 

03.09.2020 

Baby Shower 

Fatma Bitmez Cansu Aslan 27 yaşında 

3 aylık sözlü 

Gıda 

Mühendisi 

Ayrı evlerde 

04.09.2020 

Yıldönümü 

kutlaması 

Nezahat 

Yeniçulha 

Duygu 

Yeniçulha 

23 yaşında 

21 günlük evli 

Çalışmıyor Aynı 

apartmanda 

altlı-üstü 

 

5.2.1. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin temsilleri 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında özellikle idealize edilen gelin 

temsillerine ilişkin geniş veriler bulmak mümkündür. Nitekim toplumun, gelinlere 

yüklediği roller programda da belirgin bir şekilde öne çıkmaktadır. Dolayısı ile gelinler, 

kendilerine yüklenilen toplumsal rollerden uzaklaştığında kayınvalideler tarafından sert 

bir şekilde eleştirilmektedir (Yıldız, 2021, s. 76). Örneğin 31 Ağustos 2020 tarihinde 

yayınlanan programda kayınvalide Sema Atçıoğlu gelinlere yüklenen rolleri açık bir 

şekilde anlatmaktadır: “Ev sahibi, misafirle yemez. Hizmet edecek, oturamaz. Devamlı 

ayakta duracak. Misafirinin bir isteği var mı, ona bakacak. Biz asla oturmazdık. Herkes 

yer, misafir bitirir ondan sonra gelin oturur yer. Öyledir bizim âdetlerimizde.” 

Bu ifadelere bağlı olarak idealize edilen gelin; hizmet etmek, misafirle birlikte 

oturmamak, sürekli ayakta olmak gibi söylemlerle temsil edilmektedir. Bu eylemlere 

uygun davranmayan gelinlerin ise gelinliği kayınvalideler tarafından beğenilmemekte, 

hatta kınanmaktadır. Nitekim 2 Eylül 2020 tarihli yayında kayınvalidelerle oturan gelin 

bu sebeple eleştirilmektedir. Kayınvalide Safiye Özdenizci gelin için: “Oturmayı, laf 

dinlemeyi seviyor gelin.” (2.09.2020) demektedir. Oysaki programda sık sık gelinin 

hizmet etmesinin gerekliliği vurgulanmaktadır. Bir başka örnek olarak 3 Eylül 2020 



99 

 

tarihli yayında kayınvalide Sema Atçıoğlu: “Bizim âdetlerimizde, göreneklerimizde 

gelin; ikramlarla beraber insanlarla oturup yemez.” sözünü tekrarlamaktadır. Kayınvalide 

Safiye Özdenizci ise: “Gelin hizmet eder.” diyerek diğer kayınvalidenin görüşünü 

desteklemektedir.  

Gelinin hizmet etmesi gerekliliği programda sık sık vurgulanmaktadır. Hizmet 

kavramı bağlamında denilebilir ki; kadına atfedilen hizmet etme rolü, gelin olma 

süreciyle birlikte de devam etmektedir. Gelin ve hizmet sözcükleri yan yanadır. Hizmet 

etmenin yanında gelini temsil eden bir diğer özellik ise yemek yapımıdır.  

Mutfakta yapılan yemek; sunulacak bireylere özenli hazırlığın, kadının yeteneğini 

ispat etmenin, beğenilmenin, diğer bireylerce başarının onaylanmasıyla tatmin olmanın 

bir yolu olarak görülmektedir (İnce, 2015, s. 142). Dolayısı ile “Zahide Yetiş’le Gelin 

Görün” programında ikramlıkların lezzeti ve mutfak hijyeni; gelinlerin ne kadar iyi bir 

gelin olduğunu belirleyen temel ölçütler olmaktadır. Bu durumda ideal gelini temsil eden 

üç nitelik öne çıkmaktadır: hizmet etme, yemek yapma ve titiz olma.  Nitekim 

kayınvalidelerin, gelinlerin mutfaklarına bakmaları bu niteliklerin taşınıp taşınmadığını 

öğrenmeyi amaçlamaktadır.  

Örneğin 1 Eylül 2020 tarihli yayında gelinin mutfağına bakmaya giden kayınvalide 

Nezahat Yeniçulha, gelinin gelinliğini mutfağı üzerinden şu şekilde eleştirmektedir: “Her 

şeyler orta yerde. Ne bu böyle? Ne biçim gelinmiş bu! Tabaklar orta yerde. Bunları insan 

bir toplar en azından.” Bir başka örnek olarak 2 Eylül 2020 tarihli yayında gelinin mutfağı 

için yine kayınvalide Nezahat Yeniçulha: “Bir de yeni gelin de değil, yirmi senelik gelin!” 

ifadesini kullanmakta, bir diğer kayınvalide Safiye Özdenizci ise: “Ocağın kirine, 

pisliğine bak. Dolap yağ içinde. Bir de dikkatimi çekti, perdenin kirine bak. Bizim 

geleceğimizi biliyor, neden temizlememiş?” ifadelerini kullanmaktadır. 

Gelinlerin temizliği ve düzenliliği “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında 

üstünde sıklıkla durulan bir unsurdur. Nitekim kayınvalideler yalnızca mutfağı değil, aynı 

zamanda evin diğer bölümlerinden banyonun, yatak odasının ve salonunun da temizliğini 

eleştirmektedir. Değinildiği üzere mutfaklar; dağınıklığıyla, ocağın silinmemesiyle, 

perdenin kirli bulunmasıyla, bulaşıkların toplanmamasıyla, ikramlıkların üzerinin açık 

bırakılmasıyla eleştirilmektedir. Diğer yandan banyolar; klozet kapağının açık 

tutulmasıyla, tuvalet kâğıdının bitmesiyle, havlunun nemli oluşuyla, lavabonun etrafının 

su damlaları iziyle dolu oluşuyla kayınvalideler tarafından düzenli ve temiz 



100 

 

bulunmamaktadır. Salonlar ise kayınvalideler tarafından kimi zaman tozların alınmadığı 

gerekçesiyle eleştirilmektedir.  

Öyle ki kayınvalideler 2 Eylül 2020 tarihli yayında gelinin mutfak dolabının 

çekmecelerini dahi açmakta ve temizlik kontrolünü daha detaylı bir şekilde yapmaktadır. 

 

 

Görsel 5.2.1. Kayınvalideler gelinin mutfağında28 

 

Çekmecenin içini dağınık bulan kayınvalide Safiye Özdenizci düşüncelerini şöyle 

paylaşmaktadır: “Dağınıklığa bak. Aa güneş kremi, mutfakta. Bu ne iş? Bu gözlüğün 

burada ne işi var?”. Nitekim 3 Eylül 2020 tarihli yayında da gelinin mutfağını kontrol 

eden kayınvalidelerin yorumları şu şekildedir: 

Kayınvalide S.A.: O gelin orda yemek yiyene kadar buraya gelip şu görsel, 

şu görüntüyü düzeltmesi gerekmiyor mu? Burada bulaşıklar niye duruyor? 

Orada karnın çok mu açtı? Burada yemekler, inanamıyorum. 

Kayınvalide N.Y.: Biraz dağınık bir geline benziyor herhâlde.  

Yukarıdaki diyaloglardan hareketle gelinlerde aranılan niteliklerden en önemli 

olanın temizlik olduğu görülmektedir (Yıldız, 2021, s. 76). Genel olarak bakıldığında da 

kadının evde hükmetmesine olanak sağlayan aracılar; evin düzeni ve temizliği olarak öne 

çıkmaktadır (Kaya N. , 2018, s. 58). Dolayısı ile kadın düzen ve temizlik konularında en 

çok söz sahibi olan kimse olarak görülmektedir. Bu sebeple kadınlar, söz sahibi olduğu 

bu alanlarda gücünü kullanarak ailenin diğer bireylerine temizlik ve düzen konularında 

hükmetmektedir.  Diğer yandan kadının düzenli oluşu ve temizliğe gösterdiği özen; bu 

 
28https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-3-bolum-02-

09-2020 (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-3-bolum-02-09-2020
https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-3-bolum-02-09-2020


101 

 

alanlardaki yetkinliğinin diğer kadınlar tarafından sorgulanmasına da neden olmaktadır. 

Nitekim kadın ne denli düzenli ve titiz olursa hem kendi aile bireylerine hem de diğer 

kadın bireylere karşı hükmeden olabilmektedir. Tersi bir durumda ise programda da 

görüldüğü üzere hükmetme gücünü kaybetmekte ve diğer kadınlar tarafından 

eleştirilmektedir. 

Diğer yandan ağırcanlı olmak, gelin temsillerinde aranılmayan bir özelliktir. 

Nitekim “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında da gelinin hizmet ederken hızlı 

olması kayınvalideler tarafından beklenilen bir davranıştır. Örneğin 1 Eylül 2020 

tarihinde yayınlanan programda ikramları geç getiren gelini, kayınvalide Safiye 

Özdenizci şöyle eleştirmektedir: “Gelin sürekli oturuyor. Bir şey istiyoruz. Gelin gidiyor, 

iki saat mutfakta kalıyor. Bu ne ağırlık!”. Dolayısı ile gelinin atik olması beklenmektedir. 

 

 

Görsel 5.2.2. Kayınvalideler gelinin odasında29 

 

Bir diğer 3 Eylül 2020 tarihli yayında kayınvalide Sema Atçıoğlu gelinin yatağının 

üstünde dağınık şekilde bırakılan elbiselerinden duyduğu rahatsızlığı şu şekilde dile 

getirmektedir: “Kullandığı eşyayı yerine koyma âdeti yok. Onu geliştirememiş. Düzenli 

bir ev hanımı, üç dakikada yapar onu.” Gelinin düzensiz olduğuna vurguda bulunan 

kayınvalide düzenli olan bir ev hanımının çok kısa bir sürede elbiseleri yatağın üzerinden 

toplayıp kaldıracağını ifade etmektedir. Dikkat edildiği üzere temizlik konusu, evin çeşitli 

alanlarını kapsayan bir unsuru belirtmektedir. Gelinlerin evin her bölümünde eşit derece 

temiz ve düzenli olması beklenmektedir. Evde temizlik ve düzen sağlanamadığında 

kadınların ev hanımlıkları, gelinlikleri kayınvalideler tarafından yetersiz bulunmaktadır. 

 
29https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-4-bolum-03-

09-2020 (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-4-bolum-03-09-2020
https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-4-bolum-03-09-2020


102 

 

Diğer yandan temizliğin kadının yapması gereken bir iş olarak görülmesi, bu 

şekildeki bir hizmetçiliğin doğrudan kadınlar tarafından da içselleştirilmesini 

sağlamaktadır. Ataerkil düzen kadını pisliğin temizlenmesinden sorumlu tutmakta ve bu 

sorumluluk kadınlar arasında titizliğiyle gurur duyacağı bir övünç kaynağına 

dönüşmektedir. Öyle ki kadınlar dahi kendilerini temizlik ve hamaratlık üzerinden 

tanımlamaktadır. Kadının hamarat ve titiz oluşu, kendini ifade ederken benliğinin bir 

parçası haline gelmektedir. Kadının benliğine yerleşen “hamaratlık” ve “titizlik” 

kavramları; gelinlerde aranan iki önemli özelliği oluşturmaktadır. Böylece kadınlar 

ataerkil düzenin kendilerine yükledikleri rolleri âdeta kanıksamaktadır (Yakalı Çamoğlu, 

2018, s. 70-71).  

Nitekim 2 Eylül 2020 tarihinde yayınlanan programda kayınvalide Sema 

Atçıoğlu’nın gelinini anlatırken kullandığı ifadeler bu kanıksama durumunu da 

örneklendirmektedir: “Ev hanımlığı, yemeği, ev düzeni, çocuklarına bakımı 

mükemmeldir. O konuda kimse eline su dökemez.” Kayınvalide Fatma Bitmez de 3 Eylül 

2020 tarihli yayında gelininin hamarat oluşunu ve iyi misafir ağırlayışını şöyle 

vurgulamaktadır: “Gelinim her konuda güvendiğim gibi misafir ağırlamada da çok 

başarılı. El lezzetlerine de çok güveniyorum gerçekten.” Kayınvalideler gelinlerini 

anlatırken gelinlerinin ev hanımlığını, iyi yemek yaptığını, düzenli olduğunu, çocuk 

bakımındaki mükemmelliğini öne çıkarmaktadır. Tüm bu söylemler aynı zamanda ideal 

gelini temsil etmektedir. İdeal gelin; güzel yemekler yapan, evini temiz tutan, hizmette 

kusur etmeyen, çocuklarına iyi bakan ev hanımı olarak inşa edilmektedir. 

Bununla birlikte gelinlerden genel olarak beklenen hem eşine hem de 

kayınvalidesine hizmet etmesidir. Örneğin gelini ile altlı üstlü dairelerde oturan 

kayınvalide Ayşe Bütüner gelininden şu şekilde bahsetmektedir: “Sabah on buçuk, on 

birde kalkarız. Ondan sonra gelinim kahvaltıyı hazırlar. Telefon eder bana ‘Anne gel 

kahvaltıyı hazırladım, burada yiyelim’ diye.” (1.09.2020). Bir diğer kayınvalide Sema 

Atçıoğlu ise gelini için: “Eşine bile doğru dürüst kahvaltı hazırlamıyor.” (2.09.2020) 

demektedir. Bu ifadelerden yola çıkarak ideal gelin, eşine ve aynı zamanda 

kayınvalidesine hizmette kusur etmeyen kadın olmaktadır. Eşine dahi kahvaltı 

hazırlamamak ayıplanmaktadır. Öyle ki kayınvalide Sema Atçıoğlu’nun genel olarak 

gelininin birçok davranışından şikâyetçi olduğu dikkat çekmektedir. Örneğin: “Benim bu 

gelinim var ya, bakkala ekmek almaya giderken bile makyaj yapıyor. Makyajı da iki 

dakika da değil. Bir yere gideceğiz, en az on dakika bekliyorum.” (2.09.2020) diyen 



103 

 

kayınvalide gelininin hazırlanma süresinin uzun oluşundan memnun değildir. Yine 

kayınvalide Sema Atçıoğlu’nun dış ses ile arasında geçen diyalogda gelinine olan 

memnuniyetsizliklerini şu şekilde dile getirmektedir: 

Dış Ses: Gelininiz size hediye almıyor mu? 

Kayınvalide S.A.: Gelinim almıyor. Kendine yetmiyor ki para. Olduğunda 

kendine yapıştırıyor. Oğlum da kendine bir şey alamıyor. Oğlumun cebindeki 

paraları da kendine harcıyor sürekli. Gelin sadece kendini düşünüyor. İşi gücü 

giyinsin. Markete bile giderken dediğim gibi makyaj yapsın, ona göre 

giyinsin. Ya giy git, bir eşofmanla da gidilebilir. Hayır, öyle süslenilecek. 

Bana nispet eder gibi (2.09.2020). 

Nitekim kayınvalide Sema Atçıoğlu yukarıda da değinildiği üzere gelininin ev 

hanımlığının mükemmel olduğunu söyleyen ve bu konuda kimsenin gelininin eline su 

dökemeyeceğini belirten kayınvalidenin kendisidir. Görülmektedir ki kayınvalidenin 

söylemleri ile ilerleyen bölümlerdeki gelinine karşı söyledikleri birbiri ile 

uyuşmamaktadır.  

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında gelinlerin çok para harcayıp 

harcamadıkları merak edilen bir diğer konuyu oluşturmaktadır. Örneğin bu konuda 

Kayınvalide Safiye Özdenizci ile dış ses arasında geçen diyalog aşağıdaki şekildedir: 

Dış Ses: Gelininiz çok para harcıyor mu? 

Kayınvalide S.Ö.: Çok harcıyor, evet. 

Dış Ses: Nerelere harcıyor? 

Kayınvalide S.Ö.: Abur cubura harcıyor. Ayakkabı hastalığı var bizim 

gelinde. 

Dış Ses: Kaç çift ayakkabısı var? 

Kayınvalide S.Ö.: Yüz-yüz yirminin üzerinde ayakkabısı var. 

Dış Ses: Aa ciddi olamazsınız. 

Kayınvalide S.Ö.: Dolaplar almıyor artık ayakkabılarını (31.08.2020). 

Kayınvalideler gelinlerinin çok para harcayıp harcamadıklarını ve bu harcamaların 

nelere yönelik olduğunu dış ses aracılığıyla izleyicilerle paylaşmaktadır. Yukarıdaki 

diyalogda da görüldüğü üzere kayınvalide, gelinin “ayakkabı hastalığı” olduğunu dile 

getirmektedir. Öyle ki yüz çiftin üzerinde ayakkabısı olan gelinin, ayakkabıları dolaplara 



104 

 

sığmamaktadır. Bu durumun sonucu olarak gelinler; kayınvalideleri tarafından çok para 

harcayan ve bunu abur cubura harcayan kimseler olarak temsil edilmektedir. 

Diğer yandan bir kadının kaç yıllık gelin olduğu, diğer kadınların ona bakışını 

etkilemektedir. Nitekim uzun yıllardır gelin olmak, diğer kadınların gelinden beklentisini 

arttırmakta ve gelinin en küçük hatasını büyüterek daha dikkat çeker duruma 

getirmektedir. Örneğin yirmi yıldır evli olan gelin Mine için yapılan eleştirilerde sık sık 

“yirmi yıllık gelin” olduğu vurgulanmaktadır. Nitekim tatlının tarifini karıştıran gelin 

Mine’ye ilk tepki sunucu Zahide Yetiş tarafından gösterilmektedir: “Kız sen yirmi senelik 

gelin, nasıl geldin buralara? Çoluk çocuğu nasıl büyüttün, adama nasıl baktın?” 

(2.09.2020). Bu durum bir tatlının tarifini karıştırmanın, gelinin çocuklarına ve eşine nasıl 

baktığına ilişkin sorgulamaya kadar gidebildiğini göstermektedir. Yirmi senelik gelinin 

tarifi karıştırmaması beklenmektedir. Yukarıda da değinildiği üzere ikramlıkları geç 

getirmekle eleştirilen ve kayınvalidelerle birlikte oturduğu için de ayrıca eleştirilen gelin 

Mine’ye, tecrübe kavramı üzerinden onunla kendi gelinlerini karşılaştıran kayınvalide 

Nezahat Yeniçulha şunları söylemektedir: “Bir de o daha tecrübeli bir gelin. Bizimkiler 

on günlük, iki yıllık, üç yıllık ama seninkisi yirmi yıllıkmış.” (2.09.2020). Dolayısı ile 

evliliğinin üstünden uzun yıllar geçmiş bir gelinin kusurları mazur görülmemekte ve 

ayıplanmaktadır.  Yine kayınvalide Nezahat Yeniçulha gelinin evliliğinin süresini 

vurgulayarak: “Yirmi yıllık gelin, her şeyi toplayıp götürmesi lazım” (2.09.2020) 

demektedir.  

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında gelinin kaç yıllık evli olduğu, 

kayınvalidelerin söylemlerini meşrulaştırdıkları bir perde görevini üstlenmektedir. Öyle 

ki ikram ettiği tatlısı dahi eleştirilirken vurgu yine gelinin evlilik süresine yapılmaktadır. 

Kayınvalide Safiye Özdenizci tatlıyı basit buluşunu: “Yirmi senelik gelin için tiramisu 

tatlısı çok basit.” (2.09.2020) şeklinde gerekçelendirmektedir. Diğer yandan yeni gelin 

olmak, kusurların mazur görülebileceği anlamını da taşımaktadır. Örneğin henüz yirmi 

bir günlük gelin Duygu’ya ikramlıklarını hazırlamakta yardım eden Zahide Yetiş, 

yardımını kadının yeni gelin oluşuna bağlamaktadır: “Yirmi bir günlük ya, daha tazecik 

gelin. Tam yirmi bir günlük hiç kızmayın yardım ediyorsunuz diye. Ben yardım etmeyim 

de kim yardım etsin?” (4.09.2020). Bununla birlikte Zahide Yetiş ikramlıklarını 

hazırlarken yardım da bulunduğu bir diğer müstakbel gelin Cansu için de: “Bu yeni nesil 

gelinler hepsi böyle. Bunlar hiçbir şey bilmiyor.” (3.09.2020) ifadesini kullanmaktadır. 



105 

 

Dolayısı ile acemi olmak kimi zaman taze gelin olmakla kimi zaman da yeni nesil olmakla 

açıklanmakta ve gelinlerin bilgisiz oluşları bu sebeplere dayandırılarak hoş 

karşılanmaktadır. 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında bir diğer üzerinde durulması gereken 

konu kendinden büyüklere saygı duyma düşüncesidir. Türk geleneğinde yaşça büyüklere 

saygı gösterilmektedir. Bu sebeple büyüklere saygısızlık toplum tarafın hoş 

görülmemektedir (Yıldız, 2021, s. 81). Dolayısı ile gelinlerden de kayınvalidelere karşı 

saygılı olmaları beklenmektedir. Nitekim en küçük bir saygısızlık belirtisi dahi 

kayınvalideler tarafından âdeta kınanmaktadır. Örneğin 4 Eylül 2020 tarihli yayında 

büyüklük ve saygı konuları geniş yer tutmaktadır. Kayınvalide Sema Atçıoğlu gelin 

Duygu Yeniçulha’nın tavırlarını: “Gelin; büyüklerine karşı konuşmayı, agresif 

davranmayı marifet zannediyor. Ben biraz dayanayım, susayım, terbiyeli olayım 

demiyor.” şeklinde eleştirmektedir. Kayınvalide Safiye Özdenizci ise: “Yirmi bir günlük 

gelin biraz susar, dinler. Bir geline yakışmaz bu kadar konuşmak. Gelin çok sert cevap 

veriyordu. Ben ondan kaç yaş büyüğüm?” demektedir. Gelinin büyüklerine karşılık 

vermemesi ve çok konuşmanın bir geline yakışmayacağı aynı zaman da yirmi bir günlük 

gelin olduğu göz önünde bulundurularak gelinin susup büyüklerini dinlemesi gerektiği 

kayınvalideler tarafından belirtilmektedir. Nitekim kayınvalide Sema Atçıoğlu gelinin 

davranış biçimlerinin nasıl olması gerektiğini şöyle açıklamaktadır: “Normal ev gezmesi 

değil bu. Bir yarışma. Puan vereceğiz. Ona göre azami dikkat etmesi gerekiyor. Gelin 

konuşamaz, biz misafiriz. Daha uysal olsaydınız, bu kadar yorum yapmazdık.”. Gelin 

Duygu Yeniçulha’nın tepkisi ise kayınvalidelere şöyledir: “Gelin cevap veremez, diye bir 

kural mı olur? Niye geldik ki konuşmayacaksak bu programa?”. Kayınvalide Fatma 

Bitmez de gelin Duygu Yeniçulha’yı: “Var ya, çok fena bu gelin.” şeklinde 

değerlendirmekte ve gelin hakkında: “Bize daha mesafeli olabilirdi. Çünkü ben 

sevmiyorum sıkı fıkı olmayı. İlk defa karşılaşıyoruz.” diye düşünmektedir.  

Kadınlara atfedilen uysallık huyu, görüldüğü üzere gelinlere de atfedilmektedir. 

Gelinlerin kayınvalidelere karşı uysal olmaları gerektiği düşünülmektedir. Özellikle yeni 

gelin olan bir kadının çok konuşmayacağı da kayınvalideler tarafından vurgulanmaktadır. 

Aksi takdirde gelin “fena” bir kimse olarak görülmektedir. Bununla birlikte yaşça büyük 

olduklarını öne sürerek kayınvalidelerin her türlü eleştiriyi ve söz haklarını kendilerinde 

topladıkları dikkat çekmektedir. 



106 

 

Öte yandan gelin Duygu Yeniçulha kendisinin saygısız bir gelin olmadığını, 

bununla birlikte diğer kayınvalidelere karşı da sakin kalamayacağını söylemektedir. 

Kendi kayınvalidesi ile kurduğu ilişki biçimini ise kayınvalidesi ile şu şekilde 

açıklamaktadırlar: 

Gelin D.Y.: Ben anneme çok saygılıyım. Asla ona karşılık vermem. 

Kayınvalide N.Y.: O bana bir şey yapsa, benim altıma girmez zaten. Biz alt-

üst oturuyoruz. 

Gelinin kayınvalide ile altlı üstlü oturuyor oluşu, kayınvalidenin ifadesinde 

hiyerarşik bir ilişkiye gönderme yapmaktadır. Nitekim kayınvalideye göre, gelininin alt 

katında oturması kendisine karşı asi olmadığının ve saygılı olduğunun bir ispatı şeklinde 

öne sürülmektedir. 

Diğer yandan ideal gelinin temsil biçiminde Zahide Yetiş nezaket kavramını 

vurgulayarak: “Kayınvalideler doğal olarak nezaketi daha fazla önemsiyorlar.” 

(4.09.2020) ifadesini kullanmaktadır. Bu sebeple ideal gelinin nezaket sözcüğü ile temsil 

edildiğini söylemek mümkündür. Öyle ki Zahide Yetiş kayınvalide Fatma Bitmez’e 

müstakbel gelini Cansu’ya ithafen: “Biz sizin gelininizi çok saygılı ve sevgili bulduk.” 

demektedir. Tüm bu ifadelerden hareketle idealize edilen gelin profili; nezaket, saygı ve 

sevgi sözcükleri ile temsil edilmektedir.  

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kayınvalidelerin gelinlerden 

bekledikleri saygı, nezaket, anlayış gibi duyguları kendilerinin gelinlere göstermediği 

dikkat çekmektedir. Nitekim “misafir umduğunu değil, bulduğunu yer” atasözüne 

dayanan Türk misafirperverliği ile bağdaşmayan tutumların programda sergilendiği açık 

bir şekilde görülmektedir. Örneğin evinde maden suyu kalmadığını ifade eden geline 

kayınvalide Safiye Özdenizci: “Gelin Hanım, misafirin geleceğini bilmiyor muydun? Her 

şeyin dört dörtlük olması gerekiyor.” demektedir. Bu ifadenin de gösterdiği üzere 

kayınvalideler, gelinlerden dört dörtlük bir hizmet beklemektedir. Bu beklenti de kimi 

zaman koşulları zorlaştırmaktadır. 

Örneğin gelinden kapuçino isteyen kayınvalide Safiye Özdenizci: “Yirmi bir 

günlük evli gelinin evinde kapuçino makinesi olur herhâlde, çeyizinde. Bir evde 

istenilecek şeyler bunlar.” (4.09.2020) diye düşünmektedir. Oysaki kapuçino makinesini 

lüks bulan gelin Duygu’ya diğer bir kayınvalide Sema Atçıoğlu: “Biz bir yarışmadayız 

ve onu isteme ihtimalimiz var. Kapuçino lüks değil.” karşılığını vermektedir. Bu durumda 



107 

 

göstermektedir ki kayınvalideler gelinlerden olağanın dışında istekte bulunmakta ve bu 

isteklerini normalleştirmektedir.  

Diğer yandan aileye gelin seçmek bağlamında bakıldığında kayınvalidelerin “gelin 

görmeye gitme” gibi bir âdet gençlerin ağırlıkta olduğu sosyal sınıflar için geçerliliğini 

fazla korumamakta ve kayınvalideler günümüzde aileye “gelin seçen” kişi olma gücünü 

yitirmiştir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 184). Nitekim müstakbel gelin Cansu, erkek 

arkadaşı ile üç aydır kendi aralarında sözlü oluşunu şu şekilde anlatmaktadır: “Sözlümle 

internet ortamında bir oyun aracılığıyla tanıştık. Annemi sözlümle henüz tanıştırmadım. 

Kendi aramızda sözlüyüz.” (3.09.2020). Görüldüğü üzere aile ve evlilik kurumlarındaki 

dönüşümü; tanışma ve evlilik için atılan adımlardaki farklılıklar doğrudan 

yansıtmaktadır. Örneğin internet ortamı yeni arkadaşlıklar için bir zemin oluşturmaktadır. 

Gelin Cansu’nun da ifade ettiği üzere “sözlü olmak” deyiminin de her zaman aileler 

arasında alınan bir kararın sonucu olmadığını, bireylerin kendi aralarında da alacağı bir 

kararın sonucu olabileceğini ifade etmek mümkündür. Bu durumda bireylerin ebeveynleri 

arka planda kalmaktadır. Bununla birlikte kayınvalideler, oğullarının evleneceği kişiler 

hakkında karar verici olma statülerini de kaybetmektedir. Aynı zamanda müstakbel gelin 

Cansu’nun, damattan üç yaş büyük olduğu bilgisi paylaşılmaktadır. Zahide Yetiş kadının 

erkekten büyük oluşunu: “Kız büyük olursa zengin olur derler” (3.09.2020) sözü ile 

değerlendirmektedir. Genel anlamda kadının erkekten yaşça büyük olduğu birliktelikler 

için çoğunlukla bu söylem kullanılmaktadır. Böylece bir nevi batıl inancı taşıyan bu 

söylem yeniden üretilmekte ve meşrulaştırılmaktadır. Bununla birlikte ideal gelinin 

inşasında kadının erkekten yaşça büyük olarak temsil edilmediğini söylemek 

mümkündür. 

 

5.2.2. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında kayınvalide temsilleri 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kayınvalidelerin genellikle toplumun 

kendilerine yükledikleri rollere uygun davrandıkları gözlenmektedir. Bir diğer ifadeyle 

kayınvalideler gelinlerin ev içi işlerini kontrol etmekte, gelinleri bu konularda 

eleştirmektedir. Bununla birlikte kayınvalidelerin gelinleri ile anlaşamayan kimseler 

olduğu yönündeki ön yargıların da program aracılığıyla tekrar üretildiği dikkat 

çekmektedir.  



108 

 

Bilindiği üzere ön yargılar kayınvalideleri sevilmeyen, gelinleri ise istenmeyen 

kimseler olarak inşa etmektedir. Dolayısı ile gelinini seven ve düşünen bir kayınvalide 

profili diğer herkesçe şaşkınlıkla karşılanabilmektedir. Örneğin 31 Ağustos 2020 tarihli 

yayında gelinine kuyumcudan takı beğenen kayınvalide için sunucu Zahide Yetiş’in 

yorumu şöyledir: “Gerçekten bir kayınvalide gelinine kuyumcudan bir şey beğeniyor, 

oğluna diyor ki gelinime al. Diğer gelinler duymasın çatır çatır çatlar, bizimki nerde deyip 

sus sus, dilini ısır.” (31.08.2020). Sunucunun kullandığı bu ifadelere bakıldığında 

kayınvalidenin kuyumcudan gelini için bir şey beğenmiş olması öncelikle şaşırtıcı bir 

durum olarak görülmektedir. Üstelik kayınvalidenin oğlundan beğendiği takıyı gelini için 

almasını istemesi ise daha şaşırtıcı bir durumu oluşturmaktadır. Nitekim sunucu diğer 

gelinlerin bunu duyduğunda kıskanacağını “çatır çatır çatlamak” deyimiyle ifade 

etmektedir. Güncel Türkçe Sözlüğünde bu deyim “kıskançlık, haset ve benzerinden 

dolayı aşırı rahatsız olmak, öfkelenmek” şeklinde tanımlanmaktadır. Dolayısı ile sunucu, 

gelinden bunu kimseyle paylaşmamasını ve nazar değmemesi için dilini ısırmasını 

istemektedir. Sonuç olarak böyle bir kayınvalideye sahip olmanın her zaman mümkün 

olmayacağı mesajı izleyiciye iletilmektedir. 

Genellikle karşı karşıya konumlandırılan gelin-kayınvalide anlatısı, kimi gelin-

kayınvalide ilişkilerinde ise yan yana konumlandırılabilmektedir. Örneğin kayınvalide 

Ayşe Bütüner’in gelini ile kurduğu ilişki biçimi, klasik gelin-kayınvalide anlatısını 

değiştirmektedir. Nitekim kayınvalide gelininin karşısında değil, yanında olduğunu şöyle 

ifade etmektedir: “Anne/kaynana, gelinle birlikte olduğu zaman kimse yıkamaz. Benim 

bir gelinim var. Oğlum bir şey dese karısına, onun suçu da olsa, oğluma suç derim. Ona 

laf dedirttirmem. Hiç laf dedirttirmem. Ondan sonra ne yaparım? Oğlum olmadığı yerde 

gelinime ‘Kızım derim, bak bir daha yapma’ derim. Ama biz gelinle; oğlanı idare ederiz. 

Gelin, kaynanadan.” (31.08.2020). Bir diğer ifadeyle gelinin ve kayınvalidenin birlik 

olması gerektiğini düşünen kayınvalide; gelininin kusurlarını örttüğünü ve oğluna karşı 

her zaman gelinini savunduğunu söylemektedir. Bununla birlikte gelinine, gizli bir 

şekilde uyarılarda da bulunduğunu eklemektedir. Böylece gelin ve kayınvalide ilişkisinde 

olumlu bir yol izlendiğini; diğer yandan kayınvalidenin gerekli durumlarda gelinini 

uyarmak ve gelinin aileye uyumunu sağlamak rolleri ile temsil edildiğini söylemek 

mümkündür.  



109 

 

Türk geleneklerinde sorunlu ailevi ilişkiler dendiğinde her ne kadar akla başta gelin 

ve kayınvalide ilişkileri gelse de gelin ile görümce ve eltiler arasında da sağlıklı olmayan 

iletişim biçimleri yaşanmaktadır (Berk Yılmaz, 2019, s. 83). Özellikle gelin-kayınvalide 

arasında yaşanan anlaşmazlıklara görümceler de dahil olabilmektedir. Dolayısı ile 

toplumsal anlatılar ve yerleşik kabuller, görümceleri de kötümser bir bakış açısıyla ele 

almaktadır. Nitekim “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında da görümcenin işlenişi; 

toplumsal anlatılar ve yerleşik kabullerle benzerlik taşımaktadır. Örneğin 1 Eylül 2020 

tarihli yayında sunucu Zahide Yetiş: “Üç tane görümcemiz varmış. Bu iyi bir şey mi, kötü 

bir şey mi bilmiyorum. Bazen kardeşten yakın oluyor görümce dediğiniz, bazen de 

kayınvalideye ek kayınvalideler olmuş oluyor.” demektedir. Kullanılan ifadelere 

bakıldığında öncelikle gelinin birden fazla görümcesinin olduğu izleyici ile 

paylaşılmaktadır. Aynı zamanda görümce sayısındaki çokluk bir şaşkınlığa da neden 

olmaktadır. Diğer yandan sunucu bu durumun iyi ya da kötü olup olmadığı yönündeki 

belirsizliği vurgulamaktadır. Nitekim bu belirsizliği, görümcelerin tavırlarına 

bağlamaktadır. Öyle ki görümcelerin gelinlere kimi zaman kardeş gibi yaklaşabildiğini 

kimi zaman ise kayınvalideleri gibi yaklaşabildiğini ifade etmektedir. Tüm bu bağlamda 

kadına yüklenen “görümce olmak” rolü kimi zaman statü değiştirip “ek kayınvalide” 

olarak görülmek şeklinde algılanabilmektedir. Bu söylem aracılığıyla da görümcelerin 

bazen kayınvalideler gibi görüldüğü yargısı programda tekrar üretilmektedir. Gelin Esra 

Bütüner ve Zahide Yetiş arasında geçen aşağıdaki diyalog bu durumu açık bir şekilde 

yansıtmaktadır: 

Z.Y.: Allah sana kolaylık mı versin? 

Gelin E.B.: Âmin, versin. 

Z.Y.: Eyvah eyvah. Bir şey söyleyeceğim. Gerçekten senin bir kaynanan yok, 

beş kaynanan var. 

Gelin E.B.: Evet, aynen öyle. 

Z.Y.: Sen bunu evlenmeden önce hiç düşünmedin mi? 

Gelin E.B.: Düşündüm, olsun. Ben çok sevdiğim için eşimi, her şeye 

katlanırım dedim.  

Toplumun görümceye ilişkin zihninde yer edinmiş ön kabulleri, kayınvalidelerle 

ilgili ön kabullere benzer şekilde kurulmaktadır (Atila Demir ve Nam, 2019, s. 82). Bir 

diğer örnek olarak Gelin Mine Atçıoğlu da görümcelerini şöyle tanımlamaktadır: 



110 

 

“Görümcelerim de kayınvalidemin kopyası.” (2.09.2020).  Dolayısı ile görümcelerin de 

kayınvalidelerle birlikte temsil edildiğini söylemek mümkündür. Gelinlerin görümceleri 

ile ilgili yaptığı yorumlar, kayınvalideler üzerinden şekillenmektedir. Öyle ki gelinlerin 

birden fazla eltisi olduğunda gösterilmeyen tepki, birden fazla görümcesi olduğunda 

gösterilebilmekte ve gelinin işinin zorluğu vurgulanmaktadır. Bu durum da 

kayınvalidelere ve görümcelere yönelik ön yargıların bir kez daha pekiştirilmesine ve 

görümcelerin de kayınvalideler olarak temsil edilmesine neden olmaktadır.  

Diğer yandan toplumda kayınvalide tarafından sevilmek ya da sevilmemek, farklı 

bağlamlar içinde anlamlandırılabilmektedir. Örneğin yemek yenilirken gelen kimseler 

için yaygın olarak kullanılan “kaynanan seviyormuş” deyimi sofra ve kayınvalide ilişkisi 

bağlamında değişik veriler sunmaktadır. Nitekim “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” 

programında da ikramlıklar sunulurken alışverişten dönen kayınvalide Ayşe Bütüner’e 

Zahide Yetiş: “Kayınvalidenin kaynanası seviyormuş.” (1.09.2020) ifadesini 

kullanmaktadır. Deyimin hikâyesine ve taşıdığı anlama ilişkin açık bir bilgi literatürde 

bulunmamaktadır. Bununla birlikte deyimle ilgili şu şekilde bir çıkarım da bulunulabilir: 

“Kaynanası sevmek” deyiminin öncelikle gelin ve damatlar için kullanılan bir ifade 

olduğu bilinmektedir. Öyle ki kayınvalidenin evine habersiz yemek vakti giden gelinin 

ya da damadın toplum tarafından kayınvalidesince sevildiğine inanılmaktadır. Nitekim 

kayınvalide oğlu ve gelini ile ya da kızı ve damadı ile birlikte sofraya oturmaktan ve 

yemek yemekten mutluluk duyan kimsedir. Günümüzde ise yaygın anlamıyla, yalnız 

damatlar ya da gelinler için değil, herkes için kullanıldığı bilinen bu deyimin, yemek 

bittikten sonra gelen kimse için “kaynanan sevmiyormuş” kullanım biçimi de 

bulunmaktadır. Böylece sofra ve kaynana sevgisi arasında bir bağ kurulmakta ve bu bağ 

günümüzde de sürdürülmeye devam etmektedir.  

Öte yandan gelin ve kayınvalide yarış içinde olabilmektedir. Kimi zaman 

kayınvalideler gelinleriyle, kimi zamanda gelinler kayınvalideleriyle çeşitli konularda 

yarışabilmektedir. “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında da bu duruma 

rastlanmaktadır. Örneğin gelin Mine Atçıoğlu kayınvalidesinin kendisi ile yarış içinde 

olduğunu ve kayınvalidesinin normal bir kadın olmadığını şu şekilde açıklamaktadır: 

“Kayınvalidem benimle yirmi yıldır yarış halinde. Sürekli işte ben gencim.”, “Telefon 

elinden düşmüyor. Mesela alışverişe gidiyoruz. Yolda yürürken sürekli mesajlaşma, çok 

yoğun annem. Topluma mâl olmuş, sosyal bir kadın. Normal bir kadın değil yani. Hani 



111 

 

böyle temizlik yapan. Sürekli sosyal medyayla ilgileniyor.” (2.09.2020). Gelinin 

kullandığı ifadelere bakıldığında kayınvalideyi gelini ile yarışa iten ana etken olarak 

kendini genç görüşü sunulmakta ve bu yarışın gelin evlendiğinden beri sürdüğü 

belirtilmektedir. Aynı zamanda kayınvalidesinin sosyal yönüne dikkat çeken gelin, 

kayınvalidesinin ev işleri ile uğraşmayan bir kadın olduğunu da vurgulamaktadır. Geline 

göre normal kadın; temizlik yapan, geniş anlamıyla ev işleriyle uğraşan kadın şeklinde 

görülmektedir. Kayınvalide ev işlerinden uzaklaştıkça gelini tarafından normal olmayan 

bir kadın olarak değerlendirilmektedir. Dolayısı ile programda kayınvalide; gelini ile 

gençliğini öne sürerek yarış halinde olan, ev işleriyle uğraşmadığı için de normal kadın 

gibi görülmeyen bir aile bireyi olarak temsil edilmektedir.  

Toplumsal anlatılarda kötü kadın olan kayınvalideler, yerleşik kabullerde de gelini 

ile geçinemeyen kimseler şeklinde görülmektedir. Kayınvalide Nezahat Yeniçulha diğer 

kayınvalidelere kendi gelin oldukları zamanları da hatırlatarak, kayınvalidelerin 

toplumsal anlatılarda yer alan ön yargılı imajlarını sürdürmemeleri gerektiğini 2 Eylül 

2020 tarihli programda şu şekilde dile getirmektedir: “Biz de gençtik. Bize de böyle 

üstümüze varsalar, biz de böyle bağırırdık ama alttan alırsak daha iyi olur bence. Ben ne 

kadar çok yaklaşırsam, o da bana o kadar çok yaklaşır. Bence büyüklerin yaklaşması daha 

önemli. Çünkü biz de küçüktük, biz de sessizdik ama böyle büyükler açsaydı daha yakın 

olurduk. Ben de onun için daha çok açıyorum ki açık kapı bırakayım. Büyük rol 

kayınvalidelerde. Alttan alarak kızım, yavrum derseniz en sert gelin bile yumuşar. Bunu 

kabullenmiyoruz. Hep kötü kayınvalide olmayın. İyi kaynana da olabilsinler. Sert 

kaynana olacağım diye bir şey yok yani. Kendi gelinlerine söyleyemediklerini 

başkalarına söylüyorlar.” Kayınvalide Nezahat Yeniçulha gelinine empati ile yaklaşan, 

hoşgörülü olan ve anlayış gösteren bir kayınvalide profili çizmektedir. Her 

kayınvalidenin kendi gelinine yapamadığı eleştiriyi diğer gelinlere yaptıklarını 

düşünmektedir. Öte yandan bu düşüncesinin doğruluk payı da bulunmaktadır. Nitekim 

kimi kayınvalidelerin diğer gelinler için kusur saydıkları özelliklerin, kendi gelinleri 

tarafından da yapıldığı dikkat çekmektedir. Dolayısı ile kayınvalidelerin zihninde idealize 

edilen gelinin kendi gelinleri olmadıkları da gözlemlenmektedir.  

Bununla birlikte “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında genellikle geline 

yüklenen toplumsal roller iç dinamiklere yönelik iken hamaratlık, titizlik gibi aynı 

zamanda gelinin dış görünümüne ilişkin ideallerin de kayınvalideler tarafından inşa 



112 

 

edildiği görülmektedir. Nitekim kayınvalidelerin gelinlerine yönelik yalnız giyinme 

biçimleri ile ilgili düşünceleri olmamakta, bedenleri ile ilgili de birtakım düşünceleri 

bulunmaktadır. Örneğin gelininin fazla kilolu olduğunu ve çok genç de olmadığını 

düşünen kayınvalide Fatma Bitmez: “Gelinim birkaç kilo verse iyi olur. Gelinim de çok 

genç değil, yirmi yedi yaşında.” (3.09.2020) demektedir. Yirmi yedi yaşındaki gelinini 

kayınvalide çok genç olarak görmemekte ve bedenine ilişkin kendi ideallerini oluşturmak 

istemektedir. Nitekim verilen birkaç kilo gelinin bedenini kendi için olmasa da 

kayınvalidesi için ideal duruma getirecektir. Bir başka kayınvalide Nezahat Yeniçulha ise 

gelinine kilo olması yönünde baskı yaptığına dair söylentiyi dış ses ile arasında geçen 

aşağıdaki diyalogda şu şekilde açıklamaktadır: 

Dış Ses: Gelininizin kilo alması için baskı yapıyormuşsunuz, doğru mu bu? 

Kayınvalide N.Y.: İleriki zamanlarda. Şu an yapmıyorum. İlerde, yaş geçtikçe 

zaten o illaki kilo alacak. 

Dış Ses: Peki çocuk konusunu konuştunuz mu? 

Kayınvalide N.Y.: Onlara bırakıyorum. Gençler istedikleri gibi. 

Dış Ses: Dünyanın en olumlu kayınvalidesi. 

Kayınvalide N.Y.: Benim gibi kayınvalideyi herkes ister (4.09.2020). 

Kayınvalide, gelinine şu an kilo için baskı yapmadığını fakat ilerleyen yıllarda 

baskı yapabileceğini ifade etmektedir. Çocuk konusunda herhangi bir baskıda 

bulunmayan ve bunu çocuklarının kararına bırakan kayınvalide; dış ses tarafından 

dünyanın en olumlu kayınvalidesi olarak tanımlanmaktadır. Kayınvalide için de kendisi 

herkesin isteyeceği bir kayınvalide olarak görülmektedir. Böylece kilo ve çocuk baskısı 

yapan kayınvalidelerin olumsuz kayınvalide kategorisinde olduğu mesajı iletilmekte ve 

diğer yandan kayınvalidelerin gelinlerine bu tür konularda baskı uygulayan kimseler 

olduğu genellemesi kırılmaktadır. 

Toplumsal anlatılarda kayınvalideler; gelinlerini farklı konularda denetleyen, 

yönlendiren, gelinlerine müdahale eden ve kimi zaman gelinlerine baskı uygulayan 

kimseler olarak temsil edilmektedir. Gelinlerin yaşı ve kilosu, giyinme biçimleri, çocuk 

doğurma konuları kayınvalidelerin de söz sahibi olabileceği konular olarak öne 

çıkmaktadır. Örneğin giyim konusunda kayınvalide Nezahat Yeniçulha’ya dış ses 

tarafından gelinine müdahale edip etmediği sorusu üzerine aralarında geçen diyalog 

aşağıdaki gibidir: 



113 

 

Dış Ses: Gelininizin elbiselerine karışan bir kayınvalide misiniz? 

Kayınvalide N.Y.: Normalde pek karışmam ama bazen de birazcık uzun 

giyerse daha sevinirim.  

Dış Ses: Ne yani giyim konusunda gelininiz sözünüzü dinliyor mu? 

Kayınvalide N.Y.: Dinler sağ olsun sözümü.  

Dış Ses: Vallahi bravo. Gelinler, kayınvalidelerin sözünü pek dinlemiyor.  

Kayınvalide N.Y.: Bir şeyi güzellikle söylediğin zaman, bütün gelinler dinler 

bence (4.09.2020). 

Kayınvalide Nezahat Yeniçulha gelininin giyimine biraz da olsa karıştığını dile 

getirmektedir. Bu söylem kayınvalidelerin, gelinleri üzerindeki denetleme işlevini yerine 

getirdiğini ve gelinlerinin giyinme biçimlerine müdahale edebildiklerini göstermektedir. 

Dış sesin kayınvalidesinin sözünü dinleyen gelini tebrik ettiği de dikkat çekmektedir. 

Nitekim dış sese göre gelinler, kayınvalidelerini dinlememektedir. Kayınvalide Nezahat 

Yeniçulha ise güzellikle söylemenin önemini vurgulamaktadır. Bu ifadelerden hareketle 

gelinler ile ilgili kayınvalidelerinin sözlerini çok dinlemedikleri yönünde bir genelleme 

üretilmektedir. Bu konuya bir başka örnek olarak gelin Duygu Yeniçulha ile sunucu 

Zahide Yetiş arasında geçen diyalog verilebilir. Bu defa sunucu, kayınvalidenin gelinin 

giyinme biçimine müdahale edip etmediğini öğrenmek istemektedir: 

Z.Y.: Giysilerine kayınvaliden bir şey söylüyor mu? 

Gelin D.Y.: Ya tabii çok açık giyinmemi istemez. Ben de çok açık 

giyinmiyorum (4.09.2020). 

Yukarıda geçen diyaloglarda da görüldüğü üzere gelinler, kayınvalideleri ile ters 

düşmek istememektedir. Bu sebeple gelinler, kayınvalidelerinin isteklerine uyum 

sağlamaktadır. Nitekim ailedeki kadınlar davranışları, giyimi, konuşma tarzı, ev kadınlığı 

konularında birbirlerine âdeta bekçilik/polislik etmektedir (Yakalı Çamoğlu, 2018, s. 60). 

Bununla birlikte “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında dış güzellik kimi 

zaman kayınvalideleri de bağlayan bir kavramı ifade edebilmektedir. Değinildiği üzere 

her gün bir gelinin evinde kayınvalideler misafir edilmektedir. Bu nedenle gelinler, 

kayınvalideleri iyi ağırlamak için yarışmakta, gelinlerin kayınvalideleri ise seçilen 

konsepte uygun gelinlerini en iyi şekilde giydirmek için yarışmaktadır. Kayınvalide 

Safiye Özdenizci diğer kayınvalidelerden konseptle ilgili gelecek eleştiriler için: 

“Kayınvalidenin kendi bakımlı, güzel olacak ki sonra eleştirisi güzel olsun.” (31.08.2020) 



114 

 

ifadesini kullanmaktadır. Bu ifade de eleştiriler, eleştirenin bakımlı oluşu ve güzelliğine 

bağlı görülmektedir. Nitekim kayınvalide; bakımlı ve güzel olmayan kayınvalidelerin 

yapacağı yorumların da güzel olmayacağını düşünmektedir.  

Diğer yandan “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kayınvalideler moda 

avcısı olarak adlandırılmaktadır. Güncel Türkçe Sözlüğü avcı kelimesini mecazi anlamda 

“Bir şeyi büyük bir istekle izleyen ve bulup ortaya çıkaran, tanıtan kimse” şeklinde 

tanımlanmaktadır. Bu bağlamda “moda avcısı” olan kayınvalideler modayı büyük bir 

istekle takip edecek, bulup ortaya çıkaracak ve tanıtacak kimseler olarak görülmektedir. 

Dolayısı ile kayınvalideler yüksek puan alabilmek için gelinlerini konsepte uygun ve 

güzel bir şekilde giydirmeleri gerekmektedir. Bununla birlikte konseptini eksik 

tamamlayan 4 Eylül 2020 tarihinde yarışan kayınvalide Fatma Bitmez gelinini hayal 

kırıklığına uğratmıştır. Kayınvalide Fatma Bitmez’in gelininin tutumuna ve kendi 

davranışına ilişkin görüşlerini şu şekilde açıklamaktadır: “Ben de onun tepkisini merak 

ettim, kızacak mı kızmayacak mı? Bir parça için beni kıracak mı? Ben de baktım yani. 

Ben de cadı kaynanayım. Bu kadar kötüyüm yani. Benden çok çekecek!” (4.09.2020). 

Kayınvalide Fatma Bitmez’in kendini cadı kaynana, kötü biri olarak tanımlamakta ve 

gelininin kendinden çok çekeceğini ifade etmektedir. Dolayısı ile tüm bu ifadeler 

kayınvalidelere ilişkin ön yargıları pekiştiren söylemler olmaktadır. 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kayınvalideler kimi zaman “cadı 

kaynana” kimi zaman da “sosyetik kaynana” şeklinde tanımlanmaktadır. Örneğin 

gelinden içecek olarak kapuçino isteyen kayınvalideye ithafen sunucu Zahide Yetiş, gelin 

Duygu Yeniçulha’ya: “Bizim sosyetik bir kayınvalidemiz var. Keşke anacığın 

söyleseydi.” (4.09.2020) demektedir. Kayınvalidenin “sosyetik kayınvalide” olarak 

nitelendirilmesinin nedeni misafirliğe gittiği gelinlerin evinde gelinlerden kapuçino, 

churchill, cafe latte gibi içecekler istemesidir. Programda sosyetik kayınvalide olarak 

görülen kayınvalidenin diğer kayınvalideler gibi çay ve Türk kahvesi tercih etmediği 

görülmektedir. Bu durum genellikle gelinleri zor durumda bırakmaktadır. Bu sebeple 

alışılagelen isteklerin dışında talepte bulunan kayınvalideler programda sosyetik adıyla 

temsil edilmektedir.  

Gelin-kayınvalide ilişkilerine duygusal bağlamda bakıldığında ise geline ve 

kayınvalideye toplum tarafından biçilen rollerde gelin uysallıkla, kayınvalide ise hoşgörü 

ile öne çıkmaktadır. Bununla birlikte Türk toplumunda yaş, kişiye saygı duymak için 



115 

 

başta gelen önemli bir etkendir. Gelin-kayınvalide ilişkisinde gelinden kayınvalidesine, 

büyüğü olduğu için, saygıda kusur etmemesi; kayınvalideden de gelinine, yaşça küçük 

olduğu için, anlayışla yaklaşması beklenmektedir. Bu duruma 4 Eylül 2020 tarihli 

yayında kayınvalidelere sert cevaplar verdiği düşünülen gelin hakkında kayınvalideler 

Sema Atçıoğlu ve Safiye Özdenizci ile gelin Duygu Yeniçulha arasında geçen aşağıdaki 

diyalog örnek verilebilir: 

Kayınvalide S.Ö.: Çok sert cevaplar veriyorsun kızım. 

Kayınvalide S.A.: Ne olursa olsun, anneniz yaşınızdayız. Bize öyle 

davranmamanız gerekiyor. 

Gelin D.Y.: Annemiz yaşındakiler de bize biraz ılımlı davranmalı.  

Kayınvalide S.Ö.: Aaa! 

Kayınvalide S.A.: Gençler bazen böyle olabiliyor işte.  

Gelinlerden her zaman için kayınvalideler tarafından saygı beklenmektedir. Bu 

saygının zeminini ise kayınvalidelerin yaşça büyüklüğü oluşturmaktadır. Kayınvalideler, 

yaşça büyük oluşlarını öne sürerek her konuda fikirlerini paylaşmayı ve gelinleri her 

yönüyle eleştirebilmeyi meşrulaştırmaktadırlar. Öyle ki gelin Duygu Yeniçulha’nın 

kayınvalidelerin ölçülü olmadıkları yönündeki düşüncesi dahi kayınvalideler tarafından 

hoş karşılanmaz ve gelinlerin kayınvalidelere karşılık vermemeleri de gelinlerden 

beklenir. Nitekim gelinlerin tutumlarının nasıl olacağını kayınvalide Sema Atçıoğlu şu 

şekilde açıklamaktadır: “Gelinin biraz daha uysal olması lazım. Çünkü biz yaşça, annesi 

yaşındayız. Yani biz eleştirebiliriz, konuşabiliriz. Ama karşımızda bizi, konuşmalarımızı 

daha az eleştirebilirdi, daha az cevap verebilirdi.” (31.08.2020). Görüldüğü üzere 

kayınvalideler eleştirebilme, konuşabilme haklarına gelinlerden daha fazla sahip kimseler 

olarak temsil edilmektedir. 

Diğer yandan Türk geleneklerinde kadın “gelin” olarak alınan ya da verilen kişi 

olarak görülmektedir. Erkek ve onun ailesi için kadın ya da gelin “alınan” kişiyi ifade 

etmektedir (Berk Yılmaz, 2019, s. 76). “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında gelin 

almak deyimleri dile yerleşmiş şekliyle karşılık bulmaktadır. Nitekim kayınvalide 

Nezahet Yeniçulha’nın: “Kayınvalideler, gelinlere bu kadar hücum etmez. Ben yeni 

aldım. Yavaş yavaş öğrenir o. Biz de gelin olduk.” (4.09.2020) ifadesinde kullanılan 

“yeni aldım” söylemi kadının alınan, verilen bir nesne olarak görülmeye devam edildiğini 

yansıtmaktadır. Yine 31 Ağustos 2020 tarihli yayında Zahide Yetiş’in kayınvalidelere 



116 

 

yönelttiği: “Sizin istemediğiniz bir gelin, oğlunuz istemiş almış. Hayır diyememişsiniz 

ama gönlünüz yok. Kıyafetinizle bunu belli eder miydiniz düğünde?” (31.08.2020) 

sorusunda da oğlun, eşini “istemiş almış” olduğu ifadesi kullanılmaktadır. Dolayısı ile 

kayınvalide ve oğul; gelini alan konumundadır.  

Bu bağlamda bakıldığında aynı zamanda annelerin çocuklarının evliliği ile birlikte 

onlar üzerindeki söz haklarının da çocuklarının cinsiyetlerine göre değiştiği “Zahide 

Yetiş’le Gelin Görün” programında gözlemlenen bir diğer olgudur. Nitekim kızlarının 

evliliği ile annelerin onların evlerine, düzenlerine ilişkin söz hakları neredeyse 

kalmamakta ve kızları artık başka bir ailenin üyesi olmaktadır. Oysaki anneler oğullarını 

evlendirdiğinde aynı tutumu sergilememektedir. Oğulları başka bir ailenin üyesi 

olmadığından evleri ve düzenleri ile ilgili anneler kendilerinde söz hakkı bulabilmektedir. 

Ne kadar oğullarının da bir eşi olmuş olsa da kayınvalideler gelinleri üzerinde de baskı 

kurabilmektedir. Örneğin kayınvalide Ayşe Bitmez: “Benim oğlumun eviyse, 

kızımınkine müdahalem geçmez ama oğluma geçer. Bir tarafı el.” (2.09.2020) sözü ile 

oğlun üzerinde kurulan egemenliğin kızı üzerinde kurulmayışını kızın bir tarafının el 

olarak görülmesiyle açıklamaktadır. Kızları ve damatları söz konusu olduğunda çekimser 

kalan kayınvalidelerin, kendi oğulları ve gelinleri söz konusu olduğunda müdahale 

edebileceklerini düşünmelerinin temelinde “kız almak” ya da “kız vermek” söyleminin 

bulunduğunu ifade etmek mümkündür.  

Diğer yandan düğünlerde kayınvalidelerin gelinlerine taktığı takılar da kendi içinde 

bir anlam taşımaktadır. Öyle ki sunucu Zahide Yetiş bu anlamı “kayınvalidenin gururu” 

şeklinde adlandırmakta ve kendinden örnek vererek kayınvalidesinin taktığı takıları hiç 

çıkarmadığını şu şekilde açıklamaktadır: “Ben valla kayınvalidemle bir yere gittim mi 

takıyorum. Annemin aldıklarını özellikle takıyorum. Zaten bu da kayınvalidemin aldığı 

bir şey, hiç çıkarmıyorum.” (1.09.2020). Görüldüğü üzere kayınvalideler tarafından 

takılan takılar bir gurur sebebi olmakta ve gelinlerin kendilerine takılan takıları özellikle 

takmalarının gerekliliği vurgulanmaktadır. Öte yandan kayınvalidesi tarafından takılan 

takıların gelinin takmaması hoş karşılanmaktadır. Nitekim kayınvalide temsilleri 

bağlamında geline takılan takılar da bir nevi kayınvalideyi temsil etmektedir.  

 



117 

 

5.2.3. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin-kayınvalide ilişkileri 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında dış ses aracılığıyla gelinlere ve 

kayınvalidelere, gelin-kayınvalide ilişkileri hakkında bazı sorular yöneltilmektedir. Bu 

sorular gelin-kayınvalide ilişkileri hakkında önemli veriler sunmaktadır.  

Genelde tüm gelinlere ve kayınvalidelere dış sesin sorduğu ilk soru “Gelin-

kayınvalide ilişkiniz nasıl, anlaşabiliyor musunuz?” şeklinde olmaktadır. Bu soru 

etrafında gelişen gelinler-kayınvalideler ve dış ses arasında geçen diyaloglar aşağıdaki 

şekildedir: 

31 Ağustos 2020 tarihli yayın: 

Dış Ses: Gelin-kayınvalide ilişkiniz nasıl, anlaşabiliyor musunuz? 

Gelin Ö.Ö.: Pırlanta sever, altın sever, giyinsin süslensin sever. O yüzden çok 

iyi anlaşıyoruz aslında. Zevklerimiz de çok uyuyor bu konularda. Giyim 

kuşam, ayakkabı, makyaj, saç… Hani zevk konusunda aslında bu yüzden de 

biraz bu yarışma. Ben zevkine çok güveniyorum. Benim ne istediğimi bilir. 

Ne giymem gerektiğini bilir. Beğenmediği bir şeyi zaten almaz. Kendi 

giymeyeceği bir şeyi almaz, bana da almaz. 

Dış Ses: Kayınvalideniz günlük hayatınızda nasıl bir insan? 

Gelin Ö.Ö.: Kayınvalidem çok titizdir. Örnek verecek olursam mutfak 

dolapları lake, parlak. Parmak izi bırakıyor. Parmak izi kalmasın diye mutfak 

bezi ile dolapları açar, mutfak beziyle kapatır. 

Dış Ses: Gelin-kayınvalide sık sık görüşüyor musunuz? 

Kayınvalide S.Ö.: Kendi annesini her gün arar ama beni hiç aramaz.  

1 Eylül 2020 tarihli yayın: 

Dış Ses: Gelininizle aranız nasıl, anlaşır mısınız? 

Kayınvalide A.B.: Çok iyi anlaşırız. Ben oğlumdan olmam, gelinimden 

olurum. 

Dış Ses: Nasıl sevdirdi kendini size? 

Kayınvalide A.B.: Baya sevdirdi. Temizliğini çok güzel yapar. 

2 Eylül 2020 tarihli yayın: 

Kayınvalide S.A.: Aslında birbirimize çok benziyoruz, biliyor musunuz? O 

da alışverişi çok seviyor, ben de çok seviyorum. 

Gelin M.A.: Annem de kokoş. Kokoşsun anneciğim. 



118 

 

Kayınvalide S.A.: Ben senin kadar parfüm alıyor muyum? Senin kadar 

kıyafet alıyor muyum? Ben seni aldığımda otuz dokuz yaşındaydım. Her şeyi 

alma hevesim varken, her şeyi durdurup sana odaklandım.  

3 Eylül 2020 tarihli yayın: 

Dış Ses: Gelin-kayınvalide ilişkiniz nasıl, anlaşabiliyor musunuz bari? 

Gelin C.A.: Şunun en büyük kanıtıyız bence. Gelin, kaynana toprağına çeker 

derler ya. Gerçekten bir şey yaptığımda aynı o’yum yani. Onun hareketleri, 

kendimde buluyorum. Kendimi o’nda buluyorum. 

Kayınvalide F.B.: Huyu da aynı, benzer. 

Gelin C.A.: Sinir noktalarımız aynı. Kayınvalidemle aynı şeylere 

sinirlenebiliyoruz.  

Yukarıdaki ifadelere bakıldığında gelin Öznur Özdenizci kayınvalidesi ile iyi 

anlaştığının göstergesi olarak moda konusundaki ortak zevklerini göstermektedir. 

Kayınvalidesinin günlük hayatta nasıl bir insan olduğunu ise onun titizliğini vurgulayarak 

anlatmaktadır. Aynı şekilde kayınvalide Ayşe Bütüner de gelininin çok güzel yemek 

yaptığını vurgulamaktadır. Dolayısı ile kadınlar arasındaki ilişkilerde moda ve temizlik 

konularının öne çıktığı görülmektedir. Kayınvalide Sema Atçıoğlu da gelini ile 

birbirlerine çok benziyor oluşlarını alışveriş yapmayı çok seviyor olmaları ile 

açıklamaktadır. Öte yandan gelinin birçok özelliğinin kayınvalideye benzer olacağı “gelin 

kaynana toprağından olur” sözü ile ifade edilmektedir (Karaca, 2016, s. 121). Gelin Cansu 

Aslan da kayınvalidesi ile ortak yönlerini bu söz ile desteklemektedir. Bu durumun 

sonucu olarak gelin ya da kayınvalide giyinen, süslenen, alışveriş yapan, iyi temizlik 

yapan, kaynana toprağından olan kimlikleriyle kendilerini temsil etmekte ya da kendileri 

diğer kadınlar aracılığıyla bu özellikleri ile temsil edilmektedir. 

Gelin ve kayınvalide ilişkilerinde temizlik konusu ayrı bir yerde durmaktadır. 

Nitekim evi düzenlemek ve değiştirmek otoritenin bir işareti biçiminde 

değerlendirildiğinde, aileye yeni katılan gelin, bu otoriteyi sarsabilecek bir seçenek olarak 

görülebilmektedir. Bu otorite kaybını önlemek için kayınvalide; ev düzeni, eşyaların yer 

değişimi konularında engel olmakta ve gelinine verdiği işleri kontrol etmekte, yaptığı 

işleri güzel bulmamakta, yemek yapma işini ise gelinine bırakmamaktadır (İnce, 2015, s. 

150-151). Örneğin 31 Ağustos 2020 tarihli yayında geçen Zahide Yetiş, gelin Öznur 



119 

 

Özdenizci ve kayınvalide Safiye Özdenizci arasındaki diyaloglar, kayınvalidelerin 

otoritelerini korumaya yönelik durumlarını sergilemektedir: 

Z.Y.: Siz birbirinize yardım ediyor musunuz? Kayınvalidenize yardım eder 

misiniz, temizlikte? 

Kayınvalide S.Ö.: Genelde ben yardım ederim Öznur’a.  

Gelin Ö.Ö.: Ben siler geçerim ama peşimden mutlaka bir daha siler. 

Kayınvalide S.Ö.: Kontrol ediyorum. 

Z.Y.: Gelin bulaşıkları yıkıyor, kayınvalide bir daha bulaşık yıkıyorsa alt yazı 

o kadar da beğenmedim olabiliyor.  

Genellikle gelin-kayınvalide ilişkilerinde alışılagelen yardım biçimi gelinden 

kayınvalideye doğru olmaktadır. Yukarıdaki diyaloğa bakıldığında ise yardım biçiminin 

ters yüz edildiği görülmektedir. Nitekim çoğunlukla kayınvalide, gelinine yardımcı 

olmaktadır. Böylece kalıp yargılar dönüşüme uğramaktadır. Diğer yandan kayınvalide, 

temizlik konularında gelinini kontrol ettiğini belirterek kayınvalidelere yüklenen 

denetleyen rolünü sürdürmektedir. Bununla birlikte Zahide Yetiş, bu kontrollerin arka 

planında gelinlerin yaptığı her işin, kayınvalideler tarafından her zaman beğenilmediği 

düşüncesinin yer aldığını bir örnekle ifade etmektedir.  

Kültürel geçmişin günümüze getirdiği gelin-kayınvalide ilişkilerinde gelinlerin 

kendilerine biçilmiş rollerden biri de kayınvalidelerinin ev işlerine yardımcı olmalarıdır. 

Özellikle kayınvalide ile aynı ortamda bulunulan durumlarda sofrayı kurup kaldırmak, 

temizliği yapmak gibi işlerde gelinler daha çok ön plana çıkmaktadır. Bu sebeple 

gelinlerin, kayınvalidelerinin ev işlerinde onlara yardımcı olup olmadıkları toplumsal 

bağlamda anlam taşımaktadır. Bu bağlamda dış ses ile kayınvalide Safiye Özdenizci 

arasında geçen aşağıdaki diyaloglar önemlidir:   

Dış Ses: Gelininize gittiğinizde sofrayı kim kuruyor, temizliği kim yapıyor? 

Kayınvalide S.Ö.: Ben. 

Dış Ses: Size hizmet etmiyor mu? 

Kayınvalide S.Ö.: Hayır, etmiyor. 

Dış Ses: Neden? 

Kayınvalide S.Ö.: Yapmıyor. 

Dış Ses: Gelin yapar, deseniz olmaz mı? 

Kayınvalide S.Ö.: Diyorum, yapmıyor. Ne yapayım? 



120 

 

Dış Ses: Olmadı, oğlunuza şikâyet edin. 

Kayınvalide S.Ö.: Dinlemiyor oğlum beni, karısını dinliyor. 

Dış Ses: Hım. Evlendi, hanım köylü oldu. 

Kayınvalide S.Ö.: Evet, hanım köylü oldu. 

Dış Ses: Peki neyi şikâyet etmiştiniz? 

Kayınvalide S.Ö.: İşte misafir gelir ben kalkarım, hizmet ederim. Öznur 

oturur onlarla beraber. Gelinler kaynana olmuş, kaynanalar gelin olmuş 

(31.08.2020). 

Yukarıdaki diyaloglara bakıldığında eski değerlerin kuşaktan kuşağa aktarılırken 

kırılma yaşadığı görülmektedir. Nitekim kayınvalide Safiye Özdenizci bu kırılmayı 

gelinlerin artık kaynana, kaynanaların da gelin olduğunu ifade ederek bir rol değişimi ile 

açıklamaktadır. Gelinin; sofra kurmak, temizlik yapmak, kayınvalideye hizmet etmek, 

misafirlere hizmet etmek gibi kendine biçilen rolleri yapmadığı belirtilmektedir. Dış 

sesin, kayınvalideye durumu oğluna şikâyet etme önerisinde bulunması da dikkat 

çekmektedir. Kayınvalide, önceden gelinini oğluna şikâyet ettiğini belirterek oğlunu 

hanım köylü olmakla itham etmektedir. Vikisözlükte “hanım köylü olmak” deyimi 

“(erkekler için) evlendikten sonra eşinin sözünden ve izinden çıkmamak” şeklinde 

açıklanmaktadır.30 Bu ifade erkeğe yönelik küçük düşürücü bir anlamda kullanılmaktadır. 

Gelin-kayınvalide ilişkilerinde hizmet biçimine ilişkin başka bir örnek olarak 2 

Eylül 2020 tarihli programda gelin Mine ile kayınvalide Sema Atçıoğlu arasında geçen 

aşağıdaki diyaloglar verilebilir: 

Gelin M.A.: Annem en çok şey yapıyor. Genelde problemi benleyken, benle 

halletmesini istiyorum ama gidiyor oğluyla konuşuyor. Onu tatlı tatlı değil de 

biraz acı acı dolduruyor. 

Kayınvalide S.A.: Ben seni hangi ara boş bulacağım da konuşabileceğim. 

Elinde bir telefon, zaten öğleyin kalkıyorsun. 

Gelin M.A.: Anne 11’e kadar uyuyorum. 11 öğlen mi? 

Kayınvalide S.A.: Yatmak bilmiyor, kalkmak da bilmiyor. Yani öylesin. 

Otelde rahat ediyorum. Çıkıyorum, geziyorum. Kafeleri geziyorum. 

 
30https://tr.wiktionary.org/wiki/ana_kuzusu (Erişim Tarihi: 04.12.2021) 

https://tr.wiktionary.org/wiki/ana_kuzusu


121 

 

Gelin M.A.: Annecim diyorum, senin evin diyorum. Kalk istediğin gibi 

kahvaltını hazırla, istediğin saatte yat, rahat et diyorum. Gelmiyor evime. 

Kayınvalide S.A.: Ben kendim yaptıktan sonra canım niye geleyim sana? 

Sunucu: Benim kayınvalidem gelse, benim evim yerine otelde kalsa olay olur. 

Öncelikle kayınvalidenin oğlunun ve gelinin evinde kalmayıp otelde kalıyor olması 

programda tartışma konusu olmaktadır. Öyle ki sunucu Zahide Yetiş de kendi 

kayınvalidesinin evinde kalmayıp otelde kalmasının ailede olay yaratacağını ifade 

etmektedir. Kayınvalide Sema Atçıoğlu ise oğlunun ve gelininin evinde kalmayışını 

gelininin geç uyuduğu, geç kalktığı ve gelininden hizmet görmediği gerekçeleriyle 

açıklamaktadır. Nitekim kayınvalidenin beklentisi gelininin kendine hizmet etmesidir. 

Kendi işini kendi görüyor olmak ve gelinden hizmet görmemek, kayınvalidelere göre 

gelinlerin ideal gelinden kopukluğunu ifade etmektedir.  

Diğer yandan torunlara verilecek isimler de gelin-kayınvalide ilişkilerini 

şekillendirmektedir. Nitekim kayınvalide ile yaşanan anlaşmazlıklar bazen toruna ne isim 

koyulacağı ile ilgili de olabilmektedir.  

Türk âdet ve görenekleri bağlamında torunlara büyükanne ve büyükbabaların 

adlarının konulması yaygın görülen bir gelenektir. Bu konu şöyle açıklanabilir: Özellikle 

erkekler ilk çocuklarına kendi anne ve babalarının adlarını koymak isteyebilmektedir. Bu 

durumu ataerkillikle ilişkilendirmek de mümkündür. Babaannenin ve dedenin adlarının, 

ataerkillik anlayışı gereği torunlara verilmesi; anneanne ve dede tarafından sert bir tepki 

ile karşılanmamaktadır. Günümüzde de büyükannelerinin ya da büyükbabalarının 

adlarını taşıyan bireylere, çoğunlukla baba tarafından aile büyüklerinin adlarının 

verildiğini ileri sürmek mümkündür. “Zahide Yetiş’le Gelin Görün’ programında dış ses 

ve kayınvalide Safiye Özdenizci arasında geçen aşağıdaki diyalog bu konuya bakışı 

yansıtmaktadır: 

Dış Ses: Size sordular mı ne koyalım diye? 

Kayınvalide S.Ö.: Sormadılar, onlar öyle istediği için saygı duyuyoruz. 

Dış Ses: Aa ama sorsaydılar. Bebeğin adını siz koymak ister miydiniz? 

Kayınvalide S.Ö.: İsterdim tabii ki. 

Dış Ses: E söyleseydiniz. 

Kayınvalide S.Ö.: Yok, ilk çocukları olduğu için kendileri koysun. Bir 

dahasına ben koyarım (31.08.2020). 



122 

 

Görüldüğü üzere çocuklara aile büyüklerinin adlarının verilmesi geleneği yerini 

bireylerin kişisel kararlarına bırakmaktadır. Nitekim kayınvalide; toruna verilecek isim 

konusunda kendilerine danışılmadığını, bununla birlikte oğlunun ve gelininin kararlarına 

saygı duyduklarını söylemektedir. Öte yandan torununa kendi isminin verilmesi 

düşüncesini istekle karşılayan kayınvalide, ilk çocuk olması sebebiyle bu isteğini ikinci 

çocuğa saklamaktadır.  

Diğer yandan deneyim ve kayınvalide; sık sık birlikte işitilen iki kavramı ifade 

etmektedir. “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında da kayınvalide Sema Atçıoğlu 

gelinlere ithafen: “Kayınvalidenin deneyiminden lütfen istifade edin. Hiç ‘ben biliyorum, 

ben yapıyorum, ben onu mu dinleyeceğim, aman kocamın annesi o’ falan demeyin.” 

(31.08.2020) demektedir. Bu söylemde kayınvalidelerin tecrübeleri öne çıkmakta ve 

gelinlerin yol gösterici, öğretici olarak kayınvalidelerinin düşüncelerine önem vermeleri 

gelinlerden istenmektedir.  

Bununla birlikte en kritik soru adı altında 1 Eylül 2020 tarihli yayında Zahide Yetiş 

tarafından kayınvalidelere; “Kayınvalidelerin ve gelinlerinin ev anahtarları birbirlerinde 

olmalı mı?” sorusu yöneltilmektedir. Kayınvalide Fatma Bitmez ve Safiye Özdenizci’nin 

cevapları aşağıdaki şekildedir: 

Kayınvalide F.B.: Olmalı. Onlar mesela bir tatile gidecekler. Getirip 

verebilirler ama devamlı değil. 

Kayınvalide S.Ö.: Aynı yerde de oturuyor olsam, gelinin anahtarını almam. 

Evde bir şey olacak. Annen gelmiş bunu yapmış, annen gelmiş şunu yapmış 

kocasına söyler mutlaka. Hiç gerek yok. 

Verilen cevaplara bakıldığında kayınvalideler, geçici bir süreliğine anahtarların 

kendilerinde durabileceğini düşünmektedir. Bununla birlikte oluşabilecek yanlış 

anlaşılmalardan ötürü sürekli olarak anahtarların birbirlerinde durmalarına 

kayınvalidelerin olumlu bakmadıkları görülmektedir. Diğer yandan belirtmek gerekir ki 

ailenin temsiliyeti kadınlar üzerinde toplanmaktadır (Berk Yılmaz, 2019, s. 83). Nitekim 

ev anahtarlarını birbirlerinde bulundurup bulundurmamaya ilişkin ailedeki erkek 

bireylerin fikirleri dikkate alınmamaktadır. Bu durumda karar verici gelin ya da 

kayınvalide olarak görülmektedir. Damadın ve kayınpederin bu konularda ne diyeceğine 

değinilmemesini ise evin hâkimiyet alanının kadınlara ait oluşu ve ailenin temsiliyetinde 

kadınların öne çıkışı ile açıklamak mümkündür. Nitekim kadınlar isterse evin anahtarları 



123 

 

paylaşılmaktadır. Kadınların istemediği durumlarda çok daha farklı şeyler 

yaşanabilmektedir.  

Özellikle gelinlerin ve kayınvalidelerin iletişimlerini kestikleri takdirde aile 

arasındaki bağlar da kopabilmektedir. Örneğin kayınvalide Nezahat Yeniçulha, 4 Eylül 

2020 tarihli yayında bu konuya şu şekilde değinmektedir: “Sevdirmek lazım. Sen baştan 

sevdirmezsen sonra geriye hiçbir şey kalmaz. Ondan sonra evine almaz, senle muhatap 

olmaz, çocuklarını göstermez. Hep etrafımızda görüyoruz böyle şeyleri. Onun için 

kendini sevdirmek lazım. Açık kapı bırak yani. Kapalı olmasın kapılar.”. Bu sözler 

üzerine diğer bir kayınvalide Fatma Bitmez: “Gelin beni sevecek diye, ben kendimi Şam 

şeytanına çevireyim. Var mı öyle bir şey?” karşılığı vermektedir. Kayınvalidenin 

kullandığı Şam şeytanı sözü Vikisözlükte “her taşın altından çıkan, hinlikler peşinde 

koşan sevimli yaratık” şeklinde tanımlanmaktadır.31 Dolayısı ile kayınvalide; gelini ile 

geçinebilmek için bir Şam şeytanı gibi davranamayacağını dile getirmekte ve böylece 

gelin-kayınvalide ilişkilerinde kayınvalidenin yaşça büyük oluşu sebebiyle 

gösterebileceği olgunluk, anlayış ve empati duygularını ötelemektedir.  

Diğer yandan dış ses tarafından gelinlere ve kayınvalidelere sorulan kimi sorular, 

gelini ve kayınvalideyi karşı karşıya getirebilmektedir. Örneğin 4 Eylül 2020 tarihli 

yayında dış ses, gelin Duygu Yeniçulha’ya: “Kayınvalideniz sizden izinsiz eve girseydi 

ne yapardınız?” sorusunu yöneltmektedir. Gelin Duygu Yeniçulha: “Habersiz giren bir 

kayınvalidem olsa yani çilingir çağırırdım. Kilidi değiştirirdim.” şeklinde cevap 

vermektedir. Nitekim özelde gelinlerin genelde tüm bireylerin, evlerine izinsiz bir şekilde 

kim girerse girsin bundan hoşlanmayacağı açık bir gerçektir. Bu sebeple geline herhangi 

bir kimse değil, kayınvalidesi girerse ne tepki verileceği sorulmaktadır. Böylece gelin ve 

kayınvalide karşı karşıya konumlandırılmakta ve kayınvalideye gelininin evine izinsiz 

giren bir kimse rolü verilmektedir.  

 

 
31https://tr.wiktionary.org/wiki/%C5%9Fam_%C5%9Feytan%C4%B1 (Erişim Tarihi: 04.12.2021) 

https://tr.wiktionary.org/wiki/%C5%9Fam_%C5%9Feytan%C4%B1


124 

 

5.2.4. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında gelin-kayınvalide ilişkileri 

ekseninde toplumsal cinsiyete bakış 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programı toplumsal cinsiyet bağlamında çok fazla 

veri içermektedir. Özellikle kadına yüklenen toplumsal cinsiyet rolleri programda açık 

bir şekilde görülmektedir.  

Sunucu Zahide Yetiş’in deyimiyle programda gelinlerin “temizliğine, hijyenine, 

evinin düzenine, karşılamasına ama asıl kıyafetine ve şıklığına” (2.09.2020) 

bakılmaktadır. Temizlik, hijyen, ev düzeni, karşılama, kıyafet gibi ögeler kadınlara 

yüklenen toplumsal cinsiyet rollerine uygun bir şekilde programda inşa edilmektedir. 

Gelin; evini düzenli tutan, temizliğine dikkat eden, ikramlıklarını çeşit çeşit sunan, tüm 

bunların içinde kendi giyimine de dikkat eden bir kadın olduğu sürece kayınvalidelerin 

takdirini kazanmaktadır. Nitekim programın jenerik müziği sözleri de bu çerçevede 

yazılmıştır: 

Moda avcısı kayınvalideler 

Evde maharetli gelinler 

Dedikodu medikodu çekişme diz boyu 

Son sözü söyler Zahide’nin oyu 

Gelin görün 

Yukarıdaki sözlere bakıldığında kayınvalideler moda avcıları, gelinler maharetli 

kimseler olarak görülmektedir.  Ayrıca dedikodu sözcüğü de vurgulanmaktadır. Tüm bu 

ifadeler genellikle kadınlara atfedilen moda, hamaratlık, dedikodu söylemlerini yeniden 

üretmektedir. Zahide Yetiş’in deyimiyle “en hamarat gelin, en şık giydiren kayınvalide” 

(31.08.2020) olabilmek kadınların öne sürdükleri iddialar ve amaçlanan hedefler 

olmaktadır. Toplumsal cinsiyet rolleri ile paralellik taşıyan bu durum, kadınların medyada 

temsil ediliş biçimlerini de sınırlandırmaktadır.  

Yemek yapımı ve modayı bir araya getiren programda kayınvalidelerin gelinlerini 

konsepte uygun ve güzel bir şekilde giydirmeleri gerekmektedir. Moda ve kozmetik 

sektörü; kadınların toplumda görünürlüğünün temelinde yer almaktadır. Kadınlar hayatın 

her alanında fark edilebilmek için modaya ve kozmetiğe ihtiyaç duymaktadır. Dolayısı 

ile gelinler ve kayınvalideler arasındaki ilişkilerde de sık sık alışveriş yapan gelinlere ya 

da kayınvalidelere rastlanılmaktadır. Nitekim programda gelinler, giysi dolaplarını 

açmakta ve ne tür elbiseler tercih ettiklerini izleyiciye göstermektedir. Böylece giyim 



125 

 

zevkleri, renk tercihleri, elbise modelleri sunucu tarafından yorumlanmaktadır. Dolayısı 

ile kadınların giyim biçimleri üzerine yapılan yorumlar, onları doğrudan nesne olarak 

gören bakışın bir ürünü olmaktadır (Kaya N., 2019, s. 153). Böylece gelinler âdeta 

seyirlik bir bibloya dönüşmektedir. 

 

 

Görsel 5.2.3. Gelin günün konseptiyle kayınvalidelerin karşısında32 

 

Günün konseptini giyinen gelin, kayınvalidelerin karşısına bir nevi görücüye çıkar 

gibi çıkmaktadır. Kayınvalideler de gelinin kıyafetini, ayakkabısını, çantasını, takılarını 

yorumlamaktadır. Bu durumda özelde gelini, genelde kadını moda kavramı içine 

sıkıştırmaktadır. Dolayısı ile “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kadın; mutfakta 

yemek hazırlayan ya da takıp takıştırıp giyinen kimse olarak görülmekten 

kurtulamamaktadır.  

Öyle ki programda da gelinden beklenilen özellikler güzel olma, güzel giyinme, 

lezzetli yemekler hazırlama şeklinde öne çıkmaktadır. Nitekim bu özellikler aynı 

zamanda gelinin, nasıl bir gelin olduğunun değerlendirilmesini sağlayan ölçütlerdir. Bu 

ölçütler aracılığıyla geline yüklenen ev içi roller ve vücudu ile ilgili görüşler, diğer 

yandan kadını metalaştırıcı bir rol oynamaktadır (Atila Demir ve Nam, 2019, s. 82).  

Toplumsal cinsiyet bağlamında erkeğe yüklenen toplumsal cinsiyet rolleri de 

devam ettirilmektedir. Gelin ve kayınvalide ilişkilerinde oğul/eş paylaşılamayan bireyi 

temsil etmektedir. Kız çocuklarının evliliği ile birlikte kızı ve damadından çok fazla 

beklenti içinde olmayan kayınvalideler, söz konusu erkek çocukları olduğunda ne kadar 

evlenmiş bir birey de olsa beklentilerini sürdürmeye devam etmektedir.  

 
32https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-5-bolum-04-

09-2020 (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-5-bolum-04-09-2020
https://www.kanald.com.tr/zahide-yetisle-gelin-gorun/bolumler/zahide-yetisle-gelin-gorun-5-bolum-04-09-2020


126 

 

Kayınvalide Sema Atçıoğlu ile Zahide Yetiş arasında geçen aşağıdaki diyalog da 

bu durumu örneklendirmektedir: 

Kayınvalide S.A.: Onun kocası ama benim de oğlum. Ben oğlumun ekmeğini 

hiç yemeyim mi? 

Zahide Yetiş: Artık siz kendi kocanızdan, o kendi kocasından. 

Kayınvalide S.A.: Benim kocam da iki sene sonra ölüverdi bunlar evlenince. 

Oğul da yok, koca da yok. Gelinin eline gitti oğlan (02.09.2020). 

Evlilik ile birlikte kadın, erkeğin himayesine girmektedir. Özellikle çalışmayan 

kadınlar için bu durum daha da görünürlük kazanmaktadır. Sunucu Zahide Yetiş’in de 

yukarıdaki diyalogda ifade ettiği üzere evlilikle kadınlar kendi kocalarının ekmeğini 

yemeli, kayınvalideler de oğullarından bir beklenti içine girmeyip kendi kocalarının 

ekmeğini yemelidir. Güncel Türkçe Sözlüğü ekmeğini yemek deyimi: “geçim yönünden 

birisinin yardımından yararlanmak” şeklinde tanımlamaktadır. Dolayısı ile kocasını, 

oğlunun evliliğinden kısa bir süre sonra kaybeden kayınvalide için, kocasının boşluğunu 

doldurup ekmeğini yiyeceği kimse olarak oğlu öne çıkmaktadır. Bununla birlikte 

kayınvalide oğlunu, gelinine kaptırdığını da düşünmektedir. Bir erkeğin himayesi altında 

bulunamamak, kayınvalidenin deyimi ile bir yokluk durumunu ifade etmektedir. Bu 

sebeple koca ölümü ile oğlu da gelininin varlığından ötürü yok durumundadır. Oğlunun 

kazancıyla yapmadığı ya da yapamadığı şeyler de bu sebeple kayınvalidenin gözünde 

daha çok dikkat çekmektedir.  

Örneğin sık sık alışveriş yapmakla eleştirdiği gelini Mine Atçıoğlu kayınvalidesinin 

eleştirilerine şu şekilde tepki göstermektedir: “Sürekli kıyafet aldığımı kıskanıyor. 

Oğlumun paralarını buralara mı harcıyorsun diyor. Herkes harcıyor, ben napayım? Ben 

de iki çocuğumu büyütüyorum. Söyledikleri sanki ben sömürüyormuşum gibi geliyor 

ona.” (02.09.2020). Kayınvalidenin oğlunun ekmeğini yiyemediği için bir nevi gelinini 

kıskandığını söylemek mümkündür. Nitekim gelin de kayınvalidesinin kendini 

kıskandığını belirtmektedir. Diğer yandan çoğu kadının, kocalarının paralarını 

harcadığını ifade etmektedir. Yaptığı harcamaları da çocukların bakımını öne sürerek 

kendi hakkı olduğunu düşünmektedir. Bu bağlamda erkeğin evi geçindiren kimse oluşu, 

kadının ise çocuğun bakımından sorumlu görülüşü; tek taraflı cinsiyet rollerini yeniden 

üretmektedir. Böylece kadın evin geçiminden çekilmekte, erkekte çocuk bakımı 

konusunda daha az sorumluluk üstlenmektedir. 



127 

 

Diğer yandan kadın-erkek ilişkilerinde ilk adımı erkeğin atmasının gerekliliği 

toplumdaki yaygın bir kanaati oluşturmaktadır. Erkek ilk adımı atmalı, evlilik teklifini 

etmeli, düğün masraflarının büyük bir kısmını karşılamalı ve dolayısı ile evi de erkek 

geçindirmelidir. İlk adımı atan, evlilik teklifi yapan, düğün masraflarını karşılayan ve evi 

geçindiren kadın profili toplumsal normlara aykırı olarak görülmektedir. Nitekim 3 Eylül 

2020 tarihinde yayınlanan programda müstakbel gelin Cansu Aslan birlikteliği için ilk 

adımı sözlüsüne kendisinin attığını şu sözlerle ifade etmektedir: “Utanarak söylüyorum, 

ilk teklifi ben yaptım.” Bu söylemle kadınlar da ilişkilerde istedikleri takdirde erkeklere 

biçilen rolleri kendilerinin de yapabileceğini göstermektedir. Buna karşın bu durumun her 

zaman toplumsal cinsiyet rollerine bir tepki olarak gerçekleşeceğini söylemek mümkün 

değildir. Öyle ki gelin Cansu Aslan da sözlerine utandığını ifade ederek başlamaktadır.  

Toplumsal cinsiyet bağlamında “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” de renklerin de 

cinsiyetlendirildiği görülmektedir. Örneğin en yaygın kullanım itibarıyla pembe rengi kız 

çocukları için, mavi rengi ise erkek çocukları için giyim başta olmak üzere diğer pek çok 

araç ve gereçte kullanılmaktadır. Programda “baby shower” konsepti için gelinine 

alışveriş yapan kayınvalidenin mavi bir toka satın alması üzerine dış ses tarafından: 

“Erkek bebek olduğu için mi mavi renk?” (3.09.2020) şeklinde karşılık bulmaktadır. 

Dolayısı ile renklere yönelik cinsiyetçi yaklaşımlar programda da devam ettirilmektedir. 

Başka bir örnek olarak gelinin evindeki eşyalarda ağırlıklı olarak pembe tonlarındaki 

renklerin tercih edilmiş olması üzerine kayınvalide Safiye Özdenizci ile gelin Cansu 

Aslan arasında geçen diyalog aşağıdaki şekildedir (3.09.2020): 

Kayınvalide S.Ö.: Küçük kız çocuğu şeyi değil mi? Pembe pembe. 

Gelin C.A.: Pembeyi sadece çocuklar mı giyiyor? Ben dışarı çıktığımda çok 

daha büyüklerin giydiğini görüyorum. Cicili bicili pembeyi seviyoruz. 

Gelin, pembe rengi sadece çocuklarla bütünleştiren düşünceye katılmamaktadır. 

Görüldüğü üzere gelinlerin evindeki eşyalar, renk kullanımları diğer kayınvalideler 

tarafından da eleştirilebilmektedir. Bireysel zevk ve tercihlerin, herkesçe beğenilecek bir 

ev düzeninin olanaksızlığı programda yarışan kayınvalideler tarafından göz ardı 

edilmektedir. Bu durumun sonucu olarak programda her şey eleştirilmeye açık 

görülmektedir.  

Bununla birlikte ev kadını/ev hanımı olmak söylemleri ise toplumsal cinsiyet 

bağlamında kadının yerinin ve sorumluklarının ne olduğuna ilişkin anlamları 



128 

 

içermektedir. Nitekim ev kadınlığı ya da ev hanımlığı, kadının çalışmayışına ve 

çoğunlukla ev içi işlere gönderme yapan ifadelerdir. Çalışmayan kadınlar genellikle 

kendilerini tanıtırken “çalışmıyorum” demek yerine “ev hanımıyım/ ev kadınıyım” 

ifadelerini kullanmayı tercih etmektedir. Nitekim çalışan kadınlar da ev içi işlerden 

çalışmayan kadınlar kadar sorumlu tutulmaktadır. Örneğin 3 Eylül 2020 tarihli yayında 

gıda mühendisi olan gelin Cansu için kayınvalide Sema Atçıoğlu: “Mesleği gereği 

bundan sonra tam ev kadını da olamaz. Çalışan insanlar, mutlaka acemi oluyor.” ifadesini 

kullanmaktadır. Sunucu Zahide Yetiş ise bu söyleme şöyle karşılık vermektedir: “Oluyor, 

oluyor hayatım. İş oluyor, iş kadınısın; ev oluyor, ev kadınısın. Hepsi de bizim üstümüzde 

yani. Hiçbir şey değişmiyor.” Kayınvalide; çalışan kadınların ev işlerinde iyi 

olmayacağını, yarım ev kadını olacağını ileri sürmektedir. Öyle ki ev kadını olmak, 

kadının kendini tamamen ev işlerine adamasıyla mümkün görülmektedir. Sunucu Zahide 

Yetiş de ev işlerinin çalışan kadınların da omuzlarında olduğunu ve pekâlâ ev kadını da 

olabileceklerini belirtmektedir. Tüm bu ifadeler kadının toplumsal cinsiyet rollerini 

benimsediğini ve bu rolleri sorgulamadığını göstermektedir.  

 

5.3. Gelinim Mutfakta Program Formatı 

“Gelinim Mutfakta” programı; 12 Mart 2018’den günümüze değin hafta içi her gün 

13.00-15.45 saatleri arasında Kanal D’de yayınlanan bir yarışma programıdır. İlk iki 

sezonunu Fatih Ürek sunmuştur. Fatih Ürek’in programdan ayrılması üzerine Onur 

Büyüktopçu, Seda Sayan bir dönem program sunuculuğu yapmışlardır. Programın 4. 

sezonunu Demet Akalın sunmaya başlamıştır. Sezonun ortasında ise sunuculuğu 

bırakmıştır. Program her hafta farklı bir ünlünün sunmaya başladığı “Yıldız Yağmuru” 

ismi ile her hafta bir ünlünün sunumuyla yayın hayatına devam etmektedir.  

Programın formatı özetle şu şekildedir: Dört gelin, kayınvalideleri ile birlikte 

yarışmaya katılmaktadır. Her gün gelinler, belirlenen bir yemeği kendilerine verilen süre 

içinde yapmak zorundadır. Yemek yapımına geçmeden önce gelinler kayınvalideleri ile 

tüyolaşmaktadır. Bu tüyoloşma için kendilerine verilen süre doksan saniyedir. Tüyolaşma 

bittikten sonra kayınvalideler, kendilerine ayrılan camekânlı odaya geçmektedir. Gelinler 

dört mutfak tezgâhı üzerinde bir yandan yemek yaparken bir yandan da sohbet etmekte 

ve kayınvalideleri de hem gelinlerini seyretmekte hem de kendi aralarında sohbet 

etmektedir. Sunucu gelinlere; gelin-kayınvalide temalı bazı sorular sorup onların 



129 

 

tepkilerini ölçmektedir. Daha sonra kayınvalidelerinin yanına giden sunucu aynı soruyu 

kayınvalidelere yönelterek gelinlerinin tepkilerinin ne olacağını sormaktadır.  

Yemek yapımı sona erdiğinde tadım ve puanlama kısmına geçilmektedir. 

Yemeklerin, bir şef tarafından tabaklara sunumu hazırlanmakta ve kimse hangi tabakta 

hangi gelinin yemeğinin olduğunu bilmemektedir. Sunucu ve kayınvalideler tek tek 

yemekleri tadıp puanlamaktadır. Tadım aşamasında kayınvalideler, kendi gelinlerinin 

tabaklarını tahmin ederek gelinlerine yüksek puan vermeye çalışmaktadır. Puanlamada 5 

puanı ve 1 puanı bir defalığına kullanılmak zorundadır. Bir diğer ifadeyle sunucu ve 

kayınvalideler beş ve bir puan vermek zorundadır. Beş ve bir puandan birden fazla 

kullanamamaktadırlar. Bu puanlar dışında kalan puanları birden fazla 

kullanabilmektedirler. Bununla birlikte yemek yapımında malzemeleri israf eden gelinin 

puanından iki puan düşürülmektedir. Her bir tabak kayınvalideler tarafından 

puanlandıktan sonra teker teker kaldırılarak yemeği kimin yaptığı altta yazan kağıttan 

öğrenilmektedir. En çok puanı alan gelin günün sonunda bir çeyrek altının sahibi 

olmaktadır. Haftanın en çok puanını toplayan geline ise ayrıca beş altın bilezik 

verilmektedir. Tadım aşamasından sonra programda bir de kritik bölümü yer almaktadır. 

Bu bölümde gelinlerin ve kayınvalidelerin kendi aralarında geçen konuşmaları tekrar 

seyredilmekte ve bu konuşmalar yeniden tartışılmaktadır. 

Programı yayınlayan kanalın resmî internet sitesinde program şöyle tanıtılmaktadır: 

“Gelinler yarışıyor, kayınvalideler puanlıyor! Hangi yemek, hangi gelinin? Kimse bilmiyor! 

Bu yarışmada kendini elemekte var, birinci yapmakta! Eğlenceyi ve muhteşem yemek 

tariflerini kaçırma! Gelinim Mutfakta, yeni bölümleriyle hafta içi her gün saat 13.00’de 

Kanal D’de!”33 

Yarışma başvuru formunda yarışmacılardan istenilen bilgiler ise şu şekildedir: 

Kendi fotoğrafı, kayınvalidesinin fotoğrafı, adı-soyadı, doğum tarihi, ikamet adresi, ev/iş 

telefonu, cep telefonu, e-mail adresi, nişanlı ya da evlilik durumu ve süreleri, en iyi 

yaptığı yemekler, kayınvalidesi ile kurulan ilişkinin nasıl olduğu.34 

Bu çalışmada 30 Ağustos-3 Eylül 2021 tarihleri arasında yayınlanan beş program 

izlenmiş ve analiz edilmiştir. 

 
33https://www.kanald.com.tr/gelinim-mutfakta/fragmanlar/gelinim-mutfakta-yeni-sezon-fragmani (Erişim 

Tarihi: 13.10.2021) 
34https://www.kanald.com.tr/gelinim-mutfakta-basvuru-formu (Erişim Tarihi: 22.11.2021) 

https://www.kanald.com.tr/gelinim-mutfakta/fragmanlar/gelinim-mutfakta-yeni-sezon-fragmani
https://www.kanald.com.tr/gelinim-mutfakta-basvuru-formu


130 

 

Bir hafta boyunca yarışan yarışmacıların bilgileri aşağıdaki tabloda verilmiştir. 

 

Tablo 5.3. “Gelinim Mutfakta” programı yarışmacı bilgileri 

Kayınvalidenin 

Adı 

Gelinin Adı Gelinin Evlilik 

Süresi 

Gelinin Mesleği 

Filiz Maden Yaren Maden 1 yıllık evli Çalışmıyor 

Nuray Yiğit Aslıhan Yiğit 5 yıllık evli Çalışmıyor 

Nilgün İşçiler Yağnur İşçiler 12 yıllık evli Çalışmıyor 

Emine Sağol Zeynep Sağol 8 yıllık evli Çalışmıyor 

 

5.3.1. Gelinim Mutfakta programında gelin temsilleri 

“Gelinim Mutfakta” programında gelinlerin temsil biçimleri kayınvalidelerin, 

gelinleri hakkında birbirleri ile ettikleri sohbetlerde öne çıkmaktadır. Nitekim sohbetlerin 

konularını genellikle gelinlerinin sevilmeyen özelliklerinin oluşturduğu dikkat 

çekmektedir. Örneğin 30 Ağustos 2021 tarihli yayında kayınvalide Emine Sağol gelini 

Zeynep ile ilgili düşüncelerini şu şekilde paylaşmaktadır: “Ben gelinimin hangi huyunu 

sevmiyorum, biliyor musunuz? Siz aslında bana pinti diyorsunuz, cimri diyorsunuz 

aslında öyle bir şey yok. Benim gelinim gelir, kapıdan girer hoş geldin falan. Hemen 

kalkar, buzdolabının kapağını açar. Hemen daha gelir gelmez, neyini açıyorsun? Sen bana 

bir sorsana. Bakar içinde ne var ne yok; anne ne aldın, anne ne yaptın, ondan sonra anne 

şunu alayım mı, anne bunu alayım mı? Ben verirsem alırsın arkadaşım. Eğer ben sana 

vermiyorsam, sen benden isteyemezsin onu.” Genellikle aile hayatının mahremiyetine 

ilişkin konular programda görünürlük kazanmaktadır. Kayınvalide, gelininin evine gelir 

gelmez buzdolabına bakıyor oluşundan rahatsızlık duymaktadır. Geçen ifadelere de 

bakıldığında kayınvalide, gelini ile bu konuyu doğrudan konuşmadığı izlenimi 

vermektedir. Birbirlerine karşı duyulan rahatsızlıkların açık fikirlerle karşı tarafa 

iletilmiyor oluşu, doğal olarak dedikodu unsurunu beslemektedir.  

“Gelinim Mutfakta” programında da gelin ve kayınvalide arasında açık olmayan 

iletişim sonucu, bir çeşit arınmış olma düşüncesi ile gelinler kayınvalidelerinin, 

kayınvalideler de gelinlerinin hakkında aile hayatı hakkında ne varsa âdeta ortaya 

dökmektedir. Bunun sonucu olarak da izleyiciler, gelinler ve kayınvalideler arasında 

yaşanan tartışmalara tüm ayrıntılarıyla tanıklık etmektedir. Nitekim yukarıda sözlerine 



131 

 

yer verilen kayınvalide Emine Sağol’a gelini Zeynep’in tepkisi şöyle olmaktadır: “Ben 

annemin evinde dolabını açıp rahatlıkla bir şey yiyemeyecek miyim? Sen bunu mu 

konuşuyorsun benim arkamdan? Bunu sana gerçekten yakıştıramadım.” Gelin için 

kayınvalidenin buzdolabını açıp içine bakmak, bir şeyler yemek normal bir durum olarak 

ifade edilmekte ve kayınvalidesinin arkasından bu şekilde konuşmasını kendisine 

yakıştıramadığını söylemektedir. Ne var ki ilerleyen bölümlerde de görüleceği üzere gelin 

Zeynep de kayınvalidesi Emine Sağol’un arkasından konuşmaktadır. Dolayısı ile 

gelinlerin ve kayınvalidelerin birbirlerini eleştirdikleri noktalarda aynı yanlışları 

kendilerinin de yaptıkları program içinde açık bir şekilde gözlemlenmektedir. Buna bağlı 

olarak da tutarlı olmayan düşünceler, tutarsız davranışlara dönüşmekte ve gelin-

kayınvalide tartışmaları çözümsüz kalmaktadır. Başka bir örnekte kayınvalide Nilgün 

İşçiler’in gelinlere yönelik: “Gelin olduğu için kaynanaları dibe sokmaya çalışıyorlar.” 

(30.08.2021) ifadesi tek taraflı bir eleştiriyi yansıtmakta olup kayınvalideler de 

gelinlerine aynı şekilde yaklaşmaktadır. Bu defa kayınvalideler, gelinlerini kayınvalide 

Nilgün İşçiler’in deyimiyle dibe sokmaya çalışmaktadır.  

Bir diğer kayınvalide Filiz Maden ise gelininden şu şekilde söz etmektedir: “Bir 

gün gelinime gittim. Elinde bir tepsi. İçinde çay, iki bisküvi. Çardakta beni karşılıyor. 

Yani ben niye gideyim ki gelinimin evine?” (30.08.2021). Burada kayınvalide çardakta 

karşılanmaktan ve ikram olarak konulan çay ile iki bisküviden rahatsızlık duymaktadır. 

Ona göre evde daha iyi ikramlarla karşılanmak, gelininin evine gitmesi için geçer bir 

nedendir. Aynı zamanda kayınvalidenin oğlu ile gelininin ortak evini sadece “gelinin evi” 

biçiminde görmesi de dikkat çekmektedir. Bu ifade bir noktada evde çoğunlukla zaman 

geçiren ve misafir ağırlayacak olan kişinin gelin olmasının bir sonucudur. Nitekim 

kayınvalidenin; oğlunun ve gelininin evine gittiğinde daha çok muhatap olacağı kimse 

gelindir.  

“Gelinim Mutfakta” programının bir nevi gelinlerin kayınvalidelerini, 

kayınvalidelerin gelinlerini kötüleme merkezli sürdüğünü söylemek yanlış olmayacaktır. 

Örneğin kayınvalide Nuray Yiğit gelini Aslıhan’ın evde yemek yapmadığını şu sözlerle 

öne sürmektedir: “Yemek yapamıyorsun, oğluma da tabldot şey alıyorsun. Oğlum zaten 

söylüyor, diyor, isyan ediyor. ‘Ben artık hazır yemekten bıktım, doydum. Ben iş yerinde 

bütün gün zaten hazır yiyorum. Eve geldiğimde de yemek istiyorum’ diyor.” 

(31.08.2021). Nitekim kadınlık hâli olarak yemek yapmak, en görünür toplumsal cinsiyet 

rollerinden biridir. Kadın için yemek yapamamak ya da yapmamak, hazır yemek 



132 

 

söylemek kadının ayıplanması gereken bir durum olarak görülmektedir. Öyle ki bu durum 

hem eşe hem de kayınvalideye haklı bir isyan sunduğu düşünülmektedir. Kayınvalide de 

programda gelininin yemek yapmayıp dışarıdan söylediği ve oğlunu hazır yemeklere 

mahkûm ettiği için gelininden şikâyet etmektedir. 

Bununla birlikte gelinler yalnız kayınvalidelerini değil, diğer gelinleri de 

eleştirmektedir. Bu eleştirinin boyutları kimi zaman tartışmaları körükleyici 

olabilmektedir. Örneğin gelin Yaren’in diğer gelin Aslıhan’a: “Aslıhan sen kaynanam 

pinti pinti diyorsun da arkasından böyle çok güzel laflar yapıyorsun, konuşuyorsun 

tamam. Ama kaynanan yanına geldiğinde sesin çıkmıyor ya.” (30.08.2021) demektedir. 

Dikkat edildiği üzere gelin Yaren, gelin Aslıhan’ın kayınvalidesi hakkındaki cimriliğine 

ilişkin sözlerini “çok güzel laf yapmak” olarak tanımlamaktadır. Bu tanımlama 

dedikoduya yaklaşımı da göstermektedir. Nitekim dedikodu, bir kimsenin yanında 

olmadan onun hakkında istediği gibi konuşabilme özgürlüğünü bireye vermekte ve 

bireyler arasında kapalı, samimiyetten uzak ilişki biçimlerini doğurmaktadır. Gelin 

Yaren, gelin Aslıhan’ın kayınvalidesi yanına geldiğinde sessiz kalışını eleştirmektedir. 

Ona göre kayınvalidenin yanında da gelin, arkasından konuştuğu gibi konuşabilmelidir. 

Dolayısı ile gelini, kayınvalideye karşı körükleyen bir tutum diğer gelinler tarafından 

sergilenmektedir.  

Diğer yandan toplumsal bağlamda bakıldığında hamarat ve becerikli olmak 

gelinlerde aranılan özellikler olarak değerlendirilmektedir. Aynı şekilde programda da 

yarışan gelinlerin kendilerine verilen yemek malzemelerini israf etmeden kullanmaları 

format gereği önem taşıyan bir unsurdur. Nitekim 3 Eylül 2021 tarihli yayında yemek 

malzemelerini israf eden gelinin kayınvalidesi Filiz Maden’e bir diğer kayınvalide Emine 

Sağol: “Senin gelinin evde de mi öyle yapıyor? Ne kadar beceriksiz bir gelinin varmış 

ya?” (3.09.2021) demektedir. Öyle ki kayınvalideler tarafından sadece kötü yemek 

yapımı gelinleri beceriksiz yapmamakta aynı zamanda ürünleri israf etmekte gelinlerin 

beceriksiz olarak adlandırılmalarına neden olmaktadır. 

 

5.3.2. Gelinim Mutfakta programında kayınvalide temsilleri 

“Gelinim Mutfakta” programında kayınvalidelerin kendilerini ve gelinlerin de 

kayınvalidelerini ifade etme biçimleri, kayınvalidelerin konumunu anlamlandırmak 

açısından önemli bulgular içermektedir.  



133 

 

Aile içi kurulan iktidar ilişkilerinde, kayınvalide gelini üzerinde otorite kuran ve 

toplumsal bağlamda da gelinin aileye uyumundan sorumlu tutulan kimsedir. Buna bağlı 

olarak kayınvalidelerin gelinlerinden yaşça büyük oluşu ve uzun zamandır ev içi rollerde 

edindiği deneyimler, gelinler için bir rehber olmaktadır. Örneğin kayınvalide Filiz 

Maden’in gelini Yaren için söylediği şu sözler bu durumu doğrulamaktadır: “Hamuru 

böyle güzel yoğur. Ben sana hiç mi öğretmedim kızım? O hamuru alıp da böyle tezgâha 

koyup da şöyle özdeşleştirene kadar yap, demiyor muyum kızım?” (3.09.2021). 

Başka bir deyişle kayınvalideler; gelinlerine yol yordam öğreten, ev içi işlerde 

gelinleri ile deneyimlerini paylaşan ve gelinlerini denetleyen aile üyeleridir. Bu sebeplere 

bağlı olarak alışılagelen kayınvalide tipleri otoriter olarak düşlenmektedir. Örneğin 

kayınvalide Emine Sağol’un “Kayınvalide dediğin zaman, dişli olmalı.” (30.08.2021) 

sözü alışılagelen kayınvalide temsilleriyle örtüşmektedir. Güncel Türkçe Sözlüğünde 

dişli kavramı mecaz anlamında “sözünü geçiren, istediğini yaptırabilen, güçlü kimse” 

şeklinde açıklanmaktadır. Nitekim kayınvalideler de gelinlerine söz geçiren, onlara 

istediklerini yaptıran, güçlü kadınlar olmalıdır. Gelinine söz geçiremeyen kayınvalideler; 

toplumun gözünde zayıf, güçsüz karakterler olarak görülmektedir. Bu sebeple 

kayınvalideler kimi zaman ezilmemek pahasına gelinlerini ezebilmektedir.  

Bununla birlikte “Gelinim Mutfakta” programında paylaşımcı olmayan 

kayınvalideler, gelinleri tarafından cimri olarak itham edilmekte ve cimriliklerinin 

boyutları gelinleri tarafından açıkça paylaşılmaktadır. Örneğin gelin Zeynep yemeği fazla 

yaptığı zaman kayınvalidesi Emine Sağol’un kendisine: “Fazla zaten sizin evde çocuklar 

da yemiyor, az kişisiniz. Ben bunu götüreceğim.” (30.08.2021) deyip yemekleri evine 

götürdüğünü ifade etmekte ve eklemektedir: “Annem ne yapıyor biliyor musunuz? Islak 

mendili istediğimiz zaman, bize yarım yarım kullandırıyor.”. Diğer gelinler bu tutumu 

“tamamen cimrilik yani” şeklinde cimrilik olarak değerlendirmektedir. Bir başka gelin 

Aslıhan da kayınvalidesi Nuray Yiğit’ten benzer bir durum için şöyle dert yakınmaktadır: 

“Mesela şöyle söyleyeyim. Kahvaltıya çağırıyor. Herkesin tabağı zaten ayrı 

ayrı koyar. Kendisi hazırlar tabakları. İşte birer tane yumurta, beşer tane 

zeytin, kibrit kutusu büyüklüğünde peynir; fazlası yok ama asla. Yani benim 

kaynanam lokma sayıyor arkadaşlar. On kişiysek beşer tane zeytin 

koymuştur, altıncısı yok. Dört kişiysek dört incir, beşincisi yok. Diyorum ya 

gelen herkese aynı şekilde. O bence cimriliğinden yapıyor arkadaşlar. Geçen 



134 

 

gün kasaba girdik, yani bir daha oraya gider miyim bilmiyorum. Yüz gram 

tavuk kıyma. Onun yanına bir sıfır koydu, bir takıntısı var muhtemelen. Yüz 

gram, bir de tavuk yani tavuk” (30.08.2021). 

Yukarıda geçen ifadelere bakıldığında gelinlerin, kayınvalidelerinin ne denli cimri 

olduğunu anlatabilmek için ayrıntılara inildiği görülmektedir. Kayınvalideler gramın 

hesabını yapan, zeytinleri taneyle sayan, ıslak mendili ikiye bölüp veren kimseler olarak 

temsil edilmektedir. Bu durumun cimrilik olduğu ifade edilmekte ve diğer gelinlerce de 

cimrilik olarak adlandırılmaktadır.  

Gelin Aslıhan ve kayınvalidesi Nuray Yiğit arasında cimrilik konusu tartışmaya 

sebep olmaktadır (30.08.2021): 

Kayınvalide N.Y.: Ben bu kadar cimri değilim. Bu kadar söylemeye ne gerek 

var? Cimri, cimri, cimri… Ne bu? Başka derdin yok mu senin? Ne istiyorsun 

benden? 

Gelin A.Y.: Sen kendin onaylamadın mı bunu? Sen kendin “Evet, cimriyim.” 

demedin mi? 

Kayınvalide N.Y.: Tamam, cimriyim ama bu kadar da değil. O kadar da neden 

abartıyorsun? 

Gelin A.Y.: Ben senin yüzünden eve misafir çağıramıyorum. Sayılı sayılı 

koyduğun için insanlar bakıyor, bu ne ya diyor. Annemler geldi. Beş tane 

zeytin koydun. Bir daha gelirler mi? Ben bir daha getirir miyim sana? 

Kayınvalide N.Y.: Hayır, ne gereği var bu kadar şey yapıyorsun. Başka 

zaman koyduğum zamanda oluyor. Belki o gün o kadar vardı, koydum. Hep 

mi ben cimriyim? 

Gelin A.Y.: Öylesin anne. Sen cimrisin. Yemek yemeden ben size 

gelemiyorum mesela. Çünkü karnım doymuyor. 

Kayınvalide N.Y.: Senin annenler geldiğinde ben devamlı fazla bir şeyler 

koymak zorunda değilim ki. Kusura bakma. Çok biliyorsun. 

Gelinin; kayınvalidesinin evine gidip aç döndüğü, eve misafir çağırmaya çekindiği, 

kendi ailesi geldiğinde de kayınvalidesinin tane hesabıyla kahvaltı hazırladığı bilgilerini 

izleyici ile paylaştığı görülmektedir. Bu paylaşımın temelinde uzlaşım sağlama ve sorun 

çözme isteğinin bulunmadığı; aksine şikâyet ederek bir çeşit rahatlama, bir nevi dertleşme 



135 

 

amacı bulunduğu söylenebilir. Nitekim bir diğer gelin Zeynep de aynı durumdan 

muzdaripliğini ayrıntılarıyla aşağıdaki şekilde anlatmaktadır: 

“Benim kayınvalidemin yaptıklarını bir duysanız ağzınız açıkta kalır yani. 

Seninki neymiş dersiniz. Senin kayınvaliden en azından sayılı zeytin veriyor, 

benimki zeytin de vermiyor. Kahvaltı bile hazırlamıyor yani. Bence sayılı 

zeytinine şükret sen. Biz onu da göremiyoruz. Ben bir gün annemin evinden 

karnım tok döndüğümü hatırlamıyorum. Koyduğu ufacık bir yemek zaten. 

Genel olarak da benim sevmediğim yemekleri yapar kendisi. Sevmediğim 

yemekleri yapar ki yemeyeyim diye. Ufacık bir tencereyle kendilerine 

yetecek kadar yemek yapar. Hatta kayınpederim kıyamam, evde doğru 

düzgün yemek yiyemez. Geldiği zaman hemen adama bir yumurta kırayım 

istersen der. Adama hemen bir yumurta kırar. Şöyle iki üç şey çıkartır. Adam 

da kıyamam, sesi çıkmaz zaten iki üç lokma yer kalkar” (30.08.2021). 

Kayınvalideler çoğunlukla olumsuz yönleri ile öne çıkmaktadır. Örneğin bir diğer 

gelin Yağnur da kayınvalidesi Nilgün İşçiler için şunları söylemektedir: “Bunlar, ucuza 

kaçsın diye; yazın düğünler, gelinlikler daha pahalı oluyor, sezonu diye. Kışın yapalım 

düğünü dediler bana. Siz onun öyle durduğuna bakmayın. O var ya çok fenadır.” 

(1.09.2021). Kayınvalideler ince hesaplar yapan, her şeye karışan bu sebeple fena olan 

kimseler olarak görülmektedir. 

 

5.3.3. Gelinim Mutfakta programında gelin-kayınvalide ilişkileri 

“Gelinim Mutfakta” programında gelinlerin kayınvalideleri ile kurdukları ilişki 

biçimleri kimi zaman aile hayatının mahremiyeti paylaşılarak kimi zaman da gelinlere 

kurmaca sorular yöneltilerek izler kitleye sunulmaktadır. İçinde dedikoduyu, ön yargıyı, 

olumsuzluğu, kutuplaştırıcılığı barındıran; gelinleri kayınvalideleri ile karşı karşıya 

getiren bu kurmaca sorular, sunucu tarafından gelinlere sorulmaktadır. Yöneltilen sorular 

ve gelinlerin verdikleri cevaplar aşağıdaki şekildedir: 

1.Gün: “Kayınvalideleriniz komşularıyla beş çayı yapıyor. Siz çay hazırlamaya 

mutfağa gittiniz. Ancak tam içerir girerken kayınvalidenizin bir lafını duyuyorsunuz. 

‘Aramızda kalsın, benim gelin de buzdolabı gibi. Kusura bakmayın.’ dedi. Ne tepki 

verirsiniz?” (30.08.2021): 



136 

 

Gelin Y.İ.: Böyle bir şey derse hemen içeriye dalarım. ‘Bir dakika bir dakika, 

pardon anneciğim ne diyordun sen? Ne söylüyordun? Sanırım senin 

buzdolabı bile değil de nofrost kadar soğuk olduğundan bahsediyordun. Tam 

da ben bunun üzerine geldim. Evet, teyzelerim canlarım. Kayınvalidem 

buzdolabı gibi bile değil. Tam bir nofrost kadın. Onu böyle şen şakrak ben bu 

hâle getirdim. 

Gelin Z.S.: Cevap veririm tabii ama o daha baskın. Bastırır yani. 

Gelin A.Y.: Kayınvalidemin lafını eritmek için içeride gelen misafirlerin 

hepsine öyle sıcak davranırım ki buzdolabı kimmiş gösteririm ona. 

Gelin Y.M.: İstediğini söyleyebilir. Alan almış, veren vermiş artık çok geç. 

Ben neysem öyle kabul edecek beni. Beni milletin içinde rezil mi etti? Bir 

diğer gelinine gitsin sataşsın, bana değil. Ben gayet güler yüzlüyüm. Her 

gittiğim yere de yakışıyorum. Çok girişkenimdir ve bunu her yerde kendisi 

de söyler zaten. 

Sunucu D.A.: Ben var ya bak yemin ederim, ne derdim biliyor musun? Anne 

sen de az blender değilsin derdim yani.  

2.Gün: “Düğününüzü yapacağınız yeri belirlediniz. Sosyal medyada yayınlayıp 

kaporayı da verdiniz. Ancak baştan beri kayınvalideniz pahalı diye bu mekânı 

istemiyordu. Sonra bir telefon geldi. Salon başka bir organizasyona kiralanmış denildi. 

Fakat siz öğreniyorsunuz ki altından kim çıkıyor? Kayınvalideniz çıkıyor tabii ki. Ne 

yaparsınız?” (31.08.2021): 

Gelin Y.İ.: Hiç de ona bir şey söylemem, arkasından iş çeviririm. Son ana 

kadar o sanar ki ne davetiyeyi gösteririm ne bir şeyi gösteririm. O hâlâ da 

onun çevirdiği yerde olduğunu sanar. Orda devam eder, son ana kadar her 

şeyi yaparım. Organizasyon şirketini ararım, Yunus'a (eşi) gerekeni söylerim. 

Gerekirse annemi babamı karıştırırım. Ne olursa olsun bu düğün olmaz, 

benim kızım burada bunu yayınladı. İlk önce de orda olacağını söyledi, 

burada olacak dedim. Tamamen değiştiririm, zaten ortada da bir yanlış 

anlaşılma var. Öyle bir şey yokmuş sonuçta kayınvalidem yaptı. İşin aslını 

öğrenirim. Yine orda yaptırırım. Kayınvalidem de bunu son gün öğrenir, 

emrivaki yaparım. Benim babam onlara ev almadılar diye beni vermediler. 

Üç kere gidip beni istediler, biliyor musunuz? Ev aldılar, içini yaptırdılar son 

sistem. Babam yine de alın demedi. 



137 

 

Gelin Z.S.: Ben böyle bir şeyle karşılaşsam, kayınvalidem bana sormadan 

benim beğendiğim yeri iptal edecek pahalı diye, ben de giderim inadına daha 

pahalı, onun bütçesini aşacak daha daha pahalı bir yer tutarım. Bir güzel de 

ona ödetirim. Eşime de söylerim. Ağlarım zırlarım sızlarım, orayı bir şekilde 

tuttururum ben onlara. Öyle olmaz böyle olur diye söke söke yaptırırım. 

Gelin A.Y.: Zaten ben yayınlamışım oraya bir kere, orayı tutmazsam olmaz 

ama benim kayınvalidem zaten bildiğiniz gibi cimri olduğu için kesinlikle 

karşı çıkar. Ama ben tabii ki kayınpederimin kalbine girerim, ona bir şekilde 

orayı tuttururum. O yapar. 

Gelin Y.M.: Giderim, kayınvalidemin iptal ettirdiği düğün salonunu eşime 

söylerim. Annen böyle bir şey yapmış, haberin var mı derim. Onun da haberi 

varsa, önce o yandı. Onu söyleyim. Giderim, o iptal ettirdiği düğün salonunu 

hani demiş ya aramışlar ya bizi bu salon daha pahalıya tutuldu, size 

veremiyoruz. Giderim, tabii öyle bir şey yok, yalandan söylüyor bana oranın 

sahibi bunu. Giderim, o paranın iki katını veririm. Düğünümü de güzelce 

yaparım orda. Hiçbir şey diyemez. Gerekirse düğünüme gelmesin. Benim en 

özel günümü kıyı köşe bir yerde yapmak istiyorsa yapmasın, gelmesin yani. 

Göz var, nizam var. Yakışması lazım insanların ortama. 

3.Gün: “Kayınvalidenizden borç para istediniz. ‘Durumum hiç iyi değil. Ben bu ara 

sıkışığım kızım. Köyde kalacağım. Köyde de telefon çekmiyor, kapalı olur. Ararsan 

ulaşamazsın.’ dedi. Kaynananız yurt dışına çıkmış arkadaşıyla, o yüzden de telefonu 

kapalı. Tepkiniz ne olurdu?” (1.09.2021): 

Gelin Y.İ.: Ben de hemen bir uçak bileti alırım. Annecim derim binerim 

atlarım uçağa. Çocukları da bırakırım “Hayatım derim annen yine her 

zamanki gibi bana yapacağını yaptı. Bir zahmet sen şu üç yavruna bakıver. 

Kayınvalideciğim sonrasında içi el vermemiş beni aramış yurt dışlarından 

kızım alışveriş yapamıyorum yalnız başıma illa sen de gel” diyor. Atlarım 

uçağa hop yanına giderim. 

Gelin Y.M.: Öyle bir çemkiririm ki ona. O gittiği tatile de pişman olur. Geri 

geldiğinde ne evime girebilir ne yuvama hiçbir şeyime giremez. Asla kabul 

etmiyorum. Gelemez yani. Bana tatilimi ziyan edecek, haram edecek ondan 

sonra bana yalan söyleyecek, bana borç vermeyecek benim sıkışık 

zamanımda asla izin vermem böyle bir şeye. 



138 

 

Gelin Z.S.: Böyle bir şey yapsa kayınvalidem ben onunla pek baş edemem. 

Eşimi ararım, bir güzel onu doldururum doldururum. Bizim burnumuzdan 

getirmiş malum. Ben de eşimi bir güzel onun üstüne salarım. O, onun 

burnundan getirsin. Tatilini burnundan getirsin. Sonra geldiği zaman da 

kendisi tek başına gitmiş ya eşimle beni göndersin. Çocuklara da otursun, o 

baksın. 

Gelin A.Y.: Benim ihtiyacım varken o arkadaşıyla tatile gidiyorsa önce onu 

burnundan getiririm bir. Ben yine tabii ki de çok sevdiğim kayınpederimi 

devreye sokarım. Kayınvalidemin yanına uçarım. “Merhaba anneciğim ben 

geldim. Ben de yurt dışına çıkmak için senden borç istemiştim. Ama sağ olsun 

babam (kayınpederi) verdi bana”. 

4.Gün: “Yeni evlisiniz ve kayınvalideniz akşam yemeğine geldi. Bir sürü yemek 

yaptınız. Kayınvalideniz yaptığınız yemekleri; yok tuzlu olmuş, yok tatsız olmuş diye 

bahaneler buldu. Sonra da oğluna ‘Bana dışarıdan yemek söyler misin?’ dedi. Sipariş 

verdirdi. Tepkiniz ne olurdu?” (2.09.2021): 

Gelin Y.İ.: Tamam annecim derim, afiyet bal şeker olsun. Bir güzel yediririm. 

Yarın gece de derim “Annecim ben çok yoruldum. Sen zaten benim 

yemeklerimi de sevmiyorsun. Bir de sen yap da yiyelim”. Giderim ondan 

önce mutfağa girerim. Bir avuç tuzu alırım, bir avuç biberi alırım. 

Yemeklerine boca eder, karıştırırım. Hiç çaktırmam. Herkes sofraya kurulur. 

Sofraya yemekler konur. Herkes bir kaşık alır. Aa o ne? Çok da yaptım böyle 

şeyleri. Çünkü anlasın. Yani beni takdir etmesi lazım. Yeni gelinim 

yapamayabilirim, değil mi? 'Çok güzel olmuş kızım' deyip beğenmese de bir 

tatması lazım. O bana kinayesine böyle bir şey yapıyorsa ben de onu aynı 

duruma düşürürüm. 

Gelin Z.S.: Böyle bir şey yaparsa, ben hiçbir şey söylemem. Hiç konuşmam. 

Direkt “Madem sen dışarıdan yemek istiyorsun annecim, afiyet olsun sana” 

derim. Yaptığım bütün yemekleri alırım, toplarım bir güzel. Giderim annemin 

evine, “Sen dışarıdan söylediğin yemekleri ye annecim, sana afiyet olsun” 

derim. Yaptığım güzel yemeklerimi de alır anneme gider, annem de yerim. 

Gelin A.Y.: Ben o kadar emek vermişim, uğraşmışım, hazırlamışım, 

yapmışım, beğenmeyecek. Bir de eşim ona yemek söyleyecek. Eşim zaten 



139 

 

söyleyemez. Asla söyleyemez. Bir kere misafir umduğunu değil, bulduğunu 

yer. Bulduğunu yemezse eve gider, kendi yapar öyle yer. 

Gelin Y.M.: Benim yaptığım yemekleri eğer ki beğenmediyse ve dışarıdan 

oğluna yemek söyletecekse eşimi de evden gönderirim. Gidin derim, bütün 

siparişleri annenin evine söyle. Sen de onunla git, beraber yiyin. Ben de bütün 

yemekleri komşularıma dağıtırım. Afiyetle yerler. Çağıracağım onları, çayım 

da hazır. Her şeyim hazır. Kızlar gelin buyurun. Kaynanamı da orda bir güzel 

şey yaparım. “Kaynanam beğenmedi yemeklerimi, siz gelin” derim. Ne güzel 

afiyetle yeriz, çayımızı içeriz. Arkasından kahvemizi içeriz. Otururuz 

otururuz sonra da herkes evine gider. Eşim de geldiğinde benden çekeceği 

var. 

5.Gün: “Düğününüzün oturma düzenini ince eleyip sık dokuyarak yaptınız. Ancak 

düğün anında kayınvalideniz ve kayınpederiniz tam karşınızda oturan annenizle babanızı, 

düzenin en arkasına attı. Oraya da akrabalarını oturtturdu. Tepkiniz ne olurdu?” 

(3.09.2021): 

Gelin Y.İ.: Biz benzerlerini yaşadık. Babam altı yüz kişilik nişan yaptı. İki 

yüz kişilik oğlan tarafına davetiye verdi diye kayınvalidemler bize altmış 

kişilik davetiye verdi. Yapar benimkisi, yapmaz değil. Gerçi annemle babamı 

çok sever ama ne yaparım? Gelini olduğumu bir kenara bırakırım. İki 

oynarken hep böyle gözetirim, kayınvalidemle kayınpederime bakarım. İki 

oynarken ederken bir baktım onlar bir yere çıktılar, oynamaya kalktılar 

hemen anneciğimle babacığımı alırım.  “Anneciğim yanlış bir yere 

oturtturmuşlar seni. Kusura bakma bir karışıklık olmuş. Sizin yeriniz burası” 

deyip gelir annemi babamı kayınvalidemin oturduğu yere oturturum. 

Gelin Z.S.: Ne olursa olsun, bulunduğum ortamdan hemen ayrılır, annemlerin 

yanına giderim. “Anneciğim seni yanlış yere oturtmuşlar, kayınvalidemler 

kendi yerlerine seni oturtturmuşlar” derim hemen. “Burası senin yerin değil, 

kayınvalidemlerin yeri burası, sen gel yerine” diye en öne annemi alırım.  

Gelin A.Y.: Hemen bir dans müziği, roman havasıyla giderim annemin 

yanına önce. Onu öne geçiririm, ortaya alırım. Sonra kayınvalidemi alırım 

ortaya. Beraber oynarız. Oynarken anneciğimi alırım, en öne oturturum. 



140 

 

Yukarıda geçen sorular ve gelinlerin verdikleri cevaplar gelin-kayınvalide 

ilişkilerine olumsuz bakışı yansıtmaktadır. Nitekim sorularda kayınvalideler; gelinlerinin 

arkasından konuşan, gelinlerinden habersiz gizlice düğün mekânlarında ve oturma 

düzenlerinde kendi isteklerine göre değişiklik yapan, gelinlerine yalan söyleyen ve onlara 

borç para vermek istemeyen, gelinlerinin yaptıkları yemekleri beğenmeyen kimseler 

olarak temsil edilmektedir. Diğer bir ifadeyle sorularda kayınvalideler; dedikoducu, 

bencil, yalancı, anlayışsız olarak değerlendirilebilecek kötü özelliklerle temsil 

edilmektedir. Gelinler açısından da bu durum bir farklılık taşımamaktadır. Nitekim 

gelinlerin verdikleri cevaplara bakıldığında gelinler de kayınvalidelerinin arkasından iş 

çeviren, kayınvalidelerine sert yanıtlar veren, onların yaptıklarını burnundan getiren, 

kayınvalidelerini eve almayan, eşlerini kayınvalidelerine karşı dolduran, kayınvalideleri 

ile inatlaşan, kayınpederlerini kayınvalidelerine karşı yanına alan, ailelerini 

kayınvalideleri ile olan sorunlarına karıştıran kimseler olarak kendilerini göstermektedir.  

Diğer yandan gelin ve kayınvalide ilişkileri söz konusu olduğunda gelinin kendi 

annesi ile kurduğu ilişki ve kayınvalidesi ile kurduğu ilişki arasında bir karşılaştırma söz 

konusu olmaktadır. Örneğin 31 Ağustos 2021 tarihli programda, doğum yaptıktan sonraki 

süreci gelin Aslıhan annesi ile kayınvalidesini  karşılaştırarak şu şekilde anlatmaktadır: 

“Ben daha yeni doğum yapmışım. Annemin yanında mı daha rahat ederim, 

kayınvalidemin yanında mı? Tabii ki annemin yanında daha rahat ederim.”. Bu düşünce 

izler kitleye kayınvalidenin yanında, kişinin kendi annesi kadar rahat edemeyeceği 

yönünde bir izlenim vermektedir.  

Genel olarak bakıldığında gelin-kayınvalide ilişkilerinde idealize edilen ilişki 

biçiminin, anne-kız ilişkisi olduğu bilinmektedir. Ataerkil yapıya göre biçimlenen 

topluluklarda gelin-kayınvalide ilişkisinin, anne-kız ilişkisi benzeri olması yönünde bir 

inanç ve beklenti bulunmaktadır. Bu inancın ve beklentinin temelinde amaçlanan gelinin 

kayınvalidesine itaatkârlığını meşrulaştırmaktır (Kaya T. , 2019, s. 202).  

Kayınvalide Nuray Yiğit’in: “Beni anne gibi görmüyor gelin. Kendi annesi gibi 

görmüyor.” (31.08.2021) sözlerinden hareketle gelinin kayınvalidesini kendi annesi gibi 

görmesi istenmektedir. Bir diğer ifadeyle gelin ve kayınvalide arasında beklenilen tutum; 

gelinin kayınvalidesini kendi annesi gibi görmesi ve aynı şekilde kayınvalidenin de 

gelinini kendi kızı gibi görmesidir. Fakat gelinlerin, kayınvalidelerini kendi anneleri gibi 

görmediğini düşünen Kayınvalide Filiz Maden: “Kızın annesi her zaman kayınvalideden 



141 

 

daha ön planda. Bunu hepimiz gördük, yaşıyoruz da.” (31.08.2021) diyerek annenin 

kayınvalideden daha baskın olduğunu öne sürmektedir. Bu düşünceye katılan bir diğer 

kayınvalide Nilgün İşçiler önemli olanın anne-kız ilişkisinden daha çok saygı olduğunu 

şu sözleriyle ifade etmektedir: “Herkesin annesi bir tane. İkinci bir anne asla gelmez 

hayata. Ama ister damat ol ister gelin ol; kayınvalidene, kayınpederine saygılı, hürmetli 

olman lazım. Bu böyledir yani. Anne olarak görmeyebilir sizi ama saygı duymaları lazım. 

Onların anneleri bir tane, benim evladımın da annesi bir tane ama saygı göstermeleri 

lazım. Saygı çok önemli.” (31.08.2021).  

Gelin ve kayınvalide arasında geçen bir başka diyalogda anne-kız gibi olmak 

söylemi tekrar kırılmaktadır. Kayınvalide Emine Sağol: “O benim gelinim zaten. Kızım 

değil” sözü üzerine gelini Zeynep kayınvalidesine şöyle cevap vermektedir: “Bundan 

sonra sen de benim sadece kocamın annesisin.” (30.08.2021). Diğer gelin ve 

kayınvalideler bu diyalog sonrası tepkilerini “ooo” sesleriyle göstermektedir. Bu 

bağlamda anne-kız gibi olmak deyimi gelin ile kayınvalidenin iyi anlaştığının bir ölçütü 

olarak kullanılabilmektedir. Bu ölçütten ve yukarıda geçen diyalogdan yola çıkarak 

gelinler, kayınvalideleri ile iyi anlaştıklarını ifade etmek için “kaynanam değil, o benim 

annem”; kayınvalideler ise gelinleri için “gelinim değil, kızım benim” biçiminde sözler 

kullanabilmektedir. Birbirlerine duydukları sevgiyi anlatan bu sözler aralarındaki ilişki 

bozulduğunda bu defa; “artık benim annem değil, kaynanam”, “kızım değil, gelinim” 

şeklinde anlaşamadıklarını göstermek için kullanılmaktadır.  

“Gelinim Mutfakta” programında kimi zaman gelinler kimi zaman kayınvalideler 

tarafından aile mahremiyeti ile ilgili konular sıklıkla konuşulmaktadır. Örneğin 30 

Ağustos 2021 tarihinde yayınlanan programda gelin Zeynep, kayınvalidesi Emine Sağol 

ile ilişkisini şu şekilde anlatmaktadır: “Tam zıt karakterleriz. O da bana müsrif der. 

Aslında müsrif falan değilim. Sadece o çok fazla pinti. Kayınvalidemle aslında 

anlaşıyoruz. Daha sessiz kalmak zorunda kalıyorum.”. Yine 3 Eylül 2021 tarihli yayında 

gelin Zeynep: “Kayınvalidem benim üzerime veresiye yazdırıyormuş bakkala.” 

demektedir. Bu ifadeyle aile mahreminin sınırlarının aşıldığı açık bir şekilde 

görülmektedir. Bu ifade üzerine kayınvalide Emine Sağol: “Oğlum ödüyor. Benim oğlum 

değil mi, ödeyecek tabii.” şeklinde gelinine karşılık vermektedir.  

Bu ifadelere genel olarak bakıldığında öncelikle gelin, kayınvalidesini pintilikle 

itham etmektedir. Aynı zamanda kayınvalidesinin kendini müsrif olmakla suçladığını 



142 

 

ama kendinin müsrif olmadığını düşünmektedir. Bu bağlamda programda gelinlerin 

kayınvalidelerini ya da kayınvalidelerin gelinlerini herhangi bir konuda itham etmeleri, 

birbirlerini suçlamaları ve tüm bunları aleni biçimde gerçekleştirmeleri programın 

geneline yayılmış bir şekilde seyircinin seyrine sunulmaktadır. Nitekim gelinin, 

kayınvalidesinin bakkalda kendi adlarına alışveriş yaptığını paylaşması; aile ve mahrem 

kavramlarının dönüştüğünü göstermektedir. Daha açık bir ifadeyle programda aile 

sırlarının açığa vurulduğu ve bunda bir sakınca görülmediği göze çarpmaktadır. Bununla 

birlikte kayınvalide veresiye yaptığı borcu oğlunun ödeyeceğini, kendi oğlu olduğunu, 

yaptığı borçta bir sakınca olmadığını da düşünmektedir. Bu sebeple gelin ve kayınvalide 

arasında oğlun/eşin paylaşılamadığı da görülmektedir. 

“Gelinim Mutfakta” programında aile mahremiyetine ilişkin tüm konular 

paylaşılarak bir rahatlama, bir yüzleşme sağlanmaktadır. Öyle ki evliliğin üzerinden on 

iki yıl geçmiş olan gelin Yağnur için düğününde kayınvalidesinin tutumu hâlen 

paylaşılmaya değer bir konudur: "Kayınvalidem evlenirken her şeye tatlı diliyle böyle 

karışmak istedi kızlar, biliyor musunuz? Sanki hiçbir şeye karışmıyormuş gibi görünüp 

aslında alttan alttan her şeye bir bir karıştı." (31.08.2021). Bu sözlerle durumdan 

memnuniyetsizliğini dile getiren gelin, diğer gelinlerle dertleşmekte ve kayınvalidesi ile 

yüzleşebileceği bir ortam oluşturmaktadır. Aynı zamanda kayınvalidelerin her şeye tatlı 

sözlerle karışan bir tarafları olduğu iletisi de bu söylemler aracılığı ile izleyiciye 

iletilmektedir. Buradan hareketle hiçbir şeye karışmayan kayınvalideler, gelinler için, 

aranan kayınvalide olmaktadır.   

Diğer yandan ailevi ilişki biçimleri programda sık sık paylaşılmaktadır. Örneğin 

kayınvalide Filiz Maden gelininin telefonunda kendini nasıl kaydettiğini şöyle 

anlatmaktadır: "Bir gün ne oldu, olayı anlatayım size. Bu mutfağa gitti, çay getirecek 

tabii. Ondan sonra dedi ki bana: 'Anne, telefonumu bulamıyorum. Hani bir arar mısın?'. 

Ben de tamam kızım, telefonunu çaldırayım bir bakalım dedim. O arada mutfağa geçti 

bu. Mutfağa geçince telefon çaldı tabii ben arıyorum ya. Telefona bir baktım. Aa ne 

göreyim: 'açma'. Beni 'açma' diye kaydetmiş. Çünkü on kere arıyorum ya. Ya bir kere 

açar ya açmaz. O da 'açma' diye kaydetmiş. İnanır mısınız?" (2.09.2021). Kayınvalide 

durumun yarattığı şaşkınlığı diğer kayınvalidelerle paylaşmaktadır.  

Günümüz teknoloji çağının sunduğu buluşların da insanlar arası ilişkileri 

şekillendirdiği herkesçe bilinen bir gerçektir. Cep telefonunun yaygınlaşmadığı 

zamanlarda gelin ve kayınvalide arasında problem olmayan çoğu şey günümüzde bir 



143 

 

soruna dönüşmektedir. En yaygın kullanım şekli olan cep telefonları gelin-kayınvalide 

ilişkilerine yeni boyutlar kazandırmaktadır. Nitekim gelinin telefonuna kayınvalidesini 

kaydetme biçimi, gelinin saygısızlığı olarak addedilebilmektedir. Gelin Yaren ise bu 

kaydetme biçimini şu şekilde açıklamaktadır: “Açtığım zaman çok bunalıyorum, beni çok 

sıkıyor gerçekten. Konuşsa bir saat konuşacak. Benim işim var gücüm var ve sürekli 

böyle, günde on kere arıyor yani. Çok rahatsız oluyorum. Sürekli de aranmaz ki bir 

insan.” (2.09.2021). Gelinin kayınvalidesini “açma” şeklinde kaydedişini, 

kayınvalidesinin kendini sık sık arayışına ve uzun konuşuyor oluşuna bağlamaktadır. 

Buradan hareketle gelin-kayınvalide ilişkilerinde açık bir iletişimin olmadığı 

görülmektedir. Diğer bir ifadeyle gelinler ve kayınvalideler rahatsız olduğu durumları 

doğrudan karşı tarafla paylaşarak çözüme kavuşturmamaktadır. Uzlaşmaya ve hoşgörüye 

dayanmayan iletişim formları da sentetik ilişkilerin kurulmasıyla sonuçlanmaktadır. 

Dolayısı ile taraflarda, kayınvalidesini telefonuna “açma” biçiminde kaydeden gelinde 

olduğu gibi, kendilerine yeni baş etme yöntemleri bulmaya çalışmaktadır. Örneğin gelin 

Yaren, kayınvalidesinin kendi numarasını adını ve yanına gelin ifadesini yazıp o şekilde 

kaydettiğini: "Önceden kızım diye kayıtlıydı. Değiştirmiş." (2.09.2021) olduğunu 

söylemektedir. Bu durumda, gelin ve kayınvalide arasında açıklığa kavuşmayan 

düşüncelerin tavır almaya yönelik baş etme yöntemlerine, kayınvalide çerçevesinde nasıl 

yansıdığını göstermektedir. Yine anne-kız bağlamından kopuk gelin-kayınvalide ilişkileri 

kurulmaktadır.  

“Gelinim Mutfakta” programında değer yargılarının değiştiği de gözlemlenen bir 

diğer olguyu oluşturmaktadır. Öyle ki program asıl düşüncelerin paylaşılması, niyetlerin 

ortaya konulması için bir fırsatmışçasına gelinler kayınvalideleri hakkındaki görüşlerini 

diğer gelinlerle; kayınvalideler gelinleri hakkındaki düşüncelerini diğer kayınvalidelerle 

paylaşmaktadır. Örneğin kayınvalide Emine Sağol’un gelini ile ilgili: “Gelmesinden 

rahatsız olmuyorum. Gelsin benim evime. Yemeğimi yesin, çayını içsin, kahvesini içsin, 

hemen kalksın gitsin istiyorum.” (30.08.2021) ifadeleri gelini ile ilgili düşüncelerini 

doğrudan ortaya koymakta ve evinde gelininin çok durmasını istemeyen bir kayınvalide 

figürü oluşturmaktadır. Nitekim aynı kayınvalide, yukarıda da anlatıldığı üzere 

gelininden yemek saklayan ve gelininin buzdolabına bakmasından rahatsızlık duyan 

kayınvalidenin kendisidir. Bu düşünce biçimleri ilişkileri zedeleyen ve iyi bir diyalog 

kurmayı zorlaştıran sonuçlara neden olmaktadır.  



144 

 

Diğer yandan gelin-kayınvalide ilişkilerinde kıskançlık, çatışmaları doğuran 

sebeplerden biridir. Örneğin kayınvalide Filiz Maden gelininin kendini kıskandığını sık 

sık şu cümlelerle ifade etmektedir: “Ben genç bir kayınvalideyim, gelinim beni 

istemiyor.” (30.08.2021), “Benim gibi genç kayınvalideyi kıskanıyor. Oğlumdan bile 

kıskanıyor.” (1.09.2021, “Bu gelin beni kıskanıyor, çekemiyor.” (2.09.2021). Gelin-

kayınvalide ilişkilerinde bazen gelinler kayınvalidelerini bazen de kayınvalideler 

gelinlerini kıskanabilmektedir. Kıskançlık farklı nedenlere dayanabilmektedir. Yukarıda 

geçen diyaloglara bakıldığında kayınvalide, gelininin kendini kıskanmasını genç oluşuna 

bağlamaktadır. Öyle ki kayınvalide, kullandığı ifadelerde gelininin kendini çekemediğini 

söylemektedir. Gelin kıskanmadığını belirtse de kayınvalidenin; gelini ile uzlaşamadığı 

her konuyu kıskançlığa bağladığı görülmektedir. Böylece kayınvalide her fırsatta genç 

olduğunu, dolayısıyla gençliğin verdiği güzelliğinin olduğunu üstü kapalı şekilde dile 

getirmekte ve bu durumdan bir nevi gurur duymaktadır. Nitekim kullandığı ifade 

biçimleri de gelini ile diğer alanlarda da örneğin gençlik, güzellik gibi alanlarda da 

rekabet edebileceği mesajını taşımaktadır. 

Tüm bu güç mücadeleleri içinde oğlun/eşin tutum ve davranışları da gelin-

kayınvalide ilişkilerini etkileyen önemli bir diğer unsurdur. Nitekim yanlış iletişime 

dayalı gelin ve kayınvalide ilişkilerinde yaşanan sorunlar; birçok erkek bireyi, annesi ve 

eşi arasında bırakmaktadır (Paş ve Kolluoğlu, 2020, s. 57). Örneğin 1 Eylül 2021 

tarihinde yayınlanan programda kayınvalide Filiz Maden’in oğlu Batuhan annesi ile 

eşinin arasında kalışını şu sözlerle açıklamaktadır:  

“İki dağ diyorum ikisine. Ben de ortadan geçen ırmak diye adlandırıyorum 

kendimi. İkisi de güçlü karakter olduğu için kesinlikle ben üste çıkamıyorum. 

Her zaman arada kalan oluyorum. Baskın karakterler, bunun eziyetini 

çekiyorum diyebilirim. Gönül her zaman anneden yana oluyor, eşten yana da 

oluyor. Çünkü ben kendimi terazi olarak görüyorum. Eşit tutmak zorunda 

hissediyorum kendimi. Biri eşim, biri annem. Ayrımcılık yapmıyorum 

ikisinin arasında.”  

Genel olarak bakıldığında gelin-kayınvalide ilişkilerinde denge mekanizması gören 

oğul/eş, konumunu benimsemektedir. Yukarıdaki oğlun/eşin sözlerine de bakıldığında 

annesini ve eşini bir dağa benzetmektedir. Annesi ve eşi tıpkı bir dağ gibi büyüktür. 

Yerlerinden oynamaz, ulu, görkemli kimselerdir. Kendini ise aralarından akan bir ırmak 



145 

 

olarak gören oğul/eş onları yerinden oynatmaya gücünün yetmeyeceğini ifade etmektedir. 

Nitekim hem anneye hem de eşine aynı mesafeden bakmakta ve ne anneyi ne de eşi 

karşısına alabilmektedir. Dolayısı ile genellikle erkek bireylerin kendilerini, iki kadın 

arasında dengeyi sağlayan bir terazi olarak gördüklerini ve toplumunda kendilerinden o 

yönde bir beklenti içinde olduğunu ileri sürmek mümkündür.  

Gelin ve kayınvalide ilişkileri söz konusu olduğunda sık şekilde tekrarlanan “gelin, 

kaynana toprağından olurmuş” sözüne de gelin ve kayınvalidelerin ortak yönünü 

yansıtmak için “Gelinim Mutfakta” programında da rastlanılmaktadır. Örneğin gelin 

Yaren: “kaynana gelin aynı toprak” (2.09.2021) sözünü kullanmaktadır. Bu atasözü 

kayınvalidelerin gelinlerini seçtikleri zaman diliminde geçerli olan bir sözdür. Nitekim 

kayınvalideler gelin adaylarını seçerken kendi gibi olan, anlaşabilecekleri gelinleri tercih 

etmektedir. Bu söze ilişkin bir diğer görüş de erkeklerin annelerine benzeyen kadınlardan 

hoşlandıkları yönündedir.  

Bununla birlikte ailevi ilişkilerde gelinin kayınvalidesiyle olan ilişkisi kadar ailenin 

diğer gelini ya da gelinleri ile olan ilişkisi de diğer bir deyişle eltilerin ilişkileri de önem 

taşımaktadır. Örneğin Gelin Yağnur’un: "Aynı evin içinde iki elti ne kadar iyi anlaşsak 

da olur mu kızlar?"  (31.08.2021) sözüne diğer gelinler "olmaz" şeklinde karşılık 

vermektedir. Bu durumda eltilerin bir arada anlaşamayacağı izlenimini oluşturmakta ve 

var olan ön yargıları yeniden pekiştirmektedir. 

 

5.3.4. Gelinim Mutfakta programında gelin-kayınvalide ilişkileri ekseninde        

toplumsal cinsiyete bakış   

Programa genel olarak bakıldığında ilk göze çarpan programın adı olmaktadır: 

“Gelinim Mutfakta”. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadınlara yüklenen roller 

dendiğinde akla ilk gelen rollerden biri şüphesiz yemek yapımı olmaktadır. Nitekim 

“Gelinim Mutfakta” programında bir kadın olarak gelinin, ev bölümlerinden mutfakla 

ilişkilendirilmesi; kadının medyada temsil edilişinde mutfakla sınırlandırılmasına neden 

olmaktadır.  

Bununla birlikte gelin ve kayınvalide arasındaki ilişkide de yemek yapımı bir güç 

gösterisine dönüşmektedir. Kayınvalideler yemek yapımı konusunda olgunlaşmış, 

tecrübeli kimseler olarak düşünüldüğünden “Gelinim Mutfakta” da gelinlerin yaptıkları 



146 

 

yemekler yarışmaktadır. Bu sebeple gelinler güzel yemek yaptıklarını hem kendi 

kayınvalidelerine hem de diğer kayınvalideler ile gelinlere ispatlamaya çalışmaktadır. Bu 

sebeple kadınların kendini ifade ediş biçimlerinde el lezzeti, hamaratlık, marifet 

kavramları öne çıkmaktadır. Nitekim “Gelinim Mutfakta” programının jenerik müziği 

sözleri de bu durumu bire bir yansıtmaktadır: “Gelinim mutfakta/ Yemeği tabakta/ Tadı 

damakta/ Gelinim mutfakta/ Üstüne yok lezzeti bulmakta/ Masayı donatıp kurmakta/ 

Sanat eseri gibi sunmakta/ Gelinim mutfakta”. Sözlere bakıldığında gelin; zamanını 

mutfakta geçiren, lezzetli yemekler yapan, masayı donatarak kuran, yemeği sanat eseri 

şeklinde sunan bir kadın olarak betimlenmektedir. Tüm bu nitelikler özel anlamda gelini 

inşa ederken genel anlamda ideal kadını inşa etmektedir. 

Öyle ki bekâr olan kayınvalidesi Filiz Maden’in yeniden evlenmesine karşı çıkan 

gelin Yaren’in düşünceleri de evlilikte kadının konumunu üstü örtülü bir şekilde 

aktarmaktadır: “Benim kaynana evlenmek istiyor ama benim kaynanam düzenli yemek 

yapmaz. Düzenli düzenli gezer ama düzenli yemek yapmaz. Evini temizlemez. Nerede 

sabah orada akşam. Gezer gezer eve gelir, yatar. Sabah kalkar, giyinir kuşanır, tekrar.” 

(1.09.2021). Bu düşüncelerden yola çıkarak aslında evlilik kurumu ile birlikte kadından 

beklenen sorumlulukların ifade edildiği görülmektedir. Şöyle ki kadın evlendikten sonra 

düzenli yemek yapmalı, evini temiz tutmalı ve az gezmeli, az giyinip kuşanmalıdır.  

Diğer yandan kadının alınan, verilen bir nesne olduğuna ilişkin ifadeler daha çok 

evlilik kurumu ile görünürlük kazanmaktadır. Örneğin gelin almak, gelin vermek, kız 

istemek, kız almak, kız vermek, kız kaçırmak gibi deyimler âdetler adı altında kadının 

nesneleşmesini meşrulaştırmaktadır. Bu sebeple “gelin olmak” alınıp verilmekten kimi 

zaman kaçırılmaktan geçen bir süreci anlatmaktadır. Örneğin oğluyla kaçarak evlenen 

gelini için kayınvalide Emine Sağol, herhangi bir düğün yapmayışını şu şekilde 

açıklamaktadır: “Düğün yapmadım, gelinlik giydirdim. Düğüne ne gerek var? Salonunu 

tut, kına gecesini yap, onu yap bunu yap, bir sürü masraf.” (30.08.2021). Kayınvalidenin 

bu düşüncelerine diğer kayınvalideler: “Sen bedavaya gelin almışsın.” şeklinde karşılık 

vermektedir. Bedavaya gelin almak söylemi, kadının günümüzde de alınır-verilir bir 

nesne olarak görüldüğünün bir yansımasıdır ve aynı söylem, gelin almanın masraflı bir iş 

olduğu anlamını da içinde taşımaktadır. Bu konuyu şu şekilde de açıklamak mümkündür: 

Örneğin başlık parasının önemini büyük oranda yitirdiği günümüzde düğün masraflarının 

büyük bir kısmının erkek tarafına ait oluşu, kız tarafının “veren” erkek tarafının ise “alan” 

taraf olarak görülmesinin bir sonucudur. Buna bağlı olarak kızı alan tarafın masrafları 



147 

 

karşılaması beklenmektedir. Bu sebeple düğün masraflarını karşılayacak maddi güce 

sahip olmayan erkekler için evlilik güç bir durumu ifade etmektedir.  

Ayrıca gelin ve kayınvalide ilişkilerinde paylaşılamayan erkek olarak öne çıkan 

oğlun ya da eşin yerinin, 30 Ağustos 2021 tarihli yayında gelin Zeynep ile kayınvalide 

Emine Sağol arasında geçen diyalogda şu şekilde konumlandırıldığı görülmektedir: 

Kayınvalide E.S.: Oğlumun evi ne zaman senin evin oldu? 

Gelin Z.S.: Oğlunun evi mi? Pardon da senin oğlun, benim iki çocuğumun 

babası. Yapacak, alacak; ben de çatır çatır yiyeceğim (30.08.2021). 

Yukarıda geçen diyaloglarda üstü örtülü biçimde değinilen ataerkil söylem, 

toplumsal cinsiyet rollerini kendi içinde meşrulaştırmaktadır. Toplum tarafından erkek 

çalışmakla ve evin geçimini sağlamakla sorumlu tutulmaktadır. Erkeğin çalışıyor oluşu 

ve kadının çalışmayıp çocuklara bakışı, toplumsal cinsiyete göre rollerin dağılımının 

gerçekleştiğini göstermektedir. Nitekim erkek çalışacak, yapacak, alacak kimsedir ve 

kadın da çocukların bakımını üstlendiğinden ötürü erkeğin kazancını doğal bir hak olarak 

harcayacak olan kimsedir. Bu durumda kadının üretim ağının ve çalışma hayatının dışına 

itilip ev içi rolleri ile yetinmesine neden olmaktadır.  Bununla birlikte kayınvalidenin; 

oğlu ile gelininin evini “oğlunun evi” şeklinde görüşü gelini dışlamaktadır. Bu durumda 

aileye sonradan katılan gelinin erkekten sonra geliyor oluşundan kaynaklanmaktadır. 

Esasen ev ne yalnız gelinin ne de yalnız damadındır. Ev, ortak bir kullanım alanıdır. 

Ataerkillikte ise yalnız erkeğin evi olarak ifade edilmekte, kadın görmezden 

gelinmektedir.  

Özellikle gelin ve kayınvalide ilişkilerinde erkeğin paylaşılamıyor oluşu kıskançlık 

yaratmaktadır. Kayınvalideler erkek tarafı olarak gelin almış taraf olsalar da oğullarını 

gelinlerine kaptırdıklarını düşünebilmektedir. Nitekim kendilerinden sonra oğullarını 

etkileyecek, bir başka kadın daha vardır. Örneğin Kayınvalide Filiz Maden’in: “Ben senin 

kayınvalidenim, sen istesen de istemesen de. Ben sana aslanlar gibi oğlumu verdim.” 

(1.09.2021) sözlerinde de ifade edildiği üzere kayınvalideler için oğullarının evliliğinin 

kimi zaman “oğlunu vermek” şeklinde görülmesine neden olmaktadır. Bununla birlikte 

bu ifade biçiminin kadında olduğu gibi erkeği nesneleştirmediğini de belirtmek 

gerekmektedir.  

Toplum, çocukların bakımı ve yetiştirilmeleri söz konusu olduğunda genellikle 

bunlardan kadınları sorumlu tutmaktadır. Nitekim erkeğin çalışması gerekmekte ve ev içi 



148 

 

rollerle donatılan kadın için çocukları ile ilgilenememek; anneliğini toplum tarafından 

sorgulanan bir duruma getirmektedir. Bununla birlikte gelin ve kayınvalide ilişkileri 

bağlamında çocuk bakımı ele alındığında, çocuk bakımıyla ilgili beklentiler babaanneye 

ve anneanneye doğru kaymaktadır. Örneğin 30 Ağustos 2021 tarihli yayında Gelin 

Zeynep ve kayınvalidesi Emine Sağol arasında geçen bir diyalog bu durumu aşağıdaki 

şekilde yansıtmaktadır: 

Gelin Z.S.: Benim annem iki tane çocuğuma bakıyor. Benim bebeğim var. 

Benim annem şu an ona bakıyor. 

Kayınvalide E.S.: Bakıyorsa anneannesidir, bakacak. 

Gelin Z.S.: Sen neden bakmıyorsun? 

Kayınvalide E.S.: Ben bakmam. Ben rahatımı bozamam. Kusura bakma. 

Daha açık bir ifade ile kadının gelin oluşuyla başlayan çocuk dünyaya getirme 

süreci ona çocuğun bakımı hususunda önemli roller yüklemekte ve yine aynı kadın ileride 

kayınvalide olduğunda bu defa torununun bakımı konusunda yardımcı olması gereken 

kişi olarak görülmesiyle devam etmektedir. Kadının çocuk bakma süreci bir dönem kendi 

çocuğu, başka bir dönem çocuğunun çocuğu şeklinde sürmektedir. Diğer yandan dedelere 

yüklenmeyen çocuk bakımı ve çocuğu yetiştirme konuları daha çok ailenin kadın 

üyelerine bırakılmaktadır. Bu sebeple çalışan kadınların en büyük destekçilerinin de 

anneleri ve kayınvalideleri olduğunu söylemek mümkündür. 

Toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında kadınla özdeşleştirilen diğer bir kavramı 

oluşturan “hizmet”; gelin ve kayınvalide ilişkilerinde de öne çıkmaktadır. Kadın 

evlendiğinde eşine ve çocuklarına hizmet etmekle sorumlu görülmektedir. Aynı zamanda 

bu hizmetin kapsamına eşin ebeveynleri de girmektedir. Nitekim 1 Eylül 2021 tarihinde 

yayınlanan programda kayınvalide Filiz Maden’in oğlu Batuhan’ın: “Benim evimde 

anneme hizmet edilecek.” ifadesi; çoğunlukla kadından beklenilen davranış biçiminin 

erkek tarafından özellikle belirtilmesi ile erkeğin ataerkilliğini, kadına yüklenen 

toplumsal cinsiyet rolünü güçlendirmektedir.  

Diğer yandan iyi yemek yapımının beceriye dayalı ve yemek yapımının karmaşık 

bir faaliyet oluşu, kadınların yemek yapımına bir övünç nedeni yüklemelerine neden 

olmaktadır. Buna bağlı olarak kadınlar üstünde kurulan otorite, bu övünçle 

sağlanmaktadır (İnce, 2015, s. 147). Örneğin gelin Yağnur diğer gelinlere: “Benim sizden 

tek farkım yedi yaşından beri yemek yaptığım için lezzet konuşuyor.” (30.08.2021) 



149 

 

demesi kadın ve mutfak ilişkisini öne çıkarmaktadır. Kız çocukları; erken yaşlarda 

annelerinin yanında mutfak eğitimi almakta ve ileride iyi yemek yapıyor oluşlarını, 

özünde toplumsal cinsiyet rollerini benimsemiş olmanın verdiği durumu bir gurur olarak 

ifade etmektedirler. Nitekim erkek çocukları bu şekilde yetiştirilmemekte ve yetişkin 

erkek bireyler kendilerini yemek pişirme konusunda hamaratlık üzerinden 

tanımlamamaktadırlar.  Oysaki kadınlar için hamarat olmak, iyi yemek yapmak âdeta bir 

övünç kaynağı olmaktadır. 

 

 

          Görsel 5.3.1. Hafta finalinde beş bileziği kazanan gelin35 

 

Bununla birlikte “Gelinim Mutfakta” programında ödül olarak her gün çeyrek altın 

ve hafta finalinde beş bilezik verilişinin temelinde de toplumsal cinsiyet rollerini aramak 

gerekmektedir. Nitekim bilezik, genellikle bir kadın aksesuarıdır. Altın oluşu ise bileziğe 

maddi bir değer biçilmesini sağlamaktadır. Altın bilezik ve gelin bağlamında 

bakıldığında, özellikle yeni evlenmiş gelinlerin taktığı takıların, genellikle altın olduğu 

bilinmektedir. Örneğin 31 Ağustos 2021 tarihli yayında gelin Aslıhan’ın: “Kayınvalidem 

istese bana altın takabilirdi. Benim kuzenimin durumu daha kötü. İki yüz gram, yemin 

ediyorum bir gram abartmıyorum, iki yüz gram bilezik istediler. Borç buldu etti, bir 

şekilde taktı. Öbür gelinine de yüz gram taktı. Yemin ediyorum.” sözleri altın ve kadınlar 

arası ilişkiler arasında kurulan bağı yansıtmaktadır. Öncelikle âdet adı altında toplumun 

koyduğu normlar göze çarpmaktadır. Nitekim düğünde geline altın takmak, bir âdettir. 

Bu takılar; yüzük, küpe, kolye, bilezik, kemer gibi aksesuarlardır. Altın düğünde önemli 

bir olgudur. Borç harç bir şekilde bulunup takılması gerekli görülmektedir. Öyle ki gelin 

Aslıhan’da da görüldüğü üzere kendilerine takılmayan altınlar gelinlerin kendilerini eksik 

hissetmelerine neden olabilmektedir. Nitekim gelin Aslıhan da bu eksikliği hisseden bir 

 
35https://www.youtube.com/watch?v=xGlK9SkjyI0 (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

https://www.youtube.com/watch?v=xGlK9SkjyI0


150 

 

gelindir. Kendi kuzeninin durumu olmadığı halde para bulup istenilen iki yüz gram altın 

bileziği taktıklarından söz ederek, kuzeninin durumu ile kendi kayınvalidesinin 

durumunu karşılaştırmaktadır. Böylece kuzenine imrenmekte, diğer yandan kendi 

kayınvalidesine sitem etmektedir.  

Genel olarak bu söylemlere bakıldığında düğünlerde kız tarafının, erkek tarafına 

bulunduğu altın talebinin kimi zaman erkek tarafını borca sürüklediği de bir gerçektir. Bu 

durumda kadının alınan-verilen bir nesne olarak görüldüğünün ve erkek tarafının tüm 

masrafları karşılamakla sorumlu olduğunun altını çizmektedir. Nitekim kız tarafı, erkek 

tarafı kadar düğün masraflarına ortak olmamaktadır. Bununla birlikte giydirilen, 

süslenilen, takılar takılan kadın nesneleştirilmiş konumunu kanıksamaktadır. O da 

giydirilmeyi, süslenmeyi, takılar takmayı beklemektedir. Programın büyük ödülü olarak 

sunulan beş altın bilezik de kadının bu beklentisini karşılamaya yöneliktir. Bu sebeple 

ödül para olarak verilmemekte, bir kadın aksesuarı olarak nitelenen altın bilezikler 

şeklinde verilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

 

6. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu çalışmada gelin-kayınvalide temalı televizyon programlarının; ataerkillik, 

toplumsal cinsiyet ve aile değerleri bağlamında gelin-kayınvalide ilişkilerini nasıl 

sunduğu ele alınmıştır. 

Kültürel geçmişi yüzyıllar öncesine dayanan gelin-kayınvalide ilişkileri, ataerkil 

değerler etrafında ortaya çıkmakta ve ataerkil düzene göre şekillenmektedir. Gelinler ve 

kayınvalideler, aile hayatında kendilerine biçilen geleneksel rollerle yer almaktadırlar. 

Anlatılara ve ön yargılara göre değişiklik içerse de toplumda, gelinlerin ve 

kayınvalidelerin karşıt iki kutbu temsil ettiği yönünde genel bir kanaat bulunmaktadır. 

Bununla birlikte aile kalıpları, yaşam biçimleri, yetiştirilme tarzları, geleneksel tutumlar, 

yapısal ve kurumsal değişimler, modernleşme süreci, geleneğin modernizme uyumu, 

evlenme pratiklerindeki dönüşüm; gelin ve kayınvalide ilişkilerini etkilemektedir. 

Özellikle kitle iletişim araçları içinde televizyonun yaygınlaşması, gelin-kayınvalide 

ilişkilerini farklı bir zemine taşımıştır. 

Kuşkusuz televizyon ile toplum arasında etkileşime dayalı bir ilişki bulunmaktadır. 

Televizyon çeşitli içeriklerle toplumu yansıtmakta ve bu yansıtma biçimleri de toplumu 

etkilemektedir. Ailevi ilişkilerde bir problem olarak öne çıkan gelin-kayınvalide 

geçimsizliği, televizyon içeriklerini etkilemektedir. Diğer yandan televizyonun gelin-

kayınvalide geçimsizliğini yansıtma biçimleri de toplumu etkilemektedir.  

Nitekim kırılgan yapıda olan gelin-kayınvalide ilişkileri; içinde barındırdığı 

gerilimden ve çekişmeden dolayı televizyon dizilerine, reklamlarına ve programlarına 

konu olmaktadır. Bu yayınlar yoluyla gelin-kayınvalide ilişkileri medyatik bir görünüme 

kavuşmaktadır. Böylece gelin-kayınvalide ilişkileri, popüler kültürün vazgeçilmez bir 

ögesi olup televizyon yayınları aracılığıyla gelin-kayınvalide karşıtlıkları tekrar 

üretilmektedir. 

Çalışmanın konusu olan programlar; kadınların televizyonda görünürlük 

biçimlerini toplumsal cinsiyet rolleri ile benzer şekilde sunmaktadır. Programlarda; 

kadınlar yemek yapmakta, hizmet etmekte, temizlikten sorumlu tutulmakta ve modaya 

uygun giyinmek için çabalamaktadır. Gelin-kayınvalide ilişkileri özelinde, kadınların 

kadınlığı yarıştırılmakta ve ideal gelin söylemi altında ataerkil düzene uygun ideal kadın 

inşa edilmektedir.  



152 

 

Çalışmaya konu olan programlar genel olarak yemek yapımı üzerinden ilerlemiştir. 

Gelin-kayınvalide ilişkileri; düğün süreci, oğul ya da eş üzerinde iktidarını kaybetme 

korkusu, yemek yapımı, temizlik işleri, çocuk/torun bakımı, aile mahremiyeti ile ilgili 

konular ve alternatif senaryolar üzerinden sunulmuştur. Bütün ev içi işlerin kadının 

sorumluluğu altında olduğu vurgulanmış ve erkeklerin ev içi işlerde adının geçmeyişi ile 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği pekiştirilmiştir. Erkeklerden beklenenler; ilişkide ilk adımı 

atması, düğün masraflarını karşılaması, evi geçindirmesi, yemeğin tadına bakması 

şeklinde olmuştur. Programlarda toplumsal bir problem olarak öne çıkan gelin-

kayınvalide ilişkilerini çözüme kavuşturacak yöntemlerden ve kadının toplumdakini 

yerinden söz edilmemiştir.  

İncelenen “Damat Bayıldı” programında gelinler ve kayınvalideler; yemeği en iyi 

şekilde yaparak sunucu ve diğer gelinler ile kayınvalidelerden yüksek puan almaya, 

damadın beğenisini kazanmaya çabalamıştır. Kadınlara yüklenen toplumsal cinsiyet 

rollerinden biri olan yemek yapımı, programda kadınlar arasında bir rekabete 

dönüşmüştür. Damat ise geleneksel rollerde olduğu üzere kendine sunulan yemeği yiyen 

ve hangi yemeğin lezzetli olduğuna karar veren kişidir. Dikkat çeken bir diğer konu ise 

yarışmacıların kadına ve erkeğe yüklenen toplumsal cinsiyet rollerini sorgulamadan 

kabul etmeleri ve bu rol dağılımından bir rahatsızlık duymamalarıdır. Aynı zamanda 

programda kadınların hemcinslerine destek olmadığı da görülmüştür. Her bir kadın 

kendini diğer kadınlardan daha becerikli görüp diğer kadınları küçümsemiştir. 

Kadına yüklenen yemek yapma eyleminin “erkeğin kalbine giden yol, midesinden 

geçer” sözü ile romantize edildiği “Damat Bayıldı” programında, kadının medyada 

görünürlüğü mutfak ile sınırlandırılmıştır. Erkeğin mutfağın dışında bırakılması ve 

yemek yapma sürecine dahil edilmemesi, yemek yapımını “kadın işi” olarak gören 

geleneksel rolleri desteklemiştir. 

 “Damat Bayıldı” programında gelinlerin dışında kayınvalideler de yemek yapma 

sürecine dahil olmuştur. Gelinlerin yemekleri gelinler tarafından, kayınvalidelerin 

yemekleri kayınvalideler tarafından puanlanmıştır. Böylece programda bir statü denkliği 

sağlanmıştır. Yılların tecrübesine ve yılların ev kadınlığına karşın güzel yapılamayan 

yemekler; gelinler ve kayınvalideler tarafından yakışık olmayan bir durum olarak 

görülmüştür. Aynı zamanda gelin ile kayınvalidenin damada, en lezzetli yemeği sunma 

uğraşıları kendi aralarında da rekabet etmelerine neden olmuştur. Bu durumda, kadının 

yaptığı yemeğin kabul görmesini bir erkeğin onayına bağlamıştır. Eşinin ve annesinin 



153 

 

yaptığı yemeklerden hangisinin daha güzel olduğuna karar veren damat; cinsiyet 

rollerinin dağılımının kanıksandığını göstermiştir. 

“Damat Bayıldı” programında basmakalıp yargıların yeniden üretildiği ve 

normalleştirildiği gözlemlenmiş bir diğer olgudur. “Büyük kadın, erkeğini zengin 

edermiş.”, “Her erkeğin arkasında bir kadın olmalı.”, “Bir erkeğin kalbine giden yol 

midesinden geçer.” şeklindeki söylemler dayanağı olmayan toplumsal inançların ve 

toplumsal cinsiyet rollerini pekiştiren değer yargılarının yeniden üretilmesine, kadının 

geri planda kalışının meşrulaştırılmasına katkı sunmuştur. 

İncelenen “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programı ise; gelinlerin kayınvalideleri 

evlerinde en iyi şekilde ağırlamak, en lezzetli ikramları sunmak, en iyi şekilde hizmet 

etmek için diğer gelinlerle yarıştığı ve kayınvalidelerin de gelinlerini en iyi şekilde 

giydirmek için diğer kayınvalidelerle yarıştığı bir programdır. Programda gelin kimliği; 

misafiri güler yüzle karşılama, lezzetli ve çeşit çeşit ikramlar hazırlama, hizmette kusur 

etmeme, temiz ve düzenli olma, büyüklerine saygılı davranma ve güzel giyinme üzerine 

inşa edilmiştir. Gelinler, kendilerinden beklenen geleneksel rollerin dışına çıktığında 

kayınvalidelerden düşük puanlar almıştır. 

“Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında kusursuz bir misafirperverlik ve titizlik 

beklentileri gelinleri güç bir duruma düşürmüştür. Kayınvalideleri en iyi şekilde 

ağırlayacaklarına inanan gelinler, kayınvalideler tarafından beğenilmediğinde sert bir 

şekilde eleştirilmiştir. “Her şeyler orta yerde. Ne bu böyle? Ne biçim gelinmiş bu! 

Tabaklar orta yerde. Bunları insan bir toplar en azından.”, “Ocağın kirine, pisliğine bak! 

Dolap yağ içinde. Bir de dikkatimi çekti. Perdenin kirine bak! Bizim geleceğimizi biliyor, 

neden temizlememiş?”, “Gelin Hanım, misafirinin geleceğini bilmiyor muydun? Her 

şeyin dört dörtlük olması gerekiyor.”, “Gelin sürekli oturuyor. Bir şey istiyoruz. Gelin 

gidiyor, iki saat mutfakta kalıyor. Bu ne ağırlık!” şeklindeki ifadelerle gelinlerin 

misafirperverlik ve temizlik konularında kusursuz olmalarının gerekliliği kayınvalideler 

tarafından sürekli vurgulanmıştır. Aynı zamanda kayınvalidelerin gelinlerden daha titiz 

kimseler oldukları ve gelinlerin temizliklerini beğenmedikleri söylemleri tekrar kabul 

edilmiş ve meşrulaştırılmıştır. 

Kadınla özdeşleşen yemek yapma, temizlik işleri, hizmet etme rolleri “Zahide 

Yetiş’le Gelin Görün” programının geneline egemen olmuştur. Yarışmacılar tarafından 

içselleştirilen bu geleneksel roller, kayınvalideler aracılığı ile denetlenerek hem gelinler 

hem de kayınvalideler tarafından kanıksanmıştır. Programda evini düzenli ve temiz tutan, 



154 

 

ikramlarını lezzetli ve çeşit çeşit hazırlayan, hizmeti en iyi biçimde sunan, misafirlerini 

en güzel karşılayan kadın; ideal gelin olarak gösterilmiştir.  Gelinler misafirlere iyi hizmet 

ettiği sürece kayınvalideler tarafından yüceltilmiş, iyi hizmet edemediğinde ise 

ayıplanmıştır. 

 “Zahide Yetiş’le Gelin Görün” programında “moda avcısı” şeklinde adlandırılan 

kayınvalideler kendilerine sunulan konseptlere uygun şekilde gelinlerini giydirmeye 

çalışmıştır. Gelinlerin görünürlüğü ev içi rollerin dışında moda etrafında gelişmiştir. 

Gelinler için bu defa güzel görünme ve beğenilme endişesi ön plana çıkmıştır. Gelinlerin 

giyinip süslenip kayınvalidelerin karşılarına çıkmaları, kadın bedenini nesneleştirmiştir. 

Kadının hayattaki var oluşunu ev içi roller ve moda ile sınırlandıran program, toplumsal 

cinsiyet rollerini yeniden üretmiştir. 

Gelinlere ve kayınvalidelere yüklenen toplumsal roller “Zahide Yetiş’le Gelin 

Görün” programında açık bir şekilde görülmüştür. Kayınvalideler; gelinlere müdahale 

eden ve gelinlerini oğullarına şikâyet eden kimseler şeklinde temsil edilmiştir. Toplumun 

kayınvalideye yüklediği bekçilik rolü, programda da karşılık bulmuştur. Böylece ataerkil 

düzene uygun bir şekilde kayınvalideler gelinlerine bekçilik etmiştir. 

İncelenen üçüncü program “Gelinim Mutfakta” da ise gelinler en iyi yemeği 

yapmak ve kayınvalideler, gelinlerinin yaptığı yemeği bulup yüksek puan vermek için 

çabalamıştır. Mutfak ve gelin kavramlarını yan yana getiren programda kadınlar, mutfak 

alanı ve yemek yapımı ile sınırlı bir şekilde televizyonda temsil edilmiştir. 

“Gelinim Mutfakta” programında aile mahremiyeti ile ilgili konuların açık bir 

şekilde paylaşıldığı gözlemlenmiştir. Gelinler kendi aralarında kayınvalidelerinin, 

kayınvalideler ise kendi aralarında gelinlerinin kötü yanlarını sayıp dökmüş ve 

gelinlerinin ya da kayınvalidelerinin kötü yanlarını birbirleri ile yarıştırmışlardır. Bu 

sebeple programda dedikodu unsuru belirgin bir şekilde öne çıkmıştır. Öyle ki aile 

mahremiyetine ilişkin detaylar bile gelinler ya da kayınvalideler tarafından sakınmaksızın 

açığa vurulmuştur. Bu durumun sonucu olarak taraflar birbirlerine sürekli ithamlarda 

bulunmuştur. Kayınvalideler gelinlerini; evine gelir gelmez buzdolabını karıştırmakla, 

oğluna yemek hazırlamayıp dışarıdan sipariş vermekle, kendilerine ettikleri yarım 

hizmetlerle, kıskançlıkla, kendilerini telefonlarına kaydetme biçimleriyle, annelerini 

kayırmakla suçlamıştır. Gelinler ise kayınvalidelerini; cimri ve pinti olmakla, kendi 

hesaplarına habersiz bakkala veresiye yazdırmakla suçlamıştır. Böylece programda 

gelinlerin ve kayınvalidelerin birbirlerine karşı küçük düşürücü, suçlayıcı ifadeler 



155 

 

kullanmalarına izin verilmiştir. Uzlaşımdan uzak, küçümseyici tavırların yer aldığı 

program, erkek egemen düzenin sürdürülmesine katkı sunmuş ve kadınlar arasındaki 

dayanışma duygusuna zarar vermiştir. Aile üyeleri arasındaki iletişim sorunlarını 

çözebilecek ve ön yargıları kırabilecek düzeyde bir gelin ve kayınvalide ilişkisi 

programda sunulmamıştır. Özellikle aile mahremiyetinin tüm ayrıntılarıyla programda 

ortaya konulması etik olmamakla birlikte çözümsüz çatışmalar doğurmuştur. 

İncelenen programların ortak noktası toplumsal cinsiyet rolleri çerçevesinde çizilen 

kadınlık olgusu olmuştur. Eğitim düzeyleri, yaşam biçimleri, yetiştirilme tarzları 

değişiklik içerse de kadınlar, bu tür programlarda toplumsal cinsiyet rollerini en iyi 

şekilde sergilemek için yarışmıştır. Yayınlandığı dönemlerde toplumun belirli kesiminin 

beğenisini kazanmış ve sosyal medya üzerinden de sıkça takip edilmiş bu programlar, 

kadınları ve erkekleri şüphesiz etkilemektedir. Programlar aracılığıyla erkeklerde 

kadınlara yönelik -programlarda sunulduğu gibi- beklentiler yaratmakta ve kadınların, 

kendilerine biçilen rolleri sorgulamaksızın yeniden benimsemelerini sağlamaktadır. 

Erkek egemen söylemin kadına yüklediği rollere uygun hazırlanan bu programlar 

ataerkilliği; gelin-kayınvalide ilişkilerinin içine gömülü olarak tekrar üretmiştir. 

Toplumsal cinsiyette erkeğin kadını denetleme işlevi, bu programlarda kayınvalideler 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Ayrıca kadınların kendilerine biçilen rolleri 

kabullenmeleri; söz konusu rollerin bu programlarda yeniden üretilmesini sağlamıştır. 

Kadının; evlilik, aile kurma, doğurganlık, çocuk bakımı, yemek yapımı, titizlik, 

hizmet etme sözcükleri ile televizyonda ön plana çıkması kadının toplumdaki var oluşunu 

ev ve ev içi işler ile sınırlandırmıştır. Programların süresi boyunca kadın problemlerinden 

ve ev dışındaki yaşamdan söz edilmemesi dikkat çekmiştir. Bu durum kadına yönelik 

cinsiyet ayrımcılığını pekiştirmiştir. 

İncelenen üç programda da jenerik müziği sözlerinin toplumsal cinsiyet rolleri 

çerçevesinde yazıldığı gözlemlenmiştir. “Annenin lezzeti, eşin marifeti, kolaysa seç 

tarafını, damat bayıldı.”, “Moda avcısı kayınvalideler, evde maharetli gelinler, dedikodu 

medikodu çekişme dizi, son sözü söyler Zahide’nin oyu, gelin görün.”, “Gelinim 

mutfakta, yemeği tabakta, tadı damakta, gelinim mutfakta, üstüne yok lezzeti bulmakta, 

masayı donatıp kurmakta, sanat eseri gibi sunmakta, gelinim mutfakta.” sözlerinde 

kadınların yerinin mutfak dolayısı ile ev olduğu, kadınların maharet ve marifet sözcükleri 

ile nitelendirildiği dikkat çekmiştir. Hamaratlık, moda, dedikodu sözcükleri kadınlarla 

özdeşleştirilmiş ve jenerik müzikler aracılığı ile bu söylemler tekrar üretilmiştir.  



156 

 

İncelenen üç programda da gelin-kayınvalide geçimsizliğinin alternatif senaryolar 

ve kurmaca sorular üzerinden tekrar meşrulaştırıldığı dikkat çekmiştir. Gelinlere ve 

kayınvalidelere sorulan soruların temelinde olumsuzluk bulunduğu ya da olumsuzluğu 

açığa çıkarmanın hedeflendiği gözlemlenmiştir. Damat Bayıldı programında: “Anneniz 

mi eşiniz mi daha sivri dillidir?”, “Annenizin mi yoksa eşinizin mi gözyaşlarına 

dayanamazsınız?”. Zahide Yetiş’le Gelin Görün programında: “Sizin istemediğiniz bir 

gelini, oğlunuz istemiş almış. Hayır diyememişsiniz ama gönlünüz de yok. Kıyafetinizle 

bunu belli eder miydiniz düğünde?”, “Kayınvalideniz sizden izinsiz eve girseydi, ne 

yapardınız?”. Gelinim Mutfakta programında: “Kayınvalidenizden borç para istediniz. 

‘Durumum hiç iyi değil. Ben bu ara biraz sıkışığım kızım. Köyde kalacağım. Köyde de 

telefon çekmiyor. Kapalı olur, ararsan ulaşamazsın.’ dedi. Kaynananız yurt dışına çıkmış 

arkadaşıyla. O yüzden de telefonu kapalı. Tepkiniz ne olurdu?”. Programlardaki bu tür 

sorular, gelini ve kayınvalideyi karşı karşıya getirmiş ve sorular aracılığıyla kadınlar 

arasında tartışma yaratacak ortamların oluşması sağlanmıştır.  

Bu programlar aracılığıyla kadınlardan beklenen gelinlik ve kaynanalık rollerine 

ilişkin mesajlar izleyici kitleye sunulmuştur. Aynı zamanda erkek egemen sistemin 

değerlerine uygun şekilde sunulan açık veya kapalı bu mesajlar aracılığıyla kadın ve 

erkek izleyicilerin, cinsiyetlerine yüklenen geleneksel rollerini; benimseyip 

kanıksamaları pekiştirilmiştir. Böylece toplumsal cinsiyet eşitsizliği güçlendirilmiştir. 

İncelenen programlarda gelinin istenen, verilen ve alınan bir nesne olarak görülüşü 

tekrar üretilmiş ve kayınvalideler, gelini alan taraf olarak temsil edilmiştir. Kayınvalideler 

“kız alan” tarafta ise oğlu ile gelininin evliliğine müdahaleci bir tavır sergilemiş; “kız 

veren” tarafta ise müdahaleden sakınmıştır.  

İncelenen programlarda gelinler; güzel yemek yaptığı, titiz olduğu, iyi hizmet ettiği, 

erkeğin beğenisini kazandığı ölçüde diğer gelinler arasında yükselmiştir. Gelinden 

beklenenlerle, ataerkil düzenin kadına biçtiği roller bağdaşmaktadır.  Bu durumda kadının 

toplumsal hayatın; ekonomik, siyasi, kültürel vb. pek çok alanında var olabilme 

savaşımında konumunu güçleştirmiştir. Nitekim kadına toplum tarafından yüklenen 

cinsiyet rolleri ile benzer olarak kadının hayattaki tek amacı yemek ve temizlik yapmak, 

hizmet etmek, erkeğin beğenisini kazanmak ve böylelikle verilen ödüllere sahip olmak 

şeklinde gösterilmiştir. Kadınlar da programlarda bu rolleri içselleştirmişlerdir. 

İncelenen programlar içinde “Damat Bayıldı” ve “Gelinim Mutfakta” 

programlarında verilen ödüllerin kadını nesneleştirdiği dikkat çekmiştir. Her iki 



157 

 

programda da günün sonunda verilen ödül bir çeyrek altın iken hafta finalinde “Damat 

Bayıldı” programında beş tam altından oluşan bir kolye, “Gelinim Mutfakta” 

programında ise beş adet bilezik ödül olarak verilmektedir. Kadınlar tarafından 

kanıksanan ev içi rollerin ayrıca kadını seyirlik bir nesneye dönüştüren kolye ve bilezik 

aksesuarları ile güçlendirildiği gözlemlenmiştir. 

Gündüz kuşağında yayınlanan bu tür programların hedef kitle olarak çalışmayan 

kadınları seçtikleri düşünüldüğünde izlerkitleye kültürel anlamda katkısının ne olduğu 

tartışma konusu olmaktadır. Gündelik hayatında da ev işleri ile uğraşan, yemek ve 

temizlik yapan kadınlara; televizyon programlarında da yemek, temizlik, ev işleri konulu 

programlar sunulmaktadır. Bu durumda kadının kültürel gelişimini, ev içi işlerle 

kısıtlamaktadır. 

Ardışık yıllarda yayınlanan televizyon programlarının genel olarak aynı konuları 

işlediği ve gelin-kayınvalide ilişkilerini benzer şekilde ele aldığı gözlemlenmiştir. 

Dolayısı ile televizyonun, gelin-kayınvalide ilişkileri özelinde, kadını temsil etme 

biçimleri ilerleyen yıllarda bir değişikliğe uğramamıştır. 

Medya hizmet sağlayıcı olarak adlandırılan televizyon yayın kuruluşlarının 

şüphesiz yayın içeriklerine ilişkin program düzenleme serbestlikleri ve uymaları gereken 

yayın ilkeleri bulunmaktadır. Bununla birlikte bu serbestlik, yayınlarından dolayı 

topluma karşı sorumluluklarını da kapsamaktadır. Topluma karşı sorumlu yayın 

anlayışından uzaklaşan medya hizmet sağlayıcıları, izlenme kaygılarını ön planda tutup 

kimi zaman yasal yayın hizmeti ilkeleri ile bağdaşmayan yayın hizmeti sunabilmektedir. 

Nitekim izlenme kaygısının egemen olduğu çalışmanın konusu olan televizyon 

programlarında; aile hayatının mahremiyeti ile ilgili konuların paylaşılması ve kaba bir 

üslup ile düşüncelerin ifade edilmesi serbest bırakılmıştır. Programlarda aile ve evlilik 

kurumlarına ilişkin ön yargılar tekrar oluşturulmuş ve gelin-kayınvalide geçimsizliğini 

meşrulaştırıcı örnekler sergilenmiştir.  

Buradan hareketle televizyon programlarının; toplumsal sorumluluk anlayışı içinde 

ve toplumsal cinsiyet eşitliğine katkı sunacak biçimde, kadının konumunu güçlendirecek, 

ailevi değerleri yıpratmayacak ve toplumsal problemlere çözümler üretecek şekilde 

hazırlanmasının gerekliliği ortaya çıkmaktadır.  

Bu çalışmanın ilerletilebilmesi ve konu ile ilgili yeni çalışmaların ortaya 

konulabilmesi için araştırmacının önerileri şunlardır:  



158 

 

1. Gelin-kayınvalide ilişkileri bağlamında televizyon programlarını ele alan bu 

çalışmadan yola çıkılarak programları hazırlayan yapım ekibi ile görüşmeler 

sağlanarak programların hazırlanma süreçleri çalışmaya dahil edilebilir. 

2. Çalışmanın ilerletilebilmesi adına, televizyon programlarına yarışmacı olarak 

katılan bireyler ile görüşülerek daha ayrıntılı çözümlemeler yapılabilir. 

3. Çalışma; programları hazırlayanlar, programlara katılanlar ve programları 

izleyenler bağlamında geniş bir açıdan analiz edilebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

KAYNAKÇA      

Ağdemir, S. (1991). Aile ve Eğitim. Aile ve Toplum (1). 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/198056 (Erişim Tarihi: 

22.10.2020) 

Ahmetbeyoğlu, A. (2015). İslamiyet Öncesi Türklerde Sosyal ve Ekonomik Yapı. İ. 

Çapcıoğlu ve H. Beşirli içinde, Türk Kültürü (s. 342). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Akıncı Yüksel, N. Aysun (2016). İki Kişilik Dans: İletişimde Toplumsal Cinsiyete Dayalı 

Farklılıklar.  Konya:Literatürk Yayınları. 

 Altunsu Sönmez, Ö. (2019). Gelin Kaynana Çatışması Üzerine Sosyolojik Bir Analiz. 

Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 13(19), 1159-1201. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/817481 (Erişim Tarihi: 

10.01.2021) 

Apalı, Y. (2011). Sosyolojik Açıdan Kadınlarla İlgili Kalıp Yargılar. Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 49-64. 

http://isamveri.org/pdfdrg/D01535/2011_26/2011_26_APALIY.pdf  

(Erişim Tarihi: 15.02.2021) 

Atila Demir, S., ve Nam, D. (2019). Evlilik Yolu İle Edinilen Kimliklerin Toplumsal 

Cinsiyet Rollerini Yeniden Üretmeye Etkisi: "Gelin"- "Görümce" Kimliği Örneği. 

Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi Sayı II (1), 67-92. 

Aydemir, A. (2021). Geçmişlerinin Gölgesinde Gelin Kayınvalidenin Bakım İlişkisi; 

Yaşlı İhmal ve İstismarı. Senex: Yaşlılık Çalışmaları Dergisi, 5(1), 4-18. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1964302 (Erişim Tarihi: 

23.11.21)  

Aydın, M. (2011, Haziran). Gelin ve Kayınvalide Nasıl Geçinirler? Somuncu Baba, s. 

56-58. https://www.somuncubaba.net/makale/cocugun-egitiminde-ailenin-onemi 

(Erişim Tarihi: 10.03.21) 

Batmaz, V., ve Aksoy, A. (1995). Türkiye'de Televizyon ve Aile. T.C. Başbakanlık Aile 

Araştırma Kurumu. https://docplayer.biz.tr/3124748-Turkiye-de-televizyon-ve-

aile.html (Erişim Tarihi: 20.02.2021) 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/198056
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/817481
http://isamveri.org/pdfdrg/D01535/2011_26/2011_26_APALIY.pdf


160 

 

Bayram, P. (2013). Nevşehir'in Avanos İlçesi, Uçhisar ve Göreme Beldelerinde Evlilik 

Merasimleri. Nevşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 17-37. 

Berk Yılmaz, A.  (2019). Türk Atasözleri ve Deyimlerinde Toplumsal Cinsiyet Algısı. 

Türk Atasözleri ve Deyimlerinin “Cinsiyetçi” Roller Üzerinde Etkileri, Sosyal, 

Beşeri ve İdari Bilimler Dergisi, 2(1): 69-90. 

Bülbül, H. (2014). Erkek Kimliğinin Oluşumundaki Faktörler: İktidar, Emek ve Arzu. H. 

Kuruoğlu, ve B. Aydın içinde, Toplumsal Cinsiyet ve Medya (s. 1-16). Ankara: 

Detay Yayıncılık. 

Can Maraşlı, M. (2017). Türkiyenin İlk Özel Televizyon ile Tanışması: Magic Box/ Star 

1 Kanalının Yazılı Basındaki Yansımaları Üzerine Bir İnceleme. İletişim Kuram 

ve Araştırma Dergisi-Sayı 44, 384-403. 

Canatan, K. (2011). Aile Kavramının Tanımı. K. Canatan ve E. Yıldırım içinde, Aile 

Sosyolojisi (s. 53-81). İstanbul: Açılımkitap. 

Canatan, K. (2011). Türk Ailesinin Tarihsel Gelişimi. K. Canatan ve E. Yıldırım içinde, 

Aile Sosyolojisi (s. 97-119). İstanbul: Açılımkitap. 

Çağan, K. (2011). Ailenin İşlevleri. K. Canatan ve E. Yıldırım içinde, Aile Sosyolojisi (s. 

83-93). İstanbul: Açılımkitap. 

Çakıral, M. (2016). Televizyon Kıskacında Çocuk ve Subliminal Mesajlar. İstanbul: Ferfir 

Yayınları. 

Çalışkan, H. (2002). Gelin-Kaynana İlişkileri. İstanbul: Kitap Dünyası. 

Cebeci, D. (2017). Tanzimat ve Türk Ailesi. Ankara: Panama Yayıncılık. 

Çekiç Akyol, A., Akyol, M., & Kılınç, Ö. (2019). Toplumsal Rollerdeki Çatışmanın 

Televizyon Reklamlarında Kullanımı: Gelin-Kaynana Çatışmasının 

Reklamlardaki Sunumu Üzerine Bir Değerlendirme. Gümüşhane Üniversitesi 

İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 131-154. 

Çelik, Ö. (2008). Ataerkil Sistem Bağlamında Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rollerinin 

Benimsenmesi. Gazi Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi. 

Cereci, S. (2016). Televizyon Sosyolojisi. Ankara: Phoenix Yayınevi. 



161 

 

Cesur Kılıçaslan, S., ve Işık, T. (2016). Toplumsal Cinsiyet ve Efsaneden Gerçeğe 

Türkiye'de Kadın. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Çınar, S. (2010). Sözlü Kültürün Kadın Temsilcileri. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 

3 (5), 57-69 https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/445315 (Erişim 

Tarihi: 21.12.2021). 

Çiftci, A. (2015). Vatandaşlık Bilgisi: Demokrasi ve İnsan Hakları. Ankara: Gündüz 

Eğitim ve Yayıncılık. 

Çiftci, A., ve Kırgıl, S. (2015). İçtihatlı Türk Basın-Yayın Mevzuatı. Ankara: Adalet 

Yayınevi. 

Delaney, C. (2014). Tohum ve Toprak. (Çev: S. Somuncuoğlu). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Doğan, İ. (2016). Türk Aile Sosyolojisi. Ankara: Pegem Akademi. 

Erdemir Göze, F. (2015). Televizyon İmgesine Sinema Perdesinden Bakmak. Ankara: 

Nobel Akademik Yayıncılık. 

Erdoğan, İ., ve Budak, L. (2016). Anglo Amerikan Eğlence Endüstrisinde Televizyon 

Program Formatları: Reality Show, Eğlence ve Yarışma Programları. İstanbul: 

Kalkedon Yayınları. 

Erdoğmuş, N., ve Koçer, S. (2018). Televizyon Yayıncılığı Sektöründe Çalışan 

Profesyonellerin Kariyerinin Sınırsız Kariyer Kuramı Açısından İncelenmesi. M. 

Gürer içinde, Televizyon Çalışmaları (s. 1-20). İstanbul: Der Yayınları. 

Ermiş, M. (tarih yok). En Güzel Kaynana Gelin Damat Fıkraları. İstanbul: Gün 

Yayıncılık. 

Ezer, B. (2019). Uluslararası Düzenlemeler Işığında Babanın Ebeveyn İzni: İspanyol 

Hukuku ve Türk Hukuku Bakımından Karşılaştırmalı Bir İnceleme.  

Hukuk Fakültesi Dergisi Cilt 5, Sayı 2, 451-509. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1286566 (Erişim Tarihi: 

18.12.2021) 

Fırıncıoğulları, S. (2018). Eril Alanda Kadının Varoluş Savaşı. İstanbul: Paradigma 

Akademi 



162 

 

Geçer, E. (2015). Medya ve Popüler Kültür: Diziler, Televizyon ve Toplum. İstanbul: 

Metamorfoz Yayıncılık. 

Genç, H. (2019). Muş Manilerinde Kadın ve Aile İzleği. Tarih ve Kültür Bağlamında Muş 

Uluslararası Sempozyum Bildirileri (s. 513-525). Ankara: Atatürk Araştırma 

Merkezi Yayınları. https://www.atam.gov.tr/wp-content/uploads/mu%c5%9f-

sempozyumu.pdf (Erişim Tarihi: 20.11.2021). 

Güney, A. (2002). Türk Siyasal Kültüründe Devlet Anlayışı. Yüksek Lisans Tezi. Isparta: 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Hargreaves, I. (2006). Gazetecilik. (Çev: Y. Özkan). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Işık, M. (2012). Kitle İletişim Teorilerine Giriş. Konya: Eğitim Yayınevi. 

Işık, S. N. (2007). Toplumsal Cinsiyet ve Siyaset. Heinrich Böll Stiftung Derneği içinde, 

Türkiye'de Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları (s. 56-67). İstanbul: Sena Ofset. 

İbrahimoğlu, D. (2015). Gelin mi Kaynana mı. İstanbul: Altın Bilek Yayınları. 

İçel, K. (2015). Kitle İletişim Hukuku. İstanbul: Beta Yayıncılık. 

İnce, Ş. (2015). İki Kadın Bir Mutfak: Kadınlararası İktidar İlişkileri. Hacettepe 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar Dergisi, 2(2), 135-156. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/447339 (Erişim Tarihi: 

24.11.2021)  

Kaplan, M. (2016). Kültür ve Dil. İstanbul: Dergah Yayınları. 

Karaca, N. (2016). Hayatın "Eşik" Durumu Bağlamında ve Sivas Evlenme Geleneğinde 

"Gelin" Kültürü. TÜBAR XL, Güz, 105-136. 

Karacan, Ş. (2002). Kaynanamın Hakları: Kaynana-Gelin-Damat İlişkileri. İstanbul: 

Selis Kitaplar. 

Karakelle, A., ve Özbağı, T. (2019). Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 

Bağlamında Çeyiz Geleneği "Erzurum Örneği". Türkiye Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 668-689. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/907826 

(Erişim Tarihi: 17.12.2021) 

Karataş, K. (2001). Toplumsal Değişme ve Aile. Toplum ve Sosyal Hizmet (12), s. 89-98. 



163 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/802461 (Erişim Tarihi: 

22.10.2020) 

Kaya, N. (2018). İyi Aile Yoktur. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Kaya, N. (2019). İyi Toplum Yoktur. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Kaya, D. (2000). Aşık Edebiyatı Araştırmaları. İstanbul: Kitabevi. 

Kaya, T. (2019). Gelin-Kaynana İletişiminin Niteliğini Belirleyen Kültürel Etmenler. 

Erciyes İletişim Dergisi, 185-204. 

Kır, İ. (2011). Toplumsal Bir Kurum Olarak Ailenin İşlevleri. Elektronik Sosyal Bilimler 

Dergisi (10), s. 385-398. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/70285 

(Erişim Tarihi: 22.10.20) 

Maigret, E. (2014). Medya ve İletişim Sosyolojisi. (Çev: H. Yücel). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Mor Söyleşiler. (2018). Fırsat Eşitliği-Farklılık-Ayrımcılık Bağlamında/Toplumsal 

Cinsiyet Eşitliği ve Eğitim. Mutlu Toplum İnşası İçin Toplumsal Cinsiyet Eşitliği. 

İzmir: Berke Ofset. 

Oğurtan, S. G. (2019). Aile Kurmak Aile Olmak. Çizgi Kitabevi 

Özbay, F. (2015). Dünden Bugüne Aile, Kent ve Nüfus. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özsoy, A. (2011). Televizyon ve İzleyici: Türkiye'de Dönüşen Televizyon Kültürü ve 

İzleyici. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Öztürk, Ş. (2004). Özel Televizyon Kanallarının Türk Haberciliğine Etkisi. Selçuk 

İletişim, Sayı 2, Cilt 3, 97-112. 

Paş, B., ve Kolluoğlu, M. (2020). Aile İçi Çatışmalarda Kayınvalide Faktörü. Journal of 

Health and Sport Sciences, Vol.3, No.2, 55-57.   

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1849412 (Erişim Tarihi: 

23.11.2021) 

RTÜK. (2014). Yayınlarda Program Türleri Kod, Tanım ve Sınıflandırmaları. 

Sancar, S. (2011). Erkeklik: İmkânsız İktidar Ailede, Piyasada Ve Sokakta Erkekler. 

İstanbul: Metis Yayınları. 



164 

 

Sarmaşık, J. (2000). Türkiye'de Radyo ve Televizyon Düzeni (1927-2000). İstanbul: 

Maltepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Yayınları. 

Şenyürek, E. (2019). Kadınların Aylık Periyotlarının Üç Kuşakta Sosyo-Kültürel Açıdan 

İncelenmesi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Antropoloji Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Şişman, B. (2017). Türk Kültüründe Evlilik. Ankara: Kurgan Edebiyat Yayınları. 

Strauss, Y. (1997). Öteki Anne: Nasıl "Mükemmel"e Yakın Bir Kaynana Olunur. (Çev: S. 

Eren). Ankara: HYB Yayıncılık. 

Tezcan, M. (2000). Türk Ailesi Antropolojisi. Ankara: İmge Kitabevi. 

Türköne, A. S. (2018). Türk, Moğol ve Kore Atasözlerinde Kadın. Hacettepe Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, Türkiyat 

Araştırmaları Yüksek Lisans Tezi. Ankara.        

Y. Dökmen, Z. (2015). Toplumsal Cinsiyet. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Yakalı Çamoğlu, D. (2018). Kaynana Ne Yaptı, Gelin Ne Dedi? Ailedeki Kadınlar ve 

İlişkileri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yıldırım, N. (2007). Toplumsal Cinsiyet ve Aile-Din-Toplum. Heinrich Böll Stiftung 

Derneği içinde, Türkiye'de Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları (s. 49-55). İstanbul: 

Sena Ofset. 

Yıldız, N. (2021). Türk Dünyası Fıkralarında "Gelin" Olmak. Milli Folklor, Sayı 130, 

Cilt 17, 70-83. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1510535 (Erişim 

Tarihi: 24.11.2021). 

Yiğit, Y. (2019). Düzenleyici Devlet ve Radyo, Televizyon Piyasası Düzenlemesi: RTÜK 

Örneği. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi, İstanbul. İstanbul. 

Yücel, S. (1998). Medyatik Medya. Ankara: Hacettepe-Taş Kitapçılık. 

Zubir, Z. (2017). İfade Hürriyeti Bağlamında Televizyon Yayıncılığında Program 

Düzenleme Serbestliği: Türkiye ve Malezya Örneği. Yüksek Lisans Tezi. Ankara: 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

 



165 

 

Televizyon Programları: 

Kızıl, U. (Yönetmen). (2021, 30 Ağustos). Gelinim Mutfakta [Televizyon Yayını].         

            İstanbul: Kanal D.                      

Yılmaz, Ç. (Yönetmen). (2020, 31 Ağustos). Zahide Yetiş’le Gelin Görün [Televizyon            

            Yayını]. İstanbul: Kanal D. 

Yiğiter, S. (Yönetmen). (2019, 2 Eylül). Damat Bayıldı [Televizyon Yayını]. 

            İstanbul: Show TV.                       

 

İnternet Kaynakları: 

http-1: https://sozluk.gov.tr/ , Güncel Türkçe Sözlüğü 

http-1: https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56 (Erişim Tarihi: 18.09.2021) 

http-2: https://www.mevzuat.gov.tr/, Mevzuat Bilgi Sistemi web sitesi  

(Erişim Tarihi: 20.12.2021) 

http-3: https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/21272.pdf (Erişim Tarihi: 14.12.2021) 

http-4: https://www.who.int/health-topics/gender#tab=tab_1 (Erişim tarihi: 10.09.2021) 

http-5: https://hukuklu.com/gonderi/bir-ev-kadininin-aile-konutunda-temizlik-ve-ev-

islerini-yapmamasi/ (Erişim Tarihi: 24.09.2021) 

http-6: https://yaseminmersin.av.tr/erkegin-calismamasi-bosanma-sebebi/  

(Erişim Tarihi: 24.09.2021) 

http-7: https://tr.wikipedia.org/wiki/Anasayfa (Erişim Tarihi: 20.09.2021) 

http-8: https://www.rtuk.gov.tr, Kamuoyu Televizyon İzleme Eğilimleri Araştırması 

2018 (Erişim Tarihi: 01.10.2021) 

http-9: https://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/milletvekillerimiz_sd.dagilim  

(Erişim tarihi: 01.10.2021) 

http-10: https://www5.tbmm.gov.tr/kanunlar/k4721.html (Erişim Tarihi:12.10.2021) 

https://www.rtuk.gov.tr/mevzuat_56
https://www.mevzuat.gov.tr/
https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/21272.pdf
https://www.who.int/health-topics/gender#tab=tab_1
https://hukuklu.com/gonderi/bir-ev-kadininin-aile-konutunda-temizlik-ve-ev-islerini-yapmamasi/
https://hukuklu.com/gonderi/bir-ev-kadininin-aile-konutunda-temizlik-ve-ev-islerini-yapmamasi/
https://yaseminmersin.av.tr/erkegin-calismamasi-bosanma-sebebi/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Anasayfa
https://www.rtuk.gov.tr/
https://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/milletvekillerimiz_sd.dagilim
https://www5.tbmm.gov.tr/kanunlar/k4721.html


166 

 

http-11: 

file:///C:/Users/casper/Downloads/Evlenme_ve_Bo%C5%9Fanma_%C4%B0statistikler

i_25.02.2021.pdf (Erişim Tarihi: 15.10.2021) 

http-12: https://www.yenisafak.com/gundem/turk-kadinina-gelin-kaynana-narkozu-

2686317  (Erişim Tarihi: 12.11.2021) 

http-13:  

https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/rtuk-gelin-kaynana-atismasini-affetmedi/1220574  

(Erişim Tarihi: 12.11.2021) 

http-14: https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-

tadini-kaciran-yemek-programi (Erişim Tarihi: 12.11.2021) 

http-15: https://www.showtv.com.tr (Erişim Tarihi: 13.10.2021) 

http-16: https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk  

(Erişim Tarihi: 18.12.2021)  

http-17: https://www.kanald.com.tr/ ( Erişim Tarihi: 13.10.2021) 

http-18: https://tr.wiktionary.org (Erişim Tarihi: 04.12.2021) 

http-19: https://www.youtube.com/watch?v=xGlK9SkjyI0 (Erişim Tarihi: 18.12.2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.yenisafak.com/gundem/turk-kadinina-gelin-kaynana-narkozu-2686317
https://www.yenisafak.com/gundem/turk-kadinina-gelin-kaynana-narkozu-2686317
https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/rtuk-gelin-kaynana-atismasini-affetmedi/1220574
https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-tadini-kaciran-yemek-programi
https://www.sabah.com.tr/yazarlar/gunaydin/aytug/2018/07/14/agzimizin-tadini-kaciran-yemek-programi
https://www.showtv.com.tr/
https://www.youtube.com/watch?v=Y24FWYN99Bk
https://www.kanald.com.tr/
https://tr.wiktionary.org/
https://www.youtube.com/watch?v=xGlK9SkjyI0


ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad Soyad                       : Canan Döner 

Yabancı Dil                   : İngilizce 

 

 

Eğitim Geçmişi 

Lisans           2018          Gazi Üniversitesi/ İletişim Fakültesi/ Radyo Televizyon                             

                                        ve Sinema 

 

 

Yayınları ve/veya Bilimsel/Sanatsal Faaliyetleri 

Döner, C. (2019). Av Mevsimi ve Terkedilmiş Filmlerinde Yasadışı Organ Nakli 

ve Etik. Uluslararası Sinema ve Gençlik Kongresi, Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, 

s. 43-55. 


