
 

 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI 

 

 

  

 
 

 

 

 

 

SADETTİN YILDIRIM 

 

 

 

 

 

 

 YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 
KAHRAMANMARAŞ 

EKİM-2021 

 

HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI VE TARİHİ 

ŞAHSİYETİ 



 

 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI 

 

  

 
 

 

DANIŞMAN : Doç. Dr. Halit ÇİL 

JÜRİ  : Doç. Dr. Feyza Betül KÖSE 

JÜRİ  : Prof. Dr. Adem TUTAR 

 

 

 

 

SADETTİN YILDIRIM 

 

 

 

 

 YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

 
KAHRAMANMARAŞ 

EKİM-2021 

 

 

HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI VE TARİHİ 

ŞAHSİYETİ 



 

I 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANA BİLİM DALI 

 

ÖZET 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI VE TARİHİ ŞAHSİYETİ 

 

Sadettin YILDIRIM 

 

Danışman : Doç. Dr. Halit ÇİL 

 

Yıl  : 2021, Sayfa:143+VIII 

 

Jüri  : Doç. Dr. Halit ÇİL (Başkan) 

: Doç. Dr. Feyza Betül KÖSE (Üye) 

: Prof. Dr. Adem TUTAR (Üye) 

   

“Hz. Ebû Bekir’in Hayatı ve Tarihi Şahsiyeti” adlı bu çalışmada Hz. Ebû 

Bekir’in doğumundan vefatına kadarki hayatı ve şahsi özelliklerinin neler 

olduğunu elde ettiğimiz bilgiler çerçevesinde ele almaya çalıştık. 

Hz. Ebû Bekir Kureyş’e bağlı Benî Teym kabilesine mensuptur. Çocukluğu 

ve gençliği hakkında çok fazla bilgiye sahip olmadığımız Hz. Ebû Bekir, geçimini 

ticaret yaparak sağlamış ve Hz. Peygamber’e Risalet görevi geldiğinde kendisine 

ilk iman eden sahâbîlerden olmuştur. İslam’ın Mekke’de yayılmaya başladığı ilk 

andan itibaren Hz. Peygamber’in yanında yer alan Hz. Ebû Bekir bu uğurda 

birçok sıkıntıya maruz kalmıştır. Çektiği eziyetlerin bir nebze de olsa azalması 

adına Habeşistan’a hicret etmeyi denemişse de bunda başarılı olamamıştır. Daha 

sonra Hz. Peygamber ile Medine’ye 622 yılında hicret etmiştir. Medine İslam 

Devleti’nin kurulması ve büyümesinde önemli katkılara sahiptir. Özellikle Hz. 

Peygamberin vefatının ardından Benî Sakife’de halife seçildikten sonra zaman 

kaybetmeden ve kendi deyimiyle Hz. Peygamber’in çizmiş olduğu yoldan 

sapmadan devleti idare etmeye çalışmış ve Müslümanların peygambersiz bir 

ortama alışmalarını büyük ölçüde başarmıştır. Ridde Savaşları, İslam Devleti’nde 

siyasi birliğin yeniden sağlanıp fetihlere devam edilmesi, Kur’ân’ın Mushaf haline 

getirilmesi ve Hz. Ömer’in halife tayin edilmesi kendisinin yaptığı önemli 

faaliyetler arasında yer almaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber, Halifelik, Ridde, Şahsiyet. 

 

  

file:///C:/Users/Local%20Settings/Temp/teziç.doc%23özet


 

II 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF ISLAMIC HISTORY AND ARTS 

 

ABSTRACT 

 

MA THESIS 

 

HZ. EBU BEKIR'S LIFE AND HISTORICAL 

PERSONALITY 

 

Sadettin YILDIRIM 

 

Supervisor : Assoc. Prof. Dr. Halit ÇİL 

 

Year  : 2021, Pages:143+VIII 

 

Jury  : Assoc. Prof. Dr. Halit ÇİL (Chairperson) 

: Assoc. Prof. Dr. Feyza Betül KÖSE (Member) 

: Prof. Dr. Adem TUTAR (Member) 

 

 

In this study which entitled “The Lifetime and Historical Personality of Hz. 

Abu Bakr Siddiq (May Allah be pleased with him), we tried to evaluate the lifetime 

and personal characters of Abu Bakr from his birth up to his pass away within 

existed information framework. 

Hz. Abu Bakr was born in the Bani Taym tribe of Quraysh.  So forth, we do 

not have sufficient information regarding his childhood and youth periods of his 

life, Hz. Abu Bakr has carried out his livelihood by doing trade and who was the 

first man companioned to prophet Mohammad (Peace be upon him) who believed 

to him after the mission of prophethood relegates to Mohammad. From the early 

moments that Islam began to expand in entire Mecca, side by side with Prophet 

Mohammad, Hz. Abu Bakr was undertaken serious troubles. 

 In order to decrease all suffering, he tried to migrate to Abyssinia, but he 

failed. Then he migrated to Medina with the prophet Mohammad in 622 Ah. He 

had an important role in contributing and to establishment of the Islamic State of 

Medina. Especially, by following the death of the Prophet Mohammad (Peace be 

upon him), after being selected as the Caliph in Bani Shaqifa, without losing time 

and in by his own words he tried to govern the state without deviating from the 

path drawn by the Prophet.  

Ridda wars, re-establishing the political unity in the Islamic State and continuing 

the conquests, turning the holy Quran into a Mushaf (not to distortable), and to 

confirming the Hz. Omar as the Caliph are among the important activities, he took 

part. 

 

Key words: Hz. Abu Bakr, the prophet Mohammad, the Caliphate, Ridda, Persona 

file:///C:/Users/Local%20Settings/Temp/teziç.doc%23abstact


 

III 

ÖNSÖZ 

 

İslâm Tarihi’nde gerek yaşanmışlıklarıyla gerekse İslâm’a yaptıkları hizmetler 

neticesinde Müslümanlara rehber olmuş birçok şahsiyet mevcuttur. Müslümanlar için 

bu kadar önem arz eden şahsiyetlerin hayatlarının her anı kendileri açısından önem arz 

etmektedir. Zira bu kimseleri örnek alabilmek için hayatları hakkında birçok bilgiye 

sahip olmak gerekir. Müslümanların özellikle Hz. Peygamber ve sahâbîlerinin 

hayatlarını merak etmeleriyle başlayan bu süreç biyografi ilminde ilerlemelerini ve 

“tabakât” gibi kitapların yazılmasını sağlamıştır. İlk başlarda Hz. Peygamber’in hayatı 

ile ilgili yazılar yazılarak siyer ve meğâzî alanında kitaplar meydana getirilmiştir. Daha 

sonra farklı ihtiyaçların hâsıl olmasıyla siyer, meğâzî, teracim, tabakât, ensâb vb. 

alanlarda eserler verilmeye başlanmıştır. Bu eserlerin asıl amacı İslâm’ı ve İslâm’a 

hizmet eden önemli kişilerin hayatları hakkında bilgiler vererek insanların dinlerini 

daha iyi tanımaları ve yaşamalarıdır diyebiliriz. 

Hz. Peygamber’i ve İslâm dinini tam manasıyla anlamak için o dönemde 

yaşamış Müslümanların hayatlarını iyi bilmek gerekir. Bu sebepledir ki çalışmamızda 

İslâm Tarihi’nde önemli bir şahsiyet olan, hayatı boyunca Hz. Muhammed’in hep en 

yakınında olan, canıyla ve malıyla İslâm’a hizmet eden Hz. Ebû Bekir hakkında bilgi 

vermeye çalışacağız. Birçok müellif Hz. Peygamber’in güzide sahâbîlerinden olan Hz. 

Ebû Bekir’in İslâm dinini kabul eden ilk sahâbîlerden olduğu ve İslâmiyeti ashâbtan 

insanlara ilk anlatan kişi olduğunu rivayet etmektedir. 

Teym kabilesine mensup olan Hz. Ebû Bekir Cahiliye döneminde ticaret ile 

uğraşmıştır. Bunun yanında Mekke’de meydana gelen birçok sıkıntılı durumun içinde 

yer alıp insanlar arasında sulh yapılmasına sebep olmuştur. Ticaret için Mekke dışına 

çıktığı birgün geri döndüğünde Allah Resulü’ne peygamberlik görevi verildiğini 

duyduktan sonra Hz. Peygamber ile konuşmuş ve bir an dahi tereddüt etmeden 

Müslüman olmuştur. İslâmiyeti kabul ettikten sonra da ticaret ile uğraşmış olup 

neredeyse ele geçirdiği tüm sermayesini Hz. Peygamber uğrunda harcamıştır. 

Hz. Peygamber insanları İslâm dinine davet ederken hep en yakınındaki kişi Hz. 

Ebû Bekir olmuştur. Bu sebepledir ki Hz. Muhammed’i daha iyi anlamak adına Hz. Ebû 

Bekir’in hayatını bilmek Müslümanlar nezdinde önem arz etmektedir. Özellikle Hz. 

Peygamber’in vefatı ile ortaya çıkan olumsuz havanın giderilmesi, Müslümanların 

peygambersiz bir hayata adapte olabilmelerini sağlaması ve Müslümanlar arasındaki 

birliği tekrardan kurmasından dolayı Hz. Ebû Bekir’in hayatını bilmek önem 

kazanmıştır. Bunun yanında Kur’an’ı kitap haline getirmesi, Ridde savaşları konusunda 

ısrar etmesi gibi sebeplerden dolayı hayatı Müslümanlar açısından oldukça merak 

edilmiştir. 

Bu çalışmayı yapmaktaki asıl amacımız Müslümanlar nezdinde bu kadar önem 

atfeden büyük bir şahsiyetin biyografisi hakkında birçok kaynakta dağınık bir şekilde 

olan bilgileri gücümüz nispetinde bir araya toplamaktır. Zira ülkemizde Hz. Ebû Bekir 

ile ilgili yazılmış tezlere baktığımızda daha çok hilafeti sonrası veya sadece bir yönünün 

ele alındığı çalışmalar yapıldığını görmekteyiz. Bu çalışmada yer yer yorumlara da 

başvurarak Hz. Ebû Bekir’in doğuşundan vefatına kadarki hayatını elde ettiğimiz 

bilgiler çerçevesinde adaletli bir şekilde anlatmaya çalıştık.  

Çalışma esnasında Temel İslam Tarihi kaynakları, Hadis ve Tefsir kitaplarından 

yararlanılmıştır. Yine konuyla ilgili olarak ulaşabildiğimiz ansiklopedilere, güncel yerli 

ve yabancı çalışmalara da yer verilmiştir.  

Çalışmamızın Hz. Ebû Bekir’in hayatını araştırmak isteyen kimselerin 

yapacakları çalışmalara az da olsa katkı sağlayacağı kanaatindeyiz. 



 

IV 

Bu çalışma esnasında gerek konunun seçiminde ve araştırma esnasında değerli 

yardımlarını esirgemeyen danışman hocam sayın Doç. Dr. Halit ÇİL’e, görüş ve 

tavsiyelerini esirgemeyen Prof. Dr. Şaban ÖZ’e, Doç. Dr. Feyza Betül KÖSE’ye ve 

Prof. Dr. Adem TUTAR’a teşekkür ederim. Ayrıca çalışma boyunca her türlü desteğini 

esirgemeyen anne-babama ve sevgili eşim Gülbahar YILDIRIM’a teşekkürü borç 

bilirim.  

 

 

Sadettin YILDIRIM 

KAHRAMANMARAŞ-2021 

 

 

  



 

V 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖZET ................................................................................................................................. I 

ABSTRACT......................................................................................................................II 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... III 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................ V 

KISALTMALAR LİSTESİ ......................................................................................... VIII 

1. GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Amacı .................................................................................... 1 

1.2. Araştırmanın Metodu-Yöntemi ..................................................................................... 1 

1.3. Araştırmanın Kaynakları ................................................................................................ 2 

2. HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI .................................................................................... 6 

2.1. İslâmiyet Öncesi Hayatı.................................................................................................. 6 

2.1.1. Nesebi ve Ailesi ................................................................................................... 6 

2.1.1.1. Nesebi .............................................................................................................. 6 

2.1.1.2. Ailesi ............................................................................................................... 6 

2.1.1.2.1. Anne ve Babası ........................................................................................ 6 

2.1.1.2.2. Evlilikleri ve Çocukları .......................................................................... 6 

2.1.2. Doğumu, Adı ve Lakabı .................................................................................... 10 

2.1.2.1. Doğumu......................................................................................................... 10 

2.1.2.2. Adı ................................................................................................................. 10 

2.1.2.3. Lakabı ve Künyesi ....................................................................................... 11 

2.1.2.3.1. Ebû Bekir ................................................................................................... 11 

2.1.2.3.2. Sıddık ...................................................................................................... 11 

2.1.2.3.3. Atîk .......................................................................................................... 12 

2.1.2.3.4. Evvâh ...................................................................................................... 13 

2.1.3. Gençliği ve İslâmiyet Öncesi Hayatı ............................................................... 13 

2.2. Halife Seçilmesine Kadar Hayatı ................................................................................ 15 

2.2.1. Müslüman Oluşu ................................................................................................ 15 

2.2.2. İslâm’ın Tebliğ Sürecinde Hz. Ebû Bekir ...................................................... 18 

2.2.3. Köle Âzadı .......................................................................................................... 20 

2.2.4. Habeşistan’a Hicret Teşebbüsü ........................................................................ 22 

2.2.5. Medine’ye Hicreti .............................................................................................. 24 

2.2.6. Katıldığı Gazve ve Seriyyeler .......................................................................... 29 

2.2.7. Hac Emirliği........................................................................................................ 38 

2.2.8. Hz. Peygamber’in Hastalığı ve Vefatı ............................................................ 40 

2.2.8.1. Hz. Ebû Bekir’in İmamlığı ......................................................................... 41 

2.2.8.2. Hz. Peygamber’in Vefatı Esnasında Hz. Ebû Bekir ............................... 43 

3. HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ ........................................................................... 47 

3.1. Halife Tayini Meselesi .................................................................................................. 47 

3.1.1. Allah Resulü’nden Sonra Halife Tayini Tartışmaları ................................... 47 

3.1.1.1. Kırtas Olayı .................................................................................................. 47 

3.1.2. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Ettiğine Dair Rivayetler ............................ 49 

3.1.3. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Etmediğine Dair Rivayetler ...................... 50 

3.2. Hz. Ebû Bekir’in Halife Seçilmesi .............................................................................. 51 

3.2.1. Sakifetü Benî Saîde............................................................................................ 52 

3.2.2. Hilafetin Kureyşiliği .......................................................................................... 57 

3.2.3. Genel Biat ve Hutbe .......................................................................................... 58 



 

VI 

3.2.4. Hz. Ebû Bekir’e Biat Etmeyenler ve Biatlarında Gecikenler ...................... 60 

3.2.4.1. Sa’d b. Ubâde ............................................................................................... 61 

3.2.4.2. Hz. Fâtıma ve Fedek Arazisi ...................................................................... 61 

3.2.4.3. Hz. Ali ........................................................................................................... 62 

3.2.4.4. Ebû Süfyân ................................................................................................... 64 

3.2.4.5. Hâlid b. Saîd b. Âs ....................................................................................... 65 

3.3. Üsâme Ordusu ................................................................................................................ 66 

3.4. Ridde Savaşları .............................................................................................................. 68 

3.4.1. Zu’l-Kassa Savaşı .............................................................................................. 72 

3.4.2. Tuleyha b. Huveylid .......................................................................................... 75 

3.4.3. Secâh-Temîmoğullarının İrtidatı ...................................................................... 79 

3.4.4. Müseylimetü’l-Kezzab’ın İrtidatı .................................................................... 82 

3.4.5. Esved el-Ansî-Yemen’in İrtidatı ...................................................................... 85 

3.5. Hz. Ebû Bekir Dönemi Fetihleri .................................................................................. 93 

3.5.1. Irak Fetihleri ....................................................................................................... 93 

3.5.1.1. Mizâr (Siny) ve Velece Savaşı................................................................... 94 

3.5.1.2. Ülleys ve Amgişiyye Savaşı ...................................................................... 95 

3.5.1.3. Hîre, Enbâr ve Aynu’t-Temr’in Fethi ....................................................... 95 

3.5.1.4. Dumetü’l-Cendel Savaşı ............................................................................. 97 

3.5.1.5. Hasîd, Hanâfis ve el-Musayyah Vakaları ................................................. 98 

3.5.1.6. Seny, Zümeyl ve Firâd Vakaları ................................................................ 98 

3.5.2. Suriye Fetihleri ................................................................................................... 99 

3.5.2.1. Yermük Savaşı ........................................................................................... 100 

3.5.2.2. Ecnâdeyn Savaşı ........................................................................................ 102 

3.6. Kur’ân’ın Cem’i........................................................................................................... 103 

3.7. Hz. Ömer’i Halife Tayin Etmesi ............................................................................... 105 

3.8. Hz. Ebû Bekir’in Hastalığı ve Vefatı ........................................................................ 107 

3.9. Hz. Ebû Bekir Döneminde Devlet Yönetimi ........................................................... 109 

3.9.1. Valileri ............................................................................................................... 111 

3.9.2. Vekil ve Âmilleri ............................................................................................. 111 

3.9.3. Komutanları ...................................................................................................... 112 

3.9.4. Beytülmâl .......................................................................................................... 113 

3.9.5. Yargı .................................................................................................................. 114 

4. HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ ......................................................... 115 

4.1. Fiziki Özellikleri .......................................................................................................... 115 

4.2. Dini ve Ahlaki Özellikleri .......................................................................................... 115 

4.2.1. Dini Konulardaki Hassasiyeti ve Dindarlığı ................................................ 115 

4.2.2. Cömertliği ve Hayırseverliği .......................................................................... 118 

4.2.3. Allah Resulü’ne Olan Sevgisi ........................................................................ 120 

4.3. İlmi Yönü ...................................................................................................................... 121 

4.3.1. Hadis Rivayet Etmesi ...................................................................................... 122 

4.3.2. Kur’ân Hafızı olması ve Ayetleri Tefsir Etmesi .......................................... 123 

4.3.3. Fıkıh ve Ensâb İlmini Bilmesi........................................................................ 123 

4.3.4. Rüyaları Yorumlaması .................................................................................... 125 

4.3.5. Şairliği ve Hatipliği.......................................................................................... 125 

4.4. Askeri ve İdâri Özellikleri .......................................................................................... 126 

4.5. Hakkında İnen Âyetler ve Rivayet Edilen Hadisler................................................ 129 

 



 

VII 

5. SONUÇ ..................................................................................................................... 132 

KAYNAKÇA................................................................................................................ 135 

ÖZ GEÇMİŞ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

VIII 

KISALTMALAR LİSTESİ 

Ar.  : Arapça 

b.  : Oğlu 

bk.  : Bakınız 

b.y.  : Basım Yeri Yok 

c.y.  : Cilt Yok 

çev.  : Çeviren 

ed.  : Editör 

Hz.  : Hazreti 

İbn  : Oğlu 

İSTEM : İslâm Sanat, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi, 

MEB  : Milli Eğitim Bakanlığı 

No.  : Numara 

sad.  : Sadeleştiren 

s.y.  : Sayı Yok 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.  : Tahkik Eden 

T.  : Türkçe 

ts.  : Tarihsiz, Tarih Yok 

vd.  : Ve Diğerleri, Ve Devamı 

y.y.  : Yayıncı Yok 

&  : ve 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ                                                                                            Sadettin YILDIRIM 

1 

1. GİRİŞ 

 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Amacı 

 

Çalışma konumuz Hz. Peygamber’in yakın dostu, İslâm’ı ilk kabul edenlerden 

ve ilk halife olan Hz. Ebû Bekir’in hayatı ve tarihi kişiliği üzerine yapılmış bir biyografi 

örneğidir. Hz. Ebû Bekir’in doğumundan vefatına kadar olan hayatının yanında İslâm’a 

katkıları, Allah Resulü sonrasında devleti nasıl yönettiği ve dini hayatı gibi kişiliğini 

ilgilendiren alanları da kapsamaktadır.  

Tarih boyunca önemli şahsiyetlerin hayatları, kişilikleri ve tarihe bıraktıkları 

izler daima araştırma konusu olmuştur. Hz. Muhammed’in hayatının birçok çalışmaya 

konu olması üzere biz de ona en yakın isimlerden olan Hz. Ebû Bekir’in hayatı ve 

kişiliği üzerine bir çalışma yapmak istedik. Çalışmayı yapmaktaki asıl amacımız 

hakkında birçok araştırma yapılan Hz. Ebû Bekir’in biyografi çalışmasını temel 

kaynakları esas alarak dağınık halde bulunan birçok bilginin bir araya getirilmesi ve 

İslâm tarihine bıraktığı izler hakkında ilmi metotlar çerçevesinde araştırma yapmaktır. 

Zira yapılan çalışmaların neredeyse tamamına yakını baştan sona biyografi çalışması 

olmak yerine Hz. Ebû Bekir’in hayatıyla ilgili bir dönemi ele almaktadır. Biz bu 

araştırmayı yaparak Hz. Ebû Bekir’in hayatı ile ilgili çalışmalar yapacak kimselerin 

kolaylıkla bilgilere ulaşmalarını amaçladık. 

 

1.2. Araştırmanın Metodu-Yöntemi 

 

Biyografi, bir kişinin hayatıyla ilgili bilgileri birçok ayrıntıya yer vererek çeşitli 

yönleriyle anlatır. İslâm tarihinde yazılan ilk biyografiler genel itibariyle Hz. 

Peygamber adına yazılmış olup sonraki dönemlerde farklı kişiler adına yazılmaya 

başlanmıştır. Fakat ilk dönem biyografi örneklerine bakıldığında genellikle belirli 

şahıslar hakkında bilgiler verilirken birçok abartıya yer verilmiştir. Bu da hayatı 

hakkında bilgi verilen şahıs hakkında yanlış bilgilere sahip olmamıza neden olmuştur. 

Tarih ile ilgili yapılan araştırmalarda tarafgirliğin değil de objektifliğin esas 

alınarak çalışmaların yapılmasına önem verdiğimizden dolayı bu çalışma esnasında 

elimizden geldiğince ulaştığımız bilgileri adaletli bir biçimde kullanmaya özen 

gösterdik. Bu nedenle ilk halifenin hayatını ele aldığımız bu çalışmada, Hz. Ebû Bekir’i 

yerme ve övme derdine düşmeden ulaştığımız bilgileri yeri geldiğinde yorumlara ve 

yeni bilgilere yer vererek yazmaya çalıştık. Tartışma konusu olan bazı başlıkları yine 

tarafgirlik gözetmeden adaletli bir biçimde kaynaklar ışığında açıklamaya gayret ettik. 

Bu çalışmada temel kaynakların yanı sıra çağdaş yerli ve yabancı yazarların 

konuyla ilgili yaptıkları çalışmalardan da yararlanmaya özen gösterdik. Bundan dolayı 

ulaştığımız tüm bilgileri not alarak yapabileceğimiz en geniş çalışmayı yapmaya gayret 

ettik.  

Çalışmamız giriş ve sonuç kısımları dışında üç bölümden meydana gelmektedir. 

Giriş üç başlık altında incelenmiştir. İlk başlıkta çalışmanın konusu ve amacı 

tanıtılmıştır. İkinci başlıkta araştırma esnasında nasıl bir metod izlenildiği ve bu metod 

çerçevesinde çalışmaya ne gibi sınırlandırmalar getirildiği üzerinde durulmuştur. Girişin 

son başlığında ise çalışma esnasında hangi kaynaklardan ne denli yararlanıldığı ve elde 

edilen bilgilerin araştırmaya nasıl dâhil edildiği hakkında bilgi verilmiştir. 

Çalışmanın ilk bölümü Hz. Ebû Bekir’in doğumundan halife seçilmesine kadarki 

hayatını ele almakla birlikte iki yan başlık ile anlatılmaya çalışılmıştır. Bu bölümün ilk 

başlığında Hz. Ebû Bekir’in nesebi, yapmış olduğu evlilikler ve bu evlilikler neticesinde 



GİRİŞ                                                                                            Sadettin YILDIRIM 

2 

dünyaya gelen evlatları hakkında bilgiler verilmiştir. Daha sonra gerek Cahiliye 

döneminde gerekse Müslüman olduktan sonraki almış olduğu unvan ve lakapları 

üzerinde durulmuştur. İslâmiyeti kabul etmeden önce nasıl bir hayat yaşadığı ve ne iş 

yaptığına da değinilmiştir. İkinci kısımda ise Müslüman olmasıyla beraber ne gibi 

sıkıntılar yaşadığı, İslâm’a hizmetleri, Habeşistan’a hicret teşebbüsü ve Medine’ye 

hicretinden bahsedilmiştir. Medine’ye hicret ettikten sonra katıldığı gazve ve seriyyeler 

hakkında bilgiler verildikten sonra Hz. Peygamber’in vefatına yakın zamanda başına 

gelen olaylara değinilerek bu başlığa son verilmiştir.  

Hz. Ebû Bekir’in Halifeliği başlığı ile bir sonraki bölümde Hz. Peygamberin 

vefatı ile beraber meydana gelen halifenin kim olacağı, Ridde olayları, Kur’an’ın 

kitaplaştırması, devlet yönetimi ve Hz. Ömer’in halife tayin edilmesi gibi konular 

işlenmiştir. 

Hz. Ebû Bekir’in tarihi kişiliğini ele aldığımız bölümde ise genel itibariyle 

biyografi metodundan ayrılarak ilk halifenin bazı yönleri hakkında bilgiler verilmeye 

çalışılmıştır. İlk önce fiziki ve ahlaki özellikleri üzerinde durulduktan sonra ilmi ve idari 

yönlerine değinilmiştir. Son olarak Hz. Ebû Bekir hakkında indiği söylenen ayetler ve 

Hz. Peygamber tarafından söylenmiş hadislere ve bunlar hakkında az da olsa yorumlara 

yer verilmiştir. Son olarak sonuç kısmında ise Hz. Ebû Bekir ile ilgili hayatı hakkında 

kısa bilgiler verdikten sonra özellikle ihtilaflı olaan konular hakkında düşüncelerimizi 

adaletli bir şekilde belirterek çalışmamıza son verdik. 

 Çalışma esnasında araştırması yapılan konuyla ilgili farklı eserlerden alınan aynı 

veya farklı rivayetlerin tamamına metin içinde yer verilmemiştir. Daha çok kabul gören 

rivayet metin içinde verildikten sonra geriye kalan rivayetler alıntı yapıldıkları eserlerin 

künyeleriyle beraber dipnot kısmında kimileri metniyle kimileri ise sadece künyeleriyle 

verilmiştir. Fakat bazı olayların daha iyi anlaşılması adına rivayetler metin içinde ard 

arda sıralanarak bir sonuca varılmak istenmiştir. Araştırma esnasında bir konuyla ilgili 

ne kadar rivayet ile karşılaşmış isek bizden sonraki araştırmacılara kolaylık sağlaması 

adına rivayetlerin tamamını geçtikleri konu başlığı altında dipnot olarak yer verdik. 

Örneğin: Hz. Ebû Bekir’in doğumu ile ilgili rivayetlerin bir veya iki tanesini ana metne 

yazdıktan sonra emsallerinin geçtiği diğer tüm rivayetleri künyeleriyle beraber dipnot 

kısmına yazdık. Dipnot ve kaynakça kısmındaki bilgileri İsnad Atıf Sistemi 2. 

Edisyon’a göre düzenledik.  

 Araştırma esnasında kullanmış olduğumuz temel kaynakların künyelerini ilk 

geçtikleri yerlerde tam verdikten sonra ikinci ve daha sonra kullanılan yerlerde ise ün 

kazanmış isimleri-künyeleri ile eser ve sayfayı belirterek verdik. Çağdaş eserleri ise 

yine ilk geçtikleri yerlerde künyeyi tam verdikten sonra diğer geçen yerlerde ise 

soyadlarını, eser adını ve sayfasını belirterek dipnot gösterimini yaptık. Temel 

kaynaklarda özellikle şiir veya mektupların Arapça’dan Türkçe’ye çevrilmesi zor 

olduğu için mevcut Türkçe baskılarını esas alarak Arapça-Türkçe karşılaştırm yaparak 

bilgileri elde etmeye çalıştık. Bunu yaparken eserin Arapça baskısını göstermesi adına 

A, Türkçe baskısını göstermesi adına da T harfini kullandık. Bir fiil çoğu Arapça esere 

ulaşamadığımızdan dolayı bu eksikliğimizi Mektebetü’ş-Şâmile adlı Arapça 

kaynakların yer aldığı programdan giderdik. Genellikle Şâmile programındaki temel 

eserler çerçevesinde çalışmamızı yaptık. 

 

1.3. Araştırmanın Kaynakları 

  

Hz. Ebû Bekir hakkındaki bu çalışmamız bir biyografi çalışması olmasıyla 

beraber birçok kimseninde hayatı hakkında bilgiler edinerek hazırlanmıştır. Zira Hz. 



GİRİŞ                                                                                            Sadettin YILDIRIM 

3 

Ebû Bekir hakkında bilgiler araştırılırken sadece onun hakkında bilgi toplar isek çalışma 

eksik kalır. Bundan dolayı onun beraber yaşadığı kimseler, hayatını sürdürdüğü yerlerin 

coğrafi, siyasi ve kültürel durumları hakkında da bilgiler edinmemiz gerekir. Bu gibi 

bilgileri de ilk olarak temel İslam Tarihi kaynaklarından aldık. Bunun yanında Kur’ân-ı 

Kerîm, hadis ve tefsir külliyatları, tabakât, siyer, meğâzî, târîh, ensâb ve lugat tarzı 

eserlerle beraber son zamanlarda yazılan kitap, tez, makale ve ansiklopedi 

maddelerinden de yararlandık.  

 Çalışmamızda yararlandığımız temel İslâm Tarihi kaynaklarından İbn İshak’ın 

Sîret-u İbn İshak’ı1 İbn Hişâm’ın Sîretu’n-Nebeviyye’si,2 Vâkıdî’nin Kitâbü’l- Meğâzî3 

ve İbn Kesîr’in es-Sîretü’n-Nebeviyye’si4 Hz. Ebû Bekir’in yaşamış olduğu toplum ve 

kendisi hakkında oldukça değerli bilgiler vermektedir. Ayrıca İbnü’l-Esîr’in el-Kâmil 

fi’t-Târîh’i,5 İbn Kesîr’in el-Bidâye ve’n-Nihâye’si,6 Taberî ve Ya’kûbî’nin Târih’i7 

meydana gelmiş olayları kronolojik sıraya göre aktarmaları ve bilinen çoğu rivayeti 

eserlerine almaları açısından önem arz etmektedir.8 

 Tabakât türünde İbn Sa’d’ın Tabakât,9 Ensâb türünde de Belâzurî’nin Ensâb’ül 

Eşrâf10 adlı eserlerine başvurduk. İbnü’l-Esîr’in Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sahâbe,11 

İbn Hacer’in el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sahâbe12 ve İbn Abdilber’in el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-

Ashâb13 adlı eserleri sahâbîlerin hayatlarına dair yazılmış eserlerdir. Bunların yanında 

Ridde savaşları ve fetihler ile ilgili olarak özellikle Vâkıdî’nin Kitâbu’r-Ridde14 ve 

Fütûhu’ş Şâm15 adlı eserinden yararlandık. Ezrakî’nin Ahbâru Mekke,16 İbn Zebâle’nin 

 
1 Muhammed İshak b. Yesâr İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, thk. Süheyl Zekkar (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1398/1978). 
2 Ebû Muhammed Abdulmelik b. Eyyûb el-Hımyerî İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, thk. Mustafa Siga ve 

İbrahim el-Ebyari ve Abdulhafız eş-Şibli (Mısır: Şirket’u Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Babi el-

Halebî ve Evladuhu bi’l-Mısr, 1375/1955). 
3 Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, thk. Marsden Jones, (Beyrut: Dâru’l-

A’lemi, 1409/1989). 
4 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, thk. Mustafa 

Abdulvahid (Lübnan-Beyrut: Dâru’l-Marifeti li’t-Tabaati ve’n-Neşr ve’t-Tevzi, 1395/1976). 
5 Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, thk. Amr Abdusselam Tedmiri (Beyrut-

Lübnan: Dâru’l-Kitâbu’l-Arabiyye, 1417/1997). 
6 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1407/1986). 
7 Ahmed b. Ebû Ya'kûb b. Ca'fer b. Vehb İbn Vâdıh el-Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, (b.y.: y.y., ts.); Ebû 

Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, (Beyrut: Daru’t-Turas, 1387). 
8 Halit Çil, Hz. Ömer’in Liderliği, (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2009), 8. Burada Ya’kûbî’nin Tarîh’i diğer eserlere göre farklılık arz etmektedir. O, genellikle eserine 

tüm rivayetleri değil de bazı konulardaki haberleri ve Şia’ya uygun olanları almıştır. 
9 Ebû Abdillâh Muhammed İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ. thk. Ali Muhammed Ömer (Kahire: 

Mektebetü’l-Haneci, 2001). 
10 Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Süheyl Zekkar ve Riyad ez-Ziriklî 

(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1417/1996). 
11 Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, thk. Ali Muhammed ve 

Adil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994). 
12 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalanî İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-

Sehâbe, thk. Ali Muhammed ve Adil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415). 
13 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 

thk. Ali Muhammed Becâvî (Beyrut: Dâru’l-Ceyl, 1412/1994). 
14 Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, thk. Yahya el-Cuburî (Beyrut: Dâru’l-

Garbi el-İslâmî, 1410/1990). 
15 Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, Fütûhu’ş-Şâm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1417/1997). 
16 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh b. Ahmed b. Muhammed el-Ezrakî, Ahbâru Mekke, thk. Rüşdi 

Salih Mulhis (Beyrut: Dâru’l-Endülüs li’n-Neşr, ts.). 



GİRİŞ                                                                                            Sadettin YILDIRIM 

4 

Ahbâru Medine17 adlı eserlerinden Mekke ve Medine’de meydana gelmiş olaylar 

hakkında bilgiler topladık. Daha sonra İbn Hibbân’ın es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa18 ve İbn Kuteybe’nin el-İmâme ve’s-Siyâse19 adlı eserlerinden de 

hilafet ve Hz. Ebû Bekir’in halifeliği hakkında bilgiler edindik. 

Bunların dışında hadis kitaplarından; Buhârî,20 Müslim,21 Ebû Dâvûd,22 

Tirmizî,23 Nesaî,24 İbn Mâce,25 Dârimî,26 Ahmed b. Hanbel27 ve İmam Mâlik28 gibi 

hadis âlimlerinin eserlerinden yararlandık. Tefsir alanında ise; Taberî,29 İbn Kesîr30 gibi 

müellifler tarafından yazılan kaynak eserlerin yanında, Elmalılı Hamdi Yazır31 gibi 

müellifler tarafından son zamanlarda yazılan eserlerden yararlandık. 

Çalışmamız esnasında yararlandığımız çağdaş çalışmaların hepsini burada 

vermemiz mümkün olmadığından en çok yararlandığımız eserlerin bazıları şunlardır:  

M. Salih Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları.32  

Mehmet Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir.33 

Cem Zorlu,  İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi.34 

Seyyid Süleyman Nedvi, Hazreti Ebû Bekir.35 

Ahmet Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in 

Hilafet Dönemi.36 

 
17 Muhammed b. Hasan İbn Zebâle, Ahbâru’l-Medine, çev. Fatih Mehmet Yılmaz (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2018). 
18 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî el-Bustî İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa (Beyrut: Kutubu’s Sakafiyye, 1417). 
19 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, çev. Cemalettin Saylık 

(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017). 
20 Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail Buhârî, Sahîh-i Buhârî, thk. Muhammed Züheyr b. Nasr (b.y.:  

Daru Tavki’n-Necat, 1422); Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail Buhârî, Edebü’l-Müfred (Riyad: 

Mektebeyü’l-Maarif, 1419/1998). 
21 Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc Müslim, Sahîh-i Müslim, thk. Muhammed Fuad Abdülbaki 

(Beyrut: Daru İhya-i et-Turas’el Arabî, ts.). 
22 Süleyman b. Eş’as b. İshak b. Beşîr b. Şeddad b. Amr el-Ezdi Ebû Dâvûd, Sünen-i Ebû Dâvûd, thk: 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamid (Beyrut: Mektebetu’l-Asriyye, ts.). 
23 Ebû İsa Muhammed b. İsa Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed Şakir vd. (Mısır: Şeriket-i 

Mektebe ve Matbuat Mustafa el-Bayi, 1395/1975). 
24 Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Horasani Nesaî, Sünen-i Nesaî, thk. Abdulfettah Ebû 

Gudde (Haleb: Mektebe el-Metbuat el-İslâmiyye, 1406/1986). 
25 Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd İbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki 

(b.y.: Daru İhya-i el-Kutubi’l-Arabiyye, ts.). 
26 Ebû Muhammed Abdillah b. Abdurrahman Dârimî,  Sünen-i Dârimî, thk. Hüseyin Selim Esed ed-

Daranî (b.y.: Dâru’l-Muğni en-Nasr ve’t-Tevzi’, 1412/2000). 
27 Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed Ahmed b. Hanbel, “Müsned-i Ahmed b. Hanbel”, thk. Ahmed 

Muhammed Şakir (Kahire: Dâru’l Hadis, 1416/1995). 
28 Ebû Abdillah b. Mâlik b. Enes, el-Muvatta (Beyrut-Lübnan: Daru İhya-i et-Turas’el Arabî, 1406/1985). 
29 Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Taberî Tefsiri, çev. Hasan Karakaya, Kerim Aytekin 

(İstanbul: Hisar Yayınevi, 2012). 
30 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, çev. 

Bedrettin Çetiner vd. (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2008). 
31 M. Hamdi Yazır Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. Emin Işık vd. (İstanbul: Azim Dağıtım Ürünler, 

2012). 
32 Mehmet Salih Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları (İstanbul: Beyan Yayınları, 1996). 
33 Mehmet Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir- (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2016). 
34 Cem Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2014). 
35 Seyyid Süleyman Nedvî, Hazreti Ebû Bekir. çev. Beyhan Demirci vd. (İstanbul: Timaş Yayınları, 

2004). 
36 Ahmet Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi (İstanbul: 

Akdem Yayınları, 2013). 



GİRİŞ                                                                                            Sadettin YILDIRIM 

5 

Bahriye Üçok, İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler.37 

Yukarıdaki eserler dışında birçok ansiklopedi maddesi,38 tez39 ve makaleden40 de 

yararlanılmıştır. Kaynakçanın hepsini burada zikretmemiz mümkün olmadığından belli 

başlılarını burada vermeyi uygun gördük. 

Kaynak eserlerin temini konusunda genellikle Mektebetü’ş-Şâmile’den 

yararlanmaya çalıştık. Arapça kaynaklardan aldığımız bilgilerin birkaçı hariç, tamamına 

yakınını Şâmile’den yaptığımız araştırmalar neticesinde elde ettik. Şâmile içerisinde 

bulunmayan bazı kaynak eserleri ise özellikle Ankara Okulu Yayınları’nın başlatmış 

olduğu tercüme faaliyetleri neticesinde Arapça-Türkçe birlikte bastıkları kitaplardan 

temin ettik. 

 Kaynaklardan istifade ederken Arapça baskılarını esas almakla beraber 

zorlandığımız bazı noktalarda Türkçe tercümelerinden istifade ettik. Özellikle Hz. Ebû 

Bekir’in yazmış olduğu şiir veya mektuplar gibi edebi sözlerin ağırlıklı olduğu bazı 

metinleri Arapçası ile karşılaştırdıktan sonra Türkçe metnini vermeyi uygun gördük. Bu 

şekilde metne aldığımız bilgileri dipnot kısmında Arapça ve tercüme kaynakta geçtikleri 

yerlere göre vermeyi ihmal etmedik. Arapçası ile karşılaştırdıktan sonra Türkçe metnini 

esas aldığımız eserin künyesinin tamamını dipnot kısmında (bu kısımda sadece sayfa ve 

cilt numarası belirtilmiştir) vermeyip sadece kaynakça kısmında verdik. Alıntılar 

neticesinde dipnotunu verdiğimiz kaynakların Türkçe baskısından alıntı yapılmış ise (T) 

harfi ile Arapça baskısından alıntı yapılmış ise (A) harfi ile gösterdik. Yanında harf 

belirtmediğimiz yerlerden ise sadece orijinal Arapça baskısından alınmak suretiyle 

dipnotta yararlanılmıştır. Bunun yanında konumuz ile ilgili bilgilerin yer aldığı bazı 

Arapça tefsir eserlerinin Arapça baskıları yerine, tercüme edilmiş baskılarını kullandık.  

 

 

 

 

 
37 Bahriye Üçok, İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler (İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi, 2019). 
38 Mustafa Fayda, “Ebû Bekir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

1994); F. Buhl, “Ebû Bekir”, Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 

1997); Mehmet Emin Maşalı, “Mushaf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2006); Mustafa Fayda, “Ridde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2008). 
39 Mahmut Başköylü, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Devlet-Halk Münasebetleri, (Samsun: 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995); Çil, Hz. Ömer’in Liderliği; 

Eyüp Kurt, Dört Halife Döneminde Yönetim Anlayışı, (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013). 
40 Ramazan Boyacıoğlu, “Hz. Muhammed’in Hastalığı Sırasında Hz. Ömer’in Tavrı ve Halife Seçimi”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/1 (2002); Ali Bakkal, “Ebû Bekir’in Halife 

Seçilmesinde ‘İmamlar Kureyş’tendir’ Hadisinin Rolü Üzerine”, İSTEM 3/6 (2005); Kenan Ayar, “Hz. 

Ebû Bekir Dönemi Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak Kullanılması”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi c.y./24-25 (2007); Şaban Öz, “İslâm Siyaset Geleneğinde Bir Şâz-Şii-Sünni 

Yol Ayrımında Sakîfe Hadisesi”, İSTEM 6/11 (2008). 

 

 

 

 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

6 

2. HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI 

 

2.1. İslâmiyet Öncesi Hayatı 

 

2.1.1. Nesebi ve Ailesi 

 

2.1.1.1. Nesebi 

 

Hz. Ebû Bekir, Teymoğulları kabilesinden Ebû Kuhâfe’nin oğludur.41 Soyu anne 

tarafından Selma bint Sahr b. Âmir b. Kâ’b b. Sa’d b. Teym b. Mürre, baba tarafından 

Osman b. Âmir b. Amr b. Kâ’b b. Sa’d b. Teym b. Mürre’dir.42 Mürre de Hz. 

Peygamber’in nesebiyle birleşir.43 

 

2.1.1.2. Ailesi 

  

2.1.1.2.1. Anne ve Babası 

 

Hz. Ebû Bekir’in babası, Osman b. Âmir’dir. Lakabı Ebû Kuhâfe’dir.44 

Mekke’nin fethinde Hz. Ebû Bekir babasını Hz. Peygamber’e getirerek Müslüman 

olmasına sebep olmuştur.45 Ebû Kuhâfe Hz. Ömer’in hilafeti zamanında Hz. Ebû 

Bekir’den 6 ay sonra 97 yaşında46 hicrî 14. senede vefat etmiştir.47 

Annesi, Selma bint Sahr b. Âmir’dir. Lakabı Ümmü’l-Hayr’dır.48 Annesi 

babasının amcakızıdır.49 Ümmü’l-Hayr, Mekke Dönemi’nde Hz. Peygamber’in Erkam 

b. Ebü’l-Erkam’ın evinde bulunduğu sırada İslâmiyet’i kabul etmiştir.50 

 

2.1.1.2.2. Evlilikleri ve Çocukları 

 

 Hz. Ebû Bekir Cahiliye Dönemi’nde iki kadınla, Müslüman olduktan sonra iki 

kadınla evlenmiştir. Kaynakların geneline bakıldığında Hz. Ebû Bekir’in dört evlilik 

yaptığı görülmektedir. Fakat Buhârî’den Hz. Âişe tarikiyle gelen bir rivayete göre 

Cahiliye Dönemi’nde Kelb kabilesinden Ümmü Bekir adında bir kadınla evlenmiş ve bu 

kadını hicretten sonra boşamıştır. Daha sonra Ümmü Bekir amcasının oğlu ile 

 
41 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/156; Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed b. Muhammed İbn 

Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, thk. Halil Şahhad (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1408/1988), 2/389; Sabri Hizmetli, İslâm Tarihi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1991), 115. 
42 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
43 Abdurrahman b. Ebû Bekir Celaleddin es-Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, thk. Hamdi Demirtaş (Riyad: 

Mektebetü Nezzar Mustafa el-Baz, 1425/2004), 26; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 15; Fayda, “Ebû Bekir”, 

10/101. 
44 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; İbn Hacer, 

el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/145.  
45 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/79. 
46 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 69. 
47 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye 7/50. 
48 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; İbnü’l-Esîr, 

Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/145.  
49 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/-145; 

Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28. 
50 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/18; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/101. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

7 

evlenmiştir.51 Her ne kadar Hz. Ebû Bekir’in Ümmü Bekir adında bir kadınla 

evlendiğinden söz edilmiş olsa da bu evliliğin tam olarak ne zaman yapıldığı, 

evlenildiği söylenen kadının adının gerçek isminin belirtilmemesi, bu olayla ilgili başka 

rivayetlerin mevcut olmaması gibi sebeplerden dolayı bu evliliğe ihtiyatla yaklaşmak 

durumundayız. Çalışmamızda Hz. Ebû Bekir’in kesin olarak yapmış olduğu dört evliliği 

ve bu evliliklerinden dünyaya gelen çocukları üzerinde durmaya çalışacağız. Hz. Ebû 

Bekir’in bu dört evlilikten üç kız ve üç erkek olmak üzere toplamda altı çocuğu 

dünyaya gelmiştir.52 

Eşleri; 

1. Kuteyle bint Abdüluzzâ 

Asıl adı Kuteyle bint Abdüluzzâ b. Abdües’ad b. Nadr b. Mâlik b. Hisl Âmir b. 

Lüey’dir.53 Kaynakların çoğu asıl adının Kuteyle olduğunu söylemişse de diğer bazı 

kaynaklarda adının Kayle54 ve Katle55 olduğu rivayet edilmektedir. Kuteyle’nin Hz. Ebû 

Bekir’in Cahiliye Döneminde yirmili yaşlardayken evlendiği ilk kadın olduğunu 

söyleyebiliriz. Hz. Ebû Bekir’in Kuteyle’den Esmâ ve Abdullah adında iki çocuğu 

dünyaya gelmiştir.56 Daha sonra Hz. Ebû Bekir onu Cahiliye’den önce boşamıştır.57 

Mekke’nin Fethi’ne kadar Müslüman olmayan Kuteyle’nin58 İbn Hacer ve İbn Esîr’den 

gelen bir rivayete göre fetih bittikten hemen sonra Müslüman olmuştur.59 

Müfessirler Mümtehine suresi 8. Ve 9. Ayetlerinin Kuteyle b. Abdüluzza 

hakkında indiğini rivayet etmişlerdir. Rivayete göre Kuteyle kızı Hz. Esmâ’nın yanına 

gelerek ona kuru üzüm, yağ ve başka hediyeler getirmiştir. Hz. Esmâ annesini eve 

almaya çekinip durumu Hz. Âişe’ye anlatmıştır. Hz. Âişe’nin durumu Allah Resulü’ne 

haber vermesinden sonra Hz. Peygamber, Kuteyle’yi evine almasını ve getirdiği 

hediyeleri kabul etmesini söylemiştir.60 Bu olaydan sonra şu ayetlerin indiği rivayet 

edilmiştir: 

“Allah, din konusunda sizinle savaşmayan ve sizi yurtlarınızdan çıkarmayanlarla 

iyi ilişkiler içinde olmanızı ve onlara adaletli davranmanızı yasaklamaz. Allah adaletli 

olanları elbette sever. Allah ancak, din konusunda sizinle savaşmış, sizi yurtlarınızdan 

çıkarmış ve çıkarılmanıza yardım etmiş olanlarla dostluk kurmanızı yasaklar. Kim 

onlarla dost olursa işte onlar zalimlerin ta kendileridir.”61 

2. Ümmü Rûmân 

Hz. Ebû Bekir’in Cahiliye Dönemi’nde evlendiği bir diğer kadın Ümmü 

Rûmân’dır. Gerçek adının Zeyneb62 veya Da’d63 olduğu, nesebinin ise Ümmü Rûmân 

 
51 Buhârî, “Menakıbu’l-Ensar”, 63 (No. 3921). 
52 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; Murat Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki 

Yeri (İstanbul: Erkam Yayınları, 2018), 25. 
53 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 4/1781; Farklı 

rivayetler için bak. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 4/1781; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî 

Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/7; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/284. 
54 İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 4/1781; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 

7/7. 
55 İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/13. 
56 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 10/99; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî 

ma’rifeti’l-Ashâb, 3/874; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/300; İbn Hacer, el-İsâbe Fî 

Temyîzi’s-Sehâbe, 8/284. 
57 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/240. 
58 İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/284. 
59 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/233; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/284.  
60 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/240.  
61 el-Mumtehine 60/8-9. 
62 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/299. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

8 

bint Âmir b. Uveymir b. Abdüşems b. Attâb b. Üzeyne b. Sübey b. Dühmân b. el-Hâris 

b. Ganm b. Mâlik b. Kinâne olduğu rivayet edilmiştir.64 Nesebi ile ilgili farklı rivayetler 

mevcut olsa da en sonunda Benî Kinâne’de birleşir.  

Daha önce Abdullah b. El-Hâris ile evli olan Ümmü Rûmân’ın Tufeyl adında bir 

oğlu dünyaya gelmiştir. El-Hâris karısı ve oğluyla beraber es-Serrat denen bölgeden 

Mekke’ye gelmiş ve burada Hz. Ebû Bekir ile hilf-antlaşma yapmıştır. Daha sonra el-

Hâris Mekke’de vefat edince Ümmü Rûmân ile Hz. Ebû Bekir evlenmişlerdir.65 Bu 

evlilikten Hz. Âişe ve Abdurrahman b. Ebû Bekir dünyaya gelmiştir.66 

Ümmü Rûmân Mekke’de ilk yıllarda Müslüman olmuş, Hz. Peygamber’e biat 

etmiş ve hicret katılmıuştır. İfk hadisesinde kızı Hz. Âişe’ye sürekli destek olmuş saliha 

bir kadındır. Hicretin 6. Yılı Zilhicce ayında Medine’de vefat etmiştir. Ümmü Rûmân’ın 

cenaze namazını Hz. Peygamber kıldırmıştır. Kabir başında Müslümanlara yaptığı 

konuşmasında Ümmü Rûman hakkında şunları söylemiştir: “Kim hur’ul-ayn’dan bir 

kadına bakmak isterse Ümmü Rûmân’a baksın.”67  

3. Esmâ bint Ümeys 

Hz. Ebû Bekir’in yapmış olduğu bir diğer evlilikte Esmâ bint Ümeys b. Ma’d b. 

Hâris b. Ka’b b. Mâlik b. Kuhâfe b. Âmir b. Rebî’a b. Âmir b. Mu’aviye b. Zeyd b. 

Mâlik b. Nesr b. Vehbullah b. Şehrân b. İfris b. Eftel iledir.68 Annesi Havle bint Avf b. 

Züheyr b. el-Hâris b. Hamâta’dır.69 Anne bir Hz. Peygamber’in karısı Hz. 

Meymune’nin kız kardeşidir.70 Esmâ, Hz. Peygamber Dâru’l-Erkam’a gitmeden önce 

Müslüman olmuş ve kocası Ca’fer b. Ebû Tâlib ile beraber Habeşistan’a hicret etmiştir. 

Orada Abdullah, Avn ve Muhammed adında üç tane çocukları dünyaya gelmiştir.71 

Daha sonra Hayber’in fethinde Medine’ye dönmüşlerdir. Ca’fer b. Ebû Talib’in Mûte 

savaşında şehit olmasının ardından Hayber günü Hz. Ebû Bekir ile evlenmiştir.72 Bu 

evlilikten Muhammed b. Ebû Bekir dünyaya gelmiştir.73 

Hz. Ebû Bekir’in vefatının ardından vasiyeti üzere onu Esmâ b. Ümeys 

yıkamıştır. İlk halifenin vefatının ardından Ali b. Ebû Talib ile evlenen Esmâ bint 

 
63 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263. 
64 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/262; Farklı rivayetler için bak. İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 

2/299; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/262; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/320; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263. 
65 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/262; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/420; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî 

Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/320. 
66 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/76; İbnü’l-

Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263. 
67 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/299; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/262; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/420; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/320; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/95; 

Farklı rivayetler için bak. İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/320. 
68 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/266; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 2/616; İbn 

Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/15; Farklı rivayetler için bak. İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî 

Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12. 
69 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/266. 
70 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12. 
71 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/266; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 4/31, 5/78, 

2/616, 3/199; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 2/203, 4/36. 
72 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/266; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12; İbn 

Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/15. 
73 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

9 

Ümeys’in bu evlilikten Yahya ve Avn adında iki tane çocuk dünyaya gelmiştir.74 Daha 

sonra Hz. Ali’nin vefatından bir müddet sonra hayatını kaybetmiştir.75 

4. Habîbe bint Hârice76 

Hz. Ebû Bekir’in bir diğer evliliği de Habîbe bint Hârice b. Zeyd b. Ebû Züheyr v. 

Mâlik b. İmruülkays b. Mâlik el-Ağar ile yapmıştır. Ensar’dan olan Hâbibe Müslüman 

olup Hz. Peygamber’e biat etmiştir. Hicretten sonra Medine^ye yakın bir yer olan 

Sunh’a yerleşen Hz. Ebû Bekir daha sonra Hâbibe ile evlenmiş ve bu evlilikten Ümmü 

Gülsüm adında bir kız çocuğu dünyaya gelmiştir. Ümmü Gülsüm, Hz. Ebû Bekir’in 

vefatından sonra dünyaya gelmiştir. 634 yılında Hz. Ebû Bekir’in vefatının ardında 

Hubeyb b. İsâf b. İnebe b. Amr ile evlenmiştir.77 

Çocukları; 

1. Esmâ bint Ebû Bekir  

2. Abdullah b. Ebû Bekir 

3. Abdurrahman b. Ebû Bekir 

4. Âişe bint Ebû Bekir 

5. Muhammed b. Ebû Bekir 

6. Ümmü Gülsüm bint Ebû Bekir78 

 Abdullah ile Esmâ, Cahiliye Dönemi’nde evlendiği Abdüluzza b. Âmir b. 

Lüey’in kızı Kuteyle’den dünyaya gelmiş,79 küçük yaşta Müslüman olup babaları ile 

birlikte İslâm’a hizmet etmişlerdir. Medine’ye yapılan hicret esnasında Abdullah hicret 

yolunda Allah Resulü’ne ve babasına Mekke’de yaşananları haber vermiş ve erzak 

taşımıştır.80 Esmâ ise hicret develerini bağlarken ip bulamadığı için kuşağını koparıp 

yükleri develere bağlamıştır. Bundan dolayı da kendisine Zatü’n-Nitakeyn lakabı 

verilmiştir.81 

Abdurrahman ve Âişe, Ümmü Rûmân bint Âmir b. Uveymir b. Abdüşems b. 

Attâb b. Üzeyne b. Sübey b. Duhman b. el-Hâris b. Ganm b. Mâlik b. Kinâne’den 

dünyaya gelmiştir.82 Bu eşinin Ümmü Rûmân bint Âmir b. Umeyre b. Zühl b. Duhman 

b. el-Hâris b. Ganm b. Mâlik b. Kinâne olduğu da söylenmiştir.83 

Abdurrahman, Bedir Savaşı’nda Müşriklerin safında yer alıp İslâm ordusuna 

karşı savaşmıştır.84 Hudeybiye Antlaşması sonrası Müslüman olmuş ve Medine’ye 

hicret etmiştir.85 Hz. Âişe ise küçük yaşta Müslüman olup Hz. Peygamber ile evlenmiş, 

Hz. Peygamber vefat edene kadar onun yanında kalmıştır. Medine’ye hicretten sonra 

 
74 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 10/270; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12; İbn 

Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 8/16. 
75 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12. 
76 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/104. 
77 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/159, 3-155, 3-169, 10-338; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/244; Taberî, 

Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/382; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/141; Ebû 

Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, thk. İhsan Abbas (Mısır: Dâru’l-Maarif, 

1900), 1/93; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî 

Tarihi’l-Arab, 2/349; Hz. Ebû Bekir’in Hârice b. Zeyd’in evinde kaldığı da söylenmiştir. İbn Hişâm, 

Sîretu’n-Nebeviyye, 1/493; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/160; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

2/382; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/197. 
78 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
79 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
80 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/400. 
81 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
82 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
83 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155. 
84 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/321; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/46. 
85 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/21. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

10 

Hz. Peygamberle beraber seferlere çıkmıştır. Hz. Peygamber ile Beni Müstalik 

gazvesine katıldığı esnada zina isnadına maruz kalmıştır. Daha sonra Allah’ın kendi 

hakkında olayla ilgili herahngi bir suçunun olmadığına dair ayetleri indirmesiyle temiz-

pak olduğu bir kez daha anlaşılmıştır. Bu olay rivayetlerde İfk olayı olarak yerini 

almıştır.86 Bu konuya sonraki sayfalarda değinileceği için burada konuyu uzatmadan 

bitirmek istedik. 

 Oğlu Muhammed ise,87 üçüncü eşi Esmâ bint Ümeys ile Müslüman olduktan 

sonraki evliliğinden dünyaya gelmiştir.88 Esmâ daha önce Cafer b. Ebû Tâlib ile 

evlenmiş,89 Hz. Ebû Bekir’in vefatından sonra da Hz. Ali ile evlenmiştir.90 Muhammed, 

daha sonra valilik görevinde bulunmuş ve Muâviye’nin askerleriyle çatışırken vefat 

etmiştir.91 

 Kızı Ümmü Gülsüm ise Esmâ bint Ümeys’ten sonra evlendiği Ensar’dan Hârice 

b. Zeyd b. Ebû Züheyr’in kızı Habîbe’den92 dünyaya gelmiştir. Hz. Ebû Bekir son eşi 

olan Habîbe’nin Ümmü Gülsüm’e hamileliği sırasında vefat etmiş ve bu kızı babasının 

vefatından sonra dünyaya gelmiştir.93  

Hz. Ebû Bekir’in ailesiyle ilgili bilgiler ileriki sayfalarda inceleneceğinden 

burada bu kadar bilgiyle yetinmeyi uygun gördük. 

 

2.1.2. Doğumu, Adı ve Lakabı 

 

2.1.2.1. Doğumu 

 

Hz. Ebû Bekir’in doğum tarihi hakkında âlimlerin ihtilafı mevcut olup 

kendisinin milâdî 573 yılında Fil vakasından iki94 veya üç yıl sonra95 Mekke’de96 

doğduğu rivayet edilmiştir. Hz. Peygamberden iki yıl birkaç ay küçüktür.97  

  

2.1.2.2. Adı 

 

Asıl adı Abdullah b. Ebû Kuhâfe (Osman)98 b. Âmir b. Amr b. Kâ’b b. Sa’d b. 

Teym b. Mürre99 b. K’ab b. Lüey b. Gâlib el-Kureşî et-Teymî’dir.100 Ayrıca adının Atîk 

 
86 İfk hadisesi ile ilgili geniş bilgi için bk. Buhârî, “Şehadat”, 52 (No. 2661). 
87 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/155; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
88 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/192; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
89 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/447; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
90 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/192. 
91 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 7/12.  
92 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/155. 
93 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264; Abbas Mahmud el-Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve 

Dehası, çev. Ali Özek (İstanbul: Fatih Yayınevi Matbaası, ts), 253. 
94 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/324; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/145; 

Ahmet Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa (İstanbul: Duran Ofset Basımevi, 1968), 276. 
95 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263. 
96 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 29. 
97 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28. 
98 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübra, 3/156; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 

2/389. 
99 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/186. 
100 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 26; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310; Bazı kaynaklarda 

Hz. Ebû Bekir’in adının ve nesebinin şu şekilde olduğu rivayet edilmiştir: Osman b. Âmir b. Amr b. Kâ’b 

b. Sa’d b. Teym b. Mürre b. Lüey b. Fihr b. Mâlik. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/155; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/263; Osman b. Âmir b. Sahr b. Kâ’b b. Sa’d b. Teym b. Mürre b. Kâ’b b. Lüey b. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

11 

b. Osman b. Âmir b. Amr b. Kâ’b b. Sa’d b. Teym olduğu da rivayet edilmiştir.101 Her 

ne kadar bu rivayette adı Atîk olarak geçse de genel olarak kabul edilen görüşe göre 

Atîk’in lakabı olduğu söylenmiştir.102 Ayrıca bazı kaynaklarda Cahiliye Dönemi’nde 

adının Abdu’l-Kâ’be olduğu ve Müslüman olduktan sonra Hz. Peygamber tarafından 

kendisine Abdullah isminin verildiği de belirtilmiştir.103 

  

2.1.2.3. Lakabı ve Künyesi 

 

Hz. Ebû Bekir’in isimleri dışında kaynaklarda birden fazla lakabının olduğu 

belirtilmiştir. Künye ve lakaplarını şu şekilde sıralayabiliriz: 

 

2.1.2.3.1. Ebû Bekir  

 

Ebû Bekir, çocuğu olmayan kişi anlamına gelmektedir. Ayrıca ‘Bekr’ genç ve 

sütten kesilmiş deve anlamına gelir.104 Ayrıca başka bir ifadeyle deve yavrusunun 

babası manasına gelen ve düşmanları tarafından tezyif maksadı ile Ebû Fâsil (sütten 

kesilmiş dananın babası) şeklinde çevrilmiştir. Hz. Ebû Bekir’in Bekir adlı bir çocuğu 

olup olmadığı belirsiz iken kendisine Ebû Bekir künyesinin niçin verildiği konusunda 

kaynaklarda yeterli bilgi yoktur.105 İslâmiyeti kabulüyle beraber Ebû Bekir künyesi ile 

meşhur olmuştur. 

 

2.1.2.3.2. Sıddık 

 

Sıdk kelimesi sözlükte birden çok anlam ifade etmektedir. Kezb kelimesinin 

zıddı olup,106 doğru107 ve âdil olan,108 hiç yalan söylemeyen109 demektir. Ayrıca 

kendisinden hiç yalan sâdır olmayan, sözü ve inancı doğru olup, doğruluğu fiiliyle 

tahakkuk etmiş110 kişi anlamında da kullanılmıştır. “İnancında tereddütler bulunmayan, 

içtenlikle tasdik eden; sadakat ve bağlılık örneği, özü sözü bir, dürüst kimse demek 

olduğu da söylenmiştir.”111  

Sıdk kelimesi tefsirlerde ise müphem lafzı, isim zikretmeden bir şeyi üstün 

niteliklerle yüceltmek için kullanılmıştır. Örneğin: Zümer Sûresinde “sıdk ile gelen ve 

onu tasdik eden”112 ifadesinde anlatılmak istenenin sıdk ile gelen Hz. Muhammed ve 

 
Gâlib. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/50; Osman b. Âmir b. Amr b. Kâ’b b. Sa’d b. Teym b. Mürre 

b. Kâ’b b. Lüey b. Gâlib b. Fihr. İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/249. 
101 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/682. 
102 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/682. 
103 İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 

3/310; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/101.  
104 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr, “Bekr”, Lisânü’l-Arab, thk. Hâşim 

Muhammed Şazeli vd. (Kahire: Daru’l-Maarif, 1119), 1/334; İbrahim Mustafa vd., “Bekr”, el-Mu’cemü’l-

Vasît, nşr. İbrahim Mukri (Diyarbakır: Mektebetü Diyarbekir, ts.), 1/67; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/102. 
105 Fayda, “Ebû Bekir”, 10/101; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12. 
106 Râğıb el-İsfehânî, Müfredat, çev. Mustafa Yıldız (İstanbul: Çıra Yayınları, 2017), 551. İbn Manzûr, 

“Sıdk”, 4/2417.  
107 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/560; Mustafa vd., “Sıdk”, 1/510-511. 
108 Ebü’l-A’lâ Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, çev. Yusuf Karaca vd. (İstanbul: İnsan Yayınları, ts.), 1/378. 
109 el-Meryem 19/41; Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş & Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2009). 
110 el-Nisâ 4/69. İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/560. 
111 Hayrettin Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006), 5/247. 
112 el-Zümer 39/33. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

12 

onu tasdik edenin Hz. Ebû Bekir olduğu bildirilmiştir. Bu ifade ile isim zikretmeden 

lakap zikredilmiş ve daha büyük bir ta’zim ifade etmesi amaçlanmıştır.113 

Hz. Ebû Bekir Cahiliye Dönemi’nde doğruluğu ile tanınmış bir kişidir. Zira o, 

borçlara ve diyetlere kefil olmuş; insanlar da onun kefaletini kabul ve tasdik etmiş, 

verdiği sözlere güvenmişlerdir. Sıddık lakabının ise kendisine Hz. Peygamber114 veya 

Hz. Cebrail115 tarafından Mi’rac hâdisesinden sonra verildiği rivayet edilmiştir.  

Hz. Peygamber, Mi’rac’tan döndükten sonra başından geçenleri Mekkelilere 

anlatınca ona inanmayan Müşrikler kendisine karşı çıkmışlardır. Ona iman edip tasdik 

edenlerden bir kısım insanlar da bu olayın bir uydurma olduğunu düşündüklerinden 

dinden dönüp irtidat etmişlerdir.116 Mekkeli Müşrikler Mi’rac olayını onaylamayacağı 

ve aralarının açılacağı düşüncesiyle Hz. Ebû Bekir’in yanına gidip ona: “Ey Ebû Bekir! 

Arkadaşının bir gece Beyt’ül-Makdis’e gittiğini ve aynı gece Mekke’ye döndüğünü 

iddia ettiğini biliyor musun? demişlerdir.”117 O zamanlarda Hz. Peygamber’i en çok 

savunanlardan biri olan Hz. Ebû Bekir onlara: “Sizler bu konuda yalan söylüyorsunuz” 

demiş,118 onlar da: “Hayır biz yalan söylemiyoruz” cevabını vermişlerdir. Bunun 

üzerine Hz. Ebû Bekir: “Eğer Hz. Muhammed bunu söylüyorsa mutlaka doğru 

söylemiştir” dedikten sonra Allah Resulü’nü kesin bir dille tasdik etmiştir. Devamla: 

“Ben, bunun ötesinde olan konularda bile ona inanıyorum ve onun gece gündüz gökten 

aldığı haberleri de doğruluyorum” demiştir.119 O günden itibaren Hz. Ebû Bekir başta; 

Hz. Peygamber olmak üzere, Müslümanlar nezdinde herkesin gıpta ettiği ‘Sıddık’ 

lakabına nail olmuştur.120 Ayrıca bu lakabın Mi’rac olayıyla ilgisi olmadığını ve Hz. 

Ebû Bekir’e Cahiliye Dönemi’nde verildiğini, o zamandan beri sürekli kullanıldığını 

söylenmiştir.121  

Fakat biz yukarıda da zikrettiğimiz rivayetlerden yola çıkarak Cahiliye 

Dönemi’nde güvenilir ve doğruluk üzerine olduğunu, Mi’rac hadisesinden sonra ise 

‘Sıddık’ lakabının kendisine verildiği kanaatini taşımaktayız. Zira Cahiliye’de her ne 

kadar sıddık lakabına yaraşır şekilde yaşamış olsa da kendisine bu dönemde ‘Ebû Bekir-

i Sıddık’ şeklinde hitap edildiğine dair kaynaklarda herhangi bir bilgiye ulaşamadık. 

 

2.1.2.3.3. Atîk 

 

Hz. Ebû Bekir’in yukarıda saydığımız lakaplarını Atîk lakabı takip etmektedir. 

Atîk: Zaman, mekân veya derece açısından öne geçen ya da önceden gelene denir.122 

Aynı zamanda güzel yüzlü, kerem sahibi,123 asil124 ve cehennemden âzad edildiği için 

 
113 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/406. 
114 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/399; İbrahim Sarıçam, Hz. Ebû Bekir (Ankara: TDV Yayınları, 

2014), 6; Farklı görüşler için bak. Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 136. 
115 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/183; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28. 
116 İbn Şihâb ez-Zührî, el-Meğâzî, çev. Mehmet Nur Akdoğan (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 

48. 
117 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/46; Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 30. 
118 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/399. 
119 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/654; İbn Manzûr, “Sıdk”, 4/2417. 
120 İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/966; Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. 

Mehmet Yazgan (İstanbul: Beyan Yayınları, 2009), 134. 
121 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 29.  
122 İsfehânî, Müfredat, 635; İbn Manzûr, “Atîk”, 4/2800; Mustafa vd., “Atîk”, 2/582. 
123 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/682; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; İbnü’l-Esîr, 

Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/146; Mustafa vd., 

“Atîk”, 2/582.  
124 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/249. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

13 

de Hz. Ebû Bekir’e bu lakap verilmiştir.125 Atîk lakabı, ismi olan Abdullah’tan daha çok 

kullanılmıştır.126 Öyle ki bazı kimseler onun adının Atîk olduğunu da söylemişlerdir.127 

Bazı kaynaklarda bu lakabın ona annesi tarafından verildiği veya çok eskiden beri hayır 

yaptığı, yüzü ve ahlakı güzel olduğu yahut da soyunda ayıplanacak bir husus 

bulunmadığı için kendisine verildiği belirtilmiştir.128  
 

2.1.2.3.4. Evvâh  

 

Evvâh, merhametinden dolayı çok fazla vah eden kişi demektir.129 Hz. Ebû 

Bekir’e şefkatli ve çok merhametli olduğundan dolayı ‘Evvâh’ lakabı verilmiştir.130   

Yukarıda zikredilen lakapların dışında; servetini Allah yolunda harcadığı ve eski 

elbiseler giydiği için Zû’l-Hilâl131 lakabı ile anıldığı da rivayet edilmiştir. Ayrıca 

Emîr’ül-Hac,132 Yâr-ı Ğar,133 Sahib,134 Etka135 lakaplarının yanında halife olduktan 

sonra Halifetu Resulillah136 ünvanıyla da anılmıştır. 

 

2.1.3. Gençliği ve İslâmiyet Öncesi Hayatı 

  

İslâmiyet öncesi hayatıyla ilgili kaynaklarda yeteri kadar bilgi bulunmamaktadır. 

Bununla birlikte kendisinin küçük yaşta iken Hz. Muhammed’in de içinde yer aldığı bir 

kervanla Şâm taraflarına gittiği rivayet edilmiştir. Bazı kaynaklarda Bahîrâ kıssası 

olarak geçen rivayete göre; Ebû Tâlib ticaret maksadıyla Şâm’a doğru yola çıkınca 

beraberinde Hz. Muhammed’i de götürmüştür. Rahip Bahîrâ’nın bulunduğu yere 

geldiklerinde Ebû Tâlib’in emriyle konaklamak amacıyla eşyalarını indirip gölgeliğin 

bulunduğu bir yerde konaklamışlardır. Rivayete göre o zamana kadar oradan geçen 

kervanlarla hiç ilgilenmeyen Bahîrâ bu sefer kervanda bulunanların yanına gitmiş137 ve 

onlara kervanın reisinin kim olduğunu sormuştur. Kervandakiler Ebû Tâlib’in reis 

olduğunu söylediklerinde Bahîrâ, Ebû Tâlib’e rica edip daha fazla ilerlememeleri 

 
125 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/156; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; İbn Manzûr, 

“Atîk, 4/2800; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 27.  
126 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 27. 
127 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/249; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/156; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/263. 
128 İbn Manzûr, “Atîk”, 4/2800; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/101; 
129 İsfehânî, Müfredat, 105. 
130 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/156; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 50; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 6; Fayda, 

“Ebû Bekir”, 10/101. 
131 Lakaplar için bak. Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 6; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/101. 
132 Lakaplar için bak. Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 227; Ali Aksu, “Asr-ı Saadet ve 

Emevîler Döneminde Lakap Takma ve Halifelerin Lakapları”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 5/2 (2001), 235. 
133 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i 

Hulefa, 227; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 2/11; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/102.  
134 el-Tevbe 9/40; Allah Resulü’nün dostu, arakadaşı anlamına gelir. İbn Manzûr, “Shb”, 4/2400; Mustafa 

vd., “Shb”, 1/507; Ali Muhammed Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi, çev. 

Şerafettin Şenaslan (İstanbul: Ravza Yayınları, 2016), 20; Murat Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife 

Dönemi (İstanbul: Nesil Yayın Grubu, 2013), 164. 
135 el-Leyl 92/17; Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi, 20; Allah korkusu ile 

günahtan çekinen günah işlemeyen. 
136 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/168; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/529; İbn Haldun, Divânu’l-

Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 1/239; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63; T. W. Arnold, “Halife”, Milli 

Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997), 5(1)/148; İbn Abdilber, el-

İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/971. 
137 Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3620). 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

14 

hakkında kendilerini uyarmıştır.138 Hz. Muhammed’in Allah tarafından gönderilecek 

olan son nebi olduğunu söyleyip eğer Şâm taraflarına gitmekte ısrar ederlerse onlara 

zarar verebilecek kişilerin olduğunu söylemiştir.139 Bunun üzerine Ebû Tâlib, Hz. 

Muhammed ile beraber kendisine göz kulak olabilmeleri için yanlarında bulunan Hz. 

Ebû Bekir ve Hz. Bilâl ile beraber geri göndermiştir.140 Rahibin de azık olarak onlara 

ekmek ve zeytinyağı verdiği rivayet edilmiştir.141 O esnada Hz. Muhammed’in 12, Hz. 

Ebû Bekir’in 9 veya 10 yaşlarında, Bilâl b. Rebâh ise daha küçük yaşlarda olduğu 

söylenmiştir.142 Rivayette her ne kadar Hz. Ebû Bekir ve Bilâl’in bu sefere katıldığını 

dile getirenler olsa da o anda Bilâl’in henüz doğmamış olması143 veya yaşının kervana 

katılamayacak kadar küçük olması bu rivayetin sahihliğini ihtilaflı hale getirmiştir. Bu 

sebeple rivayetin sonraki dönemlerde bazı amaçlar güdülerek ortaya atıldığını 

söyleyebiliriz. 

 Hz. Ebû Bekir’in, Cahiliye Dönemi’nde putlardan nefret eden, hakikatı arayan, 

namuslu, içki içmediği, toplumda seçkin bir yeri olduğu ve Kureyş’in bütün ileri 

gelenleri tarafından hürmet gören bir insan olduğu söylenmiştir.144  

Kendisi o dönemde kan davalarını çözmek, diyetlerin ve borçların ödenmesi ile 

ilgili olarak görevlendirilmiştir.145 Kureyş’in akıl danıştığı, saygı duyduğu ve Kureyş’in 

en zekilerinden olduğu rivayet edilmiştir.146 Fakirlere ve zor durumda olan insanlara 

yardım etmiş, misafirlere ikramda bulunmuştur. Hiddeti, cesareti ve atılganlığı hemen 

fark edilmeyen bir şahsiyete sahip olduğu, Kureyş’in soyunu ve onların iyi ve kötü 

yanlarını en iyi bilen kişi olduğu söylenmiştir.147 Kavminden birçok insan kendisine 

gelip değişik işler konusunda onun ilminden ve tecrübesinden istifade etmeye 

çalışmışlardır.148 Kendisinin Hilfü’l-Fudûl’a dâhil olduğu söylenmiştir.149 

 Hz. Ebû Bekir’in Cahiliye Dönemi’nde elbise ve kumaş ticareti ile uğraştığı, Hz. 

Peygamber’in 25 yaşlarında iken katıldığı Suriye ticaret kervanında bulunduğu rivayet 

edilmiştir.150 Ticarete İslâm’ı kabul ettikten sonra da devam etmiştir. 

 Hz. Ebû Bekir’in İslâmiyet öncesi hayatıyla ilgili kaynaklardaki bilgiler oldukça 

azdır. İslâm’ı kabul etmesiyle beraber hakkında edindiğimiz bilgilerin arttığını 

söyleyebiliriz. 

 
138 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/279. 
139 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3620). 
140 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3620); Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/279; Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Târihu’l-İslâm, thk. Ömer Abdusselam et-

Tedmirî (Beyrut: Daru’l-Kitâbu’l Arabi, 1413/1993), 1/56; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 2/285. 
141 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2 279. 
142 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 2/285. 
143 Mevlanâ Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, çev. Yusuf Karaca (İstanbul: İz Yayıncılık, 

2012), 131. 
144 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 64; Nedvî, Hazreti Ebû 

Bekir, 18; Hayati Ülkü, İslâm Tarihi (İstanbul: Çile Yayınları, 1977), 89; Fatih Akça, Hilafet Kurumu-İlk 

Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 81. 
145 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 270; Şibli Numânî, Son 

Peygamber Hz. Muhammed, 150; Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 136. 
146 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 29. 
147 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 140; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/250; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/105. 
148 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 140; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/317. 
149 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 60.  
150 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/158; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/102. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

15 

2.2. Halife Seçilmesine Kadar Hayatı 

 

2.2.1. Müslüman Oluşu 

  

Hz. Muhammed’e 610 yılında Hira Mağarası’nda risâlet görevi verildikten sonra 

korku içinde ne yapacağını bilmeyen Allah Resulü, zaman kaybetmeden evine gidip 

durumu eşi Hz. Hatice’ye anlatmıştır. Rivayete göre Hz. Hatice, Hz. Peygamberi 

dinledikten sonra ertesi gün yanına Hz. Ebû Bekir’i çağırarak ona: “Muhammed’i de 

yanına alarak amcaoğlum Varaka b. Nevfel’e git. O, çokça kitap okuyan, dinleri ve 

onların kitaplarını bilen bir adamdır. Tüm bu olanları ona anlat” deyince Hz. Ebû Bekir, 

Allah Resulü’nün ellerinden tutarak “Varaka b. Nevfel’e gidelim” demiştir. Resulullah 

bu durumu görünce olanları sana kim anlattı diye sormuş Hz. Ebû Bekir: “Hatice” 

cevabını vermiştir. Bundan sonra Hz. Ebû Bekir yanına Hz. Muhammed’i alarak Varaka 

b. Nevfel’in yanına gidip durumu kendisine anlatmışlardır. Bunun üzerine Varaka b. 

Nevfel de Allah Resulü’nün korkmamasını kendisine telkin etmiştir.151 

Kaynaklarımızda yer alan bu rivayetin Hz. Ebû Bekir’in ilk Müslüman olması üzerine 

mevzu bir haber olma ihtimali çok yüksektir. Zira Hz. Ebû Bekir, Varaka b. Nevfel’in 

yanına hiçbir zaman gitmemiş, bilakis Varaka b. Nevfel’in yanına giden kişinin Hz. 

Hatice olduğu rivayetlerin ekseriyetinde yer almıştır. Hz. Ebû Bekir’in ilk Müslüman 

olduğunu ve onun yüceliğini ortaya koymak amacı ile böyle bir rivayetin söylendiği 

kanaatindeyiz. 

Hz. Ebû Bekir’in Müslüman oluşu ile ilgili olarak kaynaklarda çeşitli rivayetler 

yer almaktadır. Fakat rivayetlerin geneline bakıldığında Müslüman olan ilk dört kişi 

arasında yer aldığını görmekteyiz. İslâm’a ilk girenlerin kimler olduğu hakkında farklı 

görüşler olsa da kadınlardan ilk olarak Allah Resulü’ne iman eden kişinin eşi Hz. Hatice 

olduğu kesin olarak bilinmekle beraber erkeklerden kimin ilk önce İslâm’a girdiği 

tartışma konusu olmuştur.152 Kadınlardan kendisine ilk inanan kişi Hz. Hatice, 

(kendisiyle beraber ilk namaz kılan),153 kölelerden ilk Müslüman olan Zeyd b. Hârise, 

çocuklardan ilk Müslüman olan Hz. Ali ve hür erkeklerden ilk Müslüman olan kişinin 

de Hz. Ebû Bekir olduğu rivayet edilmiştir.154 

  Hz. Muhammed’e risâlet görevi tevdi edildikten sonra bunu ilk olarak eşi Hz. 

Hatice’ye anlatmıştır.155 Yukarıda da zikrettiğimiz gibi Hz. Hatice’nin ilk Müslüman 

olduğu üzerinde İslâm âlimleri ittifak etmişlerdir. Fakat sonraki Müslümanların kim 

olduğu (Hz. Ali mi, Hz. Ebû Bekir mi yoksa Zeyd b. Hârise mi?) hakkında farklı 

görüşler mevcuttur. İlk dört Müslüman ile ilgili temel ve güncel kaynaklarda şu bilgiler 

yer almaktadır. 

1. Hz. Hatice’den sonra ilk Müslüman olan kişi Allah Resulü’nün âzatlı kölesi 

Zeyd b. Hârise’dir. Ondan sonra diğer insanlar Müslüman olmuşlardır.156 Taberî ise 

 
151 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 132; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/106; Farklı rivayetler için bak. İbn Kesîr, 

el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/2. 
152 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/317; Mahmut Demir, Hadis ve İdeoloji (Ankara: Otto Yayınları, 

2015), 172. 
153 Konuyla ilgili geniş bilgi için bak. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/963; Cevdet Paşa, 

Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 64. 
154 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/45; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-

Sehâbe, 1/84; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 4/424; Ramazan el-Bûtî, Fıkhu’s Siyre, çev. Atik Aydın 

(İstanbul: Dönem Yayıncılık, 2016), 89; Martin Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, çev. Nazife Şişman 

(İstanbul: İnsan Yayınları, ts.), 70.  
155 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/14-15; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 19.  
156 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/112. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/657. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

16 

Zeyd’in Hz. Ali’den sonra Müslüman olup namaz kılan ilk erkek olduğunu rivayet 

etmiştir.157 

2. İlk Müslüman Hz. Ali’dir. 158 

3. Ebû Zer: “Kendimi İslâm’ın dörtte biri olarak görüyorum. Zira ben dördüncü 

Müslümanım. Benden önce Hz. Peygamber, Ebû Bekir ve Bilâl iman etmişlerdi.”159 Bir 

başka rivayette de İbn Anbese: “Ukaz panayırında Allah Resulü’ne gittim. Bu dinde ona 

ilk kimin iman ettiğini sorduğumda bana Ebû Bekir ve Bilâl cevabını verdi. Bunun 

üzerine ben de Müslüman oldum ve kendimi İslâm’ın dörtte biri olarak gördüm.”160 

4. İlk Müslüman olan Hz. Ebû Bekir’dir.161 

5. Hz. Hatice ve Hz. Ali tarihin ilk Müslümanlarıdır. Dördüncü Müslüman Zeyd 

b. Hârise,162 Hz. Muhammed’in evi dışından Müslüman olan ilk kişi, beşinci Müslüman 

olan Hz. Ebû Bekir’dir.163 

6. İlk İman edenler Hz. Hatice, Ebû Bekir, Zeyd b. Hârise ile Osman b. 

Affân’dır.164 

7. İnsanlar arasında İslâm’a ilk giren kişi Hz. Ebû Bekir değildir. Fakat kendisi 

İslâmiyet bakımından en üstün olanıdır. Hz. Ebû Bekir’den önce beş kişi İslâm’a 

girmiştir.165 

8. İbn Sa’d tarikiyle Hz. Esmâ bint Ebû Bekir: “Babam Müslümanların ilki 

olarak İslâm’a girdi” demiştir. Rivayetin devamında İbn Sa’d ilk Müslümanın ve ilk 

namaz kılan kişinin Hz. Ebû Bekir olduğunu belirtmiştir.166 

9. Hz. Ali: “İnsanlar arasında Müslüman olan ilk kişi Ebû Bekir’dir.”167 

10. İlk Müslümanlar; Hz. Hatice, Hz. Ali, Varaka, Zeyd b. Hârise ve onun eşi 

Ümmü Eymen’dir.168 

11. Hz. Peygambere ilk iman eden kişi karısı Hz. Hatice’dir. Ondan sonra o 

zamanlarda 10 yaşlarında olan Hz. Ali İslâm’ı kabul etmiştir. Sonra da Hz. Ebû Bekir 

Müslüman olmuş ve Müslümanlığını izhar etmeye başlamıştır.169 

12. “Ticaret maksadıyla Suriye, Yemen, Filistin ve benzeri komşu ülkelere 

yolculuk yapan Hz. Ebû Bekir, Mekkeli olgun erkeklerden İslâm’ı kabul eden ilk hür 

kişidir.”170 

13. Sırasıyla Hz. Hatice, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ali Müslüman olmuşlardır.171 

 
157 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/317. Farklı rivayetler için bk. İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî 

Me’rifeti’s-Sehâbe, 2/350. 
158 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3735); Zehebî, Târihu’l-İslâm, 1/127; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 2/310; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/431. 
159 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/315. 
160 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/315.  
161 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3735); Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/316; Ali Muhammed 

Sallabi, Siyer-i Nebi, çev. Sadullah Ergin vd. (İstanbul: Ravza Yayınları, 2017), 1/121; İbn Abdilber, el-

İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/965.  
162 Ali Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, çev. Murat Demirkol (Ankara: Fecr Yayınları, 2018), 

484. 
163 Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 489. 
164 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 189. 
165 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/316; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/16-17; Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 31. 
166 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/157; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30 
167 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30. 
168 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 31. 
169 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/67. 
170 Hizmetli, İslâm Tarihi, 115. 
171 İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/410. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

17 

Yukarıdaki rivayetlere bakıldığında Hz. Hatice’den sonra kimin ilk önce iman 

ettiğini söylemek oldukça zordur. Bu görüş farklılıklarını Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra ortaya çıkan siyasi rekabetin sonucu olarak görmek mümkündür.172 Özellikle daha 

sonraki dönemlerde Şia’nın rivayetlere müdahalesi ile bu konu daha da anlaşılmaz bir 

hal almıştır.173 

Rivayetler iyi incelendiğinde Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’den önce Müslüman 

olduğu kanaati ağır basmaktadır.174 Her ne kadar o vakitler Hz. Ali henüz buluğ yaşına 

vasıl olmasa da küçüklüğünden beri Hz. Peygamber ile yaşaması ve onu çok iyi 

tanıması hasebiyle yakın çevresini İslâm’a davete başladığı gibi o da iman etmiştir.175 

Doğrusu ev halkından biri olan ve o günlerde çocuk yaşlarda olan Hz. Ali’nin İslâm 

dinini daha evvel duyup iman etmesi gayet tabidir.176 Durum Zeyd b. Hârise için de 

aynıdır. Zira kendisi Hz. Peygamber’in âzatlı kölesi olup yanında yaşayan birisiydi. Hz. 

Ebû Bekir’den önce İslâm’ı duymuş olması gayet doğaldır. Bize göre ilk Müslüman 

olanların sıralaması şu şekildedir; 

1. Hz. Hatice bint Huveylid 

2. Hz. Ali b. Ebû Tâlib 

3. Hz. Zeyd b. Hârise 

4. Hz. Ebû Bekir b. Ebû Kuhâfe 

 Rivayete göre Hz. Muhammed’e ilk vahiy geldiğinde Hz. Ebû Bekir ticaret 

maksadıyla Yemen veya Şam taraflarına gitmiştir. Mekke’ye geri döndüğünde ise Ukbe 

b. Ebû Muayt, Ebû Cehil ve onların yandaşları Hz. Ebû Bekir’in yolunu 

gözlemekteydiler. Bunu yapmalarının sebebi Hz. Muhammed’in can dostu olan Hz. Ebû 

Bekir’in onun getirdiği dini kabul ederek atalarının dinini terk etmesinden korkmuş 

olmalarıydı. Gerçekten de korktukları başlarına gelmiştir. Hz. Ebû Bekir, Allah 

Resulü’nün yanına gitmek için yola çıkmış ve yolda onunla karşılaşınca Hz. Ebû Bekir: 

“atalarının dinini terk ettiğin söyleniyor, bununla suçlanıyorsun. Bunlar doğru mu?” 

Bunun üzerine Hz. Peygamber Hz. Ebû Bekir’e şöyle demiştir: “Ey Ebû Bekir! Ben 

Allah’ın Resulü ve elçisiyim. İnsanları sadece ona itaat etmeleri üzerine tebliğ etmekle 

görevlendirildim. Seni de Allah’a iman etmeye davet ediyorum.”177 Mütevazı, bilgili, 

kararlı, güzel huylu ve yufka yürekli bir kişi olan Hz. Ebû Bekir İslâm’ın güzelliği ile 

karşılaşır karşılaşmaz hiç tereddüt etmeden bu dine girmeyi kabul etmiştir.178 Hz. Ebû 

Bekir’in İslâm öncesi hayatına baktığımızda putlara tapmaması, insanlara yardımda 

 
172 Ramazan Uçar, Güç ve Değer (Ankara: Berikan Yayınevi, 2014), 50-51. 
173 Şia’nın bu müdahalesi ile ilgili olarak bak. “Şia’nın yüceltme ve olduğundan büyük gösterip diğer 

sahâbenin fevkine çıkarma gayreti ile Hz. Ali lehine birçok rivayet uydurulmasına karşılık, karşı grup da 

Hz. Ebû Bekir’i ön plana çıkarma gayreti içerisinde olmuş ve onun hakkında birçok abartılı rivayetlerin 

nakledilmesine sebep olmuştur. Bunlar siyasi ve mezhebi yarışma gayretiyle uydurulan rivayetlerdir ve 

gerçeği yansıtmamaktadır. Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’den önce iman etmiş olması gayet doğal bir durum 

olmakla beraber bu durum Hz. Ebû Bekir’in yüceliğinden, İslâm’da önceliğinden ve hizmetinden bir şey 

eksiltmeyecektir.” Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 30. 
174 Mehmet Salih Arı, İmamiye Şiası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 

2011), 99. 
175 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 64. 
176 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 30. 
177 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/15; M. Yusuf Kandehlevî, 

Hayâtü’s Sahâbe, çev. Ali Arslan (İstanbul: Merve Yayınları, 2014), 72; Hüseyin Algül, “Hz. Ebû 

Bekir’in İslâm’ın İlk Yıllarındaki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış” İSTEM 1/1 (2003), 27. 
178 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/16; Zehebî, Târihu’l-İslâm, 

1/136; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 293.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

18 

bulunması, güzel bir ahlaka sahip olması ve Hz. Peygamber’i yakından tanıması onun 

Müslüman olmasında etkili olmuştur diyebiliriz.179 

Azimli, Hz. Ebû Bekir’in hiç tereddüt bile etmeden İslâm dinini kabul etmesinin 

onun gibi biri için mümkün olamayacağını dile getirerek şunları söylemiştir: “Akla 

hitap eden bir din olan İslâm’ı, her akıl sahibi gibi İslâm’da önceliği olan Hz. Ebû 

Bekir’in de İslâm dinini kabul ederken bir müddette olsa düşünmesinden daha doğal bir 

şey olmamalıdır kanaatindeyiz. Müşriklerle sosyal ilişkisi çok yüksek olan ve Dâru’n-

Nedve’de180 eşnak181 görevini yürüten Hz. Ebû Bekir’in bir anda putları kötülemesinin 

mümkün olmadığını, bunun bir süreç aldığını kabul etmemiz en doğrusu olsa 

gerektir.”182 Buna katılmadığımızı belirterek Hz. Ebû Bekir gibi bir sahâbînin, İslâmiyet 

gibi bir dini tereddüt etmeden kabul etmesinin sebeplerini anlamak zor değildir. Zira 

Hz. Ebû Bekir, hakikati ve hakikatin nurunu hemen kabul edebilecek temiz ve duru bir 

kalbe sahiptir.183 Bunun yanında Allah Resulü ile eskiye dayanan dostluğu ve bu 

dostluk neticesinde Hz. Muhammed’i çok iyi tanıma fırsatı bulan Hz. Ebû Bekir, onun 

davetini işitince ahlakındaki ve sözündeki doğruluğu beğenmiş olması İslâmiyet’e 

tereddüt etmeden iman etmesine sebep olmuştur diyebiliriz.184 

 Ayrıca Hz. Ebû Bekir, “insanı insanlığından uzaklaştıran, baskı, zulüm ve 

insanlık dışı muameleleri kapsayan Cahiliye değerlerinin sonunun geldiğinin farkında 

zeki bir kişi olduğu için Hz. Peygamber’in mesajının insanlığı yeniden buluşturma 

özelliği taşıyor olması dolayısıyla böyle bir tavır sergilemiş olması gayet tabiidir.”185 

 

2.2.2. İslâm’ın Tebliğ Sürecinde Hz. Ebû Bekir 

 

Hz. Ebû Bekir Kureyş kabilesinde bilgili, anlayışlı ve yumuşak huylu bir kişi 

olması hasebiyle sözüne itimat edilen bir reis,186 sevilen ve saygı duyulan bir kimse 

olmuştur. “Hz. Peygamber’e tâbi olmadan önce çok nüfuzlu olan Hz. Ebû Bekir, Hz. 

Ömer ve Hz. Hamza gibi sert ve hiddetli değildir. İslâm, onunla Kureyşliler arasına 

 
179 Ali Murat Daryal’a göre Hz. Ebû Bekir şu sebeplerden dolayı İslâm dinini tereddüt etmeden kabul 

etmiştir: “Hz. Ebû Bekir’in İslâm dinini bu kadar çabuk kabul etmesinde dikkat edilecek noktanın, aldığı 

teklif üzerine ondan bu yeni imanın şartlarını sormamış olmasıdır. Tabiidir ki, Hz. Ebû Bekir fikirsiz bir 

insan değildi. Fakat yine de fikir hayatına dair bir şey sormadı. Hatta merak bile etmiyordu. Buna hiç 

şaşırılmamalıdır. O, senelerce Hz. Muhammed ile bu konuları konuşmuş ve onunla fikir birliğine 

varmıştı. Söylenilecekler herhalde daha başka şeyler olmazdı. O, senelerce konuştukları ve fikir birliğine 

vardıkları Hz. Muhammed’in çelişkiye düşmeyeceğini biliyordu. Buna emin olduğu için sorması ve 

öğrenmek istemesi artık zâitti. Onun mucize talep etmesi, fikir tecessüs “metodik şüphe” olarak zihin 

seviyesini temsil ediyor olmasıdır.” Ali Murat Daryal, İslâm’ın Doğuş ve İlk Yayılışının Psiko-Sosyal 

Açıdan Tahlili (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, ts.), 125. 
180 Cahiliye Mekke’sinde Mekkeli Müşriklerin toplantı ve istişare yeridir. 
181 Diyetlerin ödenmesi ve zarar tespit görevidir. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/966; 

İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/310.  
182 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 34. 
183 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 19. 
184 Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 140-141; Ramazan Uçar, Hz. Ebû Bekir ve diğer 

Müslümanların İslâm dinini kabul etme sebeplerini şu şekilde açıklamıştır: “Hz. Peygamber, insani 

değerleri öne çıkaran ve var olan yapıya meydan okuyan tavrı ile ötekileştirilmiş sosyal kesimlerin 

sığınacağı bir liman olmuştur. Bunda; puta tapıcılığı içine sindirememiş, geçmişten beri var olan ancak 

izleri silinmeye yüz tutmuş tek Tanrı inancının çekiciliği, iktisadi anlamda ortaya çıkan aşırı 

farklılaşmanın vicdanlarda yarattığı tahribat, yüce Allah’ın insanı en şerefli varlık olarak yaratması 

dolayısıyla hiçbir ırk ve kabile ayrılacağı gözetilmeksizin insanlık erdem ve onurunun yeniden inşasının 

verdiği heyecan vb. yaklaşımlar etkili olmuştur diyebiliriz.” Uçar, Güç ve Değer, 52. 
185 Uçar, Güç ve Değer, 51-52. 
186 İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/432; Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 70. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

19 

girdiğinde ise, Mekkeliler arasındaki tüm nüfuzu kaybolmuştur. Fakat buna paralel 

olarak müminler arasında nüfuzu artmıştır.”187 Hz. Ebû Bekir her ne kadar Mekkeliler 

arasındaki nüfuzunu kaybetmiş olsa da kendi kavmi arasında korunur, kendisine 

ilişilmez ve onlar tarafından sevilen bir kişidir. Kureyş’in neseplerini ve onların 

başından geçen olayları en iyi bilen, ticaretle uğraştığı188 ve hoş sohbetli bir kimse 

olduğu için Mekkelilerden birçok kimse farklı zamanlarda kendisini ziyaret 

etmişlerdir.189 Kavminden kendisine gelen ve güvendiği kişileri İslâm’a davet etmeye 

başlamıştır.190 Böylece Hz. Ebû Bekir insanları Allah’ın dinine davet eden ilk 

Müslüman olmuştur. “O, İslâm’ı Hz. Muhammed’in evinden şehrin ortasına taşımış, 

şehrin nüfuzlu aristokratlarından olan arkadaşları da onun davetiyle İslâm’a 

girmişlerdir.”191  

Hz. Ebû Bekir’in davetiyle Talha b. Ubeydullah,192 Abdurrahman b. Avf, Zübeyr 

b. el-Avvam, Osman b. Affân,193 Sa’d b. Ebû Vakkas,194 Saîd b. Zeyd,195 Amr b. 

Nüfeyl196 ve Hâlid b. Saîd197 Müslüman olmuştur.198 Ertesi gün de Ebû Seleme b. 

Abdilesed, Erkam b. Ebü’l-Erkam, Osman b. Ma’zun, Ebû Ubeyde b. el-Cerrah,199 

Habbab b. Enes, Ubeyde b. Hâris b. Abdülmuttalib, Abdullah b. Mes’ud, Abdullah b. 

Cahş, Cafer b. Ebû Tâlib, Bilâl-i Habeşî, Süheyb-i Rûmî, Ammar b. Yâsîr, babası Yâsîr, 

annesi Sümeyye Müslüman olmuşlardır. Hz. Ebû Bekir, davetine icabet eden bu kişileri 

alıp Rasulullah’ın yanına gitmiş ve Allah Resulü’nün huzurunda İslâm dinini kabul 

ederek namaz kılmışlardır.200 

 Hz. Ebû Bekir, birçok kişinin Müslüman olmasına vesile olduğu için Mekkeli 

Müşriklerin tepkisini ve düşmanlığını kazanmıştır.201 Kureyş kabilesi içinde saygı 

duyulan ve çok sevilen bir insan olmasına rağmen İslâm’a hizmetleri ve putlar aleyhine 

yaptıklarıyla Mekkeliler tarafından bu yaptıkları hoş karşılanmamaya başlanmıştır. 

Fakat o, kimseye aldırmadan ibadetlerini yerine getirmiş ve insanları İslâm’a davet 

etmeye gayret etmiştir.202 Tüm bu sıkıntılaraa rağmen Hz. Ebû Bekir’in akrabaları 

sayıca çok olduğundan Kureyşliler ona diğer Müslümanlara yaptıkları gibi 

zulmedememişlerdir.203 Buna rağmen İslâm’ın Mekke’de yayılmaya başlamasıyla 

Mekkeli Müşriklerin Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir’e karşı olan eziyetleri giderek 

artmaya başlamıştır. 

 
187 Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 142. 
188 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/657; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
189 İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/437. 
190 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/249; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 1/657; Sallabi, Siyer-i Nebi, 1/273. 
191 Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 489. 
192 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/84. 
193 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 140.  
194 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/317; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 

1/68. 
195 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/170. 
196 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/123. 
197 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/46. 
198 Farklı rivayetler için bk. İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî 

ma’rifeti’l-Ashâb, 3/966.  
199 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/18. 
200 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/68; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/657-

658. 
201 Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 142. 
202 Ülkü, İslâm Tarihi, 89. 
203 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 68. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

20 

 Mekkeli Müşriklerden bir adam Hz. Peygamber’in elbisesinin yakasından tutup 

boğazını sıkmaya başladığı zaman Hz. Ebû Bekir olayı görmüş ve adama: “Size 

yazıklar olsun. Sadece Rabbim Allah diyen bir adamı öldürmek mi istiyorsunuz” 

deyince204 adam Hz. Peygamberi serbest bırakmış ve Hz. Ebû Bekir Allah Resulü’nü 

yanına alıp oradan uzaklaşmışlardır. Yine başka bir gün Hz. Ebû Bekir’i tek başına 

yürüdüğü bir esnada yakalayıp saçlarını çekerek başının yarılmasına neden 

olmuşlardır.205 

Mekkeli Müşrikler Hz. Peygamber ve beraberindeki Müslümanlara saldırmaya 

başlayınca Hz. Ebû Bekir de Allah Resulü’ne bir şey olmasın diye kendisini sürekli 

korumaya çalışmıştır. Bu sırada Hz. Ebû Bekir’i dövmeye başlamışlardır. Ayaklar altına 

alınan Hz. Ebû Bekir’e Müşriklerden Utbe b. Rebia yaklaşarak ayakkabısıyla onun 

yüzüne vurmaya başlamış ve olayda feci şekilde dayak yemiştir. Bu sırada Hz. Ebû 

Bekir’in kabilesi olan Teymoğulları olaya el atarak Hz. Ebû Bekir’i onların elinden 

kurtarmışladır. Hz. Ebû Bekir’in almış olduğu darbeler sonucunda kabilesindeki 

insanlar onun öleceğini zannederek tekrar Mescid-i Haram’a gelmişler ve “eğer Ebû 

Bekir ölürse bunun öcünü sizden alırız” diyerek Hz. Ebû Bekir’e sahip çıktıklarını 

göstermişlerdir. Hz. Ebû Bekir birkaç gün sonra kendine geldiğinde “Resulullah nasıl?” 

diye sorunca ailesi bu durum karşısında “sen hâlâ senin bu hale gelmene sebep olan 

Muhammed için mi endişeleniyorsun?” diye sitemde bulunmuşlardır. Hz. Ebû Bekir 

daha sonra annesi Ümmü’l-Hayr’a ısrar ederek Hz. Peygamber’i görmeden bir şey yiyip 

içmeyeceğini söyleyince annesi Hz. Ömer’in kız kardeşi Fâtıma’nın de yardımıyla 

oğlunu alıp Allah Resulü’nün yanına gitmek için yola çıkmıştır. O sırada Erkam b. 

Ebü’l-Erkam’ın evinde oturan Hz. Peygamber’i gören Hz. Ebû Bekir, hemen ona sarılıp 

ağlamaya başlamıştır. Onunla beraber Allah Resulü de ağlamaya başlamıştır. Resulullah 

ona çok acımış ve sürekli onun iyi olup olmadığını sormuştur. Bunun üzerine iyi 

olduğunu söyleyen Hz. Ebû Bekir fırsattan istifade ederek yanında bulunan annesini 

İslâm’a davet etmesi için Hz. Peygambere teklifte bulunmuştur. Bunun üzerine Allah 

Resulü Ümmü’l-Hayr’ı İslâm’a davet etmiş Ümmü’l-Hayr’da Müslüman olmuştur.206 

 

2.2.3. Köle Âzadı 

  

Hz. Peygamber’in İslâm’ı insanlara anlatmaya başlamasıyla kendine inanan 

insanların sayısı her geçen gün artmaya başlamıştır. Kendisine inanan insanların 

arasında her ne kadar asil kişiler olsa da birçoğu kabileler tarafından ezilen, hor görülen 

fakir kişilerdir. Bunun yanında İslâmiyet, Hz. Ebû Bekir gibi şahsiyetlerin özverili 

çabaları ile daha geniş kitlelere ulaşmaya başlamıştır. Mekke’de Müslümanların sayısı 

arttıkça bu durum Mekkeli Müşrik liderleri rahatsız etmiştir. İlk başlarda Müslüman 

olanları hor ve küçük gördüklerinden kendilerine bir zararları olmayacağı düşüncesinde 

olan Müşrik liderler, sayıları arttıkça bunlardan korkmaya başlamışlar ve Mekke’deki 

durumun aleyhlerine döneceği kanısına varmışlardır. Bundan sonra gözlerine 

kestirdikleri fakir ve köle olan Müslümanlara eziyet etmeye başlamışlardır.207 

 Kureyşli Müşrikler, kalabalık kabileler tarafından korunacaklarına emin 

oldukları Müslümanlara ilişemeyeceklerini bildiklerinden kabilesiz veya zayıf 

 
204 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 230; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/333; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 

33; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/967.  
205 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 230; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/290. 
206 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/18; Sallabi, Siyer-i Nebi, 1/275. 
207 Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi, 44.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

21 

Müslümanlara musallat olmuş, onlara karşı son derece acımasız davranmışlardır.208 

Müslümanların zulme uğradığını gören Hz. Ebû Bekir gibi maddi durumu iyi olan 

sahâbîler, din kardeşlerini kurtarmaya çalışmışlardır. Hz. Ebû Bekir, Müslüman 

olduktan sonra kendisini ve servetini İslâm uğruna harcamıştır.209 “Hz. Ebû Bekir, 

özellikle Müslüman oldukları için işkence gören kölelere acımış, bu işkencelerinden 

vazgeçmeleri için Müşrikler nezdinde her türlü girişimde bulunmuştur. Netice 

alamayınca köleleri sahiplerinden satın alıp âzad ederek hürriyetlerine 

kavuşturmuştur.”210 Rivayetlere göre Hz. Ebû Bekir sırf Allah’a iman ettikleri için eza 

gören altı211 veya yedi212 sahâbîyi satın alarak âzad etmiştir. Âzad ettiği sahâbîler 

şunlardır: 

1. Bilâl b. Rebâh: Cumahoğulları’nın bir cariyesinden dünyaya gelmiştir. Bilâl 

Müslüman olunca Ümeyye b. Halef kendisine işkence etmeye başlamıştır. Çöl sıcağında 

Bilâl’i sırt üstü yatırıp göğsünün üzerine büyükçe bir taş bırakmıştır. Kendisinden 

Allah’ı inkâr etmesini istemesine rağmen Bilâl bunu reddederek “ahad ahad” demiş ve 

Allah’ı inkâr etmeyeceğini belirtmiştir. Bunun üzerine işkenceler daha da artınca 

olanları gören Hz. Peygamber Bilâl’in âzad edilmesi için Hz. Ebû Bekir’den yardım 

istemiş, Hz. Ebû Bekir değerinin üstünde bir fiyat vererek Bilâl’i satın alarak âzad 

etmiştir.213 

2. Âmir b. Füheyre: Ezd kabilesinden Tufeyl b. Abdullah’ın kölesi olarak 

dünyaya gelmiştir. İşkence görmesine rağmen dininden dönmemiştir. Hz. Ebû Bekir 

onu satın alıp âzad etmiştir. Mekke’den Medine’ye hicret edilirken Hz. Peygamber ve 

Hz. Ebû Bekir ile beraber olan sahâbîdir.214 

3. Ebû Fükeyhe: Asıl adı Eflah’tır. Cumah kabilesinden Safvan b. Ümeyye b. 

Halef’in kölesidir. Bilâl b. Rebâh ile beraber Müslüman olunca Ümeyye b. Halef ona da 

eziyet edip ayağına bir ip bağlamıştır. Onun emriyle adamları Ebû Fükeyhe’yi 

sürüklemeye başlamışlardır. Sürüklenme esnasında yanlarında bir böcek geçince 

Umeyye b. Halef alaya alarak “Bu senin Rabbin değil mi?” demiş bunun üzerine Ebû 

Fükeyhe tüm metanetini toplayarak ona: “Beni, seni ve bu böceği yaratan Allah benim 

Rabbimdir” demiştir. Duydukları üzerine hiddetlenen Ümeyye b. Halef eziyetlerini 

arttırmıştır. Bunu gören Hz. Ebû Bekir Ümeyye b. Halef’in yanına giderek Ebû 

Fükeyhe’yi satın alıp âzad etmiştir.215 

4. Ümmü Ubeys: Bu şahsa Ümmü Üneys diyenlerde vardır. Benî Zühre’nin 

cariyesi olup Esved b. Abduyeğus’un eziyetlerine maruz kalmıştır. Hz. Ebû Bekir onu 

satın alıp hürriyetine kavuşturmuştur.216 

5. Zinnîre: Gördüğü eziyetler sonrasında gözleri kör olmasına rağmen Allah 

Teâlâ sonradan ona gözlerini tekrardan vermiştir. Gözlerinin iyileşmesinden sonra 

 
208 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 22; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 11. 
209 Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 163. 
210 İhsan Süreyya Sırma, Müslümanların Tarihi (İstanbul: Beyan Yayınları, 2014), 2/85; Azimli, Dört 

Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 34. 
211 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/318; Sallabi, Siyer-i Nebi, 1/279. 
212 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 191; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/966.  
213 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/318; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/213; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/184; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/663; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/16; İbn Kesîr, 

es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/492; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 1/415; İbn Hacer, el-İsâbe 

Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 1/455; Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 495. 
214 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/259; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/193-194; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 1/665; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
215 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/156, 195; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/665-666; İbn Hacer, el-İsâbe 

Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
216 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/196; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

22 

Mekkeli Müşrikler: “İşte bu kadının gözünün iyileşmesi Muhammed’in sihridir” 

demişlerdir. Yapılan eziyetleri gören Hz. Ebû Bekir kadını satın alıp âzad etmiştir.217 

6. Nehdiye ve Kızı:218 Bu iki kişi Abdüddaroğullarından bir kadının kölesi idiler. 

Efendisi olan kadın bunları kendine ait bir değirmene un öğütmeleri için gönderirken 

“Vallahi sizi dinden çıkaranlar sizi satın almadıkça ben sizi âzad etmeyeceğim” 

demiştir. Hz. Ebû Bekir bunu duyunca kadına: “Bunları ne kadara âzad edersin” diye 

sorunca kadın da: “Şu, şu miktara âzad ederim” demiş ve Hz. Ebû Bekir kadının istediği 

miktarı vererek onları âzad etmiştir.219 

7. Lebîbe:220 Adiy b. Kâ’boğullarından Müemmeloğullarının cariyesi olan bu 

kadına Müslüman olduktan sonra o zamanlar daha Müslüman olmayan Ömer b. Hattab 

tarafından İslâm’ı terk etmesi için eziyet edilmiştir. Hz. Ebû Bekir Ömer b. Hattab’ın 

yapmış olduğu bu işkenceyi görünce onu satın alıp hürriyetine kavuşturmuştur.221  

Hz. Ebû Bekir’in babası Ebû Kuhâfe oğlunun Müslüman ve zayıf olan bu 

köleleri âzad ettiğini görünce Hz. Ebû Bekir’e: “Oğlum şayet köle âzad etmek istiyorsan 

git güçlü, kuvvetli, işine yarayan köleleri âzad et ki seni korusunlar” demiştir. Bunun 

üzerine Hz. Ebû Bekir: “Benim köleleri âzad etmekteki amacım farklıdır. Ben başka 

şeyler istiyorum” deyince222 bu olay üzerine Leyl Sûresinin şu ayetlerinin indiği rivayet 

edilmiştir: 

 “Onun için kim (elinde bulunandan) verir, Allah'a karşı gelmekten sakınır ve en 

güzel sözü (kelime-i tevhidi) tasdik ederse biz onu en kolay olana kolayca iletiriz.”223  

İbn İshak’tan gelen rivayete göre ise inen ayetler Leyl Sûresinin şu ayetleridir: 

 “Onun için kim (elinde bulunandan) verir, Allah'a karşı gelmekten sakınır ve en 

güzel sözü (kelime-i tevhidi) tasdik ederse, biz onu en kolay olana kolayca iletiriz. Fakat 

kim cimrilik eder, kendini Allah'a muhtaç görmez ve en güzel sözü (kelime-i tevhidi) 

yalanlarsa biz de onu en zor olana kolayca iletiriz. Cehenneme yuvarlandığı zaman, 

malı ona fayda vermez. Şüphesiz bize düşen sadece doğru yolu göstermektir. Şüphesiz 

ahiret de dünya da bizimdir. Sizi alevler saçan ateşe karşı uyardım. O ateşe, ancak 

yalanlayıp yüz çeviren en bedbaht kimse girer. Temizlenmek için malını hayra veren en 

muttaki (Allah'a karşı gelmekten en çok sakınan) kimse o ateşten uzak tutulacaktır. O, 

hiç kimseye karşılık bekleyerek iyilik yapmaz. (Yaptığı iyiliği) ancak yüce Rabbinin 

rızasını istediği için (yapar). Elbette kendisi de hoşnut olacaktır.”224 

 

2.2.4. Habeşistan’a Hicret Teşebbüsü 

  

Hz. Ebû Bekir Mekkeli Müşriklerin eziyetlerine maruz kalınca Hz. 

Peygamber’den hicret etmek için izin istemiştir. Hz. Peygamber’in kendisine izin 

 
217 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/196; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/666; Zehebî, Târihu’l-İslâm, 1/218; 

İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/493; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
218 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/318; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
219 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 191; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/318-319; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/196; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/666; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/493. 
220 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 191; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/319; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 1/666. 
221 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/319; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/493; İbn Hacer, el-İsâbe Fî 

Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147. 
222 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 192; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/319; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 

1/55; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/493. 
223 el-Leyl 92/5-7. 
224 el-Leyl 92/5-21; İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 192. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

23 

vermesiyle225 daha önce bazı sahâbîlerin hicret ettiği Habeşistan’a doğru yola çıkmış ve 

Mekke’den ayrılıp bir süre yol adlıktan sonra gemiye binmek üzere Yemen’in yolunu 

tutmuştur. Birkü’l-Gımâd Bölgesi’ne ulaşınca orada Kâre kabilesinin lideri İbnü’d-

Duğunne ile karşılaşınca İbnü’d-Duğunne Hz. Ebû Bekir’e; “Ey Ebû Bekir! Nereye 

gidiyorsun?” diye sormuştur. Hz. Ebû Bekir: “Kavmim bana zulmedip beni Mekke’den 

çıkardı. Ben de yeryüzünde dolaşıp Rabbime ibadet edecek bir yer arıyorum” deyince 

İbnü’d-Duğunne ona: “Ey Ebû Bekir! Senin gibi birisi memleketinden ne çıkar ne de 

çıkarılır. Çünkü sen fakirlere yardım edersin, akrabalarını ziyaret edersin, zayıfın 

geçimini üstlenirsin. Ben seni himayeme alıyorum, haydi geri dön” demiştir.226 İbnü’d-

Duğunne Mekke’nin onun gibi bir şahsiyetten mahrum kalmasına izin vermek 

istememiş ve onu yoldan geri çevirmiştir.227 

 Mekke’ye döndükten sonra İbnü’d-Duğunne Mekkeli Müşrik liderlere hitaben: 

“Ey Kureyş Topluluğu! Ben Ebû Bekir’i himayem altına alıyorum. Onun gibi birisi 

yurdundan çıkarılamaz. Bundan sonra ona kimse ilişmesin.” diye tembihte bulunmuştur. 

Bunun üzerine Mekkeliler İbnü’d-Duğunne’nin himayesini geçerli sayıp Hz. Ebû 

Bekir’e ilişmemişlerdir.228 

 Hz. Ebû Bekir evinin avlusunda bir mescid inşa edip bu mescitte gündüzleri 

namaz kılıp sesli bir şekilde Kur’ân okurken hüngür hüngür ağlamaya başlayınca 

Mekkeli kadınlar ve çocuklar onun başına toplanıp ve onun bu durumunu hayretle seyre 

dalmışlardır. Hz. Ebû Bekir’in bu şekilde ibadet edişi Mekkeli kadın ve çocukları 

derinden etkileyince bu durum Kureyş’in ileri gelenlerini korkutmaya başlamıştır. 

Bunun üzerine Kureyşliler, İbnü’d-Duğunne’ye giderek şöyle demişlerdir: “Ey İbnü’d-

Duğunne! Sen bu adamı bize eziyet versin diye mi himayene aldın? Bu öyle bir adam ki 

ibadet ettiği zaman kimsenin ağlamadığı gibi ağlar. Öyle bir duruma giriyor ki 

kadınlarımızı, çocuklarımızı yoldan çıkarmasından korkuyoruz. Evinde istediğini 

yapabilir ama ibadetleri dışarıda yapmasına karşıyız.” Bunun üzerine İbnü’d-Duğunne 

Hz. Ebû Bekir’e gelerek: “Ey Ebû Bekir! Kavmine eziyet edesin diye seni himayeme 

almadım. Kavmin senin davranışlarından rahatsız oluyorlar. Ya ibadetlerini evinin 

içinde yap ya da benim sana verdiğim himayemi bana iade et” deyince Hz. Ebû Bekir 

İbnü’d-Duğunne’ye: “Senin himayeni sana iade ediyorum ve Allah’ın himayesine 

sığınıyorum” diyerek Allah’tan başkasının himayesine muhtaç olmadığını 

belirtmiştir.229 

 İbnü’d-Duğunne: “Ey Kureyş halkı! Ebû Bekir himayemi bana iade etti. Artık 

ona ne yapmak isterseniz yapın. Bu sizin bileceğiniz bir şeydir.” demiştir.230 Hz. Ebû 

Bekir, İbnü’d-Duğunne’nin himayesinden çıktıktan sonra Kâbe’ye gitmek için yola 

çıkınca yolda Mekkeli bir Müşrikle karşılaşmıştır. Müşrikler Hz. Ebû Bekir’e eziyet 

etmeye başlayınca Hz. Ebû Bekir’de tüm bu eziyetlere sabırla karşılık vermeye 

çalışmıştır.231 

 Hz. Ebû Bekir’in Habeşistan’a hicret teşebbüsünden Medine’ye hicretine 

kadarki hayatı hakkında kaynaklarda çok fazla bilgi bulunmamaktadır. Ulaştığımız 

 
225 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 235; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/372; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/205; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 2/63. 
226 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 2/94; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 105-106. 
227 Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 21. 
228 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 235; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/372-373; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/206; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/94.  
229 Zührî, el-Meğâzî, 97-98; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/206; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 94. 
230 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 235; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/374; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 3/94. 
231 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/374. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

24 

bilgilere gerek bu başlık altında gerekse çalışmamızın farklı yerlerinde değinmeye 

çalıştır. 

 

2.2.5. Medine’ye Hicreti 

  

Mekke’de Müşrikler tarafından Müslümanlara yapılan zulümler her geçen gün 

artmıştır. Yapılan bu zulümler Hz. Peygamber’in artık Mekke’de faaliyet gösterme 

imkânı kalmadığının, yeni ufuklara yönelmesi gerektiğinin işaretidir. Artık Mekke yeni 

dine girmesi ve hizmet etmesi muhtemel insan kaynağı açısından ciddi anlamda 

çoraklaşmış, daha münbit232 topraklara doğru yelken açmanın zamanı gelmiştir. “Ortaya 

çıkan olumsuz psikolojik ve sosyolojik ortam Hz. Peygamber’i ilahi mesajı 

yaygınlaştırma düşüncesinden hiçbir zaman uzaklaştırmamıştır. Hz. Peygamber artık 

Mekke’de oluşan siyasi ve sosyal yapıda mesajını yaygınlaştırmasının, kendisine ve 

mesajın yaygınlaşmasına destek verecek yeni Müminler kazanmasının imkânının yok 

denecek kadar az olduğunu çok iyi kavramıştır.”233 Bu sebeple Müslümanların bir kısmı 

önce Habeşistan’a hicret etmişlerdir.234 Daha sonrasında ise Hz. Peygamber uzaktan 

akrabaları olan Medineli Evs ve Hazrec kabileleri ile 621 ve 622 yılları arasında akabe 

denen mevkide onlarla görüşmüştür. Amaçları Mekke’deki zulüm ortamından kurtulup 

İslâmiyet’i rahat yaşayabilecekleri bir yere hicret etmektir. Medineli bu iki kabile ile 

yapılan mülakatlar olumlu geçince Hz. Peygamber Müslümanları gruplar halinde 

Medine’ye göndermiştir.235  

Hicret, ıslah ve akide uğruna fedakârlığın delili idi. Hicret eden Müslümanlar, 

Allah ve Resulü’nün çağrısına icabetle, vatanlarını, mallarını, ailelerini, kültürlerini 

geride bırakmışlardır. Müslümanların gruplar halinde Medine’ye hicret etmesiyle 

birlikte Mekke’de sadece Müslümanlığını gizleyenlerle beraber, Hz. Peygamber, Hz. 

Ebû Bekir ve Hz. Ali kalmıştır.236 Müslümanların Mekke’den Medine’ye hicret 

etmeleriyle saltanatlarının sona ereceğini sezen Müşrikler hicret edenleri engellemek ve 

Hz. Peygamber’e zarar vermek için Dâru’n-Nedve denen yerde toplanmışlardır.237  

 Müslümanlar’ın Medine’ye hicret etmesinden sonra Mekke’de kalan Hz. 

Peygamber, Allah tarafından kendisine hicret izni verilmesini beklemiştir.238 Hz. Ebû 

Bekir çoğu zaman Hz. Peygamber’in yanına gelerek hicret etmek için izin istemişse de 

Hz. Peygamber ona: “Ey Ebû Bekir! Acele etme. Umuyorum ki bana da hicret izni 

verilir. Belki Allah (beni) senin için bir arkadaş kılar” demiştir.239 Hz. Ebû Bekir bu 

arkadaşın kendisinin olmasını çok istediği için240 Hz. Peygamber’in bu sözlerinden 

sonra tüm zorluklara rağmen hicret etmekte ısrar etmeyip evine gidip beklemeye 

başlamıştır. Bu zorluklar, meşakkatler, fedakârlıklar hep bir gaye uğrunadır. O da 

Allah’ın rızasına ve Peygamber’in hoşnutluğuna mazhar olmak içindir. Şayet yapılan 

 
232 Verimli demektir. 
233 Uçar, Güç ve Değer, 61, 64. 
234 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/298; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 25. 
235 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/298; Uçar, Güç ve Değer, 64. 
236 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/480; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/259; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 

1/90; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/694; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/178; İbn Haldun, 

Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/420; Ekrem Ziya Umerî, Medine Toplumu, çev. 

Nureddin Yıldız (İstanbul: Risale Yayıncılık, 1988), 52. 
237 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/298. 
238 Zührî, el-Meğâzî, 98; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/480; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

2/369; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/175. 
239 Zührî, el-Meğâzî, 98; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/484; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/127; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/175. 
240 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/480. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

25 

hizmetten, îfâ edilen vazifeden Allah razı, Peygamber hoşnut ise sıkıntılar kolayca 

aşılabilir. Allah’ın rızasına Resulü’nün sevgi ve hoşnutluğuna götürecek fedakârlıklar 

her zaman gerekmiştir. Hz. Ebû Bekir bundan böyle şehri terk etmemiş, her türlü 

güçlüğe göğüs gererek Medine’ye hicret izni gelinceye kadar hep Hz. Peygamber’in 

yanında kalmıştır.  Hicret etmek için daha önceden 800 dirheme almış olduğu iki tane 

bineğini her an haber gelecek diye hazır bekletmiştir.241 

 Allah tarafından Hz. Peygamber’e hicret izni verilince Resulullah hemen Hz. 

Ebû Bekir’in evine gitmek için yola çıkmıştır. Hz. Peygamber’in kendi evlerine gelişini 

Hz. Âişe annemiz bize şöyle aktarmaktadır: “Bir gün biz evde öğle sıcağında otururken 

Resulullah telaş içinde nefes nefese kalmış bir durumda bize geldi. Âdeti gereği kapıyı 

vurduktan sonra izin isteyip içeri girdi. Hz. Peygamber evimize her gün uğramasına 

rağmen hiç bu saatte gelmediği için şaşırmıştık. Babam Resulullah’ı görünce 

telaşlanarak: ‘Resulullah hiç bu saatte gelmezdi. Muhakkak gelişinde önemli bir sebep 

vardır.’ dedi. Hz. Peygamber, babama: ‘Yanındakileri dışarı çıkar’ dedi. O esnada 

babamın yanında ben ve kardeşim Esmâ vardık. Babam: ‘Ey Allah’ın Resulü! Onlar 

senin ailendir onlara güvenip konuşabilirsin’ dedi. Hz. Peygamber: ‘Hicret etmem için 

bana izin verildi.’ dedi. Hz. Ebû Bekir: ‘Yoksa ben de sana arkadaş mı olacağım’ diye 

sorunca Hz. Peygamber: ‘Evet hicret esnasında arkadaşım olacaksın’ dedi.”242 Bunun 

üzerine Hz. Peygamber hazırlıklara başlaması için Ebû Bekir’e hicret ile ilgili gereken 

bilgileri verdikten sonra hicret etmek için kendisinden haber beklemesini emretmiştir. 

 Hz. Peygamber’in gizliden hicret hazırlığına başladığını duyan Mekkeli 

Müşrikler, Rasulullah’ın Medine’ye giderek orada Müslümanların başına geçmesi 

halinde kendileri açısından büyük bir tehlike oluşacağı düşüncesiyle Dâru’n-Nedve’de 

toplanma kararı almışlardır. Yapılan toplantıda alınan karar neticesinde her aileden bir 

genç olmak kaydıyla Hz. Peygamber’i öldürmeye karar vermişlerdir. Hz. Peygamber 

evinde Hz. Ali ile beraber otururken Hz. Ali’ye: “İnsanların bana önceden emanet 

ettikleri malların üzerimde kalmasını istemem. Onları sana vereyim sen de bu malları 

sahiplerine teslim ettikten sonra bize katılırsın.” deyince243 Hz. Ali de bunu kabul 

etmiştir.  

 Hz. Peygamber gece vakti gizliden Hz. Ebû Bekir’in evine gelmiştir. Yakın 

dostu önceden hazır ettiği iki tane deveyi getirip birini Hz. Peygamber’e hediye etmek 

istese de Allah Resulü buna karşı çıkarak: “Ancak parasını alırsan bu deveyi senden 

alırım” deyince Hz. Ebû Bekir de bunu kabul etmek zorunda kalmıştır.244 Bu esnada Hz. 

Âişe ve Hz. Esmâ hemen hicret hazırlıklarına başlamışlardır. Develere torbaları 

yükledikten sonra bağlayacak bir parça bez bulamadıklarından Hz. Esmâ kıyafetinden 

bir parça bez koparıp torbaları develere güzel bir şekilde bağlamıştır. Bunu gören Allah 

Resulü Hz. Esmâ’nın bu hareketinden dolayı kendisine iki kuşak sahibi anlamına gelen 

Zatü’n-Nitakeyn lakabını vermiştir. Torbalar develere yüklendikten sonra Hz. Ebû 

 
241 Zührî, el-Meğâzî, 98; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/484; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/127; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/177; Algül, “Hz. Ebû Bekir’in İslâm’ın İlk 

Yıllarındaki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 33. 
242 Zührî, el-Meğâzî, 98-99; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/194; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

2/375; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/128; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

3/178; Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 185; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 146.  
243 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/298; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/178. 
244 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/486-487; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/259; Taberî, Târîhu’l-Ümem 

ve’l-Mülük, 2/379; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/177; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/188. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

26 

Bekir ve Hz. Peygamber yola çıkmışlardır.245 Hicretin Peygamberliğin gelişinden 13 yıl 

sonra gerçekleştiğini hesaba katarsak Hz. Peygamber’in 53 Hz. Ebû Bekir’in de 51 

yaşında olduğu söyleyebiliriz.246 

 Hz. Ebû Bekir yola çıkmadan önce kendilerine yardım etmesi için âzatlısı Âmir 

b. Füheyre’yi, kılavuzluk yapması için de Müslüman olmayan Abdullah b. Uraykıt’ı 

tutmuştur.247 Hz. Ebû Bekir ve Hz. Peygamber gece gizlice Sevr Mağarasına ulaştıktan 

sonra orada üç gece konaklamak zorunda kalmışlardır.248 Hz. Ebû Bekir Allah 

Resulü’nden önce mağaraya girerek kendisine zarar verebilecek şeyleri temizledikten 

sonra Hz. Peygamber’i içeri davet etmiştir.249 İbn Kesîr ve Ezrakî’den gelen bir rivayete 

göre Hz. Ebû Bekir mağaraya girdikten sonra Hz. Peygambere zarar vermesi muhtemel 

şeyleri ortadan kaldırmaya çalışırken mağarada boş bir delik görmüştür. Bu delikten Hz. 

Peygambere zarar verebilecek haşerelerin gelmesini engellemek için topuğuyla o deliği 

kapatmıştır. Delikten mağaraya girmek isteyen bir yılan Hz. Ebû Bekir’in topuğunu 

ısırmış ve bunun acısıyla rahatsızlanan Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in tükürüğünü 

onun topuğuna sürmesiyle şifa bulmuştur.250 Hz. Ebû Bekir’in bu hastalık neticesinde 

vefat ettiğini de söyleyenler vardır. Bu rivayete Hz. Ebû Bekir’in vefatı konulu başlık 

altında değineceğimiz için burada sadece rivayeti vermekle yetiniyoruz. Bu süre 

zarfında Hz. Ebû Bekir’in kızı Esmâ onlara yemek getirmiş, oğlu Abdullah ise 

Mekke’de tüm olup bitenleri babasına ve Hz. Peygambere anlatmıştır. Sonra Mekke’ye 

geri dönen Abdullah halk arasında yeni haberler edinmek için hiçbir şey olmamış gibi 

yaşamaya devam etmiştir. Âmir b. Füheyre de Hz. Ebû Bekir’in sahibi olduğu koyun 

sürüsünü mağaranın yanına kadar getirerek onlara süt vermiştir. Daha sonra mağaranın 

etrafındaki ayak izlerinin kaybolması için sürüsünü mağaranın etrafında dolaştırıp 

Müşriklerin izleri takip ederek Allah Resulü ve Hz. Ebû Bekir’e zarar vermelerini 

engellemeye çalışmıştır.251 

 Hz. Peygamber’in hicret ettiğini öğrenen Müşrikler onu öldüren kişiye 100 

develik252 bir ödül vereceklerini vaat edince, bunu duyan iz sürücüler Hz. Peygamber ve 

Hz. Ebû Bekir’in izini sürmeye başlamışlardır. İzleri takip ederek Sevr Mağarasının 

girişine kadar geldiklerinde rivayete göre kapının önünde bir örümcek ağını ve güvercin 

yuvasını gördükten sonra burada kimsenin olmayacağını düşünerek orayı terk 

etmişlerdir.253  

 
245 Zührî, el-Meğâzî, 99; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/128; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; Ali Yardım, “Esmâ bint Ebû Bekir es-Sıddık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1994), 11/402.  
246 Umerî, Medine Toplumu, 53.  
247 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/380; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/178; Farklı rivayetler 

için bk. İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 2/536. 
248 Zührî, el-Meğâzî, 99; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/128-129. 
249 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/486; Bûtî, Fıkhu’s Siyre, 171. 
250 Ezrakî, Ahbâru Mekke, 2/205; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/179-180. 
251 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/158; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/91; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 1/696; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/179; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 148.  
252 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/696. 
253 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/195; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/260-261; Ahmed b. Yahyâ b. Câbir 

b. Dâvûd Belâzurî, Futûhu’l-Buldân (Beyrut: Dâru’l ve Mektebetu’l-Hilal, 1988), 1/62; Taberî, Taberî 

Tefsiri, 2/298; Ahmet Önkal, “Hicret”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1998), 17/476; Konuyla ilgili olarak Mehmet Azimli şunları söylemiştir: “Rivayetlerde ayak 

izlerinin mağaraya kadar ulaştığı, iz sürücülerinin de mağaraya kadar bu izleri takip ettikleri belirtilir. Bu 

rivayetlerden Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir’in kendi izlerini yok etmeyecek kadar tedbirsiz oldukları 

ortaya çıkıyor. Hâlbuki hicretin planına göre Hz. Ebû Bekir’in âzatlısı Âmir b. Füheyre, Hz. Ebû Bekir’e 

ait sürüyü bu bölgede dolaştırarak sadece ikisinin değil, Esmâ bint Ebû Bekir’in de hazırladığı erzakı 

getiren ve onlara günlük gelişen olayları gece gelip aktaran Abdullah b. Ebû Bekir’in izlerini de imha 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

27 

 Mekkeli iz sürücülerin mağaranın girişine kadar geldiğini gören Hz. Ebû Bekir, 

“Ya Resulullah! Ayaklarının ucuna baksalar bizi görecekler” deyince Allah Resulü tüm 

sakinliğini koruyarak “korkma ey Ebû Bekir! Üçüncüleri Allah olan iki kişiyi sen ne 

zannediyorsun” demiştir.254 Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir: “Ey Allah’ın Resulü! Ben 

sana bir şey yapacaklar diye kaygılanıyorum.” deyince255 Allah Resulü: “Üzülme Allah 

bizimle beraberdir.” cevabını vermiştir.256 

 Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir Rebiülevvel ayının dördüncü günü olan 

pazartesi gününde257 Sevr Mağarası’ndan çıkıp kendilerini mağaranın aşağı tarafında 

develeriyle birlikte bekleyen rehberleri Abdullah b. Uraykıt’ın yanına gitmişlerdir. 

Abdullah b. Uraykıt onları Mekkelilerin bulmaması için herkes tarafından bilinen 

güzergâhtan değil de Mekke’nin alt tarafından Usfan’ın aşağı sahil yoluna sonra da 

Emec’e doğru götürmüştür.258 Oradan da bir müddet gizlenmeleri için Kudeyd’de 

bulunan Ümmü Ma’bed el-Huzâî’nin çadırına gitmişlerdir.259 Kudeyd’e vardıklarında 

günlerden salı idi.260 Daha sonra sırası ile el-Merre, Rahva, el-Ğabir, Rekûbe, Riem261 

veya Harrar, Merre, Lekif, Medlice, Batn-ı Zî-Kişd, Cedâcid güzergâhından Benî Amr 

b. Avfoğullarının diyarı olan Kubâ’ya vardıkları rivayet edilmiştir.262 

 Kureyş kabilesi Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir’i ölü veya sağ getirene 100 

deve ödül vereceğini vaat edince Sürâka onların izini sürmeye başlamıştır. Rivayete 

göre Sürâka, Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir’in izini bulmuş atını onların üzerine 

sürmeye başlamıştır. Bu arada Hz. Ebû Bekir arkasına bakıp onu gördüğünde Hz. 

Peygamber’e bunu haber vermiştir. Sürâka yanlarına yaklaştığında Hz. Peygamber’in 

kendisine beddua etmesi ile atının ayağı kumlara batmış ve Sürâka Hz. Peygamber’den 

eman isteyerek kendilerine karışmayacağına dair söz vermiştir. Hz. Peygamber de Hz. 

Ebû Bekir’e Sürâka için bir emanname yazdırarak onu serbest bırakmıştır.263 

 Hz. Peygamber yol arkadaşı Hz. Ebû Bekir ile birlikte rehberleri olan Abdullah 

b. Uraykıt’ın da yardımıyla geliştirdikleri zekice strateji sayesinde yaklaşık on günlük 

zorlu bir yolculuk sonrasında Medine yakınlarındaki Kubâ adlı küçük yerleşim yerine 

 
ediyordu. Bu kadar ayrıntılı düşünülen hicret planına göre; bu tedbirler de alınsa gerektir. Bu anlamda 

Mekkelilerin izleri takip ederek mağaraya ulaşması meselesi itibar edilmemesi gereken problemli bir 

konudur. Bu tür rivayetleri esas alarak iz takipçilerinin izleri takip ederek mağaraya ulaştıklarını farz 

etsek bile, bu takip olsa olsa Sevr Dağının eteklerine kadar yapılabilir. Çünkü herkesin rahatlıkça 

bilebileceği ve bizim de ziyaretimiz sırasında gördüğümüz gibi; Sevr Dağı diğer Mekke dağları gibi 

taşlıktır. İz takibi yapılabilecek şekilde bir kum veya toprak zemin bulunmamaktadır.” Mehmet Azimli, 

Siyeri Farklı Okumak (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018), 229. 
254 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/159; Müslim, Sahîh-i Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 1; Tirmizî, 

“Tefsir”, 44 (No. 3096); Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. İbrahim Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 

çev. Ahmed Davudoğlu (İstanbul: Hicret Yayınevi, 1981), 187; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/129; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/968; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 3/182; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/148; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 2/230.  
255 Buhârî, Sahîh-i Buhârî, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 62 (No. 3652-3653); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 190; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/181; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 

165. 
256 el-Tevbe 9/40. 
257 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/261. 
258 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/130; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/92. 
259 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/487-488; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/377. 
260 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/261. 
261 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/377. 
262 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/92. 
263 Zührî, el-Meğâzî, 101-103; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/480-490; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 

1/195; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/263; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/130-

131; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/697. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

28 

varmışlardır. Burada hem kendilerinden sonra gelecek arkadaşlarını beklemek hem de 

dinlenmek üzere pazartesi, salı, çarşamba ve perşembe günlerini orada geçirmişlerdir.264 

Kubâ’ya geldiklerinde halk onları hurma ağaçlarının bulunduğu bir yerde 

karşılamıştır.265 Daha önce Hz. Peygamber’i görmeyenler Hz. Ebû Bekir’i peygamber 

sandıkları için ona hürmet göstermeye çalışmışlarsa da Hz. Peygamber’in üzerine güneş 

ışınları isabet edince Hz. Ebû Bekir’in Hz. Peygamber’i korumak amaçlı abasıyla ona 

gölge yaptığını gördüklerinde yanıldıklarını anlamışlardır.266 Bu olay bize 

göstermektedir ki Hz. Peygamber, zor durumlar karşısında gerekirse aç ve susuz kalarak 

zorluklar altında kimliğini saklayarak tanınmadan yoluna devam etmiştir.267 

 Kubâ’da Hz. Peygamber Gülsüm b. Hidam’ın evinde Hz. Ebû Bekir ise Sunh’ta 

el-Hâris b. el-Hazrec’ten Hubeyb b. İsâf’ın evinde misafir olmuştur.268 Hz. 

Peygamber’in Mekke’den ayrılışından üç gün sonra yola çıkan Hz. Ali Kubâ’da 

Resulullah’a yetişmiştir. Sâlim b. Avfoğullarının bulundukları yerde iken ilk Cuma 

namazı farz kılınınca Hz. Peygamber de Hz. Ebû Bekir ve yanındakilerle beraber ilk 

Cuma namazını kılmış ve buraya ilk mescidi beraber inşa etmişlerdir.269 Tekrar yola 

çıkan Hz. Peygamber, Hz. Ali ve Hz. Ebû Bekir milâdî 622 yılının 27 Eylül’ünde 

Medine’ye ulaşmıştır.270 Medine’ye vardıktan sonra ilk iş olarak Mekke’den hicret 

ederken geride bıraktıkları ailelerini yanlarına almak olduğundan Hz. Ebû Bekir ailesini 

getirmesi için Abdullah b. Uraykıt’ı görevlendirmiştir.271 Medine’ye hicretinde Hz. Ebû 

Bekir’e, henüz Müslüman olmamış oğlu Abdurrahman müstesna bütün ailesinin refakat 

ettiği söylenmiştir.272  

 Allah Resulü Medine’ye geldikten sonra ashâbından bazı kimseler Medine 

havasının farklı olmasından dolayı sıtma hastalığına yakalanmışlardır. Hasta olanlardan 

biri de Hz. Ebû Bekir’dir.273 Hz. Peygamber Hz. Ebû Bekir’i hasta yatağında ziyaret 

ederken onun hastalığın acısından sayıkladığını görünce ashâbının iyileşmesi için şu 

duayı etmiştir: “Allah’ım Medine’yi bize sevdir. Ashâbımı hastalıktan kurtar.”274 Hz. 

Ebû Bekir bir müddet daha hasta yattıktan sonra Allah Resulü’nün de duasıyla 

iyileşmiştir. 

 Hz. Peygamber Medine’ye geldiğinde Muhacirler azınlık durumunda iken Ensar 

ve onların putperest akrabaları akrabalık asabiyeti sebebiyle Hz. Peygamber’e bir 

 
264 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/698; Uçar, Güç ve Değer, 66.  
265 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/93. 
266 Zührî, el-Meğâzî, 104; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/381-382; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

1/696; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/186. 
267 Azimli, Siyeri Farklı Okumak, 243. 
268 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/159; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/244; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 2/382; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/141; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 

1/93; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 

2/349; Hz. Ebû Bekir’in Hârice b. Zeyd’in evinde kaldığı da söylenmiştir. İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 

1/493; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/160; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/382; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/197. 
269 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/494; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 1/696; Hizmetli, İslâm Tarihi, 

144. 
270 Hizmetli, İslâm Tarihi, 143. 
271 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/400; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 

1/144; Mekke’ye gidip geride kalanları getirenlerin Ebû Rafî ve Zeyd b. Hârise olduğu da söylenmiştir. 

Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/269; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/221. 
272 Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12.  
273 İbn Zebâle, Ahbâru’l-Medine, 196; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/588; Buhârî, “Fedâilü’l-

Medine”, 29 (No. 1889); Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/21; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/221. 
274 Mâlik, el-Muvatta “Cami”, 14; Buhârî, Edebü’l-Müfred, 271; Müslim, “Hac”, 480.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

29 

antlaşmayla275 bağlanmışlardır. Kendilerini korudukları gibi Hz. Peygamberi de 

koruyacaklarına dair söz vermişlerdir.276 Hz. Peygamber bu sözleşmeye de güvenerek 

Mekkeli Muhacir ve Medineli Ensar arasında bir muahat277 müessesesi inşa ederek 

Müslümanların daha çabuk kaynaşmasını sağlamaya çalışmıştır. Bu minvalde Hz. Ebû 

Bekir ile Hz. Ömer’i278 kardeş ilan ederken kendisine kardeş olarak Hz. Ali’yi279 seçtiği 

rivayet edilmiştir. Hz. Peygamber’in Muhacir ve Ensar’ın kaynaşması için yapmış 

olduğu bu uygulamada Hz. Ebû Bekir ile Hz. Ömer’i kardeş olarak seçmesi akıllarda 

soru işareti bırakmaktadır.280  

 

2.2.6. Katıldığı Gazve ve Seriyyeler 

  

Müslümanlar, Medine’ye hicret ettikten sonra zulümden kurtularak hürriyete 

kavuşmuşlardır. Müslümanların Mekke’de işkenceye maruz kalmaları, türlü türlü 

eziyetlerle yaşamaları, dinlerini layık olduğu derecede yaymalarına izin vermemiştir. 

Medine’ye hicretten sonra artık bu işi canla başla yapma fırsatları olmuştur. Fakat tüm 

bunlara rağmen ilerid kendilerine sıkıntı çıkaracakları düşüncesiyle Kureyşliler 

Mekke’yi bırakıp giden Müslümanların peşini bırakmak istememişlerdir.281 Bundan 

dolayı Müslümanlara zarar verecek her işe bilhassa özen göstermişlerdir. Bu sorunlu 

hareketler neticesinde de zamanla Mekke’deki Müşrikler ile Medine’deki Müslümanlar 

arasında savaşlar meydana gelmiştir. 

 Hz. Ebû Bekir, Medine devrinde sürekli Hz. Peygamber’in yanında yer almış; 

onun katıldığı bütün gazvelere iştirak etmiştir.282 Bedir, Uhud, Hendek gazveleriyle, 

Hudeybiye Antlaşmasında, Hayber’in ve Mekke’nin fetihlerinde ve bütün seferlerde 

Resulullah ile beraber cihad etmiştir.283 Hz. Peygamber’in katılmadığı bazı seriyyelerde 

ise komutan veya asker olarak görev almıştır. Hz. Ebû Bekir’in Hz. Peygamber 

döneminde katılmış olduğu gazveler ve seriyyeler şunlardır: 

1. Bedir Gazvesi:284 Medine’ye hicret eden Müslümanlar Mekke’den kaçar gibi 

gittiklerinden kendileriyle beraber Medine’ye çok fazla bir şey götürememişler, tüm 

mallarını arkalarında bırakmışlardır. Mekke’deki Müşriklerde bu malları kervanlar ile 

çevre şehirlere göndermek suretiyle kervan hazırlayıp kazanacakları paralar ile 

servetlerine servet katmayı planlamışlardır. Kervan’ın yola çıktığını öğrenen Hz. 

Peygamber ve sahâbîler kervanın önünü keserek kendi mallarını geri almak 

 
275 Sözleşme demektir. 
276 Abdulaziz ed-Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, çev. Hayrettin Yücesoy (İstanbul: Endülüs Yayınları, 

2016), 87. 
277 Kardeşlik anlaşması kardeşleştirme demektir. 
278 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/561; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/252; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/270; Hz. Ebû Bekir’in Hârice b. Zeyd el-Hazrecî ile kardeş edildiği hakkındaki rivayetler için bk. 

İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/505; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/270; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

3/226. 
279 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/270.  
280 Konu ile ilgili yorumda bulunan Azimli şunları söylemiştir: “Hz. Ebû Bekir’in Medine’de Hz. Ömer 

ile kardeş yapılması şeklindeki anlatımlar, Muhacirler Medine’ye alışsınlar ve Medine’de Ensar 

tarafından kollansınlar diye gerçekleştirilen kardeşlik anlaşmasının ruhuna terstir. Bu tür ifadeler, Şia’nın 

özellikle ilk iki halifeye karşı yürüttüğü saldırılarına karşı onları kollamaya yönelik uydurulmuş 

ifadelerdir.” Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 38. 
281 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 29. 
282 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/449; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 24; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12. 
283 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/160; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 24. 
284 Gazve: Hz. Peygamber’in bizzat katıldığı savaşlardır. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

30 

istemişlerdir. Bu amaçla Medine’de içlerinde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer285  gibi 

önemli sahâbîlerin bulunduğu bir gurup sahâbî ile yapılan istişare sonucunda kervana 

saldırma kararı alınmıştır. Hicretten iki yıl sonra alınan bu karara Hz. Ebû Bekir de Hz. 

Peygamber ile beraber iştirak etmiştir.286 

 Bedir Gazvesi Ramazan ayının 17’sinde Cuma günü Bedir kuyuları mevkiinde 

meydana gelmiştir.287 Müslümanların sayısı 300 kadar iken Müşriklerin sayısının 1000 

kadar olduğu rivayet edilmiştir. İki ordu savaş meydanına yaklaştığında Hz. Peygamber 

sahâbîlerine, kendilerine emir verinceye kadar düşmana karşı bir hamle yapmamalarını 

tembih ederek şu talimatı vermiştir: “Kureyşliler size yaklaşacak olurlarsa onları 

uzaklaştırmak için ok atışında bulunun.” Daha sonra savaş stratejilerini tekrardan 

gözden geçirmek için Hz. Ebû Bekir288 ile beraber kendisi için yapılan çardağa-çadıra 

gitmiştir. Bedir gününde Hz. Peygamber Müşrik ordusunun sayısına ve teçhizatlarına 

baktıktan sonra Müslümanların onlara karşı sayısal olarak daha az olduğunu görünce 

çardağa-çadıra girip kıbleye yöneldikten sonra şu şekilde dua etmiştir: “Allah’ım bana 

vadettiğin sözünü yerine getir. Eğer bugün bu bir avuç insanın helak olmasına izin 

verirsen senin dinini yeryüzünde yayacak, sana ibadet edecek kimse kalmaz.” O kadar 

uzun dua etti ki üzerindeki abâsının yere düştüğü rivayet edilmiştir. Bunu gören Hz. 

Ebû Bekir Allah Resulü’nün yanına gelerek: “Yeter ey Allah’ın Resulü! Şüphesiz Allah 

sana vadettiğini yerine getirecektir.” demiştir. Hz. Peygamber Hz. Ebû Bekir’in bu 

sözleri üzerine biraz uyuduktan sonra büyük bir heyecanla uyanıp Hz. Ebû Bekir’e: 

“Müjdeler olsun ey Ebû Bekir! Allah vaadini yerine getirdi. İşte Cebrail atının 

dizginlerini tutmuş yardıma geliyor.” dedi.289 Bunun üzerine Allah Teâlâ şu ayeti 

indirmiştir: “Hani Rabbinizden yardım istiyor, yalvarıyordunuz. O da, ‘Ben size art 

arda bin melekle yardım ediyorum’ diye cevap vermişti.”290 Hz. Ebû Bekir ordunun sağ 

tarafında yer almıştır. Kendisinin bulunduğu tarafı Hz. Cebrail 1000 melekle korurken 

ordunun sol tarafında da Hz. Ali ve sahâbeyi 1000 melekle Hz. Mikail’in koruduğu 

rivayet edilmiştir.291  

 Hz. Ebû Bekir’in oğlu Abdurrahman, Bedir gününde Müşriklerin safında yer 

almıştır.292 Abdurrahman Müslümanlara karşı mübareze293 isteğinde bulununca Hz. Ebû 

Bekir oğluna karşı savaşmak istemişse de Hz. Peygamber bu olaydan hoşnut olmayarak: 

“Ey Ebû Bekir! Bilmez misin ki sen, benim gören gözüm işiten kulağımsın. Kılıcını 

kınına sok. Bizi kendinden mahrum bırakma” demiştir.294 Hz. Ebû Bekir de 

Rasulullah’ın sözünü dinleyerek yerine dönmüştür. Abdurrahman daha sonra 

Hudeybiye Antlaşmasının ardından Müslüman olmuş ve Medine’ye hicret etmiştir.295 

 
285 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/354; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/16; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

3/263.  
286 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/155. 
287 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/446; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/113.  
288 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/626; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/446; İbn Hazm, 

Cevâmiu’s-Sîre, 1/113; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/20; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/271.  
289 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/626-627; Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3081); Taberî, Târîhu’l-Ümem 

ve’l-Mülük, 2/447; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/20; Ülkü, İslâm Tarihi, 128. Farklı rivayetler için 

bk. İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/149. 
290 el-Enfâl 8/9. 
291 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/275, 279. 
292 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/638; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 33; Ülkü, İslâm Tarihi, 128. 
293 Mübareze: Savaş meydanında karşı karşıya gelmiş iki düşman taraftan çıkan birer kişinin savaştan 

önce teke tek çarpışmasıdır. 
294 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/46; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 11. 
295 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/21. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

31 

 Bedir Gazvesi’nde Allah Teâlâ’nın yardımıyla Müslümanlar Müşrik ordusunu 

hezimete uğratıp 70’e yakın kişiyi esir almışlardır. Hz. Peygamber esir alınan Müşrikler 

ile ilgili olarak nasıl bir yol izleneceğine dair karar vermek için ashâbı ile istişare 

edince, Hz. Ebû Bekir: “Ey Allah’ın Resulü! Bunlar senin kavmindir. Onları sağ bırak 

ve fidye karşılığı onları serbest bırak” demiştir.296 Daha sonra Hz. Ömer: “Ey Allah’ın 

Resulü! Bunların boynunu vur. Çünkü bunlar seni yurdundan çıkardılar, seni yalanlayıp 

sana eziyet ettiler.” demiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber Hz. Ebû Bekir’e yönelerek 

senin yaklaşımın İsa’nın yaklaşımı gibidir deyip “onlara azap edersen, doğrusu onlar 

senin kullarındır; onları bağışlarsan, güçlü olan, hâkim olan şüphesiz sensin.”297 

âyetini okumuştur. Sonra Hz. Ömer’e yönelerek senin yaklaşımında Nuh’un yaklaşımı 

gibidir demiş ve “Rabbim! Yeryüzünde hiçbir inkârcı bırakma”298 âyetini okumuştur.299 

 Hz. Ömer’in teklifini beğenmeyen Hz. Peygamber fidye karşılığı Müşriklerin 

serbest bırakılmasına hükmetmiştir. Bu olay üzerine şu ayetin nazil olduğu rivayet 

edilmiştir: “Eğer Allah’ın daha önce verilmiş bir hükmü olmasaydı, aldığınız şey 

(fidye)den dolayı size büyük bir azap dokunurdu.”300  

Mevdûdî, Enfâl Sûresinin 68. ayeti hakkında şöyle demiştir: “Allah’ın 68. 

ayette, Müslümanları niçin fidye aldıkları hususunda azarlamasıyla ilgili olarak 

müfessirler bazı rivayetler nakletmişlerdir. Bu rivayetlere göre, Bedir Savaşı’ndan sonra 

Kureyş ordusundan alınan esirlere ne yapılacağı konusunda bir istişare heyeti 

toplanmıştı. Hz. Ebû Bekir, fidyeleri aldıktan sonra esirlerin serbest bırakılması, Hz. 

Ömer ise onların öldürülmesi görüşünde idi. Hz. Peygamber de Hz. Ebû Bekir’le aynı 

fikirdeydi ve fidyelerin ödenmesinden sonra onları serbest bıraktı. Bunun üzerine Allah, 

bir azar olarak söz konusu ayeti indirdi. Bu yorumu kabul edenlerin karşılaştığı birinci 

güçlük, şu sözlere uygun bir açıklama getirememektedir: ‘Eğer Allah’tan bir yazı 

gelmemiş olsaydı…’ Bazıları bunun, Allah’ın önceden tayin ettiği kaderi olduğuna veya 

Hz. Peygamber’e henüz bu konuda bir emir göndermemesine rağmen savaş 

ganimetlerini helal kılmayı dilediği anlamına geldiğini söylerler. Fakat hakkında apaçık 

bir emir gelmedikçe hiçbir şey helal olmaz. İkinci güçlük ise, bu açıklamaya göre, Hz. 

Peygamber ve ashâb; fidye almakla günaha girmiş olmaktadır. Bu nedenle, sadece bir 

kaynaktan gelen rivayetlere dayanan açıklamalar kabul edilmeden önce tekrar tekrar 

düşünülmelidir.”301 Kanaatimizce ayette yer alan “esir alınmadan düşmanların 

öldürülmesi hükmü tarihi şartlara bağlı bir zaruretten, İslâm’ı koruma amacından 

kaynaklanmıştır. Yoksa Allah’ın devamlı hükmü değildir. Savaşta gerekirse esir alınıp, 

sonra bunlara adalete uygun şekilde işlem yapılacaktır.”302 

2. Uhud Gazvesi-Hamrâü’l-Esed Seriyyesi:303 Kureyş kabilesinin Bedir’de 

Müslümanlara yenilmesi sonucunda neredeyse liderlerinin hepsinin öldürülmesi onların 

intikam duygularını alevlendirmiş bu da Uhud Gazvesi’nin meydana gelmesine neden 

olmuştur.304 Savaş başlamış ve Müslümanlar galip durumda iken bazı askerlerin görev 

 
296 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/108; Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, thk. Halil Muhammed 

Hiras (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 150; Taberî, Taberî Tefsiri, 4/242; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/178. 
297 el-Mâide 5/118. 
298 el-Nûh 71/26. 
299 Taberî, Taberî Tefsiri, 4/242; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/178-179; İbn 

Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/297.  
300 el-Enfâl 8/68. 
301 Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 1/184-185. 
302 Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 2/709. 
303 Seriyye: Hz. Peygamber’in bizzat katılmayıp komutanlar tayin ettiği savaşlardır. 
304 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 32. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

32 

yerlerini terk etmeleriyle beraber savaş birden Müslümanların aleyhine dönmüştür. 

Müslümanlar ağır kayıplar vermeye başlayınca çeşitli yerlerinden yaralanan Hz. 

Peygamber de ordusuna geri çekilme emri vermiştir. Savaş esnasında Hz. Ebû Bekir 

gibi bazı sahâbîlerin Allah Resulü’nü canları pahasına korudukları rivayet edilmiştir. 

Hz. Ebû Bekir savaş boyunca Hz. Peygamberi bir an bile olsun yalnız bırakmamıştır. 

Savaş meydanından insanların kaçışmaya başladığı esnada o sebat ederek Hz. 

Peygamber’in yanından ayrılmamıştır.305 Bu savaşta Hz. Peygamber’in her ne kadar 

sancağı Hz. Ali veya Hz. Ebû Bekir’e verdiği306 rivayet edilmişse de kaynakların 

ekseriyetine baktığımızda kanaatimizce sancak Mus’ab b. Ümeyr’e verilmiştir.307 

Kendisinin şehit düşmesinden sonra bu iki şahıstan birinin sancağı alması da pek 

tabiidir.  

 Müşrikler Hz. Peygamber’in yaralanıp dağa sığındığını görünce oradan 

uzaklaşıp Mekke’ye gitmek için yola çıktıklarında Hz. Peygamber de düşmanın tekrar 

geri dönme ihtimalini hesaba katarak ordunun hareketlerini takip etmek üzere Hz. Ebû 

Bekir komutasında 70 kişilik bir kuvvet göndermiştir. Bunlar Hamrâü’l-Esed mevkiine 

kadar düşmanın peşini bırakmamışlardır. Bir kısmı Kureyşlileri takip ederken bir kısmı 

da son durum hakkında Hz. Peygamber’e bilgi vermek için Medine’ye geri 

dönmüştür.308 

3. Benî Nadir Gazvesi: Hicrî 4. yılın (M. 625) Rebiülevvel veya Cemaziyülevvel 

ayında gerçekleşen bu gazvenin sebebi şu şekildedir: Amr b. Ümeyye adında bir 

sahâbînin hata ile Kilab b. Rebia oğullarından Hz. Peygamber’in anlaşmalı olduğu iki 

şahsı öldürmesidir.309 Hz. Peygamber bu şahısların diyetlerinin ödenmesi için yine 

anlaşmalı kabilelerden biri olan Benî Nadir’e yanında Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer 

olduğu bir zamanda yola çıkmıştır.310 Yahudi kabilesi olan Benî Nadir Hz. 

Peygamber’in yardım isteğine karşılık olarak suikast ile cevap verecekleri haberi Hz. 

Peygambere ulaşınca311 Allah Resulü Benî Nadir’e gönderilmek üzere bir birliğin 

hazırlanmasını emretmiştir. Bazı kaynaklarda bu birliğe Hz. Ebû Bekir’in veya Hz. 

Ali’nin kumandanlık ettiği rivayet edilmiştir.312 Benî Nadir mağlup edilince Allah 

Resulü onların mallarını ganimet sayıp Müslümanlara dağıtmıştır. Hz. Ebû Bekir’e de 

bu ganimet mallarından Hicr adında bir kuyunun verildiği rivayet edilmiştir.313 

 4. Benî Müstalik (Müreysî) Gazvesi: Hz. Peygamber Benî Müstalik kabilesinin 

Müslümanlara karşı savaş hazırlığında olduğunu haber alınca hemen ordunun 

toplanması ve Benî Müstalik’in üzerine gidilmesi için hazırlıklara başlanılmasını 

emretmiştir. Hz. Peygamber âdeti gereği savaşlara çıkmadan önce eşleri arasında kura 

çekmiş ve kura sonucu Hz. Âişe’yi beraberinde götürmüştür.314 Allah Resulü, 

Muhacirlerin sancağını Hz. Ebû Bekir’e,315 Ensarın sancağını ise Sa’d b. Ubâde’ye 

 
305 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 330; Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/246-247; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 

2/83; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/160; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/318; Taberî, Târîhu’l-Ümem 

ve’l-Mülük, 2/519; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/29. 
306 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/336; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/45. 
307 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/112; Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 181. 
308 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/404; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/50; Ülkü, İslâm Tarihi, 144. 
309 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/339. 
310 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/339; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/27; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

2/551. 
311 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/365; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/339. 
312 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/371. 
313 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/379. 
314 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/611; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/78-79. 
315 Sancağın Ammar b. Yâsîr’e verildiğine dair rivayetler için bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

4/156. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

33 

vermiştir.316 Hz. Peygamber seferi başarılı bir şekilde sonlandırıp Medine’ye doğru yola 

çıkmaya başlayınca ordunun dinlenmesi için mola verilmiş ve Hz. Âişe bazı zaruri 

ihtiyaçlarını gidermek için hevdecinden317 inip ordudan uzak bir yere gitmiştir. 

İhtiyacını giderip geri döndüğünde ordunun kendisini unutup gittiğini gören Hz. Âişe, 

kendisini almak için geri dönecekleri düşüncesi ile bir taşın üzerine oturup beklemeye 

başlamıştır. Bu esnada savaşta geride bırakılan veya unutulan eşyaları toplayıp getirmek 

için görevlendirilen Safvan b. Muattal’ın geldiğini görmüş ve durumu kendisine 

anlatınca o Hz. Âişe annemizi yanına alarak orduya yetişmeye çalışmıştır. Orduya 

yetiştiklerinde kalplerinde nefret bulunan bazı insanlar Hz. Âişe ile Safvan b. Muattal’ın 

zina yaptığı dedikodusunu insanlar arasında yaymaya başlamışlardır. Söylenenleri 

duyan Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir çok üzülmelerine rağmen ellerinden bir şey 

gelmemiştir. Hz. Âişe bunları duyunca Hz. Peygamber’den izin isteyip babası Hz. Ebû 

Bekir’in evine gitmiştir.318 Anne ve babasının desteğini alan Hz. Âişe orada uzun bir 

müddet kaldıktan sonra Allah Teâlâ kendisinin temiz olduğunu, zinaya bulaşmadığını 

belirten ayetleri indirince Hz. Âişe’nin zina yapmadığını halka ilan eden Hz. Peygamber 

ve Hz. Ebû Bekir’in ailesi çok sevinmişlerdir.319 

 Hz. Ebû Bekir’in sürekli yardımda bulunduğu Mistah adında bir akrabasının 

olduğu ve bu şahsın İfk hadisesinde Hz. Âişe aleyhinde sözler söylemesi üzerine Hz. 

Ebû Bekir’in ona yardımını kestiği rivayet edilmiştir. Hz. Ebû Bekir’in yardımı kesmesi 

üzerine Allah Teâlâ şu ayeti indirmiştir: “İçinizden yardım sever ve zengin olanlar 

akrabaya, yoksullara ve Allah yolunda hicret edenlere artık bir şey vermeyeceğiz diye 

yemin etmesinler. Bağışlasınlar, hoş görsünler; Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez 

misiniz? Allah çok bağışlayıcıdır, çok esirgeyicidir.”320 Bu ayeti duyan Hz. Ebû Bekir, 

Allah’tan af dileyerek Mistah’a daha önce nasıl yardım ediyorsa aynı şekilde yardım 

edeceğini belirtmiştir.321  

Ayetleri incelediğimizde Hz. Ebû Bekir’in ailesinin böyle bir iftiraya maruz 

kalması onlar adına hayır olmuş, gösterdikleri sabır ve metanetten dolayı onlara ecir 

yazılmıştır diyebiliriz.322 Nitekim Allah şöyle buyurmaktadır: “Siz o iftirayı kendi 

hakkınızda fena bir şey sanmayın, bilakis o sizin için hayırlıdır.”323 

5. Hendek ve Benî Kureyzâ Gazvesi: Müslümanların Uhud Savaşı’nda 

yenilmelerinin ardından güç kazanan Mekkeli Müşrikler tekrar bir ordu hazırlayıp 

Medineli Müslümanlara saldırmak için yola çıkmışlardır. Hz. Peygamber savunma 

savaşı yapacağını belirterek Medine’nin etrafında hendek kazılmasını emretmiştir. 

Diğer tüm savaşlarda olduğu gibi Hz. Ebû Bekir bu savaşta da Hz. Peygamber ile 

birlikte cihad etmiş ve Hz. Ömer ile beraber hendeğin kazılmasına yardımcı olmuştur.324 

Hz. Ebû Bekir savaş esnasında Benî Kureyzâ’dan çekindiğini belirterek şunları 

söylemiştir: “Savaş başladığında Kureyş’ten ziyade Benî Kureyzâ’nın bizi arkamızdan 

vurmasından korkuyordum. Allah’ın, Benî Kureyzâ’ya fırsat vermemesi için dua 

 
316 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/407; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/60. 
317 Hevdec: Kadınların binmesi için devenin sırtına konulan ufak mahfel. 
318 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/612-619; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-

Hulefa, 1/276-277; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/78-79. 
319 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/419. 
320 el-Nûr 24/22. 
321 Zührî, el-Meğâzî, 122; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/303; Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3180); İbn 

Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/279; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/80-81; 

Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/625. 
322 Sallabi, Siyer-i Nebi, 2/289. 
323 el-Nûr 24/11; İfk hadisesi ile ilgili geniş bilgi için bk. Buhârî, “Şehadat”, 52 (No. 2661). 
324 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/449. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

34 

ediyordum.”325 Hz. Ebû Bekir’in korktuğu başına gelmiş ve Benî Kureyzâ kabilesi 

savaş esnasında Mekkeli Müşriklere yardımlarda bulunarak sözde müttefik kabul 

ettikleri Müslümanlara ihanet etmişlerdir. Kazanan tarafın olmadığı savaş bittikten 

sonra Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer gibi sahâbîlere de danışarak Benî 

Kureyzâ’nın Medine’den çıkarılmasına karar vermiştir.326 

6. Hudeybiye Antlaşması: Hendek savaşından sonra Hz. Peygamber rüyasında 

Mekke’ye gidip umre yaptığını görmüştür. Bu rüya üzerine 1.400 kişilik bir grup ile 

sadece umre yapmak üzere içlerinde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in de bulunduğu bazı 

sahâbîlerle beraber Mekke’ye doğru yola koyulmuştur. Mekke’ye yakın bir yere 

geldiklerinde kendilerini gören Mekkeli Müşrikler; “Muhammed bizimle savaşmaya 

geldi” deyince Hz. Peygamber maksatlarının savaş olmadığını, sadece umre yapmak 

için geldiklerini Mekkelilere bildirmesi için Hz. Osman’ı onlara elçi olarak 

göndermiştir. Fakat kısa bir süre sonra Hz. Osman’ın şehit edildiği haberi alınınca Hz. 

Peygamber ashâbıyla Müşriklere karşı harp edip etmeme konusunda istişare etmiştir.  

Müslümanların her an kendilerine saldıracağını düşünen Müşrikler savaşın 

olmaması için Hz. Peygamber’e elçiler göndermeye başlamışlardır. Gelen elçilerden biri 

olan Urve b. Mes’ud Hz. Peygamber ile konuşmaya başlamış, Urve, Hz. Peygamber’in 

yanındakileri kastederek “Ey Muhammed! Senin yanında asaletli olmayan 

tanıyamadığım insanlar görüyorum ve harp olursa bunlar hemen seni terk ederler” 

diyerek Müslümanları küçümsemeye başlayınca Hz. Ebû Bekir araya girmiş ve “Biz mi 

Allah Resulü’nü terk edeceğiz” demiştir. Urve, Hz. Ebû Bekir kendisine daha önce 

yardımda bulunduğu için bir şey diyemeden oradan ayrılmak zorunda kalmıştır.327 Daha 

sonra Hz. Osman’ın şehit edilmediği haberi gelince savaştan vazgeçilmiştir. Bazı 

kaynaklarda Hz. Ebû Bekir’in her ne olursa olsun savaşmak istediğine dair rivayetler 

yer almaktadır.328 

Daha sonra Hz. Peygamber ve Süheyl b. Amr arasında imzalanan antlaşmaya329 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Abdurrahman b. Avf gibi sahâbîler şahitlik etmişlerdir.330 

Antlaşma metni imzalanmış ve Müslümanlar ile Mekkeli Müşrikler arasında sulh 

sağlanınca antlaşma metnindeki bazı maddeleri Müslümanlar için hakaret kabul eden 

Hz. Ömer hiddetle ayağa kalkıp Hz. Ebû Bekir’e gelerek: “Ey Ebû Bekir! O Allah’ın 

Resulü değil midir?” diye sorunca Hz. Ebû Bekir “Evet Allah’ın Resulü’dür” cevabını 

vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer “Öyleyse bizler neden Müşriklere karşı dinimizden 

taviz veriyoruz” deyince Hz. Ebû Bekir “Ey Ömer! Allah Resulü’nün ipine sımsıkı 

sarıl. Şüphesiz O Allah Resulü’dür ve Allah onu zayi etmeyecektir” demiştir.331 Hz. 

Ömer “Allah Resulü bize Kâbe’ye gidip tavaf yapacağımızı söylemedi mi?” diye 

sorunca Hz. Ebû Bekir “Sana bu sene edeceğimizi söyledi mi?” diye sormuş Hz. Ömer 

“hayır” cevabını vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir “Merak etme sen kesinlikle 

Kâbe’yi tavaf edeceksin.” cevabını vererek Hz. Ömer’i teskin etmiştir.332 

 
325 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/460. 
326 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/498; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/592. 
327 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/595; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/626-627; Taberî, Taberî Tefsiri, 

5/469; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/167. 
328 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/580. 
329 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/94; Muhammed Hamidullah, “Hudeybiye Antlaşması”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1998), 18/298. 
330 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/612; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/319; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/350; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/636; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/85. 
331 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/608; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/317; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 2/634; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/168. 
332 Zührî, el-Meğâzî, 56. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

35 

 Hudeybiye Antlaşması sonucunda ortaya çıkan sulh havasını iyi değerlendirmek 

isteyen Allah Resulü, Müslümanları İslâm’ın buyruklarını insanlara anlatmaları için 

çevre şehir ve kabilelere göndermeye başlamıştır. Benî Lihyan kabilesine İslâm’ı 

anlatmaya giden sahâbîlerin şehit edilmesiyle beraber Allah Resulü 500 kişilik bir ordu 

ile Benî Lihyan üzerine sefere çıkmıştır. Ön birlik olarak da Hz. Ebû Bekir’i komutan 

olarak yanındaki on atlı ile beraber göndermiştir.333 

7. Hayber Gazvesi: Hayber, Medine’ye hicretten altı yıl sonra Hudeybiye 

Antlaşmasının ardından fethedilmiştir.334 Hz. Ebû Bekir de savaşta Hz. Peygamber’in 

yanında olan sahâbîler arasında yerini almıştır. Allah Resulü, Hayber kalelerinin 

fethedilmesi için ashâb arasından ilk olarak Hz. Ebû Bekir’e sancağı verip onu Hayber 

üzerine göndermiştir. Hz. Ebû Bekir elinden gelen tüm çabayı göstermesine rağmen 

fethe mazhar olamayınca,335 Allah Resulü Hz. Ömer’i göndermiştir. Fakat o da 

Hayber’i fethetmeyi başaramamıştır.336 Bunun üzerine Hz. Peygamber: “Yarın 

aranızdan benim de Allah’ın da sevdiği birini Hayber üzerine göndereceğim” diyerek 

Hz. Ali’yi sabah olunca Hayber üzerine fethe göndermiş ve Hz. Ali fethe mazhar olarak 

geri dönmüştür.337 “Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye ithafen ‘Benim de Allah’ın da sevdiği 

biri’ sözünü söylemesinden sanki diğer gönderdiği sahâbîleri Allah ve Peygamberi 

sevmiyormuş gibi bir anlam çıkarılabilir.”338 Bunu kabul etmenin hiçbir tarihsel 

karşılığı, gerçekliği yoktur. Bu durumda “Şii düşüncenin bir tesiriyle rivayetin Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer’i küçümseyen bir içeriğe dönüştürülmüş olma ihtimali kuvvet 

kazanmaktadır.”339 Ayrıca Hz. Ali’nin bu gazve esnasında olağanüstü başarılar elde 

ettiği tarihçiler tarafından kabul edilmektedir. Önemli olan şey bir kişinin hakkını teslim 

ederken diğerlerini küçümsememektir.340 

Hayberli Yahudiler hurma bahçelerine çok düşkün olmalarından dolayı Allah 

Resulü bu hurmalıkların kesilmesi emrini verince Hz. Ebû Bekir: “Ey Allah’ın Resulü! 

Allah size Hayber’i vadettiğinden dolayı bu vaadini kesinlikle yerine getirecektir. 

Hurmalıkları kesmeyin ya Resulullah!” demiştir. Bunun üzerine Allah Resulü 

hurmalıkların kesilmesi emrini geri çekmiştir.341 Savaş bittikten sonra Allah Resulü 

mahsulün yarısı karşılığında Hayberli Yahudilerin topraklarını onlara bırakmıştır. Hz. 

Peygamber’in yapmış olduğu bu antlaşma Hz. Ebû Bekir’in hilafeti döneminde de 

devam etmiştir.342 

 8. Necid ve Benî Fezâre Seriyyesi: Hicretin yedinci yılında343 meydana gelen 

Necid seriyyesinde Allah Resulü Hz. Ebû Bekir’i küçük bir birliğe komutan tayin 

ederek onları Necid taraflarında Kilab kabilesi üzerine göndermiştir.344 İbn Sa’d’ın 

 
333 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/536; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/280; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/376. 
334 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 36. 
335 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/334; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/213; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/98; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/184. 
336 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/334; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/12; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 4/184. 
337 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/12; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/213. 
338 Demir, Hadis ve İdeoloji, 223. 
339 Azimli, Siyeri Farklı Okumak, 424; Demir, Hadis ve İdeoloji, 224. 
340 Arı, İmamiye Şiası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 130. 
341 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/644. 
342 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/356; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 71; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/102-103. 
343 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/722; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/111; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/379. 
344 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/722; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/111. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

36 

rivayetinde İyâd b. Seleme, o da babasından şöyle bir rivayette bulunmuştur: “Allah 

Resulü bizi Hz. Ebû Bekir’in komutanlığında Necid üzerine gönderdi. Geceleyin 

karşımıza aniden Hevazin kabilesinden insanlar çıkınca onlarla savaştık ve ben yedi 

kişiyi öldürdüm. Parolamız ‘öldür öldür’ idi.”345  

 9. Zâtü’s-Selasil Seriyyesi: Hz. Peygamber hicretin sekizinci yılının 

Cemaziyülahir ayında,346 300 kişilik bir birliğin başında Amr b. Âs’ı komutan olarak347 

Medine’ye 10 günlük mesafede bulunan Zâtü’s-Selasil’e göndermiştir.348 Âs b. 

Vail’in349 annesi Kudaalılardan olduğu için Allah Resulü onların gönlünü kazanmak 

adına Amr b. Âs’ı göndermeye karar vermiştir.350 Amr, düşman ordusu ile karşılaşıp 

sayılarının çokluğunu görünce korkmuş ve Allah Resulü’nden takviye birlik istemiştir. 

Bunun üzerine Allah Resulü, Ebû Ubeyde b. el-Cerrah komutasında aralarında Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer’in de bulunduğu destek birliğini göndermiştir.351 

 10. Mekke’nin Fethi: Âişe bint Ebû Bekir, Allah Resulü’nün emri ile Mekke 

üzerine yapılacak sefer için hazırlıklara başladığında yanına gelen Hz. Ebû Bekir, 

kızına: “Ey Âişe! Resulullah bir gazveye mi niyetlenmiş?” diye sorunca Hz. Âişe: 

“Bilmiyorum” cevabını vermiştir. Hz. Ebû Bekir: “Eğer Allah Resulü bir gazveye 

hazırlanıyor ise bize söyle ki biz de gazve için hazırlık yapalım.” diye tekrar sorunca 

Hz. Âişe “Bilmiyorum, belki Sakif kabilesi veya başka bir kabilenin üzerine gitmek 

istiyor olabilir” diyerek Hz. Ebû Bekir’i oyalamaya çalışmıştır. Daha sonra Hz. 

Peygamber’i gören Hz. Ebû Bekir: “Ey Allah’ın Resulü! Bir sefere mi çıkacaksın” diye 

sorunca Allah Resulü “evet” cevabını vermiştir. Hz. Ebû Bekir: “Nereye sefer 

düzenleyeceksin” diye sorunca Hz. Peygamber: “Mekke’ye, Kureyş üzerine” demiş ve 

Hz. Ebû Bekir’e bu malumatı gizli tutmasını emretmiştir.352 Hz. Ebû Bekir Allah 

Resulü’nün emrini yerine getirip kimseye bu malumatı açıklamamış ve hemen savaş 

hazırlıklarına başlamıştır. 

 Mekkeli Müşrikler Hudeybiye Antlaşmasındaki bazı maddeleri ihlal ederek 

Müslümanlar ile aralarındaki sulhu bozmuşlardır. Kureyşliler Müslümanların 

kendileriyle savaşmak için yola çıkacaklarını duyduklarında liderleri olan Ebû Süfyân’ı 

Hz. Peygamber ile yeni bir antlaşma yapmak için göndermişlerdir. Ebû Süfyân da Allah 

Resulü’nün savaştan vazgeçmesi için önce Hz. Peygamber’in yakın dostları olan Hz. 

Ömer ve Hz. Ebû Bekir ile görüşme kararı almış ve onları ziyaret etmiştir. Hz. Ebû 

 
345 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/722; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/160; Ebû Dâvûd, Sünen-i Ebû 

Dâvûd, “Cihad”, 15 (No. 2638); Başka bir rivayette ise Allah Resulü Hz. Ebû Bekir’i komutan olarak 

Benî Fezâre kabilesi üzerine bir seriyye ile göndermiştir. İyâz b. Seleme’nin babası tarikiyle konuyla ilgili 

rivayetinde “Benî Fezâre’ye ait su kuyularına yaklaştığımızda Hz. Ebû Bekir bize konaklamak için emir 

verdi. Biz de konakladık. Sabah namazını kıldıktan sonra Hz. Ebû Bekir onlara baskın yapmamızı ve 

ganimetlerden alabileceğimizi emretti. Suyun başına kadar gidip öldürebildiğimiz kadar insan öldürdük. 

Esir olarak aldığımız insanları da Hz. Ebû Bekir’e getirince içlerinde Arapların en güzel kızlarından biri 

olduğunu gördüm. Hz. Ebû Bekir’den o kızı bana ganimet olarak vermesini istedim o da kabul edip kızı 

bana verdi” demiştir. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/111; İbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, “Cihad”, 24 

(No. 2846); Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/644. 
346 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/380; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/31. 
347 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/273. 
348 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/773; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/380; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

4/275-276. 
349 Amr b. Âs’ın babası. 
350 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/31. 
351 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/121; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/31; İbn Hibbân, es-

Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/319; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/273; Hz. Ebû Bekir ve 

Hz. Ömer’in Amr b. Âs ile yola çıkan ilk birlikte olduğu ile ilgili rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-

Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/54. 
352 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/796; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/397. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

37 

Bekir ile görüşmesinde ona: “Muhammed’le konuşup aramızdaki barışın tekrar 

sağlanması için arabulucu olur musun?” diye sorunca Hz. Ebû Bekir kendisinin Hz. 

Peygamber’in istemediği bir şeyi yapmayacağını ve kendisiyle konuşmasının bir fayda 

vermeyeceğini belirtmek suretiyle “benim arabuluculuğum Allah Resulü’nün 

arabuluculuğudur” demiştir. Böylece Hz. Peygamber ile konuşmaya gitse dahi kendi 

verdiği kararın aynısını duyacağını ona söylemiştir. Bunun üzerine Ebû Süfyân Hz. 

Ömer’in yanına gitmiş ve ondan da aynı cevabı alınca Hz. Peygamber ile görüşmek için 

onların yanından ayrılmıştır.353 

 Ebû Süfyân’ın tüm çabalarına rağmen İslâm ordusu 630 yılında Mekke’yi 

fethetmiştir. Müşrikler yenik düşüp Müslümanlar da Mekke’ye girmek isteyince bazı 

Müşrik kadınlar Müslümanların atlarının yüzlerine şarap dökmeye başlamışlardır. 

Resulullah yanında Hz. Ebû Bekir olduğu halde bu yapılanları görünce gülümsemiş ve 

şöyle demiştir: “Ey Ebû Bekir Hassan ne söylemişti?” diye sorunca, Hz. Ebû Bekir şu 

beyitleri okumuştur: 

 “Atlarımız sanki yağmura tutulmuş, 

 Kadınlar onlara şarap dökünce.”354 

11. Huneyn Gazvesi ve Taif Muhasarası: Hz. Peygamber Mekke’nin fethinden 

sonra kendileriyle savaşmak için her fırsatı değerlendiren Hevazin kabileleri üzerine 

yürüme kararı almıştır. Müslümanlar Mekke’nin fethedilmesinden dolayı çok sevinince 

Huneyn’de karşılaştıkları Hevazinlileri çok rahat bir şekilde mağlup edeceklerini 

düşünmüşlerdir. Fakat savaş düşündükleri gibi gitmemiş Hevazin kabileleri savaşa iyi 

hazırlandıklarından Müslümanları tedbirsiz yakalayıp birçok Müslümanı şehit 

etmişlerdir. İslâm ordusunun geri çekildiğini gören Allah Resulü ordusuna savaş alanını 

terk etmemeleri için uyarıda bulunmasına rağmen kaçanlar geri dönmek 

istememişlerdir. Bu esnada Allah Resulü’nün yanında Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. 

Ali gibi sahâbîler dışında kimse kalmamıştır.355 Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’ne: “Ey 

Allah’ın Resulü! Bugün azlık sebebiyle mağlup olmayacağız” deyince Allah Teâlâ: 

“Andolsun, Allah birçok yerde ve Huneyn savaşı gününde size yardım etmiştir. Hani, 

çokluğunuz size kendinizi beğendirmiş, fakat (bu çokluk) size hiçbir yarar sağlamamış, 

yeryüzü bütün genişliğine rağmen size dar gelmişti. Nihayet (bozularak) gerisingeriye 

dönüp kaçmıştınız”356 ayetini indirmiştir.357 

Allah’ın nusretiyle Müslümanlar Huneyn’de galip gelince Taif üzerine yürüme 

kararı almışlardır. Taiflilerin yüksek kalelerden oluşan bir şehre sahip olmalarından 

dolayı Müslümanlar Taif’i sadece muhasara altına alabilmişlerdir. Muhasara esnasında 

aralarında Hz. Ebû Bekir’in oğlu Abdullah’ın da bulunduğu bazı sahâbîler 

yaralanmıştır. Hz. Peygamber kayıpların artmasından korkarak muhasaraya son verip 

Medine’ye dönme kararı almıştır. Bir yıl sonra Müslüman olma kararı alan Taif 

kabilesinin Müslüman olmak istediğini Hz. Ebû Bekir ve Muğire b. Şu’be Allah 

Resulü’ne haber vermişlerdir. 358 

 Muhasara esnasında Hz. Peygamber bir rüya görmüş ve rüyasını Hz. Ebû 

Bekir’e anlatmıştır. Resulullah, Hz. Ebû Bekir’e: “Rüyamda bana bir bardak dolusu 

tereyağı hediye edildiğini gördüm. Ancak bir horoz onu gagaladı ve içindekini döktü” 

deyince Hz. Ebû Bekir: “Buradan istediğini bugün elde edeceğini sanmıyorum ey 

 
353 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/793. 
354 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/356; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/121 (A). 2/211 (T). 
355 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/239; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/265-267. 
356 el-Tevbe 9/25. 
357 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/890. 
358 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/138. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

38 

Allah’ın Resulü!” demiştir. Bunun üzerine Resulullah: “Ben de elde edeceğimi 

düşünmüyorum” cevabını vermiştir.359  

12. Tebük Gazvesi: Hz. Peygamber Bizans ordusunun Medine’ye doğru yola 

çıktığı haberini alınca, Müslümanları cihada, Allah yolunda savaşmaya teşvik etmiş ve 

onlardan Tebük Savaşı’na hazırlık için yardım talebinde bulunmuştur.360 Malı olan 

sahâbîler ellerinden geldiğince yardımda bulunmuşlardır. Hz. Ebû Bekir elindeki malın 

tümünü, Hz. Ömer malının yarısını, Hz. Osman ise o zamana kadar infak etmediği 

kadar malı infak etmiştir.361 Allah Resulü Hz. Ebû Bekir’e: “Evine ne bıraktın?” diye 

sorunca Hz. Ebû Bekir: “Allah ve Resulü’nü bıraktım” cevabını vermiştir.362 

 Allah Resulü Hz. Ali’yi yerine vekil olarak Medine’de bıraktıktan sonra orduyla 

beraber Tebük’e doğru yola çıkmıştır. Hz. Peygamber ordunun kumandasını eline alana 

kadar kumandanlık görevi Hz. Ebû Bekir’e verilmiştir. Ayrıca Resulullah’ın orduya 

namaz kıldırması için Hz. Ebû Bekir’i görevlendirdiği rivayet edilmiştir.363 Vâkıdî’den 

gelen rivayete göre Allah Resulü savaş esnasında büyük sancağı Hz. Ebû Bekir’e 

vermiştir.364 

 

2.2.7. Hac Emirliği 

  

Resulullah döneminde; toplumun eğitimi sadece ibadet ve inançla sınırlı olmayıp 

ekonomi, siyaset, askeri vb. her türlü konuyu kapsamaktaydı. Hicretin sekizinci yılına 

kadar hac farizası yerine getirilemediğinden Mekke’nin fethedilmesinden sonra Attâb b. 

Esîd bu işle görevlendirilmiştir. Ancak aynı dönemde Müşrikler de hac yaptıkları için, 

Müslümanların haccını Müşriklerinkinden ayırmak çok zor olmuştur. Bundan dolayı 

hac mevsimi geldiğinde Hz. Peygamber hac farizasını yerine getirmek istemiş, ancak 

şöyle diyerek vazgeçmiştir: “Müşriklerden çıplak insanlar gelip Kâbe’nin etrafında 

tavaf yapacaklardır. Bundan dolayı gitmek istemiyorum.”365 Bunun yanında Hz. 

Peygamber’in Medine’ye gelen heyetleri karşılama ve İslam’ı tebliğ etme faaliyetlerine 

devam edebilmek için hacca gitmediğini söyleyebiliriz. 

 Hz. Peygamber Mekke’nin fethinden sonra Huneyn’e doğru yolla çıkmış, daha 

sonra Taif’e giderek oradan da Medine’ye geri dönmüştür.366 Ramazan ayının kalan 

kısmı ile Şevval ve Zilkade aylarını burada geçirmiştir.367 Allah Resulü hicretin 9. yılı 

Zilhicce ayında Hz. Ebû Bekir’i Müslümanlara hac yaptırmak için emir tayin ederek 

300 kişilik368 bir grup ile Mekke’ye göndermiştir.369 Ona nasıl hac yapması gerektiği ile 

 
359 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/936. 
360 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/991; Azimli, Siyeri Farklı Okumak, 451. 
361 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/991; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/146; Azimli, Siyeri Farklı Okumak, 

451.  
362 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/991; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 116. 
363 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/995; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/151; Lings, Hz. Muhammed’in 

Hayatı, 458; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12. 
364 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/996. 
365 Taberî, Taberî Tefsiri, 4/253; Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/49; Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. 

Muhammed, 348; Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi, 106.  
366 Zührî, el-Meğâzî, 75. 
367 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/543. 
368 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/ 1077; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/156; Hizmetli, İslâm Tarihi, 183. 
369 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/7; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/153; Ezrakî, Ahbâru Mekke, 1/109, 

179; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/383; Nesaî, Sünen-i Nesaî, “Hac”, 24 (No. 2957); İbn Hazm, Cevâmiu’s-

Sîre, 1/258; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 2/242. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

39 

ilgili tüm bilgileri vermiştir.370 Bu arada Hz. Peygamber hacda kurban kesilmek üzere 

kendi elleri ile süslediği 20 deveyi Hz. Ebû Bekir’e emanet etmiştir. Bunun yanında Hz. 

Ebû Bekir de kurban kesmek üzere kendisiyle beraber 5 tane deve götürmüştür.371 Hz. 

Ebû Bekir gönderildikten sonra hac ile ilgili ayetleri içeren Tevbe Sûresi’nin ilk ayetleri 

nazil olunca372 Hz. Peygamber indirilen bu ayetlerin hac farizasını yerine getirmek için 

gönderilen Hz. Ebû Bekir’e yetiştirilmesi adına hemen Hz. Ali’yi Hz. Ebû Bekir’in 

ardından Mekke’ye göndermiştir.373 Bu emirlerin başka birisi ile gönderilmesini teklif 

eden bazı sahâbîlere Allah Resulü’nün: “Böyle sözleşmelerin çözümüne ilişkin bir 

tebliği benim Ehl-i Beytimden başkası yerine getiremez.” dediği rivayet edilmiştir.374 

İbn Kesîr bu rivayetin senedinde zayıflık, metninde de münkerlik375 olduğunu 

söylemiştir.376 Rivayetler dikkatle incelendiğinde sened açısından kusurlu olan bu 

haberde Hz. Ali’nin faziletli bir kimse olduğu, Hz. Ebû Bekir’in ise Hz. Ali’ye nazaran 

daha düşük bir durumda olduğu anlatılmaya çalışılmıştır. Tevbe Sûresinin tebliğ 

vazifesini ve bu vazifeden doğacak olan faziletin ilginç bir şekilde Hz. Peygamber 

tarafından Hz. Ebû Bekir’den alınıp Hz. Ali’ye verilmesi anlamsızdır. Bütün bunların 

yanında Allah Resulü, Hz. Ebû Bekir’i göndermeden önce Hz. Ali’yi hac emirliği 

göreviyle gönderemez miydi?377 

Hz. Ebû Bekir Zü’l-Huleyfe’de ihrama girip telbiye getirdikten sonra el-Arc 

mevkiinde iken sabaha doğru Hz. Peygamber’in devesinin böğürdüğünü işitince “Bu 

Allah Resulü’nün devesi ‘Kasva’dır.” demiştir. Hz. Ali’yi görünce kendisine “sen emir 

olarak mı gönderildin yoksa memur olarak mı?” diye sormuş Hz. Ali de durumu 

anlatarak memur olarak gönderildiğini beyan etmiştir.378 

 Hz. Ebû Bekir ve beraberindeki Müslümanlar hac ibadetlerini yerine getirirken 

Müşrikler de Cahiliye Dönemi’ndeki adetlerine göre hac ibadetleri yerine 

getirmişlerdir.379 Daha sonra Hz. Ali ayağa kalkarak Hz. Peygamber’in kendisine 

 
370 Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3091). 
371 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1077; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/156. 
372 Taberî, Taberî Tefsiri, 4/252; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 2/726; Arı, Hz. Ebû 

Bekir ve Ridde Savaşları, 41; Âyetlerin Hz. Ebû Bekir Mekke’ye gitmeden önce indirildiğine dair 

rivayetler için bk. Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 383. 
373 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 214; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 261; İbn Hazm, 

Cevâmiu’s-Sîre, 1/258; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 2/191; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve 

Tefsir, 2/716; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 31. 
374 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 215; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/154; Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 

3090). 
375 Zayıf râvinin güvenilir râviye muhalefeti sebebiyle zayıf olan hadis. 
376 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/38; Ali Şeriati bu rivayetle ilgili şunları söylemiştir: “Hz. 

Peygamber kendisiyle Müşrikler arasındaki antlaşmaların feshinin bildirimi için Ali’yi daha uygun buldu. 

Çünkü o dönemin toplumsal ruhu ve düşünce tarzına göre akrabalık bağı, bütün siyasi ve itikadi 

bağlardan daha asil, önemli ve yakın idi. Halk, Ali’nin şahsında Muhammed’in şahsını görüyordu. Ebû 

Bekir’in şahsında ise Muhammed tarafından gönderilen bir görevli özelliği bulunuyordu. Müşriklerin 

haccının yasaklanması, Peygamber’in genel antlaşmasının feshi, haccın eski ve alışılmış geleneklerinin 

feshi, çok hassas ve önemli bir konu, anormal ve değişik bir hareketti. İslâm’a bağlanmış Arapların 

ruhuna egemen olan bu geleneklerin feshinin kendilerince kabullenmesi çok zordu. Bu nedenlerden 

dolayı Peygamber, has bir olgu olan bu emri tebliğ etmekle görevli has bir kimseyi, sadece bir görevli 

değil, kendisinin yakın akrabası olan, halka olayı bizzat kendi dilinden duyuyormuş gibi hissetmesini 

sağlayan bir fert göndermeliydi.” Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 383. 
377 Demir, Hadis ve İdeoloji, 230. 
378 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1077; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/153; Dârimî,  Sünen-i Dârimî, 

“Menasik”, 5 (No. 1956); Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3091); Nesaî, “Hac”, 24 (No. 2993). 
379 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/156. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

40 

Mekke’de hacılara ve orada bulunan diğer insanlara anlatması için verilen ayetleri 

okumaya başlamıştır.380 Ayetlerdeki mesajlar şunlardır: 

1. Bu seneden sonra hiçbir Müşrik hac etmeyecektir. Ayette zikredilen “bu 

seneden sonra” ifadesi Hz. Ebû Bekir’in hac emiri olarak tayin edildiği 9. yıldan sonra 

demektir.381 

2. Beytullah çıplak tavaf edilmeyecektir. 

3. Hz. Peygamber ile anlaşması bulunan kişilerin anlaşma süreleri bitene kadar 

bu anlaşmaya riayet edilecektir. Anlaşma süresi bittikten sonra yeni anlaşma 

imzalanmayacaktır. 

4. Müslümanlardan başkası cennete giremeyecektir.382 

 Hz. Ali’nin tebliğini Mescid-i Haram’da duyan Müşrikler, birbirlerine serzenişte 

bulunmaya başlamışlarsa da Müslümanların ciddi olduklarını bildiklerinden sırasıyla 

iman etmeye başlamışlardır. Hz. Ebû Bekir ve beraberindeki Müslümanlar Kurban 

Bayramının birinci günü Medine’ye geri dönmüşlerdir.383 

 Kur’ân-ı Kerîm bu hacca “Haccı Ekber” demektedir.384 Çünkü hac “ilk defa Hz. 

İbrahim’in sünnetine uygun bir şekilde îfâ edilmiştir. Bu haccın amacı; Hz. İbrahim’in 

evinde, Cahiliye Dönemi’nin bittiğinin ve İslâm idâresinin başladığının ilan edilmesi, 

haccın şartlarının ve merhalelerinin öğretilmesi, Cahiliye Dönemi merasim ve 

adetlerinin ortadan kaldırılmasıdır.”385 Elmalılı Hamdi Yazır, Kur’ân-ı Kerîm’deki 

“Haccı Ekber” tabiri için şunları söylemiştir: “Hz. Ebû Bekir’in emirliğinde yapılan 

birinci hac, bazı özellikleriyle o zamana kadar görülmemiş bir hac ise de yine de 

büyüklüğü bir bakıma izafi bir büyüklük sayılır. Çünkü Hz. Peygamber’in bilfiil 

bulunmaması ve Müşriklerin katılmış olması, çıplak tavaf ve “nesi” gibi bazı Müşrik 

adetlerinin henüz ortadan kaldırılmamış olması dolayısıyla “berae” nin tam anlamıyla 

gerçekleşmemesinden dolayı o hac birtakım noksanlıklar içermekteydi. Ve bütün 

bunlardan dolayı o haccın bütün değeri, ertesi sene yapılacak olan Hz. Peygamber’in de 

bulunduğu hacca bir başlangıç olmasındaydı. Ayetteki “Haccı Ekber” tabiri, yalnızca 

Hz. Ebû Bekir’in haccına münhasır olmayıp, Hz. Peygamber’in haccına da öncelikle 

delalet etmekte ise de bunu burada yalnızca Resulün haccına tashih etmekte doğru 

değildir.”386 

 

2.2.8. Hz. Peygamber’in Hastalığı ve Vefatı 

 

 Hz. Peygamber’in hastalığı Safer ayının son günlerinde Zeynep bint Cahş’ın 

evinde iken başlamıştır. Hastalığı eşi Meymune’nin evinde olduğu sırada 

şiddetleninceye kadar hanımlarının evlerine sırayla gitmeye devam etmiş ve bu sırada 

hanımlarını toplayarak Hz. Âişe’nin evinde hastalığını geçirmek için onlardan izin 

 
380 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/383; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-

Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/472; Tebliği Hz. Ebû Bekir’in okuduğuna dair rivayetler için bk. Buhl, “Ebû 

Bekir”, 4/12. 
381 Taberî, Taberî Tefsiri, 4/279. 
382 Ezrakî, Ahbâru Mekke, 1/179; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/383; Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3092); 

Nesaî, “Hac”, 24 (No. 2957); İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/156; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

5/37-38; Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 382. 
383 Dârimî, “Menasik”, 5 (No. 1956); Hz. Ebû Bekir’in hac emirliği için bk. Buhârî, “Salat”, 8 (No. 369); 

Ülkü, İslâm Tarihi, 224. 
384 el-Tevbe 9/3.  
385 Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 348. 
386 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/293; Benzer görüşler için bak. Bûtî, Fıkhu’s Siyre, 402. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

41 

istemiştir.387 Hanımları da Hz. Peygamber’in bu isteğine razı olarak Hz. Âişe’nin evinde 

son günlerini geçirmesine izin vermişlerdir. 

 

2.2.8.1. Hz. Ebû Bekir’in İmamlığı 

  

Hz. Peygamber’in hastalığı perşembe günü388 şiddetlenince ashâbına namaz 

kıldıramaz hale gelmiştir. Kendisine namaz vaktinin geldiğini haber vermek için gelen 

Bilâl’e, “Ebû Bekir’e söyle Müslümanlara namaz kıldırsın” deyince389 Hz. 

Peygamber’in böyle bir emir verdiğini duyan Hz. Âişe: “Ey Allah’ın Resulü! Ebû Bekir 

yufka yürekli bir insandır. Yufka yürekli olduğu içinde namaz esnasında Kur’ân 

okurken dayanamaz ağlar. Kur’ân okumakta zorlanır.” demiştir. Hz. Âişe’nin sözleri 

üzerine Hz. Peygamber emrini tekrar ettirip: “Ebû Bekir’e söyleyin Müslümanlara 

namaz kıldırsın.” demiştir. Âişe bint Ebû Bekir yukarıda zikrettiğimiz sözleri tekrar 

edince Allah Resulü sinirlenerek: “Sizler Yusuf’un zamanındaki kadınlar gibisiniz.390 

Hemen Ebû Bekir’e söyleyin namaz kıldırsın.” demiştir.391 Başka bir rivayette ise Hz. 

Âişe aynı şekilde babasının imamlık yapmaması için Hz. Peygamber’e ısrarlarının bir 

netice vermeyeceğini anlayınca Hz. Hafsa’nın yanına giderek: “Babam Ebû Bekir çok 

yufka yürekli bir adam olduğu için namazda hemen ağlar ve sesini Müslümanlara 

duyuramaz.  Allah Resulü’ne söylesen de Müslümanlara namaz kıldırması için Ebû 

Bekir yerine Ömer’e emir verse” demiş Hz. Hafsa da bunu Hz. Peygamber’e söyleyince 

Allah Resulü: “Sizler Yusuf’un yanındaki kadınlar gibisiniz. Ebû Bekir’e söyleyin 

namaz kıldırsın” demiştir. Hz. Peygamber’in kendisine kızdığını gören Hz. Hafsa, Hz. 

Âişe’ye giderek: “Ben senden hiç hayır görmedim.” diye serzenişte bulunmuştur.392 Hz. 

Peygamber’in emri üzerine Hz. Ebû Bekir imamlık yapıp Resulullah vefat edene kadar 

Müslümanlara namaz kıldırmıştır. İlk olarak kıldırdığı namazın perşembe gününün yatsı 

namazı olduğu söylenmiştir.393  

Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir’in imam olmasını istememesinin nedenini şu şekilde 

açıklamaktadır: “Babam Ebû Bekir’in imamlık yapmasını istemememin nedeni, 

insanların Hz. Peygamber’in yerine kim gelirse gelsin onu hiçbir zaman sevmeyeceğine 

dair düşüncemdi. İnsanlar karşılaştıkları her olumsuz durumda kendisine karşı sert 

davranır ve onda uğursuzluk ararlardı. Ben de bu durumu bildiğim için babamın 

Müslümanlara imamlık yapmasını istemedim.”394 Aslında Âişe bint Ebû Bekir bu 

konuda haklıdır. Zira hiçbir kimse Hz. Peygamber’in yerini dolduramazdı. Çünkü o 

hem devlet başkanı hem de uhrevi problemleri vahyin ışığı altında çözen biriydi. 

Müslümanlar arasında Hz. Ebû Bekir, bu göreve Hz. Peygamber’den sonra en layık kişi 

 
387 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/180. 
388 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/555. 
389 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/192; Ebû Dâvûd, “Salat”, 2 (No. 941); İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-

Siyâse, 20; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/558; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/184.  
390 Resulullah bu sözüyle, Hz. Yusuf ve Züleyha’nın kıssasına işaret etmiştir. Bunun manası ise, 

kadınların bazı hallerde lüzumsuz yere ısrar etmeleridir. Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 33.  
391 Zührî, el-Meğâzî, 132; Mâlik, “Salatu fi’s-Sefer”, 83; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/192; Dârimî, 

“Salat”, 2 (No. 1292); Buhârî, “Kitâbü’l-Enbiya”, 60 (No. 3384); Müslim, “Salat”, 94; Belâzurî, 

Ensâbü’l-Eşrâf, 1/556-557; Nesaî, “İmamet”, 10 (No. 833); İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/399; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/232-233.  
392 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/254-256; Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3672). 
393 Ahmed Hilmi Filibeli, İslâm Tarihi, sad. Hüseyin Rahmi Yanarlı (İstanbul: Huzur Yayınevi, 2011), 

206; Öğle namazı kıldırdığına dair rivayetler için bk. Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/555. 
394 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/652; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/192; Müslim, “Salat”, 93; 

Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/559; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/232; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 52.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

42 

olabilirdi.395 Ancak o, “Müslümanların problemlerini vahiy ile çözebilecek bir güce 

sahip olmadığından eleştirilere maruz kalabilirdi. Belki de Hz. Âişe, böyle bir 

görevlendirmenin ardından, maddi ve manevi büyük sorumluluğu olan hilafet yolunun 

babasına açılacağını sezmiş ve bir evlat refleksiyle babasını böyle ağır bir görevden 

kurtarmak istemiştir.”396 Ayrıca Hz. Âişe’nin ısrarının neticesi olarak şöyle bir faydadan 

da söz edilebilir; “Hz. Peygamber’in tüm ısrarlara rağmen kendisinden sonra namaz 

kıldıracak kişi ile ilgili olarak arzu ve rağbetini zanna ihtimali olmayacak bir açıklıkla 

izhar etmiştir. Hz. Ebû Bekir’i seçmede ittifakın, fitne ve anlaşmazlığın da yolunu bu 

ısrarlara karşı verdiği cevapla kesmiştir.”397 

 Hz. Ebû Bekir’in imamlığı ile ilgili olarak Abdullah b. Zem’a tarikiyle şöyle bir 

rivayet gelmiştir: “Hz. Peygamber hasta yatağında yatarken onu ziyaret etmek için 

yanına gittiğimde namaz vakti geldiğinden dolayı bana ‘Ey Abdullah insanlara emret 

namazlarını kılsınlar’ dedi. Ben de Müslümanların yanına doğru çıktım. Ebû Bekir’i 

göremeyince Ömer’e insanlara namaz kıldırmasını söyledim. Ömer kalkıp tekbir getirdi. 

Sesi gür olduğundan dolayı Allah Resulü, Ömer’in tekbirini duymuştu. Hz. Peygamber 

sinirli bir şekilde başını hücresinden dışarı çıkararak ‘Ebû Bekir nerede, Ebû Bekir 

nerede?’ diye sordu. Sonra da ‘aralarında Ebû Bekir’in bulunduğu bir topluluğa ondan 

başkasının imamlık yapması doğru değildir. Başkasının namaz kıldırmasını Allah ve 

Müminler kabul etmez dedi’ ve hücresine geri çekildi.398 Hz. Peygamber’in 

söylediklerini duyan Hz. Ömer, bana dönerek; ‘ne kadar kötü bir iş yaptırdın bana. 

Namaz kıldırmamı Allah Resulü’nün emrettiğini sanıyordum. Hz. Peygamber’in 

emretmediğini bilseydim insanlara namaz kıldırmazdım’ dedi. Ben de ona; ‘Allah 

Resulü bana birinin ismini vererek söylememi emretmediği için ben sana söyledim’ 

deyince399 Hz. Ömer minberden çekildi. Müslümanlar fazla beklemeden o esnada 

karısının yanında es-Sunh’de olan Hz. Ebû Bekir geldi ve Müslümanlara namazı 

kıldırdı.”400 

 Hz. Ebû Bekir Müslümanlara pazartesi günü 401 sabah namazını kıldırmak için 

tekbir getirince Hz. Peygamber kendisinde bir hafiflik hissetmiş ve yanında bulunan Hz. 

Ali ve Hz. Abbas’a402 yaslanarak mescide girmiştir. Hz. Peygamber’in geldiğini gören 

sahâbîler kendisine yol vermişler ve Allah Resulü Hz. Ebû Bekir’in yanına kadar 

gitmiştir. Hz. Ebû Bekir Allah Resulü’nü görünce geri çekilmek için hamle yapmayı 

denemişse de Hz. Peygamber el işaretiyle yerinde kalmasını istemiştir. Hz. Peygamber 

gelip Hz. Ebû Bekir’in sol yanına oturunca Hz. Ebû Bekir ayakta, Allah Resulü oturarak 

namazlarını kılmışlardır. Hz. Ebû Bekir Hz. Peygamber’in namazına, cemaat de Hz. 

 
395 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/558-561. 
396 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 58. 
397 Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 37. 
398 Zührî, el-Meğâzî, 131-132; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/652; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 

2/196. 

; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 52; Farklı rivayetler için bk. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/969-

970.  
399 Zührî, el-Meğâzî, 132; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/652; Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 39 (No. 4660); 

Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/554-555; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/231.  
400 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/197; Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 39; Hz. Ebû 

Bekir’in olmadığı zamanlarda Hz. Ömer’in namaz kıldırması hakkındaki geniş bilgi için bak. Feyza Betül 

Köse, Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife Dönemi- (İstanbul: Mana Yayınları, 2016), 224.  
401 Zührî, el-Meğâzî, 132; İbn Mâce, “Cenaiz”, 6 (No. 1624); İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/397; Hz. Peygamber’in ashâbıyla birlikte namaz kılmak için odasından çıktığı bu 

vaktin Cuma gününün sabah namazı vakti olduğu ile ilgili rivayetler için bk. Ülkü, İslâm Tarihi, 240. 
402 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/399. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

43 

Ebû Bekir’in namazına tâbi olmuştur.403 Hz. Peygamber’in hastalığı müddetince Hz. 

Ebû Bekir’in Müslümanlara 17 vakit namaz kıldırdığı rivayet edilmiştir.404 

 

2.2.8.2. Hz. Peygamber’in Vefatı Esnasında Hz. Ebû Bekir 

 

 Hz. Peygamber vefatına sebep olan hastalığında başı sarılı olarak Müslümanların 

arasına gelip minbere oturmuş, Allah’a hamd ve senada bulunup Uhud şehitlerine dua 

ettikten sonra şu hutbeyi îrad etmiştir: “Ey Müslümanlar! Aranızda dostluğu ve malıyla 

bana en çok yardımcı olanınız Ebû Bekir’dir. Eğer insanlar arasından kendime bir dost 

seçecek olsaydım mutlaka bu kişi Ebû Bekir olurdu. Fakat İslâm kardeşliği en üstün 

olan kardeşliktir. Ebû Bekir’in kapısı hariç mescide açılan diğer tüm kapılar 

kapansın.”405 “Ey Muhacirler! Siz çoğalmaya başladınız. Ensar ise çoğalmaz oldu. 

Ensar benim sığınağım oldu. Siz de onlara ikramda bulunun, aralarında kusur işleyenler 

olduğunda onların kusurlarını bağışlayın.”406 Rivayetten anlaşıldığı kadarıyla “Hz. 

Peygamber, Müslümanların birlik ve beraberliklerini korumalarını ve Ensar ile 

Muhacirlerin birbirlerinin hukukuna saygılı olmalarını istemektedir. Muhacirlerin 

Ensar’a karşı iyi davranmalarını istemesi oldukça manidardır. Çünkü o, açıkça ifade 

etmese bile dini, siyasi ve sosyal şartların Muhacirlerden birisini iktidara taşıyacağını 

biliyordu. Aslında bu hutbede Hz. Peygamberden sonrası iktidar mücadelesinin ilk 

işaretlerini görmekteyiz. Buna göre iktidar mücadelesi Ensarla Muhacirler arasında 

geçecektir ve iktidarın en yakın adayı Muhacirler’dir. İşte bu noktada Hz. Peygamber, 

sosyal barışın ve dayanışmanın temini için Ensar’ın haklarının korunmasını 

istemektedir.”407  

 Yukarıda zikrettiğimiz rivayette geçen Hz. Ebû Bekir’in kapısının açık kalması 

ile ilgili olarak Mahmut Demir şu şekilde bir yorumda bulunmuştur: “Hz. Ebû Bekir ile 

ilgili olan rivayetin metnine bütün olarak bakıldığında ‘Ebû Bekir’in kapısı hariç 

mescide açılan tüm kapıları kapatınız’ ifadesinin siyaka, cümlenin hiyerarşik düzenine 

uymadığı rahatlıkla görülecektir. Şöyle ki: Muhtemelen vefatından önceki bu son 

konuşmasında Hz. Peygamber’in, kadim dostu Ebû Bekir’i saran ayrılık acısını 

dindirme sadedinde onu, yakın dostu ve arkadaşı olmakla taltif ederken birden mescidin 

kapılarıyla ilgili bir talimat vermesi, konuşmanın bütünlüğüyle uyuşmamaktadır. Bu 

ifade, adeta son anda Hz. Peygamber’e nispet edilmek suretiyle kurtarılmaya çalışılmış 

siyasi bir mesaj görüntüsü vermektedir. Bu itibarla söz konusu cümlenin bir idrac408 

 
403 Mâlik, “Salatu’l-Cema’a”, 18; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/164; Dârimî, “Salat”, 2 (No. 1292); 

Müslim, “Salat”, 97; İbn Mâce, “İkâm’s-Salat ve’s-Sünnet”, 5 (No. 1233); Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/557; Tirmizî, “Salat”, 2 (No. 362); Nesaî, “İmamet”, 10 (No. 785); İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

5/234.  
404 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/184; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 

2/486; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 237; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar 

Mücadelesi, 63; Hz. Ebû Bekir’in Müslümanlara 20 vakit namaz kıldırdığı ile ilgili rivayetler için bk. İbn 

Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/235; 3 vakit namaz kıldırdığı ile ilgili riayetler için bk. İbn Sa‘d, et-

Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/198; Hz. Ebû Bekir’in imamlığı ile ilgili geniş bilgi için bk. Buhârî, “Ezan”, 10 (No. 

678-684). 
405 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/649-650; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/201; Dârimî, 

“Mukaddime”, (No. 82); Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3659-3660); İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/400; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/181-182; İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm 

Tefsiri, 4/1702; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/967.  
406 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/181-182. 
407 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 54. 
408 İdrac: Ravinin rivayet ettiği hadisin metnine veya senedine aslından olmayan sözler sokmasıdır. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

44 

olma ihtimali yüksektir.409 Hz. Ebû Bekir’in Resulullah nezdinde özel bir konumu 

olduğunu açıkça ifade eden bu cümle, Sünni yaklaşıma uygun olarak onun hilafet 

hakkına da işaret eden kuvvetli bir karîne şeklinde algılanmıştır. Özellikle bu olayın Hz. 

Peygamber’in, Hz. Ebû Bekir’den namaz kıldırmasını talep ettiği ömrünün son 

anlarında gerçekleştiği düşünülürse bu ihtimal kuvvet kazanmaktadır. Evden direkt 

olarak mescide geçiş, ümmetin umumi menfaati için sadece imamlık yapacak kişi adına 

söz konusu olabilirdi. Bunun için olmalıdır ki, Resulullah kapıları mescide açılanların 

kapılarını kapatmak isterken kendisinden sonra imamlığı devralacak şahsı (Hz. Ebû 

Bekir’i) bu emrin dışında tutmuştur.”410 

 Hz. Peygamber îrad ettiği hutbeden sonra kendini biraz kötü hissettiği için 

yanındakilerden izin isteyip istirahat etmek üzere odasına çekilmiştir. Hz. Âişe’nin 

yanına döndükten sonra hicretin 11. yılı Safer ayının son günlerinde hastalığı iyice artan 

Allah Resulü, aynı yıl Rebiülevvel ayının 12. günü pazartesi vefat etmiştir.411 Fakat 

teçhiz ve defin işlemleri Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesi ile ilgili olaylar meydana 

geldiği için biraz gecikmiştir. Hz. Peygamber vefatından sonra salı412 veya çarşamba413 

günü defnedilmiştir. Her ne kadar Hz. Peygamber’in defninin vefat ettiği gün 

gerçekleştiğini söyleyenler414 olsa da bu mümkün gözükmemektedir. Zira Hz. 

Peygamber’in vefatından hemen sonra Mekkeli Muhacirler ile Medineli Ensar arasında 

halifenin kim olacağı ile ilgili tartışma yaşanmış, bundan dolayı Allah Resulü’nün defin 

işlemleri seçimden sonraya bırakılmıştır. 

 Allah Resulü’nün hastalığı esnasında kendini iyi hissettiği bir anda Hz. Ebû 

Bekir, Sunh’da kalan karısı Hârice’nin kızının yanına gitmek için ondan izin istemiştir. 

O da Hz. Ebû Bekir’e izin vermiştir.415 Hz. Ebû Bekir’in bu kısmi iyileşmeyi Hz. 

Peygamber’in tam anlamıyla sağlığına kavuşması şeklinde algılayarak Medine’yi terk 

etmesi, son anlarında Allah Resulü’nün yanında olmasına engel olmuştur.416 Hz. Ebû 

Bekir Allah Resulü’nün vefat haberini alınca Sunh’taki evinden hemen çıkıp Hz. 

Âişe’nin odasının bulunduğu yere gelmiştir. Hz. Ömer’i o esnada yanındaki sahâbîler 

ile konuşur durumda görmüş ve onların yanına uğramadan Hz. Peygamber’in 

bulunduğu odaya girmiştir. Allah Resulü’nün üzerindeki çizgili örtüyü kaldırıp 

ağlamaya ve Hz. Peygamber’i öpmeye başlamış daha sonra “Allah sana kesinlikle iki 

ölümü tattırmayacaktır. Ama yazılmış olan ilk ölümü tattın. Hayattayken çok güzeldin, 

ölünce de çok güzelsin”417 demiştir.  

 Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün yanından çıkıp dışarı ashâbın bulunduğu yere 

geçince Hz. Ömer’in Müslümanlara şu şekilde hitap ettiğini işitmiştir: “Bazı Münafıklar 

Allah Resulü’nün öldüğünü ileri sürüyorlar. Allah’a yemin ederim ki Hz. Peygamber 

bütün Münafıkları rezil rüsva edip öldürmeden gitmez. Allah Resulü ölmemiştir. Rabbi 

 
409 Demir, Hadis ve İdeoloji, 198.  
410 Demir, Hadis ve İdeoloji, 193-194. 
411 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/237; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/568; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/185; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/254. 
412 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/662; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/237; İbn Mâce, “Cenaiz”, 6 

(No. 1628); İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/185.  
413 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/238; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/568; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 5/254. 
414 Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 498. 
415 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1120; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/654; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

Kübrâ, 2/191; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/184-185; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 917. 
416 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 78. 
417 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/655-656; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/232; İbn Mâce, “Cenaiz”, 

6 (No. 1457); Tirmizî, “Cenaiz”, 8 (No. 989); Nesaî, “Cenaiz”, 21 (No. 1839); İbn Hibbân, es-Sîretu’n-

Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/400; İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 4/1577. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

45 

katına çıkmış ve oradan geri yeryüzüne kendisine karşı çıkanları cezalandırmak için 

dönecektir.” Hz. Ömer’in dışında Allah Resulü’nün ölmediğine inanan çok fazla 

sahâbenin olduğu söylenmiştir. Hz. Ebû Bekir’in geldiğini gören sahâbîler hemen 

geriye çekilip kendisine yer vermişlerdir. Hz. Ebû Bekir Hz. Ömer’in söylediklerini 

duyunca kendisine sitemde bulunarak susmasını emrettikten sonra kendisi söze başlayıp 

şunları söylemiştir: “Ey Müslümanlar! Her kim Muhammed’e tapıyorsa bilsin ki 

Muhammed öldü. Her kim de Allah’a tapıyorsa bilsin ki Allah hayy’dır ölmez.” 

Hitabının devamında şu âyeti okumuştur: “Muhammed sadece bir elçidir. Ondan önce 

de elçiler gelip geçti. Şimdi o ölür veya öldürülürse gerisin geriye dönecek misiniz? 

Kim geri dönerse bilsin ki Allah’a asla bir zarar vermiş olmayacaktır. Allah 

şükredenleri ödüllendirecektir.”418 Hz. Ebû Bekir’in sözleri Allah Resulü’nün vefat 

etmesinin ardından ortaya çıkan karmaşa ortamını yumuşatmak adına önem arz 

etmektedir. “Çünkü beşer arasında en üstün ve en büyük olan insanlar da ölümlüydü ve 

birer tanrı değillerdir. Hatta ezeli ve ebedi olan Allah tarafından risâlet gibi en büyük 

göreve tayin edilen peygamberler de ancak Allah’ın kulu ve Resulü’ydüler. 

Peygamberlerin en büyükleri de böyledir. Öyleyse insanları putlaştırmamalı ve onların 

en büyükleri de şirke ve putperestliğe dönüştürülmemelidir.”419 

  Hz. Ebû Bekir yukarıda zikrettiğimiz ayeti okur okumaz insanlar Hz. 

Peygamber’in vefat ettiğine inanmış ve ağlamaya başlamışlardır. Rivayete göre Hz. 

Ömer başta olmak üzere bazı sahâbîler Hz. Ebû Bekir bu ayeti okuyana kadar böyle bir 

ayetten haberdar olmadıklarını dile getirmişlerdir.420 “Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün 

öldüğünü Kur’ân ayetlerine dayanarak halka ilan etmiş, kendileri hayatta iken onun 

ölebileceğini ve bu durumda İslâm yolundan dönmemeleri gerektiğini ifade etmiştir. 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in vefatını duyduklarında şaşıran, bunun gerçek olup 

olmadığı ile ilgili kuşkuları bulunan ya da otorite boşluğunun birliği bozacağı 

endişesine kapılarak panik yaşayan insanları yatıştırmış, toplumun kargaşa ortamına 

sürüklenmesini önlemiştir.”421  Böylece Allah Resulü’nün her daim en yakınında olan 

arkadaşı ve vefatına sebep olan hastalığı esnasında namazı kıldırması için emir verdiği 

Hz. Ebû Bekir, onun vefat etmesiyle meydana gelen ilk problemi, Kur’ân’ın desteğiyle 

çözerek liderlik özelliğini göstermiştir.422 Daha sonra İbn Sa’d’dan gelen bir rivayette 

Allah Resulü’nün vefatına çok üzülen Hz. Ebû Bekir şöyle bir ağıt dile getirmiştir:  

“Ey gözlerim! Usanmadan ağlayın; haktır Seyyid olana ağlamak. 

 Sıkıntılarda en iyi yardımcı olana, lahitte geceleyene ağlayın. 

 Mâlik olan, kulların Rabbi ve memleketlerin sahibi, Ahmet’le selam gönderdi. 

 Toplanan kalabalıkların güzeli olan dostun yokluğundan sonra, kalır mı hayatın 

tadı? 

 Keşke hepimize ölüm gelseydi de, hepimiz beraber ölseydik, o Mühtedi423 ile. 

Peygamberimizi yattığı yerde kıvrılmış görünce, Evler tamamen genişliğiyle dar 

geldi bana. 

Kemiklerim zayıflamış ve kırılmış gibiyim. 

Şaşkın ve ne yapacağını bilmez haldeyim ben, yalnız ve çaresiz kaldın artık ey 

Atîk!..”424 

 
418 el-Âl-i Îmran 3/144; Buhârî, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 62 (No. 3668); Hizmetli, İslâm Tarihi, 186. 
419 Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 20. 
420 Zührî, el-Meğâzî, 135; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/234; İbn Mâce, “Cenaiz”, 6 (No. 1627); İbn 

Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/401; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/185-186. 
421 Başköylü, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Devlet-Halk Münasebetleri, 147. 
422 Ayar, “Hz. Ebû Bekir Dönemi Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak Kullanılması”, 155. 
423 Doğru yolu bulan, hidayete eren. 
424 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/277 (A), 2/321 (T). 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI                                                         Sadettin YILDIRIM 

46 

Kaynaklarda Hz. Ömer gibi bir şahsiyetin Hz. Peygamber’in ölmediğini 

söylemesi, göğe yükseldiğini, Hz. Ebû Bekir’in okuduğu ayeti ilk defa duyduğu ile ilgili 

olarak çok farklı yorumlar dile getirilmiştir. Fakat konunun uzamaması için bu 

yorumları vermekten ziyade kendi kanaatimizi söyleyip konuyu bitirmek istiyoruz.  

1. “Hz. Ömer’in bu tepkisini hem duygusal hem de siyasi bir tepki olarak 

değerlendirebiliriz. O, çok sevdiği Hz. Peygamber’i kaybetmenin meydana getirdiği 

aşırı üzüntüyü bu şekilde yansıtmakta ve onun ölümünü kabullenmek 

istememektedir.”425 Ama Hz. Ömer gibi bir şahsiyete baktığımızda ne kadar duygusal 

olursa olsun kendini kaybetmeyen ve akli melekelerini sürekli kullanma becerisi olan 

biri olarak görmekteyiz. O yüzden Hz. Peygamber’in vefatı anındaki durumunu 

duygusallık adı altında açıklamamız pek mümkün gözükmemektedir. Ama diğer 

sahâbîler için durum böyle olmuş olabilir. 

2. “Hz. Ömer sahâbîlere Hz. Peygamber’in vefat etmediğini söylemişse bunu 

tedbir amaçlı yaptığını söyleyebiliriz. Çünkü bazı kişiler Hz. Peygamber’in vefatını 

fırsat bilerek hemen iktidarı ele geçirmek için hamle yapmak isteyebilirlerdi. Bunun 

neticesinde de Müslümanlar arasında karışıklıklar ortaya çıkabilirdi.”426 “Hz. Ömer’in 

bu davranışı birçok devlet ricalinin uygulaması arasında görülen, devlet başkanının 

ölüm haberinin belli bir vakte kadar gizlenmesi vakıasını, İslâm’da ilk olarak 

uygulamıştır. Karmaşanın önüne geçmek, toplumun sakinleşmesini sağlamak ve hatta 

Hz. Peygamber’den sonra toplumun önderi olarak kabul ettiği Hz. Ebû Bekir’in gelmesi 

için Hz. Ömer bilinçli bir şekilde böyle davranmıştır.”427 Eğer bunu kabul etmez de Hz. 

Ömer’in üzüntüsünden dolayı Allah Resulü’nün ölmediğini söylediği sözlerini kabul 

edersek, Hz. Ömer gibi birinin İslâm’ı ve Kur’ân’ı hiç anlamadığını söylemiş oluruz. 

Hz. Ömer, İslâm’ı ve Kur’ân’ı anlamadığına göre sahâbeden hiç kimse anlamamış 

anlamı çıkar ki bu doğru değildir. Çünkü Hz. Peygamber’in ve her doğanın birgün 

öleceğine dair ayetler Kur’ân’da mevcuttur. Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’nün vefatı 

ile ilgili okuduğu ayet de Uhud Savaşı esnasında inmesine rağmen428 Hz. Ömer gibi 

ömrünü İslâm uğruna adamış bir insanın bu ayetten habersiz olduğunu söylemek 

imkânsızdır.429 

 Hz. Peygamber’in vefatıyla beraber nerede defnedileceği hakkında sahâbîler 

arasında tartışma meydana gelmiştir. Topluluk arasında bulunan Hz. Ebû Bekir’in Allah 

Resulü’nden duyduğu şu hadisi aktarmasıyla: “Her peygamber vefat ettiği yere 

gömülür.” sorun çözülmüş ve Hz. Peygamber Hz. Ebû Bekir’in hatırlattığı hadise 

binaen vefat ettiği yere yani Hz. Âişe’nin odasına gömülmüştür.430  

 

 
425 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 83. 
426 Boyacıoğlu, “Hz. Muhammed’in Hastalığı Sırasında Hz. Ömer’in Tavrı ve Halife Seçimi”, 89. 
427 Öz, “İslâm Siyaset Geleneğinde Bir Şâz-Şii-Sünni Yol Ayrımında Sakîfe Hadisesi”, 84. 
428 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 239. 
429 Boyacıoğlu, “Hz. Muhammed’in Hastalığı Sırasında Hz. Ömer’in Tavrı ve Halife Seçimi”, 87. 
430 Mâlik, “Cenaiz”, 27; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/663; İbn Mâce, “Cenaiz”, 6 (No. 1628); İbn 

Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 21; Tirmizî, “Cenaiz”, 8 (No. 1018); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 108; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/425; Hamidullah, İslâm 

Peygamberi, 920. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

47 

3. HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ 
 

3.1. Halife Tayini Meselesi  

 

Halife kelimesi; ön, ileri anlamındaki “kuddam” sözcüğünün zıddıdır. Kelime 

manası olarak halef, naip, birinin yerine geçmek, bir kimseden sonra gelip onun yerini 

almak, temsil etmek anlamlarına gelir.431 Terim anlamı ise “Hz. Muhammed’in 

vefatından sonra onun yerine geçecek din ve devlet işlerini yürüten kişiye verilmiş bir 

unvan anlamına gelmektedir.”432 Halifeler, Allah’ın değil, kendilerinden önce develeti 

yöneten başkanların ardından göreve geldikleri için onların halifeleridirler.433 Risâlet 

görevi hariç, Resulullah’ın tüm dünyevi otoritesini temsil ederler.434 Bunu yaparken de 

Müslümanların tüm yaşantılarında ve aldıkları tüm kararlarda Kur’ân’ı tatbik etmekle 

yükümlüdürler. Dolayısıyla Müslümanların hem siyasi hem de dini başkanlarıdırlar.435 

Hz. Peygamber vefat etmeden önce İslâm Devleti ile ilgili tüm kararları 

ashâbıyla istişare ederek almış ve gereken şeyleri peygamber-devlet başkanı sıfatıyla 

yerine getirmiştir. Allah Resulü’nün vefatıyla beraber Müslümanlar arasında kimin 

halife-devlet başkanı olacağına dair ihtilaflar meydana gelmeye başlamıştır. Bu ihtilafın 

en büyük nedeni ise devletin başına kimin geçeceği meselesine Kur’ân-ı Kerîm’de veya 

Allah Resulü’nün hadislerinde hiç temas edilmemesidir.436  

 

3.1.1. Allah Resulü’nden Sonra Halife Tayini Tartışmaları 

 

Hz. Peygamber’in hadislerini konu alan kaynaklara baktığımız zaman bazı 

müellifler Allah Resulü’nün îma veya açık bir şekilde yerine Hz. Ebû Bekir ya da Hz. 

Ali’yi halife tayin ettiğinden bahsederlerken, bazı müellifler de kesinlikle ne ima ile ne 

de açık bir şekilde yerine halife tayin etmediğini söylemişlerdir. Halifeliğin tayini ile 

ilgili Kur’ân-ı Kerîm’de bir delil bulunmadığı için tayin meselesi ile ilgili kaynaklarda 

geçen hadisleri incelemek yerinde bir karar olacaktır.  

 

3.1.1.1. Kırtas Olayı 

  

Kaynaklarda yer alan rivayetlere göre Hz. Peygamber vefatına neden olan 

hastalık sırasında kendisinin ölümünden sonra Müslümanlar arasında ihtilafın meydana 

gelmemesi için ashâbından birçok kimsenin yanında bulunduğu bir anda vasiyetini 

yanındakilerden birine yazdırmak istemiştir. Bu olay kaynaklarda Kırtas olayı olarak 

adlandırılmaktadır. 

 
431 İsfehânî, Müfredat, 333; İbn Manzûr, “Hlf”, 2/1234; Mustafa vd., “Hlf”, 1/250-251; Sarıcık, Bütün 

Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 31; Akça, Hilafet Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve 

Medeniyet, 16; Sultan Neval Şimşek, Dört Halife Döneminde Yönetim ve Toplumsal Sınıflar (Samsun: 

Omdokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005), 19; Casim Avcı, 

“Hilafet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1998), 17/539; Arnold, 

“Halife”, 5(1)/148.  
432 Akça, Hilafet Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet, 16; İsmet Kayaoğlu, 

“Halifelik”, İslâmi İlimler Enstitüsü Dergisi (Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi) c.y./4 (1980), 133; 

Farklı anlamları için bk. Kurt, Dört Halife Döneminde Yönetim Anlayışı, 49, 52; Akça, Hilafet Kurumu-

İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet, 208. 
433 Şimşek, Dört Halide Döneminde Yönetim ve Toplumsal Sınıflar, 56. 
434 Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 31. 
435 Sırma, Müslümanların Tarihi, 2/27; İhsan Süreyya Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi 

(İstanbul: Beyan Yayınları, 2018), 23. 
436 Farklı rivayetler için bk. Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 54-55; Filibeli, İslâm Tarihi, 276.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

48 

 İbn Abbas tarikiyle gelen rivayette Hz. Peygamber vefat etmeden önce perşembe 

günü ashâbıyla beraber otururken yanındakilere: “Bana kâğıt ve kalem getirin. Sizin 

ileride ihtilafa düşmemeniz için vasiyetimi yazacağım” demiştir. Yanında bulunan 

ashâptan bazıları “Allah Resulü hastalıktan dolayı sayıklıyor. Allah’ın kitabı bize 

yeter”,437 bazıları da “Allah Resulü’nün istediğini yerine getirelim” demişlerdir. Ashâb 

arasındaki münakaşayı duyan Hz. Peygamber onlara kızarak: “Beni yalnız bırakın” 

demiş ve yanında bulunan İbn Abbas’a üç şey vasiyet etmiştir. İbn Abbas kendisine Hz. 

Peygamber’in hangi vasiyetlerde bulunduğu sorusu sorulunca şöyle cevap vermiştir: 

“Bunlar; 1. Arap Yarımadasından Müşriklerin çıkarılması. 2. Medine’ye gelen heyetleri 

kendisi nasıl ağırlıyor ise onun vefatından sonra da aynı şekilde ağırlanması.” Bu iki 

maddeyi saydıktan sonra üçüncü maddeyi “unuttum” demiştir.438 Bazı kaynaklarda Hz. 

Peygamber’in sahâbîlerini yanından kovduktan sonra vasiyette bulunmaktan vazgeçtiği, 

kısa bir süre sonra da vefat ettiği rivayet edilmiştir.439 

“Kaynaklarda ‘Kırtas hadisesi’ olarak geçen olay, daha sonra İslâm Tarihi 

sürecinde ortaya çıkan siyasi-itikadi fırkalar arasında en fazla tartışılan hadiselerden biri 

olmuştur. Nitekim Şiilerin Hz. Ali’nin hilafette hak sahibi olduğu iddiasını 

dayandırdıkları delillerden biri de bu olay olmuştur. Onlara göre şayet Hz. Peygamber’e 

vasiyet yazdırma imkânı verilseydi, o kendisinden sonra Müslümanların başına Hz. 

Ali’nin geçmesini emredecekti.”440 Hz. Ali’nin halife olmasını istemeyen Hz. Ömer, 

Allah Resulü’nün vasiyet yazmasına engel olmuş, böylece Hz. Ali’nin halife olmasını 

engellemiştir.441 Benzer rivayetler Hz. Ebû Bekir adına da söylenmiştir.442 Özellikle Şii 

kaynaklarda yer alan bu rivayetlerin izah edilmesi gereken bazı noktaları vardır. Bunlar: 

1. “Hz. Peygamber’in her emrini yerine getirmeye çalışan sahâbîlerin nasıl olur 

da ölüm döşeğinde iken ona muhalefet ederler.”443 

2. “Ümmetin dalalete düşmesini engelleyecek böyle önemli bir vasiyeti, 

Resulullah’ın 23 yıllık uzun nübüvvet hayatında değil de vefatından üç-dört gün önce 

yazdırmak istemesi de anlaşılır değildir. Aynı şekilde, Resulullah’ın ümmetine olan 

düşkünlüğü malum olduğu halde, sırf yanında tartışıldı diye, yazdırmaktan vazgeçtiğini, 

böylece de ümmetinin dalalete düşmesine göz yummuş olduğunu kabul etmek doğru 

değildir.”444  

3. “Hz. Peygamber’in Hz. Ömer’in kendisine karşı çıkmasından sonra vasiyette 

bulunmaktan vazgeçtiğini varsaysak bile, bu olaydan sonra üç-dört gün yaşamış olan 

Allah Resulü sakinleştiği bir anda Hz. Ali’yi halife olarak tayin edebilirdi. Neden 

yapmadı?”445 

 
437 Bu sözü söyleyenin Hz. Ömer olduğu riayetlerde geçmektedir. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/214. 
438 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/213; Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 11; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 

1/264; Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 494. 
439 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/213; Muhammed Tanci, “İslâm’da Hilafet ve Mezheplerin Doğuşu”, 

çev. Ethem Ruhi Fığlalı. el-Makâlât Mezhep Araştırmaları 4/1 (2011), 468. 
440 Âdem Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014), 1/402. 
441 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/214. 
442 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/164; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/264; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 52.  
443 Ahmet Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı (Ankara: Otto 

Yayınları, 2016), 49; Uçar, Güç ve Değer, 110-111. 
444 Şaban Öz, “Kırtas Hadisesi ve İlgili Rivayetlerin Tenkidi-İbn Sa’d Özelinde”, Hikmet Yurdu 2/3 

(1936-2008), 282; Umerî, Medine Toplumu, 301; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. 

Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 33. 
445 Azimli, Siyeri Farklı Okumak, 458; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in 

Hilafet Dönemi, 33; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 42; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört 

Halife Dönemi, 49. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

49 

4. “Şayet Resulullah’ın Hz. Ali’yi tayin etme gibi bir niyeti olsaydı, bunu kalem 

kâğıt isteyerek yazmasına gerek yoktu, açıktan söyleyebilirdi. Kimse de onun kararına 

muhalif davranamazdı.”446 

“İslâm Tarihinde çeşitli fırkalar tarafından üzerinde pek çok yorumun yapıldığı 

bu olay, tarafgir bir gözle bakılmadığı takdirde ahirete intikali yaklaşmış olan bir 

peygamberin aile meclisinde son tavsiyelerini yazmak için bir kâğıt kalem istemesinden 

öte hiçbir anlam taşımamaktadır. Siyasi bir bağlamda ele alınan bu olay, gerçekten de 

Hz. Peygamber’den sonraki devlet başkanının tayini ile ilgili olsaydı mutlaka netice 

alınır ve bu şahsiyet yazılı bir belge ile belirlenirdi.”447 Hz. Peygamber’in böyle bir 

ihtiyacı olsaydı, orada bulunan Müslümanlar onun bu talebini mutlaka yerine 

getirirlerdi. Canlarını ve mallarını Hz. Peygamber’in uğruna feda eden sahâbeye isnad 

edilen bu yakıştırma, insan psikolojisine de aykırıdır. Kaldı ki, Hz. Ebû Bekir vefatına 

sebep olan hastalığında, Hz. Ömer de kendisine yapılan suikast neticesinde ağır yaralı 

olmasına rağmen vasiyette bulunmuştur. Vasiyetleri Müslümanlar tarafından kabul 

görülüp yerine getirilmiştir.448 Hz. Peygamber’in ashâbından olan bu iki şahsın yerine 

getirdiği vasiyeti vefat etmesine üç-dört gün kalmasına rağmen bunu bilerek 

yazdırmadığını söylemek hiç de akıl kârı değildir.   

 Hz. Ali’nin hilafetine delil getirilen bu rivayetin Şia tarafından îmal edildiği 

kanaatindeyiz. Zira eğer böyle bir rivayet olmuş olsaydı herkesten önce Hz. Ali gibi 

adalet sahibi olan bir sahâbî hilafete benim hakkım der ve hakkını arardı.449 Ama Hz. 

Abbas ile Hz. Ali arasında geçen kimin halife olacağı tartışmasında bir vasiyetin 

olmadığı ortaya çıkmaktadır.450 Son olarak Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce 

Müslümanlara vasiyette bulunduğunu kabul edereksek dahi bu vasiyetin; kendisinden 

sonra Müslümanların kendisinin önem verdiği bazı konularda onun gibi davranmalarını 

istediği kanaatindeyiz. 

 

3.1.2. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Ettiğine Dair Rivayetler 

 

1. Hz. Âişe tarikiyle gelen rivayette Allah Resulü: “Ey Âişe! Bana babanı ve 

kardeşini çağır babana yazılı bir metinle vasiyette bulunayım ki benden sonra kimse 

ihtilafa düşmesin”451 demiştir. 

2. Hz. Peygamber hilafet konusunda Hz. Âişe ile Hz. Hafsa’ya sır vererek şöyle 

demiştir: “Benden sonra halife olacak kişi Ebû Bekir’dir, ondan sonra da Ömer’dir.”452 

3. Sahâbeden bir kadın Hz. Peygamberden bir şey isteyince Allah Resulü başka 

bir sefere gelmesini söylemiştir. Kadın ise: “Ey Allah’ın Resulü! Geldiğimde sizi 

 
446 İsrafil Balcı, Sadık Halife Hz. Ebû Bekir (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 52. 
447 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 43. 
448 Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, 49. 
449 Mohammed Yaser Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri (Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015), 20-21. 
450 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ,  2/215; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 21; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/565; Farklı rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/216; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 20; 

Hz. Peygamber’in vefatının ardından başta Hz. Abbas olmak üzere diğer Hâşimoğulları’nın Hz. Ali’ye 

biat etmek istemeleriyle ilgili rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/217; İbn Kuteybe, el-

İmâme ve’s-Siyâse, 21; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 285. 
451 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/164-165; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/228-229; Farklı 

rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/199; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/264; Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 52.  
452 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/165; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/424; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 52; 

Farklı rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/289; Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3805, 3662); 

İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 2/542.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

50 

bulamazsam ne yapayım?” diye sorunca Hz. Peygamber: “Beni bulamazsan Ebû 

Bekir’e git” demiştir.453 

4. Hz. Peygamber: “Hiçbir peygamber yoktur ki onun dünyadan ve gökten iki 

veziri bulunmasın. Benim gökten olan iki vezirim; Mikail ve Cebrail’dir. Dünyadan 

olan vezirlerim ise Ebû Bekir ve Ömer’dir.” buyurmuştur.454 

5. Allah Resulü vefat etmeden hemen önce îrad ettiği hutbesinde ashâbına: 

“Eğer aranızdan birini dost edinecek olsaydım o kişi Ebû Bekir olurdu”455 demiştir. 

6. Hz. Peygamber: “Benden sonra hilafet otuz yıl sürecektir. Sonra hükümdarlık 

gelecektir.”456 

7. Allah Resulü: “Göğe yükseltildiğimde üzerinde Muhammed Resulullah ve 

Ebû Bekir onun halifesidir yazısını bulmadığım tek bir yer dahi yoktu.”457 

8. “Ben kimin velisi isem Ali de onun velisidir.”458 

9. Hz. Peygamber vefat etmeden önce kâğıt kalem isteyerek Hz. Ali’nin halife 

olacağını vasiyet etmek istemiştir.459 

10. Hz. Peygamber Medine mescidini inşa ederken kendisinden sonra sırasıyla 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali mescidin duvarına taş bırakınca Allah 

Resulü: “İşte bunlar benden sonra gelecek halifelerdir.”460 demiştir. 

Yukarıdaki rivayetlere ek olarak Hz. Ebû Bekir’in imamlık yapması, ikinin 

ikincisi olması, hac emirliği görevinde bulunması ve Allah Resulü vefat etmeden hemen 

önce “Ebû Bekir’in kapısı hariç mescide açılan tüm kapıların kapatılması” gibi sözleri 

müellifler tarafından Hz. Ebû Bekir’in hilafetine delil olarak sayılmıştır. 

 

3.1.3. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Etmediğine Dair Rivayetler  

 

1. Hz. Ömer’in halifeliği esnasında vefatına yakın bir dönemde kendisine 

“Yerine birini halife tayin etmeyecek misin?” sorusuna: “Yerime birini tayin etsem Ebû 

Bekir gibi yapmış olurum. Tayin etmesem de Hz. Peygamber gibi yapmış olurum. 

Çünkü Allah Resulü yerine kimseyi tayin etmemiştir.” cevabını vermiştir.461 

2. Hz. Âişe Allah Resulü’nün vefat anında kimse için vasiyette bulunmadığını 

söylemiştir.462 

3. Hz. Abbas: “Ey Ali! Allah Resulü ölüm döşeğindedir. Hâşimoğullarından 

ölecek olan kişilerin sekerat hallerini ben bilirim. Gel Hz. Peygamber’e gidip yerine 

kimi halife tayin ettiğini soralım.” demesi üzerine Hz. Ali bundan çekinerek “Bizi değil 

de başkasını tayin ederse artık sonsuza dek halifelik bize gelmeyecektir.”463 karşılığını 

vermiştir. 

 
453 Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 10; Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3676); İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 5/229; Faklı riayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/200; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 51; 

Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki Yeri, 70. 
454 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3680); Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 43. 
455 Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 2-7.  
456 Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 39 (No. 4646). 
457 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 48. 
458 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3712); Farklı rivayetler için bk. Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/106. 
459 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/214; Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi, 1/402; Farklı riayetler için 

bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/164-165.  
460 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 13. 
461 Müslim, “İmâre”, 11; Tirmizî, “Fiten”, 31 (No. 2225); Farklı rivayetler için bk. Suyutî, Tarihu’l-

Hulefa, 12. 
462 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/228; İbn Mâce, “Cenaiz”, 6 (No. 1626). 
463 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/250-251. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

51 

4. Hz. Ali’ye yerine birini halife tayin etmeyecek misin sorusu yöneltilince Hz. 

Ali: “Allah Resulü yerine birini tayin etmedi ki ben edeyim” cevabını vermiştir.464 

Yukarıdaki rivayetlere baktığımızda Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce 

halife tayini konusunda farklı görüşlerin olduğunu görmekteyiz. Öyle ki bu konuda Hz. 

Âişe’ye isnad edilen iki farklı görüş olduğu da karşımıza çıkmaktadır. Hz. 

Peygamber’in halife tayin ettiği yönünde açık bir beyanda bulunmamasıyla beraber 

hastalığı esnasında ashâb’a namaz kıldırmayı Hz. Ebû Bekir’e emretmesiyle ima ile de 

olsa onun kendisinden sonra halife olmasını istemiş olabilir.465  

Diğer taraftan Hz. Peygamber’in halife tayin ettiği yönündeki rivayetlerin 

kaynaklarca garip466 görülüp, müelliflerce de kabul görülmediği anlaşılmaktadır.467 

Çünkü bu hadislerin rivayetlerine baktığımızda sened veya metinlerinde bazı sorunlar 

olduğu söylenmektedir.468  

Bunun yanında Hz. Peygamber’in Hz. Ali veya Hz. Ebû Bekir’i halife olarak 

tayin ettiğini kabul ettiğimizde, Benî Saîde olayında Hz. Ebû Bekir halife seçilirken 

neden Hz. Ali “halife olarak ben tayin edildim, sen neden halifelik hakkımı benden 

aldın” diye sormamıştır. Hz. Ebû Bekir halife olarak tayin edilmişse neden Hz. Ali ona 

hemen değil de çok sonra biat etmiştir. Yine Hz. Ebû Bekir’in tayin edildiği varsayılırsa 

Benî Saîde olayında Ensar neden Hz. Ebû Bekir’e biat etmek yerine Sa’d b. Ubâde’yi 

halife seçmek istemiştir. Bu ve benzeri birçok soru bizi Hz. Peygamber’in halife tayin 

etmediği düşüncesine götürmektedir.469 

 

3.2. Hz. Ebû Bekir’in Halife Seçilmesi 

 

Müslümanların peygamberliğini, devlet başkanlığını ve ordu komutanlığını 

şahsında toplamış olan Hz. Muhammed vefat etmiş, İslâm Devleti başsız kalmıştır. 

Allah Resulü, peygamberlerin sonuncusu olduğundan yerine yeni bir peygamber de 

gelmeyecektir. Devletin idâresi ve devamlılığı adına bir halifenin seçilmesi zaruri bir 

durumdur. İslâm dininin yayılması ve İslâm Devletinin ebediyen ayakta durması için bu 

gerekli bir adımdır.470 Fakat Allah Resulü’nün vefat etmeden önce yerine birini tayin 

etmemesi ve Kur’ân’da da Hz. Muhammed’den sonra ümmetin başına kimin geçeceğine 

dair bir nassın bulunmayışı halifenin ashâb tarafından seçilmesine sebebiyet 

vermiştir.471 

 Allah Resulü’nün vefatıyla toplumda bir şaşkınlık ve gevşemenin olduğu bir 

gerçektir. Hz. Peygamber gibi bir otoritenin arkasından oluşan siyasi boşluktan, henüz 

taam anlamıyla ortadan kaldırılamayan kabile rekabetinden, Hz. Peygamber’in otoritesi 

altında bulunan kabilelerin bağımsızlık arzusundan ve kalplerinde imanları henüz tam 

yerleşmemiş insanlardan bir kısmının dinden çıkması, devletin başına bir halifenin 

 
464 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 12. 
465 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 240; Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, 

Şahsiyeti ve Dönemi, 149; Ülkü, İslâm Tarihi, 242; Sırma, Müslümanların Tarihi, 2/34; Farklı görüşler 

için bk. Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 44. 
466 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3680); Garib: Senedin herhangi bir yerinde ravi sayısı bire düşen hadis. 
467 Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 38; Ülkü, İslâm Tarihi, 242; Mustafa Aydın, İslâm’ın Tarih Sosyolojisi, 

(İstanbul: Pınar Yayınları, 2015), 136.  
468 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3680). 
469 Hizmetli, İslâm Tarihi, 189; Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri, 41. 
470 Sırma, Müslümanların Tarihi, 2/23; Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 20; Akça, Hilafet 

Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet, 85. 
471 Sabri Hizmetli, “Genel Olarak Raşid Halifeler Dönemi Olayları: Sonuçları ve Etkileri”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 39/s.y. (1999), 28. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

52 

seçilmesini zaruri hale getirmiştir.472 Devletin başsız kalması durumunda kötü 

sonuçların doğacağını öngören ashâbtan bazı kimseler, İslâm Devleti’nin yönetimi 

meselesini acele bir şekilde ele almış ve yaşanan hüzünlü ortama rağmen, yönetici 

seçimini ertelememişlerdir.473 Sorunun çok büyük olduğunu anlayan ashâb Hz. 

Peygamber’in defin işlemleri başlamadan hemen önce halife seçimini gerçekleştirip 

devletin başsız kalmasının önüne geçmiş ve böylece Müslümanları derinden etkileyecek 

sorunların önünü kesmişlerdir. 

 

3.2.1. Sakifetü Benî Saîde  

  

Hz. Peygamber’in vefatının ardından devletin başına kimin geçeceği hakkında 

bir şey söylememiş olması halifenin sahâbîler tarafından seçilmesi sonucunu ortaya 

çıkarmıştır. Sahâbeden beklenen şey, ümmetin hepsini ilgilendiren bu konuda 

Müslümanlardan farklı kimselerin görüş ve onaylarını alarak, İslâm Devleti’nin başına 

birini seçmeleri olmuştur. Ancak bu olay böyle olmamış, danışma ve istişarenin yerini, 

cahiliye siyasi ve toplumsal değerleri almıştır.474 Medineli Müslümanlar bu konuda 

kendilerini yetkili olarak görmüşlerdir. Zira onlar Medine’nin yerlileriydi ve hicretten 

önce de bu şekilde yaşıyorlardı. Çoğunluğunu Mekkeli Muhacirlerin oluşturduğu diğer 

Müslümanlar ise buraya sonradan gelmişler ve Ensar’a sığınmışlardır. Dolayısıyla Hz. 

Peygamber vefat edince devlet reisliğini kendi hakları olarak görmüşlerdir.475 “Hz. 

Peygamber hayatta iken, yönetime talip oldukları konusunda direkt veya dolaylı olarak 

en ufak bir beyan ve ifadeleri olmadığı halde Ensar, Hz. Peygamber’in defnini 

beklemeden Sa’d b. Ubâde’yi halife seçebilmek için harekete geçmişlerdir. Onların bu 

acil girişimleri muhtemelen iktidarı güçlü aday Kureyş’e kaptırmama düşüncelerinden 

kaynaklanmıştır. Gayet iyi biliyorlardı ki, Hz. Peygamber’e akraba oldukları için 

Kureyş iktidarın en güçlü adayı idi ve bu adayı saf dışı bırakmanın en gerçekçi yolu, 

halifeliği onlara kaptırmadan ani bir seçimle devlet başkanlığını yani halifeliği ele 

geçirmek idi.”476 

 Hz. Muhammed’in vefatından sonra Müslüman toplum “siyasi iktidarı” ele 

geçirme mücadelesine girmiştir. Devletin merkezi bir teşkilattan, halifeden mahrum 

kalmasının kargaşa ortamını doğuracağını iyi bilen ashâb halifenin bir an önce seçilmesi 

için gayret göstermiştir. Defin işlemleri başlamadan hemen önce Ensardan bazıları bu 

konu hakkında kafa yormuş ve devlet başkanının kendilerinden olması gerektiği fikrine 

inanarak aralarında Hazrec kabilesinin reisi olan Sa’d b. Ubâde’yi halife seçmek için 

Benî Saîde Sakife’sinde477 toplanmışlardır.478 Halife seçimi için ilk atağın Ensardan 

 
472 Uçar, Güç ve Değer, 116; Ayşe Nur Mutlu, Râşid Halifeler Döneminde Siyasi Değişmeler ve 

Toplumsal Etkileri (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 

35.  
473 Abdurrahman Demirci, Hz. Peygamber ve Dört Halife Döneminde Gayr-ı Müslim Politikaları 

(Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012), 177. 
474 Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, 79. 
475 Mustafa Fayda, “Hulefâ-yi Râşidîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1998), 18/326. 
476 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 101; Kurt, Dört Halife Döneminde Yönetim Anlayışı, 

69. 
477 “Sözlükte ‘gölgelik, çardak’ anlamlarına gelen sakîfe kelimesi, Medine’de İslâm öncesinden beri 

kabile mensuplarının hurma kurutmak gibi işlerde ortaklaşa kullandıkları ve toplantılar için bir araya 

geldikleri mekânlardır.” Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Sakîfetü Benî Sâide”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 36/11. Farklı anlamları için bk. İsfehânî, Müfredat, 475. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

53 

gelmesi, kendi şehirleri Medine’de kurulmuş olan devletin başkanlığının Muhacirlerden 

çok kendilerine ait olduğu düşüncesinden kaynaklanmış olması pek tabiidir. Zira 

Medine onların şehri ve vatanları idi.479 “Bunun yanında yurtlarından çıkarılan 

Muhacirlere sahip çıkan Ensar, İslâm’ın silahlı gücünün büyük bir bölümünü teşkil 

etmiştir. Cenâb-ı Hak, Ensar’ın desteğiyle İslâm dininin yayılmasını ve Müslümanların 

savaşlardan zaferle ayrılmalarını ihsan etmiştir. Dolayısıyla İslâm’a yardım edip zafere 

kavuşmasına vesile olan Ensar, emirlik konusunda kendi zaviyelerinden haklı bir 

beklentiye girmişlerdir.”480 

Allah Resulü’nün vefat haberini alan Ensardan bazı kimseler hilafetin Mekkeli 

Muhacirlerin eline geçmemesi adına Medine’nin en yaşlılarından ve Hazrec kabilesinin 

reisi olan Sa’d b. Ubâde’ye giderek, “Allah Resulü vefat etti” demişlerdir. Bunu duyan 

Sa’d hasta olduğundan dolayı kısık bir sesle Allah’a hamd ve senada bulunduktan 

sonra: “Ey Ensar topluluğu! Sizin İslâm dininde diğer Arap kabilelerine nasip olmayan 

bir geçmişiniz vardır. Hz. Peygamber on yıl boyunca Mekke’de kavmi arasında İslâm’ı 

yaymaya çalışmasına rağmen kendisine çok az kişi iman etti. Fakat Allah, Resulü’ne 

iman etmeyi, onu ve ashâbını korumayı sizlere nasip etti. Sizin kılıçlarınız sayesinde 

Arap kabileleri Hz. Muhammed’e boyun eğdiler. Sizler Allah Resulü’nün göz 

bebekleriydiniz. Ve o sizden razı bir şekilde Rabbine kavuştu. Halifelikte siz herkesten 

daha çok hak sahibisiniz.” demiştir.481 Yanında bulunan Ensar’dan özellikle Hazrec 

kabilesine mensup olan bazı kişiler bu konuda ısrar etmesi neticesinde kendisini halife 

yapmak için ellerinden gelen bütün desteği vereceklerini söylemişlerdir. Ensar’ın 

halifelik-emirlik konusunda Sa’d b. Ubâde’yi öne sürmesindeki asıl neden Hz. 

Peygamber’den önce Medine’de biri Sa’d b. Muaz, diğeri Sa’d b. Ubâde olmak üzere 

Ensar’ın iki lideri vardı. Sa’d b. Muaz daha önce vefat etmiş olduğundan dolayı Hz. 

Peygamber’in yerine geçmesi gereken kişi Sa’d b. Ubâde’dir. Ensar, muhtemelen böyle 

düşündüğünden dolayı Medine’nin lideri olarak onu seçmek istemişlerdir.482 

Ensar Benî Saîde Sakife’sinde halifeliği elde edebilmek için bu konuşmaları 

yaparken Hz. Ebû Bekir, Hz. Ali, Hz. Ömer ve diğer bazı sahâbîler Allah Resulü’nün 

vefatından sonra üzüntülü şekilde bir köşeye çekilerek Hz. Peygamber’in yokluğunda 

ne yapacaklarını düşünmüşlerdir.483 Bu sırada Hz. Ömer ve Hz. Ebû Bekir’in 

oturdukları yere birileri484 gelerek Ensar’ın Benî Saîde Sakife’sinde toplandığını ve 

Sa’d b. Ubâde’yi halife olarak seçmek istediklerini haber vermiştir. Bunu duyan Hz. 

Ebû Bekir ve Hz. Ömer hemen yerlerinden kalkarak Ensar’ın bulunduğu yere doğru 

hareket ederken yolda karşılaştıkları Ebû Ubeyde b. el-Cerrah’ı da yanlarına alarak 

 
478 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 32; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 921; Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar 

Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, 29; Sabri, “Genel Olarak Raşid Halifeler Dönemi Olayları: 

Sonuçları ve Etkileri”, 29.  
479 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 37-38; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 101. 
480 Hüseyin Algül, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan Dönemdeki Faaliyetlerine Genel Bir 

Bakış”, İSTEM 3/6 (2005), 108. 
481 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 22. 
482 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 40; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/487; 

Nizamettin Parlak, “Sakife’deki Halife Adayları”, İSTEM 10/19 (2012), 122. 
483 Hz. Peygamber’in vefat ettiği esnada Müslümanlar üç grup halinde farklı yerlerde toplanmışlardı. 

Bunlar; 1. Hz. Ali ve Hâşimoğullarından birçok kişi Allah Resulü’nün vefatı üzerine onun yanında 

toplanmışlardır. 2. Ensarın yeni halifeyi belirmek için Benî Saîde Sakife’sinde toplanmışlardır. 3. Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer gibi Allah Resulü’nün vefatının ardından üzüntü duydukları halde halifelik seçimi için 

Benî Saîde’ye giden Muhacir topluluğu. Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 32. 
484 Bu kişilerin Uveym b. Saîde ve Maan b. Adiyy oldukları rivayet edilmiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 5/246-247; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/487. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

54 

yollarına devam etmişlerdir.485 Bu üç şahıs Benî Saîde Sakife’sine vardıklarında 

aralarında Sa’d b. Ubâde’nin de bulunduğu Evs ve Hazrec’ten önemli şahısların bir 

araya toplandıklarını görmüşlerdir. Duyduğu şeyler karşısında oldukça rahatsız olan Hz. 

Ömer, Ensar’a karşı sitemkâr bir konuşma yapmaya hazırlanırken Hz. Ebû Bekir’in 

kendisinden müsaade isteyerek konuşmak istediğini görünce geri çekilmiş ve Hz. Ebû 

Bekir’in konuşmasına izin vermiştir.486 Ensar’ı dinleyen Hz. Ebû Bekir’in, Hz. Ömer’in 

söylenenlere sert tepki göstererek ortamı sözleriyle daha da germesinden çekindiği için, 

onun konuşmasına engel olduğunu söyleyebiliriz.487 

Hz. Ebû Bekir konuşmasına Allah’a hamd ve senada bulunduktan sonra şöyle 

devam etmiştir: “Ey Ensar topluluğu! Biz Muhacirler İslâm’ı ilk kabul eden ve Hz. 

Peygamber’i koruyan insanlarız. Diğer Müslümanlar bu konuda bizden sonra 

gelmektedirler. Bizler Hz. Peygamber’in akrabalarıyız ve diğer Müslümanlara göre biz 

ona daha yakınız. Bizler Arapların özüyüz ve biz Kureyşliler olarak sözümüzü herkese 

dinlettirebiliriz. Hilafet Kureyş’ten488 olmalıdır. Allah’a yemin ederim ki sizler Allah’ın 

Resulü’nü barındıran ve ona yardımcı olan kimselersiniz. Allah Teâlâ sizleri kendi 

dininin koruyucusu yaptı. Bundan dolayı hicret eden ilk Muhacirler dışında sizin 

makamınıza ulaşan başka kimse yoktur.”489 Ensar’dan Hubab b. el-Münzir ayağa 

kalkarak “Ey Ensar topluluğu! Kendi işinize (hilafet) sahip çıkın ve onları kimseye 

kaptırmayın. Sizin yardımınıza muhtaç olan insanlar sayıca az olduklarından dolayı size 

karşı çıkmaya cüret edemezler. Sizler güç sahibi kimselersiniz”490 demiştir. Daha sonra 

konuşan Hz. Ebû Bekir halifenin kendilerinden olması gerektiğini ısrarla dile getirince 

bu görevin kendilerine verilmesinin gittikçe zorlaştığını gören Hubab, Muhacirlere 

dönerek: “Ey Muhacirler! Vallahi bizler sizi bu iş hakkında layık görmüyor değiliz. 

Ancak biz bu görevi babalarını ve kardeşlerini öldürdüğümüz kimselerin almasından 

korkuyoruz. Allah Resulü içinizden birini bir işe atadığı zaman sizler gelip bizlerden 

yardım isterdiniz ve bizleri de yanınıza katıyordunuz. Bu yüzden bu iş için sizden bir 

halife olsun bizden de bir halife olsun” demiştir.491 Hubab b. el-Münzir’in konuşmasına 

baktığımızda halifeliği Muhacirlerden birinin alması durumunda Bedir, Uhud, Hendek 

vb. savaşlar neticesinde öldürülen Mekkelilerin öcünün kendilerinden alınacağına dair 

içinde bir korku beslediğini görmekteyiz. Her ne kadar el-Münzir kendilerine zarar 

verecekleri korkusu ile de olsa böyle bir şeyi dile getirmişse de kanaatimizce kendisinin 

hilafeti Muhacirlere kaptırmamak adına böyle bir cümle kurmuş olduğu 

düşüncesindeyiz. Zira uzun yıllar boyunca kendileri ile birlikte yaşayan ve zor 

zamanlarda sürekli sırt sırta verip birlikte mücadele ettikleri Muhacirlerin Allah’ın emri 

neticesinde savaşlara katılıp savaşlarda akrabalarını öldürdükleri için onlara zarar 

vermeyeceklerini gayet iyi biliyorlardı.  

Hubab b. el-Münzir’den sonra konuşmaya başlayan Hz. Ömer: “Senin bu 

dediğin imkânsız bir şeydir. Zira aynı anda iki kişinin başkan olması görülmüş şey 

 
485 İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/487. 
486 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/656; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/166; İbn Kuteybe, el-İmâme 

ve’s-Siyâse, 23; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/186.  
487 Mehmet Azimli, “Hulefa-i Raşidin Dönemi Halife Seçimleri”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 7/1 (2007), 37. 
488 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 36; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 13. 
489 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 23; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/190; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 58. 
490 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 37-38; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191. 
491 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/656; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/166; Ya’kûbî, Tarîhu’l-

Ya’kûbî, 153; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/488; Suyutî, Tarihu’l-

Hulefa, 56.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

55 

değildir. Allah’a andolsun ki biz dururken Arap kabileleri sizin halife olmanıza rıza 

göstermeyecekler. Biz onun akrabaları olduğumuz halde kim bu konuda bizimle 

yarışabilir.”492 demiştir. Bunun üzerine Hubab ayağa kalkarak şöyle bir konuşma 

yapmıştır, “Ey Ensar topluluğu! Ömer böyle yaparak sizin hakkınız olan hilafeti almaya 

çalışıyor. Hakkınıza sahip çıkın ve bunların dediklerine inanmayın. Allah’a andolsun ki 

sizler hilafet konusunda onlardan daha layık kimselersiniz.”493 Ensar ve Muhacirlerin 

ileri gelenleri arasında tartışmanın sürdüğü esnada sözü Ebû Ubeyde b. el-Cerrah alarak 

şunları söylemiştir: “Ey Ensar topluluğu sizler ilk yardım eden kimselersiniz. İlk isyan 

eden kimseler de olmayın.”494 Sa’d b. Ubâde’nin halife olmasını istemeyen Beşîr b. 

Sa’d ona muhalefet etmek amacıyla söz alarak; “Ey Ensar topluluğu! Allah’a andolsun 

ki eğer bizler Müşriklere karşı yapılan savaşlarda bir üstünlüğe veya bir önceliğe layık 

olmuş isek bu Allah Teâlâ’nın rızasını ve Hz. Peygamber’in itaatini kazanmayı murâd 

ettiğimizden dolayıdır. Yaptığımız bu iyilikleri dünyalık talepler için insanlara karşı 

kullanmamalıyız. Allah rızası için bu olaydan dolayı birbirinize düşmeyiniz.” deyince495 

Beşîr’in dediklerine karşın ayağa kalkan Hubab ona seslenerek: “Ey Beşîr b. Sa’d! 

Senin bu hareketin âsiliktir. Amcaoğlun olan Sa’d b. Ubâde’ye emirlik sebebiyle âsilik 

ettin.” Dedikten sonra Beşîr ise: “Vallahi ben sadece hilafet konusunda hakları olan bir 

kavimle bu konuyu tartışmayı uygun görmedim” cevabını vermiştir.496 “Ensar’dan olan 

bu iki kişinin tartışması iki büyük kabile olan Evs ve Hazrec arasında Cahiliye 

Dönemi’nden kalan rekabet, halifenin Ensar’dan seçilmesini zorlaştırmaktaydı.”497 

“Ensar’ı oluşturan yapının tarihi süreçten gelen iç rekabeti, onları Kureyş karşısında 

zaafa düşürmüştür. Bir başka ifadeyle; Ensar arasındaki Evs ve Hazrec rekabeti 

Kureyş’in avantaj sağlamasına neden olmuştur.”498 “İslâm’a hizmet konusunda dahi 

yarışa girmiş olan bu iki kabilenin halifeliği ele geçirme hususunda birbirlerine engel 

olmaları aslında anlaşılmaz bir durum değildir. Bu konuda hilafetin ellerinden 

gideceğini düşünen Hazrec üzülürken, Evsliler ise ezeli rakiplerini iktidardan uzak 

tuttukları için gizli bir sevinç hissetmiş olmalıdırlar.”499 “Evs kabilesinin halifelik 

hakkında bu şekilde davranmasının en önemli Hazrec karşısında bir iddiada da 

bulunabilecek sosyal ve siyasal güce sahip olmamaları olabilir. Dolayısıyla onlar, 

Hazrec’in teklifini Medinelilik dayanışması gereği başlangıçta kabul etmiş görünseler 

de esasında bu durum Ensar arasındaki ittifakın zayıf halkasını oluşturmuştur.”500 

Muhacirler ve Ensar arasındaki konuşmaları sessiz bir şekilde dinleyen Hz. Ebû 

Bekir söze girerek şunları söylemiştir: “Ey Ensar topluluğu! Sizler din konusunda bizim 

vezirimizsiniz.501 Her hayırlı işte bizimle beraber oldunuz. Bizim için sizler insanlar 

arasında en kıymetli olan kimselersiniz. Halifelik konusunda Muhacirler sizden daha 

çok hak sahibidirler. Gelin onlara haset etmeyin. Sizi Ebû Ubeyde ve Ömer’e biat 

etmeye davet ediyorum.”502 Hz. Ebû Bekir’in dediklerini duyan Hz. Ömer ve Ebû 

 
492 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 39; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191. 
493 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191. 
494 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 25; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/191. 
495 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, , 25-26; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191. 
496 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 26. 
497 Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, 29. 
498 Uçar, Güç ve Değer, 113. 
499 Âdem Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 136. 
500 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 128. 
501 İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/488. 
502 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 36; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 23; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; 

İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/125; İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî 

Tarihi’l-Arab, 2/488. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

56 

Ubeyde b. el-Cerrah, “İnsanlar içinde bu işe en layık olan kişi sensin. Sen Allah 

Resulü’nün namazda bize imam olması için emrettiği kişisin. Aramızda sen varken bu 

işe talip olmaktan Allah’a sığınırız.” demişlerdir.503 Böyle davranarak gerek Hz. Ömer 

gerekse Ebû Ubeyde b. el-Cerrah kendilerinden daha liyakatli olarak gördükleri kişinin 

hakkını teslim etmişlerdir.504 Ayrıca Hz. Ebû Bekir’in aday sayısını bu iki kişiyle sınırlı 

tututarak hem halifeliğe başkalarının ortak olmasını engellemeye çalışmış hem de 

toplantıdan mutlaka bir karar çıkarmayı hedeflediğini söyleyebiliriz.505 

Hz. Ömer ve Ebû Ubeyde b. el-Cerrah’ın söylediklerinden sonra Zeyd b. Sâbit 

ayağa kalkarak Ensar’a hitaben şöyle seslenmiştir: “Allah Resulü’nün Muhacirlerden 

olduğunu ve bizlerin de Resulullah ve ailesinin yardımcıları olduğumuzu bilmez 

misiniz? Allah Resulü’ne nasıl yardımcı olduysak ondan sonra başımıza gelecek 

halifeye de yardımcı oluruz.” Sonra Hz. Ebû Bekir’in elini tutup: “Bu bizim 

halifemizdir.” diyerek Hz. Ebû Bekir’in seçilmesini istemiştir.506 Hazrec’ten Sa’d b. 

Ubâde’nin halife olmasını istemeyen bazı kimseler: “Ey Evs halkı! Allah’a yemin olsun 

ki eğer halifelik Hazrec kabilesine geçerse bu konuda onlar ebediyen sizin önünüzde 

olurlar ve halifeliği ebediyen size vermezler” demişlerdir.507 

Bazı kaynaklarda Ensar ile Muhacirler arasında halife seçimiyle ilgili olarak 

tartışma yaşandığı sırada sözü alan Abdurrahman b. Avf’ın şöyle dediği rivayet 

edilmiştir: “Ey Ensar topluluğu! Sizin mekânınız ne kadar yüce olsa da sizden kimse 

Ebû Bekir, Ömer ve Ali gibi yüce olamaz.” Başka bir rivayette de Manzur b. Elkam’ın 

Muhacirlere hitaben şöyle dediği nakledilmiştir: “Biz sizin yüceliğinizi inkâr etmiyoruz. 

Bu emirliği sizden birisi istese de Ali b. Ebû Tâlib kadar o işe layık olan kimse yoktur. 

Bu isteğinizden vazgeçin.”508  

Ensar ve Muhacirler arasındaki çekişme devam ederken Hz. Ömer ivedi bir 

şekilde Hz. Ebû Bekir’e biat etmiştir. Hz. Ömer’in biatından hemen sonra Ensar’dan 

Beşîr b. Sa’d erken davranıp Hz. Ebû Bekir’e Ensar’dan biat eden ilk kişi olmuştur.509 

“Böylece orada bulunan sahâbîler Sa’d b. Ubâde’nin yanından ayrılarak Hz. Ebû 

Bekir’e biat etmeye başlamışlardır. Hz. Ebû Bekir’e yapılan biatte Evslilerin biate 

koşmasını Hazrec kabilesi ile aralarındaki geleneksel çekişmeye bağlamak mümkün 

iken, Hazrec kabilesine mensup kişilerin Sa’d b. Ubâde’yi bırakıp Hz. Ebû Bekir’e biat 

etmesini ancak Muhacir cephesinin haklılığını gördükleri ile açıklamak mümkündür.”510 

Ayrıca Sa’d b. Ubâde’nin Hz. Ebû Bekir’e göre daha yaşlı ve hasta olması halifelik 

şartlarını taşıması konusunda onu dezavantajlı bir duruma koyuyordu. Muhacirler bir 

yana Medine halkının tamamı tarafından bile kabul edilecek bir konumda değildi.511 

Hz. Ebû Bekir’e biat edildiğini gören Sa’d b. Ubâde, birkaç kişinin yardımıyla 

evine çekilmiş ve birkaç gün boyunca evden çıkmamıştır. Kendisine: “Herkes Ebû 

Bekir’e biat etti sen de biat et” denilince o: “Vallahi heybemdeki okları atıp kılıcımla 

savaşıp bana biat etmek isteyenlerle beraber sizinle çarpışıncaya kadar biat 

etmeyeceğim” cevabını vermiştir. Hz. Ömer, Beşîr b. Sa’d’ı: “Biat etmeyi kabul edene 

 
503 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 26; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/191-192; Zehebî, Târihu’l-İslâm, 3/9; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 57.  
504 Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 50. 
505 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 159. 
506 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 56. 
507 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 26; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191-192. 
508 Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; Farklı rivayetler için bk. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/187. 
509 Zührî, el-Meğâzî, 135; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/166; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/244; 

Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191-192. 
510 Öz, “İslâm Siyaset Geleneğinde Bir Şâz-Şii-Sünni Yol Ayrımında Sakîfe Hadisesi”, 88. 
511 Parlak, “Sakife’deki Halife Adayları”, 135. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

57 

kadar onun yanından ayrılma” diye tembihlemiştir. Beşîr b. Sa’d ise: “Sa’d b. Ubâde 

asla biat etmeyecektir. Ailesindekiler öldürülmeden de o öldürülmez. Biz onu bu haliyle 

bırakalım kimseye zarar vermez.” demiştir. Hz. Ömer de Beşîr’in sözünü dinleyerek 

Sa’d b. Ubâde’yi kendi haline bırakmıştır.512 Hz. Ebû Bekir’e yapılan biat Allah 

Resulü’nün vefat ettiği gün yani hicretin 11. yılı Rebiülevvel ayının 12. günü olan 

pazartesi günüdür.513 Hz. Ebû Bekir’e biat edildikten sonra insanlar salı günü Allah 

Resulü’nün defin işlemlerini tamamlamışlardır.514 

 

3.2.2. Hilafetin Kureyşiliği 

 

 Hz. Ebû Bekir Benî Saîde Sakifesi’nde yapmış olduğu konuşmasında halifelik 

seçimi hakkında Allah Resulü’nün “Emirler Kureyş’tendir. Onlardan kötü olanlar kötü 

kişilerin emirleri, adil olanlar da adil olan kişilerin emiridir.”515 dediğini bildirmiştir. 

Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’ne isnad ettiği “halifeler-emirler Kureyştendir” sözü 

bazı müellifler tarafından kabul görürken diğer bazı müelliflerce de reddedilerek şöyle 

bir yorum dile getirilmiştir: “Hz. Peygamber hayatı boyunca kabileciliği ortadan 

kaldırmaya çalışıyordu. Nasıl olur da ölümünden sonra kendi kabilesini ön plana 

çıkararak Müslümanlar arasında bir ayrım yapmıştır”516  

İslâm’da bir işin başına getirilecek kimsede aranan temel şart, işin en iyi şekilde 

yapılmasını sağlayan ehliyete-liyakate sahip olma özelliğidir.517 Bu özelliği kendinde 

barındırmayan bir kimse hangi kabileye mensup olursa olsun halife seçilmesi uygun 

değildir. Zira Hz. Ebû Bekir’in genel biati esnasındaki hutbesine baktığımızda Hz. 

Ömer kendisinin vasıflarını ve halife olmak için ehliyete sahip olduğunu dile 

getirmektedir. 

Hz. Ebû Bekir’in söylemiş olduğu “hilafet Kureyştendir” sözünde Kureyş 

soyunun Araplar nazarındaki itibarına, kendilerinin Peygamber’in akrabası oldukları 

hususuna, kısacası Kureyş asabiyetine vurgu vardır. Onun konuşmasında asabiyeti dile 

getirmesi muhataplarını ikna edici ve etkileyici bir mahiyettedir.518 “Zamanın sosyal 

ortamında Kureyş’ten başka bir kabilenin Arap toplumunu kuşatması mümkün değildir. 

Zira Kureyş kabilesinin gücü ve asabiyeti o asrın toplulukları tarafından kabul edilmiş 

durumdaydı. Buna karşılık Araplar nazarında Medineli Ensar’ın asabiyeti aynı derecede 

güçlü değildir.”519 

 
512 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191-192. 
513 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/169; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/191-192; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 5/247; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 59; Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesinde Hz. Ömer’in rolü 

üzerine bak. Halit Çil, Ömer’ini Arayan Yüzyıl (İstanbul: Nesil Yayınları, 2011), 64-66. 
514 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/662. 
515 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/247; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 13; Bir görüşe göre rivayette geçen 

emirlerden kasıt Hz. Peygamber’in seriyye atamalarında ordunun başına Kureyş kabilesinden birinin 

geçmemesi durumunda orduda ikiliklerin çıkacağı ve birliğin bozulacağıdır. Kureyş kabilesinin diğer 

kabileler arasındaki yüksek mevki verip ve emir tayin ettiği kişilerin ehliyetli oluşu sebebiyle, Hz. 

Peygamber, emirleri, genellikle Kureyş’e mensup kişiler arasından seçerdi. O günün kabile yapısı ve 

sosyolojik gerçekleri böyle bir uygulamayı gerekli kılıyordu. Bakkal, “Ebû Bekir’in Halife Seçilmesinde 

‘İmamlar Kureyş’tendir’ Hadisinin Rolü Üzerine”, 103. 
516 Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, 82; Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 32; Zorlu, İslâm 

Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 22; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 27; Mutlu, Râşid 

Halifeler Döneminde Siyasi Değişmeler ve Toplumsal Etkileri, 18. 
517 Mehmed Saîd Hatipoğlu, Hilafetin Kureyşiliği-İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik- (Ankara: Otto 

Yayınları, 2016), 46; Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, 40.  
518 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 36; Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 131.  
519 Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi, 2/39; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 133. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

58 

 “Halife’nin Ensar’dan değil de Muhacirlerden seçilmesimin bölgenin siyasi 

şartlarından dolayı zorunlu olduğu anlaşılmaktadır. Durum böyle iken bu seçimde asla 

Hz. Peygamber’den menkul bir hadisten söz edilemez.”520 Hz. Ebû Bekir’in halifelik ile 

ilgili fikirlerini savunurken ki sözü zamanla “imamlar Kureyş’ten’dir” şeklinde bir 

hadis olarak anlaşılmış ve kaynaklardaki yerini almıştır.521 Eğer böyle bir hadisin 

varlığını kabul edersek Hz. Peygamber’in bu sözü kullanmasından sonra Ensar’ın hâlâ 

emirlik sevdasından vazgeçmeyerek “sizden bir emir bizden bir emir” sözünü nereye 

koyacağız. Zira Allah Resulü böyle bir hadisi dile getirmiş olsa idi Ensar’ın da bundan 

haberdar olup halifelik için girişimlerde bulunmaması gerekirdi. Ama bırakalım olaya 

dâhil olmamalarını, olay esnasında dahi halifeliği almak için her türlü yolu 

denediklerini görmekteyiz. Bundan dolayı şunu diyebiliriz ki Hz. Ebû Bekir dönemin 

siyasi şartlarını da göz önüne alarak böyle bir söz söylemiştir. Bu söz Hz. Peygamber’in 

değil Hz. Ebû Bekir’in sözüdür. 

 

3.2.3. Genel Biat ve Hutbe 

 

  Hz. Ebû Bekir’e Benî Saîde Sakifesi’nde yapılan biat genel bir biat olmaktan 

ziyade Ensar’ın çoğunluğunun katıldığı, Muhacirlerden ise olayı duyan birkaç kişiden 

başka kimsenin katılmadığı bir biat merasimi olmuştur. Hz. Ebû Bekir halife seçildiği 

esnada Hz. Ali, Hz. Abbas, Hz. Zübeyr, Ebû Süfyân gibi Muhacirundan olan önemli 

şahıslar ya Hz. Peygamber’in cenaze işlemleri ile uğraştıklarından ya da Medine dışında 

görevde olduklarından dolayı Benî Saîde Sakife’sinde yer alamamışlardır. Hz. Ebû 

Bekir, Sakîfe’de biat aldıktan sonra ertesi gün halkın genelinin biatını almak için 

Medine’de minbere çıkıp Müslümanlara hutbe irad etmiştir.522  

 Hz. Ebû Bekir minberdeki hutbesine başlamadan önce sözü alan Hz. Ömer, 

“Allah Teâlâ aranızda kendisiyle doğruyu bulduğunuz kitabını bıraktı. Eğer ona 

sarılırsanız kurtuluşa erişirsiniz. Allah yönetim işini aranızdan en hayırlı olana nasip etti 

ki bu kişi Allah Resulü’nün dostu, mağarada ikinin ikincisi olan Ebû Bekir’dir. Sizi ona 

biat etmeye davet ediyorum.” demiştir.523  

  Hz. Ömer’in konuşmasından sonra minbere çıkan Hz. Ebû Bekir Allah’a hamd 

ve senada bulunduktan sonra Müslümanlara şöyle hitap etmiştir: “Ey İnsanlar! Ben sizin 

en hayırlınız olmadığım halde üzerinize idâreci kılındım. Fitne ve ihtilafın çıkmasından 

korktuğum için istemediğim halde bu göreve getirildim. Ey İnsanlar! Eğer benden 

Allah’ın Peygamberi’nin getirdiği gibi vahiy getirmemi istiyorsanız bu ben de yoktur 

bilesiniz. Ben de ancak sizin gibi biriyim. Eğer iyilikte bulunursam bana yardımcı 

olunuz. Eğer kötülükte bulunursam da beni doğrultunuz. Aranızdan zayıf olanların 

hakları alınıncaya kadar benim yanımda en kuvvetli olanıdır. Aranızdan kuvvetli olan 

da kendisinden hak alınıncaya kadar nazarımda en zayıf olandır. Cihadı terk etmeyiniz. 

Zira cihadı terk eden toplumu Allah zelil eder. Eğer Allah ve Resulü’ne karşı isyanda 

bulunur isem o zaman sizden itaat beklemek benim hakkım değildir. Haydi, namaza 

kalkınız. Allah’ın rahmeti ve bereketi hepinizin üzerine olsun.”524 Bundan sonra 

 
520 Hatipoğlu, Hilafetin Kureyşiliği-İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik-, 87; Farklı görüşler için bk. Cevdet 

Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 242. 
521 Parlak, “Sakife’deki Halife Adayları”, 469. 
522 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/167; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/600.  
523 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/423; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

5/247-248; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 57.  
524 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/661; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 12; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

Kübrâ, 2/167; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 34; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 214-

215; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/425-426; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

59 

insanlar Hz. Ebû Bekir’e gelerek biat etmeye başlamışlardır. Hz. Ebû Bekir’e genel 

biatin yapıldığı günün salı günü olduğu rivayet edilmiş525 ve biate Hz. Ali ve birkaç kişi 

katılmamıştır.526 

 Müslümanların ihtilafa düştükleri bir anda Hz. Ebû Bekir’e biat edilmesi olası 

bir ihtilafın-kargaşanın önüne geçmiştir.527 Abdullah b. Abbas Hz. Ebû Bekir’e yapılan 

biati ve önemini şu şekilde ifade etmektedir: “Allah Resulü’nün vefatından sonra öyle 

bir ihtilaf durumu meydana geldi ki, Allah Teâlâ bize Ebû Bekir’i göndermemiş olsaydı 

helak olup gidecektik. Ebû Bekir bizi Allah’a ibadet etmek üzere topladı ve aramızda 

birliği sağladı.”528 

 Hz. Ömer’in halifeliği döneminde yapmış olduğu hac farizası sırasında 

Abdurrahman b. Avf, Abdullah b. Abbas’a hitaben, Müminlerin emirinin Mina’da 

olduğu esnada adamın biri gelerek Hz. Ömer’e: “Ben filan kişinin, Ömer ölürse filan 

kişiye biat edeceğim.” dediğini işittim. Bunu duyan Müminlerin emiri ise: “Bu akşam 

insanları idâre görevlerini gasp etmek isteyen o kimselerden sakınmaları için 

uyaracağım.” dedi. Bunun üzerine ben de: “Ey Müminlerin emiri! Hac mevsimindeyiz 

ve sıradan insanların çoğunlukta olduğu bir meclisin var. Ola ki senin dediklerini 

anlamazlar. Bundan dolayı söyleyeceklerinden olumsuz anlamlar çıkarabilirler. Bu 

bakımdan Medine’ye döndükten sonra böyle bir konuşma yapsan daha iyi olmaz mı? 

Onlar senin sözlerini de iyi bellerler.” dedim. Hz. Ömer de: “Allah’a andolsun ki 

Medine’ye gider gitmez bu konuda konuşacağım” dedi.529 

 Hz. Ömer Medine’ye döndükten hemen sonra minbere çıkarak orada 

bulunanlara hitaben:” Ey insanlar! Duyduğuma göre Ebû Bekir’in biati oldubittiye 

gelmiştir. Eğer Ömer ölürse filan kişiye biat edeceğim demişsiniz. Evet, doğrudur Ebû 

Bekir’in biati oldubittiye geldi. Allah Resulü’nün vefatından sonra en hayırlımız olan 

Ebû Bekir Sakife’de halife seçildi. O esnada Ali, Zübeyr ve onlarla beraber olanlar Hz. 

Fâtıma’nın evinde idiler. Allah, Ebû Bekir’e biat etmekle bizleri fitneden korumuştur. 

Ebû Bekir’e biat etmekten daha uygun bir şey yoktu. Zira eğer orada Ebû Bekir’e biat 

etmemiş olsaydık bizden sonra biat merasimi düzenleyebilirlerdi. Bu durumda bizler ya 

razı olmadığımız birine biat edecektik ya da muhalefet edecektik. Aranızda Ebû Bekir 

kadar değerli ve sözü dinlenen kimse yoktur. O yüzden aranızdan kimse Müslümanlarla 

istişare etmeden ben halife seçeceğim demesin bu geçersizdir.”530  

 Hz. Ebû Bekir Müslümanların genel biatiyle halife seçildikten sonra insanlar 

kendisine “Ya Halifetullah” diye hitapta bulununca o, ben Allah’ın değil Resulü’nün 

halifesiyim demiştir. Böylece kendisine halifetullah yerine halifetu Resulillah 

denilmesini istemiştir.531 Hz. Ebû Bekir’in bu konudaki sözlerinden sonra sahâbîler 

kendisine “Halifetu Resulillah” diye hitapta bulunmuşlardır.532 

 
2/192; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/248-249; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 57; Farklı rivayetler için bk. 

Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 48; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/166; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30. 
525 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/169; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/424. 
526 Zührî, el-Meğâzî, 141; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/426. 
527 Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12. 
528 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/201. 
529 Zührî, el-Meğâzî, 141; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/188-189; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

5/249. 
530 Zührî, el-Meğâzî, 141; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/659; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/188-

189; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 55; Geniş bilgi için bak. Çil, Ömer’ini Arayan Yüzyıl, 217-219. 
531 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/168; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/529; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63. 
532 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/168; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/529; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63; T. 

W. Arnold, “Halife”, 5(1)/148. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

60 

3.2.4. Hz. Ebû Bekir’e Biat Etmeyenler ve Biatlarında Gecikenler 

 

 “Müslümanlar, Allah Resulü’nün vefatının ardından, halife seçimi konusunda 

kabilevi önceliklere uygun olarak farklı gruplara ayrılmışlardır. Her grubun kabilesine 

göre bir adayının olması yönetim konusunda eski siyaset tarzlarında alışkın oldukları 

kabilevi mantığa uygun düşmektedir. Birinci grup, Hz. Ebû Bekir’le Benî Saîde’ye 

giden ve orada ona biatte bulunan Müslümanlar. İkinci grup, hilafet seçimi esnasında 

Sa’d b. Ubâde ile beraber olan Ensar’dan bazı kimseler. Üçüncü grup, Benî Saîde 

Sakifesi’ne gelmeyen, Allah Resulü’nün teçhiz ve tekfini ile uğraşan Hz. Ali ve 

beraberindeki Hâşimîler.”533 Bu gruplar arasında Sa’d b. Ubâde ve Ensar’dan bazı 

kimselerin bulunduğu grup Benî Saîde gölgeliğinde Hz. Ebû Bekir’e halifeliği 

kaptırdıktan sonra siyasi bir hak iddia etmemişlerdir. Fakat Hz. Ali ve beraberindeki 

grup ise Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesine karşı çıkmışlardır. Karşı çıkma nedenleri 

kendileri gibi güçlü bir aile dururken neden zayıf bir aileden olan Hz. Ebû Bekir’in 

halife seçildiğidir.534  

 “Hz. Ebû Bekir’in halife seçimine baktığımızda ciddi bir muhalefetle 

karşılaşmadığını görmekteyiz. Dönemin kısalığı ve dış meselelerin (ridde) ağırlığı 

muhalefetin oluşmamasının sebepleri arasında sayılabilir. Her ne kadar Sakife’de 

karşısında Sa’d b. Ubâde bulunmuş olsa da Ensar’ın Müslümanları birleştirecek ve 

devleti yönetecek güçleri tam anlamıyla yok idi. Bunu bilen Müslümanlarda Hz. Ebû 

Bekir’i daha ehil gördükleri için halife seçmişlerdir. Hz. Ebû Bekir Kureyş’ten olmasına 

rağmen bu zaferi Kureyş’in zaferi saymak mümkün değildir. Geleneksel Kureyş zaferi 

olması için öncelikle halifenin Benî Teym kabilesinde den değil, yönetimde söz sahibi 

olan bir aileden olması gerekirdi. Bu aile de Hz. Peygamber’in ailesi olan Hâşimîlerden 

başkası değildir.”535  

Hz. Ebû Bekir’in halife seçildiğini duyan babası Ebû Kuhâfe: “Oğlumun halife 

seçilmesine Abdimenafoğulları razı geldi mi?” diye sorunca Müslümanlar: “Evet” 

cevabını vermişlerdir. Bunun üzerine Ebû Kuhâfe: “Bu Allah’ın bir lütfudur. Dilediğine 

bunu verir.” demiştir.536 Ebû Kuhâfe’nin, Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesine karşın 

yukarıda söylemiş olduğu sözlere bakıldığında halifeliğin ilk elden 

Abdimenafoğullarının dolayısıyla da Hâşimîlerin hakkı olduğu anlayışı ortaya çıkabilir. 

 “Allah Resulü’nün vefatının hemen ardından Sakife’de meydana gelen halifelik 

seçiminde, herkesin Hz. Ebû Bekir’e biata koştuğunu söylemek mümkün değildir. 

Toplumda beklentisi olan gruplar vardı ve inkisar-ı hayale uğramışlardır. Böyle bir 

hayal kırıklığı esnasında da hemen bağlılıklarını sunmaları, takdir edilir ki o kadar kolay 

değildir.”537 Bundan dolayı halifeliği kendi hakkı olarak gören bazı kimseler ve onların 

etrafındaki destekçileri ya Hz. Ebû Bekir’in halifeliğini kabul etmeyip ona biat 

etmemişler ya da biatlerinde gecikmişlerdir. Biat etmeyenlere baktığımızda Sa’d b. 

Ubâde ve Hz. Fâtıma karşımıza çıkmaktadır. Biatlerini geciktirenlere baktığımızda ise 

genel olarak Benî Hâşim ve Benî Ümeyye’ye mensup kimselerin olduğunu 

görmekteyiz. 

 
533 Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, 98; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 210; Farklı görüşler 

için bk. Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 51-52; Akbulut, Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni 

Ayrışmasının Arka Planı, 63, 91; Parlak, “Sakife’deki Halife Adayları”, 126. 
534 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 28-29. 
535 Şaban Öz, “İslâm Siyaset Geleneğinde Muhalefet Üzerine Bazı Mülahazalar-Hulefa-i Raşidin Dönemi 

“, İlahiyat Araştırmaları Dergisi c.y./5 (2016), 58-59. 
536 İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/976; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 59.  
537 Şaban Öz, “Şii ve Sünni Tarih Yorumu Açısından Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’e Beyati Meselesi”, Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 7/1 (2007), 187. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

61 

3.2.4.1. Sa’d b. Ubâde 

  

Medineli Ensar’ın en yaşlısı ve lideri olan Sa’d b. Ubâde, Hz. Ebû Bekir’e biat 

edildikten sonra kendisi biat etmeden Benî Saîde Sakifesi’nden ayırılıp evine gitmiş ve 

oradan da uzun bir süre çıkmamıştır. Kendisine biat etmediğini gören Hz. Ebû Bekir, 

Sa’d b. Ubâde’ye bir elçi göndererek: “Biatte bulunmasının kendisi için daha hayırlı 

olduğunu” söylemiştir. Sa’d ise, “Allah’a yemin olsun ki ona biat etmem. Heybemdeki 

okların tamamını size atmadıkça, aşiretimden bana tâbi olanlarla beraber sizinle 

savaşmadıkça Ebû Bekir’e biat etmeyeceğim” haberini göndermiştir. Hz. Ebû Bekir 

Sa’d b. Ubâde’nin biat etmemek konusundaki bu ısrarını görünce onu kendi haline 

bırakmıştır.538 

 Hz. Ebû Bekir’in vefatının ardından halife seçilen Hz. Ömer, Sa’d b. Ubâde’nin 

kendisine biat etmesi için ona elçi göndermiştir. Sa’d, Hz. Ömer’e kesinlikle biat 

etmeyeceğini bildirerek baskılardan kurtulmak için Şâm’a hicret etmiş ve Hz. Ömer’in 

hilafeti döneminde Şâm’da vefat etmiştir.539 

 

3.2.4.2. Hz. Fâtıma ve Fedek Arazisi 

 

Hz. Peygamber’in vefatının ardından kızı Hz. Fâtıma babasının ölümünden 

sonra yönetimi eline alan Hz. Ebû Bekir’e giderek540 babasına ait mirası istemiştir. Hz. 

Ebû Bekir’den istediği miras; Allah Resulü’nün Medine’deki, Fedek’teki ve 

Hayber’den kalan beşte birlik541 topraklardır. Bu mallar Allah Resulü’nün özel 

mallarıdır. Her zaman kendi ailesinin geçimini ve nafakasını bu mallardan temin 

etmiştir. Mallardan geriye kalanları ise Allah yolunda harcamış, savaşlar için silah ve 

binek alınması adına kullanmıştır. Hz. Fâtıma’nın isteği üzerine Hz. Ebû Bekir mirası 

ona veremeyeceğini söylemiştir. Hz. Ebû Bekir’in sözleri üzerine Hz. Fâtıma: “Ey Ebû 

Bekir! Senin ölümünden sonra sana kimler mirasçı olur?” diye sorunca, Hz. Ebû Bekir: 

“Çocuklarım ve ailem” diye cevap vermiştir. Bunun üzerine Hz. Fâtıma: “Peki biz 

neden babamızın mirasının payını alamıyoruz” diye sorunca, Hz. Ebû Bekir: “Ben 

Resulullah’ın, ‘bize mirasçı olunmaz. Bizim geride bıraktıklarımız ancak sadakadır. 

Muhammed ve ailesi bu mallardan yer.’ dediğini işittim. Bu yüzden de ben Allah 

Resulü kendi döneminde nasıl davranmışsa ben de öyle yapıp bir şey 

değiştirmeyeceğim. O mallarda Hz. Peygamber nasıl bir tasarrufta bulunmuşsa ben de 

öyle tasarrufta bulunacağım.”542 demiştir. Bu sözü duyan Hz. Fâtıma, Hz. Ebû Bekir’e 

karşı çıkmayarak: “Sen Allah Resulü’nden duyduğun şey ile baş başasın, miras 

konusunda hüküm senindir.” demiş ve Hz. Ebû Bekir’in yanından ayrılmıştır.543 Hz. 

Ebû Bekir, böyle davranarak Hz. Fâtıma’ya haksızlık yapmadığını söyleyebiliriz. Zira 

 
538 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/569; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 27-28; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/250; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/192. 
539 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/570; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 28; Köse, Medine’de Sosyal 

Hayat-Dört Halife Dönemi-, 121. 
540 Bazı kaynaklarda kendisinin gitmediği, yerine Hz. Osman veya Hz. Abbas’ı gönderdiği rivayet 

edilmiştir. Zührî, el-Meğâzî, 165; Müslim, “Cihad”, 51; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/520; Mervezî, 

“Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 123; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/429; İbn 

Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/429. 
541 el-Enfâl 8/41. 
542 Zührî, el-Meğâzî, 164; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/273; Müslim, “Cihad”, 52; Ebû Dâvûd, 

“Harac”, 19 (No. 2969, 2973, 2976); Tirmizî, “Siyer”, 19 (No. 1610); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 123; Nesaî, “Fey’”, 38 (No. 4141); İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/289. 
543 Buhârî, “Hums”, 57 (No. 3092-3093); Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/40; Zehebî, Târihu’l-İslâm, 3/21-

25; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/289. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

62 

o, açık olan bir İslâmi hükmü, sünnetten bir nassı uygulamış ve halife olarak İslâm 

hukukunun gereğini yerine getirmiştir.544  

Başka bir rivayette ise Hz. Peygamber’in eşleri Hz. Ebû Bekir’e bir elçi 

göndererek kocalarından kalan mirası istemişlerdir. Bunu duyan Hz. Âişe onlara 

hitaben: “Allah’tan korkmuyor musunuz? Allah Resulü, bizlere: ‘Bize mirasçı olunmaz. 

Bizim bıraktıklarımız ancak sadakadır’ demedi mi?” diye serzenişte bulunduktan sonra 

kendisine hak veren Allah Resulü’nün eşleri bu meseleden vazgeçmişlerdir.545 

“Hz. Ebû Bekir, Benî Hâşim’in Allah Resulü’nün mirası olan yerleri 

maksadından başka gayeler için kullanmaları veya ayetin belirttiği hususun dışına546 

çıkılarak hanedan arazileri haline getirileceği endişesinden dolayı bu arazileri Hz. 

Fâtıma’ya dolayısıyla Hâşimîlere vermemiş olabilir.”547 

Hz. Fâtıma babasından kalan mirası alamayınca Hz. Ebû Bekir’e küsmüş ve 

ölünceye dek onunla konuşmamış ve Allah Resulü’nden altı ay sonra vefat etmiştir. Hz. 

Ali gece vakti kimseye haber vermeden, Hz. Ebû Bekir’in de haberi olmadan onu 

defnetmiştir.548 

 

3.2.4.3. Hz. Ali 

  

Abbas b. Abdülmuttalib Allah Resulü’nün vefatına sebep olan hastalığı anında 

Hz. Peygamber’in yanına gelerek orada bulunan Hz. Ali’yi yanına çağırmıştır. 

Kendisine gelen Hz. Ali: “Ne istiyorsun” diye sorunca Hz. Abbas: “Allah Resulü’ne 

kendinden sonra kimi halife bırakacağını soralım. Zira ben Abdülmuttalib oğullarının 

sekerat anlarını iyi bilirim. Allah Resulü bu hastalıktan dolayı ölecektir. Eğer hilafeti 

bize devredecek ise buna sonuna kadar sahip çıkarız. Yok, eğer bize değil başkasına 

verirse de bize iyi davranmaları için ondan yardım isteriz.” demiştir. Bunun üzerine Hz. 

Ali: “Bunu asla yapmayalım. Zira eğer bizi değil de başkasını tayin ederse artık 

halifelik makamına sonsuza dek sahip olamayız.” demiş ve amcası Hz. Abbas’ın 

isteğini geri çevirmiştir.549 Böylece hilafet konusunda Allah Resulü’nden bir vasiyet 

almadan yanından ayrılmışlardır. 

 Hz. Peygamber’in vefatından sonra teçhiz ve tekfin işleriyle uğraşan Hz. Ali ve 

Hz. Zübeyr gibi Kureyş kabilesinin ileri gelenleri Benî Saîde’deki biate 

katılamamışlardır.550 Hz. Ebû Bekir Benî Saîde’deki biatten sonra ertesi gün Mescid-i 

Nebevi’de genel biat almak suretiyle tüm herkesin mescitte toplanmasını istemiştir. 

Bazı kaynaklara göre Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’in isteğini yerine getirerek kendisine 

 
544 Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 52-53. 
545 Zührî, el-Meğâzî, 165; Ebû Dâvûd, “Harac”, 19 (No. 2977); İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/285. 
546 el-Enfâl 8/41. 
547 Şaban Öz, “Şia’nın Takiyye İnancı Çerçevesinde Hz. Ali’nin İlk İki Halife İle Münasebetleri”, 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/15 (2010), 45. 
548 Zührî, el-Meğâzî, 165; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/273; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 123; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/200-201; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/285; Hz. 

Fâtıma’nın Allah Resulü’nden üç ay sonra vefat ettiğine dair riayetler için bk. Taberî, Târîhu’l-Ümem 

ve’l-Mülük, 3/240; Hz. Fâtıma’nın vefat etmeden önce Hz. Ebû Bekir’e biat ettiğine dair rivayetler için 

bk. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/973; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/289. 
549 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ,  2/215; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 21; Belâzurî, Ensâbü’l-

Eşrâf, 1/565; Farklı rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/216; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 20; 

Hz. Peygamber’in vefatının ardından başta Hz. Abbas olmak üzere diğer Hâşimoğulları’nın Hz. Ali’ye 

biat etmek istemeleriyle ilgili rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/217; İbn Kuteybe, el-

İmâme ve’s-Siyâse, 21; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 285. 
550 Zührî, el-Meğâzî, 148; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 62; Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan 

İlişkileri, 54.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

63 

genel biatin yapıldığı gün biat ettiği ve eşinin vefatından sonra Hz. Ebû Bekir’e gelerek 

biatini yenilediği551 söylenmişse de rivayetlerin geneline baktığımızda Hz. Ali’nin 

biatinin Hz. Fâtıma’nın vefatından sonra olduğunu görmekteyiz.  

 Hz. Peygamber’in vefatının ardından Hz. Ali ve Hz. Abbas Hz. Ebû Bekir’den 

Fedek ve Hayber’deki arazilerin idâresini istemişlerdir. Hz. Ebû Bekir, Hz. Fâtıma’ya 

verdiği cevabı bunlara da vererek onları yanından eli boş bir şekilde göndermiştir. 

Resulullah’ın halifesinin böyle yapmasının nedeni, Hz. Peygamber’in üstlendiği bütün 

görevleri yürütmeyi kendi görevi olarak görmesiydi.552 Bazı görüşlere göre Hz. 

Fâtıma’nın Hz. Ebû Bekir’e küsmesindeki asıl sebep halife Hz. Ebû Bekir’in Hz. Ali’ye 

görev vermemesidir. 553 

“Hâşimoğulları, Hz. Peygamber’in manevi mirası olan hilafetin kendi hakları 

olduğunu düşündükleri gibi, tabii şekilde onun maddi mirasını da elde etmek 

istemişlerdir. Talep edilen arazi, onlar için bir toprak parçası olmaktan öte sembolik bir 

anlam taşımaktadır. Hâşimoğulları, hilafetten sonra, Resulullah’ın maddi mirasını da 

kaybederlerse, artık Kureyş ve Araplar nazarındaki itibarlarını kaybetmiş olacaklardır. 

Bu hadiseyi aynı şekilde Hz. Ebû Bekir de siyasi olarak değerlendirdiği için mirası 

vermemiştir.”554 

Hz. Fâtıma, Hz. Ebû Bekir’e biat etmediğinden dolayı Hz. Ali de halifeye biat 

etmekten geri kalmıştır. Hz. Fâtıma hayatta iken Hz. Ali biat etmemesine rağmen ciddi 

bir sorunla karşılaşmamıştır. Ama Hz. Fâtıma’nın vefatının ardından ashâb’ın kendisine 

karşı tavrı değişmiş, biat etmesi için baskılar artmıştır.555 Bu baskılar devam ederken 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Ali’nin biat etmesi için herhangi bir zor kullanmamıştır.556 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Ali’den biat almak ve yeniden aralarını düzeltmek için 

kendisine biat etmesi talebinde bulunmuştur. Bunun üzerine Hz. Ali, Hz. Ebû Bekir’e 

haber göndererek yanına yalnız gelmesini isteyince bu haberi duyan Hz. Ömer Hz. Ebû 

Bekir’e bir zarar verileceği endişesiyle onun yalnız gitmesini istememiştir. Hz. Ömer’in 

tüm ısrarlarına rağmen Hz. Ebû Bekir oraya yalnız gitme kararı almıştır. Hz. Ebû Bekir 

Hz. Ali’nin yanına gidince neden kendisine biat etmediğini sormuş Hz. Ali söz alarak 

şunları söylemiştir: “Senin faziletini ve üstünlüğünü biliyoruz. Seninle ne halifelik 

konusunda ne de başka bir konuda asla rekabete girmedim. Ama sizler halifelik işini 

bizden habersiz bir şekilde zorla aldınız. Allah Resulü’ne olan yakınlığınızı dile 

getirerek bu makamı aldınız. Ama biz size göre Resulullaha daha yakınız.” Hz. Ali’nin 

sözlerinden sonra ağlamaya başlayan Hz. Ebû Bekir sözü alarak: “Allah’a yemin ederim 

ki Allah Resulü’nün akrabaları bana benim akrabalarımdan da yakın gelir. Miras 

konusunda Allah Resulü ‘bize mirasçı olunmaz. Bizim bıraktıklarımız sadakadır.’ 

dediği için onun uyguladığı bir şeyi ben uygulamaktan geri kalmam” demiştir. Hz. Ebû 

Bekir’in konuşmasından sonra Hz. Ali: “Ey Ebû Bekir sen mescide git ben sana biat 

etmek için geleceğim” demiş ve Hz. Ebû Bekir Hz. Ali’nin yanından ayrılarak mescide 

gitmiştir.557 

 
551 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/187. 
552 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/520; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 109. 
553 Öz, “Şia’nın Takiyye İnancı Çerçevesinde Hz. Ali’nin İlk İki Halife İle Münasebetleri”, 46. 
554 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 168. 
555 Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 123; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/249-250; Bûtî, 

Fıkhu’s Siyre, 458. 
556 Hz. Ali’nin biat etmesi için Hz. Ömer’in zor kullandığına dair rivayetler için bk. İbn Kuteybe, el-

İmâme ve’s-Siyâse, 29-30. 
557 Zührî, el-Meğâzî, 165; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 124-125; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-

Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/434-435; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 926. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

64 

Hz. Ebû Bekir öğle namazını kıldıktan sonra minberde ashâba konuşma 

yaparken Hz. Ali mescide girmiş Hz. Ebû Bekir’in faziletinden ve bu göreve ne kadar 

layık birisi olduğundan bahsettikten sonra ona biat etmiştir. Bunu gören ashâb Hz. 

Ali’ye sevgi gösterisinde bulunup kendisini tebrik etmiştir.558 

“Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’e biatine baktığımızda kendisinin hilafet için 

birtakım beklentiler içinde olduğunu, bu şekilde yapılan ani biat karşısında şaşırmış 

olduğunu ve bunu hemen kabullenmediğini söylemek durumundayız. Bütün bunlardan 

sonra, Hz. Ali’nin hemen biata koşmuş olmasını kabul etmek, tarihi zeminde imkânsız 

gözükmektedir.”559  

Hz. Fâtıma’nın vefatından sonra Hz. Ebû Bekir’e biat eden Hz. Ali’nin bu süre 

zarfında halife ile arasının kötü olduğunu, onun işlerinde ona yardımcı olmadığını 

söylemek oldukça zordur. Zira ridde savaşları başlamış ve İslâm Devleti’ne karşı 

savaşlar meydana gelmiştir. Bu dönemde Hz. Ali gibi önemli bir şahsiyetin Hz. Ebû 

Bekir’i yalnız bıraktığını düşünmek yanlış bir düşüncedir. Kendisine sözlü olarak biat 

etmese bile fiilleriyle Hz. Ebû Bekir’in halife olduğunu kabul ettiğini söyleyebiliriz. 

“Hz. Ali’nin bizatihi görev için, Hz. Ebû Bekir’e başvurmuş olması, onun halife olarak 

Hz. Ali tarafından tanındığına delildir.”560 Son olarak şunu diyebiliriz ki, Hz. Ali Hz. 

Ebû Bekir’e eşinin vefatından sonra biat etmiştir. Bu esnada Hz. Ebû Bekir’e devlet 

işleriyle ilgili yardım gerektiğinde yardım etmekten kaçınmamıştır.561 

 

3.2.4.4. Ebû Süfyân 

 

 Hz. Ebû Bekir’e biat edildiği esnada Ebû Süfyân Hz. Peygamber’den almış 

olduğu bir görevden dolayı Medine dışında bulunmuştur. Allah Resulü’nün vefat 

haberini duyar duymaz Medine’ye gelen Ebû Süfyân,562 Hz. Ebû Bekir’in halife 

seçildiğini duyunca akrabalarına dönerek: “Ey Abdimenafoğulları! Ebû Bekir’in sizin 

üzerinize emir olarak atanmasına neden izin verdiniz? Ali ve Abbas nerede? Neden 

halifelik görevi Kureyş’in en zayıf ailesine verildi?” dedikten sonra Hz. Ali’nin yanına 

giderek: “Ey Ali! Uzat elini sana biat edeyim. Allah şahidim olsun ki, sen onay verirsen 

burayı Ebû Bekir’e karşı savaşacak askerlerle doldururum.” demiştir. Fakat Hz. Ali 

onun bu dediklerini kabul etmeyerek şunları söylemiştir: “Sen böyle yaparak insanlar 

arasında fitne çıkarmak istiyorsun. Sen Müslüman olmadan önce uzun bir süre İslâm 

için kötülük istemiş birisin. Senin vereceğin nasihate ihtiyacımız yoktur.”563 Hz. Ali’den 

istediğini bulamayan Ebû Süfyân Hz. Ebû Bekir’e biat etmek mecburiyetinde 

kalmıştır.564 

  “Ebû Süfyân’ın Hz. Ali’ye teklifi onun hâlâ Cahiliye Dönemi düşüncesini 

zihninde canlı tuttuğunu ve bunların geçerli olması için gayret gösterdiğini ortaya 

koymaktadır. Anlaşılan o ki, bu girişimiyle Cahiliyeden gelen ve iktidarın güçlü aileler 

 
558 Zührî, el-Meğâzî, 165-166; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/167; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 124-125; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/435; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 

12; Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 37. 
559 Öz, “Şii ve Sünni Tarih Yorumu Açısından Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’e Beyati Meselesi”, 192. 
560 Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 265; Öz, “Şia’nın Takiyye İnancı Çerçevesinde Hz. 

Ali’nin İlk İki Halife ile Münasebetleri”, 45. 
561 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 927. 
562 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/529; Zorlu, İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi, 222; İrfan Aycan, 

“Ebû Süfyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 1994), 10/231. 
563 Zührî, el-Meğâzî, 148; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/529; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 55.  
564 Aycan, “Ebû Süfyân”, 10/231; Farklı görüşler için bk. Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 

29. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

65 

arasında dolaşımı ve paylaşımı geleneğinin kırılmasını engellemeye çalışmıştır.”565 

“Ebû Süfyân halkın başına geçecek kişinin kavim ve kabilece üstün olmasının gereğine 

inanmıştır. O dönemde Hz. Ebû Bekir’in mensup olduğu Teym kabilesi, hem Hz. 

Ali’nin hem de Ebû Süfyân’ın kabilesine göre zayıftır.”566  

“Benî Ümeyye reisi Ebû Süfyân’ın bu siyasi tercihe itiraz için Benî Hâşim’in 

fiili adayı konumundaki Hz. Ali’ye askeri çözüm teklifinde bulunması, Kureyş’in tarihi 

iki rakip kabilesinin Ebû Süfyân’ın da teklifiyle gerekirse iktidarda yardımlaşıp rekabeti 

bırakabileceklerini göstermiştir. Ancak ikinci dereceden bir kabile ile böyle bir dirsek 

temasına rıza göstermemiştir. Zira bugün oluşturulacak Benî Hâşim iktidarı, gelecekte 

Benî Ümeyye’nin hilafeti anlamına geliyordu.”567 Ebû Süfyân’ın böyle davranmasının 

asıl nedeni Hz. Ali’nin başaa geçmesini istmesi falan değildir. Onun asıl amacı 

Müslüman olmasından ve İslâm’a karşı yaptıklarından dolayı ashabın kendisini halife 

seçmeyeceklerini bilmesidir.568 

 

3.2.4.5. Hâlid b. Saîd b. Âs 

 

Hâşimîler ve Benî Ümeyye kabilesi başlangıçta biata katılmazken, Benî Ümeyye 

içerisinden Ebû Süfyân ve Hâlid b. Saîd bir bakıma kendi kabilelerinin sözcüleri gibi 

hareket etmişlerdir. Hâlid b. Saîd de Ebû Süfyân gibi kabile taassubundan kurtulamamış 

ve hilafetin Teymoğullarına değil de Abdimenafoğullarından bir kabilede kalmasını 

istemiştir.569 

Hz. Ebû Bekir’e biat edildikten sonra Medine’ye gelen Hâlid b. Saîd, Hz. Osman 

ve Hz. Ali’ye: “Abdimenafoğullarından, sizin üzerinize bir başkasının halife 

olmasından dolayı memnun musunuz?” diye sormuştur. Hâlid’in Hz. Ebû Bekir’e karşı 

söylemiş olduğu sözleri duyan Hz. Ömer bunu Hz. Ebû Bekir’e bildirse de Hz. Ebû 

Bekir Hâlid’in böyle bir şey demesine imkân vermemiştir. Hâlid b. Saîd üç ay boyunca 

Hz. Ebû Bekir’e biat etmeden durmuştur. Hâlid’in evinde bulunduğu bir esnada Hz. Ebû 

Bekir ona uğrayarak selam verdikten sonra Hâlid’e: “Müslümanların bana biat ederek 

katıldıkları hayırlı işe senin de katılmanı istiyorum.” demiştir. Hâlid ise, akşam gelip 

kendisine biat edeceğini söylemiş ve daha sonra Hz. Ebû Bekir minberde iken Hâlid b. 

Saîd gelip kendisine biatte bulunmuştur.570 

 Yukarıda saydığımız kişiler haricinde Talha b. Ubeydullah, Zübeyr b. el-Avvam, 

Mikdad b. Esved, Selmân-ı Fârisî, Ebû Zer el-Gıfârî ve Ammar b. Yâsîr gibi 

şahsiyetlerin de Hz. Ebû Bekir’e biatte geciktikleri söylenmiştir.571 

 

 
565 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 141. 
566 Âdem Apak, Hz. Osman Dönemi Devlet Siyaseti (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 70. 
567 Şaban Öz, “İlk Dönem İslâm Toplumunda Siyasi Algı Değişimi Üzerine”, Kahramanmaraş Sütçü 

İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/21 (2013), 7. 
568 İbrahim Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri-İslâm Öncesinden Abbasilere Kadar- (Ankara: TDV 

Yayınları, 2011), 226; Apak, Hz. Osman Dönemi Devlet Siyaseti, 70; Apak, Erken Dönem İslâm 

Tarihinde Asabiyet, 142; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 28; Azimli, Dört Halifeyi Farklı 

Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 67. 
569 İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/975; Balcı, Sadık Halife Hz. Ebû Bekir, 74; Ağırakça, 

İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 72. 
570 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 4/91; Şiddetli muhalefetlerine rağmen Hz. Ebû Bekir, Hâlid b. Saîd 

veya diğer muhaliflere karşı aynı sertlikte karşılık vermemiş ve ılımlı bir politika gütmüştür. Bir bakıma 

muhaliflerin topluma uymalarını sağlamıştır. Nitekim gerek Ebû Süfyân ve oğullarına gerekse Hâlid b. 

Saîd’e verdiği görevlere baktığımızda bunu görmekteyiz. Balcı, Sadık Halife Hz. Ebû Bekir, 76. 
571 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/187; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 244, 285. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

66 

3.3. Üsâme Ordusu 

  

Hz. Peygamber vefat etmeden önce Müslümanlara Rumlara karşı savaşmaları 

için emir vermiş ve ordunun başına Üsâme b. Zeyd’i komutan olarak atamıştır. Orduya 

komutan olarak Üsâme gibi genç bir sahâbînin atanmasına karşı çıkan bazı sahâbîler: 

“İlk Müslümanlar’ın başına komutan olarak bir çocuk mu atanıyor?” diye tepki 

gösterince Allah Resulü öfkeyle şunları söylemiştir: “Bana Üsâme’yi orduya komutan 

olarak atamamla ilgili aranızdan bazılarının sözleri ulaştı. Sizler Üsâme hakkında 

dedikodu yaptığınız gibi daha evvel komutan olarak atanan babası için de dedikodu 

yapmıştınız. Allah’a yemin olsun ki Zeyd komutanlığa layık birisiydi. Oğlu Üsâme de 

aynı şekilde layıktır. Üsâme aranızdaki en hayırlı insanlardan biridir. Ona sürekli 

hayırda bulunun.”572 Allah Resulü bu sözleriyle, her türlü sınıf ayrımına karşı olduğunu 

açık bir şekilde belirtmiştir. İnsanlar, kabilelerine veya başka bbir ayrıcalığa göre değil 

sadece takvalarına, davaya bağlılık derecelerine göre değerlendirilmelidir.573 Hz. 

Peygamber, Müslümanlar arasındaki otoriteyi sağlamak, işi ehil olan kişiye vermek 

istemiştir. Zeyd gibi şehid bir komutanın oğluydu ve babasından harb sanatını iyi 

öğrenmişti. Yiğit ve kaahraman bir kişiliğe sahipti.574 Hz. Peygamber’in öfkelendiğini 

gören sahâbîler Üsâme ile ilgili sözlerini geri alarak savaşa gitmek için hazırlık 

yapmaya başlamışlardır. 

Üsâme b. Zeyd’in komutan olarak atandığı ordunun içerisinde Hz. Ömer, Zübeyr 

b. el-Avvam gibi önemli şahsiyetler yer almıştır.575 Üsâme b. Zeyd ve ordusu el-Cürf 

denen yere gelip karargâh kurdukları sıra Allah Resulü’nün vefat haberi orduya ulaşınca 

Müslümanlar Medine’ye geri dönmüşlerdir. Büreyde b. Husayb elindeki Üsâme b. 

Zeyd’in sancağıyla beraber Hz. Peygamber’in evinin önüne kadar gelmiştir. 

Müslümanlar Hz. Ebû Bekir’e biat ettikten sonra halife Büreyde b. Husayb’a bu sancağı 

alıp Üsâme b. Zeyd’in evine götürmesini ve savaş bitene kadar sancağın çözülmemesini 

emretmiştir.576 

Hz. Peygamber’in vefatı ile beraber, daha önce İslâm’a kabul etmiş fakat 

kalpleri tam olarak İslâm’a ısınmamış bazı kabileler Allah Resulü’nün vefatından sonra 

İslâm Devletine bağlı olmadıklarını belirterek irtidat etmeye başlamışlardır. Mürted 

olan kabilelerin yanında zekât vermeyeceklerini bildirerek diğer bazı kabilelerin de 

isyan etmeleri, İslâm Devleti için tehlike arz etmiştir.577 Hz. Ebû Bekir, Üsâme 

ordusuna hareket etmeleri için emir verince sahâbeden bazı kimseler: “Eğer ordu 

buradan ayrılırsa Medine savunmasız kalır ve dinden dönen kabileler bunu fırsat bilerek 

şehre saldırırlar.” demişlerse de Hz. Ebû Bekir: “Allah’a yemin olsun ki vahşi 

hayvanların beni parçalayacağını bilsem dahi Allah Resulü’nün başlatmış olduğu bir işi 

 
572 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171, 4/61; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/474; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/180; Şeriati, İslâm Nedir Muhammed Kimdir, 434.  
573 Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 19; Sırma, 

Müslümanların Tarihi, 2/35. 
574 Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 31. 
575 Bu orduya Hz. Ebû Bekir’in de süvari olarak katıldığına dair rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-

Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/170, 4/61; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/384; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/251; 

Bu rivayetlerde her ne kadar ordunun içinde Hz. Ebû Bekir’in olduğu söylenmişse de bu rivayetler 

zayıftır. Zira savaş kararının alındığı zamanlarda Allah Resulü Hz. Ebû Bekir’e Müslümanlara namaz 

kıldırması için görev vermiştir. Hz. Ebû Bekir’in hem imamlık yapıp hem de asker olarak savaşa 

katılması mümkün olmadığından bu savaşta yer almadığı kanaati ortaya çıkmaktadır. İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 5/251; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 39. 
576 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1121; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171.  
577 Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 47; Başköylü, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde 

Devlet-Halk Münasebetleri, 149. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

67 

yarı yolda bırakmam” cevabını vermiş ve Üsâme’ye dönerek: “Allah Resulü’nün seni 

yönlendirdiği tarafa doğru hareket et” emrini vermiştir.578 Hz. Ebû Bekir böyle yaparak 

her zaman ki gibi Allah Resulü’nün sünneti üzere bir idâre ortaya koymaya azami 

gayret göstermiştir. Hz. Peygamber’in uygulamalarını harfiyen yerine getirmeye 

çalışmıştır.579 

Ordu hareket etmeden Hz. Ebû Bekir, Üsâme’ye gelerek Hz. Ömer’e ihtiyacı 

olduğunu belirttikten sonra onun savaşa götürülmemesini ve Medine’de kendisine 

yardımcı olması için bırakılmasını istemiştir. Üsâme b. Zeyd Hz. Ebû Bekir’in bu 

isteğini kabul ederek Hz. Ömer’i savaşa götürmemiştir.580 “Hz. Ebû Bekir devlet 

başkanı olarak istese, Üsâme b. Zeyd’in izni olmadan Hz. Ömer’i yanında ibkâ 

edebilirdi. Fakat öyle yapmadı. Çünkü Hz. Ömer ordunun içerisindedir ve ordunun 

sorumluluğu da Üsâme’ye aittir. Muhtemelen Hz. Peygamber Üsâme’yi komutan tayin 

ettiğinden, Hz. Ebû Bekir böyle davranmıştır.”581 

Hz. Ebû Bekir Üsâme’yi ve beraberindeki Müslümanları yolcu etmek için 

onlarla biraz yürümüştür. Hz. Ebû Bekir’in yaya geldiğini gören Üsâme: “Ey 

Resulullah’ın halifesi! Ya sen de binersin yahut ben de inip senin gibi yaya 

yürüyeceğim” demişse de bunu kabul etmeyen Hz. Ebû Bekir: “Allah’a yemin olsun ki 

sen inmeyeceksin ben de binmeyeceğim. Allah yolunda ayaklarım tozlanmasın mı? Zira 

savaşa katılan gazilerin attıkları her adım için onlara sevap yazılır.” dedikten sonra 

Üsâme’ye şu nasihatlerde bulunmuştur: “Ben Allah Resulü’nün sana tavsiyede 

bulunduğunu duydum. Onun emrini yerine getir. Ben Allah Resulü’nün emrini yerine 

getirmeye çalışıyorum. Sözünüzde durun, kimseye ihanet etmeyin. Ganimet mallarından 

çalmayın. Çocuk, yaşlı ve kadınları öldürmeyin. Ağaçlara ve hayvanlara zarar 

vermeyin. Emanetini ve yapacağın emelin sonucunu Allah’a havale ediyorum.”582 Daha 

sonra Üsâme ordusu yola çıkmış ve 40 gün583 süren seferin ardından düşman ordusunu 

mağlubiyete uğratmış bir şekilde Medine’ye geri dönmüşlerdir. Bunu gören 

Müslümanlar Allah’a hamd ettikten sonra sevinç çığlıkları atmaya başlamışlardır.584 

“Ordunun Medine’ye dönüşü ile birlikte halifenin eli daha da güçlenmiş, o sıralarda 

merkezi yönetime karşı çıkan ve zekâtlarını vermeyen isyancılara karşı kullanabileceği 

büyük bir orduya kavuşmuştur.”585  

Üsâme b. Zeyd’in Suriye taraflarına gönderilmesinin iki büyük yararı olmuştur. 

Birincisi, Müslümanların, Rumlardan ve Gassanilerden korkmadıklarını göstermiş, 

böylece Suriye fethi için ilk adım atılmıştır. İkincisi ise, merkezi idâreye karşı isyan 

etmiş olan mürted kitlelerin zihninde şu düşünce oluşmuştur: ‘Eğer Müslümanlar çok 

kuvvetli olmasalardı, isyanların her tarafta patlak verdiği bir anda, böylesi bir orduyu 

 
578 Zührî, el-Meğâzî, 174; Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1121; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171; 

Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/475; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/427; İbnü’l-

Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/194-195; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 60. 
579 Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki Yeri, 88. 
580 Zührî, el-Meğâzî, 174; Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 54; Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1121; İbn Sa‘d, et-

Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/384, 474.  
581 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 70; Sırma, Müslümanların Tarihi, 2/53-54; Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek 

Halifeler Dönemi, 49; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 70. 
582 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1122; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-196; Seyyid Kutup, Fî Zilâl-il 

Kur’ân, çev. Salih Uçan, Vahdettin İnce (İstanbul: Dünya Yayıncılık, 1991), 10/370. 
583 Farklı rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-

196. 
584 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 54; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/474; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 2/427; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/196-197; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 60. 
585 Kenan Eceoğlu, Hz. Ebû Bekir Dönemi Devlet Bürokrasisi (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 110. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

68 

Suriye’ye gönderebilirler miydi?’586 Böylece irtidat eden kabileler İslâm Devleti’nin 

gücünü gördüklerinden korkuya kapılmışlardır.587 

 

3.4. Ridde Savaşları588  

 

Hz. Peygamber’in vefat haberi tüm Arap Yarımadasına yayılmaya başlayınca, 

İslâmiyet’in din olarak henüz derinleşmediği ve siyasi kuvvet olarak da henüz iyice 

yerleşmediği bölgelerde bazı Yahudi ve Hristiyan kabileler İslâm dinini yeni kabul 

etmiş, kalpleri İslâm’a tam manası ile ısınmamış olan bazı kabile mensuplarını dinden 

dönmeğe teşvik etmişlerdir. Allah Resulü’nün vefatını fırsat bilen bazı kabileler zekât 

vermeyeceklerini söyleyerek isyan etmiş bazıları ise İslâm dinini terk edip yalancı 

peygamberlere inanıp irtidat589 etmişlerdir.590  

Hz. Ebû Bekir’in hilafeti döneminde İslâm’dan dönen ve reislerinin 

peygamberlik iddiasına kalkıştığı üç büyük grup vardır. Bunların başında Yemen’de 

Esved el-Ansî, Yemâme’de Hanîfeoğulları ile birlikte Müseylimetü’l-Kezzab ve 

Esedoğulları kabilesinden Tuleyha İbn Huveylid adındaki kimselerdir.591 Bunların 

yanında Secâh adında bir kadın ile Bahreyn, Umman ve Hadramevt’te bulunan kabileler 

irtidat etmişlerdir. Sadece Kureyş ile Sakifeliler isyan etmemişlerdir.592 

Hz. Peygamber’e bağlılığını bildiren kabileler, onun vefatının ardından bu 

bağlılığı kişisel bir antlaşma sayarak, “Muhammed sadece Kureyş kabilesinin 

peygamberidir bizim peygamberimiz değildir” demişlerdir. İrtidat eden ve zekât 

vermeyeceklerini söyleyen bu kabilelerin isyanlarında kabile asabiyetleri ihmal 

edilemez derecede etkili olmuştur. O kadarki, dinden dönen bu kabileler: “Kureyş 

kabilesinin peygamberi varsa, bizim de peygamberimiz var” veya “Namaz kılarız fakat 

 
586 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/196-197; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû 

Bekir’in Hilafet Dönemi, 87-88; İsrafil Balcı, Hz. Ebû Bekir Döneminde Diplomatik Münasebetler ve 

Antlaşmalar (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

1996), 65.  
587 Üsâme b. Zeyd’in sefere gönderilmesi ile ilgili geniş bilgi için bk. Zehebî, Târihu’l-İslâm, 3/19-21. 
588 “Ridde savaşlarının tamamen dinden dönenler ile yapıldığını söylemek hata olur. Bu savaşta iki grup 

ile savaşılmıştır. Birinci grup yalancı peygamberler ikinci grup ise İslâm’ın bir kısım emir ve hükümlerini 

kabul edip bir kısmını reddedenlerdi. Birinci gruptakiler daha önce İslâm’a girip Müslüman olmalarına 

rağmen daha sonra sahte peygamberlerin etrafında toplanan ve İslâm’ı bir din olarak benimsemekten 

vazgeçip dinlerini terk edenler, dinden dönenlerdi. Bunların gayeleri, kabilelerini kendi nüfuzları 

etrafında toplayarak, onların İslâm devletine tâbi olmalarını engellemek ve Medine’deki devlet gibi bir 

devlet oluşturmak arzusu idi. İkinci gruptakiler ise İslâm dairesi içinde kaldıklarını, namaz kılacaklarını, 

fakat zekât vermeyeceklerini söyleyerek İslâm devletine karşı gelenlerdi.” Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 74; 

Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 93; Elias Shoufany, 

“Hz. Ebû Bekir Döneminde Elde Edilen Başarılar” çev. Ahmet Turan Yüksel, Murat Ak. İSTEM 3/6 

(2005), 282. 
589 Ridde, İrtidat: “İslâm’dan dönmek, İslâm dinini terk etmek demektir. İrtidat edene Mürted denir.” 

Üçok, İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler, 17; Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 166; Apak, 

Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 154; Bahriye Üçok, “Ridde”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7/s.y. (1958-1959), 97. İrfan İnce, “Ridde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

(Ankara: TDV Yayınları, 2008), 35/88.  
590 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 48; Taberî, Taberî Tefsiri, 2/329; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 59-60; Üçok, 

İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler, 31; Ramazan Hurç, “Hz. Ebû Bekir Döneminde Bağımsızlık 

Hareketleri (İrtidat ve İrticâ), Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergis c.y./3 (1998), 34; Üçok, 

“Ridde”, 102; Devletin topladığı vergi (zekât) hakkındaki geniş bilgi için bak. Köse, Medine’de Sosyal 

Hayat-Dört Halife Dönemi-, 257-258. 
591 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 49-50; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in 

Hilafet Dönemi, 107. 
592 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/201. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

69 

zekât vermeyiz. Verirsek de Ebû Bekir’e vermeyiz, vallahi mallarımız gasp edilmez.” 

diyerek kabile rekabeti duygusuyla hareket eden bazı kimseler zekât vermeyi 

reddederek inanmadıkları peygamberlerinin peşlerine düşmüşlerdir.593 Zekâtlarını Hz. 

Peygamber’den başkasına vermeyeceklerini söyleyen kabileler şu ayeti delil olarak 

getirmektedirler: “Ey Muhammed! Mallarının bir kısmını, kendilerini temizleyip 

arıtacak sadaka olarak al, onlara dua et, senin duan onlar için bir güvendir.”594 Diğer 

bazı kabileler de “Muhammed aramızda peygamber olarak vardı ve bizler ona itaat 

ettik. Ama Muhammed öldü. Biz neden Ebû Bekir’e itaat edelim?”595 demişlerdir. 

Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce göndermiş olduğu elçiler Medine’ye geri 

döndükleri esnada Allah Resulü’nün vefat ettiğini gördüklerinde gittikleri yerler ile 

edindikleri bilgileri halife seçilen Hz. Ebû Bekir’e ulaştırmışlardır. Bu bilgilerde irtidat 

edenlerin bilgilerinin yanı sıra, onlara inanan kabileler ve kabilelerin güçleri hakkında 

bilgiler mevcuttur. Hz. Ebû Bekir elçilerin getirdikleri haberler neticesinde devletin 

birliğini tekrardan nasıl sağlayacağına dair planlar yapmıştır.596 

İrtidat ettiklerini ve devlete zekât vermeyeceklerini söyleyen kabilelere karşı Hz. 

Ebû Bekir sahâbîlerle istişarede bulunduktan sonra savaşma kararı almıştır. Hz. Ebû 

Bekir’in bu kararına karşı çıkan Hz. Ömer gibi bazı sahâbîler: “Sen Müslümanlarla mı 

savaşacaksın? Onların kalpleri tam olarak İslâm’a ısınana kadar onlarla savaşma!” 

diyerek ona bu kararının yanlış olduğunu ve her ne kadar da isyan etmiş olsalar da bu 

kabileler ile savaşmaması tavsiyesinde bulunmuşlardır. Buna karşın Hz. Ebû Bekir: 

“Ben zekât ve namazın arasını ayırmam. Eğer onlar Allah’ın ve Peygamber’inin farz 

kıldığı bir yuları dahi bana vermezlerse, o zekât mallarını onlardan alıncaya kadar 

savaşırım” demiştir.597 Hz. Ömer: “Nasıl olur da onlarla savaşmayı, onları öldürmeyi 

düşünürsün? Şüphesiz ki Resulullah: ‘Bana, insanlar ile Allah’tan başka ilah olmadığına 

ve Muhammed onun elçisidir diyene dek savaşmam emredildi. Her kim bunları söylerse 

canı ve malı güvendedir’ demiştir.” Hz. Ömer’in ve diğer bazı sahâbîlerin itirazlarına 

rağmen bu konuda kesin kararlı olan Hz. Ebû Bekir geri adım atmayarak bu kabileler ile 

kesinlikle savaşılacağını belirtmiştir. Hz. Ebû Bekir’in bu kararını daha sonra Hz. Ömer 

şöyle açıklamıştır: “Allah’a yemin olsun ki, Ebû Bekir’in savaşma konusundaki bu 

kararlılığının Allah tarafından verildiğini gördüm ve anladım ki hak olan da budur.”598 

İrtidat olayları kabileler arasında yayılınca Hz. Ebû Bekir minbere çıkarak 

ashâba şöyle seslenmiştir: 

“İslâmiyet, gariptir, dışlanmıştır. İp çürümüştür. Zaman eskimiştir. 

Müslümanlar, İslâm’dan uzaklaşmışlardır. Allah, Ehl-î Kitaba gazap etsin, onlara 

yanlarındaki bir iyilik karşısında hayır vermesin. Yanlarında bulunan şerri de onlardan 

uzaklaştırmasın. Onlar, kitaplarını değiştirdiler ve kitaptan olmayan şeyleri kitaba 

kattılar. Araplar güven içindedirler. Kendilerini Allah tarafından bir koruma altında 

 
593 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/99; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/339; Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. 

Saîd İbn Hazm, Esmâ’ül-Hulefa ve Fütühu’l-İslâm, çev. Şaban Öz, (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2004), 

71; Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, 90; Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 148-149; Uçar, Güç 

ve Değer, 116; Fayda, “Ridde”, 35/91-92. 
594 el-Tevbe 9/103. 
595 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/261-262. 
596 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/242-243; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/201-202. 
597 Mâlik, “Zekât”, 30; Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 52,54; Ebû Dâvûd, “Zekât”, 9 (No. 1556); İbn Kuteybe, 

el-İmâme ve’s-Siyâse, 35; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/99; Nesaî, “Zekât”, 23 (No. 2443); Taberî, Taberî 

Tefsiri, 2/329; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/339; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 60-61. 
598 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 52; Müslim, “İman”, 32; Ebû Dâvûd, “Zekât”, 9 (No. 1556); İbn Kuteybe, el-

İmâme ve’s-Siyâse, 35; Tirmizî, “İman”, 38 (No. 2607); Nesaî, “Cihad”, 25 (No. 3092-3094); Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 59-61.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

70 

sanıyorlar. Oysa onlar, Allah’a ibadet etmiyor ve ona dua etmiyorlar. Allah da onları 

dar bir geçime soktu. Onları dinden uzaklaştırdı. Allah, onların sonunu Muhammed ile 

getirdi. Onları, en hayırlı ümmet kıldı. Kendilerine tâbi olan kimseler vasıtasıyla onlara 

yardım etti. Onları başkalarına muzaffer kıldı. Nihayet Allah, Peygamber’i vefat ettirdi. 

Şeytan onları, kendi bindiği bineğe bindirdi. Ellerinden tutup onları helake 

sürükledi.”599 

“Muhammed, ancak bir peygamberdir. Ondan önce de peygamberler geçmişti. 

Ölür veya öldürülürse geriye mi döneceksiniz? Geriye dönen, Allah’a hiçbir zarar 

vermez. Allah, şükredenlerin mükâfatını verecektir.”600 

“Doğrusu çevrenizde bulunan Araplar, koyunlarını ve develerini zekât olarak 

vermek istemiyorlar. Onlar dine dönseler de daha önceleri dinde değillerken Peygamber 

onlara hiç ihtiyaç hissetmemişti ve siz de Müslüman olarak bugünki kadar hiçbir zaman 

güçlü olmamıştınız. Bu da Peygamberinizin önceki bereketi sayesindedir. O, sizi her 

şeye yetecek Mevla’ya ısmarlamıştır. O Mevla ki, onu yolunu kaybetmiş olarak buldu 

da doğru yola iletti. Onu muhtaç olarak buldu da zengin kıldı.”601 

“Bir ateş çukurunun kenarında idiniz, sizi oradan kurtardı”602 Yemin ederim ki, 

Allah’ın sözü yerine getirilinceye, ona verilen vaat tam olarak gerçekleştirilinceye kadar 

Allah’ın dini uğruna savaşmaktan bir an olsun vazgeçecek değilim. Nihayet bizden şehit 

olarak öldürülen, cennetlik olacaktır. Hayatta kalan gaziler de Allah’ın arzında, onun 

halifesi ve nesli olarak kalacaktır. Bu Allah’ın hak olan hükmüdür ve tersi 

düşünülemeyecek olan buyruğudur.”603  

“Allah, içinizden inanıp yararlı iş işleyenlere, onlardan öncekileri halef kıldığı 

gibi, onları da yeryüzüne halef kılacağına dair söz vermiştir.”604 

Abdullah b. Abbas, Hz. Ebû Bekir’in almış olduğu bu kararın ve Hz. Ebû 

Bekir’in halife seçilmesinin ne kadar doğru bir karar olduğunu şu cümleleri ile 

açıklamaktadır: “Resulullah vefat ettikten sonra öyle bir durumda olduk ki, şayet yüce 

Allah bize Ebû Bekir’i ihsan etmemiş olsaydı, helak olup gidebilirdik. O, bizi çocuklu-

çocuksuz her bir devenin sırtında çarpışmaya her bir Arap bölgesine gitmeye ve 

ölümümüz gelinceye kadar yalnız Allah’a ibadet etmek üzere topladı ve birleştirdi. 

Allah, Ebû Bekir’e onlarla savaşmak azmini vermişti. Allah’a yemin ederim ki o, irtidat 

edenlerle savaşmaktan başka bir şeyi kabul etmiyordu.”605 

 Hz. Ebû Bekir, inkârcılara karşı savaşmak için göndereceği orduyu toplayıp 

onlara şu ayet-i kerîmeleri okuyarak ikazda bulunmuştur: 

 “Ey iman edenler! Yakınınızda bulunan inkârcılarla savaşın; sizi kendilerine 

karşı sert bulsunlar. Bilin ki Allah, kendisine karşı gelmekten sakınanlarla 

beraberdir.”606 

 “Allah’a ve ahiret gününe inanmayanlarla savaşın.”607 

 
599 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/262-263. 
600 el-Âl-i Îmran 3/144. 
601 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/262-263. 
602 el-Âl-i Îmran 3/103. 
603 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/262-263. 
604 el-Nûr 24/55. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/262-263 (A). 443-444 (T); Hasan, Katâde ve 

diğerleri; “Ey İnananlar! Aramızda dininden kim dönerse bilsin ki, Allah, sevdiği ve onların kendisini 

sevdiği bir millet getirir.” el-Mâide 5/54 ayetiyle ilgili olarak, ayette sözü edilen kişilerin Hz. Ebû Bekir 

ve arkadaşları olduğunu söylemişlerdir. Zekât vermeyenlere ve İrtidat edenlere karşı savaşmalarından 

dolayı bu ayetin onlara işaret ettiği belirtmişlerdir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/262-263. 
605 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/201 (A). 2/293 (T). 
606 el-Tevbe 9/123.  
607 el-Tevbe 9/29. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

71 

 Hz. Ebû Bekir gerek Üsâme b. Zeyd’in ordusunu sefere gönderirken gerekse 

irtidat edenlere karşı askerleri cesaretlendirirken Kur’ân-ı Kerîm’den ayetler okuyarak 

askerlerin motivasyonunu arttırmaya çalışmıştır. Bunu yapmasındaki asıl amaç ise farklı 

düşüncelerdeki608 Müslümanları ikna ederek kararını desteklemelerini sağlamak 

istemesidir.609 

“Hz. Ebû Bekir’in savaşmak konusundaki bu ısrarı İslâm’ın Arabistan 

Yarımadasında varlığını devam ettirmesi, devletin birliğini sağlaması ve isyan eden 

kabilelere gözdağı vermesi açısından oldukça önemlidir. Eğer bu konuda ısrar etmiş 

olmasaydı Hz. Peygamber’in emaneti olan İslâm Devleti’nin birlik ve beraberliği 

bozulmuş olacak ve Arap Yarımadası’nın dışına yapılacak tebliğ faaliyetleri ile fetih 

hareketleri olmayacaktı.”610 

Hz. Ebû Bekir döneminde baş gösteren isyanların sebepleri arasında, ekonomik 

ve siyasi nedenler, kabile asabiyeti, Cahiliye taassubu, kabile istiklaline bağlılık gibi 

maddeleri sayabiliriz.611  

 “İrtidat eden ve zekât vermeyi reddeden Arap kabileleri, Hz. Peygamber ile 

yapmış oldukları antlaşmaları onun vefatından sonra sadece kendisi ile yaptıkları için 

ondan sonra devletin başına geçecek kişi ile bu antlaşmayı yürütmek zorunda 

olmadıklarını düşünerek tek taraflı olarak fesih etme kararı almışlardır. Bunun 

neticesinde Allah Resulü’ne verdikleri zekât mallarını Hz. Ebû Bekir’e 

vermeyeceklerini bildirmişlerdir. Bu kabileler devlete zekât vermeyerek hem ekonomik 

olarak özgürleşmek istemişler hem de zekât vermenin devlete boyun eğmek olduğunu 

bildiklerinden önceki özgürlüklerine kavuşmak adına böyle bir işe girişmişlerdir.”612 

Hz. Ebû Bekir’in de zekât vermek istemeyenler ile savaşmakta ısrar etmesinin asıl 

nedeni zekâtı bahane ederek devletin otoritesini ortadan kaldırmaya çalışanlara karşı 

devlet otoritesini korumak olarak açıklayabiliriz. 

 Ayrıca “İslâm’ın önemli ibadetlerinden biri olan zekâtın Hz. Peygamber’in 

vefatından hemen sonra verilmek istenmemesi, ileriki zamanlarda diğer bazı ibadetlerin 

yapılmasında tembelliklerin ortaya çıkmasına ve hatta ibadetlerin kaldırılmasına neden 

bile olabilirdi. Zira bugün zekât gibi önemli bir konuda taviz veren bir devlet başkanı 

ileri ki zamanlarda başka tavizleri de gayet tabii verebilirdi.”613  

 Arap kabilelerinin zekât vermemelerini sadece ekonomik sebep olarak 

açıklamak yanlış olur. Zira zekât vermek devlete boyun eğip bağlı olduğunu göstermek 

demektir. Zekât verilmediği takdirde bir başkaldırı ve isyandan söz edebiliriz. Onun için 

zekât vermeyenler hem siyasi hem de ekonomik açıdan devlete bağlı kalmak 

istememişler diyebiliriz. 

 
608 Ashâb arasında her ne kadar isyan edenlerin olduğunu söyleyenler var ise de onların Müslüman 

olduklarını düşünen bazı kimseler Hz. Ebû Bekir’in onlara karşı savaş ilan etmesine karşı çıkmışlardır. 

Diğer bazı kimseler ise Üsâme ordusunun gönderilmesinden sonra Medine’nin savunmasız kalacağını 

düşündüklerinden savaşa karşı çıkmışlardır.  
609 Ayar, “Hz. Ebû Bekir Dönemi Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak Kullanılması”, 165. 
610 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 85; Aydın, İslâm’ın Tarih Sosyolojisi, 138-139; 

A. Serdar Özlü, Dört Halife Döneminde İç Güvenlik, (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003), 47; M. Bahaüddin Varol, “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme 

Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, İSTEM 3/6 (2005), 213. 
611 Üçok, İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler, 30-31; Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 

145. 
612 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 74; Adnan Demircan, “Dört Halife Döneminde Zekât Uygulamaları”, 

Tarihte ve Günümüzde Zekât Uygulamaları: Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı (03-04 Aralık 2016, 

2017), 116. 
613 Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 11. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

72 

 “Ridde savaşlarının Müslümanlara ikisi müspet biri menfi olmak üzere üç tesiri 

olmuştur. Müspet tesirlerinden ilki: Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesi esnasında 

aralarına soğukluk girmiş olan Ensar ve Muhacir’in İslâm Devleti’ni savunmak adına 

tekrardan birlik haline gelmeleridir. İkincisi ise: Ridde olayları ile beraber Hz. 

Peygamber döneminden bu yana içlerindeki kini kusan kabilelerin gerçek yüzleri ortaya 

çıkmıştır. Kimin dost kimin düşman olduğu gün gibi aşikâr olmuş ve ileride yapılacak 

olan savaşlardan ciddi zararlarla ayrılmanın önüne bir nevi geçilmiştir. Menfi tesir ise: 

Ridde savaşlarının, İslâm’ın tez zamanda çok geniş coğrafyalara yayılmasını bir 

süreliğine engellemiş olması ve birçok Müslümanın kanının bu savaşlar esnasında 

dökülmüş olmasıdır.”614 

 

3.4.1. Zu’l-Kassa Savaşı 

 

Hz. Peygamber vefatının ardından Esed, Gatafân ve Tay kabileleri, Tuleyha’nın 

etrafında toplanmışlardır. Esed kabilesi Semîrâ’da, Fezâre ve Gatafânlılar da Taybe’nin 

güney kısmında Tay kabilesi ise kendi topraklarının içinde bir araya gelmişlerdir.615 

Abs, Sa’lebe b. Sa’d ve Mürre kabileleri ise Rebeze’nin Ebrak denilen yerinde 

toplanmışlar ve Benî Kinâne’den bir kısım kişiler onlara katılmıştır. Kalabalık 

olduklarından dolayı bölge onlara dar gelmeye başlayınca iki gruba ayrılmak zorunda 

kalmışlardır.616 İkiye ayrılan gruplardan biri Ebrak’ta kalırken, diğer grup da Zu’l-Kassa 

denilen yere gitmiştir. Tuleyha onların başına geçmesi için kardeşi Hibal’ı göndermiştir. 

Hibal aralarında Düelli, Leysli ve Müdlicli kimselerin de bulunduğu grubun başına 

geçmiştir. Ebrak’ta kalan Mürre’nin başında ise Avf b. Fülan b. Sinan kalmıştır.617 Bu 

kabileler namaz kılacaklarını fakat zekât vermeyeceklerini bildirmeleri adına Hz. Ebû 

Bekir’e gruplar halinde elçiler göndermişlerdir. Bu elçilerin sözlerini işiten Hz. Ebû 

Bekir: “Allah’a yemin ederim ki benden bir deve yularını dahi esirgeyen olursa onunla 

savaşacağım.” diyerek onların bu tekliflerini reddetmiş ve onları huzurundan 

kovmuştur.618 Hz. Ebû Bekir elçileri gönderdikten sonra Müslümanları Mescid-i 

Nebevi’ye toplayarak onlara şöyle bir konuşma yapmıştır: 

 “Etrafımızdaki insanlar küfre döndüler. Yeryüzündeki insanlar sizin az 

olduğunuzu görmüşlerdir. Siz onların gece vakti mi yoksa gündüz vakti mi geleceklerini 

bilmiyorsunuz. Onların size en yakın olanları bir beridlik mesafededir. Onlar, sadece 

namaz kılmalarını ama zekât vermemelerini kabul etmemizi, kendileriyle 

anlaşacağımızı ümid ediyorlardı ama bu tekliflerini kabul etmedik. Siz onlar için gerekli 

hazırlığı yapın. Onlar size saldırabilirler.”619 

Hz. Ebû Bekir dışarıdan gelebilecek tehlikelere karşı Medine’nin dağ yollarına 

gözcüler yerleştirmiştir. Bu gözcüler arasında, Hz. Ali, Talha b. Ubeydullah, Zübeyr b. 

el-Avvam ve İbn Mes’ud yer almıştır.620 

Hz. Ebû Bekir’in teklifini kabul etmediği bu kabileler Medine’nin askerî açıdan 

güçsüz olduğunu ve saldırmaları halinde kesinlikle galip gelecekleri haberlerini kendi 

kabilelerine bildirmişlerdir. Bu durumu öğrenen kabileler Medine’nin güçsüz 

 
614 Üçok, “Ridde”, 112-113; Ridde savaşları ile ilgili geniş bilgi için bk. Zehebî, Târihu’l-İslâm, 3/27-32. 
615 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/244; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 5/264. 
616 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/244. 
617 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/244; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203. 
618 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/264. 
619 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/245 (A), 3/242 (T); İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/264. 
620 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/245; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 5/261-262. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

73 

durumundan faydalanarak sefer düzenleme kararı almışlardır.621 Daha üç gün bile 

geçmemiş iken bu kabileler Medine’ye savaş açmışlar ve Zu Husa denen mevkide 

kendilerine destek olmaları için bir grubu bırakmışlardır. Hz. Ebû Bekir muhafızlara 

görev yerlerini terk etmemeleri için ikazda bulunmuştur. O esnada mescitte bulunan Hz. 

Ebû Bekir, Müslümanları da yanına alarak Medine’yi savunmak için savaşa gitmiştir. 

Meydana gelen çatışmada irtidat eden kabile askerleri hezimete uğramış, Müslümanlar 

galibiyet elde etmişlerdir. Müslümanlar onları Zu Husa’ya kadar kovalamışlardır. 

Onların Zu Husa’da bulunan yardımcı birlikleri daha önceden şişirip içini doldurdukları 

su tulumlarını Müslümanların geçişi esnasında dağdan aşağı atınca Müslümanların 

develeri bu olay karşısında ürkmüştür. Daha sonra düşmanın kaçtığını gören 

Müslümanlar kayıp vermeden Medine’ye geri dönülmüştür.622 

 İrtidat eden kabileler Müslümanların zafiyet içinde oldukları kanısına vararak bu 

durumu Zu’l-Kassa’da olan müttefiklerine haber verince durumu haber alan Hz. Ebû 

Bekir gece boyunca Müslümanların savaşa hazırlanmasına yardımcı olmuş ve 

hazırlıkları bitirip gece vakti Müslümanların başında sefere çıkmıştır. Ordunun sağ 

kanadını Nu’man b. Mukarrin, sol kanadını Abdullah b. Mukarrin ve süvarilerin başında 

ise Süveyd b. Mukarrin yer almıştır. Henüz tan yeri ağarmadan iki ordu karşılaşmış ve 

Müslümanların gece vakti saldıracağını düşünemeyen düşman askerleri kılıçtan 

geçirilerek büyük bir hezimete uğratılmışlardır.623 Bu çatışma esnasında Tuleyha’nın 

kardeşi Hibalde öldürülmüştür.624 Hz. Ebû Bekir düşmanın geri kalanını Zu’l-Kassa’ya 

kadar kovalamış ve orada konaklamıştır. Daha sonra Nu’man b. Mukarrin Zu’l-

Kassa’da güvenliği sağlamaları için bir grup askeri bıraktıktan sonra ordu Medine’ye 

geri dönmüştür.625 Müslümanların galibiyet haberini alıp korkan bazı kabileler 

Medine’ye tekrardan zekât vereceklerini bildirerek ilk zekâtları getirmeye 

başlamışlardır. Bunlar; Safvan, Zibrikan ve Adî kabileleridir.626 

 Hz. Ebû Bekir’e karşı aldıkları yenilgi karşısında kaçan Benî Zübyân ve Abs 

kabileleri içlerindeki Müslümanları yakarak öldürmüşler ve onlardan sonra gelen 

kabileler de aynı şeyleri yapmışlardır. Bunu duyan Hz. Ebû Bekir onları öldüreceğine 

dair yemin etmiştir.627 

 Medine’de bu gelişmeler olurken altmış gün628 önce sefere çıkan Üsâme b. Zeyd 

komutasındaki ordu geri dönmüştür.629 Hz. Ebû Bekir Medine’ye vekil olarak Üsâme b. 

Zeyd’i bıraktıktan sonra Müslümanların gitmemesi için yapmış oldukları tüm ısrarlarına 

rağmen “sizleri bizzat ben koruyacağım” diyerek ordunun başında Zu Husa ve Zu’l-

Ksssa’ya sefere çıkmıştır. Nu’man, Abdullah ve Süveyd ordu içindeki konumlarını 

korumuşlardır. El-Ebrak denen yere gelince orada bulunan Rebeze halkı ile savaş 

meydana gelmiş ve el-Hâris ile Benî Avf hezimete uğratılmıştır. Benî Abs ve Benî Bekr 

kabileleri kaçarak oradan uzaklaşmışlardır. El-Ebrak’da konaklayan Hz. Ebû Bekir ve 

 
621 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/244-245; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203; İbn Kesîr, 

el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/264. 
622 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/245; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 5/264-265. 
623 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/246; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 5/265. 
624 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/246; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/265. 
625 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/246; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202-203. 
626 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/247; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/203. 
627 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/246; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/203. 
628 Kırk gün olduğu da rivayet edilmiştir. 
629 Üsâme b. Zeyd’in gidiş ve dönüşünün kırk gün olduğu da söylenmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/203. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

74 

ordusu bir müddet sonra Benî Zübyân topraklarını ele geçirdikten sonra “Bundan sonra 

Benî Zübyân’dan kimse bu topraklara giremeyecektir.” diyerek onları sürgün 

etmiştir.630 

 Benî Abs ve Benî Zübyân darmadağın olduktan sonra Tuleyha b. Huveylid’e 

sığınınca Tuleyha da Semîrâ’dan ayrılarak Büzâha’da konaklamaya ve burada ikamet 

etmeye başlamıştır.631 

 Hz. Ebû Bekir, Medine’de bulunan Üsâme b. Zeyd’e savaşa hazırlanmasını 

emretmiş ve kendisinin de onların başında savaşa katılacağını belirtmiştir. Halifenin 

savaşa katılacağını duyan başta Hz. Ali olmak üzere bazı sahâbîler onun savaşa 

gitmesine karşı çıkıp Medine’de kalmasını ve kendisinin yerine başkalarının savaşması 

konusunda ısrarda bulununca Hz. Ebû Bekir onları kıramamış ve irtidat edenlere karşı 

on bir tane birlik kurup her birliğin başındaki komutana da sancak vererek savaşa 

göndermiştir.632 Hz. Ebû Bekir’in sancak verip gönderdiği komutanlar ve 

gönderildikleri yerler şunlardır: 

1. Hâlid b. Velîd: İlk önce Tuleyha b. Huveylid üzerine gitmesi, oradaki işi 

bittikten sonra Mâlik b. Nüveyre üzerine gitmesi emredilmiştir.633 

2. İkrime b. Ebû Cehil: Yemâme’de bulunan Müseylime üzerine gönderilmiştir. 

3. Muhacir b. Umeyye: Esved el-Ansî üzerine gönderilmiştir. Bunun yanında 

Kays b. Mekşuh’a karşı Ebnâ’ya634 yardımcı olması daha sonra ise Hadramevt’e 

Kinde’ye gitmesi emredilmiştir. 

4. Hâlid b. Saîd: Şâm taraflarına gönderilmiştir. 

5. Amr b. Âs: Kudâa kabilesi üzerine gönderilmiştir. 

6. Huzeyfe b. Mihsan el-Galfânî: Debâ halkı üzerine gönderilmiştir.  

7. Arfece b. Herseme: Mehre üzerine gönderilmiştir. Ayrıca Huzeyfe b. Mihsan 

ile Arfece’ye işlerinde bir araya gelerek birbirlerine yardımcı olmaları emredilmiştir. 

8. Şürahbil b. Hasene: İkrime b. Ebû Cehil’e destek kuvvet olarak gönderilmiş 

ve oradaki iş bittikten sonra İkrime ile Kudaalılar üzerine gitmeleri emredilmiştir.  

9. Tureyfe b. Hâciz: Süleym kabilesi ve onların müttefiki olan Hevazinliler 

üzerine gönderilmiştir. 

10. Süveyd b. Mukarrin: Yemen’de Tihâme üzerine gönderilmiştir. 

11. Alâ b. Hadramî: Bahreyn üzerine gönderilmiştir.635 

 Hz. Ebû Bekir sancak verip gönderdiği komutanlara mektuplar yazarak636 savaş 

anında uymaları gereken talimatları vermiştir. Komutanların uymaları gereken 

talimatlar şunlardır: 

 “Bismillahirrahmanirrahim. Bu talimat Allah Resulü’nün halifesi Ebû Bekir 

tarafından mürted olanlarla savaşmak üzere falanca komutana verilmiştir. Ona Allah’ın 

emirleri konusunda ciddiyetle hareket etmesini, onları uyardıktan sonra ve İslâm’a davet 

ettikten sonra Allah’ın emirlerinden yüz çeviren ve İslâm’dan ayrılıp şeytâni meyil ve 

arzulara yönelenlere karşı mücadele etmeyi tavsiye etmiştir. Eğer davetine icabet 

ederlerse onlara dokunmaktan kaçınacak, aksi takdirde davetine icabet edinceye kadar 

 
630 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/247-248. 
631 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/248; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/203. 
632 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/266; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 61. 
633 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 70; Hz. Ebû Bekir Hâlid b. Velîd’i Tuleyha’nın üzerine gönderirken 

kendisinin ve Tuleyha’nın uyması adına bir mektup yazıp Hâlid b. Velîd’e vermiştir. 
634 Ebnâ, Fars asıllı kimselere verilen isimdir. 
635 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/249; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/203-204; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/267. 
636 Hz. Ebû Bekir’in mürted olan kabileler için yazdığı mektup için bk. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/250-251; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/267-268. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

75 

onların üzerine gidecektir. Akabinde de onlara hak ve vecibelerini hatırlatacaktır. Onlar 

mesuliyetleri gereği ödemek mükellefiyetinde olduklarını ödeyeceklerdir. Kendisi de 

onlara haklarını teslim edecektir. Kim Allah’ın emrine icabet eder ve bunda karar 

kılarsa bu icabetini kabul edecek ve bu çabasında ona yardımcı olacaktır. Eğer bu kişi 

davete icabet ederse ona dokunulmaz. Şayet içinde gizlediği hususlar varsa bu konuda 

Allah onu hesaba çekecektir. Allah’a davete icabet etmezse nerede olursa ve sığınağı ne 

olursa olsun öldürülür ve onunla savaşılır.”637 Hz. Ebû Bekir’in görevlendirdiği 

komutanlar yanlarına askerlerini de alarak görev yerlerine gitmişlerdir. 

 

3.4.2. Tuleyha b. Huveylid  

 

Esed kabilesinden Tuleyha b. Huveylid638 Hendek Gazvesi esnasında 

Müşriklerin safında yer almasına rağmen hicretin dokuzuncu senesinde Müslüman 

olmuştur. Kâhin olan bu adam Allah Resulü’nün vefatından hemen önce639 

peygamberlik iddiasında bulunup irtidat etmiştir. Durumu öğrenen Hz. Peygamber 

Tuleyha üzerine Dırâr b. el-Ezver’i göndermişse de Dırâr’ın kılıç darbeleri sonucu 

ölmeyen Tuleyha’ya, kılıcın işlemeyeceği halk arasında yayılmaya başlamış böylece 

onun olağanüstü bir kişi olduğu inancı ortaya atılmıştır.640 Tuleyha, “Cebrail Allah’tan 

bana haber getiriyor” diyerek kafiyeli sözler ile insanları kandırmayı başarmıştır.641 

Hz. Ebû Bekir’in Tuleyha üzerine gitmesi için görevlendirdiği Hâlid b. Velîd 

askerleri ile beraber Tuleyha’yla savaşmak için yola çıkmıştır.642 Bu esnada bozguna 

 
637 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/249-250, 252 (A), 3/246-248 (T). 
638 Adı, Tuleyha b. Huveylid b. Nevfel b. Nadle b. Eşter b. Cahvan b. Fak’as b. Tarif b. Ömer b. Kuayr b. 

Hâris el-Fak’asî’dir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/118; Asıl adının Talha olup Müslümanlar 

tarafından küçümsenmesi için kendisine Tuleyha (Talhacık) denildiği de söylenmiştir. Üçok, İslâm’dan 

Dönen Yalancı Peygamberler, 50; Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 95; Bahriye 

Üçok, “Tuleyha”, Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997), 

12/47; Mehmet Salih Arı, “Tuleyha b. Huveylid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: 

TDV Yayınları, 2012), 41/362. 
639 Tuleyha’nın Allah Resulü’nün vefatından sonra, Hz. Ebû Bekir’in hilafeti döneminde irtidat ettiği de 

söylenmiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/118. 
640 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/257; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202. 
641 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 87; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/202. 
642 Tuleyha üzerine gönderilen Hâlid b. Velîd, halife’ye mektup yazarak: “Tuleyha ve ona inananlara 

vardığımda onları neye davet edeyim” diye sormuştur. Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir Hâlid’e mektup 

yazarak: “Şu on şeye davet etmeni istiyorum: 1. Allah’ın birliğine şahadet etmelerine, 2. Hz. 

Muhammed’in Allah’ın Resulü olduğuna, 3. Namazı kılmaya, 4. Zekâtı vermeye, 5. Ramazan orucunu 

tutmaya, 6. Kâbe’yi hac etmeyi, 7. İyiliği emretmelerini, 8. Kötülükten alıkoymalarını, 9. İtaat etmelerini, 

10. İslâm’dan (ümmetten) ayrılmamalarını emret; Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 70-71. Halifenin daha sonra 

Hâlid ve Tuleyha’nın uyması gereken bazı maddeleri içeren şöyle bir mektup yazdığı rivayet edilmiştir: 

“Ben Resulullah’ın halifesi. Bu mektubu okuyan kişiler ister topluluk isterse şahıs olsun ister Müslüman 

olsun ister olmasın herkes uymak zorundadır. Delaletten dönenlere ve hidayet üzere olanlara selam olsun. 

Allah’tan başka ilah yoktur, Hz. Muhammed de onun kulu ve elçisidir. ‘O, Kendisine ortak koşanlar 

hoşlanmasa da dinini bütün dinlere üstün kılmak için peygamberini hidayet ve hak din ile göndermiştir.’ 

(el-Saff 61/9.) ‘Diri olanları uyarması ve kâfirler hakkındaki o sözün (azabın) gerçekleşmesi için Kur’ân-

ı indirdik.’ (el-Yâsîn 36/70.) Allah kendisine yönelenleri hidayete erdirir. Kim haktan yüz çevirirse de 

karşılığını alır. Dikkat edin ben sizi Allah’tan sakınmaya davet ediyorum. Resulün getirdiklerine sizi 

davet ediyorum. Allah’a iman etmeyenin delalet üzere olduğunu biliyorsunuz. Allah kimi korumasından 

mahrum bırakırsa o kişi zayi olur. Kim Allah’ı tasdik etmezse o yalancıdır. Allah’ın rızık vermediği 

kimse mahrum kalmış kimsedir. Allah’ın yardım etmediği kimse yenilmeye mahkûmdur. Resulün 

getirdiği şeylere uyup hidayet üzere olun. Bana ulaştı ki, sizden bazıları İslâm’ı kabul ettikten sonra 

mürted olmuştur. Kur’ân’ın hükümleri ile amel etmekten yüz çevirip şeytana itaat etmiştir. Şeytan sizin 

düşmanınızdır. Şeytanı dost değil düşman edinin. ‘Çünkü şeytan, sizin düşmanınızdır, siz de onu düşman 

sayın. O, kendi taraftarlarını ancak ateş ehlinden olmaya çağırır.’ (el-Fâtır 35/6) Hâlid b. Velîd’i ve 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

76 

uğrayan Benî Abs ve Benî Zübyân kabilelerinden geriye kalan kişiler Buzaha’da643 

bulunan Tuleyha’nın yanına gitmişlerdir. Tuleyha, Cedîle, Tay ve Gavs kabilelerine 

haber göndererek kendisine katılmalarını istemiştir. Bu kabilelerden bazı kimseler 

akrabalarına baskı yaparak acil bir şekilde Tuleyha’ya katılmaları gerektiğini 

söylemişlerdir. Kabileler kısa süre sonra Tuleyha’nın safında yerlerini almışlardır. Hz. 

Ebû Bekir, Hâlid b. Velîd’i göndermeden önce Adiy b. Hatim’i Tay kabilesine644 

göndermiş ve onlara Tuleyha’nın yanında yer almamaları gerektiğini bildirmesini 

söylemiştir. Tay kabilesine giden Adiy, Hz. Ebû Bekir’e biat etmelerini ve Tuleyha’ya 

inanmamalarını söylemişse de onlar “Ey Ebû Fadl! Biz asla Ebû Bekir’e biat 

etmeyeceğiz” diyerek bu teklifi reddetmişlerdir. Bunun üzerine Adiy onların üzerine 

çok büyük bir ordunun geleceğini söyleyip onları korkutmuş ve yanlışlarından 

dönmelerini sağlamıştır.645  

Tay kabilesinden bazı kimseler Adiy’e: “Sen gidip Hâlid’in ordusunu karşıla ki 

Tuleyha’nın ordusundaki askerlerimizi öldürmesinler. Biz de gidip onları ikna edip geri 

getirelim” demişlerdir. Adiy de bunu kabul ederek hemen Hâlid’e yetişmek için yola 

koyulmuştur. Hz. Ebû Bekir, Adiy b. Hatim’in ardından Hâlid b. Velîd’e başta Tay 

kabilesi üzerine oradan Buzaha üzerine oradan da el-Butah’a yürümesini emretmiştir. 

Adiy yolda karşılaştığı Hâlid’e durumu anlatıp kendisinden üç gün müsaade istemiştir. 

Bu esnada Tay kabilesi de Adiy’e verdikleri sözü yerine getirerek Tuleyha’nın yanında 

yer alan askerlerini ikna ederek geri dönmelerini sağlamışlardır. Böylece Tay kabilesi 

irtidatlarından rücû ederek İslâm’a dönmüş bir şekilde Hâlid b. Velîd’i 

karşılamışlardır.646 

Hâlid b. Velîd, Tay kabilesinin İslâm’a geri döndüğünü görünce bu sefer Cedîle 

üzerine gitmeye karar vermiştir. Tay’ın Müslüman olmasına vesile olan Adiy, Hâlid b. 

Velîd’e Cedîlelilerin de Müslüman olabileceklerini söyleyerek kendisine biraz zaman 

vermesini istemiştir. Adiy b. Hatim’in nasihatlerine kulak veren Cedîleliler İslâm’a geri 

dönmüş ve Hâlid b. Velîd’e bin süvari asker göndermişlerdir.647  

Daha sonra Hâlid b. Velîd, Ukkaşe b. Mihsan ve Sâbit b. Akram’ı öncü birlik 

olarak Tuleyha’nın üzerine göndermiştir. Ukkaşe ve Sâbit, Tuleyha’nın kardeşi Hibal 

ile karşılaşınca onu öldürmüşlerdir. Kardeşinin ölüm haberini alan Tuleyha ve bir diğer 

kardeşi Seleme öncü birliğe saldırmış ve Ukkaşe ile Sâbit’i şehit edip oradan 

ayrılmışlardır. Öncü birliklerin şehit edildiğini duyan Müslümanlar çok üzülmüşlerdir. 

Hâlid daha sonra ordusunun toparlanması için Tay kabilesinin olduğu yere geri 

 
beraberinde Ensar ile Muhacirden oluşan bir orduyu sizin üzerinize gönderdim. Ona sizden birini Allah’a 

davet etmeden öldürmemesini emrettim. Ona özrünüzü beyan edin. Kim tövbe edip irtidadından dönerse 

ve İslâm dinini kabul edip Allah’a tövbe ederse, ardından salih amel işlerse Allah yapmış olduğu bu 

tövbeyi kabul eder. Allah ona yardım eder. Kim İslâm’a dönmekten yüz çevirirse Hâlid’e ve Allah 

yolunda savaşan ordusuna o kimselerle şiddetli bir şekilde savaşmalarını, mallara el koymalarını, kadın 

ve çocukların esir edilmesini, bunların dışında kalan herkesin öldürülmesini emrettim. Uyarıldıktan sonra 

tövbe etmeyene af yok.” Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 71-72; Tuleyha üzerine gönderilen Hâlid b. Velîd’in 

ordusunda Benî Esed Kabilesinden olup irtidat etmeyenlerin yer aldığı rivayet edilmiştir. Vâkıdî, 

Kitâbu’r-Ridde, 72. 
643 Buzaha: Benî Esed b. Huzeyme kabilesinin suyu idi. Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101. 
644 Tay kabilesi, Adiy b. Hatim’in kabilesi olduğundan dolayı Hz. Ebû Bekir Adiy’in akrabalık bağlarını 

da kullanarak onların Tuleyha’ya katılmalarını engellemek istemiştir. 
645 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/315. 
646 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 63-64; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/253; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/204; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/315. 
647 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/253-254; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/204-205. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

77 

dönmüştür.648 Ordusunu savaş nizamına getiren Hâlid, Buzaha’da Tuleyha ordusu ile 

karşılaşmıştır. Benî Fezâre kabilesinden Uyeyne b. Hısn649 700 kişilik bir grup ile 

Tuleyha’nın yanında yer almıştır. Savaşın başlamış olduğu sırada Tuleyha kıldan 

yapılmış çadırında abasına bürünmüş bir şekilde kendisine vahiy gelmesini beklemiştir. 

Savaşın kızıştığı bir anda Tuleyha’nın yanına uğrayan Uyeyne: “Cebrail sana vahiy 

getirdi mi?” diye sorunca Tuleyha, “hayır” cevabını vermiştir. Bu olay iki üç defa 

tekrarlandıktan sonra Uyeyne: “Cebrail sana geldi mi?” diye tekrar sorunca Tuleyha: 

“Evet geldi” demiştir. Bunun üzerine Uyeyne: “Ne dedi sana” Tuleyha: “Onun 

değirmeni gibi senin de bir değirmenin olacaktır ve unutamayacağın bir hadisin 

olacaktır.” karşılığını vermiştir. Bunun üzerine Uyeyne, Tuleyha’nın peygamber 

olmadığını anlayarak kabilesinden getirmiş olduğu askerlere seslenerek onları savaştan 

geri çekmiştir. Benî Fezâre askerlerinin savaştan ayrılması ile Tuleyha hezimete 

uğramıştır. Savaşın kaybedildiğini gören Tuleyha kendisi için hazırlanan ata karısı 

Nevvar ile binerek oradan ayrılıp Şâm taraflarına gitmiştir.650 Daha sonra Kelb 

kabilesinin yanında misafir olan Tuleyha, Gatafân ve Esed kabilelerinin Müslüman 

olduklarını duyunca Müslüman olmuştur. Hz. Ebû Bekir vefat edene kadar Kelb 

kabilesinin içinde yaşamıştır.651 Tuleyha, Hz. Ömer halife olunca gelip ona biat etmiş ve 

Hz. Ömer onun savaş konusundaki tecrübelerinden yararlanmıştır.652 

Tuleyha’nın ordusunun hezimete uğratıldığı haberi Hz. Ebû Bekir’e ulaştırılınca 

halife, ordu komutanı Hâlid b. Velîd’e şöyle bir mektup yazmıştır: 

“Allah’ın sana nimet ve hayır olarak bahşettiği şeyler artsın. Sen, işinde takvalı 

ol ve Allah’ın buyruklarını çiğnemekten sakın. Doğrusu yüce Allah takvalı olan ve 

kendi buyruklarını çiğnemekten sakınan, ihsanda bulunan kişilerle beraberdir. Sen 

işinde gayet ciddi ol. Yumuşama! Müslümanlardan birini öldürmüş bir Müşriki 

yakaladığın zaman mutlaka cezasını ver. Allah’a meydan okumuş veya buyruklarına 

ters davranmış bir kimseyi de yakalar ve öldürmekte fayda mülahaza edersen mutlaka 

öldür.”653 

 Tuleyha’nın ordusunda olup Müslümanlar ile savaşan Uyeyne b. Hısn esir 

edilerek Medine’ye getirilince, Medineli çocuklar Uyeyne’ye: “Sen Müslüman olduktan 

sonra irtidat mı ettin?” diye sorunca Uyeyne: “Vallahi bu zamana kadar iman etmedim 

ki irtidat edeyim.” cevabını vermiştir.654 Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir karşısına 

 
648 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/254; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/204-205; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/315-316. 
649 Benî Fezâre kabilesinden olan Uyeyne, (Fezâre kabilesinin reisidir.) Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 49; Allah 

Resulü’nün vefatının ardından Tuleyha’nın yanında yer alarak kavmine: “Allah’a yemin ederim ki Benî 

Esed kabilesinden birinin peygamber olması Benî Hâşim kabilesinden birinin peygamber olmasından 

daha hayırlıdır. Muhammed öldü ama Tuleyha peygamber olarak aranızda yaşıyor. Gelin ona tabi olun” 

dedikten sonra kavminin Tuleyha’nın etrafında toplanmalarını ve onun yanında Müslüman ordulara karşı 

savaşmalarını sağlamıştır. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/316. 
650 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 91-92; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye 

ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/428-429; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/205-206; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 6/315-316. 
651 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/338; İbn Hazm, Esmâ’ül-Hulefa ve 

Fütühu’l-İslâm, 72-73.  
652 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 101; Arı, “Tuleyha b. Huveylid”, 41/363; Tuleyha’nın Hz. Ömer’in hilafeti 

döneminde Kadisiye ve Nihavent savaşlarına katıldığı rivayet edilmiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 7/118-119. 
653 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/318. 
654 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/205-206. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

78 

getirilen Uyeyne’ye tövbe etmesini emredince Uyeyne de tövbe etmiş ve Hz. Ebû Bekir 

de Uyeyne’yi affetmiştir.655 

 Tuleyha’nın Buzaha savaşında hezimete uğramasından sonra Gatafân 

kabilesinden birçok kişi Ümmü Zeml Selma bint Mâlik b. Hüzeyfe adındaki kadının 

etrafında tonlanmaya başlamışlardır. Bu kadın yanına toplanan askerleri Müslümanlara 

karşı savaşmaları için teşvik edince Tay, Benî Süleym, Hevazin ve Esed kabilelerinden 

birçok kişi de gelip bunlara katılmışlardır. Durumu haber alan Hâlid b. Velîd onların 

üzerine bir ordu ile gidip hezimete uğratmış ve fetih müjdesini Hz. Ebû Bekir’e 

göndermiştir.656 

 Benî Âmir kabilesi irtidat etme konusunda mütereddit davranmış, Esed ve 

Gatafân kabilelerinin ne yapacaklarını beklemişlerdir. Çevreleri dinden dönmüş olan 

kabilelerle çevrili olduğu sırada Âmiroğulları lider ve ileri gelenlerinin itaati altında 

kalmıştır. Kurra b. Hübeyre, Kâ’boğulları ve ona bağlı olanların başında, Alkame b. 

Usâle de Kilaboğulları ve ona bağlı olanların başında yerlerini almışlardır. Alkame Hz. 

Peygamber zamanında Müslüman olmuş daha sonra irtidat etmiştir. Alkame’nin irtidat 

haberi Hz. Ebû Bekir’e ulaşınca başlarında Ka’ka b. Amr’ın olduğu bir orduyu onların 

üzerine göndermiştir. Hz. Ebû Bekir, Ka’ka b. Amr’ı gönderirken ona mektup yazarak 

şunları söylemiştir: “Ey Ka’ka! Alkame b. Usâle üzerine git. Belki onu bana getirirsin 

veya öldürürsün. Bilesin ki yırtığın çaresi dikilmesidir. Elinden geleni yap.”657 

Alkame’ye saldıran Ka’ka savaşı kazanmış ve içlerinde Alkame’nin aile fertlerinin de 

bulunduğu birçok kişiyi esir alarak onları Hz. Ebû Bekir’e götürmüştür. Esir alınanlar 

Alkame ile olan bağlarını inkâr ederek Hz. Ebû Bekir’e: “Alkame’nin yaptıklarından 

dolayı bizim günahımız nedir?” diye sorduklarında halife onların serbest bırakılması 

yönünde karar bildirmiştir. Hz. Ebû Bekir’in almış olduğu karardan haberdar olan 

Alkame daha sonra Müslüman olmuş ve Hz. Ebû Bekir’den af dilemiştir.658 

 Buzahalıların hezimete uğradığını duyan Âmiroğulları Hâlid b. Velîd’e gelerek: 

“Daha önce çıkmış oldukları İslâm dinine dönmek istediklerini” söyleyince Hâlid’de 

onlara Buzahalılara yaptığı biatin aynısını yapmaları üzerine onlarla biatleşmiş ve onları 

affetmiştir.659 Hâlid b. Velîd kendisinden eman isteyenlerin tövbelerini kabul etmesine 

rağmen Kurre b. Hübeyre ve adamlarının emanlarını kabul etmemiştir. Kurre ve 

adamlarına Müslümanlara yaptıkları zulümlerin aynısını onlara da yapmıştır.660 

 Asıl adı İyas b. Abdullah b. Abdi Yaleyl b. Umeyre b. Hifaf olan Fücâe es-

Sülemi Hz. Ebû Bekir’e gelerek: “İrtidat edenlerle savaşmam için bana silah yardımında 

bulun” demiştir. Hz. Ebû Bekir de Fücâe es-Sülemi’ye asker ve silah vererek onları 

mürted olan kabileler ile savaşmaları için göndermiştir. Fücâe, Hz. Ebû Bekir’e verdiği 

sözü tutmayarak Müslümanları ve masum insanları öldürüp mallarını yağmalayınca Hz. 

Ebû Bekir, Tureyfe b. Haciz’i ve ona yardımcı olması için Abdullah b. Kays el-Hâşi’yi 

Fücâe’yi derdest edip getirmeleri için göndermiştir. Tureyfe ve Abdullah, İyas (Fücâe) 

 
655 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 95; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/260; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 6/317. 
656 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/207; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/319. 
657 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/260, 262 (A), 3/258-261 (T); İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/206. 
658 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/262; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/206. 
659 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/262; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/206; Hâlid b. Velîd’in 

yapmış olduğu biatin içeriği şu şekildedir: “Allah’ın ahdi ve misakı üzerine söz veriyorsunuz ki Allah’a 

ve Resulü’ne iman edecek, namaz kılacak, zekât bereceksiniz. Bu esaslar üzerine kadınlarınız ve 

çocuklarınızla da biatleşeceksiniz.” İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/206 (A). 2/300 (T). 
660 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/262-263. Geniş bilgi için bk. İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda 

ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/497-498. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

79 

ile el-Ceva661 denen yerde karşılaşınca aralarında çıkan çatışmada İyas (Fücâe) 

yenilgiye uğratılmış ve esir edilerek Hz. Ebû Bekir’e getirilmiştir.662 Hz. Ebû Bekir 

kendisine getirilen Fücâe’nin ellerinin ve ayaklarının bağlanıp Medine’nin bâki 

mıntıkasında yakılmasını emretmiştir.663 

 

3.4.3. Secâh-Temîmoğullarının İrtidatı 

  

Hz. Peygamber vefatından önce zekâtların toplanması amacıyla ashâptan bazı 

kimseleri Temîmoğulları’na664 göndermiştir.665 Hz. Peygamber’in vefatının ardından 

Safvan b. Safvan, Âmiroğulları’ndan toplamış olduğu zekât mallarını Hz. Ebû Bekir’e 

getirmiştir. Kays b. Âsım, ez-Zibrikan’ın mütereddit tavırlarından dolayı zekât mallarını 

Hz. Ebû Bekir’e götürmek yerine beklemeye başlamıştır. Daha sonra toplamış olduğu 

zekât mallarını halifeye götürmeyip Meka’is ve diğer kolları arasında paylaştırmıştır. 

Zibrikan da Safvan b. Safvan gibi yaparak toplamış olduğu zekât mallarını Hz. Ebû 

Bekir’e teslim etmiştir.666  

Temîm kabilesinin kolları arasında karışıklıklar başlayınca Hâris b. Sureyd’in 

kızı Secâh667 adındaki Cezîreli bir kadın peygamberlik iddiasında bulunmuştur. Durumu 

haber alan Hz. Ebû Bekir oraya İkrime b. Ebû Cehil’i ordunun başında komutan olarak 

göndermiştir. Secâh, Rebia, Tağlib, Nemr, Şeybân ve İyâd kabilelerinden kendisine 

mensup olanlarla beraber Medine’ye doğru yürümek için yola çıkmıştır. Secâh’a 

katılanlar arasında Hz. Peygamber’in göndermiş olduğu Mâlik b. Nüveyre de yer 

almıştır. Secâh, Temîm kabilesinin önemli isimlerinden olan Mâlik b. Nüveyre ile 

savaşmama üzerine antlaşma yapmış ve kendisinin mallarda gözü olmadığını belirterek 

tüm mallarını Mâlik b. Nüveyre’ye verebileceğini belirtmiştir.668 

 Mâlik b. Nüveyre, Medine üzerine gitmek için hazırlanan Secâh’a öncelikle 

Temîm kabilesinden kendilerine inanmayanlara karşı bir temizliğe başlaması 

tavsiyesinde bulunmuştur. Mâlik’in sözünü dinleyen Secâh, Ribab kabilesi üzerine sefer 

düzenlemiştir. Secâh ve ordusunun üzerlerine geldiğini duyan Ribab kabilesi hazırlık 

yaparak gelen orduyu yenilgiye uğratmışlardır. Secâh burada yenilgiye uğradıktan sonra 

Benî Amr kabilesine saldırmış ve onlara karşı da yenilgi elde etmiştir. Yenilgilerin 

 
661 El-Ceva: Yemen taraflarında bir yerin adıdır. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/207. 
662 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 78-80; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/265; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/207. 
663 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/265; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/319-320; Hz. Ebû 

Bekir’in böyle bir kararı vermediği, böyle bir kararın Hz. Ebû Bekir gibi bir şahsiyetin karakterine uygun 

olmadığı ile ilgili görüşler için bk. İsrafil Balcı: “Mürtedlerin Yakılarak Öldürüldüğüne Dair Rivayetlerin 

Tahlili”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 6/4 (2004), 46. 
664 “Hz. Peygamber’in vefatının ardından Temîm kabilesine mensup olanlar arasında farklı görüşler 

oluşmaya başlamıştır. Hz. Ebû Bekir halife seçilince Temîm kabilesi de üç sınıfa ayrılmışlardır. Bunlar: 

1. İslâm dinine sadık kalıp irtidat etmeyenler, 2. Mütereddit olup zekât vermemekte direnenler, 3. Açıktan 

açığa Medine’den alakasını kesip irtidat edenler.” Neş’et Çağatay, “Secâh”, Milli Eğitim Bakanlığı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997), 10/300. 
665 Allah Resulü’nün göndermiş olduğu zekât âmilleri şunlardır: ez-Zibrikan, Sehl b. Mincab, Kays b. 

Âsım, Safvan b. Safvan, Sebre b. Amr, Veki’ b. Mâlik ve Mâlik b. Nüveyre. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/209. 
666 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/268; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/209-210. 
667 Asıl adı, Secâh bint Hâris b. Süveyd b. Akfan et-Tağlibiyye’dir. Bir kâhine olup Arap 

Hristiyanlarındandır. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/319-320. 
668 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/209-210; Mustafa Fayda, “Secâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 36/266. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

80 

ardından Mâlik b. Nüveyre gibi önemli bir kişinin de kendisinden ayrılması sonucunda 

zayıf düşen Secâh, Yemâme’de bulunan Müseylimetü’l-Kezzab’ın yanına gitmiştir.669 

 Secâh’ın üzerlerine geldiğini duyan Müseylime o esnada Sümâme b. Âsal ile 

savaştığından ordusunun bölünmesi halinde yenilgiye uğrayacağını anlamıştır. O 

yüzden Secâh’a haber göndererek sabretmesini, sabretmesi halinde sahip olduklarının 

yarısını kendisine vereceğini vadetmiştir. Daha sonra Secâh yanına kırk kişilik atlı bir 

birlik alarak Müseylime’nin yanına gitmiştir. Müseylime’nin teklifi üzerine Secâh ve 

Müseylime evlenme kararı alıp güçlerini Müslümanlara karşı birleştirmişlerdir.670  

 Müseylime ile antlaşma yapan Secâh, Hâlid b. Velîd’in Yemâme üzerine sefere 

çıktığını duyunca peygamberlik iddiasından vazgeçerek memleketi olan el-Cezîre’ye 

geri dönmüştür. Muâviye b. Ebû Süfyân zamanına kadar orada kavminin arasında 

yaşamıştır.671 

 Secâh’ın el-Cezîre’ye dönmesinden sonra tek başına kalan Mâlik b. Nüveyre 

halifenin emirlerine karşı geldiği için pişman olmuş ve ne yapacağını bilemez bir 

duruma düşünce el-Butah denen mevkide konaklamıştır. Bu esnada Hâlid b. Velîd de 

Fezâre, Gatafân, Esed ve Tay kabileleri ile yapmış olduğu savaşlardan galibiyetle 

ayrıldıktan sonra yönünü el-Butah taraflarına çevirmiştir. Hâlid b. Velîd’in el-Butah’a 

sefer düzenlemesine karşı çıkan Ensar, “halife bize el-Butah’a değil Buzaha’da işimiz 

bittiği zaman kendisinden ikinci bir emir gelene kadar yerimizde kalmamızı emretti” 

diyerek bu sefere Hâlid b. Velîd’e katılmak istememişlerdir.672 Bunun üzerine Hâlid b. 

Velîd: “Halife size bunu emretmiş ise bana da ilerlememi emretmiştir. Aranızda 

komutan olan ben olduğum için emirler bana gelmektedir. Bu konuyla ilgili halifeden 

emir gelmemişse de durum böyledir. Bazen elime fırsat geçtiğinde o fırsatı kaçırmamak 

için ona haber vermem. Bize emir gelmediği zaman kendi inisiyatifimizi kullanacağız. 

Ben de öyle yapıp Mâlik b. Nüveyre üzerine yürüyeceğim” diyerek yoluna devam 

etmiştir. Hâlid b. Velîd’in bu konudaki kararlılığını gören Ensar: “Eğer seferde başarılı 

olurlarsa bu hayırdan mahrum kalamayız.” diyerek pişmanlıklarını dile getirip Hâlid b. 

Velîd’in yanında sefere katılmışlardır.673 

 Mâlik b. Nüveyre dikkat çekmemek adına askerlerinin bir arada bulunmasını 

yasaklamış ve her birinin farklı yerlerde konaklaması emrini vermiştir. El-Butah’a 

ordusu ile beraber gelen Hâlid b. Velîd karşısında kimseyi bulamayınca askerlerine ev 

ev gezip insanları İslâm’a davet etmelerini, emrine uymayan kişilerin kendisine 

getirilmesini emretmiştir. Aralarında gelmeye direnen olursa da öldürülmeleri emrini 

vermiştir. Hâlid b. Velîd bunu yaparken Hz. Ebû Bekir’in şu nasihatine binaen bunu 

yapmaya çalışmıştır. Hz. Ebû Bekir: “Bir yerde konakladığınız zaman ezan okuyunuz, 

eğer bulunduğunuz yerdeki halk da ezan okuyacak olursa onlara ilişmeyiniz. Ezan 

okumayacaklarsa onlarla savaşıp onları öldürünüz. Eğer İslâm’ı kabul edip zekât 

verirlerse de onlardan bunu kabul ediniz. Yok, eğer vermek istemezlerse de onları 

öldürene dek onlarla savaşınız.”674  

 
669 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/271-272; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/320; Fayda, 

“Secâh”, 36/266. 
670 Müseylime, Secâh’a Yemâme mahsullerinin yarısını verme karşılığında barış imzalamış, daha sonra 

da evlenmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/211. 
671 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/211-212; Fayda, “Secâh”, 36/266; Secâh’ın Muâviye döneminde 

Müslüman olduğu ve Basra’da öldüğü söylenmiştir. İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/338; İbn Hazm, 

Esmâ’ül-Hulefa ve Fütühu’l-İslâm, 72-73; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/211.  
672 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/276-277; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/211; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 6/321-322. 
673 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/276-277; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/211. 
674 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/277-278; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

81 

 Hâlid b. Velîd’in göndermiş olduğu askerler yanlarında Mâlik b. Nüveyre ve 

Sa’lebe b. Yerbu’oğullarından bir grup ile geri dönmüşlerdir. Getirilen esirler hakkında 

ihtilaf çıkmış, kimileri bunların şehadet getirdiklerini, namaz kıldıklarını söylerken 

kimileri de bunların mürted olduğunu ve öldürülmeleri gerektiğini söylemiştir. 

Durumun karmaşık olduğunu gören Hâlid b. Velîd, askerlerine esirlerin hapsedilmesi 

emrini vermiştir. Geceleri soğuk olduğundan esirlerin zarar görmemeleri adına Hâlid b. 

Velîd askerlerine “esirleri sıcak tutun”675 emrini vermiştir. Askerler Hâlid’in bu emri ile 

esirlerin öldürülmesini emrettiğini sanarak hepsini kılıçtan geçirip öldürmüşlerdir. Dırâr 

b. el-Ezver, Mâlik b. Nüveyre’yi öldürmüştür. 676 

Mâlik’in öldüğünü duyan Hâlid b. Velîd, karısı olan Ümmü Temîm bint Minhal ile 

evlenmiştir.677 

 Hâlid b. Velîd’in Mâlik b. Nüveyre’nin ölümünden hemen sonra onun karısı ile 

evlenmesine karşı çıkan Ebû Katâde, durumdan dolayı rahatsızlığını Hâlid’e 

bildirdikten sonra olayla ilgili Hz. Ebû Bekir’i de bilgilendirmiştir.678 Hâlid b. Velîd’in 

yaptıklarını duyan Hz. Ömer, Hz. Ebû Bekir’e gelerek Hâlid’in azledilmesini istemiştir. 

Hz. Ebû Bekir ise: “Ey Ömer! Hâlid bir içtihatta bulundu ama hata etti. Hâlid hakkında 

artık bana bir şey söyleme. Allah’ın kâfirler için çektiği kılıcı ben geri kınına koymam.” 

diyerek Hâlid b. Velîd’in azledilmeyeceğini ve görevinde kalacağını belirtmiştir.679 

 Hz. Ebû Bekir, Hâlid b. Velîd’in konu ile ilgili kendisine hesap vermesi için 

yanına gelmesini emretmiştir. Halifenin mektubu Hâlid’e ulaşınca vakit kaybetmeden 

Medine’ye varmıştır. Mescid’e Hz. Ebû Bekir’in yanına girmeden önce Hz. Ömer ile 

karşılaşan Hâlid b. Velîd, Hz. Ömer’in kendisine kızdığını680 görünce Hz. Ebû Bekir’in 

 
675 Bu cümlenin Kinâne kabilesinin lehçesine göre “esirleri öldürün” demek olduğu rivayet edilmiştir. 

Lehçelerinde kullandıkları şekli ile anlayan askerler yanlış anlaşılma sonucu esirleri öldürmüşlerdir. 

Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/278; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213. 
676 Mâlik b. Nüveyre’nin öldürülmesi ile ilgili olarak şu şekilde de bir rivayet mevcuttur: “Mâlik b. 

Nüveyre, Hâlid b. Velîd’in yanına getirildiğinde Hâlid kendisinin yaptıklarının yanlış olduğunu belirtmiş 

ve devamında şu soruyu sormuştur: ‘Zekât ve namazın aynı hükme tâbi olduğunu (ayrılmayacaklarını) 

bilmez misin?’ Mâlik b. Nüveyre de ‘Sizin peygamber olarak kabul ettiğiniz adam bunu iddia ediyor’ 

deyince sinirlenen Hâlid b. Velîd, Dırâr b. el-Ezver’e Mâlik’in boynunu vurmasını emretmiştir. Dırâr b. 

el-Ezver de Mâlik b. Nüveyre’nin boynunu vurmuştur.” İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/322; Bir 

görüşe göre, “Hâlid b. Velîd, Mâlik b. Nüveyre’yi öldürtmekle gerekeni yapmış ve İslâmi hükümlere göre 

hareket etmiştir. Allah’ın dinini korumak, zekât ve namazı aynı kefede görmek, İslâm’ın bir hükmünü 

diğer bütün hükümleri ile aynı kabul etmek İslâmi hükümler ve nasslar gereğidir. Hâlid, zaten Hz. Ebû 

Bekir’in ve onun görüşüne katılan bütün Müslümanların görüşü yönünde hareket etmiş, namaz kılıp zekât 

vermeyenlerle savaşmış ve bunlardan birisi olan Mâlik b. Nüveyre’yi ‘Bu, sizin arkadaşınızın iddiasıdır’ 

demesi üzerine öldürmüştür. Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet 

Dönemi, 139; Mâlik b. Nüveyre’nin Hâlid b. Velîd tarafından öldürtülmesi olayıyla ilgili olarak Nedvî de 

şöyle bir yorumda bulunmuştur: “Mâlik b. Nüveyre, peygamberlik iddiasında bulunan Secâh’a yardım 

etmiş bunun yanında Hz. Ebû Bekir’in kendisine vermiş olduğu göreve ihanet ederek görevini kötüye 

kullanmıştır. Bir tarafın zekât memuru iken düşman tarafına katılan Mâlik b. Nüveyre’nin bu hareketine 

verilebilecek isim ihanettir. Dünyanın her tarafında bu gibi suçları işleyenlere verilebilecek ceza idamdan 

başka bir şey değildir. Mâlik b. Nüveyre’nin pişmanlık duyması, harbe girmekten vazgeçmesi onun 

suçunu hafifletmez. Çünkü tersine olmuş olsa, mürtedler zafer kazanmış olsalar, Mâlik alet olduğu 

Secâh’ın ısrarı ve arzusu üzerine Medine’yi almak için harekete geçecekti. O yüzden Mâlik’in karşısına 

çıkan kuvvet karşısında acizliği ortaya çıkınca göstermiş olduğu pişmanlık onun suçunu hafifletmez.” 

Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 81-82. 
677 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/278; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 

2/433; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/322. 
678 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/322. 
679 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213; Zehebî, Târihu’l-İslâm, 3/36-37. 
680 Hz. Ömer, “ey Hâlid! Sen Müslüman olmuş bir kişiyi nasıl olur da öldürürsün?” diyerek Hâlid b. 

Velîd’e karşı olan kızgınlığını belirtmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

82 

de bu görüşte olduğunu düşünerek biraz korkmuştur. Hâlid b. Velîd Hz. Ebû Bekir’in 

huzuruna girince durumu kendisine anlatmış ve af dilemiştir. Hâlid’in yaptığı hatayı 

affeden halife, yanlış bir evlilik yaptığından dolayı da kendisini azarlamıştır.681 

 

3.4.4. Müseylimetü’l-Kezzab’ın İrtidatı 

  

Hz. Peygamber vefat etmeden önce Benî Hanîfe kabilesi reisi Müseylimetü’l-

Kezzab682 peygamberlik iddiasında bulunmuştur.683 Müseylime, Hz. Peygamber’e 

göndermiş olduğu bir mektupta: “Allah Resulü Müseylime’den Allah Resulü 

Muhammed’e selam olsun. Ben peygamberlikte sana ortak oldum. Yeryüzünün yarısı 

senin yarısı da benimdir.” diyerek684 Hz. Peygamber’in peygamberliğini inkâr 

etmediğini fakat kendisinin de peygamberliğe ortak olduğunu belirtmiştir. 

Müseylime’nin göndermiş olduğu mektuba cevaben Allah Resulü: “Allah’ın Resulü 

Muhammed’den yalancı Müseylime’ye. Yeryüzü Allah’ındır. O, mülkünü dilediğine 

bırakır.” demiştir.685 

 Hz. Peygamber’in vefatının ardından Müseylime her geçen gün daha da 

güçlenmiş686 ve İslâm orduları ile savaşabilecek duruma gelmiştir. Hz. Ebû Bekir, 

 
681 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/280; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 

2/433-434; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212-213; Hz. Ömer’in Hâlid b. Velîd’i görevden alması için 

Hz. Ebû Bekir’e baskı yapmasının nedenini iki şekilde açıklayabiliriz. Birincisi, Hz. Ömer, Mâlik b. 

Nüveyre’nin Müslüman olmasına rağmen Hâlid b. Velîd’in onu öldürmesi ve Müslüman bir kişinin 

karısının ganimet olarak alınmasına kızması. İkincisi ise, Hâlid b. Velîd’in kendisine emir gelmemesine 

rağmen başına buyruk hareket ederek böyle bir olaya neden olmasıdır diyebiliriz. Mâlik b. Nüveyre ile 

ilgili geniş bilgi için bk. İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/500-501. 
682 Benî Hanîfe kabilesine mensup olan Müseylime’nin Habib adını kullandığı da söylenmiştir. Künyesi 

Ebû Sumâme’dir. F. Buhl, “Müseylime”, Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: MEB 

Devlet Kitapları, 1997), 8/820; Şair, hâtip, kâhin ve nüfuz sahibi olan Müseylime h. 8. yılda Hevze el-

Hanefi’nin vefatının ardından Benî Hanîfe kabilesinin reisi olmuştur. Ahmet Önkal, “Müseylimetül 

Kezzab”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2006), 32/90-91; 

Müseylime, Resulullah’ı ve ona verilen itibarı görünce kendisinin de peygamberlik iddia etmesi 

sonucunda kavminden olanlar ona itibar edip ona saygı duyacaklar düşüncesinde idi. Sarıcık, Bütün 

Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 63; Benî Hanîfe kabilesi reisleri olan Müseylime’ye iyi niyetle inanmakta 

idiler. Daha doğrusu onun, bizzat Hz. Muhammed tarafından kendi peygamberliğine ortak edildiğine 

inanmışlardı. Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 4/473; Müseylime’nin peygamberlik iddiasında bulunurken 

göstermiş olduğu iddia edilen olağanüstü olaylar için bk. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/284-286; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/215-216. 
683 Müseylime’nin Hz. Peygamber zamanında peygamberlik iddiasında bulunmadığını söyleyen Bahriye 

Üçok sözlerini şu cümlelerle delillendirmeye çalışmıştır: “Eğer Müseylime Hz. Muhammed’in vefatından 

önce peygamberlik iddiasında bulunmuş olsaydı, tek tanrılı bir dini arayan ve onu kabule hazır bir 

duruma gelmiş bulunan Araplar tarafından İslâmiyet’in değil, Müseylime’nin kurmak istediği dinin kabul 

edilmesi gerekmez miydi? İslâm dininin doğması ve Hz. Muhammed’in başarıları çok geçmeden komşu 

devletler tarafından öğrenilmiş, bunların bilhassa Bizans kaynaklarında oldukça geniş bir yer işgal etmiş 

olmasına rağmen, bu yabancı kaynaklarda Müseylime hakkında en küçük bir kayda bile tesadüf 

edilmeyişi dikkat nazarına almak gerekmez mi? Müseylime’nin Hz. Muhammed’den çok önce 

peygamberlik iddia etmediğini gösterecek daha başka deliller de vardır. Mesela: Müseylime savaş 

meydanında çevik bir muharip olarak çarpışmıştır. İddia edildiği gibi 150 yahut biraz insafla 85 yaşında 

olsaydı savaş meydanına atılmaması gerekmez miydi? Üçok, İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler, 

89. 
684 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/341-342. 
685 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/341-342; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 4/473. 
686 Ordusunu büyütmek ve gücünü çoğaltmak adına başka bir yalancı peygamber olan Secâh ile 

evlenmiştir. Aslında Müseylime’nin Secâh ile evlenmesinin asıl nedeni o esnada Müslüman orduları ile 

savaş halinde olduğu için hem Secâh’ın ordusu hem de İslâm ordusu ile savaşacak gücü olmadığından ve 

Secâh’tan çekindiğinden dolayı bu evliliği istediğini söyleyebiliriz. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

83 

Müseylime ile savaşması için ilk önce İkrime b. Ebû Cehil’i göndermişse de onun 

yetersiz kalmasından dolayı yardımcı kuvvet olarak Şurahbîl b. Hasene’yi göndermiştir. 

Fakat İkrime b. Ebû Cehil, Şurahbîl b. Hasene’nin gelmesini beklemeden zaferin kendi 

ordusuna ait olması için erken davranıp Müseylime üzerine sefer düzenleyince 

Müseylime ve askerleri kendisini mağlubiyete uğratmıştır. Müslümanların yenildiği 

haberi Hz. Ebû Bekir’e ulaşınca İkrime’ye bir mektup yazarak: “Ne sen benim gözüme 

gözük ne de ben senin. Almış olduğun yenilgiden dolayı dönüp de Müslümanların 

maneviyatını (savaş konusundaki kararlılıklarını) bozma. Huzeyfe ile Arfece’nin yanına 

git onlarla beraber Umman ve Mehre halkı ile savaş. Daha sonra ordunu da yanına 

alarak Müslümanların nazarında temize çıkıncaya kadar Yemen ve Hadramevt’e 

gönderilen Muhacir b. Ebû Umeyye ile karşılaşıncaya kadar yolunuza devam edin” 

diyerek İkrime’nin erken hareket edip savaşın kaybedilmesine neden olmasından dolayı 

kendisini azarlamıştır. Ardından Şurahbîl’e de mektup göndererek Hâlid b. Velîd gelene 

kadar yerinden ayrılmamasını emretmiştir. 687 

 Secâh’a yardımcı olan ve dinden dönen Mâlik b. Nüveyre olayından dolayı Hz. 

Ebû Bekir’in yanına gidip ondan özür dileyen Hâlid b. Velîd, halifenin emri ile 

Müseylime ve ordusu üzerine gönderilmiştir. Emri alan Hâlid b. Velîd vakit 

kaybetmeden Yemâme’de bulunan Müseylime üzerine yürümek için ordusunu toplayıp 

yola koyulmuştur. Ordu içerisinde Ensar’ın başında Sâbit b. Kays ile Berâ b. Fülan,688 

Muhacirlerin başında ise Ebû Huzeyfe ve Zeyd b. el-Hattab komutan olarak 

görevlendirilmiştir.689 Şurahbîl b. Hasene, Hz. Ebû Bekir’in beklemesi ile ilgili 

kendisine gönderdiği emri çiğneyerek İkrime b. Ebû Cehil’in yapmış olduğu hataya 

düşmüş ve Hâlid b. Velîd gelmeden Müseylime’ye saldırmıştır. O da İkrime gibi 

savaştan yenik ayrılınca Hâlid b. Velîd kendisini halifenin emrini dinleyip ordusunun 

gelmesini beklemediği için azarlamıştır.690 

  Müseylime ordusu691 dağınık bir şekilde savaş meydanında bulunduğundan 

dolayı Hz. Ebû Bekir, Hâlid b. Velîd’in arkadan saldırıya uğramaması için ona yardımcı 

kuvvet olarak Selît’i göndermiştir.692 Selît’in kendisine yetişmesinden sonra Hâlid, 

 
687 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/281; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/214; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/323; Hz. Ebû Bekir, Şurahbîl’e mektup gönderirken, Hâlid b. Velîd kendisine gelip de 

işleri yoluna koyduktan sonra kendisinin Kudaa bölgesine giderek orada asilere karşı savaşan Amr b. el-

Âs’a yardım etmesini emretmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/214; Hz. Ebû Bekir’in Amr b. el-

Âs’a yardımcı olması için Şurahbîl b. Hasene’yi değil de İkrime b. Ebû Cehil’i gönderdiği rivayet 

edilmiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/281. 
688 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/281. 
689 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/281; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/214. 
690 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/94; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/282; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 

61; Buhl, “Müseylime”, 8/821.  
691 Hâlid b. Velîd’in üzerlerine geldiğini duyan Müseylime, ordusunun Yemâme ve Rif taraflarına 

dağılmasını emretmiştir. Ordusunun başında Muhkem b. Tufeyl ile Rical b. Unfuv vardı. Rical, 

Müseylime’nin en yakın arkadaşı olup onun peygamber olduğunu söyleyip ona iman ettiğini bildiren ilk 

kişidir. Yemâme halkının irtidat etmesindeki en büyük rolü Rical üstlenmiştir. Rical, Hz. Peygamber 

vefat etmeden önce bir heyetle birlikte Resul’e gelmiş ve Bakara Sûresini okumuştur. İrtidat olaylarının 

arttığı Hz. Ebû Bekir döneminde ise halifeye gelmiş, Hz. Ebû Bekir onu İslâm’a davet ederek geri 

göndermiştir. Fakat Hz. Ebû Bekir’in yanından ayrılan Rical, Müseylime’nin peygamber olduğunu 

söyleyerek ona iman ettiğini belirtmiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/287; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/215-216; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 4/473. 
692 Hz. Ebû Bekir’in Selît’i gönderdikten sonra şöyle dediği rivayet edilmiştir: “Ben Bedir savaşına 

katılan sahâbîlerin savaşlara katılmalarına izin vermem. Onları savaşa göndermeyerek hayırlı amelleriyle 

Allah’ın huzuruna gitsinler.  Allah’ın onlar gibi salih insanlarla düşmanı defetmesi onlarla savaş 

kazanmasından daha hayırlıdır.” Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/282; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/214. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

84 

Müseylime üzerine yürümek için ordusuna emir vermiştir. Öncü kuvvetlerin başına 

Şurahbîl’i getiren Hâlid b. Velîd, sağ ve sol kanatları yönetmeleri için de Zeyd ve Ebû 

Huzeyfe’yi görevlendirmiştir. Düşman ordusunun başında ise Mecca’ b. Mürâre 

görevlendirilmiştir.693 İki ordu savaş meydanında karşılaşınca İslâm ordusunun öncü 

birlikleri Mecca’ ile bazı kimseleri yakalayıp Hâlid b. Velîd’in huzuruna getirmişlerdir. 

Esirler Hâlid b. Velîd’e mazeret bildirmelerine rağmen Hâlid onlara inanmayarak 

Mecca’ ve Sâriye b. Âmir haricindeki tüm esirlerin öldürülmesini emretmiştir. Mecca’, 

Hâlid b. Velîd’in çadırında elleri bağlı bir şekilde Hâlid’in karısına emanet edilmiştir.694 

Daha önce bu kadar büyük bir orduya karşı savaşmayan Müslümanlar tekrar toparlanıp 

düşman ordusunun üzerine saldırınca irtidat eden Araplar yenilgiye uğramışlardır.695 

Savaşın kızıştığı bir anda Hanîfeoğullarından bazı kimseler Hâlid b. Velîd’in çadırına 

saldırıp karısını öldürmek istemişlerse de Mecca’ buna izin vermemiş ve Hâlid b. 

Velîd’in karısının öldürülmesini engellemiştir.696 

 Ordu toparlandıktan sonra Akraba’ denen mevkide Hâlid b. Velîd tekrar 

Müseylime üzerine saldırmış, Hâlid’in geldiğini gören Müseylime dağlara doğru 

çekilmiştir. O gün Müslümanların parolası “Ya Muhammed” olmuştur. Müslümanlar 

önlerine gelen tüm düşman askerlerini kılıçtan geçirdikten sonra Hâlid karşı tarafta olan 

Müseylime’ye yanlışından dönüp, tövbe ederek İslâm’a dönmesini emretmiştir. Hâlid b. 

Velîd’in sözlerine karşılık asla İslâm’a dönmeyeceğini ve kendisinin peygamber 

olduğunu söyleyen Müseylime savaşa devam edeceğini bildirmiştir. Sabah olunca savaş 

kızışmış ve nihayet Allah, Müslümanlara zaferi nasip etmiştir. Kaçan askerleri 

kovalayan Müslümanların, aralarında Müseylime’nin de bulunduğu bir sırada onları 

Yemâmeli birine ait bir bahçede kıstırmışlardır. Müslümanlar uzun uğraşlar sonucunda 

bahçenin surlarından içeri girerek düşman askerlerinin neredeyse tamamını kılıçtan 

geçirmişlerdir. O sırada bahçede bulunan Müseylime’yi ise Hz. Hamza’yı şehit ettikten 

sonra tövbe edip Müslüman olan Vahşi b. Harb öldürmüştür.697 

 
693 Mecca’ b. Mürâre, Benî Teym ve Benî Âmir’in öcünü almak için Hâlid b. Velîd’in karşısına 

dikilmiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/323-324. 
694 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 120; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/94; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

3/288; Hâlid b. Velîd’in Mecca’ı öldürmemesinin nedeni Sâriye’nin Hâlid b. Velîd’e şöyle demesidir: 

“yarın olduğunda bu yer için hayırlı bir iş yapmak istiyorsan bu adama karışma” Taberî, Târîhu’l-Ümem 

ve’l-Mülük, 3/288; Sâriye’nin böyle yapmasının nedeni Mecca’ halk tarafından önemli sayılan bir kişi 

olduğundan dolayı Hâlid’in onu kullanarak halka hayırlı şeyler yaptırabileceği düşüncesi olabilir. 
695 Bu yenilgi esnasında Müseylime’nin en yakın arkadaşı olan Rical b. Unfuv Zeyd b. Hattab tarafından 

öldürülmüştür. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/217. 
696 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/324-325. 
697 Vâkıdî, Fütûhu’ş-Şâm, 1/5; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/294-295; İbn Hazm, Esmâ’ül-Hulefa 

ve Fütühu’l-İslâm, 77; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 61; Buhl, “Müseylime”, 8/821; Müseylime’nin Vahşi’nin 

kılıç darbesi sonucunda yaralandığı, Ensar’dan Ebû Dücane’nin son kılıç darbesi ile öldürüldüğü rivayet 

edilmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/217-218; Önkal, “Müseylimetül Kezzab”, 32/90; 

Müseylime’yi öldürenin Muâviye b. Ebû Süfyân olduğu da rivayet edilmiştir. Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 

1/94; Müslüman ordusunun bahçenin surlarını aşıp kapıların açılmasına ve düşmanın yenilgiye 

uğratılmasında ki en büyük payın Enes b. Mâlik’in kardeşi Berâ b. Mâlik’e ait olduğu ile ilgili rivayetler 

için bk. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/217-218; Müseylime’nin öldüğünde 150 yaşında olduğu ve 

doğumunun Allah Resulü’nün babası Abdullah’ın doğumundan önce olduğu rivayet edilmiştir. Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 61; Müseylime’nin ordusuyla yapılan savaşta birçok hafız şehit olmuştur. Bu olaydan 

sonra Hz. Ömer Kur’ân-ı Kerîm’in Mushaf haline getirilmesinde büyük rol oynamıştır. Belâzurî, 

Futûhu’l-Buldân, 1/103; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/218-219; Müseylime’nin öldürülmesi ile 

sonuçlanan savaşta Hz. Ebû Bekir’in oğlu Abdurrahman da Muhakkem adında birini öldürmüştür. 

Muhakkem askerleri kışkırtıcı sözler söylediği için onu öldürmüştür. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/217-218; Müseylime’yi öldüren Vahşi b. Harb şöyle demiştir: “Ben Cübeyr b. Mut’im’in kölesi 

Vahşi’yim. Müslüman olmadan önce insanlardan en hayırlı olan Hamza b. Abdülmuttalib’i öldürdüm. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

85 

 Hâlid b. Velîd, askerlerine çevreye dağılmalarını, ele geçirilen esir ve 

ganimetlerin kendisine getirilmesini emretmiştir. Hâlid daha sonra kaleleri ele geçirmek 

için sefere çıkınca Mecca’ araya girerek bu kalelerin savaşçı erkekler ile dolu olduğunu, 

savaş açmaları halinde büyük kayıplar verebileceklerini söyleyerek onları savaşmak 

yerine barış antlaşması imzalamaya davet etmiştir. Mecca’ın sözleri üzerine Hâlid b. 

Velîd ordudaki askerlerin de yorulduklarını görünce bu teklifi kabul etmiş ve Mecca’yı 

aracı tayin etmiştir.698 

 Kalelere giden Mecca’ orada bulunan kadın, çocuk ve yaşlılara askerlerin 

zırhlarını giydirip ellerine birer kılıç vererek onlara asker süsü vermiştir. Bunu gören 

Hâlid b. Velîd, Mecca’ın doğru söylediğini düşünerek onlarla barış antlaşması 

imzalayacağına dair söz vermiştir.699 Yapılan antlaşmadan sonra kaleye giden Hâlid b. 

Velîd, zırh kıyafetleri giyip ellerinde kılıçla duran kişilerin kadın, çocuk ve yaşlı 

olduğunu görünce Mecca’’a dönerek: “Beni kandırdın” demiştir. Bunun üzerine 

Mecca’: “Onlar benim kavmim olduklarından böyle yapmak zorundaydım” demiştir.700 

 Hz. Ebû Bekir savaşta alınan esirlerden ergenlik çağına girmiş herkesin 

öldürülmesi emrini Hâlid b. Velîd’e göndermiştir. Fakat halifenin mektubu barış 

antlaşmasından sonra geldiği için Hâlid antlaşma gereği vermiş olduğu sözlere sadık 

kalarak kimseye zarar vermemiştir.701 

 

3.4.5. Esved el-Ansî-Yemen’in İrtidatı 

 

Esved el-Ansî702 Mezhic kabilesinin bir kolu olan Ans kabilesine mensuptur.703 

Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce veda haccı dönüşünden sonra hastalandığını 

duyan Esved, Yemen’de704 peygamberliğini ilan etmiştir.705 Hz. Peygamber’in 

 
Müslüman olduktan sonra da insanların en şerlisini (Müseylime’yi) öldürdüm.” Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 

136. 
698 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 138; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/296; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/218-219; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/325. 
699 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/218-219; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/325-326; Hâlid b. 

Velîd’in altın, gümüş, silah ve esirlerin yarısı üzerine antlaşma yaptığı rivayet edilmiştir. Vâkıdî, 

Kitâbu’r-Ridde, 139; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 256; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/298; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/218-219. 
700 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 256; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/218-219. 
701 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 140; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 256; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/299; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/218-219. 
702 Asıl adının Ayhele b. Kâ’b b. Avf el-Ansî veya Esved b. Kâ’b b. Avf el-Ansî olduğu, lakabının da 

Cahiliye Devri kâhinlerinin âdetine uyarak yüzüne peçe taktığı için veya sürekli sarhoş olduğu için ‘Zu’l-

Himar’ veya siyah olmasından dolayı ‘Esved’ olduğu rivayet edilmiştir. Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 

1/109; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/443; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/195-196; Hüseyin Algül, “Esved el-Ansî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1995), 11/440; Peygamberlik iddia eden Ansî’nin, kâhin, hokkabaz, sihirbaz ve tesirli bir 

hitabete sahip olduğu ve bu özelliklerini kullanarak insanları kendisine inandırdığı söylenmiştir. 

Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 100; Algül, “Esved 

el-Ansî”, 11/441. 
703 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-196. 
704 Yemen daha önce Himyerîlerin elinde olup daha sonra Habeş kralının göndermiş olduğu emirler 

tarafından idâre edilmiştir. Yemen’i Himyerîlerin elinden alan Habeş valileri arasında çıkan anlaşmazlık 

sonucu valilerden biri olan Eryat öldürülmüştür. Eryat’ın ölümü üzerine Yemen’in hâkimiyeti Habeşistan 

adına Ebrehe de kalmıştır. Ebrehe’nin fil olayının ardından ölmesiyle beraber yerine oğulları valilik 

görevini sürdürmüşlerdir. Habeşlilerin hâkimiyetine son vermek isteyen Seyf b. Zî-Yezen, Fars 

hükümdarı Kisra’dan Yemen’in hâkimiyetini ele geçirmek için yardım istemiştir. Yemen üzerinde farklı 

planları olan Kisra, Seyf b. Zî-Yezen’in teklifini kabul ederek onunla beraber Vehrez adında birini 

göndermiştir. Vehrez, Ebrehe’nin oğlu Mesruk’u öldürmüş ardından Seyf tahta oturmuştur. Hz. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

86 

hastalığını fırsat olarak gören Esved, Allah Resulü’nün Yemen ve çevresine gönderdiği 

emirlere mektuplar yazarak onların bu topraklardan çıkmasını istemiştir.706 Ardından 

kendisine tâbi olan askerlerle beraber Necran’a saldırmış ve orayı ele geçirdikten sonra 

San’a üzerine hareket etmiştir. San’a’da Şehr b. Bâzân ile çatışan Esved, kısa sürede 

onu öldürdükten sonra San’a’yı da ele geçirmiştir. Şehr’in ölümü sonrası karısı Âzad ile 

evlenmiştir.707 Esved yapmış olduğu seferler neticesinde tüm Yemen’i İslâm 

Devleti’nin elinden alıp orada görevli olan emirleri ya öldürmüş ya da Yemen’den 

çıkartmıştır.708 

 Allah Resulü, Esved’in yaptıklarından haberdar olunca, Vebr b. Yahnes adındaki 

birine yazmış olduğu bir mektubu vermiş ve Yemen’lilere göndermiştir.709 Allah Resulü 

göndermiş olduğu mektupta Müslümanlara başta Esved olmak üzere irtidat edenler ile 

savaşmalarını emretmiştir. Esved el-Ansî ve adamlarını öldürme işini Muaz b. Cebel 

üstlenmiştir. Sekûnlulardan Remle adında bir kadın ile evli olan Muaz b. Cebel, Allah 

Resulü’nün emrini onlara anlatmış ve Esved’e karşı savaşmaları için kendisinin yanında 

olmalarını istemiştir. Muaz’ın teklifine olumlu cevap veren Sekûnlular, Muaz b. 

Cebel’in yanında irtidat edenlere karşı savaşmışlardır. Muaz b. Cebel ve 

beraberindekiler çevre kabileleri İslâm’a davet edip Allah Resulü’nün göndermiş 

olduğu mektuptan onlara bahsetmişlerdir. Onlar da Müslüman olmayı ve Esved’e karşı 

savaşmayı kabul etmişlerdir.710 

 Esved’in eski gücünü kaybettiğini düşünen Kays b. Abdiyağus,711 Vebr b. 

Yahnes’in kendisine Esved’i öldürmek ile ilgili planını anlatınca hemen kabul etmiştir. 

Esved’i öldürme hususunda birlikte hareket etmişlerdir. Esved, komutanı olan 

 
Muhammed’e vahiy geldikten sonra Allah Resulü Kisra’yı İslâm’a davet etmek için mektup göndermiştir. 

Mektubu okuyan Kisra sinirli bir şekilde mektubu parçalara ayırdıktan sonra Yemen valisi olan Bâzân’a 

mektup yazarak, hemen harekete geçip peygamber olduğunu söyleyen bu kişiyi kendisine getirmesini 

emretmiştir. Bu olaydan sonra Allah Resulü’nün daveti sonucu Bâzân İslâmiyet’i kabul etmiştir. İbn 

Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/305-306. 
705 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/443; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-

196; Esved el-Ansî’nin çıkarmış olduğu bu irtidat hareketi İslâm tarihindeki ilk irtidat hareketi olmuştur. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/198; Hz. Peygamber zamanında Yemen’in valisi Bâzân idi. Allah 

Resulü’nün kendisini İslâm’a davet etmesine olumlu cevap veren Bâzân Müslüman olmuş ve Allah 

Resulü tarafından görevi olan Yemen valiliğine devam etmiştir. Bâzân’ın ölümünden sonra Hz. 

Peygamber Yemen’in çeşitli bölgelerine emirler göndermiştir. Hz. Peygamber’in Yemen ve çevresi için 

görevlendirdiği emirler hakkında farklı rivayetler mevcuttur. Hâlid b. Saîd b. el-As’ı Necran ve Zebid 

arasında yer alan bölgeye, Amr b. Hazm’ı Necranlılar üzerine, Bâzân’ın oğlu Şehr’i San’a üzerine, Ebû 

Musa’yı Me’rib üzerine ve Ya’la b. Ümeyye’yi el-Cened üzerine gönderdiği emirlerdendir. Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra Yemen de siyasi birliğin olmadığını gören Esved el-Ansî peygamberliğini 

ilan ederek Yemen’in çeşitli yerlerini ele geçirmiş ve halife’ye karşı savaş ilan etmiştir. İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-196; Attâb b. Esîd Mekke bölgesine, Hemdan bölgesine Âmir b. Şehr, San’a da 

Fîruz ed-Deylemi ve ona yardımcı olmaları için Dâzaveyh ve Kays b. Mekşuh, Eş’arile ile Akk bölgesine 

de Tahir b. Ebû Hale’yi göndermiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/318. 
706 Esved göndermiş olduğu mektupta şöyle demiştir: “Ey bize karşı direnenler! Elimizden aldığınız 

topraklarımızı bize geri verin. Topladığınız malları da iade edin. Çünkü biz o topraklara ve mallara, 

sizden daha layıkız ve size nispetle o mallarla yerler üzerinde daha çok hak sahibiyiz. Sizde kendi işinize 

bakın.” İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/306-307. 
707 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/199-200. 
708 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/109; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/196-197; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/307-308; F. Buhl, “Esved”, Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: MEB 

Devlet Kitapları, 1997), 4/389.  
709 Allah Resulü’nün mektubunda, “Esved’i savaşarak veya suikast tertip ederek öldürün!” dediği rivayet 

edilmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/196-197. 
710 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/236-237; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/308. 
711 Esved’in ordusunun başında olan komutan. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/308. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

87 

Abdiyağus ve diğer bazı adamlarının karşı taraf ile ittifak kurduğunu duyunca712 onları 

bundan haberdar ederek neden böyle bir ihanete kalkıştıklarını onlara sormuştur. Kays 

b. Abdiyağus, Cişnes, Dazeveyh ve Feyruz adındaki adamları söylenenleri inkâr ederek 

kendisinden özür dilemişlerdir.713 Hz. Peygamber’in emri üzere birleşen Müslümanların 

haberleri bunlara ulaşınca Esved’in zamanının bittiğini anlamaya başlamışlardır. 

Bundan dolayı Cişnes, Esved’in karısı Âzad’a714 gidip Esved’in kocasını 

öldürdüğünden ve ne kadar zalim bir insan olduğundan bahsettikten sonra onu öldürmek 

için kendilerine yardım etmesini istemiştir. Âzad’dan olumlu yanıt alan Cişnes, durumu 

hemen arkadaşlarına haber etmiştir.715 Birkaç gece sonra yapılan bir plan ile Esved el-

Ansî uyuduğu bir sırada Feyruz el-Fârisî tarafından öldürülmüştür. Esved’in 

öldürülmesinden sonra İslâm yeniden o beldelere hâkim olmuş ve irtidat edenler tövbe 

ederek Müslüman olmuşlardır. 716 

 Esved’in öldürülmesinden sonra Yemen’de ikinci bir irtidat hareketi patlak 

vermiş ve bu hareketin lideri ikinci defa irtidat eden Kays b. Abdiyağus el-Mekşuh 

olmuştur. Hz. Peygamber’in vefat haberi kendisine ulaşan Kays, Esved’in ölümünden 

sonra vermiş olduğu akdi bozup Feyruz, Dazeveyh ve Cişnes’in öldürülmesi için gayret 

göstermiştir. Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir, Saîd Zî-Zeved, Umeyr Zî-Mürran, Havşeb 

Zî-Zuleym ve Şehr Zî-Yenaf’a mektup yazarak Allah’ın emrinden ayrılmamalarını, 

Allah’a ve insanlara karşı sorumlu oldukları görevlerini yerine getirmelerini 

emretmiştir.717 Ardından onlara asker göndermeyi vaat ederek şöyle demiştir: “Allah 

Resulü’nün halifesi Ebû Bekir’den Saîd Zî-Zeved, Umeyr Zî-Mürran, Havşeb Zî-

Zuleym ve Şehr Zî-Yenaf’a. Düşmanlarına karşı Ebnâ’ya yardım edin ve Feyruz’un 

sözlerini dinleyin. Ben onu emir tayin ettim.”718 

 Hz. Ebû Bekir’in gönderdiği mektuptan haberdar olan Kays, Zu’l-Kelâ’ya ve 

adamlarına haber göndererek: “Ebnâ topraklarınızda yabancıdır. Onlara müdahale 

etmezseniz ileride size karşı olacaklardır. Ben onların reislerini öldürüp onları sizin 

yurdunuzdan çıkarmak istiyorum.” diyerek Ebnâ’nın öldürülmesini istemiştir. Fakat 

Zu’l-Kelâ’ ve adamları Kays’ın dediğini kabul etmeyerek Ebnâ’ya yardımcı 

olmuşlardır.719 Zu’l-Kelâ’ ve adamlarından istediğini alamayan Kays, Esved’in 

ardından dağılan adamları etrafında toplamak için onlara mektuplar yazınca olumlu 

cevap almıştır. Kays daha sonra bir yemek vereceğini söyleyerek Feyruz, Dazeveyh ve 

Cişnes’i davet etmiştir. Yemeğe ilk gelen Dazeveyh’i yapmış olduğu bir plan 

neticesinde öldürmüştür. Bu haber Feyruz ve Cişnes’e ulaşınca onlar Kays’ın yanına 

 
712 Rivayetlere göre Esved’e tüm bu olanları şeytanı ona haber vermiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/197-198; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/308-309. 
713 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/197-198. 
714 Şehr b. Bâzân’ın karısı. 
715 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/198; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/309. 
716 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/338; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/199-200; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/309-310; Esved’i öldürenin Kays b. Mekşuh olduğu da rivayet edilmiştir. Belâzurî, 

Futûhu’l-Buldân, 1/110; Esved’in Hz. Peygamber döneminde mi yoksa Hz. Ebû Bekir döneminde mi 

öldürüldüğü ile ilgili olarak kaynaklarda farklı görüşler yer almaktadır. Kimi görüşe göre Hz. Peygamber 

hayatta iken öldürüldüğü. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/212; Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-

Hz. Ebû Bekir-, 93; Algül, “Esved el-Ansî”, 11/441; Diğer bazı görüşlere göre ise Hz. Ebû Bekir 

döneminde öldürüldüğü söylenmiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/304-305. Bazı görüşlere göre 

de Hz. Peygamber’in vefatından hemen önce öldürüldüğü fakat Allah Resulü vefat ettiğinden dolayı bu 

haberin yeni halife olan Hz. Ebû Bekir’e bildirildiği söylenmiştir. Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-

Hz. Ebû Bekir-, 93; Algül, “Esved el-Ansi”, 11/441. 
717 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/323; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/227-228. 
718 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/322-323. 
719 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/323; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/227-228. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

88 

gitmeden kendilerine yardım edecekleri ümidiyle Feyruz’un dayılarının bulunduğu 

Havlan Dağı’na kaçmışlardır.720 

 Feyruz, Hz. Ebû Bekir’e mektup yazarak San’a halkının ve Esved’in dağılan 

adamlarının tekrar isyan ettiklerini ve Kays’ın etrafında toplandıklarını bildirmiştir. 

Kays, Ebnâ’ya yönelerek onları üç gruba ayırmıştır. Kendi yanında olanlara karışmayıp 

onları serbest bıraktıktan sonra Feyruz’a yardım edenlerin bir kısmını deniz yolu ile 

Aden’e, diğer grubu ise kara yolu ile başka bir yere sürgün etmiştir. Feyruz olanları 

duyunca Ukayl b. Rebia b. Âmiroğulları ve Akklılar’a haber göndererek onlardan 

yardım istemiştir. Onlar da Feyruz’un bu teklifine olumlu cevap vermişlerdir. Kays’ın 

göndermiş olduğu Ebnâlıları askerlerin elinden kurtarmışlar ve tüm askerleri 

öldürmüşlerdir. Daha sonra yanına gelen destek birlikleri ile büyük bir orduya sahip 

olan Feyruz, San’a yakınlarında Kays ile karşılaşmıştır. Yapılan savaşta Kays ve 

adamları yenilerek Necran ve San’a bölgelerine doğru kaçmışlardır.721 Daha sonra Hz. 

Ebû Bekir’in Necran taraflarına gönderdiği birlikler tarafından yakalanan Kays, 

halifenin huzuruna getirilince Hz. Ebû Bekir Kays’a şöyle demiştir: “Ey Kays! Sen 

Allah’ın kullarını öldürdün. Müminlerin safından ayrılıp mürtedlerin safına geçtin.” 

Dazeveyh’in öldürülmesinden dolayı bu konuşmanın kendisine yapıldığını anlayan 

Kays, onu öldürmediğini söylemiş ve suçu ispat edilmediği için serbest bırakılmıştır.722 

 Hz. Peygamber, Müslüman olması için Alâ b. Hadramî’yi Bahreyn meliki 

Münzîr b. Sava’ya göndermiştir. Münzir b. Sava da Allah Resulü’nün bu davetine 

icabet ederek Müslüman olmuş ve halkının da İslâm dinine girmesini sağlamıştır. Hz. 

Peygamber’in ölümüne neden olan hastalığa yakalandığı sırada Münzir de ölümüyle 

sonuçlanacağı hastalığa yakalanmış ve Allah Resulü’nün vefatının üzerinden çok 

geçmeden kendisi de vefat etmiştir. Münzir vefat edince Bahreynliler irtidat etmişlerdir. 

Bekr kabilesi de Bahreynlilerin ardından irtidat etmişlerdir.723 Bahreyn halkının irtidat 

ettiğini duyan Cârûd b. Muallâ,724 Abdulkayoğullarını725 bir araya toplayıp İslâm’da 

sebat etmelerini ve irtidat edenlere karşı mücadele etmelerini sağlamıştır. Rabialılar da 

“Münzir’in ölümünden sonra yönetimi Münzir b. Nu’man’a vermeyiz diyerek” irtidat 

etmişlerdir. 726 

 Bekr b. Vail kabilesinin bir kolu olan Kays b. Sa’lebe’li el-Hutam b. el-Dubay 

henüz irtidat etmemiş kimseleri yanına almış ve ‘Hecer’ denilen yere gitmiştir. 

Kendisine uyan kişilerle beraber dinden dönerek başkaldırmıştır. Hattlıları ve orada 

 
720 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/324; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/227-228. 
721 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/325-326; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/228. 
722 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/228. 
723 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/90; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/221-222; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/327-328. 
724 Cârûd b. Muallâ, Bahreyn halkından olup, Hz. Peygamber’in ısrarları sonucu İslâm dinini kabul etmiş 

ve bizzat Hz. Peygamber’den ilim almak niyetiyle uzun bir süre Medine’de kalmıştır. Allah Resulü ve 

Münzir’in vefatının ardından İslâm’ın Bahreyn de tekrar hâkim olabilmesi için yanındaki adamlarıyla 

beraber mücadele vermiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/301; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/221-222.  
725 Hz. Peygamber’in vefatıyla beraber Abdulkaysoğullarından bazı kimselerin “Muhammed gerçek 

peygamber olsaydı ölmezdi” gibi sözler sarf ettiğini gören Cârûd b. Muallâ, onlara düşüncelerinin yanlış 

olduğunu anlattıktan sonra şunu demiştir: “Geçmiş zamanlarda da Allah Teâlâ peygamber göndermedi 

mi? O peygamberler de Muhammed gibi ölmediler mi?” Onlar ise “evet” cevabı vermişlerdir. Bunun 

üzerine Cârûd, “şahitlik ederim ki Allah’tan başka ilah yoktur. Yine şahitlik ederim ki Muhammed 

Allah’ın Resulü’dür” demiştir. Bunun üzerine Abdulkaysoğulları İslâm’a girmişlerdir. İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/222. 
726 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 152; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/90; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

3/302-303; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/442-443; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/221-222; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/327-328. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

89 

bulunan Zut ve Sebabicilerin de dinden dönmelerine neden olmuştur. Dârîn ve Cuvâsâ 

denilen yerlere askeri birlik göndermiş ve orada bulunan Müslüman askerlerin etrafını 

kuşatmıştır. Böylelikle kendilerine muhalif durumda olanlara destek veren Abdulkays’ı 

kuşattıktan sonra Nu’man b. Münzir’in kardeşi olan Garûr b. Münzir’e haber 

göndererek kendi yanında yer almasını, galip gelmesi durumunda kendisini kardeşi 

Nu’man’ın yerine Bahreyn’e hâkim kılacağını söylemiştir.727  

 Hz. Ebû Bekir irtidat eden Bahreyn halkının tekrardan İslâm’a dönmesi için 

daha önce Münzir b. Münzir’e gönderilmiş olan Alâ b. Hadramî’yi göndermiştir. Alâ, 

Bahreyn topraklarına yaklaştığında Sümâme b. Âsal ve çevre kabilelerin birçoğu 

kalabalık bir topluluk ile ona gelip yanında olduklarını bildirmişlerdir. Kays b. Âsım da 

Hz. Peygamber’in vefatından önce toplamış olduğu zekât mallarını getirip Alâ’ya teslim 

etmiştir. Alâ b. Hadramî beraberindekilerle birlikte ed-Dehna denen yeri aştıktan sonra 

varmış oldukları geniş bir düzlükte konaklama kararı almıştır. Gece vakti develer 

gördükleri bir şeyden ürküp üzerlerinde yükleri olduğu halde kaçmışlardır. Durumun 

kötüleştiğini ve açlıktan öleceklerini söyleyen bazı askerlere Alâ: “Bizler Müslümanız 

ve ümitsizliğe kapılmayacağız. Allah bizimle beraberdir” diyerek onları teskin etmeye 

çalışmıştır. Sabah olunca bulundukları yerin az ötesinde su birikintisinin olduğunu fark 

etmişler ve oraya doğru gittiklerinde develerinin de üzerlerindeki yüklerle beraber su 

birikintisinin önünde durduğunu görmüşlerdir. Orada bulunanlar Allah’a hamd ederek 

yüklerini de yanlarına alarak yollarına devam etmişlerdir.728 

 Alâ, Cârud’a haber göndererek yanına Abdulkayslıları da alarak Hutam denen 

yere gelmelerini emretmiştir. Kendisi de yanındakilerle el-Hecer üzerinden Hutam’a 

varmak için yola çıkmıştır. Hutam’da karşılaşan Müslümanlar ve Müşrik orduları 

hendekler kazmış ve savaşmaya başlamışlardır. Bir ay süren çarpışma sonucunda kimse 

galip gelememiştir. Tarafların karargâhlarına çekildiği bir gece Müşriklerin bulunduğu 

taraftan şiddetli gürültü ve bağrışma sesleri duyulunca Abdullah b. Hazef adındaki bir 

asker gidip ne olduğunu öğrenmek için Alâ’dan izin almıştır. Düşmanın arasına sızmaya 

çalışan Abdullah, bazı askerler tarafından derdest edilip karargâha getirilmiştir. 

Müşrikler arasında akrabası bulanan Abdullah, kendisini öldürmemesi konusunda onları 

ikna etmiş ve Müslümanların yanına sağ salim bir şekilde geri dönmüştür. Abdullah, 

Müslümanların yanına döndükten sonra, Müşrik askerlerin tamamının sarhoş olduğunu, 

onlara saldırmaları halinde galibiyet elde edebileceklerini Ala’ya söylemiştir. 

Müşriklere gece vakti saldıran Müslümanlar onları kılıçtan geçirip birçoğunu öldürmüş 

bazılarını da esir ederek mallarına el koymuşlardır.729  

 Alâ, Bekr b. Vail’den İslâm dininde sebat eden Uteybe b. Nahhas ve Müsennâ b. 

Hârise gibi kimselere mektup göndererek bozguna uğrayanların kaçış yollarını 

kapatmalarını ve onları yakalayıp esir etmelerini istemiştir. Alâ ve beraberindekiler 

kaçanları takip ederek onlarla Gârin denen bir bölgede karşılaşmış ve onları bozguna 

uğratmışlardır. Böylece Dârin ve çevresinde İslâm dini yayılmaya başlamıştır. Alâ, Hz. 

Ebû Bekir’e mektup yazarak düşmanların hezimete uğratıldığı haberini vermiş ve 

liderlerinin öldürüldüğünü bildirmiştir.730 

 
727 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 153; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/90; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

3/303-304; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/222.  
728 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/303-304; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/222; Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 61-62. 
729 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/307-308; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-

Hulefa, 2/443; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/328-329. 
730 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/223-224; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/328-329; Çarpışma 

esnasında karşılaştıkları bazı sıkıntılar neticesinde zor duruma düştüklerin de Allah’ın kendilerine nasıl 

yardım ettiği ile ilgili olarak Alâ, Hz. Ebû Bekir’e mektup yazmıştır. Alâ’nın yazdıklarını okuyan halife, 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

90 

 Alâ, Bahreyn’e döndükten sonra İslâm dini tekrar halk arasında yayılmaya 

başlamıştır. Fakat aralarında Şeybân, Tağlib ve Nemîr gibi kabilelerin bulunduğu bazı 

yerlerde fitne tohumları ekilmeye ve Müslümanlar arasında ayrılıkçı fikirler ortaya 

atılmaya çalışılmıştır. Durumdan haberdar olan Hz. Ebû Bekir, Ala’ya mektup yazarak 

şunları söylemiştir: “Benî Şeybân b. Sa’lebe hakkında bazı duyumlar aldım. Eğer 

fitneciler bunu dillendirirlerse onlara asker gönderip onları dağıt ki bir daha bir araya 

gelip fitne tohumları ekemesinler ve Müslümanların arasını açmasınlar.”731 

 Cahiliye Dönemi’nde Culenda diye isimlendirilen Zü’t-Tac Lakit b. Mâlik el-

Ezdi Umman’da peygamberliğini ilan ederek irtidat etmiştir. Onunla beraber el-Ezd 

kabilesi de irtidat etmiş ve halktan bilgisiz olan birçok kişi kendisine tâbi olmuştur. El-

Cefer ile el-Abbad’ı emri altına almış ve halkı dağlık bölgelere sürgün etmiştir. El-Cefer 

Hz. Ebû Bekir’e haber göndererek kendilerine yardım etmesini istemişlerdir. Bunun 

üzerine Hz. Ebû Bekir, Huzeyfe b. Mihsan el-Himyerî ve Ezd kabilesinden Arfece el-

Bariki’yi onlara yardım etmeleri için göndermiştir. Hz. Ebû Bekir onları gönderirken işe 

ilk olarak Umman’dan başlamalarını, Umman’da yetkilerin Huzeyfe’de olmasını daha 

sonra Mehre’ye hareket etmelerini ve oradayken yetkinin de Arfece de olmasını 

emretmiştir.732 

 Hz. Ebû Bekir, Huzeyfe ve Arfece’yi Umman’a gönderdikten sonra daha önce 

Yemâme taraflarına gönderdiği İkrime b. Ebû Cehil’e haber göndererek o ikisine 

katılmasını, Umman ve Mehre’deki olaylara karşı onlara yardımcı olmasını ve oradaki 

işini bitirdikten sonra Yemen üzerine gitmesini emretmiştir. İkrime, Huzeyfe ve Arfece 

Umman’a ulaşmadan onlara yetişmiştir. Birlikte hareket edip Ricam denilen yere 

geldiklerinde, Cefer ve İyad’a mektup yazmışlardır. Cefer ve İyad gelen emirler 

neticesinde Suhar denen yere gidip karargâhlarını oraya kurmuşlardır. Huzeyfe ve 

Arfece de konaklamış oldukları yere gidip onlara katılmışlardır. Bu arada Deba’ 

yakınlarına karargâhını kurmuş olan Lakit b. Mâlik de komutanlarına mektup 

göndermiştir. Fakat komutanları Lakit b. Mâlik’den ayrıldıklarını bildirmişlerdir. Daha 

sonra iki ordu Deba’ yakınlarında karşılaşmış ve Müslümanların hezimete uğrayacakları 

bir anda başlarında el-Hırreyt b. Raşid olduğu halde Naciyeoğulları ile başlarında 

Seyhan b. Sûhân’ın bulunduğu Abdulkaysoğulları’ndan bir grup Müslümanlara yardıma 

gelmişlerdir. Müslümanlar gelen yardımcı kuvvet ile Lakit b. Mâlik’in ordusunu 

hezimete uğratarak yaklaşık on bin kişiyi öldürmüşlerdir. Elde ettikleri ganimetlerin 

beşte birini Hz. Ebû Bekir’e göndermişlerdir. Hz. Ebû Bekir de Umman halkını teskin 

etmesi ve bir daha irtidat etmemeleri için Huzeyfe’nin orada kalmasını emretmiştir.733 

 Umman’da işi biten İkrime b. Ebû Cehil, kendisine yardımcı olmaları için 

Naciye, Abdulkays, Rasih ve Sa’doğulları’ndan bir grubu yanına alarak Mehre’ye 

baskın yapmak için harekete geçmiştir. Mehre’de iki ordu ile karşılaşmışlardır. Bu 

orduların birinin başında Benî Muğarib kabilesinden Musabbah diğerinin başında ise 

Mehreli Şehrit bulunmaktaydı. Bu iki komutan arasındaki ihtilaftan yararlanmak isteyen 

İkrime, Şehrit’e haber göndererek kendilerine katılmasını istemiş, Şehrit de buna 

olumlu cevap vermiştir. İkrime, aynı teklifi Musabbah’a da yapmış olmasına rağmen 

Musabbah, askerlerinin çokluğuna güvenmesinden ve Şehrit’e olan kininden dolayı bu 

 
Allah’a hamd ve senada bulunduktan sonra Alâ ve askerlerini tebrik etmiş ve bu yardımın Hz. 

Muhammed’in ümmeti içinde kendilerine nasip olduğunu söylemiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/313.  
731 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/311-313. 
732 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/83; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/314-315; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/329-330. 
733 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/83; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/315-316; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/225-226; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/330-331.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

91 

teklifi reddetmiştir. Bunun üzerine iki ordu arasında çıkan savaşta Müslümanlar zafer 

kazanmış ve Musabbah öldürülmüştür. İkrime savaş ganimetlerinden elde edilen 

malların beşte birini Şehrit’e vererek Hz. Ebû Bekir’e göndermiştir.734  

 Hz. Peygamber vefat etmeden önce zekât toplamaları için Kinde’ye Muhacir b. 

Ebû Ümeyye’yi, Hadremevt’e Ziyâd b. Lebîd’i ve Sekûn’a da Ukkaşe b. Ebû Ümeyye 

es-Sekâsik’i göndermiştir. Muhacir, Hz. Ebû Bekir’in kendisini Yemen’deki isyanları 

bastırması için görevlendirdiğinden dolayı Kinde’ye Hz. Peygamber’in vefatının 

ardından anca varabilmiştir. Ziyâd ve Ukkaşe’de Muhacir’in gelmesini beklediklerinden 

Kinde’ye geç gitmişlerdir.735 

 Kindeliler İslâm dinini kabul edince, Hz. Peygamber, Hadramevtlilerden alınan 

zekâtın bir kısmını Kinde’ye, Kinde’den alınan zekâtın da bir kısmının Hadramevt’e 

gönderilmesini emretmiştir. Bunun üzerine Veliaoğulları’ndan bazı kimseler: “Bizim 

Kinde’den Hadramevt’e zekât mallarını götürebilecek bineklerimiz yoktur. Bize bu iş 

için binek gönderin.” demişlerdir. Bunun üzerine Hadramevtliler de: “Bizler sizin 

bineklerinizin olmadığını görür isek mallarınızı istediğiniz yere kadar götüreceğiz” 

demişlerdir. Allah Resulü’nün vefat etmesinden sonra Veliaoğulları verdikleri sözü 

yerine getireceklerini söylerken, Hadramevtliler onlara yardım etmeyeceklerini 

söyleyerek sözlerinden dönmüşlerdir. Ardından Ziyâd b. Lebîd’e dönerek Kindelilerin 

tarafında olduğunu söyleyerek onu suçlamış ve yurtlarına dönmüşlerdir. Ziyâd da 

Muhacir’in gelmesini beklemelerini ve ona göre hareket etmelerini onlara tavsiye 

etmiştir.736 

 Muhacir, Hz. Ebû Bekir’in kendisine vermiş olduğu görevi tamamlayınca 

San’a’dan halifeye mektup yazarak yapmış olduğu işlerin haberini vermiştir. Bunun 

üzerine Hz. Ebû Bekir bir mektup göndererek Muhacir ve İkrime’nin Hadramevt’e 

gitmelerini emretmiştir. İkrime ile Muhacir Me’rib’de birleşerek Hadramevt’e 

gitmişlerdir.737  

 Kindeliler ile Hadramevtliler zekât verme konusunda sözlerinden vazgeçince 

Ziyâd b. Lebîd, Benî Amr b. Muâviyeoğulları’nın zekâtlarını toplama işini yürütmeye 

başlamıştır. Ziyâd, Benî Amr’dan karşılaştığı Şeytan b. Hucr adlı bir gençten bir deve 

zekât almıştır. Genç devenin zekât malı olduğunu göstermek adına deveyi dağlamıştır. 

Fakat Şeytan’ın dağlamış olduğu deve kendisinin değil de Adda b. Hucr adındaki 

kardeşine ait olduğu ortaya çıkınca Adda: “Bu benim Şezre adındaki devemdir.” 

diyerek onun zekât olarak verilmeyeceğini söylemiştir. Bunun üzerine Ziyâd, 

kandırılmaya çalışıldığını düşünerek: “Bu deve zekât malıdır. Asla size verilemez” 

diyerek deveyi onlara vermemiştir. Adda, akrabalarına seslenerek kendisine zulüm 

yapıldığını söylemiş ve devesinin ona iade edilmesini istemiştir. Zekât devesinin 

kendilerine iade edilmesini isteyen Adda, Hârise b. Sürâka ve akrabaları ile Ziyâd 

arasında tartışma çıkmış, Ziyâd karşı çıkan herkesi gözaltına alarak devenin de zekât 

malı olacağını orada bulunanlara ilan etmiştir.738 

 Hârise b. Sürâka’nın gözaltına alınmasından sonra Muâviyeoğulları, Ziyâd’a 

karşı çıkmışlardır. Hadramevtliler ile Sekûnlular da Ziyâd’a açıkça karşı çıktıklarını 

belirtmişlerdir. Muâviyeoğulları Ziyâd’a karşı çıksalar bile ellerindeki esirlerden dolayı 

 
734 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/84; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/36-317; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 6/330-331. 
735 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/330; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/230. 
736 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/331; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/230. 
737 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/331. 
738 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/105; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/332; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/230-231. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

92 

kendisine karşı bir hamlede bulunamamışlardır. Ziyâd’ın kılıçlarını bırakıp kendilerine 

teslim olmalarını istemesine rağmen bu teklife olumsuz cevap vermişlerdir. Ziyâd gelen 

bu olumsuz cevabın karşısında gece vakti Muâviyeoğulları üzerine sefer düzenlemiş ve 

birçoğunu kılıçtan geçirdikten sonra Hârise b. Sürâka’nın da içinde bulunduğu 

ellerindeki esirleri serbest bırakmıştır. Ziyâd’ın serbest bıraktığı esirler akrabalarının 

yanına giderek onları Ziyâd’a karşı olmaları konusunda ikna ederek açık bir şekilde 

zekât vermeyeceklerini ilan etmişlerdir.739 

 Amr b. Muâviyeoğulları kendilerine ait mahacır’lara740 gidip orada yaşamaya 

başlamışlardır. Cemed, Mihlas, Mişrah, Ebza’a ve kız kardeşleri olan Amarrede onlar 

gibi mahacır’lara yerleşmişlerdir.741 Hâris b. Muâviyeoğulları ve Eş’as b. Kays da birer 

mahcere yerleşmişlerdir. Muâviyeoğulları, Ziyâd’a zekât vermeyecekleri konusunda 

ittifak kurmuşlarken Şurahbil es-Simt ile oğlu bu yaptıklarının doğru olmadığını, verilen 

sözden dönmenin kendileri için utanç vesilesi olduğunu belirterek onlardan ayrılıp 

İmru’l-Kays b. Âbis’i de yanlarına alarak Ziyâd’ın yanına gitmişlerdir. Ona: “Bu gece 

bunlara saldırmanın tam zamanıdır. Eğer bunlara saldırmaz isen Sekûn’dan gelecek olan 

takviye birlik onlara yetişirse sen onlarla baş edemezsin. Korkarız ki seninle beraber 

olanlar da onların gücüne aldanıp seni terk edeceklerdir” demişlerdir. Söylenenleri 

ciddiye alan Ziyâd gece vakti Muâviyeoğulları’na yapmış olduğu baskında birçoklarını 

öldürmüş ve Cemed, Mihlas, Mişrah, Ebza’a ve kız kardeşleri Amarrede’yi esir almıştır. 

Ziyâd b. Lebîd ganimetleri alıp oradan ayrılınca geride Eş’as b. Kays kalmıştır.742 

 Eş’as b. Kays, Benî Hâris b. Muâviye, Amr b. Muâviyeoğulları ile Sekâsik gibi 

etraftaki kabilelerden kendisine tâbi olanları toplamıştır. Bu sırada durumu anlayan 

Ziyâd, Muhacir’e mektup yazarak kendisine yardım etmesini istemiştir. Bunun üzerine 

Muhacir, askerlerinin başına İkrime b. Ebû Cehil’i getirerek ivedi bir şekilde yola 

çıkmıştır. Ziyâd’ın yanına vardıktan sonra ikisi beraber başlarında Eş’as’ın bulunduğu 

Kinde üzerine gitme kararı almışlardır. İki taraf ez-Zürkan’da karşılaşınca yapılan 

savaşta Kinde yenilgiye uğramış ve çok fazla can kaybı vererek Nüceyr kalesine 

sığınmışlardır. Muhacir yanına Ziyâd’ı da alarak daha sonra kendilerine yetişen İkrime 

b. Ebû Cehil ile beraber Nüceyr kalesini muhasara altına almışlardır. Muhasarayı 

delmek isteyen Kindeliler İslâm ordusu ile savaşmak istemişlerse de birçoklarının 

ölümü ile sonuçlanan bir yenilgi alıp kalelerine tekrardan sığınmışlardır. Kaleye 

sığınanlar öldürülme korkusu ile ne yapacaklarını düşünürlerken Eş’as ve 

yanındakilerden bazıları Ziyâd’dan kendileri ve aileleri için eman istemişlerdir. Ziyâd 

ise istediklerini bir belgeye yazmalarını ve mühürletmek üzere kendisine getirmelerini 

istemiştir. Belgenin içerisine eman almaları için yazılan kişiler arasında Eş’as’ın adı 

yazılmamıştır.743 Kapılar açıldıktan sonra kaleden içeri giren askerler birçok kişiyi 

kılıçtan geçirmişlerdir. Belgenin içinde kendisine eman verileceği söylenen kişiler 

serbest bırakıldıktan sonra içinde adı olmayan Eş’as, Muhacir tarafından esir edilmiştir. 

 
739 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/105; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/230-231. 
740 Mahacır: Mahcar kelimesinin çoğulu olup, taş ocağı ve taşlık bölge anlamlarına gelmektedir. 
741 Hz. Peygamber el-Ansi’ye taraftar olduklarından dolayı bu dört kişiye lanet etmiştir. Taberî, Târîhu’l-

Ümem ve’l-Mülük, 3/331. 
742 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/231-232. 
743 Eş’as belgeye kendi adını yazacağı sırada Cahdem adında biri gelip kendi adının oraya yazılmaması 

durumunda Eş’as’ı öldüreceğini söylemiştir. Bunun üzerine Cahdem’in adını belgeye yazan Eş’as kendi 

adını yazmayı unutmuştur. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/231; Reckendorf, “Eş’as”, Milli Eğitim 

Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997), 4/393. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

93 

Muhacir Eş’as’ı öldürmeyerek yanındaki esirler ile beraber Hz. Ebû Bekir’e 

göndermiştir.744 

 Eş’as Medine’ye getirildiğinde Hz. Ebû Bekir kendisine: “Sana ne yapma mı 

istersin?” diye sorunca Eş’as: “Bilmiyorum” cevabını vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ebû 

Bekir onu öldüreceğini söyleyince Eş’as: “Ben onlardan on kişinin canının 

bağışlanmasına vesile oldum. Bunun için beni öldürmeyip hayırda bulunmanı isterim.  

Eğer beni bağışlarsan ülkemde Allah’ın dininin yayılması için en hayırlı kişinin ben 

olacağımı göreceksin” deyince Hz. Ebû Bekir onu bağışlamış ve onu kız kardeşi Ümmü 

Ferve bint Ebû Kuhâfe ile evlendirmiştir. Eş’as b. Kays Irak fethine kadar Medine’de 

yaşamını sürdürmüştür.745 

 

3.5. Hz. Ebû Bekir Dönemi Fetihleri 

  

Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce komşu ülkelere göndermiş olduğu 

mektuplar ve vefatından hemen önce Şâm üzerine göndermek istediği Üsâme 

ordusundan Hz. Peygamber’in İslâm’ı Arabistan Yarımadası dışına yayma planından 

bahsetmemiz mümkündür.746 “Hz. Peygamber’in vefatının ardından devletin başına 

geçen Hz. Ebû Bekir devleti bölmek amaçlı ortaya çıkan irtidat olaylarını bastırdıktan 

sonra devletin sınırları içerisinde Müslümanları tehdit etmesi muhtemel bir gücün 

kalmadığını düşünerek dışarıdan gelebilecek tehditlere karşı orduyu Arabistan dışına 

gönderme kararı almıştır. Hz. Ebû Bekir böyle yaparak hem ridde olaylarının ardından 

ortaya çıkan coşkulu ortamın devam etmesini hem de dinin yayılmasını engelleyecek ve 

düzeni yeniden bozacak insan yığınlarını merkezden uzaklaştırarak devletin güvenliğini 

sağlamak istemiştir.”747 Hz. Ebû Bekir’in yapmış olduğu fetihlerin sonucunda 

Müslümanların maddi refah düzeyleri artmış, Allah Resulü’nün vefatının ardından 

meydana gelen ridde olayları unutulmuş, devlete bağlılık artmış ve İslâm dini Arap 

Yarımadası dışında yayılmaya başlamıştır. 

 

3.5.1. Irak Fetihleri 

 

Hz. Ebû Bekir, Yemâme Savaşı’nın bitimine yakın bir zamanda Hâlid b. Velîd’e 

mektup yazarak oradaki işinin bitmesi halinde Irak’a gitmesini, fetihlerine Ferecu’l-

Hind’den başlayarak Irak’ın yukarılarına doğru yol almasını, insanları Allah’ın dinine 

davet etmesini istemiştir. Davete icabet etmeyenler ile savaşılmasını, icabet edenler ile 

barış yapmasını emretmiştir.748 

Irak’a doğru yola çıkan Hâlid b. Velîd, Sevâd bölgesindeki Bânikyâ, Bârusmâ ve 

Ulleys denilen yerlere giderek orada bulunan halk ile barış antlaşması imzalamıştır. 

Oradan ayrılan Hâlid, Hîre’ye varıncaya kadar yoluna devam etmiştir. Hâlid’in Hîre’ye 

 
744 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/105-106; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/335-336; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/231-232.  
745 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 140; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/106; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/338-339; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/232; Rivayet edildiğine göre Eş’as Hz. Peygamber 

vefat etmeden önce gelip Hz. Ebû Bekir’in kız kardeşi Ferve’yi istemiş ve onunla nikâhlanmayı ikinci bir 

gelişine bırakmıştır. Allah Resulü vefat ettikten sonra Eş’as’da irtidat ettiğinden bu düğün olmamıştır. 

Fakat Hz. Ebû Bekir’in Eş’as’ı affetmesinden sonra Ferve ile evlenebilmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/232. 
746 Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, 93. 
747 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 153. 
748 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/343; İbn Hibbân, es-

Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/445; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/342. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

94 

geldiğini duyan eşraftan bazı kimseler yanlarına İyâs b. Kabisa et-Taî’yi749 de alarak 

Hâlid’in yanına gitmişlerdir. Hâlid onlardan İslâm’ı kabul etmelerini, kabul etmemeleri 

halinde cizye vermelerini istemiştir. Bunu da kabul etmezlerse son çare onlarla 

savaşacağını söylemiştir. Müslümanlardan çekinen Hîreliler Hâlid’in cizye teklifini 

kabul ederek barış antlaşması imzalamışlardır.750 

Halife daha sonra Hâlid’e Ubelle’den başlayarak fetihlerine devam etmesini 

emretmiştir. Diğer tarafta İyâz b. Ganm’a mektup yazarak Irak’a doğru yola çıkmasını 

ve el-Musayyah denen mevkie gelene kadar devam etmesini emretmiştir. Hâlid ve İyâd 

Irak’a gitmeden önce Müsennâ b. Hârise eş-Şeybâni halifeden Irak’a gitmek için izin 

istemiştir. Hz. Ebû Bekirde ona izin vermiştir. Hâlid b. Velîd ve İyâz b. Ganm Irak’a 

gitmeden önce halife tarafından görevlendirilen Müsennâ b. Hârise fetih hareketlerine 

başlamıştır.751 

Hz. Ebû Bekir, Hâlid ve İyâd’ı Irak’a gönderirken onlara mektup yazarak Irak’a 

götürecekleri askerler arasında mürted olan kimsenin bulunmaması hakkında emrini 

bildirmiştir. Hz. Ebû Bekir’in emrinden dolayı yanlarına çok fazla asker alamayan Hâlid 

ve İyâd halifeden askeri destek istemişlerdir. Hz. Ebû Bekir Temîmli Ka’ka’ b. Amr’ı 

Hâlid’e, Himyerli Abd b. Gavs’ı da İyâd’a destek olması için göndermiş ve Müsennâ, 

Ma’zûr, Harmele ve Selmâ’ya mektup yazarak Ubulle denen yerde Hâlid ve İyâd’a 

katılmalarını emretmiştir.752 Hâlid b. Velîd beraberindeki birliklerle Ubulle’yi 

fethetmişlerdir.753 Hâlid, destek birliklerine mektup yazarak Hafîr bölgesinde 

buluşacakları haberini vermiştir. Hâlid’in komutanlarına gönderdiği mektup 

Hürmüz’ün754 eline geçince vakit kaybetmeden ordusuyla beraber Hâlid b. Velîd’in 

üzerine yürümüştür. İki ordu karşılaşınca Hürmüz, Hâlid’e teke tek vuruşmayı teklif 

etmiş, Hâlid de bu teklife icabet edince yapılan vuruşma sonucunda Hürmüz 

öldürülmüştür. Hürmüz’ün ölümünden sonra ordu yenilgiye uğramış ve ele geçirilen 

ganimetlerin beşte biri Medine’ye gönderilmiştir. Kaynaklarda bu olaya Zâtu’s-Selasil 

olayı da denilmiştir.755 

 

3.5.1.1. Mizâr (Siny) ve Velece Savaşı 

 

Hâlid b. Velîd’in Irak’a doğru hareket ettiği bilgisi Kisra’ya (Erdeşir) ulaşınca 

Hürmüz’e Karin b. Karyanes komutasında destek birliği göndermiştir. Destek birliği 

Hürmüz’e ulaşmadan Hâlid beraberindeki askerlerle onların üzerine yürümüş ve 

Hürmüz’ün ordusundaki birçok asker bu saldırı sonucu ya öldürülmüş ya da firar 

 
749 İyâs b. Kabisa et-Taî, en-Nu’man b. el-Münzir’den sonra Kisra tarafından Hîre’ye vali olarak 

atanmıştır. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/344; İbn Hibbân, 

es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/445; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/342-343; İbn Sa‘d, 

et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39. 
750 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 104-105; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 

2/446; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/207-209; Kaynaklarda Hâlid b. Velîd’in almış olduğu cizye 

İslâm Tarihi boyunca Farslılardan alınan ilk cizye olarak geçmektedir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/207-208. 
751 Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 217; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/346; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/232-233. 
752 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/346-347; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/234. 
753 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/350; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/234-235; Taberî, 

Ubulle’nin fethinin Hz. Ebû Bekir döneminde değil Hz. Ömer döneminde gerçekleştiğini söylemiştir. 

Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/350. 
754 Hürmüz, Hâlid b. Velîd’in Ubulle yakınlarında askerleri ile buluşmak için sözleştiği yerin Farslı 

komutanıdır. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/234. 
755 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/348-349. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

95 

etmiştir. Hürmüz’ün ordusunun yanına gelen Karin askerlerin dağıldığını görünce 

Hâlid’e karşı savaşmaları konusunda onları ikna etmiş ve iki ordu el-Mizâr denen yerde 

karşılaşmışlardır. Mizâr’da yapılan savaş sonucunda Karin öldürülmüş ve ordusu büyük 

kayıplar vermiştir. Hâlid b. Velîd savaş ganimetlerini taksim ettikten sonra humus 

miktarınca malı da halifeye göndermiştir.756 

Mizâr’daki muharebenin sonuçları Erdeşir’e ulaşınca Ender b. Zağar adında bir 

komutanı Hâlid b. Velîd üzerine göndermiştir. Ender Zağar, Keske ve Hîreli halklardan 

toplamış olduğu askerlerle beraber Velece denen mevkie gelince durumu haber alan 

Hâlid b. Velîd Mizâr’dan hareket ederek Velece’ye gelmiştir. Kisra’nın göndermiş 

olduğu orduyu gören Hâlid, iki grup askerini geride bırakarak onlara tuzak kurmuştur. 

Yanındaki birlikler ile savaşa giren Hâlid b. Velîd, savaşın en sıkıntılı anında gizlenen 

birliklerine ortaya çıkmaları için emir verince üç taraftan kuşatılan Ender’in ordusu 

yenilgiye uğratılmıştır. Savaş esnasında Hâlid b. Velîd, Bekr b. Vail’den Câbir b. 

Büceyr’in ve Abdülesved’in birer oğlunu öldürmüştür.757 

 

3.5.1.2. Ülleys ve Amgişiyye Savaşı 

 

Velece Savaşı’nda Hâlid b. Velîd’in Bekr b. Vâil’den bazı Hristiyanları 

öldürmesi sonucu akrabaları olan bazı Hristiyanlar İranlılara mektup yazarak başlarında 

Abdülesved el-İclî olduğu halde Ülleys’de toplanmışlardır. Hristiyanlar’ın isteği üzerine 

Erdeşir, Behmen Câzeveyh’in Ülleys’de bulunanların yanına gitmesini emretmiştir. 

Behmen onlara Câbân adındaki bir komutanını göndermiş ve kendisi de istişare yapmak 

üzere Erdeşir’in yanına gitmiştir. Ülleys’e giden Câbân, Câbir b. Büceyr Hristiyanları 

ile Hîre halkından olan Arapları kendi etrafında toplamayı başarmıştır. Durumu haber 

alan Hâlid b. Velîd ordusu ile beraber Ülleys’e doğru hareket etmiştir. Ülleys mevkiinde 

yapılan savaşta Müslümanlar zafer kazanarak Câbân’ın ordusundan birçok kimseyi 

öldürmüşlerdir.758 

Hâlid, Ülleys’deki işini bitirdikten sonra Amgişiyye üzerine yürümüştür. 

Ülleys’de öldürülenlerin çoğu Amgişiyye’den olduğu için onlar şehri terk ederek Sevâd 

Bölgesi’ne dağılmışlardır. Şehre giren Hâlid, Amgişiyye’nin yıkılmasını emretmiş ve 

ele geçirdiği ganimetlerin beşte birini Benî İcl kabilesinden Cendel adında bir adama 

vererek Hz. Ebû Bekir’e göndermiştir. Durumdan memnun olan halife Hâlid’e övgüler 

yağdırarak: “Analar Hâlid gibisini doğurmamıştır.” demiş ve esirler arasından bir 

cariyeyi ona hediye etmiştir.759 

 

3.5.1.3. Hîre, Enbâr ve Aynu’t-Temr’in Fethi  

 

Hâlid b. Velîd’in Amgişiyye’de yaptıklarını duyan Hîre valisi Âzâzbeh, 

kendilerine de rahat vermeyecekleri düşüncesiyle Hâlid’e karşı savaşmak için 

hazırlıklara başlamıştır. Oğlunu öncü birlik olarak gönderdikten sonra beraberindeki 

ordu ile birlikte Hîre’nin dışına karargâh kurmuştur. Hâlid ise Amgişiyye’den elde ettiği 

ganimetleri gemilere yükleyerek yola çıkarmak istemişse de gemilerin karaya 

oturduğunu görünce askerlerine bunun sebebini sormuştur. Askerler de Farslıların suyu 

çektiğini bundan dolayı gemilerin karaya oturduğunu söyleyince Hâlid komutasındaki 

 
756 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/351-352; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/344-345. 
757 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/236-237. 
758 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/355-358; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/236-238. 
759 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/358; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/237-238; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 6/346-347. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

96 

askerlerle beraber Âzâzbeh’in oğlu üzerine yürümüştür. Makr mevkiinde karşılaşan iki 

ordunun çarpışması sonucu Müslümanlar zafer kazanmış ve Fırat nehrine çekilen setler 

kaldırılarak suyun eski haline getirilmesi sağlanmıştır.760 İbn Âzâzbeh’i bertaraf eden 

Hâlid b. Velîd Hîre’ye doğru yola çıkmıştır. Erdeşir’in öldüğünü, oğlunun da 

yaralandığını öğrenen Âzâzbeh, Hâlid ile savaşmaktan imtina ederek kaçmıştır. 

Müslümanlar Garyeyn yakınlarında konaklayınca Hîreliler de korkularından 

konaklarına çekilmişlerdir. Komutanlarına kaleleri kuşatmaları761 emrini veren Hâlid b. 

Velîd, halkın Müslüman olması için gece vaktine kadar onlara zaman tanımalarını 

emretmiştir. Hîreliler Hâlid’in teklifini kabul etmeyince çıkan çatışmada birçok kişi 

öldürülmüş, halktan bazıları kale ve saraylarda kalanlara seslenerek bu çatışmaya bir 

son vermelerini ve Müslümanlar ile konuşmalarını istemişlerdir. Hâlid b. Velîd’in 

yanına gelen İyâd b. Kabisa ile Amr b. Abdülmesih Müslümanlara cizye vermeyi kabul 

ederek antlaşma imzalamışlardır.762  

Hâlid ile Hîre halkı arasında sulh meydana gelince çevredeki Dihkanlar763 

Hâlid’in yanına gelerek onunla anlaşmak istediklerini  belirtmişlerdir. Hâlid’in yanına 

gelen Salûbâ b. Nastûnâ ile Fırat dihkanı Siryâ Felalic ve Hürmüzderc bölgelerine 

karşılık kendilerine cizye vermeyi teklif etmişlerdir. Teklifi kabul eden Hâlid b. Velîd 

aralarında sulh olduğuna dair anlaşmayı imzalayarak durumdan Hz. Ebû Bekir’i 

haberdar etmiştir.764 Sulh anlaşmasından sonra Hâlid komutanlarını Dicle ile Hîre 

arasındaki bölgeye gönderip oraları fethetmelerini emretmiştir. Hâlid, Farslılara mektup 

yazarak onları İslâm’ı kabul etmeye ya da cizye vermeyi kabule çağırmış, kabul 

etmemeleri durumunda kendileriyle savaşacaklarını bildirmiştir. Erdeşir’in ölümünden 

sonra dağılan Farslılar başlarına komutan olarak Behmen b. Câzeveyh gibi bazı 

kimseleri geçirdikleri halde Hâlid’e karşı savaşıp savaşmamakta tereddüt içinde 

oldukları bir dönemde kralsız kalamayacaklarını düşündüklerinden Ferrah Zat b. 

Benzevân’ı kral yapmışlardır.765  

Hîre’de işini bitiren Hâlid b. Velîd askerleriyle beraber Enbâr üzerine 

yürümüştür. Enbâr’ı kuşatan Hâlid, okçu birliklerine verdiği emirle düşman askerlerini 

gözlerinden vurmalarını emretmiştir. Enbâr’lı askerlerden birçoğu savaş esnasında 

gözlerinden aldıkları ok darbeleriyle yaralanınca bu olaya “Zâtu’l-Uyûn” da denilmiştir. 

Enbâr’da bulunan askerlerin başında Sâbât valisi Şîrzâd savaşı kaybettiğini görünce 

Hâlid’e anlaşmak üzere elçi göndermiştir. Şîrzâd’ın elçilerini geri gönderen Hâlid, 

Enbâr etrafına kazılan hendeği geçerek askerleri ile beraber Şîrzâd’ın ordusu ile 

karşılaşmışlardır. Mağlubiyetten çekinen Şîrzâd, Hâlid’in isteği doğrultusunda yeni bir 

 
760 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/359; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/239. 
761 Dırâr b. el-Ezver, İyâs b. Kabisa et-Tâî’nin kalesini, Müsennâ, Amr b. Abdulmesih’in kalesini, Dırâr b. 

Mukarrin, İbn Mazin sarayını, Dırâr el-Hattab ise Adiyy b. Adiyy’in içinde bulunduğu sarayı kuşatmıştır. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/239. 
762 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/360-361; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/239-241. 
763 Dihkan: “Sâsânîler devrinde İran’da ve Orta Asya’da, sayıları hiç de az olmayan soylular sınıfına 

verilen addır.” Faruk Sümer, “Dihkan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1994), 9/289. 
764 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/367-368; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/240-241. 
765 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/240-242; Hîre’nin fethinden sonra Hâlid b. Velîd’in yanına gelen 

Cerir b. Abdullah el-Becelî kendisine Hâlid b. Saîd ile aralarında geçen konuşmayı anlatmıştır. Cerir, 

Şâm’da Hâlid b. Saîd’e giderek: “Kavmimi emrim altında toplamak istiyorum. Bunun için halife ile 

konuşabilir misin?” deyince Hâlid b. Saîd’de buna onay vermiştir. Durumdan haberdar olan Hz. Ebû 

Bekir, kendilerini hiçbir konuda faydası olmayacak böyle bir konu hakkında verdiği onaydan dolayı ona 

kızarak onu Hâlid b. Velîd’in yanına göndermiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/241-242. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

97 

anlaşma teklif edince bu teklif kabul görülmüş, Enbâr ve Kelvâzî halkı ile barış 

antlaşması imzalanmıştır.766 

Enbâr’a ez-Zibrikân b. Bedr’i bırakan Hâlid b. Velîd, Aynu’t-Temr üzerine 

yürümüştür. Aynu’t-Temr’de emrinde birçok askerin olduğu Mehran b. Behrâm ve Akk 

b. Akka bulunuyordu. Hâlid’in yaklaştığını duyan Akk, Mehran’ın yanına giderek: 

“Araplarla Araplar savaşmayı daha iyi bilirler. Bunun için Hâlid’i bize bırak” deyince 

Mehran: “Doğru diyorsun, sizler Araplar ile savaşmayı bizden daha iyi bilirsiniz. Savaş 

esnasında yardıma ihtiyacınız olursa size yardımcı oluruz.” demiştir. Mehran’ın Akk’a 

söylediğini duyan bazı Farslılar onu eleştirerek neden böyle yaptığını sorunca Mehran: 

“Böyle yaparak sizi savaştan korudum ve Hâlid’in üzerine onları gönderdim. Eğer Hâlid 

yenilirse bu sizin faydanıza olur. Yok, eğer kazanırsa da ordusu yorulmuş bir şekilde 

yanınıza gelecekleri için onları çok rahat yenebilirsiniz” demiştir.767 

Hâlid ile karşılaşan Akk, ordusunu savaş düzenine sokmaya çalışırken Hâlid’in 

ani hamlesi ile esir düşmüş ve ordusu savaşmadan savaşı kaybetmiştir. Akk’ın durumu 

Mehran’a ulaşınca beraberindeki askerler ve Akk ile savaşırken savaş meydanından 

kaçanlarla birlikte kaleye sığınmışlardır. Kaleyi kuşatan Hâlid b. Velîd aşağı inmelerini 

istemişse de onlar bunu kabul etmemişlerdir. Daha sonra Hâlid’in vereceği hükme 

boyun eğeceklerini belirterek kaleden inmişlerdir. Daha önce esir alınan Akk ile beraber 

kaleden inen askerleri öldüren Hâlid, geriye kalanları da esir almıştır.768 Velîd b. Ukbe 

savaş ganimetlerinin beşte birini Medine’ye götürünce Hz. Ebû Bekir onu ve 

beraberinde bazı askerleri takviye birlik olarak Dumetü’l-Cendel’i kuşatan İyâz b. 

Ganm’a göndermiştir. İyad’a giden Velîd onu Irak’ın bir bölgesinde kuşatılmış halde 

bulunca ona: “Hâlid’e mektup yaz. Sana takviye birlik göndersin.” demiş, İyadda 

mektubu yazıp Hâlid’e göndermiştir. Mektup Aynu’t-Temr’in fethinin sonuna doğru 

Hâlid’in eline geçince beraberindeki askerler ile birlikte İyad’a yardım etmek için yola 

çıkmıştır.769 

 

3.5.1.4. Dumetü’l-Cendel Savaşı 

 

İyâz b. Ganm, Dumetü’l-Cendel’de Kelb, Gassan, Tenûh ve Behrâ kabilelerine 

karşı savaşırken durumu haber alan Hâlid hemen yola çıkmıştır. Hâlid’in yolda 

olduğundan haberdar olan Dumetü’l-Cendel’in iki reisinden biri olan Ukeydir b. 

Abdülmelik savaşmanın faydasız olacağını dolayısıyla barış yapılmasını teklif etmişse 

de bu teklif kabul görmeyince Hâlid ile savaşmak istemeyen Ukeydir Dumetü’l-

Cendel’i terk etmiştir. Ukeydir’in Dume’den ayrıldığını duyan Hâlid b. Velîd, Âsım b. 

Amr’ı onun üzerine göndermiştir. Ukeydir ile karşılaşan Âsım b. Amr onu esir ederek 

Hâlid b. Velîd’e getirince, Hâlid Ukeydir’in boynunun vurulmasını emrederek mallarına 

el koymuştur. Yoluna devam eden Hâlid b. Velîd Dume’ye yakın bir yere karargâh 

kurunca el-Cûdi770 beraberindeki askerlerle birlikte Hâlid’e saldırmıştır. Diğer bir grup 

ise İyâd’a saldırmıştır. El-Cûdi ile savaşan Hâlid, onu esir alınca geriye kalanlar kaçarak 

 
766 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/373-375; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/241/242; İbn Kesîr, 

el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/348-349. 
767 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/242; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 6/349. 
768 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/376-377; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/241-243; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/349-350. 
769 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/349-350. 
770 Yukarıda Dumetü’l-Cendel’in iki reisinin olduğundan söz etmiştik. İlki Ukeydir iken diğeri de el-

Cûdi’dir. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

98 

kaleye sığınmışlardır. Kaleye hareket eden Hâlid, kuşatma sonunda kaleyi fethedince 

bazı askerleri kılıçtan geçirmiş geriye kalanları ise esir almıştır.771  

 

3.5.1.5. Hasîd, Hanâfis ve el-Musayyah Vakaları 

 

Akk’ın öldürülmesinden rahatsızlık duyan Cezîre Arapları, Hâlid’in Dumetü’l-

Cendel’de konaklamasını fırsat bilerek Farslılar ile bir olup Zermihr ve Rüzbe’yi Enbâr 

üzerine göndermişler ve Hasîd ile Hanâfis de buluşmak üzere sözleşmişlerdir. Hîre’ye 

geri dönen Hâlid, Medainliler ile savaşmak istemişse de Hz. Ebû Bekir’in bu konu 

hakkındaki olumsuz kanaatinden dolayı bu isteğinden vazgeçmiştir. Araplar ve 

Farslıların Enbâr’a asker gönderdiğini duyan Hâlid, Ka’ka b. Amr ile Ebû Leyla b. 

Fedeki’yi Zermihr ve Rüzbe üzerine göndermiştir. Hâlid, Ka’ka ve Ebû Leyla’nın 

yanına gitmek için yola çıktıktan sonra Aynu’t-Temr’de bir araya gelmişlerdir. Hâlid’in 

emriyle Ka’ka Hasîd’e, Ebû Leyla ise Hanâfis üzerine gönderilmiştir.772  

Hasîd’e giden Ka’ka orada Zermihr ve Rüzbe ile karşılaşmış ve onları kılıçtan 

geçirerek mağlup etmiştir. Ka’ka beraberindeki askerlerle ganimetleri toplarken 

savaştan kaçan bazı Farslılar Hanâfis’e sığınmışlarsa da Ebû Leyla’dan çekindikleri için 

Huzeyl b. İmrân’ın yanına el-Musayyah’a kaçmışlardır.773 Hâlid durumdan haberdar 

olunca Ka’ka, Ebû Leyla, A’bed ve Urve’ye mektup yazarak Musayyah’da bir araya 

gelmelerini ve kendisinin de onlara iştirak edeceğini bildirmiştir. Musayyah’a gelen 

Hâlid yanındaki askerlerle beraber üç koldan Huzeyl b. İmrân üzerine saldırarak onları 

öldürmüştür. Savaştan kurtulan Huzeyl, yanına Abdulüzza b. Ebû Ruhm ile Lebîd b. 

Cerîr’i de alarak kaçmayı başarmıştır. Daha sonra öldürülen bu iki şahsın haberi Hz. 

Ebû Bekir’e gidince onların Müslüman olduğunu söyleyen halife, öldürülenlerin 

diyetlerini vererek onların evlatlarına iyi bakılmasını emretmiştir.774 

 

3.5.1.6. Seny, Zümeyl ve Firâd Vakaları 

 

Seny ve Zümeyl (Bişr) denen yerde konaklamış olan Rebia b. Büceyr, Akk’ın 

başına gelenlerden dolayı Hâlid ile savaşma kararı almıştır. Musayyah’dan ayrılan Hâlid 

beraberindeki askerlerle birlikte üç koldan Rebia’nın üzerine saldırarak onları kılıçtan 

geçirmiştir. Diğer taraftan Hüzeyl’in beraberindeki adamlarla birlikte Zümeyl’de 

bulunan Attâb b. Füllan’a sığındığını duyan Hâlid, askerleri ile birlikte üç koldan 

Zümeyl’e saldırmış ve Rebîa ile beraberindeki öldürmüştür. Ganimet mallarının beşte 

birlik kısmını Medine’ye gönderen Hâlid b. Velîd yoluna devam ederek Rudâb’da 

bulunan Akk’ın oğlu Hilâl üzerine yürümüştür. Durumu haber alan Hilâl, Rudâb’dan 

ayrılınca Hâlid b. Velîd mukavemet edeceği kimse ile karşılaşmamıştır.775 

Rudâb’dan ayrılan Hâlid, Şâm, Irak ve Cezîre sınırlarının kesiştiği Firâd 

bölgesine gitmiştir. Müslümanların yakınlarına geldiğini duyan Bizanslılar, Farslılardan 

yardım isteyerek Hâlid’e karşı büyük bir ordu hazırlamışlardır. Yanlarına Tağlib, İyâd 

ve Nemr’i alan Bizanslılar ile Müslümanlar arasında çıkan savaşta Bizans ve 

beraberindekiler ağır bir yenilgi alarak Firâd’ı terk etmişlerdir.776 Firâd’da yapılan 

 
771 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/70; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/378-379; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/243; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/349-350. 
772 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/379-380; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/243-244. 
773 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/351-352. 
774 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/381; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/244. 
775 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/382-383; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/244-246. 
776 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/351-353. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

99 

savaştan sonra Hâlid bazı askerleri yanına alarak gizli yollardan Mekke’ye gidip haccını 

yaptıktan sonra yine kimsenin haberi olmadan Firâd’a geri dönmüştür. Hâlid’in gizlice 

hacca gittiğinden haberdar olan Hz. Ebû Bekir, Hâlid b. Velîd’e kızmış ve ona ceza 

olarak Irak’tan Şâm üzerine gitmesini ve Yermük’te savaşan Müslümanlara yardımcı 

olmasını emretmiştir.777 

 

3.5.2. Suriye Fetihleri778 

 

Hz. Ebû Bekir, dinden dönenlerin ve isyan edenlerin işini bitirdikten sonra 

Şâm’a ordu göndermeyi kararlaştırarak Mekke, Medine, Taif, Yemen ve Necîd halkına 

haber göndermiş ve savaşta kendilerine yardımcı olmalarını istemiştir. Kimi kabile 

ganimet maksatlı kimi de Allah rızası için Hz. Ebû Bekir’in bu davetini kabul ederek 

Şâm’a gönderilecek ordunun içinde yer almak için Medine’ye gelmişlerdir.779 

Medine’de toplanan Müslümanlara hitaben Hz. Ebû Bekir şöyle demiştir: “Ey insanlar! 

Allah’ın rahmeti üzerinize olsun. Allah Teâlâ sizleri yüce dini ile aziz kılmış, Hz. 

Muhammed’e ümmet kılarak sizi inanç ve iman sahibi yapmıştır. Sizleri düşmanlarınıza 

karşı muzaffer kılmıştır. Biliniz ki Allah Resulü’nün en büyük gayesi Şâm üzerine ordu 

göndermekti. Fakat Allah Teâlâ onu aramızdan bu gayesini tamamlayamadan aldı. 

Vefat etmeden önce beni Şâm üzerine gönderilecek ordu üzerinde uyaran Hz. 

Muhammed, Müslümanların canları ve malları ile bu sefere çıkmasını arzulamaktaydı. 

Ben de Allah Resulü’nün bu gayesini yerine getirmek için Şâm’a ordu göndermek 

istiyorum. Siz ne dersiniz bu düşünceme?” Hz. Ebû Bekir’in konuşmasından sonra 

toplanan Müslümanlar hep birlikte: “Ey Resulullah’ın halifesi! Allah Teâlâ size itaat 

etmeyi bizlere farz kılmıştır. Bundan dolayıdır ki siz nereye isterseniz biz oraya 

gideceğiz” diyerek Hz. Ebû Bekir’in almış olduğu kararda onun yanında olduklarını 

belirtmişlerdir.780  

Hz. Ebû Bekir hicretin on üçüncü senesinde hacdan döndükten sonra Şâm’a 

asker göndermeyi kararlaştırmış, bunun için Hâlid b. Saîd’e sancak vererek onu Şâm’a 

göndermiştir.781 Fakat Hâlid yola çıkmadan Hz. Ebû Bekir onu görevden almıştır. 

Kaynaklarda Hâlid’in azledilme sebebi; Hz. Ebû Bekir’e geç biat etmesi, Hz. Ali ile Hz. 

Osman’ı gördüğünde neden halifeliği Hz. Ebû Bekir’e kaptırdıkları ile ilgili onları 

eleştirmesi ve ilk başlarda Hz. Ebû Bekir’in halifeliğine karşı çıkması olarak 

 
777 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/246-247. 
778 Hz. Ebû Bekir dönemi Suriye fetihlerinde bazı kaynaklarımızda Yermük savaşının mı yoksa Ecnâdeyn 

savaşının mı önce olduğu ihtilaflar mevcut olduğundan biz de İbnü’l-Esîr’in el-Kâmil fi’t-Târîh adlı eseri 

doğrultusunda bir sıralama yapmayı uygun gördük. 
779 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/111.  
780 Vâkıdî, Fütûhu’ş-Şâm, 1/5.  Hz. Ebû Bekir’in Şâm’a ordu göndermekte ısrar etmesinin bazı hedefleri 

vardır. Bunlar: 1. Allah Resulü’nün vefatı öncesinde arzuladığı fakat vefatı nedeniyle yarıda kalan Şâm 

üzerine yürüme arzusu, 2. Ridde olayları ile bozulan İslâm toplumunun bünyesini onları cihada sevk 

ederek yeniden sağlamlaştırmak, 3. Rumların Şâm bölgesindeki baskı ve şiddetini kırarak İslâm’ı o 

bölgelerde yaymak. İrfan Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye b. Ebû Süfyân, (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2014), 58. 
781 Hz. Ebû Bekir’in Şâm’a gönderdiği ilk sancağın Hâlid b. Saîd’e verdiği sancak olduğu rivayet 

edilmiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/387; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/248. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

100 

geçmektedir.782 Hâlid b. Saîd’i görevden alan Hz. Ebû Bekir onun yerine Yezîd b. Ebû 

Süfyân’ı tayin etmiştir.783 

Hz. Ebû Bekir, Amr b. Âs’ı784 Filistin’e, Yezîd b. Ebû Süfyân’ı Şâm’a ve 

Şurahbîl b. Hasene’yi de Ürdün taraflarına göndermiş ve hepsinin başına da Ebû 

Ubeyde b. el-Cerrah’ı atamıştır. Komutanlarını gönderirken onlara şu nasihatlerde 

bulunmuştur: “Savaşmak için bir araya geldiğinizde başkomutanınız Ebû Ubeyde’dir. 

Onun bulunmadığı zamanlarda Yezîd sizin kumandanınızdır. Amr ise sadece kendi 

ordusunun komutanıdır.”785  

Amr’ı Filistin’e gönderen Hz. Ebû Bekir ona şu mektubu yazarak: “Ben seni 

Allah Resulü’nün vefat etmeden önce görevlendirdiği işte tekrar görevlendirmiştim. 

Ama şimdi senin için dünyada ve ahirette daha güzel bir iş yapmanı istiyorum” onun 

Şâm’a giden orduların birinin başında bulunmasını istemiştir. Halifenin mektubuna 

cevaben Amr şu mektubu yazmış ve bu görevi kendisine vermesi halinde kabul 

edeceğini belirtmiştir: “Sen ümmetin birliğini sağlayan kişisin. Sen bu işin yapılması 

için en doğru olana karar verebilirsin.” Amr’ın mektubunu alan Hz. Ebû Bekir, 

kendisine ve Velîd b. Ukbe’ye emir göndererek Araplardan asker toplamalarını 

emretmiştir. 786 

Yezîd b. Ebû Süfyân’a en büyük orduyu veren Hz. Ebû Bekir, onu Medine 

dışına kadar yaya olarak uğurladıktan sonra ona şu nasihatlerde bulunmuştur: “Ben seni 

denemek ve bu konuda ehil biri olup olmadığını görmek için seni komutan tayin ettim. 

Eğer bu işi layıkıyla yaparsan sana daha iyi görevler veririm. Yok, eğer yapamazsan da 

seni görevinden azlederim. Ben sana Hâlid b. Saîd’in görevini veriyorum. Sakın 

Cahiliye Dönemi taassubuna kapılma ve yanlış yapma. Her şeyi gören Allah’tan kork. 

Askerlerinin yanına gittiğinde onlarla hoş sohbetli olup onlara iyi davran. Onlarla 

konuştuğunda sözünü kısa kes. Namazlarını ta’dili erkâna göre kıl. Düşman elçileri sana 

gelirlerse onlara izzet-i ikramda bulunmayı unutma ve onların sizden istihbarat 

almalarına sakın izin verme. Gizli kalması gereken şeyleri herkese deme ki işin rast 

gitsin…”787 

 

3.5.2.1. Yermük Savaşı 

 

Bizans ordusu Filistin’de ‘Arabe’ denen yerde konaklayınca Yezîd b. Ebû 

Süfyân onların üzerine Ebû Umâme el-Bahili’yi göndermiştir. Üsâme b. Zeyd 

seriyyesinin ilk çarpışması olan bu savaşı el-Bahili kazanmıştır. Mağlubiyet sonrasında 

 
782 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/248; Kaynaklarda Hz. Ebû Bekir’in Hâlid b. Saîd’in sözlerine 

içerlemediği, Hz. Ömer’in telkinleri ve Hâlid’in yapmış olduğu bazı yanlış işlerden dolayı görevden 

azledildiği de rivayet edilmiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/388; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/248. 
783 Zührî, el-Meğâzî, 151; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/112; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/388; 

İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/446-447.  
784 Hz. Peygamber vefat etmeden önce Amr’ı Sa’du Huzaym, Uzre, Hades ve Cüzâm’a tâbi olanların 

zekâtlarını toplaması için göndermiştir. Allah Resulü’nün vefat haberinden sonra Medine’ye dönen Amr’ı 

Hz. Ebû Bekir tekrar görevine devam etmesi için göndermiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

3/389. 
785 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/61; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/112; Farklı rivayetler için bk. 

Zührî, el-Meğâzî, 151; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/112; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/249-250; Ebû 

Ubeyde’nın Hıms denen yere komutan olarak atandığı rivayet edilmiştir. Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/390; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/250. 
786 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/389-390; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/249; Farklı 

rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/61. 
787 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/249-250. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

101 

ed-Dasin’e çekilmek zorunda kalan Bizans ordusunun üzerine giden el-Bahili onları 

tekrar yenilgiye uğratmıştır.788 Öte yandan Şurahbîl b. Hasene, Irak’ta bulunan Hâlid b. 

Velîd’in yanından ayrılarak Hz. Ebû Bekir’in yanına gelince, halife kendisine Velîd b. 

Ukbe’nin görevini vererek Şâm’a gitmesini emretmiştir. Şurahbîl ve Muâviye b. Ebû 

Süfyân yanlarındaki birliklerle beraber Şâm’a doğru yol almışlardır. Komutanlar Şâm’a 

varınca Ebû Ubeyde Câbiye’de, Yezîd Belkâ’da, Şurahbîl Ürdün’de ve Amr b. Âs ise 

Arabe’de konaklamışlardır. Durumu haber alan Rumlar Kudüs’te bulunan Heraklieos’a 

haber gönderince o, Müslümanlar ile mahsulün yarısı karşılığında antlaşma 

yapmalarının Şâm topraklarını kaybetmekten daha hayırlı olacağını söylemiştir. Fakat 

Heraklieos’un görüşü kabul görmeyince savaş nizamına geçilmiş ve Rumlar Hıms’da 

karargâh kurmuşlardır. Ordusu oldukça kalabalık olan Heraklieos, Müslümanları 

parçalayarak zayıflatmak istemiş bunun için kardeşi Tezârik’i beraberindeki doksan bin 

kişilik ordu ile Amr’ın üzerine, Dragos’u da Şurahbîl’in üzerine, Nastûs’un oğlu 

Kaykar’ı Ebû Ubeyde’nin üzerine, Teozer’in oğlu Cerece’yi Yezîd’in üzerine, 

göndermiştir. Saldırılar sonrasında korkuya kapılan Müslümanlar Amr’a ve Hz. Ebû 

Bekir’e mektup yazarak durumu tam anlamıyla öğrenmek istemişlerdir. Hz. Ebû Bekir 

mektuba cevaben şunları yazmıştır: “Aranızdaki birliği sakın bozmayın. Karşı tarafın 

çokluğu sizi korkutmasın. Unutmayın ki sizi sadece günahlarınız yenilgiye uğratır. 

Bundan dolayı kendinizi günahlardan koruyun. Yermük’te birleşerek onlara karşı 

savaşın”789  

Müslümanlar ile Bizans ordusu Yermük’te karşılaşınca Bizanslılar vadiye 

yerleşerek orada karargâh kurmuş, Müslümanlar da vadinin çıkış yoluna karargâh 

kurarak Bizans ordusunu muhasara altına almıştır. Amr, Bizans ordusunun sayıca fazla 

ve dayanıklı olduğunu görünce Hz. Ebû Bekir’e mektup yazarak takviye birlik 

istemiştir. Amr’ın mektubunu alan Hz. Ebû Bekir, Irak’ta bulunan Hâlid b. Velîd’e 

mektup yazarak hemen Şâm’a gitmesini ve yerine Müsennâ b. Hârise eş-Şeybânî’yi 

bırakmasını emretmiştir.790 Yola çıkan Hâlid b. Velîd, Hadudâ’ya varınca onlarla 

savaşmış ve galibiyet elde ederek çok miktarda esir ve ganimet ile beraber yoluna 

devam etmiştir. Daha sonra Kurâkîr’e gelince Kelblilerin üzerine hücum ederek 

onlardan Behrânlılara ait su kuyusunun yanına kadar kendilerine kılavuzluk edecek 

birini istemiştir. Tayy kabilesinden Râfî’ b. Amîne kılavuzluğunda yola çıkan Hâlid’in 

asıl amacı Bizans ordusunun arkasından dolanarak onları çember altına almak ve 

yenilgiye uğratmak olduğundan Râfî’den kendilerini Bizans ordusunun arkasına 

çıkaracak şekilde götürmesini istemiştir. Yola çıkan Hâlid b. Velîd, Erak, Karyeteyn, 

Huvvâreyn ve Kusum ile savaşarak bu yerleri fethetmiştir. Daha sonra Busrâ’ya gelen 

Hâlid, barış antlaşması imzalayarak orayı ele geçirdikten sonra ganimetlerin beşte birini 

Hz. Ebû Bekir’e göndermiştir. Busrâ, Şâm bölgesinde fethedilen ilk şehirdir.791 

Hâlid’in Yermük’e varmasıyla beraber İkrime’nin ordusu haricinde 

Müslümanların sayısı otuz altı bine ulaşmış iken Bizans ordusunun sayısının iki yüz bin 

kadar olduğu rivayet edilmiştir.792 Savaş başlamadan önce orduya konuşma yapan Hâlid 

b. Velîd şunları söylemiştir: “Bugün gelecek adına önemli bir gün olduğu için Allah 

rızasını gözeterek cihad edin. Sizin her birinize bir bölge verilmek sureti ile komutanlık 

 
788 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/250-251. 
789 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/392-393; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/251-252. 
790 Zührî, el-Meğâzî, 151; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/39; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 

3/393-394; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/251-252. 
791 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/114-116; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/341-342; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/254-255. 
792 Farklı rivayetler için bk. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/254-255. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

102 

verilmiş olsa dahi başka bir komutana boyun eğmeniz komutan olacak kişiye çok fazla 

bir şey kazandırmaz. Bu durum ne Allah’ın ne de Resulullah’ın halifesi yanındaki 

derecelerinizi azaltmaz. Bunun için hemen kendinizi hazırlayın. Eğer biz onları 

yenilgiye uğratırsak onları püskürtürüz. Eğer onlar bizi yenilgiye uğratırlarsa bir daha 

iflah olmayız. Hadi yarını belirleyecek bugün için sırası ile komutanlık yapalım.” 

Hâlid’in konuşması üzerine Irak’taki zaferlerinden haberi olan komutanlar, bu savaşın 

da uzun süreceğini düşündükleri için Hâlid’i başlarına komutan olarak kabul 

etmişlerdir.793 

Yermük’te iki ordu karşı karşıya gelince Bizanslılar görülmemiş bir şekilde 

tabya794 yapmaya başlamışlardır. Hâlid b. Velîd, bin kişiden oluşan otuz ila kırk altı 

arasında bölük hazırlayarak merkezi bölüklerin başına Ebû Ubeyde’yi, sağdaki 

bölüklerin başına Amr b. Âs ile Şurahbîl b. Hasene’yi, soldaki bölüklerin başına ise 

Yezîd b. Ebû Süfyân’ı atamıştır. Hâlid’in emri ile Ka’ka b. Amr ve İkrime b. Ebû Cehil 

savaşı başlatmışlardır. Bu arada Medine’den bir haberci gelerek Hz. Ebû Bekir’in 

öldüğünü ve ordunun başına Ebû Ubeyde’nin Hz. Ömer tarafından komutan tayin 

edildiği haberini getirince savaş esnasında karışıklığın çıkmasından korkan Hâlid 

halifenin vefat haberini gizlemiştir.795 

Savaş meydanına çıkan Cerece,796 Hâlid’in gelmesini istemiş ve ona İslâm dini 

ve diğer bazı konular ile ilgili sorular sorduktan sonra Müslüman olmuştur. Cerece’nin 

Hâlid’in yanına gitmesiyle beraber bunun Hâlid’in bir hamlesi olduğunu düşünen 

Bizanslılar Müslümanlara saldırı düzenlemiş ve orduyu dağıtarak ilerlemeye 

başlamışlardır. Atına binen Hâlid, orduyu toparlayarak Rumları püskürtmeyi 

başarmıştır. Daha sonra taarruza geçen Hâlid ve Cerece, Rumları mağlup etmiş ve 

birçoklarının savaş meydanından kaçmasını sağlamışlardır. Yenilgi haberi Heraklieos’a 

Hıms’ta bulunduğu sıraca ulaşınca, Şâm’ın başına komutanlarından birini bırakarak 

hemen oradan ayrılmıştır.797 Savaş bittikten sonra Hz. Ebû Bekir’in vefat ettiğini 

öğrenen askerler galibiyete sevinememişler ama başlarına Hz. Ömer gibi birinin 

gelmesini hoş karşılamışlardır.798 

 

3.5.2.2. Ecnâdeyn Savaşı 

 

Arabe’de bulunan Amr b. Âs’ın yardıma ihtiyacı olduğunu haber alan Ebû 

Ubeyde, Şurahbîl ve Yezîd Filistin’e gitmek için yola çıkmışlardır. Rum askerlerinin 

başında Tezârik olduğu halde Ecnâdeyn799 de toplanmışlardır.800 Müslüman birliklerin 

geldiğini haber alan Amr b. Âs, onlarla buluşarak Ecnâdeyn’de Bizans ordusunun 

yakınlarında bir yerde karargâh kurmuşlardır. Cillik ovasında bulunan Bizans 

komutanlarından Kubuklar, Müslümanlar arasında casusluk yapması için bir adamını 

 
793 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/113; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/395-396; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/254-256. 
794 Tabya, askerî açıdan stratejik öneme sahip bir yerin savunulması için oluşturulan küçük istihkâm, 

korunaklı savunma yeri.  
795 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/396; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/256-257; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 7/7-8. 
796 Bizanslı komutan. 
797 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/117; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/398-401; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/257-259; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/12-14. 
798 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/14. 
799 Ecnâdeyn, Filistin topraklarında Beyt-i Cebrîn ile Remle arasında yer alan bir yerdir. İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târîh, 2/260-261. 
800 Kaynaklarda komutanın Kubuklar adında biri olduğu rivayeti de geçmektedir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/260-261. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

103 

göndermiştir. Bu şahıs bir gün bir gece Müslümanların arasında kaldıktan sonra geri 

dönmüş ve gördüklerini şu kelimelerle Kubuklar’a anlatmıştır: “Hırsızlık ve zinayı 

aralarında kim yaparsa yapsın cezalandırırlar. Geceleri ibadet ederler gündüzleri 

süvaridirler. Yer altında ve yer üstündeki her şey bunlarla karşılaşmamızdan daha 

iyidir.”801 

İki ordu Cemadiyelula ayının bitimine iki gün kala karşı karşıya gelmiş ve savaşı 

Müslümanlar kazanmıştır. Savaş esnasında Kubuklar ve Tezârik öldürülmüşlerdir.802 

 

3.6. Kur’ân’ın Cem’i 

 

Hz. Ebû Bekir’in halifeliğinde meydana gelen önemli olaylardan biri de Kur’ân-ı 

Kerîm’in cem’ edilmesidir.  Hz. Peygamber hayatta iken vahyin devam etmesinden 

dolayı Kur’ân’ın tek bir kitap haline getirilmesi mümkün değildi.803 Hz. Peygamber, 

hayatta olduğu sürece vahyin tamamlanması söz konusu olamazdı. Kur’ân’ın nüzulü 

devam ederken cem’ işine başlansaydı, karışıklıklar çıkabilirdi. Zira tertip edilmesi 

halinde, araya girebilecek yeni âyetler, bu tertibi değiştirebilirdi.804 

 Allah Resulü okuryazarlığı olmayan ümmi bir şahsiyet idi. Bir âyet veya sûre 

nazil olunca derhal onu vahiy kâtiplerine okumuş, kâtipler de onu ezberleyerek deri, 

kemik, taş ve tahta gibi yazı yazılacak şeylere yazmışlardır.805 İnen âyetler bizzat Hz. 

Peygamber’in gözetimiyle büyük bir titizlikle kayda geçirilerek geniş kitlelere intikal 

ettirilmiş ve sürekli okunmuştur.806 

Hz. Muhammed yirmi üç yıllık peygamberlik dönemi boyunca her Ramazan 

ayında Kur’ân-ı Kerîm’i Hz. Cebrail ile karşılıklı olarak mukabele etmiştir. Bu sayede 

yanlışlar varsa düzeltilmiş ve Kur’ân’a son şekli verilmeye çalışılmıştır. Hz. Peygamber 

vefat etmeden önceki Ramazan ayında her sene bir defa yaptığı mukabeleyi bu sefer iki 

defa yapmış ve Kur’ân’a son şeklini vermiştir.807 Hz. Peygamber’in emriyle 

Kur’ân’daki sûrelerin yerleri belirlenmiş, karışık olarak nazil olan ayetlerin sıralaması 

bizzat Allah Resulü tarafından ashâba gösterilmiştir. Böylece ileriki zamanlarda 

Kur’ân’da meydana gelebilecek olası bir karışıklığın önüne geçilmiştir.808 

 Hz. Peygamber’in vefatının ardından İslâm Devleti’nde isyanlar baş göstermeye 

başlayınca Hz. Ebû Bekir devlet içinde birliği sağlamak adına orduları isyan ve irtidat 

eden kavimlerin üzerine göndermiştir. Ordu gönderdiği yerlerden biri de Yemâmelilerin 

bulunduğu mevki idi. Yemâme ile yapılan savaşta Allah Resulü’nün ashâbından hafız 

olanlardan birçoğu şehit edilince Hz. Ömer Hz. Ebû Bekir’e gelerek: “Yemâme ile 

yapılan savaşta birçok hafız şehit oldu. Kur’ân hafızlarının sayısı giderek azalmaya 

başladı. Kur’ân’ın bir kısmının kaybolmasından korkuyorum, bundan dolayı da gel 

 
801 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/447; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/260-

261. 
802 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/451; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/342; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/260-261. 
803 Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 116; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in 

Hilafet Dönemi, 283. 
804 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 122; Sadık Kılıç, “Kur’ân’ın Cem’i Meselesi”, 

Atatürk Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi c.y./4 (1980), 263.  
805 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/355; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 

308; Hizmetli, İslâm Tarihi, 195; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 77; Farklı görüşler için 

bk. Taberî, Taberî Tefsiri, 1/42. 
806 Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/7. 
807 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/355. 
808 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/355; Ülkü, İslâm Tarihi, 268-269. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

104 

Kur’ân-ı Kerîm’i cem’ edip tek Mushaf809 halinde toplayalım” deyince Hz. Ebû Bekir: 

“Ey Ömer! Ben Allah Resulü’nün yapmadığı bir şeyi nasıl yaparım.” diye cevap 

vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer bu işin gerçekten hayırlı ve Müslümanlar için zaruri 

bir durum olduğunu belirterek Zeyd b. Sâbit’in bu iş için görevlendirilmesi teklifinde 

bulunmuştur.810 Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer’in dediklerini biraz düşününce bu konuda 

onun haklı olduğu kanaatine varmıştır.811 

 Hz. Ebû Bekir, Zeyd b. Sâbit’i çağırarak: “Ey Zeyd! Sen çok zeki bir adamsın ve 

Allah Resulü dönemindeki vahiy kâtiplerinden biriydin. Şimdi Kur’ân ayetlerini topla 

ve onları bir araya getir” diye emir vermiştir. Hz. Ebû Bekir’in sözleri üzerine Zeyd b. 

Sâbit: “Ey Ebû Bekir! Sizler Hz. Peygamber’in yapmadığı bir şeyi nasıl yapıyorsunuz” 

demiştir. Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir: “Allah şahidim olsun ki bu iş hayırlı ve zaruri 

bir durumdur” diyerek bu meselenin Müslümanlar için ne denli önem arz ettiğini ve 

sonucunun Müslümanlar adına faydalı olduğunu belirtmiştir. Hz. Ebû Bekir ve Hz. 

Ömer’in ısrarlarına dayanamayan Zeyd b. Sâbit bu görevi kabul etmiştir. Kendisi daha 

sonra bu olayı şöyle anlatmaktadır: “Allah, Ebû Bekir ve Ömer’in kalbine verdiği 

feraset ve fütuhatı benim kalbime de verdi. Allah şahidimdir ki benden bir dağı 

taşımamı isteselerdi bundan daha ağır gelemezdi. Bunun üzerine ben ashâb tarafından 

taş, deri, kemik, yaprak gibi şeylere yazılan Kur’ân ayetlerini toplamaya başladım.”812 

 “Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer tarafından bu görevin Zeyd b. Sâbit’e verilmesinin 

sebebi onun Hz. Peygamber zamanında vahiy başkâtibi oluşunun yanı sıra iyi bir hafız 

olmasından, mühim görevler almasından ve Hz. Peygamber’in son okuyuşunda bizzat 

yanında bulunmasından dolayı idi.”813 

 Kur’ân’ın Mushaf haline getirilme aşamasında Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve 

Zeyd b. Sâbit’i yanına çağırarak: “Mescid’in önünde bekleyin, Kur’ân’dan ikinizin 

bilmediği bir âyet getiren kişi eğer iki şahitle gelecekse onun getirdiğini kabul edin.” 

demiştir.814 Hz. Ebû Bekir’in talimatı üzerine Zeyd b. Sâbit, Müslümanların yazılı veya 

ezberden getirdikleri Kur’ân ayetlerini şu şartlarla kabul etmiştir: 

1. Âyeti veya sûreyi getiren kişi onu Allah Resulü’nün huzurunda yazmış 

olacak. 

2. İki erkek şahit getirecek.  

3. Getirilen ayetler halkın ezberindekilere uygun olacaktır.815 

“Zeyd b. Sâbit, sahâbîlerle istişare ederek yaptığı titiz bir çalışma neticesinde 

muhtelif malzemelere yazılmış olan Kur’ân metinlerini mushaf haline getirmiştir. 

Kur’ân metni tertip edilirken ayetlerin iniş sıraları veya konu bütünlüğü esas alınmamış, 

baştan beri Hz. Peygamber tarafından öğretilen tilavet sırasına riayet edilmiştir.”816 

 
809 Mushaf: “Bir araya getirilip bağlanmış yazılı sayfalar veya yazılı sayfaları içererek düzenlenmiş 

kitap.” İsfehânî, Müfredat, 549; Maşalı, “Mushaf”, 31/242; Mushaf ismi özelde sadece Kur’ân-ı Kerîm’e 

aittir. Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 1/36. 
810 Hz. Ömer Kur’ân’ın Mushaf haline getirilmesindeki rolü hakkında bak. Çil, Ömer’ini Arayan Yüzyıl, 

87. 
811 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/311; Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3103); Mervezî, “Müsned-i Ebû 

Bekir es-Sıddık”, 135; Taberî, Taberî Tefsiri, 1/39; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 62; Mevdûdî, Tefhîmu’l 

Kur’ân, 1/27; Sırma, İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi, 65. 
812 Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3103); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 135-136; İbn Kesîr, 

Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/346-347; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 62.  
813 Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 1/27; Ağırakça, İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in 

Hilafet Dönemi, 285; Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki Yeri, 165. 
814 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/311. 
815 Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/22. 
816 Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/7; Farklı görüşler için bk. Nedvî, Hazreti Ebû 

Bekir, 111. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

105 

 Hz. Ebû Bekir döneminde Kur’ân-ı Kerîm ilk defa mushaf haline getirildikten 

sonra Allah Resulü’nün eşlerinden olan Hz. Hafsa’nın yanına muhafaza edilmesi için 

bırakılmıştır.817   

“Hz. Ebû Bekir’in bu ilmî görevi sayesinde Allah’ın emirleri bir bütün halinde 

kaybolmaktan veya üzerine bir şeyler katılıp yanlış şekilde ifade edilmekten 

kurtulmuştur. Fakat bu çalışmada Hz. Ömer ve Zeyd b. Sâbit’in hakkı çok büyüktür.”818 

“Elimizdeki Kur’ân, sahâbenin üstün gayretleri ile Hz. Ebû Bekir döneminde toplanmış 

ve korunarak günümüze kadar ulaştırılmış, İncil’in düştüğü duruma düşmemiştir. 

İncil’de olduğu gibi farklı Kur’ân nüshalarının ortaya çıkması da engellenmiştir. Kur’ân 

sahâbenin koruması altında bir sonraki nesle ulaştırılmış ve o günden bugüne 

Müslümanların gayreti ile korunmuştur.”819 

 

3.7. Hz. Ömer’i Halife Tayin Etmesi 

  

Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün vefatının ardından almış olduğu halifelik 

görevini layıkıyla yerine getirip gerek devletin içindeki sorunları gerekse çevre kabile 

ve devletlerle olan sorunları sürekli yanında olup ona destek veren Hz. Ömer, Hz. Ali ve 

Hz. Osman gibi sahâbîler ile istişareler sonucunda çözüme kavuşturmuştur. Halifeliği 

esnasında her zaman en yakınındaki kişi Hz. Ömer olmuştur. Ridde Savaşları’nın 

yapılıp yapılmamasında, Kur’ân’ın cem’ edilme meselesinde ve daha birçok olayda ilk 

olarak Hz. Ömer’e danışmış ve çoğu zaman ortak karar sonucu sorunlar giderilmiştir.  

Hz. Ebû Bekir’in hilafetinin ikinci yılı Cemaziyülahir ayına gelindiğinde halife 

hastalanmış ve Müslümanlara namaz kıldıramaz duruma gelmiştir. Hz. Peygamber’in 

vefat etmeden önce Müslümanlara namaz kıldırmasını kendisine emrettiği gibi Hz. Ebû 

Bekir de vefatına neden olan hastalığı sırasında Müslümanlara namaz kıldırması için 

Hz. Ömer’i görevlendirmiştir.820  

Hz. Ebû Bekir hastalığı ağırlaşınca ölümünün yaklaştığını düşünerek 

Müslümanların Allah Resulü’nün vefatının ardından düştükleri siyasi boşluğa 

kendinden sonra tekrar düşmemeleri için yerine halife tayin etme kararı almıştır.821 Hz. 

Ebû Bekir’e göre vefatının ardından halifelik makamına liyakati sebebiyle en uygun 

kimse Hz. Ömer’dir.822  

Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer’i halife tayin etmesindeki kanaatini daha da 

perçinleştirmek için daha sonra sahâbîler arasında Hz. Ömer’in hilafetine karşın 

doğabilecek iler ayrılığın meydana gelmemesi adına sahâbeden bazı kimseler ile 

istişarede bulunmuştur.823 Halife, ilk önce Abdurrahman b. Avf’ı daha sonra Osman b. 

Affân’ı yanına çağırıp onlara Hz. Ömer hakkında bazı sorular sormuştur.824 

Hz. Ebû Bekir, Abdurrahman b. Avf’a: “Bana Ömer b. Hattab’ın nasıl biri 

olduğu hakkındaki görüşünü söyle” deyince Abdurrahman b. Avf: “Ömer b. Hattab 

değerli biri olmasının yanında sert mizaçlı biridir” demiştir. Bunun üzerine sözü alan 

 
817 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/176; Taberî, Taberî Tefsiri, 1/39; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî 

Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/324; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 1/28.  
818 Akça, Hilafet Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet, 102. 
819 Azimli, Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-, 137, 139. 
820 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/453; Fayda, “Hulefâ-yi Râşidîn”, 18/326. 
821 Halife tayin etme kararının Hz. Ebû Bekir tarafından değil de bazı sahâbîlerin kendisine başvuruları 

üzerine tayin edildiğine dair rivayetler için bk. Zührî, el-Meğâzî, 147; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye 

ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/453.  
822 Ülkü, İslâm Tarihi, 282; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 158.  
823 Ülkü, İslâm Tarihi, 282; Sarıcık, Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi, 158. 
824 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/182; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/454. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

106 

Hz. Ebû Bekir: “Ömer’in sertliği benim yumuşak olmamdan dolayıdır. Eğer halifelik işi 

ona gelirse o bu sertliğe göre hareket etmeyecektir. Zira ben bazen sinirlenince beni 

sakinleştiren o idi” karşılığını vermiş ve ardından Hz. Osman’ı yanına çağırmıştır. Hz. 

Osman’a: “Ey Osman! Bana Ömer b. Hattab’ın nasıl biri olduğu hakkındaki görüşünü 

söyle” demiştir. Hz. Ebû Bekir’in sorusu üzerine Hz. Osman: “Aramızda Ömer gibi 

birisi yoktur. Onun sakladığı şeyler açığa vurduğu şeylerden daha hayırlıdır” cevabını 

vermiştir. Hz. Osman’ın dediklerinden sonra Hz. Ebû Bekir, Abdurrahman b. Avf ve 

Osman b. Affân’a dönerek: “Size söylediklerimi sizden başkası bilmesin” diyerek 

konunun başkaları tarafından duyulmasını istemediğini belirtmiştir.825 Böyle 

yapmasının asıl nedeni henüz kesin olarak karar verilmemiş bir olay için Müslümanların 

arasında fitne çıkmasını engellemek olabilir. 

 Daha sonra Hz. Ebû Bekir’in Hz. Ömer’i halife tayin edeceğini duyan bazı 

Müslümanlar826 halifenin huzuruna gelerek: “Ömer b. Hattab sert mizaçlı biri olması 

hasebiyle bizlere zulmedebilir. Sen bunu bildiğin halde Allah’ın huzurunda bunun 

hesabını nasıl vereceksin.” diyerek halifenin yaptığının yanlış olduğunu belirtmişlerdir. 

Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir yanında bulunan ashâba kendisini oturtmalarını istedikten 

sonra şöyle demiştir: “Allah Teâlâ ile mi beni korkutuyorsunuz? Allah’ın huzurunda 

derim ki, Allah’ım, senin kulların üzerine salih kullarından en hayırlı olanı halife olarak 

tayin ettim.”827 Daha sonra Hz. Ebû Bekir Hz. Ömer’in kendisinden sonra halife 

olabilmesi adına vasiyeti yazmak için yanına Hz. Osman’ı çağırmıştır. 

 “Bismillahirrahmanirrahim. Bu, ölmeden önce Ebû Bekir b. Ebû Kuhâfe’nin 

Müslümanlara vasiyetidir.828 Ben Ömer b. Hattab’ı benden sonra sizleri yönetmesi için 

halife olarak tayin ediyorum. Sizleri adaletle yönettiğine şahit olursanız ona yardımcı 

olun. Ama farklı şekilde hareket ederse bu sorumluluk kendisine aittir. Ben Ömer b. 

Hattab’ı üzerinize halife olarak tayin etmekle ancak hayırlı olan bir şeyi murâd ettim. 

Ben gayb bilgisine de sahip değilim.” dedikten sonra Hz. Osman’dan vasiyetnameyi 

istedi ve mühürledikten sonra Müslümanlara bunu ilan etmesini emretmiştir. Hz. Osman 

yanına Hz. Ömer’i de alarak insanlara Hz. Ebû Bekir’in vasiyetini okumuştur.829 

 Hz. Ebû Bekir daha sonra Hz. Ömer’i yanına çağırarak kendisinden sonra halife 

olduğunda insanlara nasıl davranması ve devleti nasıl yönetmesi gerektiğiyle ilgili 

nasihatte bulunmuştur. Hz. Ebû Bekir: “Ey Ömer! Allah Teâlâ’nın gündüz yapılmasını 

emrettiği birtakım haklar vardır. Bunların gece vakti yapılmasını kabul etmez. Gece 

vakti yapılmasını emrettiği haklarda vardır. Gündüzleyin yapılmasını kabul etmez. 

Allah, farzlar yerine getirilmediği müddetçe nafile olanları kabul etmez. Ahiret gününde 

terazisi ağır gelen kimseler Allah yolunda olan kimselerdir. Ömer, seni seven kimseler 

olduğu gibi sevmeyen kimseler de vardır. Senin halifelik makamına değil, bu makamın 

sana ihtiyacı vardır muhakkak. Müslümanlara yumuşak davran. Şimdi bu vasiyetimi al 

ve Müslümanlara gidip mukavemet edip etmeyeceklerini sor” demiştir. Hz. Ömer 

 
825 Zührî, el-Meğâzî, 147; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/266-267. 
826 Rivayetlerde bu Müslümanlardan birinin Talha b. Ubeydullah olduğu geçmektedir. Zührî, el-Meğâzî, 

147; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/266-267. 
827 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/183; Ezrakî, Ahbâru Mekke, 2/152; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-

Siyâse, 37; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/266-267. 
828 Hz. Ebû Bekir’in bu sözü söyledikten sonra bayıldığına ve vasiyetin devamında Hz. Osman’ın 

vasiyetnameye Hz. Ömer’in adını eklediğine dair rivayetler için bk. İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 2/454; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/266-267. 
829 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/183; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/454; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/266-267; Farklı rivayetler için bk. İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-

Haber Fî Tarihi’l-Arab, 2/517. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

107 

vasiyetnameyi alıp Müslümanlara kendisine mukavemet edip etmeyeceklerini sorunca 

ashâb: “İşittik ve itaat ettik” cevabını vermişlerdir.830  

 “Hz. Ömer’in halife tayin edilmesiyle ilgili karara baktığımızda, Hz. Ebû 

Bekir’in isteği ile beraber, ashâb’ın icma’ ile mukavemet gösterdiğini de görmekteyiz. 

Hz. Ebû Bekir bu kararı ile halife olabilmek için önerilen kişinin Müslümanlara arz 

edilmesi ve onların kabulünün alınmasının yolunu açmıştır. Zira bu kararın ashâba arz 

edilmesi bu manaya işaret etmektedir.”831 

 

3.8. Hz. Ebû Bekir’in Hastalığı ve Vefatı 

  

Hz. Ebû Bekir hicretin on üçüncü senesi Cemaziyülahir ayının yedinci gününde 

hastalanmaya başlamıştır. Hastalığı esnasında Müslümanlara namaz kıldıramadığı için 

yerine Hz. Ömer’in imamlık yapmasını istemiştir. Ölümüne sebep olan hastalığı giderek 

ağırlaşınca yukarıda da anlattığımız gibi kendisinden sonra ashâb arasında ihtilafın 

çıkmaması adına Hz. Ömer’i halife olarak tayin etmiştir.832  

 Hastalığı her geçen gün ağırlaşmaya başlayan Hz. Ebû Bekir kendisini ziyarete 

gelen Muhacirlere şu nasihatlerde bulunmuştur: “Ey Muhacirler! Ölümüme neden 

olacak bu hastalığın acısı gerçekten çok şiddetlidir. Ancak siz Hz. Peygamber’in 

akrabaları olan Muhacirlerde gördüğüm yönetim hırsı daha şiddetlidir. Ben size karşı 

hep iyilik yapmaya çalıştım. Ne var ki bu makam sizin olmadı diye yüzünüzü astınız” 

dedikten sonra Müslümanların birlik ve beraberlik içinde kendisinden sonra halife 

olacak Hz. Ömer’e yardım etmelerini orada bulunanlara emretmiştir. Kendini ziyarete 

gelen sahâbîler de onun bu isteğine uyacaklarına dair söz vermişlerdir.833 

 Hz. Ebû Bekir halife olduktan sonra ailesinin geçimini sağlamak amacıyla 

halifelik görevinin yanında daha önce yapmış olduğu ticaretine devam etmiştir. 

Halifeliğe seçildiği dönemlerde evi Sunh’da olduğundan her gün oradan bazen yaya 

olarak bazen de atının üzerinde Medine’ye gelip işlerini gördükten sonra geri dönmüş 

ve Hz. Ebû Bekir’in bu durumu altı ay sürmüştür. İaşesini kazanmak için ticaret yaptığı 

elbiselerle beraber sabahları çarşının yolunu tutmuş, ticaretini yaptıktan sonra 

Sunh’daki evine dönmüştür. Rivayetlere göre Sunh’da da bazı kimselerin koyunlarının 

sütünü sağıp834 ailesinin geçimini sağlamaya çalışmıştır. Birgün Hz. Ebû Bekir’in 

pazara gittiğini gören Hz. Ömer: “Ey Ebû Bekir! Nereye gidiyorsun?” diye sorunca Hz. 

Ebû Bekir: “Çarşıya” diye cevap vermiştir. Hz. Ömer: “Müslümanların idâresini eline 

aldığın halde gidip bu işi mi yapıyorsun? Eğer istersen sana devletin hazinesinden bir 

maaş bağlayalım ki bu işlerle değil de sadece Müslümanların işleriyle uğraşasın.” Hz. 

Ömer’in bu teklifini Müslümanlara daha iyi hizmet edebilmek adına kabul etmiştir. Bu 

zamandan itibaren Hz. Ebû Bekir’in vefatına kadar ailesinin geçimini sağlaması için 

 
830 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 38; Taberî, Taberî Tefsiri, 5/405-406; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/267-268; Hz. Ömer’in halife tayin edilmesi ile ilgili geniş bilgi için bak. Çil, Ömer’ini Arayan 

Yüzyıl, 40-41, 69-70. 
831 Bûtî, Fıkhu’s Siyre, 459. 
832 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/185; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/18; Cevdet Paşa, Kısas-ı 

Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 331; Ülkü, İslâm Tarihi, 279; Hizmetli, İslâm Tarihi, 201. 
833 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/185; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 35-36, 38; Taberî, Taberî 

Tefsiri, 5/405-406; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/267-268. 
834 Koyunların sahibi olan bir genç kız: “Koyunlarımızın sütünü sağan Ebû Bekir halife oldu, bundan 

sonra koyunları kim sağacak” dedi. Bunun üzerine Hz. Ebû Bekir: “Allah’a yemin ederim ki, halifelik 

makamının bu hayırlı işe engel olmasına izin vermeyeceğim. Koyunlarınızı mutlaka sağacağım” dedi. 

Sunh’da ikamet ettiği sürece bu göreve devam etmiştir. Daha sonra Medine’ye taşınınca bu görevi başkası 

yapmaya başlamıştır. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/170; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/265-266. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

108 

hazineden iki bin dirhem835 maaş, bineceği bir hayvan ve senede iki kat elbise tahsis 

edilmiştir.836 

Hz. Ebû Bekir vefatına neden olan hastalığı sırasında kızı Hz. Âişe’yi yanına 

çağırarak şunları söylemiştir: “Kızım! Halife olduğumdan bu yana bana ailemin 

geçimini sağlamam adına tahsis edilen maaştan arta kalanlar falan yerdedir. Benim 

vefatımın ardından onları Ömer b. Hattab’a teslim et.” Halife vefat ettikten sonra Hz. 

Âişe babasının vasiyetini yerine getirip maaştan geri kalanları teslim edince Hz. Ömer 

gözyaşlarına boğularak: “Allah Teâlâ Ebû Bekir’e rahmet eylesin. O, böyle yaparak 

kendisinden sonra halife olanı çok zor durumda bıraktı.” demiştir.837 Daha sonra Hz. 

Ebû Bekir’in vasiyeti gereği geride bıraktığı mal varlığını devlet hazinesine 

devretmiştir. 

Halife, daha sonra vefatının ardından çocuklarına kalacak olan mirası ile ilgili 

olarak Hz. Âişe’ye: “Ey kızım! Vallahi benim ölümümden sonra senin zengin olmanı 

çok isterdim. Fakir olmana da çok üzülüyorum. Miras olarak sizlere süt veren bir deve 

ve bir köle bırakıyorum.838 Ayrıca sana 20 vesk839 hurma bağışlamıştım. Şu ana kadar 

ne toplamış isen senindir. Fakat bu mal bundan sonra sadece senin değildir. Seninle 

beraber iki erkek ve iki kız kardeşine aittir. Geriye kalan ne varsa Allah’ın şeriatine göre 

aranızda paylaşın” demiştir. Hz. Âişe: “Ey babacığım! Miras bıraktığın kız 

kardeşlerimden biri Esmâ’dır. Peki diğeri kimdir?” diye sorunca Hz. Ebû Bekir, 

“Hârice’nin kızı hamiledir. Onun karnında olanın kız olacağını sanıyorum” cevabını 

vermiştir.840 

Hz. Ebû Bekir’in hastalığının 15 gün kadar sürdüğü rivayet edilmiştir. 

Cemaziyülahir ayının bitimine sekiz gün kala salı gecesi hicrî 13, milâdî 23 Ağustos 

634 senesinde 63 yaşında iken vefat etmiştir.841 Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’nün 

vefatının ardından yürütmüş olduğu hilafet süresi iki yıl üç ay on gündür.842 Hz. Ebû 

Bekir’in vefat etmeden önceki son sözleri: “Allah’ım! Müslüman olarak canımı al ve 

beni salih kullarının arasına kat” olmuştur.843 

 
835 Bu miktarın az olduğunu söyleyen Hz. Ebû Bekir’in daha sonra bunu arttırması ile ilgili rivayetler için 

bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/169; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63; 6.000 dirhem maaş verildiğine 

dair rivayetler için bk. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/265-266. 
836 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/168-169; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/265-266; Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 63; Bu maaşın yanında kendisine günlük yarım koyun tahsis ettiğine dair rivayetler için 

bk. Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63. 
837 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 340; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/170; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/264-266; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 63; Farklı rivayetler için bk. İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-

Siyâse, 37. 
838 Malından sadece beşte bir oranında miras bıraktığına dair rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

Kübrâ, 2/177; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 67; Hz. Ebû Bekir’in mirasının tamamını Allah yolunda harcadığı 

ve mirasından geriye hiçbir şey bırakmadığına dair rivayetler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 

2/178; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 67. 
839 Bir deve yükü anlamına gelir. 
840 Mâlik, “Akdiyye”, 40; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/175; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 67. 
841 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/254; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/353; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/261-262.; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/18; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i 

Hulefa, 331; Hizmetli, İslâm Tarihi, 201. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/261-262; Farklı rivayetler için 

bk. İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe, 3/324; İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 

4/150. Farklı rivayetler için bk. İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/977. 
842 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/185; Farklı görüşler için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/185; 

İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/456; İbn Hazm, Esmâ’ül-Hulefa ve Fütühu’l-

İslâm, 17; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 69; Ülkü, İslâm Tarihi, 281; Filibeli, İslâm Tarihi, 295. 
843 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

109 

Rivayetlerde Hz. Ebû Bekir’in ölümünün normal bir ölüm olmadığı, daha önce 

yemiş olduğu bazı şeylerin,844 daha önce yakalanmış olduğu humma,845 sıtma846 gibi 

hastalıkların veya hicret esnasında mağarada ayağını ısıran yılanın sebep olduğu 

hastalıktan dolayı vefat ettiği söylenmiştir.847 Fakat rivayetlere baktığımızda en doğru 

görüşe göre halifenin vefat ettiği günü de düşünürsek onun soğuk bir havada duş 

aldıktan sonra hastalanmış ve bu hastalık neticesinde yüksek ateş sonucu vefat 

etmiştir.848 

Hz. Ebû Bekir’in vasiyeti üzerine onu eşi Esmâ bint Ümeys yıkamıştır.849  

Halifenin kefenlenmesi iki veya üç adet dikişsiz kumaş ile yapılmıştır.850 Cenaze 

namazını Hz. Ömer dört tekbir ile kıldırdıktan sonra Hz. Ömer, Talha b. Ubeydullah, 

Osman b. Affân ve Abdurrahman b. Avf gibi sahâbîler tarafından vasiyeti üzere Hz. 

Peygamber’in kabrinin yanına defnedilmiştir.851 

Hz. Ebû Bekir’in hastalığı esnasında İslâm ordusu Hâlid b. Velîd komutasında 

Yermük’te savaş durumundaydı. Hâlid b. Velîd halifenin vefat haberini alınca 

askerlerin arasında olası bir ihtilafın çıkmaması için bu haberi onlardan gizlemiştir. Hz. 

Hâlid, daha sonra bu olayı askerlere anlatmış ve yeni halifenin Hz. Ömer olduğunu 

açıklamıştır.852 

 

3.9. Hz. Ebû Bekir Döneminde Devlet Yönetimi 

  

Hz. Peygamber vefat etmeden önce hem peygamber hem de İslâm Devleti’nin 

başkanı olmasından dolayı Müslümanlar akıllarına takılan bir şey olduğunda gelip Allah 

Resulü’ne sormuşlar ve ona göre hareket etmişlerdir. Allah Resulü’nün vefatının 

ardından risâlet görevi sona ermiş ve kendisinden sonra gelecek halefine sadece devleti 

yönetme yetkisi kalmıştır. Hz. Peygamber’in vefatına üzülen Müslümanlar her ne kadar 

onun yerinde başkasını görmek istemeseler de Hz. Ebû Bekir gibi Allah Resulü’nün 

rahle-i tedrisatından geçmiş birisinin halife olmasını da olumlu karşılamışlardır. 

 
844 Hz. Ebû Bekir ve Hâris b. Kelâde Yahudilerden gelen bir yemek yemişlerdir. Daha sonra bu yemeğin 

içine katılan zehirden dolayı ikisinin de vefat ettiği rivayet edilmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/261-262; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 65; Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 266; F. Buhl, Hz. 

Ebû Bekir’in yediği yemekten dolayı zehirlenerek öldüğünü söyleyenlerin kendisini şehit mertebesine 

çıkarmak için böyle bir şeyi uydurduklarını söylemiştir. Buhl, “Ebû Bekir”, 4/13. 
845 Humma: “Ateşli hastalık anlamına gelir. Hz. Ebû Bekir’in soğuk bir günde yıkanmasından dolayı 

humma hastalığına yakalandığını ve bunun neticesinde vefat ettiği söylenmiştir.” Akkad, Hz. Ebû 

Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 266; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/13. 
846 Sıtma: Sivrisineklerin ısırması sonucu insandan insana bulaşabilen, nöbet geçirecek derecede yüksek 

ateş ve titremeye neden olan hastalıktır. Hz. Ebû Bekir Medine’ye hicret ettikten sonra sıtma hastalığına 

yakalanmış ve bu hastalığın devamında vefat etmiştir.” Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 

266. 
847 Ezrakî, Ahbâru Mekke, 2/205.  
848 Buhl, “Ebû Bekir”, 4/13. 
849 Mâlik, “Cenaiz”, 3; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/186; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 

3/977; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 68.  
850 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/187; Hz. Ebû Bekir vefat etmeden önce kızı Hz. Âişe’ye: “Allah 

Resulü vefat ettiğinde onu kaç kat kefenle kefenlediniz?” diye sordu. Hz. Âişe, “Üç kat” diye cevap 

verince Hz. Ebû Bekir: “Alın bu eski elbiseyi yıkayın ve beni bununla kefenleyin” dedi. Bunun üzerine 

Hz. Âişe: “Bu eski elbise ile mi kefenlenmek istiyorsun?” diye sorunca Hz. Ebû Bekir: “Yaşayan insanlar 

ölü insanlara göre yeni kıyafetlere daha muhtaçtır. Benimle defnedilirse çürüyüp gidecektir. O yüzden 

bunu ihtiyacı olan birine ver.” dedi. Mâlik, “Cenaiz”, 6; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/180, 187; 

Buhârî “Cenaiz”, 23 (No. 1387); İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263. 
851 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/189, 192; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/976; İbnü’l-

Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 68; Ülkü, İslâm Tarihi, 281. 
852 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/15-16. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

110 

 “Hz. Peygamber’in vefatının ardından halifelik makamına geçen Hz. Ebû Bekir, 

Allah Resulü’nden genel itibariyle farklı bir siyaset izlememiş, onun siyasetini devam 

ettirmiştir. Hilafet süresinin kısa olması ve bu süre zarfında devletin birliğini sağlamak 

için sürekli savaşlar ve isyanlar ile uğraşması farklı bir devlet yönetimi ortaya 

koymasına mâni olmuştur. Genellikle vermiş olduğu kararların birçoğu Allah 

Resulü’nün vefat etmeden önce verdiği kararların devamı şeklindedir.”853  

 Halife seçilen Hz. Ebû Bekir Allah Resulü’nün en önem verdiği şey olan şûra’yı 

devam ettirmiş ve halifeliği döneminde Allah Resulü’nün yakınında bulunan Ömer b. 

Hattab,854 Ali b. Ebû Tâlib, Osman b. Affân, Abdurrahman b. Avf, Muaz b. Cebel, 

Ubey b. Kâ’b, Zeyd b. Sâbit, Sa’d b. Ebû Vakkas ve Ebû Ubeyde b. el-Cerrah gibi 

sahâbîlere danışarak kararlar almıştır. Aynı zamanda bu sahâbîlerin fetva verme mercii 

olduğu da rivayet edilmiştir.855 Hz. Ebû Bekir ridde olaylarını, Irak ve Suriye fetihlerini 

ve Kur’ân’ın cem’ edilmesi ile ilgili kararlarını şûra meclisine danıştıktan sonra 

yürürlüğe koymuştur. Bazen şûra’dan çıkan karar ile Hz. Ebû Bekir’in kararı zıt olunca 

halife içtihada başvurmuştur. Üsâme ordusunun gönderilmesini, Hâlid b. Velîd’in 

azledilmeme meselesini ve Ridde olaylarını Hz. Ebû Bekir’in içtihada başvurarak aldığı 

kararlara örnek gösterebiliriz. Bazen de vermiş olduğu kararları şûra’dan birinin 

müdahalesi sonucu değiştirmiştir.856 

 Hz. Ebû Bekir’in askeri-idâri vazife verdiği kimselerde aradığı ilk özellik ehliyet 

ve liyakat olduğu için857 bu özelliğe sahip olmayan kişileri hangi kabileye mensup 

olursa olsun bir makama getirmemiştir.858 Bunun yanında idârenin bir kabileye 

hasredilmesine karşı çıkmış, her kabileden liyakat sahibi kimselere görevler vermiş ve 

kabileler arası dengeyi sağlamaya çalışmıştır.859 “Ayrıca Hz. Peygamber’in vefatının 

ardından hilafette hak sahibi olduklarını iddia eden Hâşimoğulları hakkında ilk iki halife 

onlara yönetimde görev vermeyerek bir nevi tedbir almışlardır. Nitekim onlar 

kendilerini Hz. Peygamber’in manevi mirasçıları olarak gördükleri için onlara 

komutanlık veya valilik gibi görevler verilmemiştir. İdâri görev verilmesi halinde Hz. 

Peygamber’in akrabaları olan bu insanların ileride yönetimde hak sahibi olduklarını 

belirtmeleri ve dahi isyan etmeleri tehlikesi olduğundan Hz. Ebû Bekir buna engel 

olmak adına onlara idâri görevler vermemiştir. İlk iki halifenin bu siyaseti 

Hâşimoğullarını yönetimden uzaklaştırırken Ümeyyeoğullarını yönetime 

yakınlaştırmıştır. Nitekim Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer döneminde Ebû Süfyân ve iki 

oğlu devletin farklı kademelerinde görevler almışlardır.”860 

 “Hz. Ebû Bekir emirlerine ve komutanlarına vermiş olduğu mesajlarda 

genellikle Kur’ân’dan ayetler ve Hz. Peygamber’in sözlerinden bazı kesitler alıntı 

 
853 Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 165; “Hz. Ebû Bekir her ne kadar siyaseten Allah Resulü’nün 

devamı olarak addedilse de bazı meselelerde Allah Resulü’nün vermediği kararları vermiştir. Buna 

Kur’ân’ın Cem’ edilmesi ve Müellefe-i Kulûb’a verilen ücretin kaldırılması örnek olarak gösterilebilir.” 

Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/405-406. 
854 Hz. Ömer’in Hz. Ebû Bekir dönemi kadılarından olduğu rivayet edilmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/232-233. 
855 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/302; Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri, 60. 
856 Uyeyne b. Hısn’a verilen ahitnamenin Hz. Ömer tarafından bozulması ile ilgili rivayete bk. Kâsım b. 

Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 352. 
857 Hatipoğlu, Hilafetin Kureyşiliği-İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik-, 57; Hz. Ebû Bekir’in her daim 

örnek aldığı Hz. Peygamber’in liyakat ölçülerinin neler olduğu hakkında bak. Çil, Ömer’ini Arayan 

Yüzyıl, 24-26. 
858 Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri-İslâm Öncesinden Abbasilere Kadar-, 229. 
859 Apak, Hz. Osman Dönemi Devlet Siyaseti, 71; Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 159; 

Eceoğlu, Hz. Ebû Bekir Dönemi Devlet Bürokrasisi, 224. 
860 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 166. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

111 

yaparak muhatapları üzerinde etki oluşturmaya çalışmış, onların dini duygular ile 

güçlendirerek İslâm’a daha iyi hizmet etmelerini sağlamıştır.”861 

 

3.9.1. Valileri  

  

 Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün vefat etmeden önce seçmiş olduğu valileri 

yerinde bırakarak Hz. Peygamber’in devamı bir siyaset izlemiştir.862 Bunun yanında 

yeni fethedilen topraklara liyakat ve ehliyet sahibi valiler ve âmiller atayarak devletin 

siyasi açıdan güçlenmesini sağlamıştır. Hz. Ebû Bekir dönemi valileri şunlardır; 

 1. Mekke’de, Attâb b. Esîd. 

 2. San’a’da, Muhacir b. Ümeyye. 

 3. Hadramevt’te, Ziyâd b. Lebîd.863 

 4. Taif’te, Osman b. Ebi’l-As. 

 5. Bahreyn’de, Alâ b. el-Hadrami. 

 6. Filistin’de, Amr b. el-Âs. 

 7. Hevlan’da, Ya’la b. Ümeyye.864 

 8. Yemen’de, Hâlid b. Saîd.865 

 9. el-Cenned’de, Muaz b. Cebel.866 

 

3.9.2. Vekil ve Âmilleri 

 

 Hicretin on ikinci senesinde hac yolculuğuna çıkan Hz. Ebû Bekir yerine vekil 

olarak Osman b. Affân’ı bırakmıştır.867 Mekke’ye giden Hz. Ebû Bekir ahalinin vali 

Attâb b. Esîd’ten memnun olup olmadığını sormuştur. Ahalinin Attâb’tan memnun 

olduğunu gören Hz. Ebû Bekir durumdan memnun kalmıştır. Hz. Ebû Bekir’in 

hilafetinin ilk senesinde hac emirliğini Mekke valisi Attâb b. Esîd’in veya Abdurrahman 

b. Avf’ın yaptığı rivayet edilmiştir.868 

 Hz. Ebû Bekir halife olunca kendisine yardımcı olmak isteyen Ebû Ubeyde b. el-

Cerrah mali konularda yardımcı olabileceğini belirtmiştir. Bunun yanında adlî 

konularda Hz. Ömer bakabileceğini, kâtiplik konusunda da Ali b. Ebû Tâlib, Osman b. 

Affân, Zeyd b. Sâbit yardımcı olabileceklerini belirterek halifenin yükünü azaltmaya 

çalışmışlardır.869 Ayrıca Hz. Peygamber döneminde kâtiplik yapan Abdullah b. Erkam 

b. Abdi Yağus da Hz. Ebû Bekir döneminde kâtiplik yapmaya devam etmiştir.870  

 Hz. Ebû Bekir zekât mallarını toplamak için gönderdiği âmillere nasihatler 

vererek onların nasıl davranmaları gerektiğini, hangi mallardan ne kadar zekât 

alacaklarını onlara bildirmiştir. Bahreyn halkının zekâtlarını toplaması için gönderdiği 

 
861 Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki Yeri, 52; Ayar, “Hz. Ebû Bekir Dönemi 

Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak Kullanılması”, 172. 
862 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/76. 
863 Ziyâd b. Lebîd’in Hadramevt valiliğinin yanı sıra Kinde ve Sadif kabileleri üzerine de vali olarak 

atandığı rivayet edilmiştir. Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/76; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/245. 
864 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/11; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/457; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
865 Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/76. 
866 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264. 
867 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/445. 
868 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/232-233; Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri, 52; 

Hac emirliğini Hz. Ömer’in yaptığına dair bilgiler için bak. Köse, Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife 

Dönemi-, 227. 
869 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
870 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/349-350. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

112 

Enes b. Mâlik’e şu mektubu yazarak yapması gerekenleri ona anlatmıştır: “Bu mektup, 

Allah’ın Resulü’ne, Resulullah’ın da ümmetine emrettiği zekât hükümlerinin beyanını 

içeren mektuptur. Deve cinsinden olan hayvanda 5 devede bir koyun, deve sayısı 25 

olunca bir yaşını bitirmiş 2 yaşına basmış bir dişi deve zekât verilmelidir. Deve sayısı 

35 olana dek bu böyledir. 35 devede 2 yaşına basmış bir devenin bulunmaması halinde 

3 yaşına basmış bir dişi deve zekât verilmelidir. 36’dan 45’e kadar 2 yaşını bitirmiş, 3 

yaşına basmış dişi bir deve zekât verilir. Deve sayısı 46’ya ulaştığında 4 yaşına basmış 

dişi bir deve zekât verilir…”871 Hz. Ebû Bekir, Resulullah’ın zekât âmili olarak 

görevlendirdiği Sa’d b. Ebû Zübab’ı görevinde bırakmıştır.872 

 

3.9.3. Komutanları 

 

 Allah Resulü’nün vefatının ardından halife olan Hz. Ebû Bekir’in ilk işi Hz. 

Peygamber’in hayatta iken yola çıkarmış olduğu Üsâme b. Zeyd komutasındaki orduyu 

sefere göndermek olmuştur. Hz. Ebû Bekir Üsâme ordusunun gönderilmesi ile ilgili 

konuda yapılan tüm eleştirileri bir yana bırakarak: “Allah Resulü’nün başladığı işi ben 

yarım bırakamam” diyerek orduyu sefere göndermiştir. Ordunun düzenlenmesine ve 

komutanlar arasındaki düzene önem veren Hz. Ebû Bekir, dinden dönenler üzerine ve 

Irak-Suriye fetihlerine komutanlarını gönderirken onlarla sürekli irtibatta olmuş, onlara 

nasihatler vererek savaş esnasında nasıl davranmaları gerektiğini, nelerden kaçınmaları 

gerektiğini onlara söylemiştir. Bunu yaparken de zaman zaman ayetlerden ve 

hadislerden örnekler vererek komutanlarının sefere hazırlanmalarını kolaylaştırmıştır.873 

 Hz. Ebû Bekir’in komutanlarını seçerken genellikle kabiliyetli, disiplinli, liyakat 

sahibi874 ve askerlik tecrübesi olan şahısları seçtiğini görmekteyiz. Ehil olmayan veya 

sonradan sıkıntı çıkarabilecek bazı kişileri ise komutanlıktan azlederek geri planda 

kullanmıştır.875 Hz. Ebû Bekir ilk olarak halifeliğe gelir gelmez Üsâme b. Zeyd 

komutasında bir orduyu Suriye taraflarına göndermiştir. Üsâme’yi gönderirken ona şu 

nasihatlerde bulunmuştur: “Ben Allah Resulü’nün sana tavsiyede bulunduğunu duydum. 

Onun emrini yerine getir. Ben Allah Resulü’nün emrini yerine getirmeye çalışıyorum. 

Sözünüzde durun, kimseye ihanet etmeyin. Ganimet mallarından çalmayın. Çocuk, yaşlı 

ve kadınları öldürmeyin. Ağaçlara ve hayvanlara zarar vermeyin. Emanetini ve 

yapacağın emelin sonucunu Allah’a havale ediyorum.”876 Daha sonra irtidat edenlere 

karşı ve Suriye-Irak fetihlerine komutan olarak Hâlid b. Velîd, Hâlid b. Saîd, Şurahbîl b. 

Hasene, Yezîd b. Ebû Süfyân, Ebû Ubeyde b. el-Cerrah, Amr b. Âs, İkrime b. Ebû Cehil 

ve Muhacir b. Ümeyye’yi atamıştır. 877 

 
871 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/331; İbn Mâce, “Zekât”, 8 (No. 1800); Ebû Dâvûd, “Zekât”, 9 (No. 

1567); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 182-186;. Nesaî, “Zekât”, 23 (No. 2447); Farklı 

rivayetler için bk. Buhârî, “Zekât”, 24 (No. 1448, 1554). 
872 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 597. 
873 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/3-4. 
874 Akça, Hilafet Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet, 94. 
875 Hâlid b. Saîd’in azledilmesi meselesi için bk. Zührî, el-Meğâzî, 151; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 

4/92; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/112; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/446-

447; M. Yaşar Kandemir, “Hâlid b. Saîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 1997), 15/287. 
876 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1122; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/194-195; Kutup, Fî Zilâl-il 

Kur’ân, 10/370. 
877 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/61; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/112; Farklı rivayetler için bk. 

Zührî, el-Meğâzî, 151; Belâzurî, Futûhu’l-Buldân, 1/101, 112; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 3/249; 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/249-250. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

113 

 Hz. Ebû Bekir komutanlarını sefere gönderirken onlara fetihten önce ve sonra 

nasıl davranmaları gerektiğini, azgınlık yapmamalarını, kadın-çocuk-ihtiyar-din 

adamlarını öldürmemelerini, ağaç ve yeşilliklere zarar vermemelerini ve hayvanları telef 

etmemelerini emretmiştir.878 

Hz. Ebû Bekir komutanlarını seçerken Cahiliye Dönemi’nde ün kazanmış, savaş 

tecrübesi olan bazı kişilere de görev vermiştir. Bunların arasında en çok dikkat çeken 

isim ise Ümeyyeoğullarından olan Yezîd b. Ebû Süfyân’dır. Hz. Ebû Bekir böyle 

yaparak halifelik seçiminde kendisine karşı çıkan Ümeyyeoğullarını yanına çekmek 

istemiştir. Yezîd’i savaşa gönderen Hz. Ebû Bekir ona şu nasihatlerde bulunmuştur: 

“Ben seni denemek ve bu konuda ehil biri olup olmadığını görmek için seni komutan 

tayin ettim. Eğer bu işi layıkıyla yaparsan sana daha iyi görevler veririm. Yok, eğer 

yapamazsan da seni görevinden azlederim. Ben sana Hâlid b. Saîd’in görevini 

veriyorum. Sakın Cahiliye Dönemi taassubuna kapılma ve yanlış yapma. Her şeyi gören 

Allah’tan kork. Askerlerinin yanına gittiğinde onlarla hoş sohbetli olup onlara iyi 

davran. Onlarla konuştuğunda sözünü kısa kes. Namazlarını ta’dili erkâna göre kıl. 

Düşman elçileri sana gelirlerse onlara izzet-i ikramda bulunmayı unutma ve onların 

sizden istihbarat almalarına sakın izin verme. Gizli kalması gereken şeyleri herkese 

deme ki işin rast gitsin…”879  

 

3.9.4. Beytülmâl880 

 

Kaynaklarda Beytülmâl’in ilk olarak Hz. Ebû Bekir döneminde kurulduğu,881 

Hz. Ömer döneminde ise kurumsallaştığı rivayet edilmiştir. Allah Resulü’nün vefatının 

ardından Medine yakınlarında es-Sunh denen yerde ikamet eden Hz. Ebû Bekir, 

halifelik işlerini buradan yürüttüğü gibi Beytülmâl’i de ilk olarak burada kurmuştur.  

Medine’ye taşındıktan sonra ise Beytülmâl’i es-Sunh’tan Medine’ye taşıyarak kendi 

evinin içinde bir yere kurmuştur. Beytülmâl’e gelen tüm malları kabile, şeref ve Hz. 

Peygamber döneminde aldıkları görevlere bakmadan herkese eşit miktarda 

dağıtmıştır.882 Hz. Ebû Bekir döneminde Beytülmâl’den sorumlu kâtibin Muaykib b. 

Ebû Fâtıma ed-Devsî olduğu rivayet edilmiştir.883 

Halife olmadan önce ticaret ile uğraşan Hz. Ebû Bekir, evinin iaşesini buradan 

temin etmiştir. Fakat Hz. Ebû Bekir’in Medine’ye yerleştikten sonra ticaret ile uğraşıp 

halifelik işlerini aksatacağından korkan Hz. Ömer ve Ebû Ubeyde b. el-Cerrah 

kendisine Beytülmâl’den bir miktar maaş bağlayarak bundan sonra ticarete ayırdığı 

zamanı da devlet işlerine ayırmasını, iaşe peşinde giderek devlet işlerini aksatmamasını 

istemişlerdir. Vefatına yakın bir dönemde kızı Hz. Âişe’yi yanına çağıran Hz. Ebû 

Bekir, Hz. Ömer’in Beytülmâl’den kendisine bağladığı maaşın arta kalanını tekrardan 

yerine koyması için kızına vasiyette bulunmuştur.884 

 
878 Tirmizî, “Siyer”, 19 (No. 1552); Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 210; Farklı rivayetler için bk. İbnü’l-Esîr, 

el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-196; Kutup, Fî Zilâl-il Kur’ân, 10/370. 
879 Mâlik, “Cihad”, 10; Vâkıdî, Fütûhu’ş-Şâm, 1/14; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/14; Mervezî, 

“Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 101-102; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/249-251; Elmalılı, Hak Dini 

Kur’ân Dili, 2/37.  
880 Beytülmâl: “Medine’de hem kamuya ait mal ve gelirin toplamını hem de bu gelirlerin konulduğu fiziki 

mekândır.” Köse, Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife Dönemi-, 278. 
881 Farklı görüşler için bak. Köse, Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife Dönemi-, 279. 
882 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264-265; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 64. 
883 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/755; Farklı Rivayetler için bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

5/349-350. 
884 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 339-340. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ                                                  Sadettin YILDIRIM 

114 

 “Hz. Ebû Bekir, Beytülmâl’den herkese eşit pay dağıtarak toplumda oluşması 

muhtemel gelir düzeyi farklılığının önüne geçmiş ve sosyal adalet anlayışının ekonomik 

boyutunu sağlamıştır.”885 Beytülmâl’e gelen malları bekletmeden ihtiyaç sahiplerine 

dağıtan Hz. Ebû Bekir: “Beytülmâl’in kapısına neden bekçi bırakmıyorsun?” diye soran 

sahâbîlere: “Gelen bütün malları ihtiyaç sahiplerine dağıttığımdan dolayı içeride mal 

kalmıyor. Bundan dolayı bekçi tutmakta gereksiz” diyerek Beytülmâl’in içindeki tüm 

malları zaman geçmeden herkese eşit miktarda dağıtmıştır.886 

 

3.9.5. Yargı 

 

 Hz. Ebû Bekir’in halife olarak seçilmesinden sonra kendisine yardım etmek 

amaçlı sahâbîler arasında bazı görev dağılımları olmuştur. Yargı-fetva işi Hz. Ömer’in 

isteği üzerine ona verilmiştir.887 Hz. Ebû Bekir zamanında fetvalar Kur’ân ve sünnete 

göre verilmiş, bu ikisinde bulunmayan bir olay olması halinde Kur’ân ve sünnet ışığında 

içtihada başvurularak fetvalar verilmiştir.888 

 Hz. Ebû Bekir’in yanına gelen yaşlı bir kadın ona miras hakkında soru sorunca 

Hz. Ebû Bekir: “Bu konu ile ilgili Kur’ân’dan âyet ve Hz. Peygamber’in hadislerinden 

bir şey hatırlamıyorum. Eğer izin verirsen biraz araştırdıktan sonra senin cevabını 

vereyim” diyerek kadından biraz zaman istemiştir. Kadın gittikten sonra Muğire b. 

Şu’be’ye danışan Hz. Ebû Bekir, Muğire’nin: “Allah Resulü bunun gibi bir kadına 

mirastan altıda bir pay verirken ben onun yanındaydım” demesi üzerine kadını 

çağırarak, mirasta altıda bir hakkının olduğunu söylemiştir.889 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
885 Algül, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan Dönemdeki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 

116. 
886 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264-265. 
887 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/232-233; Çil, Ömer’ini Arayan Yüzyıl, 40, 59. 
888 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 86. 
889 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 82; Hz. Ebû Bekir döneminde verilen bazı fetvalar için bk. Mâlik, “Zekât”, 4; 

Dârimî, “Feraiz”, 21 (No. 2945); İbn Mâce, “Hudud”, 20 (No. 2571); Ebû Davûd, “Hudud”, 37 (No. 

4489); Tirmizî, “Hudud”, 15 (No. 1446); Tirmizî, “Feraiz”, 27 (No. 2101); Nesaî, “Buyu’”, 44 (No. 

4680); Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 80. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

115 

4. HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ 

 

4.1. Fiziki Özellikleri 

  

Hz. Ebû Bekir’in orta boylu, güzel yüzlü, zayıf, beyaz ve narin tenli-ten renginin 

kırmızıya çaldığı-890 sakallarının seyrek, saçlarının gür ve omuzlarının önde olduğu 

kaynaklarda geçmektedir.891 Ayrıca Hz. Âişe, babasının yanaklarının zayıf,892 

gözlerinin içeriye dönük, hafifçe kambur, alnının dışarı doğru ve ellerinin ince olduğunu 

rivayet etmiştir.893 Bakımına özen gösteren Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in yaptığı 

gibi saçlarını kına ve ketemle boyamıştır.894  

 İnsanlar arasında saygı duyulan bir kişi olan Hz. Ebû Bekir, topluma karıştığı 

zaman güzel giyinmiş895 ve güzel kokular sürmüştür. Öyle ki Hz. Ömer, Hz. Ebû 

Bekir’in sürdüğü kokunun misk kokusundan daha güzel olduğunu söylemiştir.896 

Halifeliğe seçildiği zaman üzerinde “Muhammed Resulullah” yazılı yüzüğü sol eline 

taktığı897 ve “Allah ne güzel kudret sahibidir” yazılı mührü kullandığı rivayet 

edilmiştir.898 

 

4.2. Dini ve Ahlaki Özellikleri 

 

Hz. Ebû Bekir Cahiliye Dönemi’nde hakikatin peşinden koşan, putlara 

tapmayan, onlardan nefret eden, iffetli, şerefi ve dürüstlüğüyle Kureyş’in ileri gelen 

kişileri arasında yer alan bir kimsedir.899 Gayet akıllı, zeki, güzel huylu ve halîm bir kişi 

olan900 Hz. Ebû Bekir, hayatı boyunca insanlara yardım etmeye çalışmış, onların 

sıkıntılarını gidermek adına elinden gelen tüm çabayı göstermeye gayret etmiştir. 

Kendilerine Hz. Ebû Bekir’in fazileti ile ilgili soru sorulduğunda sahâbîler şu cevabı 

vermişlerdir: “Allah Resulü’nden sonra aramızda en faziletli kişi Ebû Bekir’dir. Çünkü 

o, yardım etmeyi seven, Allah Resulü’ne koşulsuz iman eden ilk kişilerdendir. O 

insanlar içinde en çok sevilen ve Allah’a en çok şükreden kişidir.”901 

 

4.2.1. Dini Konulardaki Hassasiyeti ve Dindarlığı 

 

Hz. Ebû Bekir kabilesi içinde hatırı sayılır bir yere sahip olmasına rağmen İslâm 

dinini kabul ettiği için akrabaları ve Mekkeliler tarafından hor görülmüştür. Bunun 

 
890 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 276; 

Fayda, “Ebû Bekir”, 10/104. 
891 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/172; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/104. 
892 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/262-263. 
893 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/172-173; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/13. 
894 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/172-173; Müslim, “Fedâil”, 103; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/262-263; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30. 
895 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/172-173. 
896 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 49.  
897 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/193; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 6/3. 
898 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 3/193; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-Nihâye, 7/18; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 88.  
899 Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 64; Şibli Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 

146; Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 18.  
900 Filibeli, İslâm Tarihi, 159. 
901 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 135; Taberî, Taberî Tefsiri, 2/375; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 39-40; 

Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 6. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

116 

neticesinde Hz. Peygamber ile beraber birçok defa eziyet görmesine rağmen902 o 

“bunlara aldırmadan Allah’ın dinine olan sarsılmaz imanı sayesinde Allah Resulü’nün 

her sözünü mutlak ve hakikat olarak kabul ederek İslâm’a hizmet etmeye çalışmıştır. 

Hudeybiye Antlaşması imzalanırken Müslümanların aleyhine olan maddelere ve Mi’rac 

olayı sonrasında Allah Resulü’ne karşı çıkan Mekkeli Müşriklere rağmen Hz. 

Peygamber’in yanında durarak ona olan bağlılığını belirtmiş ve İslâm’ı en güzel şekilde 

temsil etmiştir.”903 Mi’rac olayının yaşandığı zamanda Allah Resulü’nün yanında olan 

Hz. Ebû Bekir’e ‘sıddık’ lakabı sarsılmaz imanı ve koşulsuz itaati neticesinde 

verilmiştir.904 Allah Resulü, Hz. Ebû Bekir’in kendisine koşulsuz iman etmesini şu 

cümle ile açıklamıştır: “Ebû Bekir haricinde kimi İslâm’a davet ettiysem durup 

düşünmüştür. O hiç düşünmedi.”905 Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’ne bu denli bağlı 

olmasının en önemli nedenlerinden biri İslâmiyet öncesine dayanan bir arkadaşlığa 

sahip olmaları ve Hz. Peygamberi yakından tanıması hasebiyle onun yalan 

söylemeyeceği, kendisini kandırmayacağına dair olan inancıdır. 

Allah Resulü’nden aldığı teklif üzerine tereddütsüz Müslüman olan Hz. Ebû 

Bekir, daha sonra İslâm’ı kabul ettiğini herkesten gizlemişse de906 çok bir vakit 

geçmeden sadece kendi akrabalarına değil yakın arkadaşlarına da durumunu anlatarak 

onları İslâm’a davet etmiştir.907 Kavmi ve dostları arasında sevilen, saygı duyulan ve 

sözüne itibar edilen Hz. Ebû Bekir’in yaptığı tebliğler sonucunda Hz. Osman, Talha b. 

Ubeydullah, Abdurrahman b. Avf… gibi önemli sahâbîler Müslüman olmuşlardır.908 

Müşriklerin tüm sözlü ve fiili tacizlerine aldırmayan Hz. Ebû Bekir, zayıf ve mazlum 

olan kimseleri kollamayı, zalime karşı durmayı ve sürekli ibadet etmeyi kendisine şiar 

edinmiştir.909 

Müslümanlar arasında Allah Resulü ve Hz. Hatice’nin ardından ilk namaz kılan 

kişinin Hz. Ebû Bekir olduğu rivayet edilmiştir.910 Habeşistan’a hicret etmek için yola 

çıkıp İbn Duğunne’nin emanıyla Mekke’ye döndükten sonra evinin avlusunda kendisine 

ibadet edebileceği bir mescid yapmıştır. Namaz kıldığı ve Kur’ân okuduğu esnada 

sürekli duygulanıp ağladığı için çevredeki insanlar onun bu halinden etkilenmeye 

başlayınca Mekkeli Müşrikler bu haline bir son vermesini ondan istemişlerdir.911 Hz. 

Ebû Bekir bunu kabul etmeyince eman sahibi İbn Duğunne’ye giderek onun üzerindeki 

emanını kaldırmasını istemişlerdir. Hz. Ebû Bekir’in yanına gelen İbn Duğunne, bu 

duruma bir son vermesini istemiş, bunu yapmaması halinde üzerinden emanını alacağını 

belirtmiştir. Bunun üzerine Allah dışında kimseye muhtaç olmadığını ve kendisini onun 

 
902 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/290. 
903 Ülkü, İslâm Tarihi, 89; Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 17; Buhl, “Ebû Bekir”, 4/12.  
904 Taberî, Taberî Tefsiri, 5/170. 
905 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264; Fayda, “Ebû Bekir”, 

10/101-108. 
906 Bazı kaynaklarda Hz. Ebû Bekir’in Müslüman olduğunu açığa vurduktan sonra tebliğe başladığı 

rivayet edilmiştir. İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/170; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/123; Hatta 

Müslüman olduğunu ilk açığa vuran kişiler arasında Hz. Ebû Bekir’in olduğu da rivayet edilmiştir. 

Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/158.  
907 Ülkü, İslâm Tarihi, 75; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 92. 
908 Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/317; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/46; İbn Kesîr, es-Sîretü’n-

Nebeviyye, 1/437; Filibeli, İslâm Tarihi, 158. 
909 İbn Haldun, Divânu’l-Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab, 1/620; Ağırakça, İlk Halife Kim 

Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet Dönemi, 293. 
910 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/112; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 30. 
911 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 235; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 94. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

117 

koruyacağını belirten Hz. Ebû Bekir bir an dahi tereddüt etmeden emanını ona geri iade 

etmiştir.912  

Ebû Hureyre’den nakledildiğine göre Allah Resulü ashâbıyla oturduğu bir 

esnada “Bugün kim oruçlu? Bugün kim cenaze namazına gitti? Bugün kim bir fakiri 

doyurdu? Bugün kim hasta ziyaretine gitti?” sorularını sorunca Hz. Ebû Bekir tüm 

sorulara “ben” diye cevap verince Allah Resulü de: “Bu hasletleri barındıran kimse 

cennete girecektir” buyurmuştur.913 Hz. Ömer onun hakkında şöyle demiştir: “Ebû 

Bekir efendimizdir. Onun imanı ile dünya ehlinin imanı tartılsaydı, kesinlikle onun 

imanı daha ağır gelirdi.”914 “Allah’ın ve Resulü’nün emirlerinden bir nebze de olsa 

ayrılmayan Hz. Ebû Bekir, halife olduğu esnada devleti yönetirken üzerinde 

hassasiyetle durduğu konuların başında Allah’ın kitabına ve Resulün sünnetine göre 

hareket ederek hüküm vermeye ve ordularını yönlendirmeye çalışmıştır. Gerek halife 

seçildiğinde yapmış olduğu konuşmalarda gerekse sefere gönderdiği ordulara yapmış 

olduğu konuşmalarda sürekli Kur’ân ve hadislerden alıntılar yaparak karşısındakilere 

hitap etmeye çalışmıştır.”915 

Dini konularda oldukça hassas bir yapıya sahip olan Hz. Ebû Bekir ibadetlerini 

titizlikle yapmanın yanında yediklerine ve içtiklerine çok dikkat etmiştir. Yediklerinin 

helallığına ve haramlığına dikkat eden Hz. Ebû Bekir, bir ara kölesinin getirdiği yemeği 

yedikten sonra bunu kendisinin getirmediğini söyleyerek bu yemeği nereden bulduğunu 

ona sormuştur. Köle ise, Cahiliye Dönemi’nde birine fal baktığını ve bu yediği yemeği 

o fal neticesinde kendisine verilen para ile aldığını söyleyince getirdiklerinin haram 

olduğunu söyleyen Hz. Ebû Bekir, parmağını boğazına sokarak yediği yemeğin 

tamamını kusmuştur.916 Haram olan şeylerin insanların kalbini kararttığını ve insanların 

maneviyatını bitirdiğini bilen Hz. Ebû Bekir, bu şekilde hassas davranarak bir lokma 

dahi olsa haram yememeye özen göstermiştir. 

İbadetlerinde hassasiyet gösteren Hz. Ebû Bekir, Hayber’in fethi esnasında nöbet 

tutan Bilâl b. Rebâh’ın kendilerini namaza kaldırmamasından dolayı ona kızmıştır.917 

İslâm dinine aykırı olarak gördüğü her şeye karşı çıkmış ve def çalan kızı Hz. Âişe’ye 

kızarak bu yaptığının İslâm’a aykırı olduğunu belirtmiştir. Bunun yanında halifeliği 

döneminde Beytülmâl’den insanlara dağıttığı mallarda eşitliği gözeterek sosyal adaleti 

benimsemiştir. Böylece insanların mertebelerinin Allah katında olacağına ve kendisinin 

yanında herkesin eşit olduğuna hüküm vererek insanlar arasında olası bir ayrışmayı 

engellemiştir.918 

Hz. Ebû Bekir ibadet etmek konusunda hassas olduğu kadar mütevazı ve 

merhametli olmaya da oldukça önem göstermiştir. Müslümanların yaptıkları ilk savaş 

olan Bedir savaşında esir edilen Müşrikler arasında kendilerine zulmeden kişiler 

olmasına rağmen “Ey Allah’ın Resulü! Bunlar senin kavmindir. Onları sağ bırak ve 

fidye karşılığı onları serbest bırak”919 diyerek onların öldürülmesini engellemiş ve fidye 

ile okuma yazma öğretmeleri karşılığında serbest bırakılmalarını sağlamıştır.920 Onun 

 
912 Zührî, el-Meğâzî, 97-98; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/206. 
913 Müslim, “Zekât”, 87; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 46-47. 
914 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 49. 
915 Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi, 2/55. 
916 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 83; Hz. Ebû Bekir’in yediklerinde gösterdiği hassasiyet için bk. Tirmizî, 

“Zühd”, 34 (No. 2369); Taberî, Taberî Tefsiri, 9/213-214. 
917 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/711. 
918 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264-265. 
919 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/108; Taberî, Taberî Tefsiri, 4/242; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefa, 1/178. 
920 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/108; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/178-179. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

118 

bu sözleri üzerine Allah Resulü: “Senin durumun İsa’nın durumu gibidir” diyerek Hz. 

İsa’nın merhamet sahibi bir insan olduğu gibi Hz. Ebû Bekir’in de merhamet sahibi bir 

insan olduğuna vurgu yapılmıştır. 

Hayatı boyunca anne-babasına ve çocuklarına iyi muamelesi ile tanınmıştır. Dini 

veya ahlaki bir mesele dışında onun, çocuklarına sert bir şekilde davrandığı 

görülmemiştir. İslâm uğruna gerekirse Bedir savaşı esnasında Müşriklerin safında yer 

alan oğlunu öldürmeyi921 göze alan Hz. Ebû Bekir, her ne kadar merhametli, hâlim ve 

şefkatli bir kişiliğe sahip olsa da dini değerleri uğruna en küçük tavizi dahi kabul 

etmeyen bir kimsedir. 922 

Hz. Ebû Bekir vefat etmeden önce yapmış olduğu ve imkânı olmasına rağmen 

yapmadığı üç şeyden dolayı pişmanlık duyduğunu söylemiştir. Yapıp pişmanlık 

duyduğu üç şey: 

1. Halife seçiminde Ömer veya Ebû Ubeyde’nin elini sıkıp onlardan birini emir 

yapıp onların yardımcısı olmalıydım. 

2. Benimle ne kadar tartışmış olsa bile Ali’nin evine müdahale etmeseydim.923 

3. Fücâe’yi esir olarak getirdiklerinde keşke onu yakmayıp idam ettirseydim. 

İmkânı olmasına rağmen yapmayıp pişmanlık duyduğu üç şey; 

1. Her kötülüğün içinde yer alan Eş’as b. Kays bana getirildiğinde keşke onu 

affetmeyip öldürseydim. 

2. Hâlid b. Velîd’i Şâm üzerine gönderdiğimde Ömer b. Hattab’ı da Irak üzerine 

gönderseydim. 

3. Keşke Allah Resulü’ne ondan sonra kimin halife olacağını sorsaydım. 

Böylece halife seçilecek kişiye kimse muhalefet etmezdi.924 

Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir hakkında: “Ümmetim içinde en merhametli olan 

kişi Ebû Bekir’dir” diyerek ne kadar merhamet sahibi bir sahâbî olduğunu 

belirtmiştir.925 Humus dağıtımında,926 halife olarak seçildiğinde sürekli haklı ve mazlum 

olana yardım edeceğini söylediğinde, meyve veren ağaçların kesilmesini 

yasakladığında927 ve “ehl-i zimmet’e iyi muamele edilmesi ile ilgili vasiyet 

bırakmasında Hz. Ebû Bekir’in ne kadar merhamet sahibi bir kimse olduğunu 

görmekteyiz.”928 

 

4.2.2. Cömertliği ve Hayırseverliği  

 

Elbise ve kumaş ticareti ile uğraşan Hz. Ebû Bekir geçimini bu yolla sağlamıştır. 

Cömert ve nezaket sahibi olan Hz. Ebû Bekir kazandığı parayla fakir kimselere yardım 

etmiş, misafirlerine ikramlarda bulunmuştur.929 Müslüman olmadan önce Hılfü’l-

Fudûl’a üye olanlar arasında Hz. Ebû Bekir’in ailesinin olduğu da söylenmiştir.930 

Müslüman olduğunda parasının 40.000 dirhem olduğu ve hicret ederken sadece 5.000 

dirhem parasının kaldığı rivayet edilen Hz. Ebû Bekir, servetinin tamamını Allah 

 
921 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/638; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/21. 
922 Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 250-251. 
923 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 29-30. 
924 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 37. 
925 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3790). 
926 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/381.  
927 Tirmizî, “Siyer”, 19 (No. 1552). 
928 Ahmet Güzel, “Hulefa-i Raşidin Döneminde Halifelerin Halkla İlişkileri”, İSTEM 3/6 (2005), 256.  
929 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/158; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 29; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/102, 105.  
930 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 1/106; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 60. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

119 

yolunda harcamıştır.931 O, İslâm’ı kabulüyle Mekke’de Allah rızası adına başlattığı 

hayır hasenatına hayatının sonuna kadar devam ettirmiştir.932 Vefatına yakın bir 

dönemde kendisine Beytülmâl’den bağlanan maaşın arta kalanını geri iade ederek 

dünyada maddi bir çıkar gözetmediğini, asıl olan gayenin Allah yolunda olması 

gerektiğini göstermiştir.933 

İslâm’ın ilk yıllarında sırf Müslüman oldukları için eziyet gören Bilâl b. Rebâh, 

Âmir b. Füheyre, Ümmü Ubeys, Nehdiye, Zinnîre… gibi kimseleri âzad ederek İslâm’a 

büyük bir hizmette bulunmuştur.934 Daha sonra Müslümanlara uygulanan boykotta tüm 

malını harcayarak boykot esnasında zor durumda kalan Müslümanlara yardım etmeye 

çalışmıştır. Hatta Hz. Ebû Bekir’in boykotun ardından tüm malının bittiği ve artık 

zengin sayılamayacak kadar fakir bir kimse olduğu söylenmiştir.935 Hz. Ebû Bekir’in 

yaptığı yardımlara karşın Allah Resulü onun hakkında şunları söylemiştir: “Bize iyiliği 

dokunan kim var ise kesinlikle karşılığını ona vermişizdir. Ebû Bekir’in bize fayda 

verdiği kadar başka hiç kimse fayda vermemiştir. O yüzden onun mükâfatı kıyamete 

kalmıştır. Eğer yeryüzünde bir dost edinmiş olsaydım bu kesinlikle Ebû Bekir 

olurdu.”936 

Medine’ye hicret edildikten sonra Allah Resulü’nün yapmak istediği mescidin 

toprağını satın alan Hz. Ebû Bekir, onu Allah Resulü’ne mescid yapması için hediye 

etmiş ve mescidin yapımında bizzat Allah Resulü ile beraber çalışmıştır.937  

Allah Resulü’nün Tebük Gazvesi için seferberlik ilan ettiğini ve Müslümanların 

yardımda bulunmasını emrettiğini duyan Hz. Ömer: “Hayır yapmakta Ebû Bekir’i 

geçebileceğim bir gün varsa o da bugündür” diyerek malının yarısını infak etmek için 

getirmiştir. Daha sonra Allah Resulü yanına gelen Hz. Ebû Bekir’e: “Ey Ebû Bekir ne 

getirdin” dediğinde o: “Tüm malımı getirdim ya Resulullah” demiştir. Allah Resulü: 

“Ailene ne bıraktın” deyince, “Allah ve Resulü’nü bıraktım” cevabını vermiştir. Bunun 

üzerine Hz. Ömer: “Vallahi ben hiçbir zaman Ebû Bekir’i hayır konusunda 

geçemeyeceğim” diyerek bu konuda Hz. Ebû Bekir’in üstünlüğünü kabul etmiştir.938 

Hz. Ebû Bekir hilafeti zamanında kışlık elbiseler satın alarak maddi durumu 

olmayan muhtaç kadınlara dağıtmıştır.939 Ebû Salih el-Gıfârî’den gelen rivayete göre: 

“Hz. Ömer Medine’de gözleri görmeyen bir kadını belirli aralıklarla ziyaret eder, bir 

ihtiyacının olup olmadığını sorarmış. Fakat her defasında kadının yanına geldiğinde, 

ondan önce birinin gelip yaşlı kadının ihtiyaçlarını giderdiğini, evini temizlediğini 

görünce bir gün gizlice kadının evine gitmeye karar vermiş. Böylece kadına yardım 

edecek kişinin kim olduğunu öğrenmeyi amaçlamıştır. Bir süre sonra eve gelen kişinin 

halife Hz. Ebû Bekir olduğunu görünce onun yanına giderek, ‘demek ki yaşlı kadının 

tüm işlerini benden önce yapan kişi sensin’ demiştir.”940 

 
931 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/158; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/261; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 34.  
932 Algül, “Hz. Ebû Bekir’in İslâm’ın İlk Yıllarındaki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 30. 
933 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 340; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/168; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târîh, 2/265-266. 
934 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 191; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/318-319; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 

1/196; İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/55. 
935 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/158; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/261; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 34; 

Lings, Hz. Muhammed’in Hayatı, 131. 
936 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3661). 
937 İbn Zebâle, Ahbâru’l-Medine, 76; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/103; Hz. Ebû Bekir’in Kubâ Mescidinin 

yapımında çalıştığı rivayet edilmiştir. İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/494. 
938 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/991; Dârimî, “Zekât”, 3 (No. 1701); Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3675); 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/239; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 35; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 2/197. 
939 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264-265. 
940 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/264-265. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

120 

4.2.3. Allah Resulü’ne Olan Sevgisi 

 

Allah Resulü’nün ashâbı içinde ona en yakın ve her daim yanında olan kişi Hz. 

Ebû Bekir’dir.941 “Onun sürekli Hz. Peygamber’in yanında olması, İslâm’ı iyi bir 

şekilde anlamasına vesile olmuştur. Allah Resulü’nün yanında yetişen Hz. Ebû Bekir 

İslâm dininin inceliklerini öğrenmiş ve Hz. Peygamber’in vefatının ardından 

öğrendiklerini insanlara anlatmaya çalışmıştır.”942 Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nden 

hac emirliği yaptığı sene dışında bir an dahi olsa ondan ayrılmamış, tüm gazvelere 

onunla beraber katılmıştır.943 Huy, edep, ve ahlakı ile Hz. Peygamber’e çok benzeyen 

Hz. Ebû Bekir çoğu zaman Allah Resulü’nü kendi canından önde tutmuş, onun çektiği 

eziyetlere kendini siper etmiş dosttur.944 Allah Resulü’nü “anam babam sana feda olsun 

ya Resulullah” diye seven Hz. Ebû Bekir, yeri geldiğinde onun için aile fertlerini 

azarlamış ve Allah Resulü’nü üzmemelerini tembihlemiştir. Hz. Âişe’nin Allah 

Resulü’ne sesini yükseltip konuştuğunu gören Hz. Ebû Bekir, kızının üzerine yürümüş 

ve Hz. Peygamber’i üzdüğü için onu dövmeye çalışmıştır. Durumu gören Allah Resulü 

Hz. Ebû Bekir’i uyarmış ve yapmak istediği fiilin kötü olduğunu bundan vazgeçmesini 

istemiştir.945 Yine başka bir gün Hz. Âişe’nin Allah Resulü’nün yanında def çaldığını 

gören Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in rahatsız olmaması için onu uyarmış, çaldığı 

defi hemen bırakmasını istemiştir. Bunun üzerine Allah Resulü, bugünün bayram 

olduğunu söyleyerek Hz. Âişe’ye karışmamasını emretmiştir.946 

Hz. Ebû Bekir İslâm’ı kabul ettikten sonra dinini açığa vurmuş ve birçok kişinin 

Müslüman olmasına vesile olmuştur. İslâm’ın yayılmaya başladığını gören Mekkeli 

Müşrikler Müslümanlara eziyet etmeye başladıklarında bundan en çok etkilenenlerin 

başında Allah Resulü ve Hz. Ebû Bekir gelmektedir. Allah Resulü’nün canını kendi 

canından üstün tutan Hz. Ebû Bekir, ona eziyet edilmesin diye birçok defa kendini ona 

siper etmiştir. Allah Resulü’nün Kâbe’de ibadet ettiği bir esnada Mekkeli Müşrikler 

tarafından sözlü ve fiili tacize maruz kaldığını gören Hz. Ebû Bekir, ona zarar 

vermelerini engellemek için kendini Hz. Peygamber’e siper edince gelen darbeler 

neticesinden bilincini kaybetmiştir. Bu olaydan sonra birkaç gün baygın şekilde yatan 

Hz. Ebû Bekir, uyanır uyanmaz Allah Resulü’nün nasıl olduğunu sorarak ona karşı olan 

sevgisini bir kez daha göstermiş, ancak Allah Resulü’nü gördükten sonra 

rahatlamıştır.947 Yine Allah Resulü’nün Kâbe’de ibadet ettiği bir zamanda bazı 

Müşriklerin ona sataştığını gören Hz. Ebû Bekir: “Rabbim Allah’tır dediği için bir 

adamı öldürecek misiniz?” diye tepki gösterince Müşrikler Allah Resulü’nü rahat 

bırakıp oradan ayrılmışlardır.948 Allah Resulü için canını feda etmekte bir an dahi olsa 

tereddüt etmeyen Hz. Ebû Bekir, Sevr Mağarasında iken Hz. Peygamber’e zarar 

verebilecek herhangi bir şeyin ortadan kaldırılması için önceden mağaraya girmiş ve 

tehlikeli bir durum ile karşılaşırsa bu durumun Allah Resulü’ne değil kendisine zarar 

 
941 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 87. 
942 Sallabi, I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi, 56. 
943 Fayda, “Ebû Bekir”, 10/103. 
944 Sarıçam, Hz. Ebû Bekir, 88; Bûtî, Fıkhu’s Siyre, 171. 
945 Ebû Dâvûd, “Edeb”, 40 (No. 4999); Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/417. 
946 Buhârî, “Menakıb”, 61 (No. 3529); İbn Mâce, “Nikâh”, 9 (No. 1898); Nesaî, “Salatu’l-Aydeyn”, 19 

(No. 1593). 
947 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 230; Sallabi, Siyer-i Nebi, 1/275. 
948 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 230; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük, 2/333; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 

33; İbn Abdilber, el-İstî’âb fî ma’rifeti’l-Ashâb, 3/967.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

121 

vermesini istemiştir.949 Bu durum bize Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’nü canından daha 

çok sevdiğini ve onun için her şeyi göze alabileceğini göstermektedir. 

Hz. Peygamber görmüş olduğu rüyadan sonra beraberindeki Müslümanlar ile 

hac ibadetini yerine getirmek için Mekke’ye doğru yola çıkmıştır. Hudeybiye denilen 

mevkie geldiklerinde Mekkeli Müşriklerin engellemelerine maruz kalınca Hudeybiye 

Antlaşmasını imzalamak zorunda kalmışlardır. Müslümanların aleyhine olan antlaşma 

maddelerini duyan Hz. Ömer durumdan rahatsızlığını dile getirmiş ve durumun 

düzeltilmesi adına Hz. Ebû Bekir’in yanına giderek: “Neden ezikliği kabul ediyoruz. 

Bunun düzeltilmesi gerek” deyince Hz. Ebû Bekir her ne kadar maddeler kendi hoşuna 

gitmese de “Allah Resulü yapmışsa doğrudur. Bu konuda ona tâbi ol” diyerek her 

durumda Allah Resulü’ne bağlı kalınması gerektiğini belirtmiştir.950 

Hayatı boyunca Allah Resulü’nün çizmiş olduğu yoldan gitmeye çalışan Hz. 

Ebû Bekir, onun vefatının ardından halife seçilince almış olduğu birçok kararda Allah 

Resulü’nü örnek almıştır. Kendisine getirilen bir mal ile ilgili hüküm verdiğinde veya 

devlet yöneticilerinin atamasını yaparken sürekli Hz. Peygamber’in yolundan gitmeye, 

onun gibi kararlar vermeye çalışmıştır.951 

Hz. Ebû Bekir’in kendisine sevgi, saygı ve sadakatle muhabbet duyduğunu bilen 

Allah Resulü de aynıyla ona mukabele etmeye çalışmıştır. Ashâbı ile konuşurken 

sürekli Hz. Ebû Bekir’i övmüş, Hz. Ebû Bekir ile başkasının tartıştığını görünce ona 

karışmamalarını ve onu üzmemelerini tembihlemiştir. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer 

arasında geçen bir tartışmaya şahit olan Allah Resulü, Hz. Ömer’i uyararak Hz. Ebû 

Bekir’e eziyet etmemesini emretmiştir.952 Kendisini her daim koruyan, kollayan ve 

İslâm’a en büyük yardımları yapan Hz. Ebû Bekir’e karşı ashâbı ile oturduğu bir 

esnada: “İnsanlar arasında dost edinmiş olsaydım bu kişi Ebû Bekir olurdu” diyerek 

dostuna vefasını göstermiş ve ashâbı arasında kendisine en yakın olan kişinin Hz. Ebû 

Bekir olduğunu belirtmiştir.953  

 

4.3. İlmi Yönü 

 

Cahiliye Dönemi’nde herkesin kendisine akıl danışıp, saygı ve sevgi gösterdiği 

Hz. Ebû Bekir Kureyş kabilesinde önemli bir yere sahiptir. Keskin zekâsı ile kendisine 

 
949 Bûtî, Fıkhu’s Siyre, 171. 
950 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/606; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/317; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 2/634; Hz. Ebû Bekir’in Allah Resulü’ne bağlılığını gösteren başka rivayetler için bk. Belâzurî, 

Ensâbü’l-Eşrâf, 1/423; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 62-63. 
951 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/276-277; Özlü, Dört Halife Döneminde İç Güvenlik,  48; Buhl, “Ebû 

Bekir”, 4/12.  
952 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 46; Ebû’d-Derda’nın rivayetinde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer arasında şöyle 

bir olay meydana gelmiştir: Sahâbîlerin mescidde oturdukları bir esnada yanlarına Hz. Ebû Bekir gelerek 

Hz. Peygamber’e, “Ömer ile tartıştık ve ben bu tartışma esnasında haddi aşarak Ömer’e zulmettim. Daha 

sonra pişman olup af dilediğimde Ömer bunu kabul etmedi.” demiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber üç 

defa “Allah seni affetsin ey Ebû Bekir” diyerek ona dua etmiştir. Daha sonra Hz. Ömer bu olaydan 

pişmanlık duyup Hz. Ebû Bekir’in yanına gelerek onu affettiğini söylemiştir. Hz. Ömer ve Hz. Ebû Bekir 

arasındaki münakaşaya şahit olan Hz. Peygamber etrafındakilere şöyle seslenmiştir: “Allah beni size 

peygamber olarak gönderdiğinde size yaptığım tebliğe hepiniz ‘yalan söylüyorsun’ dediğinizde sadece 

Ebû Bekir ‘doğru söyledin’ demişti ve beni canıyla-malıyla desteklemişti. Şimdi sizler benim arkadaşımı, 

bu hususiyeti ve nisbeti ile bana bırakıyorsunuz değil mi?” Daha sonra Ebû’d-Derda; “Hz. Peygamber’in 

Hz. Ebû Bekir için söylediklerinden sonra O’nun hatırı için hiç kimse Hz. Ebû Bekir’i incitmemiştir.” 

demiştir. Buhârî, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 62 (No. 3661).     
953 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/161; Buhârî, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 62 (No. 3654-3657); Müslim, 

“Mescid”, 23. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

122 

tevdi edilen işlerin kolayca üstesinden gelmiştir.954 Çıkmış olduğu seyahat ve ticari 

yolculuklardan edindiği tecrübe ve neseb ilmine olan vukufiyeti sayesinde herkesin 

ilmine itibar ettiği bir kimse olmuştur.955 İlme hayatı boyunca önem veren Hz. Ebû 

Bekir, Müslüman olduktan sonra Kur’ân-ı Kerîm’i hıfzetmiş956 ve Allah Resulü’nden 

bir şeyler öğrenmek için sürekli gayret göstermiştir.  

 

4.3.1. Hadis Rivayet Etmesi 

 

Cahiliye Dönemi’nden itibaren sürekli Allah Resulü’nün yanında bulunan Hz. 

Ebû Bekir, onun sözlerini ve hareketlerini en iyi anlayan sahâbîlerden biri olmuştur. 

Allah Resulü’nden 142 hadis rivayet etmiştir.957 Bu hadislerin on bir tanesi Buhârî’de, 

bir tanesi Müslim’de altı tanesi de hem Buhârî hem de Müslim’de yer almaktadır.958 

İmam Mervezî’ye göre Hz. Ebû Bekir 143,959 Suyutî’ye göre 104,960 İmam Hanbel’e 

göre ise 81 hadis rivayet etmiştir.961 Hayatı boyunca Allah Resulü’nün yanında olan 

birinin bu kadar az hadis rivayet etmesinin nedenlerini; sürekli halifelik işleri ile meşgul 

olması, Allah Resulü’nden sonra çok yaşamaması ve Hz. Peygamber’in canlı bir şekilde 

hatırlandığı bir devirde halifelik yapmasından kaynaklandığını söyleyebiliriz.962 Hz. 

Ebû Bekir’den; Hz. Ali, Hz. Ömer, Abdullah b. Abbas, Abdullah b. Ömer’in yanı sıra 

evlatları; Âişe, Esmâ, Abdurrahman ve Muhammed de hadis rivayetinde 

bulunmuşlardır.963 

Hz. Ebû Bekir’in rivayet ettiği hadislerin birkaçı şu şekildedir: 

“Allah Resulü’ne hangi haccın daha faziletli olduğu soruldu. O da: ‘Çokça 

kurban kesilen ve çokça telbiye yapılan hacdır’ buyurdu.”964 

Hz. Ebû Bekir: “Ey Allah’ın Resulü bana öyle bir dua öğret ki, onunla 

namazlarımda dua edeyim.” 

Allah Resulü şöyle buyurdu: “Ya Rabbi, ben nefsime zulmettim. Günahlarımı 

ancak sen bağışlarsın. Katından bana mağfirette bulun. Zira günahları affeden 

sensin.”965 

Hz. Ebû Bekir: “Cimrilikten daha büyük bir hastalık var mıdır?” 

Allah Resulü: “Cimrilikten kaçınmaya çalışın. Zira sizden öncekiler cimrilik 

yüzünden helak olmuşlardır. Cimrilikleri onların, kendilerine haram kılınan şeyleri helal 

saymalarına ve kanlarını dökmelerine neden olmuştur.” buyurmuştur.966 

 
 

 
954 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 29. 
955 İbn Hacer, el-İsâbe Fî Temyîzi’s-Sehâbe, 4/147; Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 247. 
956 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 60; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/19. 
957 İbn Hazm, Cevâmiu’s-Sîre, 1/278; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 69. 
958 Fayda, “Ebû Bekir”, 10/105. 
959 Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 51, 277. 
960 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 70-78. 
961 Ahmed b. Hanbel, “Müsned-i Ahmed b. Hanbel”, 1/165-199. 
962 Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 7; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/106. 
963 Fayda, “Ebû Bekir”, 10/105. 
964 Tirmizî, “Hac”, 7 (No. 827). 
965 Buhârî, Edebü’l-Müfred, 372; Müslim, “Zikir”, 48; İbn Mâce, “Dua”, 34 (No. 3835); Tirmizî, “Dua”, 

45 (No. 3529); Nesaî, “Sehv”, 13 (No. 1302); Farklı rivayetler için bk. Tirmizî, “Dua”, 45 (No. 3392). 
966 Taberî, Taberî Tefsiri, 2/531; Hz. Ebû Bekir’in rivayet ettiği hadisler için bk. Ahmed b. Hanbel, 

“Müsned-i Ahmed b. Hanbel”, 1/165-199; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 51, 277; Suyutî, 

Tarihu’l-Hulefa, 70-78. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

123 

4.3.2. Kur’ân Hafızı olması ve Ayetleri Tefsir Etmesi 

 

Hafız olan Hz. Ebû Bekir, kıraat açısından ashâb arasında sayılı kişilerdendir.967 

Allah Resulü’nün, “kıraati en iyi olan kişi imamlık etmelidir” sözüne binaen Hz. 

Peygamber’in vefatından önce imamlık görevi için Hz. Ebû Bekir’e öncelik verilmiştir. 

Hatta Hz. Âişe annemizden gelen bir rivayete göre Hz. Ebû Bekir’in bulunduğu bir 

ortamda ondan başkası imamlık yapmamıştır.968 Her daim Hz. Peygamber’in yanında 

olan Hz. Ebû Bekir, hafızlığının yanı sıra Kur’ân-ı en iyi anlayan ve bunu hayatına 

tatbik eden sahâbîler arasında yer almıştır.969 Zira Allah Resulü’nün vefatının hemen 

ardından ashâb arasında Hz. Muhammed’in ölmediği-ölmeyeceği konuşmaları geçerken 

araya giren Hz. Ebû Bekir, Kur’ân’dan bazı ayetleri okuyarak Allah Resulü’nün diğer 

tüm peygamberler gibi vefat ettiğini, her doğanın bir gün öleceğini belirterek hem 

ashâbı teskin etmiş hem de Kur’ân’a olan vukûfiyetini göstermiştir. 

Allah Resulü vefat ettikten sonra Kur’ân-ı anlamakta zorlanan bazı sahâbîler 

kendisine gelerek ayetlerin tefsiri hakkında sorular sormuşlardır. Ayetler ile ilgili 

görüşlerini belirten Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nden duymadığı veya Kur’ân’da 

olmayan bir şeyi söylemekten kaçınmıştır. Zira kendisine ‘ebb nedir’ diye sorulduğunda 

Hz. Ebû Bekir: “Allah’ın kitabında bilmediğim bir şey hakkında konuşacak olursam 

beni hangi gök gölgelendirir ve hangi yer barındırır?” demiştir.970 

Hz. Ebû Bekir’in tefsir ettiği ayetlerden birkaçı şu şekildedir: 

Hz. Ebû Bekir’e Kelâle’nin971 kim olduğunu sorduklarında, o şöyle cevap 

vermiştir: “Bu konu hakkında kendi kanaatimi söyleyeceğim. Eğer doğru ise Allah’tan 

yanlış ise bendendir. Ben Kelâle’nin baba, (ana) ve çocuk dışındaki yakınlar olduğunu 

düşünüyorum”972 

“Bakara Sûresi 228. ayette geçen ‘Kurû’ kelimesi hayız anlamındadır.”973 

Saîd b. Ümran: “Ben Ebû Bekir’in yanında iken ‘Rabbimiz Allah’tır dedikten 

sonra doğru yolda sebat edenler’974 âyetini okuyunca o, ‘bu kimseler, hiçbir şeyi 

Allah’a ortak koşmayan ve bu hal üzere devam eden kimselerdir’ dedi.”975 

 

4.3.3. Fıkıh ve Ensâb İlmini Bilmesi 

 

Hz. Ebû Bekir, Kureyş kabilesindeki nesebleri, kabileler arasında meydana gelen 

iyi-kötü olayları en iyi bilen kimsedir.976 Hz. Ebû Bekir’in neseb ilmene olan vukûfiyeti 

hakkında Cübeyr b. Mut’im şunları söylemiştir: “Ben Ebû Bekir’den neseb ilmini 

öğrendim. O, Araplar içinde neseb ilmini en iyi bilen kişiydi.”977 Hz. Ebû Bekir’in 

neseb âlimi olması dışarıdan Mekke’ye gelenlere İslâm’ın tanıtılması için önem arz 

 
967 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 53; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/19. 
968 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 36. 
969 Fayda, “Ebû Bekir”, 10/105. 
970 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 8/586. 
971 el-Nisâ 4/12. 
972 Dârimî, “Feraiz”, 21 (No. 3015); Taberî, Taberî Tefsiri, 2/461; Farklı rivayetler için bk. İbn Kesîr, 

Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 4/1589-1590, 5/2071; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 79. 
973 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 2/901. 
974 el-Fussilet 41/30. 
975 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 79; Hz. Ebû Bekir’in tefsir ettiği ayetlere için bk. Ebû Dâvûd, “Melahim”, 36 

(No. 4338); Taberî, Taberî Tefsiri, 2/518. İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 2/723; Elmalılı, 

Hak Dini Kur’ân Dili, 1/194, 2/31, 3/173-174, 388, 6/616, 7/284, 8/164, 9/223. 
976 Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 157; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/68; Şibli 

Numânî, Son Peygamber Hz. Muhammed, 145.  
977 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 37. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

124 

etmiştir. Zira Allah Resulü, Mekke’ye gelenleri İslâm’a davet etmek için Hz. Ebû 

Bekir’in bilgisinden yararlanarak kabile reisleriyle daha rahat ilişki kurabilmiştir. Hz. 

Ebû Bekir, Allah Resulü ve dışarıdan gelen kabileler arasında iletişim kurulmasını 

sağlamış ve tebliğ için zemin hazırlamıştır.978 

Müslümanlar, Allah Resulü vefat etmeden önce akıllarına takılan soruları gidip 

ona sormuşlar ve aldıkları cevaplar neticesinde hareket etmişlerdir. Hz. Peygamber’in 

vefatının ardından ise soruların mercii halife seçilen Hz. Ebû Bekir olmuştur. Hz. Ebû 

Bekir halife seçildikten sonra bilgili ve görüş sahibi olan Hz. Ömer, Hz. Ali, Hz. 

Osman, Abdurrahman b. Avf, Muaz b. Cebel, Zeyd b. Sâbit ve Ubey b. Kâ’b gibi 

sahâbîler ile istişare etmeye önem vermiştir.979 Nitekim yaşlı bir kadın mirası hakkında 

soru sormak için Hz. Ebû Bekir’in yanına gidince, Hz. Ebû Bekir: “Allah’ın kitabında 

seninle ilgili bir hüküm yoktur. Hz. Peygamber’in hadislerinde de senin olayınla ilgili 

hadis bilmiyorum. O yüzden başka bir zaman gel ki, ben de bu süre zarfında başkalarına 

danışayım.” diyerek kadını göndermiştir. Daha sonra Muğire b. Şu’be Hz. 

Peygamber’in bunun benzeri bir durumda kadına altıda bir pay verdiğini söyleyince, 

Hz. Ebû Bekir kadını çağırarak aynı fetvayı vermiştir.980 Başka bir rivayette ise inen 

âyet neticesinde içkinin haram kılınmasına rağmen Allah Resulü’nün içki cezasını 

belirlememesi bu konuda belirsizliği ortaya çıkarmıştır. Konu hakkında sahâbîler ile 

istişare eden Hz. Ebû Bekir, içki cezasının kırk sopa olduğuna hüküm vermiştir.981 

Hz. Ebû Bekir, kendisine gelen davaları önce Kur’ân’a orada yoksa sünnete 

başvurarak çözmeye çalışmıştır. Kur’ân ve sünnette hüküm bulmaz ise ‘bu konuda 

kendi görüşümü söyleyeceğim. Doğru ise Allah’tan yanlış ise bendendir’ diyerek kendi 

içtihadı neticesinde fetva vermiştir.982  

Hz. Ebû Bekir’in verdiği bazı fetvalar şunlardır: 

 “Allah Resulü değeri üç dirhem olan bir kalkandan dolayı el kesmiştir. Hz. Ebû 

Bekir ise beş dirhemde el kesmiştir.”983 

“Mirasçılar arasında babanın bulunmadığı bir durumda, dede baba yerine 

geçmiştir.”984 

“Hz. Ebû Bekir’in kendisini ziyaret eden Müellefe-i Kulûb’dan bazı kimselere 

verdiği belgeyi (Müellefe-i Kulûb’a arazi bağışlama belgesi) gören Hz. Ömer, belgeyi 

alarak yırtmıştır. Hz. Ömer: “Allah Resulü’nün sizi İslâm’a ısındırdığı vakitlerde 

Müslümanların sayısı azdı. Fakat Allah’ın izniyle Müslümanların sayısı arttı. Şimdi 

gidip gücünüz yettiğince çalışın” diyerek onlara verilen toprağı geri almıştır. Durumu 

öğrenen Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer’in verdiği fetvaya uyarak Müellefe-i Kulûb’a yapılan 

yardımların kaldırılmasına karar vermiştir.”985 

 

 
978 İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 1/68; Algül, “Hz. Ebû Bekir’in İslâm’ın İlk 

Yıllarındaki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 29; Fayda, “Ebû Bekir”, 10/102.  
979 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/302. 
980 Tirmizî, “Feraiz”, 27 (No. 2100); Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 82; Farklı rivayetler için bk. Mâlik, 

“Feraiz”, 4; İbn Mâce, “Feraiz”, 23 (No. 2724). 
981 İbn Mâce, “Hudud”, 20 (No. 2571); Ebû Dâvûd, “Hudud”, 37 (No. 4489); Tirmizî, “Hudud”, 15 (No. 

1443); İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 2/865. 
982 Dârimî, “Mukaddime”, (No. 163); Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 86.  
983 Tirmizî, “Hudud”, 15 (No. 1446); Nesaî, “Kate’e Sarik”, 46 (No. 4913); Farklı rivayetler için bk. 

Mâlik, “Hudud”, 35. 
984 Dârimî, “Feraiz”, 21 (No. 2945). 
985 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/405-406; Hz. Ebû Bekir döneminde verilen fetvalar için bk. Mâlik, 

“Hudud” 2, 13; Ebû Dâvûd, “Harac”, 19 (No. 2979); Tirmizî, “Salat”, 2 (No. 353); Nesaî, “Hac”, 24 (No. 

2738); Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 80-82.  



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

125 

4.3.4. Rüyaları Yorumlaması  

 

Hz. Ebû Bekir rüya tabiri ilminde maharet sahibi ve Allah Resulü zamanında 

bazı rüyaları yorumlayan bir kimsedir.986 Hz. Peygamber rüyasında kendisine bir bardak 

tereyağı hediye edildiğini ve bu tereyağının bir horoz tarafından döküldüğünü Hz. Ebû 

Bekir’e anlatınca o, Allah Resulü’nün rüyasını şu şekilde yorumlamıştır: “Ya 

Resulullah! İstediğin şeyleri bugün elde edeceğini sanmıyorum.” Bunun üzerine Allah 

Resulü de Hz. Ebû Bekir ile aynı kanaatte olduğunu belirterek istediği şeylerin bugün 

gerçekleşmeyeceğini söylemiştir.987 

Belâzurî’den gelen rivayete göre Hz. Âişe rüyasında gökyüzünden odasına üç 

defa yıldız düştüğünü görünce bunu babasına anlatmıştır. Hz. Ebû Bekir, Hz. Âişe’ye: 

“Eğer rüyan doğru ise odana-hücrene üç önemli kişi defnedilecektir.” demiştir.988  

 

4.3.5. Şairliği ve Hatipliği 

 

Hz. Ebû Bekir, şiir okumak, şiirin zevkine varmak ve hıfzettiği şeyleri yerli 

yerinde okumakta eşsiz bir maharete sahiptir.989 Hz. Peygamber ile Hz. Ebû Bekir 

birlikte Mekke’ye girdiklerinde, Mekke’den bazı kadınlar Müslümanların atlarının 

yüzlerine şarap dökmüşlerdir. Kadınların durumunu gören Allah Resulü: “Ey Ebû 

Bekir! Hassan ne söylemişti?” diye sorunca Hz. Ebû Bekir şu beyti okumuştur: 

“Atlarımız sanki yağmura tutulmuş 

Kadınlar onlara şarap dökünce”990  

Medine’ye yapılan hicretten sonra Hz. Ebû Bekir ve Bilâl b. Rebâh hastalanınca 

Hz. Âişe onları ziyaret ederek nasıl olduklarını sormuş, Hz. Ebû Bekir şu beyitle cevap 

vermiştir: 

“Her kim ki aile fertleri arasında sabahlamıştır 

Ölüm ona ayakkabısının ipinden daha yakındır”991 

Hz. Ebû Bekir ashâb içinde en fasih konuşan, hitabeti en iyi olan kişilerin 

başında gelmektedir. Onun konuşmaları fesahat ve belagat bakımından olduğu kadar 

muhtevasının güzelliğiyle de ünlüdür.992 Hz. Ebû Bekir’in konuşmaya başladığı yerde 

yanındakiler onu dinler ve konuştuğu konu hakkında kendisine hak vermişlerdir. Allah 

Resulü’nün vefatının ardından onun vefatını kabul etmeyenlere ve Benî Saîde 

Sakifesi’nde Sa’d b. Ubâde’yi halife seçmek isteyenlere karşı hitabını buna örnek olarak 

verebiliriz. 

 
986 Hz. Ebû Bekir’in rüya yorumlaması ile ilgili Hz. Peygamber’e isnad edilen şöyle bir rivayet vardır: 

“Rüyaları Ebû Bekir’e yorumlatmam bana emredildi.” Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 38. 
987 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/936; İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/484; Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-

Mülük, 3/85; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 37-38. 
988 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/572-573; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 87; Farklı rivayetler için bk. Mâlik, 

“Cenaiz”, 30; Hz. Ebû Bekir’in rüya tabir etmesi ile ilgili rivayetler için bk. Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 

2/544; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/90; Dârimî, “Taharet”, 1 (No. 1142); Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 39 

(No. 4637); Tirmizî, “Rüya”, 32 (No. 2293).  
989 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 2/114; Akkad, Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası, 246; Hz. Ebû Bekir’in 

hayatı boyunca şiir okumadığına dair rivayetler için bk. Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 28. 
990 Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/356. 
991 Hz. Ebû Bekir okuduğu şiirler için bk. İbn Zebâle, Ahbâru’l-Medine, 197.İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

Kübrâ, 2/277-278; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/129, 193, 592; İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm 

Tefsiri, 2/840. 
992 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 37-38; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 276; Fayda, “Ebû 

Bekir”, 10/107. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

126 

Alçakgönüllü bir karaktere sahip olan Hz. Ebû Bekir, konuşmalarında kendini 

övmekten kaçınmıştır. Konuşmayı yapacağı yere göre cümleler seçerek onların rahatsız 

olmamalarını sağlamıştır. Örneğin Benî Saîde olayında Ensar’a karşı hitap ederken 

onların İslâm’a olan hizmetlerini ve faziletlerini saymıştır.993 

Halife seçildikten sonra mescide toplanan ashâba şöyle bir konuşma yapmıştır: 

“Aranızda en hayırlı olmamama rağmen halife olarak seçildim. Görevimi layıkıyla 

yerine getirmem halinde bana yardımcı olunuz. Yok, eğer görevimi yerine getiremez 

isem beni düzeltiniz. Benim yanımda en zayıf olanınız, kuvvetli olsa dahi haksız 

olandır. Benim yanımda en güçlü olanınız, zayıf da olsa haklı olandır.”994 

 

4.4. Askeri ve İdâri Özellikleri 

  

Hz. Peygamber döneminde hac emirliği,995 imamlık,996 kâtiplik,997 seriyye 

komutanlığı,998 sancaktarlık999 gibi görevler yapan Hz. Ebû Bekir; Allah Resulü’nün 

vefatının ardından edinmiş olduğu tecrübeleri hilafeti döneminde kullanmıştır. 

Halifeliğe seçildiği ilk andan itibaren genel olarak Allah Resulü’nün çizgisinde bir 

siyaset izleyerek onun almış olduğu kararları devam ettirmiştir.1000  

 Allah Resulü’ne ve İslâm dinine bağlılığı ve kararlılığı ile ön plana çıkan 

sahâbîlerden olan Hz. Ebû Bekir, din uğruna gerekirse oğlundan bile vazgeçebileceğini 

bizlere göstermiştir. Bedir savaşında Müşrik ordusu içinde yer alan oğlunu sırf Müşrik 

olup Müslümanların karşısında yer aldı diye öldürmek için Allah Resulü’nden izin 

istemiştir.1001 Durumun hassasiyetini bilen Allah Resulü buna izin vermeyerek onun 

oğlunu öldürmesi için gitmesine izin vermemiştir. 

 Allah Resulü’nün her daim yanında olan Hz. Ebû Bekir, savaşların tamamında 

onun yanında yer almış, Hz. Peygamberi korurken büyük bir cesaret örneği göstermiştir. 

Mekkeli Müşriklerin eziyetlerine karşı kendini Resulullah’a siper etmiş, Bedir ve Uhud 

savaşları esnasında Allah Resulü’nün en sıkıntılı olduğu durumlarda dahi onu 

korumaktan vazgeçmemiş ve ölme pahasına onu korumuştur. Üsâme ordusunu 

gönderirken onlarla beraber sefere çıkma cesaretini göstermişse de devletin başsız 

kalacağı korkusu ile bu kararından vazgeçmiştir.  

 
993 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 23; Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 153; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/190; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/244; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 58. 
994 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 2/661; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 12; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

Kübrâ, 2/167; İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 34; Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”, 214-

215; İbn Hibbân, es-Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa, 2/423-424; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 

2/191-192; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/248-249; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 57; Hz. Ebû Bekir’in 

yapmış olduğu konuşmalar için bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 5/249-250; İbn Kesîr, Hadislerle 

Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/359; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 80. 
995 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/7; Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 214; Arı, İmamiye Şiası Kaynaklarına 

Göre İlk Üç Halife, 144. 
996 Belazurî, Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Süheyl Zekkar ve Riyad ez-Ziriklî, 2/558. 
997 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 1/346; Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa, 

258. 
998 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/773; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/121, 5/55; Ebû Dâvûd, “Cihad”, 15 

(No. 2638); Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/379. 
999 Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/996, 1/407; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/45, 60. 
1000 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/36; Tirmizî, “Zekât”, 5 (No. 621); Taberî, Taberî Tefsiri, 4/329; İbn 

Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/115.; Arı, Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları, 165; Mutlu, Râşid Halifeler 

Döneminde Siyasi Değişmeler ve Toplumsal Etkileri, 64.  
1001 İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/638; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/21; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-

Târîh, 2/46; Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 33; Farklı rivayetler için bk. Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 1/257. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

127 

“Hz. Peygamber’in vefatından önce almış olduğu bazı kararların iç yüzünü 

ancak Hz. Ebû Bekir anlayabilmiştir. Bu da Hz. Ebû Bekir’in feraset ve ileri görüşlü bir 

kimse olduğunu bize göstermektedir. Örneğin; Hudeybiye Antlaşması sırasında 

imzalanan maddelerin Müslümanlar aleyhinde olduğu kanısı ashâb arasında kabul gören 

görüş iken, Hz. Ebû Bekir bu antlaşmanın imzalanmasında ilahi bir işaretin olduğunu ve 

İslâm lehine bir sonuç doğuracağını idrak ettiği için sükût etmiştir.”1002 Bunun yanında 

devletin bekâsı için önemli olan Üsâme ordusunun gönderilmesini Allah Resulü’nün 

vefatından sonra gönderen Hz. Ebû Bekir, durumun vahametini önceden sezmiş ve 

Allah Resulü’nün çıkarmış olduğu orduyu sefere göndermiştir. 

Hz. Ebû Bekir hilafeti süresince askeri ve idâri alan ile ilgili almış olduğu 

kararlarda istişare heyetine danışarak kararlar almaya çalışmıştır. Hz. Ömer, Hz. Ali, 

Hz. Osman gibi önemli şahsiyetlerin yer aldığı şûra meclisinde alınan kararlara bazen 

karşı çıktığı da olmuştur.1003 Ridde olaylarında ve Üsâme b. Zeyd’in gönderilmesi ile 

ilgili olaylarda şûra meclisinin almış olduğu kararlara uymayarak kendi başına vermiş 

olduğu bir karar neticesinde “Hz. Peygamber’in yola koyduğu bir orduyu ben geri 

çevirmem.”1004 “namaz ile zekâtın arasını açan ile savaşırım.”1005 diyerek askerlerini 

sefere göndermiştir. Sahâbîlere karşı dahi olsa doğru bildiği şey üzere kararlı bir şekilde 

sebat gösteren Hz. Ebû Bekir’in, daha sonra sahâbe tarafından haklı olduğu 

anlaşılmıştır. Zira Hz. Ebû Bekir’in haklı olduğunu Abdullah b. Mes’ud şu sözler ile 

anlatmıştır: “Ebû Bekir başımıza gelmiş olmasaydı Müslümanlar bölünmüş durumda 

olacaktı.”1006 

 Halife kararları alırken despot bir yönetimden ziyade ılımlı bir siyaset izlemeye 

çalışmıştır. Zira devlet yönetiminde tek sözün kendisinde olmadığını ve yakınındaki 

sahâbîlere danışarak kararlar aldığına yukarıda değinmiştik. Bazen vermiş olduğu 

kararlarda Hz. Ömer gibi önemli şahsiyetlerin karşı çıkması neticesinde onların vermiş 

olduğu hükme razı gelerek kendi hükmünün ortadan kalktığını belirtmiştir.1007 

  Hz. Ebû Bekir, komutanlarını sefere gönderirken onları sürekli teftiş ederek 

kendi başlarına yanlış kararlar almalarını engellemeye çalışmıştır. Nitekim Suriye 

fetihleri sırasında bazı komutanlarına vermiş oldukları yanlış kararlardan dolayı kızmış 

ve görev yerlerini değiştirmiştir.1008 “Hz. Ebû Bekir’in kararlı bir yönetici olması onun 

sert bir kimse olduğu anlamına gelmemektedir. O, idârede kararlılık ile birlikte 

müsamahalı olmanın örneklerini de göstermiştir. Emri altında olan bazı yöneticilerin 

yapmış oldukları hataları hoşgörü ile karşılayarak onlara kin beslememiştir.”1009 Hâlid 

b. Saîd’in hilafetine karşı çıkmasında ona kin beslememesini örnek olarak gösterebiliriz. 

Askerlerin ve komutanların cesaretlenmesi için onlara Kur’ân’dan ayetler 

okuyarak savaşa konsantre olmalarını büyük ölçüde sağlamıştır.1010 Göndermiş olduğu 

komutan ve zekât âmillerine mektuplar yazarak onların uymaları gerek kuralları, hangi 

 
1002 Algül, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan Dönemdeki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 

107. 
1003 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 34-35; Başköylü, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Devlet-

Halk Münasebetleri, 249; Mahdi, Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri, 45. 
1004 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 2/171. 
1005 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 35. 
1006 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/201. 
1007 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 351-352; Algül, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan 

Dönemdeki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 113. 
1008 Zührî, el-Meğâzî, 151. 
1009 Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi, 2/50. 
1010 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/2-4; Kaya, Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki 

Yeri, 52; Ayar, “Hz. Ebû Bekir Dönemi Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak Kullanılması”, 155, 165, 

172. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

128 

mallardan ne durumda zekât alınabileceğini söylemiştir.1011 Komutanlarına savaşta 

uymaları gereken kuralları şu şekilde sıralamıştır: 

 1. Kadınları öldürmeyin. 

 2. Çocuklara dokunmayın. 

3. İhtiyarlara saldırmayın. 

4. Yemiş veren ağaçları kesmeyin. 

5. Yerleşim yerlerini tahrip etmeyin. 

6. Zulüm maksadı ile bir koyun veya bir deveyi kesmeyin. 

7. Haddi aşarak zulüm yapmayın. 

8. Düşmandan korkmayın.1012 

“Hz. Ebû Bekir hilafeti döneminde görev vereceği kişileri seçerken liyakat 

sahibi, toplumda önem arz eden şahısları ve Allah Resulü’nün vefatından önce görev 

verdiği kimseleri seçmeye gayret etmiştir.”1013 Bunu yaparken de yönetimde hâkim 

olmaması için görev verdiği kişileri genellikle farklı kabilelerden seçmeye gayret 

etmiştir.1014 Böylece “kabileler arasındaki rekabeti kırmış, devlete karşı olası bir isyanın 

önüne geçmiştir. Yönetimde Hâşimoğullarına görev vermeyerek ileriki zamanlarda 

Allah Resulü’ne olan akrabalıklarını bahane ederek halifelikte pay sahibi olduklarını 

söylemelerinin ve böylece devlete zarar vermelerinin önüne geçilmiştir.”1015 Diğer 

taraftan Hz. Ebû Bekir ile arası açık olan Ümeyyeoğullarına görevler vererek onların 

devlete bağlılığını sağlamıştır.1016 

Hz. Ebû Bekir halife olunca fey dağıtımında Allah Resulü’nden farklı bir yol 

izleyerek kişilerin hangi kabileden olduğuna veya İslâm’a giriş sıralarını 

önemsemeksizin herkese eşit pay dağıtmıştır.1017 Müslümanlar arasında fazilet 

bakımından üstünlük olsa dahi bu üstünlüğün kendi yanında değil Allah katında geçerli 

olduğunu söyleyerek insanların kendi yanında eşit olduğunu belirtmiştir.1018 Hz. 

Ömer’in bu duruma engel olmaya çalışmasına rağmen onu dinlemeyerek insanlara karşı 

eşit davranmıştır.1019 Hz. Ebû Bekir’in bu şekilde davranmasının asıl sebebi toplumda 

olası bir düzensizliğin önüne geçerek ekonomik anlamda dengeyi ve sosyal adaleti 

sağlamaya çalışmıştır.1020 

 

 
1011 Mâlik, “Cihad”, 10; Vâkıdî, Fütûhu’ş-Şâm, 1/5-8; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 5/331; İbn Mâce, 

“Zekât”, 8 (No. 1800); Ebû Dâvûd, “Zekât”, 9 (No. 1567-1568); Mervezî, “Müsned-i Ebû Bekir es-

Sıddık”, 182-186. 
1012 Tirmizî, “Siyer”, 19 (No. 1552); Nedvî, Hazreti Ebû Bekir, 210; Demirci, Hz. Peygamber ve Dört 

Halife Döneminde Gayr-ı Müslim Politikaları, 190,198; Balcı, Hz. Ebû Bekir Döneminde Diplomatik 

Münasebetler ve Antlaşmalar, 217. Farklı rivayetler için bk. Vâkıdî, Kitâbü’l-Meğâzî, 2/1122; İbnü’l-

Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/195-196; Kutup, Fî Zilâl-il Kur’ân, 10/370. 
1013 Hatipoğlu, Hilafetin Kureyşiliği-İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik-, 57; Apak, Hz. Osman Dönemi 

Devlet Siyaseti, 71; Balcı, Hz. Ebû Bekir Döneminde Diplomatik Münasebetler ve Antlaşmalar, 44; 

Mehmet Şimşir, “Raşid Halifeler Döneminde İdare Sistemi ve Divan Teşkilatı”, İSTEM 3/6 (2005), 270. 
1014 Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri-İslâm Öncesinden Abbasilere Kadar-, 29; Köse, Medine’de Sosyal 

Hayat-Dört Halife Dönemi-, 237; Eceoğlu, Hz. Ebû Bekir Dönemi Devlet Bürokrasisi, 224. 
1015 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 166. 
1016 Apak, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet, 166. 
1017 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 336; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-Kübrâ, 4/177; Farklı rivayetler için 

bk. Ebû Dâvûd, “Harac”, 19 (No. 2978); Nesaî, “Fey’”, 38 (No. 4143); Başköylü, Hz. Ebû Bekir ve Hz. 

Ömer Döneminde Devlet-Halk Münasebetleri, 253.  
1018 Kâsım b. Sellâm, Kitâbü’l-Emvâl, 335. 
1019 Duri, İlk Dönem İslâm Tarihi, 109. 
1020 Algül, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan Dönemdeki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”, 

116. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

129 

4.5. Hakkında İnen Âyetler ve Rivayet Edilen Hadisler  

 

Hz. Peygamber’in en yakınında bulunan sahâbîlerden biri olan Hz. Ebû Bekir 

hakkında bazı ayetlerin nazil olduğu ve Hz. Peygamber’in Hz. Ebû Bekir’in sahâbe 

içindeki önemini belirtmek için bazı sözler söylediği rivayet edilmiştir. Bu ayetler Hz. 

Ebû Bekir’in İslâm’a hizmetlerini veya Allah Resulü’ne bağlılığını bizlere 

göstermektedir. Mekke’den Medine’ye hicret ederken Sevr Mağarasında Allah Resulü 

ile beraberken Müşriklerin onları yakalamak üzere olduğu bir esnada Hz. Ebû Bekir’in 

Allah Resulü’ne zarar verecekleri korkusu ile üzüldüğü bir esnada “Korkma Allah 

bizimle beraberdir”1021 âyeti indirilmiştir.1022 Yine Hz. Âişe’ye iftira atılan İfk hadisesi 

esnasında olaya karışanlardan biri de Mistah adlı bir şahıstır. Hz. Ebû Bekir maddi 

durumu kötü olan Mistah’a maddi yardımda bulunmasına rağmen Mistah Hz. Âişe’ye 

iftira atanların dediklerine inanıp olaya karışınca Hz. Ebû Bekir ona yapacağı yardımı 

keseceğini söylemiştir. Bunun üzerine Allah Mistah’a yaptığı yardımı kesmemesi adına 

şu ayeti indirmiştir: “İçinizden yardımsever ve zengin olanlar akrabaya, yoksullara ve 

Allah yolunda hicret edenlere artık bir şey vermeyeceğiz diye yemin etmesinler. 

Bağışlasınlar, hoş görsünler. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez misiniz? Allah çok 

bağışlayıcıdır, çok esirgeyicidir.”1023 Âyet indikten sonra söylediklerinden dolayı 

pişmanlık duyan Hz. Ebû Bekir, Mistah’a önceden yaptığı yardımlara devam edeceğini 

belirtmiştir.1024 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Âişe’yi çıktıkları bir sefer esnasında ashâbı susuz bir şekilde 

bırakıp abdest almalarına engel olduğu için azarlayınca teyemmüm ayeti 

indirilmiştir.1025 Bu ayetler dışında Hz. Ebû Bekir hakkında indiği rivayet edilen 

ayetlerin bazıları şunlardır:  

“Elif Lâm Mim. Rumlar, yakın bir yerde yenilgiye uğratıldılar. Onlar 

yenilgilerinden sonra birkaç yıl içinde galip geleceklerdir. Önce de sonra da emir 

Allah’ındır. O gün Allah’ın (Rumlara) zafer vermesiyle müminler sevinecektir. Allah, 

dilediğine yardım eder. O, mutlak güç sahibidir, çok merhametlidir.”1026 

“Allah; ‘Şüphesiz, Allah fakirdir biz zenginiz’ diyenlerin sözünü elbette duydu. 

Onların dediklerini ve haksız yere peygamberleri öldürmelerini yazacağız ve ‘Tadın 

yangın azabını!’ diyeceğiz.”1027 

“İnsanlardan öylesi de vardır ki, Allah’ın rızasını kazanmak için kendini feda 

eder. Allah, kullarına çok şefkatlidir.”1028 

“Onun için kim (elinde bulunandan) verir, Allah’a karşı gelmekten sakınır ve en 

güzel sözü (kelime-i tevhidi) tasdik ederse biz onu en kolay olana kolayca iletiriz.”1029 

“Temizlenmek için malını hayra veren en muttaki (Allah’a karşı gelmekten en 

çok sakınan) kimse o ateşten uzak tutulacaktır. O, hiç kimseye karşılık bekleyerek iyilik 

 
1021 el-Tevbe 9/40. 
1022 Taberî, Taberî Tefsiri, 4/298; Mevdûdî, Tefhîmu’l Kur’ân, 2/230; Kutup, Fî Zilâl-il Kur’ân, 5/310-

311; Karaman, vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 2/11. 
1023 el-Nûr 24/22. 
1024 Taberî, Taberî Tefsiri, 5/125; Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/625. 
1025 el-Nisâ 4/43; Mâlik, “Taharet”, 89; Buhârî, “Teyemmüm”, 7 (No. 334); Müslim, “Hayz”, 108. Ebû 

Dâvûd, “Taharet”, 1 (No. 320); Nesaî, “Taharet”, 1 (No. 314); Taberî, Taberî Tefsiri, 2/8; İbn Kesîr, 

Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 4/1712. 
1026 el-Rûm 30/1-5; Sebeb-i Nuzül için bk. Tirmizî, “Tefsir”, 44 (No. 3194); Taberî, Taberî Tefsiri, 5/396. 
1027 el-Âl-i Îmran 3/181; Sebeb-i Nuzül için bk. İbn Hişâm, Sîretu’n-Nebeviyye, 1/558; Taberî, Taberî 

Tefsiri, 2/413-414. 
1028 el-Bakara 2/207; Sebeb-i Nuzül için bk. Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/71. 
1029 el-Ley 92/5-7; Sebeb-i Nuzül için bk. Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/128; Taberî, Taberî Tefsiri, 9/143; 

İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 15/8491. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

130 

yapmaz. (Yaptığı iyiliği) ancak yüce Rabbinin rızasını istediği için (yapar). Elbette 

kendisi de hoşnut olacaktır.”1030 

“Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse (bilin ki) Allah onların yerine 

öyle bir topluluk getirir ki, Allah onları sever, onlar da Allah'ı severler. Onlar 

müminlere karşı alçak gönüllü, kâfirlere karşı güçlü ve onurludurlar. Allah yolunda 

cihad ederler. (Bu yolda) hiçbir kınayıcının kınamasından da korkmazlar. İşte bu, 

Allah'ın bir lütfudur. Onu dilediğine verir. Allah; lütfu geniş olandır, hakkıyla 

bilendir.”1031 

“Ey peygamber! Eşlerinin rızasını arayarak, Allah’ın sana helâl kıldığı şeyi 

niçin sen kendine haram ediyorsun? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir. 

Allah (gerektiğinde) yeminlerinizi bozmayı (ve kefaret ödemeyi) size meşru kılmıştır. 

Allah, sizin yardımcınızdır. O, hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir. Hani 

peygamber eşlerinden birine, gizli bir söz söylemişti. Fakat eşi o sözü (başkasına) haber 

verip Allah da bunu peygambere bildirince, peygamber bunun bir kısmını bildirmiş, bir 

kısmından da vazgeçmişti. Peygamber, bunu ona (sırrı açıklayan eşine) haber verince 

o, ‘Bunu sana kim bildirdi?’ dedi. Peygamber: ‘Bunu bana, hakkıyla bilen ve hakkıyla 

haberdar olan Allah haber verdi’ dedi. (Ey Peygamber’in eşleri!) Eğer siz ikiniz Allah'a 

tövbe ederseniz, ne iyi. Çünkü kalpleriniz kaydı. Eğer Peygambere karşı birbirinize 

arka çıkarsanız bilin ki Allah onun yardımcısıdır, Cebrail de salih müminler de. 

Bunlardan sonra melekler de ona arka çıkarlar.”1032 

Hadis kaynaklarında Hz. Peygamber’in Hz. Ebû Bekir’i birçok yerde övdüğü, 

onun cennetteki konumu ile ilgili sözler söylediği rivayet edilmektedir. Allah 

Resulü’nün Hz. Ebû Bekir için söylediği hadislerden bazıları şu şekildedir: 

“Ebû Bekir’i sevmek ve saygı duymak ümmet üzerine farzdır.1033 

“Kimi İslâm’a davet ettiysem tereddüt etti Ebû Bekir hariç.1034 

“Gökyüzünde iki, yeryüzünde iki vezirim vardır. Gökyüzündeki vezirlerim 

Cebrail ile Mikail’dir. Yeryüzündeki vezirlerim ise Ebû Bekir ve Ömer’dir.”1035 

Allah Resulü: “Ey Ebû Bekir! Ümmetim içinde cennete girecek ilk kişi sen 

olacaksın.”1036 

Hz. Ali: “Allah Resulü’nün yanında otururken içeri Ebû Bekir ve Ömer girince 

Resulullah: ‘Resuller ve peygamberler dışında öncekiler ve sonrakiler arasında bu iki 

kişi (Ebû Bekir ve Ömer) cennet ehlindendirler.’ dedi.”1037 

“Ebû Bekir’in kapısı hariç tüm kapıları kapatın. Benim nezdimde Ebû Bekir’den 

daha üstün birini bilmiyorum.”1038 

 
1030 el-Leyl 92/17-21; Sebeb-i Nuzül için bk. Taberî, Taberî Tefsiri, 9/149; Elmalılı, Hak Dini Kur’ân 

Dili, 9/285. 
1031 el-Mâide 5/54; Sebeb-i Nuzül için bk. Taberî, Taberî Tefsiri, 2/329-330; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

Nihâye, 6/311-312. 
1032 el-Tahrîm 66/1-4; Belâzurî, Ensâbü’l-Eşrâf, 1/424; Hz. Ebû Bekir adına nazil olmuş diğer ayetler için 

bk. el-Nisâ 4/18. İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 4/1767; el-Nisâ 4/33. İbn Kesîr, Hadislerle 

Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 4/1676; el--Nûr 24/29. Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 5/12; el-Ahkâf 46/15-16; 

el-Zilzâl 99/7-8. İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 15/8570; el-Rahmân 55/46. İbn Kesîr, 

Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, 14/7657; el-Mücâdele 58/22. İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm 

Tefsiri, 14/ 7793. 
1033 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 49. 
1034 İbn İshak, Sîret-u İbn İshak, 139; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 2/263-264. 
1035 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/134. 
1036 Suyutî, Tarihu’l-Hulefa, 68. 
1037 İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 17. 
1038 Zührî, el-Meğâzî, 131. 



HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ                                   Sadettin YILDIRIM 

131 

Hz. Ali: “Allah Resulü: ‘Allah, Ebû Bekir’e merhamet etsin. O Benimle 

Medine’ye hicret etti, kızını benimle evlendirdi ve Bilâl’i özgürlüğüne kavuşturdu…’ 

dedi.”1039 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1039 Tirmizî, “Menakıb”, 46 (No. 3714). 



SONUÇ                                                                                        Sadettin YILDIRIM 

132 

5. SONUÇ 

 

Hz. Ebû Bekir, Kureyş’in Teym kabilesinde dünyaya gelmiştir. Babası Ebû 

Kuhâfe, annesi ise Ümmü’l-Hayr’dır. Her ne kadar adı bazı kaynaklarda Atîk olarak 

geçmiş olsa bile gerçek adının Abdullah olduğu, Ebû Bekir künyesininde kendisine tam 

olarak ne zaman ve neden verildiği kaynaklarda belirtilmemiştir. Bekir adlı bir çocuğu 

olmadığı halde kendisine Ebû Bekir künyesinin niçin verildiği konusunda kaynaklarda 

yeterli bilgi yoktur. Çocukluk ve gençlik yılları hakkında pey fazla bilgiye sahip 

olmadığımız Hz. Ebû Bekir, Mekkeliler tarafından sevilip sayılan biri olmasının 

yanında geçimini ticaretle sağlamaya çalışmıştır.  

Hz. Muhammed’e 610 yılında risalet görevi verildikten sonra kendisini İslâm’a 

davet eden Allah Resulü’nün davetine bir an dahi düşünmeden olumlu bir cevap 

vermiştir. İlk Müslümanlardan olan Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün ev halkı Hz. 

Hatice, Hz. Ali ve Zeyd b. Hârise’den sonra Müslüman olmuştur. 

İslâmiyet’in insanlara anlatılmasında hep en ön saflarda yer almıştır. Gerek Hz. 

Peygamber’e olan yakınlığı sebebiyle gerekse İslâmiyeti yaymadaki çabası neticeside 

Mekkeli Müşriklerden çok fazla eziyet görmüştür. Hz. Muhammed’in ve eziyet çeken 

Müslümanların sıkıntılarını bir nebze bile olsa azaltmak için elinden geleni yapmış ve 

birçok köle sahâbîyi satın alarak âzad etmiştir. 

Müslüman olduktan sonra sürekli Hz. Peygamber ile beraber olan, onu bir an 

dahi olsa yalnız bırakmayan Hz. Ebû Bekir, Allah Resulü’nün katıldığı tüm gazvelere 

onunla beraber katılmıştır. 622 yılında Medine’ye yapılan hicrette Hz. Peygamber ile 

hicret arkadaşı olmuştur. Vaktinin çoğunda Hz. Peygamber ile beraber olmasının 

kendisi açısından birçok önemli faydası olmuştur. Özellikle devletin yönetilmesi 

konusunda Allah Resulü’nden almış olduğu dersler kendisinin halife olduktan sonra 

İslam Devleti’ni yönetmesi konusunda kendisine büyük fayda sağlamıştır.  

Medine’ye hicret edildikten sonra ticarete devam eden Hz. Ebû Bekir, kazandığı 

malın çoğunu Mekkede olduğu gibi Medine’de de Allah yolunda harcamıştır. 

Peygamber mescidinin arsasının alınmasını, Tebük seferi gibi birçok sefere hazırlık 

sırasında infakta bulunmasını bu yardımlar arasında sayabiliriz. 

Hac ibadetinin farz kılınmasından sonra Müslümanlara ilk haccı yaptırma görevi 

Allah Resulü tarafından Hz. Ebû Bekir’e verilmiştir. Bunun yanında Hz. Peygamber’in 

sekeratı esnasında Müslümanlara namaz kıldırma görevi de kendisine verilmiştir. Allah 

Resulü’nün kendisine vermiş olduğu bu önemli görevler neticesinde bazı kaynaklarda 

Resulullah’ın Hz. Ebû Bekir’i yerine halife bırakmak istediği şeklinde rivayetler 

geçmektedir. Kanaatimizce her ne kadar Allah Resulü kendisinden sonra kimin halife 

olması gerektiği ile ilgili olarak açık bir nass belirtmemiş olsa da Hz. Ebû Bekir gibi 

İslâm’a ve Müslümanlara hizmet etmiş bir şahsiyetin kendisinden sonra halife olmasını 

istemesi gayet tabiidir.  

Hz. Peygamber’in vefat etmeden önce yerine Hz. Ali’yi halife tayin etmek 

suretiyle yanında bulunanlardan kalem-kâğıt istediği, Hz. Ömer gibi bazı sahâbîlerin de 

“Allah Resulü sayıklıyor” diyerek Hz. Peygamber’in son anlarındaki isteğinin yerine 

getirilmediği ve sahâbîlerin bu tavrı karşısında Allah Resulü’nün vasiyetini yazmaktan 

vazgeçtiği, Hz. Peygamber’in vasiyette bulunmadan birkaç gün sonra vefat ettiği 

kaynaklarda yer almaktadır. Rivayetlerde Kırtas Olayı olarak geçen bu hadisenin Şia 

tarafından uydurulduğu düşüncesindeyiz. Zira Müslümanları ilgilendiren böyle önemli 

bir olayı hayatının son anlarına bırakması Hz. Muhammed’in tebliğ metoduna 

uymamaktadır. Ayrıca kendisi böyle bir vasiyet yazmak istediğinde sahâbîlerin karşı 

çıkmaları sonrasında vasiyeti yazmaktan vazgeçip Müslümanların sıkıntılar içinde bir 



SONUÇ                                                                                        Sadettin YILDIRIM 

133 

hayat yaşamalarına göz yumması ve daha sonra vasiyet edebilme imkânı olmasına 

rağmen vasiyette bulunmaması akıl kârı değildir. Kendisini canlarından çok seven 

sahâbîlerin de Allah Resulü’nün son isteğini yerine getirmediğini söylemek 

kanaatimizce ashâba yapılmış büyük bir hakarettir.  

Hz. Peygamber’in vefat haberini Sunh’taki evinde iken alan Hz. Ebû Bekir 

zaman kaybetmeden Medine’ye Hz. Peygamber’in yanına gelmiştir. Daha sonra Allah 

Resulü’nün vefatının ardından şüpheye düşen, onun vefat etmediğini söyleyen bazı 

sahâbîleri soğukkanlı bir şekilde kırmadan uyarmış ve kargaşayı büyümeden 

engellemiştir. Benî Sâide Sakîfesi’nde halifelik için Sa’d b. Ubâde’nin seçileceğini 

duyduktan sonra yanına Hz. Ömer ve Ebû Ubeyde b. el-Cerrah’ı da alarak zaman 

kaybetmeden oraya varmıştır. Allah Resulü’nün tüm Arapların sözünü dinlediği Kureyş 

kabilesinden olduğunu söyleyen Hz. Ebû Bekir, halifeliğin Kureyş kabilesi dışında 

başka bir kabileye verilmesi halinde kimsenin o kabilenin sözünü dinlemeyeceğini 

söyleyerek hilafetin Kureyş’e ait olduğunu belirtmiştir. Daha sonra Hz. Ömer ve Ebû 

Ubeyde gibi sahâbîlerin araya girmesi ile Allah Resulü’nün vefatının ardından halife 

olarak Hz. Ebû Bekir seçilmiştir.  

Hz. Fâtıma ve Sa’d b. Ubâde gibi isimlerin kendisine biat etmediği, Hz. Ali, Ebû 

Süfyân vb. gibi kimselerin de biat etmekte geciktikleri kaynaklarda yer almaktadır. Hz. 

Ebû Bekir bu kimseleri zorla biat ettirmek yoluna gitmemiş ve kendi istekleri ile gelip 

biat etmelerini istemiştir. Bu esnada da hiçbirine karşı kin beslememiştir. Hatta Ebû 

Süfyan ve Hâlid b. Saîd b. Âs’a çeşitli görevler vermesi şahsi bir kin beslemediğine 

delil olarak sayılabilir. Sabrı neticesinde Hz. Fâtıma ve Sa’d b. Ubâde dışındakiler 

kendisine gelip biat etmişlerdir. 

Halife seçilen Hz. Ebû Bekir’in ilk işi sahâbîlerin tüm karşı çıkmalarına rağmen 

Üsâme Ordusunu göndermek olmuştur. Daha sonra zekât vermeyeceklerini belirten ve 

dinden dönen bazı kabileler ile savaşmak zorunda kalmıştır. Yapılan savaşlar sonunda 

birçok kayıp verilmesinin yanında İslâm Devleti’nin birliği sağlanmış ve İslâm’ın çevre 

ülkelere ve kabilelere yayılmasının önü açılmıştır. 

Yemâme savaşında hafızların şehit olmasından sonra Hz. Ömer’in ısrarı 

neticesinde Kur’ân-ı Kerîm’in Cem’ edilmesi yolunda bir karar alınmış ve Cem’ 

işleminin başına vahiy kâtiplerinden olan Zeyd b. Sâbit getirilmiştir. Zeyd b. Sâbit ve 

diğer bazı kimselerin de gayretleri neticesinde Kur’ân ilk defa iki kapak arasında 

toplanmıştır. 

Hz. Ebû Bekir vefatına yakın bir dönemde ashâptan önemli bazı kimseleri 

çağırarak yerine Hz. Ömer’in halife olarak tayin edilmesini istemiş ve bu konuda 

onların görüşlerini almayı amaçlamıştır. Hz. Ebû Bekir’in Hz. Ömer’i halife olarak 

tayin etmesindeki en önemli etken kendisinden sonra Müslümanların Allah Resulü’nün 

vefatının ardından düştükleri kargaşa ortamına tekrar düşmeleri korkusudur. Neyse ki 

Hz. Ebû Bekir’in isteği üzerine ashâb ile yapılan istişareler neticesinde Hz. Ömer halife 

tayin edilmiş ve Müslümanlar Allah Resulü’nün vefatının ardından düştükleri sıkıntıya 

tekrar düşmemişlerdir. 

Hz. Ebû Bekir’in şahsiyetine ve devlet yönetimindeki kabiliyetlerine 

baktığımızda maddeler halinde şunları söyleyebiliriz; 

1. Devlet yönetiminde görev verdiği valilerin, komutanların ve âmillerin 

alanlarında uzman ve liyakat sahibi kimseler olduklarını görmekteyiz. 

2. Almış olduğu tüm kararlarda istişareye önem vermiş ve aldığı kararların 

ekseriyeti yapmış olduğu istişareler sonucunda uygulamaya konulmuştur. Üsâme’nin 

gönderilmesi ve Ridde savaşlarının yapılması gibi kararlar ile alınan istişareye uymadığı 

da olmuştur. 



SONUÇ                                                                                        Sadettin YILDIRIM 

134 

3. Mekke’de ensâb ilmini en iyi bilenlerden biri olan Hz. Ebû Bekir, bu ilmini 

kabile reislerini İslâm’a davet ederken kullanmıştır. Neseblerinden örnek verdiği bazı 

kabile reisleri bundan etkilenerek İslâm’a sempati beslemeye başlamışlardır. 

4. Rüyaları yorumlaması, iyi bir hatip ve şair olması, fıkıh ilmini bilmesi 

kendisini insanlar nezdinde önemli bir mevkie getirmiştir.  

5. Kur’ân’a ve hadislere olan vukûfiyeti sayesinde hem İslâm’ı çok doğru bir 

şekilde anlayıp yaşamaya çalışmış hem de halife olduktan sonra Müslümanların 

yönetilmesinde Kur’ân’a ve hadislere göre hareket etmeye çalışmıştır. 

6. Dini hassasiyeti ön planda olan Hz. Ebû Bekir, boğazından bir lokma dahi 

olsa haram lokma geçmemesine çok dikkat etmiştir. Haramlar konusundaki hassasiyeti 

yanında, oldukça cömert biri olan Hz. Ebû Bekir ticaretten kazandığı neyi varsa İslâm 

uğruna harcamıştır. 

7. İslâm’a ilk girenlerden biri olmasının yanında ibadetlerine âzamî derecede 

özen göstermiştir. 

8. Allah Resulü’nün vefatının ardından devralmış olduğu devlet başkanlığını Hz. 

Peygamber’den almış olduğu dersler neticesinde onun yolundan giderek başarılı bir 

şekilde idâre etmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

135 

KAYNAKÇA 
 

 

AĞIRAKÇA, Ahmet. İlk Halife Kim Olmalıydı Tartışması ve Hz. Ebû Bekir’in Hilafet 

Dönemi. İstanbul: Akdem Yayınları, 2013. 

AHMED B. HANBEL, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed. “Müsned-i Ahmed b. 

Hanbel”. thk. Ahmed Muhammed Şakir. 8 Cilt. Kahire: Dâru’l Hadis, 

1416/1995. 

AKBULUT, Ahmet. Sahâbe Dönemi İktidar Kavgası Alevi Sünni Ayrışmasının Arka 

Planı. Ankara: Otto Yayınları, 4. Basım, 2016. 

AKÇA, Fatih. Hilafet Kurumu-İlk Dört Halife Döneminde Kültür ve Medeniyet. Tokat: 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2012. 

AKKAD, Abbas Mahmud el-. Hz. Ebû Bekir’in Şahsiyeti ve Dehası. çev. Ali Özek. 

İstanbul: Fatih Yayınevi Matbaası, ts. 

AKSU, Ali. “Asr-ı Saadet ve Emevîler Döneminde Lakap Takma ve Halifelerin 

Lakapları”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/2 (2001), 229-

248.  

ALGÜL, Hüseyin. “Esved el-Ansî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/440-

441. Ankara: TDV Yayınları, 1995. 

______, “Hz. Ebû Bekir’in Hicretten Vefatına Kadar Olan Dönemdeki Faaliyetlerine 

Genel Bir Bakış”. İSTEM 3/6 (2005), 105-120. 

______, “Hz. Ebû Bekir’in İslâm’ın İlk Yıllarındaki Faaliyetlerine Genel Bir Bakış”. 

İSTEM 1/1 (2003), 25-40. 

APAK, Âdem. Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi. 4 Cilt. İstanbul: Ensar Neşriyat, 11. Basım, 

2014. 

______, Erken Dönem İslâm Tarihinde Asabiyet. İstanbul: Ensar Neşriyat, 3. Basım, 

2016. 

______,  Hz. Osman Dönemi Devlet Siyaseti. İstanbul: İnsan Yayınları, 2. Basım, 2015. 

ARI, Mehmet Salih. Hz. Ebû Bekir ve Ridde Savaşları. İstanbul: Beyan Yayınları, 1996. 

______,  İmamiye Şiası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 

2011. 

______, “Tuleyha b. Huveylid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/362-

363. Ankara: TDV Yayınları, 2012. 

ARNOLD, T. W. “Halife”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 5(1)/148-155. 

İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997. 

AVCI, Casim. “Hilafet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/539-546. 

Ankara: TDV Yayınları, 1998. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

136 

AYAR, Kenan. “Hz. Ebû Bekir Dönemi Olaylarında Kur’ân’ın Referans Olarak 

Kullanılması”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c.y./24-25 

(2007), 151-175. 

AYCAN, İrfan. “Ebû Süfyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/230-232. 

Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

______, Saltanata Giden Yolda Muâviye b. Ebû Süfyân. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 4. Basım, 2014. 

AYDIN, Mustafa. İslâm’ın Tarih Sosyolojisi. İstanbul: Pınar Yayınları, 3. Basım, 2015. 

AZİMLİ, Mehmet. Dört Halifeyi Farklı Okumak-Hz. Ebû Bekir-. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 4. Basım, 2016. 

______, “Hulefa-i Raşidin Dönemi Halife Seçimleri”. Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 7/1 (2007), 35-59. 

______, Siyeri Farklı Okumak. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 11. Basım, 2018. 

BAKKAL, Ali. “Ebû Bekir’in Halife Seçilmesinde ‘İmamlar Kureyş’tendir’ Hadisinin 

Rolü Üzerine”. İSTEM 3/6 (2005),87-104. 

BALCI, İsrafil. Hz. Ebû Bekir Döneminde Diplomatik Münasebetler ve Antlaşmalar. 

Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 1996. 

______, “Mürtedlerin Yakılarak Öldürüldüğüne Dair Rivayetlerin Tahlili”. Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 6/4 (2004), 23-47. 

______, Sadık Halife Hz. Ebû Bekir. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

BAŞKÖYLÜ, Mahmut. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Devlet-Halk 

Münasebetleri. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 1995. 

BELÂZURÎ, Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd. Ensâbü’l-Eşrâf. thk. Süheyl Zekkar 

ve Riyad ez-Ziriklî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1417/1996. 

______,  Futûhu’l-Buldân. Beyrut: Dâru’l ve Mektebetu’l-Hilal, 1988. 

BOYACIOĞLU, Ramazan. “Hz. Muhammed’in Hastalığı Sırasında Hz. Ömer’in Tavrı 

ve Halife Seçimi”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/1 

(2002), 85-92.  

BUHÂRÎ, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail. Edebü’l-Müfred. Riyad: Mektebeyü’l-

Maarif, 1419/1998. 

______, Sahîh-i Buhârî. thk. Muhammed Züheyr b. Nasr 9 Cilt. b.y.:  Daru Tavki’n-

Necat, 1422. 

BUHL, F. “Ebû Bekir”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 4/12-14. İstanbul: 

MEB Devlet Kitapları, 1997. 

______, “Esved”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 4/389-390. İstanbul: 

MEB Devlet Kitapları, 1997. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

137 

______, “Müseylime”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 8/820-821. İstanbul: 

MEB Devlet Kitapları, 1997. 

BÛTÎ, Ramazan el-. Fıkhu’s Siyre. çev. Atik Aydın. İstanbul: Dönem Yayıncılık, 2016. 

CEVDET PAŞA, Ahmet. Kısas-ı Enbiya ve Tevârih-i Hulefa. İstanbul: Duran Ofset 

Basımevi, 1968. 

ÇAĞATAY, Neş’et. “Secâh”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 10/300-301. 

İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997. 

ÇİL, Halit. Hz. Ömer’in Liderliği. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

______, Ömer’ini Arayan Yüzyıl. İstanbul: Nesil Yayınları, 2011. 

DÂRİMÎ, Ebû Muhammed Abdillah b. Abdurrahman. Sünen-i Dârimî. thk. Hüseyin 

Selim Esed ed-Daranî. 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Muğni en-Nasr ve’t-Tevzi’, 

1412/2000. 

DARYAL, Ali Murat. İslâm’ın Doğuş ve İlk Yayılışının Psiko-Sosyal Açıdan Tahlili. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, ts. 

DEMİR, Mahmut. Hadis ve İdeoloji. Ankara: Otto Yayınları, 2015. 

DEMİRCAN, Adnan. “Dört Halife Döneminde Zekât Uygulamaları”. Tarihte ve 

Günümüzde Zekât Uygulamaları: Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı (03-04 

Aralık 2016, 2017), 115-162. 

DEMİRCİ, Abdurrahman. Hz. Peygamber ve Dört Halife Döneminde Gayr-ı Müslim 

Politikaları. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2012. 

DURİ, Abdulaziz. İlk Dönem İslâm Tarihi. çev. Hayrettin Yücesoy. İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 2016. 

ECEOĞLU, Kenan. Hz. Ebû Bekir Dönemi Devlet Bürokrasisi. Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

EBÛ DÂVÛD, Süleyman b. Eş’as b. İshak b. Beşîr b. Şeddad b. Amr el-Ezdi. Sünen-i 

Ebû Dâvûd. thk: Muhammed Muhyiddin Abdülhamid. 4 Cilt. Beyrut: 

Mektebetu’l-Asriyye, ts.  

ELMALILI, M. Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’ân Dili. sad. Emin Işık vd.. 10 Cilt. 

İstanbul: Azim Dağıtım Ürünler, 2012. 

EZRAKÎ, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh b. Ahmed b. Muhammed el-. Ahbâru 

Mekke. thk. Rüşdi Salih Mulhis. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Endülüs li’n-Neşr, ts. 

FAYDA, Mustafa. “Ebû Bekir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/101-

108. Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

______, “Hulefâ-yi Râşidîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/324-338. 

Ankara: TDV Yayınları, 1998. 

______, “Ridde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/91-93. Ankara: TDV 

Yayınları, 2008. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

138 

______, “Secâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/266. Ankara: TDV 

Yayınları, 2009. 

FİLİBELİ, Ahmed Hilmi. İslâm Tarihi. sad. Hüseyin Rahmi Yanarlı. İstanbul: Huzur 

Yayınevi, 2011.  

GÜZEL, Ahmet. “Hulefa-i Raşidin Döneminde Halifelerin Halkla İlişkileri”. İSTEM 

3/6 (2005), 245-264. 

HAMİDULLAH, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan. İstanbul: 

Beyan Yayınları, 2009. 

______, “Hudeybiye Antlaşması”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/297-

299. Ankara: TDV Yayınları, 1998. 

HATİPOĞLU, Mehmed Saîd. Hilafetin Kureyşiliği-İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik-. 

Ankara: Otto Yayınları, 5. Basım, 2016. 

HİZMETLİ, Sabri. “Genel Olarak Raşid Halifeler Dönemi Olayları: Sonuçları ve 

Etkileri”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 39/s.y. (1999), 27-54. 

______, İslâm Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1991. 

HURÇ, Ramazan. “Hz. Ebû Bekir Döneminde Bağımsızlık Hareketleri (İrtidat ve 

İrticâ)”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c.y./3 (1998), 33-66. 

İBN ABDİLBER, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed. el-İstî’âb fî 

ma’rifeti’l-Ashâb. thk. Ali Muhammed Becâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ceyl, 

1412/1994. 

İBNÜ’L-ESÎR, Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed. el-Kâmil fi’t-Târîh. thk. Amr 

Abdusselam Tedmiri. 10 Cilt. Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Kitâbu’l-Arabiyye, 

1417/1997. 

______, el-Kâmil fi’t-Târîh. çev. Ahmet Ağırakça vd.. 10 Cilt . İstanbul: Hikmet 

Neşriyat, 2016. 

______, Üsdü’l-Ğâbe fî Me’rifeti’s-Sehâbe. thk. Ali Muhammed ve Adil Ahmed 

Abdulmevcûd. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

İBN HACER, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalanî. el-İsâbe 

Fî Temyîzi’s-Sehâbe. thk. Ali Muhammed ve Adil Ahmed Abdulmevcûd. 8 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415. 

İBN HALDUN, Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed b. Muhammed. Divânu’l-

Mübteda ve’l-Haber Fî Tarihi’l-Arab. thk. Halil Şahhad. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1408/1988. 

İBN HAZM, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd. Cevâmiu’s-Sîre. thk. İhsan Abbas. 

Mısır: Dâru’l-Maarif, 1900.  

______, Esmâ’ül-Hulefa ve Fütühu’l-İslâm. çev. Şaban Öz. Ankara: İlahiyat Yayınları, 

2004. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

139 

İBN HİBBÂN, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî el-Bustî. es-

Sîretu’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefa. 2 Cilt. Beyrut: Kutubu’s Sakafiyye, 3. 

Basım, 1417. 

İBN HİŞÂM, Ebû Muhammed Abdulmelik b. Eyyûb el-Hımyerî. Sîretu’n-Nebeviyye. 

thk. Mustafa Siga ve İbrahim el-Ebyari ve Abdulhafız eş-Şibli. 2 Cilt. Mısır: 

Şirket’u Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Babi el-Halebî ve Evladuhu bi’l-

Mısr, 2. Basım, 1375/1955. 

İBN İSHAK, Muhammed İshak b. Yesâr. Sîret-u İbn İshak. thk. Süheyl Zekkar. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1398/1978. 

İBN KESÎR, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer. el-Bidâye ve’n-Nihâye. 

15 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1407/1986. 

______, el-Bidâye ve’n-Nihâye. çev. Mehmet Keskin. 15 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1994. 

______, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri. çev. Bedrettin Çetiner vd.. 16 Cilt. İstanbul: 

Çağrı Yayınları, 2008. 

______, es-Sîretü’n-Nebeviyye. thk. Mustafa Abdulvahid. 4 Cilt. Lübnan-Beyrut: 

Dâru’l-Marifeti li’t-Tabaati ve’n-Neşr ve’t-Tevzi, 1395/1976.  

İBN KUTEYBE, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. el-İmâme ve’s-Siyâse. çev. 

Cemalettin Saylık. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

İBN MÂCE, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd. Sünen-i İbn Mâce. thk. Muhammed 

Fuad Abdulbaki. 2 Cilt. b.y.: Daru İhya-i el-Kutubi’l-Arabiyye, ts.  

İBN MANZÛR, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. thk. 

Hâşim Muhammed Şazeli vd.. Kahire: Daru’l-Maarif, 1119. 

İBN SA‘D, Ebû Abdillâh Muhammed. et-Tabakâtü’l-Kübrâ. thk. Ali Muhammed 

Ömer. 11 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Haneci, 2001.  

______, et-Tabakâtü’l-Kübrâ. çev. ed. Andan Demircan. 11 Cilt. İstanbul: Siyer 

Yayınları, 2. Basım, 2015. 

İBN ZEBÂLE, Muhammed b. Hasan. Ahbâru’l-Medine. çev. Fatih Mehmet Yılmaz. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018. 

İNCE, İrfan. “Ridde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/88-91. Ankara: 

TDV Yayınları, 2008. 

İSFEHÂNÎ, Râğıb el-. Müfredat. çev. Mustafa Yıldız. İstanbul: Çıra Yayınları, 2017. 

KANDEHLEVÎ, M. Yusuf. Hayâtü’s Sahâbe. çev. Ali Arslan. 4 Cilt. İstanbul: Merve 

Yayınları, 2014. 

KANDEMİR, M. Yaşar. “Hâlid b. Saîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

15/287-288. Ankara: TDV Yayınları, 1997. 

KARAMAN, Hayrettin vd.. Kur’ân Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006.  



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

140 

KÂSIM B. SELLÂM, Ebû Ubeyd. Kitâbü’l-Emvâl. thk. Halil Muhammed Hiras. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

KAYA, Murat. Hz. Ebû Bekir’in Kur’ân’a Hizmetleri ve Tefsirdeki Yeri. İstanbul: 

Erkam Yayınları, 2018. 

KAYAOĞLU, İsmet. “Halifelik”. İslâmi İlimler Enstitüsü Dergisi (Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi) c.y./4 (1980), 133-149. 

KILIÇ, Sadık. “Kur’ân’ın Cem’i Meselesi”. Atatürk Üniversitesi İslâmi İlimler 

Fakültesi Dergisi c.y./4 (1980), 261-277. 

KÖSE, Feyza Betül. Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife Dönemi-. İstanbul: Mana 

Yayınları, 2. Basım, 2016. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş & Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 17. Basım, 2009. 

KURT, Eyüp. Dört Halife Döneminde Yönetim Anlayışı. İzmir: Dokuz Eylül 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

KUTUP, Seyyid. Fî Zilâl-il Kur’ân. çev. Salih Uçan, Vahdettin İnce. 10 Cilt. İstanbul: 

Dünya Yayıncılık, 1991. 

KÜÇÜKAŞÇI, Mustafa Sabri. “Sakîfetü Benî Sâide”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 36/11-12. Ankara: TDV Yayınları, 2009. 

LİNGS, Martin. Hz. Muhammed’in Hayatı. çev. Nazife Şişman. İstanbul: İnsan 

Yayınları, ts. 

MAHDİ, Mohammed Yaser. Râşid Halifelerin Birbirleriyle Olan İlişkileri. Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2015. 

MÂLİK, Ebû Abdillah b. Mâlik b. Enes. el-Muvatta. 2 Cilt. Beyrut-Lübnan: Daru İhya-i 

et-Turas’el Arabî, 1406/1985. 

MAŞALI, Mehmet Emin. “Mushaf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

31/242-248. Ankara: TDV Yayınları, 2006. 

MERVEZÎ, Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. İbrahim. “Müsned-i Ebû Bekir es-Sıddık”. çev. 

Ahmed Davudoğlu. İstanbul: Hicret Yayınevi, 1981.   

MEVDÛDÎ, Ebü’l-A’lâ. Tefhîmu’l Kur’ân. çev. Yusuf Karaca vd.. 7 Cilt. İstanbul: 

İnsan Yayınları, ts. 

MUSTAFA, İbrahim vd.. el-Mu’cemü’l-Vasît. nşr. İbrahim Mukri.  Diyarbakır: 

Mektebetü Diyarbekir, 2. Basım, ts. 

MUTLU, Ayşenur. Râşid Halifeler Döneminde Siyasi Değişmeler ve Toplumsal 

Etkileri. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2009. 

MÜSLİM, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc. Sahîh-i Müslim. thk. Muhammed Fuad 

Abdülbaki. 5 Cilt. Beyrut: Daru İhya-i et-Turas’el Arabî, ts.  



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

141 

NEDVÎ, Seyyid Süleyman. Hazreti Ebû Bekir. çev. Beyhan Demirci vd.. İstanbul: 

Timaş Yayınları, 2004. 

NESAÎ, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Horasani. Sünen-i Nesaî. thk. 

Abdulfettah Ebû Gudde. 9 Cilt. Haleb: Mektebe el-Metbuat el-İslâmiyye, 2. 

Basım, 1406/1986. 

ÖNKAL, Ahmet. “Hicret”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/458-462. 

Ankara: TDV Yayınları, 1998. 

______, “Müseylimetül Kezzab”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/90-91. 

Ankara: TDV Yayınları, 2006. 

ÖZ, Şaban. “İlk Dönem İslâm Toplumunda Siyasi Algı Değişimi Üzerine”. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/21 

(2013), 1-28. 

______, “İslâm Siyaset Geleneğinde Bir Şâz-Şii-Sünni Yol Ayrımında Sakîfe 

Hadisesi”. İSTEM 6/11 (2008), 79-92. 

______, “İslâm Siyaset Geleneğinde Muhalefet Üzerine Bazı Mülahazalar-Hulefa-i 

Raşidin Dönemi-“. İlahiyat Araştırmaları Dergisi c.y./5 (2016), 57-68. 

______, “Kırtas Hadisesi ve İlgili Rivayetlerin Tenkidi-İbn Sa’d Özelinde”. Hikmet 

Yurdu 2/3 (1936-2008), 275-286. 

______, “Şia’nın Takiyye İnancı Çerçevesinde Hz. Ali’nin İlk İki Halife İle 

Münasebetleri”. Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 8/15 (2010), 29-74. 

______, “Şii ve Sünni Tarih Yorumu Açısından Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’e Beyati 

Meselesi”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 7/1 (2007), 187-200. 

ÖZLÜ, A. Serdar. Dört Halife Döneminde İç Güvenlik. Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003. 

PARLAK, Nizamettin. “Sakife’deki Halife Adayları”. İSTEM 10/19 (2012), 121-136. 

RECKENDORF. “Eş’as”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 4/393-394. 

İstanbul: MEB Devlet Kitapları, 1997. 

SALLABİ, Ali Muhammed. I. Halife Hz. Ebû Bekir’in Hayatı, Şahsiyeti ve Dönemi. 

çev. Şerafettin Şenaslan. İstanbul: Ravza Yayınları, 4. Basım, 2016.  

______, Siyer-i Nebi. çev. Sadullah Ergin vd.. 2 Cilt. İstanbul: Ravza Yayınları, 6. 

Basım, 2017. 

SARICIK, Murat. Bütün Yönleriyle Dört Halife Dönemi. İstanbul: Nesil Yayın Grubu, 

6. Basım, 2013. 

SARIÇAM, İbrahim. Emevî-Hâşimî İlişkileri-İslâm Öncesinden Abbasilere Kadar-. 

Ankara: TDV Yayınları, 3. Basım, 2011. 

______, Hz. Ebû Bekir. Ankara: TDV Yayınları, 9. Basım, 2014. 

SHOUFANY, Elias. “Hz. Ebû Bekir Döneminde Elde Edilen Başarılar”. çev. Ahmet 

Turan Yüksel, Murat Ak. İSTEM 3/6 (2005), 281-290. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

142 

SIRMA, İhsan Süreyya. İslâmi Tebliğin Örnek Halifeler Dönemi. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 27. Basım, 2018. 

______, Müslümanların Tarihi. 4 Cilt. İstanbul: Beyan Yayınları, 2014. 

SUYUTÎ, Abdurrahman b. Ebû Bekir Celaleddin es-. Tarihu’l-Hulefa. thk. Hamdi 

Demirtaş. Riyad: Mektebetü Nezzar Mustafa el-Baz, 1425/2004. 

SÜMER, Faruk. “Dihkan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/289-290. 

Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

ŞERİATİ, Ali. İslâm Nedir Muhammed Kimdir. çev. Murat Demirkol. Ankara: Fecr 

Yayınları, 7. Basım, 2018. 

ŞİBLİ Numânî, Mevlanâ. Son Peygamber Hz. Muhammed. çev. Yusuf Karaca. İstanbul: 

İz Yayıncılık, 2012. 

ŞİMŞEK, Sultan Neval. Dört Halife Döneminde Yönetim ve Toplumsal Sınıflar. 

Samsun: Omdokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2005. 

ŞİMŞİR, Mehmet. “Raşid Halifeler Döneminde İdare Sistemi ve Divan Teşkilatı”. 

İSTEM 3/6 (2005), 265-280. 

TABERÎ, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-. Taberî Tefsiri. çev. Hasan Karakaya, 

Kerim Aytekin. 9 Cilt. İstanbul: Hisar Yayınevi, 2012. 

______, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülük. 11 Cilt, Beyrut: Daru’t-Turas, 2. Basım, 1387. 

______, Târîhu’t-Taberî. çev. Cemalettin Saylık. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2018. 

TANCİ, Muhammed. “İslâm’da Hilafet ve Mezheplerin Doğuşu”. çev. Ethem Ruhi 

Fığlalı. el-Makâlât Mezhep Araştırmaları 4/1 (2011), 439-483. 

TİRMİZÎ, Ebû İsa Muhammed b. İsa. Sünen-i Tirmizî. thk. Ahmed Muhammed Şakir 

vd.. 5 Cilt. Mısır: Şeriket-i Mektebe ve Matbuat Mustafa el-Bayi, 2. Basım, 

1395/1975. 

UÇAR, Ramazan. Güç ve Değer. Ankara: Berikan Yayınevi, 2. Basım, 2014. 

UMERÎ, Ekrem Ziya. Medine Toplumu. çev. Nureddin Yıldız. İstanbul: Risale 

Yayıncılık, 1988. 

ÜÇOK, Bahriye. İslâm’dan Dönen Yalancı Peygamberler. İstanbul: Kırmızı Kedi 

Yayınevi, 2. Basım, 2019. 

______, “Ridde”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/s.y. (1958-1959), 97-

113. 

______, “Tuleyha”. Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. 12/47-49. İstanbul: 

MEB Devlet Kitapları, 1997. 

ÜLKÜ, Hayati. İslâm Tarihi. İstanbul: Çile Yayınları, 1977. 

VÂKIDÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer el-. Fütûhu’ş-Şâm. 2. Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1997. 



KAYNAKLAR                                                                                  Sadettin YILDIRIM 

143 

______, Kitâbü’l-Meğâzî. thk. Marsden Jones. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-A’lemi, 3. Basım, 

1409/1989. 

______, Kitâbu’r-Ridde. thk. Yahya el-Cuburî. Beyrut: Dâru’l-Garbi el-İslâmî, 

1410/1990. 

VAROL, M. Bahaüddin. “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”. İSTEM 3/6 (2005), 195-214. 

YA’KÛBÎ, Ahmed b. Ebû Ya'kûb b. Ca'fer b. Vehb İbn Vâdıh el-. Tarîhu’l-Ya’kûbî. 

b.y.: y.y., ts. 

YARDIM, Ali. “Esmâ bint Ebû Bekir es-Sıddık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 11/402-404. Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

ZEHEBÎ, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. Târihu’l-

İslâm. thk. Ömer Abdusselam et-Tedmirî. 52 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kitâbu’l 

Arabi, 2. Basım, 1413/1993. 

ZORLU, Cem. İslâm Tarihinde İlk İktidar Mücadelesi. İstanbul: İz Yayıncılık,  2014. 

ZÜHRÎ, İbn Şihâb ez-. el-Meğâzî. çev. Mehmet Nur Akdoğan. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR LİSTESİ
	1. GİRİŞ
	1.1. Araştırmanın Konusu ve Amacı
	1.2. Araştırmanın Metodu-Yöntemi
	1.3. Araştırmanın Kaynakları

	2. HZ. EBÛ BEKİR’İN HAYATI
	2.1. İslâmiyet Öncesi Hayatı
	2.1.1. Nesebi ve Ailesi
	2.1.1.1. Nesebi
	2.1.1.2. Ailesi
	2.1.1.2.1. Anne ve Babası
	2.1.1.2.2. Evlilikleri ve Çocukları


	2.1.2. Doğumu, Adı ve Lakabı
	2.1.2.1. Doğumu
	2.1.2.2. Adı
	2.1.2.3. Lakabı ve Künyesi
	2.1.2.3.1. Ebû Bekir
	2.1.2.3.2. Sıddık
	2.1.2.3.3. Atîk
	2.1.2.3.4. Evvâh


	2.1.3. Gençliği ve İslâmiyet Öncesi Hayatı

	2.2. Halife Seçilmesine Kadar Hayatı
	2.2.1. Müslüman Oluşu
	2.2.2. İslâm’ın Tebliğ Sürecinde Hz. Ebû Bekir
	2.2.3. Köle Âzadı
	2.2.4. Habeşistan’a Hicret Teşebbüsü
	2.2.5. Medine’ye Hicreti
	2.2.6. Katıldığı Gazve ve Seriyyeler
	2.2.7. Hac Emirliği
	2.2.8. Hz. Peygamber’in Hastalığı ve Vefatı
	2.2.8.1. Hz. Ebû Bekir’in İmamlığı
	2.2.8.2. Hz. Peygamber’in Vefatı Esnasında Hz. Ebû Bekir



	3. HZ. EBÛ BEKİR’İN HALİFELİĞİ
	3.1. Halife Tayini Meselesi
	3.1.1. Allah Resulü’nden Sonra Halife Tayini Tartışmaları
	3.1.1.1. Kırtas Olayı

	3.1.2. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Ettiğine Dair Rivayetler
	3.1.3. Hz. Peygamber’in Halife Tayin Etmediğine Dair Rivayetler

	3.2. Hz. Ebû Bekir’in Halife Seçilmesi
	3.2.1. Sakifetü Benî Saîde
	3.2.2. Hilafetin Kureyşiliği
	3.2.3. Genel Biat ve Hutbe
	3.2.4. Hz. Ebû Bekir’e Biat Etmeyenler ve Biatlarında Gecikenler
	3.2.4.1. Sa’d b. Ubâde
	3.2.4.2. Hz. Fâtıma ve Fedek Arazisi
	3.2.4.3. Hz. Ali
	3.2.4.4. Ebû Süfyân
	3.2.4.5. Hâlid b. Saîd b. Âs


	3.3. Üsâme Ordusu
	3.4. Ridde Savaşları
	3.4.1. Zu’l-Kassa Savaşı
	3.4.2. Tuleyha b. Huveylid
	3.4.3. Secâh-Temîmoğullarının İrtidatı
	3.4.4. Müseylimetü’l-Kezzab’ın İrtidatı
	3.4.5. Esved el-Ansî-Yemen’in İrtidatı

	3.5. Hz. Ebû Bekir Dönemi Fetihleri
	3.5.1. Irak Fetihleri
	3.5.1.1. Mizâr (Siny) ve Velece Savaşı
	3.5.1.2. Ülleys ve Amgişiyye Savaşı
	3.5.1.3. Hîre, Enbâr ve Aynu’t-Temr’in Fethi
	3.5.1.4. Dumetü’l-Cendel Savaşı
	3.5.1.5. Hasîd, Hanâfis ve el-Musayyah Vakaları
	3.5.1.6. Seny, Zümeyl ve Firâd Vakaları

	3.5.2. Suriye Fetihleri
	3.5.2.1. Yermük Savaşı
	3.5.2.2. Ecnâdeyn Savaşı


	3.6. Kur’ân’ın Cem’i
	3.7. Hz. Ömer’i Halife Tayin Etmesi
	3.8. Hz. Ebû Bekir’in Hastalığı ve Vefatı
	3.9. Hz. Ebû Bekir Döneminde Devlet Yönetimi
	3.9.1. Valileri
	3.9.2. Vekil ve Âmilleri
	3.9.3. Komutanları
	3.9.4. Beytülmâl
	3.9.5. Yargı


	4. HZ. EBÛ BEKİR’İN ŞAHSİ ÖZELLİKLERİ
	4.1. Fiziki Özellikleri
	4.2. Dini ve Ahlaki Özellikleri
	4.2.1. Dini Konulardaki Hassasiyeti ve Dindarlığı
	4.2.2. Cömertliği ve Hayırseverliği
	4.2.3. Allah Resulü’ne Olan Sevgisi

	4.3. İlmi Yönü
	4.3.1. Hadis Rivayet Etmesi
	4.3.2. Kur’ân Hafızı olması ve Ayetleri Tefsir Etmesi
	4.3.3. Fıkıh ve Ensâb İlmini Bilmesi
	4.3.4. Rüyaları Yorumlaması
	4.3.5. Şairliği ve Hatipliği

	4.4. Askeri ve İdâri Özellikleri
	4.5. Hakkında İnen Âyetler ve Rivayet Edilen Hadisler

	5. SONUÇ
	KAYNAKÇA
	ÖZ GEÇMİŞ

