
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

Songül CÜCÜK 

 

 

 

 

 

 

NURHAK ALEVİ-BEKTAŞİ TÜRKMEN FOLKLORU  

(DERLEME, İNCELEME METNİ) 

 

 

 

 

 

 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya, 2022 



AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

Songül CÜCÜK 

 

 

 

 

 

NURHAK ALEVİ-BEKTAŞİ TÜRKMEN FOLKLORU 

(DERLEME, İNCELEME METNİ) 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Zekeriya KARADAVUT 

 

 

 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Antalya, 2022 



 

Akdeniz Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 

 

Songül CÜCÜK'ün bu çalışması, jürimiz tarafından Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 

Dalı Yüksek Lisans Programı tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Başkan : Prof. Dr. Sinan GÖNEN (İmza) 

 

Üye (Danışmanı) : Prof. Dr. Zekeriya KARADAVUT (İmza) 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Atila KARTAL (İmza)  

 

 

 

Tez Başlığı:  

  

Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Folkloru (Derleme, İnceleme Metni) 

 

 

 

Onay : Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

Tez Savunma Tarihi : 31/01/2022 

 

 

(İmza) 

Prof. Dr. Ebru İÇİGEN 

Müdür 

 

Mezuniyet Tarihi : 17/03/2022 



AKADEMİK BEYAN 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Folkloru 

(Derleme, İnceleme Metni)” adlı bu çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere uygun bir 

biçimde tarafımca yazıldığını, yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada gösterildiğini ve 

çalışma içerisinde bu eserlere atıf yapıldığını belirtir; bunu şerefimle doğrularım. 

……/……/ 2017 

İmza 

Songül CÜCÜK 

 



 

 

 

 

T.C. 

AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

04. 02. 2022 

 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU BEYAN BELGESİ 

 

Öğrenci Bilgileri 

Adı-Soyadı Songül CÜCÜK 

Öğrenci Numarası 20185242043 

Anabilim Dalı Türk Dili ve Edebiyatı 

Programı Tezli Yüksek Lisans  

Danışman Öğretim Üyesi Bilgileri 

Unvanı, Adı-Soyadı Prof. Dr. Zekeriya KARADAVUT 

Yüksek Lisans Tez Başlığı Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Folkloru (Derleme, İnceleme 

Metni) 

Turnitin Bilgileri 

Ödev Numarası 1754793058 

Rapor Tarihi 04. 02. 2022 

Benzerlik Oranı  Alıntılar hariç: %9                       Alıntılar dahil: %12 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE, 

 

Yukarıda bilgileri bulunan öğrenciye ait tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve 

d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 197 sayfalık kısmına ilişkin olarak Turnitin adlı intihal tespit 

programından Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması 

Uygulama Esaslarında belirlenen filtrelemeler uygulanarak yukarıdaki detayları verilen ve ekte sunulan 

rapor alınmıştır.   

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

(X) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise: 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı 

kanısında ise: 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu onaylar ve 

Uygulama Esaslarında öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile 

intihal yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe: 

 

 

 

Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlere uygun olarak tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik 

raporunun uygun olduğunu beyan ederim. 

Danışman Öğretim Üyesi 

Unvanı, Adı-Soyadı 

Prof. Dr. Zekeriya KARADAVUT 

 

 

İmza 

 

 

 



i 

 

İ Ç İ N D E K İ L E R 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................................. viii 

ÖZET ........................................................................................................................................ ix 

SUMMARY ............................................................................................................................... x 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... xi 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ALEVİ TÜRKMENLERİN İNANÇ YAPISI 

1.1. Alevilik ........................................................................................................................ 8 

1.1.1. Aleviliğin Tarihsel Gelişimi ................................................................................. 9 

1.1.2. Alevilik ve Bektaşilik ......................................................................................... 10 

1.1.3. Alevilik ve Mezhepler ........................................................................................ 11 

1.1.3.1. Şiilik ............................................................................................................ 11 

1.1.3.2. Caferilik ....................................................................................................... 12 

1.1.3.3. Batınilik ....................................................................................................... 13 

1.1.3.4. Alevilik ve Kızılbaşlık ................................................................................ 14 

1.1.4. Cem Ayini .......................................................................................................... 16 

1.1.5. Cem Görevlileri .................................................................................................. 18 

1.1.6. Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Halkının İnanç Kavramları ............................. 21 

1.1.7. Nurhak’ta Alevi Türkmen Ocağı “Azizler ve Molla İbrahimler” ...................... 25 

1.1.8. Nurak’da Alevi Ocaklarının Kerametleri ........................................................... 26 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

HALK EDEBİYATI ÜRÜNLERİ 

2.1. Anlatmaya Bağlı Metinler .......................................................................................... 29 

2.1.1. Masal .................................................................................................................. 29 

2.1.1.1. Masal İncelemeleri ...................................................................................... 31 

2.1.1.2. Masal Metinleri ........................................................................................... 32 

2.1.1.2.1. Yılan ve Çiftçi ......................................................................................... 32 

2.1.1.2.2. Oduncunun Çocukları ............................................................................. 32 

2.1.1.2.3. Tilki İle Kurt............................................................................................ 33 

2.1.1.2.4. Kuyruk Acısı ........................................................................................... 35 

2.1.1.2.5. Kadına Aşık Olan Ayı ............................................................................. 36 

2.1.1.2.6. Yılanın Dostluğu ..................................................................................... 36 



ii 

 

2.1.1.2.7. Yılan ve Değirmenci ............................................................................... 36 

2.1.1.2.8. Cinler ve Uyanık Çiftçi ........................................................................... 37 

2.1.1.2.9. Altın Kekilli Oğlan Masalı ...................................................................... 37 

2.1.1.2.10. Tuz Kadar Sevgi .................................................................................... 38 

2.1.2. Efsane ................................................................................................................. 39 

2.1.2.1. Efsane İncelemeleri ..................................................................................... 40 

2.1.2.2. Efsane Metinleri .......................................................................................... 41 

2.1.2.2.1. Ermiş ....................................................................................................... 41 

2.1.2.2.2. Çoban ...................................................................................................... 41 

2.1.2.2.3. Beş Kardeş............................................................................................... 42 

2.1.2.2.4. İnleyen Mağara ........................................................................................ 42 

2.1.2.2.5. Taş Kesilen Kadın ................................................................................... 43 

2.1.2.2.6. Yusufçuk Kuşu ........................................................................................ 43 

2.1.2.2.7. Kutsal Ağaç ............................................................................................. 43 

2.1.2.2.8. Gelin Öldüren Irmak ............................................................................... 43 

2.1.2.2.9. Salkım Söğüt Efsanesi: Pir Sultan ........................................................... 44 

2.1.2.2.10. Kırklar Meclisi ve Dolu......................................................................... 44 

2.1.3. Fıkra .................................................................................................................... 45 

2.1.3.1. Fıkra İncelemeleri ....................................................................................... 46 

2.1.3.2. Fıkra Metinleri ............................................................................................. 47 

2.1.3.2.1. Nasreddin Hoca ....................................................................................... 47 

2.1.3.2.2. Nasreddin Hoca ....................................................................................... 47 

2.1.3.2.3. Bektaşi Fıkraları ...................................................................................... 47 

2.1.3.2.4. Bektaşi ..................................................................................................... 48 

2.1.3.2.5. Bektaşi ..................................................................................................... 48 

2.1.3.2.6. Bektaşi ..................................................................................................... 48 

2.1.3.2.7. Bektaşi Babası ......................................................................................... 49 

2.1.3.2.8. Garto Goca ve Topal Hasan .................................................................... 49 

2.1.3.2.9. Garto Goca .............................................................................................. 49 

2.1.3.2.10. Garto Goca ............................................................................................ 49 

2.1.3.2.11. Garto Goca ............................................................................................ 50 

2.1.3.2.12. Garto Goca ve Karısı ............................................................................. 50 

2.1.3.2.13. Çirkin Goca ........................................................................................... 50 

2.1.3.2.14. Çirkin Goca’nın Eşeği ........................................................................... 50 



iii 

 

2.1.3.2.15. Çirkin Goca ........................................................................................... 50 

2.1.3.2.16. Biçinli ve Ön Koltuk ............................................................................. 51 

2.1.3.2.17. Hamza Ahmet ........................................................................................ 51 

2.1.3.2.18. Biçinli .................................................................................................... 51 

2.1.3.2.19. Biçinli Celal........................................................................................... 51 

2.1.3.2.20. Biçinli .................................................................................................... 51 

2.1.3.2.21. Ceritli Ehmet Mehmet ........................................................................... 52 

2.1.3.2.22. Çaçça Mıstafa Fıkrası ............................................................................ 52 

2.1.3.2.23. Büyük Ahmet İle Küçük Ahmet............................................................ 52 

2.1.3.2.24. Büyük Ahmet ve Memur Fıkrası ........................................................... 52 

2.1.3.2.25. Büyük Ahmet ........................................................................................ 52 

2.1.3.2.26. Büyük Ahmet ........................................................................................ 53 

2.1.3.2.27. Curuk Osman......................................................................................... 53 

2.1.3.2.28. Kürt ile Türk .......................................................................................... 53 

2.1.3.2.29. Hırsız ..................................................................................................... 53 

2.1.3.2.30. Müjde .................................................................................................... 54 

2.1.3.2.31. Asker ..................................................................................................... 54 

2.1.3.2.32. Oynaş ..................................................................................................... 54 

2.1.3.2.33. Üç Aptal Kız.......................................................................................... 54 

2.1.3.2.34. Tuz ......................................................................................................... 55 

2.1.3.2.35. Kaymakam ............................................................................................ 55 

2.1.3.2.36. Çoban .................................................................................................... 55 

2.1.3.2.37. Ağanın Karısı ........................................................................................ 56 

2.1.3.2.38. Garı ........................................................................................................ 56 

2.1.3.2.39. Mektup .................................................................................................. 56 

2.1.3.2.40. Bu biiir! ................................................................................................. 57 

2.1.3.2.41. Tilki, At ve Kurt .................................................................................... 57 

2.1.3.2.42. Corona ................................................................................................... 57 

2.1.3.2.43. Teşekürüne teşekürler ........................................................................... 58 

2.2. Anonim Halk Şiiri ...................................................................................................... 58 

2.2.1. Türkü .................................................................................................................. 58 

2.2.1.1. Türkü İncelemesi ......................................................................................... 60 

2.2.1.2. Türkü Metinleri ........................................................................................... 61 

2.2.1.2.1. Aşk/Sevda Konulu Türküler.................................................................... 61 



iv 

 

2.2.1.2.2. Gurbet/Ayrılık/Hasret Konulu Türküler.................................................. 65 

2.2.1.2.3. Yergi/Alay/Eleştiri Türküleri .................................................................. 66 

2.2.1.2.4. Tören Türküleri ....................................................................................... 67 

2.2.2. Mani .................................................................................................................... 67 

2.2.2.1. Mani İncelemeleri ....................................................................................... 69 

2.2.2.2. Mani Metinleri ............................................................................................. 69 

2.2.3. Atasözü ve Deyimler .......................................................................................... 72 

2.2.3.1. Atasözü İncelemesi ..................................................................................... 73 

2.2.3.2. Atasözü Metinler ......................................................................................... 73 

2.2.4. Dua ve Beddualar ............................................................................................... 83 

2.2.4.1. Dua ve Beddua İncelemesi .......................................................................... 84 

2.2.4.2. Dua Metinleri .............................................................................................. 85 

2.2.4.2.1. Beddua Metinleri ..................................................................................... 87 

2.2.5. Ağıt ..................................................................................................................... 89 

2.2.5.1. Ağıtların İncelenmesi .................................................................................. 91 

2.2.5.2. Ağıt Metinleri .............................................................................................. 92 

2.2.5.2.1. Ölüm Üzerine Söylenen Ağıtlar .............................................................. 92 

2.2.6. Bilmece ............................................................................................................... 98 

2.2.6.1. Bilmece İncelemesi ..................................................................................... 99 

2.2.6.2. Bilmece Metinleri ...................................................................................... 100 

2.2.6.2.1. Tabiat ve Tabiat Hadiseleriyle İlgili Bilmeceler ................................... 100 

2.2.6.2.2. İnsan ve İnsan Uzuvlarıyla İlgili Bilmeceler......................................... 100 

2.2.6.2.3. Eşyalarla, Aletlerle İlgili Bilmeceler ..................................................... 100 

2.2.6.2.4. Hayvanlarla İlgili Bilmeceler ................................................................ 101 

2.2.6.2.5. Bitkilerle İlgili Bilmeceler .................................................................... 101 

2.2.6.2.6. Yiyeceklerle İlgili Bilmeceler: .............................................................. 101 

2.2.6.2.7. Dini Manevi ve Diğer Kavramlarla İlgili Bilmeceler ........................... 101 

2.2.6.2.8. Diğer Bilmeceler ................................................................................... 102 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FOLKLOR 

3.1. Doğum...................................................................................................................... 103 

3.1.1. Doğum Öncesi .................................................................................................. 103 

3.1.1.1. Kısırlığı Giderme Yolları .......................................................................... 103 



v 

 

3.1.1.2. Hamilelikten Korunma Yolları .................................................................. 104 

3.1.1.3. Aşerme ...................................................................................................... 105 

3.1.1.4. Çocuğun Cinsiyetinin Tayini .................................................................... 106 

3.1.1.5. Doğum Hazırlığı ........................................................................................ 106 

3.1.2. Doğum Sırası .................................................................................................... 107 

3.1.2.1. Bebeğin Göbeği ve Eşi (Plasenta) ............................................................. 108 

3.1.3. Doğum Sonrası ................................................................................................. 109 

3.1.3.1. Lohusalık ................................................................................................... 109 

3.1.3.2. Albastı ....................................................................................................... 109 

3.1.3.3. Kırk Lokması ............................................................................................. 110 

3.1.3.4. Kırk Karışması .......................................................................................... 110 

3.1.3.5. Kırklama .................................................................................................... 111 

3.1.3.6. Ad Verme .................................................................................................. 111 

3.1.3.7. Köstek Kesme ........................................................................................... 112 

3.1.3.8. Saç Kesme ve Tırnak Kesme .................................................................... 112 

3.1.3.9. Diş Buğdayı/ Diş Hediği ........................................................................... 113 

3.1.3.10. Sünnet ........................................................................................................ 113 

3.1.3.10.1. Sünnet Yaşı ......................................................................................... 113 

3.1.3.10.2. Sünnet Hazırlığı................................................................................... 114 

3.1.3.10.3. Sünnet Töreni ...................................................................................... 114 

3.2. Evlilik ....................................................................................................................... 115 

3.2.1. Evlenme Biçimleri ............................................................................................ 115 

3.2.2. Evlilik Yaşı ....................................................................................................... 117 

3.2.3. Evlilik Aşamaları .............................................................................................. 117 

3.2.3.1. Eş Seçimi ................................................................................................... 117 

3.2.3.2. Evlenme İsteği Belirtme ............................................................................ 118 

3.2.3.3. Düğürçü Getme/Kız Bakma/Kız Görme ................................................... 118 

3.2.3.4. Söz Kesmek ............................................................................................... 119 

3.2.3.5. Kalın Kesme/Başlık Parası: ....................................................................... 120 

3.2.3.6. Nişan .......................................................................................................... 121 

3.2.3.7. Çeyiz Hazırlıkları ...................................................................................... 122 

3.2.3.8. Okuntu ....................................................................................................... 122 

3.2.3.9. Gelin ve Güvey Elbisesi ve Tozak düzme ................................................ 122 

3.2.3.10. Nikah ......................................................................................................... 123 



vi 

 

3.2.3.11. Düğün ........................................................................................................ 123 

3.2.3.12. Boş Çalma ................................................................................................. 124 

3.2.3.13. Kına Gecesi ............................................................................................... 124 

3.2.3.14. Gelin Çangalı Gönderme ........................................................................... 125 

3.2.3.15. Yol Verme ................................................................................................. 125 

3.2.3.16. Gelin Günü ................................................................................................ 126 

3.2.3.17. Çeyiz Serme .............................................................................................. 127 

3.2.3.18. Gerdek Gecesi ........................................................................................... 127 

3.2.3.19. Gelin Görme .............................................................................................. 128 

3.2.3.20. Gelin Tarafının Yol Açması ...................................................................... 128 

3.2.3.21. Gelinlik Yapma ......................................................................................... 129 

3.3. Ölüm ........................................................................................................................ 129 

3.3.1. Ölüm Öncesi ..................................................................................................... 129 

3.3.1.1. Ölümü Düşündüren Ön Belirtiler Hayvanlarla ve Bitkilerle İlgili Olanlar ..... 

  ................................................................................................................... 130 

3.3.2. Ölüm Sırası ....................................................................................................... 132 

3.3.2.1. Ölümün Duyurulması ................................................................................ 132 

3.3.2.2. Ağıt Yakma ............................................................................................... 132 

3.3.2.3. Ölünün Hazırlanması ................................................................................. 133 

3.3.2.4. Ölünün Yıkanması ..................................................................................... 133 

3.3.2.5. Ölüye Elbise Giydirmek ve Ölüyü Kefenlemek ....................................... 133 

3.3.2.6. Cenaze namazı ........................................................................................... 134 

3.3.3. Ölüm Sonrası .................................................................................................... 137 

3.3.3.1. Dardan İndirme Töreni .............................................................................. 138 

3.4. Nurhak Türkmen Alevilerinde Yaylacılık Kültürü .................................................. 138 

3.4.1. Yayla şenliği ve Koç Katımı Şenliği ................................................................ 141 

3.4.2. Halk Takvimi .................................................................................................... 141 

3.4.3. Günün Bölümleri .............................................................................................. 141 

3.4.4. Aylar ................................................................................................................. 142 

3.5. Seyirlik Oyunlar ....................................................................................................... 144 

3.5.1. Çocuk Oyunları ................................................................................................ 145 

3.5.1.1. Çek Ayak Çık Ayak .................................................................................. 145 

3.5.1.2. Kel Kel Kel Garga ..................................................................................... 145 

3.5.1.3. Çelik Çomak .............................................................................................. 145 



vii 

 

3.5.1.4. Yüzük Oyunu ............................................................................................ 145 

3.5.1.5. Holgala Oyunu .......................................................................................... 146 

3.5.1.6. Çıldır Oyunu .............................................................................................. 146 

3.5.1.7. Boom ......................................................................................................... 146 

3.5.1.8. Petiç ........................................................................................................... 146 

3.5.2. Şenlik Oyunları ................................................................................................. 147 

3.5.2.1. Çomçalı Gelin ........................................................................................... 147 

3.5.2.2. Sarı Sarı Sarkıtan ....................................................................................... 147 

3.5.2.3. Gubuley Oyunu ......................................................................................... 147 

3.5.2.4. Gıngıç Oyunu ............................................................................................ 148 

3.5.2.5. Yordum Oyunu .......................................................................................... 148 

3.5.2.6. Divrik Oyunu ............................................................................................. 148 

3.5.2.7. Sinsini Oyunu ............................................................................................ 148 

3.5.2.8. Damat Asma Oyunu .................................................................................. 148 

3.6. Halk Hekimliği......................................................................................................... 149 

3.6.1. Ocaklar.............................................................................................................. 149 

3.6.1.1. Haney Garı Ocağı: (Yılancık Ocağı) ......................................................... 149 

3.6.1.2. Elif Ana Ocağı ........................................................................................... 150 

3.6.1.3. Kesiklerin Ocağı ........................................................................................ 150 

3.6.1.4. İmil (Yel) Ocağı ........................................................................................ 151 

3.6.1.5. Sarılık Ocağı .............................................................................................. 151 

3.6.2. İnsan Hastalıkları .............................................................................................. 151 

3.6.3. Hayvanlarda Olan Hastalıklar .......................................................................... 152 

3.7. Halk İnanmaları ....................................................................................................... 152 

 

SONUÇ .................................................................................................................................. 155 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 158 

EK 1- KAYNAK KİŞİLER LİSTESİ ................................................................................. 162 

EK 2- FOTOĞRAFLAR ...................................................................................................... 164 

SÖZLÜK ............................................................................................................................... 177 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 180 

 

  



viii 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

Akt : Aktaran 

Ed.  : Editör 

C.  : Cilt 

Hz.  : Hazreti 

Hzl.  : Hazırlayan 

Vs.  : Vesaire 

Vb.  : Ve benzeri 

KŞ.  : Kaynak Şahıs 

TTV.  : Typen Turkischer Volksmarchen 

TDK : Türk Dil Kurmu 

 

  



ix 

 

ÖZET 

Halk bilimi dalında derleme, toplumların maddi ve manevi kültürünü, inancını, 

edebiyatını kayda geçirilmesinde kullanılan önemli bir tekniktir. 

Bu çalışmada, Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen halkının kültürü ve edebiyatı derlenip, 

incelenmiştir. Teknolojinin gelişmesi, kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması, kırsal kesimden 

şehre göçün artması, sosyal ve ekonomik gelişmeler geleneksel yapının kaybolmasına sebeb 

olmuştur. Yazılı kaynaklarda yer almayan ancak halk arasında söz yoluyla nesilden nesile 

aktarılan kültür ananelerinin kaybolmaması ve gelecek nesillere aktarılması için derlenerek 

kayda geçirilmesi ciddi anlamda önem arz etmektedir. Nurak Alevi-Bektaşi halkının kültürel 

mirası tamamen yok olmadan yapılan bu çalışma ile halk edebiyatı ve halk kültürünün 

toplanması bakımından hem de bölgedeki Alevi-Bektaşi Türkmen halkının geçmişine ışık 

tutması bakımından faydalıdır. 

Bağlam merkezli olan bu çalışma, derleme yönteminin kuralları, sınıflamaları ve 

sınırlamalarının rehberliğinde Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen halkının kaynak kişileriyle yüz 

yüze görüşme yapılarak, gözlem ve örnek olay tekniklerinden de yararlanılarak hazırlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Alevi, Bektaşi, Türkmen, Halkbilimi, Halk Edebiyatı, Kültür. 

  



x 

 

SUMMARY 

NURHAK ALEVİ-BEKTASHİ TURKMEN FOLKLORE 

Compilation in folklore, it is an important technique used to record the material and 

spiritual cultüre, belief, literature of societies 

In this study, the culture and literature of the Nurhak Alevi-Bektashi Turkmen people 

were compiled and examined. The development of technology, the widespread use of mass 

media, the increase in migration from rural areas to the cities, and social and economic 

developments have caused the traditional structure to disappear. It is of great importance to 

compile and record the cultural traditions that are not included in the written sources but 

transferred from generation to generation by word of mouth. This studey, which was carried 

out without completelt destroying the cultural heritage of the Nurhak Alevi-Bektashi people, 

is benefical in terms of collecting folk literature and folk culture and shedding light on the 

past of the Alevi-Bektashi Turkmen People in the region. 

This context-centered study was prepared by making face-to-face interviews with the 

resource persons of the Nurhak Alevi Bektashi Turkmen People, using observation and case 

study techniques, under the guidance of the rules, classifications and limitations of the 

compilation method. 

Keywods: Alevi, Bektashi, Turkmen, Folklore, Folk Literature, Culture. 

 

 

  



xi 

 

ÖNSÖZ 

Kültür, toplumların geleneğini, yaşam tarzını, normlarını, örf ve adetlerini, inancını, 

sözlü ve yazılı edebiyatını, duygusal olaylar sonucu oluşan maddi ve manevi varlığını içinde 

barındıran bir terimdir. Toplumun kültürü yazı veya söz yoluyla kuşaktan kuşağa 

aktarılmaktadır. Bu süreçte bir önceki kuşaktan alınan kültür malzemeleri bir sonraki kuşak 

içerisinde değişerek ve kendisine yeni şeyler katarak devamlılığını sağlamaktadır. 

Kültür, zaman içerisinde çeşitli sebeplerden ötürü değişmiştir. Bu sebeplerden bazıları; 

teknolojinin gelişmesi, kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması, köylerden kentlere göçün 

artması, farklı kültürlerin birbiriyle etkileşim halinde bulunmasıdır. Bazı kültür öğeleri ise 

modern hayata ayak uyduramayıp kaybolmaya yüz tutmuştur. Bu nedenlerle kültür 

malzemelerinin daha fazla tahribata uğramadan ve yok olmadan derlenmesi, yazıya 

geçirilmesi ve yeni nesillere aktarılması gerekmektedir. 

Teknolojinin ve kitle iletişim araçlarının kültür üzerinde yarattığı tahribata rağmen  

Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmenleri kültürlerinin birçok malzemesini muhafaza etmeyi 

başarmıştır. Bunun en büyük muhafaza edicisi ise Alevi toplumlarının içe dönük, diğer 

kültürlere kapalı bir yapısının olmasıdır. 

Çalışmamızın amacı Nurhak Alevi-Bektaşi halkının kültürünü yazıya geçirilerek kayıt 

altına alınması, derlenip sınıflandırılması, kataloglaştırılması, yeni nesillere aktarılması ve 

incelenerek Genel Türk kültürü içindeki yerinin tesbit edilmesidir. Böylece, Nurhak halkının 

kültürünün ve edebiyatının unutulması engellenecek, sözlü kültür ürünlerinin yeni nesillere 

ulaşılması sağlanacaktır. 

Bu çalışma giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. 

Giriş kısmında çalışmanın amacı, konu ve saha sınırları, yöntemi ve verilerin 

toplanması, verilerin yazıya geçirilmesi ve değerlendirilmesi, kaynak kişi bilgileri, saha 

çalışması yaptığımız yörenin adının kaynağı, tarihi, coğrafi yapısı, iklimi, ekonomisi, nüfus ve 

idari durumu, ekonomik durumu ve ulaşım durumu yazılı kaynaklardan yararlanılarak bölge 

kısaca tanıtılmıştır. 

Çalışmanın birinci, “Alevi Türkmenlerin İnanç Yapısı” başlığı altında; Alevilik, 

Aleviliğin tarihsel gelişimi, Alevilik ve Bektaşilik ilişkisi, Aleviliğin diğer mezheplerle 

ilişkisi, Alevilik ve Kızılbaşlık adlandırılması araştırılıp aktarılmıştır. 

İkinci bölümde, Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen halkının edebiyat ürünlerinden olan 

“masal, fıkra, efsane, ağıt, türkü, mani, atasözü ve deyimler” derlenip, incelenerek yazıya  

geçirilmiştir. Üçüncü bölümünde ise sahada derlediğimiz folklor malzemelerinden 



xii 

 

oluşmaktadır. 

Çalışmanın değerlendirmesine literatür bilgilerle başlanılmış, ardından sahada 

derlenen malzemeler, müstakil kelimelerin korunmasına dikkat edilerek ve ses değişmelerine 

müdahalede bulunularak aktarılmaya çalışılmıştır. 

Derleme esnasında kaydedilen mahalli kelimelerin, çalışmanın sonundaki sözlük 

bölümünde açıklaması yapılmış, kaynak kişilerin adı, soyadı, eğitim durumu, yaşı ve yaşadığı 

yer ile ilgili bilgiler ise kaynak kişi tablosunda belirtilmiştir. 

Sonuç bölümünde ise, tez çalışmasının içeriğinden yola çıkarak değerlendirilmiş ve 

ulaşılan sonuçlar ile önerge verilmiştir. 

Saha çalışması esnasında gösterdikleri ilgiden dolayı Nurhak Alevi Bektaşi Türkmen 

halkına teşekkürü bir borç bilirim. 

Tez çalışması süresince desteklerini bir an dahi esirgemeyen anneme ve babama 

teşekkür ederim. 

Çalışmamın derleme aşamasında ve yazıya geçirilme sürecinde bilgisi ve birikimiyle 

yolumu aydınlatan, zengin kütüphanesinin kapılarını bana sonuna kadar açan, deneyimleriyle 

bana yol gösteren kıymetli hocam Prof. Dr. Zekeriya KARADAVUT’a şükranlarımı sunarım. 

 

Songül CÜCÜK  

Antalya, 2022 

 



 

GİRİŞ 

Araştırmanın Amacı 

Halk bilimi, bir ülkenin veya bir bölgenin halkına ait maddi-manevi bütün kültür 

malzemelerini bilimsel yollarla derleyen, sınıflandıran, değerlendiren ve bunların sistematik 

açıklamasını yorumlayarak yapan bir bilim dalıdır. İnsanın, doğumdan ölüme kadarki 

yaşantısında bulunan, anlam katan, olgunlaştıran, hayatının her alanına etki eden tüm kültürel 

unsurlar, görenekler, gelenekler, inançlar, maddi varlıklar, sözler, davranış ve tutumlar halk 

biliminin dinamik yapısını oluşturur. 

Halk Edebiyatı ve Halk bilimi ürünlerinin büyük çoğunluğu, kaynağı anonimleşmiş 

sözlü ürünlerden oluşmaktadır. Eski zamanlarda dil aracılığıyla geçmişi gelecek yıllara 

aktaran insanoğlu, gelişen teknoloji ve kitlesel iletişim araçlarının olumsuz etkileri karşısında 

tahribe uğramış, yok olmaya yüz tutmuştur. Her yörenin kendine özgü olan halk bilimi  ve 

halk edebiyatı ürünleri kültürün aktarımı ve devamlılığı açısından büyük önem arz etmektedir. 

Bu nedenle folklorik malzemelerin kayıt altına alınması ve saklanması gerekmektedir. Bu 

çalışma ile Nurhak Alevi-Bektaşi halkının kültürünü ve edebiyatını derlemek, kayıt altına 

almak, gelecek nesillere aktarmak ve bu alanda yapılacak çalışmalara da katkıda bulunmak 

amaçlanmıştır. 

Araştırmanın Saha ve Konu Sınırları 

Nurhak Alevi- Bektaşi halkının halk edebiyatı ve folkloruna ait malzemeleri sistematik 

bir şekilde kayıt altına almak, aynı zamanda tarihi, kültürü ve inanç sistemini ilgilendiren 

bilgilerin tespit edilerek yazıya aktarılması gerekmektedir. Bu sebeple araştırmalar Nurhak 

merkez ve Türkmen-Alevi köylerinde yapılmıştır. Araştırmamızın coğrafi alanı, Nurhak 

merkez ve Türkmen- Alevi köyleridir. Konu sınırı ise Nurhak’ta yaşayan Türkmen- Alevilerin 

yaşam tarzı, geleneği, kültürü, edebiyatı, inanç unsurlarıdır. 

Araştırmanın Yöntemi Ve Verilerin Toplanılması 

Çalışmaya literatür taraması yapılarak başlanmış ve çalışma Bağlam merkezli yöntem 

ile hazırlanmıştır. Saha çalışmasına çıkmadan önce Nurhak’ın haritası incelenmiş, Alevi- 

Türkmen nüfusunun yoğun olarak yaşadığı köyler tespit edilmiştir. Kaynak kişilerin 

belirlenmesinde ve onlara ulaşımda yöreyi iyi tanıyan kılavuz kişilerden, köy muhtarlarından, 

Nurhak Hacı Bektaşi Veli Vakfı yöneticilerinden yararlanılmıştır. Ayrıca yörede yaşayan 

halkın son çınarlarına ve sadece köyde yaşamını sürdürmüş olan, gelenek ve göreneklere 



2 

 

hakim şahıslara ulaşılmıştır. Tezimizde gözlem ve görüşme yöntemi kullanılarak yöredeki 

halk kültürü ve edebiyatı malzemeleri derlenmiştir. Gözlem tekniklerinden “katılımlı gözlem” 

tekniği kullanılarak yörede yaşayan şahısların arasında uzun süre bulunarak sağlıklı bilgilere 

ulaşılmaya çalışılmıştır. Kaynak kişilerle ise “görüşme” yöntemi kullanılmış,  seyircili ve 

seyircisiz ortamlarda bilgi alınmıştır. Alan araştırmasına başlamadan önce kaynak kişilere 

sorulacak sorular hazırlanmıştır. Soruların hazırlanmasında Metin Ekici’nin “Halk Bilgisi 

(Folklor) Deleme ve İnceleme Yöntemleri” adlı kitabından yararlanılmıştır. Mümkün 

olduğunca kaynak kişiyi sıkmadan sohbet havasında, sorulan soruların cevapları alınmaya 

çalışılmıştır. Sorular görüşme tekniği ile kaynak kişilere sorulmuştur. Kaynak kişilerin 

unutmasını engellemek için ipucu amacıyla örnekler verilmiş, hatırlaması sağlanmıştır. 

Çalışmanın gidişatına göre sorular güncellenerek farklı konulara değinilmiştir. Çalışma 

sürecinde yapılan bütün görüşmelerde kaynak kişinin rızası alınarak ses kaydı yapılmıştır. 

Kaynak kişilerin yanına gitmeden önce samimi bir bağ kurabilmek amacıyla küçük hediyeler 

ve ikramlıklar alınmıştır. Kendini güvende hissetmeleri ve rahat konuşabilmeleri için kaynak 

kişilerin tanıdığı bildiği kimseleri de yanında bulundurarak görüşme yapılmıştır. Ses kaydı 

yapmak istemeyen kaynak kişilerin verdiği bilgiler yazı aracılığıyla kayıt altına alınmıştır. 

Yazı yoluyla aktaramayacak kadar hacimli olan bilgileri ise, yöre halkına; “ses kayıtlarının 

herhangi bir mecrada paylaşılmayacağı ve sadece tarafımızca dinleneceği sözü verilerek” 

kayıt yapılmıştır. Yörede adını vermek istemeyen üç tane kaynak kişi bulunmaktadır. Bu 

kişileri ise Kaynak kişi tablosuna “adını vermek istemeyen kaynak kişi” notu ile aktarılmıştır. 

Kaynak kişiler, geçiş dönemleri hakkında bilgi verirken daha rahat bir tavır 

sergilemişlerdir. Bildikleri her şeyi aktarmak istedikleri için zaman zaman birbirlerinin  

sözünü kesmiş, bazen de kendileriyle ilgili anılar aktarmaya çalışmışlardır. Bu durum konunn 

dağılmasına sebep olmuştur. Ancak bu durrumun araştırmayı olumsuz anlamda etkilememesi 

için hoşgörüyle karşılanmış, sorulan soru tekrardan güncellenerek kaynak kişiye 

yönlendirilmiştir. 

Halk bilimi ürünleri icra esnasında derlenmeye çalışılmıştır. Özellikle Halk oyunları 

ve Cem ayinlerine katılmaya çalışılmıştır. Ancak bazı ritüellerin günümüzde yapılmaması 

nedeniyle sadece kaynak kişilerden alınan bilgilerle yetinilmiştir. 

Folklor malzemesinin eksiksiz bir şekilde aktarılması için bir takım zorlukları da söz 

konusudur. Özellikle Alevilik üzerinde sorulan sorularda bazı kaynak kişiler çekimser 

kalmışlar, bilgi vermek istememişlerdir. Kaynak kişilerin kaygısını gidermek amacıyla 

çalışmanın amacını, üniversite destekli olduğu uzun uzadıya aktarılmıştır. Kendi ailemin de 

Alevi olmasından dolayı kendimi tanıtarak, güven ortamı oluşturulmaya çalışılmıştır. Bir 



3 

 

diğer zorluk ise kadın kaynak kişilerin seslerinin kaydedilmesini istememiş ve özellikle geçiş 

dönemlerden olan “evlilik” hakkında bilgi vermek istememişlerdir. Çalışma yapılan bazı 

köylere ulaşım zorluğu yaşanmış, belli bir bölgeye kadar motorlu taşıt ile gidilmiş, daha sonra 

ise yaya ve eşek ile yola devam edilmiştir. Yaylalarda yapılan saha çalışmasında ise uzun süre 

yaylacılar arasında barınılmış, onların yaşam tarzı, kültü hakkında doğru bilgilere ulaşılmaya 

çalışılmıştır. Bu süreçte havanın soğuk olması, kaynak kişilerin tarlada veya hayvanların 

yanında işi olması saha çalışmasında yaşanan bir diğer zorluklardandır. 

Derleme esnasında telefon kullanılarak ses kaydı alınmış ve fotoğraf çekilmiştir. 

Fotoğraflar ve ses kayıtları kaynak kişilerin izinleri alınarak kullanılmıştır. Saha çalışmasına 

başlamadan önce Nurhak merkez ve köyler birer defa gezilip kaynak kişi ve malzeme  

taraması yapılmıştır. Daha sonra ise malzemelerin yoğunluğuna göre her köye en az üç gün 

ziyarette bulunulup malzeme toplanmıştır. Çalışmanın hazırlanması iki yıl sürmüştür. 

Malzemeler toparlandıktan sonra belli bir düzen içerisinde yazıya geçirilmiştir. Yazıya 

geçirilme sırasında derlenen malzemeler titizlikle dinlenmiş, doğru ve eksiksiz bir şekilde 

aktarılmaya çalışılmıştır. 

Verilerin Yazıya Geçirilmesi ve Değerlendirilmesi 

Saha çalışmasının sonunda elde ettiğiniz malzemeler iki yıllık bir çalışmanın 

sonucudur. Kayıt altına aldığımız bütün malzemeler bilgisayar üzerinde yedeklenmiştir. Ses 

kayıtları titizlikle dinlenmiş, her kelimenin yerel söylenişini bozmadan yazıya geçirilmiştir. 

Bazı ses kayıtları kalabalık ortamlarda alındığı için içinde, uğultulu ve anlaşılması zor sesler 

barındırmıştır. Bundan ötürü yazıya geçirme aşamasında zorlanılmıştır. Malzemeler yazıya 

geçirilmesi aşamasında yazı dili olarak Türkiye Türkçesi kullanılmıştır. Çalışmamız sözlü 

kültüre dayalı olmasından ötürü mahalli dil özellikleri çok fazla görülmüştür. Orijinalliğinin 

bozulmaması için mahalli kelimelere müdahale edilmemiş, kelimenin anlamı ise çalışma 

sonunda Sözlük kısmında verilmiştir. Derlenen malzemeler konularına göre gruplandırılmış  

ve kendi içerisinde tasnif yapılmıştır. Halk bilimi başlığı altında incelediğimiz kısımlarda 

kaynak kişiler malzemeleri kendi yaşadığı olayları örnek olarak anlattığı için bu malzemeleri 

tırnak içerisinde, italik yazı stiliyle aktarılmıştır. Aktarılan malzeme metninin yanına ise 

kaynak kişi numarası aktarılmıştır. 

Çalışma Nurhak Alevi-Türkmen halkının, kültürünün ve edebiyatının tamamına yer 

verildiği söyleneceği gibi, araştırmanın eksiksiz olduğu da iddia edilmemektedir. 



4 

 

Kaynak Kişi Bilgileri 

Saha çalışmasında doğru ve sağlıklı bilgilere ulaşılabilmesi için kaynak kişi seçimini 

iyi yapmak gerekmektedir. Derleyici, saha çalışması esnasında kaynak kişilerle samimi bir 

iletişim kurması gerekmekte ve güven ortamı yaratmalıdır. Araştırmacı, kaynak kişi ile doğru 

bir iletişim kuramadığı takdirde doğru ve ayrıntılı bilgi alması zorlaşacaktır. Derlemeye 

başlamadan önce kaynak kişilere, derlemenin amacı anlatılmalı ve güven ortamı 

yaratılmalıdır. Kaynak kişi seçiminde yöreyi iyi bilen kişilerden yardım alınması 

gerekmektedir. Bu çalışmada, kaynak kişilerin en yaşlısına ve hayatını tamamen köyde 

geçirmiş olan kişilere ulaşılmaya çalışılmıştır. Çalışma süreci boyunca 56 tane kaynak kişi ile 

görüşülmüştür. Bunlardan 23’ü erkek, 33’ü kadındır. Kaynak kişilerden üçü üniversite 

düzeyinde eğitim almış, beşi lise düzeyinde eğitim almış, bir kısmı ilköğretim ve ortaöğretim 

düzeyinde eğitim almış, çoğunluğu ise ümmi’dir. Kaynak kişilerin hakkındaki bilgileri 

göstermek için, kaynak kişi tablosu oluşturulmuştur. Bu tablo; “isim-soyisim, yaş, eğitim 

durumu, ikahmet yeri, derlemenin ortamı” olmak üzere altı başlıkta tasnif edilmiştir. 

NURHAK HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

Nurhak İlçesi Adının Kaynağı 

Nurhak, tarihi kaynaklarda “Nurhak veya Nur-u Hak” olarak geçmektedir. Nurhak adı, 

Arapça Nur ve Hak kelimelerinin birleşmesinden oluşmuştur. Nurhak adıyla ilgili geleneksel 

bazı açıklamalar vardır. Nurhak; adını, eteklerinde kurulduğu 3090 metre yüksekliğindeki 

Nurhak Dağı’ndan almıştır. Nurhak Dağı’nın geceleri ay ışığında parlamasından ötürü ışık 

manasına gelen nur kelimesini hak etmesinden yola çıkılarak Nurhak adı verilmiştir. Bu 

parlaklık Hakk’ın (ışığı) olarak görüldüğü için Nuru Hak denmiştir. Bu parlaklığın sebebi 

kimilerine göre dağdaki madenlerdir. Kimilerine göre de bölgedeki manevi değerlerdir. 

Nurhak Dağı üzerinde, etrafında ve Nurhak sınırları içinde birçok türbe, ziyaret yeri ve 

mezarlık vardır. Nurhak adı üzerinde; Nurhak’ın etrafındaki ziyaret yerleri, türbeler, savaşlar, 

efsaneler de etkili olmuştur(Aksu, 2019: 15). 

Nurhak’ın Tarihi 

a) Tarih Öncesi Dönemlerde Nurhak 

Nurhak’ın güneydoğusunda yer alan Pazarcık Ovası ve ovalara açılan vadilerde Alt 

Paleolitik kültürlere ait çakmaktaşından yontulmuş çok sayıda alet ele geçirilmiştir. Akdemir 

Deresindeki buluntular insanlık tarihini günümüzden yaklaşık 300.000 yıl öncesine 

götürmektedir. Nurhak’ın da içinde bulunduğu Maraş bölgesi yaklaşık 9 bin yıllık bir 

yerleşme tarihini barındırır. M.Ö. 7. Binyılda Maraş bölgesi Mezopotamya kaynaklı Halaf 



5 

 

Kültürü’nün etki alanındadır. Bu kültürün izleri halen kazıların devam ettiği Domuztepe başta 

olmak üzere birçok yerleşme alanında izlenebilmektedir. Bölgedeki yerleşme yoğunluğu İlk 

Tunç Çağ’ın başlarından itibaren artar. M.Ö.3. bin yılda sayıları hızla artan, çoğunlukla küçük 

boyutlu bu köy yerleşmelerinde halk çiftlik ve hayvancılıkla uğraşmaktaydı. Bölgeyi 

çevreleyen yüksek dağlarda ve otlak bakımından zengin yaylalarda olasılıkla yarı göçebe 

yaşam tarzı sürdürülmekteydi. Bölgede İlk Tunç Çağı’ndan kaldığı düşünülen birçok höyük 

bulunmaktadır (Aksu, 2019: 25). 

b) Asurlular-Persler-Makedonyalılar-Selefkoslar-Kommagene Krallığı Döneminde 

Nurhak 

Nurhak ve çevresi, Hititler döneminden önce bir yaşam alanı olarak karşımıza çıkar. 

Nurhak coğrafyasında hüküm süren Luvilerin tarihleri, M.Ö. 2300’lere kadar çıkmaktadır. 

Luviler, Toros Dağları ve kuzeyi ile Maraş bölgesine hakim olmuşlardır. Ancak Nurhak’ın 

şehir kimliği kazanması Hititler dönemindedir. M.Ö. 2000-1200 yılları arasında Hitit 

İmparatorluğu dönemidir. Daha sonra geç Hitit döneminde de Nurhak önemini korumuş ve 

yaşam alanı olmayı sürüdürmüştür. Hititlerden sonra Nurhak ve çevresini M.Ö. 720-612 

yılları arasında Asur egemenliği altında görmekteyiz. Medlerin M.Ö. 612 Yılında Asur 

devletine son vermesiyle beraber bölgede Med hakimiyeti başlamış ve M.Ö. 333 yılına kadar 

devam etmiştir. Nurhak, Medler-Persler döneminde Kapadokya eyaletine bağlı bir yerleşim 

yeridir. M.Ö. 333 yılından 323 yılına kadar yaklaşık 10 yıl Makedonyalıların hakimiyeti 

altında kalan Nurhak coğrafyası daha sonra M.Ö. 323 yılında M.Ö. 64 yılında Büyük Roma 

İmparatorluğu hakimiyetine girene kadar Selefkoslar hakimiyeti altında kalmıştır. Roma 

dönemi içerisinde M.Ö. 163 yılından M.S.72 yılına kadar da Kommagene Krallığı’nın da bu 

bölgede hakimiyet kurduğu görülür (Aksu, 2019: 45). 

c) Büyük Roma İmparatorluğu Dönemi 

Romalılar, M.Ö. 192 yılında Anadolu’ya girerek Toroslar’a kadar Batı ve İç 

Anadolu’yu Selefkuslar’ın elinden alarak kendilerine bağladılar. M.Ö. 64 yılına kadar 

Selefkuslar’a bağlı kalan Nurhak ve çevresi bu krallığın merkezi Antakya’nın, Romalılar 

tarafından alınmasıyla bu devletin eline geçti, nurhak’ın güneydoğu bölgesinde bulunan 

Kommegenler, Romalıları bir hayli uğraştırarak ihtilaller çıkardılar. Bazen bağımsız, bazen de 

Roma’ya bağlı oldular. Başkenti Samsat olan Kommegene krallığı, Nurhak bölgesini de 

yönetti. Roma İmparatorluğu’nun M.S. 395 yılında doğu ve batı olarak ikiye ayrılmasından 

sonra Nurhak, Doğu Roma sınırları içerisinde kalmıştır (Aksu, 2019: 47). 

Büyük Roma döneminden kalma eserler şunlardır; 



6 

 

Nurhak Kalesi, Karadede Kalesi, Tahtalı Kalesi, Söğütlü Kalesi, Şerbet Kalesi, Lorşun 

Hanı, Tahtalı Hanı, Yılan Ovası Hanı 

d) Selçuklu Döneminde Nurhak 

Selçuklular zamanında, Maraş ve Elbistan, çoğu zaman ayrı birer idari birimler olarak 

yönetiliyordu. Maraş’ı Hüsameddin Hasan soyundan gelen valiler yönetirken Nurhak’ın da 

içinde bulunduğu Elbistan bölgesi genellikle Selçuklu hanedanına mensup melikler tarafından 

idare edildiği gibi bazı zamanlarda önemli ümareler tarafından yönetilmekteydi. Bundan 

dolayı Elbistan ve Nurhak’ın, Maraş hudutlarına dahil olmadığını görürüz (Aksu, 2019: 77). 

Selçuklu dönemine ait eserler şunlardır; Zilli Han, Nurhak Hanı, Çevirme Hanı 

Kamereddin Hanı. 

e) Dulkadir Beyliği Dönemi 

1335 yılında İlhanlı Hükümdarı Ebu Said Bahadır Han’ın ölümü üzerine İlhanlı 

Devleti yıkılmaya başlamış ve bölgedeki Moğol tehtidi ortadan kalkmıştır. Rahat bir nefes 

alan bölge Türkmenleri ve onların Elbistan’daki lideri Taraklı Halil Bey, Memluk sultanına 

giderek Elbistan’ın naipliğini istedi ve memluk sultanı da bu teklifi kabul ederek Halil Bey’i 

Elbistan naipliğine atadı. Elbistan bölgesinde gözü olan birbaşka Türkmen beyi ise Birecik 

taraflarında oturan Karaca Bey’dir. Karaca Bey; oğlu Halil’i, Elbistan’daki Taraklı Halil’in 

üzerine gönderdi, iki tarafın mücadelesinde Karaca Bey’in oğlu Halil galip geldi. Durumu 

yakından takip eden Memluk sultanı en-Nasır, iki Türkmen beyini de Mısır’a çağırıp onları 

mülakata aldı ve tercihini Karaca Bey’den yana kullanarak onu Türkmenlerin emiri ilan ettti. 

Mısır sultanı, daha sonra iki beye de hediyeler verdi. Karaca Bey, Kahire’den sultan gibi 

uğurlandı ve böylece 1337 yılında Dulkadir Beyliği kurulmuş oldu (Aksu, 2019: 113). 

f) Osmanlı Devleti Dönemi 

Nurhak ve çevresi, son Dulkadir Beyi olanŞehsuvaroğlu Ali Bey’in 1522 yılında 

öldürülmesinden itibaren Osmanlı’ya dahil olmuş ve bölgese Osmanlı hakimiyeti resmi olarak 

başlamıştır. 1522 yılında 81 sayfalık Maraş Tımar Tevcih hazırlanmış, 1525 veya  1526 

yılında da bölgenin ilk ayrıntılı tahriri yapılmıştır. Bu defterden edindiğimiz bilgilere göre 

Nurhak nahiyedir. 10 ile 40 yıl arası yenilenen bu defterler, aynı zamanda arazi ihtilafları için 

kesin delil hükmünde olan defterlerdir. Nurak, osmanlı dönemi ilgili ayrıntılı bilgileri de bu 

defterlerden öğrenmekteyiz (Aksu, 2019: 125). 



7 

 

Nurhak’ın Coğrafi Yapısı ve İklimi 

Nurhak; Akdeniz Bölgesi’nin doğusunda, Doğu Anadolu Bölgesi’nin batısında, 

Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nin kuzeybatısında yani bu üç bölgenin birleştiği noktada yer 

alır. Akdeniz Bölgesi’nin Adana Bölümünde yer alan Nurhak, bağlı olduğu 

Kahramanmaraş’ın kuzeydoğusundaki Toros Dağları’nın uzantısı olan 3090 metre 

yüksekliğindeki Nurhak Dağı’nın güney eteklerinde kurulmuştur. Nurhak, 37 derece kuzey 

enlemi ve 37 derece doğu boylamı üzerinde yer alır. Nurhak’ın kuzeybatısında Elbistan, 

güneyinde Çağlayancerit, batısında Ekinözü, doğusunda Malatya’nın Doğanşehir, 

güneydoğusunda Adıyaman’ın Gölbaşı ilçesi ve güneybatısında On İki Şubat merkez ilçe 

bulunur. Kahramanmaraş 2012 yılında büyükşehir oldukran sonra il idari yapısı yeniden 

yapılandırılmıştır. 2003 yılı verilerine göre Nurhak’ın yüzölçümü 1219 km²’dir. Nüfus 

yoğunluğu 14 kişiyle en az olan ilçedir, il ortalaması ise 70’dir(Aksu, 2019: 23). 

Nurhak’ın Ekonomisi 

Ekonomisi genel olarak tarım ve hayvancılığa dayanmakla birlikte, küçük çaplı ticari 

işletmelerde bulunmaktadır. Tarım ve hayvancılık daha çok küçük aile işletmeciliği şeklinde 

olup, sulanabilir tarım arazisinin de azlığı sebebiyle ekonomik getirisi düşük kalmaktadır. 

5000 hektar olan toplam tarım arazisinin 20000 hektar sulanabilir kısmından 1000 hektar 

sulşanabilmektedir. İlçe genelinde tarım ürünleri işleyerek, ekonomiye kazandıracak sadece 

bir adet işletme bulunmaktadır. İlçenin gerek iklim yapısıgerekse coğrafi yapısı itibarıyla 

bitkisel tarımdan ziyade hayvancılık daha avantajlı bir konumdur. İlçe genelinde bulunan 

yayla ve mezralar küçükbaş hayvancılığa son derece müsaittir. Ancak hayvancılık konusunda 

üretilen ürünleri işleyip değerlendirebilecek entegre tesislerinin olmayışı dezavantaj olarak 

görülmektedir. Ayrıca ilçede bağbahçe tarzı tarım uygulamaları, özellikle de elma veçilek 

üretimi konusunda kaymakamlığın da desteğiyle ilçe genelinde bulunan yayla ve mezralar 

özellikle de son yıllarda bir atılım olmuştur. Bu sektör organik tarım uygulamaları  

bağlamında geliştirilmeye müsait olarak değerlendirilmiştir 

(http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327ET:02.05.2015). 

Nurhak’ın Ulaşımı 

Kapıdere ve Elbistan yolu olmak üzere Nurhak’a iki farklı yerden giriş yapmak 

mümkündür. Nurhak’ın yolları kullanılabilir durumdadır. Köylere giden yolların vazıları 

patikadır. Ancak ilçe merkezindeki yollar asfalttan yapılmıştır. Bu yollar yaz-kış kullanılır 

durumdadır. Нayla yollarının ise yapımına başlanmıştır (Aksu, 2019; 76). 

  

http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327ET%3A02.05.2015)
http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327ET%3A02.05.2015)


8 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. ALEVİ TÜRKMENLERİN İNANÇ YAPISI 

1.1. Alevilik 

Şemsettin Sami, Alevi’nin tanımını Kamus-ı Türki’de “Hazret-i Ali bin Ebi Talip ile 

Fatmatü’z-Zehra binti Resulillah sülale-i tahiresinden olan sadat ve şürefaya vasıf olan, Hz. 

Ali efendimize intisap ve tarafgirlik edip sair ashab-ı kirama suver ve derecat-ı muhtelifede 

tercih edenlere ve turruk-ı aliyeye tabi olup Hazreti müşarunileyhin intisabıyla müftehir 

bulunanlara vasıf olur: Onlar Alevidir.” şeklinde aktarmıştır (2010;48). Ansiklopedik Alevi 

Bektaşi Terimler Sözlüğü’nde ise alevi kelimesi şu şekilde açıklanır; “Hz. Ali’ye bağlılık 

noktasında birleşen çeşitli dini ve siyasi gruplar için kullanılan bir terim. Ali’ye mensup, 

Ali’ye ait anlamlarına gelen bu kelimenin çoğulu “Aleviyye ve Aleviyyun” şeklindedir(2019: 

47). İslam tarihinde, mezhep ve tarikat edebiyatında, Arapça dil kaidesine göre, Hz. Ali’yi 

sevmek ve saymak, “Aleviyet”, “Alevilik” kelimeleri ile ifade edilmiştir(Eröz, 1990: 33). 

Arapça’da “Ali’ye mensup, Ali’ye ait” anlamına gelen “Alevi” kavramının bilim adamlarınca 

“Hz. Ali’ye taraftar olma, onun yolundan gitme” anlamlarında kullanıldığı ifade edilmektedir. 

Sözcüğün çoğulu Aleviyye ve Aleviyyun’dur” Burhan-ı Katı, sözlüğünde “Aleviyan” sözcüğü 

karşılığında İmam-Ali evlatları denmekte ve halen seyyidler ve şerifler için kullanıldığı İfade 

edilmektedir(Yaman, 2007: 18). Arapça’da “Ali’ye mensup, Ali’ye ait” anlamına gelen Alevi, 

İslam tarihi ve tasavvuf edebiyatında ise, “Hz. Ali’yi sevmek, saymak ve her hususta ona  

bağlı olmak” anlamlarında kullanılmıştır. Bu bakımdan ona bağlı olan herkese “Alevi” 

denir(Fığlalı,1991;07). Özkırımlı ise “Alevi sözcüğününtıpkı Abbasoğılları’na Abbasi, 

Haşimoğulları’na Haşimi denilmesi gibi Alioğulları anlamında kullanıldığı ve bir anlam 

genişlemesi ile Ali yandaşlarını da kapsadığını belirtmiştir(Özkırımlı’dan akt. Töret, 2017: 

63). İslam içinde Ali yandaşlığı, peygamberin ölümünden sonra başlar. Alevilik, “Ali’yi 

tutan”, “Ali’nin yoluna giden”, “Ali’ye bağlanan” gibi anlamlara gelir(Bozkurt, 2005: 01). 

Noyan’ın tanımlaması ise şu şekildedir; 

Alevi sözcüğü Arap dilinde, “Ali’ye ait, Ali’den yana”, anlamına gelen bir sözcüktür. 

Türk Tasavvufunda Hz. Ali’ye, Ehl-i Beyt’e ve Hz. Muhammed’in soyundan olan on iki 

İmam’a bağlı olanlara da Alevi derler. Aleviler, Hz. Peygamberin amcası oğlu, damadı ve en 

yakını olan HZ. Ali’yi, onun en üstün bilgili, faziletli sahibesi olarak tanırlar. Hz. 

Muhammed’in veda haccı dönüşünde, Gadir-i Hum’daki konuşmasında Ali’yi öğücü birçok 

hadisler söyleyerek, vefatından sonra onun imamlığa gelmesi için vasiyette bulunduğunu 

kabul ederler(2006: 146). 



9 

 

Sonuç olarak Alevilik hakkında birçok yapılan tanımlar ve ileri sürülen düşünceler 

mevcuttur. 

Nurhak’taki Alevi Türkmenlerin ise, Alevilik hakkında yaptığı tanımlar şınlardır; 

Alevilik, “Hak yoludur. Ali’nin yanında olup, Muaviye’ye lanet okuyanlara “Alevi” 

denir. K.Ş.01 

Alevi isen “eline, beline, diline sahip olacaksın”, hoşgörülü olacaksın, godan 

gıybetten kaçınacaksın. Kötü konuşmayacak, kötü görmeyecek, kötüye dokunmayacaksın, dört 

kapıya kırk makama uyacaksın. K.Ş.02 

Eskiden alevi olmak için yol değil, bel çocuğu olman gerekirdi. Yani soyunun Hz. 

Ali’ye dayanması, ocak olması gerekirdi. Simdi Alevi’yim deyip, eline saz alan çıkıyor 

meydana. K.Ş.03 

1.1.1. Aleviliğin Tarihsel Gelişimi 

Aleviliğin doğuşu Hz. Muhammed’in vefatından sonra cereyan eden olaylara 

dayanmaktadır. İslam âlemi, Peygamberin vefatından sonra kendilerine yeni bir lider seçme 

arayışı içerisine girmişlerdir. Bu süreçte gerçekleşen siyasi ve dini ayrılıklar karışıklığa neden 

olmuştur. Yaman, bu durumu şu şekilde aktarmaktadır; 

Hz. Muhammed daha sağlığında birçok kez damadı ve amcasının oğlu Hz. Ali’nin yerine geçeceğini 

vurgulamıştı. Hz. Muhammed’in soyu, kızı Hz. Fatıma’yı eş olarak verdiği Hz. Ali’den devam etmişti. 

Hz. Muhammed Mekke’ye Hicret ettiği zaman da ailesine ve işlerine bakmak üzere Hz. Ali’yi yerine 

bırakmıştı. Üstelik Peygamber Hz Ali’nin katıldığı hemen hemen bütün savaşlarda onu komutan olarak 

atamıştı. Bilindiği üzere Hz. Muhammed Veda Haccı dönüşünde (632) Gadir Hum adlı yerde 

beraberindeki Müslümanlarla konaklayarak bir konuşma yapmış ve bu konuşmasında Hz. Ali’nin 

müslümanlara önder yani halife tayin olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca ölmeden önce Hz. Muhammed, 

“Bana bir kalem ve kağıt getirin size bir vasiyet yazdırayım ki, benden sonra ihtilafa düşmeyesiniz” 

demiş ancak bu isteği yerine getirilemeden vefat etmiştir.  Hz. Ali ve diğer aile üyeleri defin 

işlemleriyle uğraşırken Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer hilafet kavgasına tutuşmuş ve Hz. Ebubekir halife 

olmuştur (2007: 71-72). 

Şener ise bu olayı şu şekilde aktarmaktadır; 

Hz. Muhammed’in sağlığında, İslamiyet içinde önemli bir ayrılık bulunmamaktadır. Müslümanlar 

arasında bazı ihtilaflar olsa da, bir bölünme söz konusu değildir. İlk ve en önemli bölünme, Hz. 

Muhammed’in vefatından hemen sonra, hatta peygamberin cenazesi henüz kaldırılmadan ortaya 

çıkmıştır. İlk müslümanlar ve akraba çevresi onun ölümünü henüz kabul edememişerdir. Buna rağmen 

Hz. Ayşe, Hz Ali, Hz Fatma ve diğer yakınları, Peygamberin ölümünün yarattığı üzüntüyü yaşayıp, 

cenazenin defin işleriyle uğraşırken, Ebubekir, Ömer, Osman ve onlarla birlikte birkaç kişi bir evde 

toplanarak Ebubekir’i Hz. Muhammed’ten sonra halife olarak seçmişlerdir. Bu duruma başta Hz. 



10 

 

Muhammed’in en yakınları karşı çıkmışlar ve Hz. Muhammedin doğal halefinin Ali olduğunu 

savunmuşlardır. Bu İslamiyet içerisinde çağlar boyu süren bölünmenin tohumlarını ekmiştir(Şener’den 

akt. Töret, 2017: 86). 

Araştırma alanında kaynak kişilerimiz Aleviliğin menşei ile ilgili şu bilgileri 

aktarmıştır; 

Alevilik, Hz. Ali’nin halife seçiminde haksızlığa uğramasından dolayı Ali 

taraftarlarının birleşmesiyle ortaya çıkmıştır. (K.Ş.04) 

HZ. Muhammed vefat ettikten sonra peygamberi sırlamadan Hz. Ebubekir ve diğerleri 

de başta olmak üzere herkes halifelik derdine düştü. O arada Ali peygamberin cenazesiyle 

ilgileniyordu. İçerde oynanan Alicengiz oyunundan habarı yoktu. Ali, peygamberin defin 

işleriyle uğraşırken toplaşıp halife olarak Ebu Bekir’i seçiyorlar. Ali ve Aliciler buna karşı 

çıkıyor. Hz. Ali benim evde toplanın diyor. Herkes Hz Ali’nin evine koşuşuyor. Koşarken de 

birbirine “Ali’nin evine!” diye bağrışıyorlar. Sonra da bu bağrışlar alevi alevi diye 

yükselince bizim adımız “Alevi” kalıyor. (K.Ş.01) 

1.1.2. Alevilik ve Bektaşilik 

Genel olarak Alevilik ve Bektaşilik birlikte anılmakta hatta eş anlamlı olarak 

kullanılmaktadır. Ancak Alevilik ve Bektaşilik arasında az da olsa farklar vardır. Velayettin 

Ulusoy’a göre Alevilik, Hz. Ali’yi seven, onun islam anlayışını ve yorumunu benimseyen bir 

inanış sistemidir. Bektaşilik ise, Hacı Bektaş Veli’den sonra ortaya çıkmış, zaman içinde 

yıpranmış olan Aleviliğin o günkü sosyal yapıya uygun hale getirilmiş şeklidir(Töret, 2017: 

88). Atalay ise Bektaşiliğin, Alevilik kılığında Anadolu’nun birçok yerine yayıldığını ve 

Rumeli, Bulgaristan, Yunanistan’da da yaygın olduğunu aktarmıştır(2015: 82). Köprülü, 

Alevilik ve Bektaşiliğin, inanç olarak aynı, toplum olarak ayrı olduğunu belirterek, Aleviliği, 

köylülere, Bektaşiliği ise şehirlilere tahsis etmiştir(Köprülü’den akt. Töret, 2017:89). 

Özkırımlı ise Alevilik ve Bektaşilik arasındaki farkı; “Aleviliğin, mezhepler ve tarikatları 

kapsayan bir inanış biçimi, Bektaşiliğin ise Anadolu Aleviliğinin tarikatın yapısı içerisinde 

kurumlaşmış biçimi olduğunu belirterek, Alevilikteki” babadan oğula geçme”  durumunu 

dışda tutulursa, bir Aleviyle bir Bektaşi’nin hayat görüşü tıpa tıp birbirinin aynısıdır” şeklinde 

aktarmıştır(Özkırımlı’dan akt. Töret, 2017: 89). Noyan, Aleviler ile Bektaşiler arasında çok 

fazla farkın olmadığını, küçük farkların ise uygulanış yöntemlerinden kaynaklandığını, “her 

Alevi’nin Bektaşi, her Bektaşi’nin de Alevi olduğu” görüşündedir(2006:156). Araştırma 

alanında kaynak kişilerimiz, Alevilik ve Bektaşilik arasındaki farkları şu şekilde aktarmıştır; 

Burada Alevi olan da var, Bektaşi olan da. Biz ocak ailesiyiz, seyit soyundan geldik, 



11 

 

Aleviyiz. Aleviler, ocaktan gelendir. Bekataşiler sonradan yola girendir. Eskiden “yoldan 

olmaz belden olur” derdik, şimdi “belden olmaz, yoldan olur” diyorlar. Eline saz alıp, Hacı 

Bektaş’a giden alevi oluyor. (K.Ş.03) 

Alevilik doğuştandır, Bektaşilik sonradan olunur. Senin ebelerin sünniydi. Daha sonra 

bize döndü. Onlar bektaşidir. Dedelerin de anadan doğma aleviydi. (K.Ş.04) 

Alevi de Bektaşi de birdir. Hepimiz ceme gelir inancımızı yaşarız, lokmamızı dağıtır, 

semahımız döneriz. Hacı Bektaş’a gidip kurbanımızı tığlarız. Aralarında farkyoktur. (K.Ş.05) 

Kaynak kişilerimizin verdiği bilgilere göre Nurhak halkının inaç bakımından kozmopolitik bir 

yapısı olduğunu görmekteyiz. Nurhak’ta alevi ocak aileleri olsa da dışardan çok fazla göç 

almasından dolayı sonradan yola giren Bektaşiler de bulunmaktadır. Kaynak kişimiz Süleyman 

Per, Nurhak için “gaçgın yatağı” adlandırmasını kullanmıştır. 

Nurhak gaçgın yatağıdır. Eskiden ipini koparan buraya gelmiş. Eşkiyalık yapan 

buraya sığınmış, devlete karşı suç işleyen sığınmış, Yavuz Sultan Selim’den kaçan sığınmış, 

alevi sığınmış, sünni sığınmış. Nurhak eskiden bol ağaçlıkmış. Bir de devlet buralara pek göz 

atmazmış. Herkes gelmiş buraya. Benim dedemin dedesinin dedesi de Pir Sultan Abdal’ın 

kardaşıymış. Hızır Paşa bunları sıkıştırınca benim dedem gaçıp geliyor buraya, emme Pir 

Sultan kaçmıyor, keşke benim dedem de kaçmasaydı. Pir Sultan gibi dava adamı olsaydı. 

(K.Ş.02) 

1.1.3. Alevilik ve Mezhepler 

Mezhep, “Gidilen, yürünen yol, meslek, din ve itikat yolu, doktrin”(Develioğlu, 

1995:640). Alevilik, sözlü bir geleneğe dayalı olmasından ötürü, geçmişten günümüze gelene 

kadar birçok tarikat, mezhep ve topluluğu etkilemiş ve bu topluluklardan etkilenmiştir. 

Alevilik ile benzerliğinin çok fazla olmasından ötürü, alevilik ile eş anlamlı kullanılan Şiilik, 

Caferilik ve Batınilik’in ne olduğunu açıklamak gerekmektedir. 

1.1.3.1. Şiilik 

Şia, “taraflılar, yardımcılar” demektir. Şii ise “taraf tutan manasındar (Develioğlu, 

1995: 996-998). Mezhebin kurucusu Safiyeddin’dir. Ona göre Muhammet’ten sonra 

imamlığın Ali’ye verilmesi gerekirdi. Peygamberin, Gadir-i Hum denen yerde, imamlıkla 

ilgili yaptığı bir hadis vardır. O hadiste, “benden sonra imamlık Ali’nin dir.” Diye bildirmiştir. 

Ancak halife seçiminde bu hadise uygun davranılmamıştır. İslam dininde halifelik seçimi için 

oy çokluğuna değil de halife olacak kişinin bilimsel olgunluğuna bakılmalıdır. Ali ise bu 

olgunluğu taşımaktadır (Eyüboğlu,1997: 387-388). Hz. Ali’nin haksızlığa uğradığı düşüncesi 

İran’da şiilik mezhebinin temelini atmıştır. Bu mezhepin anlayışı on iki imama dayanması 



12 

 

sebebiyle içinde Ali sevgisini ve Ali yanlılığını barındıran bütün tarikatları etkilemiştir. Başta 

Alevilik- Kızılbaşlık denen topluluklar tarafından benimsenmiştir. Başlangıçta siyasal amaçlı 

bir topluluk olan şia, sonradan mezhep niteliği kazanmıştır. Nitekim Ali’nin sağlığında ortaya 

çıkan Şia-i Ula ve Usul-i Şia toplulukları dışında, asıl Ali’nin ölümünden sonra gelişen Şiilik; 

Keysaniyye, Zeydiyye, İmamiyye, Galiyye olmak üzere dört mezhepe ayrılmıştır. Şiiliğin 

tarihsel gelişimi içerisinde ise İmamiye etkili olmuştur(Töret, 2017: 91). Şiilik başından beri 

İran devletinin resmi mezhebi olmuştur. Alevilik ise devletle hiçbir zaman uzlaşamamıştır. 

Kökleri aynı olan bu iki akımın ayrılmasının sebebi budur. Şiilik, İran tarihinden, toplumdan 

ve kültürden ibarettir. Alevilik ise Orta Asya, Ortadoğu ve Anadolu’dan beslenir(Töret, 2017: 

92). 

1.1.3.2. Caferilik 

İsna aşeriyenin (on iki imamcıların) bir kısmını temsil eden Caferiler, Cafer b. Ali el- 

Askeri’yi onikinci imam tanıyanlardır ve İmamiye’nin tanınmış mezheplerindendir. Fıkıh 

bakımından Caferi olanlar, bütün isna aşeriyeciler (on iki imamcılar) ile Cafer-i Sadık’ın 

imametine inanlardır(Eröz, 1990: 43). Aleviler, zaman içerisinde Caferilikle eş anlamlı olarak 

anılmaktadır. Yaman bu durumu bize şöyle aktarmıştır: 

Aleviler zaman zaman “Caferi” olarak da adlandırılmaktadır. Bunun birinci nedeni; Alevilerin on iki 

imamlardan olan İmam Cafer Sadık’a olan dinsel bağlılıklarından kaynaklanmaktadır. Onların kutsal 

kitaplarından Buyruklara onun adı verilmiştir. Bazı Aleviler de kendi inanç kimliklerine ilişkin sorulara 

verdikleri yanıtlarda mezheplerinin “Caferi” olduğunu ifade etmektedir. “Alevi” kavramının “Caferi” 

kavramı  ile birlikte kullanımının bir diğer nedeniyse siyasal nedenlere dayanmaktadır. Bilindiği üzere 

Kars yöresinde yaşayan ve İran Şii cemaatiyle yakın inanç ve kültür esaslarına sahip bulunan topluluk 

Caferiler  (Şiiler) bilinirler. Zaman zaman İran Şiilerinin kimi Caferilerle birlikte, Anadolu Alevilerini 

Şiileştirmeye çalıştıklarını ifade eden haberler de basında yer almaktadır. Gözlemlerime dayanarak 

söylemeliyim ki kısa vadede Anadolu’daki Alevi toplulukların şiileşmesi bir eğilim söz konusu değildir 

(2007: 28). 

Caferilikte dinin temeli beştir: 

1. Tevhid (Allah’ın birliğine inanmak) 

2. Nübüvvet (Peygamberlere inanmak) 

3. İmamet (Muhammed’ten sonra imamlığın Ali ve soyundan sürdüğüne inanmak) 

4. Adl (Allah’ın adaletine inanmak) 

5. Maad: (Ahirete inanmak) 

Bunların üçü (tevhid, nübüvvet, mad) usul-i din, yani dinin; ikisi de (imamet ve adl) 

usul-i mezhep, yani mezhebin temelleridir. Bu nedenle beşine de inanan mümin,  Caferi 



13 

 

sayılır. Mezhebin temellerine yani imamet ile adl’e inanmayan da İslam’dan çıkmış sayılmaz. 

Caferiliğin on temel ilkesi de şunlardır; 

1. Namaz 

2. Oruç 

3. Hac 

4. Zekat 

5. Humüs (Belirli mal ve kazançlarda beşte bir payın Muhammed soyundan olanlara 

verilmesi) 

6. Cihad 

7. Teberra (Muhammed Peygamber’in, Ehl- Beyt’in, özellikle Ali’nin haklarını 

alanlara düşmanlık beslemek) 

8. Tevella: (Hz. Ali’den yana olanları dost bilmek) 

9. Emr bi’l-ma’ruf (İyiliği ve Tanrı buyruklarını bildirmek) 

10. Nehy an’il-münker (Kötülüğü Yasaklamak) 

Bunları, yadsımamak koşuluyla yapmamak suçtur, yani insan günah işlemiş sayılır 

ama dinden ve imandan da çıkmaz (Töret, 2017: 91-92). 

Nurhak’daki Alevi halkı, “Caferi olduklarını, Cafer-i Sadık’ın yolundan gittiklerini, 

Buyruk’u da güvercin kanıyla Cafer-i Sadık’ın yazdığını, evlilik için yapılan nikahın Caferi 

nikahı olduğunu” söylemişlerdir. Ancak Caferiliğin usul ve kurallarını sorduğumuzda pek bir 

şey bilmediklerini ceme gittiklerini, semah döndüklerini, tarikat namazı kıldıklarını” 

aktarmışlardır. 

1.1.3.3. Batınilik 

Alevi düşünceye özellikle etkili olan cereyanların başında batinilik gelir. Batinilik, en 

genel şekliyle, Kur’an-ı Kerim’in bir zahir (dış), bir de batın (iç) yüzü vardır; Kur’an-ı 

Kerim’in batın yüzünü bilen, bu anlayış seviyesine ulaşan biri için, artık onun zahirine uyma 

gereği kalmaz inancını savunmaktadır. Bu şekliyle Batinilik, genel bir ifadedir. Bu inancı 

benimseyen kişilere hangi mezhepten olurlarsa olsunlar “batini” denir (Fığlalı, 1991: 300). 

Bu tererime, XII. Yüzyıldan sonra rastlanır. Daha önce Batıniliği temsil eden zümreler 

ise ya temel aldıkları kimi inançlarından dolayı ya da bağlanılan kişilerin adlarına göre çeşitli 

adlar verilmiştir: Karmetiyye, Seb’iyye, İsmailliye, Mübarekiyye, Hurremiyye gibi. Ama XII. 

Yüzyıldan başlayarak şeriata aykırı bulunan yorumları ve siyasal amaçları nedeniyle egemen 

devlet güçlerin kavuşturma ve baskısına uğrayan Batinilerin İran ve Horasan’a yayıldıkları, 

daha sonra Moğalların önünden kaçarak Anadolu’ya geldikleri görülür (Töret, 2017: 94). 



14 

 

Batinilik sayılara, harflere önem veren, onlarla bir takım sorunları çözümlemeye 

çalışan bir inanç düzenine dayanır. Kaynağı ilk çağ olan bu inanç sonradan tasavvufa, 

özellikle, sayılara, harflere inanan Hurufiliğe geçmiştir. Büylece batinilik kendisini tasavvufta 

sürdürmeye başlamıştır (Eyuboğlu, 1989: 364). 

Batinilere göre evren kadimdir. Önü ve sonu yoktur. Evren dokuz aşamalıdır. İlk 

basamak Sabık’tır. Onuncu aşamada akıl vardır. Akıl evrenin değişim nedenini açıklar. Evren 

kendiliğinden var olmuştur. Evrenin bir yaratıcısı yoktur. Batinilik’de imamlık çok önemli bir 

müessesedir. Batinilere göre imam herşeyi bilir. Gerçeğe, akıl ile değild imamın öğütleriyle 

varılabilir. İmam kusursuz bir varlıktır. Dolayısıyla imama gönül vermiş kişinin Kur’an’ın 

buyruklarına uymasına gerek yoktur. 

Batiniliğin kurucularından sayılan Ebu’l Hattab Muhammed bin Abi Zeyneb, Ali’nin 

tanrısal nitelikler taşıdığını, tanrının Ali’nin kişiliğine “görünüş” alanına çıktığını ileri sürerek 

imamla (bir bakıma insanla) tanrı arasında bir özdeşliğin bulunduğu görüşünü savunmuştur 

(Eyuboğlu,1989:364). Batinilik, şeriatın koyduğu lurallara karşı çıkmış, özgürlüğü savunmuş, 

yeryüzünün ulusal sınırlara bölünmesini gereksiz bulmuştur. 

İnsan-tanrı özdeşliği inancını benimsemesi, sayıların, harflerin bir takım oluşturucu, 

yaratıcı güçlerle donatılmış olduğu konusundaki düşüncesi Haydarilik, Kalenderilik, 

Bektaşilik kuruluşlarını etkilemiştir. 

Nurhak’da Alevi-Türkmenlerin inanç ritüelleri de İslamiyetin zahir yönünden ziyade 

batın yönünü benimsemişlerdir. Kaynak kişilere, namaz, oruç, hac gibi İslami görevlerin 

yapılıp yapılmadığını sorduğumuzda bize verdikleri cevap; “insanın kalbinin güzel olması, 

kötüye bakmaması, yarattanın yarattığı bütün camlıları sevmesinin de bir ibadet olduğunu 

aktarmışlar, namazın gösteriş, haccın da israf olduğunu” savunmuşlardır” (K.Ş.01-K.Ş.04) 

Ancak ocakzade ailelerle yaptığımız görüşmede “ alevilikde yatsı namazının olduğu, 

ona da şükür namazı dediklerini ve bir de halka namazı olarak zikir çektiklerini” 

aktarmışlardır. (K.Ş.06-07) 

1.1.3.4. Alevilik ve Kızılbaşlık 

Aleviler, Kızılbaş sözcüğünün menşeini Hz. Muhammed ile Hz. Ali arasında geçen 

menkıbevi olaya ve Muaviye ve Hz. Ali arasında geçen Sıffın Savaşında Ali taraftarlarının 

başlarına kırmızı sarık sarmalarını rivayet etmişlerdir. Eröz, Kızılbaş sözcüğünün bu 

anlatmalarla alakasının olmadığını aktarmış, Türklerin geleneksel başlığı olan “Kızıl Börk” ile 

ilişkilendirmiştir. 

Türkler arasında, baş giyimine izafet, uruğ, boy ve oymak isimlerine rastlanmaktadır. 



15 

 

Siyah başlık giyen bir Türk uruğunun adı “Karapapak” veya “Karakalpak” tır. Kazaklar’ın 

Büyük Orda’sına bağlı Abdan ve Suvan uruğları, Kızılbörk ve Konurbörk kollarına 

ayrılıyordu. Kırgızlar, sağ ve sol kollara ayrılır. Sağ kolun urugları, Adigene ve Tagay’dır. 

Adigene uruğunun boyları; Adigene, İçkilik ve Monguş’tur. İçkilik’e bağlı oymaklardan 

birinin adı ise Kızılbaş’tır (Eröz,1990: 81). 

Kızılbörk ile ilişkilendiren bir diğer araştırmacı da Ethem Ruhi Fığlalı’dır. “Kızılbaş 

sözcüğü 16. Yüzyıldan itibaren Osmanlı kaynaklarında geçmekte ve günümüzde ise halk 

arasında kullanılmaktadır. Sünni ve Alevi bütün Türkmen boyları börk ve başlık 

kullanmışlardır. Bu sebeple Kızılbaş sözcüğü Türkmenlere verilen bir isim olarak anılmıştır 

(1991: 9). Noyan ise Kızılbaş sözcüğünün kökenini Şamanların giydiği kızıl başlığa 

bağlamaktadır. 14. Yüzyıldan sonra, Anadolu’da yerleşen Yörük ve Türkmenler, kırmızı 

başlık kullanıyorlardı. Orta Asya’da yaşayan Türk oymaklarının şamanları da başlarına 

kırmızı bez sarar ya da kırmızı takke giyerlerdi(2006:195). Özdemir ise, Safavi Devletinin 

kurucusu Şah İsmail’in babası Şeyh Haydar’ın mürütlerinin kırmızı sarık taktığını 

bildirmektedir (2011: 23). 

Kızılbaş Türkmenler, çeşitli adlarla anılırlar. Aşağılayıcı sıfatların yanında, bunlar için 

genelde Alevi ve Kızılbaş adı kullanılmakla beraber, değişik yörelerde onlar Türkmen, Yörük, 

Sıraç, Abdal, Çepni, Tahtacı ve Bektaşi adlarıyla da anılmaktadır. Bazı radikal-dinci kesimler 

ise onları aşağılamak maksadıyla “mum söndürenler” demiştir (Çetinkaya, 2004: 416). 

Araştırma bölgesinde kaynak kişilerin “Kızılbaş” tanımıyla ilgili görüşleri şunlardır; 

Şah İsmail ile Yavuz Sultan Selim’in askerleri savas yaparken, Şah İsmail askerlerine, 

“Kırmızı Sarık” takmasını istemiş. Onun için bize “kızılbaş” demişler. (K.Ş.01) 

Hacı Bektaş, cemlerden birine başında kırmızı sarık ile katılmış. Bu sebeple bize 

Kızılbaş demişler. (K.Ş.04) 

Hz. Muhammed ile Hz. Ali savaşa katılmışlar. Düşmanın biri oku Muhammed’e doğru 

fırlatmış. Ali bunu görür görmez Muhammed’i korumak için önüne atlamış. Ok da Hz. Ali’nin 

başını sıyırıp geçmiş. Muhammed, kolundan bir parça çaput parçalayıp Hz. Ali’nin başına 

bağlamış. Hz. Ali’nin kanı o kadar çok akıyormuş ki bez kıpkırmızı olmuş. Ondan dolayı 

Kızılbaş demişler. (K.Ş.02) 

Hz. Ali taraftarları savaşa giderken başına Kızıl sarık bağlarlarmış. Düşman 

askerlerine benzememek için. (K.Ş.08) 



16 

 

1.1.4. Cem Ayini 

Cem sözcüğü Arapça kökenli olup “Toplantı, topluluk” anlamına 

gelmektedir(Gölpınarlı, 2004: 65). Alevi-Bektaşi Terimler Sözlüğü’nde ise “Dedelerin ya da 

babaların önderlik ettiği dini tören. Alevi Bektaşi erkânının zikrinin yapıldığı toplantı, tören. 

Dini törenlere verilen ad.” Olarak tanımlanmaktadır (Gökbel, 2019:161). 

Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen halkı, cem ayinlerini sonbaharda başlayıp, kış 

mevsimsinin sonuna kadar yapmaktadır. Ayin, Perşembe’yi Cuma’ya bağlayan gece 

yapılmaktadır. 

Kaynak kişiler, eski zamanlarda cem ibadetlerini “evlik’ adı verilen geniş odalarda, 

özellikle de dedenin evinde yaptıklarını ancak günümüzde cemevlerinde ibadetlerini icra 

ettiklerini” aktarmışlardır. Ceme katılan kişiler, ilk önce cem evinin kapısının önünde eşik 

niyazı verip daha sonra dedenin oturduğu yere gelip eğilerek posta niyazı verip daha sonra ise 

meydanda cemevinde bulunan bütün canları selamlayarak yerine oturur. Herkes yerine 

oturduktan sonra dedenin rızalık alma konuşması başlar, rızalık alındıktan sonra ise 

“süpürgeci” meydana gelip erkânı açar. Erkan, süpürgecinin açılmasıyla başlar, çerağcının 

mühürlemesiyle son bulur. 

Ayini dede yönetir ve gülbangları dede okur, ancak duvaznameler, nefesler, deyişler 

zakirler tarafından “Telli Kur’an” dedikleri bağlamalar eşliğinde ezgili bir şekilde söylenir. 

Ayine katılan kişilerin özellikle giydikleri bir elbise yoktur, günlük kullandıkları 

elbiselerle gelebilirler. Ancak temiz olmaları gerekmektedir. Ayine; zina yapan, adam 

öldüren, hırsızlık yapan ve eşine saygısızlık yapanlar katılamaz. Bunlar geçici düşkün olarak 

ilan edilmektedir ve düşkünlüğü kalkana kadar cem toplantılarından uzak tutulmaktadır. 

Kızını sünniye veren ya da sünniden kız alan ise kalıcı düşkün olarak ilan edilir ve ömrü 

boyunca cem ayinlerine katılamaz. 

Nurhak’ta gerçekleştirilen cem ayinleri şunlardır; Dardan İndirme Cemi, Görgü Cemi, 

İkrar Alma Cemi, Düşkünlük Cemi, Müshaiplik Cemi. 

Dardan İndirme Cemi: Hakka yürüyen kişinmin arkasından “razılık almak” için 

yapılır. Ölmüş olan kişinin hayattayken kırdığı kişi varsa, ölen kişinin akrabaları tarafından o 

kişinin rızası alınmaya çalışılır. Eğer rızalık alma yapılmazsa ölen kişinin diğer dünyada 

huzursuz olacağına inanılır. Ayin sonunda ölen kişinin ruhu için lokma dağıtılır. Bu ayin 

günümüzde dahi yapılmaktadır. 

Görgü Cemi: Görgü cemi, ikrar vermiş canları görgüden geçirmek amacıyla, dede 

huzurunda, senede bir defa yapılan cem ayinidr. Görgü ceminin amacı; ikrar vermiş kişinin 

Aleviliğin kural ve buyruklarına uygun davranıp davranmadığını belirlemektir. Cem ayininin 



17 

 

sonunda kurban kesilmektedir. Bu kurbana “yol ya da sürek kurbanı” denmektedir. Bu ayin 

günümüzde dahi yapılmaktadır. 

Biz bunu toplumda huzuru sağlamak için yaparız. Kimse kimseye kötülük yapmasın 

diye. (K.Ş.01) 

İkrar Alma Cemi: Günümüzde hala yapılmakta olan İkrar Alma Cemi, yola girip 

dergaha bağlanmak isteyen canlar için yapılmaktadır. Kaynak kişiler ikrar alma cemini şu 

şekilde aktarmışlardır; 

İkrar vermeden önce rehber canın boynuna temiz bez bağlayıp meydana getirir. 

Rehber: “eli erde, yüzü yerde, özü darda bu yola ikrar vermek için meydana geldi ne 

diyorsunuz?” diye sorar. 

Dede de: “Dostlar, canlar bu canımız ikrar vermeye gelmiş. Bu yolda ağrımış, 

incinmiş varsa dile gelsin bile gelsin, özünü meydana koysun. Bu candan cem-i cümleniz razı 

mısınız? Diye sorar. Eğer halk razı ise “”Allah Eyvallah der. Ama bir şikayetçi gelirse ilk 

önce dara çekerler. “git sen hatanı düzelt sonra ikrar verirsin” derler. 

Dede: “döktüğün varsa dolduracaksın, kırdığın varsa yapacaksın, ağlattığın varsa 

güldüreceksin. Rızalık alıp gönül birlersen ikrar alırsın” der. 

Dede ikrar verirken sana der ki; “gelme gelme, gelenin malı, dönenin canı gider” der. 

Yani bu yola girersen dünya malından gönlünü geçireceksin malını atacaksın bir kenara, eğer 

yoldan da dönersen düşkün olursun toplum nezdinde ölü sayılırsın” diyor. 

Zina yapmayacaksın, adam öldürmeyecen, yalan söylemeyecen yoldan düşecek şeyler 

yapmayacan. Dört kapı kırk makama sadık olacan” der. 12 matem hak mı? 48 Cuma hak mı? 

Sen de allah eyvallah dersin. Sonra dede gülbeng okur ikrarını almış olursun. (K.Ş.04)  

Düşkünlük Cemi: Bu cem toplumun huzurunu ve düzenini korumak için uygulanan 

mahkeme görevi görmektedir. Eğer bir can kötü bir iş yaparsa; (zina yaparsa, yalan söylerse, 

birinin hakkını yerse, tecavüz taciz ederse, karısını haksız yere boşarsa, vb…) canlar 

huzurunda düşkün ilan edilmektedir. Düşkünlük; “geçici ve kalıcı düşkünlük” diye ikiye 

ayrılır. Geçici düşkünlük: tövbe edip ve tövbesine uygun davranırsa üç ila beş yıl sonra 

düşkün kurbanı kesilerek, ibadet ederek kaldırılabilir. Kalıcı düşkünlük ise eğer bir kız ya da 

oğlan sünni ya da yola girmemiş biriyle evlenirse o kız ve ailesi ömür boyu düşkün olur ve 

köylüler onunla asla konuşmaz. 

Kaynak kişilerimizden Hüseyin İnan şahit olduğu bir düşkünlük durumunu şu şekilde 

aktarmıştır; “Lütfü abimin kızı sünniye kaçmıştı. Kız kaçınca Lütfü abimi ve ailesini dede   

dara çekip düşkün ilan etti. Lütfü abiminen karısı ağlayarak eve gittiler. Onların o halini 

görünce içim parçalandı. Yanlarına gidip konuşmak istedim ama beni de düşkün ilan ederler 



18 

 

diye korktum. Düşkünle konuşmak yasaktı eskiden. 

Düşkünlük cemi günümüzde yapılmamaktadır. Bunun sebebi olarak da “insanların 

eskisi kadar yola bağlı olmadığını ve yeni nesilin Alevilikten uzaklaştığını” söylemişlerdir. 

Bazı kaynak kişiler ise “Sünni ile evlenen insanların düşkün olarak ilan edilmesini kabul 

etmediklerini, Sünni olup da iyi insan olanların da var olduğunu” söylemişler bu sebepten 

ötürü kabul etmediklerini aktarmışlardır. 

Müshaiplik Cemi: Müsahiplik cemi; birbirini seven, sayan, iyi anlaşan iki insanın 

“yol kardeşi” olması için yapılır. Müsahip seçebilmek için ikrar vermesi ve evli olması 

gerekmektedir. Kaynak kişilerin verdiği bilgilere göre müshaiplik kurumunun amacı şu 

şekildedir; “Müsahip olan kişiler birbirini sevip saymalıdır. Bu kişiler savaşta, barışta, 

yoklukta, bollukta yan yana durup birbirine destek verirler. Birisi uzak ele giderse, giden 

kişinin çocuğuna müsahipi bakar, namusunu müsahipi korur. Bunlar için yarin al yanağından 

gayrı her şey ortaktır.” (K.Ş.12) 

Kaynak kişilerin müsahiplik cemi hakkında verdiği bilgiler ise şu şekilde; “Müsahip 

olacak kişiler eşlerini de alıp meydana gelirler. Posta niyaz verip dara dururlar. Dede 

bunlara müsahipliğin önemini anlatır. Bunlar dedenin söylediklerinin sonunda “Allah 

Eyvallah” der. Sonra “dede emin misinin” diye sorar? Bunlar yine “Allah eyvallah” der. En 

sonunda dede asasıyla bunların sırtını sıvazlar. Bunlar müsahip olur.” Alevilere göre Hz. 

Muhammed ve Hz. Ali’de Kırklar meclisinde müsahip olmuştur. Musahiplik cemi 

günümüzde yapılmamaktadır. 

1.1.5. Cem Görevlileri 

Bu kişilere on iki hizmet sahipleri de denir. On iki kişiden oluşmaktadır. Cemevinde 

belli başlı görevleri üstlenirler. Kaynak kişilerin onlar hakkındaki verdikleri bilgiler şunlardır; 

Dede: Cem ayinini yöneten kişidir. Dede, sözcüğü Oğuzca kökenlidir ve edebi Türkçe’de 

“baba, dede, ced, ihtiyar, amca ve dayı” anlamlarında kullanılmıştır. Dede, sözcüğü Orta 

Asya’da “halka yol gösteren, tecrübeli, bilgili kişiler için kullanılan “ata ve baba” sözüyle eş 

anlamlıdır (Yaman, 2004:135). Dedelik kurumu soya dayanmaktadır. Dede olacak kişinin, 

Ehl-i Beyt soyundan olması gerekir. Ali Yaman, dede olma kriterlerini “soy, keramet ve 

hizmet” olmak üzere üç ana başlıkta belirlemiştir. 

1. Soy: Ocak ulularının bazıları gerçekten soy yoluyla Hz. Ali’ye bağlanmaktadır. 

Şecerelere her ne kadar ihtiyatla yaklaşmak gerekse de bunların tümünün düzmece 

olduğunu iddia etmek de doğru değildir. Demek ki bazo ocak uluları gerçekten Hz. 

Ali soyundan gelen ocakzade bir soya mensupturlar. 



19 

 

2. Keramet: Yine sözlü geleneğe ve şecerelerde yazılanlara göre bazı ocak uluları da 

olağanüstü güçlere sahip olmaları ve keramet göstermeleri nedeniyle ocak kurucusu 

olmuşlardır ki bazı Dedeler de onların soylarından gelmektedirler. Bu kerametler 

arasında ateşe hükmetme, zehir içme, duvarı yürütmek gibi  kerametler sayılabilir. 

3. Hizmet: Bazı ocak uluları da Havı Bektaş Veli dergahı’nda yaptıkları hizmetlerin 

karşılığında Alevileri özellikle inanç ve ibadet konularında eğitmek üzere 

görevlendirmişlerdir. Menkıbelere göre Hacı Bektaş Veli, Hüseyin Abdal, Güvenç 

Abdal gibi bazı ocak ulularını Anadolu’ya Alevi Taliplere dedelik yapmak üzere 

yollamıştır. Bazı Alevi dedeleri de işte bu ocak ulularının soyundan gelmektedir 

(Yaman, 2004:150-151). 

“Eskiden dedelik görevini Ocaklar üstlenirdi. İlerleyen zamanlarda Ocaklar bu görevi 

üstlenmeyince; bizde Hacı Bektaş’a adam gönderdik. “Burada ocak kalmadı, ocaklar ya yurt 

dışına gitti ya da okudu gitti. Kalanlar da bu görevi üstlenmiyor dedik. Cem yürütme erkânını 

Hacı Bektaş üstlendi.” (K.Ş.04) 

Dede/Baba’da bulunması gereken özelliller: 

 Eskiden ocak ailesinden olmalıydı, ancak günümüzde Hacı Bektaş-ı Veli’den 

icazetname alması gerekmektedir. 

 Bilge, dürüst olmalı, düşkün olmamış olmalı. 

 Yola sağdık olmalı 

 İkrar vermiş olmalı 

 Dört kapıya, kırk makama uygun davranmalı. 

 Kamil insan olmalı 

 Keramet sahibi olmalı 

 Cem ayininde özel bir elbise giymez. Günlük temiz elbiseleriyle gelmesi yeterlidir. 

Nurhak’ta Dedelik görevini Hüseyin Güvercin yapmaktadır. 

Mürebbi/Rehber: İlk defa ceme katılan canlara cem töreni hakkında bilgi verir. İkrar 

alma, müshaiplik törenine katılacak olan kişilere yapılacak olan ritüelleri anlatr. Dededen 

sonra en yetkili kişidir. Dedenin olmadığında cem törenini yürütür. Cenaze erkânını yürütür. 

Rehberlik görevini Hüseyin Doğan sağlamaktadır. Mürebbinin sahip olması gereken 

özellikler şunlardır; 

 Alevi-Bektaşi kültürünü bilmeli. 

 Yola sahip çıkmalı 

 İkrar vermiş olmalı 

 Kamil insan olmalı 



20 

 

 Dört kapı kırk makamı bilmeli, uygun davranmalı 

Gözcü: Cemde düzeni ve sükûneti sağlar. Elinde bir deynek bulunur. Tören esnasında 

ses çıkaran olursa, kendi aralarında konuşanlar olursa “Gerçeğe Hüü!” diyerek uyarır. Cem 

töreninin başlayacağı vakitte “Marifete Hüüü! diyerek törenin başladığını bildirir. Nurhak’ 

gözcülük görevin Ali Yıldız üstlenmektedir. 

Çerağcı/Delilci: Eskiden elektirik olmadığı için cemlerde gaz lambası, çerağ ve mum 

kullanılırdı. O zamanlar sadece aydınlatma amacıyla yakılırdı. Bunu yakan kişiye de Çerağcı 

denirdi. Günümüzde elektirik olmasına rağmen bu ritüel, gelenek haline gelmesinden ötürü 

devam ettirilmektedir. Mum yakma işlemine “Çerağ Uyandırma/Delil Uyandırma” 

denmektedir. 

Çerağ uyandırma işlemini cemde bulunan, ikrar vermiş bütün canlar yapabilir. Üç 

tane mum yakılır “Hak, Muhammed, Ali” adına. Bir de alevilere atılan iftiraya da gönderme 

yapılır. (K.Ş.09) 

Zakir: Cemevinde, saz eşliğinde deyişleri söyleyen kişilerdir. Genellikle üç kişi 

bulunur. Küçük yaştan beri cem törenlerinde bulunmuşlardır. Cem kurallarını bilir ve yola 

gönül vermiş kişilerdir. İkrar almış olması gerekir. Zakirlik görevini üstlenen kişiler Hüseyin 

Kılçık, Ali Baygın ve Doğan Doğru. 

Ferraş/Süpürgeci: Dedenin önüne gelerek üç defa “nur ola sır ola, nur ola sır ola, 

nur ola sır ola” diyerek süpürge çalar. Bunun ritüelin anlamı, “burada olan burada kalsın, 

dışarıya sır çıkmasın”demektir. Aynı zamanda sembolik olarak meydanı temizleme işidir. 

Buna “erkân açma” da denir. Süpürgecilik görevini Hasan Çadır yapmaktadır. 

İbriktar: İbriktar, cemdeki canlara el suyu dağıtır. İki kişi olur. Biri havuyu diğeri 

ibrik ve leğeni taşır. İlk önce birbirlerine yardımcı olarak kendi ellerini yıkarlar. Daha sonra 

dede’den başlayarak bütün canların eli yıkanır. Buna “Tarikat Abdesti” denir. 

Sakka: Sakka, suyu elliyle canların üzerine çiseler. Bu işlemi yaparken “lanet olsun 

Şah Hüseyin’e bir tas suyu reva görmeyene” diyerek Yezid’e lanet okur. Canlara su 

dağıtılarak Kerbela Olayına gönderme yapılır. 

Sofracı/Kurbancı/Lokmacı: Kurbanları pişirir ve gelen lokmaları eşit bir şekilde 

dağıtmaya çalışır. Kurban, ancak dini törenlerde kesilir. Genel olarak lokma niyetine Kömbe 

yapılıp dağıtılır. Lokma dağıldıktan sonra şu soruyu üç kez sorarak rızalık alır. “Elimde yok 

hokka terazi herkes hakkına oldu mu razı?” Canlar: “Allah Eyvallah” diyerek cevaplar. 

Sofracılık görevini Lütfiye Yıldız yapmaktadır. 

Pervane/Semahçı: Cem törenlerinde semah yapan canlara Pervane denir. Semah, 

kadın erkek hep birlikte yapılmaktadır. 



21 

 

Peyik: Cemin olacağı günü ve saati canlara haber veren kişidir. Ancak günümüzde bu 

görevi sosyal medya üzerinden yapılmaktadır. 

İznikçi: Cemevinin temizliğini yapar. Cem törenleri, kış aylarında olduğu için 

canlardan önce gelip sobayı yakmaktadır. 

Bekçi: Eski zamanlardacemler evlerde gizli bir şekilde yaparlarmış. Bunun için evin 

önüne bekçi koyarlarmış. Bekçi tehlike görürse içerdekilere haber verirmiş. Günmüzde ise 

cem törenleri bütün topluma açık bir şekilde yapılıp, gizliliğini kaybetmesinden ötürü bekçilik 

görevi kaldırılmıştır. 

1.1.6. Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Halkının İnanç Kavramları 

Abest: Nurhak Alevi Türkmenleri abdest ile ilgili ayrıntılı bir bilgiye sahip değillerdir. 

Abdestin gönül temizliği olduğunu, vücudunu yıkadığını söylemektedirler ancak nasıl 

yapıldığı hakkında fikirlerini beyan etmemeişlerdir. En ayrıntılı bilgiyi Süleyman Per 

vermektedir. 

Birgün müftüyle tartıştık. Ona abdest neden alınır, nasıl alınır dedim. O da temizlik 

için dedi. Ben de abdest şöyle alınır dedim anlattım. “Elimi yıkarken Cenab-ı Allah’a  

diyorum ki; “kul hakkına uzanmayım, ağzıma üç defa su alıyorum; kul hakkını yemeyim yalan 

söylemeyim, kulağımı yıkıyom ki; kötü söz duymayım, el bana ne derse desin gücenmeyim, 

başımın dörtte birini mest ediyorum; Cenab-ı Allah’ın bütün buyrukları başımın üzerinde, 

boynumu yıkıyorum ki; hiçbir kulun vebalini boynumda taşımayım, yüzümü yıkıyorum ki; 

Cenab-ı Allah senin huzuruna yüzüm kara çıkmayım, ayağımı yıkıyorum ki; eğri yaramaz 

yollara girmemek için” sonra bu abdest bir hafta bozulmaz dedim. Müftü kızdı, yahu abdest 

bir hafta bozulmaz mı? Sen hiç mi tuvalete gitmeyicin dedi. Ben de insanın alt tarafı vücudun 

bacasıdır. Ağzından attığın sürece alt taraftan tüter dedim. Gidip onu yıkarsın ama asıl  

abdest özünü temizlemeli, hakikat abdesi alırsan bir hafta değil bir yıl bile bozulmaz dedim. 

K.Ş.02 

Aşure: Oni ki imam orucu bittikten sonra yapılır. Aşurenin içine on iki tane bakliyat 

atılır. On iki tane atıllmasının sebebi on iki imamlar içindir. Her imam için bir tane atılır ve 

atılan imamın adı söylenir. Pişirildikten sonra konu komşuya dağıtılır. 

Can: Nurhak Türkmen Alevilerinde “can” kelimesinin anlamı şudur; “Yola  

bağlanmış, ikrar vermiş, hak ateşiyle yanan her canlı bizim için bir “can” dır. Cinsiyet farkı 

yoktur.”K.Ş.04 

Cemevi: Alevilerin, tarikat ritüellerini yaptığı yerdir. Kaynak kişimiz Ahmet Güvercin 

cemevi için “Ali’nin evidir, ibadetimizi yaptığımız yerdir. Oraya eskiden çocukları almazdık. 



22 

 

Kadın erkek orada toplanırız.” demiştir. 

Cebrail: Aleviler, kurban niyetine kestikleri horoza “Cebrail” demektedirler. Kaynak 

kişi şu şekilde aktarmıştır; “Kurban olarak kestiğimiz horozun adı ‘Cebrail’dir. Neden cebrail 

diyoruz bilmiyorum ama belki de kanatları olduğu içindir.” (K.Ş.09) 

Don değiştirmek: Can, kamil insan mertebesine erişene kadar don değiştirerek 

dünyaya tekrar gelir. Bu don bazen insan, bazen hayvan veya cansız varlık da olabilmektedir. 

Bizde “ölürse tenler ölür canlar ölesi değil” inancı vardır. Ten uçup gider can başka 

bir donda tekrar gelir. Eğer canın ameli kötüyse baykuş, tavşan gibi uğursuz varlıkların 

donuna girerek gelir. Can, en sonunda hakla hak olur, birleşir. (K.Ş.01) 

Dara Durmak: İkrar vermiş kişinin, dede ve canlar huzurunda, cemevinde hesap 

vermesidir. 

Eşik niyazı: Can, cemevine girmeden önce eşiğe niyaz eyler. “Hak, Muhammed, Ali” 

dedikten sonra cemevine girer. 

Ehl-i Beyt: Peygamber, Hz. Ali soyundan gelenlere denir. 

Hac: Araştırma Alanındaki Alevilerde Hac ziyareti bulunmamaktadır. Kaynak kişi 

Hasan Çadır hac hakkındaki görüşleri şöyle aktarmıştır; 

Biz sünnilerin yaptığı gibi Araplara gitmeyiz. Bizim hac ziyaretimiz Hacı Bektaş 

Veli’dir. Abdal Musa’dır. Hem insan kimseye zarar vermezse hacca gedip de medet ummak 

zorunda kalmaz. Eline, beline, diline sahip olursa hak katında kıymet kazanır. 

Halka namazı: Canların cemal cemale durarak, halka şeklinde oturarak zikr 

çekmesine halka namazı denir. 

Hakkullah: Dedenin oturduğu postun altına, canlar tarafından toplanıp bırakılan 

küççük miktardaki paraya “hakkullah” denir. 

Hakka yürümek: İkrar vermiş canın vefat etmesine, kalıbı dinlendirmesine hakka 

yürümek, hakka yürüdü denir. Alevilerde “ölmek” kelimesi kullanılmamaktadır. Çünkü 

onlarda can ölmemektedir, don değiştirerek devr-i daim olmaktadır. 

İbadet: Araştırma alanında, ibadet için farklı düşünceler belirtilmektedir. Ocak 

ailelerine mensup kişiler, yatmadan önce iki rekat namaz kıldıklarını belirtmişlerdir. Ancak 

Hacı Bektaş-ı Veli Vakfına bağlı olan kişiler ise namazın kattiyen olmadığını, ibadetlerini 

semah dönerek, deyiş söyleyerek ve zikr çekerek yaptıklarını söylemişlerdir. 

Bizim ibadet Telli Kur’an eşliğinde semah dönmek, zikr çekmektir. Biz namaz 

kılmayız. Deyişler söyler coşa gelip semaha kalkarız. Yola gönlünü bağlamış insan hakla hak 

olur o zaman. Kendinden geçer. (K.Ş.04) 

Ben ocak oğluyum, şimdikiler namaz yok deyip eskiköye yeni adet getiriyor. Eskiden 



23 

 

ceme başlamadan önce iki rekat namaz kılardık. (K.Ş.03) 

Eskiden yatmadan önce şükür namazı kılınırmış. İki rekat kılarlarmış. (K.Ş.06) 

Eskiden cemden önce iki rekat şeydaya inerlerdi yani namaz kılarlardı. (K.Ş.02) 

Biz ocaklar zamanında namaz vardı her ne olduysa Adıyaman’lı hoca gelince oldu. 

Namaz kalktı cemde sadece semah dönüyorlar. Halbu ki iki rekat namaz kılındı cemden önce. 

(K.Ş.03) 

İcazetname/Hüccet/İzinname: Hacı-ı Bektaş Veli’den, babalık görevini yapabilmek 

için alınan belgedir. 

Bu belgeyi vermeden önce çileye sokarlar kırk gün. Kırk gün Hacı Bektaş’a hizmet 

etmelidir. Yolun kurallarını bilip bilmediğini ölçmek için sınava tabi tutarlar. Kırk gün, 

sadece kırk üzüm yiyip nefsini terbiye edecek. Eğer bunları yapabilirse baba olabilir. (K.Ş.04)  

Kurban Tığlamak: Araştırma Alanında, “kurban kesmek” yerine “tığlamak” 

kelimesi kullanılmıştır. Kurban tığlama belli kurallar çerçevesinde gülbeng eşliğinde 

yapılmaktadır. Kurban tığlamak ile ilgili bilgileri kaynak kişiler şöyle aktarmışlardır; 

Biz kurban kesmek demeyeziz, tığlamak deriz. Kurban tığlanmadan önce kurbanın 

ayağını yıkarız. Onu süsleriz. Sonuçta hakka kurban olacak. Meydana post serilir. Zakirler 

eşliğinde duazlar okunur. Şah Hüseyin, on iki imamalar adına tercüman olarak meydana 

getirir. Deyişler söylenir. Hayvana çok mütevazı davanrlar. Dede, hayvanın başını okşayarak 

gülbeng okur. O gülbenkten sonra hayvan ırahatlaşır. Sanki gönül rızasıyla bıçağın altına 

yatar. Kurban tığlanınca sofracılar tarafından yemek yapılır cemdeki canlara eşit olarak 

dağıtılır. Kemiğini de hiçkimsenin tepelemeyeceği bir yere gömerler. Sonuçta hakka kurban 

edildi, ayakaltında dolaşırsa saygısızlık olur. Bizde muharrem kurbanı, dar kurbanı, düşkün 

kaldırma kurbanı ve çok eskiden de musahip kurbanı kesilirdi. (K.Ş.04) 

Kurbanı, cem erkanının olduğu yere getirirler. Kurban biraz canların arasında 

gezinir. Kırbanı tığlamadan önce sol ayağını havaya kaldırırlar. Bağlamayla birlikte gülbeng 

okunur. Gülbengi duyunca en huysuz hayvan bile melek olur. 

Dede şu gülbengi okur; 

Akıl ermez yaradanın sırrına 

Muhammed Ali’ye indi bu kurban 

Kurban olam yaradanın yoluna 

Muhammed Ali’ye indi bu kurban (K.Ş.01) 

Kırklar meclisi: 1. Kırk ulu kişiden oluşan zümreye verilen ad. 2. İçlerinde Hz. Ali 

ile onun eşi Fatma’nın, ayrıca Selman’ın da bulunduğu kırk kişiden oluşan meclise verilen ad 

(Gökbel, 2019; 503). 



24 

 

Hz. Ali ve arkadaşlarıdır. Birgün Hz. Muhammed meclise geliyor kapıyı çalıyor. 

Kapıcı “sen kimsin?” diyor. Hz. Muhammed de “ben Peygamberim” diyor. Kapıcı, “bize 

peygamber gerekmez, biz kibir istemek burada” diyor. Peygamber gidiyor. Sonra tekrar 

geliyor. Kapıcı yine “sen kimsin?” diyor. Peygamber “ben de sizin gibi bir garip kulum” 

diyor. Kapıcı kapıyı açıyor ve Hz. Muhammed’i içeri alıyor. Peygamber, Hz. Ali’nin yanına 

oturuyor ve “burada otuz dokuz kişisiniz hani siz kırktınız” diyor. Hz. Ali biz kırkız ve bizim 

birimiz kırk, kırkımız bir diyor. Hz. Ali parmağını kesiyor ve orada oturan herkesin parmağı 

kanıyor, bacadan da bir damla kan düşüyor peygamberin önüne. Bu ne diye soruyor 

peygamber. Hz. Ali “ o Selman, selman dışarı çıkmıştı burada yok” diyor. Böylelikle kırkıncı 

kişi de tamamlanıyor. (K.Ş.01) 

Lokma: Lokma, canların hak için ve atalarının canı için yaptığı yemeklerdir. Genelde 

lokma olarak kömbe yapılmaktadır. 

On iki imam orucu: Hz. Hüseyin ve ahalisinin kerbelada şehid olmasından dolayı 

tutulan oruçdur. 

On iki imam orucu, on iki gün Hz. Hüseyin ve arkadaşları için tutarız. On iki gün 

boyunca bir öğün yemek yeriz, su içmeyiz sulu yiyecekler tüketiriz. On iki gün boyunca etli 

yağlı, zengin yemek yemeyiz, tatlı tüketmeyiz. Banyo yapmayız, traş olmayız. (K.Ş.08) 

On iki imam orucu, oruç değil bir yass-ı matemdir. Kerbela şehitlerini anmak için 

yapılır. 12 gün boyunca dünya nimetlerinden uzak durursun. Banyo yapmaz, karına 

yakınlaşmazsın. Günde bir defa yemek yersin onu da fazla yemezsin. Kara giyinirsin, on iki 

gün boyunca gülmezsin düğüne gitmezsin, tv açmazsın. (K.Ş.04) 

Hızır Orucu: Kimi bölgelerde ocak ayından Şubat ayının sonuna kadar geçen süre 

içerisinde tutulan üç günlük hızır orucu, kentlerde Şubat ayının 13, 14, 15. Günlerinde tutulur 

olmuştur. Zor durumda olanların imdadına yetişmeyi ve bereketi simgeleyen Hızır için oruç 

tutulması Aleviler arasında son derece önem arz eder (Gökbel,2019:389). 

Hızır orucu eskiden tutulurdu ama şimdi tutulmuyor pek. Hızır bizim inancımızda çok 

önemlidir. Sabah erken kalkan kişilerin evine uğrayıp ırız dağıtır. Bunun için evin hanımı 

erken kalkmalıdır. Hızır orucu üç gün tutulur. (K.Ş.11) 

Sürek: İbadetin yapılış şekline sürek denir. 

Biz de “Yol bir, sürek binbirdir.” Yani çeşit çeşit Alevi var. Tahtacı, Bektaşi, Çepni, 

Kızılbaş. Bunların hepsi Alevi ama yaptıkları ibadette bazı farklılıklar oluyor az da olsa. İşte 

o farklılıklara sürek diyoruz. (K.Ş.12) 

Sırlamak: Araştırma Sahasında, Aleviler kişinin ölmesine, “Canın sırlanması” 

demektedirler. Ölmek teriminin hakka yürüyen cana hakaret, kötü söz olduğunu düşünürler. 



25 

 

Alevilere göre can sonsuzdur, onlarda asla ölüm yoktur. Can, don değiştirerek dekrar dünyaya 

gelmektedir. 

Teberra: Hz.Ali karşıtlarına ve özellikle Yezid’e lanet okumak. 

Tebella: Hz. Ali’nin yanında olanları dost bilmek, kardeşten saymak, sevip korumak. 

Talip: Yolu öğrenmek isteyen cana talip denir. 

Yol: Aleviliğin gelenek ve kurallarıyla inanarak uygulanmasına yol denir. 

1.1.7. Nurhak’ta Alevi Türkmen Ocağı “Azizler ve Molla İbrahimler” 

Alevi örgütlenmesi ve aleviliğin yayılışı ocaklar aracılığıyla yapılmaktadır. Ocakları 

yöneten dedeye “ocakzede” denmektedir. Ocak, Ansiklopedik Alevi ve Bektaşi Terimler 

Sözlüğünde; “Dedelik, dedenin bağlı olduğu soy, bazı hastalıkları iyi ettiğine inanılan aile” 

şeklinde açıklanmıştır(Gökbel,2019:697). Ocaklar, varlığını kanbağı yoluyla devam 

ettirmektedir. Ocakzedelik görevi dededen oğula geçmektedir. Yaman, dedelerle görüşme 

yaparak ocakların tarihsel gelişimini saptamaya çalışmış ve şu şekilde aktarmıştır; 

1. Alevi Ocaklar Hünkar Hacı Bektaş Veli zamanında ortaya çıktı. 

2. Alevi Ocakları, Hünkar Hacı Bektaş Veli’den önce vardı. Hz. Ali’nin soyundan 

gelen ailelerce oluşturuldu. 

3. Alevi Ocakları Şah İsmail zamanında ortaya çıktı. 

4. Anadolu’ya gelen kabilelerin dinsel/siyasal lideri Türkmen babaları Ocakzade dede 

ailelerini oluşturdular(2004:148-149). 

Nurhak’ta Molla İbrahimler ve Azizler olmak üzere iki Alevi ocağı bulunmaktadır. 

Kaynak kişiler, Molla İbrahimler ve Azizler Ocağının arasında hısımlık bağı bulunduğunu ve 

ocaklar arasında kız alıp verme münasebetinin olduğunu belirtmektedir. Nurhak’ta ocağın 

kökeninin Ali Rıza’nın oğlu Seyit Ali’ye dayandığı söylenmektedir. Kaynak kişiler ocaklar ile 

ilgili bilgileri şu şekilde aktarmışlardır. 

Ali Rıza’nın oğlu Seyit Ali Ortdadoğu’dan Arap zulmünden kaçıp İran’ın Horasan 

iline yerleşiyor orada dergahını kurup Nurhak’a yerleşmiş. Burada dedelik görevini yürütüp 

cemler yapmaya başlamış. Hacı Bektaş’da o arada Nevşehir’e yerleşmiş. Hacı Bektaş onun 

amcasının oğludur. Hacı Bektaş’ı duyunca “yolun gözü orasıdır” diyor. Nurhak’a aleviliği 

öğretince Nurhak’ı Hacı Bektaş’a bağlayıp kendisi sır oluyor. Yani Nurhak Bektaşilikten önce 

Seyid Ali ile birlikte Aleviydi daha sonra 400 yıldan beri Bektaşi oluyor. (K.Ş.02) 

Genelde Nurhak’a gelenler Horasan’dan gelip yerleşenlerdir. Horasan 

Türkmenleridir. Seyit Ali’nin kardeşinin biri Elazığ/Karakoçan’a yerleşiyor. Karakoçan onun 

sayesinde Alevi oluyor. Seyit Ali de Nurhak’a geliyor burada hizmet görüyor. (K.Ş.04) 



26 

 

Ben ocağın oğluyum. Ocak dedemden bana kaldı. Cem törenleri babamın evinde 

yapılırdı. Molla İbrahim benim dedemdi. Seyit Ali soyundandı. Azizlerdendi. Buraya Maraşlı 

Hacı Hüseyin Efendi geliyor. Bakıyor gocaya, gocanın okumuşluğundan konuşmasından 

bakıyor diyor ki; “senin okuman yazman var, seyit soyundansın, git Hacı Bektaş’a da emir 

alıp gel. Bütün aleviler birbirinden haber alsın oraya bağlan diyo. Dedem Hacı Bektaş’a 

varıyor. Dedemle birlikte iki kişi daha varıyor. İcazet almak için. “Kahramanmaraş’ın 

köyünden geliyoruz.” diyorlar. Hacı Bektaş bunları test ediyor. Bunları kırk gün boyunca 

çilehaneye kapatıyorlar. Kırk gün yemek verilmiyor. Sadece hergün için bir üzüm veriliyor. 

Kırk günde sadece kırk üzüm yediriyorlar. Bunları yirminci günde uyku basıyor. Uykuya 

dalınca rüya görüyorlar. Hacı Bektaş kırkıncı gün gelip uyarıyor. Rüyanızda ne gördünüz 

diyor. Biri “ben hakkı gördüm bana okut dedi” diyor. O zaman Hacı Bektaş siz “okuyun 

okutun” diyor. Sonra ikincisine geliyor. O da “ben de hakkı gördüm. Gez anlat” dedi diyor. 

Hacı Bektaş da “o zaman sen de git gez gör anlat” diyor. Daha sonra sıra dedeme geliyor. 

Dedeme de sen ne gördün Hüseyin diyor. O da ben de “hakkı insanda gördüm” diyor. 

Hüseyin sen de git insanlara hakkı anlat diyor. Dedem dönüyor evinde cem yapılıyor, 

muhabbet ediliyor, hasta olanlara şifa veriliyor, gözü görmeyenin gözü açılıyor, 

konuşamayanın dili açılıyor. Sonra Hacı Bektaş bir nazır gönderiyor. “Gidin bakın Nurhak 

dedesi işini iyi yapıyor mu?” diyor. Nazırlar geze geze Nurhak’a geliyor. Bakıyorlar ki evlik 

dolmuş, cemaat girişmiş, sazlar çalıyor cem dönüyor. Sonra gidip Hacı Bektaş’a rapor 

veriyorlar. Nurhak’daki dede, cemini iyi yapıyor” demişler. Hacı Bektaş da dedeme güvenç 

bağlıyor. Her Perşembe sabaha kadar horuzlar gıırana kadar muhabbet, semah ederler. 

Kadın erkek bir ibadet ederlerdi. Eskiden her alevi çocuğu saz çalmayı bilirdi, alevi evlerinde 

en az birtane saz olurdu. Bizden sonraki çocuklar bu yola sahip çıkmadı. Çocuklarımın 

bazıları dışarda bazısı okudu görevinin başında. Bizden sonra Kesikler yaptı ama ocak burası 

her ne olursa olsun burayı terk etmiyorlar. Beşkardeşe gidip kurbanlarını tığlıyorlar. (K.Ş.03) 

1.1.8. Nurak’da Alevi Ocaklarının Kerametleri 

Ocaklar başlığı altında da bahsettiğimiz gibi Ocak liderlerinin sahip olduğu birtakım 

kerametler vardır. “Su üzerinde yürümek, ateşe hükmetmek, vahşi hayvanları ehlileştirmek” 

bunlardan bazılarıdır. Nurhak’taki Alevi ocağı olan Azizler ve Molla İbrahimler’in de halk 

arasında sahip olduğu kerametler olduğu anlatılmaktadır. Kaynak kişiler tarafından bu 

kerametler şöyle aktarılmştır; 

1. Dedemin mucizetleri varmış. Dedemin kapısının önünde bir söğüdü varmış. O 

söğüdün yaprağıyla muska yazıp hasta kişiye verirmiş. Hasta kişi bunu bir suda 



27 

 

kaynatıp içince iyileşirmiş. Dedemin evinin önündeki bu söğüdü biri kesmek 

istemiş. Ocağa inanmayan, alevileri sevmeyen biriymiş. Söğüdü keserken dedem 

görmüş. Demiş ki; “sen onu ne kadar kesersen kes. O kesildikçe bir yerine beş 

çıkar demiş.” Adam da dedemi dinlememiş kesmiş. İki gün sonra gelmiş bakmış ki 

bir söğüt kökünden beş kollu koca bir ağaç çıkmış. Dedem demiş ki “ha yezid ben 

sana demedim mi bir kökten beş kol törer diye”diyor. Adam da bunu görünce tövbe 

ediyor. “Bundan sonra adağınıza ocağınıza dil uzatmam diyor” Ocağa gelip yola 

bağlanıyor. O ağaca Beş Gardaş derler. Şimdi o beş gardaşa derdi olan gelip 

kurban keser dua eder. Duaları da kabul olur. (K.Ş.03) 

2. Belediye yol çalışması yapıyormuş. Kocamın dedesinin mezarını da kaldırıp 

taşımak istemiş. Çünkü kayınbabamın mezarının yerine kaldırım yapacaklarmış. 

Ama kepçeyi ne zaman vursalar mezarı yerinden oynatamazlarmış emme kepçenin 

ağzı kırılırmış. Gücü yetmezmiş. En sonunda kazma kürekle mezarı açmaya 

başlamışlar. İyicene kazınca bakmışlar ki kocamın dedesi mezarda hala canlı kanlı 

duruyor. Saçı dökülmemiş, yüzdeki nur gitmemiş, yılan çıyan bile oymamış. Sanki 

canlı gibi. Geri korkuyorlar biz çarpılırız diye mezarı kapatıp hiç dokunmuyorlar. 

Kaldırımı da o mezarın yanından geçiriyorlar ama o mezarı taşımıyorlar. (K.Ş.13) 

3. Eskiden Hot Goca vardı. O Sünniydi. Birgün Aziz Ahmet’in evinde cem yapılırken, 

dama çıkıyor. Damdaki looyu alıp bacaya atmaya çalışıyor ancak tam bacanın 

başına varınca donup kalıyor. Aziz Ahmet bunu hissediyor ve canlara diyor ki; 

“Canlar ceme ara verelim. Damda bir dengesiz donup kaldı onu kurtarmaya 

gidelim” diyor. Canlar dama çıkıp bakıyor ki Hot Goca gerçekten donup kalmış. 

Aziz Ahmet dua okuyup Hot Goca’yı okşayınca Hot Goca’nın donu çözülüyor. Hot 

Goca o günden sonra tövbe edip ocağa bağlanıyor. (K.Ş.03) 

4. Eskiden dedem bir Kur’an-ı Kerim’i el yazması olarak hazırlamış. Kuş tüyüyle 

yazmış. Bu Kuranı suya atsan ıslanmaz, ateşe atsan yanmazmış. Sonra elinden 

Lütfü almış, ondan da başkası almış. Ortada kaybolup gitmiş. Dedemin birde asası 

varmış. O asayı hasta kişinin üzerinden geçirdiğ zaman şifa bulurmuş. (K.Ş.03) 

5. Dedem dünyadaki bütün canlılarla anlaşabilen bir azizmiş. Hayvanlarla da 

konuşup anlaşırmış. Dedemin bahşesinin bekçiliğini bir gara Yılan yaparmış. 

Birgün Hot Goca ve Velet Hasan dedemin bahşesinin yanından geeçerken birbirine 

demiş ki “Gel şu Molla gocanın bahçasını çalak eve götürek” demiş. Tam bahçeye 

adımını atacakları zaman garşısına bir gara yılan belirmiş. Hot Goca ve Velet 

Hasan korkutmaya çalışmış yılan kaçmamış karşılarına dikilmiş. Sonra bahçanın 



28 

 

aşağı tarafından girelim bari demişler. Tam o taraftan girecekleri zaman aynı yılan 

oradan da belirmiş. Bu kez yılan bunları kovalamış. O günden sonra kimse 

bahçenin kırağına yaklaşmamış. (K.Ş.03) 

6. Eskiden dedem ve gardaşları diyar diyaR geze geze gelmişler. Horosan’dan 

Antep’e Antep’den de buraya konmuş. Geze geze yorulmuşlar. Şuaraya oturayım da 

yemek yiyelim demişler. Oturup sofrasını açmışlar yemeğe başlamışlar. Karınlarını 

doyurup kalkacakları zaman dedemin elinden iki parça ekmek gırığı yere düşmüş. 

Ekmek gırığının düştüğü yerden bir ağaç fidanı çıkmış. Dedem 

gardaşlarına;“gardaşlarım buraya yerleşelim. Burası bize hayır bereket getirir” 

demiş. Dedemler Nurhak’a yerleşmiş. (K.Ş.03) 

7. Molla İbrahim’ e sakat gelen doğru gidersdi. (K.Ş.06) 

8. Molla İbrahim’in karısı muhabbete gelen canlara iki tepsi kömbe yapardı. O iki 

tepsi kömbeynen orduyu doyururdu resmen. Kömbe sofrada bereketlenirdi de 

bitmezdi. (K.Ş.07) 

9. Molla ibrahimin evinde bir çift yılan varmış. Leyli Garı o yılanın birini torunumu 

korkuttu diye öldürmüş. Yılanın eşi de hergün leyli garıyı korkutmaya gelirmiş. 

Ocağın yılanına bilee dokunulmaz, zarar verilmez. Yoksa başından dert eksik 

olmaz. (K.Ş.06) 

10. Azizlerin evinde bir kılıç varmış. O kılıçı hasta olan kişinin üzerinden geçirince 

hastanın derdi sıkıntısı kalmıyormuş. Hemencecik iyilesiyormuş. (K.Ş.07) 

11. Aziz Ahmet ocakda közün üzerinde yürürmüş de ayağı yanmazmış. Eline de köz 

alırmış eli de yanmazmış. Ermiş işte allah koruyor.(K.Ş.06) 

12. Beş gardaşın yanında bir delikli taş var. Dedem onu beş gardaştan buraya kadar 

kucağında yaya olarak getirmiş. O delikli taşın aynısı Hacı Bektaş’da da varmış. 

Zaten bu taş onun parçasıymış. Dedem getirip Beş Gardaşın aşağısına koymuş. 

Günahını yumaya gelen insanlar gelip onun içinden geçer. Çok şişman insanlar 

bile içinden geçebiliyor. İçinden geçince günahların yunmuş olur.(K.Ş.03) 

  



29 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. HALK EDEBİYATI ÜRÜNLERİ 

2.1. Anlatmaya Bağlı Metinler 

2.1.1. Masal 

Halk edebiyatı türlerinden olan masal dilimize Arapça “mesel” sözcüğünden 

geçmektedir. Masal kelimesinin anlamı Türkçe Sözlük’te “Genellikle halkın yarattığı, hayale 

dayanan, sözlü gelenekte yaşayan, çoğunlukla insanlar, hayvanlar ile cadı, cin, dev, peri vb. 

varlıkların başından geçen olağanüstü olayları anlatan edebi tür şekline” açıklanır (TDK, 

2011: 1630). Ferit Develioğlu ise masal için “Terbiye ve ahlaka faydalı, yararlı olan hikaye” 

anlamını eklemiştir (1986: 747). 

“Masal” kelimesinin yerine Anadolu’da kullanılan kelimelerin bazıları şunlardır: 

Metel, mesele, matal, heka, hika, hikiya, hekeya, oranlama, ozanlama ve nagıl. Türk 

dünyasında ise masal kelimesinin karşılığı olarak şu kelimeler kullanılır: “Çorçok, ertek, 

ertegi, ımak, nıbah, sersek, nağıl, hallep, çocek (Sakaoğlu, 2015: 4). 

Masalı bir edebi tür olarak, Sakaoğlu, Boratav ve Elçin şu şekilde tanımlar. Sakaoğlu, 

“Kahramanlarından bazıları hayvanlar ve tabiatüstü varlıklar olan olayları masal ülkesinde 

cereyan eden, hayal mahsulü olduğu halde dinleyicileri inandırabilen bir sözlü anlatım 

türüdür” şeklinde bir tanım yapmıştır (Sakaoğlu, 1973: 05). Elçin ise masalı şu şekilde 

tanımlar. “Bilinmeyen bir yerden, bilinmeyen şahıslara ve varlıklara ait hadiselerin macerası, 

hikayesi” (2014: 368). Boratav’ın tanımıda şu şekildedir; “nesirle söylenmiş, dinlik ve 

büyülük inanışlardan ve törelerden bağımsız, tamamıyla hayal ürünü, gerçekle ilgisiz ve 

anlattıklarına inandırmak iddiası olmayan kısa bir anlatı diye tanımlanır (2016: 85). 

Yukarıdaki tariflerde masalların hayali bir ortam, şahıs ve zaman üçlemesini içerisinde 

barındırdığı iddia edilse de konuları ve kahramanları hakkında çeşitlilikler göstermektedir. 

Thompson’un beşli dallanırması şu şekildedir: 

1. Hayvan Masalları 

2. Asıl Halk Masalları 

3. Güldürücü Hikayeler, Nükteli Fıkralar 

4. Zincirlemeli Masallar 

5. Sınıflandırmaya Girmeyen Masallar (Sakaoğlu, 2015:13). 

Masal anlatmak yeteneğe bağlıdır. Herkesin usta bir şekilde masal anlatması mümkün 

değildir. Masal anlatıcısı, masalı anlatırken kültürünü, duygularını ve düşüncelerini masala 

aktarır. Masal anlatırken kullanmış olduğu sade ve açık üslup, dinleyen ile kendisi arasında 



30 

 

bağ kurmasını sağlar. Bazı masallarda, masalın geçtiği yörenin mahalli ağızı kullanılmaktadır. 

Genellikle masalları uzun kış gecelerinde çocukları avutmak, insanları doğruya ve iyiye 

yönlendirmek için kadınlar tarafından anlatılır. Masal anlatan bu kişilere; “masal ebesi, masal 

anası, masalcı, meselemeci, masal ninesi” denir. Her masalda formel sözler bulunmaktadır. 

Bu formel kalıplar tekerlemeyi oluşturur. Masal anlatıcısı bu formel kalıpları ustalıkla 

kullanmalıdır. Usta bir masal anlatıcısı, masalı anlatırken eklemeler ve çıkarmalar yapabilir. 

Bu da masalın varyantlaşmasına sebep olur. 

Sakaoğlu masalların başlıca işlevlerini şu şekilde açıklamıştır; insanlara özellikle de 

çocuklara öğüt verirler, insanları iyi ahlaka, doğruluğa yöneltirler; insanların özellikle de 

çocukların eğitiminde rol üstlenirler; kültürün ve değerlerin aktarımına aracılık ederler; 

insanlara hoşça vakit geçirtirler, onların eğlenmelerini sağlarlar, kültürel öğelerin aktarılıp 

korunmasını sağlarlar (Oğuz vd, 2011: 153). 

Umay Günay’a göre ise masalların işlevi şudur; “Masal birçok araştırmacının kabul 

ettiği gibi sadece çocukları eğlendirmek için anlatılan bir edebi tür değil, aynı zamanda okur- 

yazar olmayan halk için halkın romanı ve hikayesi olmaktadır (Günay,1975:02). 

Masallar; anlatıldığı bölgenin kültürel izlerini geleceğe taşır. Saim Sakaoğlu; Masal, 

bir milletin aynasıdır. Bu aynada bir milletin folklorunu, kültürünü, inanışını, folklorunu, 

hoşgörüsünü, maddi kültürünü bulabiliriz” der(Sakaoğlu ve Karadavut, 2010.139). 

Dünyada masallar ile ilgili ilk tasnifi; Anti Aarne 1910 yılında yapmıştır. Aarne 

masalları üç grupta topladıktan sonra alt başlıklarını da vermek suretiyle 2000 masal tipini 

ihtiva edebilecek şekilde bir katalog hazırlamıştır. Katalogda 540 tip tespit edilmiştir. Diğer 

numaralar bulunacak yeni tipler için boş bırakılmıştır. Stith Thompson ise 20 yıl sonra 

Aarne’nin tasnifini geliştirmiş The Types of The Folktale adıyla tekrar yayınlamıştır (Özçelik, 

2004;07). 

Türküye’de ise masal tasnifini W. Eberhard ile P. N. Boratav beraber yapmışlardır. 

Eberhard ve Boratav’ın hazırladıkları Türk masal kataloğunda 378 Türk masal tipi tespit 

edilmiştir. Bu eseri Stith Thompson motif indekse kaynak olarak kullanmıştır. Türk masal 

kataloğunda tespit edilen masal tipleri 23 başlık altında toplanmıştır (Günay, 1975: 21). 

Masallar genellikle küçük hacimli metinlerdir. Ancak anlatılışı birkaç geceyi hatta 

haftayı kaplayan masallar da vardır. Bu tür masallara “Zincirlemeli Halk Masalları“ adı 

verilir. Masallar çoğunlukla nesir şeklindedir. Ancak karşımıza nazım-nesir karışık olarak da 

çıkabilir. Kahramanları ve olayın geçtiği ortam olağanüstü olabildiği gibi konusunu gerçek 

hayattan alan masallar da vardır. Masalların sonunda kötüler cezalandırılır ve iyiler de 

olağanüstü varlıkların yardımıyla mutlaka kazanır. Masalların dili genellikle açık ve sade olur. 



31 

 

Ancak bazı masal metinlerinde anlatıldığı bölgenin mahalli dili de kullanılabilir. Zaman 

olarak ise “geçmiş zaman” kullanılır. Masalın sonunda mutlaka öğüt ve mesaj vardır. Bu öğüt 

ve mesaj insanları iyiliğe, dürüstlüğe yönlendirir. 

2.1.1.1. Masal İncelemeleri 

Nurhak’ta “masal” kelimesinin karşılığı olarak “meseleme, mesel” kelimeleri 

kullanılmaktadır. Araştırma alanında, “masal anası” bulunmamakla beraber, masal anlatımı 

ise yaşlı kadınlar arasında yapılmaktadır. Masal, genellikle yörede kış aylarında, çocukları 

avutmak için anlatılmaktadır. Masallar, “eski zamanda” diye başlamaktadır. Araştırma 

alnından on adet masal örneği derlenmiştir. Bu masalların çoğunluğu “hayvan masalları”dır. 

“Yılan ve Çiftçi” masalında; yılanın, eşine sağdık ve kindar bir varlık olduğu aktarılmaktadır. 

Bu masal küçük hacimlidir. “Oduncunun Çocukları” masalında ise öksüz kalan üç çocuğun, 

babasının kendisine eş olarak aldığı üvey anne yüzünden başlarına gelen olumsuz hadiseleri 

anlatılmaktadır. Bu masal TTV’ de 168. sırada, Anti Aarne’nin masal tipi kataloğunda ise 

450. Sırıda bulunmaktadır. “Tilki ile Kurt” masalında, Tilki’nin uyanıklığını 

aktarmaktadır. Bu masal, konu bakımından çok hacimlidir ve zincirlemeli hayvan masalı 

örneği görülmektedir. TTV’de 1. numarada yer almakta, Anti Aarne’nin çalışmasında ise 

rastlanmamaktadır. “Kuyruk Acısı” masalında ise oduncu ve yılanın birbirine zarar vermesi 

sonucunda biten dostluğu anlatılmaktadır. TTV’de 49. Numarada yer almakta Anti Aarne’nin 

çalışmasında ise rastlanmamıştır. “Kadına Aşık Olan Ayı” masalında ise akıllı bir kadının 

kendine aşık olan ayıyı tuzağa düşerek elinden kurtulması anlatılır. “Yılanın Dostluğu” 

masalında, dostluğun çıkarsız ve dürüstçe olması gerektiği vurgulanmıştır. “Cinler ve Uyanık 

Çiftçi” masalında ise insanoğlunun uyanıklığı vurgulanmıştır. “Altın Kekilli Oğlan 

Masalın’da ise altın kahküle sahip bir erkek çocuğu olmasını isteyen bir padişahın ve iki kız 

kardeşin başından geçmektedir. Kız kardeşlerden küçük olan uyanık ve kötü kalplidir. Ancak 

masalın sonunda kötü kız kardeş cezalandırılmıştır ve padişah da altın kahküllü erkek 

çocuğuna kavuşmuştur. TTV’de 23. numarada, Anti Aarne’de ise 707. Numaradadır. “Tuz 

Kadar Sevgi” ise bir padişah ve üç kız kardeşin başından geçen olaya dayanmaktadır. Bu 

masalda padişah, üç kızını çağırıp kendisine olan sevgilerinin miktarını sormaktadır. İlk iki 

kız, padişahı memnun eden cevap vermişlerdir, küçük kızın cevabı ise padişahı pek memnun 

etmemiştir. Padişah ise kızını cezalandırır ancak kızının kıymetini ilerleyen süreçlerde 

anlamıştır. TTV’de 256. Numarada, Anti Aarne’de ise 923,986 numaraları arasında 

bulunmaktadır. TTV’de ve Anti Aarne’nin masal tip kataloğu tasnifinde “Kadına Aşık Olan 

Ayı, Cinler ve Uyanık Çiftçi ve Yılanın Dostluğu” adlı masalların tip numaralarına ise 



32 

 

rastlanmamıştır. 

Çalışma sahasında derlenen masalların çoğunluğu bilgi ve öğüt vermek amaçlıdır. 

Dürütlük, sadakat, dostluk gibi etik kavramların önemi çocuklara anlatılmak istenmiştir. 

2.1.1.2. Masal Metinleri 

2.1.1.2.1. Yılan ve Çiftçi 

Çiftçinin biri tarlasında yılan görmüş. Yılanı öldüreyim diye ardısıra koşunca yılan 

tiken çalısının içine girip saklanmış. Çiftçi, “bu yılanı öldürmezsem çocuklarıma zarar verir 

bunu öldürmem lazım” demiş. Tiken çalısını ateşe vermiş. İçine kaçan yılan orada yanarak 

can vermiş. Oysa o yılanın eşi varmış. Yılanlar eşli olur, eğer yılanın eşini öldürürseniz o 

mutlaka eşinin intikamını alır. Bir de yılanı öldürünce gözüne un atmanız lazım. Eğer un 

atmazsanız öldüren kişinin yansıması gözünde kalır ve yılanın eşi gelip gözüne bakınca kimin 

öldürdüğünü görür. Bu yılanın da eşi gelmiş gözüne bakıp kimin öldürdüğünü görmüş. Yılan 

günlerce kin biriktirip çiftçiyi beklemiş. Çiftçi tarlasını sulamaya gelince arkasından sinsice 

yaklaşıp öldürmüş. (K.Ş.11) 

2.1.1.2.2. Oduncunun Çocukları 

Oduncunun birinin ikisi erkek biri kız üç çocuğu varmış. Çocukların anası ölünce 

başka bir kadınla evlenmiş. O kadın ise çocukları kabul etmiyormuş. Oduncu çocukları önüne 

katmış ve ormana oduna gidiyoruz diye kandırmış. Bir alıç ağacının dibinde durmuş. 

“Çocuklarım siz burada alıç, itburnu toplayın ben de odun yapıp geleyim” demiş. Bunun 

üzerine çocuklar babasının dediklerini yapmaya koyulmuşlar. Çocuklar saatlerce alıç ve 

itburnu toplamışlar sonra büyük oğlan “ben gideyim babama bakayım daha odunu bitirmedi 

mi” demiş? Oğlan gidip babalarına bakmış ortalıkda babası yok sonra bir pat pat sesi gelmiş 

çocuklar sesin olduğu yere doğru gitmişler ki ne görsünler bir ağaçta kabak bağlı, ağaca 

çarptıkça ses çıkarıyor. Çocuklar ise bu sesi duydukça babam odun yapıyor zannediyolarmış. 

Bunu gören büyük oğlan şunu söylemiş. 

Tap tap tapacık 

Bizi azdıran babacık 

Babacık değil analık 

Sonra çocuklar köyün yolunu tutmuşlar. Köye varmışlar ki ne göreler köy bomboş! 

Ağlaya sızlara ormana doğru gidiyorlarmış, küçük çocuk bir kül yığınına düşmüş çıkmak için 

uğraşırken eline bir kül kömbesi
1
 geçmiş. Acıkan çocuklar o kül kömbesini yemişler. Küçük 

çocuğun elinde azıcık bir kül kömbesi kalmış. Onu havaya atıp oynarken kül kömbesi bir 

devin bacasından içerisine düşmüş. Yakınlarda insan kokusu alan dev hemen homurdanarak 



33 

 

“insan kokusu alıyom hem de taze insan diye aklından geçirmiş.” Daha sonra çocukların 

seslerini duyunca damın başına doğru bağırıp “çocuklarım sizlere gelin kül kömbesi yaptım 

yavrularım gelin yiyin“ demiş. Bunu duyan çocuklar inanıp koşa koşa gelmişler. Dev 

çocugları tuttuğu gibi yardımcısı Yarımeşike’e vermiş ve demiş ki sen  bunların karnını doyur 

ben dişlerimi yüleyim
2
 geliyim demiş. 

Çocukların halini gören Yarımeşik çocukları yiycek diye acımış ve çocukları bırakmış. 

Çocuklar kaçarken karşılarına bir dere çıkmış, büyük çocuklar geçmiş ama küçük çocuk tam 

geçecekken Yunus Balığı çocuğu yutmuş. Öteki tarafta da ev anası eve geldiğinde 

Yarımeşik’e kızıp çocuklar nerede diye çıkışmış. Yarımeşik’de çocuklara gücüm yetmedi 

kaçıp gittiler demiş. Dev anası bunu duyunca çocuklara yetişmek için salyalarını döke döke 

koşmaya başlamış. Çocukların ayak izini takip ederek çocukları bulmuş. Ama çocuklar koca 

derenin öte yanına çokdan geçmiş. Çocuklara “yavrularım ben yaşlıyım öte tarafa 

geçemiyorum siz nasıl geçdiniz bana da yardımcı olun” demiş. Büyük çocuk demiş ki 

kardeşlar bu azgın dev bizi yiyecek gel biz bu deve bir oyun eyleyelim de ondan kurtulalım 

demiş. Bunun üzerine büyük çocuk demiş ki “ana aşağıya gittik b*klu örme bulduk, yukarıya 

gittik delikli taş bulduk, örmeyi taşa bağladık, örmeyi tekrar belimize bağladık geçtik” demiş. 

Bunu duyan Dev anası hemen çocukların dediğini yapmış ve derenin ortasına gelince çamur 

devi kendine çekmiş, dev ölmüş. Çocuklar da devden kurtulmuşlar. Çocuklar devi atlatınca 

yola tekrar koyulmuşlar ama ortanca çocuk “abla, ben susadım, su içeceğim” demiş. Orada bir 

pınar görmüş. Pınardan su içmiş, oysa o pınardan bir karakeçi su içmişmiş. Çocuk hemen 

karakeçi olmuş, bunu gören kız çocuk ağlamış, sızlamış ama ne çare geri keçinin ipinden 

tutarak yola koyulmuş. Çocuk yorulmuş bir ağacın dibine uzanmış sonra çocuk acıkmış ağaca 

meyve yemek için çıkmış. Keçi’yi de ağaça bağlamış oradan geçen padişahın oğlu atını 

bağlayarak şu dereden su içeyim diye derenin başına gelince dere’nin üzerinde bir güzel kız 

yansıması varmış. Aşık olmuş sonra kızı ağaçtan indirmiş keçiyi de alarak saraya gitmişler. 

Sarayda kız, keçi kardeşinin başına gelenleri sevdiğine anlatmış, kardeşine padişahın oğlu 

aynı pınardan tekrar su içirmiş ve çocuk eski haline dönmüş. Kız ile padişahın oğlu düğün 

yaparken düğününde kardeşini yutan yunus balığını tutup kesmişler bir de bakmışlar ki 

balığın karnından küçük kardeşi çıkmış. Hep birlikte mutlu bir şekilde yaşamışlar. K.Ş.11 

2.1.1.2.3. Tilki İle Kurt 

Bir gün Kurt ile Tilki arkadaş olmuşlar. Tilki Kurt’a 'gel, seninle ottan sepet örelim' 

demiş. Kurt da, “tamam” demiş. Bunlar sepet örmeye başlamışlar. Sepeti örmüşler ama 

bitmeye az bir yer kalınca Tilki Kurt’a “Kurt kardeş, sen sepetin içine gir, örügleri tut, bağla 



34 

 

da ben de sepeti dış tarafdan öreyim” demiş. Kurt içeriye girmiş örügleri tutuyormuş. Tilki de 

dışarıdan örüyormuş. Tilki öre öre bitirip Kurdu sepetin içine hapsetmiş. Geri de sepedi 

yardan aşağıya tuvalamış. Sepet gelip bir derenin başında durmuş. Oradan dereye su almaya 

gelen bir Kız, kara kıllı bir sepet görünce deri yağ torbası zannetmiş. Annesinin  yanına 

götürmüş “ana ana yağ buldum tere  yağ “ diyerek bağırmış. Bunu duyan kızın anası  ”o 

zaman gelde bir küte yapıp yiyelim kızım” demiş. Bunlar küüte etmeye başlamış. Kızın anası 

”kızım yağ derisini açda bana bir kaşık yağ getir” demiş. Kızda kalkmış kaşığı alıp kurtun 

ağzına çomçayı yağ çıkaracağım diye sokuyormuş, Kurt’ta kızın soktuğu kaşıkları 

kırıyormuş. Kız “ana kaşık kırıldı” diyince “kızım bir kaşık al, tekrar sok” diyormuş. Kız da 

anasının dediğini tekrar yapıyormuş. Kurt o kaşıkı da kırmış sonra kurt can havliynen 

sepetden başını çıkarınca “kız ana ana bizim yağın ağzı da var gözü de var“ demiş. Bunu 

duyan kızın anası Hatice karı hemen gelip bakmış ki derinin içinde kurt var. Sunu sığırlığa 

sokmuş, gidip kocasına haber vermiş, kendi de gidip baltayı almış. Üçü bir olup Kurt’u 

sığırlıkta bir güzel dövmüşler. Kurt sepetten çıkar çıkmaz kendini temeklikten zor dışarıya 

atmış. Kurt Tilki’yi bulmuş. “Sen beni sepetin içine kilitleyip kaçarak beni dövdürün he” 

deyip Tilki ‘ye saldırmış. Tilki ise “aman Kurt kardaş ben seni kilitlemedim elimden sepet 

kaydı birden yardan aşağı yuvarlandı yoksa ben sana öyle bir şey yapar mıyım hiç” demiş? 

Kurt’da geri Tilki’ ye inanmış. Tilki demiş ki “Kurt kardaş şurada bir At var ki eti ölümüze  

de, dirimize de yeter. Gel biz bu atı yiyelim” demiş. Kurt’da “tamam tilki kardaş” demiş. 

Kurt’u atın üzerine salmış. At ise Kurt’a demiş ki “arkamı dönüyüm gel beni öyle ye yoksa 

korkarım yerimde duramam kişnerim” demiş. Bu sözün üzerine Kurt tamam demiş. At 

arkasını döner dönmez Kurt’a bir tekme savırmış ki Kurt canım çıktı sanmış. Kurt bu tekmeyi 

yeyinci “ey ahmak gördünmü at görürsen ye yat, koyun görünce ye oyun oyna, niye Tilki ile 

arkadaşlık edersin keşke iki adam gelse benim soğuma soğıma iki kere vursa akıllanırım” 

demiş. Bunun üzerine oradan geçen iki oduncu geliyor Kurt’u bir güzel dövüyorlar. Kurt 

tekrar Tilki’nin yanına gidiyor. ”sen beni sepete sokup kaçtın, atı yiyelim dedin yine kaçtın, 

bu kez seni yerim iflah etmem” demiş. Tilki ise hiç oralı olmuyormuş “gel kardeşim gel 

seninle Seyid’in bağından teh tehleyek”demiş. Bu sözün üzerine aç olan kurt tamam demiş. 

Tilki Kurt’u tekrar kandırmış. Gidip üzüm yemişler, biraz da kucaklayıp getirmişler. Geri 

Tilki Kurt’da demiş ki “bunu saklayalım, gidip hep bağdan yiyelim. Bunu da yemek 

bulamazsak yiyelim” demiş. Bunlar getirdikleri üzümü saklamışlar. Zaman geçmiş, bağlar 

kesilmiş, bağda üzüm kalmış. Tilki acıkınca birden “uvvvvv!” diye bağırmış. Kurt ise “ne 

oldu kardeşim” demiş. Tilki “bir kadının ağrısı geldi ebe olmam için beni çağırıyorlar” demiş. 

Kurt da “git o zaman kardeşim” demiş. Tilki gidip teh
3
 yemiş. Kurt, Tilki geri döndüğünde 



35 

 

“kardeşim kadını doğurttun mu” demiş. Tilki ise “olmaz olsun doğdu çocuk” demiş. Kurt 

“adını ne koydun” demiş. Tilki “ağızlıklama” koydum demiş. (Tilki üzüm torbasının ağzından 

az bir şey yediği için ağızlıklama diyor.) Diğersi gün yine “uvvvvv !” diye bağırmış. Yine 

aynı yalanı söyleyip, Kurt’un yandan ayrılıp, yine teh’i yemiş. Kurt “bu kez adını ne koydun” 

demiş. Tilki bu kez ”emzikleme” koydum demiş. (Torbanın ortasına gelmiş emzik yerine 

ondan emzikleme diyor.) Diğer gün yine aynı yalanı söylemiş. Bu kez de beline kadar yemiş 

“belleme koydum adını” demiş. Diğersi gün yine Tilki gidip yemiş, bu kez de dibine kadar 

yiyip gelmiş. Çocuğun adını “dipleme” koydum demiş. Diğersi gün gitmiş, dibinde kalan iki 

üç tane üzüm kurusunu da yemiş ve torbayı tusturup koymuş. Kurt bu kez ne koydun çocuğun 

adını demiş. Tilki “tusturlama” koydum demiş. Diğersi gün Kurt, “Tilki kardeş gel bakalım 

bizim tehe ne oldu” demiş. Gidip bakmışlar ki torba boş. Hemen bunlar “sen yedin, sen  

yedin” diye birbirlerine girmişler. Hemen Tilki‘nin aklına bir şey gelmiş. Tilki, demiş ki  

“gece kim altına s*çarsa, üzümü o yemiştir” demiş. Gece olunca Kurt uyurken, Tilki gelip 

Kurt’un bacağının arasına s*çmış. Sabahleyin Tilki gelip Kurt’a “kalk bakalım kardeşim! 

Altına sıçmıssın, demek ki üzümü sen yemişsin” demiş. Kurt sucukmuş, kendisi yemediği 

için itiraz da etmiş, ama nafile Tilki buna çıkışmayabaşlamış. Kurt bunun üzerine “baktın bir 

koyun ye oyun oyna, baktın bi at ye yat, niye bunun ile arkadaşlık ediyorsun seni akılsız” 

demiş. Aklı başına gelimiş ama çok geç olmuş. Basıp ordadan savuşup gitmiş. K.Ş.11 

2.1.1.2.4. Kuyruk Acısı 

Oduncunun biri baltasını alıp odun toplamak için ormana gitmiş. Gezinirken 

çalılıkların arasında bir yılana rastlamış. Yılanın başını baltayla ezecekken, Yılan, “Oduncu 

gardaş ne olur beni öldürme, gel dost olalım ben sana hergün bir altın getireyim sen de bana 

bir tavuk yumurtası bırak” demiş. Oduncu da bu teklifi kabul etmiş. Hergün yılana yumurta 

götürmüş, yılan da oduncuya altın vermiş. Yıllarca bu durum böyle olmuş. Oduncu zengin 

olmuş. Yıllar sonra oduncu yaşlılıktan hastalanmış. Oğlunu çağırıp, “Yavrum! Ormanda bir 

yılan var. Eline bir yumurta al da ona götür. O da sana altın verecek. Ben ölmeden onunla 

dost ol” demiş. Oğlan da eline bir yumurta alıp yılanın yanına gitmiş. YılanI görünce çok 

korkmuş eline bir taş alıp yılana fırlatmış. Yılanın uyruğu kopmuş. Yılan da can havliynen 

oduncunun oğlunu sokup oracıkda öldürmüş. Oduncu bu duruma çok üzülmüş. Yıllar geçmiş 

oduncunun durumu gittikçe kötüye gidiyormuş. Gidip yılanla tekrar dost olmak istemiş. 

Yılan’ın yanına gidip dostluk teklif etmiş. Yılan, oduncuya şu cevabı vermiş: “Oduncu gardaş 

bende bu kuyruk acısı, sende de bu evlat acısı olduktan sonra biz iki dünyada da artık dost 

olamayız” demiş. K.Ş.11 



36 

 

2.1.1.2.5. Kadına Aşık Olan Ayı 

Eski zamanda ayının biri evli ve çocuklu bir kadına aşık olmuş. İkide bir de kadının 

evinin önüne gelir kadını izlermiş. Kadın da ayıyı ne zaman görse korkup kaçarmış. Birgün 

kadın kocasıyla kavga yapmış. Kocası onu alıp dışarı atmış. Kadın da ormanda ağlayarak 

babasının evine gitmeye çalışıyormuş. Ama yolunu kaybetmiş. Ayı da kadını ormanda görüp 

takip etmeye başlamış. Kadın, ayının kendisini izlediğini farketmiş. Kadın koşa koşa bir 

mağaranın içine girmiş. Ayı da mağaraya girmiş. Kadın oturmuş ayı da oturmuş. Kadın, ayınn 

kendisini taklit ettiğini anlamış. Ateşten bir kösa almış üzerine sürüyor gibi yapmış. Ayı da 

aynısını yapınca, ayının postunu alev almış. Ayı oracıkda yanıvermiş. Kendisini kurtarmak 

için dereye atmış. Kadının da kocası gelmiş. Kadının gönlünü almış, mutlu mesut evlerine 

dönmüşler. K.Ş.11 

2.1.1.2.6. Yılanın Dostluğu 

Birgün bir adam üzüm bağına üzüm kesmeye gidiyormuş. Giderken karşısına bir yılan 

çıkmış. Yılanınan sohbet ederek yola koyulmuşlar. Az yürümüşler, uz yürümüşler birde 

bakmışlar ki karşısında koskoca şelale. Yılan demiş ki; “gardaş gel biz birbirimizi nöbetleşe 

olarak sırtlayıp karşı kıyıya çıkaralım. İlk önce ben alayım seni sonra sen” demiş. Bizim 

adamda bunu kabul etmiş. Yılan, adamı sırtlayıp ırmağın yarısına kadar getirmiş. Sıra adama 

gelmiş. Adam yılanı sırtına alıp ırmağın diğer yarısını geçirmeye çalışırken yılanın kendisini 

sıkmaya başladığını farketmiş. Yılan vücuduna iyicene dolanmış. Adam hızlı hızlı çıkmaya 

çalışıyormuş ama mosmor kesilmiş. Sonunda derenin öteki geçesine çıkmışlar. Adam çıkar 

çıkmaz yılanın başından tutuğu gibi yere çalmış. Yılan yalvarmış. “Gardaş amanın biz dostuz, 

kurban olayım canımı alma” demiş. Bu sözün üzerine adam yok yılan gardaş ben senin gibi 

eğik büğük dostu sevmem, dost dediğin dosdoğru olmalı” demiş. Yılanı öldürüp ağaca asmış. 

K.Ş.11 

2.1.1.2.7. Yılan ve Değirmenci 

Eski zamanda bir değirmenci varmış. Değirmencinin ambarının içine yılanın biri yuva 

yapmış. Oraya gelip yumurtasını bırakıp gidermiş. Değirmenci de bu yumurtaları görmüş. 

Yumurtaları toplayıp saklamış. Yılan geldiğinde yumurtalarını yerinde göremeyince çok 

üzülmüş. Ama yine de diğer yumurtasını da aynı yere bırakıp saklanmış. Değirmenci de gelip 

o yumurtaları da almış. İçeriye de bir kova süt koymuş. Değirmenciye kızan yılan o süte 

zehrini kusup gitmiş. Çoban da yılanın yumurtalarını yerine koymaya gelmiş. Yılan tekrar 

yumurtalarına bakmaya gelince yerinde yumurtalarını görmüş, çok mutlu olmuş. O arada da 

değirmenci sütü evine götürüyormuş. Yılan arkasından hızlı hızlı gelmiş kuyruğunu süt 



37 

 

kovasına çarptığıynan dökmüş. Değirmenci, “yılan gardaş sütümü neden döktün?” demiş. 

Yılan da “değirmenci gardaş senin yumurtalarımı çalmandan şüphelendim, sana çok kızdım 

sütüne zehir akıtmıştım. Yumurtalarımı görünce boşuna kızdığımı anladım” demiş. O günden 

sonra yılanla değirmenci dost olmuşlar. K.Ş.14 

2.1.1.2.8. Cinler ve Uyanık Çiftçi 

Eski zamanda bir uyanık çiftçi varmış. Her sene cinlerinen ortaklık yapıp ekin 

ekermiş. İlk sene pancar ekmeş. Cinlere demiş ki “gardaş, pancarın üstü senin altı benim 

olsun” cin de bu teklifi kabul etmiş. Pancarı toplama zamanı gelince cin bütün işçilerini 

toplamış pancarları yerden çıkartmış. Bizim uyanık çiftçi gelmiş, “Cin gardaş yılın başında 

yaptığımız anlaşmayı hatırlıyorsun değil mi? demiş. Cin de “hatırlıyorum gardaş” demiş. 

Çiftçi pancarları toplamış, yapraklarını da cine bırakıp gitmiş. Bu durumu görünce cinin aklı 

uçmuş. Elinde sadece pancar yaprakları kalmış. “Bir dahaki sefere insanoğlu ile ortaklaşa bir 

şey yapmam” demiş. Kış geçmiş yine ekin ekilecek zaman gelmiş. Bizim uyanık çiftçi cini 

gene bulmuş. Cin gardaş bu sene de ortak olak mı?” demiş. Cin de “aman ademoğlu bana 

bulaşma” demiş. Bizim çiftçi allem etmiş, gallem etmiş cini yine kandırmış. Cin de demiş ki 

“o zaman bu sene ekinin alt kısmını ben alacağım üst kısmını sen al demiş” Çiftçi de “tamam” 

demiş. Anlaşmaya varmışlar. O sene de çiftçi buğday ekelim demiş. Bunlar buğdayı ekmişler, 

bakımını yapmışlar. Ekinlerin toplanacağı zaman gelmiş. Cin bütün işçilerini yine toplamış, 

buğdayları biçtirmiş. Sapını samanından ayırmışlar. Bizim çiftçi gelmiş. Cine anlaşmayı 

hatırlatmış. O da tamam demiş. Çiftçi buğdayları alıp gitmiş, saman da cine kalmış. Cin yine 

çarpıldığını anlayınca bir daha insanlar ile alışveriş yapmamış. Cinler diyarına göüp gitmiş. 

K.Ş.11 

2.1.1.2.9. Altın Kekilli Oğlan Masalı 

Eski zamanlarda bir bolluk ülkesi varmış. Ülkenin padişahı, vezirine “evlenmek 

istediğini ancak evleneceği kadının kendisine altın kekilli oğlan doğması gerektiğini aksi 

takdirde kadının başını kestireceğini” söylemiş. Padişaha, diyar diyar altın kekilli oğlan 

çocuğu doğuracak kadın aramışlar. En sonunda bir değirmencinin evine gelmişler. 

Değirmencinin de iki tane kızı varmış. Büyük kız çok saf, küçük kız ise çok uyanıkmış. 

Padişahın adamları değirmenciye durumu anlatmış. Değirmenci bu haberi duyunca çok 

sevinmiş. Büyük kızını hemen padişaha vermiş. Küçük kız, ablasını çok kıskanmış. Babasına, 

“baba ben de ablamın yanına gidebilir miyim? Hem orada ablama yardımcı olurum” demiş. 

Değirmenci de kabul etmiş. Kızlar saraya doğru yola çıkmış. Vardıklarında padişah karısını 

törenle karşılamış. Kırk gün kırk gece düğün yapmışlar. Küçük kız kardeş düğünü görünce 



38 

 

çok ama çok kıskanmış. Ablasının ayağını kaydırıp padişahla kendisi evlenmek istemiş. 

Dokuz ay sonra padişahın karısının nur topu gibi oğlu olmuş. Padişah, “hani bunun altın 

kahkülü nerede?” diye karısına sormuş. Karısı, “daha saçının çıkmadığını, birkaç ay içinde 

çıkacağını” söylemiş. Küçük kız kardeş de “inşallah altın saçı çıkmaz” diye dua ediyormuş. 

Her gün çocuğun odasına girip altın kahkülü çıkmış mı diye bakarmış. Bir gün küçük kız 

kardeş yine kontrole gelmiş. Görmüş kü çocuğun saçı gerçekten altından çıkmış. Hemencecik 

saçı kesip saklamış. Onun arkasından da padişah bakmaya gelmiş. Çocuk da altın saç filan 

yokmuş. Padişah adamlarına emir vermiş. Karısını öldürmeye kıyamamış, zindana attırmış. 

Kadın zindana gidince küçük kız padişahı, “sana altın kekilli oğlan doğuracağım” diye 

kandırmış. Padişah da tamam demiş. Birgün padişah sarayda gezinirken yeni karısının 

yastığının altında altın bir saç bulmuş. Hemen oğlunun yanına gidip bakmış ki altın saç 

oğlunda da var. Durumu anlamış. Kötü kalplü kız kardeşi kırk atın arkasına bağlayıp, 

sürdürmüş. Karısını da zindandan çıkarıp, çocuğuyla birlikte ömür boyu mutlu yaşamış. 

K.Ş.11 

2.1.1.2.10. Tuz Kadar Sevgi 

Eski zamanda bir padişah yaşarmış. Padişahın üç tane kızı varmış. Birgün kızlarının 

kendisine olan sevgisini merak etmiş. Kızlarını teker teker çağırıp, kendisini ne kadar 

sevdiklerini sormuş. Büyük kız, “canımı verecek kadar baba” demiş. Padişah bu cevaptan 

memnun kalmış. Büyük kızını vezirinin oğluna vermiş. Şanlı şöhretli düğün yapmış. Sonra 

ortanca kızını çağırmış. Beni ne kadar seviyorsun kızım” diye sormuş. Küçük kız da uğruna 

ölecek kadar baba” demiş. Padişah bu cevaptan da memnun kalmış. Ortanca kızını da saygın 

bir adamın oğluna verip şöhretli düğün yapmış. Sıra gelmiş küçük kızına. Küçük kızı; çok 

masum, çok güzel ve çok akıllı bir kızmış. Kızın cevabı “tuz kadar baba” olunca hem şaşırıp 

kızmış hem de çok üzülmüş. Hemen vezirini çağırıp bunu gidin fakir fukara birine verin” 

demiş. Vezir kızı almış, bir çobana vermiş. Yıllar geçmiş aylar geçmiş. Büyük kızının vezir 

olan kocası padişahın elinden tahtı almış. Padişahı da öldürmek için zindana atmış. Padişah, 

oradan bir yolunu bulup kaçmış. Ormanda yürürken bir kulübe görmüş. Yaklaşınca bacasının 

tüttüğünü farketmiş. Hemen kulübeye girmiş. Padişahı; üstü başı yırtık, fakir ama çok mutlu 

görünen bir adam karşılamış. Adam, “Aç mısın diye sormuş?” padişah, utana sıkıla “açım” 

demiş. Bıcaklıkdan da adamın bu karısı “yabancı kim ola?”diye gözetliyormuş. Birden kadın 

babasını tanımış. Ağlaya ağlaya gözleri kan çanağı olmuş. Hemen biraz tarhana çorbası 

yapmış. Tuzunu da az atmış. Kocası, padişahın sofrasına götürüp koymuş. Padişah, acından 

nasıl yediğini bilememiş. Çorbayı yalayıp yutmuş. Adam, “çorbayı beğendiniz mi?” diye 



39 

 

sormuş. Padişah, “tuz olsa daha tatlı olurdu” demiş. Bu lafı kızı duyunca ağlaya ağlaya gelip 

babasının boynuna sarılmış. “Baba, ben de bunu söylemek istedim sana” demiş. Padişah da 

kızını tanımış. Bol bol sarılıp hasret gidermişler. Sonra çoban olan damadını alıp ülkesine 

padişah yapmış. Vezir damadını ve yalaka kızını da zindana attırmış. Mutlu mesut yaşamışlar. 

K.Ş.11 

2.1.2. Efsane 

Efsane, kelimesi Türkçe’ye Farsça’dan girmiştir. Develioğlu, efsaneyi “asılsız hikaye, 

masal, boş söz, saçmasapan lakırtı” şeklinde tanımlamaktadır(1986;245). 

Elçin, efsaneyi şu şekilde tanımlamaktadır; “insanoğlunun tarhih sahnesinde 

göründüğü ilk devirlerden itibaren ayrı coğrafya, muhit veya kavimler arasında doğup gelişen; 

zamanla inanç, adet, anane ve merasimlerin teşekkülünde az çok rolü olan bir çeşit masallar 

vardır. Sözlü gelenekde yaşayan bu anonim masallara dilimizde Arapça: “usture”; Farsça 

“fesane, efsane”; Yunanca “mitos, mit” kelimeleri ad olarak verilmiştir(1986; 314). 

Efsane’nin başlıca niteliği inanış konusu olmasıdır; onun anlattığı şeyler doğru 

gerçekten olmuş diye kabul edilir(Boratav, 1973;106). Efsane’de üslup olarak düz konuşma 

dili kullanılır. Herhangi bir kurala bağlı kalmadan, sade bir üslup kullanılarak aktarılmaktadır. 

Efsanenin kahramanları gerçek hayatta yaşayan şahsiyetler olduğu gibi olağanüstü yaratıklar 

da olabilir. Efsanenin amacı, ilkel insanın bilimsel bir şekilde açıklık getiremediği olayar ve 

durumlara anlam yüklemesidir. Kainatın yaratılışı, tanrılar, peygamberler, evliyalar, tahihi 

olaylar ve tarihi şahsiyetler, olağanüstü varlıklar efsaneleri konu olmuştur. Efsanenin 

özelliklerini Sakaoğlu şu şekilde aktarmıştır; 

a) Şahıs ve hadiseler hakkında anlatılırlar 

b) Anlatılanların inandırıcılık vasfı vardır 

c) Umumiyetle şahıs ve hadiselerde tabiatüstü olma vasfı görülür 

d) Efsanenin belirli bir şekli yoktur; kısa ve konuşma diline yer veren bir anlatmadır 

(2013; 23). 

Efsane sınıflandırması ile ilgili ilk çalışma “International Society for folk-narrative 

research” tarafından yapılmıştır. Efsaneleri, dört büyük bölümde sınıflandırmışlardır. 

Edebiyatımızda ise ilk olarak Boratav yapmıştır. Boratav’ın yaptığı sınıflandırma şu 

şekildedir; 

1. Yaratılış Efsaneleri 

2. Tarihlik Efsaneler 

3. Olağanüstü kişiler, varlıklar ve güçler üzerine efsaneler 



40 

 

4. Dinlik efsaneler (1969; 108-109). 

Saim Sakaoğlu’nun “Anadolu Türk Efsanelerinde Taş Kesilme Motifi ve Bu 

Efsanelerin Tip Kataloğu” adlı çalışması ise Türk edebiyatındaki ilk motif çalışması olması 

bakımından önemlilik arz etmektedir. Günümüzde ise efsane araştırmalarına yeniden ağırlık 

verilmektedir. Güncel olarak “Nevşehir, Niğde, Aksaray, Yozgat, Kayseri, Urfa” illerinin 

efsaneleri üzerine çalışma yapılmıştır. Aksaray Efsaneleri’ni Tuğba Aydoğan, 2020 yılında 

çalışıp “Aksaray Efsaneleri” adıyla kitap haline getirmiştir. Şanlıurfa efsanelerini ise Ömer 

Kırmızı, 2021 yılınsa çalışıp “Efsanelerin İcra Bağlamları ve İşlevleri Şanlıurfa Efsaneleri” 

adıyla bilim dünyasına kazandırmıştır. 

2.1.2.1. Efsane İncelemeleri 

Nurhak’ta efsane kelimesinin yerine “sırlı hikaye, mucizet” kelimeleri kullanılmıştır. 

Sahadan 10 adet efsane örneği derlenmiştir. Derlenen bu efsanelerden bazıları olağanüstü 

olaylar çevresinde oluşmaktadır. Bazıları ise dini ve tarihi şahsiyetlerin çevresinde 

gelişmektedir. Yörede derlenen “Ermiş” isimli efsanede; İbadetin zahiri yüzü değil de Batıni 

yüzünün önemli olduğu vurgulanmıştır. “Çoban” efsanesinde ise; yapılan iyiliğin asla 

karşılıksız kalmayacağı mesajı verilmiştir. “Beş Kardeş” efsanesinde ise bir Alevi dedesinin 

kerameti sonucu topraktan kendiliğinden çıkan, beş dallı bir ağaçın oluşumu anlatılmaktadır. 

Yöre halkı; bu ağaca kurban kesilirse ve çabut bağlanırsa dileklerinin gerçek olacağına 

inanmaktadır. “İnleyen Mağara” adlı efsanede ise; Ali adında bir gencin, sevdiği kıza 

kavuşmak için yaptığı kahramanlığın acı neticesi üzerine aktarılmıştır. Ali, sevdiği kıza 

kavuşmak için Nurhak dağının tepesindeki mağarada bir kış geçirmek zorundadır. Ancak 

mağaranın iniltisi yüzünden hayatını kaybetmiştir. Ali’nin ölümünden sonra köylüler o 

mağaraya “İnileyen Mağara” adını vermiştir. Ancak Nurhak Dağı’nın zirvesine çıkan 

dağcılar böyle bir mağara olmadığını aktarmıştır. “Taş Kesilen Kadın” efsanesinde ise 

kocasına karşı saygısızlık yapan kadının, yaratıcı tarafından taş kesilerek cezalandırıldığı 

anlatılmıştır. Yöre halkı; “eşine saygısızlık yapan kadınların günah işlediğini ve yaratıcı 

tarafından cezalandırılacağını” söylemişlerdir. “Yusufçuk Kuşu” adlı efsanede ise; analığı 

tarafından eziyet gören Yusuf ve ablasının başından geçen olaylar anlatılır. Eziyetlere 

dayanamayan Yusuf ve ablasının tanrıya yakarması sonucunda, Yusuf, kuş olmuştur. Ablası 

ise taş olmuştur. Yusufçuk Kuşu efsanesi, Türkiye’nin birçok yerinde farklı şekillerde 

anlatılmaktadır. “Kutsal Ağaç” efsanesinde ise; Bir oduncunun, yaşlı bir pirin uyarmasına 

rağmen kutsal ağacı kesmesi ve bunun akabinde başına gelen talihsiz olay aktarılmaktadır. 

“Gelin Öldüren Irmağı” efsanesinde ise kalbinde inanç barındırmadığı için çocuğu olmayan 



41 

 

gelinin şifalı ırmağa girmesi, ancak ırmağın şifasına da inanmaması nedeniyle ırmağın onu 

öldürmesi anlatılır. Alevi Türkmenlere göre ocak ailelerinin sahip olduğu kerametlere 

inanmayan kişiler yaratıcı tarafından cezalandırılmaktadır. Çalışmada bahsedilen “Gelin 

Öldüren Irmağı’nın kaynağı, Alevi ocağının evinin önünde olduğu aktarılmaktadır. O ırmağa 

girip yıkananın derdine şifa bulduğu aktarılır. İnanmadan girenlerin ise ırmak tarafından 

öldürüldüğü söylenir. “Salkım Söğüt Efsanesi: Pir Sultan” efsanesinde ise araştırma alanında; 

Pir Sultan Abdal’ın ölümü, efsanevi bir anlatı ile aktarılmıştır. Nurhak Türkmen Alevilerine 

göre salkım söğütün dallarının yere eğik olmasının sebebini, Pir Sultan Abdal’ın, Hızır Paşa 

tarafından, salkım söğüte astırılarak idam edilişine bağlamışlardır. “Kırklar Meclisi ve Dolu” 

efsanesinde ise; cemlerde dolu içilmesinin menşei kırklar meclisine kadar götürülmüştür. 

Efsaneye göre Hz. Muhammed, rüyasında hakkı görür ve Hak, Peygambere; “beni bulmak 

istiyorsan git kırklar meclisine katıl, dolu iç, coşa gel” der. Peygamber de kırklar meclisine 

gider. Orada peygambere dolu içirilir. Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmenlerin cem ayinlerinde 

rakı veya şarap içildiği gözlemlenmiştir. Bu ritüele“hakkın dolusunu içmek ya da 

demlenmek” denmektedir. Kaynak kişiler; “dolu içtikten sonra hakla hak olduğunu, dünya 

nimetlerine yüz çevirdiklerini, kalbinde hakkı hissettiklerini” aktarmışlardır. Kaynak kişiler 

dolu içme ritüelinin menşeini ise Peygamberin rüyasına bağlamaktadırlar. 

2.1.2.2. Efsane Metinleri 

2.1.2.2.1. Ermiş 

Eski zamanlarda bir çoban varmış. Çoban koyunlarını güderken ibadet yapmaya 

çalışıyormuş. Namaz kılmayı da bilmediği için elindeki asayı yukarı atıp tutuyormuş. Bir 

yandan da “Allah’ım, ben cahil bir kulum. Ben dua bilmem ama böyle yaparak seni 

anıyorum” dermiş. Böyle yaparken çok uzaktan bir aksakallı bir pir gelmiş. Ona namaz 

kılmayı öğretmiş. Çoban da “tamam bundan sonra böyle yaparım” demiş. Daha sonra Pir yola 

koyulmuş. Çoban da namaz kılmaya başlamış ama bir şeyi unutmuş. Hemen Pirin arkasından 

yetişmeye çalışmış. Pir gölü yüzerek geçiyormuş. Çoban arkasından koşmaya başlamış. Pir, 

arkasını dönüp bakmış ki çoban gölün üzerinde yürüyor. Bunu görünce “Çoban gardaş! Senin 

kalbin temiz. Sen git istediğin gibi kıl demiş.” (K.Ş.15) 

2.1.2.2.2. Çoban 

Eski zamanda bir ağa varmış. Ağa koyunları çobana bırakıp kabeye gitmiş. Çoban 

koyunları otlatırken yernikli bir gelinin köpek kesip kazana koyduğunu görmüş. Bu hali 

görünce çoban geline acımış. Koyunlardan birini boğazlayıp gelinin kazanından köpeği 

çıkarıp, koyunu sokmuş. Geri dönüp kömüne yatmaya gitmiş. köme gelip yatınca birden 



42 

 

kendini kabede bulmuş. Orada ağasıyla karşılaşmış. Ağa sormuş, “oğlum sen buraya nasıl 

geldin?” diye. Çoban, “ağam vallahi senin koyunlardan birini kesip yernikli bir geline 

yedirdim sonra da o gelin dua etti ki kendimi burada buldum” demiş. Ağa bunu duyunca 

“oğlum keşke birini de benden dolayıo kesip kazana atsaydın” demiş. (K.Ş.15) 

2.1.2.2.3. Beş Kardeş 

Eskiden Molla Hüseyin adında bir adam varmış. Molla Hüseyin, Gaziantep’den 

Elbistan’a gelmiş. Orada biraz dinlenmek isteyip sofrasını açıp yemek yemeye başlamış. 

Yemek yerken yediği ekmekten bitaz kırıntı yere düşmüş. Elbistan’daki bütün taşlar yok 

olmuş, ova haline gelmiş. Molla Hüseyin oradan kalkıp Nurhak’ın Seyitaliler mahallesine 

konmuş. Orada da sofrasını açıp yemek yiyince yine yemekten kırıntı düşmüş ve oradan da  

bir ağaç çıkmış. Bunu gören köylüler Molla Hüseyin’in yanına gelip biraz konuşunca onun bir 

alevi piri olduğunu anlamışlar. Köylülerin isteği üzerine Nurhak’a yerleşmiş. Zaman geçtikçe 

canlar Molla Hüseyin’in kerametlerini öğrenmiş. Ocağa bağlanmaya gelmişler. Bir adamsa 

Molla Hüseyin’e inanmıyormuş. Gitmiş Molla Hüseyin’in ağacını kesmiş. Molla Hüseyin, 

“benim bir ağacımı kesersen beş ağaç olarak tekrar çıkar” demiş. Gerçekten de beş tane ağaç 

çıkmış. Ağacı kesen kişi de imana gelip ocağa bağlanmış. 

Şimdi biz o ağaçlara Beş Kardaş diyoruz. O ağaçlara çaput bağlayıp, dua edersen 

istediklerin gerçekleşir kızım. (K.Ş.03) 

2.1.2.2.4. İnleyen Mağara 

Eski zamanda Nurhak’ta bir ağa varmış. Ağanın da güzeller güzeli bir kızı varmış. 

Ağanın kızına fakir bir köylü genç aşık olmuş. Oğlanın adı Ali’ymiş. Anasını, kızı istemesi 

için göndermiş. Ağa kadına şöyle küçümseyerek bir bakmış. Sonra da “eğer oğlun Nurhak 

dağının başındaki mağarada bir kış kalırsa kızımı oğluna veririm” demiş. Ali’de aşkından 

gözü hiçbir şeyi görmediği için kabul etmiş. Ali bir yıllık erzak alarak dağa çıkmış. O 

mağaraya varmış. Ancak mağaranın içinden uğuldama sesleri geliyormuş. İki gün dayanmış 

ama üçüncü gün sesler artık başını ağrıtmaya başlamış. Öleceğini anlayınca duvara şu yazıyı 

yazmış. “ben ne açlıktan, ne susuzluktan, ne de soğuktan öleceğim. Ben bu mağaranın 

uğuldamasına dayanamadığım için öleceğim” demiş. Üçüncü günün akşamına ölmüş. Bir yıl 

geçmiş ağanın adamları Ali’yi aramaya çıkmışlar. Ali’yi mağarada cansız bulmuşlar. 

Duvardaki yazıyı da okuyunca mağaraya “Uğuldayan, İnleyen Mağara” demişler. (K.Ş.14) 



43 

 

2.1.2.2.5. Taş Kesilen Kadın 

Eskiden kocasına çok saygısız davranan bir kadın varmış. Kadın hergün kocasına 

küfür edermiş, bağırırmış, herkesin içinde” bitli bitli” dermiş. Kızın anası, kızı uyarmış, “bak 

kocana saygısızlık yapma taş kesilin” demiş. Ama kız hiç anasının sözünü dinlememiş. 

Birgün yine bitli diye bağırırken ağzı açık bir kaya olmuş. Oracıkta taş kesilmiş. (K.Ş.15) 

2.1.2.2.6. Yusufçuk Kuşu 

Eskiden bir oğlan bir kız öksüz bir çocuk varmış. Anası ölünce, babası bunlara analık 

getirmiş. Analığı çok kötüymüş. Çocuklara çok kötü davranıyormuş. Oğlan çocuğunun adı 

Yusuf’muş. Yusuf birgün odundan dönerken atın çulunu yolda düşürmüş. Aramış taramış ama 

bulamamış. Eve ağlayarak gelmiş. Durumu analığa anlatmış. Analığı Yusuf’u ve ablasını 

dışarı atıp, “atın çulunu bulmadan gelmeyeceksiniz” demiş. Bunlar ağlaya ağlaya atın çulunu 

aramaya başlamış. Ama bir türlü bulamamışlar. Sonraya bir yere oturup Allah’a dua etmişler. 

“Allahım eve gidersek analığımız bizi döver, burada kalırsak da bizi kurtlar yer. Ne olur bizi 

ya kuş et ya taş et” demişler. Allah bu çocukların dediğini duymuş Yusuf’u kuş etmiş. 

Ablasını da taş etmiş. O günden beri o kuş taşın etrafında dolanıp “ablaaa atın çulunu 

buldun mu?” diye seslendiği duyulurmuş. O kuşa da yusufçuk kuşu demişler. (K.Ş.15) 

2.1.2.2.7. Kutsal Ağaç 

Hüseyinlerin orada bir ağaç vardı. O ağacın kutsal olduğunu söylerlerdi. Ama ağacı bir 

görün kocacana bir ağaç. Ağacın çok yaşlı olduğunu söylüyorlar. Çocuğu olmayan kadınlar 

oraya gidip çapıt bağlayıp dilek tutarsa çocuğu oluyormuş. Birgün oradan geçen oduncunun 

biri o ağacı görüyor. Kesmek için yanına yaklaşıyor ama karşısına bir ıhtıyar çıkıyor. Diyor ki 

“o ağacı kesersen başına bir felaket gelir” oduncu dinlemiyor. Git başımdan ihtiyar bir 

ağaçtan ne zarar gelir” diyor. Ağacın bir kolunu kesip odun yapıp sırtlıyor atın üzerine. Yolda 

giderken atın yükü üzerine devriliyor. Kendi kolu odunun altında kalıyor ve kolu kopuyor. 

İhtiyar tekrar beliriyor. “oğlum ben sana demedim mi?” onun kolunu kesersen senin de kolun 

kopar diye” diyor. (K.Ş.14) 

2.1.2.2.8. Gelin Öldüren Irmak 

Eskiden bir ırmak varmış. Çocuğu olmayan kadınlar o ırmağa gidip yıkanırsa çocuğu 

oluyormuş. Ancak o ırmağa girenin kalbi bütün olmalıymış. İnanmadan giren olursa dileği 

gerçekleşmezmiş. Bir kadının da çocuğu olmuyormuş. Her yere gidip akıl danışmışlar ama 

yine de dertlerine çare bulamamışlar. Sonunda yaşlı ebenin biri bu ırmakın derdine deva 

olacağını söylemiş. Kadının kocası kadını alıp ırmağa gitmiş. Gelin girmek istememiş. 



44 

 

Irmakta ne çare olur ki diye küçümsemiş. Ama kocası zorunan gelini sokmuş. Irmak da gelini 

içine almış. Gelin kendiisne inanmadığı için onu dalgalarıynan döve döve öldürmüş. Oraya da 

gelin öldüren ırmağı demişler. (K.Ş.16) 

2.1.2.2.9. Salkım Söğüt Efsanesi: Pir Sultan 

Hızır Paşa ve askerleri Pir Sultanı asmak için ağaç arıyorlarmış. Pir Sultan’ın elini 

kolunu bağlayıp bir erik ağacının dibine getirmişler. Tap urganı ağacın dalına fırlatacakları 

zaman ağaç dallarını çırpştırmaya başlamış. Hızır Paşa, “bu ağaç istemiyor çınar ağacına 

gidelim” demiş. Çınar ağacı da dallarını çırpmaya başlamış. Yine Pir Sultan’ı asamamışlar.  

En sonunda salkım söğüdü bulmuşlar. Söğüt uyuyormuş. Hızır paşa, “tezin uyanmadan asıp 

gidelim” demiş. Salkım söğüdün uykusunda, Pir Sultan’ı asıp gitmişler. Salkım Söğüt 

uyandığında üzüntüden dallarını çırpmaya başlamış. Sonra da hak ona lanet okumuş. Dalları 

öyle saçaklı saçaklı kalmış. (K.Ş.11) 

2.1.2.2.10. Kırklar Meclisi ve Dolu 

Peygamber rüyasında Hakkı görmüş. Hak, Peygamber’e demiş ki; “Git kırklar 

meclisine orada demlen, o zaman beni bulursun” Peygamber de Kırklar Meclisini bulmak için 

yola koyulmuş. Giderken, yolda karşısına bir aslan çıkmış. Peygamber korkmuş, yüzüğünü 

Aslan’a doğru fırlatmış. Aslan da yüzüğü yutmuş. Geri de ortadan kaybolmuş. Sonra 

peygamberin kulağına bir saz sesi gelmiş. Sesin geldiği yere doğru gidince karşısında bir kapı. 

Hemen kapıyı çalmış. İçerdekilerden ses gelmiş, “Kim O!” diye. Peygamber de “Ben İslam 

âleminin Peygamberiyim” demiş. İçerdekiler, “bize Peygamber gerekmez” demiş. Peygamber 

de iki kere yine kapıyı çalmış. İçerdekiler yine “kim o” demiş. Peygamber, yine aynı cevabı 

vermiş. Kırklar yine “biz Peygamber istemeyiz” diyip göndermişler. Peygamber duramamış 

yine kapıyı çalmış. Kırklar da yine “kim o” diye sormuş. Peygamber bu kez “ben de sizler  

gibi Allah’ın bir aciz kuluyum” demiş. Kırklar, bu kez kapıyı açmış. Peygamber içeri girinci 

insanların eylendiğini, sohbet ettiğini ve deyiş dinlediğini görmüş. Peygamber, Hz. Ali’nin 

yanına varıp oturmuş. Otururken peygamber, Hz. Ali’nin parmağında bir yüzük görmüş. O 

yüzük Aslan’ın yuttuğu yüzükmüş. Peygamber, Hz. Ali’ye “Ya Ali! Allah’ın Aslanı” karşıma 

çıkan sendin demi demiş?” Ali de “evet, o aslan bendim” demiş. Sonra çevredekilere bakıp, 

“bunlar kim? demiş.” Ali de “onlar kırklar” demiş. Peygamber, hepsini saymış ama orada 39 

kişi varmış. “Burada 39 kişi var, biri nerede” demiş. Ali de “biri de dışarda. Bizim birimize 

birsey olsa hepimizin canı yanar” demiş. Peygamber de “isbatla” demiş. Hz. Ali, bıçağı alıp 

elini kesmiş. Bunu yapınca pencereden iki damla kan gelmiş. Ali, “işte ısbatı!” demiş. Sonra 

şarap getirmişler. Hz. Muhammed, Ali’ye rüyasını anlatmış. Ali de ”Hakkın bahsettiği dem 



45 

 

işte bu hadi içelim de coşa gelelim” demiş. Demi içince orada müsahip olmuşlar, sarılıp 

kucaklaşmışlar. (K.Ş.02) 

2.1.3. Fıkra 

Fıkra, kısa ancak öz anlam barındıran halk edebiyatı ürünüdür. Dilimize Arapça’dan 

geçmiştir. Türkçe sözlük, “kısa ve özlü anlatımı olan, nükteli, güldürücü hikayecik” şeklinde 

açıklanmıştır (TDK, 2009; 695). Develioğlu ise “kısa hikaye, masal, kıssa” (1986, 317) olarak 

açıklanmaktadır. İslamiyetten sonra bu neviden hikayeler, Türk dilinde, “hikaye, kıssa, masal, 

mizah, nükte lafife, vb.” adlar altında da anlatılmıştır ve yazılmıştır. Fıkra ile eş anlamda 

kullanılan bu kelimeler içinde en çok “lafife” sözü yaygınlık kazanmıştır (Yıldırım: 1999:3). 

Türk dilinin yazılı kaynaklarında fıkra ile ilgili ilk kayda Kaşgarlı Mahmut’un “Divan- 

ü Lügat-it Türk’ünde rastlamaktayız. Kaşgarlı, “Küg ve Külüt kelimelerini, “Halk arasında 

ortaya çıkıp insanları güldüren şey”, “Halk arasında gülünç olan nesne” şeklinde açıklıyor. 

Fıkraların konuları her türlü hayat hadiseleri teşkil eder. İnsan-cemiyet 

münasebetindeki düşünce ve davranış farklarından doğan çatışmalar, beşeri kusurlar ve  

gülünç vakalar fıkrayı meydana getirir. Fıkra konuları başlıca; 1-İdare edenlerleidare edilenler 

arasında, 2-İnançlarla dini adet ve merasimlerleyasaklara dair davranışlar üzerinde, 3-İçtimai, 

iktisadi ve siyasi görüş ayrılıklarından doğan çatışmalarda toplanabilir(Elçin:2014: 566). 

Konuları gerçek hayatın bir parçasıdır. Bazen insanları güldürüp hoş vakit geçirmek 

bazen de bir olay üzerinde düşündürmek, olayı, düşünceyi, hadiseleri ya da kişiyi tatlı bir 

şekilde hicvetmiş, yöneten kesim ile yönetilen kesim arasındaki anlaşmazlıkları komik bir 

üslupla anlatmaya çalışmıştır. Toplumdaki; kültürel, dini, etnik farklılıkları ve zıtlıkları 

anlatmıştır. Fıkraların genel olarak belli bir zamanı ve mekânı yoktur. Fıkra kahramanlarından 

yola çıkarak zamanını tahmin edebiliriz. Örneğin, Bektaşi Fıkralarındaki olayların net bir tarih 

verilmemekle birlikte Osmanlı döneminde geçtiği çıkarımında bulunabiliriz. 

Birçok araştırmacı tarafından fıkra tasnifi yapılmıştır. Pertev Naili Boratav, fıkraları 

tiplere göre düzenlemiştir. Ancak yeterli bir tasnif yapmamıştır. Boratav, Fıkrayı şu şekilde 

tasnif etmiştir; 

I. Kişileri belli halk tipleri olan fıkralar 

1) Ünlü adlar taşıyan ve gerçekten tarihe mal olmuş sayılı kişiler (Bekri 

Mustafa, İncili Çavuş gibi) 

2) Özel adlarla anılmayıp bir toplum zümresini teşkil eden kişiler (Bektaşi, 

Tahtacı, Yörük gibi) 

II. Belli bir topluluk tip, ünlü bir kişi söz konusu olmaksızın, ortadan insanların 



46 

 

güldürücü maceralarını konu edinen fıkraları: Karı-koca, çocuklarla ana baba, uşak-efendi, 

asker-subay, vs. hikayeleri gibi. Şaşırtıcı ve eğlendirici, sadece açık saçık olmaktan ileri gelen 

fıkralar da bu bölüme girer (Sakaoğlu: 1992: 43). 

Dursun Yıldırım fıkra tipini şu şekilde yapmıştır. “Ortak şahsiyeti temsil yeteneği 

kazanan ferdi tipler, zümre tipler, azınlık tipler, bölge ve yöre tipleri, yabancı tipler, gündelik 

tipler, moda tipler (1999: 67). 

Lami Çelebi ve oğlunun yaptığı fıkra tasnifi de şu şekildedir. 

1. Çocuklar üzerine hikayeler 

2. Deliler üzerine hikayeler 

3. Çeşitli başka insanlar üzerine hikayeler  

4. 4.Karı-Koca üzerine hikayeler 

5. Hayvan masalları 

6. Cansız şeyler üzerine hikayeler (Yıldırım, 1999: 22). 

Fıkraların dili sadedir. Anlatıcının mensup olduğu yörenin ağız özelliğini barındırır. 

İçinde formel sayılar ve tekerlemeler bulundurmaz. Bazı fıkralarda atasözü ve deyimler 

bulunur. Tez ve antitezden oluşur. Giriş, gelişme ve sonuç bölümü bulunur. Genellikle 

kahramanın ismiyle başlar. 

2.1.3.1. Fıkra İncelemeleri 

Sahadan kırk dokuz fıkra derlenmiştir. Bunlar mahalli ve genel tiplerdir.  Yöreden iki 

adet Nasrettin Hoca fıkrası, dört adet Bektaşi fıkrası, on dört tane Biçin ait mahalli fıkra, 

diğerleri ise günlük yaşamı kapsayan fıkralardır. Fıkraların çoğunluğu Nurhak’ın Biçin 

köyünden derlenmiştir. Biçin köyünün merkezden ve teknolojik aletlerden uzak olması 

nedeniyle orijinal kültürlerini ve anlatılarını korumuşlardır. Kaynak kişiler, “uzun kış 

gecelerinde eğlenceli vakitler geçirmek için fıkra anlattıklarını” belirtmiştir. Sahadan 

derlediğimiz fıkraların çoğu müstehçenlik barındırmaktadır. Kaynak kişiler, fıkraları 

aktarırken çekinmeden, doğal davranışlar sergileyerek aktarmışlardır. Biçin Fıkralarında ismi 

geçen Garto Goca, Çirkin Goca, Hamza Ahmet, Biçinli Celal, Certli Ehmet Mehmet Biçin’de 

yaşamış şahsiyetlerdir. Garto Goca ve Çirkin Goca fıkralara çok fazla konu olmuş ve gerçek 

isimleri unutulmuştur. Çok eskiden beri Biçin köylüleri diğer köylere nazaran alkolü çok fazla 

tüketmişlerdir. Bu yüzdendir ki fıkralarında alkol ve sarhoş fıkra tipine çok fazla 

raslamaktayız. Özellikle Garto Goca fıkralarıında alkolün karşımıza çok fazla çıkmasından 

dolayı Bektaşi fıkralarıyla benzerlik göstermektedir. Müstehçen fıkraların çoğu ise yaylalarda 

kadınlar arsında anlatılmaktadır. 



47 

 

Yörede derlenen bazı fıkralarda ise günlük hayatın ve toplumsal olayların etkisi 

görülmüştür. Derlediğimiz “Corana Fıkrası” Covid-19 salgınının yeni yayıldığı zamanlarda 

anlatılaya başlanmıştır. “Curuk Osman” fıkrasında ise Suriye’de çıkan iç savaş nedeniyle 

Türkiye’ye iltica eden bir sığınmacı ile Curuk Osman arasında geçen gülünç hadise fıkra 

formuna dönüşmüştür. 

2.1.3.2. Fıkra Metinleri 

2.1.3.2.1. Nasreddin Hoca 

Birgün Nasrettin Hoca camide cemaate vaaz veriyormuş. Cemaate “karısından 

korkanlar ayağa kalksın” demiş. Herkes ayağa kalkmış ama hoca kalkmamış. Cemaat “hoca 

sen korkmuyon herhalde ayağa kalkmadın” demiş. Nasrettin Hoca da cemaate dönüp, “nasıl 

kalkayım ey müslümler? Karımın yüzünü bile düşününce dizlerimin bağı çözülüyor” demiş. 

(K.Ş.14) 

2.1.3.2.2. Nasreddin Hoca 

Birgün Nasrettin hoca ile hanımı gece damda uyuyorlarmış. Bulguru kaynatmışlar 

dama sermişler. Bulguru çalarlar diye de dama makat koyup omum üzerinde uyumaya 

başlamışlar. Emme bir türlü karısı uyumuyormuş. Hep ölmüş olan eski kocasından 

bahsedermiş. “Eski kocam olsaydı bana damda bulgur mu bekletirdi, eski kocam olsaydı beni 

damda mı yatırırdı” diyormuş. Nasrettin hoca sağa dönmüş karısı susmuyor, sola dönmüş 

karısı susmuyor. En sonunda g*tü ile karısına vurduğuynan karısını makattan aşağı düşürmüş. 

Karısı şaşırmış. “behey hoca neden beni düşürdün” demiş. Hoca da ne yapak avrat, bu makat 

ancak iki kişi alıyor. Senin eski kocanda gelince sana yer kalmadı” demiş. (K.Ş.17) 

2.1.3.2.3. Bektaşi Fıkraları 

Bektaşi fıkraları, bektaşiliğin ortaya çıkmasıyla oluşmuştur. Bektaşi fıkraları dini 

zıtlıkları, yönetenin yönetilen üzerindeki baskısını, bozuk düzeni tenkit etmek maksadıyla 

kısa halk anlatılarıdır. Bektaşi fıkraları sadece dini ve idari tenkitte bulunmaz, gündelik 

hayatta oluşan eksiklikleri ve kusurları da alaycı bir dille tenkid eder. Bektaşi yaşadığı 

toplumda dini kullanarak bir yer edinmeye çalışan insanları da hicv eder. Anlatım dili, içinde 

bulunduğu  ağız özelliğini barındırır. Tam olarak belli bir mekân ve zaman yoktur. Anlatılan 

olay gerçek hayatta bektaşinin başından geçip geçmediğiğ kesin olarak bilinmemektedir. 

Bektaşi, cemiyet hayatında cereyan eden olayları tenkid ederken insanlara doğruyu, 

iyiyi, güzeli öğretmeyi ve düşündürmeyi gaye edinmiştir. Olayları gülünçleştirerek halkı 

eğlendirmeyi değil, güldürürken öğretmeyi ve eğitmeyi esas almıştır. Onun sözlerindeki 



48 

 

inceliği ve manayı kavramaktan aciz kimseler, kendisini çoğu zaman zındıklıkla 

suçlamışlardır. Bektaşi, tanrıya ve onun yasalarına samimiyetle inanan bir kişidir. O, dini ve 

tanrıyı şeriat mensuplarının anladığı gibi şekli tarafıyla ele almaz. Tanrıyı belli kalıplar ve 

kurallar içinde aramaya ve ona yaklaşmaya çalışan kişilere karşıdır. Bektaşi için Tanrı, 

korkulacak bir varlık değildir. Tanrı ile olan münasebeti aşık-maşuk çerçevesindedir. Tanrı ile 

olan tekellüfsüz konuşmaları, dünyadaki adaletsizlerin, haksızlıkların hesabını sorması, onu 

bunlardan dolayı sorguya çekmesi sevgiliye stem etme perdesini aşmayan serzenişlerdir 

(Yıldırım, 1999: 37). 

2.1.3.2.4. Bektaşi 

Bektaşinin birinin bir oğlu olmuş. Cemaate, “ismini ne koyalım” diye sormuşlar. 

Cemaat, “biz Aleviyiz adı Ali olsun” demiş. Çocuğun ismini Ali koymuşlar ama çocuk kırk 

gün sonra hakka yürümüş. Ah vah edilmiş. Zaman geçmiş. Yıllar sonra bektaşinin tekrar bir 

oğlu olmuş. bektaşi yine cemaate sormuş. Bukez de Hüseyin koymaya karar vermişler. Bu 

çocuk da kırk gün sonra hakka yürümüş. Yine yas tutulmuş, ah vah edilmiş. Yıllar sonra 

tekrar bir oğlan daha olmuş. Cemaatle birlikte bu çocuğun da ismini Hasan koymuşlar. Hasan 

da kırk gün sonra hakka yürümüş. Yine ağıtlar yakılmış. Yıllar sonra tekrar bir oğlu daha 

olmuş. bektaşi bu kez kimseye sormadan çocuğun adını Ömer koymuş. Canlar adama 

kızmışlar, “yahu biz Bektaşi’yiz biz de Ömer ismi konmaz” demişler. Bektaşi de “Yav 

erenler! Hep bizden mi ölecek biraz da onlardan ölsün” demiş. (K.Ş.04) 

2.1.3.2.5. Bektaşi 

Bir Bektaşi köyden İstanbul’a gitmiş. Gençler de Bektaşi’yi görünce “gelin şu 

köylüyle biraz alay edelim” demiş. Bektaşi’nin yanına varıp “emmi kıyafetinde ne kadar 

temizmiş” diyor. Bektaşi de şu cevabı veriyor, “yav oğlum içimi temizlemekten dışıma zaman 

bulamadım ki”. (K.Ş.04) 

2.1.3.2.6. Bektaşi 

Eskiden Sivas’lı Pirzo adında bir dede varmış. Dede çok hazırcevap bir adammış. Ona 

laf atan herkesin ağzının payını verirmiş. O sıralar da köye bir kaymakam gelmiş. Gelir 

gelmez Pirzo dedenin ününü duymuş. Çevresindeki adamlara “yahu bir Pirzo dede varmış, 

herkes ondan bahsediyor. Beni bir onunla tanıştırın demiş. Çevresindeki adamlar, “aman 

kaymakamım siz delirdiniz mi, hiç o deliyle uğraşılır mı, size bir laf söyler altından 

kalkamazsınız” demiş. Kaymakam ısrar etmiş. Köylüler tamam demişler. Kaymakamı Pirzo 

dedenin yanına götürüyor. Kaymakam, Pirzo dedeyi görünce küçümseyerek bakmış. 



49 

 

Yanındakilere, “bu kılığı kılafatı yitmiş adamdan mı çekiniyorsunuz. Kılın içinde bu adamın 

nesli kaybolmuş” demiş. Yanındakiler tekrar uyarmış ama kaymakam hiç onlara kulak 

asmamış. Pirzo dedenin yanına gidip “Selamün Aleyküm” demiş. 

Pirzo dede de “aleyküme selam” diyerek karşılık vermiş. Pirzo dedenin de o vakit 

eşeği doğum yapmış, kucağında sıpaynan gidiyormuş. Kaymakam, “nereye böyle Pirzo dede” 

demiş. Pirzo dede, “okula” demiş. Kaymakam, “sıpayı okula götürünce ne olucu” demiş. 

Pirzo Dede, “ya kaymakam olucu, ya vali” demiş. (K.Ş.04) 

2.1.3.2.7. Bektaşi Babası 

Alevi köyünün birine bir Bektaşi babası misafir olmuş. İlk evde evin hanımı kabak 

pişirmiş. Baba da kabak sevmiyormuş ama yine de ayıp olmasın diye “oooo kabak da çok 

severin” diyip iştahlı gibi görünerek yemeye başlamış. Diğer evlerin hanımı da bu evin 

hanımına “baba ne sever?” diye sormaya gelmişler. Ev sahibi, “kabak yaptım iştahla yedi 

kabağı çok da sevdiğini söyledi” demiş. Diğer kadınlar da eve gidip kabak yemeği yapmışlar. 

Baba bir ay boyunca kabak yemiş. Ensonunda ellerini havaya kaldırıp “otuz günde altmış 

tabak kabak, insan olan yer mi ya resulullah!” demiş. (K.Ş.18) 

2.1.3.2.8. Garto Goca ve Topal Hasan 

Biçin köyünde Garto, Topal Hasan ve birkaç kişi kafayı çekmek için toplanmışlar. O 

zamanda da tuvaletler evin dışında olurmuş. Garto Goca o kadar içmiş ki bu yüzden su 

dökmeye
4
 çıkmış. İçeri geri döndüğünde oturduğu yere başkasının oturmuş olduğunu görmüş. 

Dönmüş bunlara “ ayağa kalkın lan, Peygamberiniz geldi” demiş. Topal Hasan da dönmüş 

“otur lan bir yere!, ben Allah olarak senin gibi peygamber yaratmadım” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.9. Garto Goca 

Garto Goca her zamanki gibi sarhoş kamyon kullanıyormuş. Trafik polisi bunu 

çevirmiş. Alkollü araç kullanmaktan ceza yazacakmış. Garto Goca, trafik polisine dönmüş 

demiş ki “Lan oğlum sen benim kim olduğumu biliyor musun?” trafik polisi bu söz üzerine 

telaşa kapılmış. Çok muhterem biri zannetmiş. Korkarak, “kimsiniz efendim?” diye sormuş. 

Bu soru üzerine Garto Goca “ Ben son Peygamber Garto” diye cevap vermiş. (K.Ş.19) 

2.1.3.2.10. Garto Goca 

Garto Goca’nın okuma yazması olmadığı için ehliyetsiz araç kullanıyormuş. Ama çok 

usta kamyon şoförüymüş. Trafik polisi bunu çevirmiş ceza yazacakmış. Garto Goca 

sinirlenip, trafik polisine demiş ki; “niye ceza yazıyorsun memur bey? Ehliyeti olanlar benden 



50 

 

iyi mi kullanıyor, bu mereti ben mi kullanıyorum ehliyet mi?” demiş. (K.Ş.19) 

2.1.3.2.11. Garto Goca 

Garto Goca birgün yine alkollü araç kullanıyormuş. Alkollü olduğu için de kaza 

yapmış. Araçın içinden bir hışımla çıkmış, araçı tekmelemeye başlamış. Bir yandan da şu 

lafları söylüyormuş.”Ulan anasını s.ktiğimin arabası, alkolü ben mi içtim sen mi! Sen niya 

kaza yapıyorsun?” (K.Ş.19) 

2.1.3.2.12. Garto Goca ve Karısı 

Birgün Garto Goca yine içiyormuş. Karısı, “bana ne herif bu kez ben de 

içeceğim”demiş. Garto, “git avrat başıma bela olma” demiş. Ancak kadın dinlememiş içmiş. 

İçince karısı sarhoş numarası yapmış. Etrafı dağıtmış, altına kaçırmış. Diğersi gün Garto, 

karısına “sen bir daha içme, içince sapıtıyon” demiş. Karısıda, “Garto! Senin haberin yok 

içince sen daha fazla sapıtıyon” demiş. (K.Ş.18) 

2.1.3.2.13. Çirkin Goca 

Çirkin koca bir gün buğdayları yıkamış ve damın başına sermiş. Köy yerinde de 

buğday hırsızlığı çok olduğu için damın başına yatağını sermiş ki buğday çalınmasın diye. 

Köyün gençleri şamata aradığı içün çirkin koca uykudayken kocanın yatağını alıp yolun 

ortasına çekmişler. Gün ağarınca birden çirkin kocanın kulağına korna sesi gelmiş, bir de 

yataktan kafasını çıkarıp bakmış ki karşısında bir kamyon, dönmüş kamyon sahibine “gel gel, 

gelip de dama mı çıkıcın“ demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.14. Çirkin Goca’nın Eşeği 

Bir gün Çirkin Koca’nın eşeğini arı sokmuş. Eşek can acısından yuları pıtdırdığıynan 

kaçmış. Nurak merkeze doğru koşuyormuş. Oradaki köylüler “Çirkin Amca senin eşek 

kaçıyor, git de tut!" demiş. Çirkin koca "yavrum, eşek hastalandı, Nurhak’a sağlık ocağına 

gidiyor" demiş. Köylüler bakmışlar ki eşek geri dönüyor, hemen koşup Çirkin koca ya haber 

vermişler. "Çirkin Amca! Senin eşek geri döndü" demişler. Bunun üzerine demiş ki "Benim 

eşekoğlu eşek yeşilkartını evde unutdu da onu almaya geldi" demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.15. Çirkin Goca 

Birgün Biçinliler kuş avlamak için kuş fakı kurmuşlar. Herkes faka bir kuş bağlamış. 

Bağlanan kuş, ses çıkararak çevresine yeni kuşlar çeksin diye. Herkesin kuşu ses 

çıkarıyormuş ama çirkin kocanın kuşundan çıt çıkmıyormuş. Çirkin Goca buna sinirlenmiş, 



51 

 

kuşu kesip kazana atmış. Yaktığı ocağa da koymadan önce de kazanın kapağını açıp “Daha da 

kuş görüyo” deyip kapağı kapatmış. (K.Ş.18) 

2.1.3.2.16. Biçinli ve Ön Koltuk 

İki Biçinli kavga yapmışlar. Bunlar birbirinden şikayetçi olmak için Elbistan’a 

mahkemeye gideceklermiş. Durağa gidip Elbistan arabasına biniyorlarmış. Biri diğerinden 

önce davranarak ön koltuğa oturmuş. Arkadaki kendi kendine söylenip durmuş Elbistan’a 

kadar. Araba mahkemenin önüne gelir gelmez arkadaki hızlıca mahkemeye gitmiş. Sonra 

arkasındakine dönüp, “ön koltuğa binince önce mi gelirim sandın?” demiş. (K.Ş.18) 

2.1.3.2.17. Hamza Ahmet 

Birgün Hamza Ahmet ve arkadaşları ava gitmişler. Önlerine bir tavşan çıkmış.  

Tavşanı vurmuş ancak tavsan yaralı kaçmaya başlamış. O dönemde de sağ-sol meseleleri 

varmış. Hükümet tarafından köylülerin elindeki silahlar toplanıyormuş. Bizim Hamza Ahmet 

tavşanı yakalamış, kulağından tutmuş. “nereye gaçıyog nereye, karakola gedip beni şikaat mı 

edicin?” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.18. Biçinli 

Adamın biri, Biçinli’nin birinin atının arkasından geçecekmiş. Geçmeden önce “at 

tekme atar mı?” diye sormuş. 

Biçinli de “niye soruyon, sabada mı buradan geçicin” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.19. Biçinli Celal 

Biçinli Celal öküzleri çüte koşturuyormuş. Öküzün biri çok yorulmuş hareket 

etmemeye başlamış. Bizim Celal öküze tekme savurmuş, küfür etmiş. Tık yok. En zon 

elindeki sopayla vurmuş. Öküz yerinden kalktıp Celal’e tekme atınca, Celal ellerini kaldırmış; 

“Öküz özür dilerim” demiş. (K.Ş.20) 

2.1.3.2.20. Biçinli 

Biçinli’nin birinin oğlu üniversiteden dönmüş. Tarlada tırmıkla buğday topluyormuş. 

Oğlan, okuldan dönünce nazikleşmiş, hava atacakmış güya. Baba! Demiş.  “Bana tırmığı 

verebilir misin?” diye babasına sormuş. Babası da bu duruma sinirlenmiş. “Oğlum, onun adı 

tırmık değil, dırmıg. Küçükken g.tüge çakılan dırmığı üniversteye gedince ne tez unuttun” 

demiş. (K.Ş.14) 



52 

 

2.1.3.2.21. Ceritli Ehmet Mehmet 

Eskiden Biçin’de Ceritli Ehmet Mehmet adında bir adam yaşarmış. Adam çok 

gırışkanmış. Gittiği her yerden kavga yapmadan dönmezmiş. Birgün bir yerde kavga çıkmış. 

Kavgadakiler hemen Ceritli Ehmet Mehmet’e haber salmışlar. “Ceritli Ehmet Mehmet gelirse 

bunların hakından gelir” demişler. Ceritli Ehmet Mehmet’de kavcgayı duyunca koşa koşa 

gelmiş. Ancak kavga bitmişmiş. Bizinki eline aldığı bir sopayı karşı tarafa atmış. “Ben buraya 

kadar geldip de kavga etmeden mi geticiğim” demir. Kavga tekrar başlamış. (K.Ş.21) 

2.1.3.2.22. Çaçça Mıstafa Fıkrası 

Çaçça Mustafa denen adamın biri mezarlıkta koyun güdüyormuş. Çaçça Mustafa 

mezarların arkasına uzanarak koyunları güderken, oradan adamın biri türkü çağırarak 

geçiyormuş. Çağırdığı türkü de şuymuş; Ölüler ölüler ne yapıyorsunuz ölüler ölüler hey! 

Bu sözü duyan Çaçça Mustafa da ”koyun güdüyoruz diriler, siz ne yapıyorsunuz 

diriler“ demiş. Bu sözü duyan adam korkmuş hemen koşup köye varmış ”kalkın kalkın ölüler 

dirilmiş koyun güdüyorlar siz niye yatıyorsunuz yav “demiş. (K.Ş.22) 

2.1.3.2.23. Büyük Ahmet İle Küçük Ahmet 

Bir gün Nurhak’lı köylüler Kapıdere’ye çalışmaya gitmişler. Burada Kullar’lı köylüler 

de varmış. Kullarlılar ile Nurhaklılar hiç bir birini sevmezmiş. Bir gün Kullarlılar, 

Nurhaklıların suyunu çalmış. Bunlar arasında kavga çıkmış. Nurhaklıların içinde bir de Küçük 

Ahmet denen bir adam varmış. Lakabın tam tersi iri yarı bir adammış. Bir de büyük Ahmet 

denen bir adam varmış. Bu da tam tersi küçükmüş. Oradaki Nurhaklılardan biri küçük 

Ahmet’e demiş ki “Küçük Ahmet, Büyük Ahmet’i de al gel, Kullarlılar bizimkileri dövüyor!” 

demiş. Bu sözü Kullarlılar duyunca “kaçalım yavrum kaçalım, bunların küçük Ahmet’i bile 

deve gibi bir de büyük Ahmet gelirse ana avrat koymaz” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.24. Büyük Ahmet ve Memur Fıkrası 

Büyük Ahmet ile TEDAŞ ‘ta çalışan memurun biri alay etmek için “amca Büyük 

Ahmet kim, Küçük Ahmet kim” demiş. Büyük Ahmet’te şöyle cevap vermiş  “yavrum,  

Büyük Ahmet benim, Küçük Ahmed’i de anana sor“ demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.25. Büyük Ahmet 

Böyük Ahmet ile Nazik Hallik tarla takım yüzünden kavga yapmışlar. Nazik hallik 

biraz ileri giderek böyük Ahmet’i kırmış. Böyük Ahmet’in tarlası kendisine aitmiş. Ancak 

Nazik Hallik’in ektiği tarla icarlıkmış. Böyü Ahmet de bunu bildiği için Nazik Hallik’e dönüp 



53 

 

şu cevabı vermiş. “Hallik Hallik! Geçer bu öfke de sana kalmaz bu söke” (K.Ş.14) 

2.1.3.2.26. Büyük Ahmet 

Böyük Ahmet oğlunu Avrupa’ya salıyor. Oğlu, orada “Gara” lakaplı bir Nurhak’lıyla 

kavga yapıyor. Oğlunun kavga yaptını duyan Böyük Ahmet; Gara’nın babasının yanına gidip 

şu maniyle cevap veriyor. 

Ulan Haçça Sülaeyman oğlu Haksız Gara 

Sen git oğlunu ara 

Sen oraya oglunu guruşa mı saldın 

Yoksa gırışa mı? (K.Ş.14) 

2.1.3.2.27. Curuk Osman 

Curuk Osman davarları için çoban tutmuş. Çoban Suriyeliymiş. Türkçe’yi pek 

bilmiyormuş. Çoban, davarı getirmiş ancak köpeği unutmuş. Osman, Suriyeli çobana sormuş. 

“oğlum köpek nerede?” diye. Suriyeli yarım yamalak türkçesiyle “amca komşu köpekler sex” 

demiş. Curuk Osman tabi sexten meskten anlamıyormuş. “Oğlum! Köpek nereye gitti, ne 

sekizi ne dokuzu?” demiş. Suriyeli çoban tekrar “amca komşu köpekler sex” demiş. En 

sonunda Curuk Osman’ın oğlu gelmiş. Çobana sormuş. Tabi yeni nesil sexin ne olduğunu 

biliyor ya. Köpeğin gızaga gittiğini anlamış. Dönmüş babasına “ Baba bizim köpek gızag 

olmuş, komşuların köpekleriynen çifleşmeye gitmiş” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.28. Kürt ile Türk 

Birgün Kürt’ün biriyle Türk yolculuğa çıkmışlar. Kürt demiş ki “yahu kardeş bu yol 

böyle git git bitmez. Yolun yarısında ben senin sırtına çıkayıp. Bir türkü çığır türkü bitene 

kadar ben götüreyim. Sonra da ben bineyim türkü çığırayım. Türkü bitene kadar sen götür” 

demiş. İlk önce Türk, Kürt’ün sırtına binmiş. Başlamış türkü çığırmaya. İki üç adım atmadan 

türkü bitmiş. Daha sonra Kürt, Türk’ün sırtına binmiş. Lo lo lo le le le diye söylemeye 

başlamış. Ama türkü bir türlü bitmiyor. Sonunda Türk, Kürt’e kızmış. “Yahu Kürt gardaş in 

artık sırtımdan senin türkü bitmek bilmiyor!” Kürt de “Türk kardaş az daha sabret daha lö lö 

lö sü kaldı” demiş. (K.Ş.14) 

2.1.3.2.29. Hırsız 

İki adam hırsızlık yapmaya gidiyormuş. Bir eve gelmişler. Hırsızın biri ev sahibini 

oyalıyormuş, diğeri ise hırsızlık yapmak için sığırlıka girmiş. Ev sahibini oyalayan hırsız 

dışarıda çoban köpeğinin bağlı olduğunu görmüş, öteki hırsıza haber vermek için “iki kıllı bir 



54 

 

yünlü fino (köpek) çalıda bağlı “ diye türkü söylemeye başlamış. Burada hırsız arkadaşına şu 

mesajı veriyomuş “iki kıllı yani keçi al, bir yünlü yani koyun al, dikkat et fingo yani çoban 

köpeği çalıda bağlı” demiş. (K.Ş.11) 

2.1.3.2.30. Müjde 

Bir adamın oğlu Almanya’dan geliyormuş. Bu haberi de adamın kardeşi gelip müjde 

vermiş. Bizim buralarda müjdeli haber getiren kişiye bir şey hediye edilir. Adam seviçle, 

“ahırdaki katırı al, katırı al!” demiş. Adam oğluna sarılıp hasret gidermiş. Bir de arkasına 

dönüp bakmış ki; gardaşı gerçekten katırı alıp gidiyor. Adam hemen dönmüş, “Lan deyyus! 

Ben katırı mı dedim? Satırı al satırı dedim” demir. (K.Ş.18) 

2.1.3.2.31. Asker 

Adamın biri askere gidecekmiş. O zamanda da askerler Kapıdere’den trene binip 

gidermiş. Bu adam Kapıdere’ye gidince korkar, kaçıp geri dönerlermiş. Adam böyle yapa 

yapa üç ay kalan askerliğini yedci yıla çıkarmiş. Karısı bu duruma kızmış demiş ki; “Yav 

herif! Yapacağın askerlik üç ay, yedi yıl oldu bitiremedin. Gidip askerliğini yapıp gelsene” 

demiş. Adam da karısına “g*tünü eşşek s*kecce, sen o treni görsen korkudan ölün” demiş. 

(K.Ş.18) 

2.1.3.2.32. Oynaş 

Kadının biri oynaş tutuyormuş. Eskiden de yaylada çadırlarda yatarlarmış. Gene kadın 

oynaş tutarken kocası gelmiş. Karanlık olduğu için kocası, kadının oynaşını görmemiş. 

Karısının diğer açesinden de kendisi girip yatmış. Kadın, oynaşına kocasının geldiğini 

maniynen haber vermiş ki kocasına sezdirmeden kalksın gitsin diye. 

Elbistan’dan geldi bayak 

Sırtıma verdi bir dayak 

 

Bayak dört ayaktık 

Şimdi olduk altı ayak. 

Bunu duyan oynaş mesajı almış. Karanlıkta yılan gibi çıkıp gitmiş. (K.Ş.23) 

2.1.3.2.33. Üç Aptal Kız 

Bir kadının üç tane kızı varmış. Üçü de büyümüş gelinlik çağa gelmiş ama kimse 

oğluna istemeye gelmiyormuş. Çünkü kızlar üçü de saf, beceriksiz ve çirkinmiş. Birgün 

kızların bir düğürçüsü gelmiş. Annesi kızları tembihlemiş. “Düğürçülerin yanında asla 



55 

 

konuşmayın eğer konuşursanız içinizden birini istemeden geri giderler” demiş. Kızlar da 

tamam demiş. Düğürçüler gelmiş bir kenara oturmuş. Büyük kız kahve getirmeye gidince 

mutfakta fare görmüş. “fare gördüm, fare gördüm!” diye bağırmış. Ortanca kız, “cuyruğu da 

vardı, cuyruğu da vardı” demiş. Küçük kız, “anam bana conuşma dedi conuşmuyom” demiş. 

(K.Ş.20) 

2.1.3.2.34. Tuz 

Bir adam her gün tuz almaya kasabaya gidermiş. Karısı ise tuzu hep konu komşuya 

dağıtırmış. Adam birgün bu durumdan bıkmış. “Hanım! Bundan sonra tuz almaya birlikte 

gideceğiz” demiş. Karısını da almış kasabaya tuza gitzmişler. Yayan gitmesi bir dert, sırtında 

tuz çuvalıyla dönmesi iki dertmiş. Eve gelince kadın yorgunluktan canı çıkmış. Birkaç gün 

sonra yine komşusu tuz istemeye gelmiş. Kadın komşusuna maniyle cevap vermiş. 

Tuzlanın yokuşu 

Halçama çöküşü 

Benimkini veremem 

Herifinkini bilemem (K.Ş.16) 

2.1.3.2.35. Kaymakam 

Köylünün birinin çocuğu çok çalışmış, okumuş, kaymakam olmuş. Çocuk göreve 

başlayınca sevinerek anasının elini öpmeye gelmiş. “Ana ana! Oğlun kaymakam oldu gurur 

duy!” demiş. Anası oğluna bakmış, “vah oğlum, ah oğlum! Birkaç yıl daha okuyup Ormancı 

niye olmadın” demiş. (K.Ş.24) 

2.1.3.2.36. Çoban 

Adamın birinin yüz davarı varmış. Elli liraya çoban tutmak istemiş. Uyanığın biri de 

“tamam ben çobanlık yaparım” demiş. Günler sonra bizim çoban sadece bir koyun  postuyla 

davar sahibinin önüne gelmiş. Davar sahibi, çobana sormuş “ne oldu” diye. Çoban da “gardaş 

başımıza neler geldi bir otur da anlatayım” demiş, başlamış anlatmaya. 

Yağmur yağdı, gök çatladı. 

Yetmiş ikisinin ödü patladı 

Önden getti baş toklu 

Arkasından gitti beş toklu 

Onunu verdim kasaba 

Onunu da katma hesaba 

Kurtlar kaptı birisini 



56 

 

Öbürünün getirdim derisini 

Davar sahibi bunu duyunca dizlerine vurarak “derisi, derisi” diyerek ağlamaya 

başlamış. Çoban da “ver benim elli liramı, sen düşün gerisini” demiş. (K.Ş.11) 

2.1.3.2.37. Ağanın Karısı 

Ağanın birisinin karısı hayvanlar çok olduğu için ağaya “çoban tut artık ben baş 

gelemiyorum” diye söylenmeye başlamış. Ağa da karısının söyledğine kulak asmış. Çoban 

tutmaya karar vermiş. Bir köyden çoban getirmiş. Ancak çoban evliymiş. Bunu duyan ağa 

“tamam karını da al gel, sen davara bakarsın karın da koyunları sağar demiş.” Ağa eve 

varmış. “ hanım! dediğini yaptım hatta çobanın karısını da sana yardımcı olarak getirttim” 

demiş. Kadın çok sevinmiş. Artık yüküm yeneyci diye. Çobanınan karısı gelip yerleşmişler. 

Çobanın karısı da çok güzelmiş. Ağa, çobanın karısına göynünü kaptırmış. Bunu duyan 

hanımağa çobanı ve karısını kovdurmak için elinden geleni yapmış ama ağa bir türlü 

kovmamış. Sonunda hanımağa sinirlenmiş, evin eşikliğine oturup şu maniyi söylemiş. 

Irbık delik tas delik 

Nereden geldin has delik 

Çoban dutak derken 

Gişiyi de verdik üstelik (K.Ş.11) 

2.1.3.2.38. Garı 

Garının birine oğlu on tane goz vermiş. “ana bu on kozu dişinle kırarsan seni 

evereceğim” demiş. Bu sözü duyan garı, şevkle cevizleri ağzına alıp, takma dişleriyle kırmaya 

çalışıyormuş. Birkaç saat sonra oğlu dönmüş, anasına sormuş. “ana cevizleri kırdın mı?” 

Anası, “oğlum! şu kozu da gırarsam dokuzu kalıcı” demiş. K.Ş.11 

2.1.3.2.39. Mektup 

Bir zamanlar yeni evlenmiş bir genç şirkete gitmiş. Gidince de karısının hamile oldup 

olmadığını merak etmiş. “Köye bir mektup yazayım da öğreneyim” demiş. Eskiden 

mektupları da evin erkek büyüğü okuduğu için mektupu kapalı bir şekilde yazması 

gerekiyormuş. Ayıp olmasın diye. Mektuba şu maniyi uydurmuş. 

Haydi mektup var da gel 

Git haberleri al da gel 

Bir iken iki olduk 

Üç olduk mu sor da gel. 

Mektup oğlanın babasının eline geçmiş. Babası, mektubu okuyunca durumu anlamış. 



57 

 

Hanımını yanına çağırmış. “hanım, bir sor bakalım geline hamile mi değil mi?”  demiş. 

Hanımı geline durumu sormuş ancak hamile değilmiş. Babası da şu şekilde cevap yazmış. 

Oğlan utanmasın diye şifreli bir mani uydurmuş. 

Bu mektup güzel mektup 

Böyle mektup yine yaz 

Tohumun çürük çıktı 

Yaza gelde yine kaz (K.Ş.26) 

2.1.3.2.40. Bu biiir! 

Eski devirde görücü usulü evlilikler varmış. Böyükler anlaşır verirlermiş. Kızın birini 

de görücü usulü bir adama vermişler. Damat, gelini atnan kendi obasına götürürken atın 

ayağına taş takılmış, at tökezlemiş. Adam sinirli bir şekilde ata dönmüş “bu biiiiir!” demiş. 

Yola devam etmişler, biraz ilerleyince atın ayağı tekrar takılmış. Adam,  tekrar sinirlenmiş. 

“bu ikiiii!” demiş. Tekrar yola koyulmuşlar ancak gelin atın üzerinde korkmaya başlamış.  

“Bu adam deli mi akıllı mı? ata kızıp duruyor” diye içinden geçirmiş. At üçüncü kere de 

tökezleyince adam silahını çıkarıp atı vurmuş. Kadının korkudan dili tutulmuş. Yola yayan 

devam etmeye başlamışlar. Kadın kayalıklardan geçerken ayağı burkmuş. Adam dönüp sinirli 

sinirli “bu biiiir” demiş. Bunu duyan kadın korkup sesini çıkarmadan kocasının arkasıra kuzu 

kuzu gitmiş. (K.Ş.26) 

2.1.3.2.41. Tilki, At ve Kurt 

Tilki, atın yavrusunu yemek için ata yaklaşmış. Atın yavrusu Tay’da altında 

yatıyormuş. At, Tilki’nin niyetini anlayınca, “Tilki gardaş! Ayağımın altında vasiyetim var. 

Gel onu oku da Tayımı yemene müsaade edeyim” demiş. Tilki, At’ın niyetini anlamış. 

Kurt’un yanına gitmeye karar vermiş. Kurd’a “Kurt gardaş atın ayağında vasiyeti varmış, eğer 

onu okursak bize tayını yedirecek” demiş. Kurt, kurnaz tilkinin sözüne inanmış, vasiyeti 

okumaya gitmiş. Atın ayağının altına bakar bakmaz tekmeyi yemiş, hakkın rahmetine 

kavuşmuş. Bunu gören Tilki, “artık okuma yazmada bir işe yaramıyor” demiş. (K.Ş.25) 

2.1.3.2.42. Corona 

Nurhak’ta Sümen adında bir adam Covid-19 virüsünün yayıldığı zamanlarda dışarı 

çıkma yasağını ihlal ederek kendini dışarıya atmış. Gezerken polis Sümen’i durdurmuş. Polis, 

“yasak var sen neden dışardasın?” diye sorunca bizim hazırcevap Sümen etrafa bakınmış bir 

eşşek görmüş. “memur bey, eşşeğimi sulamak için çıktıydım” demiş. Polis, “tamam o zaman 

işini bitir hemen evine dön” demiş. Tam Sümen eşeğe doğru giderken eşeğin sahibi gelmiş. 



58 

 

Polis, “ hani o eşek senindi” demiş. Sümen bu kez “vay başıma gelenler memur bey! Benim 

eşşek gaçmış, ben bu eşeği benim zannediyordum” demiş. (K.Ş.25) 

2.1.3.2.43. Teşekürüne teşekürler 

Çok eskiden Nurhak’a öğretmen atanmış. Bu öğretmen atanan ilk öğretmenmiş. O 

zamanda da yollar yokmuş. Atınan geliyorlarmış. Öğretmen at üstünde Nurhak’a giderken bir 

çesmeden evine su götüren kadına rastlamış. Öğretmen, “bacı! bana bir tas su verir misin?” 

demiş. Kadın da “ tamam gardaş” demiş. Bir tasınan su vermiş. Öğretmen suyu içtikten sonra 

“teşekür ederim bacı” demiş. Teşekürün ne olduğunu bilmeyen köylü kadını, bu adam bana 

acaba yanlış bir şey mi diyor diye düşünerek; “teşekürüne teşekürler” demiş. (K.Ş.20) 

2.2. Anonim Halk Şiiri  

2.2.1. Türkü 

Türküler, genel olarak istek, heyecan ve bir olay üzerine söylenen anonim halk 

edebiyatının en bilindik türüdür. Türkülerin başlangıçta sahibi bellidir ancak zamanla dilden 

dile dolaşarak anonimleşmişlerdir. Türküler, insan hayatını derinden etkileyen ve insan 

hayatına yön veren olaylar ve durumlar neticesinde oluşturulmaktadır. 

Türkü, Türkçe Sözlükte; “Hece ölçüsüyle yazılmış ve halk ezgileriyle bestelenmiş 

manzume” şeklinde tanımlanmıştır. (TDK, 2009; 2021) Karataş, Türkü’yü şu şekildedir; 

“Daha çok söyleyeni belli olmayan ve çeşitli ezgilerle, değişik makamlarla icra edilen 

bir koşma türü” (2007: 491). Türkü kelimesine edebiyatımızda ilk defa Ali Şir Nevai’nin 

Mizanü’l Evzan adlı eserinde rastlamaktayız(Dizdaroğlu, 1968: 258). Türkü’nün Anadolu’da 

ilk örneği 16. Yüzyıl halk şairlerinden Öksüz Dede’ye aittir(Kaya, 2014: 173). Divanü Lügat- 

üt Türk’de ise “yır, ır” olarak geçmektedir(Divanu Lügati’t Türk, 2014: 405). 

Türkü kelimesinin kökeni hakkında birçok görüş ortaya atılmıştır. Ancak en fazla 

kabul gören “Türki” kelimesinden türemiş olmasıdır. Konuyla ilgili olarak Kaya, “Türk 

kelimesine Arapça “i” ilgi ekinin getirilmesiyle vücut bulmuştur. Türk’e has anlamına gelen 

bu kelime halk arsında Türkü şekline dönüşmüştür” şeklinde açıklama yapmıştır (2014: 173). 

Türküler çıkış kaynağı da araştırmacılar tarafından ilgi duyulan bir konudur. Bu 

konuda birçok araştırmacı fikir beyan etmiştir. Yakıcıya göre ise türkünün kaynağı ozanlık 

geleneğinin de doğuşunda etkili olan av, sığır, şölen gibi mitolojik törenlerde aramak 

gerektiğini, çünkü o törenlerde ozan, kam, baskı, şaman gibi sanatçıların tören anındaki 

söyledikleri ölçülü ve ezgili sözlerin, türkünün ilk örnekleri olarak kabul edilebileceğini” 

incelediği kaynaklar ışığında açıklamıştır (Yakıcı, 2013: 71-75). 

Türkülerin, ilk zamanlarda üreticisi bellidir ancak zaman içinde ağızdan ağıza 



59 

 

dolaşarak asıl üreticisinin ismi unutulmaya başlanmış ve anonimleşmiştir. Kaya, Türkü’lerin 

anonimleşme sürecini ; “Türkülerin anonimleşmesinde, daha ziyade göçler, kervanlar, askeri 

sevkler, gurbete iş için gidişler, gezgin halk şairlerinin faaliyetleri, yakın zamanlarda basın ve 

yayın organları rol oynar” şeklinde açıklamıştır (2014: 174). Türküler, yayılma sırasında ilk 

halinden uzaklaşıp değişik bir şekle bürünmüşler ve çeşitlenmişlerdir. Türkülerin bu derece 

çeşitlenmesinin asıl sebebi kişilerin kabiliyetlerdir. Kaynak şahıslar, ezgilerin yapısında 

önemli ölçüde değişiklik yapabildiği gibi, bu değişikliği türkülerin sözlerinde de yapabilirler 

(Kaya, 2014: 174). 

Türkülerinde hece vezni kullanılmaktadır. Genellikle 7, 8, 11 hece ölçüsüyle 

söylenmiştir ancak diğer hece kalıplarından oluşan türküler de vardır. Türkülerin özünü 

musiki teşkil eder (Elçin, 2014:195). Dizdaroğlu, bu durumu şu sözlerle açıklar; “türkü’nün 

bağımsız bir kuruluş ya da tür olmadığının, sözden çok ezgiyle ilintili bulunduğunun kanıtıdır. 

(19968: 261). Türkülerin belli bir nazım biçimi yoktur. Ancak koşma ve mani nazım 

şekilleriyle ve iki ile beş arasında değişiklik gösteren bentlerden oluşmaktadır. Kaya’ya göre 

türküler, “yapı, konu ve ezgilerine” göre üç gruba ayrılmaktadır (2014:181). Yapılarına göre 

türkülerin belirli bir şekli yoktur. İki dizeli türkülerin oluşturulacağı gibi mani ve koşma 

tarzında türküler de oluşturmak mümkündür. Türkülerin konusu, toplumsal olabileceği gibi 

bireysel de olabilir. Hemen hemen insanın duygularına hitap eden herşey türkünün konusu 

olabilmektedir. Ezgilerine göre ise “uzun havalar ve kırık havalar” olmak üzere iki kısımda 

değerlendirilmektedir. Uzun havalar; usulsüz ezgilerdir, ölçü ve ritim bakımından serbesttir, 

icra eden kişinin isteğine göre nağme uzatılıp kısaltılabilmektedir. Kırık havalar ise usullüdür. 

Belirli bir ölçüsü ve ritmi vardır. 

Türküler yapı, konu ve ezgileri olmak üzere üç başlık altında tasnif edilmektedir. 

Yapılarına göre türkülerin belirli bir şekli bulunmamaktadır. İki dizeli türküler 

olabileceği  gibi koşma, mani şeklinde türküler de oluşturulabilir. 

Konularına göre türküler bir kişi tarafından oluşturulan, zamanla söyleneni unutularak 

anonimleşen, herhangi bir konu veya fikiri anlatmak amacıyla oluşturulan türkülerdir. 

Ezgilerine göre türküler ise uzun havalar ve kırık havalar olarak değerlendirilmektedir. 

Uzun havalar; usulsüz ve belli bir ezgisi bulunmamaktadır. Kırık havalar ise usullü olmakta, 

belli bir hece ölçüsü ve ezgisi bulunmaktadır. 

Yakıcı ise, türküleri konuları bakımından tasnif etmiştir. Yakıcı’nın tasnifi şu 

şekildedir; 

1. Aşk, Sevda Konulu Türküler 

2. Gurbet, Ayrılık, Hasret Konulu Türküler 

3. Beşik/ Bebek / Çocuk Türküleri/Ninnileri 



60 

 

4. Ölüm Türküleri/Ağıtlar 

5. Tören Türküleri 

6. Hapishane Türküleri 

7. Olay Türküleri 

8. Doğal Çevre İle İlgili Türküler 

9. Beslenme ve Yiyecekleri Konu Alan Türküler 

10. İş ve Meslek Hayatıyla İlgili Türküler 

11. Övgü Türküleri 

12. Yergi, Alay, Eleştiri Türküleri 

13. Şikayet Türküleri 

14. Eğitici/Öğretici Türküler 

15. Arzu /İstek Türküleri 

16. Dini /Tasavvufi Nitelikli Türküler 17. Oyun Türküleri (2013: 245-277). 

2.2.1.1. Türkü İncelemesi 

Nurhak’ta “türkü” kelimesi kullanılmaktadır. Türkü söyleme işine “türkü çığırmak”, 

türkü söyleyen kişiye ise “türkü çığırıcı” denmektedir. Nurhak’ta derlenen türküler, 

Yakıcı’nın tasnifine göre düzenlenmiştir. Dokuzu “Aşk/Sevda Konulu Türküler” başlığı 

altında aşk türküsüdür, ikisi “Gurbet/Ayrılık/Hasret Türküsü”, ikisi “Yergi/Alay/Eleştiri 

Türküsü”, biri ise “Tören Türküsü” başlığı altında “Düğün Türküsüdür” 

Yörede en fazla Aşk/Sevda Konulu Türküler başlığı altına giren aşk türküleri 

mevcuttur. Bu türkülerde seven kişinin üzüntüsü, sevgilisine olan hasreti, kavuşma isteği, 

sevilenin güzelliği dile getirilmiştir. 

Gurbet/Ayrılık/Hasret Türküleri başlığı altında verilen türküde ise yeni evli olan bir 

gencin eşini bırakıp askere gitmesinin verdiği üzüntü aktarılıyor. 

Yergi/Alay/Eleştiri Türküleri başlığı altında olan iki türkünün ilkinde feleğe şikayet 

etme, yakınma vardır. İkincisin de ise güzelliğin ve dünyeviliğin geçici olduğu asıl önemli 

olanın ahiret olduğunu aktarmaktadır. Bu türkülerin diğer türkülerden farkı anonim 

olmamasıdır. Türküleri yaratan ve icra eden kişiler bellidir. Bu kişilerden birincisi Sefil Pala 

mahlasıyla türkü yazıp ve söyleyen kişinin adı Mehmet Nuri Palalı’dır. 19.02.2014 tarihinde 

hakka yürümüştür. Türkülerini söylerken bağlama çalmaktadır. Oğlu Aslan Palalı, “babasının 

aşık olduğunu” söylemektedir. İkincisi ise Davut Zincir’dir. Davut Zincir de Sefil Pala gibi 

türkü yazıp söylemektedir. Şuan Fransa’da yaşamaktadır. 

Yörede, “Tören Türkülerinden” bir tane derlenmiştir. Bu türkü, kına gecelerinde gelini 

ağlatmak için söylenmiştir. 

Derlenen türkülerin bir kısmı hece ölçüsü bakımından düzenli bir kısmı ise 

düzensizdir. Bazı türkü metinler 7’li, 8’li, 11’li hece ölçüsüyle oluşturulmuştur. Kafiye örgüsü 



61 

 

bakımından ise düz ve çapraz kafiye kullanılmış bir kısmında ise kafiye bulunmamaktadır. 

“oyyy oyyy, vahhh vahh” gibi duygu belirten kalıp kelimeler de kullanılmıştır. 

2.2.1.2. Türkü Metinleri 

2.2.1.2.1. Aşk/Sevda Konulu Türküler 

-1- 

Öğnüğümü yudumudu 

Gül dalına kodumudu 

Kimse almaz dedimidi. 

Getir oğlan öğnüğümü 

 

Öğnüğümün ucu saçak 

Simema vuruldu bir bıçak 

Burdan kalkak nere göçek 

Ben gelemem emmimoğlu 

 

Anam duyar babam duyar 

Peşimize atlı salar 

Gelen atlı bize kıyar 

Ben gelemem emmimoğlı 

 

-2- 

Kalenin ardına ekerler küncü 

Ekerler biçerler severler genci 

Dost için saklarlar ayva turuncu 

Şöyle olur, böyle olur köylü güzeli 

Sevmesi hoş olur akşamüzeri 

 

Kalenin ardına ekerler darı 

Ekerler, biçerler severler yâri 

Dost için saklarlar ayvayı narı 

 

Şöyle olur, böyle olur köylü güzeli 

Sevmesi hoş olur akşamüzeri (K.Ş.14) 



62 

 

-3- 

Kayalar buz bağladı 

Dibi nergiz bağladı 

Beni bir gelin vurdu 

Yaramı kız bağladı 

 

Kayalar gölgelendi 

Güzeller suya indi 

Her güzelden bir öpücük 

Gene can tazelendi 

 

Kayaların yılanı, kayaların yılanı 

Gelir dolanı dolanı, gelir dolanı dolanı 

Kim öpüp kim sevmez, kim öpüp kim sevmez 

Ayağına geleni, ayağına geleni (K.Ş. 14) 

 

-4- 

Yâre vardım yar yüzünü asıyor 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim 

İnadıma sallanıp da geziyor 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim. 

 

Sallana sallana karşımdan gelme 

Bir kötü canım var elimden alma 

Gel sunam insan ol yabancı kalma 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim 

 

Almış tüfeğini çıkmış önüme 

Vuram diye kast ediyor canıma 

Kurban olam gelin girme kanıma 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim 

 

Kör olsun sevdiğim görmesin gözüm 

İnan ki yanıyor yüreğim özüm 



63 

 

Bu yazı getirdim gelmesin güzüm 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim 

 

Sefil Palam büktün gelin belimi 

İstesem de felek vermez ölümü 

Beni vurdu bu gelin de deli mi? 

Düşman mı oldun gözlerini sevdiğim. (K.Ş.27) 

 

-5- 

Köylü kızı köylü kızı 

Yaktın ataşına bizi 

Ceylan gibi kara gözü 

İçerime koydun sızı 

 

Köylü kızı köylü kızı 

Köylü kızı köylü kızı 

 

Ayağına geymiş çarık 

Topukları yarık yarık 

Köylü kızı köylü kızı 

İçerime koydun sızı 

 

Köylü kızı köylü kızı 

Köylü kızı köylü kızı 

 

Ne bir düğün bilir ne bir bayram 

Ağlamaktan yüzü gülmez 

Oğlanı da sevmesin bilmez 

Köylü kızı köylü kızı 

 

Köylü kızı köylü kızı 

Köylü kızı köylü kızı 

Oyyyy oyyy oyyy oyy (K.Ş.28) 

 



64 

 

-6- 

Gönlümü gözümü yollarda koydun 

Dilden dile selam sal gizli gizli 

Bağrımın üstünde ateşin yanar 

Ne olur bir selam sal gizli gizli 

 

Senin gözünde ellere döndüm 

Seher yıldızıydım ne çabuk söndüm 

Temmuzun ayında üşüdüm dondum 

Nolursun birkez sor gizli gizli 

 

Oturak dertleşek yanı yanına 

Hastayım ihtiyaç vardır kanına 

Kazsınlar mezarım yanı yanına 

Ahiretde beraber ol gizli gizli 

 

Ferhat, Şirin için kayayı deldi 

Kerem aslı için yandı kül oldu 

Kul himmetim kapısında kul oldu 

Sinemi yaralar o dil gizli gizli 

 

Can Davut’um düştüm aşk ataşına 

Verdin kahpe felek çile başına 

Yirmisinde ak düşürdün saçıma 

Görünür gözüme yol gizli gizli (K.Ş.29) 

 

-7- 

Buradan giderken yolun sağından. 

Bir kız vurdu ciğerimin bağından 

Ben öldüm bu kızın sevdasından 

O gözele vuruldum da neyleyim 

Oy oy oy oyyyy 

 

Bizi böyle edende onun anası 



65 

 

Aldı canımı gözlerinin karası 

O kızda benim yürepimin yarası 

O gözeele vuruldum da neyleyim. 

Ooooy oooy oooy oyuyy (K.Ş.33) 

 

-8- 

Mühür gözlüm bu güzellik sendeyken 

Yar gel eğlenek de gel eğlenek bir zaman 

İhtiyar olmadan da gençlik eldeyken 

Gel eğlenek gel eğlenek bir zaman (K.Ş.30) 

 

-9- 

Getirin sazı sazı 

Çalayım bazı bazı 

Gözelin nazı nazı 

Öldürür hepümüzü (K.Ş.30) 

2.2.1.2.2. Gurbet/Ayrılık/Hasret Konulu Türküler 

-1- 

Ben askere gider iken 

Ayağıma battı diken 

Askerlikde mühim değil 

Elkızı boynumu büken 

 

Ağlıyor ağlıyor küçük gelin ağlıyor 

Gitmem askeree askereee 

Oyyyy oyyy oyyyy 

Yayla yolu yayla yolu 

Hem kar yağar hem de dolu 

Sağ yanımdan gölge geçti 

Zanneyledim yârin kolu 

 

Ağlıyooo ağlıyooo küçük gelin ağlıyor 

Gitmem askeree askereee 



66 

 

Oyyyy oyyy oyyyy (K.Ş.14) 

 

-2- 

 

2.2.1.2.3. Yergi/Alay/Eleştiri Türküleri 

-1- 

Zalım felek beni ninende şaşdın 

Bir ben miyim bu dünyadan getmeyen 

Niceleri senin adını unutmuş 

Bir ben miyim bu dünyadan gitmeyen. 

 

Ne emrin varsa söyle tutayım 

Buğazlarsan gurban olup yatayım 

Kıyma felek muradıma yeteyim 

Bir ben miyim bu dünyadan getmeyen 

 

Güldür felek beni kulun olayım 

Emir haktan ölürüsem öleyim 

Bir canım varsa nasıl vereyim 

Vermesi kolaysa deha versene felek 

 

Sefil Palam neyliyor oy 

Dönüp devlete konuyor oy 

Düzen için yalvarıyo oy oy 

Sonu ölüm değil oy oy K.Ş. 56 

 

-2- 

Var get yolun açık olsun nediyim 

Beni bu hallere koyduktan sonra 

Gözlerin arkada kalsa ne çıkar 

Beni bu hallere koyduktan sonra 

 

Ela göze çapak iner kör olur 

Koca dünya a başına dar olur 



67 

 

Ayrılık ölümden beter zor olur 

Yadellere gelin olduktan sonra 

 

Ağarır saçların dişler dökülür 

Fidan gibi selvi boyun bükülür 

Kırışır al yanak dilin bükülür 

Azrail kapını çaldıktan sonra 

 

Varsa iyiliğn adın söylenir 

Rahmet okunursa ruhun dinlenir 

Kul hakkı yediysen nalet eylenir 

Kara toprağa gark olduktan sonra 

 

Can Davut’um namın kalsın dünyada 

Ot gibi yaşayıp olma beyhude 

Kim götürdü servet yalan dünyada 

Ahiretten mahmur olduktan sonra (K.Ş. 29) 

2.2.1.2.4. Tören Türküleri 

Kız anası kız anası 

Başında mumlar yanası 

Biz kızı gelin götürüyok 

Biz…. ‘i gelin götürüyok 

Çatlasın ağa babası 

Oy oy oy oyyy 

 

Ana kızın çok muyudu 

Bir kız sana yük müyüdü? 

Kör olası emmileri 

Hiç oğlunuz yok muyudu;? 

Oy oy oy oyy (K.Ş.32) 

2.2.2. Mani 

Mani, Türkçe Sözlükte “Genellikle birinci, ikinci ve dördüncü dizeleri uyaklı olan, 

daha çok hecenin yedinci ölçüsüyle söylenen halk şiiri” şeklinde tanımlanmıştır (TDK, 2011; 



68 

 

1620). Elçin, düğünlerde, kadın topluluklarında, iş yerlerinde, tarlalarda vb. söylenen mani 

umumiyetle hece vezninin 7 veya 8’lisi ile meydana getirilen 4 mısralık manzumelerdir 

şeklinde açıklamıştır (2014: 281). Mani’nin amacı, dinleyicisine az sözle çok şey anlatmaktır. 

Konusunun içeriği, genellikle sevda konusu içermektedir ancak diğer konularda da 

mani oluşturulmaktadır. Maniler, çoğunlukla kadınlar tarafından oluşturulmuş olsa da 

çocuklar ve ramazan davulcuları da mani düzmektedir. 

Elçin, maninin kaynağı olarak ilk sırada halkın hafızasının olduğunu belirtmektedir. 

Cönkler, mecmualar, sözlükler, divanlar, halk hikayeleri, ramazannameler, mektuplar, bekçi 

destanları vb. eserleri ise yazılı kaynaklar olarak göstestermektedir (2014: 282). 

Mani söyleme geleneği, geçmişten günümüze kadar uzanmaktadır. Ancak günümüzde 

teknolojinin gelişmesiyle eski önemini kaybetmiştir. Mani söyleyen kişiye; “manici, mani 

yakıcı, mani düzücü, mani atıcı” denmektedir. Mani geleneğinin içinde büyüyen usta manici, 

maniyi doğaçlama bir şekilde söylemektedir ve dilin ses özelliklerini de başarılı bir şekilde 

kullanmaktadır. “Mani, ekin ekerken, saya gezerken, davar güderken, hasat kaldırırken, 

bayramlarda, şenliklerde, düğünlerde kadınlar ve erkekler tarafından çalıp oynayarak 

söylenmektedir” (Artun, 2011: 149). 

Mani söylendiği yer ve zamana göre çeşitlilik göstermektedir. Boratav, manileri 

“söylendiği yerlere ve şartlara göre” şu şekilde sınıflandırmıştır; 

1. Niyet, fal (yorum) manileri 

2. Sevda manileri 

3. İş manileri 

4. Bekçi ve davulcu manileri 

5. İstanbul’da bazı sokak satıcılarının manileri 

6. İstanbul Meydan Kahvelerinin cinaslı manileri 

7. Doğu Anadolu’da hikaye manileri 

8. Mektup Manileri (2016: 196, 197, 198) 

Boratav’ın tasnifini incelersek, mani dinleyicileri toplumun her kesiminden 

oluşmaktadır. Mani anlatıcısı, maniyi dizerken, içeriğini hitab ettiği kitlenin isteğine göre 

oluşturmaktadır. 

Maniler, dörtlüklerden oluşturulmaktadır. Ancak dörtten az veya çok dizelerden 

oluşan maniler de mevcuttur. Kafiye örgüsü aaxa şeklindedir. Kafiyesi, “abcd, aaab” şeklinde 

olan maniler de vardır. Genel olarak ilk iki dizesi doldurmadır. Asıl söylenmek istenen son iki 

dizede dinleyiciye aktarılmaktadır. Boratav, ilk iki dizenin doldurma olmasının sebebini şu 

şekilde aktarmaktadır; “İlk dizeler bir bakıma maniciye son iki dizeye yükleyeceği duyguyu, 

düşünceyi en özlü biçimiyle anlatacak sözleri ve uyakları arayıp düzenlemek için vakit 

kazandıran bir basamaktır” (2016:195). 



69 

 

Maniler, mesaj vermek, duygu ve düşünceyi karşı tarafa aktarmak, dinleyicilere hoş 

vakit geçirtmek, geleneği ve kültürel değerleri gelecek kuşaklara aktarmak gibi görevleri 

üstlenmektedir. 

2.2.2.1. Mani İncelemeleri 

Nurhak’ta mani türüne fazla rastlanılmamıştır. Yöreden toplam yirmiden fazla mani 

toplanmıştır ancak içinde müstehçenlik barındırmasından ötürü bazı maniler çalışmaya dâhil 

edilmemiştir. Mani söyleme eylemine; “manileşme, mani düzmek, mani söylemek” 

denmektedir. Yörede usta maniciye rastlanmamaktadır. Mani, genellikle kadınlar arasında 

“eğlenmek, mesajlaşmak, atışmak” amacıyla söylenmektedir. Maniler; düğünlerde, asker 

eğlencelerinde, kına gecelerinde, yayla şenliklerinde, iş esnasında söylenmiştir. 

Yörede derlenen manilerin çoğunluğu aşk ve sevgi temalıdır. Ancak içerisinde mesaj 

barındıran ya da bir kişiyi hicvetmek maksadıyla söylenen maniler de mevzuttur. Sahadan 

derlediğimiz maniler genellikle dört mısradan oluşmuştur. Bazı manilerin düzenli bir hece 

ölçüsü bulunmamakta, bazı maniler ise yedili hece ölçüsünden oluşmaktadır. Kafiye örgüsü 

bakımından ise; bazı maniler standart aaxa kafiye örgüsü ile oluşturulmuş, bazılarında ise 

serbet kafiye kullanılmıştır. 

2.2.2.2. Mani Metinleri 

Kızım kızım kız paşa 

Düğürçüsü yüz paşa 

Kırkılmamış kırk koyun 

Kalın gelmiş kızıma 

Sayılmamış sarı altın 

Kalın gelmiş kızıma (K.Ş.15) 

*** 

Hatına bak hatına 

Halbur tutun g*tüne 

Ben buna hatın mı derim 

Arasanın itine (K.Ş.11) 

*** 

Kaçta gel, uçta gel 

Kucağıma düş de gel 

Hoş geldin hoşuma geldin 

Çektikçe döşüme geldin 



70 

 

Gene de benim peşime geldin (K.Ş.15) 

*** 

Ardıç pürünen olur 

Sevda sırınan olur 

Göz binini görür emme 

Gönül birinen olur (K.Ş.18) 

*** 

Görüm görüm gör taşı 

Gördükçe vur taşı 

Görüm görüm görüne 

Yerlerde sürüne (K.Ş.17) 

*** 

Asker avradının yorganı artlaz 

Yorganın iğneleri batmaz 

Asker avradı gece yatmaz 

Gündüz kalkmaz (K.Ş.15) 

*** 

Çomçalı gelin ne ister 

Bir kaşıcık yağ ister 

Verenin ay gibi bir oğlu olsun 

Vermeyenin kelce külce kızı olsun (K.Ş.15) 

*** 

Sarı sarı sarkıdan 

Goca Ahmet’i korkutan 

Vernin bir güzelce oğlu olsun 

Vermeyenin keltür kültür kızı olsun (K.Ş.15) 

*** 

Poyraz vurdu bağlar bozgun 

Bu imiş kader bu imiş yazgım 

Gel seninle sarılak yatak 

Fırın kızgın, tokmak düzgün K.Ş.33 

*** 

Dağları aşan kızım 

Aklını şaşan kızım 



71 

 

S*kim bostan diyene 

Tuzunan koşan kızım (K.Ş.33) 

*** 

Varma yiğidin gencine 

Hergün gönlün incine 

Var yiğidin kartına 

Otur gönül tahtına (K.Ş.35) 

*** 

Eğirilemeyen yünden yamalı gocuk olur 

Eşşek etinden mundar sucuk olur 

Tuttuğun işi gönüllü tut 

İsteksiz gerdekten burunsuz çocuk olur. (K.Ş.36) 

*** 

İnciginle gel, boncuğunla gel 

Devenin kancığıynan gel 

Çeyiz bohça istemem 

Bal topağı yancığınla gel. (K.Ş.36) 

*** 

Üce dağdan uçarsın 

Enginlere düşersin 

Has pınardan içmezken 

Çiringile kul olursun (K.Ş.18) 

*** 

Kara kız gart durur 

Sevmeye sert durur 

Öpmeyen ötürük olsun 

Sevmeyen setirik olsun( K.Ş.15) 

*** 

Oğlan obasıynan 

Kızlar sürüsüynen 

Bu oğlan gezermiş 

Hergün birisiynen (K.Ş.15) 

*** 

Kaya dibi bıtırak 



72 

 

Gelin kızlar oturak 

Ne oturak da ne yapak 

Evlenek de kurtulak (K.Ş.15) 

*** 

Oğlan oğlan ot bizde 

Gel bu gece yat bizde 

Yorgan döşşek yokusa 

Tazı çulu çok bizde (K.Ş.15) 

*** 

Öpmeyen ötürük olsun 

Sevmeyen setirik olsun 

Sekili yurda konmasın 

Seklem unlar bulmasın (K.Ş.15) 

*** 

Obası gözel obası gözel 

Yurtlar içinde obası gözel 

Beyler içinde babası gözel 

Hatunlar içinde anası gözel (K.Ş.15) 

2.2.3. Atasözü ve Deyimler 

Atasözleri, kişilerin olumlu-olumsuz tecrübelerini geleceğe aktaran, kalıplaşmış 

sözlerdir. Divanı Lügatü Türk’te atasözü için “sav” sözcüğü geçmektedir (Divan-u Lügati 

Türk, 2014: 410). Atasözü için, Osmanlıca’da “mesel, emsal, durub-u emsal, darb-ı mesel 

vb.” adlandırmalar da kullanılmıştır. Türkçe’de ise “atasözü, atalar sözü kullanılmıştır. 

Elçin’in açıklamasına göre atasözünün tanımı şu şekildedir; “Nazım, nesir her iki şekli ile eski 

tecrübeleri ‘tam bir fikir’ kompozisyonu içinde teşbih, mecaz, kinaye, tezat gibi edebi 

sanatların kudretinden faydalanarak süslü, kapalı olarak veya bazen açık, mecazsız hususuyla 

yetişecek gençlere aktaran sözler” (1986: 626). 

Aksoy ise atasözlerini şu şekilde tanmlar; “Atalarımızın uzun denemelerine dayanan 

yargılarını genel kural, bilgece düşünce ya da öğüt olarak düsturlaştıran ve kalıplaşmış 

biçimleri bulunan kamuca benimsenmiş özler” (1978: 36). 

Atasözlerinin kim tarafaından söylendiği belli değildir, anonimdir. Nazım ve nesir 

olmak üzere ikiye ayrılır. Sade ve açık bir üslubu vardır. Amacı, “az sözle çok şey anlatıp 

kişiye nasihat vermektir.” Geçmiş nesillerin, gelecek kuşaklara tecrübelerini aktarması da 



73 

 

denebilir. Atasözler aracılığıyla gelenek, kültür, sosyal normlar ve kurallar kuşaktan kuşağa 

aktarılır. Atasözler, durup dururken tek başına söylenmez (Boratav, 2016; 137). Sohbet 

arasında konuşmayı daha açık anlatmak için kullanılır. 

Atasözlerin yazıya geçirilmiş en eski örnekleri Orhun Abidelerinde bulunmaktadır. 

Uygur yazılı eserlerde ve Dede Korkut Hikayelerinde de atasözlerine ratlanmıştır. Nazım 

atasözü örneklerine ise ilk olarak Kutadgu Bilig ve Atabetü’l Hakayık’da ratlanmaktadır 

(Artun, 2004: 225). Türk halk edebiyatında birçok atasözü sınıflandırma çalışmaları 

yapılmıştır. Bunlardan biri Gönen’in sınıflandırma çalışmasıdır. Gönen, atasözlerini 

“kullanıldığı yere-zamana, içerdiği konuya ve atasözlerinin özelliğine göre” üç başlıkta 

sınıflandırmıştır (Gönen, 2011: 86-87). 

2.2.3.1. Atasözü İncelemesi 

Nurhak’ta “atasözü” terimi yerine, “ulu sözü, böyüklerin deyişeti, böyük sözü” 

denmektedir. Kaynak kişiler ulularun sözüne inanılması ve uyulması gerektiğini ısrarla 

belirtmiştir. Atasözleri; toplumun kültür ananelerini, geleneğini, değer yargılarını nesilden 

nesile aktarması bakımından büyük bir önem arz etmektedir. Bu sebeple atasözleri çalışma 

sahasında büyük bir titizlikle araştırılıp, alfabetik sıraya göre araştırmaya dahil edilmiştir. 

Derlenen atasözlerinin bazılarının içerisinde çok açık bir şekilde müstehçenlik olduğu için 

çalışmaya aktarılmamış, ancak edebi bir müstehçenlik taşıyan atasözleri ise dahil edilmiştir. 

Atasözlerindeki müstakil kelimelerin orijinalliği korunarak yazıya geçirilmiş ancak 

kelimelerdeki ses değişmelerine müdahale edilmiştir. Yörede derlenen bazı atasözlerinde ise 

kafiye örgüsü bulunmaktadır ancak bu tür atasözleri de olduğu gibi aktarılmıştır. 

2.2.3.2. Atasözü Metinler 

Acı baldırcan kırağı çalmaz. 

Adın çıkarsa dokuza, inmez sekize. 

Allah deldiği boğazı aç bırakmaz 

Ağaç dalı ile gürler. 

Ahrette iman, dünyada mekân gerekir. 

Az işten çok iş çıkar. 

Alma mazlumun ahını, çıkar zaharı zaharı. 

Anasını sevmeyen danasını sevmez. 

Aceminin elinden a* kavağa çıkmış 

Acemi çoban tokluyu kurda yedirir. 

Arka gerek arka. Kimi utana kimi korka. 



74 

 

Alışmış kudurmuştan beterdir. 

Altın yere düşmeyle pul olmaz. 

Ağır taş yerinden oynamaz. 

Anasına bak kızını al, kenarına bak bezini al. 

Ayağı muala gelik çocuğa sahip çıkan çok olur. 

Alaca tutma işini, gumkertiş oyar başını. 

Amelenin kötüsü ikindi vakti yiğitleşir. 

Aç tavuk düşünde darı görür. 

Azimli insanın elinden ne kaçan kurtulur, ne göçen 

Ağlamakla yar ele geçmez. 

Alanınan veren bilir, güzel ile yatan bilir. 

Anasız kızlar derede guzlar, analı kızlar ayıbın düzler. 

Ayranı yok içmeye, atınan gider s.çmaya. 

Beğenmeyen kişi, eline alır işi. 

Beni beğenmez besten, g.tü görünmez pastan. 

Baş nereye giderse, ayak oraya gider. 

Bıçak sapını yonmaz. 

Bir edene bin eden bulunur 

Bana oynaş şimdi lazım yarın kocam da gelir. 

Balı, parmağı uzun olan değil, kısmeti olan yer. 

Bin yere yuva yap, bir yere guzla. 

Bir kızı bin kişi ister bir kişi alır. 

Boyuna posuna bakma. Huyuna husuna bak. 

Bin bilsen de bir bilmeze danış. 

B*klu bezi olmayan avrat olmaz. 

Bir ahırı bir dana kirletir. 

Bok al, bok sat bok oğlu boka muhtaç olma. 

Bir kafaya iki yumruk çok olur. 

Bir dala basarsan bin dal ığralanır. 

Bir koltukta iki karpuz taşınmaz. 

Bir gülünen yaz gelmez. 

Baş giderse ayak tez gider. 

Can çıkar huy çıkmaz. 

Çirkin sen şöyle dur. Gidip güzel arayım. Bulamazsam gelip sana kul olayım. 



75 

 

Çıkma elin kapısına çöpünen, gelirler kapına zopunan. 

Çam gibi kardaşın olacağına kör topal bacın olsun. 

Çok gezen pabuç b*k getirir. Hem de çok getirir. 

Çakalsız bük olmaz. 

Çobanın gönlü olursa tekeden teleme çalar. 

Deliyi söylet, ağzı kendine ısbat. 

Dağı götüren tepeyi de götürür. 

Dost eli bahanesiz gezilmez. 

Düşmanın işi başlamasın. Başlarsa tez uçlanır. 

Delikli taş yerde kalmaz, belikli kız evde kalmaz. 

Deli deliyi görünce çomağını saklarmış. 

Değirmenden gelen unun içinden eşşek s*ki çıkar. 

Dereyi gözsüz sanma, tepeyi ıssız sanma. 

Deve gölgesinde karınca yürümez. 

Düşman göbeğinden doğar. 

Er dayıya, kız bibiye ceker. 

Eşşeği süren osuruğundan cekinmez. 

Evi çok olanın karnı aç olur. 

El s*kiyle gerdeğe girilmez. 

Eşşekten düşen eşşekten düşenin halından anlar. 

Ele kulak asma! Yelli yürüsen deli derler, yavaş yürüsen ölü derler. 

Eri olmayanın feri olmaz. 

Elinle ettiğini dilinle b*klama 

Er kalkanla er evlenen aldanmamış. 

Er kalkan yol alır, er evlenen döl alır. 

Elden ele gidenin kaşı gözü sürmeli gerek 

Erim er olsun, evim çalı dibi olsun. 

Elin üstündeki köynek eskimez. 

Even it gözsüz enik doğurur. 

El öpmeyle ağız kirlenmez. 

El yumruğunu görmeyen, kendi yumruğunu berk sanır. 

Ekmek aça, sadaka muhtaca verilir. 

Ergene var ergene, kayıtsız gir yorgana. 

Erkek ite benzer. İşi düşünce yalar, işi bitince dalar. 



76 

 

Erkek eşeğe benzer. Çayırda yayılır geri ahırına döner. 

Erim “Eşem derse”, eller “paşam” der. 

Eşşek ölür gönü kalır, yiğit ölür namı kalır. 

Eline ne s*çarsan yüzüne onu süren. 

El eli yur, el döner yüzü yur. 

Elinen tutulur da elin artığı alınmaz. 

Et kanlı yiğit canlı gerek 

Eşşek çamura çökünce sahibinden yiğidi olmazmış. 

Eloğlu, el kızını ırbığın bol yerinden sokar dar yerinden çıkarır. 

Elin eyisi olmaz itin dayısı olmaz. 

Eli olanın dili olur 

Fazla malda haram vardır, fazla lafta yalan vardır. 

Gözelin ardından halbur tutan çok olur. 

Görünen dağın ırağı olmaz 

Gönülsüz aş ya karın ağrıdır, ya baş. 

Gözünün önündeki hezeni görmeyen elin evinde kıl arar. 

Gelin oynamayı bilmeyince yerim dar dermiş. 

Gavur ekmeğini yiyen gavur kılıcını çeker. 

Gözele köpem yakışır, çirkin neylesin balayı. 

Gençlik bahar gülü, ihtiyarlık eşşek çulu. 

Geline etme kızında bulursun, üveye etme özünde bulursun. 

Gözünle gördüğünü eteğinle ört. 

Gülün siyeci gülden yüce gerek. 

Gancık yalanmazsa erkek dolanmaz. 

Gönül, sevdiği torbayı başına takar. 

Herkes bir olsa koyunla kurt birlikte yürür. 

Haydan gelen huya gider. Huydan gelen haya gider. 

Halçası büyük kadın, pençesi büyük bey doğurur. 

Halına da bakmaz Hasan Dağına oduna gider. 

Harmana giren porsuk yabadan kaçmayacak. 

Horozu çok olanın sabahı geç olur 

Hacı hacıyı mekkede, deli deliyi dakkada bulur. 

İt itin kuyruğunu ısırmaz. 

Irz sahibinin gözü kör olur. 



77 

 

İt b*k yemeyi tergemez. 

İnsanların or*sbu yeri ağzıdır. 

İtin akılsızı bocu, insanın akılsızı avcı. 

İyi günümde gülenim, oynayanım çok olur. Kötü günümde yar bulunmaz neyleyim. 

İnsanın sözü demir kertiği olmalı 

İti öldürene sürüdürler. 

İki yatan üç olur. Yalnız yatan hiç olur. 

İnsana insanlık gerek. 

İt yağlı olmayınan eti yenmez. 

İki gönül bir olursa samanlık seyran olur. 

İtin aklı kıt olanı baklavadan pay umar. 

İş eşeğe benzer çuuu! Dedikçe gider. 

Koyur danayı bulur anayı. 

Kul gördüğü görgüyü işler. 

Kır at donlu da belli olur donsuz da. 

Korkunun ecele faydası yok 

Kaderinde ne varsa kaşığına o çıkar. 

Kahpe içerden olunca kapı sürgü tutmaz. 

Komşun topal ise ayağını sek, kör ise gözünü kırp. 

Kız değerini bilirse kıymat kaybetmez. 

Koyun kuzudan, ekmek bazıdan belli olur. 

Koyunu kuzu takip eder, ekmeği bazı takip eder. 

Küçük kızın canı isteyince büyük kıza yol gösterirmiş. 

Kör kuşun yuvasını Allah yapar. 

Kasapın yağı çok olursa ya g*tüne sürer ya başına. 

Kış gününün hoşluğuna, yaz gününün kışlığına inanma. 

Karanlıkta yenen lokma unutulmaz. 

Kötü eşeğin iyi sıpası olur. 

Kel kız gelin olurken çarşı pazar kapanır. 

Kendi başını yapamayan gunulaya baş bağlamaya gider. 

Kör atın topal alıcısı olur. 

Kılavuzu karga olanın burnu b*ktan çıkmaz. 

Küsenin hakkını yerler, ölenin avradını alırlar. 

Koçun olmadığı yerde keçiye Abdulkerim Ağa derler. 



78 

 

Koca sağ sever, komşu var sever. 

Kardaş kardaşı atar, yar başında tutar. 

Kardaş kardaşı bıçaklar, geri döner kucaklar. 

Kul daralmayınca hızır yetişmez. 

Kör Allah’a nasıl bakarsa, Allah da ona öyle bakar. 

Kızın tahtını anası yapar, bahtını allah yazar. 

Karakeçiyi yardan tuvalayan bir tutam ottur. 

Kadının coru evden eve, erkeğin coru elden ele. 

Kuşa süt kısmet olsa anasından olurdu. 

Körle yatan şaşı kalkar. 

Karakeçi bir sene yağlı bir sene yavan olur. 

Kötü kadın, sayrı eder sağ adamı 

Kızını beşiğe koy, çeyizini sandığa koy. 

Laf lafı açar, laf da g*tü açar. 

Minnetsiz giden, döşşeksiz oturur. 

Misafir umduğunu değil bulduğunu yer. 

Meyvesiz ağaçın dibine varılmaz 

Nasibinde varsa gelir bir kıldan, nasibinde yoksa kırar gider zincirden. 

Ne verin elinle o gider seninle. 

Nasibinde varsa gelir Yemen’den, nasibinde yoksa ne gelir elden? 

Orosbu tövbe tutmaz. 

Oynaşa güvenip yarsız kalma. 

Orosbunun işi soy sürmek değil hevesetlik etmek. 

Oğrun alınan düve eşkere buzağı dogurur. 

Odundan ambar olmaz. Kürtten peygamber olmaz 

Orosbunun dokuz köyneği olur birini de sana geydirir. 

Orusbuluk yapan tere teze, gördüm diyenin başında ceza. 

Ölümünen nikah vaktini şaşmaz 

Öksüz oynaşlığa getmiş, ilk akşamdan ay doğmuş. 

Öküz öğrünü bulmazsa çüte gitmez. 

Pilava atılan yağ arıya getmez. 

Sabahın şerri akşamın hayrından daha iyidir. 

Suya kapılan ot köküne yapışır. 

Seni alan kazık çaksın bağlasın, geri dibine oturup ağlasın. 



79 

 

Sebepsiz kuş yuvadan uçmaz. 

Sahipsiz gamayı yel atar. 

Söz, sahibinden kesilir. 

Samanlıkta saklanan koyunu kurt yemez. 

Sokma akıl sekiz adım gider. 

Sıçandan doğan çuval keser. 

Şaşkın ördek götüne yüzer 

Toy iken oynaşmayan at olmaz. 

Terazi var tartı var, herşeyin bir vakti var. 

Tarlayı taşlı yerden, kızı kardaşlı yerden… 

Taş yerinde ağırdır. 

Tavşan dağa küsmüş dağın g*tü duymamış. 

Tava gelir, kulpu da gelir. 

Tilki, kurt ile yer kuzu ile ağlar. 

Ummadığın kadıdan hokka kadar t*şak çıkar. 

Ulu sözü dinlemeyen uluyu kalır. 

Varma yiğidin gencine hergün gönlün incine /Var yiğidin kartına otur gönül tahtına 

Yemem yağını balını, görmem yüzünün ağını. 

Yuzü yumşak olanın dibinin yaşı kurumaz. 

Yıkık duvara güvenme üzerine uçar, eloğluna güvenme ağzına s*çar. 

Yatan ölmez, vadesi yeten ölür. 

Yokluk dövüştürür, varlık seviştirir. 

Yağ yiyen it yüzünden belli olur. 

Yalınız elin yangısı olmaz. 

Yerinden oynayan yetmiş iki derde uğrar. 

Yeğni taşla g*t silerler. 

Yalınız taştan duvar olmaz. 

Yılana değil salana bak. 

Yerinden oynayan taş yosun tutmaz. 

Yukarıda Allah neyler, neylerse güzel eyler. 

Yabancıya kapı açarsan, ya enişten olur ya baban. 

Yılan sokan uyur da aç kalan uyumaz. 

Zenginin atı dağları aşar, fakir düz ovada yolunu şaşar. 

Deyimler 



80 

 

Adını deliye g*tünü çalıya koymak. 

Ananın yuduğu g*t ile durmak 

Az ye de azap tut. 

Alır ele geder yola 

Aşığa Bağdat ırak olmaz. 

Analık, kara çula yamalık. 

Açık g*tünen şaka yapılmaz. 

Avşarı var, Kürdü var. Her ne varsa dört döüstün dördü var. 

Ağır taş yerinden oynamaz. 

Armut dibine düşer. 

Aç aman bilmez. 

Aç it fırın yıkar. 

Ağlamayana memek yok 

Ara daşı yemek 

Adam sandık eşeği anlımıza değdi t*şağı 

Aş yeyip kaşık değiştirmek. 

Ağlamakla yar ele geçmez. 

Atlımız enip, yayanımız mı kalktı? 

Ayının türküsü armut üzerine 

Ağzın yemesin, yüzün yesin 

Ağzında ayran durmamak 

Anası soğan, babası sarımsak. 

Altından avradın mı kaçtı. 

Adını deliye, g*tünü çalıya koymak 

Anası haçik babası pöçük 

Aydınısın da gavur, müslüman belli olsun. 

Başına vurulmuş gibi olmak. 

Bizim kepeğimiz bizim köpeğimize yeter. 

Başı bozulmak 

Belinde kuşağı yok, koynunda uşağı yok. 

Bıçak sapını yonmaz. 

B*ku ağzında gezmek. 

Bir ekmek verip, bin tokmak vurmak. 

Bal tutan parmağını yalar. 



81 

 

Bizde bindik o tahta, sallandık bir iki hafta. 

Beyazın adı, esmerin tadı. 

B*ka taş atıp, üzerine sıçratmamak. 

Bir ekmek yedirip, bin tokmak vurmak. 

Dilinden dişinden artırmak 

Düşünü anlatırken oynaşını cor vermek. 

Doğunca kuyruk kalmaz goruk 

Deli kız delemetinde 

Deliyi düğüne salmışlar, “burası bizim evden iyi” demiş. 

Değirmene atsan diri çıkar 

Dünya fani ölüm ani 

Doğruluk dost kapısıdır. 

Dert bir olaydı, ağlaması kolaydı. 

Elini verince kolunu alamamak 

Ele hele hele bize kele kele. 

Elin acişmedi, g*tün gicişmedi 

Eli işte gözü oynaşta 

El baştan üstündür. 

Emanetin bir kıçı kırık olur. 

Erim er olsun, evim çalı dibi olsun. 

Emmili dayılı yar güzel olur 

Fakirin yüzü soğuk olur. 

Gıraç yılanı gibi gezmek. 

Gasnağı yere çalmak. 

G*tü birbirine delik olmak 

G*tüne pekmez çalıp sinek çokartmak. 

Gelin atta nasip hakta 

Gece kılda yatar, gündüz çalım satar. 

G*tünü kaldır, yüzünü güldür. 

Güvertiye göyden inmek 

Gökten zembil yağsa birisi bizim boğazımıza geçmez. 

Hatun gerek bey doğura 

Hak doğruya bak doğruya 

Holdurum hop bir çuval çöp 



82 

 

Ha hakına ha b*kuna 

İtin aklına taş düşürmek. 

İş olacağına varır 

İti öldürene sürüdürler 

İtin dikene koyduğu 

İğne gıyık birbirine uyuk 

İki taştan bir un eder. 

İçi beni yakar, dışı eli yakar 

Köteksiz köye düşmek. 

Kaşıkla verip çomçayla almak. 

Köprüden geçerken g*t g*te değmek. 

Küpü küllüğü yıkmak. 

Karın kaldırmak. 

Koca itin yalı koyu gerek 

Kaynamaya kara öküzün eti gerek 

Kul görgüsünü işler. 

Karnı doğrulmamak 

Kuyruğuyla koz gırmak 

Karnının ağını göstermek 

Küpü küllüğü yıkmak 

Karanlıkta dişini sıkmak 

Köprüden geçerken g*t g*te değmek 

Kaşından ayrı karayı sevmemek. 

Kız çocuğu el aşı, el kuşu 

Köy itini koyup da dağ itine varmak. 

Mezarımı derin kaz, beni yukaya göm. 

Mal canın yongasıdır. 

Nerede çokluk orada b*kluk 

O bıçak bu demiri yülemez. 

Otu çek köküne bak 

Onlar düştü belaya, biz çıktık galaya. 

Orosbuya da sıfat gerek 

Oldu olacak, kırıldı nacak. 

Ayran bıcaktan, oğlan ocaktan 



83 

 

Baltası kütükte olmak. 

Sarı çizmelim sağ olsun. Bulunmayan yar olsun. 

Sıkıp yalamak 

Sırtlayıp sırtına almak 

Seksen kapıya doksan deynek çalmak., 

Sen ağa ben ağa bu işi kim yapa 

Sakındığın göze çöp batmak. 

Samanlık saray oldu, avratlık kolay oldu. 

Salladı sapında yok, eğirdi ipinde yok 

Söyle söyle hüllüme, senin sözün kıllıma 

Tamaşa etmek 

Tumanı peyiğe kesmek 

Taş attın da kolun mu yoruldu? 

Tuz ekmek yemek. 

Tazı büyür de çulu büyümez. 

Topal bir kıçıyla, sağlam iki kıçıyla 

Tumanını başına bayrak etmek 

Tavuk gibi konuşma önce “inşallah” de. 

Yollara yogurt dökmek 

Yaş yere yatmamak 

Yedirinci doyur, vuruncu öldür 

Yerçinen yürür. 

Yaralı parmağa i*ememek 

Yaylımından yatağı rahat olmak. 

Yılana değil salana bak. 

Yanaştığı yeri yakmamak. 

Yarı can yarı don. 

Yularını başına vurmak 

Yazın gölge hoş, kışın çuval boş 

2.2.4. Dua ve Beddualar 

Dua, içinde iyi niyet barındıran, kısa cümlelerdir. Dua, bazen başkasının iyiliği için 

bazen de kendi iyiliği için ilahi güçten istenen istektir. Elçin, “İnsanın kendisi ile içinde 

yaşadığı cemiyetin maddi refah ve manevi saadetinde yardım ve merhametini istmek üzere 



84 

 

Tanrı’ya yaptığı bir hitap, bir sesleniştir” şeklinde açıklamıştır (2014:662).  

Elçin’e göre “dualar, hastalıkların sağaltılması, malların bolluk ve bereketi vb. olumlu 

duyguları ve istekleri harekete geçirmek amacıyla yapılır. İptidai cemiyetlerde inanç, sihir, 

büyü ve fallardan unsurlar alarak beslenen dualar, sağlık ve hastalık hallerinde, mahsülün 

bereketli olmasında, yağmurun yağmasında, tehlike ve felaketin mal ve mülke gelmemesinde; 

doğumdan ölüme kadarki bazı merasimlerde iyi ve doğru olduğuna inanılan müsbet dileklerin 

ruhi ve fikri ifadesini dilde kazanır” (2014: 662). 

Boratav, duaları tür olarak değerlendirmiştir. Dualar ve Bedduaların özelliklerini şu 

şekilde aktarmıştır; “konuşmayı süsleyici, duyguları belirtici, anlatımı güçlendirici dil 

öğeleridir” (2016; 144). Türk kültüründe duanın kökeni çok eski dönemlere kadar 

dayanmaktadır. Eski Türkçe’de “alkış” olarak geçmektedir. Elçin’in duaların kökeni 

hakkındaki görüşleri şu şekildedir; “Türk cemiyetinde de bu dualar, Şamanizm, Budizm ve 

Manihaizm kültür devrelerini aşarak İslamiyetle daha düzenli ve yeni bir zihniyetle gelişmiş 

bir şekilde yaşamaya devam etti (2014; 662). 

Beddua ise duaların tam tersi anlamını içermektedir. Bir kişi hakkında “kötü niyet ve 

tanrıdan istenen kötü arzu içermektedir. Kötülüğe uğramışın insanın, beddua ederek 

kızgınlığını giderip, içini ferahlatmaya çalışmasıdır. Elçin’in açıklaması şu şekildedir; “duanın 

aksi ve zıddı olan lanet, inkisar, bela ve gazap ifade eden menfi sözlerdir” (2014: 662). 

Dua ve bedduanın en güzel örneklerin Dede Korkut Kitabında rastlanmaktadır. Dede 

Korkut, Bay Püre Bey’in oğlu Bamsı Beyrek’e ad verirken şu duayı etmiştir; 

Ünümü anla sözümü dinle Pay Püre Bey 

Allah Taala sana bir oğul vermiş tutu versin 

Ak sancak kaldırınca Müslümanlar arkası olsun Karşı yatan karlı karlı dağlardan aşar olsa 

Allah taala senin oğluna geçit versin 

Kanlı kanlı sulardan geçer olsa geçit versin Kalabalık kâfire girince 

Allah taala senin oğluna fırsat versin Sen oğlunu Bamsam diye okşarsın 

Bunun adı boz aygırlı Bamsı Beyrek olsun 

Adını ben verdim yaşını Allah versin (Ergin, 1980: 64). 

2.2.4.1. Dua ve Beddua İncelemesi 

Her yörede olduğu gibi Nurhak’da da beddua ve dua örneğine rastlamaktayız. Askere 

giden gencin sağ salim dönmesi için, vefaat eden kişinin diğer dünyada huzurla uyuması için, 

yeni evlenecek gençlere yuvasında mutlu olması için, okuyan öğrenciye başarılı olması için 

dualar edilmektedir. Araştırma alanında beddua örneklerine de rastlanmaktadır. Ancak kaynak 

kişileri beddua örneği vermekten çekinmişlerdir. “Eğer beddua edersen, ettiğin beddua dönüp 

seni bulur” düşüncesine inanmaktalar. Bu sebeple beddua örneği vermekten kaçınmışlardır. 



85 

 

Dua eden kişi, çok iyi bir insansa veya akli dengesi yerinde değilse duasının Allah tarafından 

kabul edileceğine inanmışlardır. Beddu eden kişi ise, kötü kalpli ettiği bedduaların kabul 

edileceğine inanmaktalardır. Yöre halkı “Asla babanın bedduasını alma. Babanın bedduası 

tutar ama ananın bedduası tutmaz” diye aktarmıştır. Yöreden derlenen beddua ve dua 

örnekleri alfabetik sıraya göre aktarılmıştır. 

Dua veya beddua’nın bir kişinin iyiliğini isteme veya aksi olarak kötülüğünü isteme 

dışında başka bir işlevi daha mevcuttur. Bu işlev temelini büyüden ve sihirden almaktadır. 

Dua veya beddua eden kişi; bazı tılsımlı sözler söyleyerek, ilendiği kişinin başına felaket veya 

hayırlı bir hadise getirebilmekte veya bir doğa olayı gerçekleştirebilmektedir. Çalışmamızda 

bulunan “yağmur duası, yatak duası ve korku duası” bu duruma örnektir. Bu dualar Elçin’in 

de belirttiği gibi bizi şaman ayinine götürmektedir. Nurhak’ta kadınlar, buğdayı sapından 

ayırmak için bir kalbura koyup rüzgarlı bir günde evin damında elemektedir. Bu işlemi 

yaparken de rüzgarın kuvvetini artırmak için kurt taklidi yapıp uluyarak ve dua dedikleri 

tılsımlı sözler söylemektedirler. 

2.2.4.2. Dua Metinleri 

Allah ağıda koymasın 

Allah dert verip derman aratmasın. 

Allah tamamına erdirsin, bir yastıkta kocatsın. 

Allah, dağına göre kar yağdırsın. 

Allah toprağın altında edeceğine, dağlar ardında eylesin. 

Allah ocağını söndürmesin. 

Ayağın tökezlemesin 

Ayağına taş değmesin 

Allah, seni pirlerin yüzü suyu hürmetine bağışlasın. 

Allah, çocuğun çomalağın eline koymaya 

Allah, ne verirse öz eliyle versin. 

Allahım genç ölüm vermesin 

Allah anasının babasının gucağında gosun. 

Allahım sona gelen kuldan eylesin. 

Biz yedik Allah artırsın, sofrayı kuran kaldırsın. 

Birin bin olsun 

Boz atlı Hızır yoldaşın olsun 

Bereketi üzerinde olsun. 



86 

 

Emanetin Allah’a olsun 

Ellerin dert görmesin 

Evine, eline Hızır uğraya 

Geçmişlerinin canına değsin 

Hizmetin dergâha yazıla. 

Hizmet edenin çok olsun Hızır yoldaşın ola 

Halil İbrahim bereketi versin. 

Hak yoldaşın olsun 

İyiler karşılasın 

Koluna kuvvet vere 

Oğlunla ordu, kızınla oba olasın 

Ömrün uzun ola, düğünün güzün ola 

Ölmüşlerinin canına değsin. 

Ölmesin yitmesin. Dağlar ardından sesin gelsin. 

Pirler karşılasın 

Pir himmetiyle bitiresin işini 

Su verenin çok ola 

Telli duvaklı, eli kınalı gelin olasın. 

Topraklar sıkmasın 

Toprağın bol ola 

Üçler, yediler, kırklar karşılasın 

Yediler yarenin olsun 

Yattım sağıma, döndüm soluma 

Sağ yanımdaki melakeler, şahit olun dinime imanıma 

 

Korku duası  

Bismillahım nur 

Kalbimdeki sur 

Yetmiş iki ayet-i kürsü 

Dört yanıma dur 

 

Yatak duası 

Yattım Allah kaldır beni. 

Nur içine daldır beni. 



87 

 

Can bedenden ayrılırken, 

İmanımla gönder beni. K.Ş.11 

 

Yağmur duası 

Ben anamın ilkiyim, 

Kara kara tilkiyim, 

Göy kız kurban, göbekli harman. 

Ver allahım ver! 

Yağ yağmur yağ! 

Havvv havvv havv! K.Ş.15 

2.2.4.2.1. Beddua Metinleri 

Adın bata 

Adını bebeklere vuralar 

Allah, El kınamaz ayrılığı vere. 

Allah, dert verip derman vermesin. 

Ananın evinden guzlacı giden 

Allah, el verip de tırnak vermesin. 

Boyun devrile 

Burnun b*ktan kalkmasın. 

Böğür böğür böğürsin 

Babalar dutasıca 

Boyuna boz ipler ölçüle 

Bağrın yerden kalkmasın 

Böyük kızını böyler soka 

Büvelekler tuta 

Böyüyemeyesin 

Ciğerin ağzından gele 

Çiliğin çulda kala 

Çeneciğin çekile 

Çeyizin dürülü kala 

Çerlenen 

Davdan dava gelin gidesice 

Dalağın kuruya 



88 

 

Düğünün dürülü kala 

Dericiğine giresice 

Ellerin koynunda kala 

Erim erim eriyesin 

Ekmeğe muhtaç kalasın 

Ekmek atlı, sen yayan yürüyesin 

Ellerime kalasın 

Erin ellere kala 

Gözünün Elif’i döküle 

Gövdeciğin güvere 

Gundaktaki çocuğun öle 

Gözün aydınımıya 

Gün görmeyesin 

Güvendiğin dağlar yıkıla 

Gavralayıp gavralayıp tutamayasın 

Gacur eline gelin gedesin. 

Irızkı kesileççe 

Irılaççan 

İt g*tüne giresin 

İt ölümüne ölesin 

Kınalı parmak sıkmayan 

Karartıcığın kalka 

Kefen parası edesice 

Kara haberin gele 

Kara kapılara gelin gidesin. 

Kapına kara kilit vurula. 

Kanlar kusasın 

Kurşunlara gidesin, 

Koltuklarına kurşun yiyesin. 

Kanadın kolun kırıla 

Mezar mezar gezesin 

Muradına yetmeyesin 

Nişanlını eller ala 

Ocacığın söne, ocağın geçe 



89 

 

Ocağına baykuşlar konaocağına ataş düşe 

Odun, oğlun olmaya 

Öksüz, yetim kalasın 

Soluğunu eşşek kovalasın 

Solucağın buz ola 

Solucağın kesile 

Soykaların önüne gele 

Soykaların kala 

Sürüm sürüm sürünesin 

Tufanlara tutulasın 

Telli duvak geymeyen 

Üstüne kalayım 

Yedi köyün (dağın) ardından sesin gele. 

Yaşın kesile 

Yaşına doymayasın 

Yerin dibine batasın 

2.2.5. Ağıt 

Ağıt, yaşanmış olayların sonucunda oluşmuş bir Halk edebiyatı türüdür. Ağıtın başlıca 

konusu ölüm olsa da kaybedilen bir savaşın üzerine, gelin giden bir kızın arkasından, doğal 

afet sonucunda yaşanan can ve mal kaybına, askere giden kişinin ardından, salgın gibi insan 

hayatını olumsuz etkileyen olayların üzerine ağıtlar söylenmiştir. 

Ağıt, Türkçe Sözlük’de: “Ölüm veya bir felaketten doğan acı ve bu acıyı belirten 

davranışlar, matem” şeklinde açıklanmıştır (TDK, 2011: 2541). Ölüm temalı şiirlere Halk 

edebiyatında ağıt, Divan edebiyatında ise “mersiye” denmektedir. İlk mersiye Hz. Adem oğlu 

Habil’in diğer oğlu Kabil’i öldürmesi neticesinde söylemişti (Altınkaynak, 2015:78). 

Ağıt yakma geleneği eski zamanlardan günümüze değin azalarak da olsa sürmekte 

olduğu söylenebilir. O Böckel ağıtları, “ağlama, kısa ve kendiliğinden vücuda gelen ıstırap 

dolu feveran, şiirin ilk ve en eski şekli” olarak tarif etmekedir (Honko’dan akt. Görkem, 

2001:10). H. Wenner ise “ağıtların halk şiirinin başlangıçtaki ilk tipleri” olarak tanımlar 

(Honko’dan akt. Görkem, 2001: 10). Muhan Bali’ye göre ise “Ağıt, biri ölünce veya öldüğüne 

inanılınca söylenen sözlerdir” (1997: 07). 

Ağıtçıların, ağıt yakma ustalığını değerlendiren Görkem, Berkeley’den aldığı bilgilerle 

ağıt yakma eylemini şu şekilde ifade eder; 



90 

 

Bu ağıtlarda, “tiz ve iniltili yas nidaları” önemli bir karakteristik unsur olarak göze çarpmaktadır. 

Genellikle kadınların söylediği bu ağıtlarda, ölenin karakter özellikleri ve sağlığında yaptıkları takdirkar 

bir ifade ile dile getirilir; kahramanın hayatını sona erdiren olaylardan söz edilir. Bunlarda “övgü” 

önemli bir yer tutmaktadır. Ağıtçı, söylemiş olduğu ağıdında, ölen şahsın özelliklerinden “mübalağalı” 

bir şekilde bahseder; yakınlarının üzüntülerini Törende hazır bulunanlar, ağıdın nakarat kısımlarında 

ağıtçıya iştirak ederler. Bunlar, giydikleri elbiselerle de bu beraberliği orada hazır bulunanlara 

göstermek isterler. Törende ağlayarak ağıt söyleyen kadın, “düzensiz ve heyecanlı bir halet-i ruhiye ile 

isbat-ı vücut etmek” mecburiyetindedir; bu yüzden elbisesi paramparça ve saçları ise karmakarışık bir 

vaziyettedir. Profesyonel ağıtçılar, irticali buluşları ile ölenin yaşadığı döneme ait ayrıntıları “bir elbise 

diker gibi” ağıdın uygun yerlerine yerleştirir. Bu işi, “ritmik ve melodik geleneksel icra” çerçevesi 

içinde yapar (Brakeley’den akt. Görkem, 2001: 10). 

Bilinen en eski dönemlerde eski Mısır, antik dönem, eski Arap dünyası, Eskimolardan 

eski Türklere kadar ağıt yakma geleneğinin varlığından söz edilmektedir. Çin kaynaklarına 

göre Hunlarda, Orhun Yazıtlarına göre Göktürklerde, Uygurca metinlere göre Uygur 

Türklerinde, Divanü Lüfat’üt- Türk’e göre Oğuzlarda ağıt yakma geleneği görülür(Gürsoy, 

2011:04). Orhun Abideleri’nde konuyla ilgili olarak şu sözleri buluruz: sıgıt; “feryat, figan”, 

sıgıtçı; ”ağlayıcı, yasçı”, sıgtamak; “ağlamak, yas tutmak” yog/yug; “cenaze töreni”, 

yogçı/yugçı; “yas tutucu”, yoglamak/yuglamak; “yas tutmak” (Tekin, 1988: 157, 187, 188). 

Türk tarihi içerisinde ağıt söyleme ile ilgili ilk bilgilere Çinlilere ait tarihi kaynakta rastlarız. M.Ö.I. 

asırda yazılmış olan “Şı Çin” (Şiirler) adlı Çinceye çevrilmiş eserde, Hunlara ait bir ağıtla karşılaşırız. 

Bu Çince kaynağın “Yolculuğa Çıkarken” adlı bölümüyle, “Han Sülalesi” adlı eserin “Kuzey Hun 

Tayfası Hakkında” ki bölümünde, Hun tayfaları, kendi topraklarından kovulduktan sonra şöyle 

demişlerdir: 

Yılan dağımı kaybettim Sürülerim belki aç kalır Örken Dağımı kaybettim 

Sülalem belki aç kalır (Parmaksız, 2010: 15-16). 

Eski Türklerde ağıt; Şölen, yuğ, sığır merasimlerinde söylenmiştir. Ağıt söyleyen 

kişiye “sığıtçı” denmektedir. Hun hükümdarı Atilla’nın yuğ töreni şu şekilde aktarılmaktadır: 

Kampın ortasında bir tepenin üstüne ölünün cesedini yatırdılar. Halkın arasından en iyi at 

binicileri seçtiler. Atlılar, Atilla’yı metheden ağıtlar okuyarak tepenin etrafını dolaştılar 

(Parmaksız, 2010: 17). 

Ağıtlar, genel olarak sekizli hece ölçüsüyle oluşmaktadır ve kafiye şekli mani (aaxa) 

biçimindedir. Ancak yedili ve onbirli hece ölçüsüyle oluşturulan maniler de mevcuttur. Kafiye 

örgüsü ise koşma (xaxa, abab, cccb, dddb) şeklinde kafiyelenmiştir. Bazı ağıtların ise kafiye 

örgüsü serbest olabilir. (aaaa, abab, …) mısra sayısı ise dörtten az veya dörtten fazla 

olabilmektedir. Ağıtlar, ağıt yakan kişi tarafından ezgili bir şekilde söylenmektedir. Ağıtları 

nadir olarak erkekler söylese de genellikle kadınlar tarafından söylenmektedir. 



91 

 

Esma Şimşek, ağıtları şu şekilde tasnif etmiştir: 

A. Şahıslar Üzerine Söylenen Ağıtlar 

1. Çeşitli Hastalıklar Üzerine Söylenen Ağıtlar 

2. Ölüm Üzerine Söylenen Ağıtlar 

3. Askerlik Üzerine Söylenen Ağıtlar 

4. Ayrılık Üzerine Söylenen Ağıtlar 

5. Çeşitli Sosyal Hadiseler Üzerine Söylenen Ağıtlar 

6. Kına Türküleri ve Gelin Övmeleri 

B. Hayvanlar Üzerine Söylenen Ağıtlar 

1. Hayvanların Kaybolması Üzerine Söylenen Ağıtlar 

2. Hayvanların Ölümü Üzerine Söylenen Ağıtlar(Şimşek, 1993: 63, 69, 202, 

220, 229,266, 284, 286). 

2.2.5.1. Ağıtların İncelenmesi 

Ağıt yakma eylemine Nurhak ve çevresinde “ağıt yakmak”, “acı dökmek”, “acı 

silkelemek” olarak ifade edilmektedir. Nurhak’da eskiden bir meslek olarak icra edildiği, belli 

başlı ağıtçıların bulunduğu ancak günümüzde böyle bir meslek ve icracı kalmamıştır. Eskiden 

ağıt yakan kişilere para veya küçük hediyeler verildiğini belirtmişlerdir. Nurhak’ta ağıt yakan 

kişiler, ölenin elbisesini önlerine alıp, ona bakarak ağıt yakmaktadır. Ölü evi, üç gün boyunca 

ve belirli günlerin devrinde ağıt yakan kişilere iyi bakmakla, ağıtçının karnını doyurmakla 

mükelleftir. Çünkü “karnı aç olan ağıtçının gözünden yaş gelmeyeceğine ve dilinin 

bağlanacağına” inanmaktalar. Kaynak kişilerden ağıt örneği istediğimizde, ağıta “acıya kışş 

kışş” diyerek başlamaktalar. Eğer bunu söylemezlerse ağıt yakan kişinin evinden ölü 

çıkacağına inanmaktalar. 

Çalışmada derlediğimiz on adet ağıt örneği bulunmaktadır. Bu ağıt örneklerinin hepsi 

ölmüş kişiler üzerine yakılmıştır. 1. Ağıt, kardeşi ölen bir kadın tarafından yakılmış, bizzat 

tarafımızdan cenaze evinde derlenmiştir. 2. Ağıt, Leyli adında bir kadın, ölmüş olan oynaşı 

için yakmıştır. Ancak kadın yıllar önce ölmüştür. Bu ağıt bize başka kişiler 

tarafındanaktarılmıştır. 3. ve 4. ağıt örneği ise yine kardeşi vefat eden kadınlar tarafından 

aktarılmıştır. 5. Ağıt örneği kızını kaybeden bir anne tarafından yakılmıştır. 8. Ağıt annesini 

kaybeden bir kadın tarafından aktarılmıştır. 10. Ağıt ise Heleteliler tarafından kaçırılan Iraz 

Gelin için Nurhaklılar tarafından yakılmıştır. Iraz Gelin Ağıdını, Ali Rıza Yalman “Cenup’ta 

Türkmen Oymakları II” adlı çalışmasında yer vermiştir(Yalman, 1977:400-401). Yalman’ın 

derlediği ağıt “Ofo İle Iraz” adı ile çalışmaya alınmış, 11’li hece ölçüsüne sahiptir. Ancak 



92 

 

bizim derlediğimiz Iraz Gelin Ağıdı ise düzenli bir hece ölçüsü bulunmamakla beraber, 

nakarat ve türkünün hikayesi dışında hiçbir benzerlik yoktur. Bu ağıt, Kahramanmaraş 

Belediyesi’nin hazırladığı “Kahramanmaraş Yöresi Ağıtları” adlı çalışmanın IV. Ciltinde 

Elbistan Ağıtları başlığı altında “Ofo ve Iraz” olarak çalışmaya dâhil edilmiştir. 

Kahramanmaraş Beldiyesi’de bu ağıtı Ali Rıza Yalman’ın “Cebup’ta Türkmen Oymakları II” 

adlı çalışmasından aldığını belirtmiştir. 

Ağıtların çoğunun belli bir kafiyesi ve hece ölçüsü bulunmamaktadır. Hece ölçüsü 

düzenli olan ve kafiye şeması bulunan 6. ve 8. ağıtlardır. 6 ve 8 numaralı ağıtlar 11’li hece 

ölçüsüyle ve aaxa mani tarzı kafiye şeması ile oluşturulmuştur. 

2.2.5.2. Ağıt Metinleri 

2.2.5.2.1. Ölüm Üzerine Söylenen Ağıtlar 

Kardaşa söylende evine dönsün. 

O yiğit de evine dönsün oyyyy oyyy! 

Sürmeli çocuklar da özlüyor. 

Sürmeli gelin de ağlıyor. 

Evine dönsün evine oyyy oy! 

Bülbüle söylende dalına konsun. 

Yiğide söylende evine dönsün oyy oy! 

Bizi böyle edende Allah’tan bulsun. 

Yiğidime söylende evine dönsün oyy oyy! 

Bizi böyle eden de Allah’tan bulsun 

Ocağına da baykuşlar konsun 

Yüreğne ataşlar düşsün oy y oy (K.Ş.11) 

 

-2- 

Nurhak’ta Leyli adında bir kadın varmış. Leyli genç kızken Bobil Mehmet adında bir  

oğlanı seviyormuş. Ama o devirde kızlar istediği ile evlenemez, görücü usulü evlilik 

yaparlarmış. Leyli’yi Dapıcı Mehmet Ali’ye vermişler. Leyli ise Dapcı’yı, Bobil Mehmet adlı 

başka bir kişiyle aldatmış. Bu durumu Dapcı’nın kardeşleri öğrenince Bobil Mehmet’e türlü 

işkenceler yapmışlar ve sonunda öldürmüşler. Leyli’yi ise annesinın yanına Kabaağaç’a 

göndermişler. Leyli ise acıdan zayıflamış sonra Bobil’in mezarının olduğu Evren tarafına 

dönüp şu ağıdı yakmış. (K.Ş.11) 

 



93 

 

Kabağaçlar kabağaçlar. 

Don yuduğum yassı taşlar. 

Havada uçuşan kuşlar. 

Bobilime selam söylen. 

O yiğide selam söylennn. 

 

Bobilin de sesi gelir 

Gözümden seller saçılır 

O yiğit de bensiz neyler 

Bobilime selam söyle 

O yiğide selam söylen 

Kabaağaçlar kara kara 

Ciğerlerim yara yara 

O yiğide varam varam 

Bobilime selam söylen 

Ooyyyy oyyy anam oyy (K.Ş.11) 

 

-3- 

Gayrı gelmem kapınıza 

Kurban olam hepinize 

Duran’ım yoksa gelmem 

Gayrı sizin kapınıza 

Oyyyyy oyyyyy ooooyy 

 

Gurban olam Duran gurban olam 

Avradın seni bekliyo gel gayrı 

Tıfıl çocukların seni bekliyor gel gayrı 

Ölürüm Duran ölürüm, senin için ölürüm. 

Oyyyyyy ooooyy ooooyyy 

 

Ana artık Duran adlı oğlunuz yoktur 

Ben duran için geliyordum 

 

 



94 

 

Gayrı gelmem kapınıza 

Ooy oooy ooy (K.Ş. 28) 

 

-4- 

“Ağlama ağlama” dersin de neye güleyim 

Ben bu acıyı nasıl söyleyim 

Kara yiğidi toprağa verdik 

Duran gözümün yaşını nasıl sileyim 

Ooooy ooooy oooy 

 

Kader yazmış kara yiğide ölümü 

Böyle yiğit bu dünyaya bir daha gelir mi? 

Gendiynen gara toprağa biz de gittik 

Duran gözümün yaşını nasıl sileyim 

Oooyyy oooyyy ooooyu 

 

Kalk Duran kalk yattığın yerden 

Bacıların seller gibi döküyor 

Avradıgı tek başına bırakma 

Öksüz yavruların seni gözlüyor 

Ooooy oooy oooy (K.Ş.15) 

 

-5- 

Felek bana bir gız verdi 

Onu da erkenden aldı 

Belikli gızım göçtü getti 

Bacım ben gayrı neylerim 

Ooooooy oooooy oooyy 

 

Felek kızımı bana layık görmedin mi? 

Öyle bir kız bu dünyaya vermedin ki! 

Neden aldıg kızımı elimden 

Yoksa ben gulunu sevmedin mi? 

Oyyyy ooooy ooooyy (K.Ş.39) 



95 

 

-6- 

 

Ağlattın Ali’m sana nasıl kıydılar 

Acı haberin gurbet elde duydular 

Bütün sevenlerin saç baş yoldular 

Bu acı haberini duyduk ağladık 

 

Sabır ver Allahım seven kalplere 

Çok üzüldük biz de kötü habere 

Sabırlar dilerim bütün aileye 

Bu acı haberi duyduk ağladık 

 

Zalım şöför tam gaz geldi üstüne 

Ecel derim onun senle kastı ne? 

Acı haber geldi akrabaya dostuna 

Bu acı haberi duyduk ağladık 

 

Sabır ver Allahım tüm sevenlere 

Nasıl kıydın zalim genç bedenlere 

Katil denir gencecik can ezenlere 

Bu acı habarı duyduk ağladık (K.Ş. 29) 

 

-7- 

Kapımızın önü pınar 

Aman aman dertli çoban canım çoban 

Çobanın elinde kaval 

Aman aman dertli çoban canım çoban 

 

Davarın susak ise 

Kapımızda çifte punar 

Benim gözüm seni arar 

Aman aman dertli çoban canım çoban (K.Ş.40) 

 

 

 



96 

 

-8- 

Bir kuş konmuş zıyaratın başına 

Döner döner el ediyo eşine 

Ağlayarak varma mezar taşına 

Kalkıp da yüzüne güzüne gülemez gayrı 

 

Deniz kenarından endi 

Ayağımdan kunduram kaydı 

İpek mendilimi kargalar kaptı 

Bizim kavuşmamız mahşere kaldı 

 

Gökten turnalar çekilir 

Yörürek yollara dökülür 

Yaşlanırım bellerim bükülür 

Kız anadan ayrılınca neyder ki 

Anamın ölümü üzerine yazdım. (K.Ş. 31) 

 

-9- 

Eller allar giyer ben de karalar 

Bu dert benim yüreğimi yaralar 

Kötü haberi de getirdi gargalar 

Ben öldüm gardaş ben öldüm neylerim 

 

Yiğit gardaşı da gurbette yitirdim 

Ben bu acıdan aklımı göçürdüm 

Cenazeni de kayabaşına yatırdım 

Ben öldüm gardaş ben öldüm neylerim 

 

Yuva kurup çocuk çoluk olacaktı 

Gelinigde sürmeli olacaktı 

Neden böyle aceleynen gettin ki 

Ben öldüm gardaş ben öldüm neyleyim (K.Ş.43) 

 

 

 



97 

 

-10- 

Nurhaklıların Iraz Gelin’e Yazdığı Hikayeli Türkü: Eskiden Ufo adında bir adam 

varmış. Küçük olduğu için halk ona “Ufo” dermiş. Bulunduğu yerin adına da “Evren” 

derlermiş. Ufo, Cumhuriyet’ten önce Kurtuluş Savaşı yıllarında, devletin zayıfladığı zamanda 

yaşıyormuş. Ufo, çok küçük bir adammış ama keskin nişancıymış, çevikmiş ve eşkiyaymış. 

Bu Ufo, Nurhak halkına kan kustururmuş. Nurhaklılara yapmadığı kalmamış. En son 

Nurhaklı “İbrahim” adında bir Molla’nın gelinini kaçırmış. Artık Nurhak halkı sinirlenmiş. 

‘Ne yapalım’ diye düşünüp, çare ararken; erkekleri demişler ki “o gelin bizim namusumuz, 

gelini alalım, Ufo’yu da öldürelim” demişler. Ufo’nun kulağına bu haber gelmiş. Bu sözün 

üzerine Ufo da “ben, malımı mülkümü satayım, buralardan gideyim yoksa Nurhaklılar beni 

yaşatmaz. Benim bu yaptığım kötülük onlara bir değil, iki değil” demiş. Mallarını almak için 

Ufo’nun yanına bir tüccar gelmiş. Bu arada Nurhaklılar da Ufo’yu bulmuş, öldürmek için 

pusu kurmuşlar. Tüccarı görünce, Nurhaklılar kendi aralarından bir adamı tüccar kılığına 

sokarak Ufo’nun yanına göndermişler. Nurhaklıların amacı, o tüccarı oradan 

uzaklaştırmakmış; çünkü birazdan silahlar patlayacak, o kurşunların arasında kamlasın diye. 

Sonra yeni giden tüccar “Ufo kardeş malını ben alıyım, ben daha fazla para veririm” demiş. 

Tüccarı da bir kenara çekerek “ya sen burada ne arıyorsun. Nurhaklılar pusu kurdu Ufo’yu 

öldürmek için, buradan kaç canını kurtar. 

Birazdan burada cümbüş başlayacak” demiş. Tüccar bunu duyuncu sinirlenmiş 

numarası yapıp oradan kaçmış. Akşam olmuş Nurhaklılar silahları patlatmış. Ufo bu sesi 

duyunca hemen pusup “eyyy Nurhaklılar, sizleri bir yakalarsam iyi etmem!” diye bağırmış. 

Sonra Ufo’yu kuyruk sokumundan vurmuşlar. Ufo, en son bir hırıltı çıkararak yere yığılmış 

ölmüş. Bunun üzerine Ufo’nun ikinci karısı altınlarını alıp kaçmış, birinci karısı kendisi gibi 

çatışıp ölmüş, en son olan üçüncü karısı Nuraklı Iraz gelin de Nurhaklılar kaçırmış. Helete’ye 

gelince Ufo’nun yeğeni gelip, Nurhaklılardan almış Iraz’ı. Bu arada Iraz gelinin Ufo’dan bir 

oğlu olmuş. Iraz bu cebren oldu diye bebeği emzirmemiş, bebek ölmüş daha sonra Ufo’nun 

ailesi Nurhaklılara inat olsun diye Iraz’ı yine vermemişler. Ufo’nun yeğeni eş olarak almış.  

Bu arada Ufo öldüktn sonra Nurhaklılardan biri demiş ki “ biz bunu Nurhak halkına öldürdük 

diye desek bize inanmazlar. Biz bunun kafasını keselim, Molla İbrahim’e götürelim”  

demişler. Ufo’nun kafasını kesmişler, Molla İbrahim’in önüne atmışlar. Molla İbrahim bunu 

görünce “yahu siz ne yapdınız, ben size öldürün dedim, kafasını kesin demedim” demiş. Halk 

da geri bunu bir yere gömmek istememiş. Bir mağaranın içine atmaya karar vermişler. Bu 

kelleyi Mağaraya atmışlar. Nurhak halkı hala o mağaranın önünden geçmezlermiş, içinde 

Ufu’nun kafası var diye. Yıllar geçmiş, kavga soğumuş. Iraz gelin Nurhak’a anasını, babasını 



98 

 

görmeye gelmiş. Eski kayınbabası Molla İbrahim “yavrum, çocuğun old mu?” demiş. Iraz 

gelin “yok baba” demiş. Bu sözün üzerine Molla İbrahim” yavrum, içerde eski bebek bezin 

var. Git onu al” demiş. Gelinin belini sıvazlamış. Bir yıl sonra Iraz gelinin Ufo’nun 

yeğeninden ikizi olmuş. Daha sonra Nurhak halkı Iraz gelin için şu türküyü yakmışlar. K.Ş.11 

Nen eyle de 

Iraz gelin nen eyle. 

Çık yüce dağlarada el eyle. 

Ufo’nun zulmünden kaçdın kurtuldun. 

Nurhak’a dönde yavrum gel el eyle. 

Gözyaşlarını da Nurhak dağına sel eyle. 

 

Iraz gelin nen eyle. 

Benli gelin nen eyle. 

 

Taramış zülfünü de dökmüş yüzüne. 

Geldi yavrum da Molla’nın sözüne. 

Iraz gelin yavrularına nen eyle. 

Nurhak dağına çık da el eyle. 

 

Iraz gelin nen eyle. 

Benli gelin nen eyle. (K.Ş.14) 

2.2.6. Bilmece 

Bilmece, Halk Edebiyatının en küçük türüdür. Bilmece, Türkçe Sözlük’te şu şekilde 

açıklanmaktadır; “Birşeyin adını anmadan niteliklerini üstü kapalı söyleyerek o şeyin ne 

olduğunu bulmayı dinleyene veya okuyana bırakan oyun, muamma” (TDK, 2009;272). 

Şükrü Elçin’in tanımı ise şu şekildedir: “Bilmeceler, tabiat unsurları ile bu unsurlara 

bağlı hadiseleri; insan, hayvan ve bitki ve bitki gibi canlıları; eşyayı; akıl, zekâ ve güzellik 

nevinden mücerret kavramlarla dini konu motifleri vb. kapalı bir şekilde yakın-uzak 

münasebetler ve çağrışımlarla düşünce, muhakeme ve dikkatimize aksettirerek bulmayı hedef 

tutan kalıplaşmış sözlerdir” (1970, III). 

Karadavut, bilmecelerin oluşumunu mitolojiye ve ilkel insanın tabiat anlayışına 

bağlamıştır; “Günümüzde daha çok bir eğlence unsuru olarak kullanılan bilmecelerin 

oluşumuyla ilgili ileri sürülen görüşlerin başında onun mitoloji ile olan ilgisi ve ilkel insanın 

tabiatı anlayış biçimi gelmektedir” (Karadavut, 2006: 248). 



99 

 

Anadolu’da bilmece teriminin yanı sıra “asal, askı, atlı hekat, bilmeli matal oyunu, 

bulmaca, düğün, düzmece, elçim, fıcık, masal, mesel vurma”kelimeleri de türü adlandırmak 

üzere kullanılmaktadır (Sakaoğlu, 1979-1983: 230-242). 

Bilmece ile ilgili ilk bilgilere Divanü Lügat-i Türk’de rastlamaktayız. Divanü Lügat-i 

Türk’de “Tabuzgu” olarak karşımıza çıkmıştır. Bilmece örneklerine ise ilk kez Codex 

Cumanicus’da rastlamaktayız. 

Bilmeceler, biçimleri veya içerikleri dikkate alınarak çeşiti şekilde sınıflandırılmıştır. 

Şükrü Elçin şu şekilde sınıflandırmıştır; 

1. Tabiat ve Tabiat Hadiseleriyle İlgili Bilmeceler 

2. İnsan ve İnsan Uzuvlarıyla İlgili Bilmeceler 

3. Eşyalarla, Aletlerle İlgili Bilmeceler 

4. Hayvanlarla İlgili Bilmeceler 

5. Bitkilerle İlgili Bilmeceler 

6. Yiyeceklerle İlgili Bilmeceler 

7. Dini, Manevi, Diğer Kavramlarla İlgili Bilmeceler 

8. Diğer bilmeceler (1970, 81-88). 

Bilmeceler, şekil bakımından; manzum ve mensur olarak ikiye ayrılmaktadır. Ancak 

genel olarak manzum olmaktadırlar. Bunun sebebi ezberlemsinin kolay olmasıdır. Bilmeceler, 

soru ve cevap olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır. Tek cevaplı bilmecelerin olduğu gibi 

birden fazla cevabı olan bilmeceler de vardır. 

2.2.6.1. Bilmece İncelemesi 

Nurhak’ta derlenen bilmeceler cevaplarına göre sınıflandırılmıştır. Cevabı Tabiat ve 

Tabiat Hadiseleriyle olan bilmeceler 3 tane, cevabı insan ve insan uzuvlarıyla ilgili olan 

bilmece 1 tane, cevabı; eşyalarla, aletlerle ilgili olan bilmece 9 tane, cevabı hayvanlarla ilgili 

olan bilmece 5 tane, cevabı bitkilerle ilgili olan bilmece 3 tane, cevabı yiyeceklerle ilgili olan 

bilmece 2 tane, cevabı dini manevi diğer kavramlarla ilgili olan bilmece 3 tane, diğer 

bilmeceler başlığı altında ise bir tane bilmece olmak üzere toplamda 26 tane bilmece 

derlenmiştir. 

Bilmece, kadınlar arasında mesajlaşmak için ve eğlenmek için, çocuklar arasında ise 

oyun oynarken eğlence amaçlı kullanılmıştır. Yörede bilmece için “bilgeç, bilmece, bildirgeç” 

isimleri kullanılmaktadır. 



100 

 

2.2.6.2. Bilmece Metinleri 

Konularına göre bilmeceler 

2.2.6.2.1. Tabiat ve Tabiat Hadiseleriyle İlgili Bilmeceler 

Suya düşer ıslanmaz 

(güneş) 

(gölge) 

Benim bir oğlum var, kendi kuyusunu kazar. 

(su damlası)  

2.2.6.2.2. İnsan ve İnsan Uzuvlarıyla İlgili Bilmeceler 

Kıllı açar, çıplak içine kaçar. 

(kıllı: çorap, çıplak:ayak)  

2.2.6.2.3. Eşyalarla, Aletlerle İlgili Bilmeceler 

Damdan gelir paldır küldür Ben de sandım nallı katır Aman avrat! Baltayı getir. 

(dam loğu) 

Bize gel g*tüne koyum 

(minder) 

Karanlıkta kadı oturur. 

(çökelek derisi) 

Erkekle dişi, dürttükçe sürttükçe bitirir işi. 

(kalem-kağıt) 

Oy hırmandı hırmandı Kız kapıya tırmandı Hırmandı gelmeyince Kız kapıdan inmedi 

(kız: asma kilit, hırmandı: anahtar) 

Kuyruğu uzun kup kuru Buğday çeker ambara 

(kaşık) 

İki sarkıttım Bir berkittim Kuru soktum Yaş çıkardım 

(su kovası) emine özen 

Anam açar, babam sokar 

(ceket) 

Isı olunca kalkar İşi bitince yatar Yattı mı suyu çıkar 

(şemsiye)  



101 

 

2.2.6.2.4. Hayvanlarla İlgili Bilmeceler 

İki kıllı, bir yünlü. Fino çalıda bağlı. 

(kıllı: keçi, yünlü: koyun, fino: köpek) 

Yük altında kıllı yumak. 

(kedi) 

Altı tahta üstü tahta içi bir lokanta 

(kaplumbağa) 

Aşağıdan gelir lök gibi Kolları bilek gibi 

Eğilir bir su içer Meler oğlak gibi 

(yılan) 

Dedenin bacağı arasındaki kıllı şey nedir? 

(at) 

2.2.6.2.5. Bitkilerle İlgili Bilmeceler 

İçi kıllı, dışı kırmızı. 

(kuşburnu) 

Çarşıdan aldım bir tane, eve geldim bin tane 

(nar) 

Yatar ağzı aşağı Var mor t.şağı Bunu bilmeyen Kürt eşeği 

(patlıcan)  

2.2.6.2.6. Yiyeceklerle İlgili Bilmeceler: 

Pişirirsen aş olur, pişirmezsen kuş olur. 

(Yumurta) 

Yuvarlak mermer taşı, içinde beyler aşı. 

(Yumurta) 

2.2.6.2.7. Dini Manevi ve Diğer Kavramlarla İlgili Bilmeceler 

Ananda da var, babanınkini kullanır. 

(soyisim) 

Kadının her gün yaptığını, erkek hayatında bir defa yapar. Bu şey nedir? 

(nikah) 

Yol üstünde kilitli sandık 

(mezar) 



102 

 

2.2.6.2.8. Diğer Bilmeceler 

Karın altı kara yazı  

Kan kırmızı, tuz acı  

Bunu bilmeyen guzlacı 

(karın altı zaten kara yazı, kan da kırmızı, tuz da acı. Cevabı içinde saklı olan bilmece 

türüdür) 

  



103 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. FOLKLOR 

3.1. Doğum 

Doğum, insan soyunun devamının en önemli hadisesidir. Bundan ötürü hemen hemen 

bütün toplumlarda sevinçle karşılanır. Doğum hadisesi gerçekleşmeden önce ve 

gerçekleştikten sonra birçok rütüel, tören ve eğlence yapılır. Çocuğu olan bir kişi sadece evlat 

sahibi olmamıştır aynı zamanda toplum nezdinde statü atlayıp saygınlık kazanmıştır. Bunun 

örneğini Dede Korkut Hikayelerin’de şöyle rastlamaktayız: 

Hanlar Hanı Han Bayındır yılda bir kere ziyafet verip Oğuz Beylerini misafir ederdi. Gene ziyafet tertip 

edip attan aygır, koyundan koç kestirmişti. Bir yere ak otağ, bir yere kızıl otağ, bir yere kara otağ 

kurdurmuştu. Kimin ki oğlu kızı yok, kara otağa kondurun, kara keçe altına döşeyin, kara koyun 

yahnisinden önüne getirin, yerse yesin, yemezse kalksın gitsin demişti. Oğlu olanı ak otağa, kızı olanı 

kızıl otağa kondurun, oğlu kızı olmayana Allah Teaala beddua etmiştir, biz de beddua ederiz, belli bilsin 

demiş idi (Ergin,1980: 21). 

Eski zamanlarda kalabalık nüfuzlu aileler ve aşiretler toplum nezdinde gücü elinde 

tutan grupları oluşturur. Soyun devamı ve gücün sürekliliği için doğumun devamlılığı 

elzemdir. 

Doğum hayatın başlangıcıdır. Bu nedenle bir geçiş dönemidir. Doğumun folklorik 

ritüelleri “doğum öncesi, doğum esnası ve doğum sonrası olmak üzere üç aşamada 

gerçekleşmektedir. 

3.1.1. Doğum Öncesi 

3.1.1.1. Kısırlığı Giderme Yolları 

Araştırma bölgesinde çoçuk sahibi olamamak ayıp, eksik, kusur olarak görülmektedir. 

Çocuğu olmayan kadına “aslık, kısır, kızdan kısır, uğursuz, suretsiz, bereket kaçıran, 

bereketsiz” gibi nahoş adlandırmalar yapılmaktadır. Yörede, “kısır kadının elinden yemek 

yenmez, diktiği giyilmez” denir. Bu nedenle doğum ile ilgili ritüeller düğün töreniyle birlikte 

başlamaktadır. Alevi Türkmenlerde gelin babaevden çıkarken kucağına çocuk verilmektedir. 

Bunun sebebi kadının doğurganlığını artırmaktır. Güvey evine gittikten sonra ise gerdek 

yatağının çevresinde üç kere erkek çocuğu gezdirilmektedir. Gelin, güvey evine adım atar 

atmaz yüksekçe bir yerden gelinin üzerine mısır saçılır. 

Araştırma bölgesinde, çocuğu olmayan kadınların başvurdukları yöntemleri kaynak 

kişiler şöyle aktarmışır: 



104 

 

Erkeğe ocağı kör, erliği düşük, kısır ama genelde erkeğin çocuğu oluyorda kadının 

çocuğu olmuyor. (K.Ş.41) 

Kaynayan suyun buğusuna otururlar ki çocuk olsun diye.(K. Ş.15) 

Elif ana türbesine gidip kurban keserler. Elif ananın toprağından alıp muska yapıp 

çocuğu olana kadar boynunda taşırlar. (K.Ş.11) 

Azizler ocagına gider dua ederler, Beş kardaşa da çaput bağlarlar.(K. Ş.13) 

Kadınlar çocuk sahibi olmak için kocasıyla yattığı zaman hemenden kalkıp işe 

koyulmaz. Ayaklarına havaya kaldırıp biraz beklerler ki döl rahme gitsin diye. (K.Ş.44) 

Katran kaynatıp sonra da kaynayan katranı közün üzerine döküp kadını üzerine 

oturturlar. (K.Ş.38) 

Kafası kesilmiş büyük çekirgenin gövdesi ezilerek, çam sakızı, ebem gömeci otuyla 

iyice dövülerek karıştırılır. Sonra kirli yüne sarılır, üç gün fitil gibi kullsnılır. Üç gün sonunda 

yıkanıp kocasıyla birlikte olur ve ayaklarını yarım saat havaya diker. Bu işlemden sonra 

çocuğu olur. (K.Ş.15) 

Diğer uygulama da kaynananın eli yıkanıp suyu geline içirilir. Bunun sebebi eğer 

kaynanasıyla kavga etmişse içinden kızgınlık çıksın da torun versin diye. (K.Ş.33) 

Kadında rahim eğrili olduğu düşünülüyorsa bilen bir kadın gelir. Kadının avretine 

parmağını sokar düzelmeye çalışır. Bundan sonra eğrilik gider. (K.Ş.42) 

Bir de kapı dolandırılır. Bunu genelde tıbıkası olan kadınlar için yapılır. Tıbıkası olan 

kadınların çocukları durmaz ve düşer. Düşmesin diye yapılır. Kapı dolandırmak şöyledir; 

tıbıkası olan kadının bir yakını tarafından (genelde bu yakın dediğimiz kişiler yaşça ve ruhen 

belirli olgunla ulaşmış tecrübeli kişilerdir) boynuna eşarp bağlanarak yedi tane kapı 

gezdirilir ve her gezdiği kapıdan bir çivi istenir. İlk kapı ocak kapısı, son kapı ise demirci 

kapısı olmak zorundadır. Daha sonra topladığı demirleri bağlandığı ocağa götürür. Ocak 

sahibi bu demirleri alıp bilenzik eder. Kadının koluna dua ederek takar. Dede, “Bilenzik 

kolundan, çocuk koynundan düşmesin” diyerek takar. Uğurlamadan önce de lokma yedirir. 

Bu bilenziği kadın çocuğunu doğurana kadar kolundan çıkarmaması gerekir. Çıkarırsa çocuk 

tekrar düşer. Ve çocuk olduktan sonra da çocuğun ismini ocaktan koymalıdır. Ben de tıbıka 

vardı kapı dolandım da Elif’im oldu. Ben de kızlarının ismini çocuğuma koydum. (K.Ş.43) 

3.1.1.2. Hamilelikten Korunma Yolları 

Nurhak’daki kadınlar bazı olumsuz hayat şartlarından ötürü çocuk sahibi olmaktan 

kaçınmışlardır. Bu sebeplerden bazıları şunlardır: Çok fazla çocuk sahibi olmuş olmaları, 

maddi kaygılar, daha önce doğan çocuklarının engelli doğmasından ötürü olacak olan  

çocuğun da engelli doğabileceğine inanmaları. Yöredeki kadın kaynak kişiler şu önlemleri 



105 

 

alarak hamile kalmalarını engellemişlerdir; 

Ebemgömeci otunun kökünü kaynatıp içerler 

Böğürtlen kaynatıp içerler 

Isırgan otu kaynatıp içerler 

Tavuk teleğini rahmine sokarlar 

Kavak yaprağını çiğneyip yerler 

Düşürmek için ise damdan atlayıp ağırlık kaldırırlar. (K.Ş. 43, 42, 11, 15, 18) 

3.1.1.3. Aşerme 

Aşerme gebeliğin ilk aylarında başlar ve üçüncü ayına kadar devam eden bir haldir. 

Nurhak Alevi Bektaşi halk arasında aşermeye, “ağız tatsızlığı, yernikli, göğnü kötü” 

denmektedir. Gebe olan kadın bu dönemde yediğine ve içtiğine özellikle dikkat etmelidir. 

Canı çeken bazı şeyleri mutlaka yemeli bazı yiyecekleri yemekten de özellikle kaçınmalıdır. 

Boratav aşerme halini şu şekilde açıklamaktadır; 

Aşerme, gebeliğin belli bir döneminde gebe kadında görülen bir haldir. Deyimin aslı aş yerme, bu 

biçimiyle “yiyecek şeylerden tiksinme” demektir. Yermek fiilinin “beğenmemek”, “kötülemek” 

anlamlarını biliyoruz. Deyim giderek anlam değiştirmiş ve “yüklü kadının kimi yiyecekleri canı 

çekmesi, onları tatmaktan kendini alamaması” demeye gelmiştir. Gebeliğin bu döneminde gebe kadına 

her canının istediğini, ne kadar münasebetsiz de olsa, vermeye çok dikkat edilir. Bu kural gözetilmezse, 

anada veya doğacak çocukda zararlı etkilerin meydana geleceğine inanılır; çocuğun düşmesi, sakat, 

kusurlu doğması gibi. Bir de ananın canının çektiği şeylerle doğacak çocuğun cinsiyeti arasında bir 

ilişki bulunduğu düşüncesi vardır: ekşiye aşerenlerin kıza, tatlıya aşerenlerin oğlana gebe olduğu 

yorumlanır. Geebe kadının yediği şeylerin, sık sık baktığı insanların, hayvanların da çocuğun huyuna, 

vücut yapısına, yüz özelliklerine etkide bulunacakları sanılır(2016: s.168). 

Eğer gebe kadın aşyerirken güzel surete sahip bir insana sık bakarsa çocuğu ona 

benzer, çirkin surete de bakarsa çocuğu çirkin olur. (K. Ş.11) 

Kadının ağzı tatsız olur evde bulunmayanı canı çeker. Sevdiği şeylerden tiksinir 

sevmediği şeyleri canı çeker. Yer gök kokuyor sanır. Toprak canı çeker, toprak burnuna burcu 

burcu kokar. “Ben aşyerirken burnuma koktu, ben de bol bol toprak yedim.”kadının canının 

istediği şeyler alınıp yedirilmezse çocuk eksik doğar, kötürüm olur. Dalak yiyinci elini 

yıkamadan vücuduna sürersen çocuğunda elini sürdüğün yerde siyah şekilde doğım izi olur. 

“Ben Meral’e hamileyken dalak yedim elimi omama üzerine sürünce Meral’ın 

omasında doğum izi oldu. Doktora gittim anlamadılar oysa o dalak yüzünden olmuş. (K.Ş.15) 

Fadıma’nın gelininin canı saman çekmiş. Ahara girmiş bir zembil saman yemiş. 

(K.Ş.18) 

Eğer aşyerirken ayva yersen çocuğunun gamzesi olur, elma yersen çocuğun apul upul 

toplu ve yanakları kırmızı olur. (K.Ş.40) 



106 

 

Eğer yernikli kadın yeşilliği çok yerse çocuğunun gözleri yeşil ya da mavi olur. 

(K.Ş.41) 

3.1.1.4. Çocuğun Cinsiyetinin Tayini 

Annenin hamile olduğununu öğrendiği andan itibaren çocuğun cinsiyeti aile arasında 

merak konusu olur. Tıbbın gelişmediği dönemlerde gebe kadının fiziki özelliği, tükettiği 

yiyecekler, eline aldığı malzemeler çocuğun cinsiyeti hakkında bilgi sahibi olmaya yardımcı 

olmaktadır. Sahada derlediğimiz verilere göre hemen hemen bütün Ataerkil toplumlar gibi 

Alevi Türkmenler de erkek çocuklarının olmasını istemektedir. Kaynak kişileriler şu bilgileri 

aktarmıştır; 

Eğer hamile kadının karnı yayvansa kız çocuğuna işarettir eğer dik duruyorsa erkek 

çocuğuna işarettir. (K.Ş. 18) 

Eğer hamile kadının yüzü boz ve lekeliyse erkek çocuğu olacaktır. Yüzü kızılsa kız 

çocuğu olur. (K.Ş.44) 

Canı tatlı çekiyorsa erkek çocuğu, canı ekşi çekiyorsa kız çocuğu olur. (K.Ş.45) 

Eğer hamile kadın hamileyken kucağına erkek çocuğunu alırsa çocuğu erkek olur, kız 

çocuğu olursa kız olur. (K.Ş.37) 

Doğacak çocuğun erkek olması istenirse Elif Ana türbesine gidilir. Halil Baba 

türbesine gidilir. Elif Ana’nın çapıtından muska yaparlar, toprağından hamile kadına bir  

gırık yedirirler. Toprağı muskaya da koyarlardı. Bizim burada pek kız çocuğu istemezler. 

Genelde oğlan çocuğu isterler. Oğlan çocuğu olmayan adama “ocağı kör” denir. Toplumda 

dışlanır. Oğlan çocuğu olan adamların damının başına kırmızı bayrak asarlar. Adam coook 

gururlanır. Filanın oğlu olmuş derler. Tebrik etmeye gelirler. Bir adama beddua vermek 

isterlerse “Damına kırmızı bayrak dikemeyen” derler. Yani oğlun hüç olmasın, ocağın yaban 

ele düşsün, soyun kurusun” demek bu. Eğer bir sene doğan çocukların çoğu erkek olursa o 

seneye oğlan senesi, kız olursa da kız senesi derler. Çocuğu olmayana oğlan senesinde doğur 

da çocuğun oğlan olsun derler. (K.Ş.16) 

Hamile kadına iğne ve bıçak uzatırlar. Kadın ilk hangisini alırsa çocuğun cinsiyeti de 

ona göre belirlenir. İğne alırsa kız, bıçak alırsa oğlan olacağına işarettir.( K.Ş.29) 

3.1.1.5. Doğum Hazırlığı 

Her yörede olduğu gibi Nurhak’ta da bebek dünyaya gelmeden önce hazırlık yapılır. 

Bu süreçde özellikle dede olmak üzere bebeğin bütün akrabaları aktif rol oynar. Yapılan 

hazırlık ailenin görgüsünü ve maddi refah seviyesini de gösterir. Kaynak kişiler yapılan 

hazırlığı şu şekilde aktarmışlardır; 



107 

 

Doğum hazırlığını babaanne, annanne ve dedeler hep birlikte yapar. Baba tarafı 

yörek bağı, beşik, hıllıngaç, kazak, patik, elbise vs. eşyalarını hazırlar. Beşik ağaçtan dede 

veya baba tarafından hazırlanır. Beşiğin yapımında kullanılan ağaç ailenin ekonomik 

durumunu ve toplum içindeki yerini belli eder. Ceviz ağacındaki beşikte ağa çocucuklar ve 

zengin çocukları yatar, ardıçda ise fakır çocukları yatar. Alçiçekli Yusuf ağanın çocuğunun 

beşiği cevizdendi. Çocuğu büyüyünce beşiği bize verdi. Ben de Ali’mi yatıracaktım. Herif, onu 

kullanmayak karı biz fakır fukara insanık. Millet, “bu beşiği bunlar nereden bulmuş” der” 

dedi. Biz de onu o zaman hatırlamıyom ama birine gönderdiydik. Beşiği çocuk doğana kadar 

kimseye gösterilmez. Yoksa çocuk uğursuz olur. Hıllıngaç da evin ortasındaki direğe ip 

bağlayarak yapılır. Ortasına minder atarlar. Minderin içine çocuğu koyup üzerni de battaniye 

ile örter. Anne tarafı da yorgan, döşek ve yastığını hazırlar. Döşeğinin içine karaçalı dikerler 

ki nazar değmesin diye. Beşiğin üzerine ise mavi boncuk, it boncuğu ve renkli ipliklerden 

pürçük yaparlar. Bunlar hem süs amacı taşır hem de nazar değmesin, çocuğun gözüne 

görünen olmasın diyedir. Anneye de doğumdan sonra temiz temiz giysin diye hüsdonlar 

dikilir, iç çamaşırları alınır, yataklıklar alınır. (K.Ş.11) 

3.1.2. Doğum Sırası 

Nurhak’da doğumu yaptıran kişiye “ebe, ana, bacı” denmektedir. Bu kişi olgun, 

tecrübeli ve bilge bir kadın olmalıdır. Bu kişilerin doğum esnasındaki en önemli amacı 

doğumu kolay bir şekilde gerçekleştirmesidir. Kolay bir şekilde doğurtmak için gebe kadını 

farklı şekillerde oturtarak doğumu gerçekleştirmeye çalışırlar. “Anadolu Türklerinin 

geleneklerinde belli başlı doğurma teknikleri şunlar: oturarak, diz çökerek veya çömelerek, 

yatarak, elleriyle ipe asılarak. Bunların da gebe kadının duruşlarına, kullanılan aygıtlara, 

yaptırılan hareketlere göre ve bölgeden bölgeye ayrıntılarda farklar ile çeşitlenmeleri var 

(Boratav, 2016: 170). Aynı zamanda doğumu yaptıran kişilere ve doğum hadisesine kutsallık 

da atfedilmiştir. Doğumu kolaylaştırmak için dinlik büyülük uygulamalar da yapılmıştır. 

“Kilitli kapıların, kilitli sandıkların, kapalı pencerelerin açılması gibi sihri uygulamalara sıkça 

rastlanır. Daha önceden kolay doğum yapmış kadınların doğum yapan kadının sırtını 

sıvazlaması, kuşlara yem verilmesi, “Allah düğümlediği düğümü çözer” gibi sözler bu tür 

uygulamalardandır”(Örnek,1977:140). Dinsellik ve kutsallık eski türk geleneklerinden beri 

kültürümüzde görülmektedir. “Yakutlar, ateşe yağ atıp “ey doğum tanrısı Aysıt Hatun ye! 

Yolun açık olsun!” derler”(İnan, 2015; 168). Dede Korkut Hikâyeleri’nde ise bir hatun erkek 

evlat istediğinde kuru kuru çaylara süci döktüğünü, kara giyimli dervişlere nezirler verdiğini 

söyler (İnan, 2015; 168). Nurhak’tan derlediğimiz bilgiler ise şu şekildedir; 



108 

 

Doğum evlik denilen odada kadınlar arasında yaptırılır. Evlike ya yer yatağı sererler 

ya da makatda yatak yaparlar. Kadının sancısı hafif başlayınca tereyağlı pekmez yapıp 

içirirler ki doğum kolay olsun diye. Odaya genç kız ve çocukları almazlar. Çünkü çocuğun 

yüzünde leke olacağına ve kızlar da evlenip doğum yapacağı zaman doğumunun zor 

geçeceğine inanılır. Erkekler de dışarda su kaynatır odun taşır. Köyün bilgi ve yaşlı kadını 

ebe olur. Ebe doğuma başlamadan önce “Hak, Muhammed, Ali yardımcımız ola, pir 

şefaatiynen şu avratı guzlatak, benim elim değil Fatma Ananın eli diyerek” doğuma başlar. 

Kadını yatırıp ıkınmasını söylerler. (K.Ş.39) 

Bizde doğum yaptıran ebe doğuma başlamadan önce elini havaya kaldırıp; “benim 

elim değil, Fatma Ana’nın eli, benim elim değil pirlerin eli, benim elim değil Elif Ana’nın eli” 

derdi. Bunu söyleyince doğum daha kolay olur, ana acıdan çabuk kurtullurdu. (K.Ş.11) 

Doğum kadınlar arasında yaptırılır. Doğum yaptıran kadına “bacı” ya da “ana” 

denir. Doğum yaptıran kadına para veya hüsdanlık, kına verirler. Eski zamanda insanlar 

kömde ve hu da yaşardı. Doğum da hu larda yaptırırlardı. Kaynanam kaynımın  birisini 

kömde doğurmuş. Doğum odasına kadının kocası alınmaz. Doğum geç olursa kocasının elinin 

kiri yıkanıp karısına içirilir. Eğer kadın kocasıyla kavga yapıp içinde kırgınlığı olduysa dışarı 

çıksın da doğumu kolay olsun diye. Kadının saçlarının beliklerini açar. Çunku doğum anında 

kadın onları yılan sanıp korkabilir. Eğer kadın doğum anında saçlarıyla alnının ve yüzünün 

terini silerse yüzünde doğum lekeleri oluşmaz. Bir de doğum zor olursa kadını çömelterek 

oturturlar kiş doğum kola olsun diye. Doğumu zor geçen çocuklar inatçı olur, kolay geçen 

ömrü hayatı boyunca anasını babasını üzmez. (K.Ş.15) 

3.1.2.1. Bebeğin Göbeği ve Eşi (Plasenta) 

Hamilelik sürecinde annenin, kendi vucudundaki kan ile bebeğinin beslenmesini 

sağlayan organa halk arasında “eş, son, etene, göbek bağı” adı verilmektedir (Boratav, 2016; 

171). Nurhak’da, son’un anne ve çocuk arasında duygusal bir bağ oluşturduğuna inanılır. Bu 

nedenle göbek bağı rastgele kişiye kestirilmez. Toplum içinde sevilip sayılan bilge bir kadın 

göbek bağını kesmelidir. Dünyaya gelen çocuk ile onun göbeği ve eşi arasında irtibat 

kurulduğu için bunlara yapılacak işlemlerin çocuğun hayatına etki edeceğine inanılır. 

Çocuğun göbeği; çocuk dindar olsun diye cami avlusuna, okuyup adam olsun diye okul 

duvarına, gözü dışarda olmasın diye evine gömülür (Örnek, 1977; 142-143). Kaynak Kişiler 

göbek bağını keserken yaptıkları uygulamaları bize şu şekilde aktarmışlardır; 

Göbek bağını dört parmak ölçerek keserler. Göbek bağını kesen kişi çocuğun 

tuzlamasını da yapar. Bu duruma “yerden kaldırma” denir. Göbek kesilince hemen tuzlama 



109 

 

yapılır. Bazıları da karnı anasının sütüne doysun diye üç gün sonra yapar. Bazıları hemen 

yapar “canını bilmeden” yapak derler. Tuzlamayı çocuk terleyince kokmasın diye yapılır. 

Eğer çocuk erkek olmuşsa göbek bağını kesen kişiye hediyelik verilir. Göbek bağını da okul 

bahçesine gömerler ki çocuk okusun adam olsun diye. Çocuk erkek olursa babaya müjdeci 

gönderirler, baba da o müjdeciye para verir. Hemen göymet alıp dağıtır. Göbek bağı kesilik 

tuzlanınca yıkanır, kundak bezine sarılır. Sonra babaya ya da dedeye verilir. O da huyunu 

suyunu çok beğeniği kişiyi yanına çağırır bebeğin ağzına tükürttürür ki huyu ona benzesin 

diye. (K.Ş.15) 

3.1.3. Doğum Sonrası 

3.1.3.1. Lohusalık 

Yeni doğum yapmış kadına loğusa denir. Araştırma bölgesinde loğusa kelimesinin 

yerine “emzikli, nevse, kırklı” adları verilmiştir. Loğusa kadının eline kına sürerler. Kınanın 

ateşini alacağına inanırlar. Midesini rahatlatmak için ise pekmez ve tereyağı karıştırıp 

yedirirler. Kırklı kadını evde yalnız bırakmazlar. 

Halil İbrahim’imi doğurduğumda kaynanam yüzüme bile bakmadı, Yeter teyzem gelip 

ayağıma elime kına vurdu sağolsun. Pekmez ve tereyağı eritip yedirirler midesi yumşasın  

diye. Nevseyi kırklarlar. Çimdirdikten sonra üç kere halburla su dökerler üzerine “Benim  

elim değil Fatma Ana’nın eli, benim elim değil pirlerin evliyaların eli, benim elim değil 

bozatlı hızır’ın eli. Ağrısını acısını al da get. Kırk kırk kırk” derler suyu dökerken de. Loğusa 

kadını evde yalnız bırakmazlar ayan olur diye. Uyurken sık sık terini alırlar. Çocuğa da 

kimsenin ayağının basmadığı yerden toprak alıp höllük hazırlanır. Çocuğu da höllüğün içine 

bırakırlar. Eğer bunu yapmazsan çocuk kötülenir. (K.Ş.15) 

3.1.3.2. Albastı 

Olağanüstü varlıklar arasında değerlendirilen alkarısı, genellikle lohusaları ve 

bebeklerini rahatsız eden korktunç bir yaratıktır. Cinler taifesinden olduğuna inanılan 

“alkarısı” inancına, Türk kültürünün yaşatıldığı hemen her bölgede rastlamak mümkündür. 

Lohusaların korkulu rüyası olan bu yaratık, çeşitkli Türk boylarında birbirine benzer 

terimlerle anılır. Anadolu sahasında; al, albastı, al karısı, al kızı, al anası, al avradı, albıs, 

almış, alpas, alpata, ablalı ve hal karısı gibi isimlerle bilinir(Şimşek, 2017: 100). Yürede ise 

“cazı karısı ve albastı” denmektedir. Kaynak kişilerın albastı ile ilgili verdiği bilgiler 

şunlardır; 

Hamile kadına al basar. Gözüne korkacak birşey görünür, cismi görünmez sadece 

kadının üzerine oturup karartısı görünür. (K.Ş.26) 



110 

 

Anne ile bebek evde yalnız bırakılmaz. Çünkü onlar evde korkarlar, cinler aklını 

çalmaya gelir. Anneyi albasar, eğer anne tek başına evde bırakılmak zorunda kalırsa ananın 

yatağının başına ekmek kırığı koyarlar ki ekmeğin olduğu yere albastı giremez. Albastı bir 

korkudur. Albasan kadın titrer, silkinir, ateşi çıkar, sayıklar. (K.Ş.15) 

Çocuğa şeytanlar şu annen derlermiş. Çocuk bu sesi duyunca gülermiş, sonra o  

annen değil deyince geri ağlarmış. Albasbasın diye hasta kadının başucuna ekmek koyarız, 

kocasının gömleğini asarız, bir de kırmızı eşarp bağlarız başına. (K.Ş.18) 

Nevse kadının ve çocuğunun başında oklava ve ekmek parçası konur. Oklava Fatma 

anamızın parmağı, ekmek de Fatma Ana’mızın elidir. Fadıma Anamız tüm nevse kadınların 

koruyucusudur. Eğer nevseyi al basmışsa arkası üstü yatmışsa ters çevirilir yatırılır. Besmele 

çekilir ve bal şerbeti içirilir. Ayrıca durak taşı bulunur ve suya atıp suyu içirilir. Böylelikle 

kadının yüreğinin yerine oturulacağı düşünülür. Durak taşı ise herhangi bir ağacın dalları 

arasından alınır ya da ağaca taş atılıp ağaca sıkışılması sağlanılır ve skışan taşı durak taşı 

yapılır. Bir de kurt tüyünden muska yapılıp kadının boynuna asılır. Kurt tüyü pis olduğu için 

pis pisi yur derler. Bunun için de tavuk bokuynan kurt tüyünü karıştırıp muska yaparlar. Bu 

sadece albastı için yapılmaz nazar için de yapılır. Bir de albasmasını önlemek için çocuğun  

ve nevsenin yüzüne kırmızı herdem atılır. (K.Ş.16) 

3.1.3.3. Kırk Lokması 

Kırk lokması, anne ve bebeğin sağlıklı bir şekilde kırkıncı günü atlattığı için verilen 

yemektir. 

Bizde doğumun kırkıncı günü yemek yapıp dağıtılır. Buna kırk lokması denir. Yemek 

olarak kömbe yaparız. Bu günde herkes çocuğu ve anneyi görmeye gelir. Elleri boş gelmez. 

Hediye alıp gelirler. Buna çocuk görme denir. Kimin ne verdiğine dikkat ederler. Çünkü o 

hediyeler onların çocuğu olduğunda da onlara gidecektir. Misal, sen benim çocuğuma elbise 

alıp geldiysen ben de senin çocuğunu görmeye giderken elbise alıp giderim. Sen çeyrek 

aldıysan ben de çeyrek alırım. Lokma dağıtıldıktan sonra dede gelip gülbenk okur. İsteyen de 

hoca çağırtıp dua okutur. Ama genelde bize dede gelir. (K.Ş.39) 

3.1.3.4. Kırk Karışması 

Kırk karışması, yeni doğum yapmış kadınların yanlışlıkla ya da bilinçli olarak 

karşılaşması sonucunda oluşur. Kırk karıştıktan sonra çocuk ve annede rahatsızlık görülür. 

Bununla ilgili sahadan topladığımız veriler ise şunlardır; 

Kırkı çıkmamış iki anne ve çocuk karşılaşırsa kırkları birbirine karışır. Çocuklar 

kötürümleşir. (K.Ş.18) 



111 

 

Kırklı kadınlar birbiriyle görüşmezler ama yanlışlıkla karşılaşırlarsa da birbirine 

gıyık verirler. (K.Ş.50) 

Anne ve çocuk yük yığılı hayvanın yanından geçerse de kırkı karışır. Bunun için yük 

hayvanının yanından ve yüklüğün yanından geçmemesi gerekir. (K.Ş.16) 

3.1.3.5. Kırklama 

Anadolu’da kırklama işlemi bebeğin ve annenin kırkıncı günü sağlıklı bir şekilde 

doldurmasından sonra yapılmaktadır. Kırklama uygulaması sadece Anadolu’da değil diğer 

Türk toplumlarında da yapılmaktadır. Uygur Türkleri, kırkıncı gün yapılan uygulamaları 

“kırık suyi” olarak adlandırmaktadır(Eroğlu, 2017;272). Yörede kırklama şu şekilde 

yapılmaktadır; 

Üç ve yedi kırkı su ile “kırk kırk kırk” dökülüyordu. Bu kırkta ise böyle yapılmaz. 

Çünkü bu en önemli kırk kırkıdır. Bu kırkında şunlar yapılır: “geceden kalkacaksın yanına da 

kırklama yapan kadın alacaksın ama kimseye görünmemen lazım. Çocuğun höllük bezini 

derenin üst yanından suya koyacaksın, derenin alt tarafından da geri gelip tutacaksın. 

Derenin içinden kırk taş alacaksın, bir daha arkana asla bakmadan dereden uzaklaşacaksın, 

yoksa albastı seni görürse kırklama yaptığını bilir sana musallat olur. Daha sonra kırk 

kapıdan kırk kırık toplayacaksın. Bunlara dereden aldığın suyu kaynatacaksın içine de teker 

teker kırk tane taşı atacaksın. Atarken de “kırkı pişirdim çocuğu düşürdüm” diyeceksin üç 

kere. Daha sonra bu su ile çocuğu ve bezleri yıkayacaksın. Bunu yapınca çocuğa hastalık 

bulaşmaz. (K.Ş.15) 

3.1.3.6. Ad Verme 

Türk kültüründe ad verme çok önem arz eden bir durumdur. Dede Korkut’da da 

gördüğümüz üzere Boğaç Han, kahramanlık yaptıktan sonra ad almaktadır. 

Geleneksel toplumda yeni doğan bir çocuğa ad konması genellikle dinsel nitelikli bir 

törenle olur(Örnek, 1995; 149). 

Antropologlar, ad vermenin veya genel olarak adlandırmanın ilkel insanlarda bilinmeyeni tanımlama ve 

aitlik anlamına geldiğini ortaya koymuşlardır. Lucien Levy-Brulh, P Van Wing’den “Yeni doğmuş bir 

bebek nuana (insan olma durumu) yani bir çocuk değildir. Tam bir nuana olabilmesi için bir isme sahip 

olması gerekmektedir” cümlesini aktararak bebeğin çocuk olabilmesi için bir ad alabilmesi gerektiğini 

ortaya koyar. Ad vermenin basit bir etiketleme işi olmadığını, ismin kişinin temel bileşkelerinden biri 

olduğunu ve ona bireysellik kazandırdığını belirtir(Karadavut, 2013:277). 

Ad, insanın toplumsal ve bireysel kişiliğinin yanısıra büyüsel ve gizemsel gücünü de 



112 

 

belirten bir simgedir. Onun için, yeni doğan bir çocuğa gelişigüzel ad konulamaz; adın 

taşıdığı, karşıladığı ya da içerdiği anlamın çocuğun karakterini, kişiliğini, geleceğini, toplum 

içindeki yerini ve başarısını damgalayacak, biçimlendirecek simgesel bir öz taşımasına da 

özen gösterilir(Örnek, 1995; 148). Nurhak’ta “ad verme” dede veya toplumda sevilen sayılan 

bir kişi tarafından yapılmaktadır. Kaynak kişilerin verdiği bilgiler şunlardır; 

Eskiden çocuğa adı dede koyardı. Köyün dedesini ya da ilerigelen bilgili yaşlı bir 

adamı çağırırlardı. Dede, bebeği kucağına alır kulağına eğilip; “Yaşın uzun ola, oğlun ile 

ordu kızın ile oba olasın, adın da olsun derdi. (K.Ş.39) 

Eskiden kadın veya kadının akrabalarının rüyasına ocaklardan ya da ermişlerden biri 

girip “olacak çocuğunun adını benim adımı koy” derse karşı gelinmez ocağın ismi konurdu. 

Benim rüyama Elif Ana girdi kızımın ismini Elif koydum. Kaynanamın rüyasına da Ali Baba 

girmiş kocamın ismini onun için Ali koymuş. (K.Ş.15) 

Bizim burada Hz. Ali’nin ismini koyarlar, oniki imamların, Hasan’ın, Hüseyin’in 

ismini koyarlar. Ama Osman, Ömer ismi koymazlar. Koyanı da kınarlar. (K.Ş.04) 

Bizim burada yaşamayan ana baba isnini de koyarlar. Oğlumun ismini rahmetli 

kayınbabamın ismini koydum. (K. Ş.18) 

Eskiden bir kadının çocuğu daha önce vefat etmişse sonra olan çocuğa yaşasın diye 

Yaşar, Durdu, Durmuş, Hakverdi, Hüdaverdi ismi verilirdi. (K.Ş.11) 

3.1.3.7. Köstek Kesme 

Araştırma alanında, köstek kesme terimi yerine “duşak kesme ve dalak kesme” 

kavramları kullanılmıştır. Bu işlem yürüyemeyen çocukların yürümesini sağlamak için 

yapılan büyüsel bir ritüeldir. 

Eğer bir çocuk birkaç yaşına gelmiş ve hala yürümüyor ya da yürürken düşüyorsa 

çocuğun duşak olduğunu söylerler ve bu duşağın kesilmesi gerekir. Çocuğun eline bir 

bazlama yağlanıp verilir ve biri bir tokat atarak elinden alıp kaçar. Böylece çocuğun duşağı 

kesilmiş olur. Eğer bebek geç yürümeye başlanmış ve dermansızsa “dalak” hastalığına 

yakalandığı düşünülür. Dayısı dalak keser. Dayısı çayıra bebepin ayağının ölçüsü tuz döker 

ve çevresini çizer. Bu tuzun çevresindeki çayırları çizer ve bebeğe bir tokat atar. Böylece 

dalak kesilmiş olur. (K.Ş.46) 

3.1.3.8. Saç Kesme ve Tırnak Kesme 

Araştırma bölgesinde, yeni doğmuş bebeğin saçını üç yaşından önce kesmek ve 

tırnağının da bir yaşından önce kesmek uğursuzluk sayılmaktadır. Çocuğun vefat edeceğine  

ya da hastalanacağına inanılmaktadır. Kaynak kişilerimizden aldığımız bilgiler şu şekildedir; 



113 

 

Bebeğin saçı üç yaşına kadar kesilmez eğer bebek adakla dünyaya gelmişse yedi 

yaşına kadar kesilmez. Bebeğin saçını dayısı keser. Kestikten sonra da ağırlığınca para 

dağıtılır fakire fukaraya. Benim oğlumun saçını dayısı kesmişti, sırtına bir kazak aldı. İlla 

para olmak zorunda değil hediye de olur. O bebek erkekse saçını kesen dayısından “gıç 

hıstası” alır. Gıç hıstası, dayısının kızıyla evlemek demek, yani dayısından kız almaya gıç 

hıstası denir. (K.Ş.15) 

Bebeğin tırnağı da bir yaşına kadar kesilmez. Tırnak bir yaşından önce kesilirse hırsız 

olacağına ya da huysuz ve ömrünün kısa olacağına inanılır. Tırnak yere atılmaz beze sarılıp 

bir yere gömülür. Eğer çocuğun tırnağı ayakaltında dolaşırsa çocuk kötürüm olur. Eğer saçı 

kesilen çocuk kızsa saçı gelin çangalına dikilirdi. Sağlıklı sıhatlı büyüsün diye. (K.Ş.18) 

3.1.3.9. Diş Buğdayı/ Diş Hediği 

Çocuğun biyolojik gelişiminin belirtilerinden biri olan diş çıkarma, halkımızca 

genelllikle bir törenle kutlanır. Bu törenin temelinde değişik görüşler yatmaktadır. Bu görüşler 

içerisinde çocuğun beslenmesiyle ilgili olanlar dikkati çekmektedir. Yiyeceğin ezilmesinde, 

parçalanmasında ve öğütülmesinde birinci dereceden rolü olan dişin ortaya çıkışı nedeniyle 

düzenlenen bu tören-eğlencede yiyeceği kutsama, çocuğun rızkını artırma, bereketi çoğaltma 

gibi dileklerin yanı sıra çocuğun dişinin sağlam olması isteği de yer almaktadır(Örnek, 1995; 

162). 

Araştırma bölgesinde çocuğun çıkan ilk dişi için diş hediği kaynatırlar. Diş hediğini 

genellikle kadınlar toplanır birbirlerine yardım ederek yaparlar. Hedik piştikten sonra çocuğun 

annesi kapı kapı gezerek hediği dağıtır. Alan kişiler hedik kaselerini boş göndermezler. İçine 

gönlünden koptuğu kadar para bırakırlar. 

3.1.3.10. Sünnet 

3.1.3.10.1. Sünnet Yaşı 

Nurhak’da sünnet çok önemli bir dini geçiş ritüelidir. Araştırma sahasında sünnet 

yapımı için her hangi bir yaş sınırının olmamasıyla beraber üç ile on yaş arasında sünnet 

yapılabilmektedir. Yöre halkı sünnet çocuğunun yarasının erken sağalması için sünneti üç 

yaşında yapmanın daha iyi olacağını belirtmiştir. Yöredeki maddi durumu iyi olmayan kişiler, 

çocuklarını daha geç sünnet yaptırdığını aktarmış, bazen ise zenginler kendi çocuklarını 

sünnet yaptırırken, fakir fukara kişilerin de çocuklarının sünnetini yaptırdığınısöylemişlerdir. 

Bizim burada sünnet çocuk üç yaşına girince yapılır. Erken yapılırsa yarası daha 

çabuk kavuşur derler. Ama on yaşına kadar da mühlet var. Fakır fukara olan geç yapar. 



114 

 

Köyde kimsesiz ya da fakir olan kişilerin çocuklarını köylüler yaptırır. Eğer zengince biri 

kendi oğlunun sünnetini yaptırırsa fukara birinin çocuğunu da yanına alıp yaptırır. Eğer 

zengin biri parası olduğu halde çocuğunun sünnetini geç yaptırırsa o dışlanır. (K.Ş.46) 

3.1.3.10.2. Sünnet Hazırlığı 

Nurhak’ın geçim kaynağı hayvancılık ve tarım olmasından ötürü yöre halkı sünnet 

hazırlıklarına başlamak için, işlerinin bitmesini ve ürünlerin satımıyla birlikte maddi refaha 

erişmeyi beklemekte bu durumdan ötürü sünnet töreninin yapılması yazın sonu, sonbaharın 

başına tekabül etmektedir. Kaynak kişilerin sünnet hazırlığıyla ilgili aktardığı bilgiler 

şunlardır; 

Genelde sünnet yazın çıkımına doğru yapılır. Çünkü herkes ekinini ekmiş, harmanını 

kaldırmış, eli bollaşmıştır. Sünnet için öncelikle bir kirve seçerler. Kirvelik bizde çok 

önemlidir. Sünnet çocuğunun babasının müsahipi de kirve olabilir. Kişi çok sevdiği birini 

kirve seçer. Kirvelikten sonra artık dünya ahiret kardeş olur. Kirveler birbirine kız verip 

alamaz. Hatta torunları bile birbiriyle evlenemez. Sünnetten önce kirvenin kapısına bir 

küçükbaş hayvan bağlağlanır. Kirve de bunun karşılı olarak sünnet giderlerini üstlenir. 

Eskiden akraba kadınlar toplaşır yemekler yapar bir gün önceden. Keşkek, sulu, pilav 

olmazsa olmaz yemekleridir. Günümüzde ise lahmacun yapıp dağıtırlar. Kadınlar yemek 

yapmadan önce kirve bir inek ya da koyun getirir. Bunu kesip yemek yapmaya başlarlar. 

Kanını da sünnet çocuğunun alnına sürerler. Eğer sünnet yaptıran kişinin bağı bahçesi varsa 

meyvesini oradan tedarik eder. Ayranını hayvanlarından eder. Yoksa da kirve ve komşular 

arasında ayarlar. Birgün önceden kirvenin eşi sünnet yatağını hazırlar. Sünnet çocuğuna da 

bir kat elbise alır ya da diker. Sünnet günü gelince o elbiseyi giydirir. Bir gün önceden zengin 

olanlar okuntu dağıtır, kime ne verdiğini de deftere not ederler. Fakırlar da kapı kapı dolaşıp 

sünnetimiz var diye haber verirler. (K.Ş.39) 

3.1.3.10.3. Sünnet Töreni 

Nurhak’ta sünnet düğününün enstürmanı davul ve zurnadır. Sünnet düğünü olduğu  

gün davul ve zurna sünnet olacak çocuğun evinin önünde çalar. Davul sesini duyanlar gelir. O 

gün kirve boynuna sarı şal atılır, bunun amacı kirveyi diğer misafirlerden ayırtmak içindir. 

Eskiden evlerde çok fazla oda olmadığı için sünnet çocuğunun yatağı misafirlerin ağırlandığı 

odaya hazırlanırdı. Kirve çocuğun korkusu gidermek için sünnet çocuğunu alıp gezdirmeye 

çıkarır. Sünnet vakti geldiğinde ise, çocuğun üzerine annesinin eteğini giydirip, yatağına 

yatırırlar. Nurhak’ta sünnet yapan kişilere “sünnetçi ya da bilirkişi” denir. Sünnetçi sünneti 

yapmadan önce içinden dua okur ve “Ya Hak, Ya Muhammed, Ya Ali” der. Sünnet işlemi 



115 

 

tamamlandıktan sonra ise sünnete gelen misafirlere yemek ikram edilir. Yemek yendikten 

sonra ise davul zurna eşliğinde halay çekilir, oyunlar oynanır. Sünnet sonunda ise gelen 

misafirler sünnet çocuğuna yanında getirdikleri hediyeleri verirler, isteyenler ise para veya 

altın takar. 

3.2. Evlilik 

İnsan hayatındaki geçiş dönemlerinden ikincisi olan evlenme, insanlığın varlığından 

günümüze kadar süre gelen toplumsal bir durumdur. Evlilik aracılığıyla gelin ve güvey için 

yeni bir hayat başlamaktadır. Yeni hayatın etkisiyle, yeni tecrübeler edinmektedirler. İlişkileri 

toplum nezdinde kabul görmektedir. Evlilik, sadece iki insanı etkileyen bir durum değildir. 

Kız alıp-verme, hısımlık bağını oluşturmakta ve farklı iki ailenin dayanışmasını 

sağlamaktadır. 

Evlilik töreninin asıl amacı evlenmiş kadının doğuracağı çocukların babasını önceden 

bilmek, çocuğun bakımını tüzel bir güvenceye bağlamaktır. Öyleyse evlilik, doğuma izin 

veren bir geçiştir (Altun, 2004: 89). 

Nurhak halkının nazarında boşanmak kabul edilemeyen bir olaydır.  Yörede 

boşanmaya şiddetle karşı çıkılmış, hatta haksız yere eşini boşayan kişiler cemevinde dara 

çekilerek düşkün ilan edilmiştir. Kaynak kişiler; “namus lekesi olmadığı sürece başka bir 

sebeple eş boşamak düşkünlük sebebidir”demişlerdir. 

3.2.1. Evlenme Biçimleri 

Sedat Veyis Örnek, Anadolu’da evlenme biçimlerinin, “görücü usulü, berder, beşik 

kertme, otura kalma, kız kaçırma, taygeldi,” olduğunu belirtmiştir(1995:185-188). Nurhak’da 

ise kaynak kişilerin verdiği bilgiler, “kız kaçırma ve görücü usulünün” diğer evlenme türlerine 

göre çok daha fazla görüldüğü göstermektedir. Kaynak kişilerin evlenme biçimleriyle ilgili 

verdiği bilgiler şunlardır; 

Bizim Nurhak’ta eskiden kız kaçırarak evlenme yaygınmış. Dedem, ebemi 

sırtladığıynan kaçırmış. Ebemin gönlü var mı yok mu sormamış bile. Babam da anamı sırtına 

alıp kaçırmış. Anam koyunlara bakmaya gidiyormuş. Babam önüne çıkmış sırtına aldığıynan 

kaçmış. Anamın yaşı da çok küçükmüş. (K.Ş.21) 

Kız kendi rızasıyla da kocaya kaçardı. Anası babası kızı vermiyorsa kız da elini başına 

edip kaçardı. (K.Ş.15) 

Eskiden görüşme tanışma yoktu. Baba-ana kimi seçerse ona verirlerdi. Anası kızına 

“kızım şurada ekmek bol, karnın doyar var derse” itiraz edemezlerdi kızlar. (K.Ş.37) 

Biz öksüzdük dayım bizi duttuğuna verdi. Başımıza bir iş gelmeden evlenmemizi istedi. 



116 

 

Biz de sesimizi çıkaramazdık. (K.Ş.11) 

Eskiden evin kadını ölürse evi ocağı yaban ele geçmesin diye kız kardeşini kocasına 

verirlermiş. (K.Ş.20) 

Eskiden kayınınan evlenme de vardı. Eğer adam ölürse karısını kardaşına alırlardı. 

(K. Ş.47) 

Eskiden beşikkertme de vardı. Yaşıt olan iki bebeğin beşiğine bir bıçak ile kertik 

atarlardı. Bunu birbirini seven iki bacılık ya da gardaşlık yapardı ki dostlukları pekişsin diye. 

Eskiden değişik de vardı. İki kızı ve oğlu olan aileler durumu iyi değilse birbirine verip çeyiz 

yapmaktan kurtulurlardı. (K. Ş.15) 

Bizim burada kızı “değişik” yaparak evlendirme vardı. Mesela ben kızımı senin  

oğluna verdim, eğer benim oğlum da senin kızı sevdiyse ben de senin kızını alırım. Buna 

değişik denir. Evel başlık parası vardı, başlık parasından kurtulmak için yapılırdı. Kız 

kaçırarak evlilik de vardı. O zaman herkes gücünün yettiği kızı kaçırarak avrat ediyorlardı. 

Şimdi kimse kimseyi zorla öyle kaçıramaz, gönlüyle kaçarsa ancak öyle olur. Beni zorla 

verdiler. Ben başkasını seviyordum. Yüze de çıkamadım utandım beni de verdiler. Eskiden 

kızların gönlü var mı, yok mu? sormazlardı. Baba ve anne kimi uygun görürse biz ona varırız 

derdik. Eskiden bizde iç güveysi gitmek pek olmazdı ama şimdi o da çıktı. Benim kardaşımın 

oğlu iç güveysi gitti. Kayınbabası, “iki kızım var, bir de oğlum oldu” diyormuş. Eskiden 

beşikkertme de vardı. Eskiden bebeklerin beşiğine bıçağınan kertik atarlardı. Ancak aynı 

günde ve aynı zamanda doğan tadeş olan bebeklerin beşiğine atarlardı. Eskiden adamın eşi 

ölürse avradının bacısını da alma hakkı vardı. Böyü Haydar’ın eşi ölünce baldızını aldı. 

Kocası ölen kadın da kayınbraderine verilirdi. Çok az da olsa aynı anda birden fazla avrat 

alan adam da vardı. Görümüm Arzu, kumanın üstüne vardı ya! (K.Ş.46) 

Eskiden gız gısmının gönlüne bakmazlardı. Eşşek tutmuş gibi kolumuzdan tutup 

verirlerdi. Beni verdiklerinden habarım bile olmadı. Anam benim kocaama ablamı vermek 

istedi. Ablama gücü yetmedi varmam dedi. Anam “böyük kız olmazsa Yeter’i veririm” dedi. 

Ben de “sen var” dedim. Anam başıma alamayı çaldığıynan kafamı yardı. “Heç değilse elinin 

dolusu kaymağını yen, karnın doyar” dedi. Sonra da Çaçça dayımın oraya toplaştılar. Benim 

habarım yok. Oysa beni söz vermişler. Kömbemi yemek için toplaşmışlar. Gırbız geldi 

yanıma. “Bugün bizim kirveyi sattılar” dedi. Ben de eşşeklen goz getiriyodum. Eşşeği eve 

sürdüm hışımla. Ben haymanın ardından dayımgile kaçıp gittim. Oysa kömbeyi orada 

yemişler. Herkes dağılmış. Kayınbabam elini öpmem için beni gözlüyo. Bir diken ardıcının 

arkasına saklandım. Kayınbabam giidince ağlayarak gelip haymanın içine oturdum. K.Ş.39 

Eskiden oğlan için de durum kızınkı gibiydi. Şunu seviyom diyemezdi. Baba ana kimi 



117 

 

uygun görürse onu alırlardı. Birgün Halil koca anlattı, “Halıl koca sabah kalkmış evde bir 

avrat oturuyor. “Ana bu kız kim” demiş. Anası da “oğlum o kızı sana baban aldı” demiş. 

(K.Ş.48) 

3.2.2. Evlilik Yaşı 

Nurak’ta kaynak kişiler, eski zamanda kız çocuklarının 14-15 yaşlarında 

evlendirildiğini söylemişlerdir. Ancak günümüzde ise evlilik yaşının eğitim sebebiyle artış 

gösterdiği gözlenmektedir. Günümüzde Nurhak merkezde okuma-yazma oranının yüksek 

olmasından dolayı kızlarda evlilik yaşı 23 ila 28 arasında değişmekte, erkeklerde ise 28 ila 35 

arasında olduğu gözlemlenmiştir. Nurhak’ın köylerinde ise evlilik yaşının daha düşük olduğu 

belirlenmiştir. Evlilik yaşı ile ilgili kaynak kişilerin aktardığı bilgiler ise şu şekildedir; 

Beni halamın oğluna 14 yaşında verdiler. Anam yoktu, analığım verdi. Ben  

evlendikten iki sene sonra üstüm oldu. Kocam benden dört yaş büyüktü. İlk zamanlar kocayı 

yanıma yaklaştırmadım. Yanından kaçar kaçar giderdim. Zorla tutup getirirlerdi çok 

korkardım. Üstüm olunca çok korktum. Analığım ırılaçça bana bir şey anlatmamıştı ki bilem. 

Altımdan şorul şorul kan geliyordu. Korktum bağırdım. Kaynanam geldi. “kız ağlama üstün 

olmuş” al şu çapıtı da dutun” dedi. (K.Ş.48) 

Eskiden bizi on beş, on altı yaşında verirlerdi. Şimdiki kızlar okulu bahane edip 

evlenmiyor. Herkes bizim gibi zaza mı kızım? Sıkıntı çekmiyorlar.(K.Ş.49) 

3.2.3. Evlilik Aşamaları 

3.2.3.1. Eş Seçimi 

Nurhak’ta evlenecek olan gençlerin belli başlı bir takım özellikleri barındırması 

gerekmektedir. Kaynak kişilerin verdiği bilgilere göre evlenecek olan kızın; “becerikli, akıllı, 

sorumluluk taşıyabilen, güzel, sağlıklı ve alevi olması gerekmektedir. Erkeğin ise “askerliğini 

yapmış, güçlü ve kuvvetli, sağlıklı ve yine alevi olması gerektiğini”  söylemişlerdir.  

Nurhak’ta kaynak kişilerin verdiği diğer bilgiler ise şunlardır; 

Oğlan tarafı alacağı kızı loğduna oturdurdu, kızın ayağı yere basarsaa alırdı. Kıza 

kilimin üzerinde bardak yıkatırlardı, eğer kilime su dökmeden yıkarsa oğluna isterlerdi. K. 

Ş.47 

Kızın önüne oklava atarlardı eğer o oklavayı alıp bir kenara koyarsa kızı istemeye 

giderlerdi. K. Ş.15 

Kızın beceriğine bakarlar, ahlakına, oturup kalkmasına, ağır başlılığına bakarlardı. 

Bizim burada “kızı akşam düğünde değil, sabah evinde gör” derler. Sabahın köründe kız 

evine bakmaya giderler, eğer kız uyanıp evini topluyorsa düğürçü gönderirler yok uyuyorsa 



118 

 

konuyu açmadan geri giderler. (K.Ş.18) 

Alacakları gelin kızı oğluna almadan önce hizmetine, ağırlığına, temizliğine 

bakarlardı. Benim kayınbabam ekmek yapışıma imremiş. “Filan yerde bir kız var, çok güzel 

ekmek yapıyor. Onu oğluma alacam” demiş. (K.Ş.46) 

Kızın alevi olması da önemli. Sonuçta çocukları ana büyütür. Senin baban sünni bir 

kıza vurulmuştu ebengil almadı. İstedik de vermedi dediler. Halbuki istemeye hiç 

gitmemişlerdi. Oğlanın da alevi olması gerek bizde. Sünni biri bizim komşunun kızını istedi de 

adam vermedi. Bu bıçak bu demiri yonmaz dedi babası. (K.Ş.26) 

Sünniye kız verilmez ve kız alınmaz. Lütfi abinin kızı sünniye kaçtıydı düşkün ettiler. 

Beş yıl onları ceme almadılar. Lütfü abi ve karısı ağlaya ağlaya geri evine gitti. Ben 

arkalarından baktım, yüreğim dayanmadı konuşmak istedim ama beni de düşkün ederler diye 

korktum. Sadece arkalarından bakıp sessiz sessiz ağladım. (K.Ş.10) 

Onların kızları bize gelince rahat ediyorda bizimkisi onlara gidince rahat etmiyor. 

Onlar kızlarımızın giyimine kuşamına, namazına orucuna karışıyor. Biz onların 

çuluna çapıtına karışmıyoruz. Bunun için kız vermek, kolay kolay kız da almak ama oğlumuz 

alıp getirirse dışarı atacak değiliz. Alıp hanım ediyoruz. (K. Ş.50) 

Erkek de güçlü kuvvetli olması, evine bağlı olması, askerliğini yapmış olması, çalışkan 

olması gerekir. Haylaz adama kızımızı değil kapımızın itini bile vermek. (K.Ş.16) 

3.2.3.2. Evlenme İsteği Belirtme 

Nurhak’ta geçmiş zamanlarda; evlenmek isteyen gençler, evlenme isteklerini etik 

kaygılardan dolayı açık bir şekilde söyleyemezler. Bu sebeple, aile büyüklerine evlenme 

isteğini aktarabilmek için bir takım ritüeller yaparlar. Erkekler, pilava kaşık diker, babasının 

ayakkabısını ters çevirir, babasının ayakkabısının içine çivi koyar, büyüklerine karşı agrasif 

davranışlar sergiler, babasına “baba, ben artık gece yatarken üşüyorum” der. Kızlar ise bu 

konuda erkekler kadar rahat değildir. Genellikle ailesinin istediği koca adayını kabul eder. 

Günümüzde ise gençler kendi istedikleri kişiyle rahatça görüşürler ve ailelerine 

evlenme isteğini açık sözlülükle bildirirler. 

3.2.3.3. Düğürçü Getme/Kız Bakma/Kız Görme 

Evlilik yaşına gelmiş, evlilik için gerekli şartları sağlamış erkeğin annesi kız bakmaya 

gider. Bu duruma yörede “kız bakma, kız görme, düğürçü gitme” denir. Araştırma bölgesinde 

akraba evlilikler çok fazla görülmektedir. Kaynak kişiler, “bizim kepeğimiz, bizim köpeğimize 

yeter” diyerek yabancı sülale ya da köye kız verme durumuna sıcak bakmadıklarını 

belirtmişlerdir. Kayanak kişilerin verdiği bilgiler şunlardır; 



119 

 

Oğlan tarafı ilk önce kız evine çıtlatırlar. Daha sonra da oğlanın anası, büyük bacısı 

varsa bacısı, kirvesinin karısı, kirvesi, oğlanın anası, müsahibi ve müsahipin eşi kızı istemeye 

gider. Oğlanın babası, “Allah’ın emri peygamberin kavliynen, pir şefaatiynen kızını 

oğlumuza istemeye geldik” der. Kız tarafı ilk istemede vermez. Nede olsa kız evi naz evi. Kızın 

babası “çangalda kokmuş etimiz yok! Biz hele bir düşünek, böyüklerimize danışak” der. 

Oğlan tarafı kalkar gider. Bu arada kız tarafı oğlanı ve ailesini araştırır. İt mi kurt mu? Bir 

zaman geçince toplaşıp gene gelirler. Bu kez sadece oğlan ailesi gelmez. Oğlan tarafı, kızın 

babasının sevdiği kişileri de devreye sokar. Onlar da kız babasıynan konuşur. Eğer kızını 

vermek isterlerse verirler. Vermek istemezlerse “gardaş bu demir bu bıçağı yülümez. Git 

hayırlı kısmetini başka kapıda ara” der. Gönülleri de olursa verirler. (K.Ş.50) 

İyi kız akşam düğünde değil, sabah evinde belli olur derler. Sabah birseyi bahame 

ederek bakmaya giderler. Eğer kız kalkıp işini gücünü yapıyorsa o kıza düğürçü salarlar. 

Kapıyı uykulu gözlerle açmışsa hiçbir şey söylemeden dönerler. (K.Ş.46) 

Düğürçü gelip istediklerinde hemencecik konuya girmezler önce hal hatır sorarlar. 

Daha sonra isterler. Kız tarafı hemencecik kızını vermez. Biraz ağırdan alıp oğlan tarafını 

bıktırırlar. Eğer kızın gönlü yoksa kız oğlanın altından minderi çeker. Oğlan anlar bir daha 

düğürçü göndermez. (K.Ş.13) 

Bizim zamanımızda düğürçü gelirdi bizim habarımız bile olmazdı. Verdikten sonra 

söylerlerdi. İstemeye damat asla gelmezdi. Damadı gerdek gecesine kadar görmezdik bile. 

Ama uyanık olanlar çeşme başına filan nişanlısını görmeye gelirdi. (K.Ş.39) 

Kız isterken, “Allah’ın emriynen peygamberin kavliynen hısımlık umuyoruz” derlerdi. 

Eğer kız sahibinin veresi olursa “hayırlısıysa olsun” derdi. Eğer veresi yoksa “bu kömür bu 

demiri yülemez. Gidin hayırlı kısmatınızı başka kapıda arayın” derlerdi.(K.Ş.46) 

3.2.3.4. Söz Kesmek 

Nurhak’ta söz kesmeye, “kömbe yemek, şiirinlik yapmak, şirinlik yemek, ad koymak” 

denmektedir. Söz kesmek, kız istemeden sonra gerçekleştirilir. Dünür olmaya karar vermiş 

olan aileler, kızın ve erkeğin durumunu içinde yaşadıkları topluma duyurmak için yapar. Söz 

kesmenin bir diğer amacı ise başlık, takı, çeyizlik eşya ve nişanı ilgilendiren kararların 

alınmasıdır. Araştırma alanında kaynak kişilerin verdiği bilgiler şunlardır; 

Bizim orada söz kesmeye şirinlik denirdi. Şirinlikte takı takılmaz sadece bir söz yüzüğü 

takılır. Söz yüzüğünü başıbozulan akraba asla takamaz. Yoksa evlenen çiftin de başı bozulur. 

Şirinlikte içecek olarak üzüm şerbeti olurdu. Yemek olarak da keşkah ve kömbe olurdu. Daha 

sonra şerbetin yerini helva aldı şimdilerde baklava dağıtıyorlar.(K.Ş.46) 



120 

 

Söz kesmede başlık belirlenirdi. Oğlan tarafı, “emriniz neyse o kadar altın getirelim” 

derdi. Kız tarafı ne isterse oğlan tarafı o altınları getirip kızın anasına verirdi. Kızın anası, 

isterse o başlığı yerdi isterse de çeyizi yapardı. (K.Ş.51) 

Bizim zamanımızda kömbe yemek denirdi. Çalgı olmazdı. Böyükler kız evinde toplaşır 

yemek yerdi ama yemeğin masraflarını oğlan tarafı öderdi. Keşkah yaparlardı, kömbe 

yaparlardı, üzüm şerbeti verirlerdi. Benim kocam bir koç getirdi. Onu kesip yemek yaptık. 

Bunda takı olmazdı sadece söz yüzü takarlardı. Emme başlık konuşulurdu. Böyükler 

konuşurdu. Damat kömbede olmazdı kendi haymasında beklerdi. Hayvanlarıyla  uğraşırdı 

ama düğünden önce kızı görmezdi. Sonra gelin kız böyüklerin elini öperdi. Bir de oğlan tarafı 

kız tarafına elbise hediye gönderirdi. Durumu eyi ise bol bo lhediye alırdı. (K.Ş.16) 

İlk zaman kömbe demişler kömbe dağıtmışlar, daha sonraları şirinlik demişler helva 

dağıtmışlar, şimdi söz diyolar baklava dağıtıyolar. (K.Ş.18) 

Şirinlikte yemek yaparlar. Oğlan tarafının kadınları kız tarafına gelip yemek eder. 

Oğlanları da kız tarafına eşşek yüküyle odun yıkar. Köyden yardıma gelen komşularda olur. 

Helva yoğurt, ayran dağıtırlar. Benim kocam bir fakirdi ama helvayı o kadar çok almıştı ki 

bir buçuk teneke bizde, bir buçuk teneke oğlan evinde kaldı. Oğlan bir hafta sonra kıza ve 

ailesine hediye getirir. (K.Ş.15) 

3.2.3.5. Kalın Kesme/Başlık Parası: 

Nurhak’ta başlık parasına “kalın kesmek” denmektedir. Kalın, kızın güzelliği, 

becerikli oluşu, sağlıklı oluşu, ahlakı ve ailesinin maddi refahı göz önünde bulundurularak 

belirlenmektedir. Araştırma alanında başlık ile ilgili bilgiler şunlardır; 

Eskiden şirinlik yendikten sonra büyükler oturur kalın keserlerdi. Bizde kalin kızın 

fiyatı değil, damat tarafından alınan parayla kıza çeyiz yaparlar. Tabi paradan artan olursa 

kızın anası kendi kesesine atar. (K.Ş.15) 

Eskiden bir analık varmış. Üvey kızını everirken oğlan tarafından eyce kalın almış. Kız 

da görkemceymiş. Ama o parayla kıza çeyiz yapmamış. Kıza iki üç demir tabak vermiş. 

Sandığını da boş göndermiş. Kalını da cebine atmış. Köyün anası, bunu duyunca avradı 

çağırmış. Cem’de herkesin içinde sorguya çekmiş. Kızın hakkını alıp kıza vermiş. Avrat da 

utancından yere girmiş. Geçici düşkün etmişler. (K.Ş.39) 

Kalın, kızın beceriğine, sağlığına güzelliğine ve bir de büyüklerin isteğine göre kesilir. 

Zengin kızını zengin ister. Davul bile dengi dengine diye büyüklerimiz boşa dememiş. Bunun 

için onun kalını çok olur. Fakir kızı da ne kadar güzel olursa olsun, ne kadar becerikli olursa 

olsun onu da fakir aldığı için onun kalını az olur. (K.Ş.44) 



121 

 

Eskiden söz kesmede başlık belirlenirdi. Oğlan tarafı, “emriniz neyse o kadar gazi 

getirelim” derdi. Kız tarafı ne isterse oğlan tarafı o gazileri alıp kızın anasının eline verirdi. 

Kızın anası isterse o başlığı yerdi, isterse de kızın çeyizini yapardı. Bizim burada başlık 

parasına “kalın kesme” deniyor. Eskiden başlık parası olarak “gazi” getirirlerdi. Ben on altı 

gaziye geldim. Gün geçtikçe başlık parası artardı. Başlık parası verildikten sonra gücü yeten 

düğünü yapat, gücü yetmeyen de birkaç yıl beklerdi. Ben iki yıl bekledim. Sonra damat 

tarafından gelin tarafı gardaş yolu ve anaketeni isterdi. En büyük erkek kardeşe iki altın 

verirlerdi, anaya da bir urupluk verirlerdi. Şimdi gardaş yolu yok ama anaketeni hala 

kültürümüzde devam ediyor. Kız tarafı da kayınbaba ve kayınanaya hediye alırdı. (K.Ş.15) 

3.2.3.6. Nişan 

Nişan, düğünden önce gelin ve güveyin birbirlerini tanıması için yapılmaktadır. Amaç; 

toplum nezdinde ilişkilerini kabullendirmek ve görüştüklerinde laf söz olmamasıdır. Kaynak 

şahıslar nişan törenini şöyle aktarmışlardır; 

Durumu yeten nişanı çalgılı yapar. Durumu yetmeyen aile arasında yapar.  Eskiden 

çalgı olarak davul zurna olurdu. Gelin evinin önünde çalarlardı. Kız tarafı yemek yapar 

oğlan tarafını ağırlar. Oğlanın anası gelinine altın takar. Takı takmak isteyen takı takar. 

(K.Ş.11) 

Nişanda, nişan yüzüğü takılırdı. Nişan yüzüğünü damadın babasının müsahipi ya da 

kirvesi takardı. İlk başta “sındı kayıp, sındı kesmiyor” diyerek damat vekilinden bahşiş 

alırlardı. Eskiden damat gerdeğe kadar görünmezdi onu birisi temsil ederdi. Çalgı çalınırdı. 

Sesi güzel olanlar türkü çağırırdı, kadınlar birbirinin belinden tutup hoplayarak oynarlardı. 

İki bayram arasında düğün ve nişan yapılmazdı. Ayıp ve günah derlerdi. Eğer birisinin 

cenazesi varsa, cenaze sahibinin yanına gidip ırazılık alırlardı. Eğer cenaze sahibi ırazı 

olursa nişan düğün yapılırdı. Nişandan vazcayma olursa, hangi taraf caydıysa altınlar diğer 

tarafta kalırdı. (K.Ş.51) 

Nişanda oğlan tarafı kız tarafına başlık parası verir ki artık kızın çeyizini hazırlasınlar 

diye. Bizim burada kalın kesme denir. Bana beş gazi kalın kesmişlerdi. Kızın anası isterse 

onunla çeyiz yapar isterse de kendi alır. Kardaşyolu ve anaketeni de getirirler. Kardaş yolu 

bir altın, anaketeni de bir bilezik ya da küpe olur. Kızın gelin sandığını da oğlanın kardeşleri 

getirip bırakır. Sandığın içinde kıza fisdanlık, anasına şalvarlık babası ve kardaşlarına da 

miltan koyarlar. Nişan olduktan sonra kız başına yazma bağlar. Çünkü o artık vergilidir. Laf 

söz olmasın diye.(K.Ş.16) 

Nişanlanmış kıza vergili ve başı bağlı denir. (K.Ş.41) 



122 

 

3.2.3.7. Çeyiz Hazırlıkları 

Nurhak’ta düğün adetlerinden biri de çeyizdir. Çeyiz, gelinin ve damadın müşterek 

kuracakları hayat için hazırladıkları maddi varlıklardır. Kaynak kişilerin verdiği bilgiler 

şunlardır; 

Kız tarafı, oğlan tarafının nişanda getirdiği sandığın içini doldurmaya çalışır. Sandık 

hafif olursa kız tarafıyla alay ederler bunun için sandık ağır olmalı. Sandığın içine bal ve 

pekmez koyarlarki gelinin dili tatlı olsun diye. (K.Ş.16) 

Çeyiz olarak kıl çadır, yayma, demir tabak gacak, yün yatak çul çapıt verirlerdi 

eskiden. Oğlan tarafı da yatak verirdi. Evi varsa evine alırdı birşeyler emme eskiden ilk önce 

gelin kaıybabasının yanına gelirdi. İki üç yıl yaşar sonra kendi evine geçerdi. (K.Ş.11) 

3.2.3.8. Okuntu 

Nurhak’ta misafirleri düğüne davet etmek için miltan, çay, sigara, patik dağıtılır. 

Bunlara yörede okuntu denir. Damat tarafının okuntusunu damatın kirvesi, müshaibi veya 

akrabalarından biri, gelin tarafının okuntusunu ise gelinin akrabaları dağıtır. Okuntu dağıtan 

kişilere “okuntucu” denir. Okuntu dağıtan kişi kirve ve ya müsahip değilse kuçuk bir miktar 

para verilir. Okuntu dağıtıldıktan sonra ise kimin okuntu olarak ne aldığı deftere yazılır. 

Bunun amacı okuntuyu alan kişinin ne takacağını belirlemek içindir. Kız tarafının dağıttığı 

okuntunun karşılığı olarak, kız tarafına dürü getirilir. Dürü, kilim, halı, küçük ev eşyası, vb. 

hediyelerden oluşur. Damat tarafının okuntusunun karşılığı olarak ise düğünde geline ve 

damada para takılır. 

3.2.3.9. Gelin ve Güvey Elbisesi ve Tozak düzme 

Nurhak’ta gelinin başlığına “tozak veya kepez” denmektedir. Kadınlar, evlenecek olan 

kızın evine toplanarak gelinin kepezini dizerler. Kepez, tavuk teleklerinin boyanarak keçeye 

dikilmesiyle elde edilen ve sadece düğünde giyilen gelin başlığıdır. Teleklerin boyanması 

işlemini yaşlı kadınlar yapmaktadır. Dikme işlemini ise genç kadınlar yapar. Başlığın üzerine 

çeşitli süs eşyaları da dikilir. Bunlar; it boncuğu, altın, gümüş, nazar boncuğu vs. olmaktadır. 

Altın ve gümüş zengin ailelerinin kızlarının başlığında olur. Yani gelinin başlığının 

üzerindeki taşlar, gelinin ailesinin ve gelin gittiği evin maddi refah seviyesini göstermektedir. 

Eskiden yaşlı karılar iplerini boyadıktan sonra ip boyalarını torunların duvak kepezi 

için saklarlardı. Kız gelin olacağı zaman o boyaları çıkarırdı. Düğünden birkaç gün önce 

gelinin bacıları ve bacılıkları gelir tavuk teleklerini ip boyasıyla boyar gelinin tozağını 

yaparlardı. Bunu yaparken sesi güzel olanlar türkü çığırırdı. Kepez düzme işi bitince gelinin 

çeyizine bakarlar eksik varsa eksiklerini tedarik ederlerdi. (K.Ş.11) 



123 

 

Eskiden başlık yaparlardı. Başlık tavuk teleğinden olur. Üzerine de boncuk, altın 

konulurdu. Benim babam başlığımın üzerine bir tane altın diktirecekti. Analığım, “ağa kızı mı 

ki altın dikek” dedi. (K.Ş.33) 

Gelinin elbisesini sırmalı “gutnu” bezinden dikerlerdi. (sarı renkteki tüllere halk 

arasında sırma deniyor.) geline duvak olarak da başına herdem atarlardı, üzerine işlemeli 

kefiye sararlardı. Beline de yeşil renkte kuşak sararlardı. Ona hak kuşağı, kemerbest denir. 

Cemevinde de yeşil renk kuşak bağlarlar. Kefiyenin iç tarafından dışa doğru tavuk 

teleği atarlardı. Gelinin saçını da demir çivileri kor ateşde ısıtıp kıvrıştırırlardı. Dudağına 

biber sürerlerdi kızarsın diye. Süsleme işini yapan kişiye “başçı” denirdi. Başçıya elbiselik 

kumaş ya da para verilirdi. Oğlana da şalvar dikerlerdi, beline de siyah kuşak atarlardı, 

beyaz miltan giydirirlerdi, tıraş ederlerdi, ayağına uzun çizme giydirirlerdi, boynuna yeşil şal 

atarlardı. Ama dağmat gerdek gecesine kadar gelini görmezdi. (K.Ş.50) 

3.2.3.10. Nikah 

Nurhak’da resmi nikahın yanı sıra halk arasında “Caferi nikahı ya da Tarikat nikahı” 

adı verilen dini nikah da yapılır. Resmi nikah tarikat nikahından önce yapılmaktadır. Ancak 

kaynak kişilerin verdiği bilgilere göre eski zamanlarda sadece tarikat nikahının yapıldığı 

resmi nikahının ise yapılmadığını söylemişlerdir. Kaynak kişi Fadime Zincir tarikat nikahının 

yapılışını şöyle aktarmıştır; 

Düğünü yapılmadan önce nikah yaparlardı. O zaman belediye nikahı yoktu hoca/dede 

getirirlerdi. Hoca, ağzı dualı olan halktan biri olurdu. Gelin ile damat nikahta bulunmazdı. 

Onları musahipleri temsil ederdi. Evlenmeden önce kendilerine müsahip de seçerlerdi. 

Müsahip ve eşi onları nikahda temsil ederdi. Hoca onlara, “filan kişinin kızını kendine zevce 

olarak aldın mı?” diye üç kere sorardı. Adam da üç kere “aldım” derdi. “Kadına vardın  

mı?” derdi. O da üç kere “vardım” derdi. Böylelikle nikahı kıyarlardı. (K.Ş. 16) 

3.2.3.11. Düğün 

Düğün, evlenme dediğimiz geçiş döneminin en belirgin törenidir. Düğünün geleneksel 

değerlere ve kurallara uygun olması gerekir. Bundan ötürü diğer uygulamalara nazaran 

düğüne çok fazla ihtimam gösterilir. Düğüne, elden geldiğince çok kimse çağrılmak istenir, 

kimsenin unutulmamasına özen gösterilir. Düğüne davet, okuntucular tarafından 

yapılmaktadır (Örnek, 1995: 196). Nurhak’ta düğün, “boş çalma, kına gecesi ve gelin alma” 

olmak üzere üç gün yapılmaktadır. 



124 

 

3.2.3.12. Boş Çalma 

Nurhak’da düğün üç gün yapılır. İlk gün, güvey tarafı davul zurna eşliğinde gelerek  

kız evinin önünde halay çekip, oyunlar oynarlar. Bu güne “boş çalma” denir. Yöre halkı “kız 

evi naz evi” düğüncesine sahip olduğu için, bu gün kız tarafı hiçbir oyuna dahil olmaz. Kız 

tarafının ağır durması gerekir. Boş çalmanın yapılmasının sebebikonu komşuya düğünlerinin 

olacağını önceden haber vermekter. Duvul zurna sesini duyan komşular düğünün de birkaç 

gün içinde olacağını tahmin eder ve kendilerini düğüne hazırlar. Boş çalmada yemek 

verilmez, sadece kadın ve erkek birlikte oyunlar oynar. Bu günde dağmat tarafı kız tarafının 

evinden kaşık, çatal çalar. Bunun amacı kız tarafının evine barkına sahip olup olmadığını 

ölçmektir. 

3.2.3.13. Kına Gecesi 

Kına gecesi, gelinin babaevinden ayrılması üzerine yapılan, içinde hüznü ve mutluluğu 

bir arada barındıran törendir. Kadınlar arasında, kız evinde yapılmaktadır. Araştırma alanında 

kına yakma töreni şu şekildir; 

Kına gecesi kız evinde olur. Önceden erkek tarafı erzak gönderir. Kına yemeği için. 

Yemeği kız tarafı yapar ama erzağı oğlan tarafı gönderirdi. Mahallenin kadınları meydana aş 

kazanlarını kurup altını yakarlardı. Kazan kazan yemek yapılırdı. Yemek olarak keşkah, 

fasulye sulusu yapılırdı. İçecek olarak da bağı olan teh şerbeti hazırlar, koyunu kuzusu olan 

da ayran hazırlardı. Kınada gelini ağlatmaya çalışırlardı. Kadınlar türkü çığırırdı. Kınayı 

oğlanın halası hazırlardı. Kınayı yakan da sağdıç olurdu. Ama kınayı hazırlayan da yakan da 

evlenip boşanmamış olmalı çünkü yeni evlenenler de boşanır. Düğünde başı bozulmuş kişilere 

hiçbir işlem yaptırmazlar. Kına da güveyin akrabası bulunur ancak güvey bulunmaz. Sadece 

kadınlar olur ama şimdi erkekler de oluyor. Kına da kına yakan kadınlar türkü çığırır 

demiştim ya şu türküyü çığırdıklarını bilirim. 

Ana kızın çok muyudu? 

Bir kız sana yük müyüdü? 

Kör olası emmileri 

Hiç oğlunuz yok muyudu? 

(Eskiden emmi kızı sadece emmioğluna verilirmiş. Bu türküyü de yabancıya giden 

kızların kınasında söylerlermiş. Eğer bir kızı emmioğlu severde isterse o kızı o oğlana vermek 

zorundalarmış. Bunun için bizde “emmioğlu, emmikızını attan indirir” diye bir söz var.  

Oğlan kızı severse atın üzerinde başkasına gelin dahi gidiyo olsa attan indirip alma hakkı 

varmış.) 



125 

 

Kız anası kız anası 

Başında mumlar yanası 

Kadınların söylediği diğer türkü de şöyleydi kızım. Pek aklımda kalmadı ama kaldığı 

kadar söyleyim. 

Atının başını çektirmem 

Gardaşı gelmeyince eline kına yaktırmam 

Kızım gelin gidiyor dostlar 

Ben kızımı paşaoğluna da versem ezdirmem. 

Oğlan tarafı da oynayıp alkış tutarak şunu söylerdi. “aldık gittik kızınızı, it yalasın 

yüzünüzü” bunu kız tarafını kışkırtmak için söylerlerdi. Kız tarafı ağlardı oğlan tarafı da 

gosga gosga dururdu. (K.Ş.32) 

3.2.3.14. Gelin Çangalı Gönderme 

Çangal, keçenin üzerine it boncuğu, mavi boncuk, kaplumbağa kabuğu ve tavuk teleği 

dikilerek yapılan bir ev süsü eşyasıdır. Bu eşyayı gelin olacak olan kızlar, düğün günü gelin 

gideceği eve gönderir. Yöre halkı, Çangal’ın nazardan, kötülüklerden koruduğuna ve eve 

bereket getirdiğine inanır. Kaynak kişilerin verdiği bilgiler ise şunlardır; 

Eskiden gelin evden çıkmadan birgün önce, güvey evine gelinin yaptığı çangal 

gönderilirdi. Çangal çocuğu ve bereketi temsil ederdi. Çangalın üzerinde altın, gümüş varsa 

o gelinin soylu bir aileden olduğu belli olurdu. Çangal da it boncuğu çoksa orta 

derece bir aile, mavi inek boncukları çoksa da fakir ailenin kızı olduğu anlaşılırdı. Çangal evi 

kötülüklerden ve nazardan korurdu. Gelinin çocukları olduğunda da çocuklarının kestiği ilk 

saçını da çangalın üzerine dikerlerdi ki uzun ömürlü ve sağlıklı olsun diye. (K. Ş. 39) 

3.2.3.15. Yol Verme 

Nurhak’ta güvey tarafı, gelini baba evinden alabilmesi için bazı istekleri yerine 

getirmesi gerekmektedir. Bu isteklerin ismine “yol verme, yol açma” denmektedir. Aksi 

takdirde gelin tarafı, evin damına çıkıp güvey tarafını küfür ederek taşlamaktadırlar. 

Gardaş Yolu: Gelinin erkek kardeşine verilen rızalıktır. Gardaş ne isterse oğlan tarafı 

onu verir. Gardaş para da isteyebilir, altın da isteyebilir, küçük bir hediye de isteyebilir. 

Dayı Yolu: Gelinin dayısına verilen rızalıktır. Dayı ne isterse o verilir. 

Teyze Yolu: Gelinin teyzesine verilen rızalıktır. Yol vermedeki amaç oğlan tarafını 

yıpratmak, gücünü ölçmektir. Ama şimdi bunlar kalktı. Sadece anaketeni alınıyor. 

Ana Keteni 

Kızın annesine verilen, maddi değeri olan hediyedir. Araştırma bölgesinde süt hakkıda 



126 

 

denmektedir. 

Kızın anasına verilir. Genelde bizim burada burma bilenzik verirler. Bu ananın süt 

hakkıdır. Eğer çocuğu sütanne emzirmişse sütanneye de çeyrek ya da yarım altın verilir. 

(K.Ş.15) 

3.2.3.16. Gelin Günü 

Gelin günü, gelinin babasının evinden çıkıp kocasının evine geçtiği gündür. Bugün 

gelin için çok duygu yüklü geçmektedir. Bugün için kaynak şahısların verdiği bilgiler 

şöyledir; 

Gelin günü, düğünün olduğu gün olur. Erkek tarafı kız tarafının evine gelini almaya 

gelir. Davul zurna eşliğinde gelinir. Gelini almaya dağmat gelmez. O yaylada bekler. Gelini 

almaya gelen damadın kirvesi ya da müsahipidir. Damadın varsa gardaşları, dayıları, 

emmileri, teyzeleri, halaları yanı bütün akrabaları gelir. İlk önce yaylada olursa çadırın 

önünde iki tur oyun oynarlar. Obada olursa da evin önünde oyun oynarlar. Sonra da kapıyı 

tıklayıp gelinimizi almaya geldik derler. İlk tıklatmada kapı açılmaz. İkinci kere tıklarlar yine 

açılmaz. Oğlan tarafı kız tarafını dışarı çıkarmak için hile yaparlar. Davarınız kaçtı, 

koyununuz kaçtı, bağınız bahçanız yandı” gibi yalanlar uydururlar. Kız tarafı uyanıksa bu 

yalanlara kanıp dışarı çıkmaz. Bu arada kızın emmioğulları ve kardaşları da damın başına 

çıkar oğlan tarafına taş atar. Ama oğlan tarafının canı acısada o kızı oradan almalıdır. 

Kaçmak yok. Gelin demek namus demek. O gelini bir şekilde almak gerek. En sonunda erkek 

tarafından biri der ki; “büyüklerden biri dışarı çıksın da anlaşak. Kız tarafının komşusu  

dışarı çıkar kapıyı da tutar. Oğlan tarafı; “toylu mu istersiniz, tüylü mü?” der. Eğer kapıyı 

tutan kadınsa tüylü (horuz) ister, erkekse toylu (şarap) ister. Zengin olanlar tüylü olarak 

koyun, keçi, dana da getirebilir. Fakirse horuz getirir. Gelini aldıktan sonra  gelinin 

çeyizlerini de alırlar. Gelin sandığını damadın gardaşları sırtlar. Sandığın üzerine gelinin 

teyzeleri oturur. Kardaşları onları indirmek için para verir. Teyzeler parayı aldıktan sonra 

iner. İstenen verildikten sonra gelini ata bindirirler. Gelinin atının başını damadın gardaşı 

veya müsahipi çeker. Kendi obasına gidene kadar davul zurna çalar. Obaya gelin gelince 

güvey, gelini karşılar. Güvey gelinin atının başını tutar ve havaya iki el ateş eder. Millet 

gelinin başına üşüşür. Attan indirmeye çalışırlar. Damadın babasına sorarlar. “gelin attan 

inerse ne veriyon?” diye. Kayınbaba tarla verebilir, hayvan verebilir, altın verebilir. Sonra 

oğlanın dayısına, amcasına sorarlar. Gelin indirme alınca attan iner. Gelini ilk başta  

müsahip veya kirvenin evine indirirler. Daha sonra kayınbaba evine geçer. Gelinin ayağına 

bir koyun ya da koç keserler. Kanını güveyin ve gelinin alnına sürerler. Kesilen hayvandan 



127 

 

yemek yapılıp dağıtılır. Sonra da obada cümbüş başlar. Oyunlar oynanır. Düğün bitince gelin 

kayınbabasının evine girmeden evin kapısına yağ sürerler. Bunun sebebi kaynanaynan iyi 

geçinsin diye. Bir de evin damından gelinin başına darı, nohut ve şeker atarlardı. Gelinin 

ayağı bereketli dili de tatlı olsun diye. (K.Ş.16) 

Eskiden düğünlerde bayraktar olurdu. Bayraktar düğünü şenlendirirdi.  Divrik 

oynardı. Damat evinin damına bayrak dikerlerdi. Millet düğün olduğunu anlasın diye. 

(K.Ş.46) 

3.2.3.17. Çeyiz Serme 

Nurhak’ta gelin ve damaın çeyizleri büyük bir odaya serilir. Çeyiz sermeye 

evlenmemiş genç kızlar katılır. Bunun amacı kızların çeyiz hakkında bilgi sahibi olmasıdır. 

Gelin, baba evinden çok fazla çeyiz getirdiyse övülür, az çeyiz getirdiyse ise kınanır. Gelinin 

çeyizinin içinde kilim, yayma, perde, işlemeli makat örtüsü, yastık yüzü, havlu, yatak ve 

yorgan olur. Damadın çeyizinde ise sadece yatak ve yorgan olur. 

3.2.3.18. Gerdek Gecesi 

Gelinle güveyin karı-koca oldukları geceye, “gerdek gecesi” ya da “zifaf gecesi” 

denmektedir(Örnek, 1995:198).Araştırma alanında kaynak kişiler, “eskiden çok önem 

verildiğine ancak günümüzde herkesin balayına gittiğini, çok da öneminin kalmadığını 

aktarmıştır. Kaynak kişilerin verdiği ayrıntılı bilgiler de şunlardır; 

Eskiden gelin ve damadın döşeğini özel olarak hazırlarlardı. Üzerine kalın bir çarşaf 

dikerler onun üstünden de renkli bez dikerek süslerlerdi. Döşeği diken kişiye para veya horuz 

ya da erzak verilirdi. Damadın bacıları döşek dikildikten sonra gerdek odasına götürüp 

yerleştirirlerdi. (K.Ş.15) 

Gerdek gecesi gelinle güveyin gecesidir. Eskiden düğünler yaylada olduğu için gerdek 

çadırlarda da yapılırdı. Gerdek çadırını süsleyip püslerlerdi. Çadıra bakan gerdek çadırı 

olduğunu anlardı. Bunun için gelin ve damat içine girince çocukları karga kovalan diye 

ellerine teneke verip, tenekelere vurdururlardı. Bunun amacı uğursuzluğu kovsun diye, bir de 

içerden dışarı ses çıkmasın diye. Çadırın önünde iki tane kadın olurdu. Biri erkek tarafından 

diğeri gelin tarafından. Gerdek bitince damat gerdek yatağının altına yatağı hazırlayan kişiye 

para koyardı. Daha sonra gelin kız çıktıysa silah sıkarlardı. Gelini alırlar banyoya sokarlar. 

Bunları gelinin yengesi ve eltileri yapar. Daha sonra gerdek yastığının önünde üç defa geçirir 

“Bismillah Allah Muhammed Ali” detirler. Yastığı üç defa öptürürler. Daha sonra gelinin 

kahkülünü kesip başına eşarp bağlarlar. Artık o gelin olmuştur. Başına eşarp atmak uygun 

düşer. Kahkül kesmek ve eşarp atmaya “baş bağlamak” denir. Artık o kızın başı bağlıdır. 



128 

 

Daha sonra gelinin gerdek çarşafını alıp mahallenin kadınlarına gösterirler. Kadınlar gelin 

evine bakmak için toplanır zaten. Çarşafta kan varsa herkes gönlünden geçtiği kadar para 

atar çarşafın üstüne. Gelin de bunların karşılığı olarak çeyizindeki patik, yazma, liflerden 

dağıtır. Çarşafa bakmaya kadınlar arasında “başa guyulmak” denir. (K.Ş.39) 

Akşam olduğunda güvey ile gelin gerdeğe gireceği zaman bunları kivrenin çadırına 

indirirlerdi. Eskiden düğünler yaylada yapılırdı. Bunun için kıl çadırlar olurdu. Gelin davul 

zurna eşliğinde atın üzerinde getirilir. Kirvenin çadırına yaklaşınca güvey gelinin geldiğini 

anlar hemen saklanırdı. Gelin çadıra girince arkasından girerdi. Gelinin yüzünü açmak için 

duvağını kaldırmaya çalışınca, gelin “yüz görümlülüğü olmadan yüzümü açtırmam” diye 

cevap verir. Damat da haline göre yüz görümlülüğü takar. Ondan sonra yüzünü açtırmaya 

müsaade eder. Bir de oğlanla kız gerdeğe girince çadırın önünde bir oğlan tarafından bir de 

kız tarafından kadın olurdu. Bu kadınların olmasının sebebi; “eğer gelin kız çıkarsa belki 

oğlan tarafı inkar eder ya da kız çıkmazsa gelin uyanıklık yapar damada yutturur” diye. Eğer 

kadın gelin geldiğinde üstü oluyorsa “misafir” kabul edilir. Damat, gelinin üstü bitene kadar 

yaklaşmaz. Eğer kız çıkmadıysa büyükler toplanır karar kılarlar. İsterlerse kızı baba evine 

götürüp atarlar başlık parasını da geri isterler, isterlerse de seslerini çıkarmazlar yutarlar. 

Oğulları kötürümceyse, “bundan eyisimi gelici” diye yutarlar. Gelinle damadın gerdeği 

yaşadığı yere “güven” denir. (K.Ş.16) 

Bir kadın ikinci evliliğini yapıyorsa ona düğün yapmazlardı. Güvey gece karanlıkta 

gelip, nikahı kıyıp kendi evine götürürdü. (K.Ş.15) 

3.2.3.19. Gelin Görme 

Düğünden bir hafta sonra damadın akrabaları gelini görmeye gelir. Gelin gelen 

misafirlere hizmette kusur etmez. Yemekler yapıp yedirir, güler yüz gösterir, hoş karşılar. 

Gelen misafirlerden yaşça büyük olanlar geline harçlık verir. Gelin de onlara çeyizinde 

getirdiği patik, yazma, çorap, liflerden hediye eder. 

3.2.3.20. Gelin Tarafının Yol Açması 

Düğün olup, gelin ve güvey eve geçtikten sonra gelinin annesi ve babası kömbe 

yaparak kızını görmeye gelir. Buna “yol açmak” denir. Gelin tarafı yol açtıktan sonra, gelinin 

kayınbabası izin verirse, gelin annesini ziyarete gidebilir. Gelin, annesine yaptığı ilk ziyarette 

yanında eşi olması gerekir. Bu ziyarete ise “el öpmek” denir. 



129 

 

3.2.3.21. Gelinlik Yapma 

Yeni gelin eve ilk geldiğinde üç yıl boyunca kayınanası ve kayınbabasına hizmet eder. 

Buna “gelinlik yapmak” denir. Üç yıl kaynanası ve kayınbabası ile yaşar. Gelinlik 

ederken kayınbabasıyla asla konuşmaz. Kayınbabasının gelini konuşturması için altın vermesi 

gerekir. Evde büyük gelin varsa yeni gelin ona da hizmet eder. Büyük gelin de yeni geline “yengelik” 

yapar. Yengelik, büyük gelinin, küçük geline ev hanımlığını öğretmesidir. 

3.3. Ölüm 

Ölüm, somut olarak, insan yaşamının sona ermesidir, ama insan topluluklarının inanış 

ve törelerinde, bu olay da doğum ve düğün gibi bir “geçiş” aşaması değerini taşır; ölümden 

sonra da ölünün yaşayanlarla ilişkileri, alışverişleri süregitmektedir. (Boratav,2016:221) 

Ölümün de geçiş aşamasından biri sayılmasından ötürü; bu çerçevede de birçok adet, gelenek, 

ritüel yapılmaktadır. Ölümle ilgili yapılan uygulamalar, üç grupta toplanmaktadır. 

Bunlardan bir grubu ölenin “öte dünyaya gidişini” kolaylaştırmak; onun gerek geride 

bıraktıklarının gözünde, gerekse “öte dünyada”saygın ve mutlu bir kişi amacına yönelik 

olanlardır. Bir başka grupsa; ölenin geri dönüşünü önlemek, yakınlarına ve geride 

bıraktıklarına zarar vermesini engellemek amacıyla yerine getirilir. Üçüncü grupta 

toplananlarsa; ölenin yakınlarının bozulan ruhsal durumunu sağaltmak; sarsılan toplumsal 

ilişkilerini düzeltmek ve yeniden topluma katılmalarını sağlamak için uygulananlardır(Örnek, 

1995:207). 

Ölüm, bütün canlılar için var olan bir durumdur. Ancak insanoğlu ölümün bir son 

olduğunu kabullenmemiş, ölen kişinin ruhunu bu dünyadan uzaklaştırmak için ve ruhun öteki 

dünyaya gidişini kolaylaştırmak için bir takım ritüeller yapmışlardır. Ölüm kavramı, her 

toplumda aynı şekilde karşılansa da yapılan ritüeller toplumun inancına, mezhepine ve etnik 

kökenine göre farklılık göstermektedir. 

Nurhak’ta “ölüm, öldü” kavramı yerine “sır olmak, sırlanmak, uçmak, devr-i daim 

olmak, hakka yürümek” kelimeleri kullanılmaktadır. Çünkü yöre halkı, “can ölmez, don 

değiştirir” düşüncesine sahiptir. 

3.3.1. Ölüm Öncesi 

Ölümün gerçek sebebinin anlaşılmadığı dönemlerde insanlar çevresindeki bazı olayları 

ölüm belirtisi olarak kabul etmişlerdir. Bu nedenle, meterolojik olayları, hayvanların 

beklenenin dışında yaptığı hal ve hareketleri, çevresindeki eşyaların alışagelmişin dışındaki 

durumunu, ölecek olan kişinin garip davranışlarını ve fiziki değişimini ölümün habercisi 

olarak yorumlamışlardır. 



130 

 

3.3.1.1. Ölümü Düşündüren Ön Belirtiler Hayvanlarla ve Bitkilerle İlgili Olanlar 

İnsanoğlu, kimi zaman hayvanlardan kendisini korumak, kimi zaman da onların 

alışılmışın 

dışında olan hareketlerine anlamlar yükleyerek, gelecek olan felaketleri önlemek 

istemişlerdir. Ölüm de bu felaketlerden biridir. Kaynak kişiler hayvanlar ve bitkilerle ilgili 

olan ölüm belirtilerini şu şekilde aktarmışlardır; 

Eğer evin damında veya çevresinde baykuş öterse o evden birinin öleceğine inanılır. 

Bunun için çıra yakarak tütsü yapılıp baykuş kovulur. Kötülükler uzaklaştırılır. 

Eğer evin köpeği gece yarısı ulursa o köpek vurulur. Çünkü ölümün eve gireceği 

inanılır. 

Eğer hayvancılık yapan birinin aynı anda üç koyununun da çift doğurursa o çiftçinin 

öleceğine inanılır. 

Bir evde tavuk, horoz gibi öterse o evde ölüm olacağına inanılır. O tavuğun başı 

kesilir. Evin çevresindeki ağaçlar kurursa, o evden birinin öleceğine inanılır. 

Eğer bir kişi öksüz oğlan çiçeğini koparırsa, onun annesinin öleceğine inanılır. 

Rüya ile İlgili Olanlar 

Görülen bazı rüyaların, gerçek hayatta insanların başlarına geldiği inancı, insanları, 

gerçek hayatla rüya arasında bir bağlantı kurma yoluna götürmüş, böylece rüyada görülenler 

yorumlanmaya başlanmıştır(Töret, 2017:319). Rüyada dişin kırılırsa genç birinin öleceğine, 

dişin yerinden çıkarsa yaşlı birinin öleceğine, üst dişin çıkarsa erkek, alt dişin çıkarsa kadının 

öleceğine, dişin çıkarken veya kırılırken acırsa aile içinden birinin öleceğine, acımazsa aile 

dışından birinin öleceeğine inanılır. Bunun dışında konuyla ilgili kaynak şahısların verdiği 

bilgiler de aşağıdadır. 

Rüyada soğan, biber, tuz gibi şeyler yenirse vaya alınırsa ölüm olacağına inanılır. 

Rüyada at veya sığır görmek de ölüme işarettir. 

Rüyada gelinlik giymek kefen giymeye işarettir. 

Rüyada düğün alayı görmek, cenaze törenine işarettir. 

Ölmüş biri, rüyana girip birisinin birsey isterse hemen sadaka vermeli yoksa ailen biri 

ölür. Ölmüş biri rüyada evine girip bir şey alırsa oradan can alınacağının işaretidir. 

Ölmüş biri senin rüyanda senin elinden tutup götürürse seni diğer dünyaya 

götüreceğine işarettir. 

Meteroloji ile İlgili Olanlar 

İnsanlar, eski zamanlarda meterolojik olayların sebebine bir açıklama getirmeye 

çalışmışlardır. Bundan ötürü meterolojik olayları, tanrılarının kendisine kızması olarak veya 



131 

 

ölüm habercisi olarak yorumlamışlardır. Nurhak yöresinde halk arasındaki inanmalar 

şunlardır; 

Hava sislenmişse önemli birinin öleceğine inanılır. Yıldız kaymışsa genç birinin 

öleceğine inanılır Yağmur şiddetli yağıyorsa birinin öleceğine inanılır 

Kara bulutlar bir evin tepesine toplanmışsa o evden ölü çıkacağına inanılır Fırrtına 

çok sert eserse ölü olacağına inanılır. 

Hastadaki Psikolojik ve Fizyolojik Değişiklerle İlgili Olanlar 

İnsanlar, ölecek olan kişinin fizyolojik ve psikolojik değişikliklerini gözlemlemiş ve 

görülen değişiklikleri ise ölüm hadisesine yormuşlardır. Bu belirtiler şunlardır; 

Kişi durgun olursa, kokarsa, farkında olmadan yakınlarıyla vedalaşırsa ölüm 

belirtileri gösterir. 

Kişi fazla yemek yerse “ırızgını topluyor” ölecek derler. 

Hasta olan kişi az yiyorsa, benzi solmuşsa, durgunlaşmışsa, zayıflamışsa ona şöhresi 

dökülmüş bu ölecek derler. 

Hasta, çevresindeki insanları ölenlere benzetirse, hep ölmüş kişilerden bahsederse, 

ölenleri rüyasında görür, ölmüş olan kişilerle konuştuğunu iddia ederse onunda ölecğine 

inanılır. 

Kişinin “üzerine bir mahzunluk çökmüşse, herkese kibar davranıyorsa, çevresinin 

gönlünü hoş etmeye çalışıyor ve farkında olmadan helallik istiyorsa” öleceğinin belirtisidir. 

Buna “ölüm güzelliği çükmüş” denir. 

Kişi “kavga çıkarmaya çalışıyorsa, etrafını kırıp döküyorsa, buna başını yeyici” 

derler. “Ölüm kötülüğü çökmüş” derler. 

Diğer Belirtiler 

Ölüm ile ilgili diğer belirtiler ise şu şekildedir; 

Akşam vakti dışardan acı yiyecek eve sokulmaz. Eğer soğan, biber, tuz gibi yiyecekler 

içeri girerse içerden bir ölü çıkacağına inanılır. 

Yemek yapan kişi, birden bire kazara elini keserse ailesinden birirnin öleceğine 

inanılır. Bir kişinin yüreğine aniden sıkıntı çökerse çok sevdiği birini kaybedeceğine inanılır. 

Ayan olursa sevdiği birini kaybedeceğine inanılır. (K.Ş.11,13, 15, 16, 17, 18,20, 24, 

26, 31, 32, 33, 36, 37, 38) 



132 

 

3.3.2. Ölüm Sırası 

3.3.2.1. Ölümün Duyurulması 

Nurhak’ta ölüm haberinin duyurulması çeşitli şekillerde yapılmaktadır. Ancak 

Nurhak’ta ölü olayının duyurulmasında en etkin rolü “ağıt” üstlenmiştir. Ağıt sesini duyan 

konu komşular, ölü evine toplanmaktadır. Diğer duyurma yolları ise şunlardır; 

Ölü sahipleri tarafından konu komşuya duyurulur. 

Evin önündeki kalabalığı gören kişiler, tahmin edip gelir. Belediye anonsla haber 

verilir. (K.Ş.16, 18,11, 15) 

3.3.2.2. Ağıt Yakma 

Nurhak yöresi Alevi-Türkmenlerde ağıt yakma geleneği çok önem arz etmektedir. 

Özellikle de ölen kişinin yakınlarının ağıt yakması gerekmektedir. Ağıt yakmayan kişi toplum 

tarafından kınamakta ve onun, ölü ile olan sevgi bağı sorgulanmaktadır. 

Nurhak’da her mahallede bir tane ağıtçı kadın bulunmaktadır. Eğer ağıtçı kadın yoksa 

veya herhangi bir sebepten ötürü cenazeye gelmemişse, farklı mahalleden veya köyden ağıtçı 

kadın getirilir. Ağıtçı kadınlar, ağıta başlamadan önce üç kere “acıya kişi kişş, acıya kiş kiş, 

acıya kiş kiş” demektedir. Bu söylemin başka felaketler engellediğine inanmaktalar. Kaynak 

kişi Ayşe Zincir, “Ağıt yerine, Kur’an’ın okunduğu bir cenazeyi terk ettiğini” söylemiştir. 

Diğer kaynak kişilerin verdiği bilgiler ise şunlardır; 

Eskiden ölen kişinin elbisesini cenazeye uzaktan gelen akrabalarının önüne atılırdı. 

Kadınlar da o elbiseyi bağrına basıp ağıt yakarlardı. Genelde ölünün elbiseleri fakir  

fukaraya dağıtılır ama bir kat elbise yıkanıp saklanırdı. Ölüm yıl dönümlerinde mezarının 

başına gidip elbiseyi de bağrına basarak ağıt yakarlardı. (K.Ş.11) 

Eskiden kadınlar ağıt yakmayı bilmek zorundaydı. Eşi ölen bir kadın ağıt yakmazsa 

onu ayıplarlardı. (K.Ş.16) 

Eskiden ağıtçı kadınlar da olurdu. “filan kadın iyi ağıt yakıyor onu çağırında ağıt 

yaksın denirdi” ağıtçı kadına, cenaze sahibi cenaze sonunda bir miktar para veya evden erzak 

verirdi. (K.Ş.39) 

Ağıt yakmak için acıyı içinde hissetmen gerekir.”özün ağlamazsa dilin ağlamaz” 

derler. Bunun için yakını ölen kadınların iyi ağıt yakacağına inanırlar. (K.Ş.40) 

Ağıt yakan kadına ve cenaze yakınlarına ağıtdan önce zorlada olsa yemek yedirirler. 

Çünkü karnı aç olanın gözünden yaş çıkmaz. (K.Ş.32) 



133 

 

3.3.2.3. Ölünün Hazırlanması 

Nurhak bölgesinde ölü hazırlama aşamasında diğer aşamalarda olduğu gibi yine dinlik 

ve büyüsel ritüeller yapılmaktadır. Kaynak kişilerin verdiği bilgilere göre bu ritüeller 

şunlardır; 

Eğer hasta, ölme belirtileri gösteriyorsa başında beklenilir. Ağzı dualı birini çağrıp 

(dede ya da hoca) dua okutulur. Ağzı kurumasın diye bir bezle ağzına su damlatılır. Evin 

kapıları ve pencereleri açılır ki ruhu uçup gitsindiye. Ölecek kişinin yanında ses çıkarılmaz, 

basına üşüşülmez, adetli kadını başında bekletmezler eğer bunlara dikkat etmezlerse ölü can 

çekişir. Buna da halk arasında “canı sıçradı” denir. 

Ölmeden önce hastaya son dileği sorulur. Gözü açık gitmişse üç defa “vekili benim” 

diyerek gözü kapatılır. Başı kıbleye dönderilir. Çenesi, elleri ve ayakları bağlanır. Elbiseleri 

çıkarılır. Üzerine bıçak koyarlarki şişmesin diye. Ölen kişinin mahrem yerleri kirliyse 

çocukları tarafından yıkamaya götürülmeden temizlenir, çocuğu yoksa yakınının biri temizler. 

Kirli bir şekilde cemiyet içine çıkarmak ayıp olur.“Bunun heç mi akrabası yok?” diye 

akrabalarını ayıplarlar. (K.Ş. 16) 

Eğer ölen kişi şekilsiz ölmüşse (ağzı kaymış, eli ayağı birbirine dolaşmış, benzi 

kararmış ise bu dünyada çok kötülük ettiği söylenir, tam tersi güzel bir sıfatı varsa iyi insan 

olduğu söylenir. Bayram günü ve Cuma günü ölmüşse iyi biri olduğuna inanılır.) Ölü 

kaldırılınca yattığı yere kırkı çıkana kadar bir taş koyarlar ki ruhu evde gezinmesin diye.  

Eğer ölen kişinin uzaktan akrabaları gelecekse birgün bekletilir. Geleni yoksa hemen 

gömülür. (K.Ş.50) 

3.3.2.4. Ölünün Yıkanması 

Nurhak’da ölü yıkama işlemini yapan kişi, ölünün cinsiyetine göre değişmektedir. 

Eğer ölen kişi kadınsa, ölüyü kadınlar yıkamaktadır. Erkek ise, erkekler tarafından 

yıkanmaktadır. Ölüyü yıkayan kişinin toplum nezdinde sevilen, sayılan biri olması gerekir. 

Ölü yıkama işlemi bittikten sonra ölü kurulanır, el ve ayaklarına kına sürülür, üzerine ise gül 

suyu dökülür, su ısıtılan ocağın üzerine de bir taş konur, ölüyü yıkarken kullanılan odunlar 

evden uzak yere atılır. Bu ritüeller ölünün ruhunu evden uzaklaştırmak amacıyla yapılır.  

Artan ölü suyuyla da çocuklar yıkanır. Bunu yapmalarının sebebi ise, ölünün kalan ömrünün 

çocuklara geçeceğine inanmalarıdır. 

3.3.2.5. Ölüye Elbise Giydirmek ve Ölüyü Kefenlemek 

Nurhak yöre halkı, vefaat eden kişinin diğer dünyada üşüyeceğine, çıplak olduğu için 

yaratıcının huzurunda utanacağına inandıkları için ölüye elbise giydirirler. Kaynak kişilerden 



134 

 

derlenen bilgiler şunlardır; 

Eğer ölen kişi erkekse ilk önce atlet, onun üzerine kıyamet gömleği giydirilir. Beline 

kuşak bağlanır. Ayaklarına beyaz çorap giydirilir. Başına beyaz tellik takılır. Ölünün iç 

çamaşırı giydirilir ve kefenleme işlemi yapılır. Üzerine ise koku ve gül suyu dökülür. (K.Ş.11) 

Ölen kişi kadınsa, ellerine kına yakılır. Başına kefiye bağlanır. Herdem atılır. İç 

çamaşırları giydirilir. Üzerine güzelce bir kazak giydirilir. Gutnudan hüsdon giydirilir. 

Ayaklarına çorap giydirilir. Sonra edep köyneği üzerine giydirilir. Beline yeşil bir 

kemend bağlanır. Başına da al bağlanır. Kutnu beze sarılır. Ve kefene sarılıp mezarabırakılır. 

K.Ş.11 Ölen kişi gelinlik kız ise mezarına herdem ve çeyizinden bir kısmı bırakılır. Evlenmiş 

kadınsa sadece herdem atılır. Salacaynan mezara bırakılır. Üzerine de yastık yorgan,  atarız. 

Sonrada herkes birer kürek toprak atar. (K.Ş.16) 

3.3.2.6. Cenaze namazı 

Araştırma alanındaki kaynak kişilerin verdiği bilgilere göre cenaze defin işlemi 

konusunda ortak düşünceye varamayan yöre halkı iki gruba ayrılmıştır. Birinci grup; 

Ocakzade ailelerinin çevresinde toplanmış, bu grup cenaze defin işlemini imamın yapması 

gerektiğini ve mezarlıkta Kur’an-ı Kerim okutulmasının doğu olacağını söylemiştir. Ocak 

ailesinden olan Ahmet Akkuş cenaze defin işlemini tarafımıza şöyle anlatmıştır; 

Cenazeyi erkekler taşır, herkes birkaç adım taşımak ister, onun için sık sık taşıyıcı 

değişir. Güçlü kuvvetli kadınlar da taşır. Ceset mezara sağ kulağının üzerine, başı kıbleye 

dönük şekilde yerleştirilir. Cenaze mezara konurken Kur’an-ı Kerim okutulur. Kur’an 

okunmazsa ölü öteki dünyaya mundar gider. Cemiyet bildiği duaları mezarın başında içinden 

okur, imam da önderlik eder. Sonra cemaate merhum kişiden razı mısınız? Diye sorar. Herkes 

de eyvallah diye cevap verir. Herkes razı olduktan sonra mezara birkaç kürek toprak atar. 

Hakka yürüyen can uğurlanır. Günümüzde cenazelere dede geliyor. Halbuki dedenin görevi 

cemevinde cemi yürütmektir. Hoca ise cenazeyi gömer. Hoca hocalığını, dede dedeliğini 

bilirdi. 

İkinci grup ise Hacı Bektaş-ı Veli Derneği çevresinde toplanmıştır. Bu düşünceye göre 

ise “cenazenin dede tarafından sırlanması gerektiğini, cenazede kesinlikle Kur’an-ı Kerim’in 

okunmaması, bunun yerine Telli Kur’an dedikleri bağlama eşliğinde Gülbang okunması 

gerektiğini, ocakzadelerin uygulamasının Sünni yönetimin dayattığı asimilasyon politikası 

sonucunda oluştuğunu, ancak günümüzde eskisi kadar baskı hissetmedikleri için özlerine 

döndüklerini” söylemişlerdir. Kaynak kişilerden Hüseyin Doğan sırlama işlemini şu şekilde 

aktarmıştır; 



135 

 

Bektaşilikte ölüm ve gömülme diye bir kavram yoktur. Bizde ölüme “sırlama” denir. 

Bektaşi inancına göre kadın erkek, genç yaşlı hepsi birer candır. Alevi-Bektaşilikte ölüm, 

kişinin don değiştirerek “hakka kavuşması”dır. Ölmek yerine “don değiştirmek, kalıbı 

dinlendirmek ve bu dünyadan göçmek gibi sözler söylenir. Bektaşilik’te ölüm aracılığıyla 

gidip tekrar don değiştirerek gelinir. Mesela biri öldüyse tekrar başka bir donda dünyaya 

gelir. Sen hakka yürüdüğünde Songül olarak değil de başka bir canın donunda gelirsi. (taş 

olarak, kuş olarak, insan olarak) ancak hangi dona gireceğin ameline göre değerlendirilir. 

“ten toprağa can hakka uğurlanır.” “Hakka yürüyen bir insana devr-i daim ve devr-i asan 

olsun” denir. Devr-i Daim; İnsanın, insan-ı kamil olana kadar dünyaya tekrar 

gönderilmesidir. Haktan geldik hakka gideceğiz düşüncesi hakimdir. Gömülmeye  ise 

“toprağa sır etme sırlama” denir. Hakka yürüyen canımız gömülürken gülbeng eşliğinde 

“Bismişah Allah Allah” denir. Yıkarken Gülbeng, Duazname ve Nefes okunur. Eğer ölen kişi 

kadın ise aşağıdaki gülbeng okunur. 

Kalktı havalandı gönlümün kuşu Uçmayınca gönül yardan ayrılmaz Suyum ısıttılar 

tenim yudular Yunmayınca gönül yardan ayrılmaz 

Cenaze musalla taşına geldiği zaman yıkamaya başlamadan önce “rızalık alınır” dede 

şu sözleri söyler; 

“Desturu Pir Bismişah Allah Allah! 

“Hakka yürüyen canımızın tenini hak rızası için yıkamaya geldik. Biz ondan razı 

olduk, Hak da ondan razı ola” denir. Yıkamaya başlanır. Yıkamaya alevi kültüründe yıkanan 

canın sol tarafından başlanır ve oradan aşağıya doğru yıkanır, daha sonra sağ tarafına 

geçilir ve o taraf da yıkanır. Ters çevrilir beli yıkanır. Doğunca nasıl yıkanıyorsak hakka 

yürürken de öyle yıkanmamız lazım. Sağ elinin başparmağı, solelinin ba parmağının üzerine 

bağlanır ve sağ ayak parmağı, sol ayağının üzerine konur ve buna “dara durmak” denir. 

Eğer sırlanan kişi ikrarlı ise beline “kemerbest” bağlanır. Bu kemerbest ölünceye kadar 

ikrarından vazgeçmemişse Hak, Hz. Muhammed, Hz. Ali ve Güruh-u Naciye bağlı olduğunu 

gösterir. İkrarsız ise kemerbest bağlanmaz. Yıkanma bittikten sonra kurulanıp, kefen biçilir. 

İsteyen önce elbise giydirir. Yakınları mezara çorap, elbise, battaniye, tesbih bırakır. 

Kefenleme kadın için beş kat olur. Bunlar; sargı bezi, eteklik ve cepsiz gömlek. Erkek için üç 

kat olur, iki tane sargı bezi ve bir tane gömleklik olur. Bunlardan bir katı alta serilir diğer 

katı üstten boyna geçirilir. Sonra sargı bezleri ve taşıma bağları bağlanır. 

Cenaze yerine Deyiş, Gülbeng ve Duazname “Telli Kur’an” la birlikte okutulur. 

Cenaze meydana konunca bir ön giriş yapılır. Dede şunları söyler. “Destur-u Pir 

Bismişah Allah Allah 



136 

 

Muhammed’in gül cemaline Hasan ile Hüseyin’in kemaline Ali el Mürteza’nın yoluna 

Allah Eyvallah 

Divana geldik dara durduk özümüzü öze bağladık Hakka yürüyen canımız için yar 

olup birleştik 

Ya hak! Saklımız gizlimiz yok sen bilirsin halimizi Senden geldik sana döneriz 

Üçlerin, yedilerin, oniki imamların, on dört masumların (kerbelada ölen çocuklar), on 

yedi kemerbestlerin, (ilk ikrarlı sırlanan on yedi kişi) hüsn-ü himmetlerin, keşf-i kerametlerin, 

üzerimize hazır ve nazır ola, dil bizden medet pirimiz Hünkar Hacı Bektaş’dan ola. 

Bu giriş bir Telli Kur’an dır. Daha sonra Pir Sultan Abdal’ın “rızalık alma” için 

deyişi okunur. 

Geldim gider oldum ellerinizden Dostlar sefa ile gönderin beni Doyamadım tatlı 

dillerinize Dostlar sefa ile gönderin beni 

Himmet eylen şu dağları aşalım Pir aşkına kaynaşalım coşalım 

Gelin birer birer birer helallaşalım Dostlar sefa ile gönderin beni 

Sonra dede diyor ki: “erenler, canlar ulu ozanlarımızdan Pir Sultan Abdal’ın sözleri 

ile hakka yürüyen canımızdan razı mısınız diye soruyorum.” Onlar da “Allah Eyvalla” 

diyorlar. 

İlahi, Mustafa, Murtaza hakkı İnsan-ı Kamilden ayırma bizi Yüz yirmi dört bin enbiya 

hakkı 

İnsan-ı kamilden ayırma bizi 

Sonra cenaze Hak, Muhammed, Ya Ali diye kaldırılıp toprağa sırlamak üzere 

götürülür. Mezarlıkta ise şu gülbeng okunur. 

1. 

Yine bir ayrılık çöktü serime Aşıyım gideyim dağlar ardına 

Bir bergü zar veremedim yarime Şu hengamede ayrılacak zaman mı 2. 

Ali’nin sırrına ereyim derken Muhabbed gönlüne dalda ordan gel Küfrümü imana 

katayım dersen 

Var sen kendi küfrünü bil de ordan gel 3. 

Fırsat elde iken bir amel eyle 

Gül cemalin birgün solsa gerektir Zevkine aldanma kanma dünyanın Dünya malı 

burda kalsa gerektir. 

Bunlar bağlama eşliğinde telli kur’an olarak söylenir. Gülbeng ve nefesler bittikten 

sonra toprağa sırlanır. Herkes bir kürek toprak atar hakka yürüyen canın üzerine. Daha 

sonrada canların yanında getirdikleri şeker, gofret gibi tatlı aparatlar dağıtılır. K.Ş. 12 



137 

 

Bizde cenaze namazı camide kılınmaz. Mezarlıkta kılınır. Mezarın başında. Ama biz 

sünniler gibi kılmıyoruz. Hoca dua okur biz de ellerimiz göğüsümüzde bekler sonunda amin 

deriz. K.Ş.01 

Biz de cenaze namazı yoktur. Mezarlıkta dua eder dağılırız. K.Ş.12 

3.3.3. Ölüm Sonrası 

Ölen kişinin defninden sonra da yapılması gereken bir takım uygulamalar ve inanışlar 

vardır. Yapılan uygulamaların amacı ölen kişinin ruhunu diğer dünyada rahat ettirmek ve 

yaşayan kişilerden ölenin ruhunu uzak tutmak içindir. Kaynak kişilerin verdiği bilgiler 

doğrultusunda aktarılan uygulamalar şunlardır; 

Cenaze gömüldükten sonra cenaze sahipleri evine döner. Cenaze sahipleri kırk gün 

boyunca siyah elbise giyer. Ölenin ruhunu evden uzaklaştırmak için kırk gün boyunca kapı ve 

pencere açık tutulur. Kırk gün boyunca televizyon, radyo gibi eğlendirici aletler kullanmaz. 

Komşular, üç gün boyunca ölü evine yemek yapıp getirir. Komşular cenaze 

sahiplerine getirdikleri yemeklerden gerekiyorsa zor kullanarak yedirir. Kırk yemeği verilene 

kadar düğün yapılmaz. Hatta kırkından sonra bile cenaze evinden izin alınmadan düğün 

yapılmaz. Bir hafta evin bütün işlerini konu komşu yapar. Eğer cenaze sahibinin hayvanları 

varsa onlara komşuları bakar. Evin temizliğini komşuları yapar. (K.Ş. 18) 

Kaynak kişilerimizden Hava Zincir, oğlunun ölümünden sonra komşularının 

düğünlerini yapmak için kedisinden izin aldığını söylemiş ve tarafımıza şu şekilde aktarmıştır; 

“Benim oğlum ölünce Kara Ali gelip, “Hava Ana düğünümüz var, çocuklar dışarı gidecek, 

müsadenle şu düğünü yapalım” dedi. Ben de “oğlum gidin tatlı garsambanızı çalın, biz 

ağlıyoruz diye herkes ağlayacak değil ya” dedim. Kara Ali de, “Hava ana! Zaten Duran 

bizim de oğlumuz çalgıyı hemen kapatırız, sadece ele güle kötü laf düşmesin diye çalacağız, 

yoksa bizim de yüreğimiz kan ağlıyor” dedi. 

Nurhak’ta ölünün kırkıncı gününde de yemek yapılıp dağıtılır. Bu yemeğe “ölü aşı ya 

da yas yemeği” denir. Ölü aşının yapımı için kurban kesilir ve bu kurbanın eti ile yemek 

yapılır. Yemeğe başlamadan önce dede gelip gülbang okur. Yemek ilk önce çocuklara ve 

Allah dostlarına dağıtılır. Dede, yemek sonunda “hakka yürüyen canımızın canına değsin” 

der. Yemeği kadın erkek hep birlikte aynı sofrada yer. Yemekten sonra ağıtçı kadınlar, ölen 

kişi için ağıt yakar. Cenaze sonunda, ağıtçı kadınlara küçük hediyeler veya para verilir. 

Verilen bu hediyelere “gözyaşı hakkı” denir. 

Cenaze yerine gelen misafirler, Allah unutturmasın, mekanı cennet olsun, toprağı bol 

olsun, topraklar sıkmasın, yanına melekler uğrasın, nurlar içinde uyusun, der. (K.Ş.46) 



138 

 

3.3.3.1. Dardan İndirme Töreni 

Bu tören ölmüş kişinin, birine ya da bir kuruma borcu varsa borcunu yakınları 

tarafından ödemesi için yapılır. Aksi takdirde ölmüş kişinin diğer dünyada darda kalacağına 

inanılır. Bu tören hakka yürüyen canı sırladıktan kırk gün sonra yapılır. Törenin sonunda 

hakka yürüyen canın ruhu için lokma dağıtılır. Ya da durumu iyi olan kişiler kurban keser. 

Buna “dar kurbanı” denir. Kaynak kişilerin bu tören hakkında verdiği bilgiler şunlardır; 

Eğer bir kişi ikrarlı ise, ona ölümünden sonra dar cemi yapılır ve onun adına lokma 

dağıtılır, rızalık alınır, semahlar dönülür. Dede, cemde rızalık alırken “bu canımızdan 

ağrınan incinen varsa dile gelsin bile gelsin” der. Rızası olmayan kişiler razı edildikten sonra 

hakka yürüyen kişi bu dünyadan arınmış olarak gider. (K.Ş.12) 

3.4. Nurhak Türkmen Alevilerinde Yaylacılık Kültürü 

Yörük kelimesinin anlamı Türkçe Sözlük’te “Hayvancılıkla geçinen, Toroslarda 

yaşayan göçebe Türk oymağı” şeklinde açıklanmıştır(TDK, 2009:2197). Yörük kültürü, 

Nurhak’ta günümüzde dahi görülür. Nurhak’ta ki Alevi- Türkmenlerin büyük bir kısmı 

hayvancılık ile geçimini sağladığı için yarıgöçebe bir hayat tarzına sahiptir. Nisan ayının  

sonu, Mayıs ayının başı gibi hayvancılar yaylalara taşınır, Aralık ayının ortasında tekrar 

Nurhak’a dönülür. Nurhak’ta Güllüce yaylası, Akpınar yaylası, Baysöğüt Yaylası, Yamrıtaş 

yaylası, Isırganlı yaylası, Yapraklı yaylası, Abeş yaylası bulunur. Ali Rıza Yalman’ın 

“Cenup’ta Türkmen Oymakları II” eserinde Nurhak’taki yaylaların isimleri verilmiştir ancak 

Baysöğüt yaylasını Beysöğüt ismiyle kayıt altına almıştır (1977:396). 

Nurhak’ta yaylacılar yaylaya ilkbaharda çıkıp sonbaharın sonunda tekrar yerleşim 

yerlerine döner. Kadınlar ve çocuklar hayvanların üzerinde genç erkekler ise yaya olarak 

yaylaya çıkar. Yaylaya taşınmaya “Banıya Göçmek” denir. Yaylaya, hayvanları olmayan 

köylüler de göçer, hayvanları olan kişilere yardım edip, bunun karşılığında hayvan sahipinden 

para alır. Bu mesleğe “banıcı durmak” denir. Yaylacılar, sulak ve otlak yerlere göçerler. 

Yaylaya çıktıkları gün kadınlar ve erkekler arasında iş bölümü başlar. Erkekler; kıl çadırlar ve 

naylon haymalar yapar. Hayma serin olsun diye üzerine çağşır otu biçip atar. Hayvanlar için 

ağıl ve süt ürünlerini muhafaza etmek için ise yere katıklık yapar. Katıklık, yere bir çukur 

açılıp içine kaya tuzu serpilerek yapılır. Kayatuzu serpmenin amacı, içine konulan süt 

ürünlerini serin tutması içindir. Kadınlar ise; hayvanları sağar, sütler pişirir ve süt ürünü elde 

eder, yemek yapar, açık ekmek yapar. Yaylada hayat düzene oturduktan sonra, yaylaya 

çıkmanın şerefine yayla şenliği yapılır. Şenlik için her çadır bir küçükbaş hayvan getirip  

keser. Kesilen hayvan şişe takılarak pişirilir. Kadınlar ise pilav yapar ancak pilavın erzaklarını 



139 

 

çocuklar “Çomça Gelin” oyunu oynayarak toplar. Oyun şu şekildedir; çocuklar eline bir 

heybe alarak, yayladaki bütün çadırların önünde şu maniyi söyler, 

Çomça gelin ne ister 

Bir kaşıcık yağ ister 

Verenin bir güzelce oğlu olsun 

Vermeyenin kelcik külcük kızı olsun 

Bu maniyi duyan yaylacı kadınlar evinden bulgur, tereyağ, tuz, vs. çıkarıp çocukların 

elindeki heybeye bırakır. Çocuklar erzak heybesini getirip oymakbaşının çadırının önüne 

bırakır. O çadırın kadını da yayladaki diğer kadınları toplayıp yermeği yapar. Yemek piştikten 

sonra geniş bir yer sofrası açılır herkes orada yemeği yer. Yemek yendikten sonra halaylar 

çekilir, gıngıç oyunu oynanır, sin sin oynanır. Gece geç vakitlere kadar eğlenilir. Yaylaya 

çıkımın üçüncü günü ise yayla hayatı başlar. 

Erkekler hayvanları otlatır, yakacak odun getirir, hazır olan süt ürünlerini Elbistan 

pazarına götürüp satar, şehirden erzak getirir, çadırın tamir işleriyle ilgilenir. 

Kadınlar ise sabah saat dörtte kalkıp çobana azık hazırlayıp, hayvanları çobana 

otlatması için teslim eder. Çoban gittikten sonra yapılacak işler varsa onları yapar. Saat 

dokuzda çobanlar tekrar gelir. Kadınlar koyunları sağar ve sağdıktan sonra kuzuları emmesi 

için annesinin yanına bırakır. Bu iş bittiğinde sıcaklık basar. Hayvanlar sıcaklık hafifleyene 

kadar ağılda dinlenir, çoban da çadırda dinlenmeye çekilir. İkindi vakti tekrar çobana 

azık(azzıkın içinde peynir, tereyağ, çökelek olur) hazırlanır ve hayvanlar otlanmaya 

gönderilir. Kadınlar da yardımlaşarak açık ekmek yapar, kül kömbesi yapar, yanıç yapar ve 

yayık yayar. Yayık, kuzu derisinden veya tahtadan olur. Yayık yayılırken kadınlar tarafından 

şu mani söylenir; 

Yannığım kuzu derisi 

Kaynanam cadı karısı 

Geçti gecenin yarısı 

Ol ol yanığım 

Yayık yayılıp ayran haline döndükten sonra yayıktan çıkan ilk tereyağı bereketli 

olması amacıyla çocuklara yedirilir. 

Genç kadınlar bu işleri yaparken yaşlı kadınlara da bir takım işler düşmektedir. Yaşlı 

kadınlar, bebekleri avutur, kirmen eğirir ve yaylacılıkla ilgili tecrübelerini genç nesil 

yaylacılara aktarır. Saat akşam altı olunca tekrar hayvanlar otlaktan döner, hayvanların bakımı 

yapılır, çobana yemek hazırlanır. Tekrar otlağa salınır. Bu kez çoban ayın ışığı sönene kadar 

otlaktan dönmez. Kadınlar da işlerini bitirdikten sonra çocuklara masal, hikaye anlatırlar. 



140 

 

Yayla hayatı çok yorucu geçtiği için akşam erken yatarlar. Kasabaya erzak almaya veya mal 

satmaya giden erkekler ise her daim birbirlerine “Komşu şehirden biir isteğin var mı?” diye 

sorar. Yaylacılık kültüründe yardımlaşma çok mühimdir. 

Yaylacılar, kendi hayvanlarının başka hayvanlarla karışmaması için “bellik “yapar. 

Bellik, boyalardan yapılır. Her yaylacının kendine ait bir rengi vardır. Koyun ve keçilerin 

içinden en güçlü ve dayanıklı olanın boynuna ise çan takarlar. Çan takmalarının sebebi, 

arkadan gelen hayvanların kaybolmasını önlemek içindir. Her sürü de iki tane çoban köpeği 

olur. Çoban köpeğinin biri sürünün arkasından gelir, diğer, ise sürünün yanından sürür. 

Köpeklerin görevi, sürüyü kurttan korumaktır. 

Ancak günümüzde yayla hayatı eski zamanlardaki kadar varlığını devam 

ettirememiştir. Bunun sebebi gençlerin eğitim için şehir dışına taşınması, köyden kente göç, 

şehirleşme ve terör olaylarıdır. Kaynak kişiler terör olayları yüzünden yaylaları boşalttıklarını 

söylemiştir. 

Terör olayları yüzünden yaylasını terk eden Ali Bıyıklı üzüntüsünü şu şiirle 

aktarmıştır; 

Yollarından gelip geçemedim. 

Yurtlar yapıp çadır açamadım 

Ekşi ayran soğuk sular içemedim. 

Küstü bana o güzel yaylalar. 

 

Çiğdem, nergis, sümbül, lalesi, 

Şehirdi, insan kaynardı vadisi deresi. 

Aramıza girdi terör belası. 

Küstü bana o güzel yaylalar. 

 

Çok olurdu bizim ellerin karı, 

Sabırla beklerdik baharı, 

Çobanlar otlaklarda güderdi davarı. 

Küstü bana o güzel yaylalar 

Yüksekti dağların dumanlı tepesi. 

Hoş görünürdü ardıcı, kamalağı, meşesi. 

İnsanlar değil miydi soğuk pınarların neşesi? 

Küstü bana o güzel yaylalar. 

 



141 

 

Garip kaldı yolların kimse gelip geçmiyor. 

Doğmuyor ay, yıldız ışık saçmıyor. 

Keklikler ötüşüp, turnalar süzülüp uçmuyor. 

Küstü bana o güzel yaylalar. K.Ş.14 

3.4.1. Yayla şenliği ve Koç Katımı Şenliği 

Yaylalarda iki kez şenlik yapılır. İlki yaylaya yerleşilince, ikincisi ise koç katımında 

yapılır. Onuncu ayda koçkatımı ve teke katımı yapılır. Koç ve tekeyi sürüye katmadan önce 

hayvanlar boyanıp, süslenerek hazırlanır. Koçun veya tekenin boğazına hem hayvanın güzel 

görünmesi hem de güçlü görünüp çiftleşeceği hayvanı etkilemesi niyetiyle goda adı verilen 

süs eşyası takılır. Hayvan hazırlandıktan sonra gıngıç, sarı sarı sarkıtan, sinsin oyunu 

oynarlar. Eğlence sonrasında yemek yapmak için her çadırdan birazcık yemeklik malzeme 

toplanıp yemek yapılır. O günün şerefine her çadır bir koyun kesip şişde takıp pişirir. 

Hazırlanan yemekler topluca birlikte yenilir. Koç katım vakti geldiğinde topluca dua edilerek 

hayvan sürüye salınır. Koçun ya da tekenin üzerine üç yaşında bir kız çocuğu oturtulur. 

3.4.2. Halk Takvimi 

Halk Takvimi: Toplumların ekonomik geçim kaynağı, mevsimsel yapacağı şenlikler 

ve ritüeller aracılığıyla ortaya çıkmıştır. Takvimin tanımını Türk Dil Kurumu üç maddede 

açıklamıştır, Birincisi açıklama: Zamanı yıllara, aylara ve günlere ayıran yöntem. İkinci 

Açıklama: Bir yılın günlerini, aylarını, sayılı günlerini gösteren, değişik biçimlerde yapılmış 

çizelge veya defter. Üçüncü açıklama: yapılacak bir işin türlü evrelerini zamana bağlı olarak 

gösteren program (Türkçe Sözlük,2009; 836). Nurhak halkının geçim kaynağı hayvancılık ve 

tarım olmasından ötürü halk takvimi büyük önem arz etmektedir. Nurhak’ta yaylacılar 

hayatlarını yarı göçebe şekilde yaşamaktadır. Bundan ötürü yıllık hava olaylarını önceden 

bilinmesi gerekmektedir. Bu durum, onları hava olaylarını incelemeyi ve kendilerine özgü bir 

takvim oluşturmaya itmiştir. Yaylada hayat tamamen meterolojik duruma bağlıdır. Havaların 

ısınmasıyla yaylaya göçen yaylacılar, havaların soğumasıyla tekrar yurtlarına dönmektedir. 

Nurhak’ta halkın kullandığı takvimle ilgili adlandırmaları kaynak kişilerin verdiği bilgilerden 

hareketle şu şekilde bölümlemek mümkündür; 

3.4.3. Günün Bölümleri 

Tan ağarması: Havanın yeni yeni aydınıması ama güneş daha belirgin olarak görülmez. 

Gün doğumu: Güneşin kesin olarak belirginleşmesi, kızllığın yavaş yavaş kaybolması 

Güneşin çavması: Güneşin yeri ısıtması havanın aydınıması 



142 

 

Kuşluk vakti: Sabah saat on suları hayvanların yaylımdan dönmesi ve sağılması 

Emiş vakti: Güneşin toprağı çok fazla ısıtması 

Öğlen: Saat oniki bir suları, öğle yemeğinin yenilmesi 

İkindi: Öğlenin sonu, güneşin yavaş yavaş aşağı doğru inmesi. 

Akşam: Güneşin batması ve havanın kararması 

Yatsı vakti: Herkesin yavaş yavaş uykuya geçmesi 

3.4.4. Aylar 

Kocanın Kışı/Çullu Poyraz/Beşenin Ayı(Ocak) 

Ocak ayına Çullu Poyraz, kocanın kışı veya Beşenin ayı denir. Yörede ayın bu şekilde 

adlandırılmasıyla ilgili şöyle bir efsane anlatılmaktadır; 

Kışın malın yemi yeşi kalmıyor. Kış geliyor ve çullu poyraz herkesi vuruyor. Bundan 

dolayı bir kızın babası davarını yaşatmak için kızı bin burmaya veriyor. Kız bunu duyunca iki 

gözü iki çeşme ağlıyor. “elini açıp, Allah’ım eğer yağmur yağdırıp güneş açtırmazsan babam 

beni bin burmaya verici ne olur yağmur yağsın güneş açsın. Hav allah’ım havv havvv havvv! 

Diyor” Allah kızın duasına kulak veriyor. Önce çetin çullu bir poyraz salıyor; Her taraf 

birbirine giriyor. Daha sonra yavaştan yağmur yağıyor. Sonra da hafif bir güneş açıyor.  

Koca da kızını başkasına vermekten vaz cayıyor. 

Beşenin ayı için ise; “beşe, eşikten durda işe” tekerlemesi kullanılır. 

Üçenin ayı/Sayılı Kış/Gücük Ay/(Şubat): 

Kaynak şahısların verdiği bilgilere göre Şubat diğer aylardan küçük olduğu için 

“gücük ay” denir. Üçenini ayı için ise “Kar yağdı mıydı gücük devenin kuyruğunu koparır” 

derler. Bu ay çok tehlikelidir. 

Karının Kışı(Mart-Nisan): 

Mart’ın sonuna Nisan’ın başına “Karının Kışı” denir. Bu aya “Karının Kışı” 

denmesinin sebebi anlatılan şu efsaneye dayanır; 

“Mart’ın sonuna doğru hava güzel oluyor, keçiler körpeleniyor, çayır çimen oluyor. 

Garı bu duruma seviniyor. Şımarıklık yapıp, “sıçıraşır oğlacığım, mart götüne parmacığım” 

diyor. Yani mart çıktı, yaz geliyor demek istiyor. Bu da Allah’ın ağrına gidiyor. Bir kış 

veriyor, hayvanlar açlıktan ölüyor, otlar kuruyor. Balıklar açlıktan “Nisan yağmuruyla 

karnını doyuruyor” 

Yörede derlenen ikinci efsane de şöyledir; 

Karının biri yannık yayıyormuş. Birden güğneş açmış havalar ısınmış. 

Karı sevinmiş yayarken hemen şu maniyi söylemiş. 



143 

 

Ho ho hoğlacığım 

Yayılıyor oğlacığım 

Mart götüne parmacığım 

Böyle deyince Allah’ın zoruna gidiyor. Isınan hava tekrar soğuyor, otlar kuruyor, 

develer ölüyor. Geri üç gün de soğuk Nisan’dan alıyor. Buna “Karının Kışı” denir. 

April Beşi(Nisan) 

Nisan veya Aprıl’ın beşi Nurhak’da güvenilmeyecek aylardan sayılır. Zira sıcak 

yumuşak görülmesie rağmen çok tehliklei kabul edilir. Bundan dolayı da “Kork aprilin 

beşinden, öküzü ayırın eşinden” sözü yaygın olarak kullanılır. Ayrıca Nisan için “Öküz 

deviren ayazları oluğu ay da denir” Bu ayda öküzle tarla sürmeye gidilmez, mümkün 

olduğunca hayvanlar dışarı çıkarılmaz. 

Beldir Aziz(Haziran-Temmuz) 

Bu ay çok sıcak ve bereketli geçer. Yöre halkı bu ayın bereketli olmasının sebebini 

Beldir Aziz adında bir efsanevi şahsiyetin toprağa attığı buğday tanelerine bağlar. Yörede 

anlatılan efsane şöyledir; 

Eskiden Beldir Aziz diye bir yaşlı koca bu ayda gelmiş ve insanlara demiş ki 

“ekinlerinizi toplan, hayvanları iyi otlan. Bu aydan sonra soğuklar gelecek, çabuk olun!” 

demiş. Sonra bir avuç buğday fırlatıp gitmiş.” Bu sebeple bu ayda Beldir Aziz bereketi basar. 

Bu ayda, “kimsesiz insan bile aç kalmaz” derler. 

Kuyruk Doğumu(Ağustos) 

Bu ayın sonunda kuyruk doğar, soğukluk yavaş yavaş başlar. Yöre halkı bu ay için 

“Doğdu kuyruk kalmadı goruk” der. Kuyruğun doğmasıyla tarım ürünleri olgunlaşır. 

Bağ Bozumu(Eylül) 

Bu ayın sonunda bağlar kesilir, üzümler sepetlerle köye taşınır. Üzüm bağlarının 

bozulmasından dolayı bu aya “bağ bozumu” denmiştir. 

Maasere Zamanı(Ekim) 

Bu ayda üzüm bağları kesilir ve elde edilen üzümlerden pekmez yapılır. Pekmezlerin 

yapıldığı yere “maasere” denir. Köy halkı üzümlerini maasere yerine getirir. Maasere yerinde 

pekmez kazanları kurulur, üzümler ezilerek suyu çıkarılır, elde edilen üzüm sularının içine 

biraz üzüm toprak atılarak iyice karıştırılır. Daha sonra ise süzülerek içindi toprak ayırtılmaya 

çalışılır. Süzülen üzüm suları ocağa bırakılıp kaynatılır. Yaşlı kadınlar, ocak otlayıcısı olur. 

Otlayıcılara da maasere bitiminde herkes bir tas pekmez verir. Maasere onuncu aydan 

onbirinci aya kadar devam eder. Bütün köyün maaseresi bu ateşle yapılır. 



144 

 

Zemheri (Kasım, Aralık, Ocak) 

Bu ayla birlikte kış mevsimi başlar. Yöre halkı, dağdaki kurtların açlık sebebiyle 

kasabaya inmesinden ötürü bu aya “kurt kışı” demiş. (K.Ş. 33, 34, 11,15) 

3.5. Seyirlik Oyunlar 

İnsanoğlu, dünyaya geldiği andan itibaren oyunun içine dahil olmuştur. Bebeklik 

döneminde oyuna başlayan insanoğlu, çocukluk yıllarında çocuk oyunlarıyla oyuna devam 

etmiş, gençlik ve yetişkinlik dönemlerinde de seyirlik oyunlarla geleneksel oyun kültürürnün 

içinde yerini almıştır(Gönen, 2011: 13). Oyun terimi, Türkçe Sözlük’te şu şekilde 

açıklanmıştır; “1. vakit geçirmeye yarayan, belli kuralları olan eğlence, 2. Kumar, 3. Şaşkınlık 

uyandırıcı hüner, 4. Tiyatro veya sinemada sanatçının rolünü yorumlama biçimi, 5. Müzik 

eşliğinde yapılan hareketlerin bütün, 6. sahnede veya mikrofonda oynanmak için hazırlanmış 

eser, temsil, piyes, 7. Bedence ve kafaca yetenekleri geliştirmek amacıyla yapılan, çevikliğe 

dayanan her türlü yarışma, 8. Düzen, hile, entrika, 9. Hasmını yenmek için yapılan türlü 

biçimlerde şaşırtıcı hareket, teniste taraflardan birinin dört sayı kazanmayla elde edilen  

sonuç” (2009;1526). 

Divanü Lügat-it Türk’te ise oynamak fiili “oynamak” olarak yer almıştır ve “oyun” 

kelimesi de “yarış, oyun” anlamlarında geçmektedir(Divanü Lügat-it Türk,2006: 447). Elçin, 

köy seyirlik oyununu “köylülerin uzun kış aylarında ve hususiyetle düğünlerde, bayramlarda 

eğlenmek ve vakit geçirmek için düzenleyip oynadıkları dram karakterli temsillerdir” şeklinde 

açıklamıştır.(2014:671) 

Oyun dinsel ve büyüsel bir ritüeldir Ancak günümüzde sadece eğlence amacını 

taşımaktadır. And, oyunların şaman ayinlerinden türediğini şu alıntıda aktarmaktadır; “oyun 

sözcüğünün çeşitli anlamları düşünüldüğünde, bunların hemen pek çoğunun şamanın büyüsel 

törenindeki çeşitli öğelerde içerildiği görülür. Şaman bu törende dansediyor, ses ve çalgı ile 

müziğini yapıyor, yüz kaslarını kullanarak, karnından sesler çıkararak taklit ve dramatik 

öğelere başvuruyor ve şiir okuyordu. Böylece oyun sözcüğüyle tiyatro, dans ve türlü seyirlik 

oyunların kökeni şamanda ve onun eyleminde toplanmış oluyordu(2002:37). Şamanizmde 

tiyatrosal olan pek çok öge vardır. Bunların çoğu şamanın kurban töreninde ya da tedavi 

seansında çıkan ögeler olmakla beraber pek çoğu da şamani inançlar ile ilgili ritüellerden 

kaynaklanır. Şamanlığa ait tös, ongon geleneği Anadolu’da çocukların yağmur yağdırma 

amacıyla yaptıkları çomça gelin, kepçe gelin gibi bebeklerin ve Anadolu köylerinde bulunan 

kukla oynatma geleneğinin kökenini oluşturur(Aydın, 2000: 99). 



145 

 

3.5.1. Çocuk Oyunları 

3.5.1.1. Çek Ayak Çık Ayak 

Bu oyunu oynamak için bir başkan ve en az altı oyuncuya ihtiyaç vardır. Başkanın 

elinde bir sopa olur ve sopayı çocukların canı yanmayacak şekilde ayaklarına dokundurarak 

şu tekerlemeyi söyler. 

Biren biren, iken iken 

Kamış böylek kavla diken 

Kemçik boylu başı gara 

Kel oğlanın gıçı gara 

Çek ayak çık ayak 

Tekerlemenin sonunda sopa kimin ayağına gelirse o çocuğun ayağına ebe tükürür daha 

sonra diğer çocuklar da tükürmeye başlar. (K.Ş.11) 

3.5.1.2. Kel Kel Kel Garga 

Bu oyun iki üç yaşındaki çocukları avutmak için oynanır. Yetişkin bir kişi, bebeği 

ayağının üzerine alıp sağa ve sola zıplatarak eğlendirmeye çalışır. Zıplatırken de şu 

tekerlemeyi söyler; 

Kel kel kel garga 

İnin nerde çangı belde 

Çangı belin neresinde 

İki daşın arasında 

Ebem yoğurt getirdi 

Püsük burnun batırdı 

Bu püsüğü nitmeli 

Kaynar kazana atmalı 

Uş yandım yandım dedikçe 

Altına odun yitmeli (K.Ş. 26) 

3.5.1.3. Çelik Çomak 

Mahallenin çocukları toplanır. İki taşın arasına deynek koyarlar. O deyneği sopayla 

vurarak en uzağa fırlatan oyunu kazanmış olur. (K.Ş.26) 

3.5.1.4. Yüzük Oyunu 

Çocuklar toplanır ve halka şeklinde otururlar. Aralarında bir terlikçi seçerler. Terlikçi 

eline bir yüzük ve bir de terlik alır. Yüzüğü birine verir ve kime verdiğini söylemez. Terliği 



146 

 

de birine uzatır “yüzüğü bul” der. Terliği alan çocuk yüzüğün kimde olduğunu bilirse yerine 

oturur ve terliği, yüzüğü alan çocuğa verir. Bilemezse eline bir tane terlik yer ve oyundan 

çıkar. (K.Ş.18) 

3.5.1.5. Holgala Oyunu 

Bu oyun genelde erkek çocukları arasında oynanır. Altışar kişilik iki grup oluşturulur. 

İlk grup altı tane üst üste taş dizer ve taştan kale yapar. İkinci grup, ilk grubun dizdiği kaleyi 

nişan alıp, taş atarak yıkmaya çalışır. Kaleyi yıkan kişiye ikinci kere taş atma hakkı doğar. 

Eğer kaleyi yıkamazlarsa taş atma sırası ikinci gruba geçer. Eğer gruplardan biri kazandıysa, 

kazanan grup kaybeden grubun sırtına çıkarak istedikleri yere kadar taşıtırlar. (K.Ş.14) 

3.5.1.6. Çıldır Oyunu 

Bu oyun yaz akşamlarında altışar kişilik iki grup oluşturularak oynanır. Bu oyunda 

grubun birinden bir kişi ebe seçilir. Ebenin yeri, ya bir ağaç ya da bir duvar kenarı olur. Ebe 

orada gözlerini kapatarak yirmiye kadar sayar. Bu arada diğer oyuncular saklanır. Ebe gözünü 

açtıktan sonra rakip takımın oyuncularını bulmaya çalışır. Eğer birini bulursa o kişinin ismini 

söyleyerek “Çıldır” diye bağırır. O kişi oyundan çıkar. Eğer onlardan biri ebe takımından 

birini bulursa can kazanmış olur, çıkan kişi oyuna tekrar dahil edilir. Herkes bulununca 

saklanma sırası ebe olan takıma geçer. Oyunun sonunda Ebe, “Çağla herkes evine dağla” 

diyerek oyunu bitirir. Bütün çocuklar evine dağılır. (K.Ş. 34) 

3.5.1.7. Boom 

Bu oyun en az beş kişilik çocuk grubuyla oynanır. Çocukların ismi dörder tane kartlara 

yazılır. Oyunu kazanmak için aynı isimden dört tane kağıt biriktirilir. Dört ismi ilk biriktiren 

kişi “booooom!” diye bağırarak elini yere bırakır. Kazanana yüz, elini ikinci bırakana yetmiş 

beş, üçüncüye elli ve en sonuna sıfır verilir. Yüz alan kazanır. (K.Ş.20) 

3.5.1.8. Petiç 

Oyun malzemesi olarak, dört kanatlı pervaneye benzeyen bir bezi vardır. Her kanatta 

yirmi dört kare bulunur. Sekiz tane oynama taşı bir tane de el atma taşı bulunur. El atma taşı it 

boncuğundan veya fasulyeden olur. Buna “it köpek taşı” da denir. Oynama taşları da kaban 

düğmelerinden oluşur. Oyun iki kişiliktir. Düğmeler dörder dörder paylaştırılır. Kim en 

yüksek sayıyı bulursa oyunu o başlatır. Kim daha önce dört taşını birden pervanenenin 

ortasına ulaştırırsa oyunu o kazanır. (K. Ş. 21) 



147 

 

3.5.2. Şenlik Oyunları 

3.5.2.1. Çomçalı Gelin 

İki tane tahta çomçaya elbise dikip giydirilerek kukla yapılır. Bir kişi kuklaları 

konuşturarak şu maniyi söyler; 

Çomçalı gelin ne ister Bir kaşıcık yağ ister 

Verenin bir güzelce oğlu olsun 

Vermeyenin kertül kürtül kızı olsun 

Oyunun sonunda ev veya çadır gezilerek her haneden “pekmez, tereyağı, un” toplanır. 

Toplanan erzaklar birleştirilerek “bulamaç” yapılır. Yapılan bulamaç her haneye dağıtılır. 

(K.Ş. 15) 

3.5.2.2. Sarı Sarı Sarkıtan 

Bu oyun da “Çömçe Gelin” oyununun başka bir veriyonudur. Erkekler kadın kılığına 

girip, köydeki evlerin bacasından ipe bağlayarak çuval atarlar. Kadın sesi çıkararak mani 

söyleyip erzak isterler. Söylenen mani şudur; 

Sarı sarı sarkıtan Goca Ahmet’i korkutan 

Verenin bir güzelce oğlu olsun 

Vermeyenin keltür kültür kızı olsun 

Bu maniyi duyun ev ahalisi heybeye erzak koyar. Konulan erzak yapılacakl olan 

yemeğe göre değişir. Kömbe yapılacaksa “soğan, sırınsı, biber, un, maya, tuz” bırakılır. 

Bulamaç yapılacaksa “pekmez, tereyağı, un” bırakılır. Toplanan erzaklar kömbe veya 

bulamaç yapılarak her eve dağıtılır. Bu oyun, genelde uzun kış gecelerinde eğlenmek 

amacıyla ya da yayla şenliklerinde oynanır. (K.Ş.50) 

3.5.2.3. Gubuley Oyunu 

Oyuna davul zurna eşliğinde halay çekilerek başlanır. Halayın başındaki oyuncu ile 

sonunda duran oyuncunun elinde mendil bulunur. Halay çekerken aniden durarlar, başdaki 

halay başı sondakine seslenir, “gubuleeeeey gubuleeeey!” Sondaki oyuncu da ”söyle gubuley, 

ne diyorsun” der. Halaybaşı cevap verir; “gubuley senin it, benim iti boğmuş.” Sondaki de 

”neydek gubuley?” diye sorar. Başdaki de “bana bir şey borçlusun gubuley” der. Sodaki de 

“o zaman ayakkabısını ağzına almayana” der. Herkes ağzına ayakkabısını alır. Oyuncular 

birkaç dakika bu vaziyette bekler. Halaybaşı “gubuleyyyy gubuleeey! Bu olmadı” diye itiraz 

eder. Sondaki “o zaman tek ayak üzerinde durmayana” der. Herkes tek ayak üzerinde durur. 

Oyuncular yine birkaç dakika böyle bekler, bekleyemeyen oyundan çıkatılır. Halaybaşı tekrar 

itiraz eder. Sondaki de “damadı ya da asker oğlanı tutup dövmeyene” der. Herkes askeri ya da 



148 

 

damadı döver. Başdaki tekrar itiraz edince bu kez sondaki bir ihtiyarın şapkasını alır “buna 

para atmayanı dövmeyene” der. Misafırlerin hepsi şapkaya para koyar. Oyuncular toplanan 

para ile alkol ve kuruyemiş alır ve müsait bir yere oturup sohbet ederek aldıklarını tüketirler. 

(K.Ş.53) 

3.5.2.4. Gıngıç Oyunu 

Yaygın olarak şenliklerde oynanır. Kısa bir tahta sağlam bir şekilde toprağa çakılır. 

Sonra tahtanın üzerine sağlam, kırılmayan bir tahta, mertek atılıp çivi ile çakılır. Yapılan 

oyuncağa “gıngıç” denir. Karşılıklı iki kişi biner. Oyuncular daire şeklinde dönerek birbirini 

yere düşürmeye çalışır. Gıngıçdan düşen oyunu kaybeder. (K.Ş.14) 

3.5.2.5. Yordum Oyunu 

Bu oyun düğünlerde gelin ve damadın birbirini oyun oynayarak yorması amacıyla 

oynanır. Gelinle ve damat çıkıp oynamaya başlar. Hızlı bir şekilde oyun oynar, ilk önce 

yorulup, sandalyeye oturan kişi oyunu kaybeder. Oyunu kazanan taraf, kaybedenden her şeyi 

ister. Genellikle gelin kazanır. Damattan altın, para ya da türkü söylemesini ister. (K.Ş.43) 

3.5.2.6. Divrik Oyunu 

Bu oyun çok eski zamanlarda düğünlerde oynanan bir oyundur. Maalesef ki 

günümüzde oynanmamaktadır ve unutulmaya yüz tutmak üzeredir. 

Düğünde bir divrik olur. Divrik, beline ve başına keçi ve koyun ayaklarını bağlayarak 

oyun oynayıp misafirleri eğlendirmeye çalışır. Misafirler de eğlence karşılığında bahşiş verir. 

Divrik, aynı zamanda bayrak tutarak bayraktarlık görevini de görürdü. (K.Ş.11) 

3.5.2.7. Sinsini Oyunu 

Sin sin oyunu yaylalarda, gençler arasında oynanır. Gençler, geniş bir meydana ateş 

yakarak üzerinden atlar. (K.Ş.14) 

3.5.2.8. Damat Asma Oyunu 

Düğün sonunda mahallenin gençleri toplanır. Damadı tutup çöpe atmaya çalışır, eğer 

çöp yoksa dikenin içine sokmaya çalışırlar. Damat kaçmazsa birşey yapmazlar. Damat 

cesaretini kanıtlamış olur. Korkup kaçarsa damatı tutup ayaklarından asarlarlar. Damat, 

“tövbe” diyene kadar da bırakmazlar. Biri eline sopa alıp damada “tövbe de!” diyerek vurur. 

İnatçı olan damat kolay kolay tövbe demez. Tövbe derse erkeklik gururu kırılır. Damat 

oyunun sonunda “tövbe” der ve bağlayan gençler damadın ayaklarını çözer. (K.Ş.5) 



149 

 

3.6. Halk Hekimliği 

Halk Hekimliği, modern tıbbın henüz keşfedilmediği ve gelişmediği dönemlerde 

insanların hastalıklarını sağaltmak için başvurduğu, içinde büyüsel yöntemler de barındıran 

uygulamadır. Boratav, “halkın, olanakları bulunmadığı için ya da başka sebeplerle doktora 

gidemeyince veya gitmek istemeyince, hastalıklarını tanılama ve sağaltma amacı ile 

başvurduğu yöntem ve işlemlerin tümüne “halk hekimliği” diyoruz” şeklinde açıklamıştır 

(2016:139). Anadolu’da insanların hastalıklarını sağaltmak için birtakım yöntemlere 

başvurulmuştur. Bu yöntemlerin dinlik ve büyüsel yapısı da bulunmaktadır. Halk hekimliği 

uygulamaları “ocak” adı verilen aileler tarafından yapılmaktadır. Ocak kavramını Boratav, 

“belirli bir veya birkaç hastalığı sağaltma gücünde olan, bu işin yöntemlerini bilen, bunu 

uzmanlık edinmiş kimse” diye açıklamıştır. Nurhak’ta da birçok ocağa rastlanmaktadır. Bu 

ocaklar ya iyileştirdiği hastalık ile anılmakta ya da sağaltma işlemini yapan ocakzadenin adı 

ile anılmaktadır. Araştırma alanındaki ulaşabildiğimiz ocakzadeler, sağaltma işlemi sırasında 

büyülük uygulamalara başvurduğu saptanmıştır. Kaynak kişilerin ocakzadeler hakkında 

verdiği bilgiler şu şekildedir; 

3.6.1. Ocaklar 

Halk Hekimliği “ocak” denen aileler tarafından yapılmaktadır. Ocak kavramını 

Boratav, “belirli bir veya birkaç hastalığı sağaltma gücünde olan, bu işin yöntemlerini bilen, 

bunu uzmanlık edinmiş kimse” diye açıklamıştır. Nurhak’ta da birçok ocağa rastlanmaktadır. 

Bu ocaklar ya iyileştirdiği hastalık ile anılmakta ya da sağaltma işlemini yapan ocakzadenin 

adı ile anılmaktadır. Araştırma alanındaki ulaşabildiğimiz ocakzadeler, sağaltma işlemi 

sırasında büyülük uygulamalara başvurduğu saptanmıştır. Kaynak kişilerin ocakzadeler 

hakkında verdiği bilgiler şu şekildedir; 

3.6.1.1. Haney Garı Ocağı: (Yılancık Ocağı) 

Haney Garı Ocağı diğer ismiyle Yılancık Ocağı yılan sokmuş olan canlıları iyileştirir. 

Ocağın en önemli Ocakzedesi Haney Garı adında ihtiyar bir kadın olduğu için ocak ismini bu 

kadından almıştır. Haney Garı’nın ineğini iyileştirdiğini söyleyen kaynak kişimiz Esme 

Bıyıklı ocak ile ilgili şu bilgileri aktarmıştır; 

Haney Garı, yılan sokan kişileri iyileştirir. Birgün benim ineğimi yılan sokdu. Benim 

ineğimi yılan soktuğu için memeği şişti. Ben de iyileştirmesi için Haney Garı’nın yanına 

gittim. Haney Karı gelip ineğimin memeğini sıktı, memeğin içinden sarı su çıkdı. Bana “git! 

İtburnunun dibindeki toprağın gün değmemiş yerinden getir” dedi. Gittim toprak getirdim. 

Getirdiğim toprağı çamur haline getirdi ve dua ederek ineğin memeğine sürdü. İneğim bir 

hafta içinde iyileşti. (K.Ş.11) 



150 

 

3.6.1.2. Elif Ana Ocağı 

Elif Ana aslen Pazarcıklı ve Kürt-Alevi Ocakzadesidir. Ancak Nurhak Alevi Türkmen 

halkı arasında çok sevilip sayılır. Araştırma bölgesinde, Elif Ana’nın insanların yüzüne 

bakınca derdini anladığı, bir takım uygulamalar yaparak hastaları iyileştirdiği söylenir. 

Kaynak kişimiz Esme Bıyıklı, oğlu İbrahim’in hastalığını Elif Ana’nın sağalttığını söylemiş 

ve tarafımıza şunları aktarmıştır; 

Oğlum İbrahim hasta oldu, ölecek zannediyorum. Iraz Bacım ile Elif Ana’nın yanına 

vardık. Iraz Bacı, Elif Ana’ya sordu “bu bizim çobanın avradı, bunun bir sıkıntısı var” dedi. 

Bunun üzerine Elif Ana saçındakı pürçüğünün birini kırdı, iki parçaya böldü. “birini yak 

tütsü yap dumanını içine çek, diğerini de suya at, suyu hasta bebeğe içir”dedi.(K.Ş.11) 

Kaynak kişilerimizden Hava Zincir ise kardeşinin bakire olmayan kadını 

kaçırmasından dolayı üzülmüş, bu duruma çare olarak Elif Ana’ya başvurmuştur. 

Kardeşim Mehme, Delikli Döne’yi kaçırmıştı. Biz de Delikli Döne’yi gelin olarak 

istemedik. Bir hal çaresine bakmak için Elif Ana’nın yanına gittim. Elif Ana, bir dua etti. 

Bizim oğlan Delikli Döne’den soğudu. O karıdan kurtulduk! 

3.6.1.3. Kesiklerin Ocağı 

Kesikler ocağı, ismini ocakzadenin mensup olduğu Kesikler sülalesinden almıştır. Bu 

ocak, düşük yapan kadınların bebeğini sağlıklı bir şekilde dünyaya getirmek için “tıbıka” 

denilen büyüsel bir uygulama yapmaktadır. Ocağın yardımına başvuran kadnınların verdiği 

bilgiler doğrultusunda tıbıka şu şekilde yapılır; 

Yörede üst üste düşük yapan kadınlara “tıbıka” denir. İhtiyar ve bilge bir kadın, 

tıbıkalı kadının boynuna ip bağlayarak yedi tane ev gezdirerek, ev sahiplerinden birer çivi 

ister. Çivinin istendiği ilk ev, ocağın evidir. Yedinci çivinin istendiği ev ise demirçi evidir. 

Yedi tane çivi toplandıktan sonra çiviler demirçiye verilir. Demirçi çivileri bilezek yapıp 

ihtiyar kadına tekrar verir. İhtiyar kadın da bileziği ve tıbıkalı kadını alarak ocakzadenin evine 

tekrar gider. Ocakzade evinden bir parça ekmek getirip, dua okur. Okuduğu ekmeği tıbıkalı 

kadına yemesi için verir. Kadın bu ekmeği yer. Daha sonra ise yapılan bileziği tıbıkalı kadının 

koluna takar. Çocuğu doğana kadar çıkarmamasını ve olacak çocuğa da ocağa mensup birinin 

ismini koymasını tembihler. 

Yörede derlediğimiz bilgiler doğrultusunda “demirçiler ve ocakların” iş birliği 

içerisinde olduğunu görmekteyiz. Bu durum Geleneksel Türk İnançlarından olan 

Şamanizm’in etkisinin olduğu düşüncesine götürmektedir. Yakutlara göre Şamanlar ve 

Demirçiler kardeştir. Eliade, şaman ve demirçi ilişkisini şu şekilde açıklamıştır; 



151 

 

Tıpkı şamanlar gibi demirçiler de “ateşin efendileri” olarak ün salmışlardır. Böylelikle kimi kültürel 

alanlarda demirçi şamandan üstün olmasa da ona eşit sayılmıştır. Bir Yakut atasözü “demirçiler ve 

şamanlar aynı yuvadandır” şeklindedir. “Bir şamanın krısı saygıdeğer, bir demirçinin karısı hürmete 

layıktır” der bir başka atasözü. Üçüncü bir mesel: “İlk demirçi, ilk şaman ve ilk çömlekçi öz kardeştiler. 

Demirçi büyük kardeşti ve şamanda ortanca kardeş. Demek ki demirçinin ölümü şamanın elinden 

olamaz (2000; 86). 

3.6.1.4. İmil (Yel) Ocağı 

İmil ocağına, vücudun herhangi bir yerindeki ağrı nedeniyle gidilir. Alet olarak imil 

taşı kullanılır. İmil taşı, erkek ve dişi olmak üzere iki parçadan oluşur. Ocakzade, hastanın 

üzerinde imil taşlarını gezdirir. İmil taşı, hastanın ağrıyan bölgesine yapışarak vücuttaki ağrıyı 

çekip alır. Daha sonra ocakzade, hasta kişiyi kül ile yıkar ve biraz da lokma yedirir. Bu 

uygulamaların sonunda ağrı vücuttan atılmış olur. 

3.6.1.5. Sarılık Ocağı 

Sarılık Ocağın’da, sarılık hastalığının tedavisi yapılmaktadır. Bu ocağın üyeleri 

Yirikler sülalesindenir. Sarılığı kesen kişi, üç defa hastaya “yüzüme bak” der. Hasta, 

ocakzadenin yüzüne baktığında, ocakzade aniden hastaya tokat atar. Bu uygulamaya “sarılığı 

kesmek” denir. Daha sonra ise bir ay boyunca soğan, sarımsak, acı, tuzlu vs. şeyler 

yedirilmez. 

3.6.2. İnsan Hastalıkları 

Bel Ağrısı: Kırmıt, kuzinede ısıtılır. Havluya sarılarak belin ağrıyan yerine konur. 

Kırmıt, belin ağrısını dindirir. 

Buzağı Burnu: Parmak ucunda oluşan iltihaplı yaralardır. İyileştirmek için yara olan 

bölgeye hamur konur. 

Çıban: İyileştirmek için çıbanın olduğu yere ayranlı bulamaç yapılıp sürülerek 

içindeki iltihap boşaltılır. 

Dabaz: İstemediği (tiksindiği) bir yiyeceği yemek durumunda olan birinin sürekli 

kaşınması sonucunda vücudunda oluşan kırmızı şişliklere dabaz denir. Hastalığı iyleştirmek 

için insan sidiği ve bal karıştırlıp hastaya içirilir. 

Tavukçuk: Bu hastalığa yakalananların vücudunda kırmızı kırmızı lekeler oluşur. 

İyileşmek için karatavuk kanı içilir. 

Boğmaca: Boğazda oluşan sert bezeler sonucunda rahat nefes alamama durumudur. 

İyileştirmek için kuyruk yağı içirilir. 

Karahumma: Bu hastalığa yakalanan kişi asla kurtulamaz. Birgün içinde ölür. 



152 

 

Vucutta kırmızılıklar ve morluklar olur. Kıl çula ve yün yorgana sarılarak iyileştirmeye 

çalışılır. 

Kırık: Kemiğin hemen kaynaması için et suyu içirilir. 

Kızılurük: Bebeklerin kasıklarında çıkan kızarıklıktır. Eğer önceden tedavi edilmezse 

bütün vücuda yayılır. Bebek bal ile çimdirilerek iyileştirilir. 

Kuşkuyruğu: Kulak dibi, koltuk altı ve boyun bölgesinde balık şeklinde çıkan 

şişliklerdir. Üzerine lokum veya pekmez bulamacı sürülerek iyileştirilir. 

Mide-Karın ağrısı: Bunun için paryavşağı otu ve yavşan otu kaynatılıp içirilir. 

Yanık: Yanan yere soğan ve sabun ezilip sarılır ve iç yağı sarılır. (K.Ş.32-55) 

3.6.3. Hayvanlarda Olan Hastalıklar 

Karayel (Südügedik): Rüzgardan ve dumandan etkilenme sonucu oluşan hastalıktır. 

Bu hastalığa yakalanan keçilerin memesi şişer, sütü kesilir. 

Şap-tabak: Hayvanın vücudunda mantar oluşur. Mantar vücuda dağılırsa hayvan ölür. 

Peynir Hastalığı: Hayvanın karaciğerlerinde oluşan bir hastalıktır. Hayvandan insana 

bulaşır. Bunun için sütlerin iyi kaynatılması gerekir. 

Sarılık: keçnin karaciğerini üşüterek yavrusunu düşürmesine sebep olur. 

Çiçek: Hayvanın üzerinde tüğür tüğür yaralar olur ilerlerse ölür. 

Uyuz: Kaşıntı hastalığıdır. (K.Ş.23) 

3.7. Halk İnanmaları 

İnanç, sözlük anlamı ile “kişice ya da toplumca, bir düşüncenin, bir olgunun, bir 

nesnenin, bir varlığın gerçek olduğunun kabul edilmesi” demektir (Boratav, 2016: 13). Her 

toplumda doğruluğuna inandıkları kesin olarak inandıkları inanmalar vardır. Bu inanmalar, 

toplumların geleneğini, tabularını, dini hayatını yansıtmaktadırlar. Halk İnanışı: tabiatüstü, 

insanüstü bir gücün, varlığın, varlıkların mevcudiyetine, bunlarla ilgili görev ve kaçınmaların 

bulunduğuna, bunlara riayet edildiğine yarar sağlanabileceğine, ihlal veya ihmal edildiğinde 

zarar görülebileceğine inanmaktadırlar (ed. Arık, Eroğlu, 2017: 21). Halkbiliminin konusu 

olarak inanışların başka bir niteliği de din, ahlak kurallarındaki kesinlik ve katılığa karşılık 

bunların yerden yere, topluluktan topluluğa değişik içerikler göstermeleridir (Boratav, 

2016:13). Halk İnanışlarını, Hikmet Tanyu sekiz maddeye ayırmıştır. 

1. Hiç bir zararı olmayan inanışlar 

2. Manevi telkinle ümit ve teselli verecek faydalı olabilecek, hayatı anlamlandıran, çeşitlendiren, 

güzelleştiren inanışlar. 

3. Ne zararı ne de faydası olmayan inanışlar. 



153 

 

4. İslami temelle çatışmayan, ona aykırı olmayan inanışlar. 5.İslami temelle uzlaşan, kaynaşan 

inanışlar. 

5. İslami esaslara aykırı düşen inanışlar. 

6. İlimle, ilmi verilerle çatışmayan inanışlar. 

7. İlmi temellere aykırı olan inanışlar (ed.Arık, Eroğlu, 2017: 22-23). 

Eski zamanlarda insanlar, anlam veremediği durumlar ve olaylar karşısında birtakım 

tabular ve inanmalar oluşturmuşlardır. İnsan, bilimin gelişmediği dönemlerde bilmediği 

şeyleri kendi akıl yürütmesi ile açıklamaya çalışmıştır. İnsanoğlu bu süreçte din ve büyüden 

de yararlanmıştır. Araştırma alanında derlenen bilgiler şunlardır; 

Ayağı büyük olan gelin gittiği yere bereket getirir. 

Adak kurbanı eve bırakılmaz, bırakılırsa ev hanesine zarar gelir. 

Kadının ayağındaki ikinci parmağı, başparmağından uzun olursa kocasını 

yöneteceğine inanılır. 

Ağır iş yaparken, “Benim elim değil Fatma Ana’nın eli” denirse işin çabuk biteceğine 

inanılır. 

Ay tutulurken, kötülükleri uzak tutmak amacıyla demir eşyalar birbirine vurularak ses 

çıkarılır. 

Buğday, elma, kayısı çift olursa o yıl bereketin artacağına inanılır. 

Yeni doğmuş bebeğin sağlıklı olması için ilk içtiği anne sütüne kuş b*ku karıştırılır. 

Baykuş bir evin çatısına konup öterse o evden ölü çıkar. 

Ev ahalisine kötülük gelmemesi için eve en yakın ağaca kurt başı asılır. 

Evin bereketi artsın diye, duvara mısır asılır. 

Yere ekmek parçası düşerse cin çarpacağına inanılır. 

Konuşurken dilini ısırırsan, biri senin dedikodunu ediyor demektir. Erken kalkan 

kadının evine Hızır uğrayıp bereket dağıtır. 

Gece aynaya bakan kişinin bahtı bağlanır. 

Gece sakız çiğnenmez ölü eti çiğnemiş olursun 

Gece evden tuz, biber, salça, soğan ve sarımsak komşuya verilmez ve komşudan 

alınmaz. Yoksa başına kötü olaylar gelir. 

Gelinin çeyiz sandığının içine bal ve şeker konur, gelinin dili tatlı olsun diye. 

İlk defa adeti olan genç kıza utangaç olması için tokat atılır. 

İp düğümünü açan kız, evlendiğinde kaynanasıyla iyi anlaşır. 

Kız çocuğunun kesilen ilk saçı, ömrü uzun olması amacıyla çangala dikilir. 

Kertenkelle gören kişinin dişleri çürür. 

Kapı eşiğinde oturan kişi delirir. 



154 

 

Kadın hamileyken ciğer yiyip elini yıkamadan vücuduna sürerse çocukta doğum izi 

olur. 

Kazanın dibindeki yanığı yiyen kişinin düğününde kar yağar. 

Nazarı önlemek için karaçalıdan nazarlık yapıp elbiseye dikilir. 

Nazarı önlemek için mavi boncuk takılır. 

Nazarı önlemek için it boncuğu takılır. 

Nazarının değeceğini düşündükleri kişinin oturduğu yere işenir. 

Ölmüş biri rüyaya giriyorsa rızk istiyor demektir. Sadaka vermen gerekir yoksa öbür 

dünyada can çekiştiğine inanılır. 

Ölü bir kişinin rüyasına hiç girmiyorsa o kişiyi hiç sevmiyor demektir. 

Öbür tarafta ölmüş çocuğu olan kadının günahları bağışlanır. Çünkü o çocuk cennete 

annesinin yerini hazırlamak için gitmişir. 

Sarılığın kesilmesi için kara elbise giyilir. 

Sacın üzerindeki ekmek kabarırsa zenginlik gelir. Tarhana yapılırken su içilirse 

yağmur yağar. 

Yılanın ayağını gören bin yaşar. 

Yıldız kaydığı zaman, ne tarafa kaydıysa o taraftan biri ölür. 

Yağmur yağınca dışarıya demir veya demirden yapılmış eşya atarlar. 

Kötülüklerin evden uzak olması için yanan sacın üzerine bir kıymık yağ atılır. 

  



155 

 

SONUÇ 

Toplumun ortak ürünü olan folklor malzemeleri zamanla unutulmaya yüz tutmaktadır. 

Bu malzemelerin derleme yöntemini kullanarak kayıt altına alınması, yazıya geçirilmesi ve 

unutulmasını önlemek gerekmektedir. Bu tür malzemeler geçmiş ile gelecek arasında köprü 

görevi gördüğü gibi bu gün için de önemlilik arz etmektedir. 

Bu çalışmada Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen halkının kültürel varlıkları ortaya 

konmaya çalışılmıştır. “Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen Folkloru (Derleme-İnceleme)” adlı 

çalışmada yöreye ait olan, kaybolmaya yüz tutmuş, halk bilimi malzemelerinin bütünüyle 

hafızalardan silinmeden kayıt altına alınmış, gelecek nesillere ulaştırılması ve kültür aktarımı 

ve devamlılığı sağlanmıştır. 

Kaynak kişilerden elde edilen bilgiler; görüşme, gözlem ve karşılıklı görüşme 

teknikleri kullanılarak elde edilmiştir. Bu malzemeler ses kaydı yapılmış daha sonra ise 

unutulmasını önlemek için yazıya geçirilmiştir. 

Çalışma bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Yörenin adının kaynağı, tarihi, 

coğrafyası, ekonomisi, iklimi ve nüfusu giriş bölümünde verilmiştir. Çalışmanın birinci 

bölümünde; “Alevi Türkmenlerinin İnanç Yapısı” başlığı altında Alevilik, Aleviliğin Tarihsel 

Gelişimi, Alevilik ve Bektaşilik arasındaki ilişki, Alevilik ve Şiilik, Caferilik ve Batinilik 

arasındaki münasebet, Alevilik ve Kızılbaşlık adlandırılması araştırılıp ve kaynak kişilerin 

düşünceleri de dahil edilerek aktarılmıştır. Nurhak’ta yapılan Cem ayinleri (Dardan İndirme 

Cemi, İkrar Alma Cemi, Görgü Cemi ve Düşkünlük Cemi) de araştırılarak, çalışmaya dahil 

edilmiştir. Cemevinde hizmet yapan cem görevlileri ve görevleri, Molla İbrahimler ve Azizler 

Ocağı, ocakların kerametleri de birinci bölüme dahil edilmiştir. 

Çalışmanın ikinci bölümünde ise; yöreye ait sözlü kültür ürünleri “masal, fıkra, efsane, 

türkü, ağıt, bilmece, atasözü ve deyim, alkış-kargış, mani” derlenmiştir. Halk hikayesine ise 

rastlanmamıştır. Yörede derlenen “Mani, bilmece, atasözü, fıkra” türlerinin büyük bir 

kısmında açık bir şekilde müstehçenlik olmasından ötürü çalışmada kullanılmamıştır. Ancak 

içerisinde gizli müstehçenlik barındıran ve edebi değer taşıyan türler çalışmaya dahil 

edilmiştir. Alevi-Bektaşi Edebiyatının en önemli Halk Edebiyatı ürünlerinden olan, cem 

ayinlerinde zakirlerin, “Telli Kur’an” eşliğinde söylediği “Nefesler ve Deyişler” çalışmada 

yer verilmemiştir. Çünkü Zakirler, eski deyişleri unuttuklarını ve günümüzde söyledikleri 

deyişleri ise “Hünkar Hacı Bektaş-ı Veli Vakfı’nın 2012’de Serçeşme Yayınlarından çıkardığı 

beş bölümden oluşan “Erkanlar” setinde mevcut olduğunu ve kendilerinin de o setten 

faydalandığını” belirtmişlerdir. Kaynak kişilerin bahsettiği Erkanlar Setine 



156 

 

hunkaryayin@gmail.com hesabından ulaşabilirsiniz. 

Yörede derlerlenen; “Salkım Söğüt ve Pir Sultan efsanesi, Kırklar Meclisi ve Dolu 

efsanesi, Ermiş” efsanlerinde Alevilik’in izleri saptanmıştır. “Taş Kesilen Kadın” efsanesinde 

ise taş kesilme motifi görülmektedir. “Gelin Öldüren Irmağı” efsanesinde; ocak kerametlerine 

inanmayan kadının, ırmak tarafından öldürülmesi anlatılmaktadır. Yörede derlenen ağıtların 

çoğu, cenaze yerlerinde ses kaydına alındığı için kafiye ve redif uyumu bulunmamaktadır. 

Yörede en fazla rastlanan halk edebiyatı ürünü ise “fıkra”dır. Fıkraların çoğu Nurhak’ın Biçin 

köyünde derlenmiştir. Derlenen fıkraların kahramanları; çevre köylerde mahalli fıkra tipi 

olarak nam salmış, gerçek isimleri unutulmaya başlamıştır. Garto Goca, Hamza Ahmet, Çirkin 

Goca, Biçinli Celal bu tiplerden bazılarıdır. Bu fıkraların içeriğinde “alkol, küfür, inanç 

unsurlarına nükteli göndermeye” rastlanılmıştır. Fıkralar, bu özelliklerinden dolayı Bektaşi 

fıkralarına benzemektedir. Yörede dört tane de Bektaşi fıkrası derlenmiştir. Bazı fıkralarda ise 

toplumsal olayların etkisi görülmektedir. Corona ve Curuk Osman ile Suriyeli Çoban fıkraları 

bu duruma örnek teşkil etmektedir. 

Yörede derlenen manilerde ise çok sık olarak “oba, yurt, bey, hatun” kelimelerine 

rastlanmıştır. Bu kelimeler Nurhak’ın geçmişte; Yörük kültürüne mensup olduğunu, 

günümüzde ise yaylacılığın etkisi ile yarıgöçebe hayat tarzı sergilediği gözlemlenmiştir. Her 

yerde olduğu gibi, Nurhak’ta derlenen dualar ve beddualar da Nurhak halkının fikir dünyası, 

sosyal yaşamı ve inancı hakkında bilgi vermektedir. Dualarda ve beddualarda geçen “Hızır, 

Fatma Ana, Pir, Hz. Ali” kavramları Aleviliğin izlerini taşımaktadır. 

Çalışmanın son bölümü olan üçüncü bölüm de ise; “doğum, sünnet, evlenme, ölüm, 

yaylacılık kültürü, halk takvimi, halk hekimliği ve seyirlik oyunlar” derlenilip, incelenmiştir. 

Bu bölümde bulunan malzemelerde Geleneksel Türk İnançlarının izleri, Nurhak Türkmen 

Alevileri arasında belirgin bir şekilde yaşadığı görülmüştür. 

Ölüyü, toprağa sırlamadan önce elbise giydirmek, ölen genç kızın çeyizinden mezara 

birkaç parça bırakmak, loğusa kadının başına kırmızı eşarp bağlamak, kurt tüyünden muska 

yapmak bizi Şamanizm’e götürmektedir. Tavuk teleklerinden yapılan, adına “tozak” denilen 

gelin başlığı, Şaman’ın ayin sırasında taktığı başlık ile benzerlik göstermektedir. 

Alevilerin lideri olan “dede” ile “şaman” arasında da büyük benzerlikler vardır. 

Dede’nin dede olması için, şamanın ise şaman olması için belli başlı kriterlere uyması 

gerekmektedir. Bu kriterler; şamanlığın ve dedeliğin, kan bağı bulunan birinden el alması, 

ikisinin de topluma hizmet etmesi ve keramet sahibi olmalarıdır. Aleviler arasında yapılan 

cem ayini de, şaman ayiniyle benzerlik göstermektedir. Cemde; Zakirler, “Telli Kur’an” 

dedikleri, bağlama eşliğinde deyiş söyleyerek ayinlerini yaparlar, Şamanlar ise kopuz 

mailto:hunkaryayin@gmail.com


157 

 

eşliğinde, dua ederek ayinlerini icra etmektedir. Şaman ve Dede, ilahi bir kudret tarafından 

“sağaltıcı” yetenek verilmiştir. Yörede bulunan Azizler ve Molla İbrahimler ocağına mensup 

ocakzadenin hastaları iyileştirdiği söylenmektedir. Yörede dikkat çeken bir diğer durum ise 

hamile kadınların düşük yapmasını önlemek için ocakzade ailesinin, hamile kadına demir 

bilezik vermesidir. Bu işleme araştırma bölgesinde “Tıbıka” denmektedir. Yakutlarda da 

demirin koruyuculuğu vurgulanmuş, halk anlatmalarında “demirçilerin ve şamanların kardeş 

olduğunu” söylemişlerdir. 

Sonuç olarak bu çalışma, bölge folkloru kayda geçirilip muhafaza edilerek 

kaybolmasının önüne geçilip arşiv görevi görmektedir. Nurhak Alevi-Bektaşi Türkmen 

kültürüyle ilgili ilerde yapılacak olan çalışmalara ön kaynak olarak fayda sağlayacaktır. 

Geçmişten günümüze gelen ve unutulmaya yüz tutan folklorik malzemelerin varlığını 

günümüze tekrar somut halde aktarabilmek için Nurhak Belediye’sine ve Nurhak/ Hacı 

Bektaş-ı Veli Vakfı’na da birçok görev düşmektedir. Çalışmada aktardığımız gibi Nurhak’ta 

yayla hayatı günümüzde de aktif bir şekilde devam etmektedir. Belediyenin de desteğiyle, 

geçmişteki folklorik hayatı yeni nesillere aktarmak için yayla şenlikleri yapılabilir. Bu 

şenliklerde kirmen eğiren, masal anlatan yaşlı kadınlar görev alabilir. Bir yandan da 

geleneksel yemekler kadınlar tarafından yapılıp dağıtılabilir. Şenliklerde unutulmaya yüz 

tutmuş halk oyunları tekrar canlandırılabilir. Köyün ihtiyarları tarafından, hazındamlarına 

saklanmış kıl çadırlar, kilimler ve duvar halıları şenliklerde kullanılabilir. Yayla şenliğinde 

görev alan insanlar, eski zamanlara ait geleneksel elbiseler giyerek adeta bir yayla hayatı 

canlandırılabilirler. Yörede, folklorik malzeme önemi taşıyan eşyalar toplanarak bir Alevi- 

Bektaşi Türkmen Etnografya Müzesi kurulabilir. 

  



158 

 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2019) Halk Bilimi El Kitabı, (ed. Aça, M.) Nobel Yayıncılık, Ankara. 

Akın, B. (2020) Kızılbaş Oğuzlar ve Şah İsmail’in Anayurdu Diyarbakır, Kitabevi, İstanbul. 

Aksu, A. (2019) Nurhak Tarihi ve Kültürü, Berikan Yayınev, Ankara. 

Aksoy, Ö.A. (1978) Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü I Atasözleri Sözlüğü, TDK Yayınları, 

Ankara. 

Altınkaynak, E. (2015) Ağıtlar (Pınarbaşı, Sarız, Tomarza Avşarları), Karadeniz Dergi 

Yayınları, Ankara. 

Altun, I. (2004) Kadırga Türkmenlerinde Doğum, Evlenme ve Ölüm, Yayıncı Yayınları, 

Kocaeli. 

And, M. (2002) Oyun Ve Bügü “Türk Kültüründe Oyun Kavramı”, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul. 

Artun, E. (2004) Türk Halk Edebiyatına Giriş, Kitabevi, İstanbul. 

Artun, E. (2011) Anonim Türk Halk Edebiyatı Nesri, Karahan Kitabevi, Adana. 

Artun, E. (2011) Türk Halk Edeniyatına Giriş “Edebiyat Tarihi/Metinler”, Karahan Kitabevi, 

Adana. 

Aslan, E.(2008) Türk Halk Edebiyatı, Maya Akademi Yayın Dağıtım, Ankara.  

Atalay, B. (2015) Bektaşilik ve Edebiyat, Ötüken Yayınları, İstanbul. 

Aydoğan, T. (2020) Aksaray Efsaneleri, Aksaray Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü 

Kültür Yayınları, Aksaray. 

Bali, M. (1969) Ağıtlar, T.C. Kültür Bakanllığı Yayınları, Ankara. 

Boratav, P. N. (1973) 100 SorudaTürk Halk Edebiyatı, Gerçek Yayınları, İstanbul.  

Boratav, P. N. (2016) 100 Soruda Türk Folkloru, Bilgesu Yayınları, Ankara. 

Boratav, P. N. (2016) 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı, Bilgesu Yayınları, Ankara.  

Bozkurt, F. (2005) Toplumsal Boyutlarıyla Alevilik, Kapı Yayınları, İstanbul Büyükkokutan, 

T. A. (2017) Muğla Alevi Türkmen Kültürü, Kömen Yayınları, Konya. 

Çetinkaya, N. (2004) Kızılbaş Türkler Tarihi, Oluşumu ve Gelişimi, Kum Saati Yayınları, 

İstanbul. 

Çıblak, C. N. (2014) Alevi Cemlerinde Nefesler, Otorite Yayınları, İstanbul  

Çınar, E. (2004) Aleviliğin Gizli Tarihi, Chiviyazıları Yayınevi, İstanbul. 

Develioğlu, F. (1986) Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Kuruluş Ofset Basımevi 

Yayınları, Ankara. 

Develioğlu, F. (1995) Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lüfat, Aydın Kitabevi Yayınları, 



159 

 

Ankara. 

Dizdaroğlu, H. (1968/Aralık) “Halk Şiirinde Türler” , Türk Dili Türk Halk Edebiyatı Özel 

Sayısı, 207:186-293 

Eberhard, W. ve Boratav, P. N. (2010). Typen Turkıscher Volksmarchen, (akt. Sakaoğlu, S. ve 

Karadavut, Z. Halk Hikayeleri ve Masallar), Anadolu Ünv. Yayıları, Eskişehir. 

Ekici, M. (2016) Halk Bilgisi (Folklor) Derleme ve İnceleme Yöntemleri, Geleneksel 

Yayıncılık, Ankara. 

Elçin, Ş. (1970). Türk Bilmeceleri, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul. 

Elçin, Ş. (1986) Halk Edebiyatına Giriş, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Elçin, Ş. (2014) Halk Edebiyatına Giriş, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Eliade, M. (2000) Demirciler ve Simyacılar, Kabalacı Yayınları, İstanbul. 

Eröz, M. (1990) Türkiye’de Alevilik ve Bektaşilik, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. Ergin, 

M. (1980) Dede Korkut Kitabu, Boğaziçi Yayınları, İstanbul. 

Eyuboğlu, İ. Z. (1989) Alevilik-Sünnilik-İslam Düşüncesi, Der Yayınları, İstanbul. 

Eyuboğlu, İ. Z. (1997) Bütün Yönleriyle Tasavvuf Tarikatlar Mezhepler Tarihi, Der Yayınları, 

İstanbul. 

Fığlalı, E. R. (1991) Türkiye’de Alevilik ve Bektaşilik, Selçuk Yayınları, Ankara. 

Gökbel, A. (2019) Ansiklopedik Alevi-Bektaşi Terimler Sözlüğü, Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı, Ankara. 

Gönen, S. (2011) Geleneksel Konya Köy Seyirlik Oyunları, Kömen Yayınları, Konya Gönen, 

S. (2011) Batı Türklerinin Manzum Atasözleri, Kömen Yayınları, Konya. 

Görkem, İ. (2001) Türk Edebiyatında Ağıtlar Çukurova Ağıtları, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Günay, U. (1975) Elazığ Masalları, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Erzurum. 

İnan, A. (2015) Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara. 

Kahramanmaraş Belediyesi. (2012) Elbistan Yöresi Ağıtları, Pelin Ofset, C.IV, Ankara. Kaya, 

D. (2014) Anonim Halk Şiiri, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Karadavut, Z. (2006) “Bilmece ve Aile” S. Sakaoğlu, M. Aça, P. Ergun (Ed.), Aile Yazıları, 

Mattek Matbacılık, Ankara. 

Karadavut, Z. (2013) “Kırgızlarda Ad Verme Gelenği” M. Ergun (ed.), Türk Halk Edebiyatı 

İncelemeleri, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, Ankara, (277-278). 

Karataş, T. (2007) Edebiyat Terimler Sözlüğü, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Kaşkarlı Mahmut, (2014). Divanu Lütati’t- Türk, (hzl. Ahmet B. Ercülasun-Ziyat Akkoyunlu) 

TDK Yayınları, Ankara. 



160 

 

Kırmızı, Ö. (2021) Efsanelerin İcra Bağlamı ve İşlevleri Şanlıurfa Efsaneleri, Paradigma 

Yayınları, Çanakkale. 

Kurt, A. O.(2017). Halk İnanışları El Kitabı, (ed. Arık, D. ve Eroğlu, A. H.) Grafiker 

Yayınları, Ankara. 

Naskali, E. G. (2011) Ağıt Kitabı, Kitabevi Yayınları, İstanbul. 

Naskali, E. G. (2017) Takvim Kitabı, (ed.Yanıklar, B. ve Naskali, E.G.). Kitabevi Yayınları, 

İstanbul. 

Noyan, B. (2006) Bütün Yönleriyle Bektaşilik ve Alevilik, Ardıç Yayınları, Ankara. 

Ocak, A. Y. (2015) Alevi-Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

Örnek, S. V. (1995) Türk Halkbilimi, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara.  

Özçelik, M. (2004) Afyon Karahisar Masalları, Fakülte Kitabevi, Isparta. 

Parmaksız, M. N. (2010) Türk Edebiyatında Ağıt Yakma Geleneği ve Ağıt-Destanlar, 

AkçağYayınları, Ankara. 

Sakaoğlu S. (2013) Efsane Araştırmaları, Kömen Yayınları, Konya. 

Sakaoğlu, S. (1973) Gümüşhane Masalları, Sevinç Matbaası, Ankara.  

Sakaoğlu, S. (1979-1983). “Bilmece Terimi Üzerine Notlar”, Türk Kültürü Araştırmaları 

Dergisi, 17-21/(1-2):230-242. 

Sakaoğlu, S. (1980) Anadolu-Türk Efsanelerinde Taş Kesilme Motifi ve Bu Efsanelerin Tip 

Kataloğu, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara. 

Sakaoğlu, S. (1992) Türk Fıkraları ve Nasrettin Hoca, Selçuk Üniversitesi Basımevi, Konya  

Sakaoğlu, S. (2015) Masal Araştırmaları, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Sakaoğlu, S. ve Karadavut, Z. (2010). Halk Hikayeleri ve Masallar, (ed. Ali Berat Alptekin ve 

Çiğdem Kara), Anadolu Ünv. Yayınları, Eslişehir. 

Sami, Ş. (2010). Kamus-ı Türki, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

Selçuk, A. (2004). Tahtacılar, Yeditepe Yayınevi, İstanbul. 

Şimşek, E. (1993). Kadirli ve Osmaniye Ağıtları, Kültür Ofset Baasımevi Yayınları, Antakya.  

Tek, R. (2018) Kayseri Yöresi Sağaltma Ocakları, Kömen Yayınları, Konya.  

Tekin, T. (1988) Orhon Yazıtları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

Tuna, E. (2000) Oyunculuk Ve Şamanlık, Okyanus  Yayınları, İstanbul.  

Türk Dil Kurumu. (2011). Türkçe Sözlük, TDK Yayınları, Ankara. 

Veren, E. (2019) Anadolu Halk Takvimi, Doğan Kitap, İstanbul.  

Yakıcı, A. (2013) Halk Şiirinde Türkü, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Yalman, A. R. (1977) Cenupta Türkmen Oymakları II, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 



161 

 

Yaman, A. (2004) Alevilik’te Dedelik ve Ocaklar, Karacaahmet Sultan Derneği Yayınları, 

İstanbul. 

Yaman, A. (2007) Alevilik ve Kızılbaşlık Tarihi, Nokta Kitap, İstanbul. 

Yıldırım, D. (1999) Türk Edebiyatında Bektaşi Fıkraları, Akçağ Yayınları, Ankara.  

İnternet Kaynağı 

http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327, (erişim tarihi: 02.05.2015) 

 

  

http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327ET%3A02.05.2015)
http://www.nurhak.gov.tr/default_b0.aspx?concent=327ET%3A02.05.2015)


162 

 

EK 1- KAYNAK KİŞİLER LİSTESİ 

 

No İsim-Soyisim Yaş Eğitim Durumu Mesleği İkahmet Yeri Derlemenin ortamı 

01 Hüseyin Gücercin 75 Ümmi Dede Seyitaliler Mah. Seyircili 

02 Süleyman Per 93 Ümmi Çiftçi Eskiköy Mah. Seyircili 

03 Ahmet Akkuş 82 Ümmi Çiftçi Seyitaliler Mah Seyircili 

04 Hasan Çadır 63 İlköğretim Çiftçi Seyitaliler Mah. Seyircili 

05 Lütfiye Yıldız 58 İlköğretim Ev hanımı Karaçar Mah. Seyirsili 

06 Sultan Özbaba 41 İlköğretim Ev hanımı Seyitaliler Mah. Seyircili 

07 Ali Özbaba 51 İlköğretim Esnaf Seyitaliler Mah. Seyircili 

08 Lütfü Yıldız 62 İlköğretim Emekli Karaçar Mah. Seyircili 

09 Ali Baygın 34 Üniversite Öğretmen Pınarbaşı Mah. Seyircili 

10 Hüseyin İnan 41 İlköğretim Turizm işçisi Hüyük 

Mah. 

Seyircili 

11 Esme Bıyıklı 85 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

12 Hüseyin Doğan 58 İlköğretim Serbest meslek Pınarbaşı Mah. Seyircili 

13 Arzu Akkuş 75 Ümmi Ev hanımı Seyitaliler Seyircili 

14 Ali bıyıklı 59 Ortaöğretim Çiftçi Karaçar Mah. Seyircili 

15 Elif bıyıklı 59 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

16 Hava Zincir 78 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

17 Fadime Zincir 60 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

18 Hatice Zincir 40 Ortaöğretim Ev hanımı Kraçar Mah. Seyircili 

19 Cuma Ceritli 34 Lise Topograf Biçin Mah. Mülakat 

20 Meral Demir 31 Üniversite Öğretmen Antalya Seyircili 

21 Umut Cücük 35 Lise Almancı Fransa Mülakat 

22 Ali Koyun 46 İlköğretim Çifyçi Eskiköy Mah. Seyircili 

23 Süleyman Yaren 38 Ortaöğretim Çiftçi Eskiköy Mah. Seyircili 

24 Gülistan Höbere 27 İlköğretim Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

25 Soner Höbere 31 Lise Serbest meslek Karaçar Mah. Seyircili 

26 Songül Bıyıklı 37 İlköğretim Ev hanımı Afşin Seyircili 

27 Aslan Palalı 58 Lise Esnaf Pınarbaşı Mah. Seyircili 

28 Ahmet Bıyıklı 82 Ümmi Çiftçi Fransa Seyircili 

29 Davut Zincir 68 İlköğretim Emekli Fransa  

30 Adını vermek isyemeyen 

kişi 

65 Ümmi Çiftçi Eskiköy Seyircili 

31 Adını vermek istemeyen 

kişi 

60 Ümmi EvHanımı Eskiköy Seyircili 

32 Zeynap Dik 46 Ümmi Ev hamımı Eskiköy Mah. Seyircili 

33 Elif Höbere 78 Ümmi Ev hanımı Hüyük Mah. Seyircili 

34 Mehmet Höbere 80 Ümmi Çiftçi Hüyük Mah. Seyircili 

35 Hasan Akkuş 35 Üniversite Öğretmen Ankara Seyircili 

36 Emine Özen 30 Lise Ev hanımı Antalya Seyircili 

37 Elif Cücük 63 Ümmi Ev hanımı Fransa Seyircili 

38 Ayşe Zincir 62 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah Seyircili 

39 Yeter Çolak 80 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

40 Ayşe Bıyıklı 42 İlköğretim Ev hanımı Elbistan Seyircili 

41 Ayşe Tatar 60 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 



163 

 

No İsim-Soyisim Yaş Eğitim Durumu Mesleği İkahmet Yeri Derlemenin ortamı 

42 HüsneBıyıklı 42 Ümmi Ev hanımı Alçiçek Seyircili 

43 Hüsne Zincir 38 İlköğretim Ev hanımı Kraçar Mah. Seyircili 

44 Ayşe Cücük 49 Ümmi Ev hanımı Pınarbaşı Mah. Seyircili 

45 Sıla Cücük 25 Üniversite Öğretmen Biçin Mah. Seyircili 

46 Elif Tatar 63 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

47 Elif can Bıyıklı 27 Lise Turizm işçisi Antalya Seyircili 

48 Emine Per 66 Ümmi Ev hanımı Seyitaliler Mah. Seyircili 

49 Hüsne Sakallı 78 Ümmi Ev hanımı Eskiköy Mah. Seyircili 

50 Elif Zincir 70 Ümmi Ev hanımı Kraçar Mah. Seyircili 

51 Fadime Tatar 64 Ümmi Ev hanımı Karaçar Mah. Seyircili 

52 Emine Akkuş 65 Ümmi Ev hanımı Seyitaliler Mah. Seyircili 

53 Emre Bıyıklı 24 Lise Serbest meslek Antalya Seyircili 

54 Özkan Cücük 35 Ortaöğretim Demirci Biçin Mah. Seyircilli 

55 Halil Dik 56 Ümmi Çiftçi Eskiköy Mah. Seyircili 

56 Hüseyin Kılçık 35 Üniversite Sağlık çalışanı Hatay Seyircili 

 

  



164 

 

EK 2- FOTOĞRAFLAR 

 

Fotoğraf 1. 

 

 

Fotoğraf 2. 

 

 



165 

 

 

Fotoğraf 3. Gelin çangalı 

 

 

Fotoğraf 4. Kaynak Kişi Hamza Ahmet 

 

 



166 

 

 

Fotoğraf 5. Koç Katımı 

 

 

Fotoğraf 6. Tarhana yapan kadınlar 

 

 

Fotoğraf 7. Aşure yapan kadınlar 

 



167 

 

 

Fotoğraf 8. 22 Aralık/ Yaylacıların yayladan dönüşü 

 

 

Fotoğraf 9. Buğday patozu veren Nurhak’lılar. 

 

 

Fotoğraf 10. Nurhak/Pınarbaşı Cemevi “Çerağ Uyandırmak” 



168 

 

 

Fotoğraf 11. 

 

 

Fotoğraf 12. Kaynak kişi Hasan Çadır 

 



169 

 

 

Fotoğraf 13. Kaynak Kişiler Süleyman Per ve Eşi Ayşe Per 

 

 

Fotoğraf 14. Azizler Ocağı’ndan Ocakzade 

 



170 

 

 

Fotoğraf 15. Nurhak/Pınarbaşı Cemevi ve Canlar 

 

 

Fotoğraf 16. Cemevi dedesi: Hüseyin Güvercin ve eşi, Hacı bektaş Veli Vakfı Başkanı: Lütfü Yıldız ve eşi 

Lütfiye Yıldız, Kaynak kişi Hüseyin İnan. 

 



171 

 

 

Fotoğraf 17. Hacı Bektaş Veli’den getirildiğine inanan Günah yıkayan delikli taş 

 

 

Fotoğraf 18. Beş Gardaş Ağacı ve Ocakzade Ahmet Akkuş 

 



172 

 

 

Fotoğraf 19. Mehmet Kartal ekin ekerken 

 

 

Fotoğraf 20. Yaylacılar; Zeynep Dik, Gülistan Höbere 

 

 



173 

 

 

Fotoğraf 21. Bayraktar 

 

 

Fotoğraf 22. Kömbe 

 



174 

 

 

Fotoğraf 23. Yanıç 

 

 

Fotoğraf 24. Kaynak kişi Yeter Çolak 

 



175 

 

 

Fotoğraf 25. Pınarbaşı Cemevi 

 

 

Fotoğraf 26. Gelinin başına şeker atan çocuklar ve gelinin kayınvalidesi (Biçin köyü, yıl:1995). 

 



176 

 

 

Fotoğraf 27. Pınarbaşı cemevi 

 

 

Fotoğraf 28. Nazarlık 

  



177 

 

SÖZLÜK 

Ayan olmak: Hayal görmek 

Alama: Taş 

Ateş kaymak: Ateş yakmak 

Allah dostları: Zihinsel engelli bireyler 

Arasa: Sahipsiz 

Alaca: Hile 

Ateş kaymak: Ateş yakmak 

Alıç: Dağda yetişen bir tür meyve. 

Artlaz: Kumaş 

Allah dostu: Zihinsel engelli birey. 

Açık Ekmek: Yufka 

Başı bozulmak: Bir kimsenin eşinden boşanması. 

Banıya göçmek: Yaylaya taşınmak 

Bala: Altın işlemeli, geleneksel düğün elbisesi. 

Bacılık: arasında herhangi bir kan bağı bulunmayan, çok yakın arkadaş. 

Bük: Issız yer.  

Bibi: Hala  

Cor: Dedikodu 

Çangal: Nazara iyi geldiğine inanılan bir ev süs eşyası. 

Döüst: Çeşit  

Evlik: Salon  

Eşiklik: Kapı önü 

Fistanlık: Elbise dikilmek için alınan kumaş 

Goz: Ceviz 

Garsamba: Kalabalık 

Gardaşlık: Arasında herhangi kan bağı bulunmayan çok yakın arkadaş. 

Gişi: Eş, Koca 

Gosga gosga durmak: gururla durmak  

Gırışkan: Kavga yapmaya istekli kişi.  

Gızag: Köpeklerin çiftleşme zamanı. 

Göymet: Nurhak’da çocuk doğduktan sonra dağıtılan şeker. 

Gıyık: İğne 

Gazi: Altın 

Goda: Teke ve koçları süslemek için takılan boyunluk.  



178 

 

Güven: Damat ile gelinin, gerdek gecesini geçirdikleri çadır.  

Garsamba: Kalabalık 

Gala: Yüksek yer 

Güvenç: Cemevi dedesine, yaptığı hizmet karşılığında verilen cüzi miktar para. 

Gumkertiş: Kertenkelle 

Gunula: Halk zihninde hayali, uzak bir yer 

Gama: Bıçak 

Gamga: Maşa 

Gıraç Yılanı: Susuz ve kurak yerlerde yaşayan yılan. 

Gıngırgaç: Çocuğun yürümesine yarayan tahtadan yapılan alet. 

Hıllıngaç: Çocuğun uyuması için, iki ağaç arasına ip ile hazırlanan yatak. 

Hüsdan: Etek. 

Hu: Kamıştan yapılan yazlık yayla evi. 

Halbur: Elek. 

Herdem: Gelinin veya ölünün yüzüne atılan kırmızı tül. 

Höllük: Toprağın elenip, ısıtılarakbebeklerin içinde uyuması için hazırlanılan yatak. 

Hayma: Naylondan yapılan çadır. 

Iğralamak: Silkelemek  

İtburnu: Kuşburnu  

İcra: Kira 

Kömbe: Börek 

Köy Anası: Cemevi dedesinin eşi. 

Kösaa: Yanmış odun parçası. 

Küncü: Susam 

Köpem: Keçeden yapılan çoban elbisesi. 

Köm: Hayvanların ve insanların barınması için yeraltına yapılan barınak. 

Kefiye: Kadınların başına sardığı renkli eşarp. 

Kuş fakı: Tuzak 

Loğdun: Kerpiç evlerin üzerinde gezdirilerek, evin damını sağlamlaştırmaya yarayan ağır taş. 

Makat: Yatak 

Miltan: Gömlek 

Muale gelmek: Olgunlaşmak 

Nacak: Keser 

Odlayıcı: Ateş yakan kişi 

Od: ateş 

Oma: İnsan uzvu, Kalça  

Pıttırmak: Delirmek  



179 

 

Porsuk: Kirpi 

Salaca: Ölen kişiyi mezara taşımak amacıyla kullanılan, tahta taşıt aracı. 

Samanlık: Hayvanların yiyeceklerinin muhafaza edildiği yer. 

Sayrı: Hasta 

Sığırlık: Hayvanların barındığı yer. 

Sındı: Makas  

Sucukmak: Suçlanmak  

Söke: Tarla 

Şamata: Eğlence 

Şıngırdaklı: Elenceli 

Şöhresi Dökülmek: Zayıflamak 

Tadeş: Yaşıt 

Tuvalamak: Düşürmek 

Temeklik: Tavukların barındığı yer. 

Tusturmak: Şişirmek 

Teleme: Yoğurt ve sütten yapılan peynir çeşidi. 

Teh: Çürümüş üzüm 

Teh tehlemek: Çürümüş üzüm toplamak 

Tuman: Pantolon 

Urupluk: Altın küpe 

Üstü olmak: Regl olmak, adet görmek, kadınsal bir durum. 

Vergili: Nişanlı 

Yar: Uçurum 

Yannık: Yoğurdu ayran etmeye yarayan, deriden veya tahtadan yapılan alet. 

Yonmak: Kesmek  

Yayma: Halı  

Yeğni: Hafif 

Yüklük: Yorgan ve döşşeklerin muhafaza edildiği yer, tahta dolap.  

Yörek bağı: Bebeğin düşmemesi için beşiğine bağlanılan kalın ip.  

Zaza: Deli 

Zembil: Deri sepet 

  



180 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve SOYADI Songül CÜCÜK 

EĞİTİM DURUMU 

Mezun Olduğu Lise Kahramanmaraş/Nurhak Lisesi 

Lisans Diploması 
Akdeniz Üniversitesi Edebiyat Fakültesi/ Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümü 

Yabancı Dil / Diller İngilizce 

İŞ DENEYİMİ 

Stajlar 
Antalya/Gazi Anadolu Lisesi, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği 

 


