
 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

 

TÜRK VE İRAN EDEBİYATLARINDA VAROLUŞÇU İZLEKLER 

 

 

Farnaz RAHİMZADEHASL 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Ankara, 2025 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

TÜRK VE İRAN EDEBİYATLARINDA VAROLUŞÇU İZLEKLER  

 

 

 

 

 

 

Farnaz RAHİMZADEHASL 

 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Ankara, 2025 



 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı 

(kağıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin 

alınarak kullanılması zorunlu metinlerin yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren 2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren ... ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

    18/06/2025  

                                                                                                                              

                                                                                                             Farnaz RAHİMZADEHASL 

1“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, tez 

danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre 

ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi yöntemlerle 

korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek 

bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 

enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. konulara 

ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve kuruluşlarla yapılan 

işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi 

ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler 

Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde 

muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir  
 

* Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu 

tarafından karar verilir. 



iii 

 

 

 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında özgün 

olduğunu, Prof. Dr. Abide DOĞAN danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını beyan ederim. 

 

Farnaz RAHİMZADEHASL 

  



iv 

 

 

 

ADAMA SAYFASI (İSTEĞE BAĞLI) 

 

 

Her daim sevgimle aileme…  



v 

 

 

 

TEŞEKKÜR  

 

İlk olarak, 2016 yılından bu yana Hacettepe Üniversitesi’nde lisansüstü öğrenim 

hayatımda ve bu çalışmanın her aşamasında bana yardım eden değerli danışman hocam 

Prof. Dr. Abide Doğan’a en içten teşekkürlerimi sunarım. Yüksek lisans ve doktora ders 

dönemi boyunca kendimi bu alanda geliştirmemde yardımcı olan ve her zaman yol 

gösteren Sayın Prof. Dr. G. Gonca Gökalp Alpaslan’a ve hem dersleriyle hem Tez izleme 

komitesi toplantılarında değerli katkılarıyla ufkumu genişleten Sayın Doç. Dr. Serdar 

Odacı’ya teşekkür ederim.  

Bu tez çalışmasının her aşamasında yol gösterici katkılarıyla yanımda olan çok değerli 

hocalarıma teşekkür ederim. Tez izleme sürecinde ve savunma jürisinde yer alarak 

çalışmama katkı sunan Sayın Prof. Dr. Nesrin KARACA, Sayın Prof. Dr. Nezahat 

ÖZCAN ve Sayın Doç. Dr. Koray ÜSTÜN’e şükranlarımı sunarım. Özellikle, akademik 

birikimi ve destekleyici yaklaşımıyla çalışmama anlamlı katkılar sağlayan Sayın Prof. Dr. 

Bilge ERCİLASUN’a ayrıca teşekkür ederim. 

Samimiyetleri, desteği ve içtenlikleriyle her zaman yanımda olan değerli arkadaşlarım 

Sümeyye SAMAT, Beste SARICA ve Dr. İbrahim ÖZAKMAN’a en içten teşekkürlerimi 

sunarım.Türkiye’deki akademik hayatım boyunca, hem yüksek lisans hem doktora 

aşamasında yardımlarını esirgemeyen Dr. Metin Yıldırım Bey’e de  teşekkür ederim. Bu 

süreçte her zaman yanımda olan ve özellikle tez düzeltmeleri konusunda değerli 

katkılarda bulunan değerli arkadaşım Yasamin Gholamrahmani’ye de içtenlikle teşekkür 

ederim. 

Son olarak, Her koşulda bana inanan ve bu yolda beni hiç yalnız bırakmayan annem 

Behnaz’a ve kız kardeşim Yasemen’e, en zorlandığım zamanlarda beni cesaretlendiren 

ve destekleyen eşim Dr. Muhammed Emin’e teşekkürlerimi sunarım. Lisans, yüksek 

lisans ve doktora aşamasında bana destek olan arkadaşlarıma ve dersleriyle yol gösteren 

tüm hocalarıma teşekkür ederim. 

 



vi 

 

 

 

 

ÖZET 

RAHİMZADEHASL, Farnaz. Türk ve İran Edebiyatlarında Varoluşçu İzlekler, Doktora Tezi, 

Ankara, 2025. 

 

İran ve Türkiye, bin yılı aşkın süredir komşu olmaları nedeniyle ortak bir kültür, medeniyet ve geçmişi 

paylaşıp, tarih boyunca birçok alanda etkileşim içinde olmuştur. Bu iki ülke üzerine felsefe, sosyoloji, 

siyaset, ekonomi ve edebiyat gibi çeşitli bilim dallarında yapılan karşılaştırmalı araştırmaların mevcut 

olduğu ancak yeterli olmadığı gözlemlenmektedir. Edebiyat, her zaman dönemin aynası olmuştur ve edebi 

eserlerin incelenmesi toplumlar hakkında bilgi edinme fırsatı sunar. Ayrıca, edebiyatın toplumları etkileme, 

değiştirme ve yönlendirme işlevleri göz önüne alındığında, bu ihtiyaçları en iyi şekilde edebiyat aracılığıyla 

gidermek mümkündür. Bu çalışma kapsamında, Türk ve İran edebi eserleri incelenerek, bu eserlerdeki 

varoluşçuluk üzerine yazarların düşünceleri karşılaştırmalı bir biçimde ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Ayrıca iki milletin birbirini daha yakından tanımasına ve böylece iki ülkenin yakınlaşmasına katkı 

sağlamayı amaçlamaktadır.  

Bu tez dört bölümden oluşmaktadır: Birinci bölümde, varoluşçuluk akımının tanımı, tarihçesi, temsilcileri 

ve temel ilkeleri ile felsefe ve edebiyat ilişkisine kısaca değinilmiştir. İkinci bölümde ise, varoluşçu Türk 

yazarların eserlerindeki varoluşçu unsurlar tespit edilmiştir. Üçüncü bölümde, varoluşçu unsurlar İran 

varoluşçu yazarların eserlerinde araştırılmıştır. Son bölümde ise iki ülkenin yazarlarının eserlerindeki 

varoluşçu unsurların benzerlikleri ve farklılıkları karşılaştırmalı edebiyat bilimi çerçevesinde incelenmiştir. 

Ayrıca, her iki ülkenin edebiyatında önemli yeri olan bu yazarların varoluşçuluktan nasıl etkilendikleri 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. Edebiyatın toplumlar üzerindeki etkisi göz önüne alındığında, bu tür 

çalışmaların iki milletin birbirini daha iyi anlamasına ve aralarındaki kültürel bağları güçlendirmesine 

katkıda bulunacağı açıktır. 

 

Anahtar Sözcükler  

Varoluşçuluk , Karşılaştırmalı Edebiyat , Türk Edebiyatı , İran Edebiyatı 

  



vii 

 

 

 

ABSTRACT 

Rahimzadehasl, Farnaz. Existentialist Themes in Turkish and Iranian Literatures, Ph.D. 

Dissertation, Ankara, 2025. 

 

Iran and Turkey, having been neighbors for over a thousand years, share a common culture, civilization, 

and history, engaging in interaction across various fields throughout history. While comparative studies in 

disciplines such as philosophy, sociology, politics, economics, and literature have been conducted on these 

two countries, they have been observed to be insufficient. Literature has always been a reflection of its time 

and offers insights into societies through the analysis of literary works. Moreover, considering literature’s 

function in influencing, changing, and guiding societies, it is evident that these needs can be best addressed 

through literature. 

This study aims to examine Turkish and Iranian literary works to comparatively explore authors’ thoughts 

on existentialism. Additionally, it seeks to contribute to mutual understanding between the two nations and 

thereby foster closer relations. The thesis consists of four chapters: The first chapter briefly discusses the 

definition, history, representatives, and basic principles of existentialism, along with its relationship with 

philosophy and literature. The second chapter identifies existential elements in the works of Turkish 

existentialist authors. The third chapter explores existential elements in the works of Iranian existentialist 

authors. The final chapter examines the similarities and differences in existential elements in the works of 

authors from both countries within the framework of comparative literature studies. Furthermore, efforts 

are made to uncover how influential existentialism has been on prominent authors in the literary traditions 

of both countries. Considering the impact of literature on societies, it is clear that such studies will 

contribute to better mutual understanding and strengthen cultural ties between the two nations. 

 

Keywords  

Existentialism , Comparative Literature , Turkish Literature , Iranian Literature 

  



viii 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ......................................................................................................... İ 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI................................. İİ 

ETİK BEYAN ............................................................................................................... İİİ 

ADAMA SAYFASI …..….. ......................................................................................... İV 

TEŞEKKÜR … .............................................................................................................. V 

ÖZET ............................................................................................................................. Vİ 

ABSTRACT ................................................................................................................. Vİİ 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... Vİİİ 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................. XİV 

GRAFİKLER DİZİNİ ............................................................................................... XVİ 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... XVİİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: VAROLUŞÇULUK ................................................................................. 11 

1.1. VAROLUŞÇULUK AKIMININ TANIMI ve TARİHÇESİ .......................... 11 

1.2. VAROLUŞÇULUK TEMEL İLKELERİ ....................................................... 16 

1.2.1. Varoluşçulukta Bunalım, Sıkıntı ve Acı ................................................................... 16 

1.2.2. Varoluşçulukta Çaresizlik ve Umutsuzluk ............................................................... 17 

1.2.3. Varoluşçulukta İntihar, Hiçlik ve Ölüm ................................................................... 18 

1.2.4. Varoluşçulukta Kaygı ............................................................................................... 25 

1.2.5. Varoluşçulukta Özgürlük ......................................................................................... 26 

1.2.6. Varoluşçulukta Saçma ve Anlamsızlık ..................................................................... 27 

1.2.7. Varoluşçulukta Seçim ve Sormluluk ........................................................................ 29 

1.2.8. Varoluşçulukta Varlık .............................................................................................. 29 

1.2.9. Varoluşçulukta Yabancılaşma ve Yalnızlık ............................................................. 30 

1.3. VAROLUŞÇU FELSEFESİNİN TEMSİLCİLERİ ........................................ 32 

1.3.1. Din Odaklı Varoluşçuluk ......................................................................................... 34 

1.3.1.1. Soren Aabye Kierkegaard  ..................................................................... 35 

1.3.1.2. Karl Jaspers  ........................................................................................... 39 

1.3.1.3. Gabriel Marcel  ...................................................................................... 41 



ix 

 

 

 

1.3.2. Tanrıtanımaz Varoluşçuluk ...................................................................................... 44 

1.3.2.1. Martin Heidegger  .................................................................................. 46 

1.3.2.2. Jean-Paul Sartre ...................................................................................... 49 

2. BÖLÜM: VAROLUŞÇULUK VE EDEBİYAT ..................................................... 54 

2.1. DÜNYA EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK ............................................ 54 

2.1.1. Albert Camus............................................................................................................ 58 

2.1.2. Samuel Becket .......................................................................................................... 62 

2.1.3. Friedrich Nietzsche .................................................................................................. 64 

2.1.4. F. Kafka .................................................................................................................... 70 

2.1.5. F. Dostoyevski .......................................................................................................... 74 

2.1.6. Simone de Beauvior ................................................................................................. 78 

2.2. TÜRK EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK  .............................................. 80 

2.3. İRAN EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK ................................................ 84 

3. BÖLÜM: TÜRK VE İRAN EDEBİYATLARINDAN SEÇİLEN 

YAZARLARIN/ESERLERİN VAROLUŞÇULUK AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 ......................................................................................................................................... 89 

3.1. TÜRK EDEBİYATINDAN SEÇİLEN VAROLUŞÇU YAZARLAR VE 

İNCELENEN ESERLERİ ........................................................................................ 89 

3.1.1. Yusuf Atılgan ........................................................................................................... 89 

3.1.1.1. Aylak Adam ........................................................................................... 93 

3.1.1.1.1. Eserin Olay Örgüsü ......................................................................... 94 

3.1.1.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi.................................. 96 

3.1.1.2. Anayurt Oteli ........................................................................................ 105 

3.1.1.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 106 

3.1.1.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 107 

3.1.1.3. Bodur Minareden Öte ........................................................................... 115 

3.1.1.3.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 115 

3.1.1.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 115 

3.1.1.4. Evdeki .................................................................................................. 118 

3.1.1.4.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 118 

3.1.1.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 119 

3.1.1.5. Kümesin Ötesi ...................................................................................... 122 



x 

 

 

 

3.1.1.5.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 122 

3.1.1.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 123 

3.1.1.6. Saatlerin Tıkırtısı .................................................................................. 126 

3.1.1.6.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 126 

3.1.1.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 127 

3.1.1.7. Yaşanmaz ............................................................................................. 128 

3.1.1.7.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 128 

3.1.1.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 129 

3.1.2. Demir Özlü ............................................................................................................. 132 

3.1.2.1. Tatlı bir Eylül ....................................................................................... 136 

3.1.2.1.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 137 

3.1.2.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 138 

3.1.2.2. İthaka'ya Yolculuk ............................................................................... 144 

3.1.2.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 145 

3.1.2.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 146 

3.1.2.3. Bir Uzun Sonbahar ............................................................................... 150 

3.1.2.3.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 151 

3.1.2.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 152 

3.1.2.4. Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları ................................................. 158 

3.1.2.4.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 158 

3.1.2.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 160 

3.1.2.5. Bir Yaz Mevsimi Romansı ................................................................... 164 

3.1.2.5.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 164 

3.1.2.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 166 

3.1.2.6. Bağsız ................................................................................................... 170 

3.1.2.6.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 170 

3.1.2.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 171 

3.1.2.7. Bunaltı .................................................................................................. 175 

3.1.2.7.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 175 

3.1.2.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 176 

3.1.3. Ferit Edgü ............................................................................................................... 182 



xi 

 

 

 

3.1.3.1. Kimse ................................................................................................... 184 

3.1.3.1.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 184 

3.1.3.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 185 

3.1.3.2. O/Hakkari’de Bir Mevsim.................................................................... 187 

3.1.3.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 188 

3.1.3.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 189 

3.1.3.3. Kaçkın I ................................................................................................ 192 

3.1.3.3.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 192 

3.1.3.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 193 

3.1.3.4. Kaçkın III ............................................................................................. 195 

3.1.3.4.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 195 

3.1.3.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 197 

3.1.3.5. Kaçkın IV ............................................................................................. 199 

3.1.3.5.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 199 

3.1.3.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 201 

3.1.3.6. Odada ................................................................................................... 203 

3.1.3.6.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 203 

3.1.3.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 204 

3.1.3.7. Dışarısı ................................................................................................. 207 

3.1.3.7.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 207 

3.1.3.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 207 

3.2. İRAN EDEBİYATINDAN SEÇİLEN VAROLUŞÇU YAZARLAR VE 

İNCELENEN ESERLERİ ...................................................................................... 209 

3.2.1. Sâdık Hidâyet ......................................................................................................... 209 

3.2.1.1. Kör Baykuş .......................................................................................... 214 

3.2.1.1.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 214 

3.2.1.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 216 

3.2.1.2. Diri Gömülen ....................................................................................... 222 

3.2.1.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 222 

3.2.1.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 222 

3.2.1.3. Üç Damla Kan ...................................................................................... 227 



xii 

 

 

 

3.2.1.3.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 227 

3.2.1.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 231 

3.2.1.4. Aylak Köpek ........................................................................................ 231 

3.2.1.4.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 231 

3.2.1.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 232 

3.2.1.5. Karanlık Oda ........................................................................................ 235 

3.2.1.5.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 235 

3.2.1.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 235 

3.2.2. Mustafa Mestûr ...................................................................................................... 238 

3.2.2.1. Tanrı’nın Gül Cemalını Öp .................................................................. 241 

3.2.2.1.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 241 

3.2.2.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 242 

3.2.2.2. Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği ....................................................... 253 

3.2.2.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 253 

3.2.2.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 254 

3.2.2.3. Ben Serçe değilim ................................................................................ 259 

3.2.2.3.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 259 

3.2.2.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 259 

3.2.2.4. Navid ve Negar Hakkında Üç Kısa Rapor ........................................... 264 

3.2.2.4.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 265 

3.2.2.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 266 

3.2.2.5. Nadir Farabi Üzerine Bir Risale ........................................................... 268 

3.2.2.5.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 268 

3.2.2.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 268 

3.2.2.6. Aşk ve Diğer Şeyler ............................................................................. 271 

3.2.2.6.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 271 

3.2.2.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 271 

3.2.2.7. Masumiyet ............................................................................................ 274 

3.2.2.7.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 274 

3.2.2.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 275 

3.2.3. Gulam Hüseyin Sâedi ............................................................................................. 279 



xiii 

 

 

 

3.2.3.1. Bayel’ın Ağıtçıları ................................................................................ 285 

3.2.3.1.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 285 

3.2.3.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 289 

3.2.3.2. Dilenci .................................................................................................. 296 

3.2.3.2.1. Eserin Olay Örgüsü ....................................................................... 297 

3.2.3.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi................................ 298 

4. BÖLÜM: ESERLERİN KARŞILAŞTIRMASI ................................................... 303 

4.1. ORTAKLIKLAR ............................................................................................. 316 

4.2. BENZERLİKLER ............................................................................................ 316 

4.3. FARKLILAKLAR ........................................................................................... 316 

SONUÇ ......................................................................................................................... 318 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 320 

EK 1. ORJİNALLİK FORMU .................................................................................. 328 

EK 2. ETİK KURUL MUAFİYET FORMU (YA DA İZNİ) .................................. 330 

 

 

 

 

 

  



xiv 

 

 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

Tablo 3.1 Aylak Adam ..................................................................................................... ..96 

Tablo 3.2 Anayurt Oteli .............................................................................. ……………..107 

Tablo 3.3 Bodur Minareden Öte....................................................................................... 116 

Tablo 3.4 Evdeki .............................................................................................................. 119 

Tablo 3.5. Kümesin Ötesi ................................................................................................. 123 

Tablo 3.6 Saatlerin Tıkırtısı ............................................................................................. 127 

Tablo 3.7 Yaşanmaz ......................................................................................................... 129 

Tablo 3.8 Tatlı Bir Eylül .................................................................................................. 138 

Tablo 3.9 İthaka’ya Yolculuk ........................................................................................... 146 

Tablo 3.10 Bir Uzun Sonbahar ......................................................................................... 152 

Tablo 3.11 Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları ........................................................... 160 

Tablo 3.12 Bir Yaz Mevsimi Romansı ............................................................................. 167 

Tablo 3.13 Bağsız ............................................................................................................. 171 

Tablo 3.14 Bunaltı ............................................................................................................ 176 

Tablo 3.15 Kimse ............................................................................................................. 185 

Tablo 3.16 O/ Hakkari’de Bir Mevsim ............................................................................ 189 

Tablo 3.17 Kaçkın I .......................................................................................................... 193 

Tablo 3.18 Kaçkın III ....................................................................................................... 197 

Tablo 3.19 Kaçkın IV ....................................................................................................... 201 

Tablo 3.20 Odada ............................................................................................................. 204 

Tablo 3.21 Dışarısı ........................................................................................................... 208 

Tablo 3.22 Kör Baykuş .................................................................................................... 216 

Tablo 3.23 Diri Gömülen ................................................................................................. 222 

Tablo 3.24 Üç Damla Kan ................................................................................................ 229 

Tablo 3.25 Aylak Köpek .................................................................................................. 232 

Tablo 3.26 Karanlık Oda .................................................................................................. 235 

Tablo 3.27 Tanrının Gül Cemalini Öp ............................................................................. 242 

Tablo 3.28 Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği ................................................................. 254 

Tablo 3.29 Ben Serçe Değilim ......................................................................................... 259 



xv 

 

 

 

Tablo 3.30 Nevid ve Negar Hakkında Üç kısa Rapor ...................................................... 266 

Tablo 3.31 Nadir Farabi Üzerine Bir Risale ..................................................................... 268 

Tablo 3.32 Aşk ve Diğer Şeyler ....................................................................................... 271 

Tablo 3.33 Masumiyet...................................................................................................... 275 

Tablo 3.34 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Birinci Hikâyesi ................................................ 289 

Tablo 3.35 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin İkinci Hikâyesi .................................................. 289 

Tablo 3.36 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Üçüncü Hikâyesi ............................................... 290 

Tablo 3.37 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Dördüncü Hikâyesi ........................................... 291 

Tablo 3.38 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Beşinci Hikâyesi ............................................... 293 

Tablo 3.39 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Altıncı Hikâyesi ................................................ 294 

Tablo 3.40 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Yedinci Hikâyesi .............................................. 294 

Tablo 3.41 Bayel’in Ağıtçıları Eserinin Sekizinci Hikâyesi ............................................ 295 

Tablo 3.42 Dilenci ............................................................................................................ 298 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil  4.1 Grafik ........................................................................................................................ 304 

Şekil  4.2 Grafik ........................................................................................................................ 304 

Şekil  4.3 Grafik ........................................................................................................................ 305 

Şekil  4.4 Grafik ........................................................................................................................ 306 

Şekil  4.5 Grafik ........................................................................................................................ 307 

Şekil  4.6 Grafik ........................................................................................................................ 307 

Şekil  4.7 Grafik ........................................................................................................................ 308 

Şekil  4.8 Grafik ........................................................................................................................ 310 

Şekil  4.9 Grafik ........................................................................................................................ 310 

Şekil  4.10 Grafik ...................................................................................................................... 311 

Şekil  4.11 Grafik ...................................................................................................................... 311 

Şekil  4.12 Grafik ...................................................................................................................... 312 

Şekil  4.13 Grafik ...................................................................................................................... 313 

Şekil  4.14 Grafik ...................................................................................................................... 314 

Şekil  4.15 Grafik ...................................................................................................................... 315 

Şekil  4.16 Grafik ...................................................................................................................... 316 

 

 

  



xvii 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Edebiyat ve felsefe tarih boyunca sürekli etkileşim içinde olmuştur. Bu iki disiplinin ilişkisi, antik 

çağlardan günümüze kadar uzmanlar arasında tartışma konusu olmuştur. Yirminci yüzyılın en 

önemli felsefi akımlarından biri olan varoluşçuluk, Avrupa’da II. Dünya Savaşı ve savaşın etkileri 

sonucu ortaya çıkmıştır. Batı’da Jean-Pual Sartre, Samuel Beckett, Simone de Beauvoir gibi 

filozof ve yazarlar varoluşçu felsefenin etkisinde eserler üretmiştir. Söz konusu etki daha çok 

roman türünde görülse de diğer edebi türlerde de izleri mevcuttur. Varoluşçu felsefenin etkisi 

Türkiye ve İran’da, 1950’li yıllardan sonra adı geçen batılı yazarların eserlerinin çevirisiyle 

başlamıştır. Türk edebiyatında “Bunalım Edebiyatı” olarak anılan varoluşçu edebiyatın önde 

gelen yazarlar arasında Demir Özlü, Yusuf Atılgan, Ferit Edgü, Erdal Öz, Onat Kutlar, Orhan 

Duru, Leyla Erbil ve Tezer Özlü gibi yazarlar bulunmaktadır. İran Edebiyatına bakıldığında ise 

varoluşçu edebiyatın etkisi, ilk ve derin olarak Sâdık Hidâyet’in eserlerinde bulunmaktadır. 

Hidâyet’ten sonra Gulam Hüseyin Sâedi, Mustafa Mestûr, Sâdık Çubek ve Abbas Maroufi gibi 

yazarların bazı eserlerinde varoluşçu felsefenin yansımalarını bulabiliriz. 

Bu tez çalışmasının amacı, Türk ve İranlı yazarların eserlerinde varoluşçuluk felsefesinin izlerini 

tespit ederek, söz konusu iki ülkenin edebiyatında önemli yeri olan yazarların varoluşçuluk 

felsefesinden nasıl etkilendiklerini ortaya koymaktır. Tezde, iki ülkenin varoluşçuluk alanında 

önde gelen yazarlarının düz yazı eserleri karşılaştırmalı olarak incelenmiş ve bu eserlerin ortak 

ve farklı yönleri ele alınarak, iki ülke edebiyatı hakkında yapılan karşılaştırmalı çalışmalara katkı 

sağlanması planlanmaktadır. Tez dört ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, varoluşçuluk 

felsefesi tarihsel gelişimiyle birlikte ele alınmakta; bunalım, sıkıntı, özgürlük, saçma, hiçlik, 

ölüm, yalnızlık ve sorumluluk gibi temel kavramlarıyla açıklanmaktadır. Ayrıca Kierkegaard, 

Jaspers, Marcel, Heidegger ve Sartre gibi önemli temsilciler üzerinden varoluşçuluğun dinsel ve 

tanrıtanımaz türleri tanıtılmaktadır. İkinci bölümde, varoluşçuluğun dünya edebiyatındaki 

yansımaları Camus, Kafka, Dostoyevski ve diğer yazarlar aracılığıyla ortaya konmakta; ardından 

Türk ve İran edebiyatlarında bu akımın etkileri ana hatlarıyla değerlendirilmektedir. Üçüncü 

bölümde, Yusuf Atılgan, Demir Özlü ve Ferit Edgü gibi Türk edebiyatından; Sâdık Hidâyet gibi 

İran edebiyatından yazarların eserleri varoluşçu kavramlar açısından incelenmekte ve 

karşılaştırılmaktadır. Dördüncü ve son bölümde ise genel bir değerlendirme yapılmakta, ulaşılan 

sonuçlar tartışılmakta ve çalışmanın katkıları ile sınırlılıkları belirtilmektedir. 

 



xviii 

 

 

 

Türkiye ve İran’da, Türk ve Fars edebiyatlarındaki varoluşçuk konusunu karşılaştırmalı olarak 

ele alan bilimsel çalışmalara rastlanmamıştır.  Çalışmada roman ve hikâye türleri tercih edilmiştir. 

Çünkü varoluşçuluk düşüncesi, en yoğun şekilde bahsi geçen türlerde işlenmektedir. Ayrıca, her 

iki ülkenin yazarlarının da bu alanda çok sayıda eser vermiş olmaları tercihin arkasındaki bir diğer 

önemli sebeptir. Çalışmada, Türkçe’ye tercüme edilmiş Farsça eserlerin seçilme nedeni, bu 

eserlerin Türk okuyucuları için daha anlaşılır ve erişilebilir olmalarını sağlamaktır. Ayrıca, tezde 

kullanılan ancak Farsça’dan Türkçe’ye çevrilmemiş olan eserler tarafımızca tercüme edilmiştir. 

Tez çalışmasını hazırlarken çeşitli zorluklar yaşanmıştır. İlk zorluk, Türk ve İran edebiyatlarında 

varoluşçuluk hakkında iki ülkeyi kapsayan hiçbir karşılaştırmalı araştırmanın bulunmamasıdır. 

Bu sebepten ötürü ilk olarak konunun felsefi boyutunu kavrayıp, dünyadaki tarihçesi ve dünya 

edebiyatındaki etkilerini araştırmak gerekliliği doğmuştur. Daha sonra, iki ülkenin varoluşçu 

yazarları ve eserleri incelenmiştir. Covid-19 pandemisi sürecinde, iki ülke arasında seyahat 

etmek, kütüphane ve sahaflarda araştırma yapmak da önemli zorluklar arasında yer almıştır. 

Tezin hazırlanma sürecinde Hacettepe Üniversitesi Beytepe Kütüphanesi, Türk Dil Kurumu 

Kütüphanesi, Ankara Milli Kütüphanesi, Tahran Milli Kütüphanesi, Tahran Allameh Tabatabaei 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi gibi kütüphanelerin kaynaklarından yararlanılmıştır. 

Bu çalışma sayesinde, sevdiğim iki alanı yani felsefe ve edebiyatı bir arada çalışabilme fırsatı 

buldum.



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

Felsefenin sosyal bilimler içinde özel bir konumu vardır ve bu özelliği nedeniyle geçmişi iki bin 

beş yüz yıldan daha eskiye dayanır. Felsefenin ana beşiğinin Yunanistan’da olduğu ve temelde 

insanlığın entelektüel yeteneklerinin orada geliştiği kabul edilmektedir. Batı felsefesini tanımak 

Eski Yunan felsefisiyle mümkündür. Filozoflar, çevrelerinde ve dünyada olup bitenler hakkında 

akıl yürütmeye ve gerçekleri yanıltıcı şeylerden ayırmaya çalışmak zorunda olduklarını düşünür. 

Filozof, dikkatli eleştirel çalışmaları ile insanların dünyayla ilgili farkındalıklarını ve görüşlerini 

geliştirmeye çabalarlar. Ayrıca bir filozof, belirli konular üzerine düşünerek muayyen ve kesin 

ilkeleri kullanarak yeni keşifler yapar. 

Varoluş sorunu, insanoğlu tarafından binlerce yıldır tartışılmaktadır. Eski uygarlıklardan 

günümüze ulaşan bilgiler, söz konusu sorunun sadece modern insanın değil, belki de düşünen ilk 

insanların da karşılaştığı bir problem olduğunu göstermektedir. İnsan, var olduğu günden bu yana 

yaşamının anlamını arayış içindedir. “Ben kimim?”, “Nereden geldim?” ve “Sonum ne olacak?” 

gibi temel soruları sormaktan hiçbir zaman vazgeçmemiştir. İnsanoğlu, yıllar boyunca ölüm ve 

yaşamın anlamını anlamaya çalışmıştır. Bu derin arayış, eskiden beri bilim, sanat ve felsefe gibi 

alanlarda açıkça kendini göstermiş ve çağımızda ön plana çıkmıştır. 

Tarihte birçok filozof ve düşünür, insan varlığını anlamaya çalışmak için akıl ve düşünme 

yöntemlerini kullanmışlardır. Ancak, akıl sınırlarında kalarak bu sorunu tam anlamıyla 

çözemedikleri düşünülmektedir. Varoluşçuluk, söz konusu temel soruya cevap vermeye çalışan 

felsefi bir yaklaşım olup, felsefe tarihinde önemli bir yer tutar. Bu felsefi akım, Platon, Descartes 

ve Kant gibi filozofların özdeci geleneğine karşı çıkar ve varoluşun özden önce geldiğini savunur. 

Varoluşçuluk, 20. yüzyılın en önemli felsefi akımlarından biridir. Bu akımın temel önermesi, 

insanın varlığının özden önce geldiği ve insanın kendi varlığını özgür iradesiyle seçimler yaparak 

şekillendirebileceği yönündedir. Varoluşçu filozoflar, özgürlük, seçim, irade, kaygı, ölüm ve 

hiçlik gibi temel konuları ele alarak bireyin varoluşsal durumunu analiz ederler. 

Varoluşçuluk, kökünü çok geçmişten almakla birlikte felsefe akımı olarak Avrupa’da 19. ve 20. 

yüzyılda ortaya çıkmıştır. Söz konusu felsefi akım Batı dünyasının özgün atmosferinin bir 

ürünüdür. Zikredilen atmosferde yaşayan bireyler, modernleşme süreci ve büyük savaşlar gibi 

zorluklarla karşı karşıya gelmiştir. Bu dönemde insanlar, toplumsal ve bireysel düzeyde büyük 

zorluklarla karşı karşıya kalarak, zorluklardan dolayı yabancılaşıp varoluşsal sorunlarla 



2 

 

 

 

yüzleşmiştir. Varoluşçuluk, ifade edilen zorluklar ve yabancılaşma deneyimleri üzerine düşünen 

filozoflar tarafından geliştirilmiştir. 

Varoluşçuluk felsefesi ile edebiyat arasında derin bir ilişki bulunmaktadır. Varoluşçu filozoflar, 

genellikle edebi eserler aracılığıyla fikirlerini aktarmış ve bu yolla geniş kitlelere ulaşmıştır. Edebi 

eserler, okuyucuların duygusal ve düşünsel olarak derin bir etkileşim yaşamasına olanak tanıyarak 

varoluşçuluk felsefesinin temel ilkelerini duygusal bir dille aktarmıştır. Özellikle Avrupa’da ve 

diğer bölgelerde varoluşçuluk, felsefe kitaplarından çok edebi eserler ve sanat yoluyla tanınmış 

ve etkili olmuştur. Örneğin Jean-Paul Sartre, Albert Camus, Franz Kafka gibi varoluşçuluk 

akımının öncü isimleri, edebi eserleriyle ön plana çıkmış ve bu eserler aracılığıyla varoluşçu 

düşüncelerini geniş kitlelere ulaştırmıştır. Adı geçen filozoflar edebi eserlerinde varoluşsal 

temaları derinlemesine işleyerek okuyucular üzerinde derin bir etki bırakmıştır.  

Edebiyat, tarih boyunca bir toplumun düşünce biçimlerini, kültürünü ve medeniyetini yansıtan bir 

ayna olmuştur. Bir ülkenin edebi eserleri, o ülkenin halkının duygu ve düşüncelerini, yaşadıkları 

dönemin sosyal ve kültürel atmosferini yansıtır. Bu bağlamda, varoluşçuluk sadece felsefe 

alanıyla sınırlı kalmamış, aksine sanat ve edebiyat gibi diğer disiplinlerle de etkileşim içinde 

olmuş ve bu disiplinlerin içinde önemli bir yer edinmiştir. Günümüzde en popüler felsefe akımı 

olan varoluşçuluk farklı dergiler ve gazetelerin tartışma konusu da olmuştur. 

Varoluşçuluk, insanın varoluşsal sıkıntılarını ve anlam arayışını merkeze alarak dünya 

edebiyatında önemli bir yer edinmiştir. Söz konusu felsefi akım öncelikle Batılı edebiyatçılar 

üzerinde derin bir etki bıraktı. Daha sonra Türkiye ve İran gibi ülkelerde de önemli Batılı 

varoluşçu eserlerinin tercüme edilmesiyle tanındı. Söz konusu akım,1950’lerden itibaren Türk ve 

İranlı yazarların dikkatini çekip birçok yazar, varoluşçu özellikler taşıyan eserler kaleme aldı. 1 

 

1 Türkiye’de varoluşçuluk ile ilgili önemli akademik çalışmalar yapılmıştır. Biz çalışmamız ile alakalı şu 

eserlere başvurduk:  

Kurt, M. (2007). 1950 Sonrası Türk Edebiyatında varoluşçu felsefeden etkilenen yazarların romanlarında 

yapı, tema ve anlatma (doktora tezi). Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı, Ankara. 

Yüzücü, Ö. (2017). Tezer Özlü ve Sadık Hidayet’in eserleri üzerine karşılaştırmalı bir inceleme (yüksek 

lisans tezi). Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 

Ankara. 

Işık, H. C. (2008). Türk öykücülüğünde 1950 kuşağı ve varoluşçuluk (yüksek lisans tezi). Celal Bayar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeni Türk Edebiyatı Anabilim Dalı, Manisa.  

İş, A. Ö. (2007). Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün hikayelerinde varoluşçu öznelik (yüksek lisans tezi). 

Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, İstanbul. 



3 

 

 

 

Türkler ve İranlılar, aynı coğrafya ve medeniyet dairesine mensup olmalarıyla birlikte bin yıldan 

uzun süredir ortak bir geçmişe sahiptirler ki, bu durum tarihi kaynaklar tarafından da 

doğrulanmıştır. Her iki toplumun klasik edebiyatları incelendiğinde ortak ve benzer noktaların 

ortaya konabileceği açıktır. Modernleşme süreçleri açısından da Türkiye ve İran, belirli bir süre 

boyunca benzerlik göstermişlerdir. İfade edilen durum, edebi gündemlerinin paralel ilerlemesine 

yol açmıştır. Modernizm sonrası dönemde bazı değişiklikler yaşansa da Türkiye ve İran edebi 

gündemlerini hala birbirlerinin etkileşimlerini izleyerek sürdürmekte ve tercüme faaliyetleri 

yoluyla bu etkileşimlerini güçlendirmektedir. 

Edebiyat ile insan yaşamı arasındaki ilişki, çeşitli edebi disiplinler ve akımların ortaya çıkmasına 

yol açmıştır. Edebiyatta eserler arasındaki ilişkiyi açıklamak için karşılaştırma yöntemi sıkça 

kullanılmaktadır. Bu yöntem, farklı dil veya kültürlere ait eserleri incelemeyi amaçlamaktadır. Bu 

tür bir inceleme, eserlerin yazıldığı dönemin tarihi, sosyal ve kültürel bağlamını da dikkate alarak 

yapılır. Batı’da oldukça yaygın olan bu yöntem, son yıllarda Türkiye ve İran’da önem 

kazanmıştır. Tez çalışmasının ilerleyen bölümlerinde daha fazla detay verileceği üzere, 

karşılaştırmalı edebiyat disiplinlerinden biri olan Fransız ekolünün yöntemi, karşılaştırma 

bölümünde kullanılmıştır. Karşılaştırmalı edebiyatın tarihçesi, farklı ekolleri ve Türkiye ile 

İran’daki karşılaştırmalı edebiyat çalışmalarına tezin ilerleyen kısımlarında detaylı olarak 

odaklanılacaktır. Kâmil Aydın, “karşılaştırmalı edebiyat” terimini açıklarken, terimi 

“karşılaştırmalı” ve “edebiyat” olarak iki sözcüğe ayırır. “Karşılaştırmalı” kelimesinin kökeninin 

orta İngilizceye dayandığını ve Latince kökenli “comparativus" kelimesinden geldiğini belirtir 

(Aydın, 1999, s. 16). 

Karşılaştırmalı edebiyatın tarihi nispeten yenidir ama söz konusu disiplinin tarihi sürecine 

bakmadan önce tanımı yapmakta fayda vardır. Karşılaştırmalı edebiyat bilimi, en az iki yazarın 

konu, biçim veya düşüncesini detaylı bir şekilde karşılaştırarak birbirlerine bıraktıkları etkileri, 

ortak, benzer ve farklı akımları ve temalarını belirlemeyi amaçlar. Bu yöntemle yazarları daha iyi 

anlamak ve eserlerin farklı, gizli veya derin yönlerini keşfetmek mümkün olur. Karşılaştırmalı 

edebiyat bilimi sadece bir ülkenin yazarlarıyla sınırlı kalmaz, dünya edebiyatını bir bütün olarak 

ele alabilir. Bu edebi yöntem sayesinde ülkeler arasındaki etkileşimler, farklı ülkelerdeki edebi 

akımlar ve bu akımların önemli temsilcilerinin etkileri incelenebilir. Söz konusu incelemeler 

genellikle ortak kültür ve medeniyetlere sahip ulusların edebiyatları üzerine odaklanır.  Gürsel 

Aytaç Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimini şöyle tanımlar: 

Edebiyat eserlerini inceleyen araştıran edebiyat biliminin bir dalı, Karşılaştırmalı Edebiyat 

Biliimi’dir. Görevi, işlevi, farklı dillerde yazılmış iki eseri konu, düşünce ya da biçim 



4 

 

 

 

bakımından incelemek, ortak, benzer ve farklı yanlarını tespit etmek, nedenleri üzerine 

yorumlar getirmektir (Aytaç, 1997, s. 7). 

Aytaç’a göre karşılaştırmalı edebiyat bilimi, ulusal edebiyat bilimine rakip olarak 

görülmemelidir. Aytaç, karşılaştırmalı edebiyatın, bir ülkenin edebiyatını başka bir açıdan 

değerlendirme fırsatı sunduğunu ve bu şekilde edebiyata katkı sağladığını vurgular. Bu disiplin, 

farklı kültürlerin ve dillerin edebi eserlerini karşılaştırarak, kendi edebi mirasımıza yeni bir 

perspektiften bakmamızı sağlayarak edebiyata ilişkin anlayışımızı derinleştirir (Aytaç, 1997, s. 

9). 

Karşılaştırma yöntemi, edebiyattan önce çeşitli bilim dallarında kullanılan bir yöntem olup 

insanoğlunun kendisini ve diğerlerini tanımak, eksi ve artı yönlerini bulmak için tarih boyunca 

kullandığı bir araçtır. H. Remak’a göre, karşılaştırmalı edebiyatın görevlerinden biri, belirli bir 

ulus veya kültür içinde yer alan çeşitli kültürel veya dilsel unsurları barındıran farklı dönemler, 

ekoller, akımlar, türler, metinler ve tanınmış yazarları bir araya getirerek detaylı bir şekilde 

karşılaştırmaktır (Remak, 1980, s. 43). 

Karşılaştırma yönteminin edebiyattaki kullanımı oldukça karmaşık ve tarihi çok eski olmayan bir 

sürece sahiptir. “Karşılaştırmalı edebiyat” terimi, şimdiki anlamıyla ilk kez 19. yüzyılın ilk 

çeyreğinde Avrupa edebiyatında ortaya çıkmıştır. Bu dönemde edebiyat eleştirmenleri ve 

araştırmacılar, farklı edebi eserlerin, yazarların veya edebi geleneğin karşılaştırılması ve bu 

karşılaştırmaların analizi üzerine çalışmalar yapmıştır (Aydın, 1999, s. 11). 19. yüzyıldan önce 

edebiyatın bu türünden bahsedenler arasında J.Dryden, Elias Schlegel, Montseqieu ve Madame 

de Stael’i gelmektedir. 19. yüzyılda ise Alman edebiyatında Schegel kardeşler, Eiehhorn 

Bouterwec tarafından başlar. 

Karşılaştırmalı edebiyat terimi, Fransız edebiyatçı Abel François Villemain tarafından 1827 

yılında ilk kez kullanılmıştır. Villemain, bu terimle farklı edebi eserlerin ve edebi geleneğin 

karşılaştırılması yöntemini tanımlamıştır. Onun ardından, karşılaştırmalı edebiyat çalışmaları, 

edebiyat eleştirmeni Charles-Augustin Sainte-Beuve gibi figürler tarafından geliştirilmiş ve teorik 

temelleri daha da sağlamlaştırılmıştır. Özellikle 19. yüzyıl sonlarından itibaren, Fransız 

eleştirmen Ferdinand Brunetière’in edebi eserlerin kültürel etkileşimlerini ve evrimini inceleyen 

çalışmaları bu disiplinin gelişimine katkı sağlamıştır. 20. yüzyılın başlarında ise René Wellek’in 

Edebiyat Teorisi adlı eseri, karşılaştırmalı edebiyatın teorik çerçevesini genişleterek bu alandaki 

kuramsal zeminin oluşmasına önemli ölçüde katkıda bulunmuştur. Bugün karşılaştırmalı 

edebiyat, farklı kültürlerin, dillerin ve edebi geleneklerin etkileşimini inceleyen ve bu 



5 

 

 

 

etkileşimlerin edebi ürünlere olan katkılarını araştıran bir disiplin olarak literatürde yer almaktadır 

(Enginün, 2012, s. 16-17; Aydın, 1999, s. 15). 

Emel Kefeli’nin görüşüne göre, karşılaştırmalı edebiyat 19. yüzyılda Avrupa’da romantizm ve 

liberalizmin etkili olduğu dönemde ortaya çıkmış ve 20. yüzyılda daha da zenginleşip disiplinler 

arası bir karakter kazanmıştır. Bu dönemde edebiyat, psikoloji, sosyoloji, felsefe gibi farklı 

disiplinlerle ilişkili hale gelerek diğer güzel sanatlarla da etkileşim içine girmiştir. Teknolojinin 

ilerlemesiyle birlikte karşılaştırmalı edebiyatın kapsamı daha da genişlemiş ve sinema, müzik gibi 

yeni sanat dallarına da yayılmıştır. İfade edilen disiplinler arası yaklaşım, edebiyatın sınırlarını 

genişleterek farklı sanat biçimleri arasında zengin etkileşimlerin ortaya çıktığı bir süreci 

yansıtmaktadır (Kefeli, 2006, s. 9). 

Söz konusu ilerleme, karşılaştırmalı edebiyatın sadece edebiyatla sınırlı kalmayıp insan 

deneyiminin farklı yönlerini anlama çabasını destekleyen bir disiplin olarak önemini koruduğunu 

göstermektedir. Bugün, küreselleşme ve kültürel etkileşimlerin arttığı bir dönemde, 

karşılaştırmalı edebiyatın kültürel çeşitliliğin ve sanatsal üretkenliğin anlaşılmasına ve 

değerlendirilmesine katkı sağlamaya devam ettiği görülmektedir. 

Karşılaştırmalı edebiyatın bilim dalı olarak ortaya çıkışı Fransa’da başlamış ve  sonrasında 

Amerika Birleşik Devletleri’ne yayılmıştır. Fransa’da, 19. yüzyılın sonlarında ve 20. yüzyılın 

başlarında Émile Legouis ve Ferdinand Brunetière gibi edebiyat eleştirmenleri tarafından 

karşılaştırmalı edebiyatın temelleri atılmıştır. Bahsi geçen dönemde Fransa’da karşılaştırmalı 

edebiyat, farklı ulusal edebiyatlar arasındaki karşılaştırmalar üzerine odaklanmıştır. 

Amerika Birleşik Devletleri’nde ise karşılaştırmalı edebiyatın gelişimi daha çok 20. yüzyılın 

ortalarına doğru ivme kazanmıştır. Amerika’da söz konusu disiplinin gelişiminde etkili olan 

isimler arasında René Wellek, Leo Spitzer, Erich Auerbach gibi bilim insanları bulunmaktadır. 

Karşılaştırmalı edebiyatın farklı tesnifleri ve görüşleri ise disiplinin kendine özgü yapısından 

kaynaklanmaktadır. Bazı araştırmacılar edebiyat eserlerini karşılaştırırken dilbilimsel, kültürel, 

tarihsel veya kuramsal yaklaşımları tercih edebilir. Karşılaştırmalı edebiyat çalışmaları geniş bir 

yelpazede yapılabileceği için, farklı görüşler ve yöntemler bu alanda çeşitlilik gösterebilir. 

Karşılaştırmalı edebiyatın ekolleri Fransız, Amerikan ve Marksist ekolleri olarak üçe 

ayrılmaktadır. 

Her bir ekol, karşılaştırmalı edebiyat alanında farklı yöntemler ve bakış açıları sunarak, edebi 

eserlerin derinlemesine incelenmesine katkıda bulunur. Bu çeşitlilik, karşılaştırmalı edebiyatın 

geniş bir spektrumda ele alınmasını ve anlaşılmasını sağlar. Bizim de çalışmamızda kullandığımız 



6 

 

 

 

söz konusu ekollerden birisi olan Fransız ekolüdür. Fransız ekolü, bir edebiyatın diğerine olan 

etkilerini ortaya çıkarmanın merkezi olduğunu savunur. Bu ekol genellikle edebiyat eserlerini 

dilbilimsel ve yapısal açılardan inceler. Söz konusu ekol, eserler arasındaki formel benzerlikleri 

ve farklılıkları tarihi, siyasal ve sosyal bağlamlar içinde değerlendirerek kapsamlı bir analiz 

yapmayı amaçlar (Sakallı, 2014, s. 36-37).). 

Fransız ekolü, karşılaştırmalı edebiyatın alanında farklı kültürler arasındaki edebi ilişkileri 

incelemeyi ve bu bağlamda edebiyat tarihini bir dal olarak kabul etmeyi hedefler. Fransız 

araştırmacılar, sanat alanında olduğu gibi edebi eserleriyle dünya çapında uzun bir süre boyunca 

diğer ülkelerdeki yazarlar üzerinde önemli bir etkiye sahip olmuştur. Bu etkiler, dünya çapında 

ortaya çıkan çeşitli akımlar ve hareketlerde de görülebilir. Pozitivist yaklaşımla gelişen Fransız 

ekolü araştırmacıları, tarihi belgelere dayanarak karşılaştırmalı analizler yapar. Onlar için 

karşılaştırma yöntemi bir amaç değil, bir süreçtir ve asıl hedefleri farklı uluslar arasındaki edebi 

etkileşimleri belirlemektir. Bu hedefe ulaşmak için karşılaştırma yöntemini bir araç olarak 

kullanırlar. 

Fransız ekolünün önde gelen temsilcileri arasında René Etiemble, Paul Van Tieghem, Mariud 

François Guyard ve Jean-Marie Carre yer alır. Bu araştırmacılar, karşılaştırmalı edebiyatın 

alanında derinlemesine çalışmaları ve farklı kültürlerin edebi ürünleri arasındaki ilişkileri 

aydınlatmaya yönelik katkılarıyla tanınır (Sakallı, 2014, s. 35). 

Amerikan ekolü ise, eserlerin estetik ve yazınsal niteliklerini öne çıkararak incelemeyi tercih eder. 

Söz konusu yaklaşım, eserlerin dil kullanımı, kompozisyon ve edebi tekniklerine odaklanıp siyasi 

ve sosyolojik koşullara daha az vurgu yapar. Bu ekolün temsilcisi olan Wellek, Fransız ekolünü, 

“belge toplama ekolü” olarak ifade edip eleştirir (Sakallı, 2014 , s. 43). Yazınsal özellikler 

üzerinden yapılan analiz, eserlerin içsel yapısal özelliklerini anlamak için önemli bir çerçeve 

sunar. Marksist ekol ise, edebiyatı sınıf ve ideolojik yapılar bağlamında ele alır ve eserlerin sosyal, 

ekonomik ve politik etkileşimlerini analiz eder. Ancak günümüzde bu ekolün etkisi azalmış ve 

diğer metodolojiler daha fazla kabul görmüştür (Cuma, 2009, s. 84). 

1827 yılında Sorbonne’da Abel François Villemain’ın (1790-1870), 18. yüzyıl Fransız 

yazarlarının yabancı edebiyatlara ve Avrupa’nın fikriyatına tesirinin incelenmesi konulu dersi, ilk 

mukayeseli edebiyat dersi sayılabilir. Böylece karşılaştırmalı edebiyat terimi, ilk defa 1827 

yılında Villemain tarafından kullanılmış bir terimdir (Enginün, 2011 , s. 17). Jean Francois-

Michel Noel, Villemain’dan önce karşılaştırmalı edebiyat terimini yazdığı eserlerde kullanmış 

olsa da sonraki yıllarda yani bizim kullandığımız anlamda ifade etmediği için onun kitabını 

karşılaştırmalı edebiyatın ortaya çıkış kaynağı olarak kabullenmek zordur. Van Tieghem 



7 

 

 

 

karşılaştırmalı edebiyatın ilk metot kitabını yazarıdır. Tieghem’e göre edebiyat alanındaki 

araştırmalar, ulusal, karşılaştırmalı ve genel edebiyat olmak üzere üç farklı gruba ayrılır (Enginün, 

2011 , s. 18-19).  O karşılaştırmalı edebiyatın hedefini, farklı ulusların edebiyatları arasındaki 

ilişkiyi incelemek olduğunu vurgular. Yıllar boyunca Avrupa’da karşılaştırmalı edebiyatın 

sahasına Posnett’in Comparative Literature (1886), Betz’in Mukayeseli Edebiyat (1899) ve 

Amedee Duquesnel’in 8 ciltlik edebiyat tarihi gibi yeni ve önemli kaynaklar eklendi. Avrupa’da 

benzer eserler bulunsa da Fransa’ya göre on yıllarca daha geç yazılmaya başlamıştır. Günümüzde 

karşılaştırmalı edebiyat bölümü Amerika ve Avrupa üniversitelerinde gittikçe daha çok önem 

kazanmaktadır. 

Yukarıda değindiğimiz üzere karşılaştırmalı edebiyat Fransa’dan sonra Amerika’ya girdi ve orada 

daha çok gelişme alanı buldu. Bu disiplin, özellikle Avrupa ve Amerika’da yaygın bir şekilde 

uygulanmakta ve önerilen yenilikçi yöntemlerle sürekli olarak ilerlemektedir. Karşılaştırmalı 

edebiyatın Amerika’daki gelişiminden bahsetmek istersek bahsi geçen ekolün önde gelen 

temsilcisi ünlü edebiyat teorisyeni René Wellek’dir. Wellek 1958’de “Karşılaştırmalı Edebiyat 

Krizi” isimli konferansta Fransız ekolüne eleştiri yaparak yeni ekolün bakış açısını da belirtmiştir. 

Wellek’e göre Fransız ekolü tamamen Pozitivizm’den etkilenmiştir ve bu ekol edebiyatı sınırlı 

gördüğünden dolayı karşılaştırma edebiyatı alanında araştırma yapan araştırmacıların dünya 

edebiyatlarına girmelerini engellemiştir. Amerikan ekolünün disiplinler arası boyutunu oluşturan 

bakış açısına göre edebiyat bir bütün olarak ele alınmalıdır. Bu yeni ekole göre bütün sosyal 

bilimler karşılaştırmalı edebiyat ile yakın bir bağ içinde olup edebiyata evrensel ve sınırlı olmayan 

bir yöntemle bakmaktadır. Amerikan ekolü, Fransız ekolünün aksine estetiğe, toplum ve ulusal 

edebiyattan daha fazla önem vermektedir (Aytaç, 1997, s. 79-84). 

Son olarak Amerikan karşılaştırmalı edebiyatının özellikle yirmi birinci asırda sınırlarını 

genişleterek sanatlararasılık, disiplinlerarasılık ve medyalararasılık gibi kavramları da araştırma 

çerçevesine dâhil ettiğini belirtmek gerekir. Bu doğrultuda tarih, sinema, sosyoloji ve müzik, 

edebiyat ve resim gibi çok farklı dalda disiplinler arası çalışma konusu olmuştur ve gelecekte de 

olması muhtemeldir. François Jost (1918-2001), A. Owen Aldridge (1916-2005), Henri Remak 

(1916-2009) ve Steven Tötösy’den söz konusu ekolün önde gelen temsilcileridir. Genellikle 

edebiyat sosyolojisiyle birlikte anılan fakat birçok farklılığı olan Marksist edebiyat kuramının 

özündeki edebiyatı, sosyal olayların ve ekonominin belirlediği düşüncesi, Marksist 

Karşılaştırmalı Edebiyat Ekolü’nde de görülmektedir (Cuma, 2009, s.84).  

Marksist edebiyat kuramı, uzun ömürlü olmayan bir teorik yaklaşımdır. Bu kurama göre edebi 

eserler, sosyal, siyasal ve ekonomik koşulların etkisiyle yazarlar tarafından üretilir. Marksist 



8 

 

 

 

karşılaştırmalı edebiyat araştırmacıları, benzer koşullarda yaşayan ve Avrupa’nın farklı 

bölgelerinde aynı dönemde ortaya çıkan edebi akımları inceler. Marksist teori, toplumsal, 

ekonomik ve siyasal olayların edebi eserlere olan etkilerini vurgular. Bu kuram, edebiyatı sınıf ve 

ideolojik yapılar çerçevesinde değerlendirir ve eserlerin ekonomik ve politik etkileşimlerini analiz 

eder. Ancak günümüzde Marksist teorinin geçerliliği azalmış olup, diğer teorik yaklaşımlar daha 

fazla kabul görmektedir (Aytaç, 1997, s. 78-79). 

Türkiye ve İran’ın edebiyat tarihinde benzer evrelerden geçmesi, aynı coğrafyada 

bulunmalarından kaynaklanmaktadır. Bu iki ülke, birbirine benzeyen kültürel değerlere sahiptir 

ve modernleşme süreçlerinde ortak deneyimleri paylaşmıştır. Akademik ve eğitim alanlarında da 

benzerlikler gösteren Türkiye ve İran, önemli bir kültürel etkileşim içerisindedir. Karşılaştırmalı 

edebiyat bilimi, batıda doğup gelişmesinden dolayı, Türkiye ve İran’da nispeten yeni bir bilim 

dalıdır. Her iki ülkede de karşılaştırmalı edebiyat ürünlerine rastlanmasına rağmen, bu alan ancak 

yirminci yüzyılın son çeyreğinden itibaren sistemli bir şekilde gelişmeye başlamıştır. İlk örnekler 

incelendiğinde, genellikle batılı yazarların kuramsal eserlerinin çevirileri olduğu görülmektedir. 

Zamanla, yerli yazarların eserlerinin karşılaştırılması ve bu alandaki tez ve makale gibi çalışmalar 

da karşılaştırmalı edebiyat araştırmalarına dahil edilmiştir. Ancak, günümüzde Türkiye ve İran’da 

yapılan karşılaştırmalı edebiyat çalışmalarında bazı eksiklikler bulunmaktadır. Karşılaştırmalı 

edebiyat alanında çalışan araştırmacıların, çalıştıkları iki dile hâkim olmalarının yanı sıra, 

çalışmalarında doğru bir ekolü seçmeleri gerekmektedir. Türk edebiyatı, Tanzimat döneminden 

sonra özellikle Fransız edebiyatından büyük ölçüde etkilenmiştir. Bu dönemde batı edebiyatının 

etkisiyle edebi türlerde ve üsluplarda önemli değişiklikler yaşanmış, Fransız edebiyatı, Türk yazar 

ve şairleri için önemli bir ilham kaynağı olmuştur. 

Dünya üniversitelerinde genellikle o ülkenin anadili ile ilgili bölümlerde okutulan ve oldukça 

değer verilen karşılaştırmalı edebiyat bilimi, Türkiye’de yukarıda bahsedilen etkilere rağmen bir 

disiplin olarak oldukça yenidir. Bu alan, uluslararası düzeyde önemli bir akademik disiplin 

olmasına rağmen Türkiye’de henüz tam anlamıyla köklü bir geçmişe sahip değildir. 

Karşılaştırmalı edebiyat biliminin Fransa’da başlamış olması nedeniyle, Türkiye'de ilk olarak 

İstanbul ve Ankara Üniversiteleri’nde Fransız Dili ve Edebiyatı bölümlerinde başlatılmıştır. 

Karşılaştırmalı edebiyat çalışmalarının bir ders olarak okutulması ise, ilk defa 1943 ile 1960 

yılları arasında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Fransız Dili ve Edebiyatı bölümünde 

gerçekleştirilmiştir (Aytaç, 1997, s. 53). 

Karşılaştırmalı edebiyat, Türkiye’de bölüm olarak ilk defa 1998 yılında İstanbul Bilgi 

Üniversitesi’nde açılmıştır. Ardından, bu bölüm 2000 yılında Osmangazi Üniversitesi Fen 



9 

 

 

 

Edebiyat Fakültesi bünyesinde kurulmuştur. Dünyada çok önemli bir yere sahip olan bu bölüm, 

ne yazık ki Türkiye’de hâlâ hak ettiği değeri görememektedir. 

Türkiye’deki ilk karşılaştırmalı edebiyat eseri, Şerif Hulusi’nin “Mukayeseli Edebiyat” adlı 

makalesidir. Bu eser, karşılaştırmalı edebiyatın teorisini, tarihçesini ve ekollerini içermekte olup, 

Türk araştırmacıların söz konusu alanla tanışmasına vesile olmuştur. Gürsel Aytaç, Türkiye’deki 

karşılaştırmalı edebiyat çalışmaları üzerine çalışan öncü bir isimdir. İnci Enginün’ün 1992 yılında 

yazdığı Mukayeseli Edebiyat isimli eseri, bu alandaki kurumsal ilk eserlerden biridir. Bahsi geçen 

kitap, Türk edebiyatı ile dünya edebiyatını karşılaştırmalı bir perspektifle ele alarak literatürde 

önemli bir yere sahiptir. Öte yandan, Mehmet Yazgan tarafından 1994 yılında Fransızcadan 

tercüme edilen bir başka Mukayeseli Edebiyat isimli çalışma da önemli kabul edilen eserlerden 

biridir.  

Karşılaştırmalı edebiyat, farklı kültürlerin ve edebiyatların etkileşimini inceleyen ve edebiyat 

biliminde önemli bir yer edinen disiplinlerarası bir alandır. Bu disiplin, bir yandan bir kültürden 

diğerine geçişlerin ve etkileşimlerin izlerini sürerken diğer yandan da bu etkileşimlerin edebi 

ürünlere yansımasını araştırır. Türkiye’de karşılaştırmalı edebiyat çalışmaları, erken dönemlerden 

itibaren çeşitli kuramsal yaklaşımlarla şekillenmiş ve gelişmiştir. Bu çalışmalar, hem Türk 

edebiyatının uluslararası literatürle ilişkilerini hem de Türk edebiyatının başka kültürlerin edebi 

ürünleriyle etkileşimini derinlemesine incelemektedir. İran'da karşılaştırmalı edebiyatın ortaya 

çıkışı ve gelişmesi ise Türkiye’dekine benzer bir süreç ve zaman dilimiyle paralellik 

göstermektedir. Fars edebiyatında, Türk edebiyatında olduğu gibi, Batı edebiyatının ilk etkileri 

genellikle tercümeler ve Avrupa’ya giden öğrenciler aracılığıyla edebiyata girmiştir.  

İran’daki çalışmaların önemli bir dönüm noktası, Prof. Dr. Fateme Seyyah’ın (1902-1947) Tahran 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi kürsüsünün kurulmasıyla 

başlamıştır. Seyyah, bahsi geçen kürsünün başkanı olarak bu alandaki ilk çalışmaları 

yönlendirmiş ve yaklaşık 35 makale ve tercüme hazırlamıştır. Ancak, Seyyah’ın erken ölümünden 

sonra Tahran Üniversitesi’nde onun boşluğunu doldurabilecek başka bir akademisyen 

bulunamamış ve bu nedenle karşılaştırmalı edebiyat bilimi kürsüsü kapatılmıştır. Yaklaşık yirmi 

yıl sonra, yani 1967 yılında, Tahran Üniversitesi’nin yanı sıra İsfahan ve Meşhed gibi bazı 

şehirlerdeki üniversiteler de karşılaştırmalı edebiyat derslerine başladılar. İran’da karşılaştırmalı 

edebiyatın yeniden canlanması, akademik çevrelerde bu disiplinin önemini ve gerekliliğini 

vurgulayan bir gelişme olarak kabul edilmektedir. Söz konusu üniversitelerde verilen dersler, 

edebi eserlerin farklı kültürler arasındaki etkileşimini ve bu etkileşimin edebi ürünlere 

yansımalarını incelemeyi amaçlamıştır. 



10 

 

 

 

İran’da karşılaştırmalı edebiyat alanında önemli katkıları olan Cevad Hadidi (1932-2002) ve 

Ebul-Hasan Necefi (1929-2019) gibi iki akademisyen, özgün eserleriyle tanındılar. Ayrıca 

Mucteba Minevi, Ebdülhüseyn Zerrinküb, Hüsrev Ferşidverd, Hasan Hünerveri, Muhammed Ali 

İslami Nedüşen, Hasen Cevadi, Cevad Hadidi ve Abülhasen Nejafi gibi diğer İranlı araştırmacılar 

da karşılaştırmalı edebiyat konularına dair eserler üretmiştir. Yukarıda ismi zikredilen İran’lı 

yazarların çalışmaları genellikle Batı edebiyatının Fars edebiyatı üzerindeki etkileri gibi konuları 

ele almış ve bu etkileşimleri derinlemesine incelemiştir. 

Karşılaştırmalı edebiyat alanında bazı ünlü ve önemli Batı eserleri, bu yıllar içinde Farsça’ya 

çevrilmiştir. Örneğin, René Wellek’in The Crisis of Comparative Literature adlı kitabı 1389 

yılında Said Erbab Şirani tarafından, Henry Remak’ın Comparative Literature adlı eseri ise 1391 

yılında Ferzane Elevizade tarafından Farsça’ya çevrilmiştir. Günümüzde İran’da karşılaştırmalı 

edebiyat bölümleri, Allame Tabatabaei Üniversitesi ve Firdevsi Üniversitesi gibi bazı 

üniversitelerde bulunmaktadır. Bu bölümler, edebi eserler arasındaki kültürel ve dilbilimsel 

karşılaştırmaları derinlemesine inceleyerek öğrencilere geniş bir perspektif sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

1. BÖLÜM 

VAROLUŞÇULUK 

1.1. VAROLUŞÇULUK AKIMININ TANIMI VE TARİHÇESİ  

20. yüzyılda felsefeyi etkileyen en önemli düşünce akımları arasında neo-Kantçılık, yaşam 

felsefesi, fenomenoloji, varoluşçu felsefe ve bireysel özgünlük (bireycilik) ekolleri öne 

çıkmaktadır. Bu akımlar, dünya çapında takipçilere sahip olmuş ve Avrupa’daki düşünürleri 

etkilemiştir. Pozitivizm ve Marksizm gibi düşünce akımlarının yanı sıra varoluşçuluk ve 

fenomenoloji de bahsi geçen dönemde önemli bir yer edinmiştir. Özellikle varoluşçuluk, 20. 

yüzyıl felsefesinin en önemli ekollerinden biri olarak kabul edilir. Varoluşçuluk, bireyin 

varoluşsal durumunu, özgürlüğünü, sorumluluğunu ve anlam arayışını merkeze alan bir felsefi 

yaklaşımdır. Jean-Paul Sartre, Martin Heidegger, Albert Camus gibi düşünürler varoluşçu 

felsefenin önemli temsilcileridir ve insanın varoluşsal durumunu anlamaya çalışarak felsefi 

düşüncede derin izler bırakmışlardır. 

Varoluşçuluk, çağımızın önemli düşünce akımlarından biri olup, Fransızca “existentialisme” 

kelimesinin Türkçe karşılığıdır. Bu kavramın kökeni, Latince “existere” fiiline dayanmaktadır, 

bu da “ortaya çıkmak”, “meydana gelmek” ve “görünmek” anlamlarına gelir. Türk Dil Kurumu 

sözlüğüne (t.y.) göre, “Varoluşun özden önce geldiği ve özü sürekli olarak yarattığı öne sürülen 

öğreti” varoluşçuluk olarak tanımlanır. 

Weil’e göre varoluşçuluk bir bunalım, Mounier’e göre umutsuzluk, Hamelin’e göre bunaltı, 

Banfi’ ye göre kötümserlik, Wahl’a göre başkaldırış, Marcel’e göre özgürlük, Lukas’a göre 

idealizm, Benda’ya göre usdışıcılık, Foulquié’ye göre saçmalık felsefesidir (Sartre, 1990, s. 7). 

Heinemann’a göre varoluşçuluğun kelimesini kapsayan tek bir felsefe yoktur ve söz konusu 

durum da onu karmaşık bir felsefi akımı yapar. Bu düşünce ekolü, önde gelen temsilcileri 

tarafından dahi tam olarak tanımlanmaktan kaçınılmış, genellikle sadece belirli yönlerine vurgu 

yaparak anlatılmıştır (Sartre,1990, s. 9). Bu durum, varoluşçuluğun kavramsal bütünlüğe sahip 

bir felsefi akım olmadığını ve tanımlanmasının son derece zor olduğunu göstermektedir. Sartre’a 

göre, “Varoluş kendini saklar.” O da varoluşçuluğun tanımını yapmayıp onu birkaç özelliğiyle 

tanımlar. (Sartre, 1990, s. 8).  Kierkegaard’a göre bu gerçeklik, “Kitaplarda anlatılmaz, 

öğretilmez, iletilmez, kişi bu gerçekliği kendi benliğinde bulup yakalamk zorundadır. Gerçeklik 

öznelliktedir. Varoluş gerçeği anlatılmaz” (Folquie, 1967, s. 25-27). 

Varoluşçuluk, insan varlığını merkezine alarak temellendirilen bir felsefi yaklaşımdır. Bu felsefi 

akım, insan deneyimini bir felsefi konumdan değerlendirir. Bu bakış açısı, yaşamı derinden 



12 

 

 

 

tecrübe eden ve duygusal olarak katılan bireyler tarafından ifade edilir; tarafsız veya deneyimsiz 

bir gözlemci tarafından değil. İnsan, kendi varlığı hakkında düşünen tek varlıktır ve bilinmeyen 

şeylerden korkar. Ancak tanıdığı ve anlam verdiği şeyler insanı daha az korkutur. Birey, dünyayı 

tanıdıkça ondan daha az korkar ve kendini güvende hisseder. Bu nedenle, birey her zaman kendini 

ve dünyayı daha iyi anlamak için bilgi edinmeye yönelik bir çaba içindedir. 

İnsanın anlam arayışı aslında yaşama iradesinin ve varoluşunu güvence altına alma çabasının bir 

yansımasıdır. Anlam verdiğimiz şeyler bizi daha az korkuturken, anlam veremediğimiz şeyler ise 

bizi daha fazla korkutur. Örneğin, karanlığın korkutucu olmasının nedeni karanlık oluşundan 

ziyade, kişinin görsel algısını kaybederek çevresine anlam atfetme yetisini kaybetmesidir. Anlam 

bilme, korkuları aşmamıza yardımcı olurken, bilgi sahibi olduğumuz dünyaya anlam 

verdiğimizde güven duygusu da kazanırız (Taftalı, 2015, s. 52). 

Felsefenin en önemli işlevlerinden biri, insanların karşılaştığı temel sorulara yanıt vermektir. Bu 

temel sorulardan biri de insan varlığı, varlığın amacı ve nedenidir. Varoluşçuluk, insanın nereden 

geldiğini, nereye gittiğini ve kim olduğunu sürekli sorgulayan doğasına yanıt verme çabası 

içindedir. Bahsi geçen akım, insanı hayvanlardan, bitkilerden ve nesnelerden ayıran özelliklerin 

felsefi açıklamasını sunar. Tüm varoluşçu filozoflar, insan varlığının diğer tüm varlıklardan farklı 

olduğunu ve sadece görünüşte benzerlikler taşıdığını kanıtlamaya çalışmıştır. Varoluşcu 

filozofların açıklamaya çalıştığı en önemli özellikler; insanın varlığı, yaşamın anlamı, kişisel 

özgürlük, irade ve sorumluluktur. 

Bu görüşe inananlara göre, tamamen özgür olan insan, tüm sorumluluklarını üstlenmeli ve kendi 

tercihlerini yapmalıdır. Bu akımın amacı, onurlu bir yaşam sürmektir. 17. yüzyılda Rene 

Descartes, zihin ve dünyanın temelde bir ilişkisi olmadığını ve insanın yaşamın oyuncusu değil, 

izleyicisi olduğunu öne sürmüştür. 

Varoluşçular, Descartes’in düşüncelerini kabullenmeyip onun aksine varlığın esasen vücuda bağlı 

olduğunu düşünür. Onlara göre insanın varlığı dünyada diğer insanlarla şekillenir. Jean-Paul 

Sartre’ın “Varoluş özden önce gelir” (Sartre, 1989, s.8) ilkesi, 1946’da verdiği “Varoluşçuluk Bir 

Hümanizmdir” konferansında açıklanarak varoluşçuluğun temelini oluşturmuştur. Söz konusu 

ilkeye göre, insanlar önce var olur, sonra kendi eylemleri ve seçimleriyle kim olduklarını 

belirlerler. Bu görüş, insan özgürlüğü ve sorumluluğunun temelini vurgular. 

Yukarıda ifade edilen söze göre, insanın varlığı, özünden daha üstün olarak kabul edilir. Özgür 

olan insan, ilk başta var olur ve ardından düşünceleri ve seçimleriyle kendi özünü bulup varlığını 

gerçekleştirmelidir. Düşünürlerin ortak bir paydada buluşamadığı bir felsefe olan varoluşçuluk, 



13 

 

 

 

ana hatlarıyla irade ve bilinç sahibi insan varlığını, iradesiz ve bilinçsiz nesne varlığından kesin 

çizgilerle ayıran bir yaklaşımdır. Bu felsefe, insanın dünyaya fırlatılmış olduğu ve kendi 

tercihleriyle baş başa bırakıldığı görüşünden beslenir (Cevizci, 2010, s. 698).  

Varoluşçuluk, doğduğu dönemin etkilerini taşıyan ve bu dönemin izlerini barındıran bir felsefi 

akımdır. Bu nedenle, savaş sonrası ve zor koşullarda gelişen varoluşçuluk, genel olarak karamsar 

bir perspektif sunar. Bu özellikleri nedeniyle, bazı kişiler varoluşçuluğun insanları umutsuzluğa, 

karamsarlığa, bunalıma ve intihara sürüklediğini düşünmüştür. Ancak Jean-Paul Sartre, 

varoluşçuluğu “bir hümanizm” olarak tanımlayarak, bu felsefenin insanı merkezine aldığını ve 

insancıl bir yaklaşım sunduğunu savunur (Sartre, 1990, s. 51). 

Yirminci yüzyıl teknoloji çağıdır. Sanayi devrimi ile birlikte başlayan kentleşme olgusu insanları 

köylerinden ve topraklarından şehirlere doğru çekti. Kötü koşullarda fabrikalarda çalışan insanlar, 

kendilerine ait olan dünyalarından ve topraklarından koptular ve alışamadıkları şehirlerde 

yabancılaştılar.  

Birinci ve İkinci Dünya Savaşları gibi tarihsel felaketler ve bu savaşların sonucunda milyonlarca 

insanın ölmesi ve sakatlanması, insan aklının tüm sorunların üstesinden gelebileceği inancını 

sarsmıştır. Bu dönemdeki insanlar, yaşanan vahşet ve felaketlerin sorumluları olarak gördükleri 

sisteme, felsefi geleneklere, eski kültürel yapıya ve genel olarak insanın bireyselliğini tehdit eden 

her şeye karşı keskin bir muhalefet gösterdi. Yirminci yüzyıl insanı, yukarıda bahsi geçen acı dolu 

olayların ardından varlığını, anlamını ve değerini sorgulama ihtiyacı duymuştur. Tarihsel olarak 

çok eski köklere sahip olmasına rağmen, bizim burada bahsettiğimiz anlamda varoluşçuluğun ilk 

aşaması, özellikle zorlu koşullarda başlamıştır.  İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Batılı 

düşünürlerin modernizmin insanlığa daha iyi bir dünya vaat etmesine duydukları hayal 

kırıklığıyla Almanya’da ortaya çıkmıştır. Birinci Dünya Savaşı’nda bu düşünce tarzı bir tür 

başkaldırı olarak filizlenmiştir (Amnkhani, 2013, s.23). 

1930’lu yıllarda Avrupa toplumunun iki dünya savaşı arasında yaşadığı derin bunalımın etkisiyle 

ortaya çıkan varoluşçu felsefe, öznelci dünya görüşünden kaynaklanır. Bu felsefe, her nesnenin 

varlık ve özden oluşan iki boyutlu yapısına karşı çıkar. İnsanın özünün Tanrı tarafından önceden 

belirlendiği düşüncesine karşı çıkarak, varlığın özden önce geldiğini ileri sürer. Öz, bir nesnenin 

değişmez özelliklerinin tümü olarak tanımlanırken, varlık ise nesnenin evrendeki gerçek varoluşu 

olarak kabul edilir. Varoluşçu felsefe, varlığın irrasyonelliğine, bireyselliğine ve benzersizliğine 

vurgu yapar (Cevizci, 2010, s. 1589). 



14 

 

 

 

Fransız edebiyat tarihçisi ve eleştirmeni Pierre de Beauvade, varoluşçuluğun tarihsel kökenini 

Sokrates’e (M.Ö. 469-399) ve onun ünlü sözü “Kendini bil”e dayandırdığını, bu düşüncenin Saint 

Augustine (M.S. 354-430) ve Pascal (M.S. 1623-1662) gibi düşünürlerle devam ettiğini belirtir. 

Ardından Man de Biran (M.S. 1766-1824), Schelling (M.S. 1775-1854), Kierkegaard (M.S. 1813-

1855) gibi filozofların varoluşçu düşünceye katkıda bulunduğunu belirtir (Hosseini, 2008, s. 961; 

Flynn, 2012, s. 13). 

Afşar Timuçin ise varoluşçu eğilimleri geçmişte aramanın doğru bir yaklaşım olmadığını 

savunarak, varoluşçuluğu anlamak için doğrudan bu akımın gerçek kaynaklarından okumayı daha 

uygun bir yöntem olarak görür (Timuçin, 1982 ,s.62). Descartes (M.S. 1596-1650) ve Bacon 

(M.S. 1561-1626), “Düşünüyorum öyleyse varım” ve “Bilim güçtür” ilkesiyle insana özel bir rol 

biçmişdir. Hume (M.S. 1711-1776), Kant (M.S. 1724-1804) ve diğerleri ise varoluşçuluğun 

oluşumu için zemin hazırlamıştır (Mosleh, 2017, s. 23-28). 1920-1930 yıllarında Almanya’da 

Karl Jaspers ve Martin Heidegger gibi filozoflar, “Varoluşçu Felsefe” terimini tanımlayarak 

üzerinde çalıştılar. Aynı dönemde dini düşünce alanında Yahudi düşünür Martin Buber ile 

Protestan olan Rudolf Bultmann ve Paul Tillich de benzer değişimlere öncülük ettiler. 

Varoluşçuluğun ikinci aşaması, 1940-1950 arasında İkinci Dünya Savaşı sonrasında Fransa’da 

başladı. Hıristiyan teolojisinin etkisi altında olan Sören Kierkegaard, Fransa’da varoluşçuluğun 

ilk örneklerini sundu. Kierkegaard’ın ardından Martin Heidegger, Karl Jaspers, Friedrich Hegel 

ve Friedrich Nietzsche’nin düşünceleri Fransa düşünce hayatına girdi ve varoluşçuluğun 

gelişiminde etkili oldu. Varoluşçuluğun ikinci aşamasının önemli temsilcisi Jean-Paul Sartre oldu. 

Sartre, İkinci Dünya Savaşı sonrasında uluslararası düzeyde tanınma ve övgü kazanarak, 

varoluşçuluğun dünya çapında bilinirliğine katkı sağladı. Ancak varoluşçuluğu sadece Sartre’nin 

felsefesiyle özdeşleştirmek büyük bir hata olur. Sartre’nin felsefesi, varoluşçuluğun bir türü veya 

onun bir parçası olarak kabul edilmelidir. 

29 Ekim 1945’te Sartre, “Varoluşçuluk bir hümanizmdir” konuşması ile varoluşçuluk okulunu 

kurdu. Bu konuşma, Paris’teki düşünce alanı için büyük bir adım oldu ve bu ekol için sözde bir 

manifesto rolünü oynadı (Flynn, 2011, s. 9).  1945 yılında Jean-Paul Sartre, ansızın varoluşçu 

hareketin önderi olarak tanındı. Bununla birlikte, bazı varoluşçulara göre, modern varoluşçuluğun 

ilk temsilcisi olarak René Descartes kabul edilmelidir. Varoluşçu düşüncelerinin kökeninin 

Descartes, Sokrates, Augustine ve Pascal’ın felsefe ve edebiyattaki varoluşçu temalı 

düşüncelerine, hatta Shakespeare ve Eski Ahit’in peygamberlerine dayandığını ileri sürenler de 

vardır (Çüçen, 2022, s.17). 



15 

 

 

 

Sartre, filozof arkadaşları Simone de Beauvoir ve Maurice Merleau-Ponty ile birlikte “Les Temps 

Modernes” (Yeni Çağ) adlı dergiyi kurdu. Yeni Çağ, Sartre’ın varoluşçuluğun kamusal platformu 

haline gelen sol eğilimli felsefi ve edebi bir yayın organıydı. O dönemde ünlü olan Albert Camus, 

bir süre Sartre’ın arkadaşıydı ve en azından halk gözünde varoluşçulukla ilişkisi vardı. Fransız 

varoluşçuluğunun ilk filozofu olan Gabriel Marcel, Sartre’ın en keskin eleştirmenlerinden biriydi. 

Bu noktadan itibaren, Marcel, Karl Jaspers ve Sören Kierkegaard, dini varoluşçuluğun temsilcileri 

olarak tanındılar. Bu filozoflara göre, Sartre, tanrı tanımaz ve ateist düşüncelere sahipti. 1930 ve 

1940’lı yıllarda İspanya’da, Jean-Paul Sartre’ınkine benzer fakat ondan bağımsız bir varoluşçu 

felsefe akımı, filozof José Ortega y Gasset tarafından ortaya kondu. 1940’larda ve 1950’lerde ise 

İtalya’da Nicola Abbagnano’nun eserleri etrafında farklı bir varoluşçuluk dalı gelişti 

(Mitchelman, 2019, s. 28). 

1950, 1960 ve 1970’li yıllarda varoluşçuluk, Amerika ve diğer dünya ülkelerine yayıldı. 

Varoluşçu düşünceler, psikiyatri ve psikoterapiden teolojiye, edebiyat teorisinden cinsiyet ve ırk 

teorisine kadar geniş bir yelpazede etkili oldu. “Kaygı”, “hiçlik” ve “yaşamın anlamı” gibi 

varoluşçu kavramlar, günlük dilde yerini buldu. Bununla birlikte, varoluşçuluk popüler kültüre 

girdikçe daha belirsiz hale geldi. Varoluşçuluğun savunucuları, bu felsefeyi “yirminci yüzyılın 

büyük edebiyatı, felsefesi ve sanatı” olarak överken, eleştirmenler ise onu İkinci Dünya 

Savaşı’nın etkisinde ortaya çıkan bir moda, dini bir mezhep veya “nihilist” bir saldırı olarak 

nitelendirdiler. 

Yorumcular derin bir araştırmaya girdiğinde, varoluşçuluğun köklerini Platon, Pascal, Augustine, 

Sokrates, Kant, Antik Yunan ve Eski Ahit peygamberlerinin düşüncelerine kadar takip ettiler. 

Varoluşçuluk, 1950’lerin ortalarına kadar görünüşte her yerde mevcuttu ama hiçbir yerde tam 

anlamıyla var olamıyordu. İnsan faaliyetinin tüm alanlarında belirgindi, ancak hiçbirinde 

tamamen tanımlanamaz durumdaydı. 1970’lerde varoluşçu felsefenin modası geçmiş ve yerini 

Avrupa’daki daha yeni felsefi akımlar, özellikle Fransız post-yapısalcılık ve post-modernizm 

almıştır. 1980’lere gelindiğinde, Fransa ve Amerika Birleşik Devletleri’ndeki düşünürler, 

varoluşçuluğu daha çok düşünce tarihçileri için ilgi çekici bir konu olarak görmekte, ancak artık 

felsefi açıdan verimli bulmamaktaydı. Kültürel bir olgu olarak varoluşçuluk ömrünü doldurmuş 

gibi görünse de, insanın olduğu her yerde ve her dönemde varoluş sorunları varlığını sürdürecektir 

(Mitchelman, 2019, s. 29). 

Varoluşçuluk, kaygı, karamsarlık, bağlılık, özgürlük ve yalnızlık gibi kavramlarda iz bırakmış ve 

ilkelerini anlatmak için sanatı, edebiyatı ve alegoriyi kullanmıştır. Bu nedenle, varoluşçuluğun 

gündemini tamamlamış bir felsefe akımı olmadığını belirtmek önemlidir. Varoluşçuluğun etkisi, 



16 

 

 

 

insan deneyiminin derinliklerini araştıran ve bireysel varoluşun anlamını sorgulayan tüm 

alanlarda hissedilmeye devam etmektedir. 

1.2. VAROLUŞÇULUĞUN TEMEL İLKELERİ  

Jean-Paul Sartre, varlık felsefesi bağlamında, doğanın ve diğer varlıkların varoluşlarının 

özlerinden önce geldiğini savunur. Ancak insan için durum farklıdır; insanın varlığı, özünden 

önce gelir ve bu da onun özgürlüğü ve sorumluluğunu belirler. Örneğin, ressam bir tabloyu 

çizmeden önce zihninde o tablonun tasarımını düşünebilir. Bu, insanın özünün varlığına üstünlük 

sağladığı anlamına gelir. Tanrı veya doğa da, varlıkların oluşumundan önce varoluşlarının 

doğasını düşünebilir; ancak insan için bu geçerli değildir. İnsan, önce var olur ve daha sonra kendi 

varlığının anlamını ve özünü keşfeder. Sartre’a göre, insan doğuştan gelen özelliklerle donatılmış 

değildir; tam tersine, kendi varlığını ve anlamını sürekli olarak yeniden yaratır ve bu süreçte özgür 

irade ve sorumluluk sahibi olur (Şeriati, 2010, s. 18-23; Folquie, 1964, s. 29-30; May, 2016, s. 

105). 

1.2.1. Varoluşçulukta Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Yukarıda belirtildiği gibi, varoluşçuluk düşüncesinde insan tamamen özgürdür ve her birey, kendi 

dünyasını seçimleriyle kurarak hayatının sorumluluğunu üstlenir. Bu özgürlüğün ve ağır 

sorumluluğun ilk meyvesi olarak kaygı ortaya çıkar. Birey yaşamı boyunca sorumluluklarından 

kaçamayacağına göre, bunaltılarından da kaçamaz. Bu nedenle, insanın varlığı ile başlayan bu 

bunaltı, var olduğu sürece devam edecektir. Söz konusu kaygı, kaotik ve amaçtan yoksunluğun 

farkına varmanın sonucu olarak karşımıza çıkar. Kierkegaard’a göre, umutsuzluk ölümcül bir 

hastalıktır ve kaygıyı özgürlüğün baş dönmesi olarak nitelendirir. Kaygı kavramı, onun 

düşüncesinde çok önemli bir yer tutar. Kierkegaard, korku ve kaygı kavramları arasında bir ayrım 

yapar. Korku, dış dünyadan gelen tehditlerden kaçmaktır; kaygı ise insanın içindedir. 

Kierkegaard’a göre, “insanın yaşamında, özünden varoluşuna doğru bir hareket vardır.” İnsanın 

özü, Tanrı ile, sonsuz olan yüce varlıkla ilişkiyi gerektirir. İnsanın varoluş hali, onun özünden 

uzaklaşmasının, yani Tanrı’ya yabancılaşmasının bir sonucudur. Bu nedenle, insanın bu 

dünyadaki yaşamı, “korku”, “yılgınlık” ve insanın sonluluğundan duyduğu “sıkıntı” ile doludur. 

Bir insanın eylemleri, onu Tanrı’dan daha da uzaklaştırırsa, onun yabancılaşması ve umutsuzluğu 

da artar (Cevizci, 2010, s. 557; Akarsu, 1987, s. 222-223). 

Sartre ve Camus gibi ateist filozoflara göre, dünya ve ölüm saçma (absürd) dır. Bu saçmalığın 

doğal sonucu olarak ortaya çıkan bunaltı, kaygı, ölüm ve başkaldırı gibi duygular ve eylemler, 

genellikle zikredilen filozofların eserlerinde yer almaktadır. Sartre’a göre, insanın kendisi 



17 

 

 

 

bunaltıdır. Bu nedenle, Sartre’da zorunlu olarak özgür olan insan, bu zorunluluğun bireye 

yüklediği kaçınılmaz sorumluluk gereği olarak sıkıntıya ve kaosa düşmektedir. Bunun sonucunda 

birey, bunaltı hissetmektedir. İnsan, bir yandan varlığının bütün ağırlığını kendi hayatı üzerinde 

hissetmekte, diğer yandan ise bu varlık dediği şeyin manasızlık ve saçma olduğunu anlayarak 

kendisini kaygı ve sıkıntı içinde bırakır (Gürsoy, 2015, s. 95-96). Sartre’a göre “bulantı, olumsal 

olan dünya karşısında insanın yaşadığı metafizik bir deneyimdir (Gündoğan, 2004, s. 882, 885). 

Sartre’a göre, bunaltı yalnızca öznel bir duygu değildir. Bunaltı, bize asıl gerçekliğini anlık bir 

parıltı içinde açığa çıkarmaktadır. İnsanın içinde yer aldığı dünya düzensizdir, pistir ve karşı duran 

bir şeydir. Bu dünya, insana uyumlu bir biçimde kurulmamıştır; aksine, zalim, acımasız, 

düşmanca ve saçmadır. Birçok insanın yapışkanlık içinde yaşadığı vurgulayan Sartre, bulantının 

bizi ondan kurtardığını düşünür. Bu bunaltı Sartre’nin bütün felsefesinin temel noktasıdır 

(Akarsu, 1994, s. 226-227). 

1.2.2. Varoluşçulukta Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Varoluşsal umutsuzluk, bireyin hayatın anlamı ve amacı konusunda derin bir belirsizlik 

hissetmesi, evrende kendi yerini ve rolünü bulma çabasında karşılaştığı engellerle ilgili bir 

duygudur. Bu umutsuzluk, insanın varoluşunu ve yaşamının nihai amacını sorguladığı bir noktada 

ortaya çıkar. İnsan, ölümün kaçınılmazlığı ve hayatın anlamına dair belirsizlikle yüzleşirken, 

varoluşsal kriz de başlar. Bu durum, bireyi evrensel bir anlam ya da amacı bulma arayışına iter, 

ancak aynı zamanda bu arayışın temelsizliğini fark ettiğinde derin bir boşluk ve umutsuzluk 

duygusu yaşar. Varoluşsal düşünceyi savunan filozoflar, özellikle Jean-Paul Sartre ve Albert 

Camus bu tür krizlerle başa çıkmanın yollarını tartışarak insanın özgürlüğünü ve sorumluluğunu 

vurgulamışlardır. 

Albert Camus, varoluşsal umutsuzluğu, insanın anlam yaratma çabasıyla ilişkili bir “saçmalık” 

durumu olarak tanımlar. Camus’ya göre evrende insanın anlam arayışı, ölüm ve belirsizlik 

karşısında sonuçsuz kalan bir çabadır; insan, anlam yaratmaya çalışırken bu çabanın herhangi bir 

garanti taşımadığını kabul eder. Bu durum, bireyin çabalarının anlamsızlığını fark etmesiyle bir 

boşluk hissine, yani varoluşsal umutsuzluğa yol açar. Ancak Camus, bu umutsuzluğun aynı 

zamanda bir özgürlük fırsatına dönüşebileceğini öne sürer. Anlamı kendisinin yaratması, bireyi 

hem özgürleştirir hem de kendi varoluşuna dair sorumluluğu üstlenmesini sağlar. Camus, yaşamın 

asıl anlamının ölümle birlikte kavranabileceğini savunur; çünkü bireyi sıradan yaşantısının 

farkına vardıran, gündelik rutinden uyandıran şey ölümdür. Absürd ise, insanın bilinçli şekilde 

içinde bulunduğu dünyayı anlamlandırma gayretiyle çıktığı, ancak bu arayışın temelde karşılıksız 

kalmasıyla sonuçlanan bir yolculuktur. Bu bağlamda Camus, ölümün karşı konulamaz tek gerçek 



18 

 

 

 

olduğunu ifade eder: “Ölüm tek gerçek olarak durmaktadır önümde. Ondan sonra iş işten 

geçmiştir” (Camus, 2016, s. 71). 

Jean-Paul Sartre’ın varoluşçu felsefesi de benzer şekilde varoluşsal umutsuzlukla ilişkilidir. 

Sartre’a göre, insan varoluşunu tamamen kendi eylemleriyle tanımlar ve şekillendirir. Bu 

bağlamda, insanın yazgısı sadece onun kendi seçimlerine dayanır. Sartre, insanın dışsal bir güce 

ya da belirlenmiş bir amaca güvenemeyeceğini savunur; onun yerine, yaşamını kendi eylemleriyle 

oluşturması gerektiğini vurgular. Sartre’a göre, varoluşsal umutsuzluk, yalnızca bir karamsarlık 

hali değildir. Bu durum, bireyi kendi varoluşunu sorgulamaya ve anlam yaratmaya zorlayan bir 

farkındalık yaratır. Sartre, insanın yazgısını ve anlamını kendi ellerinde bulduğunu belirtir ve 

dışsal bir kaynağa güvenmenin anlamsız olduğunu söyler (Hoveyda, 1946, 59). 

1.2.3. Varoluşçulukta İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

İnsan, ölüm olgusunu kavrayabilen ve bu bilinçle yaşamını şekillendiren tek canlıdır. Felsefe 

tarihi boyunca, ölüm kavramı, insanlığın sürekli olarak üzerine düşündüğü ve tartıştığı en temel 

meselelerden biri olmuştur. Yaşamın ve ölümün anlamı, bu iki olgunun birbiriyle olan ilişkisi, 

insanın varoluşunu anlamlandırma çabalarının merkezinde yer alır. Ölüm kavramının bu denli 

önemli olmasının nedeni, insanın ölümlü olduğunun farkında olması ve yaşamının bir noktada 

sona ereceğini bilmesidir. Bu bilinçle, ölüm karşısında en uygun tutumu sergilemek ve hayatını 

bu bilinç doğrultusunda yaşamak ister. Her dönemin filozofları, ölüm kavramını farklı bakış 

açılarıyla ele almıştır. Örneğin, antik felsefede Stoacı filozoflar, ölümü insanla doğrudan ilişkisi 

olmayan bir mesele olarak görmüşlerdir. Stoacılara göre, bir insan ya hayattadır ya da ölmüştür. 

Hayattayken ölüm korkusu anlamsızdır çünkü ölüm henüz gerçekleşmemiştir; öldüğünde ise artık 

ölümden korkması mümkün değildir çünkü varlığı sona ermiştir. Bu nedenle, Stoacılar ölüm 

üzerine düşünmeyi gereksiz bulurlar. Felsefe, Antik Yunan’dan bu yana ölüm üzerine yapılan 

derinlemesine düşünceleri içerir ve insanın bu en nihai gerçeğiyle nasıl başa çıkacağını sorgular. 

Hıristiyanlık çağının başlangıcından bu yana, yaşam, ölüm ve diriliş, çeşitli metaforlar aracılığıyla 

felsefi düşüncenin sürekli döngüsel ögeleri haline gelmiştir (Colette, 2006, s. 93). 

Platon, felsefeyi ölüme bir hazırlık süreci olarak görmektedir. Sokrates ise ölüm karşısında 

tamamen Stoacı bir tavır sergileyerek, ölümün kendisi için bir nimet olduğunu dile getirir. 

Sokrates, ölümden sonra yaşam yoksa acılardan kurtulacağını, eğer varsa idam korkusu olmadan 

düşüncelerini özgürce ifade edebileceğini söyler. Batı’da Rönesans sonrası dönemde, ölüm 

meselesi felsefe ve sanattan büyük ölçüde uzaklaşmış ve ancak varoluşçu filozofların bu konuyu 

merkezi bir öneme taşımasıyla yeniden gündeme gelmiştir. Aydınlanma düşüncesi, büyük bir 

ilerleme ideali ve matematik bilimlerine duyulan güvenle, insanın ölümlülüğünden kaynaklanan 



19 

 

 

 

kaygıyı tamamen inkâr etmese de geri plana itmiştir. Ölüm fikri, ilerleme inancı, mükemmellik 

ideali ve evrensel düzenin akla uygunluğu gibi kavramlarla uyumlu görünmemektedir. 

Aydınlanma dönemi düşünürleri, insanın ölümlülüğünden doğan endişeyi, tarihe duydukları 

güven ve rasyonel bir dünya düzeni anlayışıyla hafifletmeye çalışmıştır. Ancak varoluşçu 

filozoflar, ölümün kaçınılmazlığını ve bu gerçeğin insan yaşamına yüklediği anlamı 

derinlemesine ele alarak, bu konuyu yeniden felsefi bir merkez haline getirmiştir (Gray, 2012, s. 

10). 

Varoluşçu felsefe, insanın varoluşunu merkeze alır. Söz konusu varoluşun ölümle son bulması 

nedeniyle ölüm, bu felsefenin en önemli kavramlarından biridir. Fanilik, insanın sınırlılık, 

zamansallık, tarihsellik, sonluluk ve ölümlülük gibi özellikleri kapsar. Bu unsurlar, varoluşçu 

felsefenin insanın yaşamını ve ölümünü anlamlandırma çabalarında merkezi bir rol oynar. İnsan 

dünyaya geldiğinde hiç kimse ona ne zaman, nerede, nasıl bir şehirde ve nasıl bir insan olarak 

dünyaya gelmek istediğini sormamıştır. Ona dünyaya gelmeyi isteyip istemediğini de 

sormamıştır. İnsan, varoluşçuların deyişiyle bu dünyaya atılmıştır (Ertürk, 2012, s. 158).  

Hem teist varoluşçular hem de Tanrı’ya inanmayan varoluşçular, ölüm düşüncesine büyük önem 

atfetmektedir. Onlara göre ölüm hoş olmayan bir zorunluluktur. Bundan dolayı ölüm düşüncesini 

kendimizden uzaklaştırmamalıyız; aksine, içimizdeki ölüm farkındalığını bilinçli olarak 

güçlendirmeliyiz. Onlara göre, sıradan insanların ve geleneksel filozofların zihinsel olarak ölümü 

düşünmeme çabası, ölüm kaygısından kaçmak için yapılan beyhude ve başarısız bir girişimden 

ibarettir. Varoluşçular, ölümün farkında olarak, bir yandan varoluşun ölümün gölgesinde anlam 

kazandığını belirtir ve ispat ederler; öte yandan, insanın ölümlü bir varlık olduğunu ifade ederek, 

yaşam sürecinde hayatına anlam katabilmesi için çeşitli insan faaliyetlerinden bahsederler. Ölüm 

teması, varoluşçu felsefenin en karakteristik konularından biridir ve sonlu, sınırlı zaman, 

sonluluk, varlığın sona ermesi gibi kavramlarla da adlandırılır (Timuçin, 1985, s. 55). 

Soren Kierkegaard, Martin Heidegger ve Karl Jaspers, insanın ancak ölümle karşı karşıya 

geldiğinde kendisine döndüğünü ve bireysel varoluşuna yöneldiğini savunurlar. Heidegger’in 

“Momento mori” (ölümü hatırla) kavramı, varoluşu anımsatır. Ölüm düşüncesi, insanı “hakiki 

varoluş”a, bireyselliğe ve özgürlüğe yönlendirir. Heidegger’e göre ölüm, varlığın temelini ortaya 

çıkan araçlardandır. Varoluşçuluk felsefesindeki bireysellik anlayışı, yani hakiki varoluş kavramı, 

ontolojideki birlik ve bütünlük kavramlarıyla ölüm karşısında yan yanadır. İnsanda bireysellik, 

ölüm karşısında varoluş ve bütünlük kavramlarına bağlı olarak anlam kazanır. Bireysel varlık 

olarak insanın “hakiki varoluş”unu gerçekleştirmesi, yaratma edimi ile mümkündür. Bu düşünce, 

varoluşçuluğun temelini oluşturan insanın kendi varoluşunu anlamlandırma çabasıyla yakından 



20 

 

 

 

ilişkilidir. Heidegger’e göre, ölüm farkındalığı, insanı kendi varoluşunun özüne yönlendirir ve bu 

süreçte birey, kendisiyle yüzleşir. Kierkegaard, insanın kendi bireysel varoluşunu ancak ölüm 

gerçeğiyle yüzleşerek tam anlamıyla kavrayabileceğini öne sürer. Jaspers ise, ölümü “sınır 

durumlar” olarak değerlendirir ve bu sınır durumlarının, insanın varoluşunu derinlemesine 

anlamasını sağladığını belirtir. Varoluşçu felsefede, ölüm, insanın kendini bulması ve özgün bir 

varoluş gerçekleştirmesi için merkezi bir rol oynar (Velioğlu, 2000, s. 204-205; Akarsu, 1987, s. 

222-223). 

Geleneksel felsefenin temel kavramlarından biri olan ölüm sorunsalı, modern felsefede kendisine 

pek yer bulamamıştır. Ancak bu konu, özellikle Martin Heidegger tarafından derinlemesine ele 

alınmış ve çözümlenmiştir. Heidegger, ölüm düşüncesini insanın varoluşunu anlamlandırma 

sürecinde merkezi bir unsur olarak görmüş ve bunu varoluşsal analizlerinde önemli bir yere 

konumlandırmıştır. Ona göre, ölümün farkındalığı, insanın hakiki varoluşunu gerçekleştirmesi 

için kritik bir öneme sahiptir. Bu bağlamda, Heidegger'in felsefesi, geleneksel felsefede yeterince 

işlenmemiş olan ölüm konusunu yeniden gündeme getirerek, modern felsefeye önemli katkılar 

sağlamıştır (Solomon, Malpas, 2006, s. 15). 

Modern felsefede ölüm kavramını vurgulayan ilk filozof Martin Heidegger’dir. Heidegger, Varlık 

ve Zaman adlı eserinde ölümle ilgili analizlerini detaylandırır. Dindar olmayan varoluşçuluğun 

en büyük temsilcilerinden biri olan Jean-Paul Sartre da Heidegger’in etkisi altında Varlık ve Hiçlik 

adlı kitabını yazarak, Heidegger’in görüşleri ve ölüm kavramı hakkındaki düşüncelerini dile 

getirir. Heidegger, Varlık ve Zaman adlı eserinde ölüm konusunda kendi teorilerini öne sürer. 

Heidegger’in açıklamalarından önce, varoluşçu filozoflar genellikle bilincin ölümüyle 

ilişkilendirilen korku ve ıstırabı, varoluşsal bir bedel olarak görmüştür. Ancak o, bu korku ve 

ıstırabı azaltmak için ölümsüzlük arzusunu bir kenara bırakıp, korku ve ıstırap altında ölümü tüm 

kalbimizle kabul etmemiz ve kucaklamamız gerektiğini öne sürer. Heidegger’e göre, ölümü kabul 

ederek ve kendi ölümümüzü yaşayarak bu korkuyu azaltabiliriz. Ölüm, dışarıdan gelen ve bizi 

yere seren bir şey olarak değil, varoluşumuzu anlamlandıran bir unsur olarak ele alınmalıdır . 

Heidegger, varlığı üç boyutta ele alır: Dasein (orada-olma), Zuhandensein (elimizde-kullanıma-

hazır-varlık) ve Vorhandensein (önümüzde-hazır-varlık). Bu üçlü, varlık probleminin felsefe 

tarihinde yapılan yanlış anlamalarını da ortaya koyar. Heidegger’in varlık anlayışı, felsefe 

tarihindeki varlık sorunlarını yeniden değerlendirmeyi ve anlamlandırmayı amaçlar . Heidegger’in 

ölüm konusundaki düşünceleri, varoluşçuluğun temelini oluşturan bireyin kendi varoluşunu 

anlamlandırma çabasını derinleştirir. Sartre’ın Varlık ve Hiçlik adlı eserinde de bu etkiler görülür 

ve o eserinde Heidegger’in ölüm ve varoluş üzerine olan görüşlerini kendi felsefi bağlamında 

yeniden işler (Çüçen, 1997,  s. 35, 37, 39). 



21 

 

 

 

Heidegger, ölümü dünyaya ait bir olgu olarak ele alır ve derinlemesine inceler. Ona göre, ölüm 

insanın bulunduğu yerde “Varlık’ın bir sığınağı olarak” ortaya çıkar. Başka bir deyişle, ölüm 

hiçliğin kalesidir ve aynı zamanda Dasein’in değişmez mekanıdır. Bu perspektiften bakıldığında, 

ölümü yaşamın amacı gibi değerlendirmemiz gerektiğini vurgular. Öte yandan, ölüm Dasein’in 

gerçek kimliğini kazandıran ve varoluşumuzu hatırlatan bir fenomen olarak da görülür. 

Heidegger’e göre, bu fenomen sadece Dasein’in varlığını ifade etmez, aynı zamanda onun 

sonudur. Yani ölüm, Dasein'in varoluşsal yolculuğunun vazgeçilmez bir parçasıdır ve insanın 

varoluşunu derinlemesine anlamlandırabilmesi için önemli bir fırsat sunar. Heidegger’in bu 

görüşleri, ölümün sadece biyolojik bir olgu olmaktan öte, insanın varoluşsal derinliğini ve 

yaşamının anlamını sorgulamasında kritik bir rol oynadığını ortaya koyar. Ölüm, varlık ve hiçlik 

arasındaki karşıtlığı ve insanın varoluşsal durumunu anlamlandırmak için gereklidir (Schérer, 

Kelkel, 1973, s. 60-61). 

Heidegger, insanı ölümü düşünen tek varlık olarak tanımlar. Ona göre, insanın ölümü diğer 

canlıların ölümünden farklıdır çünkü ölüm, insan için bir varoluş biçimidir. Dasein’in (varlık 

olarak insan) ölümü, diğer canlıların biyolojik sonlanmasından farklı olarak, varoluşsal özellikleri 

ve bilinç sahibi olma yetisiyle şekillenir ve anlam kazanır. Bu nedenle, Heidegger insanın ölüm 

gerçeğiyle yüzleşmesi ve bunu kendi başına idrak etmesi görüşüne sahiptir. Dasein’in ölümü, 

sadece bir olay değil, olanaksızlığın olanağı olarak da görülür. Bu, varlık için sınırları ve 

olanakları belirleyen bir durumdur. Ölüm, Dasein’in varlığının sonunu işaret eder ve onun 

yaşamının anlamını derinlemesine etkiler. Heidegger’e göre, ölüm her zaman bireysel olarak 

yaşanan, bilinen ve anlaşılan bir ilişki biçimidir. Başka bir ifadeyle, ölüm Dasein için varoluşsal 

bir olgu olarak yorumlanmalıdır. Bu olgu, her zaman bireysel olarak deneyimlenen, kesin ve 

kaçınılmaz bir gerçekliktir. Dolayısıyla, Heidegger’in perspektifinden bakıldığında ölüm, insanın 

varoluşsal sonu ve kendi varlığı üzerindeki sınırları belirleyen bir durumdur (Çüçen, 1997, s. 61-

63). 

Heidegger’e göre, Dasein’in veya diğer canlıların ölümlü olması, sadece bir sona eriş anlamına 

gelmez; aynı zamanda bu durum, yaşam sürecinin içerisinde her an ölüm olasılığının varlığını 

sürdürmesi demektir. Ölüm, yaşam tarzımızın veya varoluşumuzun bir parçası olarak ortadan 

kaldırılamaz. Ne kadar dikkatli veya özenli olursak olalım, ölümün varlığı ve olasılığı 

hayatımızdan çıkarılamaz. Yazara göre Dasein, varlık olarak sürekli bir şekilde ölüm olasılığı ile 

karşı karşıya olan bir varlıktır. Her anın, potansiyel olarak son an olabileceği bilinciyle yaşar ve 

bu bilinç, insanın varoluşsal deneyimini derinlemesine etkiler. Bu nedenle, Heidegger’in 

perspektifinden bakıldığında, ölüm sadece yaşamın sonunda değil, yaşamın her anında mevcut 



22 

 

 

 

bir gerçekliktir ve insanın varlığının temel bir unsuru olarak kabul edilir (Karakaya, 1999,  s. 173-

183).  

Heidegger, ölümü sadece biyolojik, sosyal bir fenomen ya da son an olarak değil, genel ve mutlak 

bir kategori olarak görür ve hayal eder. Ona göre, ölüm insanın varoluşunu anlamlandıran bir 

olgudur. Ölümün her insanın şahsi ve özel imkanıdır ve bu nedenle ölümü kabullenmek, insanın 

varlığını tam olarak kucaklaması anlamına gelir. Söz konusu perspektif, yaşamın anlamını 

keşfetmeye ve günlük hayatın anlamsızlığına karşı durmaya yöneliktir. Sadece asil Dasein’ler için 

değil, her insan için potansiyel olarak anlam taşır (Verneaux, 1994, s. 40). 

Karl Jaspers ise ölümü, insanın varoluşsal endişelerini tetikleyen ve yaşamın anlamını 

derinlemesine düşünmeye iten bir gerçeklik olarak görür. Ona göre, her birey kendi ölümüyle 

yüzleşmeli, bunu yaşamın bir parçası olarak kabul etmeli ve bu gerçeklikle yaşayarak varoluşunu 

derinleştirmelidir. Ölümün insan için anlamı, bireysel varoluşun en önemli ve anlamlı 

alanlarından biridir ve bu nedenle insan bu gerçeklikle yüzleşmek zorundadır. Yazara göre ölüm 

gerçeğini göz ardı etmek veya unutmak, sahte ve anlamsız bir yaşam tarzının ürünüdür; bu 

nedenle, ölümle yaşamayı öğrenmek ve kabullenmek, sahih bir varoluşun önemli bir parçasıdır 

(Gray, 2012, s. 20-21). 

Karl Jaspers’a göre, ölümün varoluşsal bir sınır durumu olarak yaşanması, insanın varlığının 

derinliklerindeki çaresizlik ve yok olma hissiyle doğrudan ilişkilidir. Ölümün sahnesi insanlarda 

korku uyandırır çünkü bu durum, kişinin varoluşunun sonuyla yüzleşmesi anlamına gelir. Bu özel 

endişe, hem hayatta kalma içgüdüsünden hem de bilinmezlikten, yani yokluktan duyulan 

korkudan kaynaklanır. Varoluşsal farkındalık korkusu olarak adlandırılan bu durum, ölüm 

kavramıyla sıkı bir şekilde ilişkilidir ve insanlık durumuna ve ölümle ilişkimize dair derin felsefi 

düşünceler sunar. Albert Camus ise çağımızın tek gerçek felsefi sorunu olduğunu düşündüğü 

ölüm konusunu “saçma” kavramı üzerinden ele alır. Ona göre, ölüm insanın yaşamına anlam 

veren saçmanın bir parçasıdır. Bizim hayatımız, Sisyphos’un hayatına benzer saçmadır. Camus’a 

göre intihar, bu saçmanın farkına varılarak atılan bireysel bir adımdır ve ölümün önceden 

görülmesidir. Saçma düşüncesiyle doğan başkaldırı eylemi, aslında ölüme meydan okumaktır ve 

özgürlük ile tutku arayışını da içerir (Akış,  2007, s. 41, 53; Timuçin, 1985, s. 50-51). 

Albert Camus’un saçma kavramıyla ilişkilendirdiği ölüm düşüncesi, insan yaşamının anlamını 

derinden etkiler. Ona göre, ölümün varlığı insanın deneyimlerini ve yaşamının anlamını büyük 

ölçüde sorgulatır. Camus’a göre, insanın hayatının herhangi bir anında, özellikle ölümlülüğünü 

fark ettiği zaman, bu uyumsuzluk en yoğun şekilde hissedilir. Ölüm, insanın varoluşunun 

sınırlılığını ve saçmanın içerdiği anlamsızlığı vurgular. Bu bağlamda, Camus’un ölüm kavramı, 



23 

 

 

 

insanın varoluşsal gerçekliğini ve saçmanın bireysel tepkilerini anlamaya çalışan derin bir felsefi 

perspektif sunar  (Başkaya, 2013, 19-28). 

Albert Camus’a göre, saçma duygusunun temel kaynağı ölüm gerçeği ve ölüme dair 

düşüncelerimizdir. Camus’un düşüncesinde Tanrı yoktur ve ölüm, kaderinin insanı görüreceği 

son duraktır. Bu nedenle, ölüm sadece hayatın anlamsızlığını ve saçmalığını ortaya çıkarır. 

Ölümün insan için ne zaman, nerede veya nasıl gerçekleşeceğinin bir önemi olmadığını belirten 

Camus, Tanrı’nın yokluğunda ve dünyanın ölümle sonuçlanacak kaçınılmaz saçmalığında, 

insanın eylemlerini yönlendirecek veya sonuçlarından sakınmasını sağlayacak hiçbir mekanizma 

olmadığını öne sürer. Bu durumda, insanın kendi yaşamına son vermesinde de bir engel 

görmemektedir. Camus’a göre, mutsuzluk ve saçmalık insan hayatının bir gerçeği olabilir, ancak 

insan bu durumları kabul edip benimseyemez. Camus saçma düşüncesinde Satre’den ayrılıp, 

Kierkegaard, Dostoyevski ve  Nietzsche’nin yanında yer alır. O, intiharı bir başkaldırı olarak 

nitelendirir. İnsan, dünyada anlam arayan tek varlık olarak, kendi kaderine karşı direnebilme 

gücüne sahiptir. Camus’a göre, saçmadan kurtulma çabaları, felsefi ya da biolojik intihara yol 

açar. Fakat Camus intiharın  asla bir çözüm olmadığını savunur. Çünü ona göre intihar saçmaya 

boyun eğmektir. Bu bağlamda, Camus’a göre insan, ölümün bir son olduğunu bilerek, yaşamını 

umutsuzluk içinde sürdürmeli ve saçma karşısında asla boyun eğmemelidir. Camus’un saçma 

düşüncesi insanın üç temel erdeme ulaşmasına yardımcı olur. Başkaldıran insan umutsuz olsa bile 

hayata hem gerçek değerini verir hem de hayatına belli bir büyüklük ve anlam kazandırır (Cevizci, 

2002, s. 294-298). 

Sartre’ın varoluşçu düşünceleri, özellikle Varoluş ve Hiçlik  adlı eserinde derinlemesine ele aldığı 

konularla şekillenir. Heidegger’in fenomenolojik yaklaşımından etkilenen Sartre, insanın 

varoluşsal durumunu ve özgürlüğünü tartışır. Ölüm konusunda Sartre’a göre, ölüm insanın 

hayatında bir sınırdır ve bu sınırlılık özgürlüğümüzü kısıtlar. Ancak Sartre, ölümü kabul edip 

benimsediğimizde, söz konusu sınırlılığı özgür irademizle içselleştirerek azaltabileceğimizi 

savunur. Ölüm, telafi edilebilir bir olgu olarak görülür ve bu düşünce, insanın mutlak özgürlüğünü 

sağlar. Sartre’a göre, hem doğuş hem de ölüm saçmadır; çünkü insanın varlığına anlam vermek 

için bir tasarım veya amacı yoktur. Bu yüzden ölüm de kendi başına anlamsızdır ve insanın 

varoluşunun bir parçası olarak anlam kazanamaz. Sartre, intihar gibi eylemlerin insan için bir 

kurtuluş olmadığını düşünür. Çünkü insan, saçmadan kaçamaz ve varoluşunun anlamsızlığıyla 

yüzleşmek zorundadır. Varoluş kavramı ise Sartre için insanın bilinçli varlığına karşılık gelir. 

İnsan, kendini kendi varlığıyla ilişkilendirip geleceğe doğru açan bir tasarımsal varoluşa sahiptir. 

Sartre’a göre, “Kendinde Varlık” kendisiyle özdeş ve ne ise o olan, olumsal bir varlıktır. “Kendisi 

İçin Varlık” ise zamansaldır ve zamansal süreçlerde deneyimlediği öznel durumu ifade eder. Bu 



24 

 

 

 

şekilde Sartre, Heidegger’in varlık anlayışını derinleştirirken, insanın özgürlüğünü ve 

varoluşunun anlamını öne çıkarır. (Kırkoğlu, 2013, s. 29). 

Sartre’ın düşüncesinde özgürlük ve ölüm arasında bir ilişki vardır, ancak bu ilişki doğrudan bir 

karşılaşma değil, özgürlüğün ölümle ilişkisi üzerinden anlamlandırılmasıyla ortaya çıkar. O, 

özgürlüğün ölüm karşısında etkin bir güç olamayacağını ve insanın ölümün gerçekliğiyle 

yüzleştiğinde kaygı ve bulantı hissi yaşadığını belirtir. Özgürlük kavramı Sartre için insanın 

varoluşsal durumunun merkezindedir. Ancak ölüm, bu özgürlüğü sınırlayan ve insanın iradesinin 

ötesinde bir gerçekliktir. İnsan yaşarken bir durum içinde özgürlüğünü kullanabilir ve seçimler 

yapabilir; ancak ölüm, bu seçim gücünü sonlandıran ve insanı varoluşunun sınırlarıyla yüzleştiren 

bir olgudur. Sartre’a göre, ölümle karşılaşma insanı kaygıya ve bulantıya sürükler çünkü ölüm, 

insanın varoluşsal özgürlüğünü ve seçimlerini anlamsız kılan, sonlu bir sınırlamadır. Bu nedenle, 

ölümün insan yaşamındaki rolü, Sartre’ın özgürlük ve varoluşçu perspektifinden bakıldığında, 

insanın kendi varlığını ve seçimlerini nasıl anlamlandırdığını derinlemesine etkiler (Lightbody, 

2009, s. 90). 

Jaspers, ölümsüzlük kavramına mesafeli yaklaşırken, Marcel de ölüm üzerine düşüncelerini 

sevilen varlığın kaybı üzerinden temellendirir. Ancak Marcel’in ölümsüzlükle ilgili görüşleri, 

sevgi deneyimlerinden beslenerek şekillenir ve bu bağlamda anlam kazanır. Heidegger ve Sartre 

arasında ölüm konusundaki felsefi yaklaşımlar bakımından belirgin farklılıklar bulunmaktadır. 

Heidegger, ölümü insanın varoluşsal bir gerçeği olarak ele alır ve bireyin kendi varlığıyla kurduğu 

derin ilişkiyi vurgular. Ona göre ölüm, yalnızca varoluşsal bir durum değil, aynı zamanda insanın 

varoluşunu anlamlandırma ve şekillendirme biçimidir. Ölüm, insanın bireyselliğini pekiştirerek 

onu yüzeysel bağlardan koparır ve kendi varoluşunun en yalın hâliyle karşı karşıya bırakır. Sartre 

ise ölümü, insanın özgürlüğünü ve seçimlerini sınırlandıran bir engel olarak görür. Ona göre 

ölüm, insan hayatındaki en büyük saçmalıktır ve tıpkı doğum gibi dışsal bir gerçeklik olarak 

bireyin yaşamına müdahale eder. Sartre’a göre ölüm, insanın karşılaşabileceği en temel ve 

aşılması güç engellerden biridir. Bu çerçevede Heidegger ölümü varoluşsal bir fenomen olarak 

değerlendirirken, Sartre ise onu varoluşu sınırlandıran bir olgu olarak ele alır ve insanın 

özgürlüğüne getirdiği kısıtlamaları vurgular. Her iki filozof da ölümün insanın varoluşsal 

deneyimini ve yaşamın anlamını derinden etkileyen bir gerçeklik olduğunu kabul eder; ancak onu 

nasıl anlamlandırdıkları konusunda farklı perspektifler sunarlar (Colette, 2006, s. 94-95). 

 

 



25 

 

 

 

1.2.4. Varoluşçulukta Kaygı 

Kierkegaard’a göre kaygı özgürlüğün baş dönmesidir. Kaygı, korku ve endişe duygularına 

rağmen belirli bir sebebe sahip değildir ve bütün insanların yaşadığı bir durumdur. Hayatın 

sıradan sorunları bile büyük kaygılara sebep olabilmektedir. Kaygı duygusu engelleyici bir duygu 

olup kökeni Yunanca’da bastırmak ve boğmak anlamında olan angh’dır. Filozoflar tarih boyunca 

korku ve iç daralmasının insanın kendi özgürlüğünü keşfetmesine yardımcı olacağını 

düşünmüştür. Kaygının bir hastalık olarak kabul olması ise ilk defa 1893’te Psikiyatrist Ewald 

Hecker tarafından ileri sürmüştür. İki yıl sonra Sigmund Freud de kaygıyı bir hastalık olarak ele  

aldı ve ona Angstneurose adını verdi (Smith , 2019 ,s. 138,139). 

Sartre, kaygının sorumlu bir insanın kalp çarpıntıları ve endişeleri olduğunu belirtir. Bu durum, 

insan olma görevini, kendi geleceğini ve hatta başkalarının geleceğini üstlenen birinin taşıdığı bir 

yüktür. Ayrıca kişinin iyiliği ve kötülüğü yalnızca kendisine aittir (Şeriati, 2010, s. 29; Marcel, 

2009, s. 110,159). Kaygı, insanı şekillendirir; çünkü kişi sürekli olarak en iyi hareket tarzının ne 

olduğu konusunda kaygı duyar. Bu nedenle, ölümüne kadar onun hakkında kesin bir yargıya 

varılamaz (Şemisa, 2016, s. 186-187). Heidegger, insanın varoluşa gelişini bir tesadüf olarak 

görür. Descartes’in “Düşünüyorum, öyleyse varım” ifadesinin aksine, Heidegger insanı varlığa 

bağımlı kabul eder. İnsan amaçsızca ve tesadüfen varlığa gelmiş olup, bu durum ona kaygı ve 

kargaşa getirir. Dolayısıyla, sürekli bir suçluluk duygusu yaşar ve hiçlik korkusu onu rahatsız 

eder. O, ölümle birlikte bu duygulardan tamamen kurtulacaktır. 

Camus, hayatın saçmalığından ve anlamsızlığından kaynaklanan boşluk duygusu ve intihar 

kararına çözüm olarak başkaldırıyı önerir (Şemisa, 2016, s. 190-187). Sartre, dine, geleneklere 

veya anlaşmalara dayalı bir ahlak anlayışını kabul etmediğini belirtir. Kendi belirlediği ve insanın 

seçtiği ahlakı tercih eder. İnsanların kutsal olarak kabul ettiği her şeyi ahlakın temeli olarak görür. 

Burada kaygı her insanın içine işler, çünkü kişi sadece kendi kaderinden değil, tüm insanlığın 

kaderinden de sorumludur (Şeriati, 2010, s. 31, 34; Sartre,1990, s. 33-29; Folquie, 1964, s. 85-75; 

May, 2016, s. 14, 26-30). 

Martin Heidegger’e göre varoluşsal korku, insanın ölümle yüzleşmesi, hiçlik uçurumu üzerinde 

sallanması ve  kendi varoluşunun anlamını sorgulaması sonucu ortaya çıkan derin bir kaygıdır. 

Bu kaygılı korku normal korkudan farklı olup varlık için çekinir. Söz konusu korkuyu, bireyin 

ölümün kaçınılmazlığına dair farkındalığıyla bağlantılı olarak ele alır.  Bu kaygı, insanın kendisini 

dünyada yalnız ve izole hissetmesine yol açarken, aynı zamanda otantik bir varoluşa ulaşması için 

bir uyanış işlevi görür. Heidegger’e göre, varoluşsal korku, yalnızca bireysel bir içsel deneyim 



26 

 

 

 

değil, insanın dünyadaki yerini ve anlamını keşfetmesine yönelik bir çağrıdır (Akarsu, 1987, s. 

223). 

1.2.5. Varoluşçulukta Özgürlük 

Varoluşun temel unsurlardan birisi olan özgürlük unsuru düşünme, irade, seçim,  kara verme ve 

eylem gibi konuları içerir. Özgürlük, varoluşun kalbi ve özüdür (Ertürk, 2012, 142-143). 

Platon’un Yasalar kitabında filozofu özgür bir insan olarak tanımlaması, onun ideal devlet 

anlayışı ve erdemli yaşam görüşüyle ilgilidir. Platon’a göre filozof, sadece bilgi arayan veya 

düşünen biri değil, aynı zamanda özgür iradeye sahip bir karakterdir. İrade özgürlüğü, filozofun 

kendi yaşamını nasıl yöneteceği ve kararlarını nasıl vereceği konusunda tam kontrol sahibi 

olmasını sağlar. Filozofun bu özgürlüğü, onun hayatı ve değerleri üzerinde tam yetkiye sahip 

olmasıyla ilişkilidir. Platon’a göre filozof, zihinsel ve ahlaki erdemi geliştirmiş biridir 

(Gosling, 1973, s. 221) . 

Jean-Paul Sartre’ın vurguladığı gibi, egzistansiyalizmin temel hedefi insanı kendi kimliği 

konusunda bilinçlendirmek ve onu kendi varlığı ile tüm insanlığın varlığı karşısında sorumlu 

tutmaktır . Sartre, egzistansiyalizmi şu sözlerle açıklar: “Benim egzistansiyalizmim, kahve 

evlerinin egzistansiyalizmi değildir; yaşamdan kaçmak isteyenlerin egzistansiyalizmi değildir. 

Kendi omuzlarından sorumluluğu atmak isteyenlerin bu okula sığınmaması gerekir. Bu okul, işin, 

sorumluluğun, yaşamın ve yaratıcılığın okuludur.” Bu ifadelerde, Sartre egzistansiyalizmi sıradan 

bir felsefi akım veya kaçış yöntemi olarak değil, bireyin kendi varoluşunu üstlenmesi, sorumluluk 

alması ve yaratıcılıkla var olması gereken bir öğreti olarak tanımlar. Kahve evleri ve kaçış 

arayışlarına atıfta bulunarak, egzistansiyalizmin bireyin içsel özgürlüğünü ve sorumluluğunu 

kabul etme, kendi varlığını anlamlandırma ve eyleme geçirme sürecini teşvik ettiğini vurgular. 

İnsanın kendi insanlığını oluşturması gerektiğini düşündüğünde, bir yandan sorumluluk duygusu 

hissederken diğer yandan endişe duyar. Sorumluluktan bahsedildiğinde özgürlük daima içindedir, 

çünkü zorunlu hiç kimse sorumlu değildir. Dolayısıyla, egzistansiyalizmin avantajlarından biri 

özgürlüktür, İnsan kendi oyuncusu ve kaderiyle özgürce oynayabilir. (Şeriati, 2010, s. 14-15; s. 

25-26; Sartre, 1990, s. 36-37; 52, 77;  Folquie, 1964, s. 70-75; Marcel, 2003, s. 138, 141-140, 

148-147). 

Varoluş felsefesi, insan özgürlüğü meselesini ele alır, ancak bu konuyu geleneksel yaklaşımlardan 

farklı bir perspektiften inceler. Varoluşçular, bireylerin çeşitli görüş, tercih ve niyetlere sahip 

olmasının onların özgürlüğünü yansıttığını savunurlar. Bu felsefi akıma göre, özgürlük insan 

iradesine dayanır. Varoluşçuluk, bireyi hem davranışlarından hem de düşüncelerinden sorumlu 

tutar ve bu sorumluluk, insanın özgürlüğüne içkin bir özelliktir. Ancak, bu özgürlüğün niteliği ve 



27 

 

 

 

kapsamı, ateist ve teist varoluşçu yaklaşımlar arasında farklılık gösterir. Varoluşçulara göre, 

nesnelerin kendiliğinden bir anlamı yoktur; onlara anlam kazandıran insandır. Bireylerin 

nesnelerle kurdukları ilişkiler ve bu ilişkilerin amaçları, nesnelere anlam yükler. 

İnsan, kendi kaderini belirleme konusunda özgürdür ve yaşam yolunu istediği gibi seçebilir. 

Özgürlük, seçim yapabilme gücüne sahip olmayı ifade eder. Birey, dış engellere rağmen hayatını 

kurabilme yeteneğine sahiptir. Varoluşçuluğun temel anlayışına göre, insan, eylemleriyle 

tanımlanır; özgürdür, seçim yapar ve bu seçimlerinden sorumludur. Kaderi ve seçimleri, tamamen 

onun elindedir. Ancak her bireyin karşılaştığı engeller farklıdır; dolayısıyla her insan, yaşadığı 

zorlukları aşarak kendisini sürekli olarak geliştirir. Aşma süreci, her insan için farklı bir deneyim 

olup, özgürlüğünü söz konusu engelleri aşarak pekiştirir (Timuçin, 1985, s. 48). 

Jean-Paul Sartre’ın ifadesiyle, “İnsan özgür olmaya mahkûmdur: Mahkûmdur, çünkü 

yaratılmamıştır. Özgürdür, çünkü yeryüzüne geldi mi, dünyaya atıldı mı bir kez, artık bütün 

yaptıklarından sorumludur” (Sartre, 2007, s. 52). 

Jean-Paul Sartre, insanın özgürlüğe mahkûm olduğunu ileri sürer. İnsan, doğası gereği özgür 

yaratılmıştır ve bu özgürlüğü muhafaza etmek zorundadır. Eğer bir insan, özgürlüğünü 

sürdüremezse, özünde bir insan olmaktan çıkar. Varoluşçu filozoflar, insanın bireyselliğini ve 

dünyayla olan ilişkisini vurgular. “Özgürlük” aslında, kendini değiştirme fırsatıdır. İnsan, bu 

dünyanın sınırlarını kabul ederek, bireyselliğini ve sorumluluğunu idrak ederek gerçek bir yaşama 

ulaşmayı hedefler. Bu hedefe ulaşmak isteyen bir birey, öncelikle varlığını anlamalı ve ardından 

sorumluluklarını üstlenmelidir. Varoluşçu filozofların, insanın kendinden sorumlu olduğunu 

söylediklerinde, yalnızca kendi şahsından değil, tüm insanlıktan sorumlu olduğunu kastettikleri 

anlaşılmalıdır (Sartre, 1990, s.54)  

1.2.6. Varoluşçulukta Saçma ve Anlamsızlık 

“Yabancılaşma” terimi, köken olarak Latincede “abalienation mentis” veya “alloiosis” 

terimlerinden türemiştir. Bu terimler, bir kişinin kendini ya da bedenini dışarıda bir yerde veya 

bir başkasında hissetmesi anlamına gelir. Modern kullanımda, yabancılaşma terimi genellikle bir 

bireyin kendinden veya çevresinden uzaklaşmasını, kendini yabancı veya yabancılaşmış 

hissetmesini ifade etmek için kullanılır (Özbudun, 2003, s. 256-257). 

İnsanoğlu, yaşamındaki sorunlar ve engeller karşısında özgür iradesiyle seçimler yaparak kendini 

sürekli aşar. Ancak bu süreçte, en sonunda saçmalıkla karşılaşır. Çünkü, amacı belirsiz bir aşma 

çabası içindedir ve bu dünyanın, çabalarının karşılık verip vermediğini sorgular. Kendine 



28 

 

 

 

baktığında, sonu belli olmayan bir yolculuğa çıktığını fark eder. Hiçlik ile karşılaştığında ise, bu 

belirsizlik kaygıya dönüşür. Bu saçma durum, varoluşçular tarafından dünyayı tam anlamıyla bir 

trajediye dönüştürür. (Timuçin, 1985, s. 48-50). Varoluşçuluk felsefesi, insanın bireysel 

varoluşsal deneyimlerini ve içsel yaşantılarını ön plana alan bir yaklaşımı temsil eder. 

Varoluşçular, insanın kişisel kimliğini bulma ve bu kimliği sürdürme mücadelesini vurgularlar. 

Bu felsefe akımı, bireyin kendi varlığını anlamlandırma çabasını, kendi değerlerini ve anlamlarını 

yaratma sürecini işler. Ayrıca varoluşçuluk, sıkça bir “başkaldırı biçimi” olarak da tanımlanır 

çünkü varoluşçular, toplumsal normlara karşı gelme, özgünlüğü ve özgürlüğü savunma 

eğilimindedir. Bu felsefe akımı, bireyin kendi varlığı ve özgürlüğü üzerine odaklanarak, 

sıkıntılarını ve çatışmalarını derinlemesine analiz eder ve insanın varoluşsal koşullarını anlamaya 

çalışır (Akış , 2015, s. 21). 

Varoluşçuların temel bir ilgi alanı, dünyanın ve insanın varoluşsal olarak anlamsızlığına karşı bir 

tepki olarak saçmalığa başkaldırmaktır. Varoluşçular, insanın varoluşsal çelişkilerini, 

anlamsızlıklarını ve acılarını vurgular. Bu durum, bireyin duygusal ve deneyimsel düzeyde 

yaşadığı bir gerçeklik olarak ortaya çıkar. Varoluşçuların perspektifinden, saçmanın kökeni ve 

Tanrı’nın inkârı gibi temel sorunlar duygusal bir boyut taşır. Bu varoluşsal krizlerden 

kaynaklanan olumsuz bakış açısı, bazen yaşamın anlamını sorgulamaya ve bununla baş etmeye 

çalışmak yerine, yaşama coşkuyla yaklaşarak bir tür insanizme ulaşma çabası olarak 

yorumlanabilir. Bu bağlamda, varoluşçu düşünce yaşama tutku ve bağlılık ile öne çıkar. Ölüm ve 

saçmanın reddiyle, insan yaşamında anlam arayışı ve anlam bulma süreci önem kazanır. Bu süreç, 

bireyin kendi varlığını ve yaşamını anlamlandırma çabasının bir parçası olarak görülür 

(Gündoğan, 1996, s. 1, 3). 

Camus, varoluşçuluğun temel fikirlerinden biri olan “saçma” kavramı üzerinde yoğunlaşır. Bu 

kavram, insanın yaşamın temel anlamsızlığıyla karşı karşıya olduğunu ve bu anlamsızlıkla nasıl 

baş edeceği sorusunu ele alır. Camus’a göre, insanın karşı karşıya olduğu temel sorunlardan biri 

de ölüm ve anlamsızlıktır. Normal insanlar, günlük hayatlarında umutlarını ve gelecek planlarını 

sürdürerek, anlamsızlığın farkına varmaktan kaçınma eğilimindedirler. Ancak, varoluşçu bir 

bakış açısına göre, bu umutlar genellikle gerçekçi olmayabilir ve insanı anlamsızlığın gerçeğiyle 

yüzleşmekten uzaklaştırabilir. Camus’un önerdiği “isyan” veya “başkaldırı” ise, anlamsızlığa 

karşı bir tepki olarak ortaya çıkar. İnsan, dünyanın absürt doğasına karşı savaşarak, anlamsızlıkla 

baş etmeye çalışır. Bu, yaşamın trajik bir anlam taşıdığını kabul etmekle birlikte, bu trajediyle 

mücadele etmeye ve yaşamı anlamlandırmaya çalışma çabasıdır. Camus’un düşünceleri insanın 

varoluşsal koşullarını ve anlamsızlığı ele alırken, umut ve anlamsızlık arasındaki gerilimi 

vurgular ve insanın bu gerçeklikle nasıl baş edebileceğini tartışır (Vicks, 2018, s. 130-131). 



29 

 

 

 

1.2.7. Varoluşçulukta Seçim ve Sorumluluk 

Seçim, önümüzdeki seçeneklerden birini diğerlerinden ayırarak gerçekleştirmek anlamına gelir. 

Yaptığımız seçimler hem bizim hem de başkaları için önemlidir. Sağlıklı seçimler yapmak, kişiyi 

güçlü kılar. İradenin en belirgin olduğu an, karar anıdır. Seçim yapmak ve karar verme, zihinsel 

bir süreç olup, icraya geçişle son bulur (Dwelshauvers, 1952,  s. 97).  

Özgürlük insan varlığının en temel özellikleri biri olup insanın şahsiyeti, hürriyetle ve hürriyet 

içinde doğar (Verneaux, 1994, s. 16). Varoluşçuluk düşüncesinde insan dışındaki bütün varlıklar, 

değişemez ve ne olursa olsun yaratıldığı gibi kalmak zorundadır. Ama söz konusu durum insanda 

değişir. İnsanoğlu seçim, sorumluluk ve özgürlük kavramları birbirine sıkı sıkıya bağlıdır. 

Varoluşçulara göre, insan bu dünyaya fırlatılmıştır. Birey, dünyaya gelmeyi ya da doğduğu 

koşulları seçemese de, seçimleri aracılığıyla bu koşulları değiştirebilir. Çünkü insan özgürdür ve 

bu özgürlük ona seçme hakkı tanır. Bu seçimlerden sorumlu olan ise yine insanın kendisidir 

(Dökmen, 2000, s. 29). 

Ateist varoluşçulukta, sorumluluğun miktarı daha fazladır çünkü bu düşünce akımına göre 

Tanrı'nın varlığına inanılmamaktadır. Ateist varoluşçular, her şeyin başlangıcını ve sonunu 

insanla ilişkilendirir ve tüm sorumluluğun insanda olduğunu savunurlar. Başka bir doğaüstü güce 

inanmadıkları için, insanın mutlak özgürlüğünü kabul ederler ve bu özgürlüğün ona büyük bir 

sorumluluk yüklediğini düşünürler. Buna karşın, teist varoluşçular, örneğin Kierkegaard, varoluş 

ile ilgili kavramları Tanrı düşüncesiyle temellendirirler. Kierkegaard’a göre insan, olanaklar, 

olasılıklar ve seçenekler sayesinde kendi özünü ve değerini kazanır. Birey, tüm bu seçenekler 

arasından kendisini seçerek kendi benliğini inşa eder. Kısaca, seçim, insanın ne olduğuna ve kim 

olacağına karar vermesidir. Seçimlerin sonuçları önceden tahmin edilemediği için bazen iyi, 

bazen de kötü seçimler yapılabilir. Hatta, insan kendi durumunu anlayamayacak kadar aciz 

kalabilir (Taşdelen, 2004, s. 96, 290). 

1.2.8. Varoluşçulukta Varlık 

Varoluşun ilk temel unsuru dünyada var olmaktır. Bu bakış açısına göre varoluş kesinlikle içinde 

yaşanılan dünyada gerçekleşir ve dünyasız bir varlık tasavvur edilemez (Ertürk, 2012, s. 135). 

Varoluşçuluk, insanın varoluşunu özgürlük, seçim ve sorumluluk bağlamında ele alan bir felsefi 

yaklaşımdır. Varoluşçulukta varlık, insanın sürekli olarak anlam yaratma, özgürleşme ve 

kendisini inşa etme sürecidir. Birey, evrende anlam ve amaç ararken, kendi özünü ve anlamını 

yaratma sorumluluğunu taşır. Jean-Paul Sartre, “varlık önce gelir, öz sonradan şekillenir” ilkesini 

benimseyerek, insanın kendini ve anlamını yaratma sorumluluğuna sahip olduğunu belirtir. Albert 



30 

 

 

 

Camus ise, insanın anlam arayışını evrenin anlamsızlığıyla yüzleşme olarak tanımlar. Camus, 

insanın ölüm ve belirsizlik karşısında anlam yaratma çabasını “saçma” olarak görse de, bu 

çabanın insanı özgürleştirici bir süreç olduğunu savunur. Martin Heidegger ise varlık meselesini, 

insanın dünyadaki yerini ve sürekli varoluşunu sorgulaması olarak ele alır. Heidegger, varoluşun 

yalnızca düşünsel bir kavram değil, insanın etkin bir şekilde dünyada varlık kazanması olduğunu 

söyler.  Varoluş, dünya ile bilinçli ve iradî bir mücadeledir. İnsan bu dünyada etkin ve baskın bir 

şekilde mücadele ederse otantik bir varoluş segileyebilir yoksa Nietzsche’nin deyimiyle sürüden 

biri olarak inotantik bir varoluştan ibaret olacaktır (Ertürk, 2012, s. 142). 

1.2.9. Varoluşçulukta Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Yalnızlık sözcüğünün Türkçe sözlükteki anlamları şu şekildedir: “1. Yanında başkaları 

bulunmayan: ‘Sokakta yalnız çocuk.’ 2. Yalnız olarak, yanında başkaları olmadan: ‘Yalnız 

yaşamak zorunda kaldı.’ 3. Psikolojide, toplumsal ilişkilerden yoksun veya yoksun bırakılan 

durumu ifade eder” (TDK, 2005, s. 2118). 

18. yüzyılın son yıllarında bir grup romantik şair ve ressam bilerek yalnızlığı seçtiler. Onların 

amacı ruhsal deneyimlere sebep olan fiziksel yalnızlıktı. Örneğin bir sanatçı tek başına doğanın 

büyükülüğüne karşı hayret ve korku duygularına teslim olup sıradan hayatın gündelik 

problemlerinden uzaklaşıp yeni sanat eserleri icat edebilirdi. Ancak 19. yüzyılda  “yalnızlık” 

sözcüğün anlamı fiziksel yalnızlıktan  acı dolu bir duyguya doğru gitti. İlk defa bu dönemde 

insanlar başkaların yanında olduklarına rağmen kendilerini yabancılaşmış ve yalnız hissettiler. 

21. yüzyılda ise boşanmaların ve yalnız yaşamayı seçen insanların oranı artması dünyada bir 

yalnızlık salgını başladığını göstermektedir ( Smith, 2019, s. 292). 

Yalnızlık ve yalnız olmak arasında önemli farklar vardır. Yalnız olmak genellikle sosyal, coğrafi 

veya kültürel faktörlerin etkisiyle ortaya çıkan bir durumdur. Bahsi geçen durum, kişinin sosyal 

ilişkilerinin zayıflaması, yeterli sosyal becerilere sahip olmaması veya kişilik özelliklerinin sosyal 

ilişkileri olumsuz etkilemesi sonucunda ortaya çıkabilir. Öte yandan, varoluşsal yalnızlık daha 

derin ve temel bir konuyu işaret eder. Bu tür yalnızlık, insanın varoluşsal koşullarıyla ilgili bir 

deneyimdir (Jaselsen, 2013, s. 76). 

Varoluşsal yalnızlık, insanın içsel bir deneyimi olarak öne çıkar ve sürekli olarak varlığını 

hissettiren bir yalnızlık formudur. Bu duygusal durum, zaman zaman derin korkularla eşlik eder 

ve birey, sadece meşgul edici faaliyetlerle bu duygulardan kaçınabilir. Varoluşsal yalnızlık, 

insanın yaşamının en mutlu ve en özel anlarında dahi içselleştirdiği endişe verici bir gerçekliktir. 

Bu bağlamda, insan kendisini dünyadan ve diğer insanlardan uzaklaşmış hisseder; bu durum, 



31 

 

 

 

unutulmaz bir korku yaratır ve bireyin öz farkındalığını derinleştirir. Varoluşsal yalnızlık, fiziksel 

veya sosyal izolasyondan öte, evrensel bir mesele olarak kabul edilir. İnsanın varoluşsal 

koşullarını anlama ve kabul etme sürecinde belirginleşir. Bu duygusal durum, insanın yaşamın 

anlamsızlığı veya yabancılaşma gibi temel varoluşsal sorunlarıyla karşı karşıya kaldığında daha 

da derinleşebilir. 

İnsan varlığının bu boyutu hakkında bilgi eksikliğiyle karşı karşıyayız ve bu gerçekle yüzleşmek 

yerine varoluşsal yalnızlıktan kaçınma ve endişe duyma eğilimindeyiz. Bireyler bazen bu 

yalnızlığı geçici çözümlerle gidermeye çalışsa da, zaman içinde varoluşsal yalnızlığın 

kaçınılamaz olduğunu ve hiçbir şeyin veya kimsenin bu duyguyu ortadan kaldıramayacağını 

anlar. Bu kaçış girişimleri genellikle durumu daha da kötüleştirerek, varoluşsal yalnızlıkla daha 

yoğun bir şekilde başa çıkma zorunluluğunu doğurur. Hemen hemen her insan zaman zaman 

kendini yalnız hisseder; ancak bazıları bu duyguyu günlerce, yıllarca hatta ömür boyu yaşayabilir. 

Yalnızlık, duygusal tükenme, kişilerarası ilişkilerde zorluklar ve psikolojik gerileme ile 

ilişkilendirilebilir. Antropologlar ve sosyologlar, insanın sosyal bir varlık olduğunu ve 

başkalarının desteğine ve sosyal etkileşime ihtiyaç duyduğunu belirtir. Bu bağlamda, sosyal 

yalnızlık genellikle başkalarıyla iletişim kurarak aşılabilir; ancak varoluşsal yalnızlık daha derin 

ve temel bir mesele olup, bu tür sosyal etkileşimlerle giderilemez. Bazı durumlarda insanlar, 

toplumdan uzaklaşarak veya başkalarıyla olan bağlarını kopararak kendilerini yalnız ve 

yabancılaşmış hissedebilir. Bu durum, varoluşsal yalnızlığın sosyal yalnızlıktan farklı olduğunu 

ve insanın temel varoluşsal koşullarıyla bağlantılı olduğunu gösterir. Karl Jaspers bu konuya dair 

şöyle düşünmektedir: “İnsan ancak başkaları vasıtasıyla başkalarında var olur ve karşılıklı insani 

bağlarla bir arada bulunma sayesinde Existenz’inin hakikatine erer” (Magill, 1972, s. 76). 

Felsefenin en köklü ontolojik sorularından biri olan yalnızlık duygusu, insanın temel 

sorunlarından biridir. Martin Heidegger, insanın varoluşsal durumunu Dasein kavramıyla açıklar. 

Dasein, dünyada diğer insanlarla birlikte var olan bir varlık olarak tanımlanır (Mitsein), bu 

bağlamda diğer insanlarla etkileşim içindedir. Heidegger’a göre, insan yalnız kaldığında birlikte 

olmanın eksik bir formunda bulunur. Yani kalabalıklar içinde yalnızlık, birlikte olmanın eksik bir 

biçimidir. Söz konusu durum bizi, her yalnız bireyin tek başına olmadığı ve her tek başına olanın 

da yalnız olmadığı gerçeğine götürür. Kalabalıklar içindeki yalnızlık duygusu, insanın içsel bir 

çelişkisini yansıtır ve bireyin yalnızlığıyla toplumsal ilişkiler arasındaki dinamik bir dengeyi 

ortaya koyar. Bu bağlamda, yalnızlık kavramı, sadece fiziksel izolasyon veya sosyal etkileşimden 

daha derin ve ontolojik bir boyutta ele alınır. “Ah! Dostum, büyük kentlerde avare dolaşan yalnız 

kişi nedir, bilir misiniz?” (Camus, 2017, 83). 



32 

 

 

 

“Arayanın kendisi de kolaylıkla kaybolabilir. Her türlü yalnızlaşma suçtur böyle konuşur 

sürü” (Nietzsche, 2011, s. 79). 

“Terk edilmişlik başka şeydir, yalnızlık başka şey: Bunu öğrendin mi şimdi? ve insanların 

arasında hep yaban ve yabancı olacağını”. 

“Ey yalnızlık! Ey benim yurdum olan yalnızlık! Öyle uzun zaman yaşadım ki bir yaban gibi 

yabanellerde, şimdi sana ancak gözlerim yaşlarla dolu olarak geri dönebilirim” (Nietzsche, 

2011, s. 228). 

Yalnızlık meselesi, Sartre’dan önce Albert Camus’un eserlerinde ele alınmıştır. Camus, 

Sartre’dan daha fazla yalnızlık çekmiştir. Yabancı adlı eseri, Tanrı, doğa ve var olan her şeyle 

yabancılaşmış bir insanı temsil eder. Egzistansiyalizmde insan, doğaya ait olmadığı için 

yabancıdır. İnsan, ne kendine uygun ne de kendisi için yapılmış bir yerde bırakılmıştır (Şeriati, 

2010, s. 37; Sartre, 1990, s. 44). Bu bağlamda, egzistansiyalizmde yalnızlık, bireyin varoluşunun 

temel bir parçası olarak görülür. İnsan, kendi varoluşunu ve anlamını yaratma sürecinde yalnızdır. 

Doğayla ve çevresiyle olan bu yabancılaşma, insanın kendi kimliğini ve varoluşunu 

sorgulamasına yol açar. Sartre ve Camus, bu yalnızlığın bireyi derin bir umutsuzluk ve varoluşsal 

kaygıyla karşı karşıya bıraktığını savunurlar. 

Camus, insanın bu dünyada kendisini yabancı hissetmesinin kaçınılmaz olduğunu vurgular. İnsan, 

evrende yalnızdır ve kendi anlamını bulma mücadelesinde tek başınadır. Söz konusu yalnızlık, 

bireyin kendi varoluşunu ve özgürlüğünü tam anlamıyla kavrayabilmesi için bir fırsat olarak da 

görülebilir. Ancak, aynı zamanda büyük bir yük ve kaygı kaynağı olabilir, çünkü insan yalnızca 

kendi seçimlerinden ve eylemlerinden sorumludur. Egzistansiyalizme göre, insanın doğayla ve 

diğer insanlarla olan bu kopukluğu, onun varoluşunun temel bir parçasıdır ve bu durum, bireyin 

kendi özgürlüğünü ve sorumluluğunu kabul etmesiyle aşılabilir. Bu kabul, bireyin kendi 

varoluşunu ve anlamını yaratma sürecinde daha bilinçli ve sorumlu bir şekilde hareket etmesine 

olanak tanır. 

1.3. VAROLUŞÇU FELSEFENİN TEMSİLCİLERİ  

Emmanual Mounier’ye göre, varoluşçuluğun kökleri sokrates’e kadar uzanır. Varoluçuluğun 

temelinde Blasie Pascal, Martin de Birand, sören Kierkegaard ve Sartre gibi düşünürler 

bulunmaktadır (Mounier, 1986, s. 45). 20. yüzyılda pek çok toplumu ve insanı etkileyen varoluşçu 

felsefe, aslında tek bir kişiye ait değildir. Genel olarak bakıldığında çoğu kişi varoluşçuluğun 

modern anlamda, sekiz önemli filozofun yaşamı ve düşünceleriyle özdeşleştirir. Bunlar: Martin 

Buber, Karl Jaspers, Martin Heidegger, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir, 



33 

 

 

 

Marleau-Ponty ve Albert Camus’dur. Bahsi geçen yazarların hayatı ve eserleri hakkında bilgi 

sahibi olan okuyucular, yirminci yüzyıl varoluşçuluğu hakkında kapsamlı bir bilgiye ulaşabilirler. 

Varoluşçu geleneğin başlıca temsilcileri genellikle Martin Heidegger, Soeren Kierkegaard, Jean-

Paul Sartre, Friedrich Nietzsche ve Albert Camus olarak kabul edilir. Ancak genellikle göz ardı 

edilen diğer önemli figürler arasında Simone de Beauvoir ve Maurice Merleau-Ponty da 

bulunmaktadır. Bu varoluşçu filozoflar birbirinden etkilenmelerine rağmen her biri farklı düşünce 

ve temellere sahiptir (Timuçin, 1985, s. 18.). 

Jaspers ve Heidegger, Alman varoluşçuluğunun temsilcileri iken, Buber Yahudi 

varoluşçuluğunun en önemli yazarıdır. Marcel, Sartre, Beauvoir ve Merleau-Ponty ise Fransız 

varoluşçuluğunun önde gelen isimleridir. Albert Camus tam olarak bir varoluşçu olarak kabul 

edilmese de varoluşçulukla olan bağlantıları nedeniyle önemli bir figür olarak görülmektedir. 

(Verneaux, 1994, s. 61). Bu düşünürlerin hayatları ve eserleri, varoluşçuluğun karmaşıklığını ve 

derinliğini anlamak için anahtar niteliğindedir. 

19. yüzyılda en önemli varoluşçulardan biri olan Soeren Aabye Kierkegaard, eserlerinde kaygı, 

özgünlük, seçim, bağlılık, özgürlük ve sorumluluk gibi varoluşçuluğun temel kavramlarını 

etkileyici bir şekilde ifade etmiştir. Modern varoluşçuluğun babası olarak adlandıran 

Kierkegaard’ın düşünceleri, sonraki varoluşçular için önemli bir örnek teşkil etmiştir. Hursel ise 

onun pedegogudur (Verneaux, 1994, s. 8). Aynı yüzyılda, varoluşçuları derinden etkileyen bir 

diğer düşünür ise Friedrich Nietzsche’dir. Nietzsche’nin “Tanrı’nın ölümü” ve nihilizm 

kavramları, 20. yüzyıldaki Avrupalı araştırmacıların çoğunu derinden etkilemiştir. Onun felsefesi 

tamamen bir yaşam felsefesidir ve büyük ölçüde Schopenhauer’in etkisindedir (Timuçin, 1985, 

s. 67-68). 

Varoluşçuluğun temel düşüncesi Almanya’da  Heidegger ve Jaspers, Fransa’da ise  Marcel, 

Merleau-Ponty, Simone de Beauvior ve Sartre gibi yazar ve filozofların eserlerinde görülmektedir 

(Hilâv, 1986, s. 133). Günümüzdeki modern varoluşçuluk ise, geleneksel varoluşçular 

(Kierkegaard ve Nietzsche) ile fenomenolojiyi (Franz Brentano ve Edmund Husserl) savunan 

düşüncelerin bir sentezi olarak ortaya çıkmıştır. Bu sentez, varoluşçu düşüncenin evriminde 

önemli bir rol oynamış ve felsefi tartışmalara yeni bir boyut kazandırmıştır.  

Jean-Paul Sartre, Varoluşçuluk Bir Hümanizmdir adlı konuşmasında, varoluşçuluğun Tanrı 

inancına göre iki ana kola ayrıldığını ifade eder: Bunlar din odaklı varoluşçuluk ve   tanrıtanımaz 

varoluşçuluktur. Bu bölümde, söz konusu iki temel yaklaşımı ve bu yaklaşımları temsil eden 

düşünürleri kısaca ele alacağız. 



34 

 

 

 

1.3.1. Din odaklı varoluşçuluk 

Bahsedilen grup, varoluşçu düşünceyi dini inançlarla birleştirir ve Tanrı’nın varlığına inanır. 

Onlara göre, insanın gerçek bir imanla Tanrı’ya yönelmesi, hayatın kaygılarından kurtulmasını 

ve huzura erişmesini sağlar. Bu tür varoluşçular, insanın özgürlüğünü Tanrı’nın varlığına bağlı 

olarak değerlendirir ve genellikle şu felsefi önermeyi benimserler: “Tanrı varsa insan özgürdür” 

(Taşdelen, 2004, s. 257). 

Bu tür varoluşçular, genellikle varoluşçu düşüncenin insanın özgürlüğü ve sorumluluğu üzerine 

yoğunlaşan temel önermelerini benimserler. Ayrıca, Tanrı’nın varlığına olan inançlarını da 

sürdürürler. Söz konusu perspektif, genel olarak varoluşçunun nihilizm veya ölçüsüzlük olarak 

algılanan yalnızlık temasına alternatif bir bakış açısı sunabilir. Çünkü Tanrı’ya olan inanç, insanın 

yaşamında anlam ve amaç bulmasına katkıda bulunabilir. Soeren Aabye Kierkegaard, bu grupta 

önde gelen bir figürdür. Kierkegaard’ın felsefesinde, insanın özgürlüğü ve gerçek benliği, 

Tanrı’yla olan ilişkisinde derinleşir ve bu ilişki insanın varoluşsal sorunlarını çözmesini sağlar. 

Örneğin, Kierkegaard şöyle der: 

“Ebediî bilincim Tanrı’ya olan aşkımdır ve bu benim için her şeyden daha yücedir… Tanrıya 

olan aşkımı zafer kazanana kadar koruyabilirim” (Kierkegaard, 2002, s. 92-93). 

Martin Buber, Karl Jaspers, Gabriel Marcel ve Paul Tillich gibi din odaklı varoluşçular, dinî 

inançlarını varoluşçu düşüncelerle entegre ederek insanın varoluşsal derinliklerini araştırmıştır. 

Martin Buber, Yahudi felsefesi ve ilişki kuramı üzerinden insanın özgünlüğünü ve karşılıklı 

ilişkilerin önemini vurgulamıştır. Karl Jaspers, Alman varoluşçuluğunun önde gelen 

temsilcilerinden biri olarak, sınırsızlık, özgürlük ve insanın sınırsızlığı gibi konuları 

derinlemesine işlemiştir. Gabriel Marcel, Katolik inancıyla varoluşçu düşünceyi bir araya 

getirerek, varlık ve varoluşsal deneyimlerin anlamı üzerine çalışmalar yapmıştır. Özellikle bireyin 

varoluşsal ayrılığı ve diğer insanlarla kurduğu ontolojik bağlar üzerine yoğunlaşmıştır. Paul 

Tillich ise Hıristiyan teolojisi ile varoluşçu felsefeyi birleştirmiştir. Dini sembollerin, insan 

varoluşunun anlamını ifade etmedeki işlevini analiz etmiştir.  Bu düşünürler, farklı dinî ve kültürel 

arka planlardan gelmelerine rağmen, ortak bir çaba içinde insanın varoluşsal sorunlarını anlamaya 

ve bu sorunlara cevaplar sunmaya çalışmıştır. 

 

 

 



35 

 

 

 

1.3.1.1. Soren Aabye Kierkegaard (1813-1855) 

Soren Kierkegaard, 1813 yılında Kopenhag’da dünyaya gelen ve ailesinin yedinci çocuğu olarak 

büyüyen bir filozoftur. Zengin bir ailenin ferdi olarak, maddi sıkıntılar yaşamadan hayatını 

sürdürmüş, bu durum ona felsefi düşüncelerine odaklanma ve eserlerini yazma özgürlüğü 

sağlamıştır. Ancak ailesinde sıkça yaşanan ölümler, özellikle erken yaşta ölüm kavramıyla derin 

bir şekilde yüzleşmesine yol açmış ve bu deneyimler ilerleyen dönemdeki felsefi düşüncelerini 

derinleştirmiştir. O  yirmi bir yaşından önce annesi, kız kardeşleri ve erkek kardeşlerinden ikisini 

kaybetmiştir (Hannay, 2002, s. 5). 

Kierkegaard’ın akademik eserleri, o dönemde genellikle Almanca veya İngilizce yayımlanan 

felsefi çalışmalardan farklı olarak, kendi ana dili olan Danca (Danimarka Dili’nde) kaleme 

alınmıştır. Bu tercih, eserlerinin uluslararası alanda tanınmasını uzun yıllar geciktirmiştir. Eserleri 

hayatı boyunca değil ancak ölümünden sonra yiriminci yüzyılın başlarında  Almanca ve diğer 

dillere çevrildiğinde, varoluşçuluk ve dini felsefe alanlarında önemli bir figür olarak kabul 

görmüştür (Akarsu, 1994, s. 193). 

Soeren Kierkegaard, bunalımlı bir çocukluk geçirmiş, fiziksel olarak zayıf ve hastalığa elverişli 

bir bünyeye sahip olmuştur. Babası sıkı bir Protestan olan Kierkegaard, dini hassasiyetlerin etkisi 

altında büyümüştür. Protestan geleneği, katı kuralları ve karamsar bir bakış açısını içermesiyle 

bilinir ve Kierkegaard’ın düşüncelerine derin bir şekilde yansımıştır. Eğitimini bitirmesinin 

ardından babasının yönlendirmesiyle teoloji doktorasını tamamladıktan sonra Kopenhag 

klisesinde papazlık yapmaya başlayıp ilk vaazlarından birini vermiştir. Ancak, 1841 yılında 

nişanlısı  Regine Olsen ile yaşadığı kısa nişanlılık sürecinden sonra ondan kendi isteğiyle 

ayrılması, hayatında önemli bir dönüm noktası olmuştur. Kierkegaard nişanlısı ve kendisi 

arasında bir ruh ilişkisi kurmaya çalışmış ancak nişanlısında aradığını bulamayınca nişanı 

bozmuştur. Bu olaydan sonra Kierkegaard, tek başına Tanrısı’yla görevini yerine getirmeye hazır 

olmuştur. Ondan sonra gündüzleri dünyevi meseler ile uğraşırken geceleri ise murakaba ve 

yazmakla meşgul olmuş, yaşadığı deneyimlerin etkisini de kitaplarına yansıtmıştır (Hannay, 

2002, s. 5; Verneaux, 1994, s. 9-10). 

“Kierkegaard’ın Regine ile olan ilişkisi ve yaşadığı hüsran dolu tecrübe birçok eserinde karşımıza çıkar. 

Unutmamak gerekir ki bu nişanlığın sona ermesi sadece mutsuz biten bir aşk hikâyesi değil, Kierkegaard’ın 

kendi ifadesiyle daha büyük amaçlar için dünyevi mutluluğun feda edilmesidir. Kierkegaaard için bu 

ayrılık, daha sonra birçok kere değineceği karar verme eyleminin gerçek hayattaki ilk acı verici 

tecrübesidir” (Akış, 2022, s. 79). 

 



36 

 

 

 

Özellikle din konusunda süregelen çatışmalar ve içsel sorgulamalar, onun felsefi düşüncelerini 

derinleştirmiştir. Kierkegaard’ın hayatı ve düşünceleri, ölümünden sonra Almanya ve Fransa’da 

büyük etki yaratmış ve varoluşçu felsefenin doğmasına katkı sağlamıştır. Onun düşüncesinde 

iman alışılmış dışında, hatta saçmadır ve o aklın tamamını bu yolda feda etmeye hazırdır 

(Verneaux, 1994, s. 13-14). 

Kierkegaard, eserlerini genellikle takma adlar veya müstear isimler altında yayımlamıştır. Bu 

yöntem, felsefi düşüncelerini daha özgürce ifade edebilmesini sağlamış ve okuyucuların düşünce 

dünyasında derin etkiler bırakmasına olanak tanımıştır. Onun felsefi düşünceleri, özellikle dinin 

birey üzerindeki etkileri, özgürlük ve sorumluluk gibi konular üzerine yoğunlaşmış ve 

derinlemesine analizler sunmuştur. Yazarın başlıca eserleri şunlardır: 1843 yılında Ya/ya da, 

Tekrarlama ve Korku ve Titreme yayımlanmıştır. 1844 yılında Felsefî Kırıntılar ve Kaygı 

Kavramı adlı eserleri çıkmıştır. Daha sonra 1945 yılında Yaşam Yolunun Aşamaları, 1846’da 

Bilimsel Olmayan Dipnotun Çözümü ve 1849’da Ölümcül Hastalık adlı eserleri yayımlanmıştır 

(Hannay, 2002, s. 5). Kierkegaard, varoluş kavramını ilk defa modern anlamda kullanan filozoftur 

(Akarsu,1994, s. 193). O modern varoluşçuluğun temellerini attığı için varoluşçuluğun babası 

olarak kabul edilir. Kierkegaard, bir teolog, filozof ve sanatkar olarak çeşitli alanlarda 

derinlemesine düşünceler geliştirmiştir. Bahsi geçen filozfun düşünceleri, Gabriel Marcel hariç 

olmak üzere birçok varoluşçu filozofu büyük ölçüde etkilemiştir. 

Üniversite yıllarında Frederick Christian Sibbern ve Poul Martin Moller gibi önemli filozoflardan 

ders alan Kierkegaard, özellikle Sibbern aracılığıyla Hegel’in felsefesi ile detaylı bir şekilde 

tanışmıştır. Ancak Kierkegaard, dönemin hakim olan geleneksel felsefenin nesnel düşüncesine ve 

özellikle en çok “soyut düşünür” adını verdiği Hegel’in  düşüncelerine karşı çıkmıştır. O, öznel 

düşünceyi savunur. Hegel’in temsil ettiği Alman idealizmi olarak adlandırılan bu düşünceleri bir 

tehlike olarak görmüştür. Kierkegaard ise Alman idealizmi, özellikle Hegel’in görüşlerinin, dinî 

deneyimi, bireysel inancı ezdiğini ve basitleştirdiğini düşünmüştür. Bu nedenle, kendi felsefi 

düşüncelerinde dinin merkezi öneme sahip olduğunu ve bireyin tanrıya olan kişisel ilişkisinin 

önemini vurgulamıştır. Hegel felsefesinden etkilenen Kierkegaard, aynı zamanda varoluşun bir 

sisteminin olamayacağı düşüncesiyle Hegel’in felsefesine karşı çıkmış ve kendi felsefi 

yaklaşımını ortaya koymuştur. Kierkegaard, varoluşun öncelikli olarak bireysel deneyim ve 

kişisel varoluşla ilgili olduğunu savunmuş ve bu anlayışı Hegel’in evrensel sistem anlayışına karşı 

bir alternatif olarak sunmuştur (Taşdelen, 2004, s. 282). 

Özcü anlayış, özellikle Platon ile başlayarak gelen geleneksel felsefi düşüncede, gerçeklik ve 

varoluşun evrensel, ideal formlarının bulunduğu bir düşünceyi ifade eder. Bu anlayış Hegel 



37 

 

 

 

felsefesinde, tarihsel ve evrensel bir gelişim süreci içinde mantıklı bir sistem olarak ele alınır. 

Hegel’e göre, gerçeklik ve bilgi sürekli bir şekilde evrensel zihinsel süreçlerin sonucudur. 

Kierkegaard ise varoluşun öznel, bireysel ve anlam arayışı içinde yaşanan bir süreç olduğunu 

vurgular. Ona göre, varoluşçuluğun özü, bireyin kendi varoluşunu anlamlandırma çabası ve bu 

çabanın özgürlüğü ve sorumluluğu beraberinde getirmesidir. Kierkegaard’ın varoluşçu yaklaşımı, 

bireysel deneyimlerin ve kişisel yaşamın derinliğini ve karmaşıklığını vurgulayan bir perspektif 

sunar, bu da onu Hegel’in evrensel sistem anlayışından ayırır. Kierkegaard’ın felsefesi, temelde 

bir tepki felsefesi olarak görülebilir. O, özellikle spekülatif felsefenin varoluşu soyut bir alana 

hapsetmesine ve varlığı sadece akılla kavranabilir bir fenomen olarak ele almasına karşı çıkmıştır 

(Taşdelen, 2004, s. 24). 

Spekülatif felsefe, genellikle evrensel ve mantıksal sistemler geliştirerek gerçekliği evrensel 

zihinsel süreçlerin mantıksal sonucu olarak açıklamaya çalışır. Hegel’in felsefesi gibi, bu anlayış 

gerçekliği evrensel kategoriler ve idealler üzerinden anlamlandırır. Kierkegaard’ın felsefesi 

spekülatif felsefeye karşı çıkar ve varoluşun bireysel deneyim ve içsel yaşamla ilgili olduğunu 

savunur. Ona göre, varlık sadece evrensel kategoriler ve mantıksal sistemlerle değil, bireyin derin 

içsel deneyimleri ve anlam arayışlarıyla da ilişkilidir. Kierkegaard’ın düşünceleri, modern 

varoluşçu felsefenin temel taşlarından biri olarak kabul edilir. Çünkü bireyin varoluşsal 

deneyimlerini ve dini inançların etkilerini vurgular. Öznel düşünür, insanlara, insan olmayı ve var 

olmanın ne olduğunu öğretmek sorumluğunu üstlenir. (Verneaux, 1994, s. 14). 

Kierkegaard’ın eserlerinde bireysel deneyimleri merkeze alması, insanı sadece düşünen bir varlık 

olarak değil, aynı zamanda tüm bireysel özellikleriyle yaşayan bir varlık olarak tanımlaması 

dikkat çeker. Onun felsefesi, soyut ve sistematik bir yaklaşımla insanı anlamaya çalışan diğer 

felsefi akımlara karşı bir tepki olarak ortaya çıkar. Bu akımların başında onun düşüncesinde akıl 

kavramını temsil eden Hegel’dir. Kierkegaard Hegel’in rasyonalist felsefesini eleştirirken akıl ile 

ilgili sorunları da derinlemesine irdelemiştir. Hegel’in evrensel ve mantıksal sistemleri, 

Kierkegaard’ın perspektifinde bireysel varoluşun derinliklerini ve anlam arayışlarını sınırlayan 

bir faktör olarak değerlendirilir. Onun düşüncesinde inanç hiçbir belirlilik göstermez ve akıl 

yoluyla anlaşılmaz (Verneaux, 1994, s. 12-14). Kierkegaard Hegel’in bütün düşüncelerini hatalı 

varsayımlar içerdiği için tamamen reddeder (Blakham, 2006, s. 28). Kierkegaard’a göre, varoluş 

bireysel bir alanı kapsar ve birey kendi deneyimleri ve seçimleriyle varlığını şekillendirir. 

Kierkegaard, varoluşsal gelişimi üç aşamada tanımlar: estetik, etik ve dinsel varoluş. Bu aşamaları 

geçen bir kişi, var olma sürecinde ilerlerken bir önceki aşamadan diğerine geçiş yapar. Ancak 



38 

 

 

 

Kierkegaard’a göre, aynı anda iki farklı aşamada bulunmak mümkün değildir; birey varoluşsal 

olarak ilerlerken önceki aşamayı tam olarak terk etmelidir. 

Estetik varoluş, anlık zevkler, keyifler ve duyusal deneyimler üzerine odaklanır. Bu aşamada 

birey, anlık tatminler peşinde koşar ve sorumluluklardan kaçınabilir. Etik varoluş ise ahlaki ilkeler 

ve sorumluluklar çerçevesinde yaşamayı amaçlar. Bu aşamada birey, etik değerlere ve evrensel 

normlara göre hareket eder. Son olarak, dinsel varoluş, bireyin özgürlüğü ve sorumluluğuyla 

Tanrı’ya bağlılık içinde var olmayı ifade eder. Bu aşama, bireyin spiritüel olarak derinleştiği ve 

içsel olarak kendini bulduğu bir süreçtir. Estetik varoluş alanı hoşlanma, etik varoluş alanı eylem 

ve dinsel varoluş alanı ise inanma ile ilgilidir. Karşıt doğalarıyla birbirini dışlayan bu varoluş 

alanlarının bir arada yaşanabilmesi mümkün değildir ( Taşdelen, 2004, s.145,155). 

Kierkegaard’a göre, varoluş alanları arasında seçim yapmak, bireyin varoluşsal gelişiminde temel 

bir şarttır. Özgürlük, kişinin seçim yapabilmesiyle mümkündür; ancak bu sadece iki seçenek 

arasında daha iyi olanı seçmek değil, bireyin bilinçli bir şekilde seçim yapmaya karar vermesidir. 

Seçim yapmayı seçmek, kişiyi kendi sorumluluklarını almaya ve kararlarının sonuçlarına 

katlanmaya davet eder. Bu süreç, bireyin gerçek bir birey haline gelmesini sağlar, çünkü kendi 

seçimleriyle varlığını oluşturur. Ancak, seçenekler arasında bir tercih yapmanın mümkün 

olduğunu fark eden birey, kaygı duygusuyla karşı karşıya kalabilir. Kierkegaard’a göre kaygı, 

olanaktan etkinliğe geçiş sürecinde bireyin özgür seçimlerini gerçekleştirebilmesi için bilinci 

uyanık tutan bir durumdur. Kaygı, bireyin karşı karşıya olduğu farklı seçeneklerin ve sonuçlarının 

bilincinde olmasına imkân tanır ve bu da onun gerçek bir özgür varlık olarak hareket etmesini 

sağlar (Akış, 2015, s. 90-100).  

Kierkegaard, Marcel dışındaki pek çok varoluşçu filozofu felsefi görüşleriyle etkilemiştir. 

Varoluşçu felsefenin genel kabul görmüş fenomenleri olan saçma, kaygı, korku ve bunaltı gibi 

kavramlar, Kierkegaard’ın düşüncelerinde de önemli yer tutar. Onun varoluşçuğun kurucusu 

olarak adlandırılmasının temel sebebi, insanın özünü ve varoluşun özelliklerini sorgulamasıdır. 

Kierkegaard, diğer varoluşçu filozoflar gibi teorik yaklaşımları kabul etmeyip daha çok insanın 

içsel deneyimlerini ve bireysel varoluşunu merkeze alan bir perspektif geliştirmiştir. Korku, 

kuşku, iç daralması, kaygı ve yalnızlık gibi kavramlar Kierkegaard’ın felsefesinde sıkça karşımıza 

çıkar ve söz konusu kavramlar, Alman varoluşçuluk felsefesini derinden etkilemiştir. Onun diğer 

varoluşçu filozoflardan ayrılan en önemli özelliklerinden biri, "birey" kavramını varoluşun 

merkezine yerleştirmesidir. Kierkegaard’a göre, bireyin kişisel deneyimleri, seçimleri ve içsel 

çatışmaları, insanın var oluşunu şekillendirir ve onu gerçek bir varlık yapar. Bu perspektif, 



39 

 

 

 

varoluşçu felsefenin insan odaklı ve öznel boyutlarını vurgular ve Kierkegaard’ı bu felsefi akımın 

öncüsü yapar (Taşdelen, 2004 , s. 46). 

Kierkegaard’ın düşüncesinde önemli bir yere sahip olan “umutsuzluk” kavramı, Ölümcül 

Hastalık: Umutsuzluk eserinde derinlemesine incelenmiştir. O doğrudan varoluş sırrının içine 

girip, insanın sonlulukla, sonsuzluk arasındaki geçişini, umutsuzluk deneyimi aracılığıyla 

gerçekleştirdiğini belirtir. Bu deneyim, insanın varoluş sürecinde evrensel bir olgu olarak ortaya 

çıkar. Ona göre bireyin diyalektik yapısı, sonlu ve sonsuz varlığın bir sentezinden oluşur. Ancak 

bu sentezde birey, sonlu yaşamının sınırları ile sonsuzluğun geniş ufukları arasında sıkışmış bir 

varoluş süreci yaşar ve bu sürecin temel dinamiğini umutsuzluk oluşturur. 

Umutsuzluk, Kierkegaard’ın felsefesinde evrensel bir kavram olup insan oğlunun zorunlu 

hastalığıdır. Umutsuzluk, insanın içinde varolan bir durumdur ve tüm insanlar bu duyguyu 

deneyimler. Umutsuzlukla baş etmek isteyenler için Kierkegaard’a göre tek çıkış yolu dinin 

sunduğu içsel bir sığınmadır. Ona göre, din dışında her türlü çare boşa gitmeye mahkûmdur. 

Umutsuzluk, insanın içsel çatışmalarını ve varoluşun derin paradokslarını anlamlandıran bir araç 

işlevi görür. İnsan, sonluluğunu aşmaya çalışırken umutsuzlukla karşı karşıya gelir; bu süreç, 

bireyi kendi varlığını sorgulama ve özünü keşfetme noktasına taşır. Kierkegaard’a göre, bu 

yüzleşme her bireyin kaçınılmaz bir yolculuğudur ve insanın varoluşsal özgünlüğünü anlamaya 

yönelik çabasının en kritik adımlarından biridir (Yakupoğlu, 2005, s. 7-12). 

Kierkegaard’ın felsefesinde umutsuzluk, özgürlük, kaygı ve bireysellik gibi kavramlar merkezi 

öneme sahiptir. Bu kavramlar, insanın varoluşsal derinliklerini anlamlandırmak için temel 

unsurlardır ve Kierkegaard’ın eserlerinde sıkça karşımıza çıkarlar. 

Özellikle seçim ve özgürlük kavramları, Kierkegaard’ın felsefesinin köşe taşlarındandır ve 

varoluşçu filozofların temel çalışma malzemeleri haline gelmiştir. Kierkegaard, insanın en 

korkunç armağanının seçim yapma yetisi ve bu seçimlerin getirdiği özgürlük olduğunu düşünmüş 

ve bu temel düşünceyi eserlerinde derinlemesine işlemiştir (Anderson, 2024, s. 86). 

1.3.1.2. Karl Jaspers (1883-1969)  

Varoluşçu felsefenin önemli figürlerinden olan  Karl Jasper, Almanya’nın Oldenburg şehrinde 

doğdu. Hukuk eğitimine başladıktan sonra tıp alanına yönelen Jaspers, 1909 yılında psikiyatri 

bölümünü tamamlamasının ardından Heidelberg Psikiyatri Kliniği’nde gönüllü asistanlık 

yapmıştır. 1921 yılında Felsefe profesörlüğüne alan Jaspers, 1930’dan  sonra felsefe hocalığı 

yapmıştır. Nazi hareketi sırasında Nazizm’e karşı tavır aldığı için üniversitedeki görevinden 



40 

 

 

 

uzaklaştırılan Jaspers, II. Dünya Savaşı’nın ardından görevine geri dönmüştür. Alman 

Yayınevleri tarafından 1958 yılında Barış Ödülünü kazanmaya layık görülür (Akarsu, 1994, s. 

197; Verneaux, 1994, s. 45). 1961 yılında emekli olan ve 1969 yılında vefat eden Jaspers, hem 

filozof hem de psikiyatrist olarak pek çok felsefi alanda önemli etkiler bırakmıştır. 

Jaspers’in eserleri arasında Çağın Tinsel Durumu (1931), Felsefe (1932), Akıl ve Varoluş (1935), 

Nietzsche (1936), Descartes ve Felsefe (1937), Varoluş Felsefesi (1938), Felsefi İnanç (1948), 

Tarihin Kökeni ve Amacı (1949), Felsefeye Giriş (1950), Özgürlük ve Yeniden Birleşme (1960), 

Vahiy Karşısında Felsefi İnanç (1962), Almanya Nereye Gidiyor (1966) gibi önemli başlıklar 

bulunmaktadır. Bu eserler, Jaspers’in felsefi düşüncesinin derinliğini ve çeşitliliğini yansıtır 

(Erdem, 2014, s.143-146). 

Varoluş felsefesi, Kierkegaard’dan sonra Jaspers ve Heidegger gibi düşünürlerin elinde önemli 

bir evrim geçirmiştir. Özellikle Jaspers, Kierkegaard’ın dinî kökenli düşüncesini dinden 

arındırarak genel insanî deneyimlere uygulamış ve böylece varoluş felsefesini daha evrensel bir 

zeminde konumlandırmıştır. Onun düşüncesinin odak noktası hep inanç ile ilgiliydi. O dine 

karşıdır ama tam tersine bütünüyle tanrıya yönelir. (Akarsu, 1994, s. 194; Verneaux, 1994, s. 45). 

Hegel’in Mutlak kavramıyla ilişkili olarak ifade ettiği düşüncenin gelişimiyle ulaşılabilirliği 

iddiasına karşın, Jaspers’a göre Mutlak’a doğrudan erişim mümkün değildir. Ona göre Mutlak, 

gelip geçici ve dağınık parçalarda ve aralıklı ışıldamalarla ortaya çıkar. Bu durum, insan 

düşüncesinin Mutlak’a ulaşmada tam başarı sağlayamayacağını, ancak sezgisel anlayışlarla 

yetinmek zorunda kalacağına işaret eder. Jaspers’in bu perspektifi, varoluşçuluk düşüncesinde, 

insanın sınırlılığı ve kavrayamadığı mutlak gerçeklik arasındaki sürekli gerilimi vurgular. Jean 

Wahl’ın belirttiği gibi, varoluşçuluğun tarihsel gelişimi, insanoğlunun bu tür düşünsel 

çatışmaların ve yeniden yorumlamaların ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Her birey varoluşçuluğun 

bir yönünü geliştirirken diğer yönünden vazgeçer (Wahl, 1999, s. 16). 

Tarihsel olarak Jaspers’ın varoluşçuluğu, Kant’ın transendental idealizmi, Dilthey’in tarihselci 

yaklaşımı, Kierkegaard’ın öznelciliği ve Nietzsche’nin düşünceleri arasındaki zengin 

gerilimlerden beslenmiştir. Jaspers, varoluş kavramını derinlemesine anlamak için uzun zaman 

harcamış ve özellikle Kierkegaard’ın görüşlerinden ilham almıştır.  O Kierkegaard ve 

Nietzsche’den derin bir etki almışsa da onları büyük ve özel insanlar olarak ele alır. Ancak onların 

takipçisi değildir (Blackham, 2006, s. 49). Roger Verneaux’e göre de Jasper, Kant’ın yolunda 

ilerlemiş ve onun düşüncelerini yenilemiştir (Verneaux, 1994, s. 49). 

Ona göre insan seçimlerinde özgürdür ve sonucunu kendisi belirler (Timuçin, 1985, s.84).  

Varoluş ise, sadece bir insanî özellik değil, aynı zamanda bir olasılık ve seçim imkânıdır. İnsan, 



41 

 

 

 

bu imkânı kullanmayı ya da kullanmamayı seçebilir. Bu seçim ahlaki bir yükümlülük taşır: 

kullanıldığında daha yüksek bir ahlaki seviyeye ulaşılabilir. Jaspers’ın felsefesi ile Kant’ın 

felsefesi arasında önemli bir ayrım bulunmaktadır. Kant’a göre, gerçeklik rasyonel kanunlarla 

belirlenir ve insanın anlaması ve takip etmesi gereken evrensel normlar vardır. Ancak Jaspers’a 

göre varoluşun gerçekleşmesi, sadece rasyonel bir takip değil, aynı zamanda kaygı ve karar 

gerektirir. Bu kaygı, insanın varlığını sorgulamasına ve yerini belirlemeye çalışmasına yol açar. 

Jaspers’ın perspektifinde dünya görüşü, Kierkegaard’ın dini bağlamdan soyutlanıp 

genelleştirilmiş halidir. Bu düşünceye göre, artık dini figürlerle değil, kendi varlığımızın içsel 

derinlikleriyle ilgileniriz. Klasik felsefe anlayışı Hegel’de son bulur (Blackham, 2006, s. 50). 

Hegel’in Mutlak olarak adlandırdığı kavrama Jaspers’a göre tam anlamıyla erişmek mümkün 

değildir. Mutlak, insan düşüncesinin ötesinde, gelip geçici ve aralıklı biçimlerde kendini gösterir. 

Jaspers için, Tanrı ile olan ilişki koşulsuz teslimiyetle mümkündür. Tanrı’nın tasavvur edilmesi, 

insanın aydınlanmasını ifade eder, ancak bu inanç göstermek anlamına gelmez. İnanç, Tanrı’nın 

varlığına cesaret ederek yaşamak ve onun varlığını hesaplanabilen bir bilgiye dayandırmak değil, 

ona yönelik bir içsel duruşla yaşamaktır. İnanılan Tanrı, uzak ve görünmezdir; onun varlığı ispat 

edilemez ve ona olan inanç  görmek değil, bir his ve sezgi meselesidir (Jaspers, 1981, s. 63). 

Jaspers’in felsefesinde iletişim, temel bir kavram olarak belirginleşir ve yalnızlıkla derin bir bağ 

içinde ele alınır. Ona göre, bireyler iletişim kurduklarında birbirlerinin yalnızlığını fark eder ve 

bu yalnızlığı tanır. İnsan, varlık arayışında kendi sınırlarının ötesine geçerek diğer varlıklarla 

etkileşim kurar; bu etkileşim ise bireyin varoluşunu anlamlandırma yolunda kilit bir süreçtir. 

Jaspers, iletişimin yapı taşlarını “yalnızlık”, “açıklık” ve “sevgi aracılığıyla mücadele” olarak 

tanımlar. Ona göre, bireyin kendini ifade edebilmesi, öncelikle yalnız kalmayı göze almasına 

bağlıdır. Bu cesaret, bireyi daha açık ve anlamlı bir iletişim deneyimine taşır ve insanı, hem kendi 

varoluşuna hem de diğerlerinin varlığına dair derin bir farkındalığa ulaştırır (Erdem, 2014, s.130-

131). Jaspers’ın iletişim teorisi Kierkegaard’dan ziyade Hegel düşüncesine benzemektedir. 

Çünkü Kierkegaard, insan ve tanrısı arasındaki biricik ilişkiden vazgeçmez ve yalnızlığı seçer. 

Ancak Hegel’in düşüncesinde insan kendi varlığını gerçekleştirmek için diğer insanlara muhtaçtır 

(Verneaux, 1994, s. 52). 

1.3.1.3. Gabriel Marcel (1889-1973) 

1889 yılında Fransa’da doğan Gabriel Marcel, oyun yazarı, müzisyen ve eleştirmen olarak tanınır. 

Çocukluğundan itibaren tiyatroya ve piyes yazımına büyük ilgi duyan Marcel, ömrü boyunca bu 

alandaki merakını sürdürmüş ve yaklaşık 30 piyes kaleme almıştır. Marcel’in tiyatro ile ilgili 

eserleri toplamda on beş piyesden oluşmaktadır. Varlıklı ve Protestant bir aileye mensup olan 



42 

 

 

 

Gabriel Marcel, İkinci Dünya Savaşı sırasında Kızılay’a yardım etmiş ve bu deneyim onun dini 

inançlarını güçlendirmesine katkıda bulunmuştur. 1929 yılında Marcel, Fransa’nın çeşitli 

okullarında felsefe dersleri vermiştir. Onun felsefi eserleri arasında Metafizik Jurnal (1927), 

Varolmak ve Mâlik Olmak (1935), İnkârdan Hidâyete (1940), Yolcu Adam (1944), Varlık 

Felsefesi ve Varlık Sırrı (1950) önemli yer tutar. Bu eserlerinde Marcel, insanın varoluşsal 

durumu, varlıkla ilişkisi ve varlık felsefesi üzerine derinlemesine düşüncelerini ortaya koymuştur 

(Elmas, 2022, s. 201-205; Magill, 1972, s. 103). 

Gabriel Marcel, 20. yüzyılın ilk Fransız varoluşçusu olarak kabul edilir. Fransız varoluşçuluğu 

onun Metafizik Günlüğü adlı eseriyle 1927’de başlamıştır (Verneaux, 1994, s. 60). Sartre’den 

önce Fransa’da varoluşçulukla ilgili çalışmalar yapan ilk kişi olarak da bilinir. Marcel, Sartre’ın 

ilk eleştirmenlerinden biri olmuştur. Marcel, insanın tanrı ile ilişkisi üzerine derin düşünceler 

geliştirmiş ve insanın iletişim içinde olduğunu vurgulamıştır. Bu bağlamda, Sartre’ın insanın bu 

dünyada yalnız olduğu görüşünü şiddetle eleştirmiştir. Varoluşçuluğun adını öneren ilk kişi olarak 

da bilinen Marcel, kendisine varoluşçu denilmesinden hoşlanmamıştır çünkü bu başlık, Sartre ile 

bir yakınlık ima etmektedir. Marcel’in düşünceleri, Karl Jaspers ve Martin Buber gibi dini 

varoluşçularla birçok ortak noktaya sahiptir. Blackham’a göre onun felsefesi ne salt felsefe 

yapmaktır ne felsefedir; belki sadece bir felsefi eylemdir (Blackham, 2006, s. 71). 

Kendisini Neo-Sokratik olarak tanımlayan bir filozof olan Gabriel Marcel, diğer varoluşçu 

filozoflar gibi varoluşçu olarak anılmaktan hoşlanmamıştır. Onun felsefi yönelimi, varoluşa 

dayalı düşünme isteğini yansıtmaktadır ve bu bağlamda Marcel, varoluşçu bir etiketin kendisine 

uymadığını belirtmiştir. O, felsefi düşüncesini temel olarak “insan nedir?” sorusunu merkeze 

alarak geliştirmiştir. Marcel, felsefi düşüncesini oluştururken Descartes’in düşünen varlık ile var 

olan varlık kavramlarını birbirinden ayırmasını eleştirmiş ve bu ayrımın gereksiz bir dualizme yol 

açtığını savunmuştur. Ona göre, insan varoluşunu anlamak için düşünen bir varlık olarak kendini 

ayırmak yerine, varoluşun derinliklerine inerek insanın tam olarak ne olduğunu anlamak 

gerekmektedir (Taşdelen, 2004 ,s. 81). 

Gabriel Marcel, kendini Hristiyan bir filozof olarak tanımlamasına rağmen  yazılarında bu 

durumu açıkça ifade etmekten kaçınıyor. Marcel’in felsefi çalışmaları ve düşünceleri, dini 

meselelere hassasiyetle yaklaşan bir bakış yansıtır, ancak kesin ve dogmatik bir dini pozisyon 

belirtmekten ziyade, dinin insan varoluşuna ve insan ilişkilerine olan derin etkilerini araştırmayı 

tercih eder. 

Marcel’in dindar ve dindar olmayan insanlar arasında bir sınırda durduğunu belirtmek, onun 

insanların içsel ve dışsal derinliklerini anlamaya çalışan  yaklaşımını yansıtır. Bu durum, dindar 



43 

 

 

 

olanlarla empati kurarken aynı zamanda dindar olmayanlara da anlayışla yaklaşabilme yeteneğine 

sahip olduğunu gösterir. Marcel, felsefi düşüncelerinde insanın ruhsal boyutlarını keşfederken, 

bu keşif sürecinde dini inançların ve manevi deneyimlerin önemini vurgular, ancak bunu kişisel 

bir inanç sistemi dayatmak yerine evrensel insan deneyimi olarak ele alır. Marcel’in felsefesi 

tamamen bir inanç felsefesidir (Timuçin, 1985, s. 84). 

Gabriel Marcel ve diğer birçok düşünür, insan varlığının temel yapısında bir huzursuzluk 

olduğunu savunmaktadır. İnsan, kendisinden kaçan, başarıya özlem duyan ve nostaljik bir varlık 

olarak tanımlanabilir. Marcel’e göre, insanın içsel durumu, memnuniyetsizlik, endişe ve 

tedirginlikle karakterizedir. Varoluşçu filozoflar Sartre ve Camus, insanın saçma ve bunaltı içinde 

var olduğunu açıklarken, insanın sonsuzluk ve başarı arzusu, hayatın acı dolu ve trajik doğasıyla 

çerçevelendiğinde engellenebilir. Bu durumda insan, korkularını unutmak için çeşitli yollar arar. 

Marcel’in perspektifinde, insanın sonsuzluk arzusu, Sartre’ın öne sürdüğü gibi insanın Tanrı olma 

isteği değildir. Daha ziyade, insanın Tanrı’dan aldığı paya yönelme ve Tanrı ile birleşme arzusunu 

ifade eder. Marcel, insanın özünün, Tanrı ile ilişki kurma ve Tanrı’nın varlığının insan varlığı 

üzerindeki derin etkilerini anlama çabasıyla şekillendiğini savunur. Ona göre, insanın bu derin 

arzuları, hayatın zorluklarıyla baş etmek ve anlam arayışını sürdürmek için önemli bir motivasyon 

kaynağıdır (Bayraktar, 2011, s.193). 

Gabriel Marcel, bireyin kendini geliştirmesinin ancak diğer insanlarla kuracağı anlamlı bir 

diyalog aracılığıyla mümkün olduğunu savunur. Ona göre insan, varoluşuna uygun olan 

mükemmelliğe, karşılıklı güven ve sevgi temelinde şekillenen ilişkiler aracılığıyla ulaşabilir. Bu 

bağlamda, birlikte yaşamanın ve paylaşımın merkezi olan Tanrı, söz konusu mükemmelliğin 

kaynağını oluşturur. Marcel’in yaklaşımında, insanın entelektüel ve ruhsal ilerlemesi, başka 

bireylerle kurulan derin ve samimi bağlar sayesinde gerçekleşir (Magill, 1972, s. 103). 

Gabriel Marcel için özgürlük kavramı, içsel bir gerçeklik olarak karşımıza çıkar. Marcel’e göre, 

birey kendi içine döndüğünde, sadakat ya da sadakatsizlikten kaynaklanan liyakat derecesinin 

farkına vardığı anda özgürlüğü elde eder. Özgürlük, bireyin içsel durumuyla, vicdanıyla ve 

ilişkileriyle uyum içinde olmasıyla ilgilidir. 

Marcel, iman ile özgürlük arasında içten bir bağ kurar. Ona göre, iman bir özgürlük hareketidir 

çünkü insanın Tanrı’ya olan inancı ve ilişkisi, onun gerçek özgürlüğünü bulmasına yardımcı olur. 

İman ve özgürlük, insanın aşkınlık ihtiyacını ifade eder; yani insanın sınırlılığının ötesine geçme 

arzusunu ve bu arzunun gerçekleşmesini sağlayan yol olarak görülür. Ona göre insan, varoluş 

deneyinde ilk olarak “ben”’ine, sonra  Tanrı’ya, en sonunda ise dünya’ya yönelir (Çüçen, 2022, 

s. 42). 



44 

 

 

 

Gabriel Marcel’e göre, insanın özgürlük ve aşkınlık deneyimi, ancak aşkın bir varlıkla ilişki 

kurarak ve onun hayatına katılımıyla tamamlanabilir. Tanrı’ya güvenmek, onunla derin bir bağ 

kurmayı ifade eder ve bahsi geçen bağ, bireyin özgür iradesiyle tercih edilebilir. Marcel’in 

özgürlük anlayışı, Sartre ve Heidegger’in aşkınlık kavramlarından belirgin şekilde ayrılır. Sartre 

ve Heidegger, aşkınlığı zamansal ve yatay bir hareket olarak değerlendirirken, Marcel, bu kavramı 

sonsuza yönelen dikey bir hareket şeklinde tanımlar. Marcel’in felsefesi, insanı aşkın ve ölümsüz 

bir varlıkla ilişki kurmaya yönlendiren bir yol haritası çizer (Magill, 1972, s. 114-115). 

Onun felsefesinde aşkınlık, insanın kendi sınırlılıklarının ve dünya şartlarının ötesine geçme 

arzusunu ifade eder. Marcel’e göre, insanın içsel derinliklerine doğru bir yolculuk yaparak, 

sıradan ve geçici olanın ötesinde kalıcı ve anlamlı bir gerçeklik arayışı vardır. Bu arayış, insanın 

ruhsal ve varoluşsal boyutlarını keşfetmesine ve gerçek özgürlüğünü bulmasına yol açar. 

Marcel’in perspektifinde, insan varoluşunun derinliklerine inmek, sadece dışsal dünyanın 

yüzeyinde kalmaktan daha fazlasını ifade eder. İnsan, varoluşsal olarak anlam arayışı içindedir 

ve bu arayış, sıradan günlük yaşamın ötesinde bir anlam ve değer bulma çabasını içerir. Marcel’e 

göre, bu derin arayış, insanın kendini gerçekleştirme ve bireysel kimliğini bulma yolculuğunun 

bir parçasıdır. Ona göre aşkınlık, insanın iç dünyasının zenginliğini keşfetmesine ve bu keşfiyle 

birlikte daha derin bir anlam ve varoluşsal özgürlük bulmasına olanak tanır. Bu bağlamda, 

Marcel’in aşkınlık kavramı, insanın sınırlılıklarının ötesine geçme ve daha derin bir anlam arayışı 

içinde olma içgüdüsünü ifade eder. 

1.3.2. TANRITANIMAZ VAROLUŞÇULUK 

Tanrıtanımaz (din odaklı olmayan) varoluşçular, varoluşçu düşünceyi tanrı inancından bağımsız 

olarak ele alırlar ve genellikle ateist bir perspektiften varoluşsal sorunları incelerler. Bu grup, 

özellikle 20. yüzyılın önemli filozofları Jean-Paul Sartre, Albert Camus, Simone de Beauvoir, 

Martin Heidegger ve Fridrich Nietzsche gibi isimleri içerir (Sartre, 1990, s. 12). Sartre, insanın 

özgürlüğü ve sorumluluğu üzerine odaklanarak varoluşun anlamını bireysel irade ve eylem içinde 

bulur. Ona göre, insan özgür iradesiyle kendini sürekli olarak yeniden yaratır ve bu durumda 

varoluşsal kaygılar doğar. Camus ise, absürt ve anlamsızlıkla dolu bir evrende insanın yaşamının 

anlamını arar. Yabancı ve Sisifos Söyleni gibi eserlerinde, insanın özgürlüğü ve isyanı üzerine 

derinlemesine düşünür. Simone de Beauvoir ise, varoluşçu feminizmin öncüsü olarak, cinsiyet ve 

toplumsal rollerin varoluşsal boyutlarını inceler ve kadının özgürlüğü üzerine düşünür. Bu 

düşünürler, dinî inançlardan bağımsız olarak insanın varoluşsal derinliklerini keşfetmeye 

çalışarak varoluşçu düşünceye önemli katkılarda bulunmuştur. 



45 

 

 

 

 

Jean-Paul Sartre, varoluşçu düşüncesinin temel ilkelerini insan özgürlüğü ve sorumluluğu 

üzerinden şekillendirir. Ona göre, insan özgür iradeye sahiptir ve bu özgürlük, insanın varoluşsal 

durumunu anlamlandırmak ve kendini gerçekleştirmek için temel bir gerekliliktir. Sartre’a göre, 

varoluş özden önce gelir; yani insanın özü veya doğası yoktur, insan varoluşuyla başlar ve kendi 

seçimleriyle varoluşunu şekillendirir (Sartre, 1990, s. 8). 

Sartre’ın varoluşçu anlayışında, insanın özgürlüğü mutlak bir durumdur ve bu özgürlük insanın 

varoluşsal kaygılarını ve sorumluluklarını da beraberinde getirir. İnsan, her an seçim yapma 

özgürlüğüne sahiptir ve bu seçimlerle kendi hayatını ve dünyayla olan ilişkisini tanımlar. Bu 

durum, insanın yaşamının anlamını ve değerini kendi eylemleri ve seçimleri üzerinden belirlediği 

anlamına gelir. Sartre’ın perspektifinden bakıldığında, varoluşçu insan, kendini sürekli olarak 

yeniden yaratma ve belirleme gücüne sahiptir. Bu süreçte insan, dış etkenler veya tanrısal bir 

özden ziyade, kendi içsel iradesi ve özgürlüğüyle varoluşunu şekillendirir ve anlamlandırır. 

Her iki grup da varoluşçu düşüncenin insanın özgürlüğü ve sorumluluğu üzerine odaklandığını 

paylaşır, ancak din odaklı varoluşçular ile tanrıtanımaz varoluşçular arasında temel bir farklılık 

vardır. Din odaklı varoluşçular için Tanrı’nın varlığı, insanın varoluşsal sorunlarını 

anlamlandırmanın merkezindedir. Tanrı’nın varlığı, dinî inançları ve varoluşçu düşünceleri 

birleştirerek, insanın varoluşsal derinliklerini keşfetmeye çalışan düşünürler için önemli bir odak 

noktasıdır.  Tanrıtanımaz varoluşçular ise Tanrı’nın varlığına inanmadan insanın kendi özgürlüğü 

ve eylemleriyle varoluşsal anlam arayışını sürdürürler. Onlar için, insanın varoluşu özden önce 

gelir ve insan, kendi seçimleri ve eylemleriyle varoluşunu şekillendirir. Söz konusu yaklaşım, 

insanın varoluşsal durumunu kendi içsel iradesi ve özgürlüğü çerçevesinde anlamlandırmaya 

çalışır. Bu şekilde, din odaklı varoluşçular ile tanrıtanımaz varoluşçular arasındaki temel fark, 

varoluşsal sorunları çözme yöntemlerinde ve varoluşun anlamlandırılmasında Tanrı’nın varlığına 

yönelik farklı yaklaşımlarından kaynaklanır. 

Tanrı’ya inanmayan varoluşçular veya tanrıtanımaz varoluşçular, varoluşçu felsefenin bir kolunu 

oluşturur ve insanın varoluşsal durumunu anlamaya çalışırlar. Bu grup düşünürler, insanın 

yaşamının anlamını veya amacını dini inançlara dayandırmazlar ve genellikle “insan, yaşadığı 

hayatından başka bir şey değildir” düşüncesini savunurlar. Onlara göre, insanın bu dünyada var 

olmasının bir nedeni veya değeri yoktur; bu nedenle insanın çabaları anlamsız olabilir ancak buna 

rağmen yaşamak için direnir. Jean-Paul Sartre gibi tanrıtanımaz varoluşçular, varoluşun özden 

önce geldiğini savunur. Bu, varlığın özünden ziyade varoluşun daha öncelikli olduğu fikrini ifade 

eder. Yani, insan varoluşunu ve bu varoluşun içinde bulunduğu durumu özünden bağımsız olarak 



46 

 

 

 

değerlendirirler. Bu düşünce, öznel deneyimin ve bireyin kendi varoluşsal gerçekliğiyle 

yüzleşmesi gerekliliğine dayanır. Varoluşçu düşüncede, Tanrı’ya inanmanın veya inanmamanın, 

insanın varoluşsal durumunu nasıl anladığı üzerinde derin etkileri vardır. Din odaklı varoluşçular, 

Tanrı’nın varlığının insan varoluşuna anlam ve değer kattığını savunurken, tanrıtanımaz 

varoluşçular için ise Tanrı’ya inanç, insanın varoluşsal özgürlüğünü kısıtlayan veya engelleyen 

bir faktör olarak görülebilir. 

Her iki varoluşçu akımı birleştiren ortak nokta, varoluşun özden önce geldiği ve öznel deneyimin, 

bireyin varoluşsal gerçekliğini anlamada temel bir rol oynadığı düşüncesidir. Her iki akım da 

insanın varoluşsal koşullarını ve bu koşulların içsel anlamını anlamaya yönelik derin bir çaba 

içindedir  (Sarter, 1990, s. 37). 

Martin Heidegger’in hangi varoluşçu akıma tam olarak dahil olduğu konusunda tartışmalar ve 

şüpheler bulunmaktadır. Ancak, varoluşçu düşünceye katkıda bulunan düşünürler arasında yer 

aldığı kabul edilir. Bu akımların düşünürleri arasında fikir ayrılıkları olabilir, ancak hepsinin insan 

varlığının özünden üstünlüğünü kabul ettiği ortak bir nokta vardır. Heidegger’in düşüncesi, 

varoluşçu felsefenin ana hatlarıyla uyumlu olmakla birlikte, kendi özgün bakış açısını da sunar. 

Onun felsefesi, insanın varoluşsal durumu ve varoluşsal özgürlüğü üzerine derinlemesine bir 

düşünce sunar, bu da onu varoluşçu düşüncenin önemli temsilcilerinden biri yapar. 

1.3.2.1. Martin Heidegger (1977-1889) 

Martin Heidegger, 26 Eylül 1889’da Almanya’nın güneybatısındaki Messkirch kasabasında 

Katolik bir ailede doğdu. Entelektüel yolculuğunda kardeşi ile yakın bir ilişki içindeydi ve onu 

güvendiği bir sırdaş olarak gördü. Heidegger, kardeşine eserlerinden birini hediye etmiştir. Lise 

eğitimini başarıyla tamamladıktan sonra Freiburg Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne kaydoldu. 

İlahiyat öğrenimini sürdürdüğü dört dönemden sonra 1911 yılında ilahiyatı bırakarak tüm 

zamanını felsefe okumaya adadı. 1913 yılında “Psikolojizmde Yargı Öğretisi” konulu doktora 

tezini savunarak doktor unvanını aldı. 

1919-1923 yılları arasında Göttingen Üniversitesi’nde Edmund Husserl’in asistanı olarak çalıştı 

ve Husserl’in fenomenoloji felsefesini benimsedi. 1927 yılında Varlık ve Zaman adlı eseri 

yayımlayarak profesörlük unvanını kazandı. 1928 yılında Husserl’in yerine Freiburg 

Üniversitesi’nde öğretim üyesi oldu. 1933-1934 yıllarında Freiburg Üniversitesi rektörlüğüne 

seçilmiş olup, 1932’de Nazi Partisi’ne katıldı. II. Dünya Savaşı sonrasında, Heidegger’in Nazi 

Partisi ile ilişkileri nedeniyle, Temizleme Komisyonu tarafından ders vermesi yasaklandı ve 1945 

yılında üniversitedeki görevinden uzaklaştırıldı. Bu süreçte hem üniversitedeki görevinden hem 



47 

 

 

 

de partiden istifa etti ama o zamandan ölümüne kadar emekli olarak ders vermeye devam etti 

(Akarsu, 1987, s. 213). 1950 yılında tekrar görev verilen ve emekli öğretim üyesi olarak ders 

vermeye başlayan Heidegger, 1976 yılında Freiburg’da vefat etti. Martin Heidegger, Varlık ve 

Zaman eserinde varlığı, kavramların en tümeli ve en boş alanı olarak tanımlar. Ona göre varlık, 

temel ve aynı zamanda karanlık kavramdır. Söz konusu durum bu kavramı tanınmaz hale getirir 

(Ökten, 2011, s. 1, 3).  

Heidegger ve Husserl, Almanya’daki varoluşçuluğun önemli figürleri olarak bilinir. 

Almanya’daki felsefe geleneği, diğer Batı felsefelerinden farklı tarihsel ve kültürel özelliklerle 

karakterize edilir. Bu geleneğin içinde Heidegger, çağının en önemli filozoflarından biri olarak 

kabul edilir ve birçok düşünür üzerinde derin etkiler bırakmıştır.  

Martin Heidegger’in zihin dünyasında derin izler bırakan Edmund Husserl konumuz açısından 

mühimdir. O, fenomenolojinin kurucusu olarak tanınarak bilinci ve fenomenleri anlamak için 

yöntemler geliştirmiştir. Husserl’in fenomenolojik yöntemi, nesnel dünyayı algılamanın ve 

anlamanın temellerini araştırmaya odaklanır. Fenomenoloji, varoluşçu felsefeye bir yöntem 

sağlayarak insan ve dünya ilişkisini sistematik bir çerçevede ele alır. Bu nedenle, Husserl kendisi 

bir varoluşçu olmasa da modern varoluşçuluğun önemli kaynaklarından biri olarak kabul edilir 

(Verneaux, 1994, s. 23; Cevizci, 2010, s. 1589). 

Martin Heidegger ise, Husserl’ün öğrencisi olarak başladığı felsefi yolculuğunu, Varlık ve Zaman 

başta olmak üzere çeşitli eserlerinde derinleştirmiştir. Heidegger, varlık felsefesi ve varoluşsal 

sorular üzerine odaklanarak, insanın varoluşsal durumunu ve varlığın anlamını keşfetmeye 

çalışmıştır. Onun felsefesi, Hursserl’den gelmekte olup teknolojinin ve modern dünyanın insan 

üzerindeki etkilerini de derinlemesine ele alır. Bu felsefe eski öz felsefesine zıt olarak bir varoluş 

felsefesidir. Heidegger’in felsefesi zor anlaşılan cümleler ve kendine has anlam verdiği kelimeler 

ile yazıldığından dolayı eleştiriler almış ama yine de çok sayıda dinleyici bulmuştur. Onun 

felsefesi Protestan teolojisi ve  Jasper ve Heidegger gibi düşünürleri etkilemiştir (Akarsu, 1987, 

s. 214; Blackham, 2006, s. 92). 

Kierkegaard ve Nietzsche’nin, modern Batılı insanın varlığına yabancılaşmasını ve akıl ile 

varlığın bütünlüğündeki bozulmayı, sitemli olmayan ve şairane bir üslupla ifade ettikleri 

belirtilmiştir. Heidegger ise, akademik bir yaklaşımla ve sağlam bir yönteme dayanarak bahsi 

geçen konuları ele alır. Varlık’a yabancılaşmayı temel tema olarak belirleyen Heidegger’e göre, 

modern insanın kendini köklerinden koparmasının temel nedeni, varlığa yaklaşma tarzının 

bozulması ve anlamının kaybıdır. Heidegger, varoluşçu bir perspektifle insanın varlıkla olan 



48 

 

 

 

ilişkisini derinlemesine inceleyerek, modern dünyanın teknolojik ve rasyonel yaklaşımlarının, 

insanın gerçek varlıkla bağlantısını zayıflattığını vurgular (Barrett, 2016, s. 210-211).  

Heidegger’in felsefesinde varoluşun tartışılmasının merkezi ve temeli olduğu kabul edilir. Bu 

düşünce, Heidegger’in temel ilkesidir. Heidegger, varoluş konusunu ele alırken, etrafındaki her 

şeyi göz önünde bulundurması gerektiğini belirtir ancak insanın bu düşünce sürecine kendisiyle 

başlaması gerektiğini vurgular. Yani insan, varlığını sorgulama ve düşünme yeteneğine sahip bir 

varlık olarak öne çıkar. 

Ona göre varoluşçuluk, bir olabilme ve gelişmedir. O bu kavramı “özbelirlenim” olarak tanımlar. 

İnsan, soyut bir özle donatılmış bir varlık olarak varoluşundan önce gelmez; çünkü o, kendi 

varoluşudur ve yaptığı şeydir (Mounier, 1986, s. 80).  

Heidegger’in en önemli felsefi eseri olan Varlık ve Zaman da varlığı, bir anlamı olan kavram 

olarak tanımlar. Heidegger, bu bağlamda “varlık nedir” sorusunu değil, “varlığın anlamı nedir” 

sorusunu sormamız gerektiğini savunur. Ona göre varlığın anlamını ortaya çıkaran ve onu 

aydınlatan şey zamanın kendisidir. Heidegger varlık felsefesinin ancak fenomenolojik yöntemle 

olabilieceğini savunmuştur (Çüçen, 2000, s. 19). 

Heidegger, varlığı varoluşçu bir zaman çerçevesinde anlamaya çalışır. Ona göre varlığın gerçek 

yüzü, insan varlığının analiziyle anlaşılabilir. İnsan, geçmişiyle biçimlenmiş, geleceğe yönelmiş 

ve planlı bir varlık olarak tanımlanır. Heidegger, zamanı üçüncü bir eriyiş olarak görür; bu, 

geçmişin, tasarıların, geleceğin, olanakların ve pişmanlıkların arasında gidip gelen insanın 

varlığının hem ilerisinde hem gerisinde oluşturduğu bir durumdur. Şimdiki zaman ise, gelecek ile 

geçmişin kesiştiği noktadır. Heidegger’e göre insan varlığı, bu zamanın içinde sürekli bir şekilde 

projeler üretir ve bu projeleri gerçekleştirirken kendini ifade eder. O kişisel varoluşun tarihsel 

olup tarih yarattığına inanmaktadır (Blackham, 2006, s. 104-105). 

Heidegger’e göre, gerçekten ilişkide olduğumuz tek varlık türü insanlardır. İnsan, gerçek anlamda 

var olan tek varlıktır ve bu varoluşunu belirsizliklerle dolu dünyadan ayrılarak 

gerçekleştirmelidir. Ancak insan genellikle tembellik veya toplumsal baskı gibi nedenlerle 

kendisiyle ilgisiz ortamlarda ve günlük rutinler içinde sıradan bir şekilde kalır. 

Heidegger’e göre, varoluşumuzun farkına varmamız, varlığın hiçlikten ayrıldığı derin arka planla 

yüzleştiğimiz, kaygıya benzer sarsıcı deneyimlerden geçmemizi gerektirir. Bu kaygı, insanı 

göreceli bir yokluğun ötesinde, saf ve mutlak hiçlikle buluşturan bir sınav niteliğindedir. Kaygının 

yoğunlaştığı anlarda, varlığın ağırlığı hafifler, tüm somut gerçeklikler silinir.  Hiçlik, her şeyi 



49 

 

 

 

içine çekip yok edebilecek bir güç olarak karşımıza çıkar. İşte Heidegger, bu ezici hiçlik 

duygusunu ontolojik bir temele oturtmayı ve ona anlam kazandırmayı, felsefi çabasının en ilginç 

yönlerinden biri olarak sunar. Şüphesiz, bu hiçliği kavramak bir yana, varlığını dillendirmek dahi 

neredeyse imkânsızdır (Wahl, 1999, s. 18). 

Heidegger, Varlık ve Zaman isimli eserinde insanın “Dasein” olarak adlandırdığı varoluşundan 

bahseder ve insan sözcüğünü kullanmaz. Söz konusu terim, insan varlığını diğer varlıklardan 

ayırmak için kullanılır. Heidegger’in bakış açısına göre, “Varlık” terimi ise var olan her şeyin var 

olma durumunu ifade eder. “Dasein”, Almanca’da “burada-olma” veya “orada-olma” anlamına 

gelir ve Almancada genellikle varoluş ve yaşam anlamındadır. Bu terim aslında ilk olarak Karl 

Jaspers tarafından kullanılmıştır; normal günlük anlamıyla sıradan varoluşu, otantik varoluş 

(existenz) teriminden ayırmak için tercih edilmiştir. Heidegger ise terime kendi felsefesi içinde 

yeni ve özel bir anlam yüklemiştir ve insan bireylerinin var olma tarzını tanımlamak için 

kullanmıştır. Bu özel varoluşun temel ve ayırt edici özelliği, var olmanın ne anlama geldiği 

sorusunu sorgulayan bireyin varoluşudur. Heidegger’e göre Dasein, sıradan varlıkla değil, var 

olma anlamını sorgulayan ve bu sorulara cevap arayan öznel bir varoluş biçimidir (Akarsu, 1987, 

s. 215).  

Heidegger, Dasein’in (varoluşun) nasıl gerçekleştiğini anlamak için fenomenolojik yöntemi tercih 

eder. Fenomenoloji, olayları ve deneyimleri doğrudan gözlemlemeyi ve tarif etmeyi amaçlayan 

bir felsefi yöntemdir. Heidegger bu yöntemi kullanarak, insanın var olma tarzını, dünyayı nasıl 

deneyimlediğini ve bu deneyimin nasıl anlam kazandığını araştırır. 

Dasein’in fenomenolojik bir analizi, insanın dünyayla olan ilişkisini, zamanı nasıl 

deneyimlediğini, geçmişle gelecek arasındaki ilişkiyi ve ölüm fikrinin varoluşa nasıl bir anlam 

kattığını içerir. Heidegger, bu analizlerinde insan bilincinin yapısal unsurlarını ve bu unsurların 

varoluşsal anlamını ortaya koymak için fenomenolojinin detaylı bir incelemesini yapar. Böylece 

Heidegger, Dasein’in varoluşsal gerçekliğini anlamak için fenomenolojik yöntemi kullanarak, 

insanın dünyayla olan ilişkisini ve varoluşsal deneyimini açıklamaya çalışır. 

1.3.2.2. Jean Paul Sartre (1905-1980) 

1905 yılında Fransa’da doğan Sartre’nin  babası deniz subayıdır ancak o bir yaşındayken babasını 

kaybetmiştir. Çocukluğundan itibaren büyük bir yazar olma arzusu taşımış ve bu nedenle genç 

yaşlardan itibaren yazmaya başlamıştır. Öyküler, şiirler ve mektuplar yazmıştır. 1924-1929 yılları 

arasında Fransa’da felsefe eğitimi almış olan Sartre, Henri Bergson’un Zaman ve Özgür İrade 

eserini okuduktan sonra felsefeye daha da yakından ilgi duymaya başlamıştır. 1929 yılında 



50 

 

 

 

Simone de Beauvoir ile tanışması, hayatları boyunca sürecek bir dostluğun başlangıcı olmuştur. 

Fenomenoloji ile ilk olarak 1932 yılında ilgilenen Sartre, 1933-1934 yılları arasında Edmund 

Husserl'ün felsefesi üzerine çalışmış ve Ego’nun Aşkınlığı adlı eserinde kendi eleştiri ve 

düşüncelerini dile getirmiştir. Fransız filozof, romancı ve oyun yazarı olan Jean-Paul Sartre, I. 

Dünya Savaşı sonrası dönemde yaşamıştır. Varoluşçuluğun önde gelen temsilcilerinden biri 

olarak kabul edilen Sartre, felsefi ve edebi eserleriyle önemli bir yer edinmiştir. O, varoluşçuluğun 

politik, toplumsal ve felsefi boyutlarına yaptığı katkılarla bilinir (Akarsu, 1987, s. 225). 

Terim olarak “varoluşçuluk”, Sartre’a muhtemelen 1944 yılında en sert eleştirmenlerinden biri 

olan Gabriel Marcel tarafından takılan bir addır. Sartre, felsefi eserlerinden çok edebi eserleriyle 

önce Fransa’da, daha sonra ise tüm dünyada tanınmıştır. Sartre’nin felsefesi Hegel, Husserl, 

Heidegger, Jasper’s ve Kierkegaard’a bağlıdır (Akarsu, 1987, s. 225). Varoluşçuluğun 

tanrıtanımaz (ateist) temsilcilerinden biri olarak bilinen Sartre, felsefesini tamamen insanın 

özgürlüğüne dayandırmıştır. Ona göre Tanrı düşüncesi, insanın özgürlüğüne gölge düşürür ancak 

Tanrı’nın yokluğunu ispat etmeye çalışmaz:  

“Tanrı var olsaydı, yine de bir şey değişmeyecekti: İşte bizim ana görüşümüz budur. Elbette 

sorunun, Tanrı’nın varlığı ya da yokluğu sorunu olmayışından geliyor bu” (Sartre, 1990, s. 

99.) 

Sartre, Descartes’in düşüncelerinin takipçisi olarak kabul edilebilir. Descartes’te olduğu gibi, 

Sartre’de de bilincin insanın özgül yapısının, madde veya genel anlamda dış dünya karşısında 

aşkın bir durumu vardır. Dış determinasyon içinde erimeyen bağımsız bir yönü de mevcuttur. 

Sartre, kendi özgürlük felsefesi için bu aşkınlıktan hareket etmiştir. (Gürsoy, 2015, s. 60). O, 

Husserl, Heidegger ve Hegel’den büyük ölçüde etkilenmesine rağmen temalarını kendine özgü 

yeteneğiyle ele almıştır (Blackham, 2006 , s.113). 

Varlık ve Hiçlik adlı önemli felsefi eserini kaleme alan Sartre, varoluşçu düşüncelerini söz konusu 

eserinde ortaya koymuştur. Sartre, bu felsefi eserinde fenomenolojik yöntemi kullanarak varlık 

teorisini detaylı bir şekilde ele almıştır. O, kendisinden önce gelen varoluçular gibi Heidegger’in 

fenomenolojisinden etkilenmiştir. Ona göre insan, yaşamındaki zorluklarla karşılaştığında kendi 

özgürlüğünü ve iradesini fark eder ve varoluşunun bilincine varır. Ancak o, öz ve varoluş 

kavramlarına yüklediği anlamla Heidegger’den ayrılır. Verneaux’a göre Sartre’nin Varlık ve 

Hiçlik isimli eseri bir şaheser olup Heidegger’e oldukça bağlı olmasına  rağmen orjinalliğini 

koruyan bir eserdir (Verneaux, 1994, s. 62; Timuçin, 1985, s. 76). Sartre, dış dünyayı ve bilinci 

fenomenal bir planda görmeye çalışmış; varlığı sadece madde olarak anlamış ve bu nedenle bilinci 

ondan soyutlamıştır (Gürsoy, 2014, s. 67). 



51 

 

 

 

Antoine Roquentin’in günlüğü biçiminde kurgulanan Bulantı adlı eserinde, Husserl’in 

fenomenolojik perspektifinin izlerini görmek mümkündür. Bulantı’nın başkahramanı, 

Camus’nün yabancı ve uyumsuz karakterleri ile benzerlikler taşımaktadır. Bireyin toplum içinde 

kaybolma ve kendini arama süreci, çevresindeki nesne ve insanlardan tiksinmesi ile sonuçlanarak 

yabancılaşmaya yol açar. Bu süreç, bireyi olgunlaştıran bir deneyimdir. Yalnızlığını fark eden 

Roquentin, geleceği düşünen insanları hayal ederken, kendisinin diğerlerinden farklı olduğunu 

hisseder. “Hiçbir şey değişmedi ama yine de her şey başka bir biçimde var olup gidiyor, 

anlatamıyorum, bulantıya benziyor ” ifadeleriyle bulantı halini betimler (Sartre, 2020, s. 86). 

Fenomenal bir varlık, asla başka bir varlıktan türeyemez. Sartre, varlık alanları kavramından söz 

eder: “Kendinde varlık,” “Kendisi için varlık” , “Başkası için varlık”. (Verneaux, 1994, s. 63). 

Sartre’nin felsefesi özgürlük felsefesi olup ona göre insanın varlığı, özgürlüğün kendisidir. İnsan, 

özgür seçimleriyle kendini nasıl inşa ederse, öyle bir varlık haline gelir. Sartre Tanrıya inanmaz, 

ona göre Tanrı’nın varlığı, insan özgürlüğünün feda edilmesine yol açacağı için reddedilmiştir. 

İnsanın özgür varlığı, sınırlı ve geçicidir. Tanrı inancı, insana ölümsüzlük iddiası sunar. İnsan, 

sıkıntı aracılığıyla kendi özgürlüğünü ve yokluğunu fark eder. Bu durum sonuçta insanın özgür 

varlığını kaybetmesine sebep olur. Sartre’ın eserlerinde, insan anlamsız bir evren içinde sorumlu 

ama yalnız bir varlık olarak tasvir edilir (Magill, 1972, s. 83). 

Sartre’a göre, insan tam ve mutlak bir özgürlüğe sahiptir ve bu özgürlüğü kullanarak birçok 

tehlikeli eylem gerçekleştirebilir. Ancak, insanlar genellikle bu özgürlüğün farkında değildir ve 

kendilerini dış koşullarla belirlenmiş bir yaşam sürmeye zorunlu, özgürlükten yoksun olarak 

görürler. Bu nedenle, başkalarının kendileri için belirlediği kurallara ve geleneklere boyun 

eğerler. Bu durum, özgürlüğün en düşük düzeyde kullanılması anlamına gelir ve Sartre’ın esas 

eleştirisi bu noktaya yöneliktir. Ayrıca, Sartre’ın özgürlüğün baş döndürücü ve sersemletici bir 

deneyim olduğunu düşündüğü de anlaşılmaktadır  (Maggee, 1979, s. 128). 

İnsan, özgür bir varlık olarak doğarak ve varoluşunun temel ögesi olan özgürlüğü taşır. Satre’nin 

mutlak özgürlük ve sorumluluk ahlakı onu Marksist düşünce yaklaştırsa da varoluşçulu, 

Marksistlerin ileri sürdükleri gibi karamsar, üzüntülü bir felsefe olarak görmemektedir. Onun 

düşüncesi tam tersine, dayanışma, mücadele, çaba ve eylem temelli bir felsefedir. Sartre, 

Diyalektik Aklın Eleştirisi adlı eserinde, kendi felsefesini Marksizm ile ilişkilendirerek 

açıklamaya çalışmıştır. Bu bağlamda o, kendi varoluşçuluğunu Marksizm çerçevesine entegre 

etmeye çabalamıştır. Ayrıca, Satre, Alber Camus’un “Bir tek önemli felsefi soru varsa, o da 

intihardır” sözüne karşı çıkmıştır (Hilâv, 1986, s. 135-136). 



52 

 

 

 

Jean-Paul Sartre, 1931 ile 1939 yılları arasında felsefe öğretmenliği yapmış olup, edebiyat 

alanında ilk dikkat çeken eseri olan Bulantı (1938) ile edebi kariyerinde önemli bir başarı elde 

etmiş, böylece çocukluk hayalinin gerçekleşmesini sağlamıştır. Daha sonra Duvar (1939) adlı 

kısa hikâyelerden oluşan eserini yayımlayan Sartre, edebiyatçılar arasında büyük ilgi görmüş ve 

olumlu eleştiriler almıştır. 1939 yılında II. Dünya Savaşı’na katılan Jean-Paul Sartre, Almanların 

esiri olarak 9 ay boyunca savaş esirleri kampında kaldı. Bu dönemde, Martin Heidegger’in Varlık 

ve Hiçlik eserini okuma fırsatı buldu. Serbest bırakıldıktan sonra Paris’te yazarlık kariyerine 

devam etti ve II. Dünya Savaşı’nın sonuna kadar eserler üretti. Bu dönemde Sinekler ve Çıkış Yok 

gibi önemli eserlerini kaleme aldı. II. Dünya Savaşı’nın ardından Sartre, siyasi bilinçle hareket 

etmeye devam etti. 1945 yılında kendi felsefi düşüncelerini içeren “Varoluşçuluk bir 

İnsancılıktır” adlı manifesto benzeri bir söylev yayınladı ve 1946 yılında bu düşüncelerini 

derinlemesine ele aldığı bir kitaplaştırdı. 1940’ların sonlarından itibaren Sartre, siyasi tartışmalara 

aktif olarak katılarak felsefe ile edebiyata daha az zaman ayırdı. 1945 yılında Simone de Beauvoir 

ile birlikte Modern Zamanlar adlı bir dergi çıkarttılar. Ayrıca, 1946 yılında Nobel Edebiyat 

Ödülü’nü reddetti. Sartre, 1980 yılında Paris’te vefat etti (Sartre,1990, s. 3) 

1945 yılından itibaren varoluşçuluğun öncü isimleri olarak anılan Sartre ve Simone de Beauvoir, 

meslektaşlarıyla birlikte Yeni Asır dergisinde ve kaleme aldıkları pek çok oyun, roman ve felsefi 

eserlede özgürlük, sorumluluk ve seçim gibi kavramları savundular. Sartre, sınıfsız ve eşitlikçi 

bir toplum idealini Marksist ilkelerle harmanlayarak benimsedi ve 1950’lerden sonra Komünizmi, 

Batı kapitalizmine karşı tek mümkün yol olarak gördü. Tüm hayatı boyunca varoluşçu bir 

perspektiften yazılar kaleme almayan Sartre’ın varoluşçu dönemi 1939 ile 1952 arasında 

yoğunlaşmıştır. Bu varoluşçu süreci, Varlık ve Hiçlik (1943) adlı felsefi eseriyle zirveye 

ulaşmıştır. Tüm varoluşçular gibi, Sartre da felsefesini insan varoluşuna, yani bireysel ve somut 

varoluşa dayandırmıştır. Onun için, önemli olan bir olayı dışarıdan objektif ve bilimsel bir şekilde 

açıklamak değil, olayın birey için taşıdığı manayı anlamaktır. Bu da betimlemeye dayalı bir bilgi 

yöntemi gerektirir. Fenomenoloji, yaşanan olayların doğrudan bunları yaşayan öznenin bakış 

açısından betimlenmesi çabasını içerdiği için, Sartre sağlam bir metodoloji temeli oluşturmuştur. 

Tabii ki burda fenomenoloji hem metodolojiye hem de varoluşçu düşüncenin batı felsefesindeki 

yerini belirlenmesine yardımcı olmuştur (Gürsoy, 2015, s. 62-63). Onun eserlerinde insan, 

anlamsız bir evrenin içinde savrulan ve bireysel sorumluluğu üstlenen yalnız bir varlık olarak 

resmedilir (Magill, 1972, s. 83). Marcel, Sartre’ı rasyonalist olması nedeniyle dışlamış olsa da 

onu varoluşçu filozoflar arasında saymamız gerekir çünkü onun düşüncesinde insan mutlak bir 

ahkali izolasyon içinde olup her şeye karşı sorumludur (Blackham, 2006, s. 148). 



53 

 

 

 

Sartre’nin filozofluğu, edebiyatçı kimliğinden daha çok öne çıksa da, önemli edebi eserlere de 

imza atmıştır. Özellikle Edebiyat Nedir? adlı eseri, onun edebiyat alanındaki düşüncelerini 

belirleyen önemli bir metindir. Sartre’a göre, yazar bir eser yazarak var olur ve özgürleşir. Bu 

eserde Sartre, edebiyatın bir eylem tarzı olduğunu ve yazarlığın diğer insanların, dolayısıyla tüm 

insanlığın özgürlüğü için mücadele eden bir hürriyet eylemi olduğunu vurgular (Barret, 2016, s. 

252). Görme yetisini yitirdiği günlerde, artık yazamıyor oluşunu, kendisiyle yapılan bir söyleşide 

şu şekilde açıklar:  

“Yazmamak bir bakıma bütün varlık nedenimi ortadan kaldırdı: Var’dım ve artık yok’um 

gibi bir şey”  

Sartre için yazmak ve var olmak, adeta aynı anlama gelir (Kösedağ, 2014, s. 328). Sartre’nin diğer 

edebi eserleri şunlardır: En ünlü eseri Bulantı (1938), Kısa hikâyelerden oluşan Duvar (1939), 3 

bölümden oluşan Hürriyetin Yolları (1945-149) ve Piyes türünde yazılan Sinekler (1944), 

Mezarsız Ölüler (1944), Kirli Eller (1948), Şeytan ve Tanrı (1951), Gizli Oturum (1962) 

(Verneaux, 1994, s. 62). Tezin bu bölümüne kadar varoluşçuluk akımının tarihsel gelişimi, temel 

düşünsel çerçevesi ve önemli kavramları ele alınmıştır. Bir sonraki bölümde ise, varoluşçuluğun 

dünya, Türk ve İran edebiyatındaki yansımaları incelenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 

 

 

 

2. BÖLÜM 

VAROLUŞÇULUK VE EDEBİYAT 

 

2.1. DÜNYA EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK  

Geçmişe, yani felsefenin bilimlerin temeli olarak kabul edildiği zamanlara döndüğümüzde, 

felsefenin siyasetten ahlak ve sanata kadar çeşitli bilim dallarıyla nasıl ilişkili olduğunu açıkça 

görebiliriz. Bu bilim dallarından biri olan edebiyat da uzun süredir felsefe ile güçlü bir bağ 

içindedir ve bu bağ günümüzde dahi etkisini devam ettirmektedir. “Existentialist felsefe edebîdir, 

çünkü “somut”u istiyor ve existentialiste edebiyat felsefîdir, çünkü “ontolojik” değere sahiptir” 

(Verneaux, 1994, s. 60). 

Eski zamanlarda filozoflar, dil ustası olarak düşüncelerini ifade etmek için tüm yeteneklerini 

kullanan usta yazarlardı. Tarihsel süreç, Platon ve Bergson gibi filozofların eserlerinin, söz 

konusu özelliklere sahip olduğunu ve bu nedenle daha hızlı anlaşıldığını, aynı zamanda 

eserlerinin daha az değişikliğe uğradığını göstermiştir. Ancak varoluşçu filozofların hikayeleri ve 

edebiyatla olan ilişkisi, bu klasik filozoflardan tamamen farklıdır. Varoluşçu felsefe, günlük 

hayatın içinden sorunları içerdiği için klasik felsefeden ayrılır. Schopenhauer ve Bergson gibi 

klasik filozoflar, önemli eserler kaleme almalarına rağmen edebi eserler yaratmadılar ve geniş 

kitlelerce tanınan yazarlar olmadılar. Oysa varoluşçu düşünceye sahip ünlü yazarlar, sadece 

filozof olmakla kalmayıp, asıl ünlerini felsefi metinlerinden ziyade edebi eserlerinden elde ettiler. 

 İnsan tarih boyunca, kendi varoluşu ile ilgili soruların cevabını bilim, sanat, felsefe ve din gibi 

anlanlarda aramıştır. Sanat ve edebiyat bize insanın belirsiz olan varoluşu ile ilgili bilgi verir. 

Yaşam, edebiyatın toprağıdır. Bir milletin edebiyatının üretken olabilmesi için o hayatın 

üretebilmesi gerekir. Edebiyat ve sanatın çeşitli yönleri, varoluşa derinlik ve güzellik kazandır. 

İncelendiğimizde anlıyoruz ki hayat, siyaset ve edebiyat bir bütün olup karşılıklı ilişkili 

içerisindedir (Taşdelen, 2013, s. 34,40,47). Bazı varoluşçu yazarlar, düşüncelerini yalnızca felsefi 

bir dille sunmakla kalmamış, aynı zamanda kaleme aldıkları edebi eserler aracılığıyla da ifade 

etmiştir. Sartre, Kafka, Simone de Beauvoir, Albert Camus, Beckett, Gabriel Marcel ve Sal Blue 

gibi yazarların eserleri, varoluşçuluğun edebiyattaki yansımalarını açık bir şekilde gözler önüne 

sermektedir. Söz konusu kimselerin, edebi eserler vermesindeki temel amaç, varoluşsal temaları 

edebiyat aracılığıyla daha anlaşılır ve geniş kitlelere erişilebilir hale getirmektir. Dolayısıyla 

felsefe ve edebiyat arasındaki ilişki, en belirgin şekilde varoluşçu eserlerde ortaya çıkmaktadır. 



55 

 

 

 

Edebiyat, duyguları somutlaştırarak felsefeye katkıda bulunur ve felsefenin soyut kavramlarla 

anlatmakta zorlandığı konuları etkili bir şekilde ifade etmesine yardımcı olur (Elmas, 2022, s. 

328). İkinci Dünya Savaşı sırasında bir umutsuzluk felsefesi olarak ortaya çıkan Varoluşçuluk, 

gelişim sürecinde edebiyat ve sanatla sıkı bir ilişki içinde olmuştur. Varoluşçu felsefe ile edebiyat 

arasındaki bu ilişki ve etkileşim karşılıklı, içsel ve kaçınılmazdır. Bu durum, varoluşçuluğun 

sadece bir felsefe akımı olmadığını, aynı zamanda edebi bir akım olarak da önemli bir yer 

tuttuğunu göstermektedir. Varoluşçuluğun felsefi bir akım olarak ortaya çıkışıyla edebiyat 

arasındaki ilişki, egzistansiyalistlerin düşüncelerini herhangi bir sisteme sokmadan, roman ve 

drama gibi eserler aracılığıyla ifade etmeleriyle şekillenmiştir. Ancak bu eserlerin yapıları bizim 

alışmış olduğumuz şekilden farklıdır (Topçu, 2010, s. 28). 

Varoluş felsefesi ile edebiyat arasındaki ortak nokta, insanın varoluşsal sorunlarına 

odaklanmalarıdır. Bu tür edebiyat, geleneksel olarak insanın hayatını anlatan ve varlığın özünü 

arayan edebiyattan farklıdır. Varoluşçu şairler ve sanatçılar, akıl yoluyla değil duygusal olarak 

varoluşun derinliklerine inmişlerdir. Platon’dan bu yana neredeyse aynı kalan bu görüş, 

varoluşçulukla birlikte değişime uğramıştır. Bahsi geçen yeni durum, varoluşçuluğun bir sanat 

mı, yoksa bir felsefe mi olduğu tartışmasını beraberinde getirmiştir. Bazıları, varoluşçuluğun 

edebiyata yakınlığını göz önünde bulundurarak onu “felsefi bir edebiyat” olarak tanımlamışlardır. 

Bazılarının düşüncesinde ise felsefe düşünüşünün en yüksek ürünü, diğerleri için ise bütün 

felsefelerin zıttı olarak sayılmaktadır (Hızır, 1976, s. 101). 

Hem adı geçen ünlü Batılı yazarlar hem de dünyadaki diğer yazarlar, uzun süredir varoluşçuluğun 

temel ilkelerini sorgulamış ve eserlerinde varoluşçu motifleri işlemişlerdir. Bu, onların edebiyata 

olan ilgilerinden ziyade, varoluşun doğasıyla ilgili derin bir kaygıdan kaynaklanır. Bu felsefenin 

temelleri Alman filozoflar tarafından attıktan sonra Fransız filozoflarının çabalarıyla birlikte, 

bütün dünyanın sanat ve edebiyat sahasına girmiş ve büyük ilgi görmüştür. Varoluşçuluğun ortaya 

çıkışı ve gelişimi, Batı’nın yaşadığı toplumsal sorunlarla doğrudan etkileşim içinde olmuştur. 

Varoluşçuluk kavramı, 1950’lerde çeşitli tarihsel dönemlere ait muhtelif edebi yazarlar tarafından 

serbestçe kullanılmıştır. Eserleri ayırt etmek için net bir kriter olmadığından dolayı kendilerini 

varoluşçu olarak tanımlayan yazarların gerçek anlamda varoluşçu eserlerini bulmak zordur. Bu 

nedenle varoluşçuluk hikâyesinin kapsamı oldukça geniştir. Ancak bir eserin varoluşçu bir edebi 

eser olduğunu söyleyebilmek için aşağıdaki özelliklerden birine sahip olması gereklidir. 

 



56 

 

 

 

1. Varoluşçu filozoflar tarafından yazılmıştır: Eser, doğrudan varoluşçu felsefeyi inceleyen 

veya bu felsefi akıma katkıda bulunan bir filozof tarafından yazılmıştır. Örneğin, Jean-Paul Sartre 

veya Albert Camus gibi varoluşçu düşünceye sahip filozofların eserleri. 

2. Varoluşçu filozoflar tarafından yazılmamış ama varoluşçu felsefenin gelişiminde etkili 

olan eserler: Eser, belirli bir dönemde varoluşçuluk akımının gelişimine etki eden veya bu akıma 

ilham veren başka bir yazar tarafından yazılmıştır. Örneğin, Dostoyevski’nin Yeraltından Notlar’ı 

veya Kafka’nın Dönüşüm’ü gibi eserler, varoluşçu düşüncenin gelişiminde önemli bir rol 

oynamıştır. 

3. Varoluşçuluk ile ilgili bir fikir, tema veya motif sunar: Edebi eser, varoluşçu felsefenin 

temel kavramları veya temaları (örneğin hiçlik, özgürlük, ölüm, absürdizm) üzerine 

derinlemesine düşünce ve tartışmalar içerir. Bu tür eserler genellikle varoluşçu bir bakış açısıyla 

insanın varoluşsal durumunu sorgular ve anlam arayışını ele alır. 

Bu özelliklerden birine sahip bir eser, genellikle varoluşçu bir edebi çalışma olarak kabul edilir. 

Herhangi bir eser, bu özelliklerin tamamını taşımak zorunda değildir, ancak varoluşçu felsefenin 

temel ilkeleri veya temaları üzerine derinlemesine bir düşünce sunmalıdır. 

Varoluşçu filozoflar tarafından yazılan edebi kitaplar genellikle belirli bir içerik ve amaç taşır. 

Beauvoir, Marcel ve Sartre gibi filozoflar tarafından kaleme alınan birçok roman, oyun ve kısa 

öykü, varoluşçu felsefe ile derin bir bağlantı içinde yazılmıştır. Bu eserler, genellikle felsefi bir 

amaç taşır ve varoluşçuluk felsefesinin temel kavramlarını (varoluş, özgürlük, bunaltı, korku, 

ölüm gibi somut kavramlar) edebi bir dille işler. Örneğin, Sartre’nin Sinekler ve Çıkış yok 

piyesleri ile Özgürlüğün Yolları roman üçlemesi, Beauvoir’in Konun Kız romanı ve Camus’un 

ünlü eseri Yabancı, varoluşçu filozofların eserlerine örnek olarak verilebilir. Bahsi geçen eserler, 

varoluşçuluğun soyutluğunu aşarak, insanın varoluşsal durumunu ve felsefi düşüncelerini edebi 

bir biçimde okuyucuya aktarır. Varoluşçuluk, felsefi akımın soyutluğundan sıyrılarak halka daha 

yakın olan edebiyata başvurmuş ve kendini ifade etme alanını bu yolla genişletmiştir. Felsefenin 

kavramsal dili, varoluşçuluk felsefesini tam olarak ifade etmek için yeterli olmadığından dolayı 

zamanla edebiyat devreye girmiştir. Edebiyatın sağladığı imgeler, semboller ve duygusal derinlik, 

varoluşçu düşüncelerin insanların günlük yaşantılarına daha fazla dokunmasını sağlamıştır. Bu 

yolla varoluşçu felsefe, sadece akademik çevrelerde değil, geniş kitleler tarafından da anlaşılabilir 

hale gelmiş ve etkisini artırmıştır (Öktem, 2010, s. 9). 

 



57 

 

 

 

Varoluşçu filozoflar arasında en  önde gelen özellikle Bulantı eseriyle tanınan Jean-Paul 

Sartre’dir. Sartre ve adı geçen diğer Batılı yazarlar, varoluşçuluk felsefesini edebiyat ve tiyatro 

aracılığıyla yaymışlardır. Onların eserleri, varoluşçuluk akımının ün kazanmasına ve geniş 

kitleler tarafından tanınmasına katkıda bulunmuştur. Sartre, varoluşun bazı temalarını edebi 

eserler vasıtasıyla daha etkili ve anlaşılır bir şekilde ifade eder. Zikredilen eserler, ilk defa 

metafizik sezgi roman şeklinde ortaya çıkmıştır (Sartre, 1990, s. 41). 

Edebiyattaki varoluş sorunları, varoluşçu felsefenin ortaya çıkmasından önce de görülübilir. 

Yukarıda ifade edilen ikinci grupta yer alan yazarlar, genellikle roman türünü tercih ederler. Bu 

bağlamda, roman türündeki en yakın örnekleri 19. yüzyıldaki Fyodor Dostoyevski ve Leo Tolstoy 

gibi Rus romacılarında görebiliriz.  

Dostoyevski, insanın varoluşsal sıkıntılarını, ahlaki çatışmalarını ve inanç krizlerini 

derinlemesine inceleyen eserler kaleme almıştır. Özellikle Suç ve Ceza, Karamazov Kardeşler 

gibi yapıtları, insanın özgürlük ve sorumluluk kavramlarıyla nasıl baş edebileceğini sorgular. 

Tolstoy ise, insanın hayatının anlamını, ahlaki sorumluluğunu ve varoluşsal karmaşıklıklarını 

geniş bir perspektiften ele almıştır. Onun, Anna Karenina ve Savaş ve Barış gibi eserleri, bireyin 

ve toplumun, içsel ve dışsal çatışmalarını ve bunların varoluşsal etkilerini inceler. 

Örneğin Dostoyevski, Yer Altından Notlar adlı (1864) eserinde kendi toplumundan kopmuş ve 

yabancılaşmış olan bir bireyin varoluşçu sorunlarını anlatmaktadır. Onun edebiyat sahasındaki 

başlangıcı, Yeraltından Notlar adlı eseri kabul edilir.  Kierkegaard bireysel bir varlık olarak 

karşımıza çıkarken, Dostoyevski bize geniş kapsamlı bir dünya sunar. Her ikisi de son derece 

rahatsız edici niteliklere sahiptir. Ancak, bu rahatsızlık Dostoyevski’de geniş ve ezici bir 

derinlikten, Kierkegaard’da ise dar ve melankolik bir yoğunluktan kaynaklanır. Bir birey 

Kierkegaard’dan yola çıkarak Dostoyevski’nin dünyasına adım attığında, küçük bir odada 

yetiştikten sonra ansızın okyanusun ortasında bir yelkenliye bırakılan birinin yaşadığı şaşkınlığı 

deneyimler (Kaufmann, 2001, s. 11). 

Tolstoy’un İvan İlyiç’in Ölümü adlı eserinde de ölümle yüzleşen bir bireyin varoluşçu serüveni 

gözlemlenebilir. Hem bahsi geçen Batılı yazarlar hem de dünya çapındaki diğer edebiyatçılar, 

tarih boyunca varoluşçuluğun temel ilkelerini sorgulamış ve eserlerinde varoluşçu temaları 

işlemişlerdir. Bu durum, onların edebiyata olan meraklarından ziyade varoluşun doğasından 

kaynaklanmaktadır. 

 



58 

 

 

 

Yukarıdaki sınıflandırmada üçüncü grupta yer alan sanatçıların eserlerini incelediğimizde ise 

yazarların kendi dönemlerinin sorunlarını, eserlerine yansıttıklarını görmekteyiz. Bu yazarların 

belirgin bir felsefi amacı yoktur. Onlar, en kapsamlı ve çeşitli grup olarak nitelendirilmektedir. 

Bu yazarlar, eserlerinde özgürlük, hiçlik, yabancılaşma ve benzeri temaları işlemeye 

çalışmışlardır. Ana karakterlerin yaşadığı korku, bunaltı ve hiçlikten kurtulma çabaları ile kendi 

varlıklarını arayışları, söz konusu varoluşçu eserlerde belirgin bir şekilde ortaya konmaktadır. 

Mesela Samuel Beckett’in Godot’yu Beklerken adlı eseri ile Kafka’nın Dava adlı eseri, 

yabancılaşma ve hiçlik temalarını içerdikleri için bu gruba dahil edilmektedir. Bu grubun dikkat 

çekici örneklerinden biri de İngiliz filozof ve romancı Iris Murdoch’tur. Hem bir filozof hem de 

bir yazar olarak tanınan Murdoch, varoluşçuluktan etkilenmiştir. Bu etkiyi onun Ağ, Resmi 

Olmayan Gül ve Kesik Baş adlı eserlerinde gözlemlemek mümkündür. Murdoch, söz konusu 

eserlerinde özgürlük kavramını derinlemesine incelemektedir. Friedrich Wilhelm Joseph 

Schelling, Alman idealizminin önemli bir figürü olmasına rağmen, varoluşçuluk felsefesinin 

gelişiminde de önemli bir etkiye sahip olmuştur.  

Fridrich Schelling, doğa, özgürlük ve bireysellik temaları üzerinde geliştirdiği felsefesiyle 

varoluşçuluğun temelini atan önemli bir düşünürdür. Varoluşçu filozoflar, Schelling’in bu 

konulardaki ayrıntılı incelemelerini benimseyip genişleterek, insanın varoluşu, özgürlüğü ve 

anlam arayışı üzerine daha kapsamlı ve derinlemesine düşünceler geliştirmişlerdir. Maurice 

Merleau-Ponty (1908–1961), 20. yüzyılın önde gelen Fransız filozoflarından biridir ve özellikle 

fenomenoloji ve varoluşçuluk alanlarındaki çalışmalarıyla tanınır. Merleau-Ponty, fenomenolojik 

geleneğin etkisi altında yetişmiş olup, kendi özgün düşüncelerini geliştirerek bu disiplinlere 

önemli katkılarda bulunmuştur. Düşünceleri Jean-Paul Sartre ile büyük ölçüde ayrılan Merleau-

Ponty varoluşçuluk ile fenomenoloji arasında bir köprü kurarak, özgürlük ve bireyin dünyayla 

ilişkisi gibi temel konuları fenomenolojik yöntemle derinlemesine incelemiştir.  Söz konusu iki 

felsefi akımın sentezlenmesinde kritik bir rol oynamıştır. O, Husserl’in olgubilimine yeni bakış 

açıları da getirmiştir (Timuçin, 1985, s. 81-83). 

2.1.1. Albert Camus (1913-1960) 

Fransız-Cezayirli yazar Albert Camus, 1913 yılında Cezayir’de bir ziraat işçisinin oğlu olarak 

doğmuştur. Babasını bir yaşındayken Marne Savaşı’nda kaybetmiş, annesi ise ailenin geçimini 

sağlamak için hizmetçilik yapmıştır. Ekonomik zorluklar içinde büyüyen Camus’un, 1918-1923 

yılları arasında öğretmeni olan Louis Germain tarafından başarılı bir öğrenci görülmesi, onun 

hayatında dönüm noktası olmuştur.  Öğretmeni ve kendisinin çabalarıyla sınavlarda başarılı olup 

1923-1930 Cezayir burs desteğiyle öğrenim görmüş, ayrıca yaz aylarında ailesine destek olmak 



59 

 

 

 

için çalışmıştır. 1930 yılında genç yaşta ilk tüberküloz atağını geçiren Camus, hayatı boyunca bu 

hastalığın etkilerini hissetmiştir. Eserlerinde saçma, özgürlük, yabancılaşma ve başkaldırı gibi 

kavramlar, yaşadığı maddi zorluklar ve kişisel deneyimlerinden izler taşır. Felsefe eğitimine 

üniversitede başlayan Camus, 1934 yılında evlenmiş ancak sağlık sorunları nedeniyle öğrenimine 

devam edememiştir (Bronner, 2012, s. 167-168; Gündoğan, 1995, s. 11-13).  Tiyatro alanında da 

çalışmalar yapmış, Cezayir Komünist Partisi’ne kısa süreliğine katılmıştır. İlk romanı Yabancı 

1942 yılında yayımlanmış ve Paris edebiyat çevrelerinde büyük ilgi görmüştür. Aynı yıl içinde 

Sisifos Efsanesi adlı eserinde hiçlik felsefesini ele almıştır. Dünüşünür kimliğinin yanı sıra bir 

sanatçı ve yazar kimliğine de sahiptir (Çüçen, 2022, s. 41). 

1947 yılında yayımlanan ikinci romanı Veba, Camus’un siyasi düşüncelerindeki değişimi yansıtır. 

O, Paris Direnişi’ne katılmış ve 1944-1947 yılları arasında Combat gazetesini çıkarmıştır. Bu 

dönemde günlük siyasi meselelere dair görüşlerini dile getirmiştir. 1951 yılında yazdığı deneme 

tarzındaki eseri Başkaldıran İsyan, komünizme yönelik eleştirilere sebep olarak Camus’un, Sartre 

ve Simone de Beauvoir ile olan arkadaşlığını sonlandırmıştır.  Üçüncü romanı olan Düşüş (1956), 

siyasetten uzaklaşma ve bireysel sorumluluk temalarını detaylı bir şekilde işlemiştir. Daha çok 

romanlarıyla tanılan ve 1957 yılında Nobel Edebiyat Ödülü’nü kazananan Camus, 1960 yılında 

bir trafik kazasında hayatını kaybetmiştir (Verneaux, 1994, s. 105). 

Albert Camus, varoluşçu felsefenin önemli temsilcilerinden biridir. Eserlerinde basit ve anlaşılır 

bir dil kullanmasıyla tanınan Camus, yaşamı ve felsefesi arasında derin bir bağ kurarak kişisel 

deneyimlerini eserlerinde yansıtmıştır. Gerçek bir filozof olarak kabul edilmezse de romanları ve 

oyunlarıyla varoluşçu felsefeye derin etkiler bırakmıştır. Camus, yazdığı eserlerde düşüncelerini 

kişisel ve doğrudan deneyimlerinden beslenerek okura aktarmıştır. Ancak düşüncelerini ispat 

etmek için tartışmalara girmekten kaçınmış ve felsefi iddialarını edebi bir üslupla ifade etmeyi 

tercih etmiştir. Mecaz anlatım, benzetmeler ve edebi teknikler kullanarak eserlerini 

şekillendirmiştir. Özellikle absürt (saçma) ve intihar gibi kavramlar, onun eserlerinde merkezi 

temalardan biri olmuştur (Timuçin, 1985, s. 84-85). 

Albert Camus, varoluşçu olarak adlandırılmaktan hoşlanmayan ve bu tanımlamayı reddeden bir 

filozoftur. Sartre ile birlikte anılmasına karşı çıkmış ve kendisini varoluşçu olarak görmediğini 

belirtmiştir. Sisifos Efsanesi adlı eseri, varoluşçu felsefecilere karşı bir duruş sergiler. O varoluşçu 

bir filozof olduğunu reddettiği halde düşüncelerini varoluşçu bir çizgide ortaya koymaya 

çabalamıştır (Gündoğan, 1995, s. 9). 

Albert Camus’a göre, Marksizm doğruysa, tarih diyalektik bir süreç içindedir ve belirli bir 

zorunluluğa sahiptir; yani tarihin belirli bir yönde ve zorunlu bir evrimle ilerlediğini savunur. 



60 

 

 

 

Ancak varoluşçuluk doğruysa, tarihin akışı her zaman belirsizlik ve tehlike içinde bulunur. 

Varoluşçuluk, bireyin özgürlüğünü ve sorumluluğunu vurgulayarak, insanın kendi kaderini 

belirleme yeteneğine odaklanır. Camus’a göre, başkaldıran insan, doğal olarak bu belirsizlik ve 

tehlikeli koşullara meydan okuyan insandır. Ona göre, mutlak özgürlük ve adaletin gerekliliğine 

inanmak, bireyin doğal hakkıdır ve bu idealleri savunurken baskıcı devlet yapılarına karşı çıkar. 

Polis güçlerinin aşırı koruyucu niteliğine ve özgürlükleri kısıtlayıcı potansiyeline karşı da kuşkulu 

bir tutum sergiler. Albert Camus’un edebi mirası, çeşitli türlerde kaleme aldığı eserlerle 

zenginleşmiştir. Romanları arasında en bilinenleri Yabancı (1942), Veba (1947) ve Düşüş (1956) 

yer alır. Hikayeleri arasında Sürgün ve Krallık (1957) öne çıkar. Oyunlarından Caligula (1945) 

ve Ecinniler (1959), tiyatro sahnelerinde etkili performanslar sergilemiştir. Denemeleri ise Sisifos 

Söyleni (1942), Tersi ve Yüzü (1937), Başkaldıran İnsan (1951) ve Düğün ve Bir Alman Dosta 

Mektuplar (1945) gibi önemli eserler içerir. Camus’un eserleri, varoluşçu düşüncelerini, insanın 

özgürlüğü ve adalet arayışını, toplumsal ve bireysel sorumluluğunu derinlemesine ele alır ve 

edebi üslubuyla okuyucularına güçlü bir etki bırakır (Bronner, 2012, s. 169-171). 

Albert Camus’un felsefesi, romanlarının ötesinde daha az bilinen ancak eserlerinin anahtarları 

olarak kabul edilen iki denemesinde derinleşir: 1942 yılında yayımlanan Sisifos Söyleni (Le 

Mythe de Sisyphe) ve 1951 yılında yazdığı Başkaldıran İnsan (L’Homme révolté). Bu 

denemelerde Camus, intihar ve insan öldürme sorunlarını ele alarak metafiziğin derinliklerine 

iner. O, söz konusu metafiziksel düşünceleri, saçmaya karşı bir isyan olarak formüle eder. Ona 

göre, insanın absürt dünyada var oluşunu anlaması ve kabul etmesi gerekmektedir. Ancak bu 

kabullenme, hayatın anlamsızlığını kabul etmek anlamına gelmez; aksine, insanın içinde 

bulunduğu paradoksal durumu sorgulamasını ve bununla mücadele etmesini gerektirir. 

Başkaldırı, bu anlamda, bireyin varoluşsal özgürlüğünü ve adaleti savunma çabasıdır (Verneaux, 

1994, s. 105). 

Varoluşçu düşüncenin önemli temsilcilerinden biri olarak sayılan Camus, ilk dönem eserlerinde, 

dünyanın saçmalığı ve yaşamın anlamsızlığı konularına odaklanmıştır. Söz konusu eserlerinde, 

özellikle Sisifos Söyleni (1942), insanın absürt bir dünyada varoluş mücadelesini ve saçma 

kavramını derinlemesine ele almıştır. Sonraki dönemde ele aldığı eserlerinde ise Camus,  

çalışmalarının merkezine başkaldırı temasını yerleşmiştir. Öne çıkan eseri Başkaldıran İnsan 

(1951), dünyanın anlamsızlığına karşı isyanı ve adalet arayışını vurgular. Camus, zikredilen 

dönemde insanın varoluşsal özgürlüğünü savunurken, toplumsal değişim ve kötülüklerle 

mücadele için eylemde bulunma gerekliliğini ön plana çıkarır. Böylece, Camus’un düşünsel 

evrimi başlangıçta bireysel varoluşsal sorunlarla başlayıp, sonrasında bu sorunların toplumsal 

boyutlara taşınması ve adalet arayışının önem kazanmasıyla şekillenmiştir. Albert Camus’a göre, 



61 

 

 

 

dünyanın saçmalığına karşı çıkmak, hatta kaçınılmaz yenilgiyi bile kötülüklere karşı direnmek, 

yaşama anlam katmaktan başka bir şey değildir. Onun perspektifinden, insan saçma bir durum 

içinde bulunmaktadır, anlamsız ve amaçsız bir yaşamın içine mahkum edilmiş gibidir. Camus, bu 

düşünceyi temel alarak insanın saçma özgürlük içinde alabileceği olumlu ya da olumsuz tavırları 

eserlerinde sorunsal olarak ele almıştır. Onun eserlerinde, varoluşsal gerçekliği delilik, adam 

öldürme ve intihar gibi sınır tanımaz tepkisel eylemlerle işlediği görülür. Roman ve oyun 

karakterleri, bu bağlamda, Camus’un felsefesinin araçları olarak işlev görür. Oyunların eylemi ve 

örgüsü ise bu felsefenin derinliklerine inerek, gerçekliğin anlamını sorgular ve insanın saçma 

karşısındaki duruşunu sıkıntıyla yansıtır (Çalışlar, 1955, s. 109-110.) 

Gündoğan’a göre, abes ve uyumsuz gibi kavramlarla karşılanmış olan absurde kelimesi 

sözlüklerde anlamdan yoksun olan saçma, akıl dışı, akla aykırı, anlamsızlık, akıl almaz gibi 

anlamlara gelir. Bu kelimenin Latincesi absurdus’tur. Sağır, dilsiz anlamına gelen surdus 

sözcüğünden türemiştir. Fransızcadaki sourd kelimesiyle ilgilidir” (Gündoğan, 1995, s. 55) 

“Absürd” kelimesi, Türkçede “saçma” veya “uyumsuz” kelimelerinin karşılığıdır. Camus, bu 

saçmalık alanında 20. yüzyılın en büyük ve en bilinen sorularından birini ünlü kitabı Sisifos 

Söylencesi’nde şöyle dile getirir: “Gerçekten önemli olan bir tek felsefe sorunu vardır, intihar” 

(Camus, 2016, s. 21).  Bu kitapta hiçlik felsefesi, insan kaderinin bir yansımasını sunmaktadır. 

Bu bağlamda Sisifos, büyük bir taşı sürekli olarak dağın zirvesine taşır ve zirveye yaklaştığında 

taşın yuvarlanarak tekrar aşağıya düştüğünü görür. Bu bitmeyen işkence sonsuza dek sürecektir. 

Eser, felsefi bir deneme olup insanın hayat karşısındaki mücadelesine dair felsefi bir gönderme 

yapmaktadır (Kefeli, 2012, s. 168). 

Camus’un felsefi düşüncesinin temelinde “absürd” kavramı bulunmaktadır. Absürd, insanın 

evreni akıl ve mantık çerçevesinde anlamlandırma çabasının boşunalığını ve evrenin bu çabalara 

karşılık vermeyişini ifade eder. Bilinçli birey, evrenin anlamsızlığını ve tutarsızlığını fark eder. 

İnsan yaşamının belirsizliği, onu absürd ve anlamsız kılmaktadır. Camus, entelektüel gelişiminin 

ilk evresinde “absürd” kavramını derinlemesine incelemiş ve intihar konusunu ele almıştır. İkinci 

evresinde ise “başkaldırma” temasını işlemeye başlamıştır. Her iki evrenin ortak teması olan 

ölüm, Camus’nün eserlerinde yaşamın anlamsızlığını ve bu nedenle “absürd” varoluşu açığa 

çıkaran temel bir unsur olarak öne çıkmaktadır. Camus başkaldırıyı, politik ve tarihsel devrimlere 

karşıt olarak ele alır (Günay, 2006, s. 284-285). 

 



62 

 

 

 

Camus’a göre, insan yaşamı, yabancı bir evren karşısında konumlanmıştır. Kendi değerlerinin ve 

hayatının dayanaklarının olmadığını anladığında, insan yaşamın öz anlamını da kavrayacaktır. 

Gerçekçi olmayan umutlara kapılmak ya da hayatın bir noktasında bu umutları kaybederek 

umutsuzluğa düşmek, bireyi saçmanın dünyasıyla yüz yüze bırakır. Modern dünyanın din veya 

din dışı sahte tesellilerine maruz kalmış birey, absürdün insanıdır. Söz konusu birey, 

Dostoyevski’nin karakterlerinde, Kafka’nın kahramanlarında ve Camus’nün eserlerinde 

yansıtılır. Camus, Tanrı’yı doğrudan reddetmez; fakat eserlerinde Tanrı kavramını dışlamıştır. 

Tanrı’nın olmadığı bir dünyanın ve hayatın saçma olduğu düşüncesinden hareketle, absürd bir 

dünya görüşü ve bu görüşten bir başkaldırı etiği geliştirmeye çalışır. Metafizik başkaldırı 

kavramıyla, edebi eserlerinde örneklediği “Tanrı’nın yokluğunda her şeyin mümkün olduğu” 

anlayışını inceler. Metafizik başkaldırıda Tanrı ölür ve geriye yalnızca tarih kalır. Tarihsel 

başkaldırı ise, siyasal devrimleri, bireysel ve devlet terörünü ele alır. Bu devrimler, özgürlüklerini 

yitirmeden gerçekleşir. Camus, insanların öldürülmesine kesinlikle karşıdır; ona göre hangi değer 

için olursa olsun öldürmenin savunulacak bir yanı olamaz. Camus’un başkaldırısı, insanı değerli 

bir varlık olarak kabul etmek ve adaleti sağlama yöneliktir (Çüçen, 2022, s. 42). 

2.1.2. Samuel Becket (1906-1989) 

Samuel Barclay Beckett, 1906 yılında İrlanda’da orta sınıf, Hıristiyan bir ailede dünyaya geldi. 

Çocukluğunda, özellikle Fransız edebiyatı yazarlarına büyük bir ilgi gösterdi ve kısa sürede 

Fransızca’yı öğrenmeye başladı. Üniversite eğitimine Fransız dili ve edebiyatı üzerine 

odaklanarak devam etti. 1928’de Ecole Normale Supérieure’de öğretmenlik yapmak üzere Paris’e 

gitti ancak bilmediği bir konuyu öğretemeyeceğini düşünerek bu işten vazgeçti. Beckett’in 

1937’de Paris’e yerleşmesinin ardından memleketine dönmemesinin sebebi, İrlanda Kilisesi’nin 

sansür uygulamalarından rahatsız olmasıydı. Beckett, Paris’te bulunduğu süre zarfında James 

Joyce ile tanıştı ve ikisi arasında dostane bir ilişki gelişti. Beckett’in depresyonu, izolasyonu, katı 

ahlaki kurallar ve soğuk sessizlikler, onu Joyce ile saatlerce bir arada tutan ortak özelliklerdi. 

1929’da Samuel Beckett, James Joyce’un eserlerini eleştiren Dante, Bruno, Vico, Joyce başlıklı 

makale serisiyle tanındı. Aynı yıl ünlü bir dergide Hayal Gücü adlı ilk öyküsünü yayımladı ve 

Joyce’un Anna Livia Plurabelle adlı eserini İngilizceden Fransızcaya çevirmesine yardımcı oldu. 

Birkaç eser daha yayınladıktan sonra, Beckett 1938’de ilk önemli romanı olan Murphy ve ilk 

Fransızca oyunu Eleutheria’yı yayınladı (Saberyan, 1991, 40). 

Paris’teki kısa süreli döneminden sonra Beckett, Londra, Almanya ve Dublin gibi diğer Avrupa 

kültür merkezlerini ziyaret etti ve bu süreçte daha derinlemesine eserler üretmeye başladı. 

1939’da Nazi Alman ordusunun Polonya’ya saldırısı ve II. Dünya Savaşı’nın başlamasıyla 



63 

 

 

 

Beckett’in yaşamı tamamen değişti. Bu dönemde önünde iki mantıklı seçenek vardı: Ya vatanını 

korumak için savaşa katılacak ya da yıllarca yaşadığı Fransa’da kalmayı tercih edecekti. Beckett, 

Fransa’da kalmayı seçti ve ulusal direniş hareketine katıldı. Bu süre zarfında Watt (1953) adlı 

ikinci romanını yazdı ve Nazi saldırganlarına karşı gösterdiği cesaret nedeniyle Savaş Haçı ile 

onurlandırıldı. 

Beckett’in edebi kariyeri üç döneme ayrılabilir: İlk dönem, başlangıcından 1945’e kadar olan 

dönemi kapsar; ikinci dönem, 1945-1960 arasındaki deneysel ve soyutlama dönemidir; üçüncü 

dönem ise 1960’lardan ölümüne kadar olan minimal ve metafizik odaklı dönemdir (Özbalak, 

2012, s. 24). Beckett’in edebi hayatındaki ilk dönem eserlerinde,  James Joyce’un etkisi 

belirgindir. Dante, Proust ve Joyce gibi yazarların etkisinde kalan Beckett, bu dönemde kendi 

tarzını tam olarak oluşturamamış ve geleneksel bir tarza bağlı kalmıştır. İlk dönem eserleri, eski 

tarz roman ve hikayeciliğin izlerini taşır. Bu dönem eserlerinde karakter çeşitliliği, hikayenin 

kronolojik olarak anlatılması, zaman ve mekanın belirginliği ile yazarın anlatıcı konumda olduğu 

görülür. Onun 1945-1960 yılları arası yazdığı Purest (1931), Aşksız İlişkiler (1934), Echo’s Bonos 

and Other Precipitates (1935), Murphy (1938), Watt (1953) gibi eserler bu özellikleri 

taşımaktadır.  

Beckett’in II. Dünya Savaşı sonrası dönemi, edebi kariyerinin en verimli ve dikkate değer 

süreçlerinden biridir. 1945-1960 arası dönemde yazdığı önemli eserler şunlardır: İlk Aşk (1946), 

Atılmış (1946), Yatıştırıcı (1946), Son (1946), Mercier ve Camier (1946), Eleutheria (1947), 

Molloy (1951), Malone Ölüyor (1951), Godot’u Beklerken (1952), Adlandırılamayan (1953),Hiç 

İçin Metinler (1954) ,Tüm Düşenler (1956), From An Abondoned Work (1957), Oyun Sonu 

(1957), Krapp’in Son Bandı (1958), Korlar (1959), Mutlu Günler (1960) Eski şarkı (1960). 

Beckett’in II. Dünya Savaşı sonrası dönemdeki eserleri, geleneksel tarzdan uzaklaşarak modern 

edebiyata doğru bir evrim gösterir. Bu dönem eserlerinde, söz diziminin bozulduğu ve noktalama 

işaretlerinin azaltıldığı görülür. Zaman ve mekânın belirsizleşmesi, anlatıcının kimliğinin 

belirsizliği ve iç monologların yoğunluğu, modernizmin özelliklerini taşır. Beckett, bu dönemde 

Godot’yu Beklerken, Sonsuz Oyun gibi oyunlarıyla insanın varoluşsal kaygılarını ve 

yabancılaşmasını işler. Ayrıca Adlandırılmayan, Molloy, Malone Ölüyor, Mercier ve Camier gibi 

romanları ile Hiç İçin Metinler adlı kitabını da bu dönemde yayımlar. Bu eserlerde doğrudan II. 

Dünya Savaşı’na atıfta bulunulmasa da, o Fransa’daki savaşın yıkımını gözlemlediği 

deneyimlerini eserlerine yansıtır ve bu eserlerin tamamı Fransızca olarak kaleme alınmıştır ( 

Saberyan, 1991, 47). Özellikle Godot’yu Beklerken oyunu, Beckett’e büyük bir ün kazandırır. 

Eleştirmenler, eserlerini genellikle kötümser bulmuş olsalar da, Godot’yu Beklerken’i hiçlik ve 



64 

 

 

 

absürt tiyatronun başyapıtlarından biri olarak değerlendirirler. Samuel Beckett’in eserlerinin çoğu 

Fransızca yazılmış olup, bu dil tercihi onun edebi tarzını derinlemesine etkilemiştir. Beckett, 

Fransızca kullanımını tercih etmesinin nedenlerini açıklarken, “Fransızca uslûp yapmadan, 

yazmanın daha kolay olduğunu” belirtmiş ve Herbert Blau’ya, bu dilin kendisinde bulunan bazı 

olumsuzlukları düzeltebildiğini ifade etmiştir. Bu tercihinin arkasında anlatım disiplinini arama 

isteği yattığını da vurgulamıştır ( Saberyan, 1991, 48). 

Beckett’in dil tercihi üzerine Claude Mauriac, L’Alitérature Contemporaine adlı kitabında şu 

görüşü paylaşmıştır: “Konuşan kişi dilin mantığı ve organlarıyla sürüklenir. Bunun için, yazar zor 

olanı ifade etmeyi deneyecek ve kelimelerin kendisine zorla söylettiklerini dile getirmeyecektir; 

aksine, belirsiz, çelişkili, düşünülmeyen gibi susmayı gerektiren şeyleri süsleyecektir.” Ana dili  

İngilizce’de, dilin mantığının yazar üzerinde daha baskın olduğunu belirtirken, Beckett’in bir 

yabancı dil seçerek dilin ruhu, düşünce ve dil arasında zorlu bir mücadeleye girdiğini ifade eder. 

Beckett’in dil tercihi, eserlerinin özgünlüğünü ve derinliğini şekillendiren önemli bir unsurdur, 

zira bu tercih ona kelimeleri seçme ve ifade etme özgürlüğü sunmuştur (Özgüven, 1983, s. 4). 

Samuel Beckett, şair, roman ve piyes yazarı olarak bilinir ve 1960 yılında, modern insanın 

çaresizliğini yeni biçimlerde tasvir ettiği için Nobel Ödülü’nü kazanmıştır. Beckett, 1957-1965 

yılları arasında birçok radyo oyunu da yazmıştır. 1961 yılında Acaba Nasıl adlı romanını ve 1963 

yılında Oyun adlı piyesini kaleme almıştır. Bu eserlerde, Beckett’in daha yalın bir dil kullandığı 

gözlemlenir.  “Beckett’ın özellikle son dönem oyunları daha yalın ve minimalisttir denilebilir. 

Örneğin 1969 tarihli, Soluk isimli oyun, 35 saniyeliktir ve tek bir karakter içermez. 1962 tarihli 

Oyun isimli oyunda da, sadece üç kişi vardır. Söyle Joe isimli televizyon oyununda ise kamera 

sadece ana karekterin suratına odaklanır. Ben Değil isimli oyun da sahnede hareket eden, tek bir 

ağızdan ibarettir” (Özbalak, 2012, s. 31).   

Samuel Beckett, hayatının son yıllarını bir huzurevinde geçirdi ve 1989 yılında Paris’te vefat etti. 

Beckett, eserleri hakkında genellikle konuşmaz ve eserlerinin yorumlanmasıyla ilgili yazı 

yazmayı imkansız bulurdu; çünkü onun için bu eserlerle olan bağlantısı içsel bir deneyimdi. 

Röportaj yapmayı reddederken, aldığı mektuplara her zaman cevap verirdi. Bu yüzden popüler 

medyada pek görünmezdi . 

2.1.3. Friedrich Nietzsche (1844-1900) 

Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900), her açıdan özgün bir filozoftur. Nietzsche, Protestan 

papaz bir ailenin çocuğu olarak Almanya’nın bir köyünde doğmuş ve çocukken ona “Küçük 

Protestan Papazı” lakabı verilmiştir. Ancak, yıllar sonra Hıristiyan dininin yapılarına karşı 



65 

 

 

 

çıkmıştır. Çocukluğunda babasını ve ağabeyini kaybeden Nietzsche, küçük yaşlarına kadar annesi 

ve dört kadın akrabası ile tamamen feminen bir ortamda yaşamıştır. Sadece 13 yaşındayken ilk 

eserini yazan Nietzsche Müzik ve şiir alanlarında kendini geliştirdi. Üniversitede teoloji ve filoloji 

bölümlerinde eğitimine devam eden Nietzsche, 20 yaşında dinle ilgili çalışmalarını bırakarak 

filolojiye odaklanmıştır. Arthur Schopenhauer’in İsteme ve Tasavvur Olarak Dünya adlı eseri, 

genç Friedrich Nietzsche üzerinde derin bir etki yarattı ve bu kitap üzerinde yoğun incelemeler 

yapmasına neden oldu. 1867-1868 yıllarında orduya katılan Nietzsche, öğrenimine ara vermek 

zorunda kaldı. Askerlikte gönüllü sıhhiye eri olarak çalışan Nietzshe geçirdiği bir kaza sonucu 

yaralandı ve uzun bir iyileşme sürecine girdi; bu olay, onun askerlikten muaf olmasına neden 

oldu. İyileştikten sonra üniversiteye dönen Nietzsche, filoloji profesörü olarak görev yapmaya 

başladı. Nietzsche ilk kitabı Müziğin Ruhundan Tragedya’nın Doğuşu’nu bitirp 1872 yılında 

yayımladı (Nietzsche, 2010, 5-7/ Amnkhani, 2013, 26). 

Bu yıllarda, üniversitedeki görevinin yanı sıra Tragedyanın Doğuşu, Zamana Aykırı Bakışlar ve 

İnsanca, Pek İnsanca gibi eserlerini yayımladı. Ancak, baş ağrısı, göz ağrısı ve mide 

rahatsızlıkları gibi sağlık sorunları nedeniyle derslere düzenli olarak katılamaz hale geldi. Sonuç 

olarak, üniversite tarafından erken emekli edilerek ömrünün son on yılını emekli maaşıyla farklı 

şehir ve ülkelerde sağlığını aramakla geçirdi. Bu dönemde en önemli eserlerinden bazılarını 

kaleme aldı: Şen Bilim, İşte Böyle Buyurdu Zerdüşt, İyinin ve Kötünün Ötesinde, Putların 

Alacakaranlığı ve Deccal. Hayatının sonunda akıl sağlığını kaybeden Nietzsche, akıl hastanesine 

kaldırıldı. Bir süre sonra biraz toparlanarak evine döndü, ancak 1900 yılında 56 yaşındayken 

zatürre nedeniyle inme geçirerek hayatını kaybetti (Crepon, 2001, s. 9-21; Danto, 2002, s. 2-3).  

Nietzsche, yeni bir çağın başlangıcının işareti olarak kabul edilebilir. Modern felsefe ve Batı 

kültürü eleştirisi Nietzsche’de zirve noktasına ulaşmıştır. O, bu kültürün ideallerini sorgular ve 

kendi döneminde bu ideallerde ısrar etmenin Batı kültürünü nasıl nihilizme sürüklediğini gösterir. 

Ancak, Nietzsche nihilizmden kurtulmanın çaresiz olmadığını, aksine iyimser bir bakış açısıyla, 

bu kültürün nihai kaderinin hiçlik olmadığını ve kurtuluşa giden bir yol bulabileceğine inandığını 

ifade eder. Kendini de söz konusu yolun habercisi olarak görmektedir. Nietzche felsefesinin 

köklerini Protestanlıkta, Schopenhaur’un felsefesinden ve Yunan çalışmalarından alır (Blackham, 

2006, s. 32). 

Varoluşçu felsefe, Nietzsche’den sonra ün kazanmış olsa da, Nietzsche özellikle Martin 

Heidegger gibi birçok varoluşçu filozofa ilham kaynağı olmuştur. Nietzsche, Kierkegaard ile 

birlikte varoluşçu felsefenin babası olarak kabul edilir ve onun düşünceleri bu felsefenin 

oluşumunda büyük bir etkiye sahiptir. Kierkegaard dönemin kurtuluşu için Sokrates rolünü 



66 

 

 

 

soyunmuşken Nietzsche de Sokrates rölünün dönemin harabesi olarak nitelendirmiştir. İki büyük 

düşünür ise zamanında eserleriyle çok tepki uyandırmış, eleştiri almış ve sonraki dönemlerde çok 

sayıda kişiyi kendilerine hayran bırakmışlardır. “İnsan nasıl varolmakta?” Sorusu üzerine duran 

Nietsche, her ne kadar varoluşçulukla doğrudan ilişkilendirilebilecek bir düşünür olmasa da, insan 

varlığına ilişkin görüşleri varoluşçuluk akımını derinden etkilemiştir. Heidegger, Jaspers ve Sartre 

gibi filozoflar, varoluşçu felsefelerini inşa ederken Nietzsche’nin felsefi görüşlerinden büyük 

ölçüde beslenmişlerdir. Nietzsche’nin insanın varoluşsal durumuna, bireyin özgürlüğüne ve 

değerlerin yeniden yorumlanmasına dair düşünceleri, bu filozofların çalışmalarına önemli bir 

temel oluşturmuştur (Esenyel, 2022, s. 111; Blackham, 2006 , s .31). 

Nitzche her şeyden önce Batı felsefesinin eleştirmenidir. Ona göre geleneksel ve bildiğimiz 

felsefe artık işlevini kaybetmiştir. Bundan dolayı da geleneksel batı felsefesinden kendisini 

koparmak ister. Onun amaçlarınan biri ise felsefeye yeni ve bütüncül bir anlam ve hedef 

vermektir. O “Tanrı Ölmüş” sözü ile düşüncelerini açıklar.  Nietzsche’nin felsefesi, dünyevi bir 

perspektife odaklanır ve insanı dünya ötesine taşıyan her şeye karşı çıkar. Çünkü, onun 

düşüncesine göre, metafizik alemin vaatleri, insanın hakikati arayan doğasından kaynaklanır ve 

bu maddi olmayan vaatler, dünyevi yaşamın yıkımına ve bozulmasına neden olur. “Varlık”, “öz”, 

“töz”, “idea”, “tanrı” gibi temel metafiziksel kavramlarla iş gören filozoflar, kaçınılmaz olarak 

yaşamı ve dünyayı reddeden felsefi sistemler ortaya koymak zorunda kalmıştır. Bu metafizik, 

yani duyuların ve dünyanın ötesine geçen kavramlarla dünyayı değerlendiren geleneksel 

filozoflar, insan, yaşam ve dünya olgusunu sadece öte dünyacı idealler ekseninde ele almışlardır. 

Böylelikle, sonuç olarak ikinci sınıf, değersiz ve adeta olmaması gereken bir varoluşa 

indirgenmiştir. Batı felsefesi ve metafiziği, görünüşün yani içinde yaşadığımız dünyanın ötesine 

geçmeye çalışırken, sonuç olarak değerden düşürülmüş ve yaşanmaya layık olmayan bir yeryüzü 

bırakmıştır (Esenyel, 2022, s. 114-115). 

Nietzsche’ye göre, hayat anlamsız, ıstıraplı ve acı vericidir; ancak, hayatın saçmalıklarından 

kurtulmanın tek yolu müzik ve trajedi sanatıdır. Bu nedenle, toplumun kültürü müzikal ve trajik 

sanatçıların ortaya çıkmasına zemin hazırlamalıdır ki, kültürün Dionysosçu yönü (tutku ve 

çılgınlık) Apolloncu yönüne (akılcılık) galip olsun ve böylece hayat katlanılabilir hale gelsin. 

Kültürün Dionysosçu yönünün insandaki tezahürü, insanın içgüdüleri, arzuları ve heyecanlarıdır. 

Nietzsche, Kierkegaard gibi Hegel’in nesnel idealizmasını  da reddeder (Blackham, 2006 , s. 33). 

Nietzsche, etiği, Hıristiyanlığı ve metafiziği eleştirir, çünkü ona göre hayatın hakikati ve anlamı 

tutkular ve içgüdülerde yatar; fakat ahlak, Hristiyanlık ve metafizik bu hakikati inkar ederek 

hayata karşı savaş açmış ve onu mahvetmiştir. Nietzsche, toplumun kültürel yapısının Dionysosçu 



67 

 

 

 

unsurları desteklemesi gerektiğini savunur. Bu, bireylerin içgüdülerini ve tutkularını yaşamalarını 

sağlar ve bu sayede hayatın katlanılmaz ağırlığı hafifler. Kültürel olarak Dionysosçu bir yaşam 

tarzı, insanları hayatın derin anlamını ve hakikatini aramaya yönlendirir, bu durum da toplumun 

genel refahına katkıda bulunur. Dolayısıyla, Nietzsche’nin felsefesi, insanın doğasını ve yaşama 

amacını yeniden tanımlamaya çalışır, hayatı daha anlamlı ve yaşanabilir kılmayı hedefler. 

Nietzsche, “köleler ahlakı” olarak adlandırdığı popüler ahlaka karşıdır ve onu eleştirmeye ve hatta 

devirmeye çalışır. Onun ortak ahlaki değerlere karşı çıkmasının temel nedeni, ahlakın hayatın 

anlamı ile bağdaşmadığına inanmasıdır. “Şimdi, sürekli tekrarlayıp durduğumuzdan kulak 

tırmalayıcı olabilir, zor işitilebilir: Burada bilindiğine inanılan, övgü ve yergiyle kendi kendini 

yücelten, o kendisine iyi denen şey, sürü hayvanının içgüdüsüdür: Bir patlamayla, üstünlükle, 

diğer içgüdülere egemen olan bu değişme belirtisi, büyüyen fizyolojik yaklaştırma ve 

benzetmelere göre sürer. Bugünün Avrupası’nın ahlakı sürü hayvanı ahlakıdır.” Nietzsche’ye 

göre, “sürü ahlakı” bireylerin bağımsız düşünce ve yaratıcılıktan uzaklaşmasına neden olur. Bu 

ahlak, insanların içgüdülerini ve özgün potansiyellerini bastırarak, onların sıradan ve ortalama bir 

yaşam sürmelerine yol açar. Ona göre, ahlaki değerler bireysel özgürlüğü ve güç arzusunu 

sınırlayarak, insanların gerçek anlamda yaşamalarını engeller. Nietzsche, bu sürü ahlakının 

yerine, güçlü bireylerin kendi değerlerini yarattığı ve yaşama cesaretle yaklaştığı bir ahlak sistemi 

önerir. Bu yeni ahlak, bireyin kendi içgüdülerini ve arzularını takip ederek, hayatın anlamını ve 

hakikatini kendi içinde bulmasını sağlar. Nietzsche, mevcut ahlaki değerlerin sorgulanmasını ve 

yeniden değerlendirilmesini savunur. Ona göre, modern insanlar artık neyin yanlış neyin doğru 

olup olmadığını bildikleri için sürü hayvanlar gibi alışılmış bütün ahlakı değerlere uymak zorunda 

olmamalıdır çünkü söz konusu değerler insanların yetenekleri sınırlandırır ve hayatın gerçek 

anlamını keşfetmelerini engeller. Bu yüzden, Nietzsche’nin felsefesi, bireylerin kendi değerlerini 

yaratmalarını ve yaşamı daha derin ve anlamlı bir şekilde deneyimlemelerini teşvik eder 

(Nietzsche, 2006, s. 114-115). 

Nietzsche, insanın hakikatini bedeninde, içgüdülerinde ve duygularında özetler ve ruhunu 

bedenin hizmetinde bir araç olarak görür. Onun için, bu dünyadaki yaşam en önemli olandır. Bu 

nedenle, başka bir dünyadan bahseden ve dünyevi hayatı ikinci plana atan ahlak, din ve metafizik, 

eleştirilerinin hedefindedir. Nietzsche’nin düşüncesinde, ahlak hayatı reddeder ve insanları 

fedakarlık gibi davranışlara yönlendirerek, bireyin benliğini küçültür ve yaşamın temel 

içgüdülerini bastırır. Bu durum, insanın en değerli şeyini, yani kendisini kaybetmesine yol açar. 

Nietzsche’nin Sokratik ve Hıristiyan ahlakının çilecilik idealine karşı çıkmasının nedeni budur; 

çünkü çilecilik ideali, dünyevi hayatın dayandığı şehvet ve zevk ile bağdaşmaz.  



68 

 

 

 

Başka bir dünyanın varlığına inanan ve bu nedenle yeryüzüne ve dünya alemine sırtını dönen, 

onun zevklerini hiçe sayan ve ıstıraplarını yüceltenler, Nietzsche’ye göre bedenin ve hayatın 

düşmanıdır. Ahlaki değerler aslında değersizdir ve sadece kıymetli ve geçerli görünür. Nietzsche, 

bu noktada soyluların ahlakından bahseder. Soyluların ahlakı, güç ve sağlık, yiğitlik ve macera, 

dans ve dövüş oyunları, güzellik gibi husuları değerli kılar. Nietzsche’ye göre, soyluların ahlakı, 

kölelerin ahlakından farklı olarak yaşamdan kaynaklanır ve bu nedenle yaşama refah ve sıcaklık 

getirir. Nietzsche’nin düşüncesine göre, insanın hakikati, bedeninde ve içgüdülerinde yatar. Bu 

nedenle, ruh bedenin hizmetinde bir araç olarak görülmelidir. Bu bakış açısıyla, insanın gerçek 

anlamda yaşaması ve kendi içgüdülerini takip etmesi gerekir. Ahlak, din ve metafizik gibi 

kavramlar, insanın bu hakikati keşfetmesini engeller ve onun yaşam enerjisini tüketir. Nietzsche, 

bu nedenle, bireylerin kendi değerlerini yaratmalarını ve yaşamı daha derin ve anlamlı bir şekilde 

deneyimlemelerini savunur.  

Ona göre, asil ahlak, kendini mutlak bir “evetleme” ile tanımlar. Bu, bireyin kendine olan güçlü 

ve olumlu bakış açısını ifade eder. Buna karşılık, köle ahlakı, temelde “hayır” demekten doğar; 

“farklı olana”, “dışarıdakine” ve “kendinden olmayana” karşı bir ret olarak ortaya çıkar. Bu 

“hayır”, köle ahlakının yaratıcı eylemidir. Değer belirleme sürecindeki bu tersine dönüş, yani 

kendine dönmek yerine dışa yönelim, hınç ile karakterizedir: Köle ahlakı var olabilmek için 

sürekli olarak bir karşıt ve dış dünyaya ihtiyaç duyar. Fiziksel bir terimle ifade edersek, en ufak 

bir eylemde bulunabilmek için bile dış uyarıcılara gereksinim duyar. Köle ahlakının eylemleri 

esasen tepkiseldir. 

Nietzsche, “Tanrı’nın ölümü” kavramını ortaya atarken, Avrupa toplumlarında Tanrı’ya olan 

inancın temellerinin kaybolduğunu ifade eder. Ona göre, Tanrı gerçekten ölmüştür; insanların 

Tanrı’ya olan inançlarının dayanağı çökmüştür. Bu durum, Nietzsche için büyük bir önem taşır 

ve oldukça korkutucudur. Çünkü insanlığın tüm değer ve inançlarının temel dayanağı Tanrı’dır. 

Tanrı’nın ölümü, bu değerlerin ve inançların desteğini kaybetmesine ve temelsiz hale gelmesine 

neden olur. Bu durum, Nietzsche'nin gözünde nihilizmin başlangıcına işaret eder. Nihilizm, var 

olan tüm değerlerin ve anlamların çöktüğü, hayatta herhangi bir anlamın veya amacın kalmadığı 

bir durumu ifade eder. Tanrı’nın ölümüyle birlikte, insanoğlu geleneksel değerlerinden ve ahlaki 

rehberlerinden yoksun kalır, bu da derin bir boşluk ve anlamsızlık hissi yaratır. Nietzsche, bu 

boşluk karşısında insanlığın nasıl bir yol izleyeceği konusunda ciddi endişeler taşır. Ona göre, bu 

nihilist durumu aşmanın yolu, yeni değerler ve anlamlar yaratmak, kendi içsel güçleri ve 

potansiyelleri ile yeni bir yaşam tarzı inşa etmektir.  



69 

 

 

 

Nietzsche, bu süreci “üstinsan” (übermensch) kavramıyla açıklar. Üstinsan, geleneksel değerleri 

ve inançları aşarak kendi anlamını ve değerlerini yaratabilen bir varlıktır. Bu süreç, insanlığın 

kendini yeniden tanımlaması ve yeni bir anlam arayışı içinde olması gerektiğini vurgular. 

Nietzsche’nin felsefesi, bu anlamda, insanın kendi potansiyelini keşfetmesi ve kendi hayatına 

anlam katması gerektiği yönünde güçlü bir çağrıdır.  “Nereye gidiyor şimdi dünya, biz nereye 

gidiyoruz? Bütün güneşlerden uzağa mı? Sürekli, boş yere geriye, öne, yana, bütün yönlere atılıp 

durmuyor muyuz? Üst alt kaldı mı? Sanki sonsuz bir hiçte yolumuzu yitirmiyor muyuz? Boş 

uzayın soluğunu duymuyor muyuz? Hava giderek soğumuyor mu? Giderek daha çok, daha çok 

gece gelmiyor mu? Öğleden önce fenerleri yakmak gerekmiyor mu? Tanrıyı gömen mezar 

kazıcılarının yaygarasından başka bir ses duyuyor muyuz? Tanrısal çürümeden -Tanrının 

çürümesinden başka koku duyuyor muyuz? Tanrı da çürüdü. Tanrı öldü! Tanrı ölü! Onu öldüren 

de biziz!” (Nietzsche, 2003, s. 130).  

Nietzsche’nin nihilizm konusundaki düşüncelerinde pasif nihilizm ve aktif nihilizm arasında 

keskin bir ayrım yapılır. Pasif nihilizmde, insanlar eski değerlerin boş ve anlamsız olduğunu kabul 

ederler, ancak yeni değerler yaratma ve inşa etme yeteneğine sahip olmadıkları için söz konusu 

düşünceye teslim olurlar. Bu durumda ise umutsuzluk ve karamsarlık hakim olur. Nietzsche, pasif 

nihilizmi reddeder çünkü insanın yaratıcı potansiyelini kullanmayı ve yeni anlamlar üretmeyi 

başarısızlık olarak görür. 

Aktif nihilizm ise Nietzsche’nin desteklediği bir yaklaşımdır. Aktif nihilizmde, Üstinsan veya 

“özgür ruh”, mevcut değerleri kıymetsiz ve saçma bulur. Bu kişi, kendine özgü güçlü ve yaratıcı 

potansiyeliyle eski değerleri yok etmeye ve yerine yeni değerler yaratmaya karar verir. Bu süreç, 

Nietzsche’nin gözünde insanın özgürlüğünü ve yaratıcılığını en üst düzeyde kullanması gereken 

bir felsefi ve varoluşsal mücadeledir. Aktif nihilizm, mevcut durumu reddetmekle kalmaz, aynı 

zamanda yeni bir anlam arayışına yönlendirir ve insanın potansiyelini gerçekleştirmesini sağlar. 

Nietzsche’nin bahsi geçen yaklaşımı, insanın dünya görüşünü, değerlerini ve yaşam anlayışını 

sürekli olarak sorgulaması ve dönüştürmesi gerektiğini vurgular. Ona göre, sadece var olanı 

reddetmek değil, aynı zamanda yeni bir şeyler yaratmak da önemlidir çünkü insanın kendini 

aşması ve geliştirmesi ancak bu şekilde mümkün olabilir. Üstinsan, nihilizmden kurtuluş için 

Nietzsche’nin önerdiği insan modelidir (Danto, 2002, s. 6).  Nietzsche, Üstinsan tasvirinde Sezar, 

İskender ve Napolyon gibi tarihi karakterlerden bahseder. Ona göre üstinsanların en önemli 

özelliği, güçlü olmaları ve başkalarını yönetmeden önce kendilerini kontrol etme iradesine sahip 

olmalarıdır. Nietzsche’nin üstinsan tasvirinde, Sezar, İskender ve Napolyon gibi örnekler 

üzerinden güçlü ve kendi iradesine sahip bireyler olarak tanımlanır. Üstinsanların temel özelliği, 



70 

 

 

 

kendilerini kontrol etme yeteneğine sahip olmaları ve bu güçlerini başkalarını yönetmek için 

kullanabilecek durumda olmalarıdır. Nietzsche’ye göre, insanların önceden belirlenmiş ahlaki ve 

değer yargılarından sıyrılarak kendi özgürlüğünü ve yaratıcılığını ortaya koyması gerekmektedir. 

Bu süreçte insan, kendi varoluşunu gerçekleştirmek ve yeni üstün değerler bulmakla yükümlüdür. 

Nietzsche, insanı bu kalıplaşmış değerlerden özgürleştiren ve kendi varoluşunu gerçekleştirmesi 

için cesaretlendiren bir düşünce sistemini savunur. Bu süreçte dışsal onaylama ve teyit 

mekanizmalarını reddeder ve insanın dünyada var olmayı, yaşamı katlanmaya değer hale 

getirmesi için başka yollar aramaya teşvik eder. “Amor fati” kavramı, Nietzsche’nin felsefesinde 

önemli bir yer tutar. Bu kavram, “zorunluluk sevgisi” veya bireyin kendi kaderini sevmesi 

anlamına gelir. Nietzsche’ye göre insanın büyüklüğü ve ahlaki yüceliği, kaderini kabullenmesi ve 

ona gönüllü bir şekilde razı olmasıyla ölçülür. Bu tutum, bireyin içsel gücünü ve kabullenme 

yeteneğini gösterir; böylece insan, yaşamın tüm zorluklarına rağmen var olmanın değerini 

anlayabilir. Nietzsche’nin düşünceleri, bireyin özgürlüğünü, yaratıcılığını ve kendi varoluşunu 

gerçekleştirmesini vurgulayan bir çağrı niteliğindedir. Ona göre, insanın kendini keşfetmesi ve 

yüksek değerler arayışı, yaşamın anlamını ve değerini yeniden inşa etmesinde merkezi bir rol 

oynar. “Amor fati” kavramı, Nietzsche’nin düşüncesinde yaşamın olduğu gibi kabul edilmesi ve 

onaylanması anlamına gelir. Ancak bu kavramın köklerini Platon’a kadar götürmek tartışmalıdır 

(Cevizci, 2010, s. 80). Kuafmann’a göre Nietzsche’nin felsefedeki etkisi çok yönlüdür ve ona 

varoluşçu adını vermek onun taşıdığı bu büyük anlama yetmeyecektir (Kuafmann, 1964, s. 25). 

2.1.4. Franz Kafka 

Franz Kafka, 1883 yılında, o dönemde Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun bir parçası olan 

Bohemya’nın başkenti Prag’da doğdu. Hayatı boyunca başka ülkelere gitme hayali kuran Kafka, 

yalnızca kısa süreliğine Prag’dan ayrılabilmiştir. Kafka, Almanca konuşan orta sınıf bir Yahudi 

ailenin en büyük çocuğuydu ve beş kardeşi daha vardı. İki erkek kardeşi henüz genç yaşta hayatını 

kaybetti, kız kardeşleri ise Nazi toplama kamplarında öldü. Ebeveynleri Herman ve Julie, 

çoğunlukla süs eşyaları satılan mağazalarının işleriyle meşguldüler, bu nedenle Kafka çocukken 

sıkıcı bulduğu bakıcılar ve öğretmenlerle yalnızlığını doldurmak zorunda kalıyordu. 

Kafka’nın çocukluğu, bu nedenle, büyük ölçüde yalnızlık ve içsel çatışmalarla doluydu. Bu 

deneyimler, onun ileride yazacağı eserlerin karanlık ve karmaşık temalarını şekillendirdi. 

Kafka’nın eserlerinde sıkça görülen yabancılaşma, otoriteyle çatışma ve bürokratik 

mekanizmaların ezici gücü, onun kendi yaşamındaki deneyimlerden derin izler taşır. 



71 

 

 

 

Wagenbach, Kafka’nın ailesindeki durumu şu şekilde anlatır: “Çocukların eğitimi, sofrada verilen 

direktif ve buyruklarla sınırlıydı; çünkü anne, akşamları bağırışlar, kahkahalar ve patırtılar 

eşliğinde oynanan iskambil oyunlarında babaya eşlik etmek zorundaydı.” Kafka’nın babasıyla 

olan ilişkisi son derece sorunluydu ve bu durum, yaşamı boyunca onun üzerinde derin bir etki 

bıraktı. Babasına duyduğu korku ve yabancılaşma, 1919 yılında kaleme aldığı 100 sayfalık bir 

mektupta açıkça görülür. Kafka, bu mektupta kendisi ve babası hakkındaki düşüncelerini dile 

getirse de, onu babasına vermeye cesaret edemez ve annesi aracılığıyla iletmeye çalışır. Ancak 

mektup hiçbir zaman alıcısına ulaşmaz. Kafka’nın ölümünden sonra Babaya Mektup adıyla 

yayımlanan bu metin, onun çocukluk yıllarında katı kuralların hâkim olduğu, anlaşılmaz yasalarla 

çevrili bir aile ortamında büyüdüğünü gösterir. Bu koşullar altında Kafka için tek çıkış yolu, kendi 

içine kapanmak ve yalnızlığa sığınmak olmuştur (Wagenbach, 2008, s. 26-31). Kafka’nın babası, 

yoksulluktan yüksek bir ekonomik duruma yükselen, iri yapılı ve sert bir adamdı. Babası, 

Kafka’nın zayıf bedeni ve çekingen kişiliğini sürekli eleştirirdi. Bu durum, Kafka’nın ilerleyen 

zamanlarda babasına karşı nefret duymasına ve ondan yabancılaşmasına neden oldu. İlk sevgilisi 

Felice Bauer’e yazdığı mektupta, Kafka ailesiyle olan iletişim sorunlarına değinir ve kendisini 

sessiz, asosyal, depresif ve onlarla düzgün bir ilişki kuramayan yarı sağlıklı biri olarak tanımlar. 

Franz Kafka, aile ilişkileri konusunda oldukça çarpıcı bir ifade kullanmıştır: “Son yıllarda 

annemle nadiren günde yirmi kelimeden fazla konuştum ve babamla günde birden fazla 

selamlaştık. Ablamın kocası ve kız kardeşi onlara karşı hiçbir şey hissetmese de onunla asla 

konuşmam. Tüm aile duygularından yoksunum.”(Kafka, 2007, s.10). Bu sözleri, Kafka’nın aile 

içindeki yabancılaşma ve iletişim eksikliğini açıkça gözler önüne seriyor. Kafka, ailesiyle olan 

ilişkilerinde derin bir kopukluk yaşadığını ve bu durumun onun duygusal dünyasında önemli bir 

yer tuttuğunu ifade etmektedir. 

Kafka, çalışmaya başladıktan sonra baba hakimiyetinden kurtulmuş ve en küçük kardeşiyle daha 

yakın ve manevi bir ilişki kurabilmiştir. O, 6 yaşındayken babası tarafından bir Alman okuluna 

gönderildi. Lise çağına geldiğinde ise babası onu Almanca eğitim veren bir Avusturya-Macaristan 

lisesine gönderdi. Çek kökenli olmasına rağmen Almanca’yı ana dili olarak konuşan Kafka, her 

zaman çevresine yabancılaşarak büyüdü. Okulu hiçbir zaman sevmeyen Kafka, her zaman 

kendinden yüksek başarı bekleyen bir kişiliğe sahip olduğu için okulda en iyi öğrencilerden biri 

sayılıyordu. Üniversitede ise istediği bölümü seçemeyen Kafka, babasının zoruyla Hukuk 

bölümüne başladı. Ancak üniversite yıllarında daha özgür olduğu için edebiyat, sanat ve yazarlık 

ile ilgili çalışmalarına devam etti ve 1906’da doktorasını tamamladı. Hukuk fakültesinden mezun 

olduktan sonra bir sigorta şirketinde işe başladı. Sanatçı bir ruha sahip olan yazar, bürokrasi ve 

sert kuralları sevmezdi. Geçinmek için sıradan bir memur hayatı yaşamak zorunda kalarak, bu 



72 

 

 

 

durumun getirdiği yabancılaşma duygusunu Şato, Amerika ve Dava adlı eserlerinde işlemiştir. 

Üniversite yıllarında yazmaya ilgi duyan Kafka, tatillerde sürekli yolculuk yaparak kendini 

geliştirmeye çalıştı ve çeşitli akademik etkinlik ve faaliyetlere katıldı. 1902 yılında düzenlenen 

bir konferansta tanıştığı Max Brod ile olan arkadaşlığı, ömrünün sonuna kadar sürdü (Torabi, 

2009, s. 20). 

Max Brod ile tanıştıktan sonra, Kafka onun sayesinde Prag’daki edebiyat topluluklarıyla tanışma 

fırsatı buldu. Kafka, Max Brod’dan ölümünden sonra hayatı boyunca yazdığı tüm eserlerini 

yakmasını istemişti ancak Max Brod, Kafka’nın bu isteğine uymadı. Eserlerini dikkatlice 

düzenleyerek yayınlanmasına büyük çaba gösterdi. Eğer Max Brod, Kafka’nın isteğini yerine 

getirseydi, Kafka muhtemelen bugün bu kadar tanınmış ve ünlü olmazdı. Kafka ve onun iç 

dünyasıyla ilgili yazıların günümüzde var olabilmesi, Max Brod’un çabaları sayesindedir; aksi 

takdirde dünya bu eserlerden mahrum kalacaktı. 

Kafka’nın edebi yaşamında hayatına giren kadınların etkisi büyüktür. Babasıyla olan zorlu ilişkisi 

kadar, ailesinin diğer üyeleriyle de yakın değildi. Hayatında dört büyük aşk yaşayan Kafka, iki 

kez nişanlandı fakat bu ilişkiler evlilikle sonuçlanmadı. Bu ilişkilerden geriye yaklaşık 500’den 

fazla mektup kaldı. Bu mektuplar, Kafka’nın ölümünden sonra ilk kez 1967 yılında yayımlandı.  

Kafka, ikinci kez Felice Bauer ile nişanlıyken verem (tüberküloz) hastalığına yakalanır ve ondan 

ayrılır. Hastalığı boyunca kaldığı pansiyonda kendisinden sekiz yaş küçük olan Julie Wohryzek 

ile tanışır ve altı ay sonra nişanlanır; fakat kısa süre sonra bu ilişki de sona erer. Kafka, 1920’de, 

37 yaşındayken, evli ve kendisinden 14 yaş küçük olan Milena Jesenská ile tanışır. Milena, Çek 

asıllı bir tercüman ve gazeteciydi. O, Kafka’nın yazılarını Çekçeye çeviriyordu. Aralarındaki 

mektuplaşma, başlangıçta edebiyat ve çevirilerle ilgiliyken zamanla duygusal bir boyut kazanır. 

İki yıl süren bu mektuplaşma sonrasında ilişkileri sona erer.  

1923 yazında, sağlık durumu gittikçe kötüleşen Kafka, bir yaz kampında çalışan 19 yaşındaki 

Dora Diamant ile tanışır. Dora ile Berlin’e taşınırlar, ancak ülkedeki fiyat artışları nedeniyle 

maddi sıkıntılar yaşarlar. Son altı haftasını sanatoryumda geçiren Kafka, 41 yaşını doldurmadan 

genç yaşta Prag’da vefat eder. Kafka’nın bazı eserleri ölümünden önce, bazıları ise ölümünden 

sonra yayımlandı. Kafka’nın Dava (1914), Şato (1922), Kayıp(Amerika) (1927) adlı romanları ve 

Bir Savaşın Tasviri (1905), Taşrada Düğün Hazırlıkları (1907), Değişim (1915), Ceza Sömürgesi 

(1919), Yargı (1912), Ateşçi (1913), Kanun Önünde( 1915) adlı hikâyeleri vardır. Ayrıca 

Mektuplar’ı (Milena’ya Mektuplar, Babaya Mektup, Felice Bauer’e Mektuplar) (1919-1920) ve 

Günlükler’i (Günlük 1-2) (1910-1923) de mevcuttur. 



73 

 

 

 

Kafka’nın eserlerinde varoluşçu düşüncenin temaları ön plandadır. Eserlerinde absürt bir dünya 

ve bireyin bu dünyada var olma zorunluluğu karşısında yaşadığı çaresizlik ve yabancılaşma 

vurgulanır. İnsan, ölüm ve anlamsızlıkla sarmalanmış bir dünyada belirsizlik içinde hareket etmek 

zorundadır. Kafka’nın karakterleri, çoğu zaman belirli ilke ve ahlak kurallarına uymak zorunda 

hissederler ancak bu kuralların ne anlama geldiğini veya eylemlerinin sonuçlarını tam olarak 

kestiremezler. Bu durum, onların seçimlerindeki mutlak özgürlüğün bir tür lanet haline gelmesine 

neden olur. 

Onun çalışmalarında absürt ve trajik atmosfer, bireyin kontrolsüz bir dünya karşısında var olma 

çabası ve bu çabanın anlamsızlığı üzerine derin düşünceler sunar. Kafka, insanın varoluşsal 

çıkmazlarını ve bu çıkmazlar içinde çaresizliğini vurgulayarak modern insanın içsel 

sorgulamalarına ve varoluşsal endişelerine işaret eder. Kafka, kahramanlarını genellikle bir 

çıkmazın içine sıkışmış, karar verme yeteneği olmayan ve farklı olasılıklar arasında seçim 

yapamayan karakterler olarak tasvir eder. Bu durum, Kafka’nın eserlerindeki kabusvari 

atmosferin temelini oluşturur. 

Onun çalışmalarında saçmalık kavramı, insan yaşamının temel anlamsızlığına işaret eder. 

Metafizik veya ahlaki yasalar arasındaki uyumsuzluk ve bu tutarsızlıkların insanın yaşamını 

anlamlandırmakta zorlanmasına neden olduğu görülür. Kafka’nın karakterleri, bu çelişkili 

dünyada kendilerini yabancılaşmış ve güvensiz hissederler. Onlar için varoluşsal anlam arayışı, 

sadece dış dünyayla olan çatışmalarını değil, aynı zamanda içsel çatışmalarını da yansıtır. 

Onun yapıtları modern insanın varoluşsal sorgulamalarına ve anlam arayışlarına derinlik 

kazandırır. Yazarın edebi evreni, insanın kendi varoluşunu anlamlandırma çabasının çıkmazlarını 

ve anlamsızlıklarını çarpıcı bir şekilde yansıtır. Kafka’nın eserlerindeki karamsar hava ve 

varoluşçu yaklaşım gerçekten de belirgin özelliklerdir. Kahramanları genellikle, çevrelerindeki 

dünyaya uyum sağlamak için çabalarlar, ancak bu çabaları genellikle boşa çıkar veya ironik bir 

şekilde onları daha da dışlanmış hale getirir. Eserlerindeki karakterler, yaşamlarındaki engellerle 

baş etmeye çalışırken genellikle içe kapanık, çaresiz ve yalnız hissederler. 

Varoluşçu yaklaşımıyla, o insanın varoluşsal çıkmazlarını ve anlamsızlıklarını vurgular. 

Kahramanları, kendilerini kontrol edemedikleri ve sorumlu olmadıkları olayların içinde bulur ve 

bu durum onları genellikle en kötü sonuçlara sürükler. Kafka’nın eserleri, insanın kendi 

varoluşunu sorgulama sürecinde yaşadığı içsel ve dışsal çatışmaları derinlemesine ele alır. 

Başkaldırı, dışlanmışlık, içe kapanıklık, çaresizlik ve yalnızlık gibi kavramlar Kafka’nın 

eserlerinde sıkça karşımıza çıkan temalar arasındadır. Bu temalar, onun edebi dünyasının 



74 

 

 

 

derinliklerinde, modern insanın varoluşsal trajedisini ve anlam arayışlarını araştırmak için 

kullanılır. 

Kafka’nın hayatındaki deneyimler, özellikle ailesiyle ve çevresiyle duyduğu yabancılaşma, 

eserlerine derin bir şekilde yansımıştır. Öykülerindeki karakterler genellikle iyi ile kötü arasında 

sıkışıp kalmış, bu çelişkiyi çözemeyen ve yalnızlık içinde olan kişilerdir. Bu karakterler, 

çevrelerindeki insanlar tarafından anlaşılmazlar ve iletişim kurmaları giderek imkansız hale gelir. 

Kafka’nın eserlerindeki kahramanlardan birine kimlikleriyle ilgili bir soru sorulduğunda doğru 

ve net bir cevap verememeleri, karakterlerin ait oldukları dünya ile yabancı oldukları dünya 

arasında sıkışıp kaldıklarını gösterir. Karakterlerin bu durumdan dolayı “korku” duygusu 

hissetmeleri, seçim yapma ve hata yapma korkularıyla birleşir.  

Yazarın eserlerindeki absürt, sembolik dil ve anlatım tarzı, edebiyat dünyasında yeni bir ekol 

oluşturmuştur. Bu tarz, “Kafkaesk” olarak adlandırılan bir terimle tanımlanır.  Kafka’nın sanat 

anlayışı, onun ölümünden sonra birçok yazar ve sanatçı üzerinde derin bir etki bırakmıştır. 

Kafkaesk tarzı, karmaşık ve anlam arayışı içinde olan karakterlerin iç dünyasını ve toplumsal 

yabancılaşmayı derinlemesine araştırır. Kafka’nın sanatı, modern insanın varoluşsal ve psikolojik 

karmaşıklıklarını anlatmada öncü bir rol oynamıştır. 

Roger Garaudy, Kafka’nın eserlerindeki yabancılaşma, çaresizlik ve mizah aracılığıyla ortaya 

çıkan umudu vurgular. Garaudy’ye göre, Kafka’nın dünyası bizimkinden farklı değildir; içinde 

yaşadığı dünya ile kurduğu dünya aslında tek bir dünyadır. Bu dünya, boğucu insanlığını yitirmiş, 

yabancılaşmanın yoğun olduğu bir dünyadır. Kafka, bu yabancılaşmanın bilincine varmış ve 

eserlerinde bu durumu mizahi bir şekilde ele almıştır. Garaudy, Kafka’nın eserlerindeki bu mizah, 

dünyanın çatlaklarından bize bir ışık ve bir çıkış yolu gösteren yıkılmaz bir umudu yansıttığını 

vurgular. Kafka’nın dünyası, umutsuzlukla iç içe geçmiş bir şekilde bile, okuyucuya umudu ve 

aydınlığı gösterebilir. O eserlerinde sıklıkla insanın varoluşsal çıkmazlarını ve içsel çatışmalarını 

işlerken, aynı zamanda insanın bu çıkmazlardan nasıl çıkabileceğine dair ipuçları da verir 

(Garaudy, 1991, s. 115). 

2.1.5. Fyodor Dostoyevski (1821-1881) 

Rus edebiyatının en etkili yazarlarından biri olarak kabul edilen Fyodor Dostoyevski’nin eserleri 

sadece kendi döneminin yazarlarını değil, aynı zamanda sonraki yazarları da derinden etkilemiş 

ve ilham vermiştir. Onun eserlerinin öne çıkan özelliklerinden biri, derin ve karmaşık 

karakterlerin yaratılması ve söz konusu karakterlerin psikolojik derinliklerinin incelenmesidir. 

Dostoyevski’nin romanlarında yer alan karakterler genellikle acı çeken, içsel çatışmalar yaşayan 



75 

 

 

 

ve karmaşık problemleri olan insanlardır. Bu karakterler, sıklıkla insan doğasının karanlık ve 

karmaşık yönlerini açığa çıkararak, okuyucular üzerinde derin bir etki bırakır. 

Dostoyevski’nin eserleri, sadece kendi zamanının sosyal ve psikolojik sorunlarını değil, günümüz 

okuyucuları tarafından da evrensel olarak anlaşılabilen derinliklere sahiptir. Onun yazdıkları, 

insanın varoluşsal sorgulamalarıyla, ahlaki zorluklarıyla ve toplumsal çelişkileriyle ilgilenir. Bu 

nedenle, Dostoyevski’nin eserleri zamanın ötesinde bir etkiye sahiptir ve günümüzde dahi önemli 

bir edebi referans noktası olarak kabul edilir. Albert Camus’un “Dostoyevski’den beri sanat 

eserlerinde doğa manzarası görünmez oldu” sözü ise Dostoyevski’nin eserlerinde doğal çevre 

tasvirlerinin pek yer almadığını ve onun odak noktasının insan zihninin ve ruhunun 

derinliklerinde olduğunu ifade eder (Camus, 1981, 28). Dostoyevski, eserlerinde genellikle içsel 

dünyaların karmaşıklığına ve insan psikolojisinin derinliklerine odaklanarak, dış dünya 

manzaralarına pek yer vermemiştir. Bu da onun edebi tarzının ve vurgusunun ne kadar insan 

merkezli olduğunu gösterir. 

Onun hayat hikayesi ve aile hayatı, çalışamalarını etkilemiştir. Fyodor Dostoyevski, 1821 yılında 

Moskova’da doğmuştur. Babası Mikhail Andreeviç Dostoyevski bir doktordu ve alkol 

problemleri vardı. Ailesinde kitap okuma geleneği olduğu ve bu durumun Dostoyevski’nin 

kitaplara olan ilgisini artırdığı bilinmektedir. Dostoyevski’nin annesi, Mariya Fyodorovna 

Dostoyevskaya, 1837 yılında tüberkülozdan hayatını kaybetmiştir. Babası Mikhail Dostoyevski 

ise 1839 yılında ölmüştür. Babasının ölümüyle ilgili olarak, bazı spekülasyonlar vardır ve bu 

spekülasyonlardan biri hizmetkarları tarafından öldürüldüğü yönündedir. Ancak bu konuda kesin 

bir kanıt bulunmamaktadır ve bu teori tarihsel olarak belgelenmiş bir gerçeklik değildir. Mikhail 

Dostoyevski’nin ölüm nedeni tam olarak bilinmemekle birlikte, o dönemde alkolizm ve diğer 

sağlık sorunlarıyla ilişkilendirilmiştir. Bu trajik olaylar, Dostoyevski’nin hayatı boyunca 

eserlerinde yansıttığı derin insan psikolojisi ve ahlaki sorgulamaların temellerini oluşturmuştur. 

(Bird, 2022, s. 8-9). 

Dostoyevski’nin annesini kaybetmesi ve babasıyla olan ilişkisinin zayıf olması, onun 

düşüncelerini ve eserlerindeki temalarını etkilemiştir. Ailesinin maddi sıkıntıları nedeniyle 

geçimini sağlamak için birkaç eser tercüme etmiştir. İlk tercüme ettiği eser, Honoré de Balzac’ın 

Eugénie Grandet adlı romanıdır ve bu tercümeyi 1844 yılında yapmıştır. Ayrıca Friedrich 

Schiller’in Don Carlos adlı eserini de tercüme etmiştir. Dostoyevski’nin ilk orijinal eseri ise 1845 

yılında yazdığı ve 1846 yılında yayımladığı İnsancıklar adlı kısa öyküdür. Bu öykü, genç bir kız 

ile yaşlı bir adam arasında geçen mektuplaşmaları konu almaktadır. Öykü, döneminin sosyal ve 

ekonomik sorunlarını, özellikle yoksulluk ve sefaleti, etkili bir şekilde resmeder. Dostoyevski’nin 

bu erken eserleri, onun edebi kariyerinin temel taşlarını oluştururken, daha sonraki eserlerinde de 



76 

 

 

 

insan psikolojisini derinlemesine irdelemesi ve ahlaki sorgulamalar yapmasıyla tanınmasını 

sağlamıştır. Fyodor Dostoyevski’nin İnsancıklar adlı eseri yayımlandığı zaman büyük övgü 

toplamış ve dönemin önemli edebiyat eleştirmenlerinden Nikolay Nekrasov tarafından Rus 

edebiyatında yeni bir Gogol’ün doğduğu şeklinde değerlendirilmiştir. Dostoyevski’nin hayatında 

askeri kariyer ve siyasi sürgün gibi önemli olaylar da bulunmaktadır. Gerçekten de 18 yaşında 

subay okuluna gitmiş ve askeri idarede mühendis olarak çalışmıştır. Ancak 1849 yılında, siyasi 

içerikli yazıları nedeniyle Çarlık Rusya polisi tarafından tutuklanmış ve ölüm cezasına 

çarptırılmıştır. Daha sonra cezası Sibirya’da zorunlu çalışma ve hapis cezasına çevrilmiş, 

sonrasında ise affedilmiştir. Bu süreç Dostoyevski’nin hayatında büyük bir dönüm noktası olmuş 

ve eserlerindeki temaları derinleştirmesine yol açmıştır (Bird, 2022, s. 10). 

Fyodor Dostoyevski’nin hapishane dönemi, hem yazıları hem de kişisel yaşamı üzerinde derin 

etkiler bırakmıştır. Hapishanede geçirdiği zaman boyunca sadece İncil okuma izni olduğu için 

dini yönü güçlenmiş ve eserlerinde dini düşünce ve adalet kavramına olan inancını sıkça 

işlemiştir. Bu dönem aynı zamanda yazıları için de son derece verimli olmuş, pek çok eserini bu 

süreçte kaleme almıştır. Ayrıca çocukluk sorunları ve hapishane yılları nedeniyle epilepsi (sara) 

hastalığı ile mücadele etmiştir. 1878 yılında Maria Dmitrievna ile evlenmiş ve bu evlilikten iki 

yıl sonra sürgünü sona ermiştir. Bu dönemdeki evliliği, onun kişisel hayatındaki dönüm 

noktalarından biridir. 

Fyodor Dostoyevski’nin yaşamındaki bu zorlu dönemler, edebi üretiminde derin izler bıraktı. 

1864 yılında eşi ve ağabeyini ardı ardına kaybetmesi, onun için büyük bir acı ve kayıp anlamına 

geliyordu. Aynı yıl içinde yazdığı Yeraltı Notları ise edebi dünyada önemli bir dönüm noktasıydı. 

Bu eser, Dostoyevski’nin en karmaşık ve derinlikli eserlerinden biri olarak kabul edilir. Yeraltı 

Notları, pek çok eleştirmen tarafından felsefi bir eser olarak değerlendirilmiş ve varoluşçuluğun 

edebi alandaki ilk örneklerinden biri olarak kabul edilmiştir. Eserdeki ana karakter, modern 

insanın iç dünyasını derinlemesine araştırırken, varoluşsal çıkmazlar, özgürlük ve sorumluluk gibi 

temalar üzerine derin düşüncelere sahip olur. Bu yönüyle Yeraltı Notları, insanın varoluşsal 

sorgulamalarını ve içsel çatışmalarını cesurca ele alan bir yapıt olarak öne çıkar (Bird, 2022, s. 

13). 

Dostoyevski’nin Yeraltı Notları ile varoluşçuluğu edebi alanda ilk kez kullanması, onun edebi 

mirasında da önemli bir yer tutar ve daha sonraki yazarlar üzerinde büyük bir etki yaratır. Walter 

Kaufmann, Dostoyevski’yi doğrudan bir varoluşçu olarak kabul etmez, ancak Yeraltı Notları’nı 

varoluşçuluğun en iyi başlangıç yapıtı olarak nitelendirir. Bu eser, insanın içsel çatışmalarını ve 

varoluşsal sorgulamalarını derinlemesine ele almasından dolayı mühimdir (Kaufmann, 1964, s. 

10). 



77 

 

 

 

 

Yeraltından Notlar, insanın iç dünyasını, duygusal durumlarını, kararsızlıklarını ve diğer 

göstergeleri oldukça yoğun bir şekilde ele alır. 1864 yılında yayımlanan bu eser, dünya 

edebiyatının en başkaldırıcı ve özgün yapıtlarından biri olarak kabul edilir. Kitap, varoluşçu 

temaları bünyesinde barındırır; korku, nefret ve başkaldırı gibi insanın varoluşsal sancılarını 

derinlemesine işler. Dostoyevski’nin söz konusu eseri, bireyin içsel çatışmalarını ve toplumsal 

normlara başkaldırısını çarpıcı bir şekilde ortaya koyarak edebi dünyada önemli bir dönüm 

noktası olmuştur (Yener, 2006, s. 6). 

Üç yıl geçtikten sonra, Dostoyevski, dört çocuğu olan Anna Grigoria adlı bir kadına aşık olur. 

Eşiyle birlikte, 1871 yılına kadar çeşitli Avrupa ülkelerinde yaşar. Dostoyevski, Rusya’ya 

döndüğünde büyük miktarda kumar borcuyla karşı karşıyaydı ve bu borçları ödemek için hızla 

kitap yazmak zorunda kaldı. Bu dönemde kaleme aldığı Kumarbaz adlı eserinde, hikâyenin ana 

karakteri Polina’ya âşık olur ve mirasa kavuşabilmek için General’in yaşlı halasının ölümünü 

bekler. Dostoyevski, bu romanda insanî değerlerin maddi çıkarlar uğruna nasıl yozlaştığını ve 

bireyin tutkuları karşısında nasıl savrulduğunu çarpıcı biçimde ortaya koymaktadır. 

Dostoyevski’nin Ecinniler adlı eseri 1873 yılında yazılmıştır. Kitap, 1860’lı yıllarda Rusya’nın 

karmaşık sosyal ve siyasi koşullarının etkisi altında ortaya çıkmıştır. Hikâyenin karakterleri 

sembolik özelliklere sahip ve insan olmayan varlıklar gibi betimlenmişt olup eserde, gizemli ve 

tuhaf olaylar yaşanmaktadır. Öte yandan, Suç ve Ceza romanı ise 1866 yılında yayımlanmıştır. 

Bu eser, Dostoyevski'nin olgunluk döneminin ilk büyük romanı olarak kabul edilir. Suç ve Ceza 

adlı eserde, bir fakir öğrenci, yaşlı bir tefeci kadını öldürür ve bu cinayetten sonra içinde 

bulunduğu ruhsal sıkıntılar onu sara hastalığına benzer belirtilerle mücadele etmeye zorlar. Eserde 

asıl hastalığı, vicdan azabı ve manevi pişmanlık ön plandadır. Hikâyenin sonunda genç adam 

suçunu itiraf eder ve hapis cezasını çekerek iç huzurunu ve kurtuluşu bulur. Karamazov Kardeşler 

ise Dostoyevski’nin son ve en ünlü eserlerinden biridir. Bu roman, derin dini ve etik temaları işler 

ve Tanrı’nın varlığı ile insanın hayattaki seçimleri ve buna bağlı sorumluluklar üzerine odaklanır. 

Edebi değeri yüksek tekniklerle işlenen söz konusu roman, dört çocuğu tarafından nefret edilen 

bir babanın hikayesini anlatır. (Bird, 2022, s. 24-33). 

Dostoyevski, Sibirya’daki sürgün yıllarında çeşitli sağlık sorunları yaşamış ve 9 Şubat 1881’de 

solunum ile sindirim rahatsızlıkları nedeniyle hayatını kaybetmiştir. Ölümünde 59 yaşındaydı. 

Hayatının son on yılı, hem edebi başarı hem de ün açısından yoğun ve çalkantılı bir dönem olarak 

geçmiştir. Her ne kadar kendisini bir varoluşçu olarak tanımlamasa da, romanlarındaki 

karakterlerin düşünsel yapıları, varoluşçu felsefenin temel meseleleriyle dikkat çekici benzerlikler 



78 

 

 

 

taşır. Dostoyevski, sistematik bir felsefi yapı kurmaz; buna karşılık karakterleri aracılığıyla 

insanın özgürlüğü, ahlaki seçimleri, suçluluk duygusu ve Tanrı’nın yokluğu gibi varoluşsal 

temaları derinlemesine işler. Bu özellikleriyle Dostoyevski, modern varoluşçuluğun öncüsü 

sayılmış ve başta Jean-Paul Sartre olmak üzere pek çok düşünürü etkilemiştir (Kaufmann, 1964, 

s. 15-18). 

Dostoyevski’nin yaklaşımında bireysel varoluşçu bir tutumdan ziyade, insanın genel durumu 

üzerine yoğunlaşan bir bakış açısı hâkimdir. Ona göre, varoluş sürecini doğru şekilde tamamlayan 

birey yalnızca kendi mutluluğuna erişmekle kalmaz, aynı zamanda çevresindekileri de etkiler. 

Onun düşüncesinde, “herkesin günahı benim de günahımdır” anlayışı belirgindir; bu nedenle 

varoluş, bireysel değil, kolektif bir bütünlük olarak ele alınır. İnsan psikolojisini derinlemesine 

inceleyen ve yaşamın anlamını sorgulayan Dostoyevski’nin eserlerindeki karakterler de 

varoluşsal eğilimler taşır ve kendi yaşamlarını sorgulama sürecine girerler. Bu nedenle 

Dostoyevski’nin, varoluşçuluğun önemli temsilcilerinden biri olduğu öne sürülmüştür. Yazarın 

eserlerindeki varoluşsal temalar ve karakterlerinin içsel hesaplaşmaları, Sartre’ın radikal özgürlük 

ve bireysel sorumluluk anlayışından çok, Camus’un insanın trajik ve absürd durumuna odaklanan 

perspektifiyle daha fazla örtüşmektedir. Öte yandan, Kafka’nın varoluş anlayışı ise Camus’den 

ziyade, Kierkegaard’ın bireyin içsel sıkıntılarını ve inanç krizi üzerine kurulu düşüncesine daha 

yakındır (Kaya, 2014, s. 142).  

Fyodor Dostoyevsky’nin önemli eserleri arasında şunlar bulunmaktadır: İnsancıklar (1846), Öteki 

(1846), Beyaz Geceler (1848), Yeraltından Notlar (1864), Suç ve Ceza (1866), Kumarbaz (1867), 

Budala (1869), Ecinliler (1872), ve Karamazov Kardeşler (1881). Dostoyevski’nin bu eserleri, 

yalnızca kurgusal anlatılarıyla değil, aynı zamanda insan psikolojisi üzerine sunduğu çarpıcı 

analizler, karakterlerinin iç dünyasını derinlemesine incelemesi ve toplumsal meselelerle kurduğu 

çok katmanlı ilişkiyle de dikkat çeker. Özellikle bireyin iç çatışmaları, suçluluk duygusu, inanç 

problemleri ve özgürlük gibi temalar, onun anlatımında hem felsefi hem de edebi bir yoğunlukla 

ele alınır.  

2.1.6. Simone de Beauvior (1908-1986) 

Kadın hakları mücadelesiyle tanınan önemli bir filozof ve yazar olan Simone de Beauvoir, 

varoluşçuluğu, kadınların varoluş deneyimleri üzerinden yeniden yorumlamıştır. Ona göre, 

ataerkil bakış açısı kadınları “öteki” ve edilgen bir nesne konumuna indirgemektedir. Oysa 

varoluşçuluğun temelinde, her bireyin özgürce varoluşunu inşa etme sorumluluğu yatar ve bu 

durum kadınlar için de geçerlidir. Beauvoir, kadınların toplumsal kalıplarla belirlenmiş rollerden 



79 

 

 

 

sıyrılarak kendi özgün kimliklerini oluşturmaları gerektiğini savunur (Çüçen, 2022, s. 44-45). O 

20. yüzyılın en ünlü entelektüel kadını olarak bilinmektedir. 9 Ocak 1908’de Paris’te Katolik bir 

ailede doğan De Beauvoir, gençliğinde dindardı ancak daha sonra dinden tamamen uzaklaştı. 

İlköğrenimini tamamladıktan sonra matematik, dil ve edebiyat alanlarında eğitim aldı ve ardından 

Sorbonne Üniversitesi’nde felsefe okudu. 

Paris’te Simone de Beauvoir, Jean-Paul Sartre’ın da üyesi olduğu bir arkadaş çevresine girdi ve 

bu çevre onların arkadaşlık ilişkisinin başlamasına neden oldu. 1929 yılında, ikisi de felsefe 

öğretmeni olmak için bir sınava katıldı. Jean-Paul Sartre birinci olurken, Beauvoir ikinci oldu ve 

o zamanlar Beauvoir, bu sınava giren en genç kişiydi. Simone de Beauvoir ve Jean-Paul Sartre, 

hayatları boyunca evlenmeyen ancak karmaşık bir duygusal ilişki yaşayan çiftlerdi. Beauvoir, 

Sartre’ın eserlerinin editörlüğünü yaklaşık 51 yıl boyunca üstlendi ve bu süreçte Sartre’nin 

eserlerinin okuyucular için daha anlaşılır hale gelmesine yardımcı oldu. Simone de Beauvoir’in 

varoluçuluk okulundaki rolü yaratmak değil yaymaktı (Verneaux, 1994, s.93). 

Simone de Beauvoir varoluşçu felsefesine bağlı olup söz konusu felsefeyi, edebiyat alanında 

ortaya koyar. O, Sie Kam und blieb adlı eserinde varoluşçuluğun temel sorunlarıyla yaptığı ilk 

yazınsal hesaplaşmasıdır. Beauvoir, eserlerinde karmaşık romantik ilişkilerin yanı sıra 

ötekileştirme kavramını da ele alıp kadınların dünyası hakkında derinlemesine bir bakış sunar. 

Eserinde, bir bireyin kendini “mutlak bir şey” olarak görmesiyle, başka bir “mutlak” olan yabancı 

bir bilinçle karşılaşmasının sonuçlarını inceler (Rullmann, 1998, s. 173). 

Simone de Beauvoir’ın ikinci romanı olan Belirsizlik Üzerine Etik bir araştırma makalesi olup, 

varlık ve hiçlik, varoluşçuluğun etikleri ve mutlak özgürlük konularını ele alır. İkinci Dünya 

Savaşı’nın ardından, Beauvoir ve Jean-Paul Sartre birlikte Modern Zamanlar (Les Temps 

Modernes) adlı siyasi bir dergi kurdu. Bu dergi, fikirleri ve çalışmaları üzerine yazdıkları ile 

tanınıyordu ve Maurice Marleau-Ponty gibi düşünürlerin de katkıda bulunduğu bir platform oldu 

(Beauvoir, 1995, 25,182-186). Beauvoir, ömrünün sonuna kadar bu dergide editörlük yapmaya 

devam etti. 

Simone de Beauvoir’ın en önemli eseri olarak kabul edilen İkinci Cins (Le Deuxième Sexe), 1949 

yılında yayımlandı. Bu kitapta de Beauvoir, feminist varoluşçuluk aracılığıyla düşüncelerini ifade 

eder. Varoluşçu bir bakış açısıyla, de Beauvoir, varlığın doğadan önce geldiğine ve insanların kim 

olacaklarına karar verme özgürlüğüne sahip olduklarına inanır. Bu nedenle kadınların da zamanla 

ve toplumsal olarak kadın olma durumuna geldiklerini savunur. “Kadın doğulmaz, kadın olunur” 

sözüyle de, Sartre’ın “İnsan ne ise o değildir, ne olmuşsa odur” sözüne paralel bir şekilde 

feminizme katkıda bulunur (Şenol, 2015, s. 124).   



80 

 

 

 

Jean-Paul Sartre’ın Simone de Beauvoir’a kadınlarla ilgili bir araştırma önerdiği ve de 

Beauvoir’un bu öneri üzerine kadınlığın hayatını ve gelişimini politik, sosyal, kültürel, psikolojik 

ve varoluşçu açılardan incelediği söylenir. Bu çalışma sonucunda, de Beauvoir’un bu konuda 

derlediği bilgileri içeren kitabı tamamlanmıştır. Toplumun genellikle kadınlığı erkeklikle 

karşılaştırarak tanımladığı düşüncesiyle, de Beauvoir kitabına İkinci Cins adını vermiştir. Simone 

de Beauvoir, İkinci Cins adlı çalışmasında feminist hareketin temellerini atmıştır. Kitapta, kadın 

sorunlarını, kadının varoluşunu ve kadınların ötekileştirilmesinin nedenlerini detaylı bir şekilde 

ele almıştır. De Beauvoir’a göre, hiçbir erkek kendisini sadece belirli bir cinsin üyesi olarak 

tanımlamaz; ancak kadının kendini “ben bir kadınım” şeklinde tanımlaması gereklidir. Çünkü 

erkeklerin erkek oluşu kendiliğindedir, ancak kadınların toplumsal olarak kadın olmalarıyla ilgili 

bir kimlik kazanmaları beklenir (Şenol, 2015, s. 124). 

Simone de Beauvoir’ın İkinci Cins adlı çalışmasında, kadınların neden zaman içinde erkeklere 

kıyasla toplum içinde ikincil bir konuma itildiği inceklenmiştir. Bu iki ciltlik kitap, yayımlandığı 

ilk hafta içinde yirmi binden fazla kişi tarafından satın alınarak okunmuştur. Beauvoir’ın feminist 

fikirleri ve mücadeleleri, feminizmi ciddi bir düşünce akımı haline getirmiştir ve günümüz 

düşünürleri de Beauvoir’a ve onun etkilerine büyük ölçüde etkilenmiştir. Bu nedenle de Beauvoir 

genellikle feminizmin annesi olarak tanımlanır. 1954 yılında de Beauvoir, Goncourt Edebiyat 

Ödülü’nü kazanan Mandarinler adlı kitabı yazmıştır. Simone de Beauvoir’ın Mandarinler adlı 

eseri, İkinci Dünya Savaşı’nın öncesindeki Paris’te geçen ve Fransız entelektüellerinin 

yaşamlarını kurmaca bir şekilde yansıtan bir yapıttır. Bu roman aynı zamanda entelektüel 

düşüncelerin hayal dünyasını, cinselliğin ve ölümün derin ruhsal etkilerini inceler. Beauvoir, 

eserinde dönemin şartları içinde varoluşçu konuları sentezleyerek ele alır, okuyucuya o zamanın 

entelektüel ve duygusal atmosferini yansıtmayı hedefler (Şenol, 2015, s. 227-228, 230).   

Bu yazarın diğer önemli eserleri arasında Başkalarının Kanı (1945), Brigitte Bardot ve Lolita 

Sendromu (1952), Sessiz Bir Ölüm (1981) örnek gösterebilir. Simone de Beauvoir, edebi 

çalışmalarıyla 1975 yılında Kudüs Ödülü’ne, 1978 yılında ise Avusturya Devlet Avrupa Edebiyatı 

Ödülü’ne layık görüldü. Hayatının son yıllarında Sartre’nin anılarını kaleme almaya yoğunlaşan 

Beauvoir, kendi ifadesiyle artık yeni bir eser yazmak için gerekli ilhamı bulamadığını belirtmiştir. 

1986 yılında, 78 yaşında hayata veda eden Beauvoir, Jean-Paul Sartre’ın yanına defnedilmiştir 

(Rullmann, 1998, s. 180). 

2.2. TÜRK EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK 

Türkiye, İkinci Dünya Savaşı’na doğrudan katılmamış olmasına rağmen, savaşın toplumsal, 

ekonomik ve siyasi etkilerini derinden hissetmiştir. Sanayileşme süreci, göç olgusu ve kentleşme 



81 

 

 

 

gibi gelişmeler, o dönemin insanlarını giderek yalnızlaştırmıştır. Bu süreçte, ezilen ve kendi 

dünyasına yabancılaşan bireyler için varoluşçu temalar oldukça anlamlı hale gelmiştir. 

Türkiye’deki varoluşçuluğun etkisi, sadece geçici bir moda akımı olarak değil, edebiyatı derinden 

etkileyen sosyal ve politik olaylarla bağlantılı olarak ortaya çıkmıştır. Varoluşçuluğun 

Türkiye’deki ilk izleri 1940’lı yıllarda, özellikle 1945 sonrası dönemde görünmeye başlamıştır. 

Ancak bu felsefi akımın Türk edebiyatçılar arasında doğru anlaşılması ve yaygın bir şekilde 

tanınması 1960’lara kadar uzanmıştır. Türkiye’de varoluşçuluk toplumsal ve siyasi dönüşümlerin 

etkisiyle derinleşmiş ve edebiyatın önemli bir unsuru haline gelmiştir. Ahmet Oktay, 

Türkiye’deki toplumsal ve siyasi durumu o dönemin insanlarını nasıl etkilediğini şu şekilde ifade 

eder:  

Kısaca söylemek gerekirse Türkiye sosyoekonomik ve sosyokültürel anlamda kabuk 

değiştiriyordu. Dış dünyayla bağlantı kurma olanağı, 1950 öncesine göre çok 

geliştiğinden, klasikler dizisiyle zaten başlatılmış bulunan çeviri faaliyeti de 

çeşitleniyor, çağdaş yazarlara ve akımlara olan ilgi de giderek yoğunlaşıyordu. 

Sartre, Camus ve varoluşçuluk ile bu yıllarda tanışıldı. Bir tür meta veya filmler, 

dergiler aracılığıyla da görüntü toksinlenmesi geçiren Türk aydınları bir fikir 

toksinlenmesi de yaşadılar 1950 sonrasında (Oktay, 2004, s. 173). 

Oktay, dış dünyayla bağlantı kurmanın artmasıyla birlikte Türk aydınlarının çeviri faaliyetlerinin 

ve çağdaş yazarlara olan ilgisinin arttığını belirtir. Ayrıca, Sartre, Camus gibi varoluşçuların ve 

varoluşçuluk akımının bu dönemde Türkiye’de tanınmaya başladığını vurgular. Türk aydınları ise 

metaforlar, filmler ve dergiler aracılığıyla hem görsel hem de düşünsel olarak zenginleşen bir 

süreç yaşadıklarını dile getirir.  

Necat Bozkurt, varoluşçuluğun Türkiye’de Batı’daki kadar ün kazanamamasını şu şekilde 

açıklamaktadır: “Tarihsel süreci incelendiğinde, toplumsal statüleri de belirsiz olan varoluşçu 

felsefelerin üniversitelerde okutulacak ya da siyasal bir partinin programıyla bütünleşebilecek bir 

çerçevesi bulunmadığını görmekteyiz. Varoluşçuluğun Batı’daki şiddeti ile Türkiye’de kabul 

görmemiş olması insanımıza öğretici bir yaşam tarzı önerisi sunmaktan uzak oluşu ile 

açıklanabilir.” Bozkurt’a göre, varoluşçuluğun Türkiye’de Batı’daki etkisi kadar yaygın 

olmamasının nedeni, Türkiye’nin üniversitelerinde yeterince felsefe bölümü olmaması ve 

varoluşçuluk felsefe kanalından ziyâde yazınsal kanalından Türkiye’ye girmiştir. Bundan dolayı 

hala çoğu varoluçu felsefi yapıtı çevrilmemişken çok sayıda  varoluçu edebiyat kitapları Türkçeye 

çevrilmiştir. Varoluşçuluğun, Batı’da olduğu gibi Türkiye’de de benzer bir etki yaratamamasının 

altında yatan bir diğer neden ise, insanlara pratik yaşam tarzı önerileri sunmaktan uzak olması 

olarak açıklanabilir (Bozkurt, 2013, s. 259, 260). 



82 

 

 

 

1950’li yılların Türkiye’sinde varoluşular dediğinde; onların ataeist, tanrıtanımaz ve her türlü 

manevi düşünce ve metafiziğe karşı oldukları biliniyordu. Herhalde Sartre’nin daha sonra 

basılacak olan Varoluşçuluk Bir İnsancılık’tır konfransı da bu tür düşüncelere cevap olarak 

yapıldı (Gürsoy, 2015, s. 5). Afşar Timuçin’e göre, Türkiye’de varoluşçuluğun ilk ve en önemli 

kaynağı, Jean-Paul Sartre’ın yukarıda adı geçen eserinin eserinin Asım Bezirci tarafından 

çevrilmesidir Türkiye’de varoluşçuluğa ilgi 1950’den önce başlamıştır. 1942 yılında Suut Kemal 

Yetkin ve M.S. İpşiroğlu, Heidegger’in Metafizik Nedir? başlıklı eserini Türkçeye çevirdiler. 

Aynı senede Tercüme dergisinde, “Yeni Görüşler” adında bir makale yayınlandı ve  

varoluşçuluğu tanıtmak amacıyla bazı çeviriler yayınlandı. 1946’de aynı dergide  

“Existentialisme Özel Saysı” çıkarıldı. (Timuçin, 1985, s. 88-89).  

Varoluşçuluğun Türkiye’de tanınmasında dergiler ve gazetelerin önemli etkileri olmuştur. 

Dönemin önde gelen dergileri, varoluşçuluk ile ilgili çevirilere ve eleştirilere yer vermiştir. Bu 

çevirilerin büyük kısmı, Sartre ve Simone de Beauvoir’un çıkardığı Les Temps Modernes 

dergisinden yapılmıştır. 1946’dan itibaren bu tür dergilerin sayısının 1956 yıllarında ciddi bir 

şekilde arttığını görmekteyiz. İstanbul ve Tercüme dergilerinde çalışan Erol Güney, Sabahattin 

Eyuboğlu ve Oğuz Peltek, varoluşçuluğu tanıtmak için yazılar yazmış ve Sartre, Simone de 

Beauvior ve D. Aury gibi varoluşçu yabancı yazarlardan çeviriler yayımlamıştır. Varoluşçuluğun 

tanıtılmasında Hilmi Ziya Ülken, Nusret Hızır ve Arslan Kaynardağ’ın yaptığı kapsamlı 

çalışmaların da önemli katkıları olmuştur (Bezirci, 1990, s. 21-20). 

Varoluşçuluğun Türkiye’deki gelişim sürecinde etkili olan diğer dergiler arasında Mavi ve A 

dergileri de bulunmaktadır. Ankara’da aylık olarak yayımlanan ve Mavi Hareketi’ni oluşturan 

şair ve yazarların bir araya geldiği Mavi dergisi (1 Kasım 1952-Nisan 1956), varoluşçulukla iç 

içe olan pek çok yazarı bir araya toplamıştır. Bu isimler arasında Ferit Edgü, Ahmet Oktay, Orhan 

Duru ve Demir Özlü gibi yazarlar bulunmaktadır. Bu yazarlar, Attilâ İlhan’ın öncülüğünde 

“sosyal realizm” adını verdikleri bir eğilim içinde yer almışlardır. Ancak, bahsi geçen yazarların 

kendilerinden önceki yazar ve şairlere –Sait Faik hariç– yönelttikleri eleştiriler, onların gelenekle 

bağlarının zayıflamasına neden olmuştur. Attilâ İlhan’ın öncülüğünde “sosyal realizm”i 

savunsalar da, yukarıda isimleri sayılan yazarların o dönemde yayımladıkları edebî metinlerde 

gösterdikleri eğilimler, derginin “sosyal realizm” tezleriyle tam anlamıyla örtüşmemektedir (Şen, 

2010, s. 214-215). 

1945’te Sartre, kendisine yöneltilen eleştiriler üzerine “Varoluşçuluk Bir Hümanizmdir” adlı bir 

konferans verdi ve bu konferans metni 1946 yılında yayımlandı. Batı dünyasında büyük ilgi 



83 

 

 

 

uyandıran bu metin, Türkiye’deki entelektüellerin de dikkatini çekmiş ve kısaltıp özetleyerek 

Türkçeye çevrilmiştir (Sartre, 1990, s. 17).  

Oktay Akbal, Büyük Doğu dergisinin “Dünya” adlı köşesinde varoluşçuluğu tanıtmak amacıyla 

yazılar yayınlamıştır. Bu yazılardan sonra aynı dergide Simone de Beauvoir’un 

Egzistansiyalizmin Müdafası adlı eseri Türkçeye çevrilip yayımlanmıştır. Varoluşçuluğu 

Türkiye’de tanıtan diğer önemli isimlerden biri de Oktay Rifat’tır. “Yepyeni Bir Sanat Çığırı ve 

1945 Nobel Mükâfatı” başlıklı yazısında, Oktay Rifat, Fransa’da gündeme gelen egzistansiyalizm 

hakkında bilgiler sunmuştur. Peyami Safa, 1956 ve 1957 yıllarında “Egzistansiyalizm” adlı 

makalelerini Türk Düşünce dergisinde yayımlamıştır.  Kamran Birand ise 1962 ve 1964 yıllarında 

“Existentialisme Üzerine I” ve “Existentialisme Üzerine II” adlı iki makale yayımlamıştır. Ayrıca 

Hilmi Ziya Ülken, 1946 yılında Türkiye’de varoluşçuluk üzerine ilk telif eserini yazmıştır. 

Existentialisme’in Kökleri I adlı bu eser, İstanbul Mecmuası’nda yayımlanmıştır. Bu eserden 

sonra Existentialisme’in Kökleri II (1946) ve Sartre ve Existentialisme (1946) adlı çalışmalar 

yayımlanmıştır. Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş II adlı eserinde fenomenolojiyi “insana ait 

olayları mahiyet olarak tetkik eden” bir yaklaşım olarak tanımlar ve bu yöntemin özellikle 

psikoloji alanında etkili olduğunu belirtir. Sartre, Heidegger, Jaspers ve Marcel gibi düşünürleri 

fenomenoloji çerçevesinde değerlendirir. Pragmatizm, pozitivizm ve idealizmde aradığını 

bulamayan Ülken, fenomenolojide kendine uygun bir temel bulduğunu ifade eder. Ancak bu 

akımın idealizm ve realizmin zararlarını birlikte taşıyabileceği endişesiyle temkinli bir mesafe de 

korur (Ülken, 1958, s. 2, 70; Ülken, 2021, s. 13). 

1950’lerde edebiyatımızda varoluşçuluğun etkisiyle ortaya çıkan bunalım edebiyatı, tıpkı dünya 

edebiyatında olduğu gibi, Türkiye’de de toplumsal ve siyasal sorunlardan beslenmiştir. Çok 

partili hayata geçiş, işsizlik, II. Dünya Savaşı’nın etkileri ve 1960 darbesi gibi gelişmeler halkta 

derin yaralar açmış, bu durum edebiyata da yansımıştır. Talip Apaydın, Tarık Buğra ve Kemal 

Bilbaşar gibi toplumcu gerçekçi yazarlar bu dönemi Anadolu perspektifinden işlerken, Attila 

İlhan eleştirel bir toplumcu gerçekçilikle yazmıştır. Ancak bazı yazarlar, sadece toplumsal 

sorunlara odaklanmak yerine bireyin içsel bunalımlarını yansıtmanın daha anlamlı olacağını 

savunarak yeni bir edebi yönelim başlatmışlardır. Ferit Edgü, Orhan Duru, Onat Kutlar, Adnan 

Özyalçıner, Leyla Erbil, Yusuf Atılgan, Bilge Karasu, Güner Sümer ve Feyyaz Kayacan gibi 

yazarların eserleri, Türkiye’nin kültürel yapısında köklü bir değişim yaratmıştır. Daha sonraki 

süreçte, “1950 kuşağı” olarak adlandırılan Mavi dergisinin yazarlarının eserlerinde 

varoluşçuluğun temaları açıkça görülmektedir. Bu gruba katılan ve hikayelerini Bulantı adlı 

kitabında toplayan Demir Özlü, bireyin varoluşçu serüvenini eserlerinde anlatmaktadır. 1958 

yılında yayımlanan Bulantı, Türk edebiyatında ilk varoluşçu eser olarak kabul edilmektedir. 



84 

 

 

 

1950’li yıllarda bir grup üniversite öğrencisi tarafından varoluşçuluk üzerine tartışan en önemli 

süreli yayınlardan biri de A dergisidir. Bu derginin kadro çekirdeğinde Ferit Öngören, Kemal 

Özer, Hilmi Yavuz, Onat Kutlar, Asım Bezirci, Edip Cansever, Konur Ertop, Demir Özlü, Erdal 

Öz, Doğan Hızlan, Ülkü Tamer ve Ercüment Uçarı gibi yazarlar yer alıyordu. 

 Türk yazarlar, başta bu dergiler olmak üzere çeşitli süreli yayınlarda Sartre, Nietzsche, 

Heidegger, Kierkegaard, Marcel ve Jaspers gibi Batılı varoluşçuların eserlerinin çevirilerine ve 

eleştirilerine yer vermiştir. Yukarıda değinilen dergiler dışında, varoluşçuluk ile ilgili çalışmalar 

içeren diğer dergiler şunlardır: Aylık Ansiklopedi, Cumhuriyet, Felsefe Arşivi, Felsefe Tercümeleri 

Dergisi, Sanat ve Edebiyat Gazetesi, Mavi, Kaynak, Yenilik, Pazar Postası ve Türk Düşüncesi. 

Bahsi geçen dergiler, varoluşçuluk temalarını işleyerek Türkiye’de bu felsefi akımın tanınmasına 

ve tartışılmasına katkıda bulunmuşlardır. Varoluşçuluğun Türk edebiyatındaki etkisi özellikle 

1950’li yıllarda edebi üretimde bulunan yazarların eserlerinde görülmektedir. Adnan Özyalçın, 

Bilge Karasu, Orhan Duru, Demir Özlü, Ferit Edgü, Onat Kutlar ve Vüs’at O. Bener gibi yazarlar, 

Türkiye’nin o dönemki toplumsal ve siyasi ortamından derin etkilenmiştir. Söz konusu yazarlar, 

eserlerinde bireyin yaşadığı bunalımları, içsel çatışmaları ve toplumsal adaletsizlikleri ele alarak 

“Bunalım Edebiyatı” olarak adlandırılan edebi anlayışın öncüsü olmuşlardır. Varoluşçu 

olmadıkları halde Edip Cansever, Turgut Uyar ve Ahmet Oktay gibi bazı şairler de bu akımdan 

etkilenmiş, eserlerinde varoluşçu temalara yer vermiş (Yalçın, 2005, 60-66). 

2.3. İRAN EDEBİYATINDA VAROLUŞÇULUK 

1960’ların ve 1970’lerin başlangıcı, İranlı düşünürlerin Batı fikirleriyle karşılaşmalarında belirgin 

bir dönüşüm sürecini işaret etmektedir. Ferdid, Şeriatî ve Al-e Ahmed gibi düşünürler, Batı 

düşüncelerini sadece kabul etmekle kalmamış, aynı zamanda bilinçli bir tercihle onlara 

yönelmişlerdir. Bu süreç, İran düşünce hayatında Batı fikirlerinin etkisinin artmasında önemli bir 

rol oynamıştır (Amnkhani, 2013, s. 36). Batı’da varoluşçuluk hem felsefi hem de edebi 

tartışmalarda var olmuştur. Bu nedenle, bu düşüncenin İran’a girişi hem felsefi hem de edebi 

kanallar aracılığıyla gerçekleşmiştir; felsefi tartışmalarda Feridid ve Şeriatî gibi figürler, edebi 

tartışmalarda ise Hedâyet ve Âl-e Ahmed gibi figürler merkezi roller oynamıştır (Amnkhani, 

2013, s. 41-40; Şemisa, 2016, s.32 ).  

İran’da Rıza Şah Pehlevi’nin Eylül 1941’deki düşüşü sonrası oluşan daha açık siyasi ve kültürel 

ortam, kitap yayıncılığında önemli bir canlanma yarattı. Bu dönem, yazarların yeni edebi ve 

düşünsel akımlarla tanışmalarını sağladı. Daha önce yayımlanma fırsatı bulamayan birçok edebi 

ve felsefi eser basıldı. Batılı yazarların eserlerinin Farsçaya tercüme edilmesi, bahsi geçen 

dönemin en kayda değer olaylarından birisi olup  İran’ın edebi ve düşünsel evrimine büyük katkı 



85 

 

 

 

sağladı. Sâdık Hidâyet, Celâl Al-i Ahmed, Simin Daneshvar ve diğer pek çok yazar, bu yeni 

atmosferin etkisiyle önemli eserler ortaya koydular. Bu eserler, çağdaş İran edebiyatının 

şekillenmesinde önemli bir rol oynadı. Aynı zamanda bu dönem, edebi ve kültürel dergilerin 

gelişimini de tetikledi ve yazarlar ile entelektüeller arasında yoğun bir düşünce ve görüş 

alışverişine olanak tanıdı.  Genel olarak, 1941 Eylül'ünden sonra ortaya çıkan açık siyasi ve 

kültürel atmosfer, İran’ın küresel düşünsel ve edebi akımlarla daha fazla etkileşime girmesini 

sağladı ve İranlı yazarların bugün hâlâ büyük öneme sahip eserler yaratmalarına imkân tanıdı. 

(Amnkhani, 2013, s. 36-40). 

20. yüzyılın 1940 ve 1950’li yıllarında, varoluşçuluk felsefesinin ve edebi eserlerinin çevirisi, 

Nazi rejiminin acı verici deneyimlerine karşı bir tepki olarak ortaya çıkmıştır (Magee, 2010, s. 

208). Bu durum, İranlı yazarlar üzerinde derin ve kalıcı bir etki yaratmıştır. Özellikle İran 

toplumunun yeni sosyal ve politik koşullarla karşılaştığı bir dönemde, birçok İranlı yazar ve 

düşünür varoluşçuluk kavramları ve düşünceleriyle tanışma fırsatı bulmuştur.  Bu tanışma, 

özellikle Jean-Paul Sartre gibi varoluşçu filozofların ve yazarların eserlerinin çevrilmesi ve 

yayımlanmasıyla mümkün olmuştur. Sartre’ın eserlerinin Farsçaya çevrilip İran’da 

yayımlanması, İranlı yazarların onun felsefi görüşleriyle tanışmasına ve bu düşünceleri kendi 

eserlerinde yansıtmalarına olanak tanımıştır. Varoluşçuluk felsefesi, özgürlük, bireysel 

sorumluluk ve varoluşun özgünlüğü gibi kavramlara vurgu yaparak, İranlı yazarları ve 

düşünürleri varoluşsal ve toplumsal meseleleri incelemeye ve analiz etmeye yönlendirmiştir. 

Söz konusu süreç, İranlı yazarlara toplumsal ve siyasi koşulları yeni bir bakış açısıyla ele alma 

fırsatı sunmuş ve bu sayede değişim geçiren toplumların da insanın durumunu ve bireysel 

deneyimleri analiz etme ve eleştirel bir gözle değerlendirme olanağı sağlamıştır. Varoluşçuluk 

felsefesiyle tanışma, İran edebiyatının ve düşünce dünyasının gelişimine önemli katkılarda 

bulunmuştur. Meşrutiyetten İslâm Devrimi’ne kadar uzanan  çağdaş İran tarihi, farklı siyasi 

ideolojilerin, felsefi sistemlerin yükseliş ve düşüşüne sahne olmuştur. Bu ideolojiler ve felsefi 

sistemler, belirli bir dönem boyunca (özellikle sosyal seçkinler ve entelektüeller arasında) 

popülerlik kazanmış, ancak zamanla etkinliklerini yitirmişlerdir.  

Önemli ve dikkat çekici olan, bahsi geçen siyasi ideolojiler ve felsefi sistemlerin etkilerinin 

sadece düşünce ve siyaset alanıyla sınırlı kalmayıp, edebiyat gibi çeşitli alanları da etkilemesidir. 

Söz konusu etkinin kapsamı o kadar geniştir ki, çağdaş edebi gelişmeleri ideolojilerin ve felsefi 

sistemlerin rolünü göz ardı ederek anlamak neredeyse imkânsız hale gelmiştir. Bahsi geçen etki, 

genellikle şu şekillerde kendini göstermektedir: 

1. Siyasi ideolojilerin ve felsefi sistemlerin öğretilerine dayalı edebi eserlerin oluşturulması. 



86 

 

 

 

2. Fars edebi eserlerinin, siyasi ideolojilere ve Batı felsefi sistemlerine dayalı olarak yazılmış edebi 

eserlerle karşılaştırılması. 

3. Son zamanlarda, Fars edebi eserlerinin siyasi ideoloji veya felsefi sistem perspektifinden 

okunması. 

Bu süreç, İran edebiyatının evriminde büyük bir rol oynamış ve edebi eserlerin içerik ve 

temalarını derinden etkilemiştir. İranlıların Batılı aydınların görüşlerine olan ilgisi, İran 

Meşrutiyet Devrimi ile doruk noktasına ulaşmıştır. Mirza Malkam Khan, Ahundzadeh ve I’tisam 

el-Mülk gibi dönemin önde gelen aydınları, Batılı modellere dayalı bir ülke inşa etmek amacıyla 

yoğun çaba sarf etmiştir. Batı medeniyetinin temel unsurlarından olan vatandaşlık hakları, eşitlik, 

demokrasi, parlamento, kanunların resmileştirilmesi ve yönetime halkın katılım hakkı gibi 

kavramları gözlemleyip tanımaya çalışmıştır. Bu fikirler, Meşrutiyet Dönemi aydınlarını Batı 

modellerini taklit etmeye teşvik eden başlıca etkenler arasında yer almıştır (Zekeriyayi, 1999, s. 

35).  

Bahsi geçen dönemde yalnızca din dışı ve  karşıtı inançlara sahip aydınlar değil, aynı zamanda 

Ayetullah Behbahani ve Ayetullah Tabatabai gibi tarihte meşhur meşrutiyetçiler olarak anılan 

bazı önde gelen din adamları da Batılı düşünceleri, geleneksel ve dini düşünceleriyle uyumlu hale 

getirmek için önemli çaba sarf etmişlerdir. Ancak 1960-1970’lerde, İranlı aydınların Batılı 

modellere ve ortak fikirlere karşı tutumunda büyük bir değişiklik yaşandı. Meşrutiyet döneminin 

birçok İranlı aydını, Batı’ya karşı eleştirel bir yaklaşım benimsemeye başladı. Bazıları ise Batılı 

fikirleri tamamen reddetmek yerine, seçici bir yöntemle istedikleri fikirleri almaya devam ettiler.  

Önde gelen İranlı aydınlar, Batı’nın 20. yüzyılda elde ettiği başarıları eleştirirken, bu 

eleştirilerinin hammaddesini Batı’dan almaları önemli bir nokta olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Aydınlanma çağı filozof ve sanatçıları, Avrupa’da yaşayan insanlara bir cennet vaadinde 

bulunmuşlardı. Ancak, huzuru vaat ettikleri topraklarda Birinci ve İkinci Dünya Savaşları’nın 

başlaması, 20. yüzyıl düşünürleri ve sanatçılarını aydınlanma dönemi düşüncelerinden şüphe 

duymaya ve bu düşünceleri yeniden değerlendirmeye sevk etti. (Amnkhani, 2013, 38,39). 

1960-1970’lerde yaşayan İranlı aydınlar, Batı’daki düşünce sistemine eleştirel bir yaklaşım 

geliştirmişlerdir. Bahsi geçen eleştirel yaklaşım, Batılı yazarların post-modern eserlerinden 

etkilenerek, Batı’yı eleştirmeye başlamalarına neden olmuştur. Batılı ve İranlı eleştirmenler 

arasındaki fark, Batılı post-modern eleştirmenlerin genellikle dini eğilimleri olmadan, 

aydınlanma yolunda yaratılan sapmaları düzeltmek amacıyla bu geleneği eleştirmeye 

çalışmalarıdır. Buna karşılık, İranlı post-modern araştırmacılar, dini kaygı ve amaçlara sahip 

oldukları için modernliği ve teknolojiyi dine yer açmak amacıyla eleştirmişlerdir. Bu dini kaygılar 



87 

 

 

 

ve amaçlar, İranlı eleştirmenlerin Batı’ya yönelik eleştirilerini şekillendiren temel unsurlar 

olmuştur. İranlıların varoluşçuluğa aşinalığı, 20. yüzyılın ilk yıllarına kadar uzanmaktadır. Bu 

felsefe okulu, birçok çağdaş ideoloji gibi, modern İranlı araştırmacıların dikkatini çekmiş ve 

onlara araştırma yapma konusunda ilham vermiştir. İran’da varoluşçuluk, Fardid ve Shariati gibi 

üniversite mensupları tarafından felsefe alanına, Hedayat ve Al-i Ahmad gibi yazarların 

çabalarıyla ise edebi alana girmiştir (Amnkhani, 2013, 40,41). 

İranlı araştırmacılar, bu felsefi hareketi üç ana yaklaşımla ele almışlardır: 

a) Bazı araştırmacılar, Fars edebi eserlerini Sartre’nin Bulantı ve Camus’nün Sisifos Söylentisi 

gibi eserlerle karşılaştırmışlardır. 

b) Diğer araştırmacılar, varoluşçuluğun öğelerini bulmak amacıyla Farsça metinleri araştırmış ve 

analiz etmişlerdir. 

c) Son yıllarda bazı araştırmacılar ise Farsça eserleri varoluşçu bir bakış açısıyla okumaya 

çalışmışlardır. 

Bu yaklaşımlar, varoluşçuluğun İran’daki edebi ve felsefi düşünce üzerindeki etkilerini 

derinlemesine incelemeyi ve anlamayı mümkün kılmıştır. Varoluşçuluğun İran’a girişine 

değinecek olursak, bu felsefi akımı İranlılara tanıtma yönündeki ilk adımların, ülkenin önde gelen 

şahsiyetleri tarafından atıldığını belirtmek gerekir. Bu önemli figürler arasında Ahmet Ferdid, 

Sâdık Hidâyet ve Celal-i Al-Ahmed bulunmaktadır (Amnkhani, 2013, 40,41). 

“Sözlü filozof” olarak sıklıkla anılan Fardid, konuşmalarında ve derslerinde defalarca 

Heidegger’in felsefe dünyasındaki yüksek konumundan söz etmiş ve böylece İranlıları 

Heidegger’in düşünceleriyle tanıştırmıştır. Sâdık Hidâyet ise Sartre’ın Duvar gibi bazı öykülerini 

çevirerek, varoluşçuluğun İran’da tanıtılmasında önemli bir rol oynamıştır. Celal-i Al-Ahmed de 

kendi eserlerinde bu felsefi akımın etkilerini yansıtarak, İran'daki varoluşçuluk düşüncesinin 

gelişimine katkıda bulunmuştur. Bu şahsiyetlerin çabaları, varoluşçuluğun İran’daki edebi ve 

felsefi alanlara nüfuz etmesini sağlamış ve bu felsefi akımın ülkede geniş bir yankı bulmasına 

yardımcı olmuştur. 

Söz konusu çabalar, varoluşçuluğun İranlılara tanıtılmasında etkili olmuş olsa da, o yıllarda 

İran’ın entelektüel ve edebi atmosferinde geniş bir yer bulamamıştır. 1920’ler ve 1930’larda 

Tudeh Partisi’nin, dönemin İran siyasi ve sanatsal atmosferine hâkim olan sol ve Marksist fikirler, 

varoluşçuluğun olgunlaşmasını ve kabul görmesini engellemiştir. Ancak, İran’da Marksizm’in 

çöküşüyle birlikte varoluşçuluğun yayılmasına da alan hazırlanmıştır. 



88 

 

 

 

Marksizm’in etkisinin azalmasıyla birlikte, varoluşçuluk felsefesi, özellikle genç entelektüeller 

arasında daha fazla kabul görmeye başlamış ve İran edebiyatında ve düşünce dünyasında önemli 

bir yer edinmiştir. Bu değişim, varoluşçuluğun İran'da daha derinlemesine incelenmesine ve bu 

felsefi akımın ülkedeki edebi ve felsefi çalışmalarda daha belirgin bir şekilde yer almasına olanak 

tanımıştır.  İran’da Marksizm'in gerilemesiyle birlikte Heidegger, Sartre ve Camus gibi varoluşçu 

yazarlar ve varoluşçu felsefe, o dönemin siyasi ve edebi elitlerinin önde gelen öğretmenleri ve 

ilham kaynakları haline geldiler. Heidegger’in teknolojiye yönelik muhalefeti, ya da daha doğru 

bir ifadeyle eleştirel bakışı, Celâl Âl-i Ahmed gibi entelektüeller için önemli bir ilham kaynağı 

olmuştur. Âl-i Ahmed, Heidegger’in ünlü eseri Teknike Yönelik Soru’dan etkilenerek Batılılaşma 

konusunda kendi eserlerini yazmış ve Batı’ya karşı mücadele etmiştir. Sartre’ın sömürgecilik 

karşıtı duruşu ise Şeriati gibi düşünürler için büyük ilgi çekici olmuştur. İranlı aydınlar, Batı 

sömürgeciliğine karşı mücadelelerinde Sartre’ın eserlerinden buldukları fikirlerden büyük ölçüde 

yararlanmışlardır. Son olarak, Sartre’ın 20. yüzyıl edebi etik konuları üzerine yaptığı çalışmalar, 

İranlı düşünürler için son derece önemli olmuştur. İranlı yazarlar, Sartre’nin Edebiyat Nedir? 

kitabındaki görüşlerini benimseyerek, onun etkisinde toplumsal gelişmelerde aktif bir rol 

üstlendiler. Sartre, Heidegger ve Camus gibi varoluşçuların düşüncelerine hakim olmaları ve 

eserlerinin tercümeleri, o dönemin edebi akışında belirleyici bir etki yaratmıştır. (Amnkhani, 

2013, 47). 

İranlı şairlerden Şamlu ve Şefi’i Kedkani gibi önemli isimler, varoluşçu öğretilerden ilham alarak 

varoluşçu temaları ve motifleri içeren şiirler yazmışlardır. Ali Şeriati gibi düşünürler ise devrimci 

hedeflerine ulaşmak için Sartre ve Camus’nun fikirlerinden esinlenmiş, bu düşünceleri 

eserlerinde ve konuşmalarında özgürce kullanmıştır. Ancak, siyasi ideolojiler ve felsefi 

sistemlerin etkisi sadece edebi eserlerle sınırlı kalmamış; edebiyat araştırmacıları da bu eğilimden 

etkilenmiştir. İranlı aydınlar, seçici bir yaklaşımla, varoluşçu düşüncelerden aldıkları parçaları 

kendi düşünce sistemlerine entegre ederek, İran’ın entelektüel ortamında varoluşçu düşüncenin 

yayılmasına katkıda bulunmuşlardır. 

 

 

 

 

 



89 

 

 

 

3. BÖLÜM 

TÜRK VE İRAN EDEBİYATLARINDAN SEÇİLEN 

ESERLERİN VAROLUŞÇULUK AÇISINDAN İNCELENMESİ  

 

3.1. TÜRK EDEBİYATINDAN SEÇİLEN VAROLUŞÇU YAZARLAR VE 

İNCELENEN ESERLERİ 

3. 1. 1. Yusuf Atılgan 

Yusuf Atılgan, 27 Haziran 1921’de Manisa’da doğmuştur. Tam adı Yusuf Ziya Atılgan’dır. 

Babası Hamdi Bey, Duyun-ı Umumiye’de tahsildarken, annesi Avniye Hanım’dır. 1847’deki 

isyanları sırasında Yunan işgali nedeniyle Manisa’dan kaçan ailesi Hacırahmanlar köyüne 

yerleşmiştir. Annesi Avniye Hanımın edebiyat ve dil konusundaki ilgisi, Atılgan’ın bu alanlara 

yönelmesinde önemli bir rol oynamıştır (Güngör, 2019, s. 23-24). 

Eğitim hayatına Manisa’daki Necatibey İlköğretim Okulu’nda başlamış, ilkokul ve ortaokulu 

burada tamamlamıştır. Daha sonra Balıkesir Lisesi’ne parasız yatılı olarak devam etmiş ve 

1939’da buradan mezun olmuştur (Yüksel, 1992, s. 17). Edebiyat ile ilgisi lise yıllarında başlamış 

olup ilk edebi çalışmaları ise şiir türünde olmuştur. Şiir ve öykülerinde Nevzat Çorum ve Ziya 

Atılgan adlarını kullanmıştır (Lekesiz, 2018, s. 253). Ailesinin tıp fakültesine gitmesini 

istemesine rağmen Atılgan, öğretmen olmayı tercih ederek İstanbul Üniversitesi Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümü’ne kaydolmuştur. Üniversite yıllarında Reşid Rahmeti Arat, Ahmet Hamdi 

Tanpınar, Ali Nihat Tarlan ve Halide Edib Adıvar gibi önemli isimlerden dersler almış ve bu 

dersler, yazarlık kariyerinde önemli bir etki yaratmıştır (Güngör, 2019, s. 25-26). 

Üniversitedeki sol öğrenci hareketine katıldığı için cezaevine gönderilerek kısa bir süre hapis 

yatmıştır. Bu dönemde babası vefat etmiş ve Atılgan cezaevinden çıktıktan sonra eğitimine devam 

ederek (Güngör, 2019, s. 26) 1944 yılında mezun olmuştur. Mezuniyetinin ardından 

Hacırahmanlar köyüne dönüp 1949 yılında köylü bir kız olan Sabahat Hanım ile evlenip çiftçilik 

yapmaya başlamış, ancak bu işten sıkılarak edebiyat kariyerine geri dönmüştür (Yüksel, 1992, s. 

21, 25). 

1954 yılında Tercüman gazetesinin öykü yarışmasına gönderdiği Evdeki adlı öyküsü birincilik 

ödülü kazanmış, fakat ödülünü almamıştır. 1959’da yayımlanan ilk romanı Aylak Adam, 



90 

 

 

 

1959’daki Yunus Nadi Roman Ödülleri’nde ikinci seçilmiştir. Eserin varoluşsal temaları, 

dönemin köy edebiyatı anlayışına göre alışılmadık bir yenilik göstermiştir (Güngör, 2019, s. 26-

27). 

İstanbul’a döndükten sonra Atılgan, çeşitli dergilere deneme, hikâye ve çeviriler göndermeye 

başladı. 1955 yılında Tercüman gazetesinin düzenlediği öykü yarışmasında birincilik ödülünü 

kazanan Evdeki ve dokuzunculuk ödülünü elde eden Kümesin Ötesi adlı öyküleri, Atılgan’ın 

yayımlanan ilk öyküleridir. 1960 yılında yayımlanan Bodur Minareden Öte adlı hikâye kitabı ise 

daha önce Varlık ve A dergilerinde yayımlanmış toplam dokuz hikâyeden oluşur. 1965 yılında 

yazmaya başladığı Eşek Sırtındaki Saksağan romanı, Faulkner’in Döşeğimde Ölürken romanıyla 

teknik benzerlik taşıdığını fark etmesi üzerine yazım aşamasında yakılmıştır. Yıllar sonra, 

Faulkner’in romanını okuduğunda teknik benzerlikten dolayı pişmanlık yaşadığını ifade etmiştir 

(Güngör, 2019, s. 26). Yusuf Atılgan’ın çocuk kitabı olarak bilinen Ekmek Elden Süt Memeden 

adlı eserinin yanı sıra, yazarın daha sonra kaleme aldığı Eylemci ve Ağaç öyküleri de dahil olmak 

üzere tüm öyküleri, Bütün Öyküleri adı altında tek bir kitapta toplandı. Bu kitap toplam dört bölüm 

ve on dört hikâyeden oluşmaktadır.  

Yazar, 1973 yılında Anayurt Oteli adlı romanını kaleme almıştır. 1976 yılında tiyatrocu Serpil 

Gence ile ikinci evliliğini gerçekleştiren Yusuf Atılgan, İstanbul’a taşındı ve bu evlilikten bir 

çocuk sahibi oldu. 1979 yılında bir oğlu dünyaya gelmiştir. 1986 yılında annesini kaybeden 

Atılgan, 1987’de Anayurt Oteli romanının sinemaya uyarlanmasıyla ün kazanmaya devam 

etmiştir. Ayrıca Kierkegaard’ın Korku ve Titreme, Günce ve Ölümcül Hastalık Umutsuzluk 

eserlerinin çevirilerini de yapmıştır (Güngör, 2019, s. 29,30). Atılgan, 1989 yılında çeşitli sağlık 

sorunları ve kalp krizi nedeniyle Canistan romanını bitirmeden kalp krizi sonucu Moda’daki 

evinde vefat etmiştir (Yüksel, 1992, s. 50). 

Ölümünden sonra, dostları tarafından Yusuf Atılgan’a adanan yazılar, röportajlar ve hakkında 

kaleme alınan makaleler Yusuf Atılgan’a Armağan adlı kitapta toplandı.Yusuf Atılgan, modernist 

edebiyatın önemli temsilcilerindendir. Eserlerinde, özellikle 1950-1980 arası dönemde kasaba ve 

kent yaşamının getirdiği yabancılaşma, iletişimsizlik ve toplumsal sorunları derinlemesine ele 

alır. Edebi yaklaşımında gerek varoluşçu felsefenin gerekse de psikanalitiğin temalarını 

kullanarak 1950’den sonrası insanının evrensel sorunları olan yabancılaşma, yalnızlık ve iletişim 

kopukluğuna odaklanır (Güngör, 2019, s. 19, 22, 42). Atılgan’ın eserlerinde yalnızlık ve 

yabancılaşmanın yanı sıra aşk, intihar, cinsellik ve insanın iç dünyası gibi konular da işlenir. 

Berna Moran’a göre, Atılgan’ın roman karakterleri genellikle üç aşamadan geçer: “yalnızlık, 



91 

 

 

 

kurtuluş umudu, hayal kırıklığı.” Bu karakterler, hayattan keyif almak ve yalnızlıktan kurtulmak 

isteyen ancak sürekli olarak hayal kırıklığına uğrayan bireylerdir (Moran, 2008, s. 292). 

Yusuf Atılgan, hem romanlarında hem de hikâyelerinde varoluşçuluğu derin bir kaynak olarak 

kullandığı yukarıda zekredildi. Özellikle Atılgan’ın Aylak Adam  ve Anayurt Oteli romanlarının 

kurgusu gerçekçilik temelinde şekillenir, fakat söz konusu gerçekçilik, doğal bir bakış açısının 

ötesindedir.  Romanların başkarekterleri genellikle psikoloji sorunları olan aylak, işsiz ve başı boş 

şehirli insanlardır. Modern ve postmodern Türk romanına önemli yenilikler katan Atılgan’ın, 

Aylak Adam ve Anayurt Oteli romanlarında, varoluşçu söylemler ve karakterlerin ruhsal 

dünyalarındaki varlıksal çatışmalar gözlemlenebilir. Atılgan, romanlarını düşünce dünyasının 

süzgecinden geçirmiş ve kurgusunu kendi yaşamıyla ilişkilendirmiştir Gerçekçilik anlayışını 

natüralizmden ayırır ve sanatsal kurgu ile gerçekçiliği sağlar. Yazma amacını kişisel yaşantı ve 

gözlemlerden yola çıkarak belirler, eserlerini yaşantı ve gözlemlerinin yansıması olarak oluşturur 

Atılgan, gerçekçiliği “sanatsal kurgu” ile birleştirirken, Kafka’nın Dönüşüm’ündeki Gregor 

Samsa’nın hamamböceğine dönüşmesi gibi gerçeküstü unsurları da kabul eder (Güngör, 2019, s. 

40; Ünlü, 1992, s. 78-80). 

Yusuf Atılgan’ın eserlerindeki karekterler, içe dönük bir mizaca sahiptir. Yazar, roman 

karakterlerini iç ve dış dünyalarında çeşitli zorluklarla özellikle yabancılaşma, yalnızlık, hayatın 

anlamsızlığı ve intihar gibi  varoluşsal problemlerle yüzleştirerek, bu zorluklar karşısında 

sergiledikleri davranışları, bilinçaltı ve psikolojileri aracılığıyla okuyucuya sunar. Bu karekterler, 

yalnızlık sorunu ile mücadele etmek için bir “aşk” ya da “kurtuluş” arayışına girerler. Ancak söz 

konusu arayışın sonu genellikle hüsranla biter. Atılgan, eserlerinde yalın ve düzgün bir dil 

kullanır. Karakterlerini bulundukları çevrenin diliyle konuşturur ve yöresel ağızları da eserlerine 

yansıtır. Yazma sürecinde oldukça dikkatli ve titizdir (Güngör, 2019, s. 39, 40; Durbaş, 1988, s. 

69-74). Bu yaklaşımı öyküleri için de söylemek mümkündür. Atılgan, hikâyelerini modern 

insanın varoluşsal sorunlarını ve yalnızlık temaları üzerinden işler. Karakterlerin içsel 

dünyalarındaki ifade edilen çatışmalar, okuyucuya insanın kendini bulmasının ne denli zorlu bir 

süreç olduğunu gösterir. Söz konusu yabancılaşmış ve iletişimde sıkıntı yaşamış tipler asılnda 

yazarın kendi içe dönüklüğünü anımsar. Atılganın da karekterleri gibi yalnızlığı arkadaşlar 

arasında olmaya tercih eden bir kişidir. (Güngör, 2019, s. 44). 

Atılgan, eserlerinde Andre Gide, Jean-Paul Sartre, Franz Kafka, James Joyce, Dostoyevski ve 

Sait Faik Abasıyanık gibi yazarların eserlerinden etkilenmiş ve onların kullandıkları teknikleri 

kullanmıştır (Güngör, 2019, s. 46;Görel, 1959, s. 55-59). Atılganın bütün roman ve hikayelerine 



92 

 

 

 

bakıldığında, karekterlerini  başarılı bir şekilde tipleştirip canlandırdığını görmekteyiz (Güngör, 

2019, s. 43). 

Onun, eserlerinde kullandığı dil oldukça düzgün ve sadedir ve kişilerin içerisinde bulunduğu şive 

ya da ağız özelliklerini muhafeze etmeye çalışmıştır. Bu unsur, özellikle konusunu köy 

hayatından aldığı eserlerde görünmektedir. Söz konusu karekterin yöresel dil özelliklerini 

başarıyla tasvir eder (Güngör, 2019, s. 45). Atılgan, yazma sürecini ve dil kullanımını sanatsal bir 

süreç olarak görür ve romanlarının şiir gibi yazıldığını ifade eder (Andak, 1958, s. 60-62). Daha 

çok roman ve hikâye yazarı olarak bilinen Atılgan iki adet şiir de yazmıştır. Bu şiirlerin temel 

konusu da aşk ve yalnızlıktır (Güngör, 2019, s. 46). Eserlerinde sevginin temel bir eksen olduğunu 

ve sevgi eksikliğinin insanları sürekli bir arayışa soktuğunu vurgular (Ünlü, 1989, s. 78-80). 

Yusuf Atılgan’ın ilk ve tek hikâye kitabı Bodur Minareden Öte, 1960 yılında yayımlanmış ve 

yazarın daha sonra yayımlanan Bütün Öyküleri halinde bir araya getirilmiştir. Atılgan, bu 

hikâyelerinde kasaba, köy ve kent yaşamında bireylerin karşılaştığı çatışmaları, özellikle 

geleneksel ve modern toplum yapıları arasındaki gerilimleri ele almıştır. Hikâyeler, bu 

çatışmaların bireyler üzerindeki etkilerini, tekdüzeliğin getirdiği bıkkınlığı, kişisel ve toplumsal 

sebeplerle ortaya çıkan uyumsuzluk hissini derinlemesine işlemektedir. Atılgan’ın bu konulara 

olan yaklaşımı, onu bir ölçüde bunalım edebiyatı içinde değerlendirmemize neden olur. Bunalım 

edebiyatı, bireyin topluma uyum sağlama çabası içindeki içsel çatışmalarını ve huzursuzluklarını 

anlatır. Atılgan’ın eserleri, bireyin bu tür bunalımları deneyimlediği sahnelerle doludur ve 

okuyucusuna, toplumun geleneksel yapılarıyla modernleşme arasında sıkışıp kalan insanın 

yalnızlığını ve yabancılaşmasını hissettirir (Korkmaz ve diğerleri, 2015, s. 364). 

Atılgan’ın çocuklar için masalsı unsurlardan yaralanarak yazdığı iki hikâyesi olan Korkut’a 

Masal, Ceren’e Masal ve Ekmek Elden Süt Memeden başlığı altında toplanmıştır. 

Eserleri 

Romanları 

Aylak Adam (1959), Anayurt Oteli (1973),Canistan (2000) 

Öyküleri 

Bodur Minareden Öte (1960) 

Masal Kitabı 



93 

 

 

 

Ekmek Elden Süt Memeden (1992) 

Piyes 

Çıkış Gecesi (1947) 

Çeviri 

Toplumda Sanat (1980) - Çev: Ken Baynes 

Çeviri Şiirler 

Gözler (Ezra Pound’dan) - Yusuf Atılgan’a Armağan, s. 129-130. Bir Yerde Hiç Gitmediğim (E. 

E. Cummings’den) - Yusuf Atılgan’a Armağan, s. 131-132. 

Çeviri Yazılar 

Kierkegaard’dan Korku ve Titreme, Değişim, sayı 2, 15 Aralık 1961. Kierkegaard’dan Günce, 

Değişim, sayı 1, 20 Kasım 1961.Kierkegaard’dan Ölümcül Hastalık, Değişim, sayı 7, 15 Mayıs 

1962. 

Kitaplaşmamış Diğer Yazıları 

Şiirleri: Ölü Su Yazı, sayı 1, 1987. Ayrılık; Milliyet Sanat Dergisi, sayı 1 (Yeni Dizi), Şubat 1980. 

Deneme, İnceleme ve Öteki Yazıları 

Akkusun Ölümü, Milliyet Sanat, sayı 2 (Yeni Dizi), Mart 1980. Faulkner’i Çevirmek, A Dergisi, 

Ocak/Şubat 1960. Kendileri ve Kentleri, Yusuf Atılgan/Manisa, Sanat Olayı, sayı 6, Haziran 1981. 

Nasıl Yaşıyorlar, Nasıl Yaratıyorlar? Sıradan Bir Gün, Hürriyet Gösteri, Ağustos 1982. Tokatlı 

Kani, Sanat, Şahsiyet ve Psikolojisi (1943-44 öğretim yılında Ali Nihat Tarlan yönetiminde 

hazırlanmıştır.)  

3.1.1.1. Aylak Adam 

Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam adlı romanı, yazarın Türk edebiyatındaki ilk önemli eseri olarak 

dikkat çeker. 1959 yılında yayımlanan bu roman, 1957-1958 yıllarında düzenlenen Yunus Nadi 

Roman Armağanı’nda ikincilik ödülüne layık görülmüştür (Yüksel, 1992, s. 32). Bu ödül, 

Atılgan’ın tanınmasına ve eserinin daha fazla ilgi görmesine katkı sağlamıştır. Marcel Proust’un 

etkisinde kalan Atılgan, modernist roman anlayışının henüz yaygın olmadığı bir dönemde Aylak 



94 

 

 

 

Adam’ı kaleme almıştır. Roman, toplumcu gerçekçi ve köy romanlarının popüler olduğu bir 

zamanda edebiyat dünyasına yenilikçi bir bakış açısı getirmiştir. Modernizm ve postmodernizmin 

bazı unsurlarını barındıran bu eser, farklı bir tarzda yazılmıştır (İslam, 2009, s. 364). Korkmaz’a 

göre, “Hemen hemen bütün anlatılarında diğer kahramanlardan farklı bir kişi merkeze oturur. Bu 

uyumsuz, yadırgatıcı, yalnız ve çaresiz baş kişi sayesinde yazar, fert üzerindeki toplum baskısını 

ele almaktadır” (Korkmaz, 2015, s. 365). 

1959 yılından itibaren birçok baskısı yapılan roman, okuyucularla tekrar tekrar buluşmuştur. 2023 

yılında ise kitabın 13. baskısı Can Yayınları tarafından basılmıştır. Romanın bu denli sık 

basılması, okuyucular tarafından yoğun ilgi gördüğünü göstermektedir. Aylak Adam, Türk 

edebiyatında modern bireyin içsel çatışmaları ve toplumsal uyumsuzluk konularını irdeleyen 

önemli bir eser olup, birçok eleştirmenin dikkatini çekip onlar tarafından çeşitli açılardan 

değerlendirilmiştir. Ekrem Işın, romanın yapı ve tema ilişkisine dair kapsamlı analizler yapar ve 

roman kahramanının yabancılaşma sürecini inceler (Işın, 1982, s. 274-291). Demirtaş Ceyhun, 

romanın daha önce işlenmemiş konulara cesurca değindiğini ve psikolojik çözümlemelerinin 

derinliğini vurgular (Ceyhun, 1992, s. 150-152). Ahmet Kemal, romanın insan psikolojisine 

odaklanmasının taşıdığı önemi vurgularken, Fethi Naci eserin gereksiz ayrıntılardan arındırılmış 

yalın yapısını ön plana çıkarır ve Aylak Adam’ı etkileyici bir ilk roman olarak değerlendirir 

(Kemal, 1963, s. 178-179; Naci, 1968, s. 180-186). Berna Moran ise eseri yalnızlık, yabancılaşma 

ve iletişimsizlik temaları çerçevesinde inceler; anlatım tekniklerine dikkat çekerek romanın, 

modern bireyin içsel çatışmalarını ve toplumla kurduğu problemli ilişkiyi başarılı bir biçimde 

yansıttığını belirtir (Moran, 1994, s. 219-236). 

3.1.1.1.1. Eserin Olay Örgüsü 

Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam adlı romanı, modern Türk edebiyatında önemli bir yere sahiptir ve 

bireyin içsel ve toplumsal çatışmalarını derinlemesine ele alır. Roman, başkarakter C.’nin içsel 

yolculuğunu, taşıdığı varoluşsal kaygıları ve idealize ettiği kadın figürlerinin gerçeklikle olan 

çatışmasını ayrıntılı bir biçimde inceler. C.’nin yaşamı, babasından kalan mirasla geçinerek 

aylaklıkla doludur. Ekonomik olarak konforlu bir yaşam süren C., müsrif bir kişilik sergilemez. 

Çalışma gereksinimi duymadığı için bir işte çalışmaz, fakat mevcut kaynaklarıyla yetinmesini de 

bilir. Günlerini kitap okuyarak, sinemaya giderek ve sokaklardaki insanları gözlemleyerek geçirir. 

C. aynı zamanda devrin entelektül orta sınıfın bazı özelliklere sahip ama entelektüel bir çevrede 

bulunmasına rağmen yalnız ve toplumsal olarak yabancılaşmış bir bireyi temsil eder (Güngör, 

2019, s. 46). 



95 

 

 

 

Roman, dört mevsim üzerinden ilerler: Kış, İlkbahar, Yaz ve Güz. Her mevsim, C.’nin içsel 

gelişimini ve toplumsal ilişkilerini sembolik olarak ifade eder. Bu tematik döngü, onun bireysel 

tatminsizlik ve ideal arayışını daha iyi anlamamıza yardımcı olur. Kış mevsimi, C.’nin içsel 

boşluk ve tatminsizlik duygularının ön planda olduğu bir dönemi temsil eder. Bu dönemde C., 

yalnızlık ve toplumsal uyumsuzluk temalarıyla yüzleşir ve içsel dünyasındaki boşluk, idealize 

ettiği kadın figürünü bulma arayışını derinleştirir. Kış, romanın ana çatışmalarının temelini 

oluşturan karanlık ve karmaşık bir içsel dünyayı simgeler. İlkbahar dönemi C., Ayşe adında bir 

kızla tanışır; ancak onu kaybetme korkusu nedeniyle aralarındaki mesafeyi korumaya çalışır. 

Devamında Güler adında geleneksel değerlere bağlı bir kadınla tanışmasını içerir. Güler, C’nin 

eleştirdiği aile hayatına önem veren bir kişidir. Bundan dolayı C.’nin idealize ettiği kadın figürüne 

karşılık gelir. İlkbahar, toplumsal normlar ve bireysel beklentiler arasındaki çatışmanın 

derinleştiği bir dönemi temsil eder. 

Yaz mevsimi, C’nin Ayşe adında entelektüel ve özgürlükçü bir kadınla tanışmasıyla başlar. Ayşe, 

C’nin hayatında önemli bir değişim yaratır, ancak C., Ayşe’nin  de hayalindeki kadın olmadığını 

düşünür ve arayışına devam eder. Yaz, bu hayali kadının arayışında karşılaştığı hayal kırıklığını 

simgeler. Güz mevsimi, C.’nin idealize ettiği B adında bir kadınla karşılaşmasını içerir. B., C.’nin 

arzuladığı kadın figürüdür, ancak bu idealize edilen figür, erişilemez bir hayal olarak kalır. Güz, 

idealizmin ve gerçeklik arasındaki çatışmayı vurgular ve C.’nin idealize ettiği figürlerle gerçek 

dünyadaki ilişkileri arasındaki farkı daha iyi anlamasını sağlar. 

Romanın derinliğini artıran önemli bir diğer unsur ise C.’nin çocukluk deneyimleridir. Annesini 

kaybetmiş, babası ve teyzesiyle sağlıksız bir ortamda büyümüştür. Bu deneyimler, C.’nin 

kadınlara karşı güvenini sarsar ve duygusal bağlarını olumsuz etkiler.  

Çocukluk travmaları, Zehra Teyze ve baba figürleri aracılığıyla somutlaşır; Annesini kaybettikten 

sonra gerçek sevgiyi Zehra Teyze’sinde bulmaya çalışırken, babası bu sevginin yokluğunu ve 

travmalarını temsil eder. Bu travmalar ile başa çıkamayan C., tanıştığı tüm kadınlarda bilinçsiz 

bir şekilde Zehra teyzesini aramaktadır. 

Aylak Adam, bireysel tatminsizlik, toplumsal uyumsuzluk ve ideal arayışı gibi temalar etrafında 

şekillenirken, okuyucuyu C.’nin içsel dünyasına ve toplumsal ilişkilerine dair derin bir anlayışa 

yönlendirir. Yapısal olarak dört mevsim teması üzerinden ilerleyen roman, modern Türk 

edebiyatında önemli bir yer tutar ve birey ile toplum arasındaki karmaşık etkileşimleri anlamada 

kıymetli bir eser olarak değerlendirilir. 

 



96 

 

 

 

 

3.1.1.1. 2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.1. Aylak Adam 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı  

Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam romanında, bireyin sosyal düzenle çatışması öne çıkan bir temadır. 

C.’nin toplumsal değerlerle olan bu çatışması, mitolojik Sisyphe efsanesiyle benzerlikler taşır. 

Sisyphe efsanesinde, Sisyphe, tanrılar tarafından sürekli olarak bir kayayı dağın zirvesine kadar 

yuvarlamaya mahkûm edilmiştir. Kaya zirveye ulaştığında, kendi ağırlığıyla tekrar aşağı düşer. 

Bu ceza, faydasız ve umutsuz bir çabayı ifade eder (Gürbilek, 1995, s. 45). Aynı şekilde, C.’nin 

geçmişindeki travmalar ve sosyal uyumsuzluklar, onun içsel sıkıntısını derinleştirir ve yaşamının 

anlam arayışında bir Sisyphean döngüye dönüşür (Andak, 1958, s. 61).  

Sıkıntı, Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam romanında C.’nin sürekli yaşadığı derin ve temel bir 

psikolojik durumdur. C.’nin içsel sıkıntısı, romanın başından itibaren belirgindir:  

 



97 

 

 

 

“Birden kaldırımlardan taşan kalabalıkta onun da olabileceği aklıma geldi. İçimdeki sıkıntı 

eridi” (Atılgan, 2022/a, s. 13). 

 

 Ancak bu geçici bir rahatlama olup, sıkıntı hemen geri gelir:  

“Yine lök gibi oturdu o deminki sıkıntı” (Atılgan, 2022/a, s. 13).  

 

Sıkıntı, C.’nin varoluşsal durumunu ve toplumsal eleştirisini merkezine alır.C.’nin sıkıntısı, 

toplumsal normların ve alışkanlıkların eleştirisiyle birleşir. C., toplumsal normlara uyumsuzluğu 

ve alışkanlıklardan kaçışıyla varoluşsal sıkıntısının derinliğini ve toplumsal eleştirisinin bir 

parçası olduğunu ifade eder:  

“Kim bilir, iç sıkıntısı olmasa, belki insanlar işe gitmeyi unuturlardı... Yaşamanın amacı 

alışkanlıktı, rahatlıktı” (Atılgan, 2022/a, s. 52).  

 

Sıkıntı, C.’nin yaşamının merkezindeki bir unsur olarak onun toplumla çatışmasını ve varoluşsal 

arayışını derinleştirir. 

Bunaltı, C’nin psikolojik durumunun bir başka boyutunu temsil eder. C’nin çocukluk travmaları, 

kadınlara karşı bir korku geliştirmesine neden olur ve bu da onun varoluşsal krizini derinleştirir. 

C.’nin bunaltısı, onun sosyal ilişkilerindeki zorlukları ve yalnızlık duygusunu da etkiler. C., çeşitli 

arayışlar içinde olabilir: “Nereye gideceğim? Keşke polis kuşkulanıp karakola götürseydi beni. 

Farklı bir gece olurdu” (Atılgan, 2022/a, s. 49). Ancak C., bu sıkıntının kendisini asla terk 

etmeyeceğini bilir ve bu bilincin etkisiyle varoluşsal bir mücadele içindedir. Sıkıntı ve bunaltı, 

C.’nin varoluşsal krizlerini ve toplumsal eleştirisini derinleştiren iki temel duygusal durum olarak 

değerlendirilir. Sıkıntı, C.’nin genel psikolojik durumunu ve toplumsal eleştirisini ifade ederken, 

bunaltı daha spesifik bir korku ve güçsüzlük duygusunu temsil eder. 

C.’nin yaşadığı sıkıntı, romanın başlangıcında okuyucuya sunulur: “Birden kaldırımlardan taşan 

kalabalıkta onun da olabileceği aklıma geldi. İçimdeki sıkıntı eridi” (Atılgan, 2022/a, s. 13). Bu 

“o” kişi, C’nin “gerçek sevgi”yi bulabileceği kadındır. C, arayış içinde olup sıkıntı içindedir; 

ancak bu sıkıntı yalnızca arayışın zorluklarından veya aradığını bulamama endişesinden 

kaynaklanmamaktadır. C’nin özgür olma arayışı, hem sıkıntısının hem de sevincinin kaynağıdır:  

“Sıkıntımın da sevincimin de kaynağı bu. Dayanmak yerine özgürlüğüme kaçarım” (Atılgan, 

2022/a, s. 134). 

 

Tekdüzeliğin ve anlamsızlığın yarattığı boşluk duygusu, C.’nin gençlik yıllarında da 

dayanılmazdır: 

 



98 

 

 

 

İnsanlardaki saçmalığı görüyor musun? Kovulmaktan, beni babamın ölümü kurtarıyordu! 

Koleji bitirdiğim yıl can sıkıntısından Edebiyat Fakültesine yazıldım. Dört ay dayanabildim. 

Sonra askere gittim. Beni tercüman yaptılar. Patlıyordum (Atılgan, 2002/a, s. 154). 

Sartre’a göre özgür seçim, beraberinde bunaltıyı getirir. Bu bunaltı, sorumluluk duygusundan 

kaynaklanır. Seçim yapan kişi, bu seçimiyle tüm insanlığa karşı sorumludur; yani birey kendini 

seçerken tüm insanları da seçmiş olur. İnsan, olmak istediği kimseyi yaratırken herkesin nasıl 

olması gerektiğini de tasarlamaktadır. Bu açıdan, bireyin tüm eylemleri, zorunlu gördüğü bir 

insan tasarımını doğurur (Sartre, 1990, s. 95). 

Kierkegaard’ın bunaltı tanımı, Sartre’ın özgür seçim sorumluluğundan doğan bunaltıyı tamamlar: 

“İlk günahın niteliğine değin çok şey söylenmişse de, onun en önemli etkeni gözden kaçmıştır: 

onu gerçekten belirleyen bunaltıdır; çünkü bunaltı kişinin korkutuğuna duyduğu istektir, sevimli 

bir sevimsizliktir; bunaltı bireyi yakalayan yabancı bir güçtür. Yine de insan kendini ondan 

kurtaramaz, kurtarmak istemez, çünkü korkar, ama korktuğu şey kişiyi çeker. Bunaltı bireyi 

güçsüz bırakır ve ilk günah hep bir güçsüzlük anında işlenir, onun için göze batan bir önemi 

yokmuş gibidir ama bu istek gerçek tuzaktır” (Kierkegaard, 1961, s. 11). Kierkegaard’ın bu 

düşünceleri, Yusuf Atılgan tarafından çevrilmiştir. 

C’nin yaşadığı bunalım, Kierkegaard’ın düşünceleriyle uyumlu bir şekilde görülmektedir. C., 

“o”yu ararken içinde bulunduğu umutsuz durumdan zaman zaman korksa da, ideali arama 

çabasından da haz duymaktadır. C.’nin durumu, Sartre’ın ve Kierkegaard’ın düşüncelerinin bir 

sentezidir. C., “saçma” ve “umutsuzluk”tan şikayet etmesine rağmen, “özgür” olmaktan mutludur 

ve bu özgürlüğün getirdiği yaşam tarzının anlamını sorgular. Aynı zamanda, bu yaşam tarzından 

bazen şikayet etmektedir: “Rahatsınız. Hem ne kolay rahatlıyorsunuz. İçinizde boşluklar yok. 

Neden ben de sizin gibi olamıyorum? Bir ben miyim düşünen? Bir ben miyim yalnız?” (Atılgan, 

2002/a, s. 49). 

C.’nin sıkıntısının kaynağına yüklediği anlam, aylaklığın gerekçeleriyle de ilişkilidir: “Ertesi gün 

sıkıcı bir sabaha başlayacaktı. Kim bilir, iç sıkıntısı olmasa, belki insanlar işe gitmeyi unuturlardı. 

‘İş avutur’ derdi babası. O böyle avuntu istemiyordu. Bir örnek yazılar yazmak, bir örnek dersler 

vermek, bir örnek çekiç sallamaktı onların iş dedikleri. Kornasını ötekilerden başka öttüren şoför, 

çekicini başka ahenkle sallayan bir demirci bile ikinci gün kendi kendini tekrarlıyordu. 

Yaşamanın amacı alışkanlıktı, rahatlıktı. Çoğunluk çabadan, yenilikten korkuyordu. Ne kolaydı 

onlara uymak!” (Atılgan, 2002/a, s. 52). C’nin tüm can sıkıntısına ve bunaltısına rağmen teslim 

olmak istemediği tek şey, hayatını tekdüzeliğine ve akışına bırakmaktır: “Bütün ‘umutsuzluğu’na 

rağmen hayata karşı durmak onun varoluşunu gerçekleştirmesi içindir” (Kurt, 1961, s. 124). 



99 

 

 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Varoluşçu eleştirmenler, umutsuzluğu genellikle insanın varoluşsal durumunu, özgürlüğünü ve 

sorumluluğunu sorgulayan bir kavram olarak ele alırlar. Jean-Paul Sartre, umutsuzluğu bireyin 

kendi varoluşsal anlamını oluşturma çabasıyla ilişkilendirir. Sartre’a göre, umutsuzluk, bireyin 

varoluşsal boşluk ve anlam arayışıyla yüzleşmesinin bir sonucu olarak ortaya çıkar. Birey, kendi 

seçimleriyle kendisini tanımlar ve bu süreçte yaşadığı içsel çatışmalar umutsuzluğa yol açabilir. 

Sartre, özgürlüğün ve sorumluluğun birey üzerinde yarattığı yükü vurgular: “Özgürlük, bireyin 

seçimlerinin tüm sorumluluğunu üstlenmesini gerektirir ve bu sorumluluk, umutsuzluk hissini 

doğurabilir” (Sartre, 2007, s. 100). 

Albert Camus, umutsuzluğu yaşamın absürtlüğü ve anlamsızlığı ile ilişkilendirir. Camus’a göre, 

bireylerin yaşamın anlamını bulma çabası genellikle başarısızlıkla sonuçlanır ve bu başarısızlık 

umutsuzluğa yol açar. Camus, umutsuzluğun absürdün farkına varmanın ve bu absürdle 

yüzleşmenin bir sonucu olarak görülebileceğini belirtir: “Yaşamın anlamını bulma çabası, 

genellikle başarısızlıkla sonuçlanır ve bu başarısızlık umutsuzluğa neden olur” (Camus, 2016, s. 

34). 

Umutsuzluk, bireyin geleceğe dair olumlu beklentilerden yoksun olmasını ifade eder. Sören 

Kierkegaard, umutsuzluğu “ölümcül bir hastalık” olarak tanımlar ve bunu üç farklı biçimde 

açıklar. Kierkegaard’a göre, ilk tür umutsuzluk “kendi benliğinin farkında olmayan umutsuz 

kişi”dir ve bu durum gerçek umutsuzluk olarak değerlendirilemez. İkinci tür umutsuzluk, 

“kendisini olmak istemeyen umutsuz kişi”dir. Üçüncü tür umutsuzluk ise “kendini olmak isteyen 

umutsuz kişi”dir ve Kierkegaard bu türü gerçek umutsuzluk olarak nitelendirir (Kierkegaard, 

2001, s. 21). 

Bu bağlamda, Aylak Adam’ın ana karakteri C., Kierkegaard’ın tanımladığı üçüncü tür umutsuzluk 

kategorisine girer. C.’nin yaşamındaki derin kötümserlik, mevcut durumunun umut 

vadetmemesiyle doğrudan ilişkilidir. Onun umutsuzluk durumu, hem sosyal hem de bireysel 

yaşamına dair karamsar bir perspektifi yansıtır. Örneğin, Güler’in “Neden bu kadar 

kötümsersin?” sorusuna verdiği yanıt, onun umutsuzluk görüşünü net bir şekilde ortaya koyar: 

“Sen neden değilsin?” Bu cevap, C.’nin insanlığın geleceği hakkında umutsuz bir görüşe sahip 

olduğunu gösterir. Çevresindeki mutlu görünen insanların aslında derin bir tatminsizlik ve 

umutsuzluk içinde olduklarını ifade eder: “Çevrene bakmıyor musun? En mutlu görünenlerine 

bile? Bütün bunlar üç oda, bir mutfak, iki çocuk düşüyle başlıyor. Sonra? Haydi bayanlar, baylar! 

Bu fırsatı kaçırmayın. Siz de girin, siz de görün. Üç perdelik dram. Birinci kısım: Dağlar dümdüz. 



100 

 

 

 

İkinci kısım: Ne çok tepe! Üçüncü kısım: Ova batak. Bugünlük bu kadar baylar. İyi geceler. Yarın 

gene bekleriz” (Atılgan, 2022, s. 95). 

C., umut ve umutsuzluk arasındaki çatışmada yalnızca “sevgi”yi bir çıkış yolu olarak görür. 

Gerçek sevgiyi bulmağı tek umut kaynağı olarak kabul eder. C., “Bir gün sana dünyada 

dayanılacak tek şeyin sevgi olduğunu göstereceğim” şeklinde ifade eder. Bu, onun umudu ve 

anlamı, iki kişinin oluşturduğu bir ilişki içinde bulduğunu gösterir: “Toplumsal yaratıklar 

olduğumuza göre, insanın toplumların en iyisi bu daracık, sorunsuz, iki kişilik toplumlar değil 

mi?” (Atılgan, 2002, s. 95). Ancak, C.’nin idealize ettiği iki kişilik toplumu kuramaması ve sürekli 

bir mutsuzluk hali yaşaması, kendi “ruh ikizi” olarak gördüğü B. ile bir türlü buluşamamasından 

kaynaklanır. 

Özgürlük 

Varoluşçuluk, insanın özgür seçimlerle kendi yaşamını inşa ettiğini savunan bir felsefedir. Sartre, 

“insan özgür olmaya mahkûmdur” diyerek, bu özgürlüğün getirdiği sorumluluğu vurgular (Sartre, 

2007, 52). Aylak Adam’da C. karakteri, özgür olma arzusuyla toplumun dayattığı değerleri 

reddeder. Bu durumu, “Tüm zamanların trajedisi Kuyara: ‘Kumda yatma rahatlığı,’ A-doko: 

‘Ağaç dalı kompleksi’” sözleriyle açıklar (Atılgan, 2022/a, s. 157). 

C.’nin “Ku-ya-ra” kavramı, özgürlüğünü yitirmiş bireyleri simgeler. C., bu tür yaşamın kolay 

olduğunu düşünür. Kadınların “üç oda bir mutfak” yaşamı ile ilişkilendirilen Kuyara’nın aksine, 

“A-do-ko,” zor olanı ve farklılığı seçme eğilimindedir. C.’nin toplumla çatışması, bu asi 

yönünden kaynaklanır. C., “Bir yerleri olması kötüydü. Sonra insan kendinin değil, o yerin 

isteğine uygun yaşamaya başlardı” ifadesiyle bu korkusunu dile getirir (Atılgan, 2022/a, s. 86). 

 

Varoluşçuluk, bireyin kendini gerçekleştirme özgürlüğünü ön planda tutar ve toplumsal normlara 

karşı çıkmayı teşvik eder. C., Aylak Adam’da bu özgürlük anlayışını benimser ve Nietzsche’nin 

ahlaki görüşlerine benzer bir duruş sergiler. Nietzsche, geleneksel ahlakı zayıf bir insan tipine 

bağlar (Nietzsche, 2002, s. 199). 

C., bir kadının iki farklı yaşamını öğrendiğinde, onu eleştirmekten kaçınır; bu, körü körüne 

toplumsal normlara uymamak demektir. Varoluşçuların “kişisel ahlak” anlayışı, Kant’ın 

“evrensel ahlak” kavramına karşıdır ve Sartre’a göre “değer” bireyin seçtiği anlamdır (Sartre, 

1990, s. 93). İnsan, varoluşunu anlamlandırma çabasında yalnızdır (Sartre, 1990, s. 51). C., 

“Bence insanın adı onunla en az ilgili olan yanıdır. Doğar doğmaz, o bilmeden başkaları veriyor. 

Ama yapışıp kalıyor ona. Onsuz olamıyor.” diyerek bu görüşü yansıtır (Atılgan, 2002/a, s. 76). 



101 

 

 

 

 

C., alışkanlık ve bağlılıklardan kaçınır; çünkü bu, özgürlüğünü kısıtlayabilir: “Alışmaktan 

korkuyordu... Sonra insan kendinin değil, o yerin isteğine uygun yaşamaya başlardı.” (Atılgan, 

2022/a, s. 86). Camus, uyumsuzluğu, bireyin anlam arayışı ile evrenin anlamsızlığı arasındaki 

çatışma olarak tanımlar. İnsan, kendi gerçekliğini ve varoluş amacını bulmak isterken, karşısında 

anlamsız ve kayıtsız bir dünya bulur. Bu durum, bireyin hem özgürlüğünü hem de sorumluluğunu 

artırır; çünkü anlamı dışarda değil, kendi içinde yaratmak zorundadır. Böylece uyumsuzluk, 

insanın kendi gerçekliğini keşfetme ve varoluşunu sahiplenme mücadelesidir.(Camus, 2016, 

69,70). Söz konusu olan durum, C nin “adako” ve “kuyara” kavramlarıyla örtüşür. Romanda, C., 

Kuyara ve Adako’yu şu şekilde açıklar: “Kuyara, alışkanlıkların devamındaki rahatlıktır... Adako 

ise gövdeden ayrılma eğilimidir... Buna “ağaç dalı kompleksi” diyorum” (Atılgan, 2022/a, s. 157). 

Bu kavramlar, C.’nin benlik ve diğerleri üzerinden sorguladığı özgürlük anlayışını ifade eder. 

Saçma ve Anlamsızlık  

C.’nin hayatı, Camus’un tanımladığı “saçma” kavramıyla örtüşmektedir. Camus, Sisifos Söyleni 

adlı eserinde saçmayı, insanın arzuları ile karşılaştığı gerçekler arasındaki çatışma olarak 

tanımlar: Bir işçi, gün boyu tekrarlanan görevleri yerine getirir; bu monotonluk, kaçınılmaz 

biçimde bir uyumsuzluk hissi doğurur. Ne var ki bu durum, yalnızca bireyin farkındalığının 

yükseldiği anlarda trajik bir boyut kazanır. Sisifos, tanrılar tarafından cezalandırıldığını bilir ve 

bu bilinçle yaşamını sürdürür. Onun durumu, düşünsel bir açıklık taşır; bu açıklık, yaşadığı 

sıkıntının da bir ölçüde sönümlenmesini sağlar. Nihayetinde, bu katı yazgıyı aşmak gibi bir olanak 

söz konusu değildir. (Camus, 2016, s. 139). 

C.’nin yaşamı, bu “saçma” düşüncesine bağlı olarak şekillenir. C., toplumun dayattığı 

alışkanlıklardan ve kurallardan bağımsız olarak gerçek bir yaşam arayışı içindedir. Babası, “İş 

avutur” derken C., böyle bir avuntudan kaçınmak istemektedir. Yazı yazmak, ders vermek veya 

diğer entelektüel faaliyetler, C.’nin gerçek anlamda yaşamak istediği şeylerdir. C., yaşamın 

amacının alışılagelmişlik ve rahatlık değil, güçlü bir şekilde umutsuzca zorlama olduğunu 

düşünür. Sartre’ın saçmanın merkezine yerleştirdiği zorunluluklar ve alışkanlıklarla ilgili 

düşünceleriyle uyumlu olarak, C. saçma hayatın idealini arar. Sartre’a göre, insan kendine yasa 

koyucudur ve varlığını yalnızca eylemle gerçekleştirebilir. İnsanın dışındaki bir amaca yönelmesi, 

insanın kendisini bulmasını sağlar (Sartre, 2007, s. 95). 

 



102 

 

 

 

C., “gerçek sevgi”yi, toplumun kurallarının ötesinde yaşamak ister. Bu arayışında, alışmanın 

özgürlüğü kaybettireceğinden korkar. Onun için gerçek sevginin getirdiği haz, saçma hayatın tek 

gerçeğidir. Romanın sonunda C., saçma ve alaycı düzene boyun eğer ve aradığı şeyi bulduğunda, 

bu saçmanın içinde teslim olur. Artık istediklerini yapabilecek bir durumda olduğunu kabul eder. 

“Absürd” terimi, genellikle “gülünç, anlamsız, saçma” gibi anlamlarla ilişkilendirilir. 

Varoluşçuluk bağlamında, absürd kavramı farklı biçimlerde tanımlanmıştır. Kierkegaard 

tarafından Hıristiyanlığın mantıksal ilkelere göre açıklanamaz olması nedeniyle absürd olarak 

nitelendirilmiştir. Daha sonra, Heidegger, Sartre ve Camus gibi varoluşçular, bu terimi hayatın 

anlamsızlığını ifade etmek için kullanmışlardır. Camus, absürdü “amaç ve düzenin sürekli olarak 

inkâr edildiği bir dünyada, insanın gaye ve düzen arayışından doğan gerilim” olarak tanımlar 

(Camus, 2016, s. 128-130). 

Camus’nün Sisifos’un kısır döngüsünde mutlu olabileceğini ifade ettiği anlayış, C.’nin 

yaşamındaki saçma düşüncesiyle benzerlik taşır. Sisifos’un durumunun bilincinde olması ona 

mutluluk getirirken, C. insanların çok küçük “tutamaklarla” mutluluğu aradığını belirtir. Bu 

bağlamda C., gerçek sevginin, dünyadaki diğer tüm tatmin arayışlarından daha anlamlı ve değerli 

olduğunu düşünür. C., saçma dünyada her şeyin bir sebebi olduğunu ve bu saçmanın içinde gerçek 

bir anlam bulmanın zor olduğunu ifade eder. Sonuç olarak, C., söz konusu saçma düzeni kabul 

eder ve bu durum, Kafka’nın Dava ve Camus’un Yabancı adlı eserlerinde gördüğümüz 

teslimiyetle birleşir. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık  

Romanda, ana karakter C.’nin topluma ve insan ilişkilerine yönelik yabancılaşması ile yalnızlık 

teması, eserin merkezinde yer alır. C., toplumsal normlardan ve sosyal ilişkilerden bilinçli bir 

şekilde uzak durarak yalnız bir yaşam sürmektedir. Bu tercih, onun içsel yalnızlığını ve 

dışlanmışlık duygusunu derinleştirir. C.’nin toplumun dayattığı normlara ve geniş bir arkadaş 

çevresi edinmeye karşı duyduğu kayıtsızlık, karakterin yalnızlık hissini artırır. 

C.’nin içsel monologları, insan ilişkilerinin karmaşıklığını ve anlamsızlığını sorgulayan 

düşüncelerini yansıtır. Örneğin C., diğer insanların sosyal ilişkilerinin ve rutinlerinin kolaylığını 

eleştirir: 

 (…) Akşamları elinizde paketlerle dönersiniz. Sizi bekleyenler var. Rahatsınız. Hem ne 

kolay. Rahatlıyorsunuz. İçinizde boşluklar yok. Neden ben de sizin gibi olamıyorum? Bir 

ben miyim düşünen? Bir ben miyim yalnız? (Atılgan, 2022/a, s. 49). 

 



103 

 

 

 

C.’nin geleneksel iş dünyasının değerlerine karşı duyduğu küçümseme ve çalışmayı reddetme 

tutumu, onun bireysel özgürlüğü vurgulayan yaşam anlayışını ortaya koyar. C., toplumun 

belirlediği rutinlerin dışında, kendi istekleri doğrultusunda yaşamayı tercih eder. İş dünyasının 

insanı avuttuğu görüşüne karşı çıkar ve yaşamın anlamını kişisel tatmin ve deneyimlerde bulur. 

Bu tutum, toplumun normlarına uymak yerine kendi değerlerine bağlı kalma arzusunu ifade eder: 

İş avutur derdi babası. O böyle avuntu istemiyordu. (…) Yaşamanın amacı alışkanlıktı, rahatlıktı. 

Çoğunluk çabadan, yenilikten korkuyordu. Ne kolaydı onlara uymak! Gündüzleri bir okulda ders 

verir, geceleri sessiz, güzel kadınlarla yatardı istese. Çabasız. Ama biliyordu: Yetinemeyecekti. 

Başka şeyler gerekti. Güçlüğü umutsuzca zorlamak bile güzeldi (Atılgan, 2022/a, s. 52). 

C.’nin isimsizliği, toplumla olan bağının kopukluğunu ve aidiyet eksikliğini simgeler. Atılgan, 

karakterini yalnızca “C.” olarak adlandırarak, okuyucunun C.’nin duygusal ve psikolojik 

durumuyla özdeşleşmesini sağlar. Bu isimsizlik, C.’nin topluma yabancılaşmasını ve yalnızlık 

temasını daha da belirginleştirir. 

C.’nin yalnızlık ve yabancılaşma deneyimi, modern yaşamın birey üzerindeki etkilerini yansıtır. 

Albert Camus’nün “saçma” kavramı, bu deneyimi anlamak için önemli bir çerçeve sunar. Camus, 

Sisifos Söyleni adlı eserinde, insanın evrende anlam arayışının absürt doğasını vurgular ve bu 

absürt durumun farkına varan bireyin kendini bir yabancı gibi hissedeceğini belirtir. C.’nin 

çevresindeki insanlarla iletişim kurmada yaşadığı zorluklar ve onların hayata dair bakış açılarını 

anlamsız bulması, yalnızlık duygusunu derinleştirir (Camus, 2016, s. 37). 

C.’nin “ötekilere” karşı alaycı ve küçümseyici tavrı, Sartre’ın “başkaları cehennemdir” 

düşüncesiyle paralellik gösterir. Sartre, Varlık ve Hiçlik adlı eserinde, bireyin özgürlüğü ve 

öznelliği karşısında başkalarının varlığının, bireyin kendilik algısını tehdit edebileceğini savunur 

(Sartre, 2007, s. 276). C., başkalarıyla kurduğu ilişkilerde kendi benliğini kaybetmekten korkar 

ve bu nedenle içsel bir çatışma yaşar. C.’nin yalnızlığı, varoluşsal bir sorgulama süreci olarak 

belirginleşir; C., yaşamın anlamını ararken çevresindeki insanların yüzeyselliğinden ve tüketici 

ilişkilerinden uzak durmaya çalışır. 

Yalnızlık duygusu, bireyin çevresindeki insan sayısından bağımsız olarak var olabilir; kişi 

kalabalıklar içinde bile yalnızlık hissi yaşayabilir. Atılgan’ın Aylak Adam adlı eserinde, 

başkarakter C., insanların her durumda yalnız olduklarını savunur. C. kadınların evlenmelerinin 

yalnızlıktan kaçış olarak görülebileceğini öne sürer. Bu yalnızlık duygusu, varoluşçuluğun temel 

düşünceleriyle paralellik gösterir. Varoluşçuluk, bireyin yalnızlık hissinin zorunlu olarak içsel bir 

boşluk yaratmadığını belirtir. Modernite, insanın varoluşunu köklü şekilde etkileyerek anlam 



104 

 

 

 

arayışında bir kopuşa neden olur. Bu kopuş, dini temalarla da ilişkilendirilebilir; örneğin yasak 

elmanın yenilmesi ve cennetten düşüş gibi (Sartre, 2007, s. 52). 

C.’nin toplumla ve onun değerleriyle yaşadığı çatışma, onu yalnız bırakır. Yalnızlığını kimseyle 

paylaşmak istemeyen C., kendi başına kalmayı tercih eder. Onun yalnızlık ve yabancılaşma 

deneyimi, bireyin kendi varoluşunu anlamlandırma çabasının bir yansımasıdır. C.’nin toplumsal 

uyumsuzluğu ve yalnızlığı, hem içsel bir sorgulama hem de dışsal bir çatışma olarak romanın 

merkezinde yer alır. Bu süreçte, C’nin toplumsal değerlere ve normlara karşı duruşu, modern 

dünyanın kalıplarına başkaldırırken gerçek anlam arayışının bir parçası olarak görülür. 

C.’nin umutsuzluk hali, sosyal ve bireysel yaşamına dair karamsar bir bakış açısını yansıtır. 

Örneğin, C.’nin Güler’e “Neden bu kadar kötümsersin?” sorusuna verdiği yanıt, onun umutsuzluk 

görüşünü açıkça ortaya koyar: “Sen neden değilsin?” Bu soru, C.’nin insanlık için “umutsuz” bir 

geleceğe inandığını ifade eder. C., mutlu görünen yaşamların altında yüzeysel bir yaklaşım 

olduğuna inanır ve bu durumun sonuç olarak “umutsuz” bir sona yol açtığını düşünür. C.’nin 

görüşlerini destekleyen bir ifadeyle, çevresindeki mutlu görünen bireylerin aslında tatminsizlik 

ve umutsuzluk içinde olduğunu belirtir:  

Çevrene bakmıyor musun? En mutlu görünenlerine bile? Bütün bunlar üç oda, bir mutfak, 

iki çocuk düşüyle başlıyor. Sonra? Haydi bayanlar, baylar! Bu fırsatı kaçırmayın. Siz de girin, 

siz de görün. Üç perdelik dram. Birinci kısım: Dağlar dümdüz. İkinci kısım: Ne çok tepe! 

Üçüncü kısım: Ova batak. Bugünlük bu kadar baylar. İyi geceler. Yarın gene bekleriz 

(Atılgan, 2022/a, s. 95). 

Aylak Adam’ın kahramanı C., umut ve umutsuzluk çatışmasında bir tek çıkış yolu bulur; o da 

“sevgi”dir. C., gerçek sevgiyi, “iki kişilik toplum” düşüncesinde bulur ve bu kavramı umudun 

belirdiği tek yer olarak görür. C. şöyle ifade eder:  

“Bir gün sana dünyada dayanılacak tek şeyin sevgi olduğunu göstereceğim” (Atılgan, 2022, s. 95). 

Bu Alıntı , C.’nin umudu ve anlamı, iki kişinin oluşturduğu bir ilişki içinde bulduğunu gösterir: 

“Toplumsal yaratıklar olduğumuza göre, insanın toplumların en iyisi bu daracık, sorunsuz, 

iki kişilik toplumlar değil mi?” (Atılgan, 2022/a, s. 134).  

Ancak, C.’nin idealize ettiği iki kişilik toplumu kuramaması ve sürekli mutsuzluğu, kendi “ruh 

ikizi” olarak gördüğü B. ile bir türlü buluşamamasından kaynaklanır. 

Romanın başkarakteri C.’nin içsel dünyasında umutsuzluğun yukarıda ifade edilen tezahürleri 

görülür. C.’nin “Dayanma sınırlarını zorlayınca arabaların tekerleklerine bakıp kısadan kurtuluşu 

düşündü” düşüncesi, onun umutsuzluğunu ve hayatın sunduğu çıkış yollarının kapalı olduğuna 

dair inancını yansıtır. C., hayatın onu bilmeden eyleme sürüklediğini düşünür ve bu, varoluşsal 



105 

 

 

 

kaygılarının bir yansımasıdır. Kierkegaard’un umutsuzluk türleri arasında “kendisi olmak isteyen 

umutsuz kişi” olarak nitelendirilen türde C.’nin de yer aldığı söylenebilir. C.’nin, Güler ile 

konuşmadan önce aklından geçirdiği düşünceler de bu durumu yansıtır: 

Yan yana ilk yürüyüşleriydi. Galata Kulesi’ni geçtiler. Bir şeyler söylemeliydi. Öksürdü. 

Kafasında, ‘Sabahki yağmurdan sonra bu hava ne hoş, değil mi?’ cümlesi kuruluydu. Ama 

bunu söylemeyecekti; kafası tutuk, tıkanık gibiydi. Sanki bunu söylemeden önce başka bir 

şey diyemeyecekti. İçini bir umutsuzluk sardı (Atılgan, 2022/a, s. 74-75). 

C.’nin umutsuzluğun kaynağını varoluşsal bir sorun olarak gördüğü bilincinde olduğu 

anlaşılmaktadır. C.’de umutsuzluğun çeşitli türleri olduğu ve bu umutsuzluğun belki de 

kendisinden kaynaklandığı düşüncesi öne çıkmaktadır. C, alkol tüketimini umutsuzluktan 

kurtulmak için bir çare olarak görürken, aslında bu durumun toplumsal baskının bir yansıması 

olduğunu fark eder:  

“Ben çoğu geceler içiyorum, dedi. Sakağımda ağrıyı duymamak için, iştah açmak için falan 

diyorum ama değil, biliyorum. Bir çeşit umutsuzluktan kurtulmak için içiyorum” (Atılgan, 

2022/a, s. 182). 

Romanın sonunda, C. umutsuzluğun zirvesine ulaşır ve “saçma”yla girdiği mücadelede yenilir. 

Umut ve umutsuzluk eksenindeki gelgitler sona erer ve “o”yu bulduğu anda yaşadığı kaybın 

yarattığı boşluk duygusu, yabancılaşma ve yalnızlık duygularını daha da derinleştirir:  

Çevresindeki herkes ona düşmanca bakıyordu. Kuşatılmıştı. Artık otobüse yetişmesi 

olanaksızdı. Birden sol şakaktaki ağrı yeniden başladı. Yıllardır aradığını bulur bulmaz 

yitirmesine sebep olan bu saçma, alaycı düzene boyun eğmiş gibi kendini koyverdi. Şimdi 

ona istediklerini yaptırabilirlerdi. Yanındaki polis kolunu sarsıp, ummadığı yumuşak bir sesle 

sordu; -Ne oldu? Anlat. -Otobüse yetişecektim… Sustu. Konuşmak gereksizdi. Bundan sonra 

kimseye ondan söz etmeyecekti. Biliyordu; anlamazlardı(Atılgan, 2022/a, s. 190). 

Aylak Adam’daki umutsuzluk teması, Sartre’ın varoluşsal felsefesi çerçevesinde derin bir şekilde 

ele alınır. Karakterin yaşadığı varoluşsal kriz ve umutsuzluk, Sartre’ın özgürlük, sorumluluk ve 

hiçlik üzerine düşüncelerinin edebi bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Bireyin seçimleriyle 

kendini ve anlamını yaratma mücadelesi, umutsuzluk ve belirsizlik duygusuyla iç içe geçmiş bir 

şekilde ifade edilir. 

3.1.1.2. Anayurt Oteli 

Yusuf Atılgan’ın 1973 yılında yayımlanan Anayurt Oteli, yazarın ikinci romanıdır. 1987’de 

sinemaya uyarlanan ve 1992’de Fransızcaya çevrilen eser, böylece uluslararası bir okur kitlesine 

ulaşmıştır. Roman, yayımlandığı dönemde ve sonrasında birçok akademik incelemeye ve 

tartışmaya konu olmuştur. 



106 

 

 

 

Ahmet Oktay, Hilmi Yavuz, Berna Moran, Cengiz Güleç ve Ülker Onat gibi yazar ve 

araştırmacılar bu eseri inceleyip farklı yönlerini üzerine durmuşlar. Bu yazarların görüşlerini 

incelediğimizde umutsuzluk, iletişimsizlik, yabancılaşma, yalnızlık, hayatın anlamsızlığı ve 

saçma gibi varoluşcu kavramlarla karşılaşıyoruz. Roman, ilk yayımlandığı tarihten itibaren çeşitli 

baskılardan geçmiştir: İlk baskı 1973 olan bu kitap 2024 yılına kadar 19. Baskıya olaşmıştır. Bu 

eser Bilgi Yayınevi, İletişim Yayınları, Yapı kredi ve Can Yayınları gibi farklı yayınevleri 

tarafından yayınlamıştır.  

3.1.1.2.1.  Eserin Olay Örgüsü 

Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli romanı, Manisa’daki Anavatan Oteli ve kâtibinden ilham alınarak 

yazılmıştır (Gündüz, 2009, s. 514). Romanın baş karakteri Zebercet, Keçecizadelerin varisidir ve 

babasından kalan Anayurt Oteli’nin hem kâtipliğini hem de işletmeciliğini üstlenmiştir. 

Zebercet’in yaşamı düzenli ve monoton bir hal almıştır; çoğunlukla otelin içinde vakit geçirir. 

Eserde, Zebercet’in evlenmemiş olduğu ve Ortalıkçı Kadın ile olan ilişkisinin duygusal bir bağ 

taşımadığına dikkat çekilir. Zebercet, içe dönük, psikolojik problemleri olan ve çevresiyle ilişkisi 

sınırlı olan bir kişidir (Güngör, 2019, s. 50). 

Zebercet’in yaşamı, Ankara’dan gelen bir kadının otele gelişinden sonra değişir. Kadın bir gece 

otelde konakladıktan sonra ayrılır. Zebercet, kadının geri döneceğini düşünerek onun kaldığı 

odayı boş bırakır, ancak kadın bir daha gelmez. Daha sonra, kadının unuttuğu havluyu almak için 

köyden gelen adamlar, Zebercet’i zorla tehdit ederek havluyu alır ve giderler. Bu olay Zebercet’in 

hayal kırıklığını artırır ve insanların onu küçümsemesine dair inancını pekiştirir. Zamanla 

Zebercet’in psikolojik durumu bozulur ve bir gece bir anlık öfkeyle Ortalıkçı Kadını boğarak 

öldürür. Cinayeti kimseye bildirmez ama cesedi de saklamaya çalışmaz. Cinayet sonrası yaşadığı 

travma ve hapis korkusu, intihar düşüncelerinin güçlenmesine neden olur. Romanın sonunda, 

Zebercet ölümü bir kaçış ve kurtuluş olarak görüp intihar eder. 

Atılgan, Anayurt Oteli’nde ruhsal sorunları olan bir karakter aracılığıyla günlük yaşamın 

rutinlerini ele alır. Zebercet’in sıradan olaylar karşısında yaşadığı bunalımlar aracılığıyla 

okuyucunun dikkatini çeker ve olay örgüsünü tamamen Zebercet’e bağlar. Anayurt Oteli’nin olay 

örgüsü, Zebercet’in kurduğu veya kuramadığı ilişkiler etrafında şekillenir ve Zebercet’in içsel 

çatışmalarını ve yalnızlığını merkeze alır. Anayurt Oteli, yalnızlık, yabancılaşma ve umutsuzluk 

temalarını derinlemesine inceleyerek karakterin içsel dünyasını ve topluma yabancılaşmasını 

kapsamlı bir şekilde ortaya koyar. Atılgan, çeşitli anlatım teknikleriyle Zebercet’in psikolojik 

durumunu detaylandırır. 



107 

 

 

 

3.1.1.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.2. Anayurt Oteli 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk  

Umut ve umutsuzluk Anayurt Oteli, Camus’nün mitolojik kahramanı Sisifos gibi, çıkmaza 

mahkûm bir bireyin romanı olarak değerlendirilebilir. Roman kahramanı Zebercet, adeta kötü bir 

sona sürüklenmiş ve umudu neredeyse tamamen tükenmiş bir figürdür. Bu durum, romanın bazı 

bölümlerinde açıkça vurgulanır: “Ben kaçamam, bağlıyım buraya ölülerin konağına” (Atılgan, 

1959, s. 148). Yazar, romanın taşıdığı bu umutsuzluk ve bunalım atmosferini, yazdığı dönemdeki 

kişisel durumuyla özdeşleştirir:  

1971 yılıydı sanırım. Bunalım içindeydim, şimdi yazarsam kapkara şeyler yazarım, diyordum 

tanıdıklarıma. Bol bol da Kafka ve Proust okuyordum o sıralar. Sonunda Anayurt Oteli geldi. 

Söz konusu romanla bu bunalımı bir çeşit Zebercet’e aktarmış oldum... (Balabanlar, 1987, 

1). 

 

 



108 

 

 

 

Zebercet’in geleceğe dair umudunun tükenmiş olması, onun olaylara bakışını da etkilemiştir. 

Zebercet, kendini subay diye tanıtan kişinin kendi öz kızını boğduğunu öğrendiğinde, 

“Yeryüzünde her şey olağandı” der (Atılgan, 1959, s. 107). Bu değerlendirme, Zebercet’in kendi 

ölümünü de “olağan” olarak görmesine zemin hazırlar; çünkü geçmişle kurduğu bağlantılarla 

umudunu zaten kaybetmiştir. Zebercet’in özdeşleştiği kişi olan ve kırk günlük çileye giren 

Nureddin’in 22. gün çileden çıkması ve ertesi gün ölmesi, Faruk’un kendisini asması, Zebercet’i 

geçmişten gelen bir umutsuzluğun ve çıkmazın varisi kılar. Aslında Zebercet’in umut arayışını 

yalnızca bir kadının geri dönüşüne bağlaması, umudu pek de arzulamadığı şeklinde 

değerlendirilebilir. Nitekim örnek aldığı Nureddin, ölmeden bir gün önce gözlerini açıp babasına 

“Baba her şey öyle iyi ki” der (Atılgan, 1959, s. 159). Bu cümle, iyilik ve kötülük kavramlarının 

insan hayatı ve anı nasıl algıladığıyla ilgili bir gösterge olabilir. 

Zebercet’in ölüm sahnesinde bu durum biraz değişerek devam eder. Ölüm anı, hayatın ve 

yaşamanın değerinin biraz olsun hissedildiği bir ândır. Zebercet, ipten aşağı sallandıktan sonra 

bir an ipi tutmaya çalışır. Anlatıcı burada parantez içi açıklama yoluyla: “Yeryüzünde tek gerçek 

değerin kendisine verilmiş bu olağanüstü yaşam armağını korumak, her şeye karşı sağ kalmak, 

direnmek olduğunu mu anladı giderayak?” (Atılgan, 1959, s. 173) diyerek ölüm anında hissedilen 

varoluşa dikkat çeker. Aslında Zebercet’in “olanakların sonuncusu” olarak nitelediği ölüm 

anında, yazarın onun son çırpınışlarında bir yaşama umudu/isteği görmesi, bu durumu son anda 

beliren bir “umut” olarak değerlendirmek mümkündür. Bu açıdan Zebercet’in son çırpınışında 

görülen umut, Kafka’nın umutsuzlukla örülen ama arada bir ışığın belirdiği dünyaya benzer. 

Kafka’daki umut, Anayurt Oteli'nde kahramanın yaşadığı durum gibi, bireyin değişimiyle birlikte 

var olmasına rağmen, bu umut bireyin yaşadığı dönüşümü geri çevirecek güce sahip değildir. 

Ancak okurda, her şeye rağmen bir umudun var olduğu inancı kalır. 

Varoluşsal umutsuzluk, bireyin yaşamın anlamsızlığı, yabancılaşma ve yalnızlık gibi varoluşsal 

temalarla yüzleşmesinin bir sonucudur. Sartre, varoluşsal umutsuzluğu, bireyin özgürlüğüyle ve 

kendi varoluşunun anlamını yaratma sorumluluğuyla ilişkilendirir. Sartre’a göre, umutsuzluk, 

bireyin kendi iradesiyle belirleyebileceği şeylere veya eylemlerine güvenmekle yetinmesidir 

(Sartre, 1990, s. 74). Bu bağlamda, Zebercet’in yaşadığı umutsuzluk, kendi iradesinin dışında 

gelişen olaylar ve başkalarının eylemleriyle ilişkilidir. Zebercet’in bunalımı, umudunun ve 

umutsuzluğunun karakterini de etkiler. Tekdüze ve sınırlı bir şekilde ilerleyen bu bunalım, 

yalnızca bir kadının geri dönme ihtimaline bağlıdır. Zebercet, kadının dönmesini saplantı haline 

getirerek, onun geri döneceği anı sürekli hayal ederek kendini avutur: 

Arada bir ayak sesleri geliyordu dışarıdan. Sigarasını bastırırken trenin sesini duydu. 

‘Merhaba, odam boş mu? Merhaba oda boş mu? Odam boş mu? Oda boş mu? Yeriniz var 



109 

 

 

 

mı? Merhaba, yeriniz var mı? İyi akşamlar, yeriniz var mı? İyi akşamlar, döndüm ben, odam 

boş mu? Merhaba…’ Silkinip kalktı, ceketi düzeltti; masanın önüne geldi, sağ eliyle tutunup 

bekledi (Atılgan, 1959, s. 32). 

Zebercet, yaşamını belirlediği idealler doğrultusunda şekillendirirken, bu ideallerin beklentilerini 

entelektüel bir sorgulamaya tabi tutmadan kabul etmektedir. Bu durum, Zebercet’in objektif 

koşullardan kaynaklanmayan, bireysel tercihlerle ortaya çıkan bir teslimiyetin ifadesidir. Bu 

teslimiyet, onun karmaşık kimlik yapısının yanı sıra umutsuz ve çaresiz durumunun da bir 

yansımasıdır. Zebercet’in “Ben kaçamam, buraya ölülerin konağına bağlıyım” düşüncesi, 

umutsuzluğunun köklü bir karakter taşıdığını göstermektedir (Atılgan, 1959, s. 47). Zebercet’in 

intihar anında ipten kurtulma çabası, yazarın okuyucuya vermek istediği bir mesaj olarak 

değerlendirilebilir. Bu çabada yazarın ifade ettiği sözler, Camus’nün Sisifos Söyleni’ndeki 

mesajla büyük benzerlikler taşır: 

“Ne oldu? Yapmayı unuttuğu bir şeyi mi hatırladı birden? Ya da yeryüzündeki tek gerçek 

değerin, kendisine verilen bu olağanüstü yaşam armağını korumak, her şeye rağmen hayatta 

kalmak ve direnmek olduğunu mu fark etti?” (Atılgan, 1959, s. 108). 

Camus, “Sisifos Söyleni”nde şöyle der: 

 “Bu taşın ufacık parçalarından her biri, bu karanlık dağın her madensel parıltısı, tek başına 

bir dünya oluşturur. Tepelere doğru tek başına didinmek bile bir insan yüreğini doldurmaya 

yeter. Sisifos’u mutlu olarak tasarlamak gerekir” (Camus, 1979, s. 141). 

Anayurt Oteli, bunalımlı ve umutsuz bir karakterin intiharla sonlanan romanıdır. Bu umutsuzluk, 

hayatın anlamsızlığını algılayış biçiminde yaşadığı yenilginin bir sonucudur. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm  

Camus, Sisyphe Efsanesi’nde “Gerçekten önemli olan tek bir felsefi sorun vardır: intihar. Hayatın 

yaşamak zahmetine değip değmediği hakkında bir yargıya varmak, felsefenin temel sorununu ele 

almaktır” der ve intiharı “yaşamın saçma bir eylemi” olarak tanımlar (Camus, 2016, s. 9). O, 

yaşamın saçmalığını kabul eden bir kişinin, intiharı nasıl anlamsız bulabileceğini sorgular. Eğer 

yaşamaktan duyulan acı yoğun hale gelirse, intihar bir kaçış ya da çıkış yolu olarak görülebilir. 

İntiharı tetikleyen faktörler genetik, ailevi, toplumsal veya psikiyatrik olabilir. Varoluşçular, 

insanın hayatına atfettiği değerin ancak ölümle yüzleştiğinde anlam kazanacağını öne sürerler. 

Sören Kierkegaard, Martin Heidegger ve Karl Jaspers, insanın yalnızca ölümle karşılaştığında 

kendi bireysel varoluşuna dönüp onu anlayabileceğini savunurlar. Heidegger’in “ölümü hatırla!” 

ifadesi, varoluşu hatırlatır ve ölüm düşüncesi insanı “hakiki varoluş”a, bireyselliğe ve özgürlüğe 

ulaşmasını sağlar. Varoluşçuluk felsefesinde bireysellik ve hakiki varoluş anlayışı, ontolojik 



110 

 

 

 

bütünlük kavramıyla paralellik gösterir; ölüm kavramı bu iki kavramla ilişkili olarak ele alınır. 

Bireysellik, ölüm karşısında varoluş ve bütünlük kavramlarına bağlı bir anlam olarak ortaya çıkar. 

İnsanın, bireysel varlığı  “hakiki varoluş”unu yaratma eylemi ile mümkün olabilmektedir 

(Velioğlu, 2000, s. 204-205). 

Anayurt Oteli’nde Faruk'un intiharı ile Zebercet'in dünya görüşü, Camus’nün görüşlerine benzer 

bir şekilde değerlendirilebilir. Zebercet, Faruk’un intiharını değerlendirirken, “Yorumlar nedenler 

önemsizdi; kesin değildi. Önemli olan insanın edimleriydi. Değişmez tek bir kesinlik vardı insan 

için: Ölüm” der (Atılgan, 1959, s. 168). Zebercet, kendi inancına göre, kalıtsal bir bağ kurduğu 

geçmişle bağlantılı olarak bir Halvetî dervişinin kırk günlük çile sonunda ölmesini 

arzulamaktadır. Bu çilenin tamamlanmasına izin vermez ve intihar eder. Zebercet, Nilgün 

Marmara’nın “Yaşamın neresinden dönülse kârdır” dizesiyle uyumlu bir şekilde, yaşamın 

anlamını sorgular. Ölüm, Zebercet için sadece hayatına son vermek anlamına gelmez; “Bedenin 

dayanma gücünü zorlamak da bir çeşit kendini öldürmek değil miydi?” şeklindeki düşüncesi bu 

bakış açısını yansıtır (Atılgan, 1959, s. 160). Zebercet, yaşamayı göze alamadığı için intihar eder; 

ancak Sartre’ın bu konuda söylediği sözler, intiharın sonuçlarının ve anlamının belirsizliğine 

işaret eder: “İntihar, aslında benim yarattığım bir ölüm biçimi sayılamaz. Yaşamımın bir eylemi 

olduğu için, ona gereken anlamı ancak gelecek verebilir. Yaşamın son eylemidir, böyle bir 

geleceği olamaz; belirsiz kalır. Eylemimin ölümle sonuçlanmaması durumunda, daha sonra 

korkaklık olarak tanımlayabilirim intiharımı. Bu durum bana başka çözüm yollarının da olduğunu 

gösterebilir. Benim çözümlerimdir bu çözümler; ben yaşarsam varolurlar. İntihar, yaşamımı 

gerçek anlamsızlığa düşüren bir uyumsuzluktur” (Sartre, 2007, s. 1). 

Romanın son bölümünde Zebercet’in intihar anı anlatıcı tarafından şu şekilde sunulur: “Gözleri, 

ağzı açık bacakları gerilerek, çırpınarak sallanırken kollarını kaldırıp başının üstünden ipi tutmaya 

uğraştı. (Ne oldu? Yapmayı unuttuğu bir şeyi mi anımsadı birden? Ya da yeryüzünde tek gerçek 

değerin kendisine verilmiş bu olağanüstü yaşam armağanını korumak, her şeye rağmen sağ 

kalmak, direnmek olduğunu mu hatırladı giderayak? Yoksa bilinçsiz canlı etin ölüme 

kendiliğinden bir tepkisi miydi bu?)” (Atılgan, 1959, s. 172). Anlatıcının Zebercet’in intiharını 

onaylamaması ve hayatı savunması, ancak son cümleyle durumu belirsiz bırakması, Sartre’ın 

deyimiyle intiharın sonuçlarının ve anlamının belirsizliğine işaret eder. 

Saçma ve Anlamsızlık 

Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli romanında, Zebercet karakteri, hayatın anlamsızlığına dair derin 

bir sorgulama süreci içindedir. Onun varoluşsal krizi ve bu kriz karşısındaki çaresizliği, hayatı 



111 

 

 

 

anlamlandırma çabasında başarısız olmasıyla belirginleşir. Zebercet, hayatı nedenler ve sonuçlar 

silsilesi olarak değil, bir dizi anlamsız olaylar bütünü olarak görür: 

“Yorumlar, nedenler önemsizdi; kesin değildi. Önemli olan insanın edimleriydi. Değişmez 

tek bir kesinlik vardı insan için: Ölüm” (Atılgan, 1959, s. 168). 

Bu düşünce, onun hayatı algılama biçimini şekillendirir ve yaşamın tek kesin gerçekliği olarak 

ölümü kabul etmesine yol açar. Camus’nün “saçma” kavramı, bireyin hayatına anlam katma 

çabasıyla, evrenin bu çabaya karşı kayıtsız kalmasını ifade eder. Camus’ya göre, bu çelişki, bireyi 

varoluşsal bir boşluk ve saçmalık duygusuna sürükler (Camus, 2016, s. 37). Moran, Zebercet’in 

yaşadığı bu varoluşsal bunalımın bireysel bir trajediden öte, tüm insanlığın paylaştığı bir durum 

olduğunu belirtir: 

“Anayurt Oteli’nde ele alınan konunun felsefî bir sorunu içerdiğini söylemek olası. Roman bu 

doğrultuda yorumlanabilirse Zebercet’in durumu ona özgü olmaktan çıkar ve tüm insanlığın 

durumu olarak görülebilir” (Moran, 1994, s. 233). 

Moran, Zebercet’in kişisel hikayesinin, insan ile dünya arasındaki uyumsuzluğun kaynağı olan 

evrensel bir felsefi sorun olarak görülebileceğini savunur. Camus’nün “saçma” kavramı, bireyin 

anlam arayışının evren tarafından sürekli olarak boşa çıkarılmasını temsil eder ve bu bağlamda 

Zebercet’in yalnızlığı ve iletişimsizliği, Camus’nün anlattığı “saçma” durumunu yansıtır (Camus, 

2000, s. 45). Zebercet’in hayatındaki en büyük zorluklardan biri, diğer insanlarla kuramadığı 

iletişimdir. Bu iletişimsizlik, onun yalnızlığını derinleştirir ve saçma kavramına olan inancını 

pekiştir:  

“(Zebercet) yoluyla, (romanda) yaşamın tutarsız saçma, insanların her yerde yalnız ve 

iletişimden yoksun olduğu tezinin ileri sürüldüğü söylenebilir” (Moran, 1994, s. 233). 

Bu yaklaşım, Jean-Paul Sartre’ın “kötü niyet” kavramıyla da ilişkilidir. Sartre’a göre, bireyler 

genellikle kendilerini ve çevrelerini anlamlandırma çabasında, başkalarının varlığını göz ardı 

ederler; bu da yalnızlık ve saçma duygularına yol açar (Sartre, 2007, s. 89). Zebercet’in intihara 

olan eğilimi, yaşamın anlamsızlığına karşı verdiği nihai bir tepki olarak değerlendirilir. Onun 

yaşamı belirli tarihler üzerinden anlamlandırma çabası, bu tarihlerle olan takıntılı ilişkisi, intihar 

düşüncesine giden yolu hazırlar: 

“28 Kasım’da olursa süreksizliğin, tutarsızlığın, saçmalığın bir anlamı mı olacaktı sanki” 

(Atılgan, 1959, s. 168). 

Zebercet, hayatın bir gününün bile yaşamaya değmeyeceğini düşünür. Anlatıcı, Zebercet’in bu 

durumu karşısında hissettiği yabancılaşmayı şu şekilde ifade eder: 

“Yeryüzünde canlı kalmanın bir bakıma suç işlemeden olamayacağını bilmeyen, kendilerini 

suçsuz sanan insanlardan çekiniyor, utanıyordu” (Atılgan, 1959, s. 152). 



112 

 

 

 

Bu noktada, Camus’nun Sisifos Söyleni’nde belirttiği gibi, yaşamın saçmalığına karşı en anlamlı 

tepki, bu saçmayı kabul ederek yaşamak ve mücadele etmektir. Camus, Sisifos’un cezasının 

saçma olduğuna dikkat çekerken, Sisifos’un kayayı sürekli olarak itmesini bir direniş ve anlam 

yaratma çabası olarak görür (Camus, 2016, s. 123). 

Zebercet’in intihara yönelmesi, onun saçmalık karşısında tek gerçek ve kesin çözüm olarak 

gördüğü eylemdir ve onun hayatı anlamsız bulması, nihai bir başkaldırıya dönüşür. Bu bağlamda, 

Sartre’ın ifade ettiği gibi, saçmanın kabulü ve bununla baş etme biçimi, bireyin varoluşsal 

mücadelelerinin bir yansımasıdır (Sartre, 2007, s. 93). 

Seçim ve Sorumluluk - Özgürlük 

Varoluşçuluk, bireyin özgürlüğünü ve bu özgürlüğün getirdiği sorumluluğu ön planda tutar. Jean-

Paul Sartre, varoluşçuluğun merkezine özgürlüğü yerleştirir ve bireyin eylemlerinden tam 

anlamıyla sorumlu olduğunu vurgular: “İnsan özgür olmaya mahkûmdur; çünkü dünyaya 

atıldığında, yaptığı her şeyden sorumludur” (Sartre, 2007, s. 34). Sartre’a göre, birey özgür 

iradesiyle her şeyi kendi seçimiyle belirler ve bu seçimlerin sonuçlarıyla yüzleşmek zorundadır. 

Martin Heidegger de varoluşçuluğun önemli bir temsilcisidir ve insanın kendi varoluşunu 

anlaması gerektiğini belirtir: “En derin deneyim, kendi varoluşunu anlamaktır” (Heidegger, 2008, 

s. 42). Heidegger’e göre, özgürlük ve sorumluluk, insanın kendi varoluşunu anlaması ve bu anlam 

doğrultusunda seçimler yapmasıyla ilişkilidir. 

Simone de Beauvoir, varoluşçuluğun feminist bir yorumunu sunarak özgürlük ve sorumluluk 

konularında önemli katkılarda bulunur. Beauvoir, özgürlüğün, insanın kendi seçimleriyle 

toplumsal normları sorgulama kapasitesine dayandığını ifade eder: “İnsan doğulmaz, kadın 

olunur” (Beauvoir, 2011, s. 301). Beauvoir, bireyin kendi özgürlüğünü ve sorumluluğunu kabul 

etmesinin, toplumsal baskılardan kurtulmanın bir yolu olduğunu savunur. 

Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli adlı eserinde, Zebercet karakterinin yaşadığı zorluklar, bu 

varoluşsal sorumluluğun ve özgürlüğün bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Zebercet’in 

toplumsal beklentilere ve kendi içsel değerlerine uygun seçimler yapamaması, onun üzerindeki 

sorumluluğu taşıyamamasına neden olur. Zebercet, bu ağır sorumluluğun altında ezilerek ölüm 

gibi bir seçeneği tercih eder. Sartre’ın görüşleri, Zebercet’in yaşam ve ölüm arasındaki ikileminde 

önemli bir çerçeve sunar: “Birey, tüm seçimlerinden tam anlamıyla sorumludur” (Sartre, 2007, s. 

41). 



113 

 

 

 

Anayurt Oteli’nde, Zebercet’in toplumsal dışlanma ve aşağılanma ile başa çıkmaya çalışırken 

yaşadığı içsel başkaldırı, Sartre’ın korkaklık ve eylemle ilgili görüşleriyle örtüşmektedir. 

Zebercet, toplumun ona yönelik aşağılayıcı davranışlarına karşı içsel olarak öfke beslese de, bu 

öfkeyi eyleme dönüştürememektedir. Zebercet’in öfkesi, bu öfkenin dışa vurulamadığını ve 

yalnızca içsel bir çatışma olarak kaldığını gösterir: “Önemli olan kişinin benzetmesi değil, 

aşağılayıcı davranıştı. Bu kabalığa karşı neler yapılmazdı? Ancak Zebercet, kaçmayı tercih etti 

ve en kolay yolu seçti” (Atılgan, 1959, s. 83). 

Hayatın anlamını veya nedenlerini sorgulamayan Zebercet, bu dünyadaki tek gerçek olarak ölümü 

kabul eder. Onun için önemli olan, insanın eylemleridir ve ölüm, değişmeyen tek kesinliktir: 

“Yorumlar ve nedenler önemsizdi; kesin değildi. Önemli olan insanın edimleriydi. Tek 

değişmeyen kesinlik insan için ölümdür” (Atılgan, 1959, s. 105). Bu düşünceler, Sartre’ın 

özgürlük ve korkaklık üzerine ortaya koyduğu görüşlerle örtüşür. Sartre, korkaklığın doğuştan 

gelmediğini, aksine eylemlerle tanımlandığını belirtir: “Korkak doğulmaz; korkaklık, bir şeyden 

vazgeçme ya da bırakma eylemidir. Yaradılış, eylem demek değildir; korkaklık ise ancak yapılan 

eylemlerle tanımlanır” (Sartre, 2007, s. 57). Bu bağlamda, Zebercet’in özgür bir şekilde 

gerçekleştirdiği eylemlerle var olma arzusunu ve bununla ilgili yaşadığı zorlukları anlamak 

mümkündür. 

Zebercet’in hayattaki tek gerçek olarak ölümü kabul etmesi, onun varoluşsal sıkıntılarının bir 

ifadesidir. Sartre’a göre, insanın kendi özgürlüğünü kabul etmesi ve bu özgürlüğün getirdiği 

sorumluluklarla yüzleşmesi gerekir: “Kişinin özgürlüğü ve sorumluluğu, insan varoluşunun temel 

bir yönüdür” (Sartre, 2007, s. 72). Martin Heidegger, insanın varoluşunu anlamak için sürekli 

olarak seçimler yapmak zorunda olduğunu belirtir: “Varoluş, yapılan seçimlerle tanımlanır” 

(Heidegger, 2008, s. 76). Simone de Beauvoir ise, insanın özgürlüğünü kabul etmesinin ve 

sorumluluklarını yerine getirmenin, bireyin toplumsal baskılardan kurtulmasına yardımcı 

olacağını savunur: “Özgürlük, kişinin seçimlerinin kabulü ve sorumluluğu aracılığıyla elde edilir” 

(Beauvoir, 2011, s. 325). 

Bu bağlamda, Zebercet’in yaşadığı içsel çatışmalar, onun özgürlük ve sorumluluk anlayışındaki 

zorlukları anlamak için önemli bir örnektir. Zebercet’in ölüm seçeneğini değerlendirmesi, onun 

varoluşsal sorumluluklarla yüzleşme biçimini ve özgürlük arayışını anlamak açısından kritik bir 

noktadır. 

 

 



114 

 

 

 

Yabancılasma ve Yalnızlık 

Yusuf Atılgan’ın Anayurt Oteli romanı, bireyin toplumsal yabancılaşmasını ve yalnızlığını 

derinlemesine ele alır. Romanın ana karakteri Zebercet, varoluşsal sıkıntılar ve toplumsal 

izolasyon temalarının merkezinde yer alır. Zebercet’in “İlle de gerekli miydi başkaları?” (Atılgan, 

1959, s. 70) şeklindeki ifadesi, onun diğer insanlarla olan ilişkilerini sorguladığını ve toplumdan 

yabancılaştığını gösterir. Bu görüş, Jean-Paul Sartre’ın “Cehennem başkalarıdır” (Sartre, 2020, s. 

9) ifadesiyle derinleştirilir. Sartre’a göre, bireyin kendini ve özgürlüğünü anlaması, başkalarının 

sürekli yargılama ve tanımlamaları tarafından engellenebilir. Zebercet’in başkalarıyla olan 

etkileşimlerden kaçınması, Sartre’ın bu görüşünü destekleyen bir davranış biçimi olarak 

yorumlanabilir. 

Zebercet’in oteline “kapalı” levhası asması ve müşterileri kabul etmeme kararı, onun toplumsal 

etkileşimlerden kaçma eğilimini ve toplumla olan bağlarını kesme çabasını simgeler. Camus’nün 

absürd kavramı, Zebercet’in dünyasında yaşadığı anlamsızlık hissini anlamada yardımcı olabilir. 

Camus, bireyin varoluşsal absürd ile karşılaştığında içsel bir çatışma yaşadığını belirtir (Camus, 

2016, s. 37). Zebercet’in dış dünya ile yüzleşme korkusu ve tedirginliği, bu absürdün bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir. Zebercet’in hamama gitme korkusu (Atılgan, 1959, s. 29) ve 

dış dünyada her an bir tehdit hissetmesi, varoluşsal bir kaygının ve absürdün etkilerini yansıtır. 

Zebercet’in yalnızlık ve yabancılaşma temaları, sadece kendi kişisel deneyimleriyle sınırlı 

kalmaz. Otelde konaklayan emekli subay karakteri, Zebercet ile benzerlikler taşır; yalnızdır, bir 

bekleyiş içindedir ve geçmişinde bir cinayet işlemiştir (Atılgan, 1959, s. 38). Zebercet’in bu 

karakteri kendine yakın bulması, onun yalnızlık ve yabancılaşma temalarını daha iyi anlamasına 

yardımcı olabilir. Ancak, emekli subayın ayrılması Zebercet’in yalnızlığını daha da artırır 

(Atılgan, 1959, s. 38). Bu durum, varoluşsal yalnızlığın, diğerlerinin yokluğu ile nasıl 

derinleştiğini gösterir. 

Romanın diğer karakterlerinden ortalıkçı kadın Zeynep, toplumdan yabancılaşmış bir figürdür. 

Ancak Zeynep, bu yalnızlığı ve yabancılaşmayı sorgulamaz, baskıyı içselleştirir ve kendi 

bencilliğini yansıtır (Atılgan, 1959, s. 84). Sartre’ın başkaları ve ötekilik kavramları, Zeynep’in 

bu durumu anlamada önemli bir perspektif sunar. Zeynep’in toplumdan ve Zebercet’ten 

yabancılaşmış hali, onun varoluşsal durumu ve kimlik bunalımını pekiştirir. Zebercet’in 

iletişimsizlik, yalnızlık ve yabancılaşma döngüsü, romanın merkezinde yer alır. Zebercet’in 

iletişim sorunları yalnızlığını artırır, yalnızlık ise yabancılaşma derecesini yükseltir; bu 

yabancılaşma, yalnızlığını daha da derinleştirir ve sonuçta iletişimsizlik daha belirgin hale gelir 

(Moran, 1994, s. 294). Bu döngü, Zebercet’in varoluşsal sıkıntısının sürekli bir şekilde onun 



115 

 

 

 

yaşamını etkisi altına aldığını ve toplumla olan ilişkilerinde derin bir yabancılaşma yaşadığını 

gösterir. 

Zebercet’in çocukluk ve gençlik yıllarında yaşadığı aşağılanmalar, kendisini sorgulamasına ve 

içe kapanmasına neden olmuştur. Aşağılanma ve hor görülme deneyimleri, onun varoluşsal 

sıkıntısını ve toplumsal yabancılaşmasını derinleştiren etkenlerdir (Atılgan, 1959, s. 13). Bu 

durum, Sartre’ın varoluşsal kaygı ve anksiyete teorileri ile de ilişkilendirilebilir. Sartre, bireyin 

kendini diğerlerinden ayıran özgürlüğün ve sorumluluğun getirdiği anksiyetenin, varoluşsal bir 

boşluk ve anlam arayışına yol açtığını belirtir (Sartre, 1943, s. 22). Zebercet’in yaşadığı bu 

varoluşsal kriz, cinsel kimlik karmaşasıyla da ilişkilidir. Moran, söz konusu karekterin 

yalnızlığının cinsel alanda yoğunlaştığını ifade eder (Moran, 1994, s. 294). Zebercet’in 

çocukluğunda ve askerliğinde yaşadığı bazı olaylar, cinsel kimlik karmaşasına yol açabilecek 

sıkıntılar içerir ve bu da onun toplumsal ve bireysel sorunlarını daha da derinleştirir (Atılgan, 

1959, s. 84).  

3.1.1.3. Bodur Minareden Öte 

Bu hikâye, Yusuf Atılgan’ın Bütün Öyküleri adlı kitapta yer alır ve kitabın “Kentten” bölümünde 

bulunur. 

3.1.1.3.1. Eserin Olay Örgüsü 

Öyküde, anlatıcının eşi bir gün biriktirdikleri tüm parayı alıp onu terk eder. Bu hayâl kırıklığı ise 

baş karekterin yabancılaşmasına sebep olur. Bunun üzerine anlatıcı, yaşadığı kasabayı terk edip 

abisinin yanına, kente çalışmak amacıyla gider. Ancak kente vardıktan sonra iş aramak için pek 

çaba göstermeyen bir karakter olarak betimlenir. Abisi ve ailesi, onun evlerinde kalmasından 

memnun değildir ve anlatıcı da bunun farkındadır. Bu yüzden, varlığının onları rahatsız etmemesi 

için evdeyken sessiz kalmaya özen gösterir. Parası bittiği için yeni ayakkabılar alamaz, yağmurluk 

almak için saatini satar ve öğle yemeği yiyebilmek için yolcuların bavullarını taşır ve onlardan 

aldığı parayla yemek yer. 

3.1.1.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

 

 

 



116 

 

 

 

Tablo 3.3. Bodur Minareden Öte 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Anlatıcının hikâye boyunca kâbus görmesi, gerçek hayattaki sıkıntısının bir yansımasıdır. 

Kendini dipsiz bir oyuğa düşerken tasvir etmesi ise anlatıcının kurtuluş umudunun kalmadığını 

ve tüm umutlarının tükendiğini simgeler. Eşi onu terk etmeden önce sarılabileceği bir insan 

varken; şimdi o tek umudu da yok olmuştur: 

Bir ay, geceleri bana ayırdıkları küçük odanın karanlıgında, onlara varlığımı hatırlatacak bir 

cılız öksürüğü bile örtünmediğim yorganın arasında boğmaya çalışarak, evlerinde 

değilmişim, hiç olmamışım gibi uzandığım yatağın altından döşemenin kaydığı, dipsiz bir 

oyuğa hızla düştüğüm zamanlar oldu. Bu baş döndürücü düşüşleri geçen yazdan beri 

tanıyordum. Yakın kasabadaki evimde de kimi geceler altımdan döşeme kayardı. Boşluğun 

ortasında uzanır karımın kıllarına tutunurdum. Hep yanımdaydı; ama ben dört yıl önce onun 

adını unutmuştum (Atılgan, 2022/b,  s. 84). 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Anlatıcı umutsuz memur yaşamı sürdürmektense ölmek, öykü kahramanına göre daha iyidir. 

Ancak hâlâ insanlarla iletişim kurmayı dener ve intihar düşüncesini erteler. Günler boyunca fark 

edilme arayışı ve ölüm kararını uygulama arasında gidip gelir: 



117 

 

 

 

Kendini öldürenlerin yaşamayı aşırı sevenler olduğunu düşünürdüm. Sonra bir gün ‘yarın’ 

diyebildim. Denizde olacaktı. Yanımdaki sıglığın yosunlu, sinsi sokulganlığında değil, 

ötelerin derinliğinde diyordum. Ötekilere benzer bir gündü; ama ben iskeleye yaklaştıkça 

değişir gibiydim. İnsanları gerçekten görüyordum. Eskiden, vapurda biletini uzatırken bile 

başını pencereden çevirmeyen adam sanki ben değildim. Boyuna onlara bakıyordun. Belki 

giderayak umutsuz bir çağrıydı; ama kimsenin aldırdığı yoktu. Direnerek baktığım biri 

gözlerini benden kaçırırken kaslarını çattı. Yoksa artık aralarında olmadığımın farkında 

mıydılar? Ertesi sabah ayakkabılarımı giyerken gene duraksamam, kapı gıcırdayacak diye 

çekinmem tuhaftı. Son günümde bile kurtulamıyordum. Kapıyı çarpmadan kapadım. Daha 

orada “Öyleyse yarın” dedim. Ertesi gün çıkarken kapıyı çarpacaktım (Atılgan, 2022/b , s. 

87). 

Vapurda sürekli karşılaştığı bir kadın, anlatıcının dikkatini çeker ve onu intihar düşüncesinden bir 

nebze uzaklaştırır: 

“Biliyor musun, beni yokluğun eşiğinden sen çevirdin. Birbirimiz için varız biz . ”   derdim. 

Kendimi ona gerekli yapmaya ugrasıyordum belki. Dünyada ötekilerin de oluşunu 

bağışlıyordum. Vapuru yapan isçiler, yüzdürenler, onu iskeleye baglayan kırmızı burunlu 

adam, ekmeğimizi pişiren fırıncı, ağabeyim, herkes biz olalım diye vardılar (Atılgan, 2022/b 

, s. 90). 

Ancak hikâyenin sonunda, kadının şehirden ayrılması anlatıcı için büyük bir darbe olur. 

Çevresindeki her şeyin yerle bir olduğunu ve altında kaldığını düşündüğü bir an yaşar: 

“Bir gün boynuna sarılıvermekten kendimi tutamayacagım; güvenemiyorum artık. Her şeyin 

bozulmaması için tek çıkar yol var: Buradan gitmek. Ben de onu yapıyorum; bir yüksek okula 

girmek için bugün başka bir kente gidiyorum. Gitmisti demek. Birden toprak yarılır gibi oldu. 

Acısız bir kasılmada, yüzümün derisi gözlerimin çevresine toplanıyor, yığılıyordu. Gözlerimi 

kaparken son gördügüm benimle birlik düşen bodur minareydi. Dipsiz, kapkara bir oyukta 

korkunç bir hızla iniyorduk. Sıvasız duvar sırtımı acıtıyordu. Sonra hep birden durduk. 

Gözlerimi açtım. Bodur minare, üstüteneke kaplı yapılar, ezik zeytin çekirdeği rengindeki 

alan, dört köşe taşlar döşeli cadde, çevremdeki düzenin içinde kaskatı, yerli yerindeydiler. 

Sırtımdaki ağır duvarı temelinin üstüne indirdim; yürüdüm” (Atılgan, 2022/b , s. 93). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Hikâyedeki anlatıcı, diğer insanları rahatsız ederek onların tepki vermesini arzulamaktadır. Bu 

yolla, dikkat çekip başkaları tarafından fark edilmek ister. Anlatıcının bu tavırları, topluma 

yabancılaşmış ve başkalarının gözünde onlardan biri olmayı arzulasa da bunu başaramayan bir 

karakteri yansıtır. Bu ilgi çekici davranışları hikâyenin başındaki cümlelerden anlaşılmaktadır: 

“Sıvasız taş duvara yaslanıp o korkunç sesi bekledim. Buraya gelmeden önce ne gerekiyorsa 

hepsini yaptım; ögle yemegi yemedim, tıklım tıklım bir otobüste biletçiyi ayagıma bastırdım; 

bir kadına kaşlarını çattırdım; inerken tıraşı gecikmis, kahverengi enseli bir adamı ‘Yavaş ol 

be!’ diye bağırttım; stadyumun önünde bağırgan kalabalığın arasına karışıp sol kolum iç 

cebimin üstünde kendimi itelettim, kakalattım. Bütün bunlar içimde büyümesini istediğim 

yılgın kisiyi yavas yavas, gittikçe artarak hazırlıyorlardı; ama tamamlanması için bir de o 

korkunç ses gerekiyordu”(Atılgan, 2022/b , s. 81). 

Anlatıcı, çevresindekilerin bencilce davranışlarının kendisini zor bir duruma soktuğunu 

düşünmektedir. Onu en çok üzen ise, eskiden onu koruyan ve ilgilenen abisinin de aynı bencil 



118 

 

 

 

davranışları sergilemesidir. Abisinin yemek sırasında ona yemeğin kötü kısmı vermeye çalışması, 

anlatıcı için özellikle trajik bir durumdur: 

Bu kente, o eve geldiğimin ikinci haftasında bir akşam, yemeği ağabeyim dağıtmadı. Boyalı, 

dimdik yengemin yanında, salt bana bakmamak için, kaynanasının kendince en kötü parçayı 

tabağıma uzatan kepçesini görmemek için gözlerini önünde bir yere belki hep ‘Hani benim 

çatalım?’ diye aradığı hafif, aliminyum çatalına dikmiş öyle oturuyordu. Kendi çatalıma 

tutundum. Bana yemeğin kötü yerini vermeyi kaynanasına bırakan ağabeyim, elimden tutup 

beni ilk sinemama götüren; yaz sonları, gene bu kentteki liseye gideceği gün yaklastıkça 

mahalledeki büyücek çocuklara beni dövmesinler diye para dağıtan ağabeyimdi (Atılgan, 

2022/b, s. 81). 

Anlatıcının eşi beş yıl evli kaldıktan sonra onu terk etmesi, onun yalnızlık ve yabancılaşma 

duygusunu tetikler. Kâbus gördüğünde ona sarılmak ister; ancak eşi olmadığı için kendini 

tamamen yalnız hisseder. Anlatıcı, eşinin adını (sadece ikisinin bildiği adı) dört yıl önce 

unutmuştur. Onların arasının dört yıl öncesinden bozuk olduğunu şu cümlelerden anlayabiliriz: 

“Bir ay, geceleri bana ayırdıkları küçük odanın karanlıgında, onlara varlığımı hatırlatacak bir cılız 

öksürüğü bile örtünmediğim yorganın arasında boğmaya çalışarak, evlerinde değilmişim, hiç 

olmamışım gibi uzandığım yatağın altından döşemenin kaydığı, dipsiz bir oyuğa hızla düştüğüm 

zamanlar oldu. Bu baş döndürücü düşüşleri geçen yazdan beri tanıyordum. Yakın kasabadaki 

evimde de kimi geceler altımdan döşeme kayardı. Boşluğun ortasında uzanır karımın kıllarına 

tutunurdum. Hep yanımdaydı; ama ben dört yıl önce onun adını unutmuştum. Ağabeyim: ‘Olmaz 

bu; insan beş yıllık karısının adını unutamaz’ derdi. ‘Haydi söyle.’ Susardım. ‘-Nasıl olur canım? 

Kaçırdın mı sen?’ Sonra kendi söylerdi onun adını. Herkesin bildigi adıydı. İkimizden başkasının 

bilmediği bir adı vardı onun; dört yıl önce unutmuştum” (Atılgan, 2022/b, s. 84). 

Anlatıcı içinde bulundugu  monoton memur yaşamından da nefret eder. O ortamda kendini 

yabancı ve yanlız hisseder.  Onun iş arkadaşlarıyla hiç bir paylaşımı yoktur ve kendisini onlardan 

ayrı görerek onlar gibi olmadığı hisseder:  

Büyücek bir odada beş kişiydik. Yasamamızı düzenli bir sıkıntı yönetir gibiydi. Kimi aşırı 

sıcaktan, soguktan, tüten sobadan, girip çıkanların çoklugundan ya da artık tez eskiyen 

ayakkabılardan yakınırdık. Aramızda bir yazıcı kız olmasa belki kimsenin aklına gelmeyecek 

açık saçık şakalara gülerken bile bezgindik (Atılgan, 2022/b, s.84). 

3.1.1.4. Evdeki 

3.1.1.4.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bu öykü, özgürlük ve yabancılaşma temalarını derinlemesine işler. Otuzlu yaşlarına yaklaşan, adı 

olmayan ve Evdeki olarak hitap edilen bir kadın, kendine ve çevresine yabancılaşmış bir bireydir. 

Adının olmaması, onun toplumsal kimlik ve varoluşsal boşluk hislerini yansıtır; bu durum, onun 

sadece evin sınırları içinde kalmış  ve dış dünyadan tamamen yabancılaştığını gösterir. Kasabanın 

dar ve kısıtlayıcı ortamı, özgürlük arayışını sürekli engeller. Eğitim imkanlarının kısıtlı olması ve 

çevresinin dar görüşlülüğü, özgürleşme isteğini boğar. İngiltere’de eğitim görmüş dayısının bile 



119 

 

 

 

ona yardımcı olamaması, toplumun kadınların eğitimine ve özgürlüğüne olan ilgisizliğini 

vurgular. 

Kasabanın dar görüşlülüğü ve toplumsal baskılar, genç kızın kendini ve çevresini dışlanmış 

hissetmesine yol açar. Kasaba erkeklerinin kaba, kadınlarının ise asık yüzlü olması, çevresindeki 

insanlara ve yaşadığı mekâna duyduğu derin nefret ve yabancılaşmayı ortaya koyar. Bu durum, 

onun özgürlük arayışını ve bu arayışın önündeki engelleri daha belirgin hale getirir. 

Genç kız, kasabadan kaçıp gitmeyi hayal etmesi, onun bu dar ve kısıtlayıcı ortamdan kurtulma 

arzusunu simgeler. Bu hayal, özgürlük arayışının bir ifadesidir ve kasabanın sınırlarından kaçma 

isteğini temsil eder. Ancak bu hayal, çevresindeki baskılar ve toplumsal normlar tarafından 

sürekli engellenir. 

Hayatında hiç evlenmeyen ve annesiyle yaşayan genç kız kendisinden küçük dayısının oğlu 

Necati’ye karşı hissettiği karmaşık cinsel duygular, içsel çatışmalarını ve toplumsal normlardan 

sapma arzusunu gösterir. Ancak bu duygular bile, kasabanın dar görüşlülüğü tarafından bastırılır 

ve özgürlük arayışı karmaşıklaşır. Genç kız İngilzce öğrenmek için yanına gelen Necati’yi 

gönderip tekrar pencereden dışarıyı izlemeye başlar. 

“İnsan kendine acır mı? Ben acıyorum.” (Atılgan, 2022/b, s. 17).   

Yukarıdaki cümle, genç kızın kendini dışlanmış ve yalnız hissetmesini ifade eder. Bu acı, 

özgürlüğünün kısıtlanmasının ve toplumsal baskıların bir yansımasıdır. Genç kızın yaşadığı dar 

çevre, kasaba yaşamının bunaltısı ve tiksintisi içinde özgürlük arayışıyla çelişir. 

3.1.1.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.4. Evdeki 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 



120 

 

 

 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Atılgan, genç kız karakteri üzerinden bireyin yabancılaşma, uyumsuzluk ve çıkışsızlık temalarını 

derinlemesine ele alır. Toplumun dayattığı normlara karşı çıkan bu karakter, hem ailesel 

bağlarında hem de sosyal çevresinde uyumsuz bir figür olarak yansıtılır. Bu durum, modern 

bireyin yalnızlık, iletişimsizlik ve varoluşsal sorgulamalarını anlatan Atılgan'ın edebi bakış 

açısıyla örtüşmektedir. Genç kızın geleceğe dair hissettiği umutsuzluk, evrensel bir varoluş 

krizinin temsilidir. Evdeki öyküsü, varoluşçu felsefenin sıkıntı, anlamsızlık ve özgürlük 

kavramlarını merkeze alır. Kalasların kaldırılması gibi basit bir olay, bireyin absürt dünyada 

anlam bulma çabasının bir simgesi haline gelir. Toplumsal normlara karşı gelen genç kızın seçimi, 

özgürlüğün bireyin yalnızlığıyla ne kadar iç içe olduğunu ortaya koyar. Atılgan, gündelik yaşamın 

sıradan ayrıntılarını kullanarak bireyin varoluşsal açmazını ve içsel sıkışmışlığını etkileyici bir 

şekilde betimler. 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Hikâye boyunca genç kızın yaşadığı mekânsal ve zihinsel sıkışmışlık, varoluşçu felsefenin 

temelini oluşturan sıkıntı kavramını somutlaştırır. Sartre, sıkıntıyı insanın dünyadaki varoluşunun 

ve “olmak zorunda” oluşunun farkında olmasıyla açıklar. Genç kızın hayatındaki kalaslar, bu 

varoluşsal sıkıntının ve monotonluğun simgesidir: 

“Okulu bitirdiğim yıl karşıya kalasları yığdılar. Arsa sesini yitirdi. Pencereden hep o kalasları 

gördüm yıllarca” (Atılgan, 2022/b, s.11).  

Yıllar boyunca bu değişmeyen manzara, genç kızın iç dünyasında bir tür donmuşluğu yansıtır. 

Kalasların kaldırılması, aslında değişime yönelik kırılgan bir beklenti ve sıkışmışlıktan çıkış 

arzusudur. 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Genç kızın içsel karamsarlığı, geleceği de kapsayan bir umutsuzlukla birleşir. Kasabanın monoton 

yapısı ve dayattığı normların, her nesil için kaçınılmaz bir kader olduğunu düşündürür: 



121 

 

 

 

“Gene de bir çocuk ağlaması duyuluyor. Uzak, çok uzak bir yerden gelir gibi. Sıkıntılı. Sanki 

gelecek günlerine ağlıyor” (Atılgan, 2022/b, s.15). 

Bu metaforik anlatım, kasabada doğacak her çocuğun aynı döngü içinde büyüyeceğine ve bu 

düzenin değişmeyeceğine dair karakterin derin kaygısını dile getirir. Çocuğun ağlaması, 

toplumsal bir çıkışsızlığı simgeler. 

Özgürlük- Başkaldırı 

Hikâyedeki genç kızın, “çevresindeki kadınların aksine evlenmemeyi seçmesi,” Sartre’ın 

varoluşçu özgürlük anlayışı ile örtüşür. Sartre’a göre insan, seçimleriyle kendini var eder. Ancak 

bu özgürlük, bireyi toplumla çatışmaya sürükler. Genç kız, evlenmeyerek toplumsal normlara 

meydan okur; fakat bu karar ona aşağılanma getirir. Bu durum, özgürlüğün bedelinin yalnızlık ve 

dışlanma olduğunu gösterir. 

Yusuf Atılgan’ın Evdeki adlı hikâyesinde, bireyin yabancılaşması ve uyumsuzluğu belirgin bir 

şekilde ortaya konur. Bu bölüm, kasaba yaşamının birey üzerindeki sınırlayıcı ve boğucu 

etkilerini, toplumsal normlara karşı bireysel bir başkaldırı çerçevesinde inceler. Hikâyedeki genç 

kız karakteri, hem kasabaya hem de ailevi ilişkilere uyum sağlayamayan, varoluşsal bir 

yabancılaşma içinde olan bir figür olarak karşımıza çıkar. 

Toplum tarafından dayatılan ve normal olarak görülen evlilik beklentisini reddeden genç kız, bu 

tercihiyle kendisini çevresinden daha da soyutlar ve yabancılaşma hissini derinleştirir. Ancak bu 

reddediş, aynı zamanda bireysel bir “başkaldırı”dır. Evliliğin getireceği yeni bir baskıdan kaçmak 

adına genç kız, kendi özgürlüğünü kitapların dünyasında bulur. Annesiyle aynı evi paylaşarak ve 

okuyarak bir varlık alanı yaratmaya çalışır; böylece toplumun dayattığı normlara karşı durarak 

özgün bir yaşam biçimi kurar. 

Saçma ve Anlamsızlık 

Albert Camus’nün absürd kavramı, hayatın temel bir anlamı olmaması, ancak bireyin buna 

rağmen yaşamaya devam etmesiyle ilgilidir. Genç kız, kalasların kaldırılmasıyla bir umut duyar 

ve çocukların top oynayacağı anı beklemeye başlar: 

“Şimdi içimde bir umut var. Top oynamaya gelecek çocukları bekliyorum” (Atılgan, 2022/b, 

s.11). 

Bu umut, aslında boş bir yanılsamadır; zira herhangi bir köklü değişim olmaz. Yaşamın sıkıcılığı 

ve anlamsızlığı yerini kısa bir beklentiye bıraksa da, bu beklenti Godot’yu bekleyen karakterler 



122 

 

 

 

gibi temelsizdir. Atılgan, burada bireyin küçük olaylara tutunarak anlam arayışını sürdürdüğünü 

ama bunun nihayetinde bir varoluşsal boşunalık olduğunu vurgular. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Hikâye, bireyin dar bir yaşam alanına sıkışmasını ve diğer bireylerle olan iletişimsizliğini, genç 

kızın annesiyle ilişkisi üzerinden işler. Genç kız, annesiyle aynı evde yaşasa da aralarındaki ilişki 

derin bir yabancılaşma hâlini taşır. Bu durum, karakterin toplumsal normlara ve alışkanlıklara 

karşı direnç göstermesiyle daha da belirginleşir: “Neden böyle olduk biz? Ana kız değil, sanki 

yabancıyız” (Atılgan, 2022/b, s.14). 

Karakterin kitaplarına sığınarak kasaba gerçekliğinden kaçmaya çalışması, onun hem fiziksel 

hem de zihinsel anlamda çevresine duyduğu uyumsuzluğu ve içe kapanışını yansıtır. Genç kız, 

toplumun kadına biçtiği evlilik rolünü reddederek bir birey olarak kendi varlığını kabul ettirme 

mücadelesi verir. Ancak bu mücadele, onu hem annesinden hem de kasaba halkından 

yabancılaştırır. Evliliği reddetmek, kasabanın “genel kabul gören davranışlarına” uymamak 

demektir ve bu, bireyi toplumdan dışlanmaya mahkûm eder: “Garip töreleriyle bu kasaba mı, 

başkaları ne der tasası mı?” (Atılgan, 2022/b, s.14). Hikâye, toplumsal normlara direncin 

bireysel bedellerini gösterirken, aynı zamanda geleneksel yapının bireyi nasıl baskıladığını 

vurgular. 

3.1.1.5. Kümesin Ötesi  

3.1.1.5.1. Eserin Olay Örgüsü 

Köyden bölümünde yer alan Kümesin Ötesi öyküsü, özgürlük arzusunun sembolik bir anlatımı 

olarak öne çıkar. Bu hikâyede, anlatıcı tavuk, yaşadığı kümes, beraber yaşadığı dört tavuk ve bir 

horuzun trajedisini anlatır. Hikâyede, anlatıcı tavuk, yaşadığı dar ve kısıtlayıcı kümesin ötesine 

geçmeyi, yani mevcut sınırlardan kurtulmayı hayal eden bir karakter olarak karşımıza çıkar. 

Yazar, tavuk ve kümes metaforlarını kullanarak, özgürlüğün cazibesini ve bireyin bu cazibeye 

karşı duyduğu merakı derinlemesine işler. Kümesin Ötesi ifadesi, özgürlükle özdeşleşen, özlenen 

ve beklenen bir hayatı simgeleyerek, bireyin mevcut sınırlarını aşma arzusunu temsil eder. 

Kümes, yazarın toplumsal yaşamı betimlemek için kullandığı bir mikrokozmos olarak karşımıza 

çıkar. Bu dar ve engelleyici ortam, bireyin içinde bulunduğu kısıtlamaları, toplumsal normları ve 

bu normların bireyi nasıl hapsettiğini simgeler. Hikâyenin baş karekteri tavuk ve diğer tavuklar,  

her zaman baskıcı ve sömürücü horuzun şiddetine maruz kalır. Anlatıcı tavuk, bu ortamda 

diğerlerinden farklı olarak dış dünyaya karşı güçlü bir merak ve ilgi duyar. Onun bu merakı, 

toplum içinde uyumsuz bir bireyi temsil ederken, aynı zamanda özgürlük arzusunun ne kadar 



123 

 

 

 

güçlü olabileceğini de gösterir. Diğer tavuklar, bu farklılığı hoş karşılamaz ve onu “kendini bir 

şey sanmak”la suçlar. Bu durum, toplumun genellikle sıradışı ya da norm dışı bireylere nasıl tepki 

verdiğini de gözler önüne serer.  

Diğer tavuklar, her ne kadar kümesin baskıcı ortamında bir sıkıntı hissetseler de, bu durumu 

değiştirmek için herhangi bir çaba göstermezler; çünkü mevcut durumlarını kabullenmişlerdir. 

Söz konusu husus, bireylerin çoğunlukla alışılmış kalıplara uyma eğiliminde olduğunu ve 

değişimden kaçındığını gösterir. Ancak anlatıcı tavuk, bahsi geçen kabullenmişlikten sıyrılmak 

ister ve özgürlüğe ulaşma kararı alır. İlk kaçma girişimi başarısızlıkla sonuçlansa da, bu deneyim 

onu pes ettirmez. Aksine, özgürlüğe ulaşmanın zorluklarına rağmen, bu arzusundan vazgeçmez 

ve tekrar denemeye kararlıdır. Bu, bireyin özgürlük arayışındaki direncini ve azmini simgeleyerek 

bütün baskı ve sömürücü darvranışlara rağmen hala bir ümidin var olduğunu göstermektedir. 

Yusuf Atılgan’ın Kümesin Ötesi eseri, bahsi geçen varoluşsal temalar üzerinden bireyin toplumsal 

baskılara ve sınırlamalara karşı duruşunu, özgürlük ve anlam arayışını etkileyici bir şekilde ele 

alır. 

3.1.1.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.5. Kümesin Ötesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 



124 

 

 

 

Özgürlük 

Kümesin sınırları, tavuğun özgürlüğünü kısıtlayan bir hapishane olarak tasvir edilir: 

 Kendimi bildim bileli öteki dört tavuk, bir horozla hep burada daracık avludayız. Çevremizi 

bana pek yüksek gelen yapılar, duvarlar kuşatıyor. İki kapı var bu avluda. Birisi gelip geçen 

insanlar, arabalar, beni hem korkutan hem meraklandıran seslerle dolu sokağa bakan 

(Atılgan, 2022/b,  s .40). 

Tavuğun kaçma isteği, bireyin toplumsal normlar ve sınırlamalar karşısındaki özgürlük arzusunu 

temsil eder.  Bu durum öyküde tavuğun özgürlük arayışını ve bilinmeyene duyduğu ilgiyi yansıtır:  

“Uzaklardan baska horoz sesleri de geliyor. Daha güzel daha tatlı geliyor bana bu sesler. 

Merak ediyorum bu uzak horozları. Nasıllar, neredeler, bu duvarların ardında ne var? Bütün 

gün içimde hep bu merak öteki tavuklarla kavga ediyorum” (Atılgan, 2022/b, s. 40). 

 

Kümes, bireyin içinde bulunduğu toplumun kısıtlamalarını temsil ederken, tavuk, bu 

kısıtlamaların ötesine geçme arzusuyla doludur: 

“…Yalnız bir gökyüzü parçasının göründügü daracık yer canımı sıkıyor. Bazı günler bu 

gökyüzü bulutlarla kaplı oluyor. Durmadan yagmur yagıyor. Kümese sığınıyoruz. Bu yağmur 

patlatacak beni. Avluda biriken sulara bakıyoruz. Arada bir horoz acı acı bağırıyor 

sıkıntısından” (Atılgan, 2022/b , s .41). 

Özgürlüğe ulaşmak isteyen tavuk, bu arayışın zorlayıcı ve acı verici olduğunu keşfeder. Özgürlük, 

bedel ödemeyi gerektiren bir hedeftir: 

Bugün bir şeyler oldu. Sabah yemini yedikten sonra gene o her zamanki iç sıkıntısıyla 

damlara bakarken şu kümesin üstüne atlasam diye düşündüm. Kanatlarımı çarpıp sıçradım. 

Kendimi kümesin üstünde görünce şaşkınlıktan bağırmışım. Ötekiler de bana bakarak 

bağrıştılar. Kümesin üstünden öteki kocaman dama uçmak daha kolay. Bir daha sıçradım 

bağıra bağıra. Kiremitlerin üstünde yavaş yavaş karşı yana yürüdüm. İçimde bir genişleme, 

yüreğimde hızlı bir çarpıntı başladı. Bizim yaşadığımızdan çok daha büyük bir avlu göründü 

gözlerime. Baktım bunun da dört yanı bizimki gibi duvarlarla çevrili. Ama bu başka; içinde 

yaprakları dökülmüs kocaman agaçlar var. Topraklar yemyeşil otlarla kaplı. Bu duvarların 

ardında bundan da büyük avlular vardır dedim. Sonra uzaktan sesi gelen horozların yaşadıgı 

bir yer olacak. Bulacağım orasını. Kanatlarımı açıp avluya atladım. Atlar atlamaz dondum 

kaldım. Hiç görmedigim koca kafalı, tüylü bir hayvan bağırarak üstüme atıldı. Sipsivri 

dişleri, pırıl pırıl gözleri vardı. Sırtımda bir acı duydum. Bize yem veren kadın bağıra bağıra 

koşuyordu. Ben korkmuş, büzülmüş kımıldamadım bile. Geldi, beni kucağına aldı. Edepsiz 

köpek seni dedi o hayvana. Pis seni öldürecektin tavuğu (Atılgan, 2022/b, s. 42-43). 

Öykünün başka bir bölümünde de özgürlüğün bir bedelinin olduğunu ve bireyin bu bedeli 

ödemeye hazır olması gerektiğini vurgular. Tavuk, varoluşsal anlamda bir özgürlük arayışındadır 

ve bu arayışın getirdiği zorluklarla yüzleşmeye kararlıdır: 

…Duvarların ardında, o uçsuz buçaksız dünyada daha iyi tavuklar arasında, daha anlayışlı 

horozlarla geçecek günlerin özlemiyle doluyum. Bıktım buradan. Kaçacağım. Ama köpekler 

varmış, başka canavarlar varmış, olsun. Bu defa kanatlarımı açar uçuveririm, hırpalatmam 



125 

 

 

 

kendimi onlara. Simdi de bir şeyim yok. Yalnız ensem sancıyor az az. Hele o geçsin, hele 

kanatlarım az daha uzasın kaçacagım buradan (Atılgan, 2022/b , s. 43). 

Varlık ve Anlam Arayışı 

Tavuk, kümesin ötesindeki dünyayı anlamaya çalışır. Bu arayış, varoluşçuluğun insanın hayatına 

anlam kazandırma çabasıyla örtüşür. Öykü, tavuğun kümesin dışındaki dünyayı keşfetme isteğini 

ve bununla birlikte gelen anlam arayışını gösterir. Birey, tıpkı tavuk gibi, hayatına anlam 

kazandırmak için sınırların ötesine geçmeyi arzulamaktadır: 

Şimdi alaca karanlıkta gözlerimin bir sey göremediği kümesin içinde, köşede büzülmüş dışarı 

dünyayı düşünüyorum. Tavuklar ‘atlasana ne var ötede?’ diye durmadan gıdaklıyorlar. Ben 

ağaçları otları, köpeği anlatacagım sıra horoz bağırıyor: Kesin be kancıklar, ne olacak ötede? 

Görmediniz mi hısırı çıkmıs. İste kaçmanın sonu bu’ diyor. Hep susuyorlar. ‘Pis, kötü 

yaratık’ diyorum içimden, ‘Geberesi..’ Horoz bu dört duvar arasından hoşnut. Yiyip içip 

üstümüze atlamak yetiyor ona. Ama ben her zamandan çok şimdi kocaman avluların özlemini 

duyuyorum. Duvarların ardında, o uçsuz bucaksız dünyada daha iyi tavuklar arasında, daha 

anlayışlı horozlarla geçecek günlerin özlemiyle doluyum. Bıktım buradan. Kaçacağım. Ama 

köpekler varmış, başka canavarlar varmış, olsun. Bu defa kanatlarımı açar uçuveririm, 

hırpalatmam kendimi onlara. Şimdi de bir şeyim yok. Yalnız ensem sancıyor az az. Hele o 

geçsin, hele kanatlarım az daha uzasın kaçacağım buradan (Atılgan, 2022/b , s.43). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Tavuğun diğer tavuklardan farklı olması, onun sürüden ayrışmasına neden olur. Bu farklılık, onu 

yalnızlığa ve yabancılaşmaya iter. Öyküde tavuğun diğerlerinden farklı olma hissi ve bu 

farklılığın getirdiği yalnızlık işlenir. Varoluşçu felsefede sıkça karşılaşılan yabancılaşma teması, 

tavuğun kendini sürüye ait hissetmemesiyle ortaya konur: 

Kendimi bildim bileli öteki dört tavuk, bir horozla hep bu daracık avludayız. Çevremizi bana pek 

yüksek gelen yapılar, duvarlar kusatıyor. İki kapı var bu avluda. Birisi gelip geçen insanlar, 

arabalar, beni hem korkutan hem meraklandıran seslerle dolu sokaga bakanı (Atılgan, 2022/b , s. 

40). 

Uzaklardan başka horoz sesleri de geliyor. Daha güzel daha tatlı geliyor bana bu sesler. Merak 

ediyorum bu uzak horozları. Nasıllar, neredeler, bu duvarların ardında ne var? Bütün gün içimde 

hep bu merak öteki tavuklarla kavga ediyorum(Atılgan, 2022/b, s. 40). 

Tavuk, farklılığı nedeniyle sürüdeki diğer tavuklar tarafından dışlanır ve “öteki” olarak 

görülmeye başlanır. Onlar tarafından “kendini bir şey sanmak” şeklinde eleştirildiği görülür. 

Ancak hem horoz hem de diğer tavuklar sıkıntı hissediyor ancak bu durumu düzeltmek için çaba 

göstermiyorlar. Onlar, kümes hayatını kabul etmiş durumdalar.  Bu durum onun yabancılaşmasına 

sebep olur: 

Benim kendimi bir şey sandığım yok. Yalnız bir gökyüzü parçasının göründüğü 

daracık yer canımı sıkıyor. Bazı günler bu gökyüzü bulutlarla kaplı oluyor. 

Durmadan yağmur yağıyor. Kümese sığınıyoruz. Bu yağmur patlatacak beni. 

Avluda biriken sulara bakıyoruz. Arada bir horoz acı acı bağırıyor sıkıntısından 

(Atılgan, 2022/b , s. 41). 



126 

 

 

 

 

3.1.1.6. Saatlerin Tıkırtısı  

3.1.1.6.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bu hikâye, kitabın Kasaba bölümünde yer almakta ve iç içe geçmiş iki anlatıyı ustalıkla ele 

almaktadır. İlk anlatıda, küçük dükkânında sürekli tıkırdayan saatlerle çevrili, monoton bir hayat 

süren bir saatçi bulunur. Saatçinin dünyası, her gün tekrarlanan bu mekanik ritüellerle sınırlıdır 

ve adeta zamanın durağanlığının somut bir yansımasıdır. Ancak, ikinci anlatıda saatçinin hayatı 

hakkında yazı yazmak isteyen bir hikâye yazarı devreye girer.  Yazar, kasabanın sokaklarında 

dolaşarak yeni hikâyeler ararken, bir saatçinin dükkânına gelir ve içeriyi dikkatle gözlemler. Bu 

noktada, yazar saatçi ile zamanın monotonluğu arasında derin bir bağ kurar ve bu döngüyü kırma 

isteği giderek daha da kuvvetlenir. Saatlerin durmasının, kasabadaki herkes için bir rahatlama 

getireceğine inanır ve tüm umudunu saatçinin saatleri kurmaktan vazgeçmesine bağlar. Burada, 

saatçi ve onun zamanı yönetme eylemi, aslında kasabanın ritmini kontrol eden bir metafor haline 

gelir. 

Toplumundan yabancılaşmış olan yazar, saatçi ile konuşma cesaretini bulamayınca onun 

komşularından olan bir aşçı dükkanına gider ama çekingen biri olduğu için ondan da saatçi 

hakkında yeterince bilgi alamaz ve en son saatçi ile ilgili kendince bazı çıkarınlar yapar ve gayet 

absürd sonuçlara varir. En sonunda ise saatçinin hikâyesini yazmaktan vazgeçer. 

Hikâyede zamanın baskıcı doğası ile yazarın bu baskıdan kurtulma arzusu, öykünün varoluşçu 

temasını ön plana çıkarır. Bu kasaba, her gün tekrarlanan eylemlerle donmuş, durağan ilişkiler ve 

neredeyse akmayan bir zaman algısı ile boğucu bir atmosfere sahiptir. Bu atmosfer, yazarın 

bunalımını derinleştirirken, aynı zamanda kasabadan ve kendi iç dünyasından kaçma isteğini de 

besler. Hikâyenin merkezinde, bu sıkışmışlıktan çıkışın anahtarı saatçinin elinde gibi görünür; 

zira onun bir gün saatleri kurmaktan vazgeçmesi, sadece zamanı değil, yazarın yaşamını da kökten 

değiştirecek bir adım olacaktır. 

Hikâye yazarı, saatçinin dükkânın önünden sıklıkla geçse de dükkânın içerisine girip onunla 

konuşma cesaretini bulamaz. Saatçinin ona yalan söyleyeceğini ya da onu azarlayacağını düşünür. 

Kasabanın kendine özgü döngülerini kırmadıkça üzerindeki ağır baskının ortadan kalkmayacağını 

bilmektedir. Yazarın bu baskıdan kurtulma arzusu, saatçinin bir gün saatleri kurmayı bırakmasına 

bağlanmıştır; çünkü ancak bu şekilde zamanın durağanlığı ve kasabanın kısır döngüsü sona 

erebilir. (Atılgan, 2022/b , s. 23).  



127 

 

 

 

Bu öykü, bireyin zamanla olan mücadelesini ve monoton bir hayatın üzerindeki baskısını 

derinlemesine ele alır. Saatçinin basit eylemleri üzerinden zamanın geçişi ve yazarın bu geçişten 

duyduğu rahatsızlık, modern insanın varoluşsal sıkıntılarını yansıtır. Yazar, bu monotonluğu 

kırmak için bir çıkış yolu ararken, aslında kendi varoluşuna dair daha büyük sorular sormakta ve 

bu soruların yanıtını kasabanın ritmini değiştirmekte bulmayı ummaktadır. 

3.1.1.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.6. Saatlerin Tıkırtısı 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı, Acı, Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Öyküde, anlatıcı, monoton bir zaman diliminde sıkışmış hissederken, bu durumdan kurtulmak 

için zihinsel bir çıkış yolu aramaktadır. Anlatıcının, saatçi kimliği altında geliştirdiği bu kaçış 

planı, esere belirgin varoluşçu nitelikler kazandırır. 

Öyküde bahsedilen kasaba, taşranın tüm sıkıntılarını ve hareketsizliğini yansıtan bir mekân olarak 

betimlenmiştir. Günlerin birbirini tekrarladığı, ilişkilerin donuklaştığı ve şehir yaşamına kıyasla 

daha sakin bir hayatın sürdüğü bu yer, zamanın neredeyse durduğu ya da çok yavaş aktığı bir alan 



128 

 

 

 

olarak sunulmuştur. Bu ortamda, anlatıcının içsel bunalımından kurtulma görevi, sembolik olarak 

saatçiye verilmiştir. 

Öyküde saatçi karakteri, monoton bir düzenin içinde boğulmaktadır: 

“Şimdi tıkır tıkır işleyen saatlerin arasında saatçinin canı sıkılıyordur (Ben de sıkıntılıyım 

burada). Gözlüğünü çıkarmış, gözüne büyüteç yerleştirmiş, bir saatin bozuk yerini arıyordur. 

Saatlerin tıkırtısıyla içinin sıkıntısı arasında bir ilgi var sanki” (Atılgan, 2022/b , s. 23).  

Yukarıda ifade edildiği gibi, saatlerin düzenli tıkırtısı, saatçinin içsel sıkıntısının bir yansıması 

gibidir. Bu ritmik ses, bir yandan dünyanın düzenini simgelerken, diğer yandan saatçi için 

varoluşsal bir kapanma hissi yaratır. Saatçi, her sabah dükkâna girip saatleri kurarken bu işi artık 

isteksizce, öğrenilmiş bir çaresizlikle yapmaktadır. Ancak bu rutininden vazgeçse, saatçi 

kimliğini de kaybedecektir:  

“Kurmayıverse olmaz mı? Olmaz? O zaman kendi kendisi olmaktan, saatçi olmaktan çıkar. 

Zorunludur bu.” (Atılgan, 2022/b , s. 23). 

Anlatıcı, saatçinin bu monoton düzeni bir gün terk edeceğini, belki de bu yüzden toplum 

tarafından delilikle itham edileceğini öngörmektedir:  

“Ben yakında saatçinin bir gün saatları kurmayıvereceğini biliyorum. Dükkândan fırlayacak. 

‘Saatların yapıldığı yere!’ diye bağıracak. Konu komşu sımsıkı yakalayacaklar onu; 

bırakmayacaklar; delirdi diyecekler” (Atılgan, 2022/b , s. 23-24). 

Bu alıntılar ışığında, saatlerin tıkırtısı sadece zamanın monoton akışını değil, aynı zamanda 

saatçinin varoluşsal sıkışmışlığını temsil etmektedir. Anlatıcının gözünde, bu tıkırtı, bir gün 

saatçinin rutininden kopmasına ve kendi kimliğini yeniden sorgulamasına yol açacaktır. 

Öyküdeki bu temalar, varoluşçuluğun temel kavramlarını ve zamanın insan yaşamı üzerindeki 

etkilerini derinlemesine ele alarak esere felsefi bir derinlik kazandırır. Saatlerin tıkırtısı, 

anlatıcının zihninde yankılanan bir çıkış arayışı olarak varoluşsal bir sorgulamanın merkezinde 

yer alır. 

3.1.1.7. Yaşanmaz 

3.1.1.7.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bu hikâye, derin bir yalnızlık ve yabancılaşma duygusuyla örülü bir bireyin karanlık iç dünyasına 

ayna tutar. Anlatıcı, hayata tutunamayan, sürekli intihar düşünceleriyle boğuşan bir karakter 

olarak karşımıza çıkar. Onun dünyasında, insan ilişkileri kopuk, anlamlı bağlar ise neredeyse 

imkânsızdır. Anlatıcının yolda karşılaştığı bir kadının yüzüne baktığında, tanıdık bir şeyler 

hissedip kadına dikkatle bakması, aslında içinde derin bir bağ kurma arzusunu yansıtır. Fakat bu 



129 

 

 

 

masum eylem, kadının kocasının kıskançlığına ve anlatıcının şiddet görmesine neden olur. Bu 

olay, anlatıcının zaten kırılgan olan ruh halini daha da sarsar. 

Anlatıcının yardımına koşan Ali, hikâyede saf ve yardımsever bir karakter olarak öne çıkar. 

Ali’nin bu dünyada var olması, anlatıcının gözünde bir çelişkiyi temsil eder: Bu kadar kötü ve 

acımasız bir dünyada, Ali gibi iyi bir insan nasıl var olabilir? Anlatıcı, bu çelişkiyi çözmek için 

Ali’yi öldürmeyi ve ardından kendisini de öldürmeyi planlar. Burada, anlatıcının intihar 

düşünceleri, sadece kendi varoluşsal acılarından değil, aynı zamanda bu acımasız dünyada iyi bir 

insanın yerinin olmadığını düşündüğü için bir “temizlik” arzusundan kaynaklanır. Ali’nin ölümü, 

anlatıcı için dünyayı bu çelişkiden kurtarmak anlamına gelir. Ancak bu düşünce, onun 

derinlerdeki umutsuzluğunu ve nihilist bakış açısını da açığa çıkarır. 

Anlatıcının Ali’yi öldürmesi, sadece bir insanın değil, aynı zamanda anlatıcının içindeki son iyi 

şeyin de ölümü anlamına gelir. Bu eylem, onun için dünyayla olan bağlarını tamamen kopardığı 

anı temsil eder. Ardından gelen intihar, anlatıcının varoluşsal boşlukla mücadelesinin en son ve 

trajik noktasıdır. Bu hikâye, bireyin yalnızlık, yabancılaşma, ve bu dünyadaki yerini sorgulama 

temalarını derinlemesine işler. Anlatıcının son seçimi, insan doğasının karanlık yönlerini ve 

varoluşsal çaresizliği çarpıcı bir şekilde gözler önüne serer. Bu anlatı, modern dünyanın 

yabancılaştırıcı ve izole edici doğasına dair güçlü bir eleştiri olarak da okunabilir. Birey, anlam 

arayışında başarısız oldukça, çevresiyle olan bağlarını daha da yitirir ve en nihayetinde kendini 

yok eder. 

3.1.1.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenme 

  Tablo 3.7. Yaşanmaz 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 



130 

 

 

 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Anlatıcı, çevresinden yabancılaşmış ve yalnız bir birey olarak, hikâye boyunca intihar 

düşüncesiyle boğuşmaktadır. Hikâyenin ilk paragraflarında, dayak yedikten sonra Ali’ye anlattığı 

cümlelerden, onun bu düşüncesini açıkça anlayabiliriz: 

Anlattım. İşten dönüyordum. (Orada olanları anlatmadım. Her günkü gibiydi. Bir özelliği 

yoktu bugünkülerin. Ama ben bugün vermiştim kararımı. Eve gidince kendimi öldürecektim. 

Bunları söylemedim.) Karşıdan geliyordu kadın; eski bir tanıdık gibiydi. Oysa hiçbir kadınla 

tanışmışlığım yoktur benim. Yol ortasında durakladım. Yanındaki adamı görmemiştim. Sol 

yanıma vurdu. İste bu (Atılgan, 2022/b , s. 68). 

Eserin anlatıcısı, kendisini öldürmeyi planlamakta ancak ona yardım eden Ali’yi gerçekten 

sevdiği için, Ali’yi de bu sevmediği dünya ve insanlardan kurtarmak istemektedir. Bu nedenle, 

Ali’yi de öldürmeyi arzulamaktadır: 

Birden beni yerden kaldıran adam geldi aklıma. ‘Ben Ali’yim’ demişti. Kolumu tutmuş, 

üstümü basımı silkiyordu. Ötekilerden biri değildi. Yüzümü silerkenki bakışı vardı. İçimde 

bir eziklik, kudurgan bir sevgi büyüdü birden. Kafamda her sey yerli yerine oturdu. Köşedeki 

sepetten havanelini alıp iç cebime koydum. (Atılgan, 2022/b, s. 69). 

Anlatıcı, Ali’yi öldürmekle ona iyilik yapacağını düşünmektedir, çünkü dünya onun gözünde pis 

bir yerdir. Anlatıcıya göre, Ali iyi bir insandır ve bu kirli dünya onun yeri değildir. Bu yüzden, 

Ali’yi de öldürmeye karar verir. Anlatıcının bu düşüncesi, dünya ve insanlığa karşı duyduğu derin 

nefretin yanı sıra, Ali’ye duyduğu sevgi ve onu koruma arzusunun da bir yansımasıdır:  

Konuş bakalım, konus’ diyordum içimden, ‘Sen hiç olmazsa mutlu gideceksin.’ Her şey 

benim kafamda oturan düzene uygun geçecekti. Değişmezdi bu. Üstümü silkmişti. Pisliğin 

içinde işi yoktu onun (Atılgan, 2022/b , s. 70). 

Anlatıcının planına göre, önce Ali’yi öldürerek onu bu dünyadan kurtaracak, ardından da 

kendisini öldürecektir. Anlatıcı, bu sırayla hem Ali’yi sevmediği dünyadan kurtarmayı hem de 

kendi hayatına son vermeyi amaçlamaktadır. Bu plan, anlatıcının hem dünya karşısındaki 

umutsuzluğunu hem de Ali’ye duyduğu koruyucu hisleri göstermektedir: 

Dolaba doğru yürüdü. Ben de yürüdüm. Önce dönecek sandım; oysa sendeliyormus. 

Havanelini sağ elime aldım; bütün gücümle vurdum başına. Yüzükoyun düştü. Odayı 



131 

 

 

 

korkunç bir gürültü kapladı. Nice sonra döşemeye kan aktı. Öylesine yeğindim ki hop desem 

uçacaktım; sivrisinek gibi. Şimdi kendimi öldürebilirdim (Atılgan, 2022/b, s.70). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Yaşamaz hikâyesi, anlatıcısını ve onun ruh halini derinlemesine analiz eden bir anlatıdır. Anlatıcı, 

yalnızlık, yabancılaşma ve ötekileşme gibi duyguların pençesinde sıkışıp kalmış bir birey olarak 

tasvir edilmektedir. Bu duygusal durum, onun hikâye boyunca isimlendirilmemiş olmasıyla daha 

da pekiştirilir; söz konusu durum, onun toplumdan soyutlanmışlığına, kimliksizleşmişliğine işaret 

eder. Anlatıcının, kendisini diğer insanlardan ayrı ve farklı hissetmesi, çocukluğundan bu yana 

taşıdığı bir yük gibi sunulur: 

Manavların önünde domatesler, dolmalık biberler yığılıydı; sonra kocaman ak benekli, donuk 

yeşil karpuzlar. Bunlar ötekiler içindi ben başkaydım. ‘Sen başkasın’ derdi öğretmen; başı 

benim söylemeyeceğimi bildiği bir sözü kaçırmaktan korkuyormuş gibi öne eğik, sağ eli 

kulağında, gözleri kısılmış, yüzünde belli belirsiz pis bir gülüş ‘Değil mi filozof?’ Ötekiler 

gülerlerdi; çın çın öterdi sınıf. Utanırdım (Atılgan, 2022/b, s. 68). 

Anlatıcı, dış dünyadan ve diğer insanlardan o denli kopmuştur ki, kendini rahat hissedebilmesi 

için perdelerin kapalı, kapının sürgülü olması gerekmektedir. Dışarıdan gelen her şey, hatta ışık 

bile, onu rahatsız etmektedir. Anlatıcı, intihar etmeyi arzulamakta ve dünyaya karşı bir hayal 

kırıklığı hissetmektedir; ona göre dünya, kendisine bir hayat borçlu olup, bu hayat yaşamaya 

değmezdir. Bu nedenle, intihar etmeden önce, cesedini bulanlar için “Yaşanmaz” yazılı bir not 

bırakmayı planlamaktadır. Bu durum ise içsel kopukluk ve varoluşsal yalnızlık, onun dünyaya 

karşı duyduğu yabancılaşmayı ve aidiyetsizliği yansıtır: 

Odam alacakaranlıktı. Işığı yaktım. Perdeler inik, bir de kapı sürgülü oldu mu kendi 

ülkemdeyim burda. Yeğindim, sivrisinek gibi. Tavana baktım. Büyük eksiklikti bu; ustalık 

üstüste kocaman yapılar dikmekte değil, odaların tavanına sağlam halkalar çıkmaktaydı. 

Birden çocukluğumun asılmışını gördüm: Dili, gözleri dışarıda, sümüklü korkak. ‘Bütün 

dünya bana bir yaşam borçlu.’ En iyisi agu içmekti ama aramak için yeniden ötekilerin 

arasına çıkmak gerekti. ‘Ulan sağ ayağın altı parmaklıymış senin be’ ‘yalan’ derdim. 

Ayakkabımın bağına uzanırdım. Katıla katıla gülerlerdi. Şaşırır kalırdım. Mutemet 

gözlügünün üstünden bakardı. ‘Sen başkasın’ derdi ögretmen. Sınıf çın çın öterdi. ‘Hey 

bücür, temize çek şunu.’ Bücür bendim. ‘Bu suratla mı be? Vazgeç, korkar kadınlar.’ 

Çağımızın öncüsüydüm ben; ama beni yerden kaldıran adam üstümü başımı silkmisti. ‘Yirmi 

liraya bu gömlek ha! Kazıklamışlar seni. Benimkine bak, on üç liraya.’ Sonra o bakkal, yarım 

kilo sucuğa beş lira alanı: ‘Bütün dünya bana bir yaşam borçlu.’  İstemiyordum alacağımı. 

Bilek damarımı kesecektim. Ötekiler kapımı kırınca ne yapacaklardı acaba? Madam kızardı 

belki. Önce karşı duvara kara boyayla kocaman bir Yaşanmaz yazacaktım (Atılgan, 2022/b,  

s. 69). 

 

            

 



132 

 

 

 

3.1.2. Demir Özlü 

9 Eylül 1935 yılında İstanbul’un Vefa semtinde doğan Demir Özlü, Halep’li bir baba ve Yörük 

bir annenin ilk çocuğudur. Demir Özlü’nün küçük kardeşileri ise yazar Tezer Özlü ve yazar ve 

çevirmen Sezer Duru’dur. Babası Sâbih Bey, Balkan Savaşı’ndan sonra İstanbul’a göç ederek 

hukuk eğitimi aldıktan sonra öğretmenlik ve müsteşarlık yapmış ve Anadolu’yu gezmiştir. Annesi 

Nimet Hanım ise Kafkasya kökenlidir. Ailenin eğitimci geçmişi, Özlü’nün entelektüel bir 

ortamda yetişmesini sağlamıştır. Çocukluk yıllarında babasının mesleği nedeniyle Burdur, Simav 

ve Ödemiş gibi Anadolu’nun çeşitli yerlerinde bulunmuş ve bu deneyim, kişisel ve edebi 

gelişimini etkilemiştir. İlköğrenimini Simav ve Ödemiş ilkokullarında tamamlayan Özlü, 

ortaöğrenimini Ödemiş Ortaokulu’nda bitirmiştir. Lise eğitimine 1950 yılında İzmir’de başlamış, 

ardından İstanbul Kabataş Lisesi’nde devam etmiştir. Bu dönemde, ünlü şair Behçet Necatigil’in 

öğrencisi olur. Babasının İstanbul’a duyduğu özlem isteği nedeniyle aile İstanbul’a dönüp 

Fatih’teki bir eve taşınmışlardır. Özlü, doğduğu evi “ünlü bozacının önünden yirmi metre kadar 

Şehzadebaşı yönüne doğru yürürseniz, bir çıkmaz sokak vardır, orada ama şimdilerde yıkılmış 

olan bir tahta ev” olarak tarif etmiştir (Özlü, 1991, s. 85; Lekesiz, 2018, s. 144).  

Özlü’nün lise yılları, hem sanatsal hem de kişisel gelişimi açısından oldukça verimli geçmiştir. 

Bu dönemde, dünyaca ünlü birçok yazarın eserlerini okuma fırsatı bulmuş ve Kafka, Camus, 

Sartre, Dostoyevski, Hegel ve Heidegger gibi yazarların yapıtlarına derinlemesine odaklanmıştır. 

Bu okuma deneyimleri, Özlü’nün düşünce dünyasını zenginleştirmiş ve edebiyat ile felsefe 

arasındaki çağrışımları keşfetmesine olanak sağlamıştır. Böylece, kendi sanat anlayışını 

şekillendirmeye başlamıştır. Demir Özlü, 1952’de şiirle edebiyat sahnesine çıkmış ve eserlerini 

Dönüm ile Türk Dili dergilerinde yayımlamıştır. Özlü’nün entelektüel birikimi, 1952 yılında 

okulda yayımlanan Dönüm dergisinde ilk öyküsünün yayımlanmasıyla somut bir başarıya 

dönüşmüştür. Özlü, 1950’lerden itibaren önde gelen dergilerde, örneğin A, Mavi, Pazar Postası, 

Yeni Ufuklar, Soyut ve Somut, farklı eserlerini yayımlamıştır. Ayrıca o dönemde Fransa 

Konsolosluğu’nda Fransızca dersleri almış ve Ferit Edgü ile uzun süreli bir dostluk kurmuştur. 

1953 yılı Haziran ayında liseyi bitiren Özlü, sonbaharda İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi’nde başlamıştır (Özyalçıner, 1991, s. 12-13). 

Çocukluğunda hatırladığı bu şehri yeniden tanıma fırsatı bulan Özlü, İstanbul’un tarihi 

güzellikleri ve sanat mekânlarıyla karşılaşır. O, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde bir 

arkadaş çevresi edindi ve bu grup, fakültenin kantininde bir araya gelerek edebi sohbetler 

düzenledi. Ayrıca, Sahaflar Çarşısı’ndaki Çınaraltı ve Zeynep Hanım Kahvesi de onların sıkça 

buluştuğu yerler arasındaydı (Özlü, 2014, s. 179). Özellikle İstiklal Caddesi’ndeki Baylan 



133 

 

 

 

Pastanesi gibi mekanlar sayesinde derin bir dünya ve sanat görüşü geliştirmiştir. Bu mekanlarda 

Ferit Edgü, Güner Sümer ve Asaf Çiyiltepe gibi aydınlarla yaptığı felsefe, edebiyat ve sanat 

sohbetleri, onun düşünsel gelişiminde önemli rol oynamıştır (Geçen, 2020, s. 20). Özlü, bu 

pastanenin 1950 sonrası genç edebiyatının önemli bir merkezi olduğunu belirtmiştir (Özlü, 2003, 

s. 15). 

Özlü, Hukuk Fakültesi’ne iki yıl ara verdikten sonra 1959 yılında mezun olarak avukatlık stajına 

başlamıştır. Siyasi kargaşalar, onun yaşamını derinden etkilemiştir. Bu yıllarda Türkiye’deki 

siyasi atmosfer nedeniyle, bazı gazeteci, sanatçı ve aydınlar göz altına alınmıştır. Bunlar arasında 

avukatlık stajını yaparken, 28 Nisan 1960 olaylarının ikinci gününde kısa bir süre gözaltına alınan 

Demir Özlü’de vardır. 

Özlü, 1961 yılında Onat Kutlarla beraber Paris’e gidip Sorbonne Üniversitesi’nde çeşitli dersler 

almıştır. O, Paris’teyken Sartre gibi varoluşçu yazarları tanıma imkânı bulur. Batı’da etkili 

yazarların ve filozofların eserlerini okuyarak varoluşçu filozoflardan ve varoluşçu felsefeden 

etkilenmiştir. Dolayısıyla eserlerinde bunalım ve yalnızlık gibi temaları işlemiştir. Ancak daha 

sonraki yıllarda sosyal gerçekçi bir yaklaşıma yönelmiş ve çevre, toplum ve doğa ilişkilerine daha 

fazla önem vermiştir (Tanilli, 1999, s. 13).  

1962’de Türkiye’ye döndüğünde İstanbul Üniversitesi’nde asistanlık yapmıştır. Ancak, Türkiye 

İşçi Partisi (TİP) üyeliği nedeniyle görevine son verilmiştir (Sezer, 2004, s. 2). Ayrıca, yazıları 

nedeniyle yargılanmış, ancak beraat etmiştir. Bu olaydan sonra askere alınan Özlü, Tuzla Piyade 

Yedek Subay Okulu’nda çavuş olarak askerlik yaptıktan sonra, 1967 Mayıs ayında Muş’taki 227. 

Piyade Alayı’na tayin edilir (Özlü, 2003, s. 85). 

Bu süreçte, ilk eşiyle yaşadığı ciddi anlaşmazlıklar sonucunda ayrılmaya karar verir. Boşanma 

sürecinde Özlü’yü en çok endişelendiren konu ise, ilk evliliğinden olan kızı Ayda ile yeterince 

zaman geçiremeyecek olmasıdır. Askerlik görevini bitirdikten sonra ikinci eşi olan İsveçli 

gazeteci Ulla Lundström ile evlenir ve  ikinci çocuğu Harun Milko 1974 yılında doğar (Özlü, 

1990, s. 12). 

1970’lerdeki Türkiye’deki siyasi atmosfer Özlü’yü derinden etkilemiştir. Eşinin, İsveç 

televizyonu için yaptığı bir röportajla ilgili problem yaşamasının ardından Özlü kendisini ve 

ailesini güvende hissetmeyip 19 Haziran 1979’da ailesiyle birlikte ilk olarak altı ay süreliğine 

sonra ise iki yıllığına İsveç’te kalma kararını alır. Burada Özlü zamanın büyük kısmını Fransız 

Kültür Merkezi’nin kütüphanesinde geçirmeye başlar.  Bir süre sonra Özlü ailesi ile birlikte 

İstanbul’a döner ancak ülkede yaşanan gelişmeler onu kaygıya düşürür (Özlü, 1991, s. 91).  Bu 



134 

 

 

 

yüzden  11 Aralık 1979’de İsveç’e  tekrar gider ve bu şekilde Özlü’nün on yıllık gurbette yaşamı 

başlar. Özlü, bu dönemde zor günler yaşamış ve işsiz kalmıştır; işsizlik maaşı almış, devlet 

tarafından İsveççe öğrenmesi için ücretsiz dil kursuna gönderilmiştir. Aynı zamanda, Türk İşçi 

Dernekleri Federasyonu’nun çıkardığı dergiye yazılar yazarak ek gelir sağlamıştır. 1980 yılında 

İsveç Yazarlar Birliği’nden çalışma bursu alarak üye olmuş ve 28 Mart 1980’de ikinci oğlu 

doğmuştur (Özlü, 2001, s. 37). 

12 Eylül 1980’de askeri darbe yapılır. 5 Mart 1983’te babası Sâbih Özlü vefat eder, ancak Demir 

Özlü, babasının cenaze törenine katılamaz. Aynı yıl Köln’de yayınlanan Demokrat Türkiye 

gazetesinde “Danışma Meclisi ve Anayasa” başlıklı yazısı nedeniyle 12 Eylül dönemi 

kovuşturmalarına uğrar. 1984’te Berlin’e giderek bir süre burada yaşar ve 14 Ocak 1985'te İsveç 

PEN Kulübü tarafından üyelik teklifi alır (Özlü, 2001, s. 130). 

1983 yılında Sıkıyönetim Savcılığı, Demokrat Türkiye gazetesinde yazdığı yazılardan dolayı 

Demir Özlü hakkında ceza soruşturması başlatmış ve “gıyabi tutuklama kararı” almıştır. Özlü bu 

gelişmelerden habersizdir. 9 Eylül 1985’te yurtdışındaki birçok aydın gibi Özlü’ye de “yurda 

dön” çağrısı yapılır; bu haberi 10 Eylül 1985’te ilk eşinden olan kızı Ayda’dan alır. 18 Şubat 

1986’da kardeşi Tezer Özlü, uzun bir hastalık sürecinden sonra Zürih’de hayatını kaybeder. Aynı 

yılın kasım ayında, “yurda dön” çağrısına uymadığı için Bakanlar Kurulu tarafından Resmi 

Gazete’de yayınlanan Kararname ile vatandaşlıktan çıkarılır. Özlü, yurda dönmek için 1988’de 

İçişleri Bakanlığı’na başvurur. Özlü’nün Türkiye’ye dönmesi konusunda isteği olumlu karşılanır 

(Özlü, 2001, s. 187). On yıllık süre ardından, 12 Aralık 1989’da Türkiye’ye döner ve yeniden 

vatandaşlık hakkını elde eder. 

Demir Özlü, hikâye, çeviri roman, anı, günlük, makale ve denemeleriyle bilinir. Hikâye kitapları 

Bunaltı, Soluma, ve Boğuntulu Sokaklar; romanları ise Bir Uzun Sonbahar, Bir Burjuvanın 

Gençlik Yılları, Bir Yaz Mevsimi Romansı, Tatlı Bir Eylül ve İthaka’ya Yolculuk varoluşçu 

felsefeden etkilenmiştir. Özlü, Türk edebiyatında varoluşçuluğun önemli temsilcilerindendir. 

Yukarıda adı geçen eserleri dışında Borges’in kaplanları adında bir deneme kitabı da 

bulunmaktadır  (Lekesiz, 2018, s. 141). 

Demir Özlü, 1950 kuşağının bir temsilcisi olarak anılır ve edebiyatımızın modernleşme 

aşamalarında yapı taşı olan yazarlar arasında yer alır (Mildan, 2003, s. 2). 1958’de yayımladığı 

Bunaltı adlı öyküsüyle bu kuşağın yazınsal ilk örneklerinden birini sunmuştur. Özlü’nün bundan 

sonraki eserlerinde yani ikinci öykü kitabı Soluma (1963), üçüncü kitabı Boğuntulu Sokaklar 

(1966) ve dördüncü kitabı Öteki Günler (1974) 12 Mart dönemi ortamının ve içsel çalkantıların 

etkilerini taşır (Öztürk, 2011, s. 6). Onun bu eseerlerinde birey, toplumsal bir parça olarak ele 



135 

 

 

 

alınır ve günlük yaşam mekânları içinde incelenir. Özlü’nün eserlerinde, şehir yaşamı ve 

mekânlar bireyin yaşadığı çevreyle olan ilişkisini anlamlandırmada önemli bir yer tutar 

(Özyalçıner, 1981, s. 12-13). Seyahat ve sürgün temaları, Özlü’nün eserlerinde iç içe geçmiş 

olarak görülür. Yazar, sürgün dönemlerinde yaşadığı deneyimleri ve duyguları eserlerinde açıkça 

anlatır (Sezer, 2004, s. 2; Mildan, 2003, s. 2). Özlü’nün seyahatleri, içsel yolculuklarıyla 

bağlantılıdır ve yaşamını yeniden gözden geçirmesi anlamına gelir (Alptekin, 1998, s. 10). 

Cinsellik, Özlü’nün eserlerinde toplumsal tabulardan uzaklaştırılması gereken bir kavram olarak 

işlenir ve bireyin varoluşu açısından önemli bir yer tutar (Dizdaroğlu, 1959, s. 43). Özlü’nün 

anlatım tarzı, kısa ve yoğun biçimde bilgi aktarımına odaklanır, kurmaca yönü ön plandadır ve 

politik düşüncelerini deneme ve makale gibi diğer türlerde ifade eder (Tanilli, 1999, s. 13).   

Eserleri 

Hikâyeleri 

Bunaltı (1958), Soluma (1963), Boğuntulu Sokaklar (1966), Öteki Günler Gibi Bir Gün (1974), 

Aşk ve Poster (1980), İstanbul Büyüsü (Seçme Öyküler) (1993), Balkur’da Akşam Yemeği (1997), 

Bir Beyoğlu Düşü (2000), Geçen Yaz Kentte Kızlar (2001), Stockholm Öyküleri (2003), Şapka, 

Deniz Kıyısı ve Yüz (2003), Kanallar (2004), Kendi Evine Varamamak (2011), Sürgün Küçük 

Bulutlar (Toplu Öyküler) (2012) 

Romanları 

Bir Uzun Sonbahar (1976), Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları (1979), Bir Yaz Mevsimi 

Romansı (1990), Tatlı Bir Eylül (1995), İthaka’ya Yolculuk (1996), Amerika 1954 (2004), 

Dalgalar (2006) 

Anı 

Berlin Güncesi (1991), Paris Güncesi (1999), Sürgünde On Yıl (2003) 

Deneme 

Borges’in Kaplanları (1997), Kentler, Kadınlar, Yazarlar (2003), Samuel Beckett’in Terzisi 

(2003) 

Gezi 

Ne Mutlu Ulysses Gibi (Seyahat Yazıları) (1991) 



136 

 

 

 

Siyasî Yazılar 

Siyasî Yazılar (12 Eylül Yazıları), yazarın 12 Eylül 1980 darbesinden sonra Köln’de yayımlanan 

muhalif gazete Demokrat Türkiye'de 1982-1984 yılları arasında kaleme aldığı yazılardan 

oluşmaktadır. 

3.1.2.1. Tatlı bir Eylül 

Demir Özlü’nün Tatlı Bir Eylül adlı romanı, 1995 yılında yayımlandıktan sonra ikinci baskısını 

1996’da yapmıştır. Roman, Berlin yakınlarındaki bir yazarlar evinde geçen zamanları konu 

alırken, hem bir yolculuk romanı hem de düşle gerçeğin iç içe geçtiği bir anlatım sunar. Yazarlar 

evi, sadece fiziksel bir mekân değil, yaratıcıların bir arada yaşadığı bir ortam olarak, yalnızlık, 

sürgün ve geçmişle hesaplaşma gibi temaları işler (Andaç, 2011, s.1-13). 

Tatlı Bir Eylül, insanın içsel dünyasında yaptığı derin bir keşif ve varoluşsal sorgulama romanıdır. 

Özlü, yalnızlık ve yurtsuzluk gibi evrensel temalarla derinleşirken, bir dönemin sosyal ve kültürel 

bağlamındaki değişimleri de sorgular. Bu roman, yalnızca bir aşk hikâyesi değil, yazarın yazma 

sürecinde kendi geçmişiyle ve dünyayla yüzleştiği içsel bir yolculuktur. 

Tatlı Bir Eylül romanının başındaki Kierkegaard alıntısı, gerçeklik ve imgeler arasındaki 

dönüşümü vurgular. Aşk, sadece bir duygu değil, kaybolan zamanlar ve özlemlerle ilişkili bir 

algılama biçimi haline gelir. Bu da romanı aşkın ötesinde, varoluşsal bir sorgulamaya taşır. 

Gerçeklik ile hayal arasındaki sınırlar giderek bulanıklaşır; yazı ve yaşam iç içe geçer. Özlü’nün 

Avrupa kentlerinden İstanbul’a uzanan yolculuğu, yalnızlık ve kaybolmuşluk temalarını 

derinleştirirken, İstanbul’da aidiyet arayışı ve yabancılık hissi belirginleşir. 

Tatlı Bir Eylül romanının duygusal altyapısını yalnızlık, sürgün ve yurtsuzluk temaları oluşturur. 

Özlü’nün anlatımındaki melankoli, yalnızlık ve yabancılık hissini derinlemesine işler. Bu 

yalnızlık, dışsal bir durumdan ziyade içsel bir yolculuk ve kimlik arayışıdır. Yazar, yalnızlıkla 

sarılı kasabalarda geçirdiği zamanlarda kimlik arayışının simgesel izlerini sürer. Romanın yapısı, 

yazarın zihnindeki içsel yolculukla şekillenir ve hatırlamalarla örülür. Özlü, çocukluk yıllarının 

geçtiği yerleri yeniden keşfederken, aynı zamanda toplumsal ve tarihsel bağlamda savaşın ve 

travmaların birey üzerindeki etkilerini işler. Yazarın geçmişiyle yüzleşmesi, kişisel bir 

hesaplaşma ve toplumsal belleği canlandırma sürecine dönüşür. 

 

 



137 

 

 

 

 

3.1.2.1.1. Eserin Olay Örgüsü 

Tatlı Bir Eylül, yazarın otobiyografik unsurları en yoğun şekilde barındırdığı eserlerden biridir. 

Romanın olay örgüsü, yazarın geçmişine dair hatıra ve izlenimlerini belirli  sıra gözetmeksizin 

sunduğu bir metin olarak dikkat çeker. Bu yapı, okuyucuda zaman ve mekân algısının 

belirsizleşmesine yol açar.  

Eserde olay örgüsü, üç ana karşılaşma etrafında şekillenmektedir: 

1. Yazar ile Kafka: Yazar, Franz Kafka’nın yaşadığı mekânlar ve onun edebi eserleri ile kurduğu 

ilişki üzerinden, onun düşünsel mirasını sorgulama ve anlama çabasındadır. Bu bağlamda, 

Kafka’nın eserlerinde yer alan temalar, yazarın kendi yaşamındaki yansımalarıyla iç içe geçer. 

Yazar, Kafka’ya duyduğu hayranlığı ve onun metinlerinin etkisini derinlemesine inceleyerek, 

kendi yaratım sürecinde Kafka'nın izlerini sürmeye çalışır. 

2. Yazar ile Geçmiş ve Mekân: Romanın mekânları, yazarın geçmişiyle kurduğu ilişkiler 

açısından büyük bir önem taşır. Birey, mekânlar aracılığıyla geçmişine dair hatıralarını yeniden 

canlandırır ve yaşadığı olaylarla yüzleşir. Bu süreçte hatırlanan mekânlar, yaşanan anılar ve 

geçmişle ilgili deneyimler, yazarın içsel yolculuğunun temel bileşenleri haline gelir. Mekânlar, 

geçmişin yükünü hafifleten birer katalizör işlevi görür ve yazarın geçmişle olan bağını 

güçlendirir. 

3. Yazar ile Kadın: Romanda kadın figürü, yazarın yaşamındaki en önemli unsurlardan biri olarak 

belirir. Kadın, yazarın yolculuklarında eşlikçi olarak belirsiz bir kimlikle ortaya çıkar ve bu figür, 

yazarın cinsiyet kimliğini ve karşı cinse arzusunu temsil eder. Yazarın geçmişte yaşadığı 

ilişkilerin izleri, kadın karakter aracılığıyla derinlemesine işlenir. Kadın figürü, yalnızca bir ilişki 

simgesi değil, aynı zamanda yazarın içsel çatışmalarının ve arayışlarının dışavurumu olarak da 

işlev görür. 

Romanın genel akışında, yazarın farklı mekânlarda çeşitli kişilerle kurduğu ilişkiler de olay 

örgüsünü şekillendirir. Bu ilişkiler, yazarın özgeçmişinin birer parçası olarak karşımıza çıkar ve 

romanın gelişiminde hayati bir rol üstlenir. Yazarın kişisel gelişimi, bu metin parçaları aracılığıyla 

açığa çıkarılırken, hem olumlu hem de olumsuz deneyimler dikkatle aktarılır. Böylece roman, 

yazarın geçmişi ile yüzleşme sürecini ele alırken, aynı zamanda onun kimliğini ve kişiliğini 

oluşturan unsurların inşasını da gözler önüne serer. Özlü, okuyucuyu sadece bir hikâye dinleyicisi 

olmaktan çıkarıp, yazarın iç dünyasında bir yolculuğa davet ederken, geçmişin ve hatıraların 



138 

 

 

 

yükünü taşımaktan da kaçınmamaktadır. Bu sayede roman, hem bireysel bir yolculuğun izlerini 

sürmekte hem de okuyucuya derin bir melankoli sunmaktadır. 

3.1.2.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Demir Özlü’nün Tatlı Bir Eylül romanı, bireyin yalnızlık, sürgün, anlamsızlık, ölüm ve kimlik 

temaları etrafında dönen derin ve çarpıcı bir içsel yolculuğa işaret etmektedir. Bu roman, bireyin 

varoluşsal sorgulamalarını ve içsel çatışmalarını ortaya koyarak, okuyucuya derin bir melankoli 

ve yalnızlık duygusu sunmaktadır. Romanın tüm bu temaları, bireyin karmaşık iç dünyasını 

yansıtmakta ve okuyucuyu derin düşüncelere sevk etmektedir. 

Tablo 3.8 Tatlı bir eylül 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

 

 

 

 



139 

 

 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

“Yaşadığın boğunçtu, bunaltıydı. Kim bilir belki de gençlik bunaltılarıydı bunlar; mutlak 

olan yaşam tasarısıyla, yaşanan hayatın uzlaşamamasından; yaşananın, tasarlanana 

erişememesinden doğuyordu” (Özlü, 1995, s. 67). 

Alıntının başlangıcında yer alan “Yaşadığın boğunçtu, bunaltıydı” ifadesi, varoluşçuluğun temel 

kavramlarından biri olan bunalımı anlatır. Varoluşçuluk, insanın hayatındaki anlam arayışını, 

evrensel bir yabancılaşma ve bunalım haliyle bağlantılı olarak ele alır. Söz konusu bunaltı ve 

boğunç, insanın hayatın anlamsızlığı karşısındaki içsel sıkıntısını, boşluk duygusunu ve evrende 

bir yer edinme çabasını anlatır. Özlü, burada insanın, varoluşunun anlamını bulma yolundaki 

ıstırabını dile getirir. Bu bunalım, varoluşçulara göre insanın özünü oluşturan bir durumdur; insan, 

anlam arayışı içinde ve sürekli bir varoluşsal gerginlik içindedir. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Romanda ölüm, herhangi bir ahiret ya da yeniden doğuş fikrini dışlayan bir biçimde, absürd bir 

son olarak ele alınır. Birey için ölüm, bazı ataist varoluşçuların inandığı salt bir hiçliktir: “Ölüm 

soğuk, bütünsel bir hiçlik, hiçbir yere varmıyor” (Özlü, 1995, s. 43). Bu ifade, bireyin ölüm 

karşısındaki tavrını açıkça ortaya koyar. Ölüm, bir sona varmak yerine, her şeyin anlamsızlığını 

ve boşluğunu güçlendiren bir gerçekliktir.  

Yazarlık ve ölüm arasındaki bağlantı da dikkat çekicidir. Yazmak, birey için yalnızlığı ve ölümü 

çağrıştıran bir eylemdir. Yazma süreci, bireyin varoluşsal olarak kendisiyle yüzleşmesini 

gerektirir. Bu yüzleşme, absürdün ve hiçliğin yoğun bir şekilde hissedilmesine neden olur:  

“Yazmanın yalnızlık olduğunu, bunun da ölümü çağrıştırdığını biliyorsun” (Özlü, 

1995, s. 60).  

Roman, gerçeklik ve hayal arasındaki sınırların bulanıklaştığı bir evren sunar. Birey, bu iki 

olgunun iç içe geçtiği bir dünyada anlam arayışına girişir: “Kim dünyanın ne ölçüde imge, ne 

ölçüde gerçeklik olduğu üzerine fikir yürütebilir?” (Özlü, 1995, s. 112). Bu belirsizlik, absürd 

düşüncenin temelini oluşturur. Dünya, bireyin ona yüklediği anlamlar kadar gerçek ya da hayal 

olabilmektedir. Bu durum, bireyi yaşamın temellerini sorgulamaya iter ve onun varoluşsal bir 

boşlukta hissetmesine yol açar. Romanın sonunda, tüm yolculukların aynı yere çıktığı ifade edilir: 

“Bütün yolculuklar aynı yere varıyor” (Özlü, 1995, s. 140). Bu cümle, yaşamın absürd döngüsünü 

ve bireyin anlam arayışının bir boşlukla sonlandığını simgeler. Absürd, bireyi hem özgürleştiren 

hem de yalnızlaştıran bir farkındalık getirirken, ölüm bu döngünün en nihai ve kaçınılmaz gerçeği 

olarak sunulur. Ölüm, her türlü anlam arayışını reddederek bireyi tam bir hiçlikle yüzleştirir ve 

bu, absürd yaşamın bir sonu değil, nihai bir durum olarak tasvir edilir. 



140 

 

 

 

Kaygı 

“İnsan kendine döndüğünde, kendinde bulacağı sadece boşluktur” (Özlü, 1995, s. 113). 

Bu cümle, romanda boşluk ve hiçlik fikrini yansıtmaktadır. İnsan, içsel dünyasına yöneldiğinde 

karşılaştığı eksiklik hissiyle, anlam arayışı ve bu süreçte ortaya çıkan varoluşsal kaygıyla yüzleşir. 

Bu bağlamda söz konusu boşluk, insanın anlam bulma çabasını ortaya koyar. Jean-Paul Sartre’ın 

“hiçlik” kavramıyla bağlantılı olarak, insanın kendisini anlamlandırma sürecinde varoluşunun 

özünü yaratmak zorunda olduğu vurgulanır. Sartre’a göre, insan dünyaya bir anlamla gelmez; 

kendi anlamını yaratma özgürlüğüne ve sorumluluğuna sahiptir. Bu özgürlük, insanı boşlukla 

yüzleşmeye ve o boşluğu doldurmak için bir mücadeleye girişmeye zorlar. 

Bu ifade aynı zamanda Martin Heidegger’in “Dasein” (orada-olma) kavramı üzerinden de 

yorumlanabilir. Heidegger’e göre, insan varoluşunun farkına vardığında, dünyadaki hiçbir şeyin 

kendi varoluşuna hazır anlamlar sunmadığını fark eder. Bu farkındalık, insanı bir boşluğa iter; 

ancak bu boşluk, aynı zamanda otantik bir yaşam sürme fırsatıdır. 

Sonuç olarak, “İnsan kendine döndüğünde, kendinde bulacağı sadece boşluktur” ifadesi, insanın 

kendi varoluşunu anlamlandırma sürecindeki yabancılaşmasını ve bu süreçte karşılaştığı anlam 

kaybını derinlemesine ifade etmektedir. Ancak bu boşluk, nihilist bir reddedişten ziyade, insanın 

kendi anlamını yaratma çabasına yönelik bir başlangıç noktası olarak değerlendirilebilir. 

Saçma ve Anlamsızlık 

Özlü’nün romanında, yalnızlık ve sürgünlük duyguları, ölüm ve hayatın anlamsızlığı temalarıyla 

derin bir şekilde ilişkilendirilir. Karakter, varoluşsal kaygıları ve yalnızlığı içinde hayatın 

anlamını yitirmiş bir dünyada yalnızca kendisiyle yüzleşmek zorunda kalır. Bu, ölüm kavramının 

kaçınılmazlığı ile yaşamı anlamlandırma çabaları arasındaki çelişkili ilişkiyi vurgular. Romanın 

melankolik tonu, bu temaların ağırlığını pekiştirirken, bireyin karşılaştığı varoluşsal krizi 

derinleştirir. 

Bireyin yalnızlık ve sürgünlük duyguları, absürd bir bakış açısıylahayatın anlamsızlığını yansıtır. 

Absürdlük, bireyin yaşam, geçmiş ve ölüm üzerine sorgulamalar yapmasına neden olur, aynı 

zamanda dünya ile kurduğu bağların zayıfladığını ve bir boşluk içinde kaybolduğunu gösterir. 

Özlü, ölümü, anlamdan yoksun, salt bir yok oluş olarak betimleyerek, bu absürd durumu temel 

bir tema olarak işler. Bu, hem bireyin varoluşsal boşluğunu hem de yaşamın ve ölümün anlam 

arayışındaki çelişkileri derinlemesine irdeler. 



141 

 

 

 

“Yarıdan çok suça gömülü, bu ağır ağır hareket eden dünya, içinde mutlulukla ilgili ne kadar şey 

barındırıyor ki?” (Özlü, 1995, s. 119) ifadesi, varoluşçu felsefenin ana temalarından biri olan 

absürd ve insanın bu absürtlük içinde anlam arayışını temel alır. Albert Camus’nün felsefesinde 

geniş yer bulan absürd kavramı, insanın sınırsız bir anlam ve mutluluk arzusuyla, dünyadaki 

düzensizlik ve anlamsızlık arasında kaçınılmaz bir çelişki yaşamasını ifade eder. 

Eserde dünya adeta bir yük gibi tasvir edilir: suça gömülmüş, ağır hareket eden ve mutluluk için 

sınırlı imkanlar sunan bir yer. Bu tasvir, bireyin anlam arayışındaki umutsuzluğunun, dünyadaki 

adaletsizlik ve kötülüğün yüküyle birleştiğini gösterir. Ancak absürd, yalnızca bir çıkmaz ya da 

karamsarlık değildir; aynı zamanda bireye, bu anlam eksikliğini kabullenerek, özgürce kendi 

anlamını yaratma fırsatını sunar. Camus’nün Sisifos Söyleni eseriyle paralel şekilde, bu durumda 

birey, absürdle yüzleşmek ve buna rağmen yaşamı kabullenmek zorundadır. 

Absürdün birey üzerindeki etkisini ve bu bağlamda mutluluğun doğasını sorgular. Dünya, bireye 

mutlak bir anlam sunamaz; ancak bu, bireyin yaşamdan tamamen kopmasını gerektirmez. Aksine, 

absürdü kabullenmek ve bu sınırlılıklara rağmen kendi anlamını yaratmak, varoluşsal 

mücadelenin temel taşıdır. Bu da bireyin, hem dünyaya hem de kendine karşı özgürce bir duruş 

sergilemesi gerektiğini ifade eder. 

Varlık 

Özlü’nün romanında bir diğer önemli tema ise kimlik ve bellek üzerinedir. Bireyin kendi 

geçmişiyle olan ilişkisi ve söz konusu ilişkiden doğan kimlik ve varlığını sorgulaması, romanın 

derinliğini artıran unsurlardandır. Roman boyunca, yazarın yaşadığı mekânlar ve zaman dilimleri, 

karakterin kimlik arayışını belirleyen unsurlar olarak işlenir. Kimlik, geçmişteki anılarla 

şekillenirken, bellek de sürekli olarak yeniden inşa edilir. Bu bağlamda, yazarın yaşadığı 

deneyimlerin bellek yoluyla nasıl içselleştirildiği sorgulanır: 

 “Geçmişin hatıraları, güncel yaşamda yeniden canlanıyor; bir anı bir başka anıyı 

açığa çıkarıyor…” (Özlü, 1995, s. 75).  

Bireyin kendi kimliğini bulma çabası, roman boyunca karmaşık bir yapı içinde ele alınır ve 

okuyucuya kimlik olgusunun ne denli değişken ve belirsiz olduğunu gösterir. Yazar, bu temayı 

işlerken, kimliğin sürekli bir arayış içerisinde olduğunu vurgular:  

“Ben, bu karmaşık labirentte kaybolmuş biriyim; her adımda yeni bir ben buluyorum…” 

(Özlü, 1995, s. 203).  

 



142 

 

 

 

Kimlik ve bellek teması, bireyin sürekli bir dönüşüm içinde olduğunu ve geçmişin birey 

üzerindeki etkisinin ne denli derin olduğunu gözler önüne serer. Özlü, karakterin yaşadığı 

mekânlarla birlikte bellek ve kimlik arasındaki karmaşık ilişkiyi keşfederek, okuyucuyu bu 

dönüşümün parçası haline getirir.  

Yabancılaşma ve Yalnızlık  

“Bütün Avrupa’da ne kadar da yalnızsınız” (Özlü, 1995, s. 116) ifadesi, varoluşçuluğun temel 

meselelerinden biri olan yalnızlık ve yabancılaşma temalarını derinlemesine ele alır. Bu cümle, 

bireyin kendisini çevresinden kopuk hissetmesi ve modern dünyada köklerinden uzaklaşarak 

yalnızlıkla yüzleşmesi gibi varoluşsal durumları yansıtır. Jean-Paul Sartre, Martin Heidegger ve 

Albert Camus gibi varoluşçuların eserlerinde sıkça işlenen bu tema, bireyin anlam arayışı ve 

toplumsal aidiyet eksikliği bağlamında değerlendirilir. 

İnsanın kendi varlığıyla baş başa kalması ve dünyayla olan bağlarının kopmasıyla ilişkilidir. 

Burada geçen “Bütün Avrupa” ifadesi, bireyin coğrafi bir mekândan ziyade, kendisini varoluşsal 

olarak evsiz ve aidiyetsiz hissettiği bir durumu simgeler. Avrupa’nın modern ve kozmopolit 

yapısı, bireyi özgürleştirdiği kadar köklerinden ve toplumsal bağlarından da uzaklaştırır. Bu 

bağlamda, birey kendisini ait hissedeceği bir yer bulamaz; yalnızlık evrensel ve kaçınılmaz bir 

hal alır. 

Yalnızlık ve kendini sürgünde hissetme hali, Demir Özlü’nün romanlarının atmosferini 

tanımlayan iki önemli kavramdır. Varoluşçuların insanı “dünyanın ortasına fırlatılmış yalnız bir 

birey” olarak görmelerinin ötesinde, somut koşulların oluşturduğu bir sürgünlük ve bunun 

sonucunda ortaya çıkan yalnızlık duygusu söz konusudur. Yazar, önemli bir kısmını yurt dışında 

geçirdiği hayatında bu yılları özlem ve yalnızlık duygusuyla doldurmuştur. Bu durum, yazarın 

varoluşunu tanımlamak için kullandığı bir yolculuğa dönüşür. Roman, bireyin yalnızlıkla baş başa 

kalışını sorgularken, derin bir melankoli de taşır: 

 “Açılan yaralar senin benliğinde açılmıstı, gövdende ve ruhunda, bilincinde eşsiz bir 

bütünselliğe ulaşmış olan, bilinçaltının derinliklerinde yatan, belki de önemli ölçüde o 

bilinçaltını oluşturan kozmosta. Parçalanan o kozmostu” (Özlü, 1995, s. 95).  

Alıntıda geçen “açılan yaralar”, sadece bedensel ya da fiziksel değil, ruhsal ve bilinçsel bir yarayı 

da anlatır. Varoluşçuluk, insanın dünyadaki varlığını sürekli bir içsel çatışma ve parçalanma hali 

olarak görür. Özlü, burada insanın bilincinin derinliklerinde yaşanan bir “parçalanma”dan 

bahsederken, insanın varoluşsal yalnızlık ve yabancılaşma durumunu ifade etmektedir. Birey, dış 

dünya ile uyumsuzluk içindedir ve bu durum içsel bir çözülme ya da parçalanmaya yol açar. 



143 

 

 

 

Varoluşçuluğun temel bir düşüncesi, insanın özünde bir belirsizlik ve boşluk taşımasıdır. 

Özlü’nün ifadesinde bu boşluk, bir kozmosun “parçalanması” olarak simgelenmiştir. 

“Parçalanan kozmos” ifadesi, bireyin dünya ile uyumsuzluğunu ve bir sürgün duygusunu temsil 

eder. Varoluşçuluk, insanı dünyada bir yabancı, kendisini “dışlanmış” hisseden bir varlık olarak 

tanımlar. Bu dışlanmışlık, yalnızca fiziksel bir sürgün durumu değil, aynı zamanda ruhsal ve 

varoluşsal bir yalnızlıktır. Özlü’nün bu betimlemesi, insanın dış dünya ile sürekli bir 

yabancılaşma ve uyumsuzluk içinde olduğunu, varoluşunun temelinde bir yabancılaşma 

duygusunun yattığını düşündürür. 

Yazar, bireyin sıkıntılarının ve içsel çelişkilerinin yanında, hayatın anlamı üzerine olumsuz 

yargılar geliştirir: “Yaşadığın boğunçtu, bunaltıydı. Kim bilir belki de gençlik 

bunaltılarıydılar bunlar; mutlak olan yaşam tasarısıyla, yaşanan hayatın uzlaşamamasından; 

yaşananın, tasarlanana erişememesinden doğuyordu” (Özlü, 1995, s. 67). 

Özlü’nün söz konusu cümlesinde, “mutlak olan yaşam tasarısı” ile “yaşanan hayatın” 

uzlaşamaması, insanın yaşamı ve dünyayı algılayışındaki temel bir yabancılaşma halini de 

gösterir. Bu yabancılaşma, bireyin kendi hayatı ile bir tür uyumsuzluk içinde olması durumudur. 

Varoluşçuluğa göre, birey dünya ile ve bazen de kendisiyle uyumsuzdur; bu durum, bir varoluşsal 

bunalıma, bir anlam kaybına yol açar. Bahsi geçen uyumsuzluk, bireyi içsel bir boşlukla 

yüzleştirir ve yaşamın anlamını arama sürecini başlatır. 

Ancak Tatlı Bir Eylül’de yalnız kalan bireyin derin bir yalnızlık içinde olduğu, içsel 

çatışmalarının zenginliğiyle ifade edilmektedir: 

Genç bir insan nasıl bin bir tuzakla dolu yaşamı yüklenirse  İstanbul’un o solgun 

akşamüstlerine, ışıklı sabahlarını, karmakarışık sokaklarıyla Beyoğlu’nu, yolculukları, başka 

kentleri, sürgünleri, tutuklanmaları, sana yapılan oyunları, dahası giderek değişen, yiten, ölen 

arkadaşlıkları, ayrı düşmeleri, özlemleri, içinden doğduğunu sandığın coşkuları, seni gelip 

bulan aşkları, yalnızlığı, yılların geçmesiyle artan, ölümün boşluğuyla dolmaya başlayan 

yalnızlığı... hepsini (Özlü, 1995, s. 39).  

Alıntının devamında, “yılların geçmesiyle artan, ölümün boşluğuyla dolmaya başlayan yalnızlık” 

ifadesi, varoluşçuluğun ölüm ve yalnızlık ile ilgili felsefi sorgulamalarına odaklanır. 

Varoluşçuluk, ölümün insanın varoluşunu nasıl şekillendirdiğini ve insanın yaşamını 

anlamlandırma çabasında ölümün kaçınılmaz olduğunu vurgular. Ölümün bu kadar yakın ve 

kaçınılmaz olması, bireyi yalnızlaştırır; yıllar geçtikçe bu yalnızlık daha da derinleşir. Bu 

yalnızlık, insanın yaşamı boyunca karşılaştığı diğer yabancılaşmalar gibi, ölümün kendisiyle 

yüzleşme noktasına gelir. Söz konusu alıntıda, Özlü’nün eserlerinde sürgünlük ve yalnızlık 

temaları derinlemesine ele alınır. Özlü, sürgünü sadece fiziksel bir yer değiştirme olarak değil, 

daha çok bir içsel eriyiş ve kimlik kaybı süreci olarak tanımlar. Bireyin iç dünyasında yaşadığı 



144 

 

 

 

kırılganlık, güven kaybı ve çözülme, onu hem duygusal hem de varoluşsal olarak bir bozgun 

durumuna getirir. Özlü'nün anlatımında, sürgün, dış dünyadan ve kendisinden yabancılaşan bir 

bireyin varoluşsal bir çöküş yaşaması, kimliğini kaybetmesiyle ilişkilidir. Bu içsel yabancılaşma 

ve boşluk hali, varoluşçuluğun temel temalarından biri olan kimlik kaybı ve belirsizlik ile örtüşür. 

Sürgün, bireyi sadece fiziksel olarak değil, ruhsal ve psikolojik olarak da uzaklaştırır; kişi, 

geçmişine ve aidiyetine dair bağlarını kaybeder ve varoluşsal anlam arayışına girer. Bu süreç, 

bireyi hem içsel hem de dışsal dünyasından koparır ve bir kimlik krizi yaratır. 

Özlü, sürgünlük ve yalnızlık temalarını derinlemesine işlerken, bireyin yalnızlığının 

sadece fiziksel bir durum olmadığını, zihinsel ve duygusal bir çöküşü de beraberinde 

getirdiğini vurgular. Birey, kendini ve dünyayı anlamlandırmada zorlanır, duygusal eriyiş 

ve geçicilik duygularını derinden hisseder. Bu süreç, okuyucuya karakterin içsel 

çatışmalarını ve varoluşsal sıkıntılarını yakın bir şekilde hissettirme amacı taşır. 

Bireyin Avrupa’daki yalnızlığı, absürdün bir tezahürüdür. Her ne kadar birey geçmişe zihinsel 

yolculuklar yapabilse de, geçmiş artık eski sıcaklığını ve anlamını yitirmiştir. “Bütün Avrupa’da 

ne kadar da yalnızsınız” (Özlü, 1995, s. 116) ifadesi, bireyin yaşadığı yalnızlığın mekân sınırlarını 

aştığını ve tüm varoluşuna yayıldığını vurgular. Bu yalnızlık, bireyin hem dış dünyadan hem de 

kendi iç dünyasından kopmasına neden olur. Geçmişin “değişmiş ve başkalaşmış” olması, bireyin 

geçmişe olan inancını tüketir ve bu durum, onun hayatta anlam bulma çabasını daha da zorlaştırır. 

3.1.2.2. İthaka’ya Yolculuk 

Demir Özlü’nün İthaka’ya Yolculuk adlı eseri, 1982-1996 yılları arasında geçen bir dönemi ele 

alırken, yazarın kişisel deneyimlerini ve içsel yolculuğunu gözler önüne serer. Özlü, Homeros’un 

destansı kahramanı Odysseus ile kendisini özdeşleştirir. Tıpkı Odysseus gibi, yıllarca çeşitli 

sebeplerle yurdundan uzak kalmıştır. Roman, anlatıcının çocukluk günlerinden başlayarak 

taşradan İstanbul’a, üniversite yıllarına, evlilik ve boşanma süreçlerine ve nihayet yazar olma 

yolundaki dönüşümüne kadar uzanan bir zaman dilimini kapsar. Yurt dışına çıkışıyla başlayan 

özlem ve kavuşma arzusu, anlatının ana duygusal unsurlarını oluşturur. 

Eser, Kavafis’in İthaka şiirinden ve Peter Handke’nin Mutsuzluğa Doyum adlı eserinden yapılan 

alıntılarla açılır. Bu başlangıç, romanın derin edebi ve felsefi yönlerini hemen hissettirir. Özlü, 

kitabın “Öndeyiş” bölümünde, yazma sürecinde yaşadığı yalnızlık ve içsel boşluğu ifade etmek 

için yeni bir teknik arayışına girdiğini belirtir. Bu süreçte, Fransa’da doğan “Yeni Roman” 

akımının izlerini romanında taşıdığını vurgular. Romanın geleneksel unsurları olan olay örgüsü, 



145 

 

 

 

karakter gelişimi ve belirgin bir başlangıç-gelişme-sonuç yapısı geri planda bırakılarak, esere 

modernist bir yaklaşım kazandırılmıştır (Özlü, 1976, s. 1-3). 

Romanın ana teması, bir yolculuğun kendisi üzerinedir; hedefe ulaşmak değil, yolculuğun anlamı 

ve süreçteki keşif ön plandadır. Bu felsefi vurgu, okura hayatın bir arayış ve sürekli bir gelişim 

olduğu mesajını verir. Özlü’nün büyük ustalığı, mekanları yalnızca birer arka plan olarak 

kullanmaması; aksine, onları romanın duygusal ve düşünsel atmosferini destekleyen canlı 

unsurlar haline getirmesindedir. İstanbul ve yazarın geçmişine dair yerler, yazarın kendi kişisel 

İthaka’sı olarak yeniden inşa edilmiştir. İthaka, Özlü için İstanbul’un hatıralarla dolu sokakları, 

çocukluk yıllarının geçtiği kasabalar ve hayatının önemli anlarına ev sahipliği yapan mekanlardır. 

Yani İthaka, bir sembol olarak, yazarın geçmişine duyduğu özlemi temsil eder. 

İthaka’ya Yolculuk, hem anlatım tarzı hem de felsefi derinliğiyle dikkat çeken, edebi sınırları 

zorlayan bir anti-roman olarak öne çıkar. Özlü’nün bu eseri, okura yalnızca bir hikaye sunmakla 

kalmaz, aynı zamanda insanın hayat boyu süren içsel yolculuğunu derinlemesine keşfetmesine 

olanak tanır. 

3.1.2.2.1. Eserin Olay Örgüsü 

Demir Özlü’nün İthaka’ya Yolculuk romanı, sürgün yaşamı ve içsel yolculuğun izlerini takip eden 

derin bir anlatı sunar. Roman, net bir olay örgüsünden ziyade, karakterin anılarına ve 

düşüncelerine dayanan bir yapıya sahiptir. Başkahramanın, Yunan mitolojisindeki Ulysses’in 

İthaka’ya dönüş arzusuyla kendi sürgünlük sürecini ilişkilendirmesi, romanın ana temasını 

oluşturur. 

Kahraman, Paris’te sürgünde bulunan bir yazar olarak, sürekli İstanbul ve geçmişine yönelik bir 

özlem içindedir. İthaka bu bağlamda, karakterin geçmişe, köklerine ve eski kimliğine duyduğu 

hasreti simgeler. Ancak bu “eve dönüş” yalnızca fiziksel bir yer değil, aynı zamanda bir zaman 

ve kimlik arayışı olarak karşımıza çıkar. 

Romanda zaman ve mekân algısı net değildir. Olaylar kronolojik bir düzende değil, karakterin 

hatıraları ve zihinsel yolculuklarıyla harmanlanır. Bu geçişler, Özlü’nün zamanın kaçınılmaz 

akışını vurgulamak için kullandığı bir tekniktir. Kahraman, geçmişe dönmek istese de, zamanın 

ileriye akışı bu geri dönüşü imkânsız kılar. İstanbul, Paris ve İsveç gibi şehirler ise karakterin 

içsel ve fiziksel yolculuklarının sembolü olarak karşımıza çıkar. 

 



146 

 

 

 

Romanın önemli bir parçası olan Lena ile olan ilişkisi, başkarakterin hafızasında sıkça yer alır. 

Lena, geçmişte yakın olduğu, ancak artık erişemediği bir figür olarak, karakterin geçmişine 

duyduğu özlemi somutlaştırır. Lena’nın anıları da, tıpkı İstanbul’a duyulan hasret gibi, bir 

dönemin geri dönülmez bir şekilde sona erdiğini işaret eder. 

Buna ek olarak, Özlü’nün metninde edebi ve felsefi göndermeler önemli bir yer tutar. Romanın 

başında Peter Handke’den yapılan alıntı ve Ulysses metaforu, başkarakterin yaşamını 

anlamlandırma çabasına zengin bir derinlik katar. Bu arayış, hem fiziksel bir geri dönüş arzusu 

hem de karakterin zihinsel ve duygusal keşiflerini kapsar. 

İthaka’ya Yolculuk bireyin geçmişine ve kimliğine yönelik arayışını merkeze alırken, bu sürecin 

zorluklarını ve imkânsızlıklarını da ele alır. Özlü, geçmiş ve şimdiyi birleştirerek sürgün, 

yabancılaşma, yalnızlık ve aidiyet gibi temaları derinleştirir. Roman, karakterin İstanbul’a dönüş 

arzusunu işlerken, bir yandan da geçmişin geri döndürülemez olduğunu, dolayısıyla bir tür içsel 

sürgünün devam ettiğini vurgular. 

3.1.2.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.9 İthaka’ya Yolculuk 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 



147 

 

 

 

 

Demir Özlü’nün İthaka’ya Yolculuk adlı romanı, varoluşçuluk temaları açısından derinlemesine 

incelendiğinde, yazarın başkarakterinin psikolojik ve varoluşsal mücadelelerini ustalıkla ele 

aldığını gösterir. Roman, başkarakterin sürgün hayatını ve onun varoluşsal sorgulamalarını 

derinlemesine işler. Varoluşçuluğun ana temalarından biri olan “var olmak ile yok olmanın” 

çatışması, etkili bir şekilde romanda yansıtılmaktadır. Başkarakterin, ülkesinden uzak kalmasının 

getirdiği özlem, yalnızlık ve yabancılaşma duyguları, varoluşsal bir krizin göstergesi olarak 

belirginleşir. 

Bireysel yolculuk ve kimlik arayışı, Özlü’nün İthaka’ya Yolculuk adlı eserinde derinlemesine 

işlenmiş bir temadır. Bu metin, Jean-Paul Sartre ve Albert Camus gibi varoluşçu filozofların temel 

kavramlarını çağrıştıran bir şekilde, bireyin kendini anlamlandırma çabasını ve hayatın 

anlamsızlığı karşısındaki mücadelesini ele alır. 

Özlü’nün İthaka’ya Yolculuk adlı eseri, varoluşçuluğun temel meselelerini ustalıkla işler. Sürgün, 

yalnızca fiziksel bir ayrılık değil, bireyin kimlik ve aidiyet arayışındaki derin bir krizi simgeler. 

Başkarakter, yalnızlık ve yabancılaşma temalarını, varoluşsal bir anlam arayışının içine 

yerleştirir. Yalnızca içsel bir yolculuğa çıkan karakter, geçmişin ve geleceğin ağırlığı altında bir 

anlam arayışına sürüklenir. Özlü, bireyin içsel çatışmalarını ve varoluşsal krizini derinlemesine 

işlerken, yazma eyleminin de bu süreçte birey için ne kadar önemli bir araç olduğunu vurgular. 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Özlü, romandaki varoluşsal sorgulamaları karakterin acı deneyimleri üzerinden işler. Karakter, 

hayatını şekillendiren seçimlerin ağırlığını taşırken, bu seçimlerin insanın varoluşunu nasıl 

etkilediğini şu sözlerle ifade eder: 

 
 “Acı mı veriyor bu size?” sorusuna verdiği “Acı veriyor. Şimdi de yaptığım bu. İnsanın bu 

dünyaya katılımının aslında ne kadar küçük bir katkı olduğunu düşünüyorum...” (Özlü, 1996, 

s. 23) 

 

Bu ifadeler, bireyin dünyaya olan bağlılığını sorgularken, aynı zamanda varoluşçu felsefenin 

özgürlük ve sorumluluk temalarıyla da örtüşmektedir. Bireyin dünyaya anlam katma çabası, 

kaçınılmaz bir şekilde acı ile iç içedir. Özlü’nün bu noktadaki yaklaşımı, varoluşsal tercihler ve 

bunların yarattığı duygusal yükler üzerine derin bir düşünce sunar. 

 



148 

 

 

 

 

 

Kaygı 

Romanın önemli temalarından biri olan kaygı, bireyin hem geçmişe hem de geleceğe dair 

duyduğu derin bir huzursuzluk ve belirsizlik duygusudur. Anlatıcı, memleketine duyduğu özleme 

rağmen, oraya döndüğünde bıraktığı gibi bulamama korkusu taşır. Bu kaygı, bireyin hem 

geçmişle hem de gelecekle olan bağını zayıflatır ve bir yönsüzlük hali yaratır. Özlü, kaygıyı şu 

şekilde dile getirir: 

Döneceğim kenti yeniden sevemeyeceğimi biliyorum. Öyle bir değişti ki o! Şimdi 

sokaklarında tanımadığım, yabancı yerlerden gelen korkunç bir kalabalık dolaşıyor (Özlü, 

1996, s. 84). 

Kaygı, yalnızca geçmişin değişmiş olmasıyla sınırlı değildir; birey, sürgünlük hali sona erse bile 

kendisini bir yere ait hissedemeyeceği gerçeğiyle yüzleşir. Ulysses’in İthaka’ya dönüşünde 

hissettiği hayal kırıklığına benzer şekilde, anlatıcı da dönüşün bir tatmin getirmeyeceği 

konusunda emindir. Kaygı, bireyin zaman ve mekân algısını bulandırır ve sürekli bir belirsizlik 

hissi yaratır: 

Nasıl başlar yaşam? Nasıl sona erer? Uzun bir yolculuktayken pek kestiremiyorum bunu” 

(Özlü, 1996, s. 28). 

 

Kaygının bir başka yönü de bireyin geleceğe dair umutlarını daimi bir belirsizlik ve acıyla birlikte 

taşımasıdır. Anlatıcı, bir yandan dönüş umudu taşırken, diğer yandan bunun gerçekleşmeyeceği 

ya da gerçekleşse bile geçmişi geri getirmeyeceği düşüncesiyle kendini çaresiz hisseder.  Bu 

kaygı, varoluşsal bir belirsizlikle iç içe bir yaşamı simgeler. 

Saçma ve Anlamsızlık 

Romanın temel metaforlarından biri olan Ulysses’in yolculuğu, yalnızca bir dönüş hikâyesi değil, 

aynı zamanda bir anlam arayışını temsil eder. Karakter, hayatını bir yolculuk olarak görür; ancak 

bu yolculuk, belirli bir hedefe ulaşmaktan çok, kendi kimliğini keşfetme çabasıdır. Özlü’nün şu 

ifadeleri, bu arayışı güçlü bir şekilde ifade eder: 

“Döneceğim kenti yeniden sevemeyeceğimi biliyorum. Öyle bir değişti ki o! ... İthaka’ya 

varsam da, ürkmüş gözlerle seyredeceğim onu...” (Özlü, 1996, s. 83-84) 

Başkarakterin geçmişle olan ilişkisi, sadece bir özlem değil, aynı zamanda bir kopuşu ifade eder. 

Sartre’ın “insan, özgürlüğe mahkûmdur” düşüncesi, Özlü’nün kahramanının içinde bulunduğu 



149 

 

 

 

durumla ilişkilendirilebilir. Karakter, geçmişine dönmek istemekte ancak aynı zamanda onun 

ağırlığını taşıyamayacağını bilmektedir. Bu özgürlük ve bağlılık arasındaki çatışma, 

varoluşçuluğun en temel meselelerinden biri olan bireysel sorumluluğu ve bunun getirdiği yükü 

yansıtır. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Romanın başkarakteri, sürgün hayatının fiziksel boyutlarından ziyade, içsel bir yalnızlık ve 

yabancılaşma durumunu deneyimlemektedir. Kendi yaşamını, Ulysses’in yolculuğuna benzeterek 

yaptığı içsel muhakeme, varoluşsal bir sorgulamayı gözler önüne serer. Özlü, bu durumu şu 

şekilde dile getirir: 

“Geçmişinden koparak ayrı düşmüş, artık geçmişi de yaşanmış bir düş haline dönmüş olan 

kendi hayatım, zaman zaman karabasana dönüşen... Geçmişinin kölesi değil ama bir gelecek 

tasarımına göre de biçimlenemeyen bir varlık...” (Özlü, 1996, s. 83-84). 

Bu pasaj, başkarakterin geçmiş ve gelecek arasında sıkışmışlığını vurgularken, Heidegger’in 

varlık (Dasein) kavramı ile de ilişkilendirilebilir. Heidegger’e göre, birey ancak “şimdi”de var 

olabilir; ancak bu, geçmişin ve geleceğin ağırlığı altında sürekli bir gerilim taşır ( Heidegger, 

2008, s.20). Romanın kahramanının, geçmişine bağlı olmadan ve geleceği anlamlandıramadan 

sürüklenmesi, bu varoluşsal gerilimi doğrudan yansıtır. 

Başkarakterin sürgündeki yalnızlık ve yabancılaşması, Sartre ve Camus’nün varoluşçu 

felsefesindeki temalarla paralellik gösterir. Camus’nün Yabancı romanındaki absürd kavramı, 

Özlü’nün kahramanının yaşadığı yabancılaşmayı çağrıştırır. Başkarakter, çevresindekilerle ilişki 

kurmakta zorlanır ve giderek yalnızlığa sürüklenir. (Camus, 2017, s. 23). Özlü, bu yalnızlık ve 

yabancılaşma durumunu şu şekilde ifade eder: 

“Rahatlatıcı bir şey değil mi, sakin bir ülkede olmak!” (Özlü, 1996, s. 14). 

Başlangıçta huzur ve sakinlik olarak algılanan sürgün, zamanla içsel bir boşluk ve kimlik krizine 

dönüşür. Camus’nün Yabancı adlı eserindeki, topluma yabancılaşan bir birey, burada da benzer 

şekilde yalnızlık ve yabancılaşma duygusunu yaşar. Roman, bireyin yalnızlık ve yabancılaşma 

durumunun geçici olmadığını, aksine yaşam boyu süren bir deneyim olduğunu vurgular. 

Özlü’nün kahramanı, hem geçmişe hem de geleceğe bağlanamamanın yarattığı boşlukta, 

varoluşsal bir sorgulamaya sürüklenir. Özellikle şu ifadeler, bu yabancılaşmanın bir seçim değil, 

kaçınılmaz bir durum olduğunu ortaya koyar: 

 



150 

 

 

 

“Artık ben bu tarafı seçtim” (Özlü, 1996, s. 23). 

Yukarıdaki ifade, bireyin dünyaya anlam kazandırma çabasında bir bilinçli tercih yaptığını 

gösterirken, aynı zamanda bu tercihlerin insanı nasıl bir yalnızlık ve kopukluk durumuna 

sürüklediğine de işaret eder. 

3.1.2.3. Bir Uzun Sonbahar 

Demir Özlü’nün on dokuz bölümden oluşan ilk romanı Bir Uzun Sonbahar 1976’da 

yayımlanmıştır. Romanın ismi, derin anlam katmanlarıyla seçilmiş bir başlıktır. Bu isim, 

sonbaharın bitiş, tükeniş ve umutsuzluk gibi metaforlarını çağrıştırarak, doğanın yazın canlılığını 

geride bıraktığı ve kışa doğru yavaş bir geçiş yaptığı bir mevsim olarak tasvir edilmiştir. Roman, 

bu mevsimsel dönüşüm aracılığıyla, hikayenin temasını ve atmosferini yansıtarak melankoliyi ve 

yıpranmayı simgeler; böylece okuyucuya derin bir anlam sunmayı hedefler. 

Yazar, diğer eserleri gibi sade ve akıcı bir dil kullanarak okuyucuyu 1970 sonbaharının 

İstanbul’undaki atmosferiyle buluşturur. Roman, kısa olmasına rağmen karakterin iç dünyasına 

dair derin bir anlatım sunar. Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar adlı eserinde kişisel hayatının izlerinin 

büyük yer tuttuğu söylenebilir. Yazarın belirttiği gibi, romanda geçen öznellik, toplum içerisinde 

bizzat şahit olduğu olayların bıraktığı izlerden kaynaklanır:  

O dönemde yüklendiğim (yaşadığım) birçok şeyi boşaltmanın gerekliliğine inanıyordum. (...) 

Ama yaşamla yazılan karşılaştırıldığında pek çok şey değişmiş, bütünleşmiş, parçalanmış, -

gene gençlik yıllarında etkisinde kalmış olduğum Gide’nin 'klasisizm' üzerine yazdıklarının 

etkisiyle: saklanmış- hayalle fantezinin sınırlarına uzanmıştır bu küçük romanlarda (Özlü, 

1996, s. 122). 

Özlü’nün küçük burjuva yaşamına yönelik gözlemleri, Gülgün ve Nazan adlı iki kadın karakter 

üzerinden yansıtılırken, ana karakterin deneyimleriyle yazarın yaşamı arasında benzerlikler 

görülür. Ancak, eserin kurgu olduğu gerçeği göz önünde bulundurulmalıdır. Romanda melankolik 

bir hava hakimdir; kahramanın yaşam ve ölüm üzerine düşünceleri varoluşsal bir sorgulamaya 

dönüşür. Yazarın süssüz üslubu, bu sorgulamayı sade ama derin bir şekilde sunarak okuyucuyu 

İstanbul’un burjuva çevrelerinde geçen bir hikayeye dahil eder. Bir Uzun Sonbahar, 1979’da 

yayımlanan Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları ile bağlantılı olup, iki eser arasında bir 

devamlılık bulunur. Toplumsal değişimler, burjuva ahlakı ve varoluşçuluk üzerine yapılan 

tespitler, Özlü’nün karakteri aracılığıyla bireyin içsel çatışmalarını ve bu dönemde yaşanan 

dönüşümleri yansıtır. 



151 

 

 

 

 

3.1.2.3.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bir Uzun Sonbahar adlı romanda olay örgüsü, adı belirtilmeyen bir roman kahramanı etrafında 

gelişir. Roman kahramanının yaşadığı çatışmalar ve karşılaşmalar dört ana ilişki etrafında 

şekillenir: Eşi, Gülgün, Nazan ve arkadaş çevresi. Bu ilişkiler, kahramanın içsel dünyasındaki 

mücadeleleri ve dış dünyadaki çatışmaları gözler önüne serer. 

Birinci ilişki, kahramanın eşiyle olan evliliğinde ortaya çıkar. Aşk ve sevgi ile başlayan bu evlilik, 

psikolojik sıkışmışlık ve gündelik hayata olan düşkünlüğün çatışmasıyla sona erer. Evlilik, 

monotonluğa ve karşılıklı bıkkınlığa neden olur, sonuçta kahraman ve eşi arasında bir kopuş 

meydana gelir. 

Başkarakterin İstanbul’a geldiğinde gerçekleşen ikinci ilişki, kahramanın arkadaşı Güngör 

aracılığıyla tanıştığı, varlıklı bir ailenin kızı olan Gülgün ile yaşanan aşk üzerine kuruludur. 

Gülgün, özgürlüğüne düşkün, eğitimli bir kadındır ve yaşamındaki düzenin monotonluğundan 

sıkılmış, kendine yeni bir amaç aramaktadır. Bu dönemde kahraman, eşiyle sorunlu bir süreçten 

geçtiği için Gülgün ile bir ilişkiye başlar. Ancak bu ilişki, kahramanın içindeki yalnızlığı ve 

boşluk hissini gidermediği için, nihayetinde Gülgün’ün iradesiyle son bulur. 

Üçüncü ilişki, Nazan ile cinselliğe dayalı bir bağ kurmaktadır. Evli bir kadın olan Nazan, 

evliliğinden memnun değildir, ancak bu evliliği sona erdirmekten de çekinmektedir. Roman 

kahramanı ile Nazan arasındaki ilişki, farklı yaşam tarzları ve bakış açıları nedeniyle 

sürdürülemez bir hal alır ve sona erer. Nazan, toplumsal değerlerin baskısı altında güvende 

hissedebileceği bir ilişki ararken, kahraman bireysel mutluluğa ve kişisel değerlere olan inancı 

dolayısıyla bu ilişkiyi sonlandırır. 

Dördüncü ilişki ise kahramanın arkadaş çevresiyle olan bağlarını içermektedir. Bu çevrede, 

roman kahramanı sosyalist bir dünya görüşünü paylaşan bireylerle zihniyet ortaklığı oluşturur. 

Romanın genelinde, bu ilişkilerde bir uyum göze çarpar. Arkadaş grubundan en fazla Güngör ile 

görüşmektedir. Güngör dışında romanda Tan Eren, Herkül Millas, Erten ve Hüseyin gibi isimler 

de yer almakta, ancak bunlar hakkında ayrıntılı bilgi verilmemektedir. 

Roman, birey ile toplumsal değerler arasındaki çatışma üzerine inşa edilmiştir. Kahraman, 

toplumsal değerlerin baskısı altında sıkışmış bir birey olarak, bireysel inançlarını ve kişisel 

mutluluğunu korumaya çalışır. Yaşadığı içsel bunalımlar ve topluma karşı sergilediği direniş, onu 

eyleme ve isyana yöneltir. 



152 

 

 

 

Romanın baş kahramanı sosyalist bir dünya görüşüne sahiptir ve bu görüş, hayatındaki politik ve 

kişisel eylemlerini şekillendirir. Askerlikten kaçmış, ardından teslim olup gözaltına alınmış, 

doğuya sürgün edilmiştir. Askerlik sürecinde siyasi kimliği nedeniyle çeşitli zorluklar yaşamış ve 

bu durum onu derin bir bunalıma sürüklemiştir. Kadınlarla yaşadığı ilişkiler de bu bunalımdan 

kurtulma çabasıdır, ancak bu ilişkilerde de aradığı tatmini bulamaz. Romanın sonunda, kahraman 

bir sol eylemciye yardım ederken görülür. 

3.1.2.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.10 Bir uzun sonbahar 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

“Bunaltı” kavramı, Demir Özlü’nün romanlarının ana temalarından biri olarak öne çıkar. Demir 

Özlü’nün eserlerinde “bunaltı” kavramı, bireyin varoluşsal kaygıları ile toplumla olan 

çatışmalarını yansıtma açısından önemli bir tema olarak öne çıkar. Bir Uzun Sonbahar, yazarın 

bu temayı derinlemesine işlediği bir romandır. Romandaki karakterler, siyasi ve toplumsal 

koşulların etkisiyle varoluşsal bir bunaltıya kapılır, bu da bireysel sıkıntıların, toplumsal yapıdaki 



153 

 

 

 

bozulmalardan kaynaklandığını gösterir. Özlü’nün eserlerinde bunaltı, sadece bireyin içsel bir 

sorunu olarak değil, aynı zamanda toplumsal çöküşün bir tezahürü olarak karşımıza çıkar. 

Özlü’nün özellikle Bir Uzun Sonbahar adlı romanında bunaltı teması belirgin bir şekilde işlenir. 

Bu tema, yazarın varoluşçu düşüncelerinden ve Jean-Paul Sartre’ın etkisinden kaynaklanır. 

Sartre’ın Bulantı eserinde ortaya koyduğu “bulantı" kavramı, Özlü tarafından “bunaltı” şeklinde 

yerelleştirilmiş ve her iki yazar da bu kavramı bireyin varoluşsal kaygısını ifade etmek için 

kullanmıştır. Sartre’ın bulantısı, varoluşun ağırlığının yarattığı bir kaygıyı temsil ederken, 

Özlü’nün bunaltısı bireyin kendini anlamlandırma çabasındaki içsel sıkışmayı anlatır. 

Bir Uzun Sonbahar, Özlü’nün varoluşsal bunaltıyı toplumsal ve bireysel düzlemde işlediği önemli 

romanlarından biridir. 1970 sonbaharında İstanbul’da geçen romanda, hem toplumsal hem de 

bireysel bunalım unsurları öne çıkar. Dönemin siyasi atmosferi ve karakterlerin yaşadığı olaylar, 

romanın ana eksenini oluşturur. Romandaki karakterlerin hissettiği bunaltı, dönemin siyasi ve 

toplumsal çatışmalarından kaynaklanan bireysel ve toplumsal yabancılaşma ile beslenir. Özlü, bu 

durumu özellikle toplumun çalkantılı yapısının bireyler üzerindeki etkisiyle açıklar: 

“Değişik, gergin bir dönemde yaşıyorduk. Toplum gittikçe arttırıyordu devinimini... Öğrenciler, 

polisle çatışıyorlar, fakülteleri boykot ediyorlar, gösteri düzenliyorlardı” (Özlü, 1976, s. 63). 

1968 sonrası dönemin derin sağ-sol kutuplaşması, karakterlerin yaşamlarına da sirayet eder ve 

bunaltının kaynağı olarak ortaya çıkar: 

“Üniversite öğrencilerinin giriştikleri eylemler durmadan artıyordu. İçten içe bir kaynaşma, 

yoğrulma vardı” (Özlü, 1976, s. 95). 

Romanın başkarakteri, sürgüne gönderilmesinin ardından derin bir bunaltı yaşamaya başlar ve 

İstanbul’a dönmesine rağmen bu durumdan uzun süre kurtulamaz: 

“Askerlik süresi dolmuş, çalışma yaşamına dönmüştüm... İçim karanlıkla örtülüydü, ardında 

bıraktığım kötü günlerin yaptığı yığınak bilincimi eziyordu” (Özlü, 1976, s. 79-80). 

Bu bunaltı, bireyin içsel sıkıntıları ile toplumsal yapının bozulması arasındaki ilişkiyi ortaya 

koyar. Özlü, karakterinin bunalımını sadece bireysel bir problem olarak değil, toplumun genel 

çöküşünün bir yansıması olarak sunar: 

“Bireysel bunaltı, toplumsal durumdan geliyor... Doğaötesi bunaltı bireysel bir olgudur, bunu birey kendi 

içinde duyar” (Özlü, 1976, s. 2). 



154 

 

 

 

Roman, dönemin siyasi çalkantılarına da geniş yer verir. Başkarakter, askerliğini yaptığı sırada 

yaşadığı sürgün nedeniyle derin bir bunaltıya kapılır ve politik görüşleri nedeniyle toplumsal 

dışlanma yaşar: 

“Gençlik yıllarında gerçeküstücülükten, varoluşçuluktan etkilenmiş, bizi belirleyen kurallar 

dizininden kopmuştuk. Bu bir anlamda toplumdan kopmak demekti” (Özlü, 1976, s. 95). 

Özlü’nün karakterleri, toplumdaki politik ve ideolojik çatışmaların sonucunda bunaltıya 

sürüklenir. Özellikle Bir Uzun Sonbahar, bireyin anlam arayışındaki boşluk ve kaygılarını 

toplumsal koşullarla harmanlayarak ele alır. Yazar, bireysel sıkıntıların toplumsal boyutlarına 

dikkat çeker. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

İntihar, varoluşçu felsefenin en zorlayıcı konularından biri olarak ele alınır. Albert Camus, intiharı 

felsefi bir problem olarak ele alır ve yaşamın anlamsızlığı karşısında insanın en temel sorusunun 

“yaşamak mı, yoksa ölmek mi?” olduğunu söyler. Demir Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar romanında 

da intihar düşüncesi önemli bir tema olarak işlenir. Roman kahramanı, sık sık intiharı bir çıkış 

yolu olarak düşünür ve bu düşünce, varoluşsal bir bunalımın ifadesi olarak ortaya çıkar. Özlü, 

karakterlerinin intihar düşüncelerini şu şekilde ifade eder:  

“İntihar saplantısını ilk gençlik yıllarımdan beri saklıyordum, iki defa yüzeye çıktı, on dokuz 

yaşında, bir de ondan on yıl sonra, belki böyle eşit zaman aralıklarıyla gelen bir şey, ama şu derin 

sarsıntıyı geçirdiğim zamana kadar, üstü küllenmiş olsa da, o kötü saplantıyı taşıdım durdum” 

(Özlü, 1976, s. 73).  

Bu alıntıda, intihar saplantısının uzun yıllardır karakterin zihninde var olduğunu ve belli 

dönemlerde yüzeye çıktığını görüyoruz. Roman kahramanı, intihar düşüncesiyle hayatındaki kriz 

anlarında yüzleşmektedir. 

İntihar, aynı zamanda romanın diğer karakterlerinde de kendini gösterir. Kahramanın sevgilisi 

Gülgün de bir noktada “Kendimi öldürmek istiyorum” der (Özlü, 1976, s. 73). Bu ifade, 

romandaki karakterlerin derin bir bunalım içinde olduğunu ve hayatın yükünü taşımakta 

zorlandıklarını açıkça gösterir. İntihar, yalnızca bireysel bir çıkış arayışı değil, aynı zamanda 

toplumsal ve psikolojik baskıların bir yansıması olarak da değerlendirilir. Romanın başkarakteri, 

askerdeyken intihar eden arkadaşı Tan’ı sık sık hatırlar ve bu, onun intihara olan eğilimini daha 

da güçlendirir. Roman boyunca, intihar düşüncesi, hem kişisel hem de toplumsal bir başkaldırının 

ifadesi olarak tekrar tekrar karşımıza çıkar. 



155 

 

 

 

Özlü, intiharı bir kaçış ya da kurtuluş umudu olarak ele alır: 

“İntihar romanda aynı alkol gibi bir kurtuluş umudu veya çıkış olarak görülmektedir. Kendini 

öldürmek bir anlamda hayata karşı bir başkaldırının da ifadesidir” (Özlü, 1976, s. 73).  

İntihar, karakterlerin hayatın anlamını sorguladıkları bir noktada ortaya çıkar ve varoluşsal 

sancılarının bir sonucu olarak yorumlanır. Romanın kahramanı, içinde bulunduğu derin sıkıntıdan 

kurtulmak için aşk ilişkilerine sığınır, ancak bu da tam bir çözüm sunmaz:  

“Bir yandan bu olaylarla ilgiliydim, öte yandan da Gülgün’le geçirdiğim zamanlarda tümüyle bu 

olayların dışındaydım. Böylece ikili bir yaşama oluyordu: birisi çalışmaysa, öteki kaçış ya da 

dinlenmeydi” (Özlü, 1976, s. 63).  

Özlü’nün karakterleri, hem toplumsal olayların hem de bireysel bunalımların baskısı altında 

ezilirken, intihar ve kaçış düşünceleriyle başa çıkmaya çalışır. Bu süreç, varoluşçuluğun temel 

meselelerinden biri olan anlamsızlık ve özgürlük karşısında bireyin verdiği zorlu mücadeleyi 

yansıtır. 

Seçim ve Özgürlük 

Varoluşçu felsefede “seçim” ve “özgürlük” temel kavramlar araında yer alır. Özellikle Jean-Paul 

Sartre, insanın özgürlüğünün kaçınılmaz olduğunu ve her bireyin hayatını kendi seçimleriyle inşa 

ettiğini savunur. Bu bağlamda, her insanın kendini özgürce inşa etme sorumluluğu vardır. Demir 

Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar romanında da bu felsefi düşüncenin izlerini görmek mümkündür. 

Romandaki karakterler, kendi kaderlerini belirleyen özgür seçimler yapar. Özlü, Filistin’e 

kaçmaya karar veren öğrencilerin hikayesi üzerinden seçim kavramını işler:  

“Sorunun içinde, özellikle içinde olmadığı sürece düşüncesini söyleyemiyor insan. Seçme 

işin içinde olanın işi oluyor” (Özlü, 1976, s. 69). 

Bu cümlede, seçim yapmanın yalnızca sürece dahil olanlar için geçerli olduğu vurgulanır. 

Varoluşçu düşünceye göre, bir eylemin sorumluluğunu alabilmek için o eyleme katılmak, onun 

içinde olmak gerekmektedir. 

Yazar, bu seçimi yalnızca bir toplumsal mesele bağlamında değil, bireysel bir karar ve varoluş 

meselesi olarak da ele alır. Birey, hayatta yaptığı her seçimle kendini yaratır, dolayısıyla 

özgürlüğü hem bir imkân hem de bir yük olarak deneyimler. Roman kahramanı, toplumsal olaylar 

karşısında tarafını belirlemeye çalışırken, aynı zamanda kişisel değerleri doğrultusunda hareket 

etmeyi seçer. Karakterlerin bu sürekli seçim hali, Sartre’ın “insan mahkûm edilmiştir; çünkü 



156 

 

 

 

özgürdür” düşüncesini hatırlatır. Özgürlük, varoluşçu düşüncede insanın kendini sürekli olarak 

yeniden yaratma sürecidir, bu da her bireyin hayatında kritik önem taşıyan seçimlerle mümkün 

olur. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Demir Özlü’nün eserlerinde sıkça işlenen yalnızlık ve yabancılaşma teması, bireyin psikolojisi 

üzerinden derinlemesine ele alınır. Özellikle bireylerin, toplumsal baskı ve normlar karşısında 

içine kapanması ve kendini toplumdan soyutlaması bu kavramların temelini oluşturur. Birey, 

toplumun dayattığı kalıplara uyum sağlayamadıkça ötekileştirilir ve yalnızlaşır. Özlü’nün 

kahramanları, bu süreçte bir kendini bulma mücadelesi verir ve toplumla birey arasındaki 

yabancılaşma belirginleşir. Toplumun bireye dayattığı gelenekler, bireyin özgürlüğünü kısıtlar ve 

onu ötekileştirir.  

Demir Özlü'nün eserlerinde Sartre’ın varoluşçu düşüncesinin etkisi açıkça hissedilir. İnsan, 

kaderini kendi elleriyle şekillendiren ve bağımsız kararlar alabilen bir varlık olarak resmedilir. 

Özlü, özellikle bireyin özgür seçimler yapabilme hakkını savunur. Ancak bu özgürlük arayışı, 

toplumun geleneksel değerleriyle çatışmaya girer. Bir Uzun Sonbahar adlı eserde, bireyin bu 

çatışmayı nasıl yaşadığı ve toplumsal baskıların, bireyin benlik arayışını nasıl etkilediği 

örneklerle ele alınır. Roman kahramanının, toplumun beklentilerine uymadığı için 

ötekileştirilmesi, onun yalnızlığını daha da derinleştirir: 

 “Onun düşüncesine göre, ilişkimize ciddi bir yön veriyorsak eğer, benim de örneğin 

evleninceye kadar durmadan süslenmem, buluşmalara böylece önem vermem, belli bir kalıba 

girmeye doğru yol almam gerekiyordu” (Özlü, 1976, s. 93).  

Toplumun bireyin seçimlerine müdahalesi, karakterlerde içsel çatışmalara yol açar. Bu durum, 

evlilik ve aşk gibi ilişkilerde de kendini gösterir. Romanın bir bölümünde, anlatıcı evli bir kadınla 

yaşadığı ilişkiyi şu şekilde yorumlar: 

 Evli, genç bir kadınla aşk yapmanın güzel bir şey olduğunu söylemeden edemeyeceğim. 

İçinde yaşadığımız toplumda, aşk duygusunun karmaşık bir yapısı olduğunu da. Kocasının 

olması, [...] benim karımmış gibi yaşaması ondan aldığım tadı, daha da arttırıyordu…Kendi 

kendime verdiğim bütün bu öğütlere karşı aşkın içine, gittikçe battığımı da görmüyor 

değildim (Özlü, 1976, s. 106).  

 



157 

 

 

 

Özlü’nün yalnızlık teması, bireyin topluma uyum sağlayamamasından doğan bir sonuç olarak ele 

alınır. Yazar, bu yalnızlığı kimi zaman kaçınılmaz bir kader olarak gösterirken, zamanla bu 

duyguyu bir tercih hâline getirir. Yalnızlık, bireyin kendi iç dünyasına dönmesini sağlar ve bu 

süreçte karakterler, burjuva yaşamının boşluğuna savrulurlar. Yalnızlık, bireyin varoluşunu 

sorgulamasına ve topluma karşı yabancılaşmasına yol açar: 

Diri varlığımla, iç yaşantım uyumsuzlaşmıştı, boş yere bunun kaynağını varoluşta, ya da 

nedensiz bir varlıkta arıyordum, oysa başkalarıydı... kişiye boşluğu da, kendini tüketmeyi de, 

saçmayı da, ölümü de yükleyen başkalarıdır (Özlü, 1976, s. 79-80). 

Özlü’ye göre, yalnızlık insanın kendini bulma yolculuğunda vazgeçilmez bir deneyimdir. 

Yalnızlık, karakterlerin zamanla benliklerini keşfetmelerine yol açarken, onların farklı değer 

yargılarına sahip olmaları topluma daha da yabancılaşmalarına neden olur. Özlü, toplumdan 

dışlanmış bireylerin yalnızlığını derinleştirirken, sosyalist bir partiden ihraç edilen bir karakterin 

yaşadığı yalnızlığı da ele alır:  

“Sosyalist bir partiden ayrı düşmek, başka partilerden ayrı düşmeye benzemez, yaşamını 

kökten etkiler insanın... Yalnız olmadığını, çok çoğul olduğunu, dahası çoğulluğun bütün 

insanlığın savaşına bağlı olduğunu görürsün birden” (Özlü, 1976, s. 75-78).  

Bu bağlamda, yalnızlık sadece bireyin toplumsal olaylardan kaçışını değil, aynı zamanda onun 

içsel yolculuğunu da simgeler. Özlü’nün kahramanları, eylemsizlikten kaynaklanan bir yalnızlık 

yaşarlar ve bu eylemsizlik, onların içsel sıkıntılarını derinleştirir. Parti üyeliği gibi sosyal 

aidiyetler, karakterler için bir kimlik kaynağıdır. Ancak bu aidiyetler sona erdiğinde, karakterler 

derin bir boşluğa düşerler ve yalnızlık kaçınılmaz bir hale gelir. 

Yabancılaşma, toplumsal değerlerle çatışma içinde olan bireyin kendini toplumdan 

soyutlamasıyla daha da belirginleşir. Bir Uzun Sonbahar romanında bu kopuş, bireyin bakış 

açısıyla şu şekilde dile getirilir:  

“İçinde yaşadığım toplum bütün katlarıyla, bütün katların insanlarıyla iyice belleğimde, 

kişiye karşı, çürümüş bir güç gibi görünüyordu bana” (Özlü, 1976, s. 51).  

Özlü’nün kahramanları, toplumun çürüdüğüne inanır ve bu nedenle onlardan ayrı düştükçe daha 

da mutlu olurlar. Sartre’ın ünlü ifadesiyle, “Cehennem başkalarıdır” ve Özlü, bu söze sıkça atıfta 

bulunarak karakterlerinin yabancılaşma sürecini açıkça ortaya koyar: 

“Her şeyden tiksiniyordum, kaçıyordum, yaşamımı sınırlıyordum iyice: bir çatı 

katına kapatıyordum kendimi, günlerce... Diri varlığımla, iç yaşantım 



158 

 

 

 

uyumsuzlaşmıştı... kişi için boşluğu da, kendini tüketmeyi de, ölümü de yükleyen 

başkalarıdır” (Özlü, 1976, s. 79).  

3.1.2.4. Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları 

3.1.2.4.1. Eserin Olay Örgüsü 

Demir Özlü’nün Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları adlı romanı, 1960’lı yılların sonları ile 

1970’lerin başlarında Türkiye'deki siyasi, toplumsal ve kültürel atmosferi yansıtarak, bireyin 

toplumsal düzene karşı mücadelesini ve içsel çatışmalarını ele alır. Roman 23 bölümden 

oluşmakta olup eserin merkezinde Selim adında bir genç yer alır. Selim, hem ideolojik olarak 

sosyalizmi benimsemiş hem de burjuva dünyasına karşı büyük bir nefret besleyen bir kişiliktir. 

Ancak yaşamındaki ilişkiler ve içinde bulunduğu koşullar, söz konusu idealleriyle sürekli çelişen 

bir yaşam tarzını açığa çıkarır. 

Roman, Selim’in eski arkadaşı Bayan M. ile İstanbul’da bir barda karşılaşmasıyla başlar. Bayan 

M., zengin bir burjuva kadınıdır ve kısa süre içinde Avrupa’ya gitmeyi planlamaktadır. Selim ise 

İstanbul’da küçük bir evde tek başına yaşamakta, çevirmenlik yaparak geçimini sağlamaktadır. 

Asıl amacı edebiyat eleştirmeni olmak ve bu alanda kendini gösterebilmektir. Ancak, edebiyat ve 

sanat dünyasında yer bulabilmek için çaba sarf ederken, bir yandan da toplumsal gerçeklerle 

yüzleşir. Bayan M. ile olan ilişkisi, cinsellik üzerine kurulu bir ilişki olarak başlar. Ancak Selim, 

Bayan M.’nin zenginliğinden ve burjuva yaşam tarzından rahatsız olur, bu nedenle ilişkiyi 

sürdüremez. Bayan M.’nin Avrupa’ya gitmesiyle, Selim’in hayatında yeni ilişkiler ve karmaşalar 

başlar. 

Selim’in yaşamında diğer önemli kadınlar Anna, Ada ve Ayşe’dir. Anna ile olan ilişkisi, daha çok 

ruhsal ve cinsel bir yakınlık üzerine kuruludur. Ancak bu ilişki, dostluk boyutunda kalır ve 

derinleşmez. Anna da Selim gibi sosyalist düşüncelere sahiptir ve toplumsal mücadeleleri 

yakından takip eder. Ancak Selim, Anna ile olan ilişkisinde duygusal bir tatmin bulamaz ve başka 

bir arayış içine girer. Ada ise Selim’in hayatında önemli bir yere sahip olan, aşık olduğu kadındır. 

Çok güzel ve genç bir kız olan Ada ile evlenmeyi bile düşünürler; ancak Ada’nın babası bu 

ilişkiye karşı çıkar ve Ada’nın Ankara’ya gönderilmesiyle bu ilişki sona erer. Ada’nın gidip 

mücadele etmemesi, Selim’i büyük bir boşluğa sürükler ve onu derinden etkiler. Selim, bu kaybın 

ardından, Ada’nın yakın arkadaşı Ayşe ile bir ilişkiye başlar. Ancak bu ilişki de Selim’in idealleri 

ve kişisel çatışmaları nedeniyle uzun süreli olmaz ve çeşitli zorluklarla karşılaşır. Selim Ada ve 

Ayşe arasında birini seçemez ve sonunda ise ikisini de kaybeder. 



159 

 

 

 

Selim’in siyasi görüşleri ve topluma olan bakışı, romanın temel temalarını oluşturur. Selim, 

sosyalizmi ve işçi sınıfının mücadelesini savunan bir kişilik olarak, burjuvaziye karşı büyük bir 

nefret beslemektedir. Ancak, bu ideallerini yaşadığı kişisel ilişkilerde tam anlamıyla hayata 

geçirememesi, Selim’i sürekli bir içsel çatışmaya iter. Özellikle, burjuva yaşam tarzını 

benimsemiş kadınlarla olan ilişkileri, Selim’in siyasi ve kişisel idealleriyle çatışır. Bir yandan 

kapitalizmi ve burjuva değerlerini eleştirirken, diğer yandan bu dünya ile ilişkilerini koparamaz. 

Bu da romanın ana paradokslarından biridir. 

Selim’in toplumsal mücadelelere olan ilgisi, özellikle askerlik sürecinde ve İstanbul’a 

döndüğünde artar. Hukuk eğitimi almış olan Selim, bir yıl Paris’te yaşamış, ancak yazdığı bir yazı 

nedeniyle Türkiye’ye döndüğünde yargılanmıştır. Serbest bırakıldıktan hemen sonra asker kaçağı 

olduğu için askere alınır ve Muş’ta zorlu bir askerlik süreci geçirir. Burada, tıpkı kendisi gibi sol 

görüşlü ve sosyalist kimlikli kişilerle tanışır, bu da onun ideolojik duruşunu pekiştirir. Askerlik 

sırasında yaşadığı zorluklar, onun dünya görüşünü daha da netleştirir. Sağlık sorunları nedeniyle 

İstanbul’a dönerek askerlik sürecini burada tamamlar. Ancak döndüğünde, hayatında yer alan 

kadınların değiştiğini, ilişkilerinin kopma noktasına geldiğini fark eder. Hem Ayşe hem de Ada 

ile olan ilişkileri sona erer. 

Romanın sonunda, Selim bir kez daha Bayan M. ile buluşur. Bayan M., Selim’e onunla evlenmek 

istediğini söylese de, Selim, ideallerine olan bağlılığını ve burjuva dünyasına boyun 

eğmeyeceğini belirterek bu teklifi geri çevirir. Bu, Selim’in hayatında idealleri uğruna 

vazgeçemeyeceği son bir duruş olarak karşımıza çıkar. Romanın son sahnelerinde, Selim’in 

kendisini tamamen ideallerine ve toplumsal sorunlara adadığı görülür. Eski arkadaşları Hüseyin 

ve Ertan ile dönemin siyasi olaylarını tartışır, tutuklamalar, gözaltılar ve idamların gölgesinde 

yaşanan siyasi kaosu anlamaya çalışır. 

Romanın sonunda, Selim’in kadınlarla olan ilişkileri ve toplumsal çatışmaları sona erdiğinde, 

kendisini bir boşlukta bulur. Artık hayatında ne bireysel olarak tatmin olduğu bir ilişki ne de kesin 

olarak sahip olduğu bir yaşam tarzı kalmıştır. Ancak toplumsal olaylara olan ilgisi daha da 

derinleşmiştir. 12 Mart darbesine kadar geçen sürede yaşanan toplumsal ve siyasi olaylar, 

romanın ana temasını oluşturur. Özlü, Selim’in bireysel çatışmalarını ve toplumla olan 

uyumsuzluğunu, Türkiye’nin siyasal ve toplumsal durumu ile paralel bir şekilde sunar. 

Roman, Selim’in burjuva yaşam tarzına olan nefretine rağmen, bu dünyaya olan bağımlılığı ile 

içsel paradoksunu işler. Selim, sosyalist düşünceleri savunurken, bir yandan burjuva ilişkiler 

içinde var olma mücadelesi verir. Bu durum, Selim’in yaşadığı en büyük içsel çatışma olarak öne 



160 

 

 

 

çıkar. Özlü, bireysel hikayeyi toplumsal eleştirilerle harmanlayarak, hem kişisel hem de toplumsal 

düzeyde bir arayış hikayesi sunar. 

3.1.2.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

 Tablo 3.11 Bir küçük burjuvanın gençlik yılları 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Toplumun belirlediği yaşam tarzına ve ahlâk anlayışına karşı bireylerin geliştirdiği tavırlar, 

sıklıkla toplumsal ilişkilerden uzaklaşmalarına ve yabancılaşmalarına yol açar. Bu yabancılaşma, 

bireylerin ruhsal açıdan sıkıntı ve bunalım yaşamasına neden olabilir. Bir Küçük Burjuvanın 

Gençlik Yılları romanında, bu ruhsal durum özellikle kadın karakterlerde, varoluşsal bir sorun 

olarak değil, yaşamla sağlıklı bir bağ kuramamaktan kaynaklanan bir sorun olarak ortaya 

çıkmaktadır. 

Romanın karakterlerinden birçok kişi, aile içindeki ve evliliklerdeki sorunlarla karşılaşmış ve 

hatta boşanmıştır. Eşinden ayrılan Bayan M., bu psikolojik durumunu şu şekilde açıklar: “Hiçbir 

şey yapmadan yaşamak ne kadar zor. Korkunç bir can sıkıntısı içindeyim. Kendimi gereksiz biri 



161 

 

 

 

gibi hissediyorum... Bu boşluk duygusunu bilemezsin” (Özlü, 1979, s. 19). Yurtdışına gitse de 

benzer bir boşluk duygusu yaşamaya devam eder: “Sadece kendi kendimle yaşamanın verdiği, 

sanki nesnelleşmiş bir boşluk içinde sürüklendiğimden...” (Özlü, 1979, s. 21). “Son günlerde, 

yalnızlığın, hiçbir şey yapmadan, yapamadan, sadece kendi kendimle yaşamanın verdiği sanki 

nesneleşmiş bir boşluk içinde sürüklendiğimden, uzaktan da gelse dost bir sesleniş almak beni 

sevindirdi doğrusu” (Özlü, 1979, s. 20). Bu sıkıntıyı genelleştirerek, “Yaşamak denilen şey de 

çok bayağı, nesnelleşmiş, sıkıcı bir şey galiba” (Özlü, 1979, s. 22) şeklinde ifade eder. 

Romanın diğer kadın karakteri Anna, evliliğinde mutsuzdur ve eşinden ayrı yaşamaktadır. O da 

yaşamının bunalım içinde geçtiğini belirtir. Başka erkeklerle ilişki kurarak bu bunalımdan 

çıkmaya çalışır, ancak her seferinde hüsrana uğrar. Baş karakter Selim, arkadaşlarıyla 

birlikteyken mutlu olsa da yalnız kaldığında boşluk ve yalnızlık duyguları içine kapılır. Selim, 

Kafka üzerine bir yazı yazar ve Anna’nın psikolojik bunalımı ifade ederken kullandığı “Kendi 

cehennemimi arıyorum sanki” ifadesi Selim’in, Sartre’ı hatırlamasına neden olur. 

Karakterlerde yaşanan sıkıntı ve bunalım, bazen intihar düşüncelerini de beraberinde getirir. 

Anna’nın uyuşturucu kullanmak istemesi ve Selim’in otuz yaşına girdiği gün kendini öldürmeyi 

düşünmesi, bu duyguların yansımalarındandır. Sürgünde bulunmak da bireylerin içsel 

bunalımlarını tetikler. Selim’in yaşadığı bu durum, ruhsal dengesini yeniden kurma çabası içinde 

olduğunu gösterir:  

“İşte böyle yalnız dolaşmalarla geçecek günler, eski yitmiş yaşamı düşünmek, en çok belki 

de bu, sinirsel dengemi yeniden kurmama yarayacak” (Özlü, 1979, s. 151). 

 Selim’in alkole başvurması da bunalımını hafifletme çabasının bir yansımasıdır:  

“Votka bütün yalnızlıkları hafifletir, düş kırıklıklarının arasını düşle doldurur diye mırıldandı 

Selim” (Özlü, 1979, s. 81). 

Roman karakterlerinin ruhsal halleri, dönemin siyasi ve sosyal koşullarıyla yakından bağlantılıdır. 

Bu içsel rahatsızlık, toplumsal baskılar ve huzursuzluklar nedeniyle karakterlerin yaşadığı 

“boşluk” hissini ve bu duygu karşısındaki mücadelelerini yansıtır. Toplumsal yapıdaki 

geleneklere dayalı uyumsuzluk, karakterleri yeni hareket alanları aramaya yöneltir ve bu da 

toplumsal baskıların bir sonucu olarak ortaya çıkar: “Toplumun yaşamı, insanın yaşamıyla aynı 

hızda değil. Biz durup bekleyeceğiz. Bunaltı da buradan geliyor” (Özlü, 1979, s. 92). 

 



162 

 

 

 

Yabancılaşma, Yalnızlık, Özgürlük ve Başkaldırı 

Roman, bireylerin toplumsal baskılar ve geleneksel değerlerle mücadelelerini, cinsellik ve kişisel 

özgürlük arayışları üzerinden derinlemesine inceler. Toplumun bireylere dayattığı sınırlamalar, 

kişisel kimlik arayışlarını ve özgürlüklerini etkilerken, bireylerin topluma yabancılaşmaları ve 

içsel çatışmaları da önemli bir rol oynar. Geleneksel yaşam değerleri ile modern değişim arayışları 

arasındaki çatışmalar, varoluşsal temaları ve yalnızlık duygularını öne çıkarır. Bu çatışmalar ve 

sorgulamalar, bireylerin duygusal izolasyonlarını artırarak toplumsal bağlılıklarını zayıflatır. 

Romanda gençler, düşünce ve sağduyu ile sorunlara çözüm getirmeyi ve yaşam tarzlarını daha 

özgürce sürdürmeyi amaçlamıştır. Ancak, toplumsal yapıda kendilerine uygun yer 

bulamadıklarında daha da kırılganlaşıp dışlanabilirler. Bu dışlanma, topluma yabancılaşma 

sürecini başlatır. Romanın baş karakteri Selim ve kadın karakterler, mücadelelerinin amacından 

uzaklaştıklarını hissederek kendilerini boşlukta bulur ve bu durum, “yalnızlık” ve “yabancılaşma” 

duygularını körükler. 

Gelenekselliğin baskısından kurtulmak için cinselliği bir kaçış yolu olarak gören Bayan M., Selim 

ile uzun süreli bir cinsel ilişki yaşar. Burjuva yaşam tarzını benimseyip eğlenmeyi ve cinselliği 

yaşamının bir parçası haline getirmeyi alışkanlık edinmiş bir karakterdir. Selim ise, cinselliği 

varlığını kanıtlama aracı olarak görür:  

“Selim, büyük burjuva tabakasından bir kadınla birlikte olmakta tutkularını tatmin eden bir 

yön buluyor, ancak bu düşünsel tutku, sevişmeyi sadece bir haz kaynağı olmaktan ziyade, 

kendi varlığını kanıtlama çabası olarak görmesini sağlıyordu” (Özlü, 1979, s. 26). 

Romanda görülen yabancılaşma, maddi şartlardan ziyade psikolojik bir durumu ifade eder 

ve toplum ile birey arasındaki çatışmanın sonucudur. Toplum, bireyleri ahlaki değerlerle 

kısıtlar. Örneğin, otelin geleneklerine uymadığı için Selim ve Bayan M.’nin aynı odada 

kalamaması durumu gibi, bireyler rahatlık ve cinsel özgürlük arayışında ahlaki 

sınırlamalarla karşılaşırlar. Bayan M.’nin çalışmak istemesi ve lüksten kaçma arzusu, bu 

durumun bir işareti olarak görülür:  

“Çalışmak da istiyorum. Doğrusu, böyle başıboş bir yaşantıdan bıktım. Belki o zaman bir 

şeyler yaptığım, belirli bir durumum olduğu sanısına kapılır da bir süre avutabilirim 

kendimi.” (Özlü, 1979, s. 21). 

Avrupa’ya gittikten sonra Bayan M., toplumun koyduğu sınırların özgürlüğünü kısıtladığını 

düşündüğü için ülkesine dönmek istemez. İstanbul’da, 



163 

 

 

 

 “…birtakım geleneksel ve tekdüze şeylere uyma zorunluluğu” olduğunu ifade eder (Özlü, 

1979, s. 23). 

Selim, evliliğinin ayrılıkla sonuçlanmasının ardından kadınların cinsel özgürlüklerini destekler. 

Genç kızların “bekaret” sorunundan bir an önce kurtulmaları gerektiğini savunur ve toplumun bu 

konudaki değer yargılarına karşı çıkarak bireylerin özgürleşmesi gerektiğini ifade eder. Bu 

görüşlerini Ada ile olan ilişkisi üzerinden de yansıtır. Ada’nın babasıyla aralarında geçen diyalog, 

bunu doğrular niteliktedir:  

...Evlenebilirsiniz tabii” dedi adam. “Ada on sekiz yaşını geçti. Kendisi karar verebilir. Kendi 

kendinize mi aldınız bu kararı? İnşallah Ada, henüz bakire.” Heyecanı artmış gibiydi. “Tabi 

bakireliği ortadan kalkmamışsa, evlenmenizden başka çare yok. Ama bilmiyorum belki de...” 

“Bilmiyorum” dedi “Sorun mu bu? Herhalde hâlâ bakire (Özlü, 1979, s. 71). 

Selim, Ada’nın zengin sınıfa ait olmaması nedeniyle, onu burjuva kadınlardan farklı bir 

perspektiften değerlendirir ve hatta ona karşı bir sevgi beslemeye başlar. Ancak, Ada’da burjuva 

kadınlarda bulunan “serbestlik” özelliğinin eksik olması nedeniyle, zamanla aralarındaki ilişkide 

çeşitli sorunlar ortaya çıkar. Selim, toplumun parçalanmış yapısını şu şekilde değerlendirir:  

“Parçalanmış bir toplumda yaşıyoruz. Evliliği, tekdüze ve maddesel bir tatminsizlik olarak 

deneyimlemiştir. Şu anda, bir yanda birleşme evleri, diğer yanda ise sorunları karmaşıklaşmış 

ve toplumsal baskılara rağmen ona bağlı kadınlar bulunmaktadır” (Özlü, 1979, s. 38). 

Bir diğer kadın karakter Anna, cinsel doyuma ulaşamamasının nedenini kocasına değil, kendi 

utangaç doğasına bağlar. Evliliğinde cinsel başarısızlıklar yaşarken, Selim'e karşı artan ilgisi bu 

düşünceleri sorgulamasına yol açar. Anna'nın Selim'den vazgeçmesiyle birlikte bu karamsar ve 

belirsiz durum sona erer. Bu süreçte, geleneksel değerlere yönelik bir eleştiri görülür; burjuva 

yaşam tarzını benimsemiş kişilerin evli oldukları halde başka kişilerle duygusal ve hatta cinsel 

ilişkiler kurmasının normal bir durum olarak sunulduğu ifade edilir. Cinsel başarısızlıklar bile, 

evlilik bağlarının sona ermesine neden olabilir. Cinsellik, varoluşçuluğu ararken bir çıkış yolu 

olarak öne çıksa da, Özlü, varoluşçu düşüncelerini yerel koşullarda işlerken geleneklere karşı 

eleştirisini de vurgular. 

Ayşe, Selim’in ilişki kurduğu bir diğer kadın karakterdir. Ayşe Ada’nın eski ve yakın arkadaşıdır, 

Ada Ankara’ya gittikten sonra Selim ile cinsel ilişkiye girer ve bu süre zarfında Ada’nın tekrar 

İstanbul’a geri dönmesinden rahatsız olamdığını ve sanki olası aşk üçgenine rıza gösterebileceğini 

davranışlar sergiler. Bu durum, muhtemel bir aşk üçgeni aracılığıyla geleneklere aykırı bir 

davranışın sezdirilmesini sağlar. 



164 

 

 

 

 

Selim, romanın sonunda tüm ilişkilerinin sona ermesinin ardından toplumdan uzaklaşıp 

yabancılaşır. Bu dönemde, yalnız başına düşünmeye başlar ve içsel bir sorgulama sürecine girer. 

Bu süreç, onun toplumun dayattığı normlara ve kişisel çatışmalara dair derin düşüncelere 

kapılmasını sağlar. Selim, bu yalnızlık ve yabancılaşma durumunu, toplumdan kopmuş bir birey 

olarak kendi kimliğini ve özgürlüğünü yeniden değerlendirme fırsatı olarak görür: 

Kızla ilişkilerinde, bir süre sonra kızın ailesinin tutuculuğu, zenginleşme istemi, törelere 

bağlılığı gelip de nasıl ilişkilerinin ortasına bir duvar çekmişti. Aslında sorun geleneklerle, 

insanın başkaldırısının çatışması olduğunu biliyordu, ‘Keşke töreler içinde kalsaydım’ diye 

düşünmüştü. ‘Geleneklerin sana gösterdiği yol; meslek, ailece sırası geldiğinde evlendirilme, 

törelerin gerektirdiğini yapıp durma.’ Sonraları Selim, düşündüğüne bile utanmıştı. Silik bir 

insan olmayı düşlemişti (Özlü, 1979, s.75) 

Selim’in de askerde yaşadığı olumsuz deneyimler ve partisinden atılması, onun bu 

yabancılaşmasını tetikler. Selim, rahat ve özgürce yaşama istediğini kendi iç mücadelesiyle 

sürdürür ve bu eylemin silahlı mücadele yerine düşünsel bir mücadele olması gerektiğini savunur:  

Doğru, her şeyi çevreleyen bir toplumdu; bütün bağlantıları kuran, yozlaştıran, bazen de 

başlangıcından düş kırıklıkları yaratan, duyguları indirgeyen, güzelim fantezilerle kurulmuş 

ilişkileri bayağılaştıran, başarısızlık gibi görülen şeylerin ardında, o elle tutulmayan 

maddesel yapısıyla yer alan, insanı çevreleyen, mutsuzlukla başkaldırıyı yaratan, hepsi, ilk 

başlarda belki de sönük kalan bu yanılsamayı, bir dönem düşünceleri ve gençlik hayalleriyle 

devam eden, tamamen değişen insanları içeren bir başkaldırı” (Özlü, 1979, s. 85-86). 

3.1.2.5. Bir Yaz Mevsimi Romansı  

Demir Özlü’nün üçüncü romanı Bir Yaz Mevsimi Romansı, 1990 yılında yayımlanmış ve aynı yıl 

Orhan Kemal Roman Armağanı’nı kazanmıştır. Ertesi yıl, eserin ikinci baskısı yapılmıştır. 

Roman yirmi üç bölümden oluşmaktadır. Sennur Sezer, roman hakkında yazdığı bir yazıda eserin 

İstanbul’a geniş bir yer verdiğini vurgulamaktadır. (Sezer, 1990, s. 9). 

3.1.2.5.1. Eserin Olay Örgüsü 

Romanın olay örgüsü, merkez karakter Selim’in etrafında gelişen çeşitli çatışma ve 

karşılaşmalarla şekillenir. Bu eser de Özlü’nün diğer romanları gibi sürgünlük teması üzerine 

kurgulanmıştır. Demir Özlü’nün hayat hikayesinden birçok unsuru içinde barındıran Selim, 

yazarın önceki romanı Bir Küçük Bburjuvanın Gençlik Yılları’nın da baş karakteridir. Romanın 



165 

 

 

 

ilk bölümlerinde adı geçmeyen Selim, bir anlamda isimsiz bir kahraman anlatıcının hatıraları 

üzerine kurulmuştur.  

Roman, Kuzey Avrupa’da yaşayan bir bireyin gözünden İstanbul’u ve Türkiye’deki siyasi 

olayları, askeri darbeleri anlatır. Selim’in olaylara ve hayata bakışı, sol düşüncelerle şekillenmiş 

ancak bu düşünceler zamanla esnekleşmiştir. Önceki romanındaki eleştirel tutumu, bu romanda 

daha yumuşak bir hale gelmiştir. Solcu kimliği nedeniyle, Selim çeşitli baskılara maruz kalmış, 

askere gitmemesi gereken bir dönemde “solcu” damgası nedeniyle zorunlu olarak askere 

alınmıştır. Selim, doğuya sürgün edilir ve burada askeri bir müdahale sürecinde tutuklanır ve bu 

olaylardan sonra yurt dışına çıkar. 

Selim’in duygusal ve sosyal ilişkileri, romanın olay örgüsünü belirleyen unsurlardır. İlk olarak, 

Selim ile yakın arkadaşı Sandi arasındaki ilişki öne çıkar. Selim, Sandi’nin ölümünün acısını 

derinlemesine hisseder ve ona sürekli özlem duyar. Bu bağlamda, Sandi, Selim’in zihninde derin 

bir özlemle hatırlanan bir dostluk temsilcisidir. Selim’in iç konuşmaları ve Sandi’nin hayali 

varlığı, romanın duygusal yoğunluğunu artırır. 

İkinci önemli ilişki, Selim ile dostu Güngör arasındadır. Selim, Güngör’e karşı özlem duyar ve 

bu durum iki arkadaş arasında ortak bir anlayış oluşturur. Selim’in bu ilişkideki tutumu ve 

diyalogları, dostluğun derinliğini ifade ederken, aynı zamanda karakterin yalnızlığını da gözler 

önüne serer. 

Selim’in sevgilisi Belkıs ile olan ilişkisi ise romanın üçüncü önemli parçasını oluşturur. Romanda 

Belkıs’tan önce Selim ile Nazan’ın ilişkisinden de bahsedilir. Belkıs ile olan ilişkisinde, maddi 

imkanlar ve dünya görüşü açısından bazı sınırlamalarları olan Selim’in karşısında, Belkıs daha 

özgür ve arzulu bir yaklaşım sergiler. Farklı zihniyetler ve dünyalardan gelen bu iki insan, ilişkiyi 

sona erdirecek bir çatışma yaşamazlar. Selim’in ve Belkıs’ın diyalogları, bu ilişkiyi canlı tutar ve 

karakterlerin duygusal derinliğini ortaya koyar. Bu ilişki Selim’in tutuklanmasının uzaması ve 

Belkıs’ın o zaman aralığında evliliği ile biter. 

Selim’in genç bir kız olan Twiggy Cânân ile kurduğu ilişki de romanda önemli bir yere sahiptir. 

Bu noktada, Selim kendi değerleri doğrultusunda hareket ederken, Cânân gençliği ve güzelliğiyle 

kendi ideallerini temsil eder. İki karakter arasında bir çatışma yaşanmaz; çünkü ortak noktaları, 

bu ilişkiyi anlamlı kılar. Selim’in içsel çatışmaları, Cânân ile olan etkileşimleri sayesinde daha 

belirgin hale gelir. 



166 

 

 

 

Selim, sosyalizme dair inançları nedeniyle yalnızlığa itilir. Ancak sol görüşten kaynaklanan 

ilişkiler kurarak, aradığı desteği bulmaya çalışır. Eylem yapan gençlerin ona “küçük burjuva” 

demesi bile umurunda değildir; çünkü bu duruma alışmıştır. Selim, dönemin siyasi çatışmalarında 

öne çıkan ölümlere karşı duran bir anlayışın temsilcisi olarak karşımıza çıkar. 

Romanın genelinde Selim’in, çeşitli karakterlerle kurduğu ilişkiler, olay örgüsünde belirleyici bir 

rol oynar. Bu ilişkiler, iki ayrı düzlemde değerlendirilebilir: Aynı dünya görüşüne sahip olanlar 

arasındaki uyum ile zıt anlayışlar arasındaki çatışma. Selim’in temsil ettiği sol görüş, toplumsal 

değerlere karşı duran bir anlayışla karşılaşırken, diğer karakterler yerleşik değerleri temsil eder. 

Bu bağlamda, Selim’in eleştirel tutumu, dönemin sosyal ve siyasi olaylarıyla desteklenmiş ve 

karakterlerin diyalogları aracılığıyla derinleştirilmiştir. 

Sonuç olarak, romanın olay örgüsü Selim’in kişiliği üzerinden yerleşik toplumsal değerlerle olan 

çatışmasını ele alır. Bu çatışma, Türkiye’nin yaşadığı sosyal ve siyasi olaylarla bağlantılı 

karakterler aracılığıyla güçlendirilir. Selim’in içsel yolculuğu ve sosyal ilişkileri, romanın 

dinamik yapısını oluşturarak okuyucuya derin bir deneyim sunar. 

3.1.2.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelemesi 

Varoluşçuluğun tematik dünyasında yalnızlık, bireyin anlam arayışı ve varoluşsal 

sorgulamalarında önemli bir yer tutar. Bu yalnızlık, kaos ve belirsizliklerle çevrili bir dünyada, 

insanı hayal kırıklığına ve anlamsız bir varoluşa sürükleyebilir. Sartre’a göre, başkası, hem 

varoluşu hem de kendini anlaması için gereklidir (Sartre, 1990, s. 85). Sartre, yalnızlıkla 

başkalarının varlığını bir arada düşünürken, Camus, modern insanın yalnızlığını ve bunun 

saçmalıkla ilişkisini irdeler. 

Demir Özlü’nün Bir Yaz Mevsimi Romansı romanı, toplumsal gelenekler ve bireysel idealler 

arasındaki çatışmadan doğan yalnızlık ve yabancılaşmayı işler. Karakterler, toplumla uyumsuzluk 

yaşadıkça, dış dünyadan yabancılaşır ve bu süreç, içsel bir boşluğa yol açar. Özlü, yalnızlık, 

bunalım ve anlam arayışı gibi varoluşçu temaları işlerken, bireyin özgürlük ve sorumlulukla 

yüzleşmesini derinlemesine irdeler. Bir Yaz Mevsimi, insanın içsel çatışmalarını ve varoluşsal 

arayışını kısa ama etkili bir biçimde sunar, varoluşçuluğun temel öğelerini okuyucuya yansıtır. 

 

 

 



167 

 

 

 

Tablo 3.12 Bir yaz mevsimi romansı 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Selim’in yaşadığı bunalım, sadece içsel çatışmalarının bir yansıması değil, aynı zamanda dış 

dünyadaki belirsizliklere de bir tepki olarak ortaya çıkar. “Yaşamının geçtiğini düşündüğün bir 

dönemde (gençlik yıllarında taşıdığın  her genç gibi bunalımı arıyordun, erken öleceğin düşüncesi 

gerçekleşmemişti)” cümlesi, onun varoluşsal kaygılarını ve bunalımlarını açıkça ifade eder (Özlü, 

1990, s. 32). Bu düşünceler, hayatın geçici doğasıyla yüzleşen Selim’in derin bir içsel huzursuzluk 

yaşadığını gösterir. Bunalım, yalnızlık ve yabancılaşmanın bir uzantısı olarak karşımıza çıkar; 

Selim, dış dünyadaki belirsizlikler ve içsel sıkıntıları arasında sıkışıp kalmıştır. 

Özlü’nün Bir Yaz Mevsimi Romansı’nda bunalım, yalnızca duygusal bir boşluk değil, bireyin 

varoluşsal sorgulamalarının bir aşamasıdır. Selim’in yaşadığı bunalım, yaşamın anlamını 

sorgularken karşılaştığı içsel tıkanıklığın bir sembolüdür. Roman boyunca Selim, ölüm korkusu 

ve hayatın anlamı üzerine derin düşüncelerle bunalımını derinleştirir. Bu süreç, onun içsel 

dünyasında büyük bir çatışma yaratır. 



168 

 

 

 

Selim’in bunalımı, yalnızca kişisel bir çıkmaz değil, aynı zamanda toplumsal bağlardan ve kendi 

iç dünyasından yabancılaşmış bir bireyin varoluşsal krizidir. Selim, aşk, toplumsal normlar ve 

cinsellik gibi insani deneyimlerden tatmin bulamaz. Bu durum, onun dünyasını giderek daha fazla 

yabancılaşma atmosferine dönüştürür. Özlü, karakterin içsel sıkıntısını anlatırken, onun ruhsal 

durumunu derinleştirir:  

“Kendi kendisiyle baş başa kalacak olan daracık ruhun, içinde kıvrılan şeyin onulmaz bir 

sıkıntıdan başka bir şey olmadığını anlayacaktı” (Özlü, 1990, s. 37). 

Bu alıntı, Selim’in içsel daralmasını ve psikolojik çıkmazını vurgular. “Daracık ruh” ifadesi, onun 

kendi benliğiyle yüzleşirken yaşadığı tıkanıklığı simgeler. “Onulmaz sıkıntı” ifadesi ise bu 

çıkmazın geçici bir durum olmadığını, Selim’in ruhsal boşluğunun derinleştiğini gösterir. Bahsi 

geçen boşluk, yaşadığı bunalımının temel kaynağıdır ve yaşamın anlamını bulamama duygusunun 

bir yansımasıdır. 

Selim’in yalnızlık duygusu, sadece fiziksel bir yalnızlık değil, aynı zamanda varoluşsal bir boşluk 

hissidir. “İnsanı yalnızlığa, yalnız kalma korkusuna, boşluğa, ölüme yaklaştıran buruk, kötümser 

bir tat” (Özlü, 1990, s. 8) ifadesi, Selim’in yalnızlık ve bunalım arasındaki sıkı bağı anlatır. 

Buradaki “buruk, kötümser tat” yalnızca dışsal yalnızlık değil, içsel bir kaybolmuşluk ve 

huzursuzluk duygusudur. Selim, toplumsal bağlardan kopmuş ve kendi iç dünyasında 

yabancılaşmış bir birey olarak, bu yalnızlık hissini yoğun bir şekilde deneyimler. Her şeyin 

kaybolmuş ve geçici olduğu duygusu, onu bir çıkmaza sürükler ve ölüm düşüncelerine kadar 

götürür. 

Selim’in bunalımı, zaman zaman ölüm ve intihar gibi düşüncelerle de bağlantılı hale gelir. Ancak 

bu düşünceler, varoluşsal boşluğundan kaçma çabasıdır ve gerçek bir çözüm sunmaz. İntihar 

düşünceleri, Selim’in içsel dünyasında yaşadığı çatışmaları daha da derinleştirir. Romanın diğer 

karakterlerinden biri olan Sandi, bu düşüncelere karşı çıkar: 

“Kendini öldürmek kadar yapay bir olay yoktur” (Özlü, 1990, s. 19). 

Sandi, intiharın yalnızca geçici bir kaçış olduğunu ve varoluşsal boşluktan gerçek bir çözüm 

bulmak için farklı yollar aranması gerektiğini savunur. Bu bakış açısı, Özlü’nün ölüm ve intihar 

konusundaki yaklaşımını yansıtır. Ölüm, Selim’in içsel sıkıntısını çözmektense onu daha da 

derinleştirir. 

Özlü, bunalım ve yalnızlık temasını sadece bireysel bir mesele olarak değil, aynı zamanda 

toplumsal yabancılaşmanın bir sonucu olarak işler. Selim’in yalnızlık duygusu, bir toplumla 



169 

 

 

 

uyumsuzluk ve bireyin içindeki boşlukla şekillenir. Toplumdan yabancılaşmış olan Selim, bu 

bunalım içinde çözüm arayışına girer, ancak bu arayış her zaman başarılı olamayacaktır. Selim’in 

yaşadığı bunalım, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde bir çıkmazdır ve Özlü’nün romanında 

bu çıkmazın üstesinden gelmek için farklı yollar aranması gerektiği vurgulanır. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Özlü’nün Bir Yaz Mevsimi Romansı’nda, bireyin toplumsal bağlardan kopuşu ve dış dünyaya 

yabancılaşması ön plandadır. Başkarakter Selim’in yalnızlık ve yabancılaşma duygusu, onun içsel 

yolculuğunda ve toplumsal yapılarla ilişkilerinde belirginleşir. Selim, İstanbul’un karmaşasında 

kaybolmuş hisseder ve çevresiyle bağları giderek kopar. “Kentin İstanbul yakasından kopmuş 

gibiydin, karından da, üyesi olduğun işçi partisinden de ayrılmıştın. Kederliydin, ölsen gam 

yemeyecekti” (Özlü, 1990, s. 55) cümlesi, onun yalnızlığını ve toplumsal ilişkilerden ne denli 

uzaklaştığını derinlemesine yansıtır. Bu yabancılaşma, bir yandan bireysel bir içsel çatışmanın, 

diğer yandan toplumsal bağlardan kopmanın izlerini taşır. 

Özlü, yabancılaşma temasını yalnızca bireysel bir yalnızlık olarak değil, toplumsal normların 

birey üzerindeki baskısının bir yansıması olarak da ele alır. Selim, bu baskılara karşı duyduğu 

öfke ve kayıtsızlıkla toplumsal değerleri sorgular. Kendisini ve çevresini yeniden 

değerlendirirken, giderek dış dünyadan soyutlanır. Bu yabancılaşma, Selim’in içsel bir 

hesaplaşma yaşamasına, toplumsal yapıyı eleştiren bir duruş sergilemesine neden olur. 

Selim’in yalnızlıkla olan mücadelesinde önemli bir yer tutan diğer unsur ise alkolle olan 

ilişkisidir. Alkol, yalnızlıkla başa çıkma aracı olurken, onun içsel boşluğunu geçici olarak 

hafifletir. Ancak alkol, kalıcı bir çözüm sunmaz; aksine, yalnızlık ve yabancılaşma duygularını 

daha da derinleştirir. Özlü’nün, Selim için yazdığı, “En iyisi konyaktı: insanı hem diriltiyor, hem 

de derin bir sarhoşluk veriyordu” (Özlü, 1988, s. 123) cümlesi, alkolün geçici rahatlama sağlasa 

da, aslında bir kaçış değil, daha çok varoluşsal bir yabancılaşma biçimi olduğunu vurgular. Alkol, 

Selim için bir tür sarhoşluk, ancak aynı zamanda anlam arayışının getirdiği bir yabancılaşma 

yoludur. 

Alkolle kurduğu bu ilişki, yalnızlığın üstesinden gelme çabası olsa da, Selim’i gerçek huzurdan 

uzaklaştırır. İçki, onu dış dünyadan bir süreliğine soyutlar, ancak bu geçici kaçış, derin bir 

huzursuzluğun yerini almaz. Bu bağlamda alkol, yalnızlık ve yabancılaşmanın bir tür simgesi 

haline gelir, bu da Selim’in varoluşsal sorgulamalarını daha karmaşık hale getirir. 



170 

 

 

 

Selim’in yalnızlık duygusu başlangıçta dışsal bir durum gibi görünse de, zamanla içsel bir krize 

dönüşür. Toplumsal ve siyasal değişimlerle birlikte yalnızlık hissi derinleşir. Toplumdan ve kendi 

benliğinden kopmuş bir şekilde, varoluşsal anlam arayışı zorlaşır. Selim, hem toplumsal aidiyetini 

kaybetmiş hem de kendisini yabancı bir dünyada yalnız bir birey olarak bulur. Bu süreç, onun 

anlam arayışını daha da karmaşıklaştırır ve yalnızlık, varoluşsal bir boşluk halini alır. 

Selim, yalnızlıkla yüzleşmeye çalışırken, çevresindeki insanlarla olan ilişkilerini de sorgular. Aile 

bağları, toplumsal normlar ve bireysel arzular arasındaki çatışma, yalnızlık duygusunu pekiştirir. 

Özlü, yalnızlığı yalnızca bir izolasyon değil, aynı zamanda bir içsel çözümleme ve kendini 

keşfetme süreci olarak sunar. Selim’in yalnızlığı, bir yandan içsel huzursuzluğun yansıması, bir 

yandan da bireyin varoluşsal mücadelesinin bir göstergesidir. Roman, okuyucuya yalnızlığın 

derinliğini, bireyin varoluşsal sorgulamalarını anlamak için bir fırsat sunar. 

3.1.2.6. Bağsız 

Demir Özlü’nün J.P. Sartre’nin etkisinde kendi parasıyla yazıp bastığı Bulantı hikâye kitabı, 

Bağsız, Tiyatro, Garaj, Sokakta, Hüküm, Sokak ve Bunaltı adlarını taşıyan toplam yedi hikâyeden 

meydana gelmektedir. Kitabın ilk hikâyesi olan Bağsız’da varoluşçuluk felsefenin etkileri 

bulunmaktadır. Öyküde, topluma yabancılaşmış, kendi düşünceleri ve iç dünyasıyla boğuşan bir 

karakterin hikayesi anlatılır. Öykünün adı olan Bağsız bile, insanın varoluşsal yalnızlığına işaret 

eder. Karakter, insanın özünü ve bu özün insanı nasıl sınırlandırdığını sorgular. Özlü’nün 

öykülerinde işlenen varoluşçu temalar, bireyin topluma ve kendine yabancılaşmasını, 

seçimlerinin anlamsızlığını ve insanın kaçınılmaz yalnızlığını derinlemesine ele alır. Bu temalar, 

Sartre’ın varoluşçuluk felsefesinin yansımalarını taşır ve insanın anlam arayışındaki çaresizliği, 

Özlü’nün karakterlerinde somut bir şekilde ortaya çıkar. 

3.1.2.6.1. Eserin Olay Örgüsü 

Hikâyenin başkahramanı, kendisini topluma, çevresindeki insanlara ve yaşadığı dünyaya yabancı 

hissetmektedir. Sürekli bir içsel sorgulama içinde olan karakter, hayatın anlamsızlığı karşısında 

bunalıma düşmüştür. Karakterin bu yalnızlık ve anlamsızlık hissi, hikâye boyunca derinleşerek 

devam eder. 

Karakter, günlük yaşamında karşılaştığı insanlar ve olaylar karşısında derin bir ilgisizlik ve 

kopukluk yaşamaktadır. İçsel huzursuzluğu ve yalnızlığı giderek artan bu birey, dünyadaki 

varoluşunun bir anlamı olmadığını düşünmeye başlar. Zihninde sürekli hayatın anlamsızlığı 

üzerine düşünceler dolaşırken, bir süre sonra bu duygular somut bir eyleme dönüşür: Karakter, 



171 

 

 

 

hiç de anlamlı bir nedeni olmayan bir cinayet işler. Karakter, bir hafta boyunca sevgilisi olmuş 

evli bir kadını, evinde başına vurarak öldürür. Cinayeti işledikten sonra sürekli polislerin onu 

almaya geleceğini düşünür ve bu korku ile zihni daha da karışır. Anlatıcı, işlediğini söylediği 

cinayet karşısında bir ceza verileceğini bilmesine rağmen, bu suçu açıkça işlediği için kendisini 

başkalarına göre daha masum görür. Anlatıcıya göre asıl suçlular, maddi çıkarlar peşinde sinsice 

planlar yapanlardır. Bu bağlamda, anlatıcı işlediği cinayetten kaçarken, gerçekte böyle bir 

cinayetin işlenip işlenmediği belirsizdir.  

Kendisini giderek daha fazla kapana kısılmış hisseden karakter,  baskıdan kaçmak için uzak bir 

yere gitme isteğiyle dolup taşar. Ancak kaçış arzusu bile içindeki huzursuzluğu hafifletmez, onu 

daha da derin bir çıkmaza sürükler. Cinayeti işledikten sonra, karakterin içsel dünyasında bir 

değişiklik olmaz; cinayetin ona herhangi bir tatmin veya huzur getirmediğini fark eder. 

Yaşamındaki anlamsızlık duygusu, cinayetten önce olduğu gibi devam eder. Hikâyenin sonunda, 

karakterin dünyayla olan bağı daha da kopmuş, kendisini tamamen izole etmiş bir hale gelmiştir. 

İçsel sıkıntıları ve yabancılaşma duygusu, karakterin sonunu belirleyen ana unsurlar olarak 

karşımıza çıkar. Bu süreç, başkahramanın yaşamla olan bağlarını kopardığı ve kendisini 

varoluşsal bir boşluğun içinde bulduğu bir süreci anlatır. Anlamsız bir cinayetin sembolik bir çıkış 

yolu gibi görünmesine rağmen, karakterin bu eylemi onu daha derin bir yalnızlığa sürükler. 

3.1.2.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.13 Bağsız 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 



172 

 

 

 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Varoluşçu felsefenin önemli bir teması, bireyin isteklerine ulaşamaması ve bunun getirdiği acıdır. 

İnsanın, isteklerinin peşinden giderken farkında olmadan kendi varoluş mücadelesinden 

kaçınması, acının kaynağıdır. Özlü’nün öyküsünde, varoluş sıkıntısı çeken karakterler, bu acıyı 

bedenleri ve ruhlarıyla derinlemesine hissederler: 

Burada, bu kapalı odada, saga sola çırpınıp durmaktan baska bir sey yok bizim için. Kendini 

bilmeyen insanlar, isteklerini elde edemeyince –bu eninde sonunda olacaktır- duyacaklar 

acıyı. Çırpınma nöbetleri gelecek. Bilenlerse, bir bardak acı suyu içer gibi acısını iliklerine 

kadar duya duya sürükleyecekler bu yaşamayı (Özlü, 1958, s. 31). 

Yukarıdaki alıntıda yazar, insanın içsel huzursuzluğu, kendini tanıyamaması ve isteklerinin 

peşinden giderken başarısız olması net bir biçimde anlatılır. Özlü’nün kahramanı, söz konusu 

mücadeleyi, kaçınılmaz bir acıya dönüşen varoluş gerçeğiyle bağdaştırır. 

Kahramanın dünyasında, yeryüzünde insan için mutluluğun var olmadığı düşüncesi hakimdir. 

Karakter, varoluşsal bir çelişki içinde, mutlu olmak için hiçbir eksikliği olmamasına rağmen  

mutluluk kavramının ona yabancı olduğunu hisseder. Mutluluğun yanılsama olduğu görüşü, 

insanın varoluşu ve çevresiyle kurduğu sahte ilişkilerle örtüşür: 

Anlamıyorum, sonunda böyle bir basıma odalara kapanıp neden ağlıyorum. Mutlu olmak için 

neyim eksikti? Çocuklar gibi yanılıp ‘mutluluk’ diyorum. İnsanoğlunun bütün bütüne yalnız 

olduğunu, karanlık çevresinin ölü doğayla çevrili olduğunu bilmiyor muyum? Ölü sular 

onlar. Yeryüzünde insan için mutluluğun en küçük parçası da yoktur. Hem mutluluk dedikleri 

de nedir ki? Aldanmak, inanmak, aldatılmak. Yükselmektir bir bakıma, yükseldikçe yerden 

uzaklığı bilmeden. Düşüş, yükselme ne kadar çok olursa o kadar- korkunç olacaktır (Özlü, 

1958, s. 32). 

Bu paragrafta, mutluluk kavramı, bireyin aldanmaya yatkın olduğu, sahte bir duygusal yükseliş 

olarak betimlenir. Yüksek beklentilerin sonunda düşüşün kaçınılmazlığı vurgulanır ve bu 

düşünce, varoluşçuluğun insanın anlamsız dünyada çırpınışına dair bakış açısını pekiştirir. 

 



173 

 

 

 

Saçma ve Anlamsızlık 

Varoluşçuluk felsefesinde “saçma”, insanın anlam bulma çabası ile evrenin anlamsızlığı 

arasındaki uyumsuzluk olarak tanımlanır. Özlü’nün kahramanı da bu uyumsuzluğu hisseder ve 

yaşadığı dünyayı anlamlandıramaz. Kahramanın, toplumda “görünmez” olduğunu düşünmesi ve 

“varlığımdan kimsenin haberi yok” (Özlü, 1958, s. 31) şeklinde kendi kendine konuşması, insanın 

varoluş mücadelesinin bir yansımasıdır. Bu varoluş mücadelesi eserin şu paragraflarında 

görünmektedir: 

Bu saatte kaldırımlar üzerinde dolaşan silik bir varlığım. Varlığından herkesin habersiz 

olduğu biri. Sıkılıyorum. Şu anda yeryüzünde kimseyle ilgim yok, kimse beni düşünmüyor. 

Bir tek kendimle, vitrinler önünde oradan oraya dolaşıp duruyorum(Özlü, 1958, s. 31). 

Bu mücadelede, birey her ne kadar anlam arasa da sonuçta evrensel bir boşlukla karşı karşıya 

kalır. Özlü’nün karakteri, Sartre’ın “varoluşun anlamsızlığı” düşüncesini benimser; suç işlese bile 

hiçbir şey değişmemektedir ve yaşadığı sıkıntının kaynağını bulamamaktadır:  

Suçumu kadına söyleyerek insanoğlunun, o bir tek, ezeli suçu, varolmak suçunu 

paylaşacağım onunla. Suçumu herkese yayarak, nasıl bir varlık olduklarını yüzlerine 

vuracağım. Ben de onlardanım çünkü. Aynı özden. İçimde bir sıkıntı var. Sebebini 

bilmiyorum (Özlü, 1958, s. 29). 

Seçim ve Sorumluluk 

Öykü kahramanı, özgürlüğünü ve bağımsızlığını elde etse de bunun bir sonuç getirmediğini fark 

eder. Varoluşçu düşüncede seçim, insanın kaderini şekillendiren bir eylemdir, fakat bu seçimlerin 

sonuçsuz ve anlamsız olması, varoluşçuluğun temel çatışmalarından biridir. Özlü’nün kahramanı, 

işlediği cinayetle kendi kaderini belirlediğini düşünse de bu durumun aslında bir değişiklik 

yaratmadığını hisseder: 

Yaşama bir gizlenme benim için. Yarın kendiliğinden. Ergin, yaşama bir çemberdir diyor, 

Saf çocuk. “Hiçbir parçasını çıkarıp atamayız.” Yaşama bir çemberse, ben de işlediğim 

cinayeti çıkarıp atamayacağım demektir. Böyle olması bir şeyi degiştirmeyecek. Cinayetin 

verdiği rahatsızlığı, kuşkuyu işlemeden önce de duyuyordum. Değişen durumlar arasında 

hiçbir fark yok. Bundan sonraki seçmelerimi hep iyi ve düzenli bir yaşama için yapsam bir 

şey değişecek mi? (Özlü, 1958, s. 9-10). 

Bu ifade, Sartre’ın insanın seçimleriyle özünü oluşturduğu fikrine karşın, varlığın kaçınılmaz 

saçmalığını vurgular. 



174 

 

 

 

Yabancılaşma ve Yalnızlık  

Demir Özlü’nün erken dönem öykülerinden biri olan Bağsız, topluma uyum sağlayamayan ve bu 

uyumsuzluğun bir sonucu olarak yalnızlaşan bir bireyi merkeze alır. Anlatıcı, işlediğini iddia 

ettiği bir cinayetten dolayı tutuklanmaktan korktuğu için bulunduğu bölgeden kaçmak ister. 

Ancak kahramanın gerçekten bir cinayet işleyip işlemediği belirsizdir. Bu belirsizlik, karakterin 

toplumun dayattığı kimlik ve beklentilere karşı direnmekte olduğunu ve kendi özünden kopma 

çabasını yansıtır. Bu mücadele, varoluşçuluğun öz ve varlık arasındaki gerilimlerini yansıtan izler 

taşır: 

Burada olmakla uzakta olmak benim için farksız, oysa beni arayanlar buna önem verecekler. 

Kızı bulamazsam yalnızım. Yalnız saklanmak korkunç. Tehlikeli olabilir benim için (Özlü, 

1958, s. 8). 

Bu alıntı, kahramanın toplumla kurduğu bağların kopmasıyla birlikte yalnızlıkla yüzleşmesini 

açıkça ortaya koyar. Topluma ve çevresindeki insanlara giderek yabancılaşan kahraman, 

yaşamının anlamını yitirdiği bir noktaya gelir. Bu bağlamda, Özlü bireyin toplumsal aidiyetin 

dışına çıkarken özgürlüğünü kazanmasının bedelinin yalnızlık olduğunu vurgular. Varoluşsal bir 

bakış açısıyla, bu yalnızlık bir tercih değil, bireysel özgürlük mücadelesinin kaçınılmaz 

sonucudur. Özlü, yalnızlığı hem bir sonuç hem de varoluşsal bir arayışın parçası olarak ele alır; 

bireyin toplumdan koparak kendini bulma çabası, özgürlük ve yalnızlık arasındaki ince çizgide 

estetik bir derinlik kazanır. 

Kahramanın yalnızlığı, öykünün başından sonuna kadar bir tema olarak işlenir. O, toplumsal 

bağlarını kopararak kendi başına var olmayı seçmiştir. Fakat bu özgürlük, ona yalnızlıktan başka 

bir şey sunmamaktadır. Karakterin bağlarından kurtulduğu, ama şimdi tek başında olduğu 

düşüncesi, varoluşçuluğun bireyi yalnız bırakan doğasını yansıtır. Sartre’ın eserlerinde de 

görüldüğü gibi, varoluşsal özgürlük, bireyi toplumdan izole eder ve bu yalnızlık, kaçınılmaz bir 

gerçeklik olarak kendini gösterir. Özlü’nün karakteri de Sartre’ın varoluşçuluk temalarıyla benzer 

bir biçimde, ona hiçbir kapının açılmadığını fark eder: 

“Bütün silahlarım yenildi, bozguna uğradı. Burada sürüp giden korkunç bir akıntının, düz 

saglam bir toprakla çizdiği sınır üzerindeyim. Kapılıp gitmek, anlamsızlığın, kuşkunun, 

hiçliğin ortasına yuvarlanmak için bütün bağlarını koparmış. Tekim. İyiliğini, gücünü 

koruyamamıs bir tek. Yalnız insan. Benim. Ben. Ben. Karşımda oturan kadın o; öteki insan; 

hepsi, bütün bana ne verebilir ki? Beni düzene, bağlı, mutlu yaşama kim götürebilir? 

Denemedim mi hiç? Hesapsız kapılarımı hiçbirine açamam”(Özlü, 2000, s. 18-19). 



175 

 

 

 

Varoluşçu temaların en belirgin olanlarından biri, bireyin yaptığı seçimlerin sonuçlarını 

kabullenmesi ve bu seçimin beraberinde getirdiği yalnızlık duygusudur. Eserin devamında 

kahraman, bir uçak yolculuğu için havaalanına vardığında, uçmaya karar vermek yerine geri adım 

atar ve yaptığı seçim onu içsel bir yalnızlığa sürükler. Özlü’nün karakteri, kalabalık bir ortamda 

bile kendisini dışlanmış ve terk edilmiş hisseder: 

“Oturdum. Büyük camların gerisinden ölü doğayı görüyorum. Uçaklar inip kalkıyor, 

yürüyor. Oturanlar sessiz. Bir şey beklermiş gibi. Beni iyice dışarıda mı bırakmışlar diye 

düşündüm. Birbirlerine iyi, sağlam bağlarla bağlanmışlar da ben dışarıda mı kalmışım. 

Mutluluklarına baktım; gene de güzel görünüştü. Bu düşünler beni kandırmadı. Hepsi 

dışarıda, bir başına. Habersiz. Bir zaman için aldanmaya hazır. Ah, insanoğlu için 

yalnızlıktan başka şey yoktur” (Özlü, 1958, s. 31). 

Yazar bu pragrafta varoluşçu felsefeye uygun olarak, insanın toplum içinde bile yalnız kalacağı 

ve diğer insanlarla kurulan bağların yanıltıcı olabileceği düşüncesini ortaya koyar. Yalnızlık, 

kaçınılmaz bir insanlık durumu olarak kabul edilir. 

3.1.2.7. Bunaltı  

Demir Özlü’nün Bunaltı adlı eserinin son hikâyesinde, kahraman bir yazar olarak öne 

çıkmaktadır. Bu eserde, kendi içsel dünyasında çatışmalar yaşayan ve topluma uyum sağlamakta 

zorlanan bireyin yaşadığı bunaltı belirgin bir şekilde gözlemlenir. 

3.1.2.7.1. Eserin Olay Örgüsü 

Yazma eylemi, onun için hem kendini iyileştirme hem de topluma entegre olma çabasıdır. 

Bunaldığında, doğayla baş başa kalmayı tercih ederek huzur arar. Diğer insanlardan uzaklaşmak, 

doğanın sunduğu dinginlikle birlikte ona bir rahatlama sağlar. Yazma isteğini, yalnızlığını 

hafifletmek ve acısını dindirmek amacıyla gerçekleştirdiğini ifade ederken, ölüm düşüncesi her 

an onunla birliktedir. Eşyaların ve dış dünyanın uyumsuzluğu ise onu derin bir varoluşsal 

sorgulamaya iter. 

Yazar, bir gün boyunca yazma isteğiyle oturduğu masada yalnızlığının acısının daha da 

derinleştiğini dile getirir. Kalabalık bir şehirde, hiçbir teselli bulamadığını düşündüğü anlarda, 

geçmişteki sokaklar ve pencerelerden gelen hatıralar acısını artırmaktadır. Bu noktada, içindeki 

acının giderek yoğunlaştığını hissederken, ölümün varlığının da gündemde olduğunu kabul eder. 

Ölüm düşüncesi, huzur bulma çabasıyla birleşerek yazma eyleminin kendisi için bir anlam 

kazanmasını sağlar. 



176 

 

 

 

Kahraman, akşam saatlerinde evine dönerken yazma arzusunun artığını ve bu süreçte ölüm 

düşüncesinin uzakta kaldığını hisseder. Yazma, onun için bir tür yaşamın anlamını bulma 

yoludur. Bu bağlamda, Sartre’ın Sözlükler adlı eserinde belirttiği gibi, yazmak bir tür kendini 

iyileştirme aracı olarak görülmektedir (sartre, 2021, 33). 

Yazar, içsel yaşamın önemine vurgu yaparak, acıyla başa çıkmanın toplumsal uyum sağlamakla 

mümkün olabileceğini düşünse de, bu amacına asla ulaşamaz. Varlığın ağırlığını hisseden 

kahraman, insanlığın dünyadaki varoluşunu sanki acı çekmek üzere inşa edilmiş bir sistem olarak 

algılar. Kendi varlığının, geçmişin etkileriyle şekillendiğini kabul eder ve yalnızlıktan kurtulmak 

için sürekli bir arayış içindedir. 

Hayatın ölümle sona ereceği gerçeği, kahramanın yaşamındaki sahteklikleri açığa çıkarmalıdır. 

Geleneksel normların ve toplumsal baskıların olmadığı bir yaşam arzusuyla yanıp tutuşurken, 

yıllar geçtikçe bu kurallara aldırmadığını ifade eder. İçsel bir özgürlük arayışı içinde olan 

kahraman, kendisini bulabilmenin peşindedir. 

Varlıklarının özünü anlamamanın getirdiği kaygılar, kahramanı derin bir korku ve belirsizlik 

içinde bırakır. Bu durum, onun sinirsel krizler geçirmesine yol açar. Bilinmezlik ve ölüm, 

kahramanın zihninde sürekli bir korku kaynağıdır. Hayatı sorgulamak ve bu korkularla 

yüzleşmek, onun için kaçınılmaz hale gelir. Yalnızlığın ve bilinmezliğin ağırlığı altında, isyan 

etme arzusuyla doludur. 

Sonuç olarak, Bunaltı’nın kahramanı, yazma eylemi aracılığıyla kendi varoluşunu bulma çabası 

içindedir. Ancak bu süreçte, yalnızlığın ve ölüm korkusunun etkisiyle derin bir bunaltı yaşamakta, 

toplumsal normların dışına çıkma arzusuyla mücadele etmektedir. 

3.1.2.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Demir Özlü’nün Bunaltı eserinde varoluşçuluk, insanın yalnızlık, anlamsızlık, ölüm düşüncesi ve 

topluma uyumsuzluk temalarıyla işlenmiştir. Yazma eylemi, bireyin varoluşunu gerçekleştirme 

yolu olarak sunulurken, Sartre’ın varoluşsal düşünceleriyle paralellik kurulur. Eserdeki bu 

temalar, insanın varoluşsal krizini ve sorgulamalarını etkili bir şekilde yansıtır. 

Tablo 3.14. Bunaltı 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 



177 

 

 

 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Bunaltı hikâyesinde kahramanın, varoluşsal sıkıntısını yazma eylemiyle hafifletmeye çalışması 

sıkça vurgulanır. Yazar, bu süreci kendisini iyileştirme ve varlığını anlamlandırma aracı olarak 

görmektedir. Sartre’ın yazmak ile kendini gerçekleştirme düşüncesi, Özlü’nün kahramanıyla 

paralellik göstermektedir. Kahraman, “Bu büyük, kalabalık şehirde hiçbir teselli yok benim için... 

Hareketsizlik var. Ölüm ufka kadar uzuyor...” (Özlü, 1958, s. 81-82) diyerek varoluşun ağır 

yükünü hissetmektedir. Yazarak acısını dindirmek ve ölüm korkusunu uzaklaştırmak 

istemektedir. Yazma eylemi, ölümü geçici olarak erteleyen bir faaliyet olarak betimlenir:  

“Yazmakla geçen zaman, ölümün uzaklaştığı zaman o” (Özlü, 1958, s. 83). 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Bunaltı hikâyesinde kahraman, ölümün varlığını sürekli ensesinde hissetmektedir. Ancak ölümün 

uzaklaştığı anlar, onun yazmaya verdiği zamanlardır: 

“Akşamları eve dönüldüğü saatlerde çıldırasıya yazma isteğini uyandırsın. Yazmakla geçen 

zaman, ölümün uzaklaştığı zaman o.” (Özlü, 1958, s. 83) 

 Ölümle yüzleşmek, varoluşçu düşüncenin önemli bir unsuru olarak hikâyede işlenmiştir. 

Özlü’nün kahramanı, yazma eylemi sayesinde ölüm düşüncesinden bir süreliğine kurtulmaktadır. 

Ölümün insan yaşamındaki sahtelikleri ortadan kaldırması gerektiğini savunur: 



178 

 

 

 

“Bütün gün beni, bu kâgıtların başında oturmaya iten yalnızlığımı düşündükçe acımın 

artmasını istiyorum. Bu büyük, kalabalık şehirde hiçbir teselli yok benim için. Acım, çok 

önceleri, başka sokakların, başka pencerelerin, yatak odalarının, bütün o anlamsız eşyanın 

bulunduğu ortamda çok daha büyüktü. Simdi başka bir yerdeyim: bilememenin ortasında; 

içimi büsbütün öldürmüş olan acıyı bile duymuyorum. Bu en korkunçu. Bir dal tutkuyla 

sonuna kadar gerildi, ama kırıldı artık. Yerinde sessizlik var. Hareketsizlik var. Ölüm ufka 

kadar uzuyor. Eşya korkunç varlığını arada bir küllenmiş ateşinden başını kaldırıp gösteriyor. 

Üzülüyorum, üzülmenin de anlamsızlığını bilerek. Durmadan gizlediğim varlığım, keşke 

yeni acılar içinde çırpınsaydı. Ne yazık, acı beni bırakmış gitmiş” (Özlü, 1995, s. 81-82). 

Kaygı 

Varoluşçuluğun temel temalarından biri olan eşyanın özünü kavrayamama durumu, anlatı 

kişisinin zihinsel dünyasında sürekli bir huzursuzluk yaratır. Bilinmezliğin tetiklediği varoluşsal 

kaygı, zamanla bireyin psikolojik dengesini sarsarak sinirsel çöküntülere yol açar. İnsanın 

evrende önceden verilmiş anlamlarla karşılaşmaması, varoluşçu düşüncenin merkezî sorun 

alanlarından birini oluşturur. Bu bağlamda, Özlü’nün karakteri de umutlarının nasıl boşa çıktığını 

aktarırken, söz konusu anlamsızlıkla doğrudan yüzleşmek zorunda kalır: 

“Eşyanın özünü hiçbir zaman anlayamadım, kendimce yorumlayamadım. Bilmemek korku 

veriyor; geçmiş günleri düsündükçe içimi bir korku titretiyor; korkuyla sürdürüp duruyorum 

bu yaşamayı. İçimi saran korku davranışlarıma yayılıyor, iyice belirli oluyor. Bir kapıyı açıp 

girerken, bir yere otururken, bir insana bakarken önleyemiyorum bunu. Korku başını alıp 

büyüyor, arasıra anlasılmaz hastalıklarla üzerime çullanıyor. Titreme ve sinir nöbetleri 

geçiriyorum. Korkunun beni sürükledigi bayagılıkları birer birer anlıyorum artık. Yalnızlıkta, 

ölümün, bilinmeyen birisi olarak kalmanın korkusu öldürüyor beni. Kaçıp isyan etmek; 

mutlaka bir isyan bulmalıyım” (Özlü, 1993, s. 93-94). 

 Bu durum, bireyi belirsizlik içinde bırakarak varoluşsal kaygısını daha da derinleştirir. Söz 

konusu karakter, insan doğasının karmaşıklığı karşısında duyduğu sarsıcı farkındalıkla baş başa 

kalmıştır. Varlığının sıradanlıkla iç içe geçtiğini, kendisini küçümseyerek baktığı dünyadan ayrı 

tutamayacağını acı bir kabullenişle dile getirir. Bu içsel çözülme hâli, Heidegger’in “kaygı” 

(Angst) kavramıyla örtüşür (Heidegger, 2008, s. 231). İnsanın, dünyadaki yerini sorgularken 

karşılaştığı temelsizlik duygusu ve kendini bir hiçlik duygusunun eşiğinde bulması. Karakterin 

yaşadığı bu kriz, yalnızca kişisel değil, varoluşsal bir sarsıntıdır; anlam arayışında yolunu 

kaybeden insanın, kendi içindeki uçuruma bakmasıdır: 

“Anlıyorum ki insanoğlu şimdiye kadar çözümlendiğinden farklıdır. İnsanoğlu 

büyük bir bataklıktır, her şey onda kaybolur, çıkmamak üzere dibe gider. Eve 

döndüğüm vakitler bütün gün omuz omuza yaşadığım bayağılıkları düsünüyorum. 



179 

 

 

 

Ama anlıyorum ki kendim de onlardan farklı değilim. Batagın içindeyim, durmadan 

daha da dibe saplanmaktan kendimi alamayarak. Kaç geceler bunları söyleyerek 

sessizliğe ermeğe çalıştım, durdum” (Özlü, 1995, s. 94). 

Özgürlük 

Kahraman, toplumsal kuralların ve geleneklerin anlamını yitirdiğini, bu yüzden bunların bir birey 

için bağlayıcı olmaması gerektiğini düşünür. Varoluşçu düşüncenin temel noktalarından biri olan 

bu bakış açısı, Özlü’nün kahramanında da mevcuttur. Kahraman, “Biz ölü bir doğanın 

ortasındayız. Ölü bir doğayla çevrilmiş kaç insan, içtenliği,doğal yaşamayı bir yana bırakıp 

kendimiz için menfaatlaer, törelere yaratıyoruz. Neyimize gerek böyle şeyler! Biz önce kendimizi 

kazanmayı kendimize karşı içten olmayı bilmeliyiz..” (Özlü, 1958, s. 88) diyerek toplumsal 

kurallara karşı isyanını dile getirir. 

Varoluşçu düşüncede özgürlük, bir yandan bireyin özgür seçim yapabilme yeteneğini 

simgelerken, diğer yandan bu özgürlüğün getirdiği sorumluluğun ağırlığıyla insanı mahkûm eder. 

Özlü’nün karakteri, bu durumun farkına varır: 

Yaşamak anlamsızdır. Sevgiyle, iyilikle, bir şey olacak diye bekleyerek, titizlenerek, 

kötülükten korkarak büyüttügüm umutlarımın bir anda yıkıldıgını kaçıncı görüşüm. 

Biliyorum artık, anlamsızlıga başımızı vura vura yaşayacağımızı. Çünkü ne olduğumuzu 

bilmiyoruz? Niçin var olduk? Durmadan, dinlenmeden bu anlamsızlığı yaşasın diye mi? 

Niçin beni buna mahkum ettiler. Mahkum ettiler, anlıyorum. Ben de, bu dünyaya atılmaya, 

acıyı, üzüntüyü, anlamsız sevinci yaşamaya, ama gene de anlamlı olsun diye çalışmaya, 

diretmeye mahkûmmuşum. Atılmış, mahkûm edilmiş. Üzerine sıcak ögle güneşi vurmuş 

eşyalarla birliğim şimdi. Onlar kadar boşum, anlamsızım. Mademki bu böyledir, bir de 

isteyerek mi acı çekeyim? Kazanmaların yaşamama anlam katacagını düsünerek mi? Kaç 

defa denedim? Artık ilgisizlige dogru gidiyorum. Bundan böyle yaşamam da anlamsız bir 

serüven oluyor. Akılla kullanılan bir serüven. Yaşamaya sabırsızlık duydugum zamanlara 

dönmek isterdim. Ama kim bilir daha kaç defa aldanacağım umut ederek bağlanacağım? 

(Özlü, 1958, s. 108-109). 

Bu noktada Jean-Paul Sartre’ın “insan özgürlüğe mahkûmdur” tezi açıkça ortaya çıkar. Birey, 

yaşamını kendi eylemleriyle anlamlandırma zorunluluğuyla yüzleşir; söz konusu zorunluluk bir 

özgürlük gibi görünse de aynı zamanda bir mahkûmiyet hissi yaratır. Karakter, hayatta anlam 

yaratma çabası içinde hapsolmuş gibidir.. 

 

 



180 

 

 

 

Saçma ve Anlamsızlık 

Kahraman, varoluşunu sorgularken bu süreçte yaşadığı anlamsızlık duygusuyla başa çıkmaya 

çalışır. İnsan varoluşunun anlamsızlığını kabul ederken, bunu yazma eylemi ile bir nebze aşmaya 

çalışır. Hikâyenin kahramanı için insanın dünya üzerindeki varlığı sanki acı çekmek içindir: 

“Yalnızlıktan kurtulmak için yaşamaya atılmıştım. Yıllarca bu yalnız çocukluk; kendi içime 

hapsettiğim duyguları açığa vurmuştum, herkese paylaştırmayı düşünmüştüm. Yalnızlığım 

içinde, bütün kazandığımı sandığım bilgiye ve değere karşılık, bir hiç sayıyordum kendimi. 

 İçimdeki o uzayıp duran boşluğu, sokaklarla, insanlarla, dışımda olan varlıklarla 

dolduracaktım. Ah, sevdiklerim için bir saraydı orası, orasını bir cennet yapacaktım, 

çevremde uyandıracağım hayranlık, sadece o bile yetecekti belki. Kuralları, görenekleri 

tanımayarak, kendime iyice bağlanmak istiyordum, böylece kazanacaktım dünyanın önüme 

serdiği hazineleri; oysa şimdi varlığın bunaltısından kurtulamadım daha. Hala, bu tutkular 

içinde, niçin dünyaya geldim diyorum, ben kimim? Ne oluyorum? Bu acıyı çekip durmak 

için mi?” (Özlü, 1958, s. 84). 

Absürditenin varoluşçu felsefede önemli bir yeri vardır. Özlü’nün karakteri, yaşamın anlamsızlığı 

karşısında artık ilgisizleşmeye başladığını dile getirir: 

“Kaç defa denedim? Artık ilgisizliğe doğru gidiyorum. Bundan böyle yaşamam da anlamsız 

bir serüven oluyor. Akılla kullanılan bir serüven” (Özlü, 1958, s. 109).  

Albert Camus’nün absürd kavramına benzer şekilde, karakterin yaşamı boş ve anlamsız bir 

maceraya dönüşmüştür. Anlamsız bir dünyada anlam arayışı, insanı sürekli bir döngüye sokar ve 

sonuçta ilgisizlik duygusuna sürükler. Bu noktada, hayatın mantıksız ve rastgele olaylardan ibaret 

olduğunu kabul etmek, bireyi anlamsızlığa karşı başkaldırmaya sevk edebilir. Varoluşçulukta 

insanın anlamsızlıktan kaçma çabası önemli bir yer tutar. Özlü’nün karakteri de umut ederek ve 

tekrar tekrar aldanarak bu döngüye sıkışıp kalmıştır: 

“Ama kim bilir daha kaç defa aldanacağım, umut ederek bağlanacağım?” (Özlü, 1958, s. 

109). 

Bu ifade, insanın sürekli anlam arama çabasına rağmen hayal kırıklığı yaşadığını ve umut ederek 

tekrar aldanma döngüsüne girdiğini gösterir. Bu döngü, varoluşçuluğun bireyin kendi kendine 

aldanması ve toplumsal normlara uyma çabasıyla yaşamını anlamlandırmaya çalışması 

konusundaki eleştirisiyle paralel bir şekilde açıklanabilir. Varoluşçu, felsefenin insanın kendi 

değerlerini yaratma çabası üzerine odaklanır. Kitabın bir bölümnde karakter, sıradan yaşamın 



181 

 

 

 

ötesine geçmek ve gerçek bir yaşam deneyimine ulaşmak için önce yaşamdan kopmak gerektiğini 

söyler: 

“Yaşamaktan kaçmakta yaşamaya anlam katma isteği var bence. Öyle ya, yaşamak kolaydır, 

kendiliğinden, bayağıdır. Ömrü boyunca bu yoldan giden için ne büyük bir acı olabilir, ne 

büyük bir sevinç” (Özlü, 1958, s. 111-112). 

Bu noktada Sartre’ın otantik varoluş arayışıyla ilişkili bir kavrayış ortaya çıkar. Sıradan yaşam, 

birey için yalnızca yüzeysel duygular ve geçici tatminler sunar. Ancak karakter, yaşamdan 

kaçarak, gerçek ve derin bir anlam arayışına girebileceğini ifade eder. Varoluşçu düşüncede 

insanın kendi değerlerini yaratma ve kendine otantik bir yaşam kurma çabası burada önemli bir 

tema olarak karşımıza çıkar. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Kahramanın yalnızlık duygusu hikâyede belirgin bir şekilde işlenmiştir. Yalnızlık, kahraman için 

bir huzur kaynağı olduğu kadar, aynı zamanda bir acı kaynağıdır. Toplumla uyumsuzluğu ise 

varoluşsal bir boşluk ve anlamsızlık hissi yaratır. Kahraman, topluma uyum sağlayamadığı için 

sürekli bir yalnızlık içinde acı çekmektedir: 

“Önemli olan bizim iç yaşamımızdır, bu sürüp duran acıdır. Varlığımın, kopmuş, aşırılığa 

sürüklenmiş varlığımın bu çoktan ölü töreler arasındaki serüveni bu, kendim için ayrı bir 

yaşama kurmaya çalışmıştım, hepsi o kadar. Yalnızlıktan kurtulmak için yaşamaya 

atılmıştım. Yıllarca bu yalnız çocukluk; kendi içime hapsettiğim duyguları açıga vurmuştum, 

herkese paylaştırmayı düsünmüştüm. Yalnızlığım içinde, bütün kazandığımı sandığım 

bilgiye ve değere karşılık, bir hiç sayıyordum kendimi. İçimdeki o uzayıp duran boşluğu, 

sokaklarla, insanlarla, dışımda olan varlıklarla dolduracaktım. Ah, sevdiklerim için bir 

saraydı orası, orasını bir cennet yapacaktım, çevremde uyandıracagım hayranlık, sadece o 

bile yetecekti belki. Kuralları, görenekleri tanımayarak, kendime iyice bağlanmak 

istiyordum, böylece kazanacaktım dünyanın önüme serdigi hazineleri; oysa şimdi varlığın 

bunaltısından kurtulamadım daha. Hala, bu tutkular içinde, niçin dünyaya geldim diyorum, 

ben kimim? Ne oluyorum? Bu acıyı çekip durmak için mi?” (Özlü, 1958,  s. 83-84).  

Bu durum, Özlü’nün kahramanının kendini toplumdan soyutlayarak yazma eylemine sarıldığını 

gösterir.  

 

          



182 

 

 

 

  3.1.3. Ferit Edgü 

İsmail Ferit Edgü, 24 Şubat 1936’da İstanbul’da asker kökenli bir ailede dünyaya gelmiştir. 

Babası mütevazi bir memur, annesi ise sivil kökenlidir. Anne tarafından büyük dedesi, 19. yüzyıl 

Bektâşi şairlerinden Eğribozlu Mehmet Sırrî’dir. Edgü, annesinin ailesinin denizciliğe de meraklı 

olduğunu belirtir (Deveci, 2014, s. 17). Devlet okullarında okuyan Edgü, okulları pek sevmez ve 

öğrenmesi gerekenleri kendi kendine öğrenmek ister.  O, 14 yaşındayken II. Dünya Savaşı’nın 

ülkesine ve halkına olan etkisi neticesinde kaçış yolu olarak yazmaya başlar . Bu dönemde ilk 

şiirleri henüz 16 yaşındayken 1952 yılında Kaynak Dergisi’nde yayımlanır. Babasının 

ölümünden sonra artan yalnızlığı, onu kitaplara daha fazla yöneltir. Sait Faik’in öyküleriyle 

tanışması, hayatında önemli bir dönüm noktası olur. Türk edebiyatının önemli yazarlarını ve 

dünya edebiyatının klasiklerini içeren bir okuma sürecine girer.   

Eğitimini tamamladıktan sonra Güzel Sanatlar Akademisi Resim Bölümü’ne kabul edilir ama 

orda geçirdiği dört yılda pek bir şey öğrenemez. Eğitim yıllarında Attila İlhan, Salah Birsel, Melih 

Cevdet gibi önemli kişilerle tanışır. Daha sonra Dinar’da yayımlanan Şairler Yaprağı adlı dergide 

birkaç şiiri basılır. Ancak edebiyat dünyasına, 1954’te Vedat Günyol ile tanıştıktan ve Yeni 

Ufuklar dergisinde yazmaya başladıktan sonra adım atar. Bu dönemde, Vatan gazetesinin Pazar 

ekinde öyküleri yayımlanır. 1952 sonrasında, çok sayıda süreli yayınlarda çeşitli yazı ve eserleri 

basılır. İlk hikâyesi 1954’te Yeni Ufuklar dergisinde yayınlanır. O dönemde İstanbul’un tek sanat 

galerisi olan Maya’da açılan sergilerdeki ressamlar hakkında Vatan gazetesi için konuşmalar 

yapar. Bu süreçte, Attila İlhan, Orhan Duru, Demir Özlü, Ahmet Oktay ve Özdemir Nutku gibi 

sanatçılarla tanışır. Zengin bir kitap koleksiyonuna sahip olan Bedri Rahmi’nin atölyesinde zaman 

geçiren yazar, kitaplıktan büyük fayda sağlar. Dönemin siyasi atmosferinin entelektüel hayat 

üzerindeki etkilerine rağmen Ferit Edgü, yazmaya ve yayımlamaya devam eder.  

Garip şiirinin etkisi altında şiir yazmaya başlayan Ferit Edgü, dönemin siyasi ve sosyal anlayışına 

karşı bir tepki olarak ortaya çıkan Mavi Hareketi topluluğuna katılır. 1958’de Demokrat Parti yurt 

dışına öğrenci gönderme kararını alınca Edgü bu fırsatı kaçırmak istemediği için sınava girer ve 

“Seramik Kimyası” bölümü okumak için Almanya’ya gider. Bir süre sonra Paris’e gider. Paris’te 

altı yıl seramik eğitimi alır ve Paris Üniversitesi Sorbonne’da felsefe, Louvre’da sanat tarihi 

derslerine katılır. (Deveci, 2014, s.19-20).  

Bu dönemde, Bozgun adlı hikâye kitabını yazar. 1961 yılında Hollanda’da Hollandalı Amelia 

ile evlenir. 40 yıl süren bu evlilikten Asma adına bir kızı olmuştur. 1964’te Türkiye’ye dönen 

Ferit Edgü, Hakkâri’ye yedek subay öğretmen olarak atanır. Askerlik görevini Hakkari’nin 



183 

 

 

 

Pirkanis köyünde ve Beypazarı’nda yapar. Bu deneyimi, daha sonra Hakkari’de Bir Mevsim 

adlı romanını yazmasına ilham verir. Ardından tekrar Paris’e gider, bir yıl sonra İstanbul’a 

döner ve metin yazarı olarak çalışır. 1977’den itibaren kendi kurduğu DATA reklam şirketini, 

Ada Yayınları’nı ve Narmanlı Yurdu’ndaki Bedri Rahmi Sanat Galerisi’ni yönetmiştir. Ferit 

Edgü, Hakkâri görevinden sonra 1964-1974 arasında ilk romanı yani Kimse romanını, 

1976’da O/Hakkâri’de Bir Mevsim, ve 1984-1987 arasında Eylül’ün Gölgesinde Bir Yaz 

romanlarını yazar. Ayrıca, Bir Gemide (1978), Çığlık (1982), Binbir Hece (1991), Doğu 

Öyküleri (1995), İste Deniz, Maria (1999), Do Sesi (2002) ve şiir kitapları Ah Min’el Ask 

(1984) ile Dağ Şiirleri (1999) yayımlanır.   

Eleştiri, deneme ve inceleme türlerinde de birçok eser kaleme alan Ferit Edgü, Bir Gemide adlı 

hikaye kitabıyla 1979 Sait Faik Hikaye Armağanı’nı ve Ders Notları ile 1979 Türk Dil Kurumu 

Deneme Ödülü’nü kazanmıştır. Edgü’nün O adlı romanı, Onat Kutlar’ın senaryosuyla Erden 

Kıral tarafından Hakkâri’de Bir Mevsim adıyla sinemaya uyarlanmış ve bu film, 1983’te 33. 

Berlin Film Festivali ile 1984’te 2. Akdeniz Kültürleri Film Festivali’nde ödüller kazanmıştır. 

Ayrıca, Eylül’ün Gölgesinde Bir Yazdı adlı eseriyle 1988 Sedat Simavi Vakfı Edebiyat Ödülü’ne 

layık görülmüştür (Lekesiz, 2018, s. 227).. Ferit Edgü 22 Temmuz 2024 yılında İstanbul’da vefat 

etmiştir. 

Eserleri 

Öyküleri 

Kaçkınlar (1959), Bozgun (1962) , Av (1967) , Bir Gemide (1978), Çığlık (1982), Binbir Hece 

(1991), Doğu Öyküleri (1995), Ste Deniz, Maria (1999), Do Sesi (2002), Kar Kapkara 

Hecelemeler (Yayımlanmamış, Kasım 2004), Pusulalar  (Yayımlanmamış, Aralık 2004)   

Romanları 

Kimse (1977), O / Hakkâri’de Bir Mevsim (1977), Eylülün Gölgesinde Bir Yazdı (1988)   

 Şiir Kitapları 

Ah Min’el-Ask (1978), Dağ Şiirleri (1999),Gece Konuşuyor (Yayımlanmamış, Ocak 2005)   

Denemeleri 



184 

 

 

 

Ders Notları (1978), Yazmak Eylemi (1980), Şimdi Saat Kaç (1978), Kitap & Ressamın Öyküsü 

(1991), Yeni Ders Notları (1991), Tüm Ders Notları (2000), Seyir Sözcükleri (1996), 

Sözlü/Yazılı (2003), Urfa’lı Mateos’un Yazgısı (Yayımlanmamış, Şubat 2005)   

Aforizma 

İnsanlık Halleri (2003)   

Diğer Yapıtlar 

Yaşayan Bedri Rahmi (1976), 20. Yüzyılda Sanat (2003), Abidin (2003), Aliye Berge (1998)  

Arslan (1982), Berlin Paintings (1989-1990), Doğa Dostları (2004), Eren Eyüboğlu (1981) 

Fotoğrafların Öyküsü Şakir Eczacıbaşı (1999), Füreyya: Ateş ve Sır (1992), Görsel Yolculuklar 

(2003), Karapınar Tülü Carpets (1989), Osman Hamdi Bilinmeyen Resimleri (1986), Van 

Gogh: Yüzyıl Sonra (1990) 

3.1.3.1. Kimse 

3.1.3.1.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ferit Edgü’nün Kimse adlı romanında geleneksel bir olay örgüsünden söz etmek zordur; daha çok 

içsel çatışmalar ve diyaloglar aracılığıyla karakterin iç dünyası ve çevresiyle kurduğu bağlar 

anlatılır. Roman iki ana bölümden ve toplamda 31 alt bölümden oluşur. Hikâye, bireyin içsel 

sorgulamaları ve çevresindekilerle olan mesafeli ilişkileri üzerinden şekillenir. Bu diyaloglar, 

romanın ana karakterinin yaşadığı karşılaşmalar ve varoluşsal çatışmalarla derinleşir. Bu 

karşılaşmalar, bireyin kendi yalnızlığı ve içsel hesaplaşmalarını ön plana çıkarırken, karakterin 

çevreyle olan mesafeli ilişkilerini vurgular. 

Romanın ilk bölümünde, ana karakterin kendi iç sesiyle yürüttüğü içsel diyaloglar yer alır. Bu 

ses, bir yandan karakterin varoluşunu sorgularken, diğer yandan ona harekete geçmesi gerektiğini 

anımsatan bir iç uyarıcı görevi görür. “A” ve “B” şeklinde sembolleştirilen iki farklı iç ses, 

karakterin pasif, edilgen ve yalnız yanını “A” olarak ifade ederken, bu duruma karşı çıkan, daha 

hareketli bir ses ise “B” olarak betimlenir. Roman boyunca devam eden bu içsel çatışmalar, 

karakterin yaşadığı psikolojik gerilim ve varoluşsal sorgulamanın temellerini oluşturur. 

İkinci bölümde ise karakterin çevresindekilerle olan mesafeli ilişkilerine ağırlık verilir. Bu 

kısımda, birey ve çevresi arasındaki mesafe, onun çevresindeki insanlardan ve onların 

değerlerinden uzak bir noktada durmasına yol açar. Karakter, çevresindeki insanlar ve onların 



185 

 

 

 

değer yargıları karşısında kendini sürekli olarak soyutlar ve içsel bir yalnızlık duygusu içinde 

yaşamaya başlar. Bu bölümde “A”nın temsil ettiği birey, “B”nin dış dünyası ile uyumsuzdur ve 

kendisini yalnız, çevresinden kopuk hissetmektedir. Böylece, karakterin dış dünyayla kurduğu 

mesafeli ilişki, romanın temel konularından biri olarak derinleşir. 

Karakterin yaşadığı içsel ve çevresel çatışmalar, onu çevreleyen coğrafya ile de desteklenir. Sert 

doğa koşulları ve çetin yaşam şartları, karakterin yalnızlık hissini daha da yoğunlaştırır. Yaşadığı 

çevrenin zorlukları ve birey üzerindeki etkisi, onun kendini yalnız ve çaresiz hissetmesine neden 

olur. Roman boyunca devam eden bu içsel ve dışsal çatışmalar, karakterin dünyayla olan 

uyumsuzluğunu, yabancılaşmasını ve yalnızlık içinde kendini tanıma çabasını yansıtır.  Kimse, 

bireyin kendini, çevresini ve yaşadığı dünyayı sorguladığı; yalnızlık, yabancılaşma ve içsel 

çatışma ekseninde ilerleyen bir anlatıya sahiptir. 

3.1.3.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Kimse adlı romanda varoluşçu temalar, karakterin içsel çatışmaları, yalnızlık, anlamsızlık, 

yabancılaşma gibi kavramlar aracılığıyla işlenir. Edgü, bu anlatıyı kahramanının doğu 

Anadolu’daki bir dağ köyündeki yalnızlık deneyimi üzerinden kurgulayarak okuru içsel bir 

yolculuğa çıkarır. Romanın ana karakteri, bu izole ortamda “Birinci Ses” ve “İkinci Ses” olarak 

iki farklı iç sesle konuşarak kendi iç dünyasını keşfeder. Bu diyaloglar, karakterin yalnızlık, 

anlamsızlık ve yabancılaşma ile olan mücadelesini gözler önüne serer. 

Tablo 3.15. Kimse 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 



186 

 

 

 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Saçma ve Anlamsızlık 

Anlamsızlık, bireyin içinde bulunduğu durumla yüzleşmesi sırasında sıkça dile getirdiği bir 

kavramdır. Karakterin “İkinci Ses” ile yaptığı konuşmalarda, içinde bulunduğu şartların 

anlamsızlığını hissetmesi bu durumu açığa çıkarır. İkinci Ses’in sürekli karakterin kendine dair 

anlamsızlığı vurgulaması bu durumu anlatır: 

 “Tüm bu anlattıkların, diyor İkinci Ses. Saçma. Yaban. Bencil. Tüm bu anlattıkların. 

Anlamsız” (Edgü, 1984, s. 71). 

Bu cümleler, bireyin içinde bulunduğu mekânın anlamını yitirmesi ve karakterin varlığının 

anlamsızlığıyla yüzleşmesini temsil eder. Edgü, karakterin yabancı bir çevrede dille, kültürle ve 

insanların yaşam tarzıyla olan uyumsuzluğunu vurgulayarak, bireyin kendi varlığını 

anlamlandırma çabasının nasıl sonuçsuz kaldığını gösterir. İkinci Ses, bireyin yaşama arzusunu 

temsil eden bilinçaltı bir gücü ifade ederken, karakterin içsel diyalogları bir varoluş sancısını 

yansıtır. 

“Ne istiyorsun? diyor İkinci Ses. Her şeyi söyledim, artık hiçbir şey, diyor Birinci Ses” 

(Edgü, 1984, s. 98). 

Burada karakterin anlamsızlığa karşı mücadelesinin, içsel bir boşluğa ve amaçsız bir varoluşa 

doğru evrildiği görülür. İkinci Ses, bireyi yaşama dair bir anlam bulması için zorlayan bir 

figürdür; ancak karakter bu sese karşı bir isteksizlik ve çaresizlik içinde cevap verir. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Yabancılaşma, romandaki karakterin çevresiyle olan uyumsuzluğu ve iletişimsizliği üzerinden ele 

alınır. Kahraman, yaşadığı köydeki insanlara dil, kültür ve değerler açısından yabancıdır. Bu 

yabancılaşmanın temel nedeni, karakterin köy halkı ile olan kültürel uyumsuzluğudur. Kahraman, 

halkın değerlerini ve yaşam tarzını benimseyemez, bunun sebebini de şu şekilde ifade eder: 

“Bu insanların dilinden anlayamıyorum ki, diyor Birinci Ses. Hangisinin dilinden 

anlıyorsun? Diyor ikinci ses” (Edgü, 1984, s. 16). 



187 

 

 

 

 

Romanda karakter, bu yabancılaşma deneyimini kültürel farklılıklar, sosyal normlar ve yaşam 

tarzları aracılığıyla yaşar ve onlardan kurtulmak ister: 

“Neden geldik buraya? Diyor Birinci Ses. Sanki kaçmışım, bu dağ başına kaçmışım, başka 

bir yer bulamayıp; sanki unutulmak için, diyor Birinci ses” (Edgü, 1984, s. 17).  

“Ama burdan da kurtulmak diyor Birinci Ses. Kurtulacağız, diyor İkinci ses.” (Edgü, 1984, 

s. 18). 

Edgü, bireyin yaşadığı mekânda ve toplumda kendini yalnız hissetmesinin, onu yalnızlık ve 

yabancılaşmaya sürükleyen kültürel çatışmalardan kaynaklandığını ortaya koyar. Romanda 

yalnızlık, bireyin hem fiziksel hem de ruhsal olarak izole bir varoluşa sürüklenişini anlatmak için 

ana tema olarak kullanılır. Karakterin yalnızlığı, içsel monologları ve çevresiyle olan 

iletişimsizliği aracılığıyla derinlemesine işlenmiştir. Kahraman, yalnızlığını şöyle ifade eder: 

“Yalnız odada, odada yalnız, odada yalnızım, tek başıma” (Edgü, 1984, s. 144). 

Bu ifadelerle karakterin kendi iç dünyasında derin bir yalnızlık yaşadığı açıkça hissedilir. 

Kahraman, bu yalnızlığın ötesinde kendi varoluşunu sorgulayan bir duruma geçiş yapar. Edgü, 

yalnızlık temasını karakterin içsel konuşmaları aracılığıyla aktararak onun dış dünyadan 

kopukluğunu gözler önüne serer. Yazar ayrıca yalnızlığın bilinçli bir seçim olarak başlayıp daha 

sonra zorunlu bir hale dönüşmesi sürecini şu şekilde vurgular.  “Mutluluk, sevdiklerim, dostluklar 

olsaydı, şimdi burada olmazdım. Hiç değilse böyle olmazdım” (Edgü, 1984, s. 75). Bu cümle, 

yalnızlığın kaçınılmaz bir mahkumiyete dönüştüğünü ve bireyin kendini tamamen soyutlanmış 

hissettiğini ifade eder. 

3.1.3.2. O/Hakkari’de Bir Mevsim 

O/Hakkâri’de Bir Mevsim adlı eser, 1977 yılında yayımlanmıştır. Yazarın Kimse adlı romanından 

bir yıl sonra çıkan bu eser, Kimse’de ele alınan temaların farklı bir bakış açısıyla yeniden ele 

alınmış hali olarak değerlendirilebilir. Başlangıçta O ismiyle anılan bu kitap, Onat Kutlar 

tarafından senaryolaştırılmış ve O/Hakkâri’de Bir Mevsim adıyla sinemaya uyarlanmıştır. 

Roman, daha sonraki baskılarında bu adla basılmaya devam etmiştir. Sinemaya aktarılmasının 

ardından, 1983 yılında 32. Berlin Film Festivali ile 2. Akdeniz Kültürleri Film Festivali’nde 

ödüller kazanmıştır. Eserin sinemadaki başarısı, farklı çevrelerde tartışılmasına vesile olmuştur. 

 



188 

 

 

 

3.1.3. 2.1. O/Hakkari’de Bir Mevsim Adlı Eserin Olay Örgüsü 

O/Hakkâri’de Bir Mevsim romanının olay örgüsü, Hakkâri’nin Pirkanis köyüne tesadüfen gelen 

ve kendisini denizci olarak tanıtan bir öğretmenin, köylülerle olan etkileşimi etrafında şekillenir. 

Roman, öğretmenin köydeki bireylerle, öğrencilerle ve bürokratik yapıyla olan çatışmaları 

üzerinden ilerler. Romanın başında uzak bir yerden gelen öğretmen, büyük şehirde eğitim almış 

bir aydın olarak köydeki insanlarla tanışır. Bu karşılaşma, modern yaşamı temsil eden öğretmen 

ile yoksulluk içinde yaşayan köylüler arasındaki kültürel farklılıkları ortaya koyar. Ancak 

öğretmen, zamanla köylülerin yaşam koşullarını ve sorunlarını anlamaya başlar, bu durum da 

aralarındaki çatışmaların yerini bir uzlaşmaya bırakmasını sağlar. Bahsi geçen süreç, anlatıcının 

gözlemleri ve iki tarafın diyaloglarıyla detaylandırılır. 

Öğretmen ve öğrencileri arasındaki ilişkiler de olay örgüsünde önemli bir yer tutar. Öğretmen, 

öğrencilerini eğitmeye ve aydınlatmaya çalışırken, öğrenciler ise bu çabaya yabancı bir dünyanın 

temsilcileri olarak çıkar. Farklı coğrafyalarda yetişmiş olmaları, aralarında iletişim sorunlarına 

neden olur. Ancak roman boyunca, öğretmenin öğrencilerine yaklaşımı, yavaş yavaş bir anlaşma 

ve iletişim zemini sağlar. Bununla birlikte, coğrafi zorluklar bu iletişimi sık sık kesintiye uğratır. 

Romanda bir diğer çatışma, öğretmenin köydeki bürokrasi ile yaşadığı zorluklar üzerinden ilerler. 

Öğretmen, köyün sorunlarını çözmek için çabalarken, bürokrasinin katı yapısıyla yüzleşir. 

Bürokratik engellerin etkisiyle öğretmenin çabaları çoğu zaman sekteye uğrar. Bu durumda, 

öğretmen ve köy halkının bir araya gelme mücadelesi, zorluklarla karşılaşan bir sosyal yapıyı 

temsil eder. 

Son olarak, insan ve mekân çatışması roman boyunca öne çıkar. Hakkâri’nin sert coğrafyası, 

olaylara sadece arka plan olmakla kalmaz, aynı zamanda romanın temel unsurlarından birini 

oluşturur. Öğretmen, bulunduğu coğrafyanın koşullarına teslim olmamak için mücadele ederken, 

bu çetin mekân, onun iradesini sınar. Romanın pek çok bölümünde, mekânın insanı nasıl 

etkilediği ve onun eylemlerini kısıtladığına dair tasvirler bulunur. Bu unsurlar bir araya gelerek 

romanın, birey ile çevre arasında gelişen çatışmaların işlendiği derin bir olay örgüsü oluşturur. 

Anlatıcı, bu çatışmaları ve uzlaşma çabalarını betimleyerek, mekânın romanın asli unsurlarından 

biri haline gelmesini sağlar. 

 

 

 



189 

 

 

 

3.1.3.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.16. O/Hakkari’de bir mevsim 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Çaresizlik teması, romanın genel atmosferinde belirgin bir şekilde hissedilmektedir. Anlatıcı, 

yaşadığı çevrede karşılaştığı zorluklar karşısında çaresizlik duygusunu sürekli olarak deneyimler. 

“Ne yapacağımı bilemiyorum. Hayatım bir karmaşa içinde” (Edgü, 1990, s. 53). 

Bu cümle, kahramanın hayatındaki belirsizlik ve karmaşayı yansıtır. Anlatıcının yaşadığı 

çaresizlik, hem içsel hem de dışsal faktörlerin bir sonucu olarak ortaya çıkar. Edgü, bu duyguyu, 

kahramanın yaşamında meydana gelen olaylarla daha da derinleştirir. 

“Hakkâri’nin bu dağlarında kaybolmuş gibiyim. İlerleyemiyorum” (Edgü, 1990, s. 85). 

Kahramanın dağların ortasında hissettiği kaybolmuşluk, çaresizlik duygusunu 

pekiştirir. Hakkâri’nin zorlu coğrafyası, hem fiziksel hem de psikolojik bir engel 

haline gelir. Bu durum, bireyin varoluşsal çıkmazlarını simgelerken, hayatla olan 

mücadelesinde de bir dertleşme biçimi sunar. 



190 

 

 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Roman, ölümü hayatın kaçınılmaz bir gerçeği olarak ele alırken, bu temayı varoluşsal bir boyutta 

işler. Anlatıcı ise, kaderin ve inancın sık sık sınandığı bir atmosferde kendi varlığını sorgulama 

sürecine girer: 

“Herkes ölüyor. Hasta olan ölüyor. Doktor yok, ölüm var’” (Edgü, 1990, s. 103). 

Bu cümlelerde, ölümün bölge halkı tarafından ne kadar sıradan ve kaçınılmaz bir gerçeklik olarak 

algılandığı görülüyor. Anlatıcının öğrencileri bile ölümün doğal bir sonucu olduğunu kabul etmiş 

durumdadır. Bu durum, anlatıcının hem ölümle hem de kaderle olan hesaplaşmasını zorlaştırarak 

ona varoluşçu bir meydan okuma sunar. 

“Burada ancak var olmayanı, ama var olması gerekeni yaratarak karşı koyabilirsin. Neye 

karşı koymak? Yokluğa, anlamsızlığa ve geçmişine” (Edgü, 1990, s. 66).  

Yukarıdaki ifade, anlatıcının hayatın anlamsızlığına karşı durmak ve kendine bir anlam yaratma 

çabası olarak değerlendirilebilir. Edgü’nün, bireyin yaşam koşulları ve varoluşsal sancılar 

arasında bir anlam bulma zorunluluğunu vurguladığı bu cümle, insanın inatla varoluşa tutunma 

çabasını anlatır. 

Saçma ve Anlamsızlık 

Anlamsızlık, roman kahramanının Hakkâri'nin zorlu koşulları altında kendisi ve hayatı hakkında 

duyduğu derin bir varoluşsal sorgulamaya yol açar. 

“Mantık! Burada ne garip sözcük.” (Edgü, 1990, s. 20). 

Anlatıcının çevresindeki koşulları anlamlandırma çabası başarısızlığa uğrar. Yaşadığı yerin 

mantık ve anlamdan uzak olduğunu vurgulayan anlatıcı, varoluşçu anlam arayışını anlamsız 

bulmaktadır. Yaşadığı çevre, bireyin zihninde mantıksızlık ve saçmalık olarak konumlanır. 

 “Yokluğu yaşamak gibi bir şey” (Edgü, 1990, s. 48).   

Kahramanın düştüğü bu anlamsızlık döngüsü, onun rüyasız bir uykuyu ‘yokluk’ olarak 

nitelendirmesiyle daha da pekişir. Dolayısıyla varoluşçu temalardan olan hiçlik ve anlamsızlık 

duygusu, kahramanın gündelik yaşamında sürekli bir yer edinir. Edgü, kahramanın söz konusu 

duygu durumunu derinleştirerek, okuyucuyu da aynı anlamsızlık çukuruna çeker. 



191 

 

 

 

“Ama saçmalık bu. Saçmalık mı, değil mi bilmiyorum. Birden ölüveren bir bebe. Saçmalık 

mı, değil mi bilmiyorum” (Edgü, 1990, s. 61).   

Romanın bu bölümünde, kahraman küçük bir çocuğun ani ölümü karşısında derin bir anlam 

boşluğuna düşer. Hayatın saçmalığını sorgulamaya başlayan anlatıcı, varoluşçu bir çıkmazın içine 

girer. Bu çelişki, ölüm ve hayatın anlamsızlığı karşısında bireyin yaşadığı içsel gerilimi yansıtır. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Yalnızlık, romanın ana temalarından biri olarak, anlatıcının Hakkâri’nin izole ortamında yaşadığı 

fiziksel ve duygusal yalıtılmışlık üzerinden işlenmiştir. Bu yalnızlık, coğrafyanın zorlayıcı 

koşullarıyla daha da derinleşir ve kahramanın içsel bir boşlukla karşı karşıya kalmasına yol açar. 

“Köpek ulumaları bu çaresiz gecemde hiç degilse yalnız bırakmıyorlar beni” (Edgü, 1990, s. 

61). 

Söz konusu ifadede, kahramanın içinde bulunduğu izole coğrafyanın yarattığı yalnızlığın 

derinliğini gözler önüne seriliyor. Yalnızlık öyle kesif bir hale gelmiştir ki, köpeklerin ulumaları 

bile bir tür arkadaşlık olarak algılanır. Edgü’nün burada yalnızlık teması üzerinden varoluşçu bir 

boşluk hissini somutlaştırdığı görülüyor. 

“Ders bitti. Yalnızlık. Gün bitti. Güneş battı. Akşam. Karanlık çöktü. Yalnızlık” (Edgü, 1990, 

s. 69). 

Yukarıdaki cümlelerde yalnızlığın tekrar eden bir döngü gibi günün her anına yayıldığı görülür. 

Anlatıcının gün boyunca yaşadığı yalnızlık hissi, çevresiyle olan bağının kopukluğunu ve içsel 

çalkantılarını yansıtarak varoluşçu bir boşluk duygusuna işaret ettiği anlaşılır. 

Yabancı olmak ve yabancılaşma, romanın ana temalarından biridir ve bu tema, anlatıcının 

Hakkâri’deki kültürel ve coğrafi yabancılaşmasıyla derinleşir. Anlatıcı, kendisini uzak ve sıradışı 

bir ortamda sürekli bir yabancı olarak hissetmektedir. Bu durum, yalnızca fiziksel bir varoluş 

değil, aynı zamanda toplumsal ve psikolojik bir dışlanma hissi doğurur. 

“Her şey yabancı, insanlar yabancı, toprak yabancı” (Edgü, 1990, s. 35). 

Bu cümlede, kahramanın içinde bulunduğu çevrenin tamamen kendisine yabancı olduğunu 

belirtmesi, onun yaşadığı içsel çatışmayı ortaya koyar. Edgü, anlatıcının etrafındaki her şeyin 

tanıdık olmaktan ne denli uzak olduğunu vurgulayarak, yabancılık temasını somutlaştırır. Bu 

durum, onun kimlik arayışındaki zorlukları da gözler önüne serer. 



192 

 

 

 

“Kendimi burada, bu dağların ortasında kaybolmuş gibi hissediyorum” (Edgü, 1990, s. 44). 

Anlatıcının bahsi geçen ifadeleri, coğrafyanın yabancılaştırıcı etkisini vurgular. Hakkâri'nin 

dağlık ve kapalı yapısı, kahramanın kaybolmuş hissiyatını derinleştirirken, içsel dünyasında da 

bir çıkmaz yaratır. Bu kaybolmuşluk, onun hayatına dair bir aidiyet hissini bulmasını engeller. 

Aidiyetsizlik, romanın karakterinin içsel yolculuğunda önemli bir rol oynamaktadır. Anlatıcı, 

hem bulunduğu yerin hem de kendi köklerinin getirdiği aidiyet duygusunu kaybetmiştir. 

Hakkâri’nin sert koşulları ve yabancılaşan ilişkileri, aidiyet hissinin yokluğunu pekiştirir. 

“Burada ne bir evim, ne bir ailem var. Her şey geçici” (Edgü, 1990, s. 71). 

Yukarıdaki cümlede, anlatıcı, yaşamının belirsizliğini ve aidiyet hissinin kaybolmuşluğunu ifade 

eder. Evsiz ve aileden uzak bir hayat, onun varoluşunu daha da yalnızlaştırır ve aidiyetsizlik 

duygusunu pekiştirir. Edgü, bu duyguyu, karakterin çevresiyle olan kopukluğunu ifade etmek için 

kullanır. 

“Hakkâri bana ait değil, ama buradayım” (Edgü, 1990, s. 94). 

Anlatıcının bu sözü, Hakkâri’ye olan yabancılaşmasını ve içsel çatışmasını yansıtır. Kendi 

köklerinden uzakta olmanın getirdiği yalnızlık, aidiyetin kaybını derinleştirerek, onun birey 

olarak kimliğini bulma çabasını zorlaştırır. 

3.1.3.3. Kaçkın I 

3.1.3.3.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ferit Edgü’nün Kaçkınlar kitabında yer alan Kaçkın I öyküsü, yalnızlık ve can sıkıntısı gibi 

temalar etrafında dönen bir hikâyeyi ele alır. Ana karakter, yaşadığı içsel boşluk ve anlam kaybı 

nedeniyle hayatını anlamsız ve “saçma” bulur. Bu ruh halinin etkisiyle, dış dünyaya karşı tepkisini 

bir mağazanın camını kırarak gösterir. Bu eylemi neden yaptığını tam olarak bilmeyen karakter, 

polisin kendisini sorguya çekmesi sırasında, camı kırmasının sebebi olarak yalnızca canının 

sıkıldığını belirtir. Can sıkıntısının, bu tür bir davranışı tetikleyen en temel neden olduğunu 

düşündüğünü ifade eder ve kendini “hiç kimse” olarak tanımlar (Edgü, 2021, s. 16-17). Bu nokta, 

öykünün önemli bir kısmını oluşturan varoluşsal boşluk ve kimliksizlik temalarını öne çıkarır. 

Karakter, yalnızlığının derinliğini vurgularken, bu durumun onu camları kıracak kadar 

bunalttığını dile getirir. Ancak bu eylemin ya da tutuklanmasının, içindeki boşluk ve anlamsızlık 

hissini değiştirmeyeceğini fark eder. Boşluk duygusu, öykünün ilerleyen bölümlerinde daha da 

belirginleşir; karakter, içindeki her şeyin birer birer akıp gittiğini, adeta boş bir kabuk haline 



193 

 

 

 

geldiğini hisseder (Edgü, 2021, s. 17-18). Bu sahne, karakterin yalnızlıkla baş edemeyişini ve 

yaşamını sürdürme çabasındaki içsel tükenmişliğini sembolize eder. 

Sorgulamanın ardından hücresine geri dönen karakter, artık dış dünyayla arasında aşılmaz 

duvarlar olduğunu fark eder. Bu duvarlar, insanlarla arasına kalın bir sınır çeker ve onlara ulaşma 

ihtimalini tamamen ortadan kaldırır. Dış dünyaya dönüp yeniden insanların içine karışma umudu, 

ona artık imkânsız gibi görünür. Karakter, özgürlüğüne kavuşsa bile, dış dünyanın da bir tür 

hapishane olduğuna inanır. Hikâye, bu hisleri destekler nitelikte, tamamlanmamış bir cümleyle 

sona erer: “Sanki dışarıda daha az hapis” (Edgü, 2021, s. 18). Bu cümle, karakterin dış dünyanın 

da tıpkı hapishanede olduğu gibi hapsedilmiş hissettiğini ima eder ve okuyucunun bu durumu 

yorumlamasına fırsat tanır. Karakter, hem içeride hem de dışarıda kaçınılmaz bir şekilde tutsaklık 

yaşadığını hissetmekte, özgürlüğün dış dünyada da mümkün olmadığını düşünmektedir. 

Bu bitmemiş cümle, öykünün genel yapısına uygun bir son sağlar; Edgü, karakterin ruh halindeki 

belirsizliği ve çaresizliği okuyucuya hissettirir. Kahramanın toplumla olan bağı kopmuş, 

insanlarla yeniden bir bağ kurması imkânsız hale gelmiştir. Sonuç olarak, karakterin yaşadığı bu 

varoluşsal hapislik durumu, hikâye boyunca işlenen en önemli temalardan biri olarak öne çıkar. 

Bu öyküde karakterin yalnızlığı, dünyaya yabancılaşması ve anlamsızlıkla mücadelesi, 

varoluşçuluğun sıkça tartışılan konularından olan boşluk, özgürlük ve anlam arayışı üzerine derin 

bir yorum sunar. 

3.1.3.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Ferit Edgü’nün Kaçkın I öyküsü, can sıkıntısı, yalnızlık, varoluşsal boşluk, hapislik ve 

iletişimsizlik gibi varoluşçu temaları derinlemesine işler. Karakterin içsel çatışmaları ve yaşadığı 

durumlar, varoluşsal kaygıları ve insanın anlam arayışını etkileyici bir biçimde okuyucuya aktarır. 

Bu temalar aracılığıyla Edgü, insanın yalnızlığını ve toplumsal yabancılaşmasını etkili bir şekilde 

dile getirir. 

Tablo 3.17 Kaçkın I 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 



194 

 

 

 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı -Saçma ve Anlamsızlık 

Öykünün başında karakter, can sıkıntısıyla boğuşmakta ve bu durumu bir eyleme 

dönüştürmektedir. Camı kırma eylemi, içsel sıkıntısının dışavurumu olarak karşımıza çıkar: 

Söyle, dedi, neden kırdın mağazanın camını? Ne cevap vereyim, diye düşündüm. 

Bulamadım. Her şeyi bu adama... Hiçbir zaman. Bir nedeni yok, dedim. Canım sıkılıyordu. 

O an gerçek nedenin bu olduğunu sandım. Böylesi duyular taa eskiden… Canım sıkılıyordu, 

dedim. Sözcüklerin üstüne basarak herkesin canının sıkıldığını söyledi. İyi, dedim. Herkesin, 

dedi. Benim bile. Ama kimse camları kırmıyor. Onun da onun da canı sıkılıyordur. Ben 

herkes değilim, dedim. Kimsin sen? dedi. Kinliydi sesi. Hiç kimse değilim, dedim (Edgü, 

2011, s. 550). 

Bu alıntı, karakterin eylemlerinin nedenini bilmemesi, varoluşsal bir anlamsızlık hissini yansıtır.  

Kaygı 

Karakterin içsel boşluğu, onun varoluşunu sorgulamasına neden olur. Bu durum, bireyin hayatta 

bir anlam arayışına dair kaygılarını ortaya koyar: 

“İçimde bir şeyler akıp gidiyordu. Tam göğsümden. Bir daha. Bütün organlarımı yitirdim, 

bomboş kaldım sandım. Belki gerçekten yitirdim. Bomboşumdur artık. Böyle yaşayıp 

gitmek. Gözümü açtım. Odada kimse yoktu. Biraz rahatladım (Edgü, 2011, s. 551). 

Burada, karakterin hissettiği boşluk, varoluşsal kaygıların bir ifadesidir. 

 



195 

 

 

 

 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Karakterin yalnızlık hissi, onun içsel çatışmalarını ve çevresindekilerle olan ilişkilerini 

derinleştirir. Yalnızlık, bireyin kimliğini bulma çabasını zedeler: 

 ... Yalmzını o kadar yalnızım ki . . . camları kıracak kadar . . . onu gördüm . . . Gün . . . Onun 

saçları kuş tüyleri eski sarı . . . Ben . . . her şey . . . balıklar . . . elimde kaldı ve bir damla 

olsun kam . . . Üstüme çullanmayın . . . zaten ben . . . Uzun acıtıcı kork kork . . . Sarı . . . Gün 

. . . O da kırıldı . . . eskisi . . . acın ‘olur . . .(Edgü, 2011, s. 551). 

Bu alıntıda, yalnızlık hissi, bireyin toplumsal ilişkilerinin zayıflamasıyla daha da derinleşir. 

Karakterin dış dünya ile olan ilişkisi, onun özgürlüğünü sınırlayan duvarlarla temsil edilir. Bu 

hapislik durumu, bireyin toplumsal ilişkilerindeki kopukluğu ve yabancılaşmayı derinleştirir: 

Dışardakilerin biri belki bana çok yakındır. O lokantanın duvarına işeyen gibi. Fakat şimdi 

aramızda bu duvarlar var. Onları göremiyorum bile. Yalnız sesleri. Onların arasındaki 

yaşayışım da çok sürmez. Biliyorum. Geçen sefer olduğu gibi… Birisi gelir çıkarır beni. 

Yeniden insanların içine salarlar. Sanki dışarıda daha az hapis -  (Edgü, 2011, s. 551). 

Bu alıntıda, hapislik durumu, yalnızca fiziksel bir izolasyon değil, aynı zamanda bireyin 

insanlarla olan ilişkilerindeki kopukluğun da bir yansımasıdır. Karakterin, çevresiyle olan 

iletişimsizliği, yalnızlığını ve hapsolmuşluğunu pekiştirerek varoluşsal kaygılarının artmasına 

neden olur: 

“Sanki dışarıda daha az hapis - ” (Edgü, 2011, s. 551) 

Burada, tamamlanmamış cümle, okuyucuya karakterin iletişimsizliğini ve ruh halini hissettirir. 

3.1.3.4. Kaçkın III 

3.1.3.4.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ferit Edgü’nün Kaçkınlar kitabında yer alan Kaçkın III öyküsü, ailesine karşı yabancılaşmış, 

sorumsuz ve duyarsız bir gencin psikolojik dünyasını derinlemesine inceler. Öykünün ana 

karakteri, babasının yaklaşan ölümüne ve yaşadığı sürece karşı sergilediği umursamazlıkla dikkat 

çeker. Babasının ölüm sürecinde, karakterin ilgisizliği ve kayıtsızlığı hemen ilk satırlardan 

itibaren okuyucuyu rahatsız eder. Babasının ölümünü sanki bir yabancıdan bahsediyormuş gibi 

soğuk ve anlaşılmaz bir şekilde anlatır. Karakter, babasının acı çekmesi veya ölümüyle 



196 

 

 

 

ilgilenmez, hatta evdeki bu ölüm havasından rahatsızlık duyduğu için birkaç günlüğüne evden 

uzaklaşmayı tercih eder. Amacı, babasının ölüm anına şahit olmamak ve bu ağır atmosfere 

katılmamaktır. Bu tavır, Albert Camus’nun Yabancı eserindeki Meursault’nun annesinin ölümüne 

karşı gösterdiği kayıtsızlıkla paralellik gösterir. 

Karakter, babasının ölümünü arzuladığını açıkça itiraf eder. Bu arzuyu dillendirmekten kaçınsa 

da, içsel olarak babasının ölümünü beklediğini ve bunun kendisine bir rahatlama getireceğini 

umduğunu söyler. Babasının ölümüne dair hatıralarını aktarırken, onun hastalığının son 

dönemlerinde evin her köşesine yayılan ölüm kokusunu ve babasının yaşadığı acıyı küçümseyen 

bir üslupla anlatır. Babasının ölmekte olduğunu bilmesine rağmen, onunla birlikte olmak istemez 

ve bu durum, karakterin içindeki derin yabancılaşmanın ve insan ilişkilerine karşı hissettiği 

soğukluğun bir yansımasıdır. 

Bir süre sonra eve döndüğünde, babasının çoktan öldüğünü öğrenir. Ancak bu ölüm, ona beklediği 

rahatlamayı getirmez. Ölüme karşı sergilediği kayıtsızlık, bu sefer yerini içini kemiren ve onu 

boğan bir ölüm düşüncesine bırakır. Kendi içinde bir çelişki yaşamaktadır: Babasının ölümünü 

istemiş ve bu arzusu gerçekleşmiştir; fakat şimdi, ölüm düşüncesiyle baş başa kalmıştır. Bu 

süreçte, karakterin yaşadığı sıkıntı, onu giderek daha derin bir varoluşsal bunalıma sürükler. Alkol 

almamış olmasına rağmen mide bulantısı hisseder, kendisini bir sıkıntı bulutu içinde hisseder ve 

varoluşunun yükü tüm ağırlığıyla üzerine çöker. 

Edgü, karakterin yaşadığı bu sıkıntıyı uzun uzun betimler. Karakter, anlamsızlık duygusuyla başa 

çıkmaya çalışırken, ellerinde ve ayaklarında bir dermansızlık hisseder, zihnindeki boşluk giderek 

derinleşir. Karakter, ne geçmişte ne de gelecekte yalnızlığının değişmeyeceğini kabullenir; 

babasının ölümünün bile bu yalnızlığı ortadan kaldırmayacağını sezgisel olarak hisseder. Bu, 

onun varoluşsal sıkıntısının temel kaynağını oluşturur. Zamanla mekan ve zaman algısını da 

yitirir, gerçeklikten kopmaya başlar ve kendisini bir düş dünyasında bulur. Etrafındaki cansız 

nesnelere baktığında, geçmiş yaşamından izler görür ve bu nesneleri kendi yaşamıyla 

özdeşleştirmeye çalışır. Sandalyenin döşemesindeki yırtıklara veya odadaki lekelerden birine 

dalıp giderken, geçmiş yaşamının izlerini bulmaya çalışır. Ancak zaman onun için durmuştur; bu 

andan sonrası, sadece bir düşten ibarettir. 

Cenaze törenine katıldığında ise, karakter artık ölen kişinin kim olduğunu bile hatırlayamaz hale 

gelmiştir. Cenazeyi kazmakla görevli bir işçi, ona “Akrabası mısınız?” diye sorduğunda, kimin 

cenazesi olduğunu bilemez. Sonunda babası olduğunu hatırlasa bile, bu hatırlama bile karakter 

için anlamsız ve uzak bir olaydır. Babasının ölümünden sonra yaşadığı bu derin anlamsızlık ve 

boşluk hissi, karakterin varoluşsal yalnızlığı ve sıkıntısıyla daha da derinleşir. Öykünün sonunda, 



197 

 

 

 

karakter tamamen gerçeklikten kopmuş ve ölümle olan ilişkisini kaybetmiştir ki, bu durum onun 

iç dünyasındaki yabancılaşmanın son aşamasıdır. Babasının ölümüyle yüzleşmiş olmasına 

rağmen, bahsi geçen olay onun içsel bunalımını ve yalnızlığını ortadan kaldırmaz; aksine, ölüm, 

karakterin hayatındaki sıkıntının ve anlamsızlığın daha da artmasına neden olur.  

Ferit Edgü, Kaçkın III öyküsüyle, bireyin ölüm karşısındaki çaresizliğini ve varoluşsal 

yalnızlığını derin bir psikolojik çözümleme ile ele alır. Babasının ölümü karşısında duygusal bir 

tepki veremeyen karakter, yaşamın ve ölümün anlamsızlığıyla boğuşurken, kendi varlığının 

ağırlığını da hissetmektedir. Edgü, yabancılaşma ve varoluş sıkıntısını etkileyici bir dille betimler 

ve karakterin psikolojik çöküşünü okuyucuya derinlemesine hissettirir. 

3.1.3.4.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

 Tablo 3.18 Kaçkın III 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Karakter, sürekli bir varoluşsal sıkıntı içinde kıvranmaktadır. Hayatının anlamsızlığı ve içsel 

çatışmaları, ruh halini etkiler. 



198 

 

 

 

“Ellerimde ayaklarımda bir dermansızlık var. Çıkıp dolasacak gibi değilim. Bütün bunların 

anlamı ne? Günler geçiyor ama benim içimdeki boşluk değişmiyor. Hayatın sürüp gitmesi, 

beni daha çok yıpratıyor” (Edgü, 2011, s. 594).   

Bu ifade, karakterin ruhsal durumu ve hayata karşı duyduğu derin bir sıkıntı ifade edilmektedir. 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Ana karakterin babasının ölümüne karşı gösterdiği duyarsızlık, varoluşsal bir kayıtsızlığın 

sembolüdür. Ölüm gerçeğiyle yüzleşmeme durumu, onun içsel çatışmasını ortaya koyar. 

Evet, onun ölümünü istemiştim. Babamın. Bunu çekinmeden söylüyorum. Onu çok 

sevdiğimi, onu çok özleyeceğimi biliyorum. Ama öyle bir zaman geliyor ki, kendi 

düşüncelerimin gölgesinde kalıp, başka şeyleri, acıların acılarını düşünemiyorum. Onun 

ölümü benim için bir noktada hayata yeniden başlamanın umudu gibi (Edgü, 2011, s. 586).   

Bu ifade, karakterin babasının ölümüne olan kayıtsızlığını ifade ederken, aynı zamanda onun içsel 

çatışmasını ve yaşamına karşı duyduğu derin bir umutsuzluğu da yansıtır. 

Ölüm ve Sorumluluk 

Ölüm, karakterin hayatında bir dönüm noktasıdır. Ölümün gerçekleşmesiyle birlikte, üzerindeki 

sorumluluk duygusu ağırlaşır. 

Onun ölümünden sonra. Benim rahatım. Benim kocaman rahatım. Başlamıyordu. Bitiyordu. 

Ama bir yandan da onun yokluğu, üzerimde bir sorumluluk yükü bırakıyor. Kendimle ve 

hayatımla yüzleşmek zorundayım (Edgü, 2011, s. 591).   

 Bu ifade, karakterin içsel bir çatışma yaşarken hissettiği özgürleşme ve sorumluluk duygusunu 

sergilemektedir. Karakter, ölüme yaklaşırken kendi kimliğiyle yüzleşmek zorundadır. Kendini 

varoluşsal bir sorgulama sürecinde bulur. 

Sandalyenin dösemesindeki yırtıklara, lekelerden birine dalıp gidiyor gözlerim. Orada 

kendimi görüyorum. Bütün bu karmaşanın içinde kendi kimliğimi bulmak istiyorum ama 

nereye gittiğimden bile emin değilim (Edgü, 2011, s. 596).   

Burada, karakterin kendini keşfetme çabası ve içsel bir yolculuğa çıkmasını simgeler. Edgü’nün 

Kaçkın III hikayesindeki bu varoluşsal temalar, karakterin içsel dünyasını ve insanın ölümle 

yüzleştiği anlarda yaşadığı duygusal karmaşayı derinlemesine incelememize olanak tanır. Bahsi 



199 

 

 

 

geçen temalar, insan varoluşunun karmaşasını ve bireyin toplumla olan çatışmalarını dair mühim 

örnekler içerir. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Karakter, çevresindeki insanların acılarına karşı duyarsızdır ve bu durum onu derin bir yalnızlığa 

sürükler. Aile üyeleri ve arkadaşlarıyla kurduğu bağlar zayıflamıştır.  

“Ölüme karşı hiçbir şey yapamamak. Çaresizlik. Ailem etrafımda, ama kendimi onlardan 

uzak hissediyorum. Onların acılarına yanıt verememek, bana daha fazla yalnızlık getiriyor. 

Kalabalığın içinde bile yalnız kalmanın, insanların gözlerinde kaybolmanın korkusu” (Edgü, 

2011 , s. 586) 

Bu ifade, ana karakterin içsel yalnızlığını ve çevresindeki insanlarla kurduğu zayıf ilişkileri 

vurgular. Karakter, zamanla gerçeklik algısını yitirir. Ölümün getirdiği yoğun duygular, onun için 

zamanın durmasına neden olur: 

“Zaman çoktan durdu. Bundan sonrası bir düş. Yaşadıklarımın hiçbiri gerçek değil gibi. 

Gözlerimle gördüğüm şeylerin bile varlığına inanmıyorum. Bu durum beni daha da 

yalnızlaştırıyor, her an sanki bir kabus yaşıyorum” (Edgü, 2011, s. 596).   

 Zamanın durması, karakterin yaşamındaki belirsizliği ve gerçeklikten kopuşunu simgeler. 

3.1.3.5. Kaçkın IV  

3.1.3.5.1. Eserin Olay Örgüsü 

Kaçkın IV, kitabın son öyküsü olarak, toplumdan yabancılaşmış bir adamın derin içsel bunalımını 

ve yalnızlığını ele alır. Öykünün kahramanı, çevresindeki insanlarla bir arada olmaktan son derece 

rahatsızlık duymakta, onların varlığı bile içinde yoğun bir tiksinti uyandırmaktadır. Bu rahatsızlık, 

sadece sosyal bir kaygı değil, aynı zamanda ruhsal bir çöküşün habercisi olarak öne çıkar.  

Kahraman, karanlık bir geceyi beklerken, içinde büyüyen kaygılarıyla birlikte, kendini hapsettiği 

evden kaçma hayalleri kurar. Gece olduğunda, diğer insanların “fare deliği” gibi dar alanlara 

çekildiği anı beklemektedir. Toplumdan kaçış, ona özgürlük vaadi sunarken, dışarı adım 

attığında, bir otobüse bindiğinde yaşadığı kalabalığın kendisine verdiği rahatsızlık oldukça 

belirgindir. Otobüste, başkalarının bedenleriyle teması, ona derin bir ürperti hissi verir. İnsanların 

kokusu, kendisine ait olmayan bir şeymiş gibi gelir ve bu durum, midesinin bulanmasına neden 

olur. Kahraman, bu anları şöyle tasvir eder:  



200 

 

 

 

“Sırtım sırtlarına, kollarım kollarına sürtünüyordu. Bu bende ürperti uyandırıyordu. Solukları 

dayanılmaz bir koku taşiyordu. Pis.” (Edgü, 2011, s. 598).    

Bu betimleme, yalnızlığının ve topluma olan yabancılaşmasının fiziksel bir yansıması olarak, 

onun içsel çatışmalarını derinleştirir. 

Kahramanın zihin dünyasında dönen en temel düşünce, her varlığın bir sonu olduğu gerçeğidir. 

Bu düşünce, onun varoluşuna dair bir boşluk hissi yaratmakta ve yalnızlık duygusunu 

pekiştirmektedir. “Her şeyin bir sonu vardı” derken, bu geçici olma duygusunun onu daha da izole 

ettiğini fark eder. “Sokaklardan, sokaklardan, sokaklardan geçtim. Yalnızdım.” (Edgü, 2011, s. 

599) ifadesi, karakterin yalnızlığının ve toplumsal bağlardan kopuşunun altını çizer. 

Bu derin yabancılaşma ve bunalım hali, zamanla kahramanın bedeninde de kendini hissettirmeye 

başlar. Aşırı bir reddediş içinde, sağlığı kötüye gitmektedir. “Üşüyerek uyandım. Başım 

dönüyordu. Midem kazınıyordu,” (Edgü, 2011, s. 600) diyerek kendini bulduğu durumun ne denli 

iç karartıcı olduğunu vurgular. Yavaş yavaş, kendisini tanımakta zorlanmaya başlar; bir çamur 

yığının ortasında, yaşadığı kötü bir kokunun artık kendisine ait olduğunu düşünmeye başlar. Bu 

durum, ona yabancı olan bedeninin bir parçası haline gelir. 

Kahramanın düşünceleri, intihar düşüncesine yönelir. Tıraş olmak için eline aldığı ustura, ona 

ölüm düşüncelerini getirir. “Belki açılırım,” diyerek umutsuzca hayatına bir son verme arzusunu 

hisseder. Aynada kendi yansımasına bakarken, hayatının içindeki boşluk ve acı kendisini sarar. 

“Kötüler de yaşar. Kötüler de. Ben de onlardan biriyim. Herkes benden tiksiniyor. Ben de 

tiksiniyorum. Herkesten. Ve kendimden,” (Edgü, 2011, s. 601) derken, hem kendisine hem de 

çevresindekilere karşı bir nefret duygusu beslemekte, çaresizlik içinde yaşamaktan yorulmuş bir 

halde olduğunu itiraf eder. 

Kahramanın son çırpınışları, bir hastaneye yatırılmasıyla sonuçlanır. Burada, yaşadığı sıkıntıların 

aslında kendisinin bir parçası olduğunu kabul etmeye başlar. “Dışarıdaki hayatımı, irkintili, 

tedirgin hayatımı özlüyordum,” (Edgü, 2011, s. 601)  derken, yaşadığı yalnızlığın ve kaçış 

arzusunun aslında hayatının vazgeçilmez bir parçası olduğunu anlar. Bu kabul, onun için bir 

rahatlama kaynağı olsa da, hayatına dair köklü değişiklikler yapma ihtiyacı içinde olduğunu da 

göstermektedir. 

Hastaneden taburcu edilmesiyle birlikte, karakter büyük bir ikilemle karşı karşıya kalır. İçindeki 

sıkıntıyla yüzleşip, onu kabul edecek mi yoksa yeniden bunalıma sürüklenecek mi? İçinde 

barındırdığı huzursuzluğun, toplumda uyum sağlamak için bir engel oluşturduğuna inanarak, 

başkalarının beklentilerini karşılamak adına bir yaşam sürme kararını vermeye çalışır. “Simdi bu 



201 

 

 

 

sağlıklı ömrümde ne yapacaktım? İçimde uyanan isteklerden kaçmak,” (Edgü, 2011, s. 603)  

derken, içsel çatışmalarının ne denli derin olduğunu bir kez daha gözler önüne serer. 

Sonuç olarak, Kaçkın IV yalnızlık, yabancılaşma ve içsel bunalım temalarını derinlemesine 

işleyen bir öyküdür. Kahramanın yaşadığı içsel çatışmalar ve toplumla kurduğu zoraki ilişki, onun 

hem kendisiyle hem de çevresiyle olan bağını sorgulamasına neden olur. Bu sorgulamalar, insanın 

varoluşsal kaygılarını ve hayatın geçici doğasını keşfetme yolculuğunda önemli bir yer tutar. 

Öykü, okuyucuyu yalnızlık, varoluş ve toplumsal uyum sorunları üzerine düşündürürken, aynı 

zamanda bu kavramların insan yaşamındaki yerini de sorgulatır. 

3.1.3.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.19 Kaçkın IV 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Edgü, bedenin fiziksel durumu ile zihnin ruhsal durumunu arasındaki gerilimi çarpıcı bir şekilde 

yansıtır. Kahramanın yaşadığı bunalım, bedeninde de kendini gösterir: 



202 

 

 

 

“Üşüyerek uyandım. Başım dönüyordu. Midem kazınıyordu. Beyaz, sıvışkan bir çamur 

yığının ortasından, bütün dikkatimi kullanarak, daha çok bulaşmamak istercesine doğruldum. 

Burnuma nereden çıktığını bilmediğim pis bir koku geliyordu. Midem bulandı. Bir ara bu 

kokunun kendi kokum olduğunu, artık, etimin kemiğimin kokmaya başladığını düşündüm” 

(Edgü, 2011, s. 600). 

Kahramanın, yaşadığı sıkıntıların onun bir parçası olduğunu kabullenmesi, bir tür rahatlama 

sağlasa da tam anlamıyla bir kurtuluş sunmaz: 

“Dışarıdaki hayatımı, irkintili, tedirgin hayatımı özlüyordum. O akıp giden kalabalıkları. Bu 

özlemimi açıklayamıyordum. Dışarıdayken bucak bucak kaçtığım bu sıkıntımın kaynaklarını 

burada… Gün geçtikçe bu sıkıntıların benim bir parçam olduğunu anladım” (Edgü, 2011, s. 

601). 

Kahraman, topluma uyum sağlama konusunda bir tercih yapmak zorundadır ve bu durum onun 

içsel çatışmasını daha da derinleştirir. Sonuç olarak, Ferit Edgü’nün Kaçkınlar adlı eserinde, 

bireyin yalnızlığı, varoluşsal kaygıları ve toplumla olan çatışmaları çarpıcı bir şekilde işlenmiştir. 

Bu temalar, insanın içsel dünyasını ve varoluşunu sorgularken, derin bir edebi deneyim sunar. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

İçsel çatışmalar, intihar düşüncesini tetikler. Kahramanın, kendini yok etme arzusu şu şekilde dile 

getirilir: 

“Tıraş olup deniz kenarına gideyim belki açılırım, dedim içimden. Kendimi toparladım. 

Usturayı aldım. Yağlı kösele parçasının üstüne sürdüm. Yüzümü sabunladım. Gözlerimi 

aynaya diktim. İyice baktım kendime. Her hücreme ayrı ayrı baktım. Bir an elimdeki 

usturayı… Böylece sonumu, gerçek sonumu görecektim. Fışkıran kan aynanın üstünde bir 

leke oluşturacak, evdekiler banyonun kapısını kırıp girdiklerinde… Al bir saçmalık daha. 

Usturayı yerine koydum. Yüzümü yıkadım. Aynada yeniden kendime baktım. Dayanılmaz 

bir acı. Kafamı duvara çarpmaya başladım. Kötüler de yaşar. Kötüler de. Ben de onlardan 

biriyim. Herkes benden tiksiniyor. Ben de tiksiniyorum. Herkesten ve kendimden. Çaresiz 

kendimden” (Edgü, 2011, s. 600). 

Kaygı 

Kahramanın, yaşamın geçiciliği ve her şeyin bir sonu olduğu gerçeğiyle başa çıkma mücadelesi, 

derin bir varoluşsal kaygıyı beraberinde getirir. Bu kaygıyı şu sözlerle ifade eder: 



203 

 

 

 

“Her şeyin bir sonu vardı. Yaşamım boyunca yalnız bunu öğrendim. Her şeyin bir 

sonu vardı. Söylene söylene, kendi kendimle anlamadığım bir dille konuşarak 

yürüyordum. Sokaklardan, sokaklardan, sokaklardan geçtim. Yalnızdım” (Edgü, 2011, s. 91). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Edgü, kahramanının topluma yabancılaştığını ve bu durumun getirdiği huzursuzluğu vurgular. 

Kaçkın IV’de anlatılan karakterin, insan kalabalıkları içinde kendini nasıl yalnız hissettiğini şu 

şekilde ifade eder: 

“Gecenin çökmesini bekliyordum. Kendimi hapsettigim bu evden, karanlığın yardımıyla 

kaçacak, içimde, bir çocuk yazısı gibi kargacık burgacık, okunması güç sıkıntımın 

kaynaklarına doğru doludizgin gidecektim. Gece olunca insanlar fare deliği evlerine girer 

ve… Bir otobüse bindim. Bir yığın insanın, insanın içine düştüm. Sırtım sırtlarına, kollarım 

kollarına sürtünüyor, bu bende ürperti uyandırıyordu. Solukları dayanılmaz bir koku 

taşıyordu. Pis. İçlerinin, beyinlerinin, düşüncelerinin kokusu. Kurtulmak için çabaladıkça 

etleri etime daha çok yapışıyordu. Etleri… Kadınların ve erkeklerin. Erkeklerin beyaz etleri. 

Bayılacak gibi oldum. İnerken geçkin bir kadının kıçına dirseğimle vurdum. Kafasını çevirip 

bakmadı bile. Özdeksel kinimin tekmeleriyle, bu insan tünelinden geçtim. Dışarıya attım 

kendimi” (Edgü, 2011, s. 598). 

3.1.3.6. Odada  

3.1.3.6.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ferit Edgü’nün Odada öyküsünde, yalnız bir adamın yaşamına odaklanılır ve bu yalnızlık hissi, 

karakterin odasında aniden beliren bir fare aracılığıyla daha da belirginleşir. Kahraman, dış 

dünyadaki tehlikelerden kaçıp kendini güvende hissettiği bu odayı bir sığınak olarak görür. Ancak 

farenin varlığı, odadaki bu güvenlik duygusunu sarsarak varoluşsal sıkıntılarını gün yüzüne 

çıkarır. Bu durum, kahramanın bunalımını derinleştirir. Karakter, “Bu dünya cehennem… 

Odanda bile huzur yok…” düşünceleriyle odasının bile kendisine sükûnet sunmadığını fark eder 

(Edgü, 2011, s. 522). 

Kahramanın insanlarla kurduğu ilişkiler son derece sınırlıdır. Yalnızca zaman zaman bir mezarcı 

ile şarap içer ve ölüm üzerine sohbet eder. Bu sohbetler, karakterin ölüm kavramı üzerine 

düşüncelerini yoğunlaştırır ve hayatı boş bir döngü olarak görmesine neden olur. Sürekli olarak 

ölüm üzerine düşünen kahraman, yaşamın anlamsızlığını sorgular: “Bir boşlukta tutunacak bir 

dal… Ama nerede?” (Edgü, 2011, s. 554) şeklindeki sorularla içsel bir hesaplaşmaya girer.  



204 

 

 

 

Kadınlarla olan ilişkileri de karmaşıktır; karakter uzun süreli bir bağ kuramamaktadır. Tanıdığı 

kadınları kendisinden uzak ve yabancı bulur, ilişkilerdeki yüzeysellik onu yalnızlığa daha fazla 

iter. Kadınlarla olan deneyimleri, karakterin yalnız kalmayı insanlar arasında bulunmaktan daha 

anlamlı gördüğünü ortaya koyar. 

Ayrıca yazarın “… uzun boylu bir ilgi kurmamıştım onlarla. Kadınlarla. Onlar  yani benim 

tanıdıklarım yalanlara, boş aldatmacalarla… Yaşayan, beni de bu yaşantılarına katmak isteyen 

kişelerdi.... Benimse yalanlarla işim yoktu” ifadesi, karakterin yaşamındaki bunalımı gözler 

önüne serer (Edgü, 2011, s. 554). 

Kahramanın sıkıntıları, rüyalarına kadar nüfuz eder. Bir gece kendini bir köprü olarak gördüğü 

rüyasında, köprünün yıkılmasıyla birlikte üzerindeki insanlar ve hayvanlar uçuruma sürüklenir. 

Bu rüya, karakterin içsel dünyasındaki yıkılışın simgesidir. “Demir dayanakların altımda 

sarsıldığını hissettim… Yıkılıyordum” sözleri, kahramanın varoluşsal korkularını ve çaresizliğini 

açığa çıkarır (Edgü, 2011, s. 26). 

Öykünün sonuna doğru, kahraman bunalımdan kurtulmak için bir insana inanmanın veya birini 

sevmenin yeterli olacağını düşünür. Fakat bu noktada ya böyle bir kişiyi bulamamıştır ya da 

inancını tamamen kaybetmiştir. “Bir insana inanabilseydim, bir insanı sevebilseydim (bu insan 

kendim bile olsa) her şey değişecekti” sözleri, kahramanın bunalımdan kurtulma arzusunu ifade 

eder, ancak bu arzu ulaşılması zor bir hedef olarak kalır (Edgü, 2011, s. 28). 

3.1.3.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Edgü’nün Odada hikayesi, yalnızlık, yabancılaşma, ölüm korkusu ve varoluşsal sıkıntı gibi 

varoluşçu temaları derinlemesine ele almaktadır. Karakterin içsel çatışmaları, okuyucuya insanın 

varoluşuna dair sorgulamalar yapma fırsatı sunar. Bu temalar, hikayenin karanlık atmosferini ve 

karakterin içsel dünyasını etkileyici bir şekilde yansıtır. 

Tablo 3.20 Odada 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 



205 

 

 

 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Varoluşsal sıkıntı, Edgü’nün Odada hikayesinin merkezinde yer alır. Karakterin içsel 

huzursuzluğu, rüyalarında ve gündelik yaşamında sürekli olarak kendini gösterir. Rüyaları, onun 

derin bunalımını yansıtan bir mecra haline gelir: 

“Gece oluyordu.  İnlemeler yitmişti. Sessizlik. Çok geçmez bunlar kokuşmaya başlarlar, 

diye düşündüm. Bir güçsüzlük duydum. Bir köprü yorgunluğu. Her yanım ağrıyordu. Liğme, 

liğme, üzülür gibiydim. Birden demir dayanakların sarsıldıgını duydum altımda. Sonra daha 

şiddetli bir sarsılma. Büyük bir gürültüyle yıkılıyordum. Hiçbir şey yapamıyordum. Karşı 

koyamıyordum. Bütün evren sarsılıyordu. Sanki. İçimde yok olmaktan doğan bir korku. 

Sonra bir başkaldırma. Sonumuz, işte sonumuz… beni ayakta tutan tüm destekler birden bire 

altımdan çekilmis, yuvarlanıverdim. Kayaların, insan leşlerinin üstüne.  İste ölüyorsun, işte 

bittin, tamam, ölüyorsun işte, sen de, kendin de, diye mırıldanıyordum” (Edgü, 2011, s. 558). 

Bu satırlar karakterin yaşadığı içsel çöküşü ve varoluşsal sıkıntıyı etkili bir şekilde 

betimlemektedir. Rüyalarında yaşadığı deneyimler, onun bunalımını derinleştirirken, 

gerçeklikten kopma hissiyle birleşir. Varoluşsal sıkıntı, karakterin hayatının her anında hissedilen 

bir yük haline gelir. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Hikayede sıkça tekrarlanan bir tema da ölüm korkusudur. Karakter, yaşadığı yalnızlık ve 

yabancılaşmanın getirdiği bunalımın yanı sıra, ölüm düşüncesiyle de yüzleşmek zorundadır. Bu 

durum, onun varoluşsal kaygılarını artırır ve ölüm fikriyle sürekli bir hesaplaşma içinde olmasına 

neden olur: 



206 

 

 

 

Yalnız bir adam vardı burada, eski günlerden kalma, mezarcı bir Yahudiydi: Josef. Dikkatle 

bana bakıyordu. Belki de tanıdıktı. Tanısa niçin yanıma gelmesin? Eskiden şarap ısmarlardım 

ona. O da, o gün ölü çıkmışsa onu anlatırdı. Zengin ölüsü bey, zengin ölüsü bile başka oluyor, 

bu akşam bendensin derdi. Beni ne zaman gömeceksin Josef? derdim. Gülmesi yitiverirdi bir 

anda. Söverdi. Defol git derdi (Edgü, 2011, s. 554). 

Bu bölüm,  ölüm korkusunun günlük yaşamda nasıl sürekli bir düşünce haline geldiğini 

göstermektedir. Karakterin ölümle olan ilişkisi, onun varoluşsal bunalımını derinleştiren önemli 

bir unsurdur. Ölüm, onun için bir kaçış değil, aynı zamanda bir sorgulama alanıdır. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Yalnızlık teması, hikayenin temel taşlarından biridir. Karakter, içsel bir huzur arayışı içinde kendi 

odasında kapanmışken, dış dünyanın kötülüklerinden kaçarak bir sığınak oluşturmaya çalışır. 

Ancak bu sığınak, aynı zamanda onu derin bir yalnızlığa itmektedir. Karakterin yalnızlık hissi, 

odasında geçirdiği süre boyunca giderek yoğunlaşır: 

“Bu dünya cehennem… Dışarıda çevredekiler. Odanda, yalnız odanda… Gündüzleri 

çıkmayıp, başkalarına görünmekten kaçıp bir sığınak gibi saklandığın, dağınıklığını sevdiğin, 

kirini tozunu benimsediğin odanda bile… fareler, burada da bir başka kılıkta… Bir yer yok 

mu ki… “(Edgü, 2011, s. 522). 

Eserin söz konusu satırları karakterin kendini izole ettiği odada bile yalnızlık hissinin kaçınılmaz 

olduğunu gösterir. Dış dünya, ona tehdit oluşturmaya devam ederken, bu durum onun içinde 

bulunduğu yalnızlığın boyutunu derinleştirir. Kendi yarattığı bu dünya, huzur arayışının aslında 

ne kadar yanıltıcı olduğunu ortaya koyar. 

Hikâyede bir diğer önemli tema ise yabancılaşmadır. Karakter, çevresiyle olan bağlantısını 

koparmış ve insanlarla kurduğu ilişkilerde derin bir yabancılaşma yaşamaktadır. Bu durum, onun 

toplumsal hayattan ve bireylerden uzaklaşmasına neden olur. Kadınlarla olan ilişkilerinde de bu 

yabancılaşma belirginleşir: 

“Bu kadar boş mu hayatın? Birisi böyle sormuştu. Bir kadın. Özden olmaklılığım, 

düşüncelerimi, duygularımı sakıncasız söylemekliğim yüzünden uzun boylu bir ilgi 

kuramamıştım onlarla. Kadınlarla. Onlar –yani benim tanıdıklarım- yalanlarla, boş 

aldatmacalarla, bunların süsü sevişmelerle yaşayan, beni de bu yansılarına katmak isteyen 

kişilerdir “ (Edgü, 2011,  s. 554).   



207 

 

 

 

Bu alıntı, karakterin ilişkilerinin yüzeysel olduğunu ve insanlarla derin bir bağ kuramamasının 

sonuçlarını göstermektedir. Yabancılaşma, onun içsel bunalımını derinleştirirken, toplumsal 

ilişkilere karşı bir düşmanlık geliştirmesine yol açar. 

3.1.3.7. Dışarısı 

3.1.3.7.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ferit Edgü’nün ilk öykü kitabı Kaçkınlar’da yer alan Dışarısı adlı öykü, yabancılaşma yaşayan 

bir karakterin hikâyesini anlatır. Bu öykü, kitabın genelinde de işlenen varoluş ve yabancılaşma 

temalarını barındırır. Kahraman, düzen arayışıyla evlilik hayalleri kurar; ancak kiminle 

evleneceği önemli değildir. Onun amacı, yaşamına bir düzen katacak birine sahip olmaktır. 

Evlenme düşüncesi onun için tuhaf bir hal almıştır, çünkü tek derdi varlığıdır. Hem fiziksel 

bedenine hem de ruhuna yabancılaşmış bir durumda, bedeni üzerindeki kontrolünü kaybetme 

korkusuyla karşı karşıya kalır. Elleri titremeye başladığında, bedeninin zamanla işlevini yitireceği 

düşüncesine alışamaz.  

Karakter, yaşamına devam ederken varoluşsal sıkıntıları artar ve yaşamın anlamsızlığıyla 

yüzleşir. Dünyada yalnız kalmanın onun için ölüm gibi olduğunu düşünür. Öyle ki, bir çocuğun 

doğar doğmaz öldürülmesi fikri zihnine gelir. Bu karamsar düşünceler içinde, insanlarla bağ 

kuramayan ve kalabalıklar içinde eriyen bir kişiliğe sahiptir. Yalnızlık içinde yaşamayı imkânsız 

görse de, bir adada tek başına yaşamaya devam edebileceğini hayal eder. 

Eski sevgilisiyle karşılaştığında, onun kendisini yeniden “doğurup doğuramayacağı” üzerine 

düşünür. Bu bölüm, yeniden doğuş ve anne karnına dönüş metaforuyla yorumlanabilir. Ancak 

karakter, sevgilisiyle ilişkisi ilerledikçe kontrolünü kaybeder ve kendini kaybedip ortalığı dağıtır. 

Bu durum onu hapse götürür, burada Kaçkın I öyküsündeki camı kıran adamla karşılaşır. İki 

karakterin varoluşsal sıkıntıları ortak bir noktada buluşur; bu karşılaşma, Edgü'nün bilinçli bir 

tercihidir ve öyküdeki yabancılaşma temasını derinleştirir. 

3.1.3.7.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Ferit Edgü’nün Dışarısı öyküsü, varoluşçu temaların derin bir şekilde işlendiği bir eserdir. 

Yabancılaşma, varoluşsal kaygılar, ilişkilerin karmaşıklığı ve insanın yalnızlığı gibi unsurlar, 

karakterin içsel çatışmalarını ve yaşadığı buhranı yansıtır. Bu temalar, okuyucuya bireyin 

varoluşsal sorgulamalarını düşündürürken, insanın sosyal ilişkilerinin de karmaşıklığını gözler 

önüne sermektedir. Dışarısı öyküsünde varoluşçu temalar, bireyin içsel dünyasını derinlemesine 

ele alır. Aşağıda öyküdeki temalar daha uzun alıntılarla incelenmiştir: 



208 

 

 

 

Tablo 3.20. Dışarısı 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Kaygı 

Varoluşsal kaygılar, Edgü’nün eserlerinde önemli bir yere sahiptir. Ana karakter, bedensel ve 

zihinsel olarak yaşadığı kaygıları derin bir şekilde hisseder.  

“Bir gün bu el titremeleriyle başlayan tehlike çanı iyiden iyiye çalmaya başlayacaktı. Her 

anım, her düşüncem bir kaygı haline dönüşüyordu. Hayatımın sonuna yaklaştığım bu 

günlerde, belirsizliklerle dolu bir geleceğe doğru koşuyordum” (Edgü, 2011, s. 560) . 

ifadesi, bireyin yaşamının sonlanması korkusunu ve varoluşsal endişelerini gözler önüne serer. 

Bu kaygı, karakterin içsel dünyasında karmaşık düşüncelerin doğmasına neden olur. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Öykünün ana karakteri, çevresine ve kendine yabancılaşmış bir birey olarak karşımıza çıkar. 

Evlilik arayışındaki umutsuzluğu ve içsel boşluğu, “Benim özlediğim buydu. Evlenince 

sanıyordum ki, bir şey sanmıyordum ki. Onunla ilişkimiz ilişki değildi...” cümlesiyle belirginleşir. 



209 

 

 

 

Burada karakter, evliliğin onun yalnızlığını gideremediğini, içsel huzursuzluğunu bertaraf etmek 

için bir çözüm sunmadığını anlamaktadır (Edgü, 2011, s. 560).  Dışarısı öyküsünde insanın 

yalnızlığı, karakterin düşünceleriyle derinlemesine işlenmiştir. Kalabalıklar içinde bile yalnız 

hissetmenin verdiği rahatsızlık, “Böylesi bir dünyada tek başıma olsam hemen öldürürdüm 

kendimi. Ama kimselerin olmadığı bir adada bir başıma yaşayabilirdim. Gün gelip bu ıssız 

adadan kurtulacağımı umarak. Yalnızlık, tiksinti, tüm bunlar insanlar içinde vardı. İnsanları 

anlayacak gene insanlardı. Senin verdiğin kurşunla seni öldürecek insanlar. Bir odada 

sıkılmadan karşı karşıya oturabileceğin birileri. Birisi. Ben kalabalıkları istemiyordum..” 

cümlesiyle dile getirilir (Edgü, 2011, s. 561).  

Bu yalnızlık, karakterin varoluşsal kaygılarını besleyen bir unsur olarak öne çıkar. Bu bölüme 

kadar, önceden belirlenen Türk yazarların eserlerinde yer alan varoluşçu temalar incelenmiştir. 

Bir sonraki bölümde ise, yine daha önce seçilen İranlı yazarların eserlerinde bu temaların nasıl 

işlendiği ele alınacaktır. 

3.2. İRAN EDEBİYATINDAN SEÇİLEN VAROLUŞÇU YAZARLAR VE 

İNCELENEN ESERLERİ 

3.2.1. Sâdık Hidâyet 

Sâdık Hidâyet (1903-1951), İranlı bir düşünür, yazar ve çevirmendir. O, Mohammad Ali 

Jamalzadeh, Bozorg Alavi ve Sâdık Çubak ile birlikte modern İran öykücülüğünün 

kurucularından biri olarak kabul edilir (Sepanlu, 2008, s. 103). Sâdık Hidâyet, kısa ömrüne 

rağmen benzersiz ve etkileyici yazı tarzıyla İran'ın entelektüel düşünce yapısında derin etkiler 

bıraktı. Bu etki, Gulam Hüseyin Sâedi, Hoshang Golshiri, Bahram Bayzaei, Reza Ghasemi, Abbas 

Maroufi gibi sonraki dönem yazarlarının eserlerinde de gözlemlenmektedir. Onlar da Hidâyat’ın 

çalışmalarından ve hayatından bir şekilde etkilenmiştir. Sâdık Hidâyat aynı zamanda Jean-Paul 

Sartre, Arthur Schnitzler, Anton Chekhov, Franz Kafka gibi büyük Batılı yazarların eserlerini 

Farsça’ya çevirmesiyle tanınır. Ayrıca, Pehlevi dilinden metinleri modern Farsça’ya çeviren ilk 

İranlı entelektüel olmasıyla eski İran kültürüne özel bir ilgi göstermiştir; Zand-i wahman yas gibi 

eski İran metinlerini de tercüme etmiştir. 

Sâdık Hidâyat’ın birçok eseri kitaplarda, gazete ve dergilerde yayınlanmıştır. Eserleri dünya 

çapında geniş bir hayran kitlesine ulaşmıştır. Hidâyat’ın nesir eserlerinin çoğu İran milliyetçiliği 

özellikleri taşımaktadır. Yazar, hurafeye ve dini aşırılıklara karşı duruşunu eserlerinde yansıtmış 

ve devlet zulmünü eleştirmiştir. Eserlerinin çoğunda eleştirel temalar işlenmiş olup, insanlar ve 

hükümetlere yönelik eleştirilerini genellikle acımasız ve bazen mizahi bir üslupla ifade etmiştir. 



210 

 

 

 

Kitaplarının birçoğu İran’da yasaklanmış olsa da, son yıllarda yeğeni Cihangir Hidâyet’in 

çabalarıyla bazı eserleri büyük ölçüde sansürlenerek yayınlanmıştır. 

Şu anda Sâdık Hidâyet’in sansürsüz kitaplarını sokak satıcılarından temin etmek mümkündür; bu 

kitaplar genellikle yasa dışı bir şekilde ve yer altında basılmaktadır. Ayrıca, Hidâyet’in yeğeni 

Cihangir Hidayat tarafından basılan Yalnız Geyik adlı tablo koleksiyonu da mevcuttur. Bu 

resimler, sade ve ilkel bir tasarıma sahiptir ve Hidayat’ın yazılarıyla örtüşen konuları ve 

düşünceleri resimlerinden anlaşılmaktadır. Sâdık Hidâyet Vakfı ise her yıl Farsça yazılmış en iyi 

kısa öyküyü ödüllendirerek Hidâyet ödülünü vermektedir. 

Sâdık Hidâyet, 17 Şubat 1903 tarihinde Tahran’da köklü ve makam sahibi bir ailede doğmuştur. 

Babası Hidayat Goli Han ve annesi Ziver al-Muluk’tur. Hidâyet’in atası, Nasıreddin Şah 

döneminin tanınmış simalarından biri olan ve Mecma u’l-Fusahâ ve Ajmal al-Tawârîkh gibi 

eserlerin yazarı olan Reza Goli Han Hidâyet Tabarstani’dir; ayrıca Darü’l-Funun mektebini 

yönetmiştir. Sâdık Hidâyet ailesinin en küçük oğludur ve dört kardeşi vardır. Ailesi, onun okul 

dışında arkadaşlarıyla dolaşmasına ve oyun oynamasına izin vermemiş; arkadaşlarıyla ilişkileri 

genellikle okula gitmek ve ders çalışmak için yapılan nadir görüşmelerle sınırlı kalmıştır. Sâdık 

Hidâyet, çocukluktan itibaren içine kapanık, melankolik ve sağlık sorunlarıyla mücadele eden bir 

mizaç taşımıştır (Mîrâbîn , 2002, s. 65). 

Sâdık Hidâyet, İran’da Meşrutiyet Devrimi’nin gerçekleştiği bir dönemde doğmuş ve 

çocukluğunu Batılılaşma süreci yaşanan bir ülkede geçirmiştir. Yirmili yaşlarında ailesiyle olan 

ilişkilerini sonlandıran Hidâyet, toplumda kendine iyi bir konum sağlamak için ailesinin gücünü 

kullanmaktan kaçınmış ve farklı bir yaşam tarzı seçmiştir. O, ilköğrenimine 1908 yılında 

Tahran’daki İlmiye Okulu’nda başlamış ve aynı dönemde duvara monte edilen Ölülerin Sesi adlı 

duvar gazetesini çıkarmıştır. Ortaöğrenimine Darü’l-Funun Lisesi’nde devam etmiş, 1917 yılında 

ise Fransızca eğitim veren Saint Louis Okulu’na geçerek İngilizce ve Fransızca öğrenmiştir. Bu 

okuldaki bir papazın yönlendirmesiyle dünya edebiyatı ile tanışmış ve edebiyata ilgi duymaya 

başlamıştır. Kısa bir süre sonra, haftalık bir gazetede yayınlanan ilk makalesini yazmıştır (Beşiri, 

2019, s.1-4). 

Sâdık Hidâyet, hayvanları çok seven biri olarak henüz 15 yaşındayken vejeteryan olmuş ve ömrü 

boyunca bu beslenme tarzını sürdürmüştür. Başkalarının et yeme konusundaki ısrarlarına hiç 

kulak asmamıştır. Hidâyet, insanın savaşı bırakmak istiyorsa önce hayvanları öldürmeyi ve 

yemeyi bırakması gerektiğine inanmıştır. Ona göre et tüketimi insanı vahşileştirmektedir 

(Hidâyet, 2019, s. 57). Arkadaşı Bozorg Alevî, Sâdık Hidâyet’in çocukluğunda bir kere kurban 



211 

 

 

 

kesilmesini gördüğünü ve bu olaydan sonra hiç et yiyemediğini, ölümüne kadar ağzına et 

koymadığını belirtmektedir (Alevî, 2016, s .88). 

1924 yılında henüz ortaokuldayken Sâdık Hidâyet, hayvanlara karşı güzel davranmayı konu alan 

İnsan ve Hayvan adlı küçük bir kitap yayınladı. Aynı yıl içinde Hayyam’ın Dörtlükleri adlı bir 

eser ve Ölmek Üzere Olan Bir Eşeğin Biyografisi adlı bir kısa öykü de yayımlandı. Bozorg Alevî, 

Sâdık Hidâyet’in eski İran şairleri, özellikle Firdevsî, Hafız, Sadî ve Hayyam’ın şiirlerini okuyup 

derinlemesine incelediğini belirtmektedir (Alevî, 2016, s .90). 

Sâdık Hidâyet, 1925 yılında Saint Louis Okulu’ndan mezun olmuş ve 1926’da Rıza Şah Pehlevi 

tarafından bir grup öğrenci ile yurt dışına gönderilmiştir. Aynı yıl Almanya’da yayımlanan 

Iranşehr dergisinde Ölüm adlı öyküsünü ve Leville Delis dergisinde İran’da Büyücülük adlı 

Fransızca bir yazıyı kaleme almıştır. Belçika’da eğitim aldıktan sonra alanını değiştirerek o 

dönemde Batı medeniyetinin merkezi olan Paris’e gitmiştir. Hidâyet, aynı yıl İnsan ve Hayvan 

kitabının yeni bir versiyonunu da yayımlamıştır. 1927’de Almanya’nın Berlin kentinde 

Vejetaryenliğin Faydaları adlı başka bir kitabı yayımlanmış olup, bu eser İnsan ve Hayvan 

kitabının genişletilmiş halidir (Beşiri, 2019, s. 4). 

O, 1928’de Fransa’da Marne Nehri’nde ilk defa intihar etmeye çalışmış ancak kurtarılmıştır. 

İntihar girişiminden sonra Sasan’ın Kızı Pervane ve Diri Gömülen adlı oyunlarını yazdı. Yurt 

dışında kendini tamamen okul eğitimine veremeyen Hidâyet, zamanının çoğunu okuma, yazma 

ve gezmeye ayırdı ve sonunda 1930’da okulunu yarıda bırakarak Tahran’a döndü. Tahran’da 

Merkez Bankası’nda çalışmaya başladı, ancak bu işten memnun olmadığını sıklıkla dile getirdi. 

Aynı yıl, Tahran’da Diri Gömülen hikâye mecmuasını ve Parvin Sasan’ın Kızı oyununu 

yayımladı (Beşiri, 2019, s.4). 

Bu dönemde, Avrupa’da eğitim alıp İran’a dönen Bozorg Alevi, Mesud Ferzad ve Mücteba 

Minavi ile tanıştı. Bu dört kişi, daha sonra Rab’e (dörtlü) grubu olarak adlandırılan bir dostluk 

çemberi oluşturdu. Grubun amacı, İran edebiyatında yeni bir ruh yaratmaktı. 1931’de Alevi’nin 

büyük işbirliğiyle Osane adlı bir eser ve Moğolların Gölgesi adlı bir hikâye yayımladı. Bu grup, 

1936 yılında siyasi nedenlerden dolayı yasaklanmıştır. Hidayat 1933’den 1934’e kadar pek çok 

araştırma ve hikâye türünde eser yayınladı. Bu dönem Hidâyet’in kariyerinde verimli bir dönem 

olarak kabul edilir. Maziar  oyunu ve Bay Hav Hav (Vagh Vagh Sahab) kitabını 1933’de 

yayınlandı. Hidâyet, 1934 yılında bu kitap yüzünden Tahran Nizamiyesi’ne çağrıldı ve bu şekilde 

Sâdık Hidâyet, İran sansür tarihinde yasaklanan ilk yazarlardan biri oldu. Üç Damla Kan ve 

Alavieh Hanım’ın ilk baskısı ve İsfahan Dünyanın Yarısı seyahatnamesi bu dönemde 

yayınlamıştır (Beşiri, 2019, s.5-7). 



212 

 

 

 

Hidâyet, 1938’de Hindistan’a gitti. Hindistan’da Bahram Gur Ankalsaria'dan Pehlevice (Orta 

Farsça) öğrendi ve İran’ın geçmişine ait belgeleri ilk elden okumaya çalıştı. Hindistan’da, Erdeşîr-

i Bâbekân’ın eserini Pehlevi dilinden Farsçaya çevirdi. Bombay’da kaldığı süre boyunca Paris’te 

yazdığı ünlü eseri Kör Baykuş’u birkaç değişiklikle tekrar yazdı. El yazısıyla kağıda döktüğü bu 

eseri, teksir makinesiyle elli nüsha şeklinde çoğaltarak Mojtaba Minavi ve Jamalzadeh gibi 

arkadaşlarına gönderdi. İran’da sansüre uğrayan Hidâyet, bu eseri İran’da yayımlamadı. Kitabın 

üzerinde “İran’da yayını ve satışı yasaktır” ibaresi bulunmaktadır (Beşiri, 2019, s.9). 

Hidâyet, 1942’de Hindistan’dan Tahran’a döndü ve yeniden Merkez Bankası’nda çalışmaya 

başladı. Ertesi yıl, Merkez Bankası’ndaki işinden istifa ederek Kültür Bakanlığı’nda çalışmaya 

başladı. 1943 yılına kadar edebî faaliyetlerde bulundu ve çeşitli hikâye ve makaleler yayımladı. 

Hidâyet, Erdeşîr-i Bâbekân eserini bir müzik dergisinde ve Gujastak Abalish’i Pehlevi metninden 

çeviri olarak yayımladı. Buna rağmen, Kör Baykuş İran’da hala yayımlanmamıştı. İkinci Dünya 

Savaşı’nın getirdiği yıkımdan İran da etkilendi. Yoğun bir umutsuzluk ve ölüm tüm dünyayı 

etkilediğinde, İranlı yazarlar ve entelektüeller sosyo-politik meseleler hakkında görüşlerini 

yazmaya başladılar. İhtilal sonrası kuşağın, modernizme yönelik kendine özgü toplumsal ve edebi 

yorumu oluşmuştur. Bu kuşak, akıl dışı olana yönelerek mevcut yaşam ölçütlerinin ve sıradan 

ihtiyaçların ötesine geçmeye, içsel bir özgürlüğe ulaşmaya ve toplumdaki kaybetme duygusuna 

sanat ve imge alanında kurtuluş duygusuyla çare bulmaya çalışmıştır. Böylece mistisizmi akılcı 

tanıyışın yerine geçirmiş ve mitolojik öykülerinde kainata ve egemen dini inançlara saldırmıştır. 

Mekânları ve kişileri gizemli kılmak, çağa özgü niteliklere tarihsel bir biçimde bakılmamasına, 

gerçekçi yazarların dikkate aldıkları savaşımın yerini içsel keşiflerin ve ruhsal acılara yönelişin 

almasına neden olmuştur (Mîr Âbidînî, 2002/b, s. 213-214). 

Bu dönemde Sâdık Hidâyet, meşhur Aylak Köpeği adlı eserini ve Hacı Ağa isimli uzun hikâyesini 

yayımladı. Aynı zamanda Kör Baykuş isimli eserini de parçalar halinde yayımlamaya başladı. 

İkinci Dünya Savaşı sırasında birçok kişi Tudeh Partisi’ne katılmıştır. Sâdık Hidâyet’in partinin 

üst seviyesindeki kişileri ile yakın bağlantıları olmasına rağmen, hiçbir zaman resmi olarak 

partiye üye olmamıştır. Çocukluğunda içe dönük ve karamsar bir kişiliğe sahip olan Hidâyet, 

İran’ın siyasi ve toplumsal problemlerine fazlaca ilgi göstermesi nedeniyle durumu daha da 

kötüleşmiştir. Ümitsizliğin doruğunda olduğu bir dönemde Hadi Sâdık mahlasıyla İncili Top 

(Tup-e Morvari, 1979) adlı bir eser yazmış ve bu eser ancak vefatından sonra yayımlanmıştır. 

(Danayi Borumend, 1998, s.10-15) 

Yaşamının son yıllarında Sâdık Hidâyet, kendini içkiye ve uyuşturucuya vererek giderek daha 

huzursuz hale gelmiştir. Aynı dönemde Kafka gibi Batılı yazarların eserlerini Farsçaya çevirmiş 



213 

 

 

 

ve 1950’de kitaplarını satmak için İran’dan Paris’e gitmiştir. Paris’te bir süre kaldıktan sonra 

yarım kalan ve yayımlanmayan öykülerini yakmış ve 9 Nisan 1951’de evindeki gaz vanasını 

açarak yaşamına son vermiştir (Beşiri, 2019, s.15). Sâdık Hidâyet, intihar eden ilk İranlı yazar 

olarak kabul edilir. Cenazesi, Paris’teki Père Lachaise Mezarlığı’na defnedilmiştir. 

Hidâyet’ın Eserleri 

Romanları 

Aleviye Hanım (Alaviyeh Khanum)(1933), Kör Baykuş (Bûf-i kûr,1937) , İncili Top ( Tupe 

Morvari 1979) 

Öyküleri  

Diri Gömülen (Zinde be-gur,1930), Moğol Gölgesi (Sayeh-ye Moghol,1931), Üç Damla Kan 

(Seh qatreh khun,1932) Kısa hikâye mecmuası, Alacakaranlık (Sayeh Rushan,1933 ), Bay Hav 

Hav (Vagh Vagh Sahab,1933), Aylak Köpek (Sag-e Velgard,1942), Serserilik  (Velengari,1944) 

Kısa hikâye mecmuası, Hacı Ağa (Haji Aqa,1945) 

Oyun  

Sâsân Kızı Pervin (Parvin dokhtar-e Sasan,1930) , Mâzyâr (Maziyar,1933), Yaratılışın 

Efsanesi (Afsane-ye Afarinesh,1946) 

Seyahatname  

Isfahan: Cihan’ın Yarısı (Esfahan nesf-e Jahan,1931) , Islak Yol Üzerinde (yayınlanmamış) 

(Ru-ye Jadeh-ye Namnak ,1935) 

İnceleme-araştırma  

Hayyam’ın Terâneleri (Rubaiyat-e Hakim Omar-el Khayyam,1923) , İnsan ve Hayvan 

(Ensan va Hayvan,1924) , Ölüm (Marg,1927) , Vejetaryenliğin Yararları (Favaye-de 

Giyahkhari,1927), İslam kervanı (islam konvoyu) (karevane eslam,1934), Kafka’nın 

Mesajı  (Taranehha-ye Khayyam,1948) 

 

 



214 

 

 

 

3.2.1.1. Kör Baykuş (Buf-i Kur) 

Sâdık Hidâyet’in Kör Baykuş (Buf-i Kur) eseri ile ilgili bazı arkadaşları, eserin Hindistan’a 

gitmeden önce, yani 1930’da Fransa’dayken tamamlandığına inanmaktadır. Hidâyet’in kendisi, 

Mojtaba Minevi’ye yazdığı bir mektupta şunları ifade etmiştir: “Yaklaşık 20 kısa hikâye, bir 

tiyatro oyunu, bir Kör Baykuş’um ve şu anda basılmaya hazır olan iki üç seyahatnamem var” 

(Baharlooian ve Esmaeili, 2000, s. 286). 

Yazar, dönemin siyasi ve sosyal koşulları nedeniyle Kör Baykuş eserinin İran’da basılmasını 

uygun bulmamış ve kitabın üzerine bu eserin İran’da basılmasının yasak olduğu ibaresini 

koymuştur. Ancak 1941’de Rıza Pehlevi’nin görevden alınmasının ardından ortamın uygun 

olduğunu düşünerek, bu eseri İran’da İran gazetesinde yayınlamaya başlamıştır. Kör Baykuş, 

roman türünde yazılmış ve Hidâyet’in en ünlü eseri olmuştur. Türkçe dahil olmak üzere 32 dile 

çevrilmiştir. İlk olarak Behçet Necatigil tarafından 1977 yılında Fransızcadan Türkçeye çevrilen 

ve Varlık Yayınevi tarafından basılan bu roman, Türkiye’de de geniş bir okuyucu kitlesi 

tarafından ilgi görmüştür. 

Kör Baykuş, Sâdık Hidâyet’in eseri olarak kendi zamanında büyük bir yenilikçilik ve derinlik 

taşıyan bir öykü olarak kabul edilir. Eserdeki metamorfoz inancı, Hayyamcı ve Budist düşünceler, 

ölüm gibi felsefi sorular ve Freudyen yaklaşımlar gibi temalar, eleştirmenler tarafından detaylı 

bir şekilde incelenmiştir. Hidâyet’in eseri, sadece İran edebiyatında değil, genel olarak dünya 

edebiyatında da önemli bir yer tutar ve farklı okuma ve yorumlama olanakları sunar (Mîr Âbidînî, 

2002/b, s. 78). 

3.2.1.1.1. Eserin Olay Örgüsü  

Kitabın başlangıcında anlatıcı, eseri yazma nedenini açıklamaktadır. Anlatıcının amacı, kendi 

öyküsünü, baykuşa benzeyen gölgesine tanıtmaktır. Kitap şu ünlü cümlelerle başlamaktadır: 

 

“Yaralar vardır hayatta, ruhu cüzzam gibi yavaş yavaş ve yalnızlıkta yiyen kemiren yaralar. Kimseye 

anlatılmaz bu dertler, çünkü herkes bunlara nadir ve acayip şeyler gözüyle bakar” (Hidâyet, 2019, s. 15). 

Roman, birinci şahıs ağzından anlatılan iki bölümden oluşur. Birinci bölümde adı bilinmeyen 

hikâye anlatıcısı, dört ay önce başına gelen bir olayı anlatır. Anlatıcı, o kadar yalnız ve izole bir 

hayat sürmektedir ki bu hikâyeyi gölgesine anlatır. Anlatıcının geçimini sağlamak için yaptığı iş, 

kalemle resim yapmaktır. Bu resimleri Hindistan’daki amcasına göndererek para kazanır. Bir süre 

bu işi yaptıktan sonra, tuhaf bir şekilde sürekli aynı şekli çizmeye başlar. Bu şekil, selvi ağacının 



215 

 

 

 

altındaki yaşlı bir adama nilüfer çiçeği dalı veren siyah elbiseli bir kızı ve ikisi arasında akan bir 

nehri tasvir eder. 

Anlatıcı, bir gün evinin duvarındaki bir delikten (daha sonra duvarda öyle bir delik olmadığını 

öğreniriz) yukarıdaki kız ve yaşlı adamı görür. Kızın büyülü gözlerine âşık olup onu evinin 

etrafında günlerce arar. Bir süre sonra kızı evinin önünde yarı baygın halde bulur ve içeri alarak 

kendi yatağında yatırır. Ancak kız, bir süre sonra anlatıcının yatağında garip bir şekilde ölür. 

Anlatıcı, kıza sonsuza dek sahip olabilmek için onun gözlerini çizer ve başkalarının bakmaması 

için onu parçalara ayırıp gömmek üzere mezarlığa götürür. Mezarlıkta ona yardım eden yaşlı 

mezarcı, defin sırasında bir vazo bulur ve hatıra olarak anlatıcıya verir. Anlatıcı eve döndüğünde, 

vazonun üzerinde çizilmiş iki göz görür ki bunlar, çizdiği kızın gözlerine benzemektedir. Anlatıcı, 

odaklanmak ve düşüncelerini düzenlemek için tablolarını önüne koyup afyon tüttürmeye karar 

verir. Afyonun etkisiyle transa girer ve rüya âleminde, birkaç yüzyıl önceki tamamen yeni ancak 

tanıdık bir ortama gider. 

İkinci bölümde anlatıcı, öyküsünü baykuşa benzeyen gölgesine anlatmaya devam eder. Buradaki 

anlatıcı, karısı ve dadısıyla (aynı zamanda eşinin dadısı) birlikte yaşayan genç ama hasta bir 

kişidir. Gençken karısının hilesiyle onunla zorla evlendirilir. Ancak karısı onunla asla duygusal 

ve cinsel ilişkiye girmez, ama başka erkekler ile görüşüp ilişkiler yaşar. Bu durum anlatıcıyı çok 

rahatsız eder ve onu gün geçtikçe fiziksel ve ruhsal anlamda daha da hasta eder. Anlatıcı, karısı 

tarafından işkence edildiğini düşünür ve onu “ahlaksız” olarak adlandırır. Karısının görünüşü, ilk 

bölümdeki düşsel kızla aynıdır. Hikâyenin bu bölümünde anlatıcı, çocukluğu ve kendi hayatı ile 

ilgili bilgiler verir. Hintli bir dansçı olan annesi ve babasıyla nasıl tanıştığını anlattıktan sonra, 

kendisinin eşi (kuzeni) ile nasıl evlendiğini de anlatır. 

Anlatıcı, karısının ihanetleri ve kötü muamelesi nedeniyle giderek daha da içine kapanır ve 

karanlık düşüncelere dalar. Bu bölüm, anlatıcının içsel keşifleri ve ruhsal acıları üzerinde 

yoğunlaşır, onun umutsuzluk ve çaresizlikle nasıl başa çıkmaya çalıştığını gösterir. Anlatıcının 

karısına karşı duyduğu nefret ve tiksinti, onu daha da derin bir umutsuzluğa sürükler. Eserin bu 

kısmı, anlatıcının iç dünyasında yaşadığı çalkantıları ve travmaları derinlemesine ele alır. Bu 

bölüm boyunca anlatıcı, para ve şehvet peşinde olan diğer insanlar ile ilgili düşüncelerinden 

bahsediyor ve onlardan duyduğu tiksintiyi dile getiriyor. 

Anlatıcının evinin önüne garip yaşlı bir sokak satıcısı eski eşyalarını sermiştir ve anlatıcıya göre 

o da karısının görüştüğü erkeklerden biridir. Bir gece anlatıcı, yaşlı adamdan aldığı kemik saplı 

hançeri karısının gözüne saplar ve onu öldürür. Odadan çıkıp aynadaki görüntüsünü görünce 

saçlarının beyazladığını ve görünüşünün tıpkı satıcı yaşlı adamınki gibi olduğunu fark eder. Bu 



216 

 

 

 

olaydan sonra sanki bütün bu olaylar bir rüyaymış gibi uykudan uyanır ve kapının önünde bir 

yaşlı adamı görür. Ona doğru gitmek istediğinde de kaçar. Rüya bitmiştir ama anlatıcı ölümün 

ağrısını üzerinde hisseder. 

3.2.1.1.2. Kör Baykuş Adlı Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.22 Kör baykuş 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Sâdık Hidâyat’ın Kör Baykuş romanında, anlatıcının acıları ve ıstırapları, eserin genel atmosferini 

şekillendirir. Romanın ilk satırlarından itibaren, anlatıcının iç dünyasındaki derin keder ve acı 

okuyucuya güçlü bir şekilde aktarılır. Anlatıcının gölgesine yönelik şu sözleri, onun çektiği acının 

boyutlarını gözler önüne serer: 

“Kimseye anlatılamaz bu dertler, çünkü herkes bunlara nadir ve acayip şeyler gözüyle 

bakarlar. Biri çıkar da bunları söyler ya da yazarsa, insanlar, yürürlükteki inançlara ve kendi 

akıllarına göre hem saygılı hem de alaycı bir gülüşle dinlerler bunları. Çünkü henüz çaresi 

de devası da yok bu dertlerin. Tek ilâç: şarap yardımıyla unutmaktır; afyonun ve uyuşturucu 



217 

 

 

 

maddelerin sağladığı sahte uykudur. Ama ne yazık ki bu tür devaların da etkileri geçicidir, 

acıyı kesecekleri yerde çok geçmeden daha da şiddetlendirir. (Hidâyat, 2019a, s. 76). 

Bu alıntı, anlatıcının derin ve tarif edilemez acısını anlatır. Anlatıcı, dertlerinin kimse tarafından 

anlaşılamadığını ve insanların bunlara alaycı bir tavırla yaklaştığını ifade eder. Bu dertlere henüz 

bir çare bulunamamıştır ve anlatıcının acısını hafifletmek için başvurduğu geçici çözümler, 

yalnızca acısını daha da şiddetlendirmektedir. 

Romanın diğer bölümlerinde de anlatıcı, eşi ve diğer insanlarla olan iletişimsizlikten dolayı derin 

bir acı çekmektedir. Eşi, kendisine işkence ettiğini düşünmekte ve diğer insanlar da anlatıcıyı 

anlamayıp kendi rutin hayatlarını sürdürmektedirler. Bu durum, anlatıcının yalnızlığını daha da 

derinleştirir ve onun içsel çatışmalarını vurgular: 

“O halde niçin o sağlıklı, iyi yiyen, iyi uyuyan, iyi çiftleşen ve benim dertlerimin zerresini 

hiçbir zaman duymayan ve yüzlerine her dakika ölümün kanatları değmeyen o ahmakların, 

o ayak takımının hayatlarını düşüneyim” (Hidâyat, 2019a, s. 54). 

Bu ifadeler, anlatıcının çevresindeki insanların kayıtsızlığına ve kendi acısının derinliğine 

duyduğu öfkeyi ortaya koyar. Anlatıcı, kendi dertlerinin büyüklüğünü ve bu dertlerin diğer 

insanlar tarafından anlaşılmadığını hisseder. Bu durum, onun içsel çatışmalarını ve yalnızlığını 

daha da derinleştirir. Anlatıcının acısı, sadece fiziksel değil, aynı zamanda psikolojik ve duygusal 

bir boyut taşır.  Hidâyet’in anlatımı, bireyin içsel dünyasındaki acıyı ve ıstırabı güçlü bir şekilde 

yansıtır. Bu acı, anlatıcının tüm hayatını etkileyen, onu yalnızlığa ve umutsuzluğa sürükleyen bir 

unsurdur. Anlatıcının yaşadığı derin keder, onun ruhsal durumunu daha da karanlık hale getirir 

ve bu durum, romanın genel atmosferini belirler. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Sâdık Hidâyet’in eserlerinde ölüm teması belirgin bir şekilde yer almaktadır. Ölüm, onun 

yazılarının ayrılmaz bir parçasıdır ve genellikle iki yönlü olarak ele alınır: kimi zaman bir kurtuluş 

yolu olarak tanıtılırken, kimi zaman da ondan kaçınılması gereken bir olgu olarak sunulur. Ölüm 

ve intihar gibi kavramlar, Hidâyet’in zihinsel meşguliyetinin bir parçasıdır ve bu konulara büyük 

önem vermesini sağlar. Hidâyat, ölümün yalan söylemeyen tek şey olduğunu ifade eder ve 

hayatımızın sonunda bizi kendisine çağırdığını belirtir. Kör Baykuş adlı eserinde, hikayenin 

kahramanı, yaşamın saçmalığa vardığını ve hayatın anlamsız olduğunu düşündüğü için, bu 

saçmalıktan ancak ölümle kurtulabileceğine inanır. Anlatıcının gözlerindeki ölümün gölgesini 

gördüğünü ifade eden şu sözler, onun ölümle olan ilişkisini açıkça ortaya koyar : 



218 

 

 

 

“Günden güne zayıflıyordum, aynada bakıyordum kendime: Yanaklarım kızarmıştı, kasap 

dükkânında asılı etlerin rengiydi bu. Çok ateşim vardı ve gözlerimde baygın sönük acılı bir 

ifade. Hoşlanıyordum bu yeni halimden. Gözlerimde Ölümün gölgesini görmüştüm, 

anlamıştım öleceğim, yok kurtuluş” (Hidâyet, 2019a, s. 46) . 

Anlatıcı, ölümün huzur ve kurtuluş getireceğine inanır. Ölümü bir kaçış olarak görür ve sık sık 

ölümü arzuladığını dile getirir : 

“Birkaç kez mırıldandım: “Ölüm, ölüm, neredesin?” Bu yatıştırdı beni ve gözlerim kapandı” 

(Hidâyet, 2019a, s. 53) . 

Ölümün getirdiği huzuru ve ebedi dinlenmeyi, anlatıcı şarap ve diğer uyuşturucularla 

ilişkilendirir. Ona göre, bu maddeler geçici bir rahatlama sağlasa da, gerçek huzur sadece ölümde 

bulunabilir : 

“Erguvanı şarap, ölüm iksiri, ebedî huzur kaynağı! Mümkündür, annem de hayatım bir 

salkım üzüm gibi sıktı da bana, babamı öldürmüş o zehir katkılı şarabı bıraktı. Hediyesinin 

ne değerli olduğunu şimdi anlıyorum” (Hidâyet, 2019a, s .43). 

Ölüm, Hidâyet’in anlatıcıları için doğal ve kaçınılmaz bir sondur. Ölümün alaycı bir 

gülümsemeyle karşılanması, bu doğal sürecin kabul edildiğini gösterir : 

“Gene de ölüm bana pek olağan ve tabii geliyordu. Ölünün ağız kenarlarında alaycı 

bir gülümseme vardı” (Hidâyet, 2019a, s.44). 

Anlatıcı, ölümün karşısında dini inançların ve ritüellerin ne kadar anlamsız olduğunu hisseder. 

Ölümün gerçekliği karşısında, bu inançlar ve dualar etkisiz kalır : 

“Ölümün karşısında mezhebin, imanın, itikadın ne kadar gevşek ve çocukça olduğunu 

hissediyordum. Sağlığı yerinde ve mutlu olanlar için, eğlencelik şeylerdi bunlar. Ölümün ve 

çektiklerimin korkunç gerçeği karşısında, kıyamet günü üzerine, ruhun ahretteki mükâfatları 

üzerine bana telkin ettikleri şeyler, tatsız bir aldatmaca oluyordu. Bana öğrettikleri dualar, 

ölüm korkusu karşısında etkisizdiler” (Hidâyet, 2019a, s. 58). 

Anlatıcı, ölümün hayatın aldatmacalarından kurtulmanın tek yolu olduğunu düşünür. Ölüm, tüm 

vehim ve hayalleri yok eden bir güçtür : 

“Yalnız ölüm yalan söylemez! Ölümün varlığı bütün vehim ve hayalleri yok eder. Bizler 

ölümün çocuklarıyız, hayatın aldatmacalarından bizi o kurtarır. Hayatın derinlerinden 

seslenir, yanına çağırır bizi, ve biz, henüz insanların dilini bile anlamadığımız yaşlarda, ara 

sıra oyunlarımızı yarıda kesiyorsak, bunun nedeni, ölümün seslenişini duymuş olmamızdır... 



219 

 

 

 

Ömrümüz boyunca ölüm bize el eder, çağırır bizi. Her birimiz ansızın, sebepsiz düşüncelere 

dalmıyor muyuz, bu hayaller bizi öylesine sarıyor ki zamanı, mekânı fark etmez olmuyor 

muyuz? İnsan bilmez bile ne düşündüğünü; ama sonra kendini ve dış dünyayı hatırlamak, 

düşünmek için toparlanmak zorundadır. Bu da bir sesidir ölümün” (Hidâyet, 2019a, s .64). 

Hidâyet, ölümün kaçınılmazlığını ve onun tüm düşünceleri parçalayan gücünü vurgular : 

“Ölüm ki geçer gider, bütün düşünceleri paramparça eder, en ufak bir dönüş ümidi bile 

bırakmaz geride!” (Hidâyet, 2019a, s. 64). 

Ölüm, aynı zamanda anlatıcının ruhunda derin izler bırakan bir şarkı gibi tasvir edilir. Bu şarkı, 

anlatıcının teninde yaralar açar ve acı verici bir süreç olarak tasvir edilir : 

“Ölüm, ağırdan yavaştan, kendi şarkısını mırıldanıyordu. Her sözcüğü tekrarlamak zorunda, 

kekeme biri gibiydi, ölüm; tıpkı şiiri bitirince gene baştan başlayan biri gibi. Ölümün şarkısı, 

testere inleyişlerindeki titreme gibi, tenin etlerinde rahneler açıyor, feryatlar koparıyor, 

ansızın susuyordu” (Hidâyet, 2019a, s. 76). 

Sâdık Hidâyet’in eserlerinde ölüm teması, onun varoluşsal sorgulamalarının ve içsel 

çatışmalarının merkezi bir parçasıdır. Ölüm, hem bir kurtuluş hem de bir kaçış olarak ele alınır, 

bu da Hidâyet’in eserlerine derin bir trajedi ve melankoli katar . 

Saçma ve Anlamsızlık 

Sâdık Hidâyet’in eserlerinde absürt düşünce ve nihilizmin etkisi bariz bir şekilde görülmektedir. 

Kör Baykuş öyküsünde, anlatıcı, yaşamın anlamsızlığıyla karşı karşıyadır ve bu anlamsızlığı 

aşmak için manevi bir kızla ilişki kurarak hayatına anlam katmaya çalışır. 

Anlatıcı, genç kıza duyduğu muhabbet ve onun varlığıyla gelen hazzın, hayatın karmaşıklıklarını 

ve dini soruları çözebileceğine inanır: 

“Gerçi bakışlarımdaki muhabbeti ve onu görmekten doğan derin hazzı karşılıksız bırakmış, 

ama bu onun beni görmeyişinden olmuştu. Bense onun gözlerine muhtaçtım, bir bakışı 

yeterdi; felsefenin bütün müşküllerini, teolojinin bütün muammalarını çözmeme yeterdi. Bir 

bakışı, diğer rumuz ve sırları alırdı benden, açardı” (Hidâyet, 2019a, s. 21). 

Ancak, anlatıcı genç kızın soğuk ve ölü bedenini gördüğünde, onun aslında hayattan ayrılmış 

olduğunu fark eder. Bu durum, anlatıcının hayatına anlam katma çabalarının başarısızlıkla 

sonuçlandığını ve derin bir boşluğa düştüğünü gösterir: 



220 

 

 

 

 

“Oydu bütün: hayatımı zehirlere bulayan. Hayır, hayatım ta baştan zehirlenmişti benim. Ben 

başka türlüsünü değil, ancak zehirlenmiş bir hayatı yaşayabilirdim. O asla bir anlama 

ulaşamaz ve nihilist boşluğa düşer” (Hidâyet, 2019a, s. 25). 

Hikayenin ikinci bölümünde, anlatıcı farklı bir çağda farklı bir bedende yeniden doğar, ancak 

ruhani kızını kaybetmenin verdiği acıyla dünyanın tamamen anlamsız olduğunu düşünür: 

“Hem sonra daha nesine takılıp kalacağım bu dünyanın? Hayat denen şeyden el 

çektim, bıraktım, pekâlâ, gitsin elimden! Ben gidince de, adam sen de, kim isterse 

okusun benim bu kâğıt parçalarını. Ne gelecek umurumda, ne onlar. Yazıyorsam, 

yazmak ihtiyacı, beni zorluyor da ondan. Mecburum, düşüncelerimi hayalî bir 

varlığa, gölgeme bildirmek baskısını çok, pek çok hissediyorum. O uğursuz gölge 

lamba ışığında duvardan eğiliyor, yazdıklarımı dikkatle okuyor, oburca yutuyor 

sanki” (Hidâyet, 2019a, s.37). 

Anlatıcı, hayatı anlamsız ve saçma bir oyun olarak görmekte ve nihilist bir bakış açısıyla 

varoluşun anlamını sorgulamaktadır: 

“Acaba bir baştan bir başa hayat, gülünç bir kıssa, inanılmaz ve ahmakça bir masal değil 

midir?” (Hidâyet, 2019a, s.4 7). 

Hidâyet’in eserleri, varoluşsal boşluk ve anlam arayışının altını çizerken, yaşamın temelsizliği ve 

insanın bu boşluğu nasıl deneyimlediğini derinlemesine inceler. Absürt düşünce ve nihilizm, onun 

eserlerindeki merkezi temalardan biridir ve karakterlerinin dünyayla olan ilişkilerinde önemli bir 

rol oynar. 

Varlık 

Hidâyet bu dünyada kendi hakikatini aramaktadır. Kör Baykuş öyküsünde kendini tanıma çabasını 

simgesel ve sanatsal bir biçimde dile getirmiştir. “Anlatıcının Kör Baykuş’ta peşinde olduğu şey, 

özgürlüğe ve mutlak kendini bulmaya ulaşmaktır” (Katouzian, 2007, s. 136). Hikâyedeki baykuş 

aslında anlatıcının kendi gölgesidir: 

“Bu baykuş kördür. Yani dış gerçekliğe karşı gözleri kördür ama içsel gözleri açıktır ve kendi 

karanlık iç dünyasında arayışa devam eder”( Jorkeş, 1999, s. 35). 

 



221 

 

 

 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Kör Baykuş kitabının adından da anlaşılabileceği gibi kitapta yalnızlık ve yabancılaşma 

bulunmaktadır.  Hikâyenin kahramanı harabelerde bir baykuş gibi tek başına yaşamakta olup, 

kendisine ve çevresine dair farkındalığını yitirdiği için kör olmuştur. Kör Baykuş’da 

yabancılaşma, başkalarından ve hatta kendine yabancılaşma şeklinde görülür. Hikâyenin 

kahramanı şehirden uzak bir evde yaşayıp çevresindeki insanlara ve topluma o kadar 

yabancılaşmıştır ki kendisini anlamadığını düşünür ve onu anlayabilecek tek kişi olduğu için 

hikâyesini gölgesine anlatmaya karar verir: 

“Lakin tek korkum: Yarın ölebilirim kendimi tanıyamadan. Hayat tecrübelerimle şu yargıya 

vardım ki, başkalarıyla benim aramda korkunç bir uçurum var, anladım, elden geldiğince susmam 

gerek, elden geldiğince düşüncelerimi kendime saklamalıyım ve şimdi yazmaya karar vermişsem, 

bunun tek nedeni, kendimi gölgeme tanıtmak isteğidir” ( Hidâyet, 2019a, s. 15). 

Devamında, hikâyenin kahramanı kendini bu dünyaya ait hissetmez ve dünyadaki tüm 

insanlardan uzak ve ayrı olduğunu ifade eder. Anlatıcı bu oda dışında olan hayatı alçak insanların 

dünyası olarak tanımlar. 

“Odamı sınırlayan dört duvar arasında, varlığımı ve düşüncelerimi kuşatan hisarın içinde 

ömrüm azar azar eriyor bir mum gibi, hayır, yanlışım var, ömrüm bir oduna benziyor, ocaktan 

düşen bir oduna öteki odunların ateşinde kavrulmuş, kömürleşmiş, ama ne yanmış, ne de 

olduğu gibi kalmış bir oduna benziyor. Fakat diğerlerinin dumanından, soluğundan 

boğulmuş” (Hidâyet, 2019a, s. 38). 

“Ben sadece uzak ve biçare bir seyirciydim, onlarla aramda derin bir uçurum açılmıştı, 

anlıyordum. Bugün boştu kalbim ve çalılar bitkiler o zamanlardaki büyülü kokularını 

yitirmişlerdi, anlıyordum”  (Hidâyet, 2019a, s. 51). 

“Ben ki şu henüz yaşadığım dünyaya bile alışamamışım, bir başka dünya neyime yarardı 

benim? Bana göre değildi bu dünya; bir avuç yüzsüz, dilenci, bilgiç, kabadayı, vicdansız, 

açgözlü içindi; onlar için kurulmuştu bu dünya. Yeryüzünün, gökyüzünün güçlülerine avuç 

açanlar, yaltaklanmasını bilenler için “(Hidâyet, 2019a, s. 63-64). 

Odasındaki ayna, onun için diğer aşağı tabakadan insanların dünyasından daha mühimdir. 

Hayatını kaybettikten sonra dahi bu bireylerin yanında bulunmayı tercih etmez ve değer atfettiği 

kişinin naaşının, diğer insanların cenazelerinden ayrı tutulmasını arzular: 

“Hem sonra, yaşarken nasıl başkalarının uzağında kalmışsa, şimdi de diğer ölülerin uzağında 

kalması gerekiyordu” (Hidâyet, 2019a, s. 31). 



222 

 

 

 

Böyle bir dünyada anlatıcı yalnız kalmaya mahkûmdur, ve eğer o insanlardan birine (karısına) 

yakınlaşmak istiyorsa onlar gibi olması gerektiğini, artık kendisi olmaması gerektiğini düşünür: 

İşte bunları bana tercih etmişti. Kendimi nasıl da küçültüyor, iki paralık ediyordum, kimse 

inanmayacak, çünkü karımı elimden kaçırmaktan korkuyor, bu işin yolunu yordamını, kadın 

tavlama ilmini karımın âşıklarından öğrenmek istiyordum! ( Hidâyet, 2019a, s. 45). 

3.2.1.2. Diri Gömülen  

Diri Gömülen adlı kısa hikâye mecmuası, adını eserin ilk hikâyesi olan Diri Gömülen’den (Zinde 

be-gur) alır. Sâdık Hidâyet, bu eseri 1928 yılındaki başarısız intihar girişiminin ardından, 1930 

yılında Tahran’daki Firdevsi Matbaası’nda yayımlamıştır. Hikâyenin içeriği ölüm ve intihar 

temalarını işlerken, yazarın Fransa’da eğitim gördüğü dönemde hissettiği yalnızlık, ruhsal 

sorunlar ve bunalımları yansıtır. Eser, birinci ağızdan aktarılmaktadır. Diri Gömülen kitabı 

bugüne kadar Türkçe, İngilizce, Fransızca, Ermenice ve Korece gibi çeşitli dillere çevrilmiştir. 

3.2.1.2.1. Eserin Olay Örgüsü  

Diri Gömülen eseri, hayattan bıkmış ve karanlık düşüncelere sahip yorgun bir adamın hikâyesidir. 

Paris’te yalnız bir hayat süren hikâye kahramanı, çevresindeki insanlarla olan tüm bağlarını 

kopararak yabancılaşmıştır. Hiç kimseyle sevgi bağı olmayan bu kişi, ölümü bir kurtuluş yolu 

olarak görür ve çeşitli intihar yöntemleriyle yaşamına son vermeye çalışır, ancak her seferinde 

başarısız olur. İnsanların gözünde intihar etmek garip bir eylem olduğu için, hastalıktan ölmüş 

gibi görünmek ister ve hikâye boyunca içinde bulunduğu durumu ve hissettiklerini anlatır. 

3.2.1.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.23 Diri Gömülen 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Var 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 



223 

 

 

 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

Bunalım, Sıkıntı ve Acı 

Diri Gömülen hikâyesinin ana teması acı ve ıstıraptır. Kahraman, hayatın acı ve ıstırabından 

kaçmak için ölüme sığınır. Aslında intihar, bu kişinin yaşadığı acı ve ıstıraba karşı 

başkaldırmasıdır. Hikâyenin kahramanı, hiç kimsenin onun çektiği acı ve ıstırabı anlamadığını 

düşünmektedir: 

“Bana tuz, meyve ve kinin verdiyse de, derdimin ne olduğunu anlamadı. Hiç kimse benim 

derdimi anlayamaz” (Hidâyet, 2017, s. 21). 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Sâdık Hidâyet, eserde kişinin arzu ve kin duygularını kaybetmiş, kendini dünyaya ait hissetmeyen 

bir durumu anlatır. Birey, ne melek ne de doğru dürüst insan olabilmiş ve bu eksiklik, derin bir 

ümitsizlik yaratmıştır: 

“Artık ne arzum kaldı, ne de kinim. İçimdeki insanı yitirdim. Kaybolsun diye de bir yere 

bırakıverdim. Hayatta insan ya melek olmalı, ya doğru dürüst insan, ya da hayvan. Ben 

onlardan hiçbiri olmadım. Hayatım ebediyen kayboldu” (Hidâyet, 2017, s. 21).  

Bu alıntıda, bireyin derin bir ümitsizlik içinde olduğu görülmektedir. Ümitsizlik, geleceğe dair 

umut taşımamak, geçmişteki hataların geri döndürülemez olduğunu düşünmekle karakterizedir. 

Anlatıcının “Ben bencil, acemi ve zavallı olarak dünyaya gelmiştim. Şimdi artık geri dönüp, başka 

bir yolu seçmem imkansız” ( Hidâyet, 2017, s. 21) cümlesi, çaresizliğin ve umutsuzluğun 

derinliğini vurgular. Birey, kendini olumsuz ve değişmez görür, bu nedenle gelecekte de bir 

değişim umudu yoktur. 

 



224 

 

 

 

Bu tür bir ümitsizlik, bireyin yaşamını anlamsız bulduğu, tüm yolların kapanmış hissettiği durumu 

temsil eder. Hidâyat’ın bu eserdeki karakteri, hayatının ebediyen kaybolduğunu ve başka bir yolu 

seçmenin imkansız olduğunu kabul ederken, varoluşsal bir krizin ortasındadır. Ümitsizlik, insanın 

iç dünyasında derin yaralar açar, yaşamın anlamını sorgulatır ve hayatı sürdürmeyi zorlaştırır. 

Bahsi geçen alıntı, bu duygunun ne kadar yıkıcı olabileceğini güçlü bir şekilde ifade eder. 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Hikâyenin kahramanı, çevresindeki insanlara, hayata küsmüş yalnız biridir. Varlık sancısına 

dayanamaz ve intihar etmek ile bu sancılı hayattan kurtulmayı düşünür. 

“Hiç kimse anlayamaz. Hiç kimse anlamayacak… Ancak, ölüm insanı istemediği zaman, 

gelmeyen ve gelmek istemeyen bir ölüm” ( Hidâyet, 2017, s. 8). 

Diri olmaktan ve öyle yaşamaktan nefret eder ki, ölüleri de kıskanır: 

“Ölüm insanı istemeyip, geri durması ne korkunçtur! Bedenleri toprağın altında çürüyüp 

ayrışmış olan ölüleri kıskanıyordum. Hiç bu denli bir kıskançlık hissi uyanmamıştı bende. 

Ölümün kolayca herkese verilmeyen bir mutluluk, bir nimet olduğunu düşünüyordum” 

(Hidâyet, 2017, s. 10). 

Hikâyenin başka bir bölümünde kahraman ölümü kabullendiğini ve intiharı içselleştiğini 

görmekteyiz: 

“Hiç kimse intihara karar vermez. İntihar bazılarına mahsustur. Onların yaradılışında vardır. 

Herkesin yazgısı alnına yazılmıştır. İntihar da bazı kimselerle birlikte doğmuştur” (Hidâyet, 2017, 

s. 16). 

Hikâyenin sonunda ise intihar deneyip ölmeyen kişi artık ölümle tanıştığı ve onun tek arkadaşı 

olduğunu düşünür. 

“Şu anda ne yaşıyorum, ne de uykudayım. Bir şeyden ne hoşlanıyorum ne de nefret 

ediyorum. Ben ölüme aşina ve içli dışlı olmuşum. Benim tek dostumdur. Beni arayıp soran 

tek şeydir. Montparnasse mezarlığı aklıma geliyor. Artık ölüleri kıskanmıyorum. Ben de 

onların dünyasından sayılırım. Ben de onlarla birlikteyim. Mezarda yaşayan bir diri, bir 

hortlağını...” (Hidâyet, 2017, s. 24). 

 

 



225 

 

 

 

Özgürlük, Seçim ve Sorumluluk 

Hikâyenin kahramanı, özgür olduğunu ve seçme hakkına sahip olduğunu düşünürek bunu ifade 

eder ancak kader denilen bir şeyin var olduğunu ve kendisinden daha güçlü  bir şey olduğuna da 

inanır. 

“İşte bu alın yazısının hakimiyet gücü vardır. İnsana hükmeder. Fakat aynı zamanda bu, 

benim. Kendi kaderimi kendim yarattım. Şimdi artık elinden kaçamam, kendimden 

kaçamam” (Hidâyet, 2017, s. 8). 

“Hiç kimse intihara karar vermez. İntihar bazılarına mahsustur. Onların yaradılışında vardır. 

Herkesin yazgısı alnına yazılmıştır. İntihar da bazı kimselerle birlikte doğmuştur” (Hidâyet, 

2017, s. 16). 

Saçma ve Anlamsızlık 

Bu kişinin gözünde hayat anlamsız ve saçmadır: 

“Ben, yaşamı sürekli alaya aldım. Dünya, tüm insanlar, gözümde bir oyuncak, bir rezillik, 

boş ve anlamsız bir şeydir. Uyumak, bir daha uyanmamak istiyorum, rüya görmek de 

istemiyorum” (Hidâyet, 2017, s. 16). 

“Yaptığım tüm işler, yapmak istediğim iş, her şey boş ve anlamsız görünüyordu. Tüm yaşam, 

bana komik geliyordu” (Hidâyet, 2017, s. 24). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Sâdık Hidâyet’in eserlerinde yabancılaşma teması, bireyin içsel dünyasında yaşadığı derin 

yalnızlık ve dışlanmışlık duygularını güçlü bir şekilde yansıtır. Bu durum, bireyin topluma ve 

kendine yabancılaşmasını, varoluşsal bir krize sürüklenmesini gösterir.  

“Gidip gelmekte olan bu kalabalık arasında, at arabalarının nal sesleri, arabalar, otomobil klaksonu, gürültü 

patırtı arasında yapayalnızdım. Birkaç milyon insan arasında sanki kırık bir kayığa binmiş ve denizde 

kaybolmuş gibiydim. Beni rezil ederek toplumdan kovduklarını hissediyordum” (Hidâyet, 2017, s. 11)  

ifadesinde, hikâyenin kahramanı derin bir yabancılaşma ve yalnızlık hissi içindedir. Kalabalıklar 

arasında kendini tamamen yalnız hisseden kahraman, at arabalarının nal sesleri, otomobillerin 

kornaları ve gürültüler arasında kaybolmuş bir şekilde yaşamaktadır. Kahraman, bu ifadeyle 

toplumdan dışlanmış ve yalnız bırakılmış hissetmektedir. 

 



226 

 

 

 

Yabancılaşma ve yalnızlık, bireyin kendini çevresindeki insanlara ve topluma ait hissetmemesiyle 

ortaya çıkar. Hidâyat’ın kahramanı, bu duyguyu çok güçlü bir şekilde yaşamaktadır. Kendini 

toplumdan kopuk, dışlanmış ve rezil edilmiş hissetmekte, başkalarıyla hiçbir gönül bağı 

kuramamaktadır. Bu yalnızlık hissi, bireyin kendini değerli hissetmesini zorlaştırır ve hayatın 

anlamını sorgulamasına neden olur. 

“Ne kadar düşünüyorsam, bu hayatı sürdürmek boşuna! Ben toplumun bir mikrobu olmuşum, 

zarar veren bir varlık. Başkalarının sırtına yük. Bazen deliliğim başlıyor. Uzağa, çok uzağa, 

kendimi unutacağım bir yere gitmek, unutulmak, kaybolmak, yok olmak istiyorum. 

Kendimden kaçıp, çok uzaklara, mesela Sibirya’ya gitmek, … gidip kendi hayatıma yeniden 

başlamak istiyorum… Kimsenin beni tanımadığı, kimsenin dilimi bilmediği, her şeyi 

kendimde hissedeceğim bir yere gitmek istiyorum. Ne var ki bu iş için yaratılmadığımı 

görüyorum. Hayır, ben tembelin biriyim. Yanlışlıkla dünyaya gelmişim. Bütün planlarıma 

göz yumdum. Aşktan, şevkten, her şeyden kenara çekildim. Artık ölüler sınıfından 

sayılıyorum” (Hidâyat, 2017, s. 17).  

cümleleri, kahramanın kendini topluma yabancılaşmış ve değersiz hissettiğini, hayatını 

sürdürmenin anlamsız olduğunu vurgular. Kahraman, kendini zararlı bir varlık olarak görür ve 

uzak bir yere gidip, kendini unutma isteği duyar. Ancak, bu isteklerinin gerçekleşmeyeceğini ve 

tembel olduğunu kabul eder, tüm planlarından vazgeçer ve ölüler sınıfına dahil olur ki bahsi geçen  

yabancılaşma duygusu, anlatıcının kendisine de yabancılaşmasına yol açar: 

“Gidip, duvardaki resmin karşısında durdum, baktım. Bilmiyorum, aklıma neler geldi. Fakat 

o gözümde artık bir yabancıydı. Kendi kendime: ‘Bu adamın benimle ne ilgisi var?’ diye 

soruyordum. Fakat bu yüzü tanıyordum. Onu çok görmüştüm. Sonra geri döndüm. Karışıklık, 

heyecan, korku ya da mutluluk hissetmiyordum  (Hidâyet, 2017, s. 22).  

ifadesi, kahramanın kendi kimliğine ve varlığına karşı derin bir yabancılaşma yaşadığını gösterir. 

Kendi yüzünü tanımasına rağmen, ona karşı bir yabancı gibi hisseder. Bu, anlatıcının kimliğine 

ve varlığına karşı derin bir yabancılaşma yaşadığını gösterir. Anlatıcının başkalarına karşı sosyal 

yabancılaşma duygusu, kendisine yabancılaşma duygusuna dönüşür.  

“Kendim, kendi gözüme yabancıyım. Niçin yaşadığıma, neden burda olduğuma hayret ediyorum. Gördüğüm bu 

insanlar kim ve benden ne istiyorlar?” (Hidâyet, 2017, s. 22)  

ifadesi, anlatıcının neden yaşadığına ve neden burada olduğuna dair hayret duymasına neden olur. 

Etrafındaki insanların kim olduğunu ve onlardan ne istediklerini anlamakta zorlanır. Yukarıdaki 

ifadeler, bireyin içsel dünyasındaki yabancılaşma ve yalnızlık duygularını güçlü bir şekilde 

yansıtır. Toplumun içinde, kalabalıklar arasında bile derin bir yalnızlık hissi yaşayan kahraman, 



227 

 

 

 

kendini kırık bir kayıkta kaybolmuş gibi hissetmekte ve bu durum, onun ruhsal durumunu daha 

da karanlık hale getirmektedir. Yabancılaşma, bireyin içsel dünyasında derin yaralar açar, onu 

toplumdan izole eder ve varoluşsal bir krize sürükler. Bu hikâyede modern insanın yalnızlığını 

hem felsefi hem toplumsal anlamında görmekteyiz: 

“Baktığım aynada hayli süzülüp, zayıfladığımı gördüm. Güç bela yürüyordum. Oda 

karmakarışık, bense yalnızdım” ( Hidâyet, 2017, s. 7). 

3.2.1.3. Üç Damla Kan  

Hidâyet’in 1932 yılında yayımlanan ikinci hikâye mecmuası, Üç Damla Kan mecmuanın en 

dikkat çekici ve  önemli eseri olup, beklenmedik bir sona sahiptir. Hidâyet, hikâyede eski 

efsanelere yönelmekte ve mitlerden yararlanarak düşüncelerini aktarmaya çalışmaktadır. Hikâye, 

Hidâyet’in psikolojik eserleri arasında yer almaktadır. Bu eserde, karakterin kendisiyle yaptığı 

içsel diyaloglar göze çarpmakta olup, bu özellik yazarın diğer psikolojik eserlerinde de sıklıkla 

görülmektedir. 

3.2.1.3.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bu hikâyenin anlatıcısı bir yıldır akıl hastanesinde yatan Mirza Ahmet Han adında bir kişidir. 

Eski günlerde iyi ve kaliteli bir okul olan Dârul-Funun’da okumuş olup, şimdiki yerinin deliler 

arasında olmadığına inanır. Ayrıca  görünüşe göre şimdi tedavi sürecini tamamladıktan sonra 

hastane yetkililerinin ona  izin sözü verdiklerine inanır. Hastanede kaldığı süre boyunca kağıt 

istemiş ve biraz iyileştikten sonra kendine zarar vermemesine dikkat alarak odası ayrılmıştır. 

Ardından kendisine kağıt verilip yazmasına izin verilmiştir. Her şeyden hayal kırıklığına uğrayan 

kişi, yazmanın sonuç vermediğini düşünür ama yine de yazar ve okuyucunun okuduğu yazı da 

aynı bu yazıdır. Öykünün diğer ana karakteri, anlatıcının yakın arkadaşı olan Siavuş’tur. Siavuş 

ile Ravi’nin ilişkisi ve sonrasında Siavuş’un güzel kedisinin başına gelen maceralar, Üç Damla 

Kan öyküsünün temelini oluşturur. 

Hikâyenin anlatıcısı, birinci bölümde şimdiki zamandan, bazı kişilerden (anlatıcı dahil toplamda 

dokuz kişi) ve olaylardan bahsetmektedir. Bu kişiler ve olayların bir kısmı gerçek varlıklarını 

sürdürmekteyken, bazıları anlatıcının zihninin etkisi altında kalır. Ayrıca, bazıları tamamen 

anlatıcının zihninin ürünüdür. Bu ikilik, hayvanlar, nesneler, hikâyenin yer ve zamanında da 

mevcuttur. Hikâyenin ikinci bölümü ise geçmiş zamanı anlatmakta olup, burada dört kişiyle 

karşılaşırız. Abbas ve Siavuş, hikâyenin tamamında dost ve komşu olarak görülürken, anlatıcı 



228 

 

 

 

bazı bölümlerde onları kendisiyle bir görüp, kendi eylemlerini onlara atfetmekte ya da onların 

eylemlerini kendisine ait olduğunu söylemektedir. 

Anlatıcı, hikâyeyi şu şekilde anlatmaktadır: Siavuş’un sınıf arkadaşı olup, her gün birlikte evden 

Dârul-Funun’a gidip geri dönerler ve birlikte ders çalışırlar. Eğlendikleri zamanlarda anlatıcı, 

Siavuş’a Tar müzik aletini çalmayı öğretir. Siavuş’un kuzeni ve anlatıcının nişanlısı olan 

Rokhsare, her zaman onlara katılır ve elinde bir çiçek bulundurur. Anlatıcı, Rokhsare’yi kendisine 

ait biri olarak görmektedir. 

Bir adam, bir kadın ve bir genç kız, anlatıcının arkadaşı Abbas’la buluşmak için hastaneye gelir. 

Kendini bir şair ve peygamber olarak gören Abbas, geceden duyduğu korkudan ve ölümden başka 

kaçış yolu olmayan dünyadan şikayet etmekte, şarkılar söyleyip şiir okumaktadır. Bu sıkıntıların 

kaynağının çam ağacının altındaki üç damla kan olduğunu bilmektedir. Anlatıcı, Abbas’la 

buluşmak için gelen erkek ve kadınla birlikte gelen genç kızın da kendisine çiçek getirip ona 

güldüğüne inanmaktadır. Abbas’ın, çirkin olmasına rağmen ağacın gölgesinde kızı gizlice öperek 

anlatıcıya ihanet ettiğini düşünmektedir. Abbas, anlatıcı için Tar çalıp şiir okumaktadır. 

Anlatıcı, Siavuş, Rokhsare ve Rokhsare’nin annesi için şarkı söylemekte ve Abbas’ın kendisi için 

okuduğu şiirin aynısını onlar için okumaktadır. Anlatıcı, Siavuş’a yaylı çalgı pratiği yaptırmakta, 

yani bu müzik aletini öğretebilecek kadar iyi bilmektedir. Rokhsare, Siavuş’un amcasının kızı ve 

anlatıcının nişanlısıdır. Aynı durum Abbas ve onunla buluşmaya gelen genç kız için de geçerlidir. 

Anlatıcı, genç kızın Abbas’ı görmeye gelmediğine ve onun için değil, kendisi için bir demet çiçek 

getirdiğine inanmaktadır. 

Bu hikâyede, Ravi, Abbas ve buluşmaya gelen kız arasında bir aşk üçgeni, diğer tarafta ise Ravi, 

Siavuş ve Rokhsare arasında bir başka aşk üçgeni tasvir edilmektedir. Anlatıcının psikolojik 

sorunlarını bahsi geçen aşk üçgenleri bağlamında incelemek gerekmektedir. Anlatıcı, Abbas’la 

buluşmaya gelen genç kızı kendisine atfettiği gibi, Siavuş’un amcasının kızı ve nişanlısı olan 

Rokhsare’yi de kendisine atfetmekte ve böylece her iki kızı da kendisine ait olarak iddia 

etmektedir.  

Siavuş ve Abbas, anlatıcının kendisine ait olduğunu düşündüğü kızları öpmektedir. Anlatıcı, 

kendi fiziksel çirkinliğini Abbas’a, hastalığını ise Siavuş’a yansıtarak, onların güzellik ve şairlik 

gibi özelliklerini kendine mal etmektedir. Kedi Siyaveş’e ait değil, anlatıcıya aittir ve anlatıcı, 

Nazi olarak adlandırdığı kediyi, mahrum kaldığı kadının sevgisinin yerine koymaktadır. Aslında 

metnin merkezinde, uykusunu kaçıran Nazi ile erkek kedi arasındaki ilişki değil, Rokhsare’nin 

Siyaveş ile evlenmesi bulunmaktadır. 



229 

 

 

 

 

Anlatıcının yoğun üzüntü ve kıskançlık hisleriyle deliye döndüğü durumda, erkek kediyi 

öldürmeye karar verir. Bu çılgınlık anında, Siyaveş’i silahla öldürür ve rakibini ortadan kaldırır. 

Ancak Siyaveş’in ölümü, anlatıcıyı sevdiği kadına daha da yaklaştırmaz; aksine, en yakın 

arkadaşını kaybetmesine neden olur. Anlatıcı, içsel çalkantıları ve vicdan azabını hafifletmek için 

hayal kurar. Bu süreçte, hastanede düzeni sağlamakla görevli olan görevlinin güçlü duruşuna 

sığınmayı seçer ve intikam arayışındaki kediye karşı duyduğu öldürme isteğini hayalinde bırakır. 

Anlatıcı artık görevlinin, öldürdüğü kediyi yakalamak ve öldürmekten başka bir görevi 

olmadığını düşünmektedir. Bu görev, masum ve haksız yere öldürülen bir kanarya gibi, adalet 

için haykıran bir kuşun görevi gibidir. Görevli, ölümünün intikamını almak için anlatıcıyı yalnız 

bırakmaz ve her gece üç damla kanıyla intikam peşinde çığlık atar, bu durum aşk üçgenine işaret 

eder. Anlatıcı, görevlinin kendisini bir katil olarak yakalamaktan korktuğunu ve sürekli olarak 

onu tuzağa düşürmek için komplolar kurduğunu düşünmektedir. Ancak şu ana kadar bu çabaları 

başarılı olmamıştır, çünkü anlatıcı, yakalanmamak için rol değiştirmeyi ve kafesinden 

(hapishanesinden) kaçmayı başarıyla gerçekleştirmiştir. 

Anlatıcının gözünde, görevli, yorulmadan öldürdüğü Kanarya’dan Nazi’den intikam almaya 

çalışmaktadır. Nazi artık anlatıcı için potansiyel bir katil figürüdür. Anlatıcı, Rokhsare ile 

yüzleşmekten korktuğu için ondan intikam almaya çalışır çünkü Siyaveş’i öldürerek 

Rokhsare’nin kendisine karşı kalıcı bir öfke beslemesine neden olmuştur. Bu yüzden, içsel 

sıkıntılarını görevliye aktaran anlatıcı, Nazi’nin ve Rokhsare’nin bir an önce görevli tarafından 

cezalandırılmasını ister. 

3.2.1.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.24 Üç damla kan 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Var 



230 

 

 

 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 

 

 

Kaygı 

Öykü boyunca anlatıcının yaşadığı kaygı, onun içsel kaygılarından kaynaklanır ve eserin 

tamamında söz konusu kaygı hissiyatı yansıtılır. Ağacın dibindeki üç damla kan da bu korkuyu 

ve ölümü hatırlatmaktadır, ancak bu üç damla kanın tavuktan mı yoksa anlatıcının haksız yere 

öldürülen kediden mi olduğu belirsizdir: 

“Bir yıldır, yalvarıp yakarmama rağmen bana kâğıt kalem vermiyorlardı. Elime kâğıt kalem 

geçtiğinde ne kadar çok yazacak şeyim olduğunu düşünüp duruyordum. Fakat dün ben istemeden 

kâğıt kalem getirdiler. O kadar arzu ettiğim, o kadar beklediğim şeyi! Ama ne fayda! Dünden beri ne 

kadar düşünsem de yazacak bir şey bulamıyorum. Sanki biri elimi tutuyor, ya da kolum hissizleşiyor. 

Şimdi dikkat ediyorum da kâğıda karaladığım karman çorman çizgiler arasında okunabilen tek şey: 

“Üç damla kan!” (Hidâyet, 2005, s. 9). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Anlatıcının yabancılaşması, sosyal yalnızlık, çevresinden ve toplumdaki diğer insanlardan 

kopukluk duygusundan kaynaklanmaktadır. Gerçek dünyadan kaçmayı tercih eder ve genellikle 

fanteziler içinde yaşar. Başkalarının hastaneye kaldırıldığı gibi kendisini de onlardan farklı görür: 

“Bir yıldır bu acayip, tuhaf insanlar arasında yaşıyorum. Aramızda tek ortak yön bile yok. 

Ben yerden göğe kadar onlardan farklıyım. Ama bu insanların iniltileri, sessizlikleri, 

küfürleri, ağlayış ve gülüşleri rüyalarımı hep kâbuslarla dolduracak” (Hidâyet, 2005, s. 9-

10).  

“Ben artık hiçbir şeyden zevk alamıyorum. Bütün bunlar, şairler, çocuklar ve hayatlarının 

sonuna kadar çocuk kalan kimseler için güzel (Hidâyet, 2005, s. 9). 

 



231 

 

 

 

 

3.2.1.4. Aylak Köpek 

Aylak Köpek eseri ilk kez 1942 yılında Tahran’da, aynı isimli bir eser içinde yedi öyküyle birlikte 

yayımlanmıştır. Hidayet, Sokak Köpeği eserindeki öykülerin çoğunu 1941’den önce yazmış 

olmasına rağmen, İran’da eserlerinin yayımlanması yasaklandığı için bunlar basılamamıştı. Aylak 

Köpek adlı kısa öykünün ve diğer yedi öyküden oluşan Aylak Köpek serisinin yazılış tarihi kesin 

olarak bilinmemekle birlikte, Muhammed Baharlu’ya göre bu öyküler muhtemelen 1935-1941 

yılları arasında yazılmıştır (Baharlu, 2001, s. 166). 

Bu hikaye, Hidayet’ın son ve en önemli eserlerinden biridir ve II. Dünya Savaşı sonrası dönemde, 

İran’ın kültürel ve sosyal durumu üzerinde belirgin bir etkiye sahip olan zamanlarda yazılmıştır. 

Hidâyet’in psikolojik olarak zor bir dönemde olduğu bu eser, kısa hikaye kategorisinde üçüncü 

tekil şahıs anlatıcısı aracılığıyla anlatılır. Aylak Köpek adlı bu kısa öykü, İngilizce, Almanca, 

Fransızca, Türkçe, Kürtçe, Ermenice, Bulgarca ve Kazakça gibi dillere çevrilmiş ve 

yayımlanmıştır. 

3.2.1.4. Eserin Olay Örgüsü  

Hikâyenin kahramanı, Pat adında bir sokak köpeğidir. Safkan İskoç köpeği olan Pat, gençliğinde 

yaptığı yaramazlıklar nedeniyle sahibini kaybeder. Kitap, Pat’ın hayatta kalma, yiyecek bulma ve 

barınacak yer bulma çabalarıyla, dünya ve onun zalim insanlarıyla olan ilişkisi etrafında döner. 

Pat, bir köpek olarak değil, insan özelliklerini taşıyan bir varlık olarak tanımlanır. Onun gözlerinin 

dibinde insan ruhunun görülebildiği ifade edilir. Et yemekten hoşlanmayıp, kokuların ona anne 

sütünü hatırlattığı için sütlacı tercih eder. Hidayet, Pat aracılığıyla modern insanı bu anlamsız 

dünyada terk edilmiş, kaybolmuş, kaygı, acı ve üzüntü dolu bir sokak köpeği olarak görür. Pat, 

aslında modern insanın sembolüdür ve bu hikâye, hayatta kalmaya ve yaşamaya çalışan, ancak 

sonunda dünyanın anlamsızlığı ve değersizliği karşısında ölüme mahkûm olan insanların 

biyografisidir. Hidayet, Kafka’nın Dönüşüm eserinde olduğu gibi, insanın yalnızlığını ve 

izolasyonunu daha iyi anlatabilmek için kahramanını hayvanlar arasından seçmiştir. 

Pat, zalim insanlar tarafından yaralandığında, sahibini ve sevgisini özlediğinde, onu bulamamanın 

acısını yaşar. Bir gün biri ona yemek verir ve başını okşar. Bu sefer sevdiği insanı kaybetmek 

istemeyen Pat, arabasıyla uzaklaşan adamın peşinden koşar, ancak ne kadar çabalarsa çabalasın 

ona ulaşamaz. Yalnız ve aç kalır. Sonunda, yorgun bir halde ölümün onu beklediği ıssız bir 

araziye gelir. 



232 

 

 

 

3.2.1.4. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.25 Aylak Köpek 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Kitabın sonunda, Pat birçok çabanın ardından ölümü kendine çok yakın görür: 

“Tüm organları kontrolünden çıkmış, en küçük bir hareket etme yetisi kalmamıştı. Niçin 

koştuğunu, nereye gittiğini bilmiyordu. Durdu; soluk soluğaydı. Dili sarkmış, gözleri 

kararmaya başlamıştı. Boynu bükük, zar zor yolun kenarına gitti; bir tarlanın yanından akan 

suyun başında karnını sıcak ve nemli kuma koydu. Hiç aldanmadığı içgüdüsüyle artık 

buradan kımıldayamayacağını hissetti. Başı döndü. Düşünceleri, hisleri silinmeye, birbirine 

karışmaya başlamıştı. Karnı çok kötü ağrıyordu. Gözlerinde hiç de hoş olmayan bir parıltı 

vardı. Kasılmalar, kıvranmalar arasında elleri ayakları yavaş yavaş hissizleşiyor, mülayim ve 

keyif verici bir serinlik getiren soğuk terler döküyordu. Akşama doğru Pat’ın üzerinde üç aç 

karga uçuyordu. Uzaklardan almışlardı Pat’ın kokusunu. İçlerinden biri ihtiyatla yanına 

kadar geldi, dikkatle baktı. Pat’ın tamamen ölmediğinden emin olunca uçtu gitti. Bu üç karga 

Pat’ın iki kara gözünü oymak için gelmişti “(Hidâyet, 2019, s. 18). 



233 

 

 

 

Kaygı 

Hikâye boyunca Pat, kaderinin ne olacağı düşüncesi ve sahibini kaybetme kaygısıyla boğuşmakta, 

zalim ve acımasız insanlardan kaçmaktadır. Bu hikâyede yazar köpeğin aç ve yorgun bir şekilde 

sahibini aradığından bahsederken, kaygıyı görülür: 

“Gözlerinin derinliklerinde insana özgü bir ruha sahip olduğu seziliyor, geceleri hayatın tüm 

canlılığını üstünde hissettiğinde gözlerinde engin bir şeyler dalgalanıyordu. Anlaşılması 

imkânsız bir mesaj vardı bunlarda. Ne aydınlıktı bu, ne bir renk. İnanılamayacak, bambaşka 

bir şey. Hani yaralı ceylanların gözünde görülen şeylerden. Onun gözleriyle insanınkiler 

arasında benzerlikten çok, bir tür eşitlik görülüyordu adeta. Acı, ıstırap ve beklenti dolu iki 

siyah göz. Bunlar sadece aylak bir köpeğin suratında görülebilir” (Hidâyet, 2019b, s. 12). 

Hikâyenin bir bölümünde sahibinden ayrılan ve özgür kalan Pat, bu yeni özgürlüğü ve 

beraberinde getirdiği sorumlulukları düşündüğü için kaygılanır: 

“Pat şaşkın, yorgun ama kuş gibi hafiflemiş, rahatlamış olarak sahibini aramaya başladı. 

Birkaç ara sokakta onun kokusundan izler kalmıştı. Her tarafı aradı, belirli aralıklarla 

kendisine özgü işaretler bıraktı; kasabanın dışındaki harabeye kadar gitti, tekrar geri döndü. 

Sahibinin meydana döndüğünü anlamıştı; onun silik kokusu diğer kokulara karışmıştı. 

Bırakıp gitmiş olabilir miydi acaba sahibi? Izdırapla karışık tatlı bir korkuya kapıldı. Pat, 

sahibi, efendisi olmadan nasıl yaşayabilirdi? Çünkü sahibi onun için Tanrı demekti. Yine onu 

aramaya geleceğinden emindi. Korku içinde birkaç caddede koşmaya başladı. Ama 

boşunaydı zahmeti” (Hidâyet, 2019b, s. 15). 

Özgürlük 

Pat, sahibinden ayrılarak kendi istek ve arzularının peşinden gitmeyi seçer ve tasmasından 

ayrıldığında hayatı değişir. Ancak başıboş dolaşması, sahibine olan bağımlılığı nedeniyle onu 

zayıflatır ve mahalle halkının ona izin vermesine yol açar. Tasma çıkarıldığında Pat, tamamen 

özgür olduğunu düşünmüş, ancak özgürlük kavramını tam olarak anlamamış ve özgürlüğün 

beraberinde getirdiği sorumluluğu hayal etmemiştir. Kendi yaşamının sorumluluğunu almak zor 

bir görevdir çünkü özgürlük, kaygı ve sorumluluğu da beraberinde getirir. Pat’ın özgürlüğünü 

sınırlayıp sahibine ve tasmasına geri dönmek istemesi, onun özgürlüğünün getirdiği sorumluluk 

ve kaygıyı taşıyamadığını göstermektedir. Bir bireydeki özgürlük ve sorumluluk derecesi arttıkça, 

o bireyin daha fazla seçim yapma yeteneği olur. Ancak bu özellikler azaldıkça, hayatın 

sorumluluklarından uzaklaşır ve kendi yaşamını olayların ve diğer insanların kontrolüne bırakır. 

 



234 

 

 

 

Saçma ve Anlamsızlık 

Pat, pek çok çaba göstermesine rağmen sahibine ulaşmak için gösterdiği tüm uğraşlar sonuçsuz 

kalır: 

“Korku içinde birkaç caddede koşmaya başladı. Ama boşunaydı zahmeti” (Hidâyet, 

2019b, s. 13). 

“Ama araba ondan hızlı gidiyordu. Yanılmıştı; üstelik koşarak otomobile yetişeyim 

derken iyice yorgun düşmüştü. Baygınlık geçirecek kadar fenalaşmıştı. Tüm 

organları kontrolünden çıkmış, en küçük bir hareket etme yetisi kalmamıştı. Niçin 

koştuğunu, nereye gittiğini bilmiyordu” (Hidâyet, 2019b, s. 18). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Bu hikâyede Pat’ın yalnızlığını ve evsizliğini gözlemleyebiliyoruz. O, hiçbir benzeri olmayan 

tuhaf ve yabancı bir dünyaya atılmıştır . 

“O günden beri, bu insanlardan tekme, taş ve sopadan başka bir şey görmemişti. Kanlı bıçaklı 

düşmanlarıdılar ve ona işkenceden zevk alıyorlardı sanki” (Hidâyet, 2019b, s.19). 

“Kendine ait görmediği, kimsenin onun duygularını anlamadığı yeni bir dünyaya gelmişti” 

(Hidâyet, 2019b, s. 16).  

“Görünüşe bakılırsa kimsenin onun bağlılık gösterisinde bulunmasına ihtiyacı yoktu. Kimse 

onu himaye etmiyor, hangi göze baksa kin ve kötülükten başka bir şey okunmuyordu 

(…)”(Hidâyet, 2019b, s. 16). 

Hikâye boyunca sahibinden ayrı kalan ve yalnız kalan Pat, etrafındaki dünyaya ve insanlara karşı 

kendini yabancı hisseder ve oraya ait olmadığını düşünür: 

“Pat, kendine ait görmediği, kimsenin onun duygularını anlamadığı yeni bir dünyaya 

gelmişti. İlk birkaç günü çok zor geçti. Sonra yavaş yavaş alıştı. Üstelik köşe 

başında, sağda çöp dökülen bir yer bulmuştu. Çöp arasında kemik, yağ, deri, balık 

başı gibi lezzetli parçalarla tanımadığı başka başka yiyecekler buluyordu. Günün 

geri kalan kısmını kasapla fırının önünde geçiriyordu. Gözü kasabın elindeydi ama 

lezzetli parçalar yerine daha çok dayak yiyor ve yeni yaşantısına ayak uydurmaya 

çalışıyordu. Eski yaşantısından tek tük silik görüntülerle bazı kokular kalmıştı. Ne 

zaman sıkıntıya düşse bu kayıp cennette bir tür teselli ve kaçış yolu buluyor ve elinde 

olmadan anıları gözünde canlanıyordu” (Hidâyet, 2019b, s. 16). 



235 

 

 

 

Pat, kendine ve arzuladığı dünyaya yabancılaşması ve uzaklaşması nedeniyle sürekli geçmişte 

yaşamakta ve anılarını gözden geçirmektedir: 

“Vücudu yorgundu, sinirleri sızlıyordu. Su yolunun nemli havasında tüm vücudunu bir 

rahatlık kapladı. Yarı canlı sebzelerin, nemli, eski bir ayakkabı tekinin, ölü veya diri 

nesnelerin çeşit çeşit kokuları karmakarışık ve uzakta kalmış anılarını canlandırdı burnunda” 

(Hidâyet, 2019b, s. 12). 

 3.2.1.5. Karanlık Oda 

Sâdık Hedayat’ın bu kısa öyküsü, Tahran’daki Aylak Köpek öyküleri kitabında diğer yedi öyküyle 

birlikte ilk kez 1942’de yayımlanmıştır. 

3.2.1.5.1. Eserin Olay Örgüsü  

Anlatıcı, bir takside yalnız bir kişiyle tanışır ve yolda küçük bir kasabaya uğradıktan sonra geceyi 

onun evinde geçirme davetini kabul eder. Münzevi ve yalnız bir hayat süren bu adam, anlatıcıya 

en büyük hayalinin dünyadan kopmuş bir şekilde küçük bir kasabada bir evde yaşamak olduğunu 

söyler. Adam, karanlık bir odada yaşar ve ihtiyaçlarından dolayı insanlarla iletişimde bulunmak 

istemediği için gün boyunca yalnızca süt içmektedir. Ertesi gün, anlatıcı ev sahibine veda etmeye 

gittiğinde, onu “anne karnındaki bir çocuk gibi bacakları göğsüne çekilmiş şekilde yatakta” ölü 

bulur. 

3.2.5.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.26 Karanlık Oda 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 



236 

 

 

 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Yazar bu kitapta, insanın varoluşsal karanlıkla olan ilişkisini ve ölümle yüzleşme arzusunu 

derinlemesine irdeler. Kişi, tıpkı kış hayvanlarının bir deliğe çekilmesi gibi, kendini karanlığa 

gömüp yalnızlık içinde kendi içsel derinliklerine dalar. Hayatın koşturmacası ve gürültüsü içinde 

boğulan, yıpranan, ölen incelikli ve gizli duyguların ancak karanlık ve sessizlik içinde ortaya 

çıkabileceğini vurgular. Bu karanlık, kişinin en değerli parçası olarak görülür ve onun neden 

başkalarının peşinden gittiğine dair pişmanlığını dile getirir. İnsanların genellikle bahsi geçen 

karanlıktan ve yalnızlıktan kaçmaya çalıştıklarını, ölümün sesine kulaklarını kapatmaya 

çalıştıklarını ve böylece kendi benliklerini hayatın kargaşasında kaybettiklerini ifade edier. 

Aşağıdaki alıntı, içsel karanlığın ve sessizliğin, insanın gerçek özüyle bağlantıya geçmesi için ne 

kadar önemli olduğunu vurgular. 

Ben hiçbir zaman başkalarının zevkine ortak olmadım. Ya katı bir duygu, ya mutsuzluk duygusu 

engel oldu bana. Yaşam derdi, yaşam güçlüğü. Bütün sorunların içinde en önemlisi insanlarla 

uğraşmak. Kokuşmuş toplumun şerri, yiyecek giyecek belası, bunların hepsi, durmadan gerçek 

varlığımızın uyanmasına engel oluyorlar. Vaktiyle onların arasına karışmıştım; başkalarını taklit 

edeyim dedim. Baktım, soytarıya dönmüşüm. Adına zevk dedikleri her şeyi denedim; gördüm ki 

başkalarının zevki bana yaramıyor. Her yerde, her zaman yabancı olduğumu hissettim. Diğer 

insanlarla aramda en ufak bir ilgi dahi yoktu. Başkalarının yaşam tarzına ayak uyduramazdım. 

Kendi kendime derdim ki hep: Bir gün toplumdan kaçacağım; bir köyde, gözden ırak bir yerde 

kendi köşeme çekilip yaşayacağım. Ama inziva hayatını şöhret için istemiyordum. Kendimi 

birinin düşüncesine mahkûm etmek, birinin taklitçisi olmak değildi istediğim. Nihayet zevkime 

göre bir oda yapmaya karar verdim. Sadece kendimin bulunacağı, düşüncelerimin dağılmayacağı 

bir yer (Hidâyet, 2019a, s. 80). 

Hidâyet, yalnız adamın dünyadan uzak inşa ettiği evini tasvir ederken kullandığı kelimelerle bir 

bakıma anne rahmini anımsatmaktadır. İnsan, anne karnında hiçbir endişe ve strese maruz 

kalmadan annesinden beslenir ve yaşamını sürdürmek için başka hiçbir şeye ihtiyaç duymaz. 

Adam da kırmızı odasında yalnızca süt içerek hayatını sürdürmeye çalışmaktadır. Maddi dünyada 

manevi şeylerden uzak bir yere gönderilmiş olan bu varlık, eski huzuruna dönebilmek için her 



237 

 

 

 

yöne dolaşır ve anne karnındaki huzura tekrar kavuşmak amacıyla kendine özel bir oda 

hazırlamaya başlar. 

Sizin aradığınız hal, ceninin ana rahmindeki halidir. Koşuşturmadan, mücadele etmeden, 

kimseye yağ çekmeden, sıcak, yumuşak ve kızıl bir duvarın içinde iki büklüm vaziyette 

durur. Yavaş yavaş annesinin kanını emer, tüm ihtiyaçları kendiliğinden karşılanır. Bu, her 

insanın yaratılışında var olan, kaybolmuş bir cennet nostaljisidir. Orada insan kendinde, 

kendi içinde yaşar. Belki bir anlamda ihtiyari ölüm değil midir? dedim (Hidâyet, 2019a, s. 

83). 

“Karanlıkta insan uyur, ama işitir. Şahsı uyanıktır ve gerçek hayat o zaman başlar. İnsan 

yaşamın adi ihtiyaçlarına karşı müstağni kalır, manevi âlemleri kateder, farkına varamadığı 

şeyleri hatırlar...” (Hidâyet, 2019a, s .82). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Sâdık Hidâyet’in Karanlık Oda eserindeki gizemli karakter, insanın manevi boyutundan 

uzaklaşmasını eleştirmektedir. İnsan, yaşamı boyunca her türlü maddi ihtiyacının karşılanmasına 

ve dünya zevklerini tatmasına rağmen, manevi boyutundan tamamen kopamaz. Her bireyin 

özünde var olan bu manevi boyut, maddi dünyanın karşısında pek çok sıkıntı ve zorluklarla 

yüzleşmesine sebep olmaktadır. Sâdık Hidâyet’in Karanlık Oda eserinde, insan kökeninden yani 

manevi boyutundan uzaklaşmış, bilinmez bir dünyanın maddi unsurlarına ve karanlığına 

hapsolmuştur.  Bahsi geçen  durumla yüzleşmek ve buna katlanmaktan başka bir seçeneği 

kalmamıştır. 

Ben hiçbir zaman başkalarının zevkine ortak olmadım. Ya katı bir duygu, ya mutsuzluk 

duygusu engel oldu bana. Yaşam derdi, yaşam güçlüğü. Bütün sorunların içinde en önemlisi 

insanlarla uğraşmak. Kokuşmuş toplumun şerri, yiyecek giyecek belası, bunların hepsi, 

durmadan gerçek varlığımızın uyanmasına engel oluyorlar. Vaktiyle onların arasına 

karışmıştım; başkalarını taklit edeyim dedim. Baktım, soytarıya dönmüşüm. Adına zevk 

dedikleri her şeyi denedim; gördüm ki başkalarının zevki bana yaramıyor. Her yerde, her 

zaman yabancı olduğumu hissettim. Diğer insanlarla aramda en ufak bir ilgi dahi yoktu. 

Başkalarının yaşam tarzına ayak uyduramazdım. Kendi kendime derdim ki hep: Bir gün 

toplumdan kaçacağım; bir köyde, gözden ırak bir yerde kendi köşeme çekilip yaşayacağım. 

Ama inziva hayatını şöhret için istemiyordum. Kendimi birinin düşüncesine mahkûm etmek, 

birinin taklitçisi olmak değildi istediğim. Nihayet zevkime göre bir oda yapmaya karar 

verdim. Sadece kendimin bulunacağı, düşüncelerimin dağılmayacağı bir yer (Hidâyet, 2019a, 

s. 80). 



238 

 

 

 

Aslında ben tembel tabiatlıyım. Çalışıp çabalamak kof adamların işi. Kendi içlerindeki 

çukuru doldurmak için yoksul insanların malına mülküne sarkarlar. Benim atalarımın da içi 

boştu. Çok çalıştılar, çok zahmet çektiler, sonra düşünüp baktılar kendilerine ve zamanlarını 

tembellik içinde geçirdiler. Onların içindeki çukur dolmuştu. Sonra da bütün tembelliklerini 

bana miras bıraktılar. Atalarımla övünmüyorum. Üstelik bu memlekette başka yerlerde 

olduğu gibi tabakalaşma yok. Zenginlerin, ensesi kalınların iki üç kuşak ötesine gidersen 

hepsi ya hırsız çıkar, ya haydut, ya saray soytarısı, ya sarraf. Atalarımızın aslını faslını iyice 

karıştıracak olursak sonunda gorille şempanzeye kadar gideriz. Ama bildiğim şu ki, ben 

çalışmak için yaratılmamışım. Yenilikçi geçinen sonradan görmeler, kendi deyişleriyle 

sadece bu muhitte boy gösterebilirler. Kendi zevklerine, hırslarına, şehvetlerine göre bir 

toplum oluşturmuşlardır. Yaşamla ilgili en küçük görevde bile onların cebri ve körü körüne 

bağlılık kanunlarını bir kapsül gibi yutup kabullenmek gerekir. Adına çalışmak dedikleri bir 

nevi esarettir bu. Herkes yaşama hakkını onlardan dilenmek zorunda. Bu muhitte sadece bir 

avuç hırsız, utanmaz ahmak ve manyağın yaşama hakkı var. Hırsız, alçak ve yağcı olmayan 

için “Yaşamasına gerek yok!” derler. İçimdeki dertleri, altında belimin büküldüğü mevrus 

yükü onlar anlayamaz (Hidâyet, 2019a, s. 80-81). 

“Bu muhitte sadece bir avuç hırsız, utanmaz ahmak ve manyağın yaşama hakkı var. Hırsız, 

alçak ve yağcı olmayan için “Yaşamasına gerek yok!” derler. İçimdeki dertleri, altında 

belimin büküldüğü mevrus yükü onlar anlayamaz” (Hidâyet, 2019a, s. 81). 

Kitabın bu bölümü, kişinin hayatında yaşadığı zorlukları ve geçmişin ağırlığını anlatır. Dürüst 

olmanın değerinin anlaşılmadığı bir dünyada, kişinin hissettiği yalnızlık ve anlaşılmama duygusu 

ön plana çıkar. Geçmişten gelen mirasın, yani atalarından kalan yorgunluğun ve acının, bu kişinin 

hayatını nasıl şekillendirdiği ve nostalji duygusuyla ne şekilde yoğrulduğu vurgulanır. Anlatıcı, 

söz konusu hislerin ve yüklerin, diğer insanlar tarafından anlaşılamadığını belirtir. Bu bağlamda, 

nostalji yalnızca geçmişe duyulan özlem değil, aynı zamanda kişinin varoluşsal sıkıntılarını ve 

ruhsal yorgunluğunu da ifade eden bir terim olarak kullanılır. 

3.2.2. Mustafa Mestûr (1964-) 

Mustafa Mestûr, 1964 yılında İran’ın Ahvaz şehrinde fakir bir ailede dünyaya gelmiştir. Dört kız 

kardeşi ve iki erkek kardeşi olan Mestûr, ailenin dördüncü çocuğudur. Çocukluğu zor ve sıkıntılı 

bir şekilde geçmiş, doğa ile iç içe olan hurma ağaçları tarlalarında koşarak ve Karun Nehri٬nde 

yüzerek büyümüştür. Erken yaşlardan itibaren dünyayı sorgulayan ve meraklı bir kişiliğe sahip 

olan Mestûr, bu dönemde felsefi kitaplara ilgi duymaya başlamıştır. Ayrıca Arap edebiyatı ve 

Hafız gibi İranlı şairlerin şiirleri de ilgi alanları arasında yer almıştır. 



239 

 

 

 

1989 yılında İsfahan Teknik Üniversitesi’nden inşaat mühendisliği alanında mezun olmuştur. 

Ardından Ahvaz’daki Şehit Çamran Üniversitesi’nde Fars dili ve edebiyatı alanında yüksek lisans 

eğitimini tamamlamıştır. Uzun ve kısa öyküler yazmanın yanı sıra çeviri ve araştırma 

faaliyetlerinde de bulunan Mestûr, bu alanlarda çeşitli eserler yayımlamıştır. Mestûr, İran’da 

felsefe ve mistisizm ile ilgilenen ve bu kavramları edebiyatla bütünleştirmeye çalışan nadir çağdaş 

yazarlardan biridir. Eserlerinde felsefi ve dini konuları işleyen Mestûr, gündelik olayları 

anlatırken bu olayların felsefi boyutlarını keşfetmeye çalışarak romanlarına derinlik 

kazandırmaktadır. Hikâyelerinin ve romanlarının karakterleri, kendilerini ve çevrelerindeki 

dünyayı tanımaya çalışan insanlardır. Bu nedenle yalnızlık başta olmak üzere varoluşçuluk 

felsefesinin diğer kavramlarını da onun bazı eserlerinde açıkça görmek mümkündür. Mestûr, 

çalışmalarında dünyanın istikrarsızlığı, inanç ve kanaatlerdeki belirsizlik, kaygı, yalnızlık, ölüm 

korkusu ve hayatın anlamsızlığı gibi konuları ele almaktadır. 

Mestûr’un hikâyelerinin karakterleri, manevi değerlerden yoksun olan modern dünyada başıboş 

bir şekilde dolaşmakta ve tekrarlayan yaşam döngülerinde hapsolmuş durumdadır. Onun 

eserlerinin en önemli özelliği, farklı kitaplarda birbirine benzer karakterleri ustaca 

kullanabilmesidir. Bu yöntemi uygulayarak okuyucuyu bu karakterlere alıştırmakta ve merak 

uyandırmaktadır. Yazarın röportajlarında belirttiği gibi, yerel, kültürel ve dini unsurlara dikkat 

etmesi onun kaygılarından biridir. Mestûr’un eserlerini okurken akla gelen konulardan biri, 

öykülerinin temalarının varoluşçu görüşler ve varoluşçu kaygılarla yakınlığıdır. Varoluşsal 

kaygılardan kastımız, insanları meşgul eden meselelerdir. Örneğin, insanlar ve varoluşlarının 

özgünlüğü, özgürlük, irade, sorumluluk, yabancılaşma, umutsuzluk, yalnızlık, ölüm ve modern 

dünyada insan krizleri (Meşkat, 1390, s. 21). 

Mestûr, günümüz İran hikâyeciliğinin en önemli yazarlarındandır. İlk öyküsü olan İki Islak Göz’ü 

1991 yılında bir edebiyat ve felsefe dergisi olan Kian dergisinde yayımlamıştır. 1991 ile 2000 

yılları arasında aynı dergide başka öyküler de kaleme almıştır. Ardından, 1998 yılında 12 kısa 

öyküden oluşan Kaldırımda Aşk adlı ilk kitabını yayımlamıştır. Öykü ve oyunlarının art arda 

yayımlanmasıyla 2000’li yıllardan günümüze kadar genç yazarlar arasında özel bir yer edinmeyi 

başaran Mestûr, kendine has anlatım tarzıyla geniş bir okuyucu kitlesini etkilemiştir. Mestûr’un 

eserleri yaklaşık yirmi dile çevrilmiştir. 

 

Mustafa Mestûr’un Tanrı’nın Gül Cemalini Öp adlı eseri 2001 ve 2002 yıllarında Altın Kalem 

Festivali’nde en iyi roman ödülünü kazanmıştır. Bu eser, onun en çok övülen eseri olup, yazarlık 

hayatında bir dönüm noktası olarak bilinmektedir. Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği romanı ise 



240 

 

 

 

2002 yılında İsfahan Edebiyat Ödülü’nde en iyi roman olarak seçilmiştir. Bu başarı, İranlı yazar 

Sâdık Hidâyet’ın İlk Hikâye Yazma Yarışması’nın Takdir Belgesi’ne de layık görülmüştür . 

Mestûr’un Kaldırımda Aşk, Tanrı’nın Gül Cemalini Öp, K’siz Ş’siz Aşkın Hikâyesi (Aşkın Kafsız 

Sinsiz ve Noktasız Hikâyesi), Birkaç Güvenilir Rivayet, Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği ve Her 

Şeyi Bilenim adlı eserleri bu zamana kadar Türkçeye çevrilmiş çalışmalarıdır. Mestûr’un yirmi 

yıldan fazla süren edebi faaliyetleri şu şekilde özetlenebilir: 

Roman 

Tanrı’nın Gül Cemalini Öp (Ruye Mahı Khodavend Ra Bebus, 2000), Cüzzamlı Eller ve Domuz 

Kemiği (Ostokhane Khuk ve Desthaye Jozami ,2005), Ben Serçe Değilim (Men Gonjeshk Nistem, 

2009), Navid ve Negar Hakkında Üç Kısa Rapor (Se Gozareshe Kûtah Darbareye Navid ve 

Negar, 2012) 

Öykü 

Nadir Farabi Üzerine Bir Risale (Resaleyi Darbare-ye Nadere Farabi, 2016), Aşk ve Diğer Şeyler 

(Eshgh ve Diger Chizha, 2017), Masumiyet (Mesumiyet, 2019) 

Kısa Hikâye Mecmuası 

Kaldırımda Aşk (Eshgh Rooye Piadero, 1999), Birkaç Güvenilir Rivayet (Chend Revayete 

Motaber, 2004), Her Şeyi Bilenim (Man Danaye Kollem, 2005), Karanlık Mine Meydanında 

Koşmak (Davidan Ruye Meydane Min, 2006), K’siz Ş’siz Aşkın Hikâyesi (Dastane Eshghi Bi   

Ghaf, Bi Shin, Bi Noghte ,2006), Öğleden Sonrada Tahran (Tehran Bad Az Zohr, 2011), Mümkün 

Olanın En İyisi (Behterin Shekle Momken, 2016), Loş Işık Altında (1992-2016 yıllar arasında 

yayınlanan kısa öykülerden oluşan bir Mecmua), (Zire Nure Kem, 2018) 

Oyun 

Ayda yürümek (Piaderavi Ruye Mah,2018), Düz Dünya hipotezi (Farziyeye Zamine 

Mosattah,2022) 

 

Şiir 

Ve Ellerin Işık gibi kokar (Ve Dasthayat Buye Nur Midehed, 2011), Komşunun Kedisi (Gorbeye 

Hamsaye, 2015), Kelimelerin Mübah Kanı( Khune mobahe Kalamat, 2023) 



241 

 

 

 

Araştırma 

Kısa Öykünün Temelleri (Mabaniye Dastane Kutah, 2000) 

Fotoğraf Mecmuası 

Hayatın Etrafında Dolaşmak (Parse Dar Havaliye Zendegi, 2006) 

Tercüme 

Phil, Raymond Carver (Fil,1988), Samimiyet, Raymond Carver (Samimiyet,1999) Zamansız 

Telefon, Raymond Carver (Telefone Bi Moghe,1999), Mesafe ve Diğer Öyküler (Phil ve 

Samimit’in iki öyküsü dahil), Raymond Carver, (Fasele va Dastanhaye Diger,2001), Zarflar ve 

Diğer Bazı Hikâyeler, Raymond Carver (Pakat va Chand Dastane Diger,2003), Doğa ve Kader 

(Kristoff Kieslowski'nin Sineması), Monica Moore (Seresht va Sarnevesht,2007) 

3.2.2.1. Tanrı’nın Gül Cemalini Öp 

Tanrı’nın Gül Cemalini Öp, Mustafa Mestûr’un 2000 yılında Merkez Yayınevi tarafından 20 

bölüm halinde satışa sunulan romanının adıdır. Bu eser, edebi özellikleri nedeniyle oldukça 

popüler olduğundan dolauyı  her yıl iki kez yeniden basılmış ve 2005 yılında onuncu baskıya 

ulaşmıştır (40.000 kopya tirajlı). 

3.1.2.1.1. Tanrı’nın Gül Cemalini Öp Adlı Eserin Olay Örgüsü 

Hikâyenin ana karakteri, sosyoloji ve felsefe alanında doktora öğrencisi olan Yunus’tur. Fizikçi 

ve üniversite hocası olan Dr. Parsa’nın intihar ve ölümünün sosyal nedenleriyle ilgili tezini 

yazmakla meşguldür. Yunus, tezini tamamlamak ve annesinin hastalığı gibi sorunlarla 

uğraşmaktadır. Tezini bitirmeye çalışır ama Dr. Parsa’nın intihar sebebini bulamamıştır. Son 

zamanlarda Yunus’un aklını meşgul eden asıl sorun Tanrı’nın varlığı ve inanç meselesidir. 

Hikâye, Yunus’un eski dostu Mehrdad’ın Amerika’dan İran’a dönmesiyle başlar. Mehrdad, 9 yıl 

önce Julia’ya aşık olup onunla evlenmek için Amerika’ya gitmiştir. Hikâyenin devamında 

Julia’nın, dört yaşında bir kızı varken kanser olduğu ve ölümün eşiğine geldiği ortaya çıkmıştır. 

Yunus gibi Julia ve Mehrdad’ın da Tanrı hakkında şüpheleri vardır ve dünyadaki hastalıkların ve 

sıkıntıların sebepleri üzerine kafa yorarlar. Karısını ve çocuğunun annesini kaybetme korkusuyla 

karşı karşıya kalan Mehrdad, hiç var olmamış olmayı bile dilemektedir. 



242 

 

 

 

Bu hikâyede Yunus, Mehrdad ve Julia’ya zıt düşüncelere sahip iki karakter daha bulunmaktadır. 

İlk karakter Yunus’un nişanlısı Saye’dir. İlahiyat öğrencisidir ve oldukça dindardır. Saye, her 

zaman Allah’a ve dini meselelere inanmıştır. Yunus’un inancının sarsılmasından ve 

şüphelerinden dolayı endişe duymaktadır. Saye, inancı güçlü olsa da Yunus’un Tanrı ve inanç ile 

ilgili sorularına cevap verememiş ve onu ikna edememiştir. Bir seçim ikileminde kalan Saye, 

inancıyla Yunus arasında bir tercih yapmak zorunda kalsa, inancını seçeceğini belirtmiştir. 

Tanrı’ya inanan ikinci karakter ise Alireza’dır. O aynı zamanda Yunus ve Mehrdad’ın eski bir 

arkadaşıdır ve onları Tanrı’nın varlığına inanmaya teşvik etmeye çalışır. Alireza, Yunus’a 

Allah’ın varlığının akıl ile değil, kalple hissedilmesi gerektiğini söyleyerek yaklaşır. Ancak 

Alireza, Saye gibi Yunus’un şüphelerinden korkmamıştır. Ona göre şüphe, gerçek inanca ulaşmak 

için bir köprüdür ve duymanın iyi olduğunu savunur. 

Hikâyenin devamında Yunus, Dr. Parsa’nın öğrencilerini araştırır ve onlarla konuşur. Sonunda 

öğrencilerinden Mehtab adlı bir kıza âşık olduğunu öğrenir. Ancak bu platonik aşka mantıklı bir 

sebep aradığı ve bu sebebi anlayamadığı için intihar etmiş olduğunu fark eder. Alireza ise Yunus’a 

yazdığı bir mektupta, fizik hocasının intihar sebebini anlamlandıramamış olmasının, aşk için 

mantıklı nedenler bulamamış olmasının olduğunu açıklar ve dünyada bazı şeylerin mantıklı bir 

açıklamasının olmadığını anlatmaya çalışır. Ona göre aşk ve inanç gibi duygular, akıl tarafından 

değil ruh ve kalp tarafından anlaşılır . 

Kitabın son sayfasında Yunus, bir çocuğun parkta uçurtma uçurmasına yardım eder. Uçurtma 

gökyüzünde uçtuğunda çocuk sevinir ve “Yaşasın… uçurtmam Tanrı’ya ulaştı” ifadesini kullanır. 

Bu sahne, Yunus’un Tanrı’ya olan inancını yeniden kazandığı hissini vermektedir . 

3.2.2.1. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.7. Tanrının Gül Cemalini öp 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 



243 

 

 

 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

Kaygı 

Varoluşçulukta insan özgürdür ve bu özgürlük ona seçme gücü verir.  Seçimler olumlu ya da 

olumsuz sonuçlar doğurabilir ve insan söz konusu sonuçlardan sorumludur. Bu sorumluluk 

duygusu insanı korku ve kaygıya sürükleyebilir. İnsanın içine atıldığı ve terk edildiği  yaşam, 

doğal olarak korku da getirebilir. 

“Kararsız kişinin değil, sorumlu kişinin sahip olduğu bir endişedir. Sorumluluk için endişe ve 

kaygı gereklidir” (Şeriati, 2010, s. 45). 

Şeriati’nin ifadesinde belirtildiği gibi, sorumluluk bilinçli seçimlerle doğrudan ilişkilidir. 

Sorumluluk almak için duyulan endişe ve kaygı, kişiyi doğru kararlar almaya teşvik eder ve 

bireyin olgunlaşmasına katkıda bulunur. Bu felsefede ölüm korkusu şeklinde ortaya çıkan başka 

bir korku türü daha vardır. Tanrı’nın Gül Cemalini Öp öyküsünde öykünün ana karakteri, 

Tanrı’nın varlığından ya da yokluğundan şüphe ve endişe duyan kişidir. Yunus kendi yolunu 

seçmek zorundadır ve hata yapmak istemediği için korkarak endişelenir: 

“Doğmadan yani yirmi beş yıl önce nerde olduğunu bilmek isiyor. Neden bir yıl erken ya da 

bir yıl geç değil de tam yirmi beş yıl önce doğduğunu sorguluyor. Binlerce yıl önce dünya 

var ama o yok ve sonra yirmi beş yıl önce hangi sebeple aniden o oluveriyor ve hayata 

atılıyor…” (Mestûr, 2020, s. 13). 

 

“Caddenin iki yanına bakıyorum umutsuzca, ardından yol ortasında annesini kaybetmiş 

çocuk gibi korkuyorum. Korkuyla direksiyona yapışıyorum ve ardından o muğlak şey berrak 

bir hal alsın ve ben de kendi kendime “Tanrı var mı?” sorusuna sorayım diye gözlerimi 

kapatıyorum” (Mestûr, 2020, s. 99). 



244 

 

 

 

Ünsüz ve iz bırakmayan bir hayat, insani acılar, karanlık, acı bir ölüm, Julia’da kaygıya sebep 

olur ve bu durum onun için bunalım ve çaresizlik getirir. Kierkegaard’ın felsefesine göre, insanın 

hayat tecrübesi üç aşamadan geçer: Estetik, Etik ve Din. Estetik evrede insan, anlık zevkler ve 

geçici hedefler peşinde koşar, düşünce derinliği ve uzun vadeli planlar yerine anlık tatminler 

peşindedir. Etik evrede ise insan, düzen, amaç ve toplumsal sorumlulukları önemser. Kendi 

seçimleri ve sorumluluklarıyla bağlılık içinde yaşar. Son olarak, İman evresinde insan, inanç ve 

fedakarlıkla öne çıkar. İman, akla ve geleneksel normlara meydan okuyan bir tutkudur ve insanı 

günahkarlık hissiyle yüzleştirir. Yunus, Kierkegaard’ın estetik ve etik evrelerinde yer almakta 

olup, dünyevi zevklerle meşguldür. Korku içinde olan Yunus, doğru seçimler yaparak din 

mertebesine ulaşma potansiyeline sahiptir. Yunus’un arkadaşının eşi Julia ise ölümle 

yüzleşmekten korkmaktadır. 

Özgürlük ve Başkaldırı 

Varoluşçuluk ekolünde tartışılan önemli bir konu, toplumsal ve çevresel normlara karşı çıkmaktır. 

Buna göre, birey kendi kimliğini yaratma sürecinde, toplumun dayattığı önceden belirlenmiş 

kalıpları reddeder ve kendi seçimleriyle yeni bir dünya oluşturur. Bu durum, bireyin 

özgürlüğünün bir göstergesi olarak kabul edilir. Kierkegaard’a göre, başkalarına benzemenin 

insanın kimlik eksikliğinin bir işaretidir (Nesri, 1996, s. 32-33). 

Tanrı’nın Gül Cemalini Öp kitabında Yunus, Tanrı’nın varlığına şüphe duymaktadır, ancak 

çevresindeki çoğu insan Tanrı’ya inanmaktadır ve Yunus bu konuda yalnızdır. O, sadece 

etrafındaki insanların düşüncelerini takip ederek bir şeyi kabul etmek istememektedir. Yunus, 

nişanlısı Sayeh’in dini konularda hiçbir sorusu veya itirazı olmamasına bile şaşırmaktadır . 

Peki, Saye neden hiçbir şeye itiraz etmiyor? En ufak bir şey hususunda şüphe bile duymuyor. Onun 

için her şey sapasağlam bir kale gibi görünüyor herhalde. Meselenin tereddüt edecek taraflı 

kalmamış onun için. Nasıl ki benim ilerde onun müstakbel kocası olacığıma, birkaç yıl sonra 

etrafımızda fidan gibi boy atacak çocuklarımızın dünyaya geleceğine inanıyorsa, Tanrı’nın günün 

birinde Tur Dağı’na tecelli ettiğine inanıyor. Keşke Saye’nin bu şüpheden arınmış, itminanı tam 

özelliğinin birazı bende de olsaydı (Mestûr, 2020, s. 51-52).   

Yunus, insanların yaratılış konusunda emin olmalarını, onların cehaletlerinin bir 

göstergesi olarak görür . 

“Eğer bilmemek ve yaratılış niteliği hususunda düşünmemek böylesine kanaat 

oluşturacaksa insanda, ben kendi adıma söylüyorum bu bilgiye de, bu kanaate de 

tükürürüm, o kadar!” (Mestûr, 2020, s. 51-52). 



245 

 

 

 

Yunus, hikâyenin bir bölümünde Saye’ye şöyle der: 

Evet, bir zamanlar bu tür şeylere inandığımı kabul ediyorum ama şimdi sen ve Ali gibi 

yüzlercesinin, binlercesinin inandığı bu tür şeylere bir türlü inanasım gelmiyor. Bir nabze 

olsun inanamıyorum. İçinde bulunduğum durumdan hoşlandığım da söylenemez tabii ki ama 

bu şeylere bir gün dahi olsa mutlaka inanmak gerektiğini duyumsuyorum ve bu beni teselli 

ediyor (Mestûr, 2020, s. 74-75). 

İnsan hayatını çevreleyen meselelere kayıtsız kalma ve şüphe duymama, hikâyenin varoluşçu 

karakteri Yunus’un başkaldırmasına ve sorgulamasına yol açmıştır. 

Ölüm, Hiçlik, Saçma ve Anlamsızlık 

Varoluşçular, genellikle hayatın anlamsızlığı ve boşluğuna inanır. Bu hikâyede de bazı karakterler  

hayatın saçmalığına inanmakta ya da şüphe duymaktadır. Hikâyenin ana karakteri Yunus, 

dünyanın saçmalığından ve Tanrı’nın yokluğundan korkmaktadır. Tanrı’nın varlığı ve doğaüstü 

olaylar konusundaki şüpheleri hikâye boyunca belirginleşir. Yunus, kendisi ve insanlık hakkında 

endişeler taşır ve sürekli olarak Tanrı ve varoluş hakkında sorular sorar. Ölümden ve ölümden 

sonraki hiçlikten korkan Yunus, öldükten sonra hayatını anlamlı kılacak bir amacı aramaktadır . 

Yoksa ölüyor muyum? Henüz asmadım ki kendimi. Ölmeden bir şeylere tutunmalı. 

Kesinlikle ölmeden önce tırnaklarımı toprağa batırmalıyım, böylelikle beni zorla 

kaldırmak istediklerinde çit gibi tırnaklarımla toprağı sürmüş olurum. Ölmeden önce 

kendimi geride bırakmalıyım. Eğer bugün kendimden bir şeyler bırakmazsam 

gelecekte kim geçmişteki bendeen haberdar olabilir ki? Eğer diğerleri ayak izimi 

görmezse ben yok olurum. Ama ben yok olmak istemiyorum. Hiç halt etmeden 

öylece gelmiş gitmiş olmak istemiyorum…(Mestûr, 2020, s. 188). 

Unutulmak ve yalnız kalma korkusu, hikâyenin karakterini var olma çabasına ve bu “varlığı” 

başkalarına gösterip anılarda bırakmaya sevk etmektedir. 

 

Bir mesleği olmayan kişi ise hayatta olmayan kişi demektr. ardır ama başkaları için 

değil sadece kendisi için vardır ve kendisi için yaşayan insan, yalnız demektir ve ben 

yalnızlıktan korkuyorum” (Mestûr, 2020, s.19). 

“Sence gerçekten var mı?...Tanrı’yı soruyorum” (Mestûr, 2020, s. 34). 

Sence Tanrı var mı? Anlamak ve bilmek istediğim en önemli şey bu sadece… Bu sorunun 

cevabı birçok açmazın anlaşılmasına yardımcı olacağı gibi, cevapsız bırakılması da sonsuza 



246 

 

 

 

dek bazı şeylerin mutlak karanlıkta kalmasına neden olacaktır diye düşünüyorum. Var mı 

yok mu sence?!( Mestûr, 2020, s. 35). 

Tanrı’nın olması veya olmaması benim için önemlidir. Eğer tanrı varsa, ölüm her şeyin bitişi 

demek olmayacaktır ve bu durumda eğer ömrümü onun yokluğuna inararak geçirirsem 

tehlikeli bir oyun oynuyorum demektir. Bu tehlikeyş, derim, kemiğim kısacası tümbenliğimle 

hissediyorum (Mestûr, 2020, s. 37). 

… Yardım edemiyorum kendisüne. Hele hele şu günlerde hiç edemiyorum. Tanrı’nın 

varlığını ispat veya inkâr edecek güçlü delillerim olmadığı bu durumda “Tanrı ile Musa’nın 

konuşması” irdelemek abesle iştigal etmek gibi geliyor bana ve usandırıyor beni, rahatsız 

ediyor (Mestûr, 2020, s. 30). 

Sence Tanrı var mı?... Var mı yok mu sence?... Tanrı yoksa biz neden varız?... Kudret ve 

bilinç sahibi bir varlığın istemiş olması ve bizim de bunun üzerine var olduğumuzdur. Tanrı 

eğer varsa bütün bu felaketler niçin?...(Mestûr, 2020, s. 36). 

Tanrı’nın olması veya olmaması benim için önemlidir. Eğer tanrı varsa, ölüm her şeyin bitişi 

demek olmayacaktır ve bu durumda eğer ömrümü onun yokluğuna inararak geçirirsem 

tehlikeli bir oyun oynuyorum demektir. Bu tehlikeli, derim, kemiğim kısacası tümbenliğimle 

hissediyorum… Eğer Tanrı yoksa o zaman ölüm yokluk demektir. Öyle bir durumda da 

Tanrı’nın var olduğu düşüncesiyle yaşamak -ki bunun sonucu da bir kereliğine mahsus 

yaşayabileceğimiz bu hayatın birçok lezzetinden mahrum kalmak olacaktır- kelimenin tam 

anlamıyla büyük bir kayıpolu r(Mestûr, 2020, s. 37-38). 

“Sahi melekler var mı? İki omuzumuz üzerinde iki melek oturmuş yaptığımız her ameli 

levhalara mı yazıyor gerçekten?” (Mestûr, 2020, s. 62).  

“Sence Tanrı gerçekten dağa tecelli etti mi? Daha doğrusu sen Tanrı’nın dağa tecelli ettiğine 

inanıyor musun? Öyle soralım… Gerçekten bu anlattığın hikâyelere inanıyor musun 

Saye?”(Mestûr, 2020, s. 73). 

 

…Musa’nın kutsal vadide Tanrı’nın kelamını işitti mi? Kimse bilmiyor. Kimse bilimsel 

mantıkla o karanlık ve soğuk gecede Musa’nın bir ağaçın Tanrı’nın sesini işittiğni 

kanıtlayamaz. ‘Tanrı Tur Dağı’na tecelli etti mi? Kimse bilmiyor. Bu konuda elimizde hiçbir 

bilimsel kanıt yok. Peki ya ‘Tanrı var mı? Onu da kimse bilmiyor. Her biri kendince koca bir 

gerçek olan bu sorularım cevabına kimse yaklaşmaz fakat bunların cevabını bilmemek bir 

şeyi ispatlayamadığı gibi inkâr da etemez. Biz bunlara ya iman ederiz ya iman etmeyiz. Hepsi 

bu!( Mestûr, 2020, s. 93). 



247 

 

 

 

Varlığın kökenine dair inandırıcı bir nedenin olmaması, kötülüğün kaynağının bilinmemesi ve 

metafizik olaylar ile peygamberinin başına gelenler hakkında şüphe duymak, varoluşçu 

düşüncenin göstergelerindendir. Yunus gibi düşünen bir başka karakter, ciddi bir hastalığı olan 

ve ölümle boğuşan Julia’dır. Julia’nın da yaratılışla ilgili soruları vardır ve ölümle sona eren 

dünyayı sorgulamaktadır: 

…Yokluğunu gerektiren yığınla nedenin olduğunu düşünüyor, bundan dolayı da 

daima hayret ve şaşkınlık içerisinde. Durmadan varlığını ispatlayacak güçlü deliller 

peşindeydi… Doğmadan yani yirmi beş yıl önce nerde olduğunu bilmek isiyor. 

Neden bir yıl erken ya da bir yıl geç değil de tam yirmi beş yıl önce doğduğunu 

sorguluyor. Binlerce yıl önce dünya var ama o yok ve sonra yirmi beş yıl önce hangi 

sebeple aniden o oluveriyor ve hayata atılıyor… (Mestûr, 2020, s. 13). 

Kızım şuan dört yaşında, iki yıl önce annesi kansere yakalandı, zamanla psikolojisi 

bozuldu Julia, orda bir Tanrı olmadığını düşünerek böyle bir durumda, tedavisi 

imkânsız hastalıkların günahını da onun boynunda atmazdık. Aynı şekilde insanın, 

hayatında halledemeyeceği sorunlarla karşılaşmasının, adil bir durum olmayacağını 

da…(Mestûr, 2020, s. 13). 

Bu fikrin aksine, hikâyede Alireza’nın görüşü de yer almaktadır. Alireza o kadar mütedeyyindir 

ki hastalıklardan korkmaz ve onları dünyanın boşluğuna sebep olarak görmez. Belki bazı 

günahlardan kurtuluş vesilesi olarak düşünür. Ayrıca, hastalıkların insanı Tanrı’ya yaklaştırdığını 

düşünmektedir . 

“Tebessüm ederek; Bunca meleğin adını nerden biliyorsun sen öyle? diye soruyor” (Mestûr, 

2020, s. 62). 

Alireza, Tanrı’nın varlığının çocuklarda görülebileceğine inanmaktadır: 

“Aynen Tanrı kavramını, hayatın diğer manaları arasında yerleştirememiş olan senin gibi! 

Tanrı cemali, kışın yağan kar gibi parlayan, çocukların masumiyetindeyken sen nerdesin 

Yunus! Gerçekten soruyorum, nerdesin? Tanrı kendini çocukların masumiyetinde aşikâr 

ettiği gibi, varlık âleminin başka hiçbir yerinde aşikâr etmemiştir: Kimi zaman çocukların 

yüzünde Tanrı’yı açıkça görüyorum, görünce de korkuyorum, yüreğim holuyor. O kadar 

yüksek hopluyor ki; pusulayı şaşırıp, çocukların parmağı arasında duran Tanrı’yı almak için 

koşuyorum. Nerdesin Yunus sen? Nerede? Sesimi duyuyor musun?” ( Mestûr, 2020, s. 142). 

Alireza’nın arkadaşı Mansur savaş gazisidir. O, ölümden korkmamakla kalmayıp, Tanrı’ya ulaşıp 

şehit olmak için oldukça heveslidir. Mansur’un ölümünden sonra meydana gelen olaylar, onun 

Tanrı ile olan özel ve iyi ilişkisini göstermektedir. 



248 

 

 

 

“Yağmur biraz hafifledikten sonra camı açıyorum. Arabanın içi beyaz yasemin kokularıyla 

doluyor oysa etrafa kavak ağaçlar, yüksek binalar, kepenleri inmiş dükkânlar, dükkânlar 

önünde yatıp kalkan evsizlerden başka bir şey yok. Ortada yaseminler dışında her şey 

var…”(Mestûr, 2020, s. 63). 

Yunus, ölümünün ardından çıktığı yolda nedenini bilmediği tuhaf bir ışıkla karşılaşır: 

Elimi pencereden dışarı çıkarıyorum. Yağmur tamamen durmuş görünüyor. 

Gözlerim kapalı, hem uyuyor hem uyumuyorum. Derken aniden üzerimize doğru 

gelen ve geldikçe de gözlerimi kamaştıran bir kamyonun uzun farlarına benzer koyu 

bir ışık görüyorum fakat ne kadar kulak kesilsem de kamyon sesine benzer bir ses 

duyamıyorumç Gözlerimi açıyorum. Caddede bizden başka hiçbir araba yok 

(Mestûr, 2020, s. 69). 

Seçim ve Sorumluluk 

Varoluşçulukta, varoluş özden önce gelir (Sartre, 1989, s. 8). Bu durum insanların hayattaki 

seçimleriyle kendilerini yaratmaları anlamına gelir. Söz konusu hikâyede seçim önemli bir konu 

olarak ele alınmaktadır. İnsanın seçme gücü vardır ve iyi seçimler onun mutluluğunun kriteridir. 

Hikayede Alireza, seçimleri önümüzde duran bir zorluk olarak görmektedir. Alireza, seçim ve 

özgürlüğün birbirine bağlı olduğuna inanmakta ve insanın doğru seçimler yaparak özgürleştiğini 

düşünmektedir. 

… Tanrı’yı eğer aramızdan çekip alırsan ikimizi bir kenara itersin Yunus! Ya Tanrı’yı senin 

için kurban edeceğim ben, ya da Tanrı için aşkımızı… Tercihim ikincisinden yana 

kullanıyorum ben Yunus!(Mestûr, 2020, s.133). 

…Sorun insanın iyiyi seçmek istemesindedir. İyiyi seçmekle problem başlar. İyiye teslim 

olmakla asıl problem baş gösterir…Allah’tan varlık merhametlidir! Merhametli olduğu için 

de her daim yeni fırsatlar, sıfırdan başlamak için yeni şanslar sunuyor bizlere. İyiyi seçerek 

olursak o karanlık yol biraz daha belirginleşir. Yolda ilerledikçe yeni hatta daha zor yol 

ayrılmalarının olması bu bağlamda yeni seçimler yapılması da muhtemeldir. Bu seçimler, iç 

içe geçmiş biri diğerine benzeyen labirentler gibidir. Her seçimle beraber sürat daha da artar. 

Her doğru seçim hızı, öyle ki ışık hızına yetişmek bile mümkündür fakat her yanlış seçim ise 

hızı azaltır. Yanlış seçim yapanlar sürekli gergin olurlar, depresyona girerler. O kadar hızları 

düşer, sonunda çakılıp kalırlar. Battıkça batarlar…(Mestûr, 2020, s. 111). 

Kısacası hepsi, bir davranışlar bütününden ibarettir. Her kişinin manevi ağırlığındadır. Öyle 

ki her seçim, kendi varlık sayfamıza çizdiğimiz bir iz gibidir. Seçimini iyi olmayandan yana 

kullanan nice insan vardır ki bunlar; yaşamları boyunca varlık sayfalarına belirgin olmayan 



249 

 

 

 

eğri büğrü izler bırakırlar. Fakat seçimlerini iyi olandan yana tercih edenlerin izleriyse 

birbirine paralel belirgin düzgün çizgiler oluşur… (Mestûr, 2020, s. 113). 

Varlık 

Varlığı ya da yokluğu, varoluşçu filozof ve düşünürlerin tartıştığı konulardan biri olmuştur. 

Nietzsche ve Sartre gibi bazı tanrıtanımaz varoluşçular, Tanrı inancının insan korkusunun bir 

ürünü olduğuna inanmaktadır. İnsanların bazı şeyleri anlamaktan aciz olması, dünyanın ve 

varoluşun anlamsızlığından kaygı duymalarına ve bu yüzden Tanrı kavramına inanmalarına yol 

açmaktadır. Buna karşılık, din odaklı varoluşçular, Tanrı’ya inanarak ve Tanrı’nın varlığının 

varoluşun gerçekleşmesi için gerekli olduğunu düşünmektedirler. Örneğin, Kierkegaard’a göre 

iman ve akıl bir arada bulunmamaktadır. İnsan aklı sınırlıdır ve iman meselesine girmemesi 

gerekmektedir (West, 1998, s. 166).  

Tanrı’nın Gül Yüzünü Öp hikâyesinin ana teması, Tanrı’nın varlığı ya da yokluğudur. Bu 

şüphelerin çoğu, hikâyenin ana karakteri Yunus’un dilinden anlatılmaktadır: 

Sence Tanrı var mı? Anlamak ve bilmek istediğim en önemli şey bu sadece…Bu sorunun 

cevabı birçok açmazın anlaşılmasına yardımcı olacağı gibi,cevapsız bırakılması da sonsuza 

dek bazı şeylerin mutlak karanlıkta kalmasına neden olacaktır diye düşünüyorum. Var mı 

yok mu sence?!(Mestûr, 2020, s. 35). 

Yunus, Allah’ın varlığını önemseyen bir bireydir. Ona göre, Tanrı’nın varlığı ya da yokluğu, 

insanların hayatlarındaki birçok eylemi yönlendirir . 

Tanrı’nın olması veya olmaması benim için önemlidir. Eğer tanrı varsa, ölüm her şeyin bitişi 

demek olmayacaktır ve bu durumda eğer ömrümü onun yokluğuna inararak geçirirsem 

tehlikeli bir oyun oynuyorum demektir. Bu tehlikeli, derim, kemiğim kısacası tümbenliğimle 

hissediyorum (Mestûr, 2020, s. 37). 

 

Yunus da pek çok insan gibi Allah’ın varlığını akıl yoluyla anlamaya çalışır ve Allah’a akıl dışı 

bir şekilde inananların cahil olduklarını düşünür . 

“Ben anlayabileceğim şeylere iman ediyorum. Anlamaktan kastım tecrübe etmek ve akıldır” 

(Mestûr, 2020, s. 94). 

Hikâyenin ana karakteri olan Yunus, Tanrı’nın varlığını veya yokluğunu o kadar çok düşünür ki, 

bir gün rüyasında Tanrı’nın onunla konuştuğunu görür . 



250 

 

 

 

Gördüğün bir rüya; Munis ile birlikte karanlık bir çölde olduğunuzu orda Tanrı’nın sesini 

duyduğunu, sana  ‘Burda ne arıyorsunuz’ diye sorduğunu, senin de ‘sen’i, sen’i arıyoruz diye 

cevap verdiğini, ‘beni bulmak için bunca yol gelmenize gerek yoktu, ben sizin kuru ve boş 

sofranızdayım, sevdiklerinizin karton eskisi gibi buruşmuş yüzündeyim, büyük annenin 

öksürüklerindeyim, büyük babanın alnındaki kırışıklıktayım (Mestûr, 2020, s. 94). 

Julia ve Mehrdad, bu hikâyede Tanrı’nın varlığından şüphe duyan diğer karakterlerdir: 

Sürekli suskun, çok içine kapanık biri. Yokluğunu getiren yığınla nedenin olduğunu 

düşünüyor, bundan dolayı da daima hayret ve şaşkınlık içerisinde. Durmadan varlığını 

ispatlayacak güçlü eliller peşindeydi… Kısacası hayat, yaratılış ve ölümü ciddi şekilde 

sorguşuyor Julia ve bunları da hayatını çekilmez, kasvetli bir yaşam tarzına dönüşüyor elbette 

(Mestûr, 2020, s. 13). 

Kızım şuan dört yaşında, iki yıl önce annesi kansere yakalandı, zamanla psikolojisi bozuldu 

Julia, orda bir Tanrı olmadığını düşünerek böyle bir durumda, tedavisi imkânsız hastalıkların 

günahını da onun boynunda atmazdık diyor. Aynı şekilde insanın, hayatında 

halledemeyeceği sorunlarla karşılaşmasının, adil bir durum olmayacağını da…(Mestûr, 

2020, s. 13). 

Hikâyede, din odaklı varoluşçulara benzer bir Tanrı görüşü de yer almaktadır. Bu görüşe göre, 

Tanrı’yı gönül ile hisseden mistik bir anlayışa sahip insanlar, Tanrı’nın varlığının mantıksal ve 

bilimsel gerekçelerle kanıtlanamayacağını düşünmektedirler. Söz konusu kitaptaki Alireza 

karakteri de bu insanlardan biridir. Kierkegaard’ın felsefesinde, hayat tecrübesinin üç evresi 

olduğu bilinmektedir: Alireza, bu evrelerin en üst seviyesinde, yani dini evresindedir . 

…Musa’nın kutsal vadide Tanrı’nın kelamını işitti mi? Kimse bilmiyor. Kimse bilimsel 

mantıkla o karanlık ve soğuk gecede Musa’nın bir ağaçın Tanrı’nın sesini işittiğni 

kanıtlayamaz. ‘Tanrı Tur Dağı’na tecelli etti mi? Kimse bilmiyor. Bu konuda elimizde hiçbir 

bilimsel kanıt yok. Peki ya ‘ Tanrı var mı? Onu da kimse bilmiyor. Her biri kendince koca 

bir gerçek olan bu sorularım cevabına kimse yaklaşmaz fakat bunların cevabını bilmemek bir 

şeyi ispatlayamadığı gibi inkâr da etemez. Biz bunlara ya iman ederiz ya iman etmeyiz. Hepsi 

bu!( Mestûr, 2020, s. 93). 

… Tanrı tecrübesi, belli deneylerden sonra elde edilen doğa tecrübesine benzemez. Öncelikle 

kanuna inanmalı, ardından tecrübe etmelisin. Hatta kanuna arttığı nispetle tecrübenin başarı 

oranının da artacağını söylememeliyim. Yani senin için Tanrı’ya inandığın kadar Tanrı 

vardır…Gerçi Tanrı’nın varlığının bizim imanımızla alakası yok ama o varlığı hissetmek 

tamamen iman ölçüsüne bağlıdır (Mestûr, 2020, s. 94-95). 



251 

 

 

 

“…Tanrı herkesin kendisine inandığı kadar vardır. İki başlı bir ilişkidir” (Mestûr, 2020, s. 

115). 

“Hayatın anlamı nedir?” sorusu, her zaman varoluşçular tarafından tartışılan önemli bir konu 

olmuştur. Bu eserin karakterleri de hikâye boyunca hayatın anlamının peşindedir. Hikâyenin ana 

karakteri Yunus, varlığı akıl yoluyla anlamaya çalışır ve her şeye şüpheyle yaklaşır. Ayrıca, 

âlemin yaratıcısının varlığını sorgulamak için yaratılışta kusurlar arar . 

“…Neden insanlar varlığın nitelik ve niceliğini anlamada bu kadar çaresizler, 

anlamıyorum…” (Mestûr, 2020, s. 136). 

Öümden hızla geçen kedi az ötedeki ağacın altında durarak ürkek bakışlarla etrafı süzüyor. 

Ağazından sarkan küçük et parçasını yiyebileceği rahat bir yer arıyor. Ağacaa tırmanıp bir 

dalın üzerinde duruyor ve iki büklüm vaziyette, ağız tadıyla, bulduğu eti yemeye başlıyor. 

Her ne kadar etrafa o kediyi  tehdit edecek başka bir kedi ararsam da göremiyorum. Kedinin 

bu denli heyecanlı olmasına anlam veremiyorum. Hayvanların hayatta kalabilmek için biz 

insanlarla birlikte ateşe  neden yanması gerektiğini düşünüyorum kendi kendime. Kediler 

niçin varlar? Neden bu kadar fazla canılı var? Kediler, köpekler, fareler, karıncalar, ağaçlar, 

taşlar, denizler, dağlar, yıldızlar, günler,insanlar,insanlar, insanlar, insanlar…(Mestûr, 2020, 

s. 24-25). 

Hikâyenin bir bölümünde Mehrdad, karısı Julia’nın varlığı için geçerli bir sebep aradığını ve 

varlığı ile ilgili soruları olduğunu belirtir: 

… Yokluğunu gerektiren yığınla nedenin olduğunu düşünüyor, bundan dolayı da daima hayret ve 

şaşkınlık içerisinde. Durmadan varlığını ispatlayacak güçlü deliller peşindeydi… Doğmadan yani 

yirmi beş yıl önce nerde olduğunu bilmek isiyor. Neden bir yıl erken ya da bir yıl geç değil de tam 

yirmi beş yıl önce doğduğunu sorguluyor. Binlerce yıl önce dünya var ama o yok ve sonra yirmi 

beş yıl önce hangi sebeple aniden o oluveriyor ve hayata atılıyor… (Mestûr, 2020, s. 13). 

 

Bir fizikçi olan Dr. Mohsen Parsa, tüm hayatını matematik ve fizik okuyarak geçirmiş biridir. 

Mantık dışında bir şeyi anlamak onun için zordur. Bu yüzden aşkı anlamakta zorluk yaşamış ve 

tüm mantıksal hesaplamalara rağmen bir cevaba ulaşamamıştır. 

Her şeyi öğrenmek için çok uğraştı ama ne yazık ki olmadı! Fizik, matematik ve hatta felsefenin 

yardımı ile her şeyi ölçüp biçmeye çalıştı fakat başaramadı. Başaramadığı gibi, varlık âleminde 

elindeki materyallerle açıklamayacağı veya anlamayacağı şeyler olduğunu bir anda fark etti. 

Kafası karıştı, dibe battı… (Mestûr, 2020, s. 130). 



252 

 

 

 

Akıl ve iman konusunda varoluşçular arasında göreceli bir fark vardır (Halebi, 2004, s. 81). Bu 

hikâyede Dr. Mohsen Parsa, inancın geçişine dikkat etmediği için tamamen akıl ile düşünen ve 

hareket eden bir karakterdir:  

…Musa’nın kutsal vadide Tanrı’nın kelamını işitti mi? Kimse bilmiyor. Kimse 

bilimsel mantıkla o karanlık ve soğuk gecede Musa’nın bir ağaçın Tanrı’nın 

sesini işittiğni kanıtlayamaz. ‘Tanrı Tur Dağı’na tecelli etti mi? Kimse bilmiyor. 

Bu konuda elimizde hiçbir bilimsel kanıt yok. Peki ya ‘ Tanrı var mı? Onu da 

kimse bilmiyor. Her biri kendince koca bir gerçek olan bu sorularım cevabına 

kimse yaklaşmaz fakat bunların cevabını bilmemek bir şeyi ispatlayamadığı gibi 

inkâr da etemez. Biz bunlara ya iman ederiz ya iman etmeyiz. Hepsi bu!(Mestûr, 

2020, s. 93). 

Tanrı tecrübesi, belli deneylerden sonra elde edilen doğa tecrübesine benzemez. 

Öncelikle kanuna inanmalı, ardından tecrübe etmelisin. Hatta kanuna imanın 

arttığı nispetle tecrübenin başarı oranının da artaacağını söylemeliyim. Yani 

senin için Tanrı’ya inandığın kadar Tanrı vardır. Ona ne kadar fazla iman 

edersen, varlığı ve huzuru senin için o kadar fazla var demektir (Mestûr, 2020, 

s. 95). 

Dr. Parsa, bilimsel çalışmaları sonucunda bu yöntemlerin onu hiçbir yere götürmeyeceğini anlar 

ve intihar eder. Onun aksine, inanç konusunu göz ardı etmeyen, varoluşun özünü anlamaya ve 

onu aramaya çalışan bir başka karakter ise Yunus’tur. 

 

 

 

 

3.2.2.2. Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği 

3.2.2.2.1. Eserin Olay Örgüsü 

Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği  kitabı, Roman, Tahran’daki 17 katlı bir binanın yedi dairesinde 

yaşayan insanların hayatlarını anlatır. Bu insanlar fiziksel olarak birbirlerine yakın olmalarına 

rağmen birbirlerini tanımazlar. Roman, İran’da 2004 yılında en iyi roman seçilmiş ve İsfahan 



253 

 

 

 

Edebiyat Ödülü’nü kazanmıştır. Yazar, karakterlerin durumlarına göre katları seçerek her birinin 

yaşamını detaylı bir şekilde ele almıştır. 

Zikredilen kitap, dönemin İran din aydınları edebiyatının önemli bir örneği olarak kabul edilir. 

İran’ın orta ve varlıklı sınıflarının yaşamını ve mevcut sosyal durumu anlatır. Bu uzun öykü ya 

da kısa roman, 17 katlı Havaran Kulesi’nin her birinin sakinlerinin kendi özel sorunlarıyla 

mücadele ettiği hayat kesitlerini sunar. Romanın karakterleri arasında bir karakter hasta iken, 

diğerinin maddi zorluklarla boğuştuğu veya başka birinin ailevi problemler yaşadığı gibi çeşitli 

sorunlar bulunmaktadır. 

4. katta, kanun dışı işlerle uğraşan Nozer adında bir kişi yaşamaktadır. Nozer, İran dışında 

bulunan bir arazinin sahte belgelerini düzenleyerek para kazanma planları yapmaktadır. Ancak 

arazinin eski sahibinin İran’a döndüğünü öğrenince, onu öldürme planı yapar ve bu plan için iki 

kişiyi tutar. Ancak katiller, yaşlı adamı öldürdükten sonra daha fazla para kazanmak amacıyla 

Nozer’i de öldürürler. 

5. katta, Susan adında bir hayat kadını yaşamaktadır. Susan, Kianuş adlı bir şairle tanışır ve ona 

herhangi bir cinsel ilişki olmadan âşık olur. Hikâyenin ilerleyen kısmında Susan da Kianuş’a karşı 

duygular beslemeye başlar. Susan, Kianuş ile evlenmek ister ancak Kianuş bu teklifi reddeder. 

Kianuş’a göre, eğer birlikte olurlarsa aşkları yok olacaktır. 

7. katta bir grup genç gece partisi düzenlemekte ve dans edip eğlenmektedirler. Bu grup içinde 

yeni tanışan Parisa ve Essi adlı iki genç de bulunmaktadır. Bir süre sonra Parisa, hamile olduğunu 

öğrenir ve bu durum üzerine intihar etmeye kalkışır. Ancak arkadaşları tarafından kurtarılır ve 

sonrasında cenin aldırma işlemi için yardım alır. Hikâyenin devamında Parisa’nın özgür 

ilişkilerini sürdürdüğü görülür. 

8. katta yaşayan fotoğrafçı Hamed’in annesiyle birlikte yaşamaktadır. Hamed’in nişanlısı Mahnaz 

ise Hollanda’da eğitim görmektedir. Hamed, Mahnaz’a çok benzeyen Negar ile tanışır ve bu 

benzerlik nedeniyle Negar’a karşı duygular beslemeye başlar. Bu durum Hamed’i suçlu 

hissettirir. Ancak sonunda, Negar’a yazdığı ve aşkını itiraf ettiği mektubu yırtıp atar. 

 

9. katta yaşayan Dr. Mohsen, kızı Dorna ve yaşlı annesi ile birlikte yaşamaktadır. Mohsen, eşi 

Simin ile boşanma sürecindedir. Mohsen’in annesi, kızının velayetini almak için mücadele 

etmektedir. Mohsen ve Simin’in evliliği başlangıçta büyük bir aşkla başlamış, ancak Mohsen’in 



254 

 

 

 

işine olan aşırı ilgisi zamanla aralarına mesafe koymuştur. Simin, evi terk ettikten sonra hamile 

olduğunu öğrenir ve cenin aldırmak ister, ancak sonra bu kararından pişman olur.  

14. katta yaşayan Daniyal ve yaşlı annesi, Daniyal’ın kafatasındaki şekil bozukluğu nedeniyle acı 

çekmektedir. Birçok kitap okumuş olan Daniyal, hayatın doğasının acı verici olduğunu 

düşünmektedir. Daniyal, çeşitli felsefi sorulara cevap aramış ancak bulamadıkça kafası giderek 

daha da karışmıştır. Hikâyenin temel meseleleri ve felsefi konular, Daniyal’ın düşüncelerini 

derinden etkilemiştir. 

17. katta yaşayan astronomi profesörü Dr. Mofid ve kadın doğum uzmanı eşi Efsane Hanım’ın 

10 yaşındaki oğulları Eliyas, ileri derecede lösemi hastalığı nedeniyle hastanede yatmaktadır ve 

ölümle karşı karşıyadır. İkisi de doktor olan çift, oğullarının hastalığına bilimsel bir bakış açısıyla 

yaklaşmakta ve onun iyileşmesi için nakledilebilir bir örnek bulmanın zorluğunu anlamaktadırlar. 

Bir gün Efsane, hastane çalışanlarından birinin dua ederek ve ruhani şeyler yaparak iyileştiğini 

duyar. Başlangıçta bu fikri kabul etmekte tereddüt eder, ancak o kişiyle görüşür ve tıbbi 

belgelerini inceledikten sonra oğlunun iyileşmesi için küçük bir umut doğar. Hikâyenin sonunda 

mucizevi bir şekilde oğulları Eliyas için uygun bir nakil bulunur. 

3.2.2.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.28 Cüzzamlı eller ve domuz kemiği  

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Var 



255 

 

 

 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

Özgürlük 

Daniyal, kitapta insanların özgür olmadığını, kendi iradelerine sahip olmadıklarını ve bir kuklacı 

tarafından hareket ettirilen kuklalar gibi olduklarını düşünen bir karakterdir. Bu düşünceler, onun 

varoluşsal sorgulamaları ve dünyaya karşı eleştirel bakış açısının bir yansımasıdır. Daniyal’ın bu 

perspektifi, hikâyenin felsefi derinliğini artırır ve okuyucuya insan özgürlüğü ve iradesi üzerine 

düşündürür . 

Kuklacılar genellikle oyuna başlarken ellerine bir eldiven giyerler ve dikkatinizi kuklalarla 

çekerek ellerinin görünmemelerini sağlarlar. Onlar daha çok ip ve sopalardan yararlanırlar. 

Bruce Schwarts onların hiçbirini yapmaz. Bruce Schwarts size ellerini gösterir. Oyunları o 

kadar ilgi çekici ki bir iki dakika sonra izleyiciler onun ellerini farketmezler artık. Eller 

ortadadır ama kimse onları görmez. Ne dediğimi anlıyor musunuz kalın kafalılar?... Bu sizin 

gibi kalın kafalıların da ölüm anına kadar anlayamacağınız şeydir (Mestûr, 2020,  s. 98-99). 

Daniyal, güzellik ve refah mertebesini geçmiş, ahlak ve iman sınırında bir karakterdir. O, iman 

mertebesine geçerek aradığı cevabı bulacaktır. Bu, onun içsel yolculuğunun bir parçası olup, 

manevi bir uyanış ve derin bir anlam arayışını temsil etmektedir. Daniyal’ın bu evrimi, hikâyenin 

ana temasını güçlendirir ve okuyucuyu derinlemesine düşündürür. Daniyal, hikâye boyunca var 

olan koşullara başkaldıran ve sürekli olarak sorgulayan bir kişiliktir. O, diğer insanlar gibi 

düşünmeyen ve onları eleştiren bir karaktere sahiptir. Daniyal, varoluşu ve insan hayatını sürekli 

olarak sorgular. İnsanların günlük yaşamlarından ve alışkanlıklarından sıkılır ve bu durumu sıkça 

eleştirir . 

Ne yapıyorsunuz orda?, Size söylüyorum! Alçak herifler size diyorum, ne öyle orada solucan 

gibi birbirinize sarılmışsınız. Ne sandınız? Hepiniz, avukatından bakanına, çöpçüsünden 

aşçısına, proesörüne kadar hepiniz, sonunda kısa bir hayat yaşayacaksınız. Hadi diyelim çok 

uğraşıp başarırsanız, canınızı dişinize taksanız belki en fazla yüz yıl yaşarsınız… (Mestûr, 

2020 , s.7). 

 

Aşık olur, evlenir ve çocuk sahibi olursunuz daha sonra yaşamdan lezzet almaz hale gelerek 

boşanırsınız. Bazen daha boşanmadan gider başka birine âşık olursunuz…Neyin 

peşindesiniz? Hey alçaklar! Size diyorum! Kendisini gökten zembille indirilmiş zanneden 



256 

 

 

 

zavallılar! Şimdiye kadar hiçkimse söylemediyse duyun işte ben söylüyorum! Hiçbirinizin 

ciğeri beş para etmez (Mestûr, 2020, s. 9). 

Saçma ve Anlamsızlık 

Bu hikâyenin bir bölümünde Danial, Anthony Flo’nun ifadesine göre Tanrı’nın var olmadığını 

veya varsa bile zalim olduğunu söylemektedir. Danial’ın bu düşüncesi, Tanrı’nın varlığı ve doğası 

hakkında derin şüpheler taşıdığını ve çevresindeki acı ve adaletsizliklere karşı duyduğu hayal 

kırıklığını ifade etmektedir. Bu tür düşünceler, hikâyenin teolojik ve felsefi boyutlarını 

derinleştirerek okuyucunun düşünce dünyasına meydan okumaktadır . 

“Antony Flu’yu tanıyorsun değil mi? Diyor ki: şu kahrolası dünyada daha ne olaylar olsun 

müminler bir Tanrı’nın varlığını reddetsinler ve varsa onun merhametsiz olduğunu 

söyleyebilsinler?”(Mestûr, 2020, s. 70). 

Kitapta ölümle ilgili bir endişe ve bu konuya ilişkin Daniel’in düşünceleri şu şekilde ifade 

edilmektedir: 

Birinci önerme, ölüm yoktur. Ölüm olmazsa insanlar en büyük tehlike ve varlığın en büyük 

tehdidinden kurtuluşa ererler. İnsan hastalıktan niçin korkarlar? Çünkü hastalık ölümün 

duvar duvara kapı komşusudur. Arabayla kaza yapmaktan niçin korkar insanlar? Çünkü bir 

araba kazasında ölüm ihtimali çok yüksektir. Mezarlıktan ve ölüden niçin korkar insanlar? 

Çünkü mezarlıklarda ölülerin evleridir..  Savaştan neden korkarlar? Çünkü savaş onların 

hepsini birden adı ölüm olan bir yere götürür… Tehditten, hapisten, işkenceden, kandan, 

kurşundan, polisten ve kaba kuvvetten niçin korkarlar?... Bu yolların hepsi, sizin ölüm adını 

verdiğiniz dehşet dolu bir yere varıyor (Mestûr, 2020, s. 47-48). 

Ölüm ne olup olmadığını bilen var mı peki? Hiç kimse bilmiyor. Bizim yaptığımız tek şey, 

korkunun bizi korkutmadığı yere kadar gidip uçurumun kenarında beklemektir. Bu çok derin 

ve karanlık bir uçurumdur. Orada bizi bekleyen heyûlanın ölüm olduğunu sanıyoruz. Biz 

hiçbirimiz o uçurumun dibinde ne olduğunu tahmin bile edemeyiz (Mestûr, 2020, s. 48-49). 

 

Muhsen ve kızı Dorna, hikâyenin bir bölümünde ölüm konusunu tartışmaktadır. Anne ve 

babasının ayrılığı nedeniyle ruh hali bozulan Dorna, derslerinde başarısız olmuş ve sürekli 

kabuslar görerek ölümü düşünmektedir. Dorna, ölümden sonra insanların Tanrı’ya gittiğini ve bu 

nedenle ölümün korkulacak bir şey olmadığını, aksine güzel bir deneyimin başlangıcı olduğunu 

düşünmektedir . 



257 

 

 

 

“…Ninem insanların öldüğü zaman Tanrı’nın yanına giderler derdi. Babaannem şimdi 

Tanrı’nın yanında mı? ” (Mestûr, 2020, s.53). 

Efsane Mehrpour ve Muhammad Mofid’in oğlu Elias’ın ilerlemiş kan kanseri, hikâyenin 

insanlarının ölümle yüzleştiği önemli bir bölümdür. İkisi de tıp doktoru olan Efsane ve 

Muhammad, oğullarının kanser hastası olduğunu öğrendiklerinde büyük bir endişe yaşarlar ve 

onun için bilimsel tedaviler ararlar. Ancak bilirler ki oğullarının iyileşme şansı çok düşüktür. 

Efsane, başlangıçta manevi konulara inanmaz ve bu tür çözümleri kabul etmekte isteksizdir. 

Ancak bir iş arkadaşının diyaliz hastalığından mucizevi bir şekilde kurtulma hikâyesini 

duyduktan sonra düşünmeye başlar. Bu olay, onda umut doğmasına ve sonunda oğulları için 

mucizevi bir şekilde tedavi bulunmasına yol açar. Bu hikâye, bilimsel çabaların yanı sıra manevi 

inançların ve mucizevi iyileşme olasılıklarının insanların yaşamlarında oynadığı rolü 

vurgulamaktadır. 

Seçim ve Sorumluluk 

Bu hikâyedeki her karakter, kendi seçimleriyle hayatlarını şekillendirir ve bu seçimlerin 

doğruluğu veya yanlışlığı hayatlarını etkiler. Örneğin hayat kadını olarak çalışan Susan, Kiyanuş 

ile tanıştıktan sonra işini bırakma kararı alır. Ancak Kiyanuş, sevgilisine yakınlaştığında onların 

arasında var olan güzel duygu mahvolacağından korktuğu için Susan’ın evlilik teklifini reddeder: 

Galiba sana aşık oldum. Bu kadar… Süsen ben yapaman, asla yapamam bunu… Neyi 

yapamazsın? Ben sana el süremem Süsen, benim sana el sürmem demek seni öldürmem 

demektir, sen ay parçası gibisin Süsen… Allah aşkına beni terk etme. Tekrar geri dönmek 

istemiyorum o hayata. Beni buraya getirdikten sonra bırakıp gitmen insafa sığmaz. Ben de 

insan gibi yaşamak istiyorum Kiya… Ben buradan daha ileriye gidemem. Bundan daha fazla 

yaklaşamam. Daha fazla ısrar etme lütfen. Kendi hatrın için ısrar etme, benim hatrım için. 

Gelirsem her şey mahvolur. Yaptığımız her şeyi yok ederiz. Yapmam Süsen (Mestûr, 2020, 

s. 90). 

Susan’ın hayatı, başına gelen olaylar ve ardından aldığı doğru kararlarla ahlaki bir gelişim 

gösterir. Örneğin Susan, Kiyanuş ile tanıştıktan sonra işini bırakır ve onunla evlenmek isteğini 

gözden geçirir. Bu süreçte aldığı kararlar, onun karakterinin derinleşmesine ve ahlaki bir aşamaya 

ilerlemesine katkıda bulunur. Daniyal, insan hayatının ve varoluşunun acılarla dolu olduğunu 

düşünmektedir. Ona göre, bu acılarla yüzleşmek ve hayatın anlamsızlığını kabul etmek yerine, 

insanın özgürlüğü arayarak kederle baş etmesi gerekmektedir. Özgür seçimler yapmak, Daniyal’a 

göre, insanın varoluşsal sorunlarını anlamaya ve özünü anlamlı kılmaya çalışmanın bir yoludur. 



258 

 

 

 

Daniyal’ın düşünceleri, hikâyenin derinliğini artırarak felsefi bir boyut kazandırır. İnsanın acılarla 

dolu bir dünyada nasıl yaşamayı seçtiği ve bu seçimlerin onun özgürlüğü ve anlam arayışıyla nasıl 

bağlantılı olduğu, hikâyenin temel temasını oluşturur. Bu düşünceler, okuyucuya varoluşsal 

sorular sorma ve insanın içsel yolculuğunu keşfetme fırsatı sunar. Daniyal’ın perspektifi, hayatın 

zorluklarıyla nasıl başa çıkılması gerektiğine dair derin düşünceleri tetikler ve okuyucuyu 

düşündürür . 

“İsa söz idi. Tanrı’nın ilka ettiği kutsal bir söz. Peki sizler nesiniz? Bir avuç anlamsız ve saçma 

sözlersiniz. Çirkin ve seviyesiz bir avuç söz. Herkesin bir söz olduğu doğrudur ama anlamını 

herkes kendisi yaratır” (Mestûr, 2020, s. 100). 

Daniyal, günlük rutin işlerden sıkılmıştır ve diğerlerinden farklı olarak tepkisiz kalmaz, seçim 

yapar. Afsane, oğlu Elias’ın iyileşmesi için dini inançlara yönelir ve umutlanır. Parisa, gece 

partilerine katılmaya ve eğlenmeye devam etme kararı alır. Simin ise evliliğine ikinci bir şans 

vermeye karar verir ve boşanma fikrinden vazgeçer. 

Varlık 

Domuz Kemiği ve Cüzamlının Elleri hikâyesindeki Daniyal, varoluş ve yaşamın gerçeği hakkında 

derin sorular sormaktadır. O, eğer bilge ve güçlü bir Tanrı dünyayı yarattıysa, Tanrı’nın dünyayı 

istediği gibi yaratabileceğini ve insanların bu kadar acı çekmesini önlemek için daha iyi bir düzen 

sağlaması gerektiğini düşünmektedir. Bu düşünce, hikâye boyunca Daniyal’ın yaşadığı acı ve 

zorluklar karşısında ortaya çıkan metafiziksel ve teolojik düşüncelerini yansıtmaktadır: 

Daniyal sesini iyice alçattı, o kadar alçattı ki kendisi bile duymaz olmuştu. O istenilen 

durumun gerçekleştiği yerde saçlar hiçbir zaman ağarmaz, Tuba Abla hiçbir zaman çocuğunu 

düşürmez, baba hiçbir zaman ölmez. Benim başım da hiçbir zaman böyle yamuk yumuk 

olmazdı (Mestûr, 2020, s. 70-71). 

 

 

3.2.2.3. Ben Serçe Değilim 

3.2.2.3.1. Eserin Olay Örgüsü 

Ben Serçe Değilim romanı, yirmi bölümlük gerçekçi bir eserdir. Bu kitapta korku ve dehşet 

atmosferi hakimdir. Hikâye, birinci şahıs anlatımıyla sunulmaktadır. Hikâyenin dili sadedir; 



259 

 

 

 

ancak kitabın anlatıcısı olan İbrahim, nöbet geçirdiği zamanlarda anlatımın sade dili çılgın bir dile 

dönüşür. Ben Serçe Değilim aslında delilerin hayatlarının hikâyesidir. Bu romanda anlatılan 

delilerin her birinin tuhaf bir hayat hikâyesi vardır. Roman, mutlu bir sonla biter ve bu mutlu son, 

insanın zamanla sorunların üstesinden gelme yeteneğine sahip olduğunu göstermektedir. 

Romanda başka karakterler de bulunmaktadır. Kuhi akıl hastanesinin yöneticisidir. Sürekli olarak 

emir verir ve hastaları kontrol etmeye çalıştığı görülür. Geçmişte kamyon şoförü olan Kaboli, eşi 

tarafından aldatılması nedeniyle ruhsal sorunlar yaşayarak kendi isteğiyle akıl hastanesine 

gelmiştir. Daha önce yazarın Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği kitabında da yer alan Daniyal Nazi, 

bu kitapta da yer almaktadır. Çok kitap okuyan Daniyal hayatın anlamsız olduğunu 

düşünmektedir. Yaşamın ıstırap ve acılarından, insanların umutsuzluklarından korkar ve sonunda 

huzuru bulmak için intihar eder. 

Emir Mahan, Daniyal’ın aksine hayatın güzel olduğunu düşünmektedir. Hayatın anlamını 

insanlarda ve insanların iyi işlerinde görmeye çalışır. Kendisini ve başkalarını kötü durumlardan 

kurtarmaya çalışır ve hastanedeki hastalara yardım eder. Ancak hastaların birine yardım etmek 

için kuralları çiğneyen Emir Mahan başka bir hastaneye gönderilmiştir. Emir Nuri de sevgilisine 

ulaşamadığı için delirmiş olan bir başka hastadır. Güzel Taji, Daniyal’in yaşlı bir kadın 

hizmetçiye verdiği isimdir; kitapta bu kişi umudun ve yaşama sevgisinin sembolüdür. İbrahim, 

akıl hastanesi dışında sarhoş bir adamla tanışır. Onunla ölüm hakkında konuşur. Ardından ölüm 

korkusunu düşündükten sonra ruhsal sorunlarının üstesinden gelir. 

3.2.2.3.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.29. Ben serçe değilim 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 



260 

 

 

 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Ben Serçe Değilim romanında Daniyal iyileşme umuduyla akıl hastanesine gelir ama sonunda 

içinde bulunduğu absürt krizin çözülmesiyle hayal kırıklığına uğrar ve intihar eder. Daniyal bu 

dünyanın olayları karşısında kendini güçsüz hisseder ve yavaş yavaş motivasyonunu kaybederek 

hiçliğin boşluğuna düşer: 

Yavaş yavaş hiçbir şey yapılamayacağından emin oluyorum. Hiçbir şey yapılamaz. Her şeyin 

yanlış olduğuna emin oluyorum. Her şey temelden yanlış. Hiçbir şey yerli yerinde değil. Bir 

grup domuzu tarlaya salıvermek gibi, bir grup hasta domuz, bir grup pis kokulu domuz 

(Mestûr, 2009, s. 40-41). 

“Çaresizlik, çaresizlik ve göremediğin ama ona ihtiyaç duyduğun şeye karşı çaresizlik.” 

(Mestûr, 2009, s. 57). 

İbrahim, çaresizlik ve yorgunluğunu hafifletmek için eşi Efsane’nin parmaklarını bir sığınak 

olarak görür. Geçmişte mutlu bir hayat süren İbrahim, eşinin ölümüyle huzurunu kaybetmiştir. 

Bu anıları hatırladıkça üzülmektedir. 

“Çaresizliğin saldırısından kaçmak istercesine gözlerimi alakasız bir şeyin en iyi yerine 

koymak istiyorum. Bulaşık yıkamaktan ıslanmış ve şimdi olmayan parmakların üzerine” 

(Mestûr, 2009, s. 58). 

Kitabın başka bir bölümünde İbrahim kafedeki bir kadının parmaklarını görünce eşinin 

parmaklarını hatırlar ve eşini özler: 

“Bir süre şaşkınlıkla bana garip bir şekilde tanıdık gelen ellerime ve parmaklarıma 

bakakalıyorum ve sonra aniden çocuklar gibi ağlamaklı oluyorum ve gözlerim doluyor” 

(Mestûr, 2009, s. 83). 

İntihar, Hiçlik, Ölüm, Saçma ve Anlamsızlık 

Hayatın anlamını aramak için pek çok kitap okuyan ve düşünen Daniyal, her şeye şüphe duyarak 

anlamsızlık ve saçmalık kriziyle karşı karşıya kalmıştır. Daniyal, sayısız sorusuna mantık 



261 

 

 

 

yürüterek cevap bulmaya çalışır, ancak başarısız olur. Daniyal’in karşılaştığı bu durum, Sartre’ın 

Bulantı adlı eserindeki hususlarla benzerdir. Her iki roman da insanın yalnızlığını ve varoluş 

nedenlerini anlamadığını gösterir . 

“Bu kelimelerin enkazı altında gömüleceğim... Bu kelimelerin hararetinden, dehşet ve 

şaşkınlık belirtilerinden... ve çaresizlik kelimesinin ağırlığından ruhum ezilecek. Çaresiz 

kalacak” (Mestûr, 2009, s. 51-50). 

Daniyal, temel sorularına doğru cevabı bulamaz. Bu nedenle bir boşluğa düşer ve sonunda 

intihar eder. Danyal’ı sorular öldürdü, yüzlerce, binlerce kez ona aşırıya kaçtığını söylediler... 

Yavaş yavaş hiçbir şey yapılamayacağından emin oluyorum. Hiçbir şey yapılamaz... Bir grup 

hasta domuz... (Mestûr, 2009, s. 40). 

Daniyal’ın tam aksine, Emir Mahan hayatı anlamsız görmez. Ona göre hayat güzeldir ve bazı iyi 

insanların ve muhtelif şeylerin varlığı, insanların ölümü düşünmemelerine ve bu dünyada 

yaşamak istemelerine neden olur. 

“Tabii ki bu yıkımda insanın kendini aşağı atmamasını sağlayan başka kutsal şeyler de var. 

Örneğin, çocukların resimleri ya da geri kalmışların ya da doğuştan körlerin veya ev 

hanımlarının eğri büğrü kafaları. Özellikle bu ev hanımları kutsal birer kaynaktır” (Mestûr, 

2009, s. 70). 

Bu hikâyedeki en büyük ölüm kaygısı, hikâyenin ana karakteri İbrahim’de görülmektedir. Eşini 

ve çocuğunu ansızın ve arka arkaya kaybeden İbrahim, ölümü hep yanında görmekte ve sinir 

krizleri geçirmektedir. Onun için hayatın faktörü olan oksijen, çocuğunun katili gibi 

görünmektedir ve doğum da ölümün hatırlatıcılarıdır. Çünkü hem oksijen hem de doğum, 

sevdiklerini ondan almıştır.  

“Asfalta baktığım an yine o his, o canavar beni buluyor: Ölüm” (Mestûr, 2009, s. 19). 

 

Efsane çocuğu istemeden düşürdü ve ben onu gömdüm, o zamandan beri bu duyguyu sürekli 

hissediyorum... Bu, ölümden gelen bir tür dehşet ve korku, endişe ve kaygıdır. Bu hayatın 

sonunda ne olduğunu düşünmekten gelen bir düşüncedir. Hayatının hızlandığını 

düşünmekten gelen bir düşüncedir... Aniden bir şey gelir ve fren yaparsın ve her şey durur 

(Mestûr, 2009, s. 34). 



262 

 

 

 

“Sizlerden biri olmaktan, taşlardan, ağaçlardan ve hayvanlardan utanıyorum. Eğer biraz 

aklınız olsaydı... taşlardan ve ağaçlardan pek çok şey öğrenirdiniz... Hiçbir şey yapılamaz... 

Her şey temelden yanlış. Hiçbir şey yerli yerinde değil” (Mestûr, 2009, s. 41-40). 

“Bu kelimelerin enkazı altında gömüleceğim... Bu kelimelerin hararetinden, dehşet ve 

şaşkınlık belirtilerinden... ve çaresizlik kelimesinin ağırlığından ruhum ezilecek. Çaresiz 

kalacak” (Mestûr, 2009, s. 51-50). 

“Eğer bu lanet olası dünyanın bir anlamı varsa, yemin ederim ki bunun sebebi içinde Taj gibi 

insanların yaşıyor olmasıdır” (Mestûr, 2009, s. 67). 

“Kendisini bu kimseye yok yere ait kılanlara içinden küfrettiğinden eminim, bu kimse-kime 

karşı ve herkes-herkese karşı olan dünyada” (Mestûr, 2009, s. 78). 

Bu hikâyedeki serçe, güzellik ve refah içinde yaşayan birinin sembolü olabilir. Ben bir serçe 

değilim; yüzeyi aştım ve aşkınlık yolundayım. Bu nedenle ölüm benim için korkutucu değil ve 

çaresiz olmayacağım. Sarhoş adam, ölüm olgusuna İbrahim’den farklı bir bakış açısına sahiptir. 

Ona göre ölüm, bir yaşamdan diğerine geçmek için bir köprüdür. Bu nedenle, ölümden korkmanın 

bir anlamı yoktur . 

“Hiçbir ölüm dünyayı son noktasına ulaştıramayacak, ama belki bizi ulaştırabilir” (Mestûr, 

2009, s. 31). 

“[Sufi (derviş):] Ölümü, bizi korkutmak için yaratmışlar. Tıpkı serçeleri korkutmak için 

yapılan korkuluk gibi. Korkutmak için yapılan korkuluk gibi, serçe mi sanıyorlar seni? Serçe 

mi? ...Ben serçe değilim” (Mestûr, 2009, s. 81, 85). 

Kaygı 

İbrahim’in ölümden korkmasını hikâye boyunca görebiliriz. İbrahim nasıl ölümden korkuyorsa, 

var olmaktan da korkmaktadır. Çünkü bu varoluşa acı eşlik eder ve varoluş kalıcı ve sürekli 

değildir; ölümle sona erecektir. 

“Bu kitabın aptal yazarı neden hâlâ bilmiyor ki varoluşun en garip, en heyecan verici ve en zorlayıcı 

olayını düşünmek bile korkutucudur, gerçekleşmesi bir yana” (Mestûr, 2009, s. 30). 

Daniyal, varoluşun ve insan olmanın yarattığı kaygıyla yüzleşen biridir . 

O gün yeter dediğimi kimse duymadı, bin kez daha söyledim yeter ama sanki herkes 

sağır olmuştu. Şimdi de diyorum yeter. Şimdi de diyorum, pislikler, bitirin artık. 

Yeter. Ben yokum artık; yani olmak istemiyorum. İnsan olmaktan istifa etmek 



263 

 

 

 

istiyorum. İki el, iki ayak ve iki kulağım olduğu için kendimden nefret ediyorum. 

Keşke bir parça odun olsaydı. Bir parça taş. Bahçe toprağı. Keşke siz pis kokulu iki 

ayaklılar yerine başka bir şey olsaydım. Kahrolun! Kahrolun ellerinize ve 

ayaklarınıza ve gözlerinize. Sesimi duyuyor musunuz? (Mestûr, 2009, s. 39-40). 

Ben Serçe Değilim kitabının çeşitli bölümlerinde, Doğum Acıtmaz ve Ağrısız Doğum isimli 

kitaplara rastlanmaktadır. Bu kitaplar, acısız bir varoluş arayışının bir metaforu olarak 

yorumlanabilir. İbrahim, yaşamında acıdan kaçınmaya çalışmaktadır. Ancak, acısız bir varoluşun 

mümkün olmaması, onun korku ve endişesine neden olmaktadır. 

Özgürlük 

Akıl hastanesindeki hastalar, kurumun katı kurallarına uymakla yükümlüdür. Hastanenin askeri 

bir birlik gibi düzenlenmiş olması, izinlerin kısıtlanması, diğer hastaların ihlallerini rapor etme 

zorunluluğu ve kadınlarla iletişim kurmanın yasak olması gibi şartlar, insanların özgürlüğünü ve 

iradesini ciddi şekilde sınırlamaktadır. Kitabın bir yerinde İbrahim tarafından şu cümle ifade 

edilmektedir : 

“Efsane de öyle, o da binlerce olasılık içinden, binlerce İbrahim arasından beni seçti.” 

(Mestûr, 2009, s. 39-40). 

Bu cümle, bireyin çok sayıda kişi, durum ve yer arasından bir seçim yapabilme kapasitesini ve 

insanın özgürlüğü ile seçim yeteneğini vurgulamaktadır. Bir insan, seçim yapmamaya karar 

verdiği takdirde bile, bu kararın kendisi için bir seçim olacağını göstermektedir: 

“Oyun kurallarını değiştiremiyorsan, o zaman sus ve oyna” (Mestûr, 2009, s. 31). 

Seçim ve Sorumluluk 

Emir Mahan, bir gece akıl hastanesinden zorla götürüldükten sonra İbrahim, bulunduğu 

koşullardan kurtulma kararı alır. Bu karar, iyileşmeyi seçmiş gibi bir anlam taşır. Hosro ise 

Nadir’in çocukluk günlerinden günümüze yaşamı hakkında detaylı bilgi verir. Nadir’in çocukluk 

dönemini, okul yıllarını, mesleğini ve hobilerini araştırır. 

 

Varlık 

Ben Serçe Değilim adlı öyküde Emir Mahan, inançlı biridir. O, aklı kullanarak yaşanan olaylar 

için mantıksal nedenler aramanın beyhude olduğuna inanır. Bilimin barıştan çok belaya neden 



264 

 

 

 

olduğunu düşünür. Emir Mahan’ın karşısında, birçok şey için mantıklı nedenler arayan Daniyal 

vardır. Daniyal, Emir Mahan’ın intiharı ve ölümünden sonra şu cümleleri söyler: 

Emir’e şöyle diyorum: Daniyal, sence katliamdan daha kötü şeyler de vardır, demişti. 

Katliamdan daha kötü olan nedir? İnsanların katledilmesinden daha kötü ne olabilir ki?... O, 

katliamı meşru kılan şeyin daha kötü olduğunu söylüyor... İnsanları öldürmekten daha kötü 

olan şeyler bildiklerimizdir. Demek istediğim pek çok şey var. Keşke bilginin tüm kapılarını 

kapatabilseydik. Keşke geri dönebilseydik (Mestûr, 2009, s. 66-68). 

İbrahim’in vefat eden karısı Efsane de hayatı anlamlı bulan ve tüm canlıları seven birisidir. Onu 

kaybetmekle İbrahim’in hayatı anlamsız hale gelmiştir. 

“Efsane, yaşamı ve onun tüm neşelerini sever...” (Mestûr, 2009, s. 119). 

Romanın farklı yerlerinde Ağrısız Doğum ve Doğum Acıtmaz adlı kitaplara rastlanmaktadır. 

Görünen o ki İbrahim, acısız bir varoluşu aramaktadır. Ancak, varoluşa sürekli acının eşlik ettiğini 

bilmekte ve bu yüzden sakin kalamamaktadır. 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Bu romanda karakterler bir akıl hastanesinde ayrı apartman dairelerinde yaşamaktadır. Ayrıca 

erkek hastaların kadınlarla teması yasaklanmıştır. İnsana yabancılaşma ve kendini başkalarından 

ayırma duyguları ile insan olmaktan ve insan eylemlerinden tiksinme kavramları, aşağıdaki 

metinde belirgin bir şekilde yer almaktadır: 

“Danyal o gün yeter dediğimi kimse duymadı, bin kez daha söyledim yeter ama... bir grup 

pis kokulu domuz” (Mestûr, 2009, s. 39-41). 

3.2.2.4. Navid ve Negar Hakkında Üç Kısa Rapor   

Bu roman iç içe geçmiş iki hikâyeden oluşuyor. Hikâyenin iki anlatıcısının, yani Navid ve Nagar 

ın anlatımları bağımsız iki hikâye olabilir. Ayrıca kısa ve bir çocuk hikâyesi “Tilki olmak 

istemeyen bir tilki” şeklindedir. Navid’in kardeşi Rahmet için okuduğu Yahya Surabadi’nin eseri 

de bu kitaptaki bir başka hikâyedir. Yazar, okuyucunun konuyu daha derinden anlaması, temayı 

derinleştirmek ve zenginleştirmek için tek temalı bu 3 öyküleri iç içe kullanmıştır. 

 

Romanın kapak tasarımı, güzel görünümünün aksine yaralı ve sorunlu bir toplumu 

göstermektedir. Nar, toplumun sembolüdür ve insanlar bu nara şekil veren tanelerlerdir. Nar 



265 

 

 

 

yemek için usturaya ihtiyaç yoktur. Bir tıraş bıçağı, alışılmadık bir aletin kullanılmasının bir 

işaretidir. Sayfanın üst kısmındaki üç nar tanesi Navid, Negar ve Rahmat’ı temsil etmektedir. 

Roman, üç rapordan oluşmaktadır. İlk rapor, Navid’ e aittir ve kitabın ilk sayfasından 7. bölümün 

sonuna kadar sürmektedir. Kitabın yaklaşık 41 sayfasını kapsamaktadır. Bu raporda anlatılan alt 

başlıklar, anlatıcının hayata, eğitime, üremeye, insan doğasına, ailedeki zekâ ve yetenek 

bölümüne ayrılır ve olaylar şimdiki zamanda gerçekleşmektedir. 

İkinci rapor Nagar’ın şehirde dolaşmasıyla ilgilidir ve onun tarafından anlatılır. 7. bölümün 

başından, yani 42. sayfadan başlar ve 54. sayfaya kadar devam eder. Rapordeki fiillerden, 

Negar’ın onları daha sonra rivayet ettiği anlaşılmaktadır. Bu sayfanın sonunda değişen anlatıcı 

Navid yeniden anlatımı devralmaktadır. 54. sayfanın sonundan kitabın sonuna kadar anlatılar, 

Navid ve Nagar’ın yer değiştirmesiyle dönüşümlü olarak ilerlemektedir. Romanın ana anlatıcısı, 

gerektiğinde kendi anlatısıyla diğer anlatıcıların anlatılarının tematik bağlantılarını derinleştiren 

her şeyi bilen kişidir.Anlatıcı yalnızca bölümler arasında değil, bir bölüm içinde de 

değişmektedir. 

Negar karekteri, yazarın bir önceki eseri olan Domuz Kemiği ve Cüzamlı Eller romanında da yer 

alır. Karakterler günümüz Tahran atmosferinde yaşamaktadırlar. Onlar İran’ın başkentin daha az 

görülen yerlerine seyahat eder ve çeşitli sosyal sorunlarla karşılaşır. Mestûr bu romanında korku, 

yoksulluk, evsizlik, kaygı, aşk, anlam ve anlamsızlık gibi konulardan bahsetmiştir. Bu kitap aynı 

zamanda İran ve İtalya’da yayınlanmıştır. 

3.2.2.4.1. Navid ve Negar Hakkında Üç Kısa Rapor Eserinin Olay Örgüsü 

Eserin başında hikâyenin ilk karakteri yani Navid’in çalan telefonun sesiyle uyanır ve babasından 

kız kardeşi Negar’ın kaybolduğu haberini alır. Negar bir gece habersiz bir şekilde ortadan 

kaybolmuştur. Eve dönmemiş ve ona telefonla ulaşılmamıştır. Bundan sonra durumu babasından 

öğrenen Navid, kardeşini aramaya başlamıştır. Üç gün boyunca kendi hayatı hakkında farklı 

hikâyeler anlatmaya başlayarak düşüncelerini ve aile durumunu izah etmektedir. 

 

Navid, Negar ve Rahmat kardeşlerin durumu mühimdir. Navid mühendislik eğitimini yarıda 

bırakmış ve  ilahiyat okumaktadır. Negar 19 yaşında ve fotoğrafçılık öğrencisidir. Ailenin en 

büyük çocuğu, Rahmat’ın akli dengesi bozuk olup 30 yıldır zihni gelişmemiştir. Davranışları 8 

yaşında bir çocuğu andırmaktadır. Ağabeyinin hastalığı Negar ve Navid’i kötü etkilemiştir. O 

kadar ki Navid çocuk sahibi olmak istememiş ve dünyaya bir çocuk getirmeye sebep olmak 



266 

 

 

 

istememiştir. Bu hususu büyük bir sorumluluk ve bencillik olarak görmüş ve çocuk sahibi olmak 

istemediği için karısından ayrılmıştır. 

Hikâyenin devamında okuyucu, Negar’ın kendi rızasıyla eve dönmediğini ve kimseye haber 

vermediğini fark eder. Tahran’da üç gün dolaşan Negar, havaalanına, sinemaya, restoranlara ve 

kafelere gider. Etrafındaki insanları izler, düşünür ve analiz eder. Üçüncü günün sonunda evine 

döner. Bu hikâye Negar’ın güvenli baba evine dönüşü ile sona erer. 

3.2.2.4.2. Eserinin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.30. Nevid ve Negar hakkında üç kısa rapor 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

 

Hiçlik, Umutsuzluk ve Sorumluluk 

Öbür dünya ve insanın kaderi hakkındaki kafa karışıklığı ve bilgisizlik insanı umutsuzluğa ve 

karamsarlığa sürüklemektedir. Bu hikâyede Navid, emin olmadığı bu dünyada bir insanı dünyaya 

getirme sorumluluğunu üstlenmek istemez: 



267 

 

 

 

Evlenecektik ama çocuksuz... Nereden geldiğini bilmediğim bir varlığı hayata 

sürüklemekten... Sonradan başına gelebilecek her türlü musibetten kendimi sorumlu 

hissediyorum; hangi sebeple onu dünyaya getirmeye karar vermiş olursam olayım (Mestûr, 

2016, s. 19). 

Özgürlük ve Başkaldırı 

Farklı olmak ve başkaları gibi düşünmemek, kendi seçimini yapmak ve aksi alışkanlıkları takip 

etmek varoluşçu düşüncenin bileşenlerindendir: 

Başka insanların çocuk sahibi olması ya da bazı kişilerin çocuk sahibi olmak için her şeyi göze 

alması benim için zerre kadar önemli değildi. Çocuk sahibi olmak, insanoğlunun alışkanlık haline 

getirdiği bir durumdu. İnsanların her dakika yaptığı bir hataydı (Mestûr, 2016, s. 20). 

Navid’in Rahmat’a anlattığı çocuk hikâyesinde Küçük tilki, tilki olmak istemez ve fikrini 

açıklayınca babası onu evden kovar: 

“..dedi ki: Ama ben tilki olmak istemiyorum baba!”(Mestûr, 2016, s. 174). 

Saçma ve Anlamsızlık 

Hikâyenin bir bölümünde Navid, babasına baktığında ona yaşama şansı verdiği için teşekkür 

etmesi yoksa onu suçlu olarak görmesi gerektiğini bilemiyor: 

Babam sigarasını havuzun kenarında söndürdü ve sonra eğilip çınar ağacından düşen yaprağı 

havuzun yüzeyinden aldı. Bir süre ona baktım; sanki yeryüzündeki en masum ya da en 

günahkâr insana. Beni yaşamaya zorlayan biri ya da dedikleri gibi bana yaşam armağanını 

veren biri (Mestûr, 2016, s. 169). 

3.2.2.5. Nadir Farabi Üzerine Bir Risale 

3.2.2.5.1. Eserin Olay Örgüsü 

Mustafa Mestûr’un bu kitabı diğer kitaplarından farklı bir eserdir. Kitabın ilk bölümü, Nader 

Farabi’nin arkadaşı ve meslektaşı olan Hosro Ruzi tarafından anlatılmaktadır. Hosro, Nader’in 

edebiyat öğretmeni olduğu Derehti okulunda tarih öğretmenidir. Hosro, kendisiyle ilgilenen 

insanlarla konuşarak Nadir ve onun hayatı hakkında araştırma yapar. Nader, çocukken ailesiyle 

birlikte Tahran’a gelen Ahvazlı zayıf bir çocuktur. 



268 

 

 

 

Nadir’in tuhaf bir kişiliği vardır. Örneğin güzel bir şey gördüğünde ağlar ve insanlar tartıştığında 

tartışmanın sonuna kadar sessiz kalır. Nader tek çocuktur ve babası katı bir askerdir. Annesi ise 

ev hanımdır. Çocukluğunda okul günlerinde, öğretmenlerin çocukları fiziksel ve zihinsel olarak 

farklı şekillerde cezalandırdığı bir okulda okumuştur. Bu işkencelerin psikolojik etkisi onda iz 

bırakmıştır. Üniversite yıllarında hayatında büyük etkisi olan Nasır adında biriyle tanışır. Manevi 

ve ruhsal olarak birbirlerine çok yakındırlar ama çok sık görüşmezler ve iletişim yolları 

mektuplaşmadır. Nader postanede çalışmaya başlayınca ailesinden ayrılır ve iş yerinin yakınında 

bulduğu küçük bir bodrum katında yaşar. 2 yıl sonra annesini kaybeden Nadir, onun ölümünün 

yasından kendisini iki gün eve kilitler. 

Postanede çalışan Nadir, Ferzane adında güzel bir kızla tanışır. Ferzane o kadar güzel ki, Nadir 

onun güzelliği yüzünden ağlamaktadır. Ferzane, Muhammed Sefevi isimli bir kişiye birkaç 

mektup gönderir. Nadir bu mektupları merak eder ve sonunda  Muhammed ile tanışmasına sebep 

olur. Muhammad, Nader’in hayatında önemli bir etki bırakan tuhaf ve özel bir insandır. Nadir, 

birkaç yıl postanede çalıştıktan sonra işi bırakır ve bir devlet okulunda çalışmaya başlar. Nadir, 

okulda zihinsel engelli çocuklarla tanışır ve bu olay duygularını derinden etkiler. Okul müdürü 

her zamanki alışkanlığıyla bu çocukları okuldan atınca Nadir üzülür ve iki hafta sonra hiçbir 

açıklama yapmadan okulu terk eder. Babası bile Nadir’den bir iz bulamaz ve Nadir ortadan 

kaybolur. 

3.1.2.5.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.31 Nadir Farabi Üzerine bir risale 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 



269 

 

 

 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 Kaygı 

Bu şarkıda, insanlarda korku ve endişeye neden olan konulara değinmiştir ve hayatın anlamı, 

ölümün belirsiz sonu gibi sorular dile getirilmiştir. Bu sorular çoğunlukla cevapsızdır, dolayısıyla 

dünyanın boşluğundan kaynaklanan bir endişe duygusuna yol açmaktadır: 

“Moğolların şarkısında, hayatın temel soruları, insanın çektiği büyük acıların nedenleri ve ölümün 

belirsiz sonu, zayıf zihnimize delice saldıran ve onu savunmasız bir kütüphane gibi ateşe veren 

Moğollara benzetilir” (Mestûr, 2015, s. 44). 

Kitabın bir bölümünde Nadir’in gördüğü bir rüya anlatılmaktadır: Bu rüyanın teması varlık, 

yokluk ve ölümdür. Bu rüyada varlık aydınlığa ve yokluk karanlığa benzetilmiştir. Ölüm 

yükseklikten bir düşüştür ve bu düşüş gerçekleşirse hayat, yerini ölüme vermektedir: 

Var olan tek şey, sanki kenarları varlık ve yokluk arasındaki sınır olan büyük yuvarlak bir aydınlık 

alandı. Sonra kenarlara doğru koşmaya başladım. Sonraki sahnede, varoluşun kenarına 

olabildiğince yaklaşıp düşmeden ilerlemiştim. Dünya’nın kenarında durmuş, yokluğun mutlak 

karanlığına dehşetle bakıyordum (Mestûr, 2015, s. 77). 

Özgürlük, Seçim ve Sorumluluk 

Yazar, restoranda çalışmanın kaderini ve sonunu masanın arkasındaki kızın kararına 

bağlamaktadır. O lokantayı cennete veya cehenneme çevirebilecek olan o kızdır. 

 

“Dehalar, önce dünyayı en iyi şekilde inşa ederler. Ancak sonrasında onu bir savaşla ya da 

başka bir şeyle en iyi şekilde yıkarlar. Dehaların dünyayı kısa sürede mahvedebileceğini ve 

bunu genellikle çok iyi yaptıklarını söyledi, ancak ördekler dünyanın en uzak noktasında 

dururlar” (Mestûr, 2015, s. 76). 

Yazar, dahi insanların isterlerse bu dünyayı daha iyi hale getirebileceklerine ya da yok 

edebileceklerine inanmaktadır. Çünkü onlar insanoğlunun hayatını rahatlatan aletler 

yapabildikleri gibi hayatını yok etmek için silahlar da yapabilirler. Nadir’in Muhammad Sefevi 

isimli biriyle görüşmesi Nadir’in kişiliğinde ve kararlarında değişikliklere neden olur: 



270 

 

 

 

Geçen hafta, ruhumu ve zihnimi derinden etkileyen birisiyle tesadüfen karşılaştım. Bu 

sarsılmadan sonra tüm ruh hücrelerimin değiştiğini hissettim. Sanki ayaklarımın altından bir 

şey çekilmiş ve artık sağlam bir zeminde değildim (Mestûr, 2015, s. 41). 

Bu aşinalığın bir sonucu olarak Nadir, çevresindekilerden farklı düşünür ve davranışları 

farklılaşır: 

1386 Bahman ayından 1390 Mehr ayına kadar geçen 45 aylık sürede, postaneden ayrılıp ağaç 

okulda çalışmaya başladığı dönemde, kutup ayısı gibi kış uykusuna yatmış olan hayatını 

uyandıran iki önemli olay yaşadı ( Mestûr, 2015, s. 34). 

Saçma ve Anlamsızlık 

Nadir, dünyadan ve insanlarından memnun değildir. İnsanlar arasındaki farka ve ayrımcılığa tanık 

olmaması için insanları yok etmenin bir yolu olmasını dilemektedir. Onun için her şey anlamsız 

ve saçmadır ve bu saçma dünyayı yok etmek ister: 

Bir ağaca, derslere, kitaplara ve notlara lanet olsun. Bu dünyaya lanet olsun. Keşke kuzey 

kutbundan çok büyük bir iğne geçirip güney kutbundan çıkacak kadar büyük bir iğne 

batırılabilseydi ve sonra dünyayı bir topaç gibi iğnenin ucunda hızla döndürüp insanları üzerinden 

fırlatabilseydi. (Mestûr, 2015, s. 75). 

Yabancılaşma ve Yalnızlık 

İçinde bulunduğu topluma hiçbir faydasının olmadığı  düşünen birey, varlığının veya yokluğunun 

hiçbir etkisinin olmadığı hissinin yarattığı boşluğa düşer. Kişi kendisini varlıkta desteksiz 

gördüğü için bir tür kaygı ve yabancılaşma duygusuna kapılır: 

Psikolojik açıdan masa, giderek derin bir yalnızlık ve içe kapanıklığa gömülüyor ve erken bir 

depresyon belirtileri gösteriyordu. Kendini, temiz toplumdan dışlanmış bir suçlu gibi 

görüyordu; yalnız ve kırılgan (Mestûr, 2015, s. 21). 

3.2.2.6. Aşk ve Diğer Şeyler 

Aşk ve Diğer Şeyler kitabında baş karakter kendi deyimiyle Ahvaz’da savaşın başlamasından beş 

yıl sonra 1985 yılında dünyaya gelen Hani Yadgari’dir.  Hani, 2006 yılında Tahran Üniversitesi 

fizik bölümünden mezun olur ancak iş bulma bahanesiyle Tahran’da kalır. Hani, Karim Jojo ve 

Murad Sorme adlı diğer iki erkek ile aynı odayı paylaşmaktadır. Bir süre sonra bankada çalışan 

Perestu adında bir kızla tanışır ve ona âşık olur. Hani ile evlenmek için, ondan aşktan başka bir 

şeylere sahip olmasını bekleyen Perestu, Hani ile ilişkisini bitirip çok zengin bir akrabası ile 



271 

 

 

 

evlenir. Bu karar bir türlü kabullenemeyen Hani, başına bela alacak işler yapmaya niyetlenir. 

Romanın hikâyesi Tahran şehrinde geçmektedir. Yazar sokaklara ve yerlere isim vererek şehrin 

atmosferini anlatmaya çalışır. Bu eser ne kadar küçük olsa da bazen toplumsal meseleleri ele 

almaya ve güncel meselelere eleştirel bir bakış açısına sahip olmaya çalışmaktadır. 

3.2.2.6.1. Eserin Olay Örgüsü  

Bu hikâyenin ana karakteri 1364 yılında Ahvaz’da dünyaya gelen ve çocukken İran-Irak Savaşı 

sırasında kulağında küçük bir problem yaşayan Hani Yadgari’dir. 2006 yılında Tahran 

Üniversitesi fizik bölümünden mezun olur ve çalışma bahanesiyle Tahran’da yaşar. Jojo ve Murad 

Sorme adlı iki erkek ile bir müstakil evde aynı odayı paylaşmaktadır. Bir süre sonra Pasargad 

Bank’ın çalışanı olan Perestu adında bir kızla tanışır. Perestu, aşkın bir yerde bittiğini ve evlilik 

için aşktan başka bir şeyler gerektirdiğini düşündüğü için Hani ile ilişkisini keser ve zengin 

akrabalarından biriyle evlenir.  

Hani’nin oda arkadaşlarının her birinin farklı dünyaları vardır ve aşktan çok sanat ve ticaret gibi 

konularla ilgilenirler. Perestu’un başka biriyle evlendiğini kabul edemeyen Hani, Prestu’nun eşini 

balayı dönüşünden sonra öldürmek için silah alır ama son anda pişman olarak onu öldürmez. 

Hikâyenin son sahnesinde okuyucu, Perestu’nun eşiyle evliliklerinde mutlu olmadığını ve 

ayrıldıklarını görür. Ayrıca Perstu’nun eşinden ayrıldıktan sonra Hani ile evlendiğini, söz konusu 

evlilikten ikiz kızları olduğunu ve mutlu olduklarını ifade eder. 

3.2.2.6.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

 Tablo 3.32 Aşk ve diğer şeyler 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Var 



272 

 

 

 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Hikâyenin karakterlinden birinin, hayatında iki olaydan bahsedilir. Bu iki durumda söz konusu 

kişi o kadar çok zor durumda kalmıştır ki artık insan olmak istememiş ve insan olmayan her şeye 

dönüşmeye razı olmuştur. 

“Hayatta iki kez, keşke doğmamış olsaydım diye dilek tuttum. Keşke taş, odun, ağaç, hayvan 

gibi bir şey olsaydım da insan olmasaydım, diye düşündüm” (Mestûr, 2021, s 145). 

Hikâyedeki Sufi ise insanoğlunun yenilmiş olarak dünyaya geldiğini inanır. Ona göre yenilmiş 

olan biri boşuna çabalamamalı! Bu düşünce varolşçu düşüncenin tam tersidir. Çünkü bu 

düşüncede insan kendi kararları ile hayatını şekillendirip anlam verebilir. 

O sufi, birkaç yıl çileden sonra hepimizin istisnasız annemizin karnından çıktığımız andan 

itibaren, herhangi bir savaşa katılmadan kaybettiğimizi fark ettiğini söyledi ve kaybeden bir 

insanın boş yere çabalamaması gerektiğini ifade etti.. Biraz duraksadı ve devam etti: Aslında 

demek istediği şuydu ki, bu gerçeği bilmek ya da bilmemek, bu kaybı önlemede bir fark 

yaratmaz, ancak bu gerçeği bilmek, boş yere çabalamayı bırakmamızı sağlar. Tıpkı bir 

binanın yirminci katından düşmüş birinin, düşmekte olduğu gerçeğini bilmek, yere çarpana 

kadar boş yere çabalamamasını sağlar (Mestûr, 2021, s. 156-157). 

Saçma ve Anlamsızlık 

Hani, belirtmediği nedenlerle, insan neslinin doğup devam etmesinin yanlış olduğu düşünür ve 

ona göre şimdi hayatta olan insanların da ölmeleri gerekir . 

Evlilik amacımın hiçbir zaman neslin devamı olmadığını baştan söyleyeyim. Tam tersine, mevcut 

neslin yavaş yavaş yok olması için alevi kısmamız gerektiğine dair pek çok nedenim vardı ve hala 

var. Yalnızlık ve bekarlığın getirdiği üzüntüden kurtulmak için de Perestu ile evlenmek 

istemiyordum. Bana göre evlilik, mutluluğu paylaşmaktan ziyade üzüntüyü çoğaltmaktı (Mestûr, 

2021, s. 37). 



273 

 

 

 

Aşkın bir süre sonra bir yerde bittiğini sanan Perestu, ona âşık olan Hani ile evlenmez ve evlilik 

için zengin bir akrabasını seçer. Bu seçim de Hani ile ilişkilerini bitirir. Hani ise Perestu’nun 

kocasından intikam almak ister. Bundan dolayı bir silah alıp onu öldürme kararı alır. Bu seçim 

onun bütün hayatını değiştirecek ve kaçak bir şekilde geri kalan hayatını sürdürmesine neden 

olacaktır. Ancak sonunda Perestu’nun kocasını öldürme kararından vazgeçer. 

Varlık 

Varoluşçulara göre içinde yaşanılan dünya saçmadır. Sorme ise hikâyenin bir bölümünde hayatın 

kendisinin asıl sorun olduğunu  ve insanın bu sorunu çözmek için intihar yerine hayatın akışına 

uyum sağlaması gerektiğini düşünmektedir: 

Sorme dedi ki: Aslında mesele hayatta ne kadar engel olduğu değil. Hayattaki en büyük engel, 

bizzat hayatın kendisidir. Hayat, tüm genel ve özel detaylarıyla. Eğer birisi bunu tam 

anlamıyla kavrayabilirse, hayattaki engellerle mücadele etmek ya da intihar etmek yerine, 

kendisini de bu engelin bir parçası yapmaya çalışır. Yani hayatın detaylarına takılmadan, 

sadece kendisini hayatın genel akışına uydurmaya çalışır (Mestûr, 2021, s. 81). 

Kitapta fizik hocasından nakledilen cümleler ise dünyanın var olması ve nedeni hakkındadır: 

Dedi ki: Evrenle ilgili en önemli ve kafa karıştırıcı mesele, evrenin ve fizik yasalarının neden bu 

kadar güzel, düzenli ve hayret verici olduğudur; evrenin var olmasıdır. Bunu söyledikten sonra 

biraz düşündü ve sanki söylediği şeyi düzeltmek istermiş gibi dedi ki: Eğer evren güzel ve düzenli 

ve tuhaf olmasaydı bile, evrenin var olması, evrenle ilgili en önemli ve büyük soruydu. Sonra dedi 

ki: Evrenle ilgili en garip ve karmaşık mesele, neden şeylerin böyle ya da öyle olduğu değildir; 

neden şeylerin var olduğudur.Şaka yollu ve ciddi dedi ki: Fizik, evrenin var olmaması gerektiğini 

kanıtlamak için birçok neden sunar ve bizim, evrenin ve güzel kızların var olması,iyi bir haber, 

özellikle de biz erkekler için. (Mestûr, 2021, s. 93). 

3.2.2.7. Masumiyet 

Masumiyet 23 bölümden oluşan 191 sayfalık bir hikâyedir. Birinci şahıs anlatıcı tarafından 

anlatılan bu roman, 2015 yılının kış aylarında Tahran’da iki arkadaşın (Ardalan ve Maziar) başına 

gelen rapor şeklinde bir hikâyedir. Mustafa Mestûr’un bu romanında yer alan eserlerindeki 

karakterlerin gündelik hayatın içine hapsolmuş, modern dünyada maneviyattan yoksun ve 

çaresizce başıboş dolaşan insanlardır. Roman, yalnızlık ve toplumdan uzaklaşma temel 

özelliklerinden olan  karakterlerin hikâyesidir ve karakterlerin masumiyet kelimesi ve anlamı ile 

bağlantısına özellikle dikkat edilmiştir. Yazar, betimsel-analitik yöntemle bu romanda çeşitli 

karakterizasyon yolları bulmaya çalışmıştır. 



274 

 

 

 

3.2.2.7.1. Eserin Olay Örgüsü 

Hikâye, Maziar adında 25 yaşındaki bir gencin ve arkadaşı Erdalan’ın hayatında geçen uzun bir 

kış hikâyesi anlatmaktadır. Sinema sevgisini babasından almış olan Maziar, çalıştığı otomobil 

yıkama yerinde tesadüfen eski arkadaşı Erdalan ile karşılaşmış ve onu araba yıkama yerinden 

radyo istasyonunun kapısına kadar getirmiştir. Maziar kelime yanlışları ve yazım hataları gibi 

sorunları olan ama güzel oyunlar yazan bir oyun yazarıdır. Başlıktan son paragrafına kadar 

Masumiyet kitabının tamamı, anlatıcı tarafından yapılan yazım hatalarıyla doludur. Maziar, 

arkadaşı Erdelan’ın isteği üzerine bu kitabı yazdığını da belirtmektedir. 

Maziar’ın babası Sirus, daha fazla para kazanmak için yasadışı işlerle uğraşan birisidir. O, birçok 

kez polis tarafından yakalanır ve hapse düşer. Bu nedenle Maziar’ın annesi eşinden ayrılır ve 

geçimini sağlamak için gelinlik dikme işinde çalışmaya başlar. Maziar da bir araba yıkama 

yerinde işçi olarak çalışır ve okulu bırakmak zorunda kalır. Maziar, Erdalan'ın daveti üzerine 

otomobil yıkama yerinde zor şartlarda çalışmayı bırakıp radyoda oyunlar yazmaya başlar. Bir 

süre sonra Maziar’ın babasının ölümüyle  babasının evi, parası ve arabası ona miras kalır ve 

zengin olur. Ancak bazı nedenlerden dolayı radyoda çalışmaya devam ederMaziyar, bir gün 

babasının ölümünden sonra çıkan işlerle uğraşırken (yirmi beş yaşında olan) Nadiya ile tanışır. 

Nadiya’nın sesinin, oyun okumaya uygun olduğunu düşünen Maziyar onu radyoya davet eder ve 

Nadiya radyoda işe başlar. Bu durum Erdalan ve Nadia’nın tanışması ve aralarında bir ilişkiye 

başlamasına sebep olur ve sonunda nişanlanırlar. Ancak Erdalan, bir kaza sonucu ölen önceki aşkı 

(Marzieh) ile sürekli olarak Nadia’yı karşılaştırır. Bu durum nişanlısını üzer ve Nadiya onu terk 

eder. Birkaç olay soncunda ikisi de Tahran’dan kaçarlar ve ailelerin yanına giderler. Kitabın 

sonunda Nadiya, Malezyalı biriyle evlenir. 

Maziar, müşterisi olduğu bir kafede Hümeyra adında bir kızla tanışır ve onunla arkadaş olur. 

Maziyar, 5. yüzyıl mutasavvıfı Mansur bin Neishaburi (Adı kitapta 7. yüzyıl mutasavvıfı olarak 

geçmektedir) hakkında bir oyun yazmaktadır. Bu konu tiyatroya ilgisi olan Nadia’nın dikkatini 

çeker ama onların ilişkisi arkadaşlığın ötesine geçmez. Çünkü Maziyar kendisini ona layık olarak 

görmez ve Nadia’nın meslektaşı Reza Jehormi’nin kendisine layık olduğunu düşünür. Nadiya da 

önceki duygusal ilişkisinden incinmiştir, bu yüzden kendisini başka bir ilişkiye başlamaya hazır 

hissetmiyordur. Hikâyenin sonunda Maziyar, eski aşkı Leyli٬den bir mektup alır ve bu, Maziar’ın 

onu hatırlamasına ve ilişkilerinin tekrar başlamasına karşı umutlu olmasına neden olur.  

3.2.2.7.2. Eserinin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.33 Masumiyet 



275 

 

 

 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Hümeyra, sevgilisinden ayrıldıktan sonra boşluğa düştüğünü ve artık kendisini söz konusu 

boşluktan kurtaramadığını anlatmaktadır: 

Sebebi önemli değil, önemli olan ayrıldık ve ben o kuyulardan birine düştüm. İnsan kuyuya 

düştüğünde bir ip ile kendisini yukarı çekmeli ama kimse size bir ip atamazsa ya da daha 

kötüsü, kimse kuyuda olduğunuzu bilmiyorsa, o zaman en dipte sıkışıp kalmışsınızdır. Ne 

demek istediğimi anlıyor musunuz? (Mestûr, 2019, s. 100). 

Kitabın bir bölümünde bir filmin diyalogu bulunmaktadır. Bu diyalogda taksi şoförü insanların 

ölüme mahkum oldukların, hayatı yaşamak zorunda kaldıklarını ve hepsinin çaresiz olduklarını 

düşümektedir: 

Taxi Driver filminde Travis’e, Wize’ın söylediği sözleri hatırladım: “Biri Brooklyn’de 

yaşıyor. Biri Sutton’da yaşıyor. Sen avukat olacaksın, diğeri doktor olacak. Biri ölüyor, diğeri 



276 

 

 

 

iyi... İnsanlar bu yüzden doğuyor. Her neyse, artık başka bir yolun yok. Yani, hepimiz 

mahvolduk” (Mestûr, 2019, s. 12). 

Kaderi kabul ediyorum, gerçi tam olarak ne anlama geldiğini bilmiyorum. Eğer anlamı, 

hayatın düzensiz ve karmaşık bir şekilde ilerlemesi ise  ki benim için bu durum gayet açık o 

zaman bunu tamamen kabul ediyorum. Ancak eğer anlamı, insanın hayatında meydana gelen 

her olayın mutlaka bir nedeni olması ise, işte o zaman kabul etmiyorum. Yani, olayların bir 

nedeni varsa bile, biz bu nedenleri bilmiyoruz (Mestûr, 2019, s. 24). 

Bazı insanlar tüm dünya alt üst olduğunu ve kurtuluş yolunun onların elinde olduğunu 

düşünmektedirler: 

“Bu insanların bir başka özelliği de, her zaman dünyanın tamamen bozulduğunu ve 

kurtuluşun anahtarının sadece kendi ceplerinde olduğunu düşünmeleridir” (Mestûr, 2019, s. 

124). 

Hani, dünyayı bir büyük uçağa benzetmektedir. O bu uçağın pilotu ve varış noktasını merak eden 

bir karakterdir. 

Yolda giderken, eğer dünya her yıl güneşin etrafında tam bir tur atıyorsa, o zaman çok büyük 

bir uçak gibi olmalı diye düşündüm; öyle büyük bir uçak ki milyarlarca yolcusuyla 

gökyüzünde uçabiliyor. Sonra düşündüm ki eğer dünya bir uçaksa, pilotu nerede? Motoru 

nerede? Neden varış noktasına ulaşamıyoruz? O pilot bu lanet uçağı hangi cehenneme 

götürüyor ki milyonlarca yıldır hâlâ oraya varamadık? (Mestûr, 2019, s. 186). 

İntihar, Hiçlik, Ölüm ve Kaygı 

Erdelan eski anıların yazılmasını, onların unutulmaması için güzel bir yol olduğunu 

düşünmektedir. Ancak Hani, kötü anıları hatırlamak istemez çünkü onların acı verici ve üzücü 

olduklarını düşünmektedir: 

Erdî, bu kitabı yazarak ve okuyarak birçok şeyden kurtulabileceğimizi söylüyor. Yazmanın, 

cerahat dolu bir çıbanı açmak gibi olduğunu; acı verdiğini ama rahatlatıcı olduğunu iddia 

ediyor. Bu tamamen saçmalık. Bu söz kökten saçma. Bence yazmak, sıcak su ya da kaynar 

yağla ciddi şekilde yanmış ve yanığın verdiği acıyı bir saniye bile tolere edemeyeceğin bir 

yer üzerinde çatalla kazımak gibidir. Eğer beni dinlerseniz, tüm o büyük yazarlar ve 

şaheserlerin canı cehenneme. Dostoyevski, sadece idam mangasının önüne kadar gittiği için 

Suç ve Ceza’yı yazabildiyse, bana göre binlerce Suç ve Ceza bile bir insanın bu yüzden idam 

mangasına gitmesine değmez. Bana söylediği ilk şey, o kışın hikâyesini asla unutmamamız 

gerektiğiydi. “Neden unutmamalıyız?” diye sordum. “Neden hatırlatılması bıçakla etimize 



277 

 

 

 

baskı yapmak gibi olan o talihsiz şeyleri hatırlamalıyız?” Saçmalıyordu. Ne unutmayacağız? 

Kederi mi? İnsan kederlerini unutmamayı istiyorsa, aklını kaçırmış olmalı (Mestûr, 2019, s. 

10). 

Nadiya ise kitabın başka bölümünde yazdığı bir metinde özlemi şu şekilde anlatmaktadır: 

Özlem, boğazınızı öyle bir sıkar ki ne ölebilirsiniz ne de düzgün nefes alabilirsiniz. Sanki aniden 

boğazınızda bir yumru belirmiş gibi; ne yutabilir ne de tükürebilirsiniz. Özlem tam da böyle bir 

his... Sizi bir an bile yalnız bırakmaz. Sessizken, biriyle konuşurken, bir şeyler yerken ya da 

gülerken bile oradadır... Gölge gibi görünür değildir, ancak damarlarınızda dolaşıp kanınızla 

beyninize, kalbinize, gözlerinize, kulaklarınıza ve vücudunuzun her yerine ulaşır. Boğazınızın 

arkasını acılaştırır ve parmaklarınızı sürekli titretir. Ruhunuzu zehirler. Sanki birisi kalbinize 

tırnaklarını geçirip onu sıkıca sıkıyor ve gözyaşlarınızın akmasına neden oluyor. Gözyaşlarınız 

akmaya başladığında sizi bırakır. Özlem böyledir (Mestûr, 2019, s. 106). 

Ona göre insan birini ya da bir şeyi özlediğinde hayat ve ölüm arasında bir yerde kalmaktadır. 

Hani’nin piyeslerinden birisinde bir kızın intiharı ve onun çevresindekilerin bu intiharda 

etkilerinden bahsetmektedir: 

Kızın neden intihar ettiğini kimsenin bilmediği bir oyun vardı. Kız bir not bile bırakmamıştı 

ki intihar sebebini açıklasın. Oyunun, ailenin, komşuların ve arkadaşların kızın intihar sebebi 

hakkındaki tahminlerinden ibaretti. Herkes bir şekilde onun intiharından sorumlu gibi 

hissettiriyordu (Mestûr, 2019, s. 98). 

 

Özgürlük, Başkaldırı, Seçim ve Sorumluluk 

Hani’nin babası Sirus, kanunun her zaman doğru olmadığını düşünmektedir ve ona göre insanlar 

bu kuralların çiğnemesinde bir sorun görmüyorlardır: 

“Kanun birçok şey söyler. Çoğu zaman doğru söyler, ancak bazen de 

saçmalar. Demek istediğim, kanun insan değildir. Kanun, kimi zaman 

tehlikeli bir vahşi hayvan gibi olur” (Mestûr, 2019, s. 28). 

“Bu yüzden sık sık kanunun tehlikeli ve acımasız bir vahşi hayvan gibi 

olduğunu ve bizim onu evcilleştirmemiz gerektiğini söylüyorum” (Mestûr, 

2019, s. 29). 

“Bu durum, dünyayı kapatmamız gerektiği anlamına gelir, çünkü Nadiya gibi başka milyonlarca insan, 

yapmaları gereken işlerde değil, başka yerlerdeler. Yani, milyonlarca başka uygun olmayan kişi onların 



278 

 

 

 

yerini almış olmalı. Bu noktada içime bir hüzün çöktü. Yani, gerçekten umutsuz oldum. Sanki bir grup 

vahşi köpek, güzel bir tavşanın peşine düşmüş ve o tavşanın kurtulma şansı yok gibi görünüyordu. Demek 

istediğim, tüm dünya bir anda benim için böyle bir hale geldi” (Mestûr, 2019, s. 39). 

“Babam, devletten para almanın, eğer amacınız topluma yardım etmekse, hiç de sakıncalı 

olmadığını düşünüyordu” (Mestûr, 2019, s. 26). 

Hani, babası Sirus’tan bir söz nakletmektedir. Babası dünyanın akıp geçmekte olduğunu ve en iyi 

olanın gerçekleştiğini düşünmektedir. Bu düşünce varoluşçu düşüncenin aksinedir. Çünkü 

insanların hayatlarını değiştirmek için hiçbir şey yapamayacaklarını düşünmektedir ama 

varoluşçu düşüncesinde insan özgürdür ve seçim yaparak hayatını şekillendirebilir:  

“Babam her zaman, hayatın bir tepenin üzerindeki bir kaynaktan aşağıya doğru akan bir nehir 

gibi olduğunu söylerdi ve aşağıya inmek için en iyi yolu kendisinin seçeceğini, bu yüzden 

tepeyi kürekle kazmaya gerek olmadığını söylerdi. Hayatı boyunca elinden kürek düşmeyen 

bir adamın neden böyle bir şey söylediğini tam olarak bilmiyorum. Belki de o kürekten bir 

şey çıkmayacağını anladığı içindir” (Mestûr, 2019, s. 94). 

Hani anne ve babasının evliği hakkında konuşurken, annesinin görücüler arasında daha iyi bir 

seçim yapabileceğini ve babasının kötü bir seçim olduğunu düşünmektedir. 

Varlık 

Kitabın bir bölümünde Hani bir kız ile tanışır. O kız telefonunda bir  program vasıtasıyla insan 

şeklinde yüzler tasarlamaktadır. Tanrı gibi o da insan yarattığını düşünmektedir: 

 

“Dedi ki: Bu komik değil, bunlar benim yaratıklarımdır… Onları yarattığımda 

kendimi Tanrı gibi insan yaratıyormuş gibi hissediyorum” (Mestûr, 2019, s.70). 

3.2.3. Gulam Hüseyin Sâedi (1936-1985) 

Meşrutiyet Devrimi, İran’ın tarihinde kritik bir dönüm noktası olup ülkede derin ve kapsamlı 

değişimlere yol açmıştır. Bu devrim, siyasi, sosyal, ekonomik ve kültürel alanlarda önemli 

dönüşümlere sebep olmuştur. Meşrutiyet rejimi altında İran toplumu, geleneksel yapılarından 

uzaklaşarak modernleşme sürecine girmiştir. Yönetimde meşruiyetin temsil edilmesi, halkın daha 

fazla katılımına ve demokratik süreçlere olanak tanımıştır. Ancak, bu dönemdeki siyasi 

istikrarsızlık ve iç çatışmalar da göz ardı edilmemelidir. 



279 

 

 

 

Gûlam Hüseyin Sâedi, Meşrutiyet Devrimi’nin önemli bir figürü olarak öne çıkmıştır. 1935-1985  

yılları arasında yaşayan Sâedi, Goher Murad takma adıyla tanınmıştır. Gulam Hüseyin Sâedi, İran 

edebiyatının önde gelen isimlerinden biri olarak kabul edilir ve İran edebiyatının oluşumunda 

önemli bir rol oynamıştır. Sâedi’nin eserleri, edebi yenilikçi bir yaklaşımla çağdaş İran 

edebiyatının şekillenmesine katkıda bulunmuştur. Kısa ömrüne rağmen, Sâedi edebi alanda geniş 

bir yelpazede eserler vermiştir. Kısa ve uzun öyküler, oyunlar, senaryolar, şiirler, çeviriler ve 

çocuk öyküleri gibi pek çok türde değerli eserler kaleme almıştır. Onun önemli eserlerinden biri, 

daha çok tanınan Bayl Ağıtçıları  adlı eseridir ve elli bin kopyası satılmıştır (Asadi, 2002, s.  30). 

Hikâye yazarlığı yanı sıra, Sâedi, varoluşçuların önem verdiği tiyatro oyununa da özel bir önem 

vermiş ve iç çatışmaları ve bunlarla başa çıkma vurgulayan birçok tiyatro oyunu yazmıştır. 

Sâedi’nin eserleri, çağdaş insanın yaşadığı sıkıntıları ve endişeleri derinlemesine ele almaktadır. 

İnsanın varoluşsal sorgulamaları, toplumsal normlar ve kişisel özgürlük gibi temaları işlemiştir. 

Ayrıca, yazarın psikiyatri alanındaki bilgisi, karakterlerinin ruh hallerini ve iç dünyalarını 

inandırıcı bir şekilde yansıtmasına yardımcı olmuştur. Sâedi’nin eserleri, Meşrutiyet Devrimi 

sonrası İran toplumunun zengin bir portresini sunar. Bu dönemin karmaşıklıklarını ve insan 

psikolojisindeki derinlikleri keşfederken, aynı zamanda İran edebiyatının evrimine de önemli 

katkılarda bulunmuştur. Sâedi’nin psikolojik kişilikleri analiz etme yeteneği, psikiyatri 

eğitiminden gelmektedir (Mirabedini, 2001, s. 508-509 ). O, İran toplumunun dışlanmış ve 

şanssız sınıflarından, özellikle Azerbaycan veya Tahran'dan karakterleri betimlemiştir (Ajend, 

1984, s. 364). 

İran’ın ünlü yazarlardan olan Sâedi, 1936 yılında İran’ın Tebriz şehrinde, maddi açıdan sınırlı 

imkanlara sahip bir ailenin çocuğu olarak dünyaya geldi. Kendi anlatımlarına göre ailesinin maddi 

durumu pek iyi değildi. Zor koşullarda büyüyen Sâedi, hayatının erken dönemlerinde zorluklarla 

mücadele etmek zorunda kaldı. Ancak, bu zorluklar onun edebi yeteneklerini geliştirmesine ve 

ileride ünlü bir yazar olarak tanınmasına engel olmadı. Sâedi’nin yaşamı ve eserleri, İran 

edebiyatının önemli bir parçası olarak değerlendirilmekte ve kültürel mirasın önemli bir unsuru 

olarak kabul edilmektedir. (Sâedi, 1995, s. 3).   

Sâedi, İran’ın Tebriz şehrinde, bir devlet memuru olan babası ve ev hanımı annesi tarafından 

büyütülen bir ailenin ikinci çocuğu olarak dünyaya geldi. Ailenin diğer üyeleri arasında 

kendisinden küçük bir kız ve erkek kardeşi bulunmaktadır. Onun ablası Münir Azam, henüz 

bebekken vefat etmiştir. Erkek kardeşi Ali Ekber, Sâedi’den 14 ay sonra doğmuş ve kız kardeşi 

ise 1943 yılında hayata gelmiştir. Sâedi, ömrü boyunca Ali Ekber ile çok yakın bir ilişki içinde 

olmuş ve ondan çok nadir  ayrı kalmıştır. Ali Ekber, Sâedi’nin sadece kardeşi değil, aynı zamanda 



280 

 

 

 

en yakın arkadaşıdır. Sâedi’nin çocukluk dönemi maddi sıkıntılarla geçmiştir ve aile, büyükannesi 

ve büyükbabasıyla birlikte kalabalık bir evde yaşamaktadır. Bu zorlu koşullara rağmen, Sâedi’nin 

ailesi ve yakın çevresi, onun yeteneklerini desteklemiş ve edebi kariyerine katkıda bulunmuştur. 

Sâedi, okuma ve yazma becerilerini edinirken ailesinin önemli figürlerinden büyük bir destek 

görmüştür. İlk olarak, okuma yazma öğrenme sürecine büyük babasıyla başlamıştır. Büyük 

babasının rehberliğinde, temel okuma ve yazma becerilerini kazanmış ve bu süreçte kültürel 

birikimini artırmıştır. Daha sonra ise, babasından aldığı eğitimle söz konusu becerilerini 

geliştirmiştir. Babası, Sâedi’nin eğitimine katkıda bulunarak, onun edebi yeteneklerini 

desteklemiştir. Bu süreç, Sâedi’nin edebi merakını ve yeteneklerini besleyen önemli bir aşamadır. 

Ailesinin sağladığı destek ve rehberlik, onun ileride edebiyat dünyasında önemli bir yere sahip 

olmasını sağlayan temel bir unsur olmuştur (Cemşidi, 2002, s. 81). 

Sâedi’nin büyük babası, Kaçar döneminin önemli kâtiplerinden biri olan Sâidu’l Memâlik lakaplı 

soylu bir aileden gelmektedir. Gulam Hüseyin Sâidi, ailesinin maddi durumunun zorluklar içinde 

olduğunu kabul etmekle birlikte, mutlu bir çocukluk geçirdiğini dile getirir. Bu ifade, Sâedi’nin 

ailesinin maddi sıkıntılarına rağmen, sevgi dolu bir ortamda yetiştirildiğini ve bu durumun onun 

için asıl önemli olanın maddi değil manevi değerler olduğunu gösterir. Onun çocukluk 

yıllarındaki mutluluğu, ailesiyle birlikte geçirdiği zamanlar ve birbirlerine duydukları sevgi ile 

şekillenmiştir. Bu durumu kendisi şu cümlelerle ifade eder:  

Ailemiz hiçbir zaman bizi şımartmadı. Çünkü bizi şımartmak için ne imkanları ne zamanları 

vardı. Ama içimizde ukde kalmadı. Çamurla toprakla oynuyorduk. Özel öğretmen yada anaokulu 

yerine akşamları dedemiz bize okuma yazma okuma öğretiyordu (Sâidi, 1995, s. 3). 

Sâedi’nin eğitim hayatı, 1942 yılında Tebriz şehrinin Bedir İlkokulu’nda başlamıştır. Okul yılları 

boyunca daima çalışkan bir öğrenci olan Sâedi, yaramazlık yapmaktan ve oyundan uzak 

durmuştur. Henüz ilk okul çağında olmasına rağmen, yazmaya olan ilgisi ve yeteneği dikkat 

çekmiştir. Bu dönemde yazdığı hikâyeler, Sohen adlı dergide takma bir ad altında yayınlanmıştır. 

Bahsi geçen erken dönemdeki yazıları, Sâedi’nin edebi yeteneklerinin belirginleşmeye 

başladığını gösterirken, aynı zamanda onun okulda başarılı bir öğrenci olarak tanınmasına da 

katkı sağlamıştır (Sâedi, 1995, s. 9).  

Sâedi, bu durumu bir fırsattan ziyade  dezavantaj olarak görmekte ve alfabe öğrenmiş olmanın 

ona sınıf birincisi damgası vurduğunu ifade etmektedir. Bu damganın, kendisine birtakım 

beklentiler yüklediğini ve ona göre davranması gerektiğini hissettirdiğini belirtir. Bu beklentiler, 

Sâedi’yi oyun oynamaktan ve çocuksu davranışlardan uzaklaştırmıştır. Ona göre, sınıf birincisi 



281 

 

 

 

olmanın getirdiği baskılar, normal bir çocukluk yaşantısını sürdürebilme özgürlüğünü 

kısıtlamıştır. Bu şekilde, Sâedi’nin erken yaşlardan itibaren edebi ve akademik yetenekleriyle 

tanınması, onun çocukluk döneminde normal bir şekilde davranabilme özgürlüğünü sınırlamış ve 

belli bir rol ve statü beklenmesine neden olmuştur (Cemşidi, 2002, s. 4).   

Sâedi’nin okuma tutkusu, babasının aldığı gazeteyi okumasıyla başlar. Babasının gazete 

alışkanlığı, Sâedi’nin erken yaşlardan itibaren yazılı basınla tanışmasını ve okuma alışkanlığı 

edinmesini sağlar. Daha sonra Sâedi ve kardeşi, harçlıklarını biriktirerek kitap kiralamaya başlar. 

Bu süreç, Sâedi’nin okuma alışkanlığını geliştirmesi için önemli bir adımdır. Kitap kiralamak, 

ona farklı konularda geniş bir bilgi birikimi edinme fırsatı sunar ve okuma alışkanlığını daha da 

pekiştirir. Sâedi’nin söz konusu erken dönemdeki okuma pratiği, ileriki yıllarda edebi ve 

entelektüel birikimini artırarak onun edebi kariyerine önemli bir temel oluşturur (Cemşidi, 2002, 

s. 26-52).   

Sâedi, 1948 yılında Mansur Lisesi’nde (eski adıyla Taleghani Lisesi) eğitimine devam etmek 

üzere Ulum-i Tabii bölümüne kaydolur (Mojabi, 2008, s. 7). O, lise yıllarında öykülerini haftalık 

öğrenci dergilerinde yayımlar ve o dönemin ülkedeki sosyal durumundan ve kötü atmosferinden 

etkilenerek siyasi faaliyetlere katılır. Aynı zamanda Barış Güvercini dergisinde Ayaktan 

Düşmeyen adlı öyküsünü ve diğer yazılarını Tahran’ın çeşitli dergilerinde yayınlar. 1954 yılında 

lise diplomasını alır. Lise yıllarında bir arkadaşıyla birlikte, Mansur Lisesi’nin parti örgütünü 

yönetir. Bu dönemdeki yazıları ve siyasi faaliyetleri, Sâedi’nin toplumsal duyarlılığı ve edebi 

yeteneklerinin belirginleşmesine katkı sağlar. Ayrıca, siyasi alanda aktif olması, onun ileriki 

yıllarda siyasi ve toplumsal konuları edebi eserlerinde işlemesine ve etkileyici bir edebi üslup 

geliştirmesine yardımcı olur. 

Bu dönemde Tudeh Partisi, Rıza Şah’a karşı gerçekleşen bir başarısız suikast girişimine karışır 

ve bu olayın ardından parti kapatılır. Sâedi, bu dönemde Su’ûd ve Azerbaycan Gençleri gibi 

gazetelerin yayın görevlisi olmasına rağmen Tudeh Partisine resmen katılmaz, ancak partiye 

yakın durarak amaçları doğrultusunda hareket eder. O dönemin başbakanı olan Musaddık ve 

hükümetine karşı siyasi faaliyetlerde bulunur. Ancak daha sonradan gençliğinde yaptığı bu gibi 

faaliyetleri, milliyetçiliğe karşı olduğu için korkunç bir günah olarak değerlendirir (Sâedi, 1995, 

s. 24). 

Sâedi, 1953 yılında henüz on sekiz yaşındayken yaptığı siyasi faaliyetlerinden dolayı tutuklanır 

ve iki ay boyunca hapiste kalır. Bu tutuklanma, genç yaşta siyasi faaliyetlerde bulunmasıyla 

beraber ülkenin o dönemki siyasi atmosferindeki baskı ve kısıtlamaların bir sonucudur. Hapishane 

deneyimi, Sâedi’nin siyasi bilinci üzerinde derin etkiler bırakarak onun kişisel gelişimine ve 



282 

 

 

 

olgunlaşmasına katkıda bulunur (Mojabi, 2008,  s. 6). Sâedi’nin ailesi, tanıdıklarının daire 

tapusunu kefil göstererek onun serbest bırakılmasını sağlar (Sıtkı, 1986, s. 70). 

Sâedi, hapishane sürecinde bile yazmaya devam eder ve bu zorlu dönemde yaratıcılığını sürdürür. 

Hapishanede geçirdiği zamanlarda Nohud Her Âş adlı uzun bir hikâye kaleme alır. Bu, Sâedi’nin 

yazma tutkusunun ve edebi yeteneğinin, yaşadığı zorluklara rağmen sönmediğini gösteren önemli 

bir örnektir ( Sâedi,1995, 2). 

Sâedi hapisten çıktıktan sonra, geçmişteki tutukluluk durumu nedeniyle okula alınmaz. Bu durum 

karşısında babası, onu Hikmet Lisesi’ne gönderir. Bu, Sâedi’nin eğitim hayatında yaşadığı bir 

dönüşümdür (Cemşidi, 2002, s. 45). 

Sâedi, 1955 yılında 20 yaşındayken Tebriz Üniversitesi’nde tıp eğitimine başlar ve 1960-1961 

yıllarında mezun olur. Üniversite yıllarında, siyasi faaliyetlerine devam eder ve farklı öğrenci 

hareketlerine katılır. Bu dönemdeki siyasi katılımı, Sâedi’nin toplumsal duyarlılığını ve aktif bir 

vatandaş olma isteğini yansıtır. Aynı zamanda, tıp okumaya karar vermesinde kardeşinin etkisi 

büyüktür. Kardeşi, Sâedi’nin psikiyatrist olma isteğine ilham verir ve onun tıp alanında eğitim 

almasını teşvik eder. Bahsi geçen husus, Sâedi’nin tıp eğitimine başlamasının arkasındaki 

motivasyonlardan biridir. (Cemşidi, 2002 , s. 51). 

Sâedi, kadın doğum bölümünü okumak için Tahran’a gelir ancak bir süre sonra bölümü 

beğenmediği için okulunu bırakırak askere gider. Daha sonra Pisikiyatri bölümünü kazanır. 

Üniversitedeki öğrencilik döneminde piyes ve hikâye yazmaya devam eder. Depresyon üzerine 

çalışmalar yapar ve bir grup depresyon hastasını bir sınıfta bir araya getirir. Ancak bu çalışmaları, 

Pehlevî döneminin istihbarat örgütü olan SAVAK tarafından izlenmiş ve siyasi faaliyetlerde 

bulunduğu gerekçesiyle okuldan uzaklaştırılmıştır. Sâedi, fakülteden atıldıktan sonra bir 

yolculuğa çıkar ve birçok yeri görür. Bu süreç, Sâedi’nin hayatında yeni bir dönemin başlangıcını 

işaret eder. Yolculukları, onun kişisel ve entelektüel keşiflerine katkıda bulunurken, aynı zamanda 

gelecekteki eserlerine ve edebi kariyerine de ilham verir. Sâedi’nin bu dönemdeki deneyimleri, 

onun yaşamına ve eserlerine derinlik katan önemli bir unsur olarak kalır (Mojabi, 2008, s. 7). 

Sâedi’nin hayatı, edebi kariyeri boyunca çeşitli deneyimlerle dolu bir yolculuktur. Gûlam 

Hüseyin Sâedi’nin kısa yaşamının en verimli, etkileyici ve üretken dönemleri, 1963 yılından sonra 

başlamıştır, bu dönemde yazarın eserleri İran edebiyatında derin bir etki bırakmıştır. 

Yolculuklarını ve yaşadığı deneyimleri, bir dizi seyahatnamesinde anlatır, bunlar arasında Ilkhchi, 

Khyav, Ahl Hawa ve Terse va Larez bulunmaktadır. Bir süre kitap eleştirisi dergilerinin ve Alfaba 

dergisinin editörlüğünü yapar.  Daha sonra tekrar okula dönme hakkı kazanır ve uzman doktor 



283 

 

 

 

olur. Ruzbeh Polikliniği’nde ve kendi muayenehanesinde çalışırken, zihinsel ve psikolojik 

sorunları olan farklı insanlarla yaşadığı deneyimler, yazılarında derin ve gerçekçi karakterler 

yaratmasına yardımcı olur. Yolculukları ve işi gereği karşılaştığı insanlar, edebi hayatını 

zenginleştiren etkenler arasındadır. 

Ancak 1974 yılında SAVAK tarafından tutuklanarak Tahran’daki Evin hapishanesine nakledilir 

ve bir yıl hapis cezası alır. Hapisten çıktıktan sonra üç öykü yayımlar. 1978’de İran’ı terk etmek 

zorunda kalır ve Fransa’ya yerleşir. Bu dönemde Harikalar Diyarında Othello adlı oyunu yazarak 

edebi kariyerine devam eder. Sâedi’nin çeşitli oyunları arasında Ezadarn-ı Beil, Ashghal Doni, 

Aramesh Dar Cheshm-ı Digeran gibi önemli eserler bulunmaktadır. Bu oyunlar, uyarlama 

şeklinde başarılı filmlere de ilham kaynağı olmuştur. 1985 yılında 49 yaşındayken, Paris’teki 

Saint-Antoine Hastanesi’nde iç kanamadan dolayı vefat eder ve 29 Kasım’da Père Lachaise 

mezarlığına Sâdık Hidâyet’le yan yana defnedilir. Sâedi’nin ölümü, İran edebiyatının ve 

tiyatrosunun büyük bir kaybı olarak kabul edilir. 

Gulam Hüseyin Sâedi’nin eserlerinde, yoksulluk teması görülür. Yoksulluk, iç ve dış yoksulluk 

olarak, üç ana alanda güney limanları, Azerbaycan köyleri ve büyük şehirler Sâedi’nin 

hikâyelerinde belirgindir. Bu alanlar arasında ortak bir hava bulunur ve söz konusu hava Sâedi’nin 

karakterleri tarafından hissedilir. Sâedi’nin realizmi, korku unsuruyla harmanlanmıştır. Onun 

nesir tarzı, raporvari ve otantik bir basitliğe sahiptir (Sepanlu, 1989, s. 214). Bununla birlikte, 

realizmi derin bir fantastik tatla birleşir. Fantastizm, karakterleri masalsı efsanelere götürür, ancak 

Sâedi her zaman manzaralarını gerçekliğe dönüştürür(Sepanlu, 1989, s. 122-123). 

Yazarın Basılan Eserleri: 

Öyküler 

Bazres (1947), Aftab-o Mehtap (1953), Ez Pa Neyüftade-ha (1954), Morgh-e İncir (1955), Hane-

hayı Şehr-i Rey (1956), Dü Birader (1962), Kudret-i Taze (Nisan 1962), Şifa Yafte-ha (1963), Raz 

(1963), Ezadaran-ı Beyel (1964), Geda (1962), Vahime-hayı Bi Nam-o Nişan (1967), Mehdi-yı 

Diger (1967), Bazi Temam Şod (1973), Gur-o Gehvare (1977), Medheli Ber Yek Dastan-ı Bülend 

(1977), Vagon-e Siyah (1979), Der Ağaz-e Sefer (1980), Ey Vay To Hem? (1981), Aşufte Halan-

e Bidar Baht (1981), Segane: Telh-Abe, Curekeş-e Sakf-e Asuman, Sofre-ye Nehüfte-ye Rosum-e 

Kohne (1981), Der Seraçe-yı Debbağan (1983), Kilas-ı Ders (1983), Eger Mera Bezenend (1983), 

Mir Mehna (1986), İsmail (1986), Mase-haye Badi (1988), Sandviç (1989), Seda Hune (1990), 

Padegan-ı Hakesteri (1990), Aşufte Halan-ı Bidar Baht (1998), Tendise-yı Cavit (2009). 



284 

 

 

 

Piyesler 

Pygmalion (1955), Leylac-ha (1956), Gasedek-ha (1958), Şeban Feribek (1958), Karbafek-ha der 

Senger (1960), Kelate-yı Gül (1961), Bam-ha ve Zir Bam-ha (1961), Kurtlar (Farsça ve Türkçe 

olarak) (1962), Şehadet (1962), Geda (1962), Erusi (1962), Fakir (1963), Davet (1963), Çub Be 

Dest-haye Verezil (1965), Der İntizar (1965), Bihterin Baba-yı Dünya (1965), Pervar Bendan 

(1969), Fesl-ı Küstahi (1969), Çeşm Der Beraber-ı Çeşm (1971), Gav (1971), Ma Nemişenevim 

(1970), Caneşin (1970), İn Be An Der (1975), Muhakeme-ye Mirza Rıza Kirmani (1979), Mah-ı 

Esel (1978), Ruh-ı Çah (1979), Vay Ber Mağlup (1970), Der Rasta-yı Gab Balan (1986), Heyyat-

ı Efsun Şode (1988), Mar der Mabet (1993), Zahhak (1994). 

Romanlar 

Garibe Der Şehir (1990), Tatar-ı Hendan (1994) 

Çocuk Hikâyeleri 

Gomşode Leb-i Derya (1969), Kelate-yı Kar (1971), Keleyber (1971), Merend (1971), Mocudat-

ı Hayali der Efsane-hayı İrani (1971),Yeki Yekdane (1983) 

Makaleler ve Monografi 

İlhıçi (1963), Şinaht-ı Hişten (1963), Azumayiş-hayı İlmi ba Vesayel-i Sade (1963), Kalp, Bimari-

haye Kalbi ve Feşar-e Hun (1963), Hıyav- Meşkin Şehir (1965), Tire-yı Şamlu-ha (1970), Teatr-

ı Müstenit (1972), Vegti Hafta Heşt Ruz Başed (1974), Aşufte Halan-e Bidar Baht (1975) 

3.2.3.1. Bayel’ın Ağıtçıları 

1964 yılında eserini yayımlayan Sâedi, kısa bir süre içerisinde büyük bir başarı elde ederek 

dikkatleri üzerine çekmiştir. Bu eser, onun en ünlü eseri olup 1977 yılına kadar 12 kez basıldı ve 

50 bin kopyası satıldı (Mojabi, 2008, s. 28). Bayel Ağıtçıları’nın öykülerinde köy yaşamının 

derinliklerine inilmektedir. Öyküler hepsi hayali bir köy olan Bayel’da geçmektedir ve 

insanlarının yaşamından ve deneyimlerinden kesitler sunulmaktadır. Sâedi bu eserde büyücü 

gerçekçilik tekniğni kullanmıştır. Bayel Ağıtçıları, sekiz hikâyeden oluşan bir romandır ve her bir 

hikâye, kendi başına bağımsız olarak anlamlıdır. Ancak, bu öyküler bir araya geldiğinde ortaya 

daha büyük bir resim çıkar. Kitap, aynı karakterlerin farklı olaylar etrafında şekillenmektedir. 

Roman aslında Bayel halkının başına gelen ve hiç bitmeyen felaket ve sıkıntıların hikâyesidir; 

doğal felaketler, ölüm, hastalık, kıtlık, Meşhedi Hasan’nın ineğinin ölümü, Kethüda’nın eşinin 



285 

 

 

 

ölümü, Köyün hocasının ölümü, köye giren köpeğin ölümü, tedavi edilemeyen hastalık, İslam 

Bey’in köyden ayrılması gibi başlarına gelen felaketler anlatılır. Eserin ana temalardan biri 

kültürel ve ekonomik yoksulluktur ve bu yoksulluğun Bayel insanlarının hayatlarını ve ilişkilerini 

derinden etkilediği vurgulanmaktadır. Ayrıca, öykülerde toplumsal adaletsizlik, ayrımcılık ve 

dışlanma gibi sosyal konular da ele alınmaktadır.  

Bölgedeki köylülerin yaşadığı çeşitli tehditler öykülerin merkezinde yer alırken, doğal felaketler, 

çevresel sorunlar ve toplumsal çatışmaların bu topluluğun günlük yaşamını belirleyen unsurlar 

olduğu vurgulanmaktadır. Ölüm, Bayel Ağıtçıları kültüründe önemli bir yer tutar ve hikâyelerde 

sık sık sembolik olarak kullanılır. Bu öyküler, okuyuculara farklı bir kültürü ve yaşam tarzını 

keşfetme fırsatı sunar. Bayel Ağıtçıları adlı film, Sâedi’nin aynı adlı kitabının dördüncü 

hikâyesine dayanmaktadır. Filmin senaryosu Sâedi tarafından yazılmış ve Dariush Mehrjui 

tarafından yönetilmiştir. Bu film, 1969 yılında üretilmiş olup İran sinemasının önemli 

eserlerinden biri olarak kabul edilir. Hikâye, Bayel adlı hayali bir köyde geçer. Köylülerin 

hayatlarını ve sorunlarını tasvir eder. Film, İran’ın o dönemdeki sosyal, kültürel ve ekonomik 

sorunlarına sembolik bir şekilde değinirken, halkın sorunlarını ve acılarını tasvir etmek için sihirli 

realizm unsurlarını kullanır. Bu kitabın dördüncü hikâyesinden uyarlamıştır. 

3.2.3.1.1. Eserin Olay Örgüsü 

Birinci Hikâyenin Olay Örgüsü 

Ramazan 12 yaşında bir çocuktur. Şehirden köye döndükten sonra ailesi onu evlendirmeyi 

düşünür ve köylü kızlardan birini seçmiştir. Kız da bu durumun farkında olup Ramazan’ı bekler. 

Ramazan’ın annesi hastadır ve hastalığı zaman geçtikçe daha da kötüleşir. Bu yüzden Ramazan’ın 

babası Kudret Bey bir şekilde araba bulup onu şehirdeki hastaneye götürür. Hastanede onları zorla 

içeri alırlar. Kadın hastanede ölür ve Kudret çocuğuna, annesini daha iyi bir hastaneye götürmesi 

gerektiğini söyler ve onu hastaneye yakın bir mezarlıkta gömerek eve  geri döner. Ramazan’a 

annesini başka bir hastanede yatırdığını ve o bir süre şehirde kalacağını söyler. Onların da 

köylerine geri dönmeleri gerektiğini ifade eder. Çocuk kabul etmez ve hastane bekçisinin yanında 

kalır. İslam yeşil bir mumu kıza verir ve düğünde kullanması için saklamasını ister. Ramazan’ın 

ölü annesi çocuğun yanına gelir ve onu kendisiyle götürür. Kız da köyde mum yakmıştır. 

İkinci Hikâyenin Olay Örgüsü 

Köyde yeni bir hastalık ortaya çıkmış ve köyün ağası ölmüştür. Ağanın oğlu, şehirde katan 

teyzesinin kızına aşık olmuştur. O kadar umutsuz ve ilgisizdir ki babasının cenazesine bile 



286 

 

 

 

katılmaz ve insanlara her zamanki kötü konuşmaları başlatmaları için bahane verir.  İki kişiyi 

komşu köyün hocasının çağırmaya gönderirler, ancak o da köydeki herkesten daha hastadır. Ama 

her türlü cenaze namazına katılır ve sonra vefat eden Ağa’nın evinde dinlenir ve geceyi orada 

geçirir.  Ertesi gün hoca da ölmüştür ve onu Ağa’nın yanına gömerler. Ağanın oğlunun aşık 

olduğu teyze kızı, ona düzgün tedavisi için bulunduğu hastaneden kaçmak ister. Köyde ise 

Ağa’nın yas töreni düzenlenir ve İslam adında bir genç ağıtlar söyler. Ağa’nın oğlu parçalanmış 

bir kıyafetle şehre gider ve hastanede kızı arar ama o çoktan hastaneden kaçmıştır. 

Üçüncü Hikâyenin Olay Örgüsü 

Akşam üstü Fatma Nine, köye yaklaşan büyük bir kara leke görür. Kara leke, beyaz bir şeyi 

yanında getirir. Yaşlı kadınlar telaş içindedir, dua ederler ve üflerler. Beyazlık tüm köyü kaplar. 

Erkekler, kıtlıktan dolayı çaresizce köyden dışarı çıkar. Köylüler yolu kaybetmemk için fenerler 

yakar. Kara leke, onların yanından geçerek Meşedi Cebbar’ın evine gider ve ona bir torba verir. 

Ardından tekrar bir kadının evine doğru gider, sonra Fatma Nine’nin evine gider. Nine korkar ve 

İslam’ı yanına alır. Orada, o siyah lekenin kendi oğlu Hasan olduğunu ve Meşedi Cebbar’ın kız 

kardeşiyle ilişkisi olduğunu anlar. Çoğu erkek köye eli boş döner, bazıları biraz patates getirir. 

Meşedi Cebbar ve Hasan, bu gece Purus köyüne gitmeye karar verirler. Purus halkı, diğer köyleri 

yağmalamakla geçinir. Cebbar’ın Kız kardeşi,  Hasan’la birlikte gitmesini ister ve Cebbar’ın ağır 

uykusu nedeniyle gece boyunca Hasan’la birlikte olacaklarını planlarlar. Cebbar ve Hasan, 

Purus’a gider ve iki tavuk getirirler. İslam yas tutma ritüeline devam eder ve farklı dualar eder. 

Herkes yarın kimse dışarı çıkmasın, ağıt etsin ve bir araya gelsin ve ağlasın, belki de Allah 

merhamet eder ve belayı onlardan uzaklaştırır denir. Kadınlar, köyün etrafını örterler. Herkes, 

Cebbar ve Hasan’ın Purus’a hırsızlık için gittiğini bilmesine rağmen bilmiyormuş gibi davranır. 

İslam, “Bize ne?”der. Cebbar ve Hasan evlerine dönerler ve Cebbar uyuyakaldığında kardeşi, 

yemek ve su ile Hasan’ı karşılar. Hasan korkulu bir rüyadan uyanır, ağıtların sesini duyar. Başını 

çevirir ve kardeşiyle Hasan’ı yan yana uyumuş bir şekilde görür, bağırır, “Heyyy!” Cebbar’ın 

sesiyle uyanırlar. Hasan ve kız gizlice kaçarlar, bir eşekle şehre giderler ve şehirde leziz ekmekler 

yerler. Köylüler dua ettikten sonra, yiyecek bulmak için köyden çıkarlar. Yolda yeni ölen bir 

eşeğin cesedini bulup alırlar. Köyde kalan diğer köylüler yas tutmaya devam ederler. 

Dördüncü Hikâyenin Olay Örgüsü 

Hikâye, Meşedi Hasan’ın karısının ağlama sesiyle başlar. Geçen gece Meşedi Hasan’ın ineği 

ölmüştür. Birisi, ineğin ağzını halat ile doldurup boğmuştur. İslam, haladı ineğin ağzından 

çıkardığında kan fışkırır. Meşedi Hasan, işten döndüğünde köylüler toplanır ve çözüm bulmaya 

çalışırlar. Çünkü onlar Meşedi Hasan’ın ineğinin ölümüne çok üzüleceğini bilirler. İslam, Meşedi 



287 

 

 

 

Hasan’a ineğin kaçtığını söyler ve birkaç kişiyi ineği aramaya gönderdiğini belirtir. Ancak, 

Meşedi Hasan bunu kabul etmez ve ineğin ayak seslerini duyduğunu söyleyip İslam’dan ineğine 

su vermesini ister. Gerçeği kabul ettirmeye çalışsalar da Meşdi Hasan inanmaz. Komşu köyden 

gelen hırsızlar, bu olaydan habersiz geceleyin ineği çalmak için ahıra giderler, fakat ineğin yerine 

kendini inek sanan Meşedi Hasan’ı görürler. Köylüler, hırsızların sesini fark edince onları 

kovalarlar. Sonunda, hep birlikte Meşedi Hasan’ı şehre götürmeye karar verirler. Muhtar, İslam 

ve Meşdi Cebbar, Meşedi Hasan’ı ip ile bağlayarak köyün dışına çıkarırlar. Üç kaçak, bellerindeki 

bıçaklarla bir tepeden onları izlerler. Akşam üstü, üç adam köye döndüğünde düğün vardır. İslam, 

Meşedi Hasan’ın karısına “şehre varamadan...” der ve sözleri yarım kalır. Meşedi Hasan’ın karısı 

ağlamaya başlar. Sadece Meşedi Hasan’ın karısının oturup elinde fenerle ağladığı duyulur ve 

harap bir ahırdan yabancı bir ineğin böğürmesi gelir. 

Beşinci Hikaâyenin Olay Örgüsü 

Hikâye, Khatunabad köyünden tüylü bir köpeğin Abbas’ı takip etmesi ve peşini bırakmamasıyla 

başlar. Bu köpek daha önce Purusi’ler tarafından dövülmüş ve kaçmıştır. Sonunda köpek, Abbas’ı 

sahibinin kendisi olmasına ikna eder. Ancak, köy halkı bu durumdan rahatsızdır ve hikâye kötü 

bir sonla biter. Köy halkından biri, Abbas’ı oyalarken diğerleri köpeği taşla öldürür. 

Altıncı Hikâyenin Olay Örgüsü 

Bu hikâye, şehirden dönen ve yolunda garip bir şey gören köy sakinlerinden birinin macerasını 

anlatır. Bu şey büyük, gözsüz ve kulaksız, tekerleksizdir. Sonunda, aralarında İslam’ın da 

bulunduğu bazı köylüler, bu nesneyi incelemek ve köy için yararlı olup olmadığını görmek için 

yanına gitmeye karar verirler. Bu sandığı bir vadinin yakınında bulurlar ve ne kadar bakarlarsa 

baksınlar, onu tanıyamazlar. Sonunda İslam, başını sandığa yaklaştırır ve içinden ağlama sesi 

geldiğini söyler. Herkes başını sandığa yaklaştırır ve İslam’ın söylediklerini doğrular, sonra onu 

köye götürmeye karar verirler. Hep birlikte sandığı bir arabaya yükleyip köye getirirler. Köyde, 

sandık için bir dört duvar inşa ederler ve sahte bir türbenin etrafına asılı olan bayrakları oradan 

çıkarıp etrafına koyarlar. Köyün hastalarını türbeye getirip şifa için dua törenleri düzenlerler. İki 

askerî kamyon tüm çevre köyleri dolaşıp, Beyil köyüne gelirler ve köyü alt üst ettikten sonra 

sandığı bulurlar. Sahte türbeyi yıkarlar ve sandığı çıkartıp, onu keşfeden adamı da yanlarında 

götürürler. Köylüler, “Ne mutlu ona, şehrden yeni geldi ve tekrar oraya gitti” derler. Köyde, sahte 

türbenin yıkımı için yas tutulur. 

Yedinci Hikâyenin Olay Örgüsü 



288 

 

 

 

Bu koleksiyonun yedinci hikâyesi, zihinsel bozuklukları olan Musarake adlı karakteri konu 

almaktadır. Anormal görünümü ve davranışları nedeniyle Musarake, sürekli olarak alay konusu 

olmuştur. Diğerleriyle iletişim kuramamakta ve özellikle aşırı yeme bozukluğu yaşamaktadır ki 

bu durum onun çevresiyle uyuşmayan ve kayıtsız davranışlar sergilemesine yol açmaktadır. 

Hikâye, Musarake’nin durumuna ve davranışlarına benzeyen tuhaf bir hayvanın köye girmesiyle 

devam etmektedir. Bazı köy sakinleri, bu tuhaf hayvanın aslında Musarake olduğunu 

düşünmektedir. Garip hayvan, harmanını yemekle meşgulken Meşdi Safar’ın oğlu tarafından 

taşlanarak öldürülür. Hikayade temel olarak Musarake’nin içsel çatışmalarını ve toplumla olan 

ilişkilerini derinlemesine ele alınır. Onun insan doğasındaki karmaşıklıkları ve dışlanmışlık 

hissini vurgulanır. 

Sekizinci Hikâyenin Olay Örgüsü 

Son hikâye, İslam’ın köyden ayrılma macerasını anlatır. İslam, komşu köyde bir düğünde çalgı 

çalıp şarkı söylemesi için davet edilir. O, yalnızca ağıt yakmakla kalmaz, düğünlerde de yer alır 

ve aslında köylülerin hem sevinçlerinde hem de kederlerinde yanlarında olur. Birkaç köylü 

İslam’ı ziyarete gelir ve Meşet Saffar’ın oğlu da onunla birlikte komşu köye gider. İslam, damadın 

babasıyla özel bir odaya girer ve birlikte şarap içerler. Köyülülerden biri olan Meşet Rukiyye, 

İslam’ın yanına gelir ve atlarının ağır kan kaybı yaşadığını, her türlü tedaviye rağmen 

iyileşmediklerini söyler. İslam, düğünden sonra Meşet Rukkiye’nin ahırına gider, atların ağzına 

toprak döker ve Rukiyye’nin çarşafını eline sararak atların ağzında döndürür; bu şekilde kanama 

durur. Çatıda, Meşet Saffar’ın oğlu alaycı bir gülümsemeyle onlara bakıp uzaklaşır. Ertesi gün 

köyde, İslam’ın Rukkiye ile ilişkisi olduğu dedikodusu yayılır. Bu dedikodular, köyün din ve 

ahlak anlayışını temsil eden İslam için oldukça üzücüdür. Nereye gitse ona farklı gözle bakarlar 

ve konuşmalarını yarıda keserler. İslam, gözyaşları içinde sadece köy muhtarıyla vedalaşarak 

evinin kapısını kilitler ve köye veda eder. Şehre gidip orada çalgıcılık yapmaya başlar. 

3.2.3.1.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.34 Bayel’in Ağıtçıları eserinin birinci hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 



289 

 

 

 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik, Ölüm ve Kaygı 

Birinci hikâyede, Kadkhoda’nın hasta eşinin ölümü ve oğlu Ramazan’ın annesinin ölümüyle başa 

çıkamayışı irdelenir. Bu hikâyede de diğer hikâyelerde olduğu gibi ölüm kaynaklı kaygı 

bulunmaktadır. Ramazan’ın annesi yeni ölmüş ve o bu kayıptan dolayı huzursuzluğuyla başa 

çıkarken, köy halkının Ramazan’ı Meşdi Baba’nın kızıyla evlendirme çabası, ölümü unutmak ve 

geleceğe sığınmak çabasının bir göstergesidir.  Ancak hikâyede Ramazan hiçbir zaman şehre 

dönmez ve annesinin üzüntüsünden dolayı hayatını kaybeder. Dolayısıyla bu çaba sonuçsuz kalır. 

Tablo 3.35 Bayel’in Ağıtçıları eserinin birinci hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 



290 

 

 

 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik, Ölüm ve Kaygı 

İkinci hikâye de ölümle başlar. Köylüler, köyün hocasının öldüğünü fark ettiklerinde hemen 

komşu köyden başka bir hocayı onun yerine getirmeye çalışırlar, ancak Hacı Şeyh Aga da kısa 

bir süre sonra ölür ve yerine başkası geçer. Köy halkının ölünün cesedinden hemen kurtulmak 

istemesi ve İslam’ın onu görünce korkması ölümden kaynaklı kaygıdan dolayıdır. 

Tablo 3.36 Bayel’in Ağıtçıları eserinin üçüncü hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik, Ölüm ve Kaygı 



291 

 

 

 

Üçüncü hikâye, aynı coğrafyada yaşayan Beyal halkının kıtlık ve kuraklıkla mücadelesini anlatır. 

Bir toprak fırtınası, çevredeki mezarlıkların çürümüş kefenlerini Beyal köyüne taşır. Köy halkı, 

açlığın ve ölümün pençesinden kurtulmak için hırsızlık ve yağmacılığı seçer. Bu sırada, Hasan’ın 

annesi (Fatıma Nine), çevresindekileri dini ritüeller ve törenlerle kuraklığı gidermeye teşvik eder. 

Diğer yandan, dul bir kadın olan Reyhan, Meşdi Hasan ile gizlice ilişki yaşar ve abisinin bu 

ilişkiden haberi olunca Meşdi Hasan ile birlikte şehre kaçar. 

Hikâyede köy halkının her birinin farklı yollar kullanarak ölümden kaçtığını görmekteyiz. Tarih 

boyunca, insanlar ölümden kaynaklanan kaygıyı hafifletmek ve ölümsüzlüğe ulaşmak için çeşitli 

yollar denemiştir. İnsanlar, zaman zaman biyolojik yöntemlere başvurmuş, soy bağları ve 

biyolojik bağlantılar zinciri aracılığıyla yaşamın devamını sağlamaya çalışmıştır. Diğer 

zamanlarda ise ilahi veya dini yöntemlere yönelmiş, maddi varoluşun ötesinde üstün bir düzeyde 

yaşamı sürdürmeyi arzulamışlardır (Yalom, 2011 , s. 72, 212, 277). 

 

Tablo 3.37 Bayel’in Ağıtçıları eserinin dördüncü hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 



292 

 

 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Dördüncü hikâyede, ana karakter Meşedi Hasan, ineğiyle çok derin ve duygusal bir bağa sahiptir. 

Bu inek, Meşedi Hasan için sadece bir hayvan değil, aynı zamanda yaşamının ve kimliğinin ana 

kaynağıdır. İnek, onun için varoluşunun ve kimliğinin bir sembolüdür. Onun için ineğini 

kaybetmek, bütün varlığını kaybetmek anlamına gelir. İnek öldüğünde, o yavaş yavaş bir tür 

psikolojik çöküşe girer ve ineğin ölümünü kabul edemez. İneği olmadan artık hiçbir değeri 

kalmadığına ve her şeyin anlamsız ve boş olduğuna inanmaya başlar. Bu, Meşedi Hasan’ın 

ineğini, kimliğinin ve yaşamının ayrılmaz bir parçası olarak gördüğünü ve ineğin ölümünü kendi 

ölümü olarak kabul ettiğini gösterir. Hikâye sembolik bir şekilde bağımlılık, kimlik ve bir insanın 

yaşamının temel bir parçasını kaybettikten sonra yaşadığı anlamsızlık duygusu gibi derin 

konulara değinir. Meşedi Hasan, ineğinin ölümüyle birlikte manevi olarak da ölür.  

Seçim, Sorumluluk ve Kaygı 

Psikolojik savunma mekanizmalarından biri olarak, bireyler sorumluluk bilincinden kaçmak için 

obsesyona sığınabilir ve kendilerine özgürlüğün olmadığı bir dünya yaratabilir. Bu durum, kişinin 

kendi özgürlüğünü ve dolayısıyla sorumluluklarını sınırlayarak, kaçış sağlamasına olanak tanır 

(Yalom, 2011, s. 320). 

Hikâyede bahsi geçen durumu açıkça görebiliriz. İneğin ölümü sonrası, Meşedi Hasan, yeni bir 

geçim kaynağı bulmak ve bu sorumluluğu üstlenmek yerine, inkara ve hayal dünyasına sığınır. 

Bu davranış, Meşedi Hasan’ın sorumluluklarını kabul etme ve özgürlüğüyle yüzleşme 

korkusunun bir yansımasıdır. Meşedi Hasan, anksiyete yaratan yeni bir durum için sorumluluk 

alması ve karar vermesi gereken koşullarla karşılaştığında, inkara yönelir. İneğin ölümü, onun 

için hayatının ve geçim kaynağının temellerinin yıkılması anlamına gelir. 

Meşedi Hasan, geçimini sağlamak için başka bir yol bulmaya karar vermek zorundadır, ancak bu 

gerçekle yüzleşemez ve söz konusu sorumluluktan kaçar. Yeni koşulları kabul etmek ve onlarla 

yüzleşmek yerine, inkara ve hayal dünyasına sığınarak ineğin ölüm gerçeğini görmezden gelmeye 

çalışır. Bu davranış, Meşedi Hasan’ın büyük değişiklikler ve yeni sorumluluklar karşısındaki 

korku ve yetersizliğinin bir sembolüdür. Sorununa bir çözüm bulmak yerine, hayal dünyasına 

kaçar ve gerçeği kabul etmekten kaçınır. Bu, krizlerle karşılaştığında zayıflığını ve yeni koşullara 

uyum sağlama konusundaki yetersizliğini gösterir. 

Musorkhe’nin hikâyesi de benzer bir şekilde bu savunma mekanizmasını yansıtır. Ruhsal 

bozukluğu ve doyumsuz bir hayvana dönüşmesi, köylülerin onu bir tehdit olarak görmesine ve 



293 

 

 

 

sonunda onu öldürmelerine yol açar. Bu durum, kriz anlarında insanların nasıl tepki verdiğini ve 

sorumluluklardan kaçmak için nasıl aşırı yöntemlere başvurduklarını gösterir. 

Tablo 3.38 Bayel’in Ağıtçıları eserinin beşinci hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik ve Ölüm 

Hikâye, köyde yaşayan insanların korku, önyargı ve nefret duygularıyla hareket ederek masum 

bir köpeği acımasızca öldürmeleriyle trajik bir şekilde son bulur. 

Tablo 3.39 Bayel’in Ağıtçıları eserinin altıncı hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 



294 

 

 

 

4. Kaygı Yok 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

Bu hikaye’de varoluşçu tema bulunamadı. 

Tablo 3.40 Bayel’in Ağıtçıları eserinin yedinci hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Var 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

İntihar, Hiçlik, Ölüm, Kaygı Seçim ve Sorumluluk 



295 

 

 

 

Yedinci hikâyede Musorkhe adlı köylü karakter ruhsal bir bozukluk yaşar ve doyumsuz bir 

hayvan şekline bürünür. Tıpkı önceki hikâyede olduğu gibi, Musorkhe de köy sakinlerinden biri 

tarafından öldürülür. Bu olay, köydeki insanların zor durumlar karşısında çaresizliklerini ve 

korkularını nasıl şiddetle ifade ettiklerini gösterir. Musorkhe’nin ruhsal bozukluğu ve 

doyumsuzluğa dönüşmesi, köylülerin onu bir tehdit olarak görmesine yol açar. Bu tehdit 

karşısında, köylüler onu öldürerek durumu kontrol altına almaya çalışırlar. Bu, köydeki toplumsal 

düzenin ve insanların kriz anlarında nasıl tepki verdiklerinin bir yansımasıdır. 

Musorkhe’nin hikâyesi de Meşhesen’in hikâyesine benzer bir şekilde bu savunma mekanizmasını 

yansıtır. Ruhsal bozukluğu ve doyumsuz bir hayvana dönüşmesi, köylülerin onu bir tehdit olarak 

görmesine ve sonunda Musorkhe’yi öldürmelerine yol açar. Bu durum, kriz anlarında insanların 

nasıl tepki verdiğini ve sorumluluklardan kaçmak için ne şekilde aşırı yöntemlere başvurduklarını 

gösterir. 

 

Tablo 3. 41 Bayel’in Ağıtçıları eserinin sekizinci hikâyesi 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Yok 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Var 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Yok 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Yok 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Var 

 

İntihar, Hiçlik, Ölüm, Kaygı, Yabancılaşma ve Yalnızlık 



296 

 

 

 

İslam karekteri, eserdeki önemli karakterlerden biridir. Ölümün korkusuyla yüzleştiği anlarda, 

müzik enstrümanı çalmak onun için bir tür duygusal ve ruhsal kaçış yolu ve sığınak olmuştur. 

İslam çevresindeki insanlarla iletişim kurmaya çalışsa da başarısız olur ve yabancılaşır. Hikâyenin 

sonunda ona attıkları iftiradan dolayı toplumdan uzaklaşır. Bu durum, onun içsel çatışmalarını ve 

toplumsal dışlanma hissini derinleştir. İslam, köydeki insanlardan bıkmış bir halde, atını ve 

eşyalarını geride bırakırak şehre gider. 

3.2.3.2. Dilenci 

Dilenci adlı hikâye çağdaş yazar Gulam Hüseyin Sâedi’nin altıncı öykü koleksiyonu olan 

Vâhemehâ-ye Bî-nâm-o-neshân’ın üçüncü hikâyesidir ve 1346 yılında (1967) Nîl Yayınevi 

tarafından Tahran’da yayınlanmıştır. Bu koleksiyon, İki Kardeş, Saadetname, Dilenci, Külde 

Oturanlar, Diğerlerinin Huzurunda Ateş ve Huzur adlı altı kısa öyküden oluşmaktadır. 

 

Hikâye yaşlı bir kadının evsizliği ve acılarıyla ilgili toplumsal sorunları ele alır ve etkileyici bir 

konuya sahiptir.  Eserde, yaşlı kadın yıllarca kocasıyla huzurlu bir hayat sürdükten sonra, 

kocasının ölümüyle hayat şartları değişir. Çocuklarının desteğinden yoksun kalması nedeniyle 

hayal kırıklığına uğrar ve evsiz kalır. Acı ve zor deneyimlerin sonrasında evsiz kalarak dilencilik 

yapar. Ardından bir mezarlığa sığınır. Orada yalnızlık ve hastalık içinde zor bir yaşam sürer. 

Sâedi, hikâyede, karakterin duygusal ve ruhsal dönüşümlerini çok iyi bir şekilde tasvir etmiştir. 

Başkalarının sevgisi ve ilgisinin, en zor koşullarda bile insana umut ve motivasyon verebileceğini, 

buna karşılık ilgisizlik ve sert davranışların bir kişiyi yok oluşun eşiğine sürükleyebileceğini 

göstermiştir. 

3.2.3.2.1. Eserin Olay Örgüsü 

Bu hikâye, fakir ve yalnız bir yaşlı kadın olan Büyük Hanım hakkındadır. Büyük Hanım, 

kocasının ölümüne kadar fakir ama onurlu bir hayat sürmüştür. Ancak kocasının ölümünden 

sonra, kızları ve oğulları olmasına rağmen tamamen korumasız hale gelir. Çünkü çocuklarının 

hiçbiri onu yanlarında istemez ve ona bir yük olarak bakarlar. Yaşlı kadın, çocuklarıyla konuşarak 

onların yanında huzurlu bir yaşam sürmek için birkaç kez çaba gösterir, ancak bu çabaları çeşitli 

sebepler nedeniyle sonuçsuz kalır. Oğlu, duvarın yanında perişan bir halde uyuyan yaşlı kadını 

gördüğünde, ona yemek yiyip yemediğini bile sormaz. Çocuklarının ilgisizliğinden dolayı 

onlardan umudunu kesen yaşlı kadın, dilenmek zorunda kalır. Yaşlı kadın, sadaka parasıyla 

torunlarına yiyecek alır ama gelini onu eve almaz. Çaresizce saatlerce dolaşıp oğlunu aradıktan 



297 

 

 

 

sonra tekrar türbeye dönerek dilenmeye devam eder. Sonunda oğlu Seyyid Esedullah’ı bulmasına 

rağmen yaşlı kadının hayır duaları ve sevgisi bir işe yaramaz. Oğlu Esedullah, onu ilgisiz bir 

şekilde vedalaşmadan Şuş’taki diğer erkek kardeşinin evine gönderir. O, Seyyid Esedullah 

tarafından kovulduktan sonra hayatta kalmak için dilenmeye ve sadaka toplamaya mecbur kalır. 

Ardından  Şuş’ta da aynı davranışı tekrarlar, ancak bu kez dilenciliğin sevap olduğuna inanarak 

yapar. Şuş’teki oğlunun evinde ekmek ve yemek bol olmasına rağmen, oğlu ve gelini 

Rakhshandeh köyden döndüklerinde ilgisizlik ve kötü muameleyle karşılaşır. Yaşlı kadın 

böylelikle artık kalacak yeri olmadığını anlar ve gitmek zorunda olduğunu fark eder. Oğlu, 

isteksizlik ve kabalığıyla, evinden gitmesini ister ve annesi kabul ettiğinde sevinir ve onları 

köyden getiren arabayla hemen gidebileceğini söyler. Oğlu Abdullah’ın o kadar acımasızdır ki 

annesinin halini bile sormaz ve sadece ona iki tümen vererek vedalaşmadan bir daha evine 

dönmemesini söyler. 

 

Bu olaydan sonra, yaşlı kadın küçük ve dört köşeli bir kapısı olan ve yerleşimden uzak büyük bir 

vadide olan bir küçük evde hapsedilir. Bu evde birkaç gün geçirdikten sonra, şiddetle özlem 

duyduğu için oradan çıkar ve yaya olarak şehre doğru yol alır. Yaşlı kadının sefaletine rağmen, 

ayakkabısız bu yolu yalınayak yürür ve kimseden ayakkabı istemeye cesaret edemez. Yorgun 

olduğunda bir tarlanın kenarında oturur ve devenin üstünde olan bir adam merhamet ederek onu 

diğer devesine bindirip şehre götürür. Yaşlı kadın, şehirde damadına dilenerek geçimini 

sağladığını söyler, ancak damadı onu kovar ve yine sadaka toplamaya zorunda kalır. Dilencilik 

yapması, çocuklarını daha da rahatsız eder ve onlar tarafından tamamen dışlanmasına neden olur. 

Bir noktadan sonra Büyük Hanım, sadece kendisine güvenmesi gerektiğini ve yalnız olduğunu 

anlar; bu sorumluluk da ona büyük bir kaygı getirir. 

Hatta çamaşırcılık yapmaya karar verir, ancak gücü yetmediği için işten çıkarılır ve aynı gece bir 

arabayla şehirden çıkarılır; çünkü artık orada kimsesi yoktur. Yaşlı kadın, yalnız ve ayakkabısız, 

yaralı ayakları ve kopmuş tırnaklarıyla, çok acıklı bir şekilde, insanların ilgisizce baktığı yerlerde 

dilenmeye ve kutsal su satmaya yönelir. Yemek yemeyi keser, sadece toprak ve su ile beslenir ve 

mezarlıkta uyur. Ağzın  da büyük bir yara oluşur ve bu yara giderek büyür. Hikâyenin son 

kısmında, çocukları onun ölümünden sonra kalan eşyalarının başında toplanır ve küçük mirasını 

paylaşır. 

3.2.3.2.2. Eserin Varoluşçuluk Temelinde İncelenmesi 

Tablo 3.42 Dilenci 



298 

 

 

 

Tema Listesi Var/Yok 

1. Bunalım, Sıkıntı ve Acı Yok 

2. Çaresizlik ve Umutsuzluk Var 

3. İntihar, Hiçlik ve Ölüm Yok 

4. Kaygı Var 

5. Özgürlük Var 

6. Saçma ve Anlamsızlık Yok 

7. Seçim ve Sorumluluk Yok 

8. Varlık Var 

9. Yabancılaşma ve Yalnızlık 
Yok 

 

Çaresizlik ve Umutsuzluk 

Dilenci hikâyesinde, yaşlı kadın kocası Seyyid Rıza’nın ölümüyle birçok acı ve sıkıntı yaşar. 

Başlangıçta geçimini sağlamak için dilencilik yapmak zorunda kalır ve devamında çocuklarının 

ona karşı ilgisizliğini gördüğünde bu işi bir nevi meslek edinir ve hatta bundan keyif alır.  

Çocuklarının ilgisizliği ve acımasızlığı öyle bir noktaya ulaşır ki, onu dilencilik yaptığını 

gördüklerinde damadı yüzsüzce içinde ne olduğunu görmek için bohçasını açmasını ister. O, ömrü 

boyunca başkalarını kandırdığını ve onlardan bir şeyler sakladığını düşünmektedir. Onlar, yıllarca 

kendilerine dürüstçe hizmet etmiş bir anneye karşı tam bir utanmazlıkla davranırlar. Kadıncağızın 

mevcut kötü durumunda bile umursamaz ve vicdansız bir şekilde sadece kendi çıkarlarını 

düşünürler, sanki onları yıllar boyunca annelerine bağlayan tek şey kendi ihtiyaçları ve 

çıkarlarıymış gibi. Bu sırada, onların yaşlı kadın üzerindeki baskıcı ilişkisi en iyi şekilde ortaya 

çıkar. Bu, ilişkilerin çıkarlar ve güç temelinde kurulduğu ve daha güçlü olan her bireyin daha 

zayıf olanı tamamen sömürebileceği bir örnektir. Hikâyenin sonunda onun çaresizliği ve 

talihsizliği korkunç görüntülerle birlikte gelir: 



299 

 

 

 

Ağzımdaki yara büyümüştü, karnım da sarkmıştı. Duvara tutunarak yürüyordum. Kafamın 

içinde teneke kutu gibi garip bir şey ses çıkarıyordu. Yerden bir kuyu halkası gibi bir şey 

benimle konuşuyordu... Bir gün habersizce Emine’nin evine gittim. Kapı açıktı ve içeri 

girdim. Herkes orada, avluda toplanmıştı. Seyyid Esadullah ve Azize Kum’dan gelmişlerdi 

ve evimi, bütün varlıklarımı paylaşıyorlardı. Kimse beni görmedi. Birbirleriyle 

tartışıyorlardı. Birbirlerine küfrediyor ve birbirlerine saldırıyorlardı  (Sâedi, 1976, s. 83). 

Yaşlı kadının   yaşadığı hayal kırıklığı ve acıları, hikâyenin son bölümlerinde ruhsal bir dönüşüme 

yol açar. Öyle ki, yukarıda belirtilen tanımlamaların yanı sıra, bir gün torunu Kemal ve diğer bir 

çocuk onu almak için geldiklerinde, artık eve gitmeye razı olmaz; çünkü kendi yolunu seçmiştir. 

Elbette, bu dünyayı inşa etmek için çok büyük bir bedel öder ve bu bedel hızla kötüleşen 

sağlığıdır. Mezarlıkta yattıktan sonra şiddetli bir şekilde hastalanır ve ağzında sürekli kanayan 

büyük bir yara oluşur. 

 

Diğer yandan, başlangıçta kocasıyla huzurlu bir yaşam süren kadın, yalnızlığının dehşetini 

anladıktan sonra, başta evsizlik ve dilencilikten korkar; ancak umudunu tamamen kaybettikten 

sonra, bu duruma alışır. Öyle ki, bu karanlık dünyada, çöplük ve pisliklerin bir parçası haline gelir 

ve artık hiçbir şeyden korkmaz: 

Mezarlıkta yatıyordum ve toz, resmi öyle örtmüştü ki artık resimdeki kutsal yüz 

görünmüyordu. Artık acıkmıyordum. Sadece su içiyordum. Bazen de toprak yemek 

istiyordum, tıpkı koyunların ortasında oturan ve toprağı yalayan küçük hayvan gibi (Sâedi, 

1976, s. 81). 

Diğer insanlar sadece yaşlı kadının çaresizliğinden kendi yararlarına faydalanabilmek 

istemektedir. Her gün öğleden sonra köy meydanında oturmasına rağmen, kimse onu ve acı dolu 

yalnızlığını görmekten şaşırmaz. İnsanlar sadece onun kendilerinden dilenmesini beklerler ki 

üstünlük duygularını tatmin edebilsinler. Sokak kapısında oturup dilencilik yapması veya sadaka 

alması, o perişan haliyle, ayakkabısız ve bohçasıyla dolaşması hepsi onun çaresizliğini gösterir. 

Yoldan geçen kadın onun ihtiyacını fark eder, ancak yardım etmek yerine onu çalıştırmak ister. 

Kaygı 

Yaşlı kadın, dilencilik yapmanın sonuçlarından ve çocuklarının tepkilerinden korkmakta ve 

endişelenmektedir. Bu yüzden, türbede ilk kez dilencilik yaparken yüzünü örtmektedir. Oğlunu 

arayıp bulamadığında, bu endişesi doruğa ulaşır. 



300 

 

 

 

Kendi kendime, en iyisi tekrar evinin kapısına gideyim dedim ama korku içimi kaplamıştı. 

Azize’den korkuyordum, çocuklarından korkuyordum. Herkesten korkuyordum. Hatta 

Hanım Masume’nin türbesinden bile korkuyordum (Sâedi, 1976, s. 77). 

Şuş’taki diğer oğlunun evine gittiğinde, oğlunun ve gelininin kötü muamelesiyle karşılaşır ve 

onların evinde kendisi için yer olmadığını anlar. Oğlu, onun yalnızlıktan korktuğunu bildiği halde, 

annesini köyde küçük bir eve gönderir. Geceleyin evin kapısını açtığında önünde korkunç bir vadi 

görür ve arkasından birinin onu kurtlarla korkuttuğunu duyar. Yaşlı kadın, her gün ağlayarak o 

küçük ve dar evde birkaç gün kalır. 

Özgürlük 

Yaşlı kadın, kocasının öldüğü günden sonra hiç bitmeyen yalnızlığı ve onun peşinde gelen 

özgürlüğü hakkında en küçük fikri bile yoktur. Çocuklarının annesi olduğu için kendilerini ona 

karşı sorumlu hissedeceğini veya en azından kendi itibarlarını korumak için ona bakacaklarını 

düşünüyordu. Ancak çok geçmeden, bu düşüncenin yanlış olduğunu ve onu dışarı atmaya niyetli 

olduklarını anladı. Çocukları tarafından dışalanan yaşlı kadın, dilenciliğe başlayarak ilk orada 

kendini mutlu hissetti. O ayrıca sadece türbede olduğu zamanlarda korkmadığını ifade eder. Tek 

başına ve çocuklarından uzak bir hayatı sürdürmeye mecbur kalan kadın şehirden uzaklaşır ve 

onun özgürlüğünün en açık şekli bu sırada görünmektedir: 

Bekledim, siyah bir araba geldi ve beni aldı. Şehirden dışarı çıktık. Dar ve karanlık 

bir sokağın başında indirdi beni. Sokağın sonunda zayıf bir ışık vardı. Her şeyden 

kurtulmuştum. Artık kendime vakit ayırmanın zamanı gelmişti (Sâedi, 1976, s. 77). 

“Artık yapacak bir işim yoktu. Sürekli sokaklarda ve caddelerde dolanıyordum ve 

çocuklar peşimden geliyordu” (Sâedi, 1976, s. 81). 

 Yabancılaşma ve Yalnızlık 

Büyük Hanım, çocuklarının davranışları yüzünden hikâyenin başından itibaren annelik 

doğasından mahrum kalır ve toplumla bağlantı kuramayan birine dönüşüyor. Çünkü onun 

üzerinde hüküm süren yasalar, Büyük Hanım’ın düşündüğünden farklıydı ve onu sınırlıyordu. 

Yaşlı kadın, perişan ve dağınık haliyle derin ve yalnız bir nostaljiye sürüklenir. Hikâyede, 

kocasının ölümünden önceki durumuna dair dağınık bilgiler verilmektedir. Örneğin, çok sayıda 

çocuğunun olması ve zengin damatlarının olması, eski hayatından kalan eşyalar, oğlunun eskiden 

onurlu bir hayat yaşadığını belirtmesi ve sadaka toplamanın onları utandıracağını söylemesi, 

yalnızlığa dayanamaması gibi bilgiler onun eskiden güzel bir hayat yaşadığını göstermektedir. 



301 

 

 

 

Ancak, kocasının ölümünden sonra, insanlar onu görmezden gelir ve ona yapılan yardım sadece 

durumundan faydalamak içindir. Örneğin, Saffiyah’ın evinden kovulduktan sonra bir kadın 

çamaşır yıkamak için onu çalıştırır. Ancak gücü olmadığı için ona gülerler ve başka bir yardım 

yapmadan onu terk ederler. 

Bu yaşta zor bir yaşamı kaldıramaz. Bu nedenle, yalnızlığını anladıktan sonra çocuklarına yönelir; 

Oğlu Seyyid Esadullah’a övgüler dizmesi ve torunları için şeker ve yiyecek alması da aynı 

koşullara geri dönme arzusu içindir. Çünkü hâlâ kalbinde yalnızlığın ve çaresizlik acısından 

kurtulma umudu vardır. Onun en çok istediği şey, bir çatı ve  biraz da olsa ilgi gösterecek 

insanlardır. Bahsi geçen husus, Seyyid Abdullah’ın evinde yapılan konuşmalarından 

anlaşılmaktadır:  

Seyyid Abdullah’ın evinde beni özlemişlerdi. Rüşende’nin şişman ve iri kardeşi her zaman 

balkonda oturup örgü örerdi. Sesimi duyunca çok mutlu oldu. Çocuklar mutlu oldular... Eve 

döndüğümde Rüşende’nin kardeşi bana “Büyük hanım nereye gitmiştin? Kocanın yanına mı 

gitmiştin? derdi. Çocuklar etrafımı sarar ve her biri bir şey sorardı, ben gülmeye başlardım 

ve cevap veremezdim, gülmekten yere düşerdim; yani hepimiz düşer ve kahkahalarla evi 

titretirdik (Sâedi, 1976, s. 71). 

Büyük Hanım, köydeki küçük ve dar evinde uyandıktan sonra her gün bu perişan durumu için 

şiddetle ağlar. Bu evden kaçmasının nedeni dikkat çekicidir. Bunca acıya katlandıktan sonra, bu 

evde rahat olmasına ve yemeğin hazır getirilmesine rağmen yalnızlığa dayanamaz ve kızı 

Safiye’nin evine kaçar. Yaşlı kadının köydeki evden kaçıp kızının evine gitmesinin ardından, 

damadı Cevad Ağa’nın çok sert tepkisiyle karşılaşır.  

Çocukları arasından neden bu üç çocuğunu seçtiği, geçmişteki davranışlarından 

kaynaklanmaktadır. Hikâyede de bu çocukların diğerlerinden daha iyi olduğuna değinilmiştir. 

Belki de, çocuklarının ona gösterdiği sevginin, onların yaptıklarından pişman olup onu kabul 

edeceklerini düşündürmesindendir. Ancak durum hayal ettiği gibi olmaz. Yaşlı kadın, kendini 

çaresiz bulduğunda sahte sevgi ve serap peşinde düşer ve damadının kötü muamelesine rağmen 

tekrar kızının evine gider. Büyük Hanım, kızı tarafından da reddedildiğinde tamamen evsiz kalır. 

Bu davranışlardan sonra diğerlerinin yanına bile gitmez. Dilenciliği ve evsizliği kaderi olarak 

kabul eder. Bu yolun onu yavaş yavaş yok edeceğini bilmesine rağmen devam eder. Dolayısıyla, 

Seyyid Abdullah tarafından kovulduktan sonra, köydeki küçük evde her gün katlandığı tüm 

baskılara rağmen bir süre rahat hisseder: 

 “Köyde her şey iyiydi, ama ben dilencilik yapamazdım...” (Sâedi, 1976, s. 73). 



302 

 

 

 

4. BÖLÜM 

ESERLERİN KARŞILAŞTIRILMASI 

 

Bu başlık altında, tez çalışmasının temel amacını oluşturan Türk ve İranlı yazarlardan seçilerek 

incelenen eserlerin varoluşçuluk açısından karşılaştırılması yapılacaktır. İncelemesi yapılan 

eserler, bu akımın temel ilkeleri olan ve bu tezin “Varoluşçuluk” ana başlığı altında ele alınan 

bunalım, sıkıntı ve acı; çaresizlik ve umutsuzluk; intihar, hiçlik ve ölüm; kaygı; özgürlük; saçma 

ve anlamsızlık; seçim ve sorumluluk; varlık; yabancılaşma ve yalnızlık temaları ekseninde 

değerlendirilmiştir. Aşağıdaki bölümlerde, varoluşçuluğun temel ilkelerine göre belirlediğimiz bu 

dokuz tematik başlığın, ele alınan sanatçıların eserlerinde ne şekilde yer aldığını daha derli toplu 

bir şekilde görmek ve karşılaştırabilmek için tablolardan faydalanılmıştır. Böylece varoluşçu 

temaların sanatçıların eserlerinde hangi sıklıkla işlendiği, temaların nasıl dağıldığı, bu temaların 

eserlerin içeriğine ne şekilde yansıdığını analiz etmek kolaylaşacak ve incelememize sistematik 

bir yöntem olarak katkı sunacaktır.  

Türk Yazarların Eserleri 

Varoluşçu temaların Yusuf Atılgan, Demir Özlü ve Ferit Edgü’nün eserlerindeki  durumu 

aşağıdaki şekilde tespit edilmiştir: 

Yusuf Atılgan’ın Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

Yusuf Atılgan’ın eserlerinde en çok rastlanan varoluşçu temalar ve bunların, yazarın eserlerine 

göre dağılımı aşağıdaki tablodaki gibidir: 



303 

 

 

 

 

Grafik 4.1  

 

 

Grafik 4.2  

Tablo Açıklaması: 

Yusuf Atılgan’ın eserlerinde, bunalım, sıkıntı ve acı temaları en sık işlenen kavramlardır ve bu 

kavramlar özellikle Aylak Adam, Evdeki ve Saatlerin Tıkırtısı gibi eserlerinde belirgin bir şekilde 

karşımıza çıkar. Bu temalar, karakterlerin içsel dünyalarındaki çıkmazları ve varoluşsal boşlukları 

yansıtarak onların toplumsal hayattaki ve bireysel dünyalarındaki kopuklukları 

derinleştirmektedir. Sanatçının incelenen eserlerinde kaygı ve sıkıntı, bireyin yaşamı 

anlamlandırma çabaları sırasında karşılaştığı engelleri ve belirsizlikleri simgelmektedir. 

 



304 

 

 

 

Kaygı teması ise sanatçının, Anayurt Oteli, Kümesin Ötesi ve Saatlerin Tıkırtısı eserlerinde öne 

çıkmaktadır. Kaygı, özellikle bireylerin yalnızlık ve yabancılaşma içinde yaşadığı sürekli bir 

endişe durumunu yansıtmakta, bu eserlerdeki karakterlerin varoluşsal kaygılarını yansıtmaktadır. 

İntihar, hiçlik ve ölüm temalarının ise, özellikle Anayurt Oteli ve Bodur Minareden Öte 

eserlerinde derinlemesine işlendiği görülmektedir. Bu eserlerde, yaşamın anlamına dair yaşanan 

umutsuzluk ve varoluşun anlamsızlığı, intihar ve ölüm kavramları üzerinden sorgulanmıştır. Söz 

konusu temalar, insanın varoluşsal boşluk karşısındaki çaresizliğini ve nihai çözüm arayışını 

simgelemektedir. 

Demir Özlü’nün Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

Demir Özlü’nün eserlerinde yer alan varoluşçu temaların sıklığı ve eserlerdeki dağılımı aşağıdaki 

tabloda gösterilmektedir: 

 

Grafik 4.3  

 



305 

 

 

 

 

Grafik 4.4  

Tablo Açıklaması: 

Demir Özlü’nün eserlerinde yabancılaşma ve yalnızlık temalarının diğerlerine göre daha sık 

işlendiği görülmektedir. Bu temalar, Özlü’nün karakterlerinin hem toplumsal yapılarla hem de 

kendi iç dünyalarıyla yaşadığı çatışmaları yansıtmakta, kahramanların varoluşsal boşluklarına 

dair derinlemesine bir izlenim elde edilmesine imkân sunmaktadır. Özlü'nün karakterleri, 

genellikle çevreleriyle yabancılaşmış, yalnızlık duygusuyla boğuşan bireylerdir. Söz konusu 

yalnızlık, hem fiziksel hem de ruhsal bir düzeyde karakterlerin yaşamlarını etki altına alır. Ayrıca, 

intihar, hiçlik ve ölüm gibi temalar Özlü’nün eserlerinde yaygın olarak yer almaktadır. Zikredilen 

kavramlar, karakterlerin yaşamlarının sonlanmasına dair duydukları kaygı ve umutsuzluğu 

gösterirken kahramanların ölümle ilgili sorgulamaları da varoluşun anlam arayışına dair derin 

izler bırakmaktadır. Saçma ve anlamsızlık temaları ise, Özlü’nün eserlerinde bireyin yaşamı 

anlamlandırma çabalarının çoğunlukla başarısızlıkla sonuçlanmasını göstermektedir. Bu temalar, 

insanın hem bireysel hem de toplumsal düzeydeki içsel boşluğunu ve belirsizlikler karşısındaki 

mücadelesini ortaya koymaktadır. 



306 

 

 

 

Ferit Edgü’nün Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

Ferit Edgü’nün eserlerinde varoluşçu temaların dağılımı aşağıdaki gibidir:  

 

Grafik 4.5  

 

 

Grafik 4.6  

Tablo Açıklaması: 

Ferit Edgü’nün eserlerinde, yabancılaşma ve yalnızlık en sık işlenen ve belirgin olan temalar  

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu temalar, sanatçının neredeyse tüm eserlerinde karşımıza çıkarak 

karakterlerin ruhsal boşlukları, toplumla yaşadıkları çatışmalar ve hissettikleri varoluşsal sancıları 

başarılı bir şekilde yansıtmaktadır. Yabancılaşma teması, sürekli olarak bireyin kendisinden ve 

çevresinden uzaklaşması şeklinde işlenmiştir. Yabancılaşma temasının sanatçı tarafından bu 



307 

 

 

 

şekilde ele alınmasının doğal bir sonucu olarak eserlerde yalnızlık temasının da başarıyla işlendiği 

görülmektedir. Dolayısıyla Edgü’nün eserlerinde karakterlerin duygusal ve zihinsel yalnızlıkları 

derinlemesine ve çarpıcı bir şekilde okurun karşısına çıkmaktadır. 

Edgü’nün eserlerinde ayrıca, intihar, hiçlik, ölüm ve saçma gibi varoluşsal temalar da sıkça 

kendisine yer bulur. Bu temalar, bireyin yaşamın anlamını sorgularken yaşadığı çıkmazları ve 

varoluşun anlamsızlığını vurgular. Kahramanların hiçlik ve ölüm üzerine ürettiği düşünceler, 

yaşamın geçiciliği ve bireyin ölüm karşısındaki kaygıları etrafında yoğunlaşmaktadır. Saçma 

teması ise, kahramanların hayata dair anlam arayışının genellikle başarısızlıkla sonuçlanması ve 

bireyin bu duruma karşı gösterdiği tepkiler şeklinde belirmektedir. 

Türk Yazarlar Arası Karşılaştırma 

Buraya kadar her bir yazarın incelenen eseri düzeyinde ele alınan varoluşçu temalar, bu başlık 

altında birbirleriyle karşılaştırılacaktır. Diğer bir deyişle varoluşçu temaların yukarıda sanatçı 

bazında yapılmaya çalışılan karşılaştırmaları, burada tek grafik üzerinden  her üç sanatçının 

eserlerinde ne surette yer aldığı gösterilmeye çalışılacaktır. Aşağıdaki grafik, her varoluşçu 

temanın Yusuf Atılgan, Demir Özlü ve Ferit Edgü’nün eserlerindeki kullanım sıklığını 

göstermektedir. 

 

Grafik 4.7  



308 

 

 

 

Grafikte görüldüğü üzere sadece “yalnızlık” teması on eserdeki kullanımıyla Türk yazarların 

incelenen eserlerinin hepsinde bulunmaktadır. Onu sekiz eserdeki kullanımıyla “saçma” teması 

ve yedi eserdeki kullanımıyla “bunalım” teması izlemektedir. “Hiçlik” teması beş eserde, 

“özgürlük” teması ise dört eserde yer almaktadır. Türk yazarların en az kullandıkları tema sadece 

Demir Özlü’nün Tatlı Bir Eylül eserinde işlenmiş olan “varlık” temasıdır. Yine “seçim” ve 

“kaygı” temalarının da nispeten az işlendiği görülmektedir. Tema zenginliği açısından altı farklı 

temayı işleyen Demir Özlü’nün Tatlı Bir Eylül adlı eserini Yusuf Atılgan’ın beşer temayı havi 

olan Aylak Adam, Anayurt Oteli, Evdeki eserleriyle Demir Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar adlı eseri 

izlemektedir. Ferit Edgü’nün Kimse’si sadece iki temanın işlendiği bir eser olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  

Grafiğin sanatçı bazında okunmasıyla Yusuf Atılgan’ın duygusal yalnızlık ve varoluşsal bunalım; 

Demir Özlü’nün yaşamın anlamını sorgulama, bireysel ve varoluşsal kaygılar ; Ferit Edgü’nün 

ise yalnızlık, yaşamın anlamını sorgulama, bireysel ve varoluşsal kaygıları ön planda tuttukları 

görülmektedir. 

Varoluşçu temaların Türk edebiyatındaki yansımaları, eserler içinde yer alan temaların derinliğini 

ve genişliğini göstermektedir. Bu temaların her üç yazar arasında ortak noktaları olsa da her biri 

farklı kültürel, toplumsal ve kişisel bağlamlardan temaları işleyerek bir insanın yaşamın anlamını 

keşfetme yolundaki mücadelesini vurgulamaktadır. 

İranlı Yazarlar 

Sâdık Hidâyet Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

 



309 

 

 

 

 

Grafik 4.8  

 

 

Grafik 4.9  

Sâdık Hidâyet’in eserlerinde, varoluşçu temaların yoğun bir şekilde işlendiği görülmektedir. 

Sanatçının Kör Baykuş ve Diri Gömülen gibi eserlerinde, intihar, hiçlik ve anlamsızlık gibi 

varoluşsal kavramlar derinlemesine ele alınmıştır. Hidâyet'in karakterleri, varoluşun yükü altında 

kaybolmuş bireylerdir ve bu durum, eserlerinin genel atmosferine hâkim olan melankoliyi ve 

çaresizliği yansıtır. Hidâyet’in yazınında özgürlük teması, bireyin özgürlüğüne yapılan vurguyla 

ön plana çıksa da bu özgürlük arayışı çoğunlukla umutsuzluk ve kaygıyla sonuçlanır. Özgürlük 

çabası, bireyin içsel çatışmaları ve toplumla yaşadığı gerilim nedeniyle gerçekleşemeyen bir arzu 

olarak kalır. Yabancılaşma ise Hidâyet’in eserlerinde merkezi bir yer tutar. Karakterler, hem 



310 

 

 

 

kendilerine hem de dış dünyaya yabancılaşırken, bu durum onların içsel boşluk ve anlamsızlık 

hislerini daha da derinleştirir. Böylelikle, bireyin yalnızlığı ve varoluşsal sorgulamaları 

Hidâyet’in eserlerinin ayrılmaz bir parçası hâline gelir. 

Mustafa Mestûr’un Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

 

 

 

Grafik 4.10  

 

 

Grafik 4.11 

 



311 

 

 

 

Mustafa Mestûr da eserlerinde varoluşçu temaların yoğun bir şekilde işlendiği yazarlardan biridir. 

Mestûr, eserlerinde insan ruhunun derinliklerine iner, insanların bir anlam arayışını, varlıklarının 

kaybolan anlamını, kaygılarını ve seçimlerinin sorumluluğunu sorgular. Onun eserleri, varoluşçu 

temaları merkeze alarak bireyin kendisiyle ve çevresiyle olan derin çatışmalarını ele alır. İnsan 

varlığı üzerine yapılan temel sorgulamalar, toplumsal yapı ile birey arasındaki gerilim, yalnızlık, 

özgürlük ve aidiyet arayışı Mestur’un yazınında sıkça rastlanan unsurlardır. Eserler arasında 

temaların dağılımında farklılıklar bulunsa da yazarın, bu konuları hem kişisel hem de toplumsal 

perspektiflerle ele aldığı dikkati çekmektedir. 

Mestur’un eserlerinde kaygı ve yabancılaşma temaları, diğer tüm tematik unsurlara derinlik 

kazandırır ve onları anlam açısından besler. Bu iki tema, yazarın eserlerinde belirgin bir şekilde 

ön planda olup yazarlık anlayışının temelini oluşturur. Varoluşsal yalnızlık, bireyin özgürlük 

arayışındaki sancılarıyla birleşerek sürekli bir kayıp hissine evrilir. Özgürlük arzusu ve aidiyet 

duygusu arasındaki ikilem, bireyin kendini keşfetme yolculuğunda hem bir hedef hem de bir engel 

olarak karşımıza çıkar. 

Gulam Hüseyin Sâedi’nin Eserlerinde Varoluşçu Temalar 

 

 

Grafik 4.12  



312 

 

 

 

 

Grafik 4.13 

 

Gulam Hüseyin Sâedi’nin eserlerine, varoluşçu temaların güçlü bir şekilde yansıdığı 

görülmektedir. Hayat ve varlık konuları, derinlikli ve farklı bakış açılarıyla analiz edilir. Sâedi’nin 

hikâyeleri, saçma ve anlamsızlık kavramlarının belirgin olduğu, karakterlerin varoluşsal ve 

psikolojik zorlamaların tutsağına düştüğü bir atmosferi yansıtır. Özgürlük sınırlarının ortadan 

kalktığı bir temayla bireyin ve toplumun ilişkisini sorgular. 

Kaygı ve çaresizlik arasındaki geçişler, bireyin insanlıktan uzaklaşabileceği boyutlara ulaşan bir 

yabancılaşma temasıyla işlenir. Çaresizlik ve içsel bunalım, çıkarcı insan doğasının bir yansıması 

olarak dikkat çeker. Eserlerinde, insanların tüm dünya karşısında güçsüz ve yalnız olduğu bir 

tablo çizilir. Söz konusu yalnızlık, sürekli bir yabancılaşma döngüsüyle birleşir. Umut ile hayal 

kırıklığı arasındaki ilişki, bireyin ulaşılması zor bir umutsuzluğa kapılmasına neden olur. Toplum 

ve birey ekseninde seçim ve sorumluluk kavramları, yaşanan sıkıntılar üzerinden sorgulanır. 

 

 

 



313 

 

 

 

İranlı Yazarlar ve Eserleri Arasında Karşılaştırma 

 

Grafik 4.14 

Grafikte görüldüğü üzere İran edebiyatından incelenen on iki eserin dokuzunda işlenen 

“yalnızlık” teması tıpkı Türk yazarların incelenen eserlerinde olduğu gibi en sık işlenen 

temalardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Yine dokuzar kullanımla “hiçlik” ve “saçma” 

temalarının da sıkça kullanıldığı görülmektedir. Sekiz kullanımla “özgürlük” temasını yedişer 

kullanım sıklığıyla “seçim” ve “kaygı” temaları izlemektedir. İranlı sanatçıların en az tercih 

ettikleri tema ise sadece iki eserdeki kullanımıyla “bunalım” temasıdır.  

Sanatçı bazında bakıldığında en yoğun tema kullanımının Mustafa Mestûr’da olduğu 

görülmektedir. Beşer eseri incelenen Sadık Hidâyet’in yirmi bir  Mustafa Mestûr’un ise otuz farklı 

temayı eserlerinde kullandığı dikkati çekmektedir. Sâdık Hidâyet’in incelenen eserlerinde 

“bunalım”, “çaresizlik”, “kaygı”, “saçma” ve “yalnızlık” temalarının öne çıktığı görülmektedir. 

Özellikle Kör Baykuş ve Diri Gömülen adlı hikâyeleri bu temaların en çok işlendiği eserler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Sanatçının Üç Damla Kan, Aylak Köpek ve Karanlık Oda gibi eserlerinde 

de belirli varoluşçu ögelerin bulunmakta olduğu ancak bunların diğer temalara göre daha sınırlı 

kaldığı görülmektedir. Mustafa Mestûr’un eserleri, yukarıda da belirtildiği üzere birden fazla 



314 

 

 

 

tema kullanımıyla daha bir zenginlik arz etmektedir. Örneğin, Tanrı’nın Gül Cemalini Öp isimli 

eserinde “hiçlik”, “kaygı”, “özgürlük” ve “yalnızlık” temaları bir arada bulunmaktadır. Ayrıca 

yazarın Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği gibi eserlerinde “kaygı” ve “çaresizlik” gibi daha 

karamsar temaların ön planda olduğu görülmektedir. Gulam Hüseyin Sâedi’nin bu çalışma 

kapsamında incelenen iki eserinde toplumun birey üzerindeki etkileriyle varoluş temalarının 

işlendiği görülmektedir. Sanatçının incelenen Dilenci ve Bayıl'ın Ağıtçıları isimli eserlerinde 

“kaygı”,  “yalnızlık” ve “özgürlük” temaları dikkat çeken ortak temalar olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

 

Türk ve İranlı Yazarların Eserlerinde Varoluşçu Temaların Karşılaştırması 

 

 

Grafik 4.15  

 



315 

 

 

 

 

Grafik 4.16 

 

4.1. ORTAKLIKLAR 

Yukarıdaki grafik, Türk ve İranlı yazarların varoluşçu temalara eserlerinde ne sıklıkla yer 

verdiklerini ortaya koyması bakımından dikkate değerdir. Grafikten, sanatçılar tarafından 

kullanılan varoluşçu temaların “ortaklık” bağlamında çıkarılacak en önemli sonuç, seçilen dokuz 

temanın da her iki ülke edebiyatlarında kullanılmış olduklarıdır. Aşağıdaki başlıklarda 

belirtileceği üzere bu temaların kullanım sıklıkları farklılığı oluşturmaktadır. 

4.2. BENZERLİKLER 

Her iki edebiyatın sanatçılarının da “yabancılaşma ve yalnızlık”,  “saçma ve anlamsızlık” 

temalarını sıkça işledikleri görülmektedir. Bu durum, her iki ülke edebiyatlarının tezin önceki 

bölümlerinde  ele alındığı üzere benzer yenileşme ve değişim süreçlerini geçirmiş olmalarına 

bağlanabilir. Yine sanatçıların ortak kültür dairesine mensup olmaları, benzer kaynaklardan 

beslenip etki altında kalmış olmaları da bu durumun nedenlerinden sayılabilir.   

4.3. FARKLILIKLAR 

Yukarıdaki başlık altında her iki ülke edebiyatlarının benzer yenileşme ve değişim süreçlerini 

geçirmiş, ortak kültür dairesine mensup oldukları sanatçıların eserlerinde kullandıkları temaların 

benzerliğine bir gerekçe olarak belirtilmişti. Tüm bu yakınlıklara rağmen iki toplumun 

farklılıkları da gözden uzak tutulmamalıdır. Bu durum eserlerde kullanılan temaların yoğunlaştığı 



316 

 

 

 

alanlarda karşımıza çıkmaktadır. Mesela İranlı yazarların “intihar, hiçlik ve ölüm”, “çaresizlik ve 

umutsuzluk”  temalarında belirgin şekilde öne çıktığı görülmektedir. Yine İranlı yazarların 

eserlerinde Türk yazarlara göre oldukça yoğun bir şekilde kullanıldıkları görülen “özgürlük” ve 

“kaygı” temalarının toplumsal dinamiklerle ve içinde yaşanılan şartlar saikiyle olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Bu temalar, Türk yazarlarda nispeten daha az ele alınmıştır. Türk 

yazarların kullandıkları varoluşçu temalarda ise  “yabancılaşma ve yalnızlık” ile “bunalım”ın 

işlenmesinde İranlı yazarlardan açık ara önde oldukları görülmektedir. Bu durum da Türk 

aydınının modernleşme sürecinde içine düştüğü bir problem olarak yorumlanabilir. Mensubu 

olduğu milletin değerlerinden uzaklaştıkça yabancılaşan ve yalnızlaşan Türk sanatçısı, bu 

durumun doğal sonucu olan bunalımdan kurtulamamıştır. Diğer yandan çalışma kapsamında ele 

alınan dokuz varoluşçu temanın sadece “yabancılaşma ve yalnızlık” ile “bunalım” temalarını 

Türk yazarların daha çok işlediğini geriye kalan yedi temanın İranlı yazarlar tarafından daha çok 

ele alındığını görmekteyiz.  

Son tahlilde, Türk ve İranlı yazarların eserlerinde varoluşçu temaları ne şekilde kullandıklarını 

tespit etmeye yönelik olarak yapılan bu çalışmada, eserler arasındaki farklılıkların ortaklık ve 

benzerliklerden daha fazla olduğu görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



317 

 

 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada, Türk ve İran edebiyatlarında varoluşçu izlekleri incelenmiştir. Her iki edebiyat 

geleneği de, varoluşçuluğun temel temalarını farklı biçimlerde ele almış, ancak bu temaların 

işlenişi kültürel ve edebî geleneklere göre farklılık göstermiştir. Türk ve İranlı yazarların 

eserlerinde yer alan varoluşçu temalar, hem bireysel varoluş sorgulamalarını hem de bahsi geçen 

sorgulamaların sosyal, kültürel ve toplumsal bağlamdaki yansımalarını derinlemesine 

incelemektedir. Bu süreçte iki ülke edebiyatları arasındaki paralellikler ve farklılıklar açığa 

çıkmaktadır. Varoluşçuluğun temel unsurları olan insanın anlam arayışı, yalnızlık, kaygı, 

özgürlük, bunalım ve ölüm gibi temalar hem Türk hem de İran edebiyatında işlenirken, her iki 

ülkenin yazarları bireyin kendini keşfetmesi ve toplumla olan ilişkisi üzerine yoğunlaşmıştır. 

Türk ve İran edebiyatlarındaki varoluşçu temaların, Batılı önde gelen yazarlar ve filozofların 

etkisiyle şekillendiği gözlemlenmektedir. Her iki ülkenin edebiyatçıları da Jean-Paul Sartre, 

Albert Camus, Franz Kafka gibi isimlerin eserlerini okuyarak, bu düşünürlerin dile getirdiği 

absürd, yalnızlık, yabancılaşma ve bireyin özgürlük mücadelesi gibi kavramları kendi 

bağlamlarına uyarlamışlardır. Türk edebiyatında özellikle Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam ve 

Anayurt Oteli eserlerinde Albert Camus’nün etkisi açıkça görülmektedir. Benzer şekilde, İran 

edebiyatında varoluşçuluk, özellikle Sâdık Hidâyet’in Avrupalı filozoflardan yaptığı çeviriler ve 

bu çevirilerden etkilenerek yazdığı eserlerle erken bir dönemde kendini göstermeye başlamıştır. 

Sâdık Hidâyet’in Kör Baykuş adlı eserinde Kafka ve Sartre etkisi, karamsar atmosfer ve bireyin 

içsel sorgulamaları aracılığıyla kendini göstermektedir. Hidâyet’in Kafka’yı Farsça’ya çevirmiş 

olması, bu etkileşimin yalnızca edebî bir zeminle sınırlı kalmadığını, aynı zamanda kültürel 

aktarımı da içerdiğini ortaya koymaktadır. Ancak İranlı yazarın erken ölümüyle bahsi geçen etki 

bir süre sonra zayıflamıştır.  

İran edebiyatında 1970’lerden sonra ise varoluşçuluk yeniden şiir türünde etkili olmaya 

başlamıştır. Furuğ Ferruhzad, Ahmad Shamlou ve Nima Yushij gibi şairler, bireyin yalnızlık, 

yabancılaşma, anlam arayışı gibi varoluşsal temaları şiirlerinde derinlemesine işlemiş ve İran 

edebiyatına özgü soyut ve mistik bir dil kullanarak bu temaları dile getirmiştir. İranlı yazarlar ve 

şairler de Batılı varoluşçu metinlerden etkilenerek birey ve toplum ilişkisi konularında güçlü 

temalar üretmişlerdir. 

 



318 

 

 

 

Bu bağlamda, Batı felsefesinin ve edebiyatının etkileri, Türk ve İranlı yazarların eserlerinde hem 

benzer hem de özgün yansımalarla ortaya çıkarak, her iki ülkenin edebiyatındaki varoluşçu 

temaların zenginleşmesine katkıda bulunmuştur. Böylece, Batı’dan alınan bu etkiler, yazarların 

kendi tarihsel ve toplumsal bağlamlarına uyarlanarak, evrensel ve yerel unsurları bir araya getiren 

özgün eserler üretmelerine zemin hazırlamıştır. İran edebiyatında, özellikle toplumsal sorunlar ve 

karamsar temalar ön planda yer alır. Bu eserlerde toplumsal baskıların bireyin varoluşsal 

sıkıntılarını nasıl şekillendirdiği öne çıkar. Diğer yandan Türk edebiyatında, varoluşçuluk, 

psikolojik derinlik, toplumsal eleştiriler ve bireysel sorgulamalarla şekillenmiştir. Türk 

edebiyatında varoluşçuluğun etkisi, 1950’lerden sonra daha çok düz yazı türlerinde, özellikle 

roman ve denemelerde belirginleşmiştir. İncelediğimiz Türkçe eserlerde ise bireyin iç dünyası ve 

özgürlük arayışı üzerine yapılan sorgulamalar daha belirgindir. Bahsi geçen eserlerde bireysel 

varoluş, toplumsal eliştiriden ziyade bireysel bunalım ve yalnızlık çerçevesinde incelenmiştir  

Türk ve İran edebiyatları arasındaki benzerlikler, bireyin yalnızlık, kaygı, acı ve anlam arayışı 

gibi evrensel insan deneyimlerine dair ortak temalarda görülür. Ancak, iki edebiyatın yönelimleri, 

ülkelerin sosyal, kültürel ve tarihi arka planlarının bir yansımasıdır. İran yazarları, eserlerinde 

toplumsal yapıyı eleştirmeye odaklanırken; Türk yazarları daha bireysel ve felsefi bir düzlemde, 

varoluşçuluğun temel kavramlarını işler. Bu farklılıklar, iki ülkenin farklı entelektüel ve sanatsal 

gelenekleriyle ilişkilendirilebilir.  

Sonuç olarak, Türk ve İran edebiyatları, varoluşçuluğun insan yaşamındaki evrensel ve yerel 

unsurlarını ele alırken hem kendi özgün hikâyelerini oluşturur hem de birbirine paralel bir 

düşünce ve anlatım ağı kurarlar. İran edebiyatında varoluşçuluk daha çok şiir alanında etkili 

olurken, Türk edebiyatında düz yazı türlerinde belirginleşmiştir. Her iki edebiyat da, 

varoluşçuluğun evrensel temalarını kendi kültürel ve edebi bağlamlarına göre şekillendirerek 

farklı biçimlerde ifade etmiştir. Bu husus, varoluşçuluğun farklı edebi geleneklerde nasıl 

evrildiğini ve her iki toplumun birey olma, özgürlük ve anlam arayışı gibi evrensel soruları nasıl 

ele aldığını göstermektedir. 

 

 

 

 

 



319 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Ajend, Y. (1984). Modern İran Edebiyatı. Tahran: Amir Kabir. 

Akarsu, B. (1987). Felsefe terimleri sözlüğü. İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

Akarsu, B. (1994). Çağdaş felsefe. İstanbul: İnkılap Yayınevi.  

Akış, Y. (2007). Albert Camus ve Jean Paul Sartre’da saçma’nın karşılaştırılması (yüksek lisans 

tezi), Sosyal Bilimler Enstitüsü, Muğla Üniversitesi. 

Akış, Y. (2015). Varoluş başlangıcı: Sören Kierkegaard. In A. K. Çüçen (Ed.), Varoluş filozofları 

. Bursa: Sentez Yayıncılık. 

Alevî, B. (2016). Khāterāt-e Bozorg Alavi [Bozorg Alevî’nin anıları]. Tahran: Negâh Yayınları. 

Alptekin, F. (1998) . Düşlerim Dokundu İstanbul’a…, Cumhuriyet. 

Amnkhani, I. (2013). Varoluşçuluk ve çağdaş İran edebiyatı (İlk baskı). Tahran: İlmi Yayınları. 

Andaç, F, (2011). Demir Özlü, Kuşağının Sürgün(deki) Dili, İstanbul: Kitaplık Dergisi, Yapı 

Kredi Yayınları. 

Andak, S. (1958). Yunus Nadi roman armağanı ikincisi. Cumhuriyet. Ankara: Hece Yayınları.  

Anderson, S. L. (2024). Kierkegaard felsefesi(K. Deyhimi, Çev., 4. bs.). Tahran:Farhang Nashr-

e No. 

Asadi, K. (2002). Gulam Hüseyin Sâedi. Tahran: Çeşme. 

Atılgan, Y. (1959). Anayurt Oteli. İstanbul: Yedinci Kitaplar Yayın Evi. 

Atılgan, Y. (2022/a). Aylak Adam . İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

Atılgan, Y. (2022/b). Yusuf Atılgan Bütün Öyküleri . İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

Aydın, K. (1999). Karşılaştırmalı edebiyat: Günümüz postmodern bağlamda algılanışı. İstanbul: 

Birey Yayıncılık. 

Aytaç, G. (1997). Karşılaştırmalı edebiyat. Ankara: Gündoğan Yayınları.  

Baharlooian, Ş., Esmaeili, F. (2000). Shenākhtnāmeh-ye Sādeq Hedāyat. Tahran: Qatreh 

Yayınları. 

Balabanlar, M. (1987, Aralık 11). Anayurt Oteli yazarı Yusuf Atılgan'ın yöneldiği üç tema: Hapis, 

intihar ve işkence. Cumhuriyet. 

Barrett, W. (2016). İrrasyonel insan (S. Özer, Çev.). Ankara: Hece Yayınları. 

Başkaya, D. B. (2013). Hayatın anlamı ve ölüm: Albert Camus’den yaşam dersleri. Hacettepe 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, s. 19-28. 

Bayraktar, F. (2011). Gabriel Marcel’de Ben-Sen diyalektiği. Başka Dergisi. 

Beauvoir, S. de. (1995). Koşulların gücü (B. Onursal, Çev.; 1. baskı, Cilt 1). Payel Yayınları. 

Beauvoir, S. de. (2011). İkinci cins (G. Sanavi, Çev.). Tahran: Tus Yayınları. 



320 

 

 

 

Beşiri, I. (2019). Zendegīnāmeh-ye Ṣādeq Hedāyat [Sadegh Hedayat’ın biyografisi]. Beşiri 

Working Papers on Central Asia and Iran. Academia.edu. 

Bird, R. (2022). Fyodor Dostoyevski: Yaşam ve Eserlerine Bir Bakış (M. Safavi, Çev.; 2. baskı). 

Tahran: Qoqnoos Yayınları.  

Blackham, H. C. (2006). Altı Varoluşçu Düşünür. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Bozkurt, N. (2013). Eleştiri ve aydınlanma (3. basım). Ankara: Sentez Yayınları. 

Camus, A. (2016). Sisifos Söyleni (A. Sedoghi, Çev.). Tahran: Dünya-i No.  

Camus, A. (2017). Düşüş (H. Demirhan, Çev.). İstanbul: Can Yayınları. 

Camus, A. (2017). Yabancı (J. Âl Ahmed & A. A. Khabirzadeh, Çev.). Tahran:  

Cemşidi, İ. (2002). Goher Murat ve Merg-i Hod Haste . Tahran. 

Cevizci, A. (2002). Etiğe giriş. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Cevizci, A. (2010). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Ceyhun, D. (1992). Aylak Adam. T. Yüksel et al. (Eds.), Yusuf Atılgan’a Armağan, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Colette, J. (2006). Varoluşçuluk. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Cuma, A. (2009). Edebiyat sosyolojisi ve karşılaştırmalı edebiyat bilimi: Sanat ve bilimin sınır 

ötesi etkileşimi. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, s. 81-94. 

Çüçen, A. K. (1997). Heidegger'de varlık ve zaman. Asa Kitabevi. 

Çüçen, A. K.(2022). Varoluş Filozofları. Bursa: Sentez. 

Çüçen, A. K.(2022). Varoluş Filozofları. Bursa: Sentez. 

Danayi Borumand, M. (1998). Sâdık Hidâyet: Eleştiri ve kuram süzgecinde [Sâdiq Hedâyet dar 

bute-ye naqdh va nazar]. Negâh Yayınevi. 

Deveci, M. (2014). Varoluş ve Birleşme Açısından Ferit Edgü Alıntılarında Yapı ve İzlek. Ankara: 

Akçağ. 

Dizdaroğlu, H. (1959) . Bir Existialiste Hikâyeci . Türk Dili, Cilt:9, No:97. 

Dökmen, Ü. (2000). Varolmak, gelişmek, uzlaşmak. İzmir: Sistem Yayınları. 

Durbaş, Y. (1988). Yusuf Atılgan: Bir yazarın portresi . Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Dwelshauvers, G., (1998). Psikoloji ve sanat. (Çev. Tunç, M. Ş). İstanbul:Doğan Kardeşler 

Yayınları. 

Edgü, F. (1984). Kimse. İstanbul: Ada Yayınları.  

Edgü, F. (1990). O/Hakkâri'de Bir Mevsim. İstanbul: Ada Yayınları. 

Edgü, F. (2010). Leş: Toplu Öyküler (1953–2002). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Edgü, F. (2021). Kaçkınlar. İstanbul: Ada Yayınları. 

Elmas, F. M. (2022). Gabriel Marcel. In A. K. Çüçen (Ed.), Varoluş filozofları. Bursa: Sentez 

Yayıncılık. 



321 

 

 

 

Elmas, F. M. (2022). Gabriel Marcel. In A. K. Çüçen (Ed.), Varoluş filozofları. Bursa: Sentez 

Yayıncılık. 

Enginün, İ. (2012). Mukayeseli edebiyat (3. baskı). İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Erdem, H.H. (2014). Karl Jaspers Felsefesine Giriş. İstanbul: Bile Kültür Sanat Yayınları. 

Ertürk, R. (2012). Varoluşsal din felsefelerine giriş. İstanbul: Yarın Yayınları. 

Flynn, T. E. (2012). Varoluşçuluk .( Hossein Kiani Çev.). Tahran: Besiret. 

Folquie, P. (1967). Varoluş Felsefesi (N. Topçu, Çev.). İstanbul: Hareket Yayınları. 

Geçen, s. (2022). Sürgün Varoluş, İstanbul: Çizgi Kitabevi Yayınları. 

Gosling, J. C. B. (1973). Plato. London: Routledge & Kegan Paul. 

Görel, R. (1959). Yusuf Atılgan anlatıyor. Varlık. 

Gray, J. G. (2012). Yakın dönem Batı felsefesinde ölüm fikri. In A. Schopenhauer (Ed.), Ölümün 

anlamı (A. Aydoğan, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Gündoğan, A. O. (1996). Albert Camus ve Başkaldırı Felsefesi. Birey Yayıncılık.  

Gündoğan, A. O. (2004). Felsefe Ansiklopedisi (ed. Ahmet Cevizci), C 2, İstanbul: Etik Yay. 

Gündüz, O. (2009). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı (R. Korkmaz, Ed.). Ankara: Grafiker Yayınları. 

Güngör, B. (2019). Yabancının Âşina Sesi: Yusuf Atılgan. İstanbul: Mühür Kitaplığı. 

Gürbilek, N. (1995). Tasra Sıkıntısı. Yer Değiştiren Gölge. Metis Yayınları. 

Gürsoy, K. (2015). Varoluş ve Felsefe. Ankara: Aktif Düşünce Yayınları. 

Heidegger, M. (2008). Varlık ve Zaman (S. Cemâdî, Çev.). Tahran: Qoqnoos Yayınevi. 

Hızır, N. (1976). Felsefe yazıları . İstanbul: Çağdaş Yayınları. 

Hidâyat, S. (2019a). Kör baykuş (B. Necatigil, Çev.). (27. baskı). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hidâyet, S. (2005). Üç Damla Kan (Çev. M. Kanar). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hidâyet, S. (2017). Diri Gömülen (M. Kanar Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Hidâyet, S. (2019). Fevāyed-e Giyāhkhori [vejetaryenliğin faydaları]. Giwa Yayınları. 

Hidâyet, S. (2019b). Aylak Köpek (M. Kanar Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hidâyet, S., Baharlu, M. (2001). Sokak Köpeği [S. Hdâyet ile M. Baharlu’nun önsözlü]. Tahran: 

Gatre. 

Hilâv, S. (1986). Felsefe El kitabı (Gözden geçirilmiş 2. baskı). İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Hoveyda, F. (1946). Sartre va Falsafe-ye Jadid [Sartre ve Yeni Felsefe]. Tahran: Sokhan.  

Işık, H. C. (2008). Türk öykücülüğünde 1950 kuşağı ve varoluşçuluk (yüksek lisans tezi). 

Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeni Türk Edebiyatı Anabilim Dalı, Manisa.  

Işın, E. (1982). Gündelik yaşamın eleştirisi: Aylak Adam. Yusuf Atılgan’a Armağan. . İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

İslam, A. K. (2009). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı (R. Korkmaz, Ed.). Ankara: Grafiker Yayınları. 



322 

 

 

 

İş, A. Ö. (2007). Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün hikayelerinde varoluşçu öznelik (yüksek 

lisans tezi). Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı, İstanbul. 

Jaselsen, R. (2013). Ervin Yalom (S. Habib, Çev.). Tehran: Danzhe.  

Jaspers, K. (1981). Felsefeye giriş (M. Akalın, Çev.). İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Jorkeş, S. (1999). Hayat, aşk ve ölüm: Sâdık Hidâyat’ın bakış açısıyla (1. baskı). Tahran: Ageh 

Yayınları. 

Kafka, F. (2009). Babaya mektup (E. Darçinyan, Çev.). Tahran: Negah  Yayınları. 

Karakaya, T. (1999). Çağdaş felsefi düşünceler. Isparta: Fakülte Kitabevi Yayını. 

Katouzian, H. (2007). Darbare-ye Buf-e kur-e Hedâyet (5. baskı). Tehran: Nashr-e Markaz. 

Kaufmann, W. (1964). Dostoyevski’de Sartre’a Varoluşçuluk (Çev. Akşit Göktürk, 3. bs.). 

İstanbul: D Yayınevi. 

Kaya, K. (2014). Hukukta yabancılaşmaya tepki: J. P. Sartre ve varoluşçu hukuk. Ankara: Adalet 

Yayınevi. 

Kefeli, E. (2006). Karşılaştırmalı edebiyat: Tanım, yöntem ve incelemeler. Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi. 

Kemal, A. (1963). Aylak Adam. T. Yüksel et al. (Eds.),  In Yusuf Atılgan’a Armağan . İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Kırkoğlu, S. R. (2013). Sartre’ın ontolojisi ve özgürlük ahlakı fikrinin gelişimi.  

Kierkegaard, S. (1961). Günce’den (Çev. Y. Atılgan). Sakarya: Değişim. 

Kierkegaard, S. (2001). Ölümcül hastalık umutsuzluk (Çev. M. M. Yakupoğlu). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Korkmaz, R. vd. (2015). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı 1839 – 2000. Ankara: Grafiker Yayınları. 

Kösedağ, S. (2014). Sartre: Yazmak ve varolmak. In C. Kabakcı (Ed.), Felsefe–Edebiyat ve 

Değerler.Kahramanmaraş: Öncü Yayınları. 

Kurt, M. (1961). Varoluşçuluğun Türk edebiyatına girişi ve ilk etkileri. Gazi Türkiyat. 

Kurt, M. (2007). 1950 Sonrası Türk Edebiyatında varoluşçu felsefeden etkilenen 

yazarların romanlarında yapı, tema ve anlatma (doktora tezi). Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Ankara. 

Lekesiz, Ö. (2018).Yeni Türk Edebiyatında Öykü. Kaknüs Yay., İstanbul,  

Lightbody, B. (2009). Death and liberation: A critical investigation of death in Sartre’s Being and 

Nothingness. Minerva: An Internet Journal of Philosophy. 

Magee, B. (1979). Yeni düşün adamları (felsefe ve edebiyat - Iris Murdoch ile söyleşi). (çev. 

Uygur Kocabaşoğlu). İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Basımevi. 

Magee, B. (2010). Dâstân-e falsafe (M. S. Allâme, Çev.). Tahran: Kitâb-e Âme 



323 

 

 

 

Magill, F. N. (1972). Egzistansiyalist felsefenin beş klasiği (V. Mutal, Çev.). İstanbul: Hareket 

Yayınları.  

Marcel, G. (2009). İnsan-ı meselegün (B. Shamsini, Çev., 1. baskı). Tehran: Qoqnoos Yayınları. 

May, R. (2016). Man in search of himself (S. M. Sureyya, Çev.). Tahran: Denje.  

Mestûr, M. (2009). Ben Serçe Değilim. Tahran: Merkez Yayınları. 

Mestûr, M. (2015). Nadir Farabi Üzerine Bir Risale )Resâle-i Derbâre-i Nâder Fârâb(.   Tahran: 

Çeşme Yayınları. 

Mestûr, M. (2016). Navid ve Negar Hakkında Üç Kısa Rapor. Tahran: Merkez Yayınları. Tahran: 

Çeşme Yayınları.  

Mestûr, M. (2019). Masumiyet [Ma’sûmiyat]. Tahran: Merkez Yayınları. 

Mestûr, M. (2020). Cüzzamlı Eller ve Domuz Kemiği (Çev. T. Şafak). İstanbul: Büyüyen Ay 

Yayınları. 

Mestûr, M. (2020). Tanrı’nın Gül Cemalını Öp (Çev. V. Başçı). İstanbul: Büyüyen Ay Yayınları. 

Mestûr, M. (2021). Aşk ve Diğer Şeyler )Eşq va Chiz-hâ-ye Digar(. Tahran: Çeşme Yayınları. 

Michelman, S. (2019). Varoluşçuluk kültürü (A. Mirani, Çev.) (2. baskı). Tahran: Bongahe 

Terjome ve Neşre Parse. 

Mildan, A.(2003). , Demir Özlü’den Armagan, Radikal gazetesi (Radikal Kitap). 

Mirabedini, H. (2001). İran’da yüz yıl hikaye yazarlığı. Tahran: Çeşme. (3. baskı).  

Mojabi, J. (2008). Şinâht-nâme-yi Sâedi. Tahran: Kültür Çağdaş Yayınları. 

Moran, B. (1994). Aylak Adam’dan Anayurt Oteli’ne. Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 2 . 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mosleh, A. A. (2008). Felsefe-hâ-ye egzistans (2. baskı). Tahran: Enteşârât-ı Pejûheşgâh-ı 

Ferheng ve Endîşe-ye İslâmî. (Varoluş felsefeleri dizisi) 

Mounier, E. (1986). Varoluş felsefesine giriş. İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Naci, F. (1968). Aylak Adam. T. Yüksel et al. (Eds.), In Yusuf Atılgan’a Armağan . İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Nesri, A. (1996). Khoda va ensan dar falsafe-ye Jaspers. Tahran: Azerehsh. 

Nietzsche, F. (2002). Güç istenci (Çev. Sedat Umran). İstanbul: Birey Yayınları. 

Nietzsche, F. (2003). Şen bilim (L. Özşar, Çev.). Bursa: Asa Kitabevi. 

Nietzsche, F. (2011). İşte böyle dedi Zerdüşt (A. Celal, Çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Oktay, A. (2004). İmkânsız poetika. İstanbul: Akım Yayınları. 

Öktem, Ü. (2010). Felsefe-edebiyat etkileşimi: Felsefî roman. Ankara. 

Ökten, K. H. (2011). Martin Heidegger. İstanbul: Agora Kitaplığı. 



324 

 

 

 

Özbalak, T. (2012). Leyla Erbil’de Samuel Beckett etkisi (yüksek lisans tezi). Afyon Kocatepe  

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 

Afyonkarahisar. 

Özbudun, S. (2003). Yabancılaşma üzerine değiniler. Kültür halleri. İstanbul: Ütopya Yayınları.  

Özgüven, A. (1983). Çağdaş tiyatroda Samuel Beckett’ın yeri (Doktora tezi). Ege Üniversitesi, 

İzmir. 

Özlü, D .(1991). Ne Mutlu Ulysses Gibi (Seyahat yazıları), “Değişen İstanbul”. Ankara: Simavi 

Yay., 1. Basım. 

Özlü, D. (1976). Bir Uzun Sonbahar. İstanbul: Koza Yayınları. 

Özlü, D. (1979). Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları. İstanbul: Can Yayınları. 

Özlü, D. (1995). Tatlı Bir Eylül, İstanbul: Can Yayınları. 

Özlü, D. (1996). İthaka’ya Yolculuk, İstanbul: Can Yayınları. 

Özlü, D. (2014). Borges’in Kaplanları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Özlü, D.(1990) Bir Yaz Mevsimi Romansı, İstanbul :Ada Yayınları. 

Özlü, D.(2003). Kentler, Kadınlar, Yazarlar. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yay. 

Özlü, Demir. (2001) Sürgünde On Yıl. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yay., 1. Basım.  

Özlü, Demir.(1958). Bunaltı . İstanbul: Ahmet Halit Kitabevi. 

Özlü, Demir.(1991). Ne Mutlu Ulysses Gibi (Seyahat yazıları), “Değişen İstanbul”. Ankara: 

Simavi Yay., 1. Basım. 

Özlü, Demir.(2003). Kentler, Kadınlar, Yazarlar. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yay. 

Özyalçıner, A. (1981) Demir Özlü ile Söyleşi. Gösteri Dergisi, Haziran, Yıl:1, No:7. 

Remak, H. (1980). The future of comparative literature. Proceedings of the 8th Congress of the 

International Comparative Literature Association. 

Rullmann, M. (1998). Kadın filozoflarII (T. Mengüşoğlu, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Saberyan, M. (1991). Yadi az Samuel Beckett: Moarefi va naghd. Namayesh-e Dore-ye Ghadim, 

(39), 47–48. 

Sâedi, G. H. (1995). Saʿidi be rūyat-e Saʿidi . Paris: Kanun-e Nevisandegān-e Irān dar Tabiʿd. 

Sâedi, G. H. (1995). Saidi’nin 10. ölüm yıldönümü hatırası, Saidi be Rivayete Saidi. Paris: 

Sürgündeki İran Yazarları Derneği. 

Sakallı, C. (2014). Karşılaştırmalı yazınbilim ve yazınlararasılık/sanatlararasılık üzerine. 

Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Sartre, J.-P. (1981). Varoluşçuluk bir hümanizmadır [L’existentialisme est un humanisme] (Çev. 

S. Şen). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Sartre, J.-P. (1990). Varoluşçuluk (A. Bezirci, Çev.). İstanbul: Say Yayınları.  

Sartre, J.-P. (2007). Varlık ve Hiçlik [ L’Être et le Néant ] (Çev .E. Shakibapour). Tehran: 

Donyaye Ketab Publishing. 



325 

 

 

 

Sartre, J.-P. (2020 1944). Bulantı (M. R. Parsâyâr, Çev.). Tahran: Bongah-e Tarjome ve Naşre 

Ketabe Parse 

Sartre, J.P. (2020), Bulantı, Can Yayınları, Çeviren Selahattin Hilav, 46. Baskı, İstanbul. 

Sartre, J.-P. (2023). sözcükler (N. Forughân, Çev.; 9. baskı). Tahran: Qoqnoos Yayınları. 

Schérer, R., Kelkel, A. L. (1973). Heidegger. Paris: Éditions Seghers. 

Sepanlu, M. A. (1989). Bâz âferîni-yi vâqîʿât (8. baskı). Tahran: Negah Yayınları. 

Seyed Hosseini, R. (2008). Edebiyat okulları. Tahran: Negah.  

Sezer, S. (1990) Demir Özlü’den Özlemin Yazı , Varlık, Sayı: 994. 

Sezer, S. (2004). Bir Atmosfer Yazarı. Radikal Kitap. 

Sıtkı, Z. (1986). Tarih-i Şifahi-yi İran: Gulam Hüseyin Saidi ile görüşme. Paris: Elifba Yayınları. 

Smith, T.W. (2019).Duygular sözlüğü: “Acıma”dan “Zevklenme”ye. (Çev. Hale Şirin). İstanbul: 

Kolektif. 

Solomon, R. C., Malpas, J. (2006). Ölüm ve felsefe (N. Küçük, Çev.). İthaki  

Şemisa, S. (2016). Mektepha-yı edebi (9. baskı). Tahran: Getre Yayınları. 

Şen, C. (2010). Türk romanında felsefi açılımlar. Ankara: Akçağ Yayınları.  

Şenol, S. (2015). Simone de Beauvoir’da kadın olmak . Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe Anabilim Dalı. 

Şeriati, A. (2010). Varoluşçuluk. Tahran: Elham Yayınları. 

Taftalı, O. (2015). Edebi söylem ve varoluş. İstanbul: Mühür Kitaplığı.  

Taşdelen, V. (2004). Kierkegaard’da benlik ve varoluş. Ankara: Hece Yayınları. 

Taşdelen, V. (2013). Felsefeden edebiyata. Ankara: Hece Yayınları. 

TDK. (2005). Türkçe sözlük (11. bs., s. 2118). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Timuçin, A. (1985).  Niçin Varoluşçuluk değil? İstanbul: Süreç Yayınları. 

Topçu, N. (2010). Varoluş felsefesi: Hareket felsefesi. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Torabi, M. (2009). Franz Kafka. (İlk basım). Tahran: Beh-Sokhan Yayınevi. 

Türk Dil Kurumu. (t.y.). TDK Sözlük. https://sozluk.gov.tr/ 

Türk Dil Kurumu. (t.y.). Varoluşçuluk. Güncel Türkçe Sözlük. https://sozluk.gov.tr/ (Erişim tarihi: 

14 Mayıs 2025). 

Ülken, H. Z. (1958). Felsefeye giriş II. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları. 

Ülken, H. Z. (2021). Yirminci asır filozofları. Doğu Batı Yayınları. 

Ünlü, M. Yusuf Atılgan’la Son Konusma. Milliyet Sanat Dergisi, sayı 227, 1. 

Velioğlu, S. (2000). İnsan ve yaratma edimi . Türkiye İş Bankası Yayınları. 

Verneaux, R. (1994). Egzistansiyalizm üzerine dersler (M. Korlaelçi, Çev.). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Yayınları. 

https://sozluk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/


326 

 

 

 

Wahl, J. (1999). Varoluşçuluğun tarihçesi (B. Onaran, Çev.). İstanbul: Payel Yayınları.  

West, D. (1998). Kıta Avrupası felsefesine giriş (A. Cevizci, Çev.). İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Wicks, R. (2018). Falsafe-ye Modern-e Franse [Modern French Philosophy] (P. Izadi, Trans.). 

Tehran: Nashr-e Sales. 

Yakupoğlu, M. M. (2005). Çevirmenin önsözü. In S. Kierkegaard, Ölümcül hastalık umutsuzluk        

İstanbul: Doğu Batı Yayınları. 

Yalçın, M. (2005). Demir Özlü ile Varoluşçuluk Yılları Söyleşi, İstanbul: Kitaplık, Sayı: 86.  

Yalom, I. D. (2011). Ravān-darmāni-ye Agzistānsiyāl )Varoluşçu Psikoterapi( (S. Habib, 

Çev.). Tahran: Nashr-e Ney. 

Yayınları. 

Yener, T. (2006). Varoluşçu izleklerin Bacon, Malevich, Pollock ve Giacometti’nin 

yapıtlarında plastik açıdan incelenmesi (yüksek lisans tezi). Süleyman Demirel Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yüksel, T. (1992). Yusuf Atılgan’a Armağan. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yüzücü, Ö. (2017). Tezer Özlü ve Sadık Hidayet’in eserleri üzerine karşılaştırmalı bir 

inceleme (yüksek lisans tezi). Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, Ankara. 

Zekeriaei, M. (1999). Daramadi bar jameʿe-shenasi-ye roshanfekri-ye dini. Tehran: 

Nashr-e Azeryun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



327 

 

 

 

EK 1 ORJİNALLİK FORMU 

 

 



328 

 

 

 

 

 

 



329 

 

 

 

EK 2 ETİK KURUL MUAFİYET FORMU (YA DA İZNİ) 

 



330 

 

 

 

 


