
T.C. 

SAKARYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

MACHIAVELLI’NİN PRENS ADLI ESERİNİN BÜYÜK 

FRIEDRICH’İN ANTİ-MAKYAVEL’İ ÇERÇEVESİNDE 

ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

 

Ahsen SEÇGİN 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Danışman: Doç. Dr. Tufan ÇÖTOK 

 

 

 

 

 

NİSAN - 2025  



 

 

 

T.C. 

SAKARYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 

MACHIAVELLI’NİN PRENS ADLI ESERİNİN BÜYÜK 

FRIEDRICH’İN ANTİ-MAKYAVEL’İ ÇERÇEVESİNDE 

ELEŞTİRİSİ    

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Ahsen SEÇGİN 

Enstitü Anabilim Dalı: Felsefe 

                              
 

“Bu tez 30/04/2025 tarihinde online olarak savunulmuş olup aşağıdaki isimleri bulunan jüri 

üyeleri tarafından oyçokluğu ile kabul edilmiştir.” 

JÜRİ ÜYESİ KANAATİ 

Doç. Dr. Tufan ÇÖTOK Başarılı 

Doç. Dr. Elif ERGÜN Başarılı 

Doç. Dr. Utku ÖZMAKAS Başarısız 
 



ETİK BEYAN FORMU 

Enstitünüz tarafından Uygulama Esasları çerçevesinde alınan Benzerlik Raporuna göre 

yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının benzerlik oranının herhangi bir intihal 

içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki 

sorumluluğu kabul ettiğimi ve Etik Kurul Onayı gerektiği takdirde onay belgesini 

aldığımı beyan ederim. 

Etik kurul onay belgesine ihtiyaç var mıdır? 

Evet ☐ 

Hayır ☒ 

     (Etik Kurul izni gerektiren araştırmalar aşağıdaki gibidir: 

• Anket, mülakat, odak grup çalışması, gözlem, deney, görüşme teknikleri 

kullanılarak katılımcılardan veri toplanmasını gerektiren nitel ya da nicel 

yaklaşımlarla yürütülen her türlü araştırmalar, 

• İnsan ve hayvanların (materyal/veriler dâhil) deneysel ya da diğer bilimsel 

amaçlarla kullanılması, 

• İnsanlar üzerinde yapılan klinik araştırmalar, 

• Hayvanlar üzerinde yapılan araştırmalar, 

• Kişisel verilerin korunması kanunu gereğince retrospektif çalışmalar.) 

                                                                                                               Ahsen SEÇGİN 

                                                                                                                     30/04/2025  

 

 

 

 

 

 



ÖN SÖZ 

Siyaset felsefesi siyasal yapılar, devlet, iktidar, birey-toplum ilişkisi, toplumsal düzen, 

adalet, özgürlük, eşitlik vb. konuları sorgulayan bir felsefe dalıdır. Bu alanda yapılan 

çalışmalar toplumsal düzenin nasıl kurulması gerektiği, insanların hangi şekillerde 

birlikte yaşayabildikleri ve devletin rolünün ne olduğu gibi temel soruları içerir. Siyaset 

felsefesindeki bu sorgulamalar vasıtasıyla, modern toplumların temel değerlerini 

şekillendiren fikirler günümüzde de üretilmektedir. Bu çalışmada, ünlü siyaset filozofu 

Niccolo Machiavelli’nin düşünceleri ile Prusya kralı Büyük Friedrich’in siyaset ve 

yönetime dair fikirleri ortaya konulmaya çalışılacaktır. Her iki düşünürün siyaset 

anlayışları, çağlarının koşullarına ve kendi yönetsel bakış açılarına göre şekillenmiş 

olmakla birlikte, günümüz siyaset teorisi üzerinde de önemli etkiler bırakmıştır. Bu 

bağlamda, tez çalışması, siyaset felsefesi ve devlet yönetimi üzerine yapılan tartışmalara 

katkı sağlamayı amaçlayarak, farklı yönetim anlayışlarının tarihsel ve felsefi temellerinin 

daha iyi anlaşılmasına olanak sunmayı hedeflemiştir. 

Gerek bu çalışmanın hazırlanmasında gerekse lisans ve yüksek lisans eğitimim süresince 

yardımcı ve destekçi olan danışman hocam Doç. Dr. Tufan ÇÖTOK’a teşekkür ederim.  

Ayrıca siyaset felsefesi alanına ilgi duymama ve bu alan hakkında bilgi edinmeme katkıda 

bulunan ve lisans bitirme çalışmamın danışmanı olan rahmetli hocam Dr. Öğr. Üyesi 

Tanzer YAKAR ile tez çalışma sürecinde yardımlarını esirgemeyen hocam Doç. Dr. 

Ender BÜYÜKÖZKARA’ya teşekkürlerimi sunarım. Son olarak her sıkıntımda bana 

destek olan aileme sonsuz sevgi ve teşekkürlerimi sunmayı bir borç bilirim. 

Ahsen SEÇGİN 

                                                                                                                     30/04/2025  

 

 

 

 



i 

 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZET....... ....................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................... iv 

 

GİRİŞ................................................................................................................................1 

1. BÖLÜM: PRENSLİKLER VE İKTİDAR İLİŞKİLERİ BAĞLAMINDA 

ELEŞTİRİLER .............................................................................................................. 11 

1.1. Machiavelli’nin Siyaset Düşüncesi Hakkında Yer Alan Söylemler ......................... 11 

1.2. Prensliklerin Elde Edilmesi ve Hâkimiyetin Korunması .......................................... 20 

   1.2.1. Machiavelli’nin Prenslikler Hakkında Fikirleri .............................................. 20 

   1.2.2. Prensliklerde Karşılaşılabilecek Sorunlar ....................................................... 22 

   1.2.3. Koloniler Yararlı mı Yoksa Yararsız mı? ....................................................... 26 

1.3. İktidarı Elde Etmede Virtû ve Fortuna’nın Yeri ...................................................... 33 

   1.3.1. Virtû (Beceri-Yetenek): Machiavelli’de yer alan Virtû Kavramı Bâzı 

Düşünürler Tarafından Nasıl Anlaşılmıştır? ............................................................ 33 

   1.3.2. Machiavelli’de Virtû’nun Anlamı ................................................................... 39 

   1.3.3. Büyük Friedrich’in Virtû Eleştirisi ................................................................. 41 

   1.3.4. Özgür İrade ..................................................................................................... 43 

   1.3.5. Machiavelli’de Fortuna (Talih) ...................................................................... 43 

   1.3.6. Friedrich’in Fortuna (Talih) Hakkındaki Yorumu ......................................... 46 

1.4. İktidarı Elde Etme Örneği: Cesare Borgia ................................................................ 48 

   1.4.1. Prensin Şiddetinin Ölçüsü ............................................................................... 56 

1.5. Prensliklerde Kullanılan Gücün Ahlâkiliği .............................................................. 58 

1.6. Farklı Devlet Yapıları ............................................................................................... 61 

2. BÖLÜM: PRENSİN ÖZELLİKLERİ BAĞLAMINDA ELEŞTİRİLER ........... 65 

2.1. Şiddet ve Savaşa Yönelik Tutumlar ......................................................................... 65 

   2.1.1. Savaş Sanatının Önemi ................................................................................... 81 

   2.1.2. Büyük Friedrich’in Avcılık Hakkında Görüşleri ............................................ 85 

2.2. Eli Açıklık ve Cimrilik ............................................................................................. 88 

2.3. Merhamet ve Gaddarlık ............................................................................................ 92 

2.4. Dürüstlük ve Yalancılık ............................................................................................ 96 



ii 

 

2.5. Tebaa Tarafından Nefret Edilmemek İçin Yapılması Gerekenler ve Prensin 

Güvenliği ....................................................................................................................... 102 

2.5.1. Kalelerin Ne Kadar Gerekli Olduğu ............................................................. 106 

2.5.2. Prens Taraf Tutmalı mı? ............................................................................... 110 

2.5.3. Prenslerin Danışmanlarının Önemi .............................................................. 113 

2.5.4. Dalkavukluk ................................................................................................. 115 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 121 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 124 

ÖZ GEÇMİŞ ................................................................................................................ 127 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ÖZET 

Başlık: Machiavelli’nin Prens Adlı Eserinin Büyük Friedrich’in Anti-Makyavel’i  

             Çerçevesinde Eleştirisi 

Yazar: Ahsen SEÇGİN 

Danışman: Doç. Dr. Tufan ÇÖTOK 

Kabul Tarihi: 30/04/2025 Sayfa Sayısı: iv (ön kısım) + 127 (ana  

                       kısım)                                           
 

Bu tezde Machiavelli’nin Prens’i ile Büyük Friedrich’in Anti-Makyavel’i eleştirel bakış açısıyla 

incelenmiştir. Bu çerçevede Machiavelli’nin Prens’inde ortaya konulan güç odaklı siyaset anlayışı ile 

Büyük Friedrich’in Anti-Makyavel’indeki ahlâklı yönetim düşüncesi karşılaştırılarak, her iki düşünürün 

devlet yönetimi ve liderlik hakkındaki bakış açılarını ortaya koymak hedeflenmiştir. Bu konuda çalışma 

yapılmamasının temel sebebi, daha önce ayrıntılı olarak her iki düşünür üzerine hususen bir çalışma 

olmamasıdır. Ayrıca siyaset felsefesi denildiğinde en çok tartışılan düşünür Machiavelli’dir. Onu 

eleştirenler arasında Büyük Friedrich yer almaktadır. Machiavelli’yi başka birçok düşünür de 

eleştirmektedir. Ancak Büyük Friedrich gibi hususen Machiavelli’nin Prens’ini eleştirmek amacıyla bir 

eser kaleme almamışlardır. Ayrıca Büyük Friedrich yönetimde yer alan birisidir. Dolayısıyla bir 

yöneticinin yönetim hakkındaki düşünceleri dikkate değer bulunmuş olup Machiavelli’nin Prens’iyle 

karşılıklı olarak incelenecektir. 

Çalışmada Prens ve Anti-Makyavel karşılaştırma yapılarak değerlendirilmiştir. Buna göre Büyük 

Friedrich’in, Prens’e dair eleştirileri tespit edilen konular bağlamında incelenmiştir. Machiavelli ve 

Büyük Friedrich’in siyaset anlayışları prensliklerin yapısı, ele geçirilmesi ve elde tutulması ile iktidar 

ilişkileri, prensin vasıfları ve tebaasına karşı tutumları gibi konular üzerinden sistematik bir şekilde 

irdelenmiştir. Her bir konu başlığı altında, her iki düşünürün görüşleri karşılaştırılmış ve fikir ayrılıkları 

detaylıca analiz edilmiştir. Bu durum, okuyucuya her iki düşünürün devlet yönetimi, iktidar ve 

yöneticilik üzerine nasıl farklı perspektiflere sahip olduklarını gösterme amacını taşımaktadır. 

Tezin yöntemi, karşılaştırmalı analiz ve eleştirel değerlendirme biçimindedir. Bu yöntemle her iki eserin 

hem teorik hem de pratik açılardan nasıl farklı siyaset anlayışları sunduğu vurgulanmıştır. Ayrıca 

analizlerin daha anlaşılır hale gelmesi amacıyla, çalışmanın temelini teşkil eden bu iki eserin yanı sıra, 

başka düşünür ve araştırmacıların eserlerinden de yararlanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anahtar Kelimeler: Prens, Anti-Makyavel, Monarşi, Siyaset-Ahlâk İlişkisi, İktidar 

 



iv 

 

ABSTRACT 

Title of Thesis: Criticism of Machiavelli’s The Prince within the Framework of  

                           Frederik the Great’s Anti-Machiavel 

Author of Thesis: Ahsen SEÇGIN 

Supervisor: Assoc. Prof. Tufan ÇÖTOK 

Accepted Date: 30/04/2025                          Number of Pages: iv (pre text) + 127  

                                                                                                       (main body)                                                          
 

This thesis analyses Machiavelli’s The Prince and Frederik the Great’s Anti-Machiavel from a critical 

perspective. In this framework, it is aimed to reveal the perspectives of both thinkers on state governance 

and leadership by comparing the power-oriented political understanding put forward in Machiavelli’s 

The Prince and the idea of moral governance in Frederik the Great’s Anti-Machiavel. The study on this 

subject is because there has not been a detailed study on both thinkers. In addition, Machiavelli was the 

thinker who caused the most controversy regarding political philosophy. Frederik the Great is among 

those who criticised him. Many other thinkers also criticise Machiavelli. However, like Frederik the 

Great, they did not write a work especially to criticise Machiavelli’s The Prince. Besides, Frederik the 

Great took part in the governance. Therefore, a ruler’s thoughts about governance were found remarkable 

and will be analysed mutually with Machiavelli’s The Prince. 

In this study, the works of The Prince and Anti-Machiavel were analysed by comparison. Accordingly, 

Frederik the Great’s criticisms of The Prince are analysed in the context of the issues identified. 

Machiavelli’s and Frederick the Great’s understanding of politics has been systematically analysed 

through topics such as the structure of principalities, the capture and retention of principalities, power 

relations, the qualifications of the prince, and his attitude towards his subjects. Under each topic, the 

views of both thinkers are compared, and their differences in opinion are analysed in detail. It aims to 

show readers how the two thinkers have different perspectives on state governance, power, and rulership. 

The method followed in the dissertation is comparative analysis and critical evaluation. This method 

emphasises how the two works present different conceptions of politics from both theoretical and 

practical perspectives. Moreover, to make the analyses more comprehensible, in addition to these two 

works that constitute the basis of the study, works written by other thinkers and researchers were also 

used. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: The Prince, Anti-Machiavel, Monarchy, Politics-Morality Relationship, Power                                                                                               



1 

 

GİRİŞ 

Araştırmanın Konusu 

Bu çalışmada Niccolo Machiavelli’nin Prens adlı eseri ile Büyük Friedrich’in Anti-

Makyavel adlı eseri karşılaştırmalı biçimde ele alınacaktır. Bu karşılaştırma çerçevesinde 

diğer önemli filozof, düşünür ve akademisyenlerin de görüşlerine değinilerek, konunun 

ve aralarındaki görüş farklarının anlaşılmasını sağlamak hedeflenmektedir. Bu çerçevede 

A. Gramsci, H. Arendt, R. King, Q. Skinner, L. Strauss, M. Viroli, U. Özmakas gibi 

kişilerin görüşlerinin yardımıyla konunun daha iyi anlaşılması sağlanacaktır. 

Çalışma konusunun temelinde yer alan Machiavelli ve Büyük Friedrich’in hayatları ve 

düşünceleri hakkında ana hatlarıyla bilgi vermek isabetli olacaktır.  

Araştırmanın Önemi 

“Niccolò Machiavelli kimdi? Bugün bile akademisyenler aynı fikirde değil: Gerçekten de 

hiçbir Batılı siyasi düşünürün bu kadar çok çelişkili şekilde tanımlanmadığı söylenemez” 

(Pedulla, 2024, s. 173). Bazı yorumcular Machiavelli’yi acımasız ve zalim bir düşünür 

olarak tanımlamaktadır ve onun iktidarın sürdürülmesi için her türlü yöntemi 

savunduğunu iddia etmektedirler. Diğerleri ise Machiavelli’nin amacının yalnızca 

devletin varlığını korumak ve halkın refahını sağlamak olduğuna inanmaktadırlar. Bu 

yüzden, ona dair değerlendirmeler genellikle tartışmalı olmuştur. Bilhassa Prens adlı 

eseri ile tanınan Machiavelli; İtalyan bir düşünür, yazar, diplomat ve askeri stratejisttir. 

Machiavelli, siyasi düşünce ve yönetim teorilerine önemli katkılarda bulunmuştur. 

1498’de Floransa Cumhuriyeti ikinci sekreteri olmuş (Teksoy, 2020, s. 7). Floransa 

Cumhuriyeti’nde devlet görevlisi olarak görev yapmış ve birçok diplomatik görev 

üstlenmiştir. Aynı zamanda askeri strateji üzerine de yazılar yazmıştır. “Siyasal düşünce 

tarihinin en önemli kaynakları arasında yer alan Prens’i Machiavelli, Sant Andrea in 

Percussina’daki evinde 1513 yılının Temmuz-Aralık ayları arasında yazmıştır” (Teksoy, 

2020, s. 13). Ayrıca “Bildiğimiz kadarıyla Prens’e 26 Ağustos 1513 tarihli mektuptan 

sonra başlanmıştı; belki şu anda okuduğumuz şekline ulaşmamış olsa da Aralık 1513’te 

tamamlanmıştı” (Machiavelli ve Gilbert, 1988, s. 52). Machiavelli eserini 1513’te, 

Floransa’da görevinden uzaklaştırıldığında yazmaya başlamıştır. Bu süreç, onu siyasi 

çevreden uzaklaşmış ve bir anlamda sürgünde olduğu bir döneme denk gelmiştir. 



2 

 

Mektubun tarihi (26 Ağustos 1513), eserin yazım sürecinin başlangıcını işaret etmektedir. 

Ancak eserin tam olarak tamamlanması, 1513 yılı sonlarına doğru gerçekleşmiştir. 

Prens’in temel fikirleri iktidar, devlet yönetimi ve liderlik üzerine derin analizler 

içermektedir. Prens özellikle yöneticilerin nasıl güçlü kalabilecekleri ve siyasi güçlerini 

nasıl sürdürebilecekleri üzerine verdiği tavsiyelerle ünlüdür. Bu metin, daha sonraki 

yıllarda Batı siyaset felsefesinin temel taşlarından biri haline gelmiştir. “Prens’in (1532) 

ilk basılı çevirileri şunlardır: Latince (1560), Kastilyanca (1821), İngilizce (1640), 

Fransızca (1553) ve Almanca (1714)” (Pedulla, 2024, s. 173). 

“Machiavelli, kitabında, bir halkı, yeni bir Devlet kurma yolunda yürütmek isteyen bir 

prensin nasıl olması gerektiği konusundaki düşüncelerini sergiler. Bu sergileme sağlam 

bir mantık, bilimsel bir berraklıkla yürütülmüştür” (Gramsci, 1975, s. 221). Gramsci 

burada, Machiavelli’nin devlet kurma sürecine dair önerilerini, ütopik olmasından ziyade 

gerçekçi birer düşünce olarak sunduğunu vurgulamaktadır. Bu, Machiavelli’nin eserin 

temelinde yer alan halkı yönetme ve devlet kurma stratejilerini hem teorik bakımdan hem 

de uygulama açısından ele almasıyla ilişkilidir. Gramsci’nin bu yorumu, Machiavelli’nin 

politik düşüncelerinin sadece teorik bir bakış açısı değil, aynı zamanda pratikte 

uygulanabilir bir çözüm önerisi sunduğu da ifade edilmektedir. 

Gramsci’nin Machiavelli hakkındaki bu olumlu görüşlerinin aksini savunan düşünürlere 

baktığımızda Jean-Jacques Rousseau örnek gösterilebilir. Rousseau, Machiavelli’nin 

hükümdarlara halkın gücünü kullanarak iktidarlarını sürdürebileceklerini söylediğini, 

fakat gerçekte hükümdarların, halkı zayıf ve boyun eğmiş tutmayı tercih ettiklerini 

savunduğunu dile getirmiştir. Rousseau’nun, Machiavelli’nin devlet anlayışına dair 

önemli bir eleştirisi bulunmaktadır. Ona göre Machiavelli, amacın doğruluğunu 

savunmaktadır ve güç sahibi olmanın, halkı manipüle etmek ve onları zayıf tutmakla 

mümkün olduğunu söylediğini ifade etmektedir. Rousseau ise bu görüşü, insanın doğal 

eşitlik ve özgürlük hakları ile çelişkili bulmuştur. Ona göre, bir hükümdarın halkın güçsüz 

olmasını istemesi, aynı zamanda halkın özgürlüğüne ve eşitliğine karşı bir tehdit 

oluşturmasına sebep olmaktadır. Ayrıca Rousseau, Machiavelli’nin Prens’inin aslında 

“cumhuriyetçilerin el kitabı” olduğu ifadesiyle, Machiavelli’nin devletin yönetimini ve 

halkın ilişkisini kurarken özellikle kralların çıkarlarını öne çıkardığını ve halkın 

potansiyel gücünü kontrol altında tutmayı önerdiğini ima etmektedir. Rousseau, 

Machiavelli’nin siyasetteki amacın halkı manipüle etmek olduğu görüşüne ve halkın 



3 

 

gücünü ve iradesini yok sayarak yöneticilerin kendi çıkarlarını korumalarını tercih 

etmesine karşı çıkmaktadır (Rousseau, 2020, s. 68). Bu tür bir yaklaşım, Rousseau’nun 

halkın özgürlüğü ve eşitliği üzerine kurduğu siyaset anlayışına ters düşmektedir. 

Rousseau’ya göre, halkın güçlenmesi, özgürlüğü ve eşitliği ancak doğru bir toplumsal 

sözleşme ve egemenliğin halktan yana olması ile mümkün olabilir. 

Bu konuda Meinecke’nin de birkaç görüşü olmuştur. Ona göre, 1512’de Floransa 

Cumhuriyeti’nin yıkılması, Machiavelli’nin hem kişisel hem de entelektüel yaşamında 

önemli bir dönüm noktası olmuştur. Bu olayın, onun ideallerini, kişisel çıkarlarını ve 

Floransa’daki politik durumu yeniden düşünmesine yol açtığını belirtmektedir. 1512’de 

Medici ailesinin Floransa’ya geri dönmesiyle birlikte, eski yönetim düzeni yıkılmış ve 

Machiavelli kovulmuştur. Meinecke’ye göre bu dönem, Machiavelli’nin artık hayatta 

kalabilmek ve tekrar görev almak için yeni iktidar sahipleriyle, yani Medici ailesiyle ilişki 

kurmak zorunda olduğu bir duruma gelmesi, onun ideolojik bir çıkmaza girmesine neden 

olmuştur. Machiavelli’nin, Medici ailesinin desteğini kazanma çabası, onun hem kişisel 

çıkarlarıyla hem de ideallerinin çatışmasına yol açmıştır. Meinecke’ye göre 

Machiavelli’nin yüceliği, ideallerinin ve kişisel çıkarlarının çatışmasını görüp bu durumu 

idrak etmesinde ve aynı zamanda yeni koşullara uygun çözümler aramasında yatmaktadır 

(Meinecke, 2023, s. 54). Ancak Machiavelli’nin yapmış olduğu planlar istediği gibi 

gerçekleşmemiştir. Medici ailesinin iktidara gelmesi, Machiavelli’nin görevden 

alınmasına ve hapsedilmesine yol açmıştır. Çünkü “Medici hükümetine karşı girişilen 

başarısız bir komploda yer aldığından şüphelenilerek yanlışlıkla tutuklanmış ve kendisine 

işkence edildikten sonra, hem hapis hem de ağır bir para cezasına çaptırılmıştı” (Skinner, 

2004, s. 36). Machiavelli’nin Medici ailesiyle olan ilişkisi, ona hem zarar vermiş hem de 

kariyerinde önemli bir dönüm noktası yaratmıştır.  

Machiavelli’nin eseri hakkında günümüze kadar uzanan tartışmaların temeline 

bakıldığında yöneticinin ahlâklı ya da gerektiğinde ahlâksız olarak tabir edilen 

eylemlerde bulunması hususunda görüşlerle karşılaşılmaktadır. Dolayısıyla ilk olarak 

ahlâkın ne olduğuna değinmek faydalı olacaktır. 

Bedia Akarsu’ya göre, ahlâk felsefesinde ahlâklılık ve ahlâki olan kavramlarının ne 

anlama geldiği tartışılmaktadır. Ahlâk felsefesinin temel sorusu, bir eylemin ahlâki değer 

taşımasının nedenidir ve iki ana görüş ortaya çıkmaktadır. Birincisi bir eylemin ahlâki 

değerini belirleyen, eylemi gerçekleştiren kişinin düşünüşü ile ilgilidir. Yani doğru bir 



4 

 

düşünceye sahip bir kişi, eylemini de ahlâki açıdan doğru yapacaktır. İkincisi ise, eylemin 

sonucunun iyi veya kötü olması, onun ahlâki değerini belirlemektedir. Bu görüşte, 

eylemin ardındaki düşünüşten çok, ortaya çıkan sonucun ahlâki değeri önemlidir. Akarsu 

ayrıca iyi kavramının tanımlanmasının zor olduğunu vurgulamaktadır. Herkesin iyi 

anlayışının farklı olabileceğini ve bu farklı anlayışların ahlâk öğretilerini birbirinden 

ayıran temel faktörler olduğunu belirtmektedir. Bu, özellikle ahlâk teorileri arasındaki 

farklılıkları ortaya koymaktadır (Akarsu, 1982, s. 10).  

Ahlâkın ne olduğu konusunda Ahmet Cevizci’nin yorumuna bakılacak olunursa, ona göre 

“Ahlâkın insanın davranışlarını ve birbirleriyle olan ilişkilerini düzenlemek amacıyla 

oluşturulmuş eylem kuralları, normlar silsilesi ve değerler sistemi olduğu söylenebilir” 

(Cevizci, 2021, s. 13). Ahlâk, bir toplumun bireylerinin nasıl davranması gerektiğini 

belirleyen, onları birbirleriyle olan ilişkilerinde yönlendiren bir kurallar ve normlar 

silsilesi olarak anlaşılabilir. Cevizci’ye göre, ahlâk sadece bireysel davranışları 

etkilemekle kalmaz, aynı zamanda toplumsal düzeyde de insanların birbirleriyle olan 

etkileşimlerini düzenlemektedir. Ahlâk, toplumun düzenini sağlamak için bireylerin 

eylemleri üzerindeki kontrolü ve toplumsal uyumu destekleyen bir yapı oluşturmaktadır. 

Bu yapının temelinde, toplumun paylaştığı değerler ve bu değerlere dayalı olarak 

belirlenen davranış kuralları yer almaktadır. Sonuç olarak ahlâk, yalnızca bireysel ahlâki 

değerlere dayalı bir olgu değil, aynı zamanda toplumsal bir normlar ve değerler ağı olarak 

görülmektedir. Ahlâk, toplum içinde bireylerin birbirleriyle uyumlu bir şekilde 

yaşayabilmesi için gerekli olan düzeni sağlamaktadır. 

Bu noktada Machiavelli’de ahlâkın ne anlama geldiği hakkında yorum yapan bazı 

düşünürlerin fikirlerine değinmek isabetli görünmektedir. 

“Modern politika felsefesinin kurucusu, Machiavelli’dir. O, bütün olan politika 

felsefesi geleneğinde bir kırılma yaratmaya çalışmış ve yaratmıştı. Kendi başarısını, 

Columbus gibi adamların başarıları ile kıyaslıyordu. Yeni bir ahlâkî kıta keşfettiği 

iddiasındaydı. Onun iddiasının iyi bir dayanağı vardır; onun politika öğretisi, “bütün 

olarak yeni”dir. Tek sorun, bu yeni kıtanın insanların ikâmet etmesine uygun olup 

olmadığıdır” (Strauss, 2000, s. 75).  

Strauss’un söylediği gibi, Machiavelli, modern politika felsefesinin kurucusu olarak 

kabul edilir çünkü geleneksel ahlâki ve siyasi anlayışları radikal bir şekilde değiştirmiştir. 

Machiavelli, siyaset üzerine olan yaklaşımını, önceki dönemlerin idealleriyle 

kıyaslanamayacak şekilde yeni ve özgün bir biçimde şekillendirmiştir. Onun politika 



5 

 

öğretisi, yalnızca teoride değil, aynı zamanda pratikte de toplumsal yapıyı değiştirecek 

şekilde tasarlanmıştır. Strauss, Machiavelli’nin yeni bir ahlâki kıta keşfettiğini söylerken, 

aslında onun siyaset teorisinin önceki düşünce sistemlerinden koparak tamamen farklı bir 

zemin üzerine inşa edildiğine vurgu yapmaktadır. Bu bağlamda, Machiavelli’nin öğrettiği 

siyaset, ahlâki değerlere dayanmaktan ziyade, iktidarın doğasına ve gereksinimlerine 

uygun olmasında yatmaktadır. 

“Machiavelli, politika öğretisinin yalnızca tözünü değil, tarzını da radikal bir şekilde 

değiştirdi. Onun politika öğretisinin tözü hakkında söylenebilecek şey, bütün olarak 

yeni prens bakımından, yani ahlâksızlığın toplumun temelinde ve bu yüzden de 

toplumun yapısında özsel olarak bulunması bakımından, bütün olarak yeni bir öğreti 

olduğudur” (Strauss, 2000, s. 81). 

Strauss’a göre Machiavelli, siyasetin doğasına dair çok farklı bir yaklaşım geliştirmiştir. 

Özellikle de Prens adlı eserinde, politikanın ahlâktan ne kadar bağımsız olabileceğini 

sorgulamış ve geleneksel ahlâk anlayışlarını alt üst etmiştir. Machiavelli’nin bu 

yaklaşımı, kendisinin yaşamış olduğu dönemin geleneksel siyaset teorilerinden radikal 

bir şekilde ayrılmasına yol açmıştır. Daha önceki düşünürler (Sokrates ve Platon gibi) 

liderlerin ve yönetimlerin ahlâk ve erdem gibi değerlere dayalı olarak yönetilmesi 

gerektiğini savunurken, Machiavelli, liderlerin eğer iyi eylemde bulunmaları kendilerine 

ve amaçlarını gerçekleştirmelerine problem yaratacaksa o zaman amacına ulaşmak için 

gerekirse bu yollardan sapmasını bilmeleri ve ona uygun eylemde bulunmalıdır. Bu bakış 

açısı, onu sadece dönemin İtalya’sında değil, sonraki yüzyıllarda da siyasi düşüncenin en 

tartışmalı figürlerinden biri haline getirmiştir.  

Bu siyaset anlayışı; “İktidara ulaşma ve iktidarı koruma, politik düzeni ve genel refahı 

sürdürmedir ve bu sondakiler, en azından kısmen, onları sürdürmediğiniz sürece iktidarı 

elde tutmayı devam ettiremeyeceğiniz için vardırlar. Moral kurallar, bu amaçların araçları 

hakkındaki teknik kurallardır” (MacIntyre, 2001, s. 144). MacIntyre, Machiavelli’nin 

politikayı, iktidarın elde edilmesi ve korunması amacına dayandıran gerçekçi bir bakış 

açısıyla ele aldığını vurgulamaktadır. O, Machiavelli’nin toplumsal ve politik hayatın 

amaçlarını, iktidara ulaşmak ve bu iktidarı korumak olarak belirlediğini düşünmektedir. 

Bunun yanı sıra, politik düzenin ve genel refahın sürdürülmesi, bu hedeflere ulaşmanın 

ve onları sürdürebilmenin bir gereği olduğunu ifade etmiştir.  

“Makyavel gerçekçiliğini ve duygusallıktan uzak oluşunu, olayların idealistçe hayal 

edilmesine değil, oldukları gibi kabul edilmesine bağlı olduğunu söyleyerek doğrular” 



6 

 

(Curry ve Zarate, 1997, s. 65). Curry ve Zarate’ye göre Machiavelli, politikayı duygusal 

veya ideolojik bakış açılarından uzak bir şekilde, olduğu gibi, gerçekçi bir perspektiften 

ele almıştır. O, olayları ve siyasi dinamikleri idealize etmektense olduğu gibi kabul 

etmeyi savunmaktadır. Nitekim bu durum Machiavelli’nin şu sözlerinde ifade edilir: 

“Birçok kişi, kendi adına, gerçekte hiç görülmemiş ve hiç bilinmeyen cumhuriyetler 

ve prenslikler hayal etmiştir; kişinin nasıl yaşadığı ile nasıl yaşaması gerektiği 

arasında öyle büyük bir uçurum vardır ki, yapılması gereken uğruna yapılanı terk 

eden kişi, çok geçmeden korunmasını değil, yıkımını öğrenmiş olur (…) Dolayısıyla, 

bir prensle ilgili hayalî şeyleri bir yana bırakıp gerçek olanlarını göz önünde 

bulundurarak şunu belirtmeliyim: Bütün insanlar, özellikle de daha yüksek konumda 

oldukları için prensler, haklarında konuşulduğunda, onlara yergi ya da övgü getiren 

bu niteliklerin bazılarıyla öne çıkarlar” (Machiavelli, 2024, s. 93-94). 

Machiavelli hayal edilen veya arzu edilen bir dünyaya değil, mevcut koşullara ve güç 

ilişkilerine göre hareket etmektir. Bu bakış açısı, Machiavelli’yi diğer siyaset 

düşünürlerinden ayıran en önemli özelliklerden biridir. Diğer filozoflar, ideal bir yönetim 

biçimi veya toplum hayal ederken (Platon vb.) Machiavelli, mevcut durumu, iktidar 

mücadelelerini ve toplumun gerçek yapısını analiz etmeye yönelmiştir. 

Viroli, Machiavelli’nin hükümdarlar hakkındaki görüşleri hususunda bir hükümdarın 

sadece iyi olmakla değil, gerektiğinde kötü olabilme kapasitesine sahip olmakla da 

başarılı olabileceğini ifade etmektedir. Bu düşünce, Machiavelli’nin siyaset anlayışının 

en dikkat çeken yönlerinden biridir. Machiavelli, hükümdarın iyi olmayı amaçlayan, 

ancak bu amacı gerçekleştirmek için her zaman uygun şartlara sahip olmayan bir durumda 

olmanın, sonunda ona zarar vereceğini savunmaktadır (Viroli, 1998, s. 50-51). 

Machiavelli’nin belirttiği üzere, “Her zaman iyi bir insan olmak isteyen kişi, iyi olmayan 

onca insan arasında kesinlikle yıkıma uğrayacaktır. Dolayısıyla, konumunu korumak 

isteyen bir prensin iyi olmamayı öğrenmesi ve bunu [iyi olmamayı] duruma göre 

kullanması ya da kullanmaması gerekir” (Machiavelli, 2024, s. 93).  

Tunçay’ın Machiavelli hakkındaki analizleri söz konusu olduğunda şu anlatımlar ön 

plana çıkmaktadır: Machiavelli, Floransa Cumhuriyeti’nde diplomatik görevlerde 

bulunarak, birçok farklı hükümdar ve devletle ilişkiler kurma fırsatı bulmuştur. Bu 

görevler, ona farklı hükümet biçimlerinin işleyişini ve bu devletlerin siyasal yönetim 

uygulamalarını yakından gözlemleme şansı sağlamıştır. Özellikle Cesare Borgia, Fransa 

Kralı XII. Louis ve Kutsal Roma Germen İmparatoru Maximilian gibi önemli figürlerle 



7 

 

olan ilişkileri, Machiavelli’ye pratikte siyaset ve güç dinamikleri hakkında derin bir 

anlayış kazandırmıştır. Machiavelli’nin, Prens kitabını II. Lorenzo de Medici’ye sunma 

çabası, aslında onun Floransa’daki eski görevine geri dönme arzusu ve İtalya’nın 

birleşmesi için bir fırsat yaratma isteğini göstermektedir. Bu girişimi başarılı olmasa da, 

Mediciler zamanla Machiavelli’ye bazı dönemlerde danışman ve elçi olarak işlerini 

hallettirmişlerdir. Tunçay’a göre bu durum, Machiavelli’nin yeniden bazı siyasi 

görevlerde yer almasına imkân tanımış ve onun devlet yönetimi üzerine yazmaya devam 

etmesine olanak sağlamıştır (Tunçay, 2020, s. 43-44). 

Strauss’a göre Machiavelli, Prens eserini, kendi bilgi ve deneyimlerini özetlediği bir eser 

olarak sunduğunu ifade etmektedir. O, büyük liderlerin ve hükümdarların eylemleriyle 

ilgili gözlemlerini bu eserde bir araya getirmiştir ve özellikle prenslik hükümetinin 

doğasına dair bildiklerini aktarmıştır. Bu bilgi, hem antik hem de modern dünyada liderlik 

üzerine kazanılmış deneyimlerden kaynaklanmıştır. Prens aynı zamanda, dönemin 

İtalya’sının politik çalkantılarına ve yabancı işgallerine karşı bir çözüm önerisi olarak da 

okunabilir. Strauss’a göre Machiavelli’nin Prens’i, sadece bir siyaset kitabı değil, aynı 

zamanda tarihi ve kültürel mirasa referansla, o dönemdeki devlet yönetim anlayışını 

geliştirmeye yönelik bir rehber kitabıdır (Strauss, 1970, s. 10-11). Machiavelli’nin, bu 

eserinde, eski çağlardan edindiği bilgi ve deneyimle, Çağdaş İtalya’da var olan devlet 

sorunlarına dair bir çözüm önerisi sunmaya çalıştığı düşünülebilir. “Bu öğreti kısmen 

teorik (prenslerin doğasına ilişkin bilgi) kısmen de pratiktir (prensin uyması gereken 

kurallara ilişkin bilgi)” (Strauss, 1958, s. 54). Yani Prens, hem çağdaş İtalya’nın içinde 

bulunduğu durumu dikkate alan bir siyasi analiz sunar hem de Antik Roma gibi eski 

devletlerin pratiklerinden de beslenmektedir.  

Machiavelli’nin temel eserleri Prens, Floransa Tarihi, Titus Livius’un İlk On Kitabı 

Üzerine Konuşmalar ve Savaş Sanatı’dır. Bu tezin merkezinde Prens bulunmaktadır. Bu 

eser 1513 yılında Latince yazılıp 1532 yılında İtalyancaya çevrilmiştir. “Yayımcı 

Blado’nun Roma’da yaptığı ilk baskıda bu başlık İtalyancaya dönüşerek Il Principe 

(Prens) olur” (Teksoy, 2020, s. 13). Eser, 1535, 1537 ve 1540 yıllarında büyük bir ilgi 

görüp tekrar basılmıştır. Ancak, Machiavelli’nin Prens’te Papalık’a yönelik eleştirileri, 

eserin Papalık tarafından dikkatle izlenmesine neden olmuş, birçok din adamı tarafından 

Hristiyanlık karşıtı olmakla suçlanmış ve eserleri Papalık tarafından yasaklanmıştır: 



8 

 

“Papa IV. Paulus döneminde hazırlanan 30 Aralık 1559 tarihli Index librorum 

prohibitorum’da (Yasak Kitaplar Dizini) yer alır. Böylece Machiavelli’nin yapıtları, 

ta on sekizinci yüzyıla dek İtalya’da basılamaz (…). Buna karşılık Almanya, Fransa 

ve İngiltere’de hem bu ülkelerin dillerinde, hem de İtalyanca birçok baskısı yapılır” 

(Teksoy, 2020, s. 13-14). 

Prens eserinin Türkçeye çevrilmesi söz konusu olduğunda “İlk kez IV. Murat’ın isteği 

üzerine XVII. yüzyılda Türkçeye çevrildiği ve padişah tarafından okunduğu söylenir. 

Çavdarlı Mehmet Şerif Paşa tarafından yapılan bir çeviri de Sudi Kütüphanesi’nce 

yayımlanmıştır” (Teksoy, 2020, s. 30-31). Bu, eserin Osmanlı İmparatorluğu’nda da 

tanındığını ve okunduğunu gösteren önemli bir detaydır. 

Prens eserinin Türkçede birçok çevirisi bulunmaktadır. Çalışmada kullanılan çeviri ise 

Can Yayınları’ndan Kemal Atakay’ın çevirisi olmuştur. 

Anti-Makyavel adlı eserini Machiavelli’nin Prens adlı eserine bir eleştiri olarak kaleme 

alan Büyük Friedrich, 24 Ocak 1712 yılında Berlin’de dünyaya gelmiştir. Yaşadığı 

dönem içerisinde herkes tarafından filozof hükümdar olarak tanınmıştır. Kendisinden 

önce hükümdar olan kişi ise babası Friedrich Wilhelm’dir. 

Pedulla, Anti-Makyavel adlı eserin 1740 yılında Prusya Kralı Büyük Friedrich tarafından 

Voltaire’in yardımıyla yazılan ve Machiavelli’nin Prens eserini eleştiren nitelikte önemli 

bir metin olduğunu vurgulamaktadır. Bu eser, Machiavelli’nin Prens eserine yönelik 

yapılan eleştirilerin en ünlülerindendir. Büyük Friedrich Machiavelli’nin iktidar 

teorilerini ve özellikle onun siyaset anlayışını sert bir şekilde eleştirirken, Voltaire ise bu 

eleştiriyi edebi ve felsefi bir dille desteklemiştir. Bu eleştirel eser, 1796 yılına kadar en 

az elli baskı yaparak çok geniş bir okur kitlesine ulaşmış ve Machiavelli’nin Prens eserine 

karşı oldukça büyük bir karşıtlık yaratmıştır (Pedulla, 2024, s. 176). 

Büyük Friedrich ve François Marie Arouet ya da takma adıyla Voltaire’in ilişkisi, 18. 

yüzyılın ortalarında başladığında, iki figür arasında yoğun bir fikri yakınlık ve dostane 

iletişim bulunmaktadır. “Voltaire’in ideali aydınlanmış bir monarktır ve mevcut yönetim 

sıkıntısı ve problemleri dikkate alındığında o, gücün aydınlanmadan bile önemli 

olduğunu düşünür” (Cevizci, 2020, s. 257). Hükümdar, Voltaire’i aydınlanmacı idealleri 

destekleyen bir felsefi danışman olarak görmüştür.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin Prens adlı eserine karşı bir kitap yazmayı düşündüğünü 

Voltaire’e söylemiştir. Voltaire, genç kralı bu düşüncesinde teşvik etmiş ve böyle bir 

eserle meşgul olmasını desteklemiştir. Büyük Friedrich, eserin taslağını hazırladıktan 



9 

 

sonra, Anti-Makyavel adlı eserinin ilk bölümlerini hem Fransızca olarak yazmış hem de 

Voltaire’e göndererek içeriğini ve dilini kontrol etmesini istemiştir. Bu süreç içerisinde, 

Büyük Friedrich’in felsefi düşüncelerini geliştirmesinde Voltaire önemli bir rehber 

olmuştur. Anti-Makyavel adlı eser Türkiye Türkçesiyle ilk defa Vahdi Hatay’ın 

tercümesiyle 1965’te yayınlanmıştır (Önal ve Demir, 2016, s. 8-10). 

Eserin konusuna bakıldığında Büyük Friedrich, bu eserinde Machiavelli’nin politik 

fikirlerini sorgulamakta ve kendi yönetim anlayışını öne sürmektedir. Eser, siyasette 

ahlâki değerlerin önemini vurgulayan bir bakış açısı taşımaktadır. Kitap, siyasette sadece 

güç ve iktidar arayışıyla hareket etmek yerine, ahlâki değerlerin ve erdemlerin de göz 

önünde bulundurulması gerektiğini göstermektedir. Özellikle bir hükümdarın, halkına 

karşı sorumluluklarını ve etik değerleri dikkate alarak nasıl davranması gerektiğine dair 

görüşler sunmaktadır. Büyük Friedrich, bu eserinde prensin halkın sevgisini ve güvenini 

kazanmasının önemini vurgulamaktadır. Bunun için prensin halkına adaletli davranması, 

erdemli bir liderlik sergilemesi ve sadece kendi çıkarları değil, halkının çıkarları 

doğrultusunda da hareket etmesi gerektiğini savunmaktadır.  

Del Lucchese, Büyük Friedrich’in Machiavelli’nin virtû kavramını basitleştirerek, bunu 

ahlâksızlık ve ahlâki suç olarak ele aldığını belirtmektedir. Bu yaklaşım, Machiavelli’nin 

eserine yönelik geleneksel eleştirilerdeki önemli bir konu olsa da, Del Lucchese’ye göre, 

Büyük Friedrich bu geleneğe yeni bir katkı yapmamaktadır. Ancak yine de, birkaç önemli 

unsuru fark etmeyi başardığını ifade etmektedir. Bu tespit, Büyük Friedrich’in 

Machiavelli’yi ele alırken belirli noktalarda doğru tespitlerde bulunduğunu. Ancak daha 

derin bir anlayış geliştiremediğini ima etmektedir (Del Lucchese, 2015, s. 146). 

Araştırmanın Amacı 

Böyle bir konu üzerinde çalışılmasının temel sebeplerinden biri, geçmişten günümüze 

kadar siyaset felsefesinin içerisinde görüşleriyle birçok tartışmaya sebep olmuş olan 

Machiavelli’nin hâlâ süregelen bu tartışmaların içerisinde yer almasıdır. Machiavelli’yi 

eleştiren düşünürlerden Büyük Friedrich’in ele alınmasındaki sebeplerden biri, kendisinin 

yaşamış olduğu dönemde hâlihazırda yönetimde olmasında yatmaktadır. Buna göre, 

başarıyı elde etmiş, iş başındaki kralın ülke yönetiminde yöneticinin yapması gereken 

hususların ne olduğuna dair görüşleri önem arz etmektedir. Büyük Friedrich’in 

görüşlerinin temele alınmasının diğer sebebi ise onun hususen Machiavelli’nin Prens 



10 

 

eserine karşılık bir kitap yazmasında yatmaktadır. Ayrıca bu tezin yazılmasının 

sebeplerinden biri de Machiavelli’nin Prens adlı eseri ile Büyük Friedrich’in Anti-

Makyavel adlı eserinin karşılaştırılmalı olarak tez hacminde bir çalışma bağlamında ele 

alınmamış olmasıdır. 

Araştırmanın Yöntemi 

Bu tez çalışması kapsamında Machiavelli’nin Prens adlı eseri ile Büyük Friedrich’in 

Anti-Makyavel’i karşılıklı olarak analiz edilip; siyaset, güç, eylem hususunda ne tür 

yorumlarda bulunduklarına değinilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

1. BÖLÜM: PRENSLİKLER VE İKTİDAR İLİŞKİLERİ 

BAĞLAMINDA ELEŞTİRİLER 

1.1. Machiavelli’nin Siyaset Düşüncesi Hakkında Yer Alan Söylemler 

Machiavelli, siyasal meseleleri tartışırken idealleri ve hayal gücünü bir kenara bırakıp, 

mevcut durumdan ve gerçeklikten hareket etmeyi savunmaktadır. Bu, onun düşünce 

tarzının temelini oluşturmaktadır. O, politik sorunlara ve çözüm önerilerine dair gerçekçi 

bir bakış açısı geliştirmiştir. Örneğin, bir prensin düşmanlarına karşı nasıl davranması 

gerektiği gibi meselelerde, idealize edilmiş bir bakış açısı yerine mevcut koşullar ve 

ilişkiler dikkate alınarak pratik çözümler geliştirilmesi gerektiğini savunmaktadır. 

“Erdem gibi görünen bir şeyin, peşinden gidildiğinde, yıkımına yol açacağını; kusur gibi 

görünen bir başka şeyin ise, peşinden gidildiğinde, güvenliği ve esenliğiyle 

sonuçlanacağını görecektir” (Machiavelli, 2024, s. 94). Ayrıca Machiavelli cömertliği 

sadece belirli bir şekilde sergileyebilecek olan bir prensin, zamanla tutumluluğu 

nedeniyle daha büyük bir cömertlik imajı kazanabileceği vurgulamaktadır. İlk başta cimri 

olarak anılabilir, ancak akıllıca yapılan harcamalar ve kaynakların verimli kullanımı 

sayesinde, halk ve çevresi ona gerçekten cömert bir lider olarak bakacaktır (Machiavelli, 

2024, s. 95). Machiavelli’ye göre, bir lider halkın gözünde güçlü, bağımsız ve cömert 

görünmek istiyorsa, bazen kısa vadeli olumsuz algılara aldırış etmeden, uzun vadeli 

stratejik adımlar atması gerekmektedir. 

Gülenç, Machiavelli’nin siyasal düşüncesini ve yöntemini anlamada kilit rol 

oynadığından söz etmiştir. Machiavelli’nin, siyasal meseleleri tartışırken gerçekliği esas 

aldığını belirtmektedir. Yani, ideal veya hayali bir dünyadan değil, mevcut toplumsal, 

politik eylemlerden hareket ederek düşüncelerini ifade etmesinden bahsetmektedir. 

Gülenç, Machiavelli’de geçen gerçeklik meselesinin, siyasetçilerin kararlarında ve 

stratejilerinde temel dayanak olması gerektiğini savunmaktadır. Machiavelli’nin siyasette 

idealizmin yerine gerçekçilikten yana tavır aldığını ifade etmiştir. O, bir hükümdarın ya 

da prensin ideal bir toplum yaratma çabalarına değil, mevcut toplumun gereksinimlerine 

ve gerçeklerine göre hareket etmesi gerektiği düşüncesindedir. Bu bakış açısı, onun 

siyaset felsefesinin temel taşlarından biri haline gelmiştir (Gülenç, 2017, s. 130). 

Machiavelli, siyasetçi ve liderlerin idealist düşünceler yerine, gerçekçi ve stratejik bir 



12 

 

yaklaşımı benimsemesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bu da onun politik gerçekçilik 

anlayışını oluşturmakta ve ona, politikada farklı bir bakış açısı kazandırmaktadır.  

“Yapılması gereken uğruna yapılanı terk eden kişi, çok geçmeden korunmasını değil, 

yıkımını öğrenmiş olur; çünkü her zaman iyi bir insan olmak isteyen kişi, iyi 

olmayan onca insan arasında kesinlikle yıkıma uğrayacaktır. Dolayısıyla, konumunu 

korumak isteyen bir prensin iyi olmamayı öğrenmesi ve bunu [iyi olmamayı] duruma 

göre kullanması ya da kullanmaması gerekir” (Machiavelli, 2024, s. 93). 

Machiavelli, prensin görevlerini, yapmış ve yapacak olduğu eylemleri mantıksal 

çerçevede incelerken, gerçeklikle bağı koparmak yerine tamamen gerçekçi bakış açısıyla 

ele almıştır. Prens bu durumda ülkesi için akılcı eylemlerde bulunmalıdır. Böyle davranan 

bir prens, ülkesini başarıyla elinde tutmaya devam edecektir.  

Bu hususta örnek gösterilecek olunursa; Machiavelli Romalıların stratejilerine dair 

gözlemlerini ve devlet yönetimine ilişkin görüşlerini dile getirmiştir. Romalıların ele 

geçirdikleri bölgelerde uyguladıkları politikalara dikkat edilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Bu politikalar, hem güç kazanmayı hem de bu gücü sürdürülebilir 

kılmayı hedeflemektedir. Romalılar, daha güçlü toplumları sindirip güçsüzleri koruyarak, 

bölgedeki güç dengesini belirlemeye çalışmışlardır. Ayrıca, güçlü yabancıların bu 

bölgelerde itibar kazanmalarına da izin vermemişlerdir. Machiavelli örnek olarak 

Yunanistan’daki stratejilerini ele alarak, Romalıların, bölgelerdeki mevcut güç yapısını 

dengelemiş, güçlü olanların büyümesini engellemiş, ancak aynı zamanda yerel halkla da 

iyi ilişkiler kurmuş olmalarından söz etmiştir. Machiavelli, bilge prenslerin genel 

prensiplerinden birine değinmektedir. Gelecekteki sorunları önceden gören prenslerin 

başarıya ulaşacaklarından söz etmektedir. Romalıların stratejisinin bu yönünün, 

gelecekteki tehditleri ortadan kaldırmaya çalışmak ve sorunların büyümeden çözülmesini 

sağlamak üzerine kurulu olduğunu ifade etmiştir (Machiavelli, 2024, s. 45). 

Machiavelli’nin bu düşüncesi, onun siyaset anlayışında erken tedbir almanın ve stratejik 

düşünmenin ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. Ayrıca, güç dengesi ve uzun 

vadeli planlama gerekliliğini de ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, hem liderlere hem de 

devlet yöneticilerine geleceği düşünerek hareket etmelerini öğütleme niteliğindedir. 

Cassirer, Machiavelli’nin skolastik gelenekten saparak siyasal teorileri tartışma şeklinin, 

daha çok pratik ve deneyimsel bir temele dayandığını vurgulamaktadır. Machiavelli, 

teoriye dayalı tartışmalarla zaman kaybetmek yerine, siyasal yaşamın doğrudan 

olgularına bakarak doğru sonuçlara ulaşılabileceğini savunusunu dile getirmektedir 



13 

 

(Cassirer, 1983, s. 330).  Bu bakış açısı, Machiavelli’nin Prens adlı eserindeki 

yaklaşımıyla uyumludur. O, siyasetle ilgili öğretileri soyut bir şekilde formüle etmek 

yerine, gerçek dünyadaki pratik olgulara odaklanmıştır. Örneğin, iktidar mücadeleleri, 

halkın davranışları, liderlik stratejileri gibi somut gerçeklikleri inceleyerek, bu olguları 

birer kanıt olarak kullanmıştır.  

Paret, Machiavelli’nin hayatındaki askeri ve siyasi olaylardan nasıl derinlemesine bir ders 

çıkardığından söz etmektedir. Ona göre Machiavelli, doğduğu şehir olan Floransa’nın 

özgürlüğünü kaybetmesinin ardından, askeri gücün ve askeri organizasyonların siyasi 

hayatta ne kadar belirleyici bir rol oynadığını anlamış ve bunu siyaset felsefesine 

yansıtmıştır. Machiavelli’nin askeri ve siyasi olaylar karşısındaki duyarlılığı, onun siyasi 

sezgisinin ne kadar güçlü olduğunu da göstermektedir. Askeri teşkilatlar ve siyasal 

yapılar arasındaki ilişkiyi çok iyi kavramıştır. Özellikle 14. ve 15. yüzyıldaki devrimci 

hareketlerin olmasıyla birlikte, askeri güçlerin ve teşkilatların siyasi değişimlerdeki 

belirleyici rolünü ortaya koymaya çalışmıştır (Paret, 2015, s. 12). Dolayısıyla Prens 

eserindeki askeri stratejiler, devletin güç kazanması ve sürdürülebilirliğinin büyük ölçüde 

askeri kapasiteyle ilişkili olduğuna dair bir anlayışı benimsemiştir. Bu, onun askeri gücün 

önemini vurgulayan düşüncesidir. “‘Olayları hayalde canlandırdığı gibi değil, gerçekte 

olduğu gibi yansıttığı’ iddiasındaydı. Araştırmalarının sonucunda ‘birtakım özgün 

ilkeler’e ulaşmıştı” (King, 2011, s. 118). Machiavelli; siyaseti, devleti ve hükümdarları 

somut biçimde incelemiş ve dile getirmiştir. Olması gerekenden ziyade olan şeyler 

kendisi için temel esaslardır. Siyasette her zaman durum ve şartlar aynı şekilde 

kalmamaktadır. Bundan dolayı yönetici, her zaman için geçerli olan ilkelere bağlı 

kalmaktan ziyade, duruma göre değişebilen ve olaylar istikametinde amaca gidecek 

şekilde kararlar vermesini bilmelidir. “Papa II. Julius, her eyleminde atılganlıkla yol 

almış ve zamanı ve koşulları o yol alma tarzına öyle uyumlu bulmuştur ki, hep mutlu sona 

ulaşmıştır” (Machiavelli, 2024, s. 131). Machiavelli, prenslerin eylemde bulunurken 

kabul etmiş olduğu ilkeleri, zaman ve koşullara göre değiştirmeyip, çekimser davranış 

sergilediklerinde yıkımın kaçınılmaz olduğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla prenslerin 

istenilen sonuca ulaşmaları için zaman ve koşulların getirmiş olduğu durumlara uygun 

eylemde bulunmak beraberinde başarıyı getirecektir. “Machiavelli hükümdarın nasıl 

davranması gerektiği noktasında, bir siyaset bilimcisi gibi gözlemlerinden, tarihsel 

gerçeklerden hareketle bir açıklama yolu seçmiştir” (Karagöz Yeke, 2007, s. 90). 



14 

 

Machiavelli, prensin güce nasıl hâkim olacağını ve elde etmiş olduğu gücü nasıl elinde 

tutmayı başaracağını detaylı şekilde inceleme girişiminde bulunmuştur. 

Machiavelli, güç ve egemenlik arzusunun, özellikle de farklı coğrafi ve politik 

bağlamlardaki yansımalarının nasıl yorumlanabileceğini tartışan bir analiz yapmıştır. 

Fransa’nın Napoli’ye saldırıp saldırmama kararını, aynı zamanda güç dengelerini ve 

siyasi stratejileri düşünürken, sadece bir askeri zaferin değil, aynı zamanda bölgedeki 

gücün sürdürülebilirliğinin de önemli olduğuna dikkat çekmektedir. Louis’nin yaptığı beş 

hata da, aslında sadece o anki gücünü değil, uzun vadeli stratejik hedeflerini de gözden 

kaçırdığına dair bir eleştiri içermektedir. Machiavelli, Louis’nin Napoli’yi bölüşmesinin 

yanlış olduğuna dair yapılan eleştiriyi anlamak için, burada öne çıkan birkaç önemli 

noktaya değinmiştir. Birincisi, prens bir bölgedeki denetimi kazandıktan sonra, o 

bölgedeki dengeyi bozan hareketlerden kaçınmalıdır. İkincisi, bir yabancı gücün, 

özellikle de çok güçlü bir yabancı gücün, o bölgeye yerleşmesinin uzun vadede daha 

büyük karışıklıklara yol açabileceği uyarısına işaret etmektedir. Son olarak, Louis’nin 

oraya sadece asker göndermesinin, yerleşim kurmamasının ve stratejik koloniler inşa 

etmemenin de bölgedeki kalıcı etkisini sınırladığı düşünmüştür (Machiavelli, 2024, s. 48). 

Bunlar, sadece askeri gücün değil, aynı zamanda uzun vadeli stratejik düşüncenin, 

bölgesel iş birliklerinin ve kültürel bağların ne kadar kritik olduğunun altını çizen derin 

analizlerdir.  

“Yapıt çağdaşları için köklü biçimde yenilikçidir. Machiavelli siyaset felsefesi tarihinde 

radikal bir kopuş yaratmıştır: eylemin kendisini her türlü ahlâki ve dini kaygıdan 

bağımsız, bizzat kendisi için düşünen, ilk odur” (Leboeuf, 2014, s. 59). Machiavelli 

düşüncelerini, çağdaşlarından farklı olarak, siyaset anlayışını ahlâki ve dini değerlerden 

bağımsız bir şekilde ele almıştır. 

“Onu sıradan insanlardan ayıran özellik, şimdiyi kontrol altına almak için yığınağını 

önceden yapacak bir sağduyuya sahip olmasıdır” (Özmakas, 2019, s. 91). Bu bağlamda, 

Özmakas’ın belirttiği sağduyu, sadece anlık bir refleks değildir. Bir liderin geleceği 

şekillendirmek için sürekli olarak düşünmesi ve stratejiler geliştirmesi gerektiğini 

anlatmaktadır. Machiavelli’nin liderlere önerdiği, politik çevreyi anlamak, geleceği 

öngörmek ve bu doğrultuda hareket etmek olmuştur. 

“Machiavelli de, tıpkı Robespierre, Lenin ve atası olduğu diğer bütün büyük 

devrimcilerin bildiği bir şeyi biliyor olmalıydı: Yeni bir düzen kurmaktan daha büyük 



15 

 

tutkuyla istenebilecek bir şey daha yoktur” (Arendt, 2020, s. 201). Arendt, burada 

Machiavelli’yi, sadece siyasal stratejilerle değil, devrimci düşüncenin ardındaki derin 

fikirlerle de ilişkilendirmektedir. Arendt, Machiavelli’nin yeni bir düzenin kurulmasının 

ardında sadece bir güç elde etme isteği değil, bu sürecin güçlü bir tutku olduğunu 

belirtmektedir.  

Cassirer, Machiavelli’nin düşüncelerinin kesin ve tutarlı bir mantıkla ilerlediğini 

belirtiyor ve onun önermelerinin kabul edilmesi durumunda, elde edilen sonuçların 

kaçınılmaz olduğunu ifade etmektedir. Cassirer, Machiavelli’nin devlet anlayışını, 

modern dünyanın şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamış olmasının yanı sıra insanlık 

için bir anlam kaybına, insanın daha önceki manevi ve toplumsal bağlarının zayıflamasına 

neden olduğu çıkarımını yapmıştır  (Cassirer, 1983, s, 333). Cassirer, burada 

Machiavelli’nin devlet anlayışının modern siyasette nasıl belirleyici bir rol oynadığını 

kabul ederken, onun insanın manevi ve toplumsal bağlarını nasıl dönüştürdüğünü 

eleştirmektedir. Cassirer’in bu tespiti, Machiavelli’nin düşüncelerini, özellikle iktidarın 

ve gücün merkezine yerleştiği modern devletin temellerini atarken, insanın daha önceki 

toplumsal dayanışma ve manevi anlam arayışlarının göz ardı edilmesine sebep olabileceği 

sonucunu çıkartmaktadır. 

Tannenbaum ve Schultz, Machiavelli’nin siyasetle ilgili gerçekçi yaklaşımını 

vurgularken, onun idealist veya ahlâki temellere dayalı bir siyaset anlayışından uzak 

durduğunu belirtmektedir. Machiavelli’nin, insanları oldukları gibi kabul ettiğini 

belirtmişlerdir. İnsanlar bencil, arzulu ve çıkarcıdır. Bu, onun siyasal düşüncesinin 

özüdür. İnsanlar ne istediklerini ya da neye yöneldiklerini bilir ve siyaset, bu gerçeklerle 

yüzleşmelidir. İdealize edilmiş bir insan modeli, istikrarlı bir hükümetin temeli olamaz 

çünkü bu tür hayali varsayımlar, çöküşle sonuçlanmaya mahkûmdur (Tannenbaum ve 

Schultz, 2011, s. 171). Machiavelli, siyasal stratejilerin idealist ya da ahlâki temellerden 

ziyade, pratik sonuçlar ve gerçekçi beklentiler üzerine kurulu olduğu görüşünü 

benimsemiştir. O, insanların bencil ve çıkarcı doğasını kabul ederek, siyasetçilerin bu 

doğaya göre hareket etmeleri gerektiğini savunmaktadır. Tannenbaum ve Schultz’ün 

bahsettiği üzere, idealize edilmiş insan modelleri üzerine kurulu bir siyaset anlayışı 

istikrarsızlığa ve çöküşe yol açabilir. Eğer siyaset, insan doğasının gerçeklerini göz ardı 

ederse, sonuçta başarısızlık kaçınılmaz olacaktır.  



16 

 

“İnsanlar, kendini sevdiren birisini mağdur etmeyi, korku uyandıran birisine oranla 

daha az önemserler; çünkü sevgiyi hatır bağı ayakta tutar; insanlar kötü oldukları 

için, kişisel çıkarlarının söz konusu olduğu her fırsatta, bu bağ kopar; oysa korku, 

insanı hiç terk etmeyen bir ceza korkusuna dayanır” (Machiavelli, 2024, s. 99). 

Ebenstein, Machiavelli’nin devleti; ahlâktan, dinden ve metafizikten bağımsız olarak, 

kendi iç değerleriyle şekillenen bir varlık olduğuna dair görüşünden bahsetmektedir. 

Machiavelli’ye göre, devletin amacı ve sürdürülebilirliği, ahlâk ve din gibi geleneksel 

değerlerle sınırlı olmamalıdır. Bu düşünce, Machiavelli’nin siyaset anlayışını diğer 

filozoflardan ayıran ve onu modern siyasetin temellerini atan bir figür yapan en önemli 

özelliktir. Bir devlet adamı, halkın ve devletin çıkarlarını savunmak adına ahlâki ya da 

dini sınırları aşabilir. Bu, devletin varlığı ve gücü için gereken her türlü eylemin, 

geleneksel etik ölçütlere göre iğrenç ya da suç olarak değerlendirilebileceğini ancak bu 

tür eylemlerin bazen devletin hayatta kalabilmesi için gerekli ve kaçınılmaz olduğunu 

ifade eder (Ebenstein, 2001, s. 167-168). Machiavelli’ye göre, devleti yöneten prensin 

sürekli güç ve iktidar mücadelesi içinde olduğunda, ahlâki ya da dini sınırlamalara 

takılmadan gerekli olan hamleleri yapması gerektiğini savunmaktadır. Dolayısıyla 

gerektiğinde bu sınırlamalar göz ardı edilebilir olacaktır. Bu düşünce, Machiavelli’yi 

modern siyaset düşüncesinde önemli bir figür haline getirmiştir. 

“Bir prens, özellikle de yeni bir prens, insanların iyi olarak anılmasını sağlayan her 

şeye uyamaz; çünkü devleti korumak için, çoğu zaman verdiği söze, iyiliğe, 

insanlığa, dine aykırı davranmak zorunda kalır. Ve bu yüzden, prensin, talihin 

rüzgârlarının ve olayların seyrindeki değişimin ona dikte ettirdiğine göre yön 

değiştirmeye hazır bir zihin yapısına sahip olması ve yukarıda belirttiğim gibi, 

elinden geliyorsa iyilikten uzaklaşmaması, ama gerektiğinde kötülükten içeri 

adımını atabilmesi gerekir” (Machiavelli, 2024, s. 102-103). 

Machiavelli, VI. Alexander’ı, aldatma ve manipüle etme konusunda olağanüstü bir 

yetenekle tanımlamaktadır. Machiavelli, onun söz verme ve yemin etme konusunda çok 

etkili olduğunu, ancak vermiş olduğu bu sözlere sadık kalmadığını ifade etmektedir. 

Ayrıca VI. Alexander bu eylemleriyle her zaman istediği sonuca ulaşmıştır. O, insanların 

güvenini kazanma ve onları yanıltma yolunu seçmiş, ancak bu tür eylemlerini son derece 

etkili bir şekilde kullanabilmiştir. Machiavelli, aldatmanın siyaset için kaçınılmaz ve 

bazen gerekli bir araç olduğunu, özellikle siyasetçilerin amacına ulaşabilmesi için bu tür 

stratejilerin bazen faydalı olabileceğini vurgulamaktadır (Machiavelli, 2024, s. 102). Bu 



17 

 

örnek, Machiavelli’nin iktidarı elde etmede ve sürdürmede her zaman idealist, ahlâki ya 

da doğru yollarla olmayabileceğinin ifadesidir. VI. Alexander’ın yaptığı gibi, bazen 

aldatma, ikna etme ve sözler vermek gibi stratejiler, prensin gücünü pekiştirmesi ve 

hedeflerine ulaşabilmesi için kullanabileceği yöntem olabilir. 

Gramsci, Machiavelli’nin düşüncelerini sadece soyut bir felsefi ya da evrensel bir teori 

olarak değil, dönemin politik ve sosyal koşullarının zorunlu bir yansıması olarak 

değerlendirilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Machiavelli’nin siyasal düşüncesi, 

özellikle Floransa Cumhuriyeti’nin yaşadığı iç mücadeleler ve İtalya’daki siyasi karmaşa 

gibi somut tarihsel koşullardan doğmuştur. Floransa’daki iç siyasi çalkantılar, eski feodal 

yapılarla yeni gelişen merkezi yönetim arasındaki çatışmalar, Machiavelli’nin siyasal 

düşüncesinin temelini oluşturur. Bu iç mücadeleler, Floransa’nın toplumsal ve siyasal 

yapısının çözülmeye başlaması ve bu sürecin Machiavelli’nin Prens gibi eserlerinde 

devleti nasıl tanımladığına etki etmiştir. Papalığın varlığı ve İtalya’daki kent devleti 

biçimlerinin, feodal yapıların ve eski belediyeciliğin engelleri, Machiavelli’nin 

zamanında siyasi arenada ciddi zorluklar yaratıyordu. İtalya’daki bu feodal yapılar, 

Machiavelli’nin devleti güçlendirmeye yönelik düşüncelerini, hem dış hem de iç 

tehditlere karşı dayanıklı bir hükümet yaratma ihtiyacı olarak şekillendirmiştir. Bu 

bağlamda, Machiavelli’nin görüşleri, güçlü ve merkeziyetçi bir devletin gerekliliğini 

ortaya koymaktadır. Machiavelli, İtalya’nın zayıflığının ve dağılmışlığının, dış güçler 

tarafından istismar edilmesine yol açtığını görmektedir. Dolayısıyla Avrupa’daki 

devletler, İtalya’daki bu iç dengesizliklerden yararlanarak hegemonya mücadelesi 

verirken, Machiavelli’nin siyasal düşüncesi, bu tür dış tehditlere karşı nasıl bir strateji 

izlenmesi gerektiğine dair pratik öneriler sunmuştur. İtalya’nın birleşmesini ve güçlü bir 

devlet yapısının oluşturulmasını savunarak, onun dış tehditlere karşı daha dirençli hale 

gelmesini amaçlamıştır (Gramsci, 1984, s. 24). Gramsci’nin bu analizinde, Machiavelli, 

zamanının koşullarına ve iç mücadelelerine sıkı sıkıya bağlı olarak devletin gücünü, iç 

dengeyi ve dış tehditlere karşı stratejileri sorgulamıştır. 

Özel yaşamda, bireysel ahlâk genellikle samimiyet, dürüstlük ve karşılıklı saygıyı temel 

alırken, siyaset alanı bu değerlerle sınırlı kalmayabilir. Machiavelli’de iyi bir insan olarak 

eylemde bulunmak yerine, daha stratejik, sonuç odaklı ve yerinde kararlar almanın 

gerekebileceği öne sürülmektedir. Bu, özellikle güç ilişkilerinin, ittifakların ve çıkarların 

ön planda olduğu bir ortamda, bireysel etik değerlerin işleyişi zorlaştırabileceği anlamına 



18 

 

gelmektedir (Macit, İplikçi ve Bingöl, 2018, s. 50).  Siyaset; güç ilişkileri, ittifaklar ve 

devletin çıkarları etrafında şekillenen bir alan olduğu için, bireysel ahlâki değerlerin bu 

bağlamda geçerliliği sınırlı olacaktır. Machiavelli’nin görüşleri de bu doğrultuda 

şekillenmektedir.  

Ebenstein, Machiavelli’nin ahlâksızlığı asla övmediğini, ahlâka bakışı, tamamen 

bağlamına ve duruma dayalıdır; özellikle de devlet adamının görev ve sorumluluklarıyla 

ilgilidir. Machiavelli’nin ahlâk-dışılığı, değerlerin tamamen reddedilmesi anlamına 

gelmemektedir. Aksine, o, medeniyetin ve toplumun değerler taşıdığını kabul etmektedir 

ancak onun bakış açısı, devletin yönetilmesi ile ilgili durumların, bireysel ahlâki 

normlardan ve geleneksel doğrulardan daha farklı ve özel bir konumda değerlendirilmesi 

gerekir. Machiavelli, devlet adamının görevini yerine getirirken, bazen ahlâki kuralların 

ötesine geçmesi gerektiğini savunmaktadır. Machiavelli’nin görüşünde, devlet adamı, 

toplumun genel ahlâki değerlerinden bağımsız olarak hareket etmek zorunda kalabilir. 

Çünkü devletin güçlü bir şekilde varlığını sürdürebilmesi için, devlet adamı gerektiğinde 

sert kararlar almalı ve moral veya etik değerleri bazen bir kenara bırakmalıdır. 

Ebenstein’in ifadesiyle, Machiavelli’nin ahlâki yaklaşımdaki temel düşünce, devlet 

adamının işlevi gereği, ahlâki değerler ve doğruluk kuralları karşısında iktidarın 

gereksinimlerinin öncelikli olduğu bir görüşü savunmasıdır (Ebenstein, 2001, s. 168-

169). Bu, Machiavelli’nin amacının, iktidarın sürdürülebilirliğini sağlamaya yönelik bir 

yaklaşım geliştirmek olduğunu gösterir. Dolayısıyla, Machiavelli’nin ahlâk-dışılığı, 

ahlâki değerlere karşı bir başkaldırı değil, onların bazen siyasetin gerekliliklerine karşı 

esnek bir şekilde değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmektedir. 

Machiavelli’nin siyaset anlayışında, idealist düşünceler ya da ahlâki ve dini normlar, 

siyasetin doğru bir şekilde işlemesi için gerekli bir rehber değildir. Aksine, Machiavelli 

gerçekçi bir perspektife sahiptir ve siyaseti, teorik veya ideolojik bir çerçeveye oturtmak 

yerine, var olan gerçeklik üzerinden değerlendirmeye çalışır. Bu yaklaşım, onun 

zamanındaki siyasi koşulları ve güç ilişkilerini doğru bir şekilde anlamasına olanak 

tanımaktadır (Leboeuf, 2014, s. 61).  

Machiavelli’nin siyaset felsefesi, bir anlamda doğa yasaları, ahlâki idealler ya da 

insanüstü değerler gibi soyut ilkelerden çok, insanın yaşadığı toplumsal dünyanın somut 

gerçeklikleriyle şekillenir. Bir durumda akla uygun davranış belirleyen şey ahlâki ilkeler 

değil, o anki zorunluluklardır. Siyasi eylemler, çoğunlukla ahlâki doğrulardan bağımsız 



19 

 

olarak gerekli adımlar atılmasını gerektirir. Bu zorunluluklar, toplumsal düzeni sağlamak, 

iktidarı sürdürmek ve güçlü bir devlet kurmak için hayati öneme sahiptir. Strauss’un 

vurguladığı bir diğer önemli nokta, sivil toplum ile ilgili olarak Machiavelli’nin adaletle 

ilişkilendirilen idealist bir anlayışı reddetmesidir. Machiavelli’ye göre, sivil toplumun ve 

toplumsal düzenin kaynağı adalet değil, adaletsizliktir. Dolayısıyla, sivil toplum ideal bir 

adaletin arayışı değil, iktidarın ve toplumsal düzenin sağlanması adına yapılan stratejik 

bir yapılandırmadır (Strauss, 2011, s. 210). Machiavelli’nin siyaseti, toplumsal düzeni ve 

iktidarı sağlamanın daha çok zorunluluklar ve gerekli stratejiler üzerine şekillenen bir 

alan olarak görmesinin sonucudur. O, toplumları ve devleti, idealist ahlâki anlayışlardan 

ziyade, pratik ve stratejik bir perspektiften ele alır.  

“Alçakgönüllü bir yaşam süren, adaletin dostu, acımasızlığın düşmanı, insancıl, 

iyiliksever olan Marcus, Pertinax ve Alexander’in hepsinin sonu, Marcus dışında, 

kötü oldu. Bir tek Marcus çok onurlu bir yaşam sürdü ve öyle öldü, çünkü o miras 

hakkı yoluyla imparator olmuştu ve bunun için ne askerlere, ne halka teşekkür 

borçluydu” (Machiavelli, 2024, s. 109).  

Machiavelli, siyasi liderlerin ahlâki mükemmeliyet yerine güç ve iktidarı sürdürmek için 

daha stratejik hareket etmeleri gerektiğini savunmaktadır. Dolayısıyla Machiavelli’nin 

siyaset anlayışında pratik ve sonuç odaklı olmak, idealizmin önünde yer almaktadır. 

Tenzer, Machiavelli’nin siyasal alanda ve bireyler arası ilişkilerde farklı ahlâki kuralların 

geçerli olduğunu vurgulamaktadır. Bireyler arası ahlâkın, toplumsal yaşamda insanlar 

arasındaki ilişkileri düzenleyen alışılagelmiş ahlâk olup, genel olarak evrensel değerler 

ve bireylerin etik davranışlarına odaklanılır olduğunu ifade etmiştir. Siyasi ahlâk ise, 

siyasi alana özgü ve bireyler arası ahlâktan farklıdır. Siyasi alanda erdem ve ahlâki 

kurallar, etkililik ve anlaşılabilirlik gibi kavramlarla şekillenmektedir. Tenzer, 

Machiavelli’nin, siyasi alanın bireysel ahlâktan ayrılması gerektiğini savunduğunu ifade 

etmektedir. Bu ayrımın amacı, siyasetçinin etkili olabilmesi ve devletin varlığını 

sürdürebilmesi için gereken stratejik eylemleri doğru bir şekilde gerçekleştirmesini 

sağlamaktır. Alışılagelmiş ahlâki kurallar, siyasal alanda uygulanabilir değildir çünkü 

siyaset, güç mücadeleleri, manipülasyonlar ve stratejik hesaplamalar gerektirmektedir. 

Tenzer, Machiavelli’nin ahlâki Makyavelizm anlayışını bir hile olarak tanımlamaktadır. 

Machiavelli, doğrudan ahlâki bir söylemle ikna edemeyeceğini fark ederek, ahlâktan 

uzaklaşan ama yine de ahlâki yükümlülükleri belirli bir şekilde yeniden inşa etmeyi 

başaran bir söylem geliştirir. Yani, görünüşte ahlâkçı olmaktan uzak, ama aslında ahlâki 



20 

 

normları yeniden şekillendiren bir siyaset anlayışı ortaya koymaktadır (Tenzer, 2009, s. 

82).1  

1.2. Prensliklerin Elde Edilmesi ve Hâkimiyetin Korunması 

1.2.1. Machiavelli’nin Prenslikler Hakkında Fikirleri 

Machiavelli, prensliklerin iki şekilde elde edilebileceğini belirlemektedir: İlki miras yolu 

ile meydana gelmiştir ikincisi ise yeniden kurulmuştur. Miras ile ele geçen prensliklerde 

prensin soyu uzun yıllardır yönetimdedir. Yeni prenslikler ise ya tamamen yenidir ya da 

mirasa dayanan prensliklere eklenen yeni bir parçadır. Bu şekilde ele geçirilen prenslikler 

iki husustan birine alışkındır: Ya prensliklerin boyundurukları altında yaşamaya ya da 

özgür yaşam sürmeye. Bu gibi ele geçirilen devletler başkalarının silahlarıyla ele 

geçirebileceği gibi talih ya da yeteneğin katkısıyla da ele geçirilebilir (Machiavelli, 2024, 

s. 39). Machiavelli için yeni ele geçirilen devletler, halkın alışkanlıklarına ve toplumun 

beklentilerine göre farklı stratejiler gerektirebilmektedir Örnek olarak vermiş olduğu bir 

prensliğin halkı özgür yaşamaya alışkınsa, bu durumu sürdürmek için halkın 

hoşnutsuzluğunu engellemek gerekmektedir. Bunun yanında, talih veya yeteneğin rolü, 

bir hükümdarın güç kazanma yollarının sadece dışsal faktörlere bağlı olmadığını, aynı 

zamanda bireysel strateji ve fırsatları değerlendirme becerisiyle de alakalı olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

Ayrıca,  Machiavelli yeni devletleri elde tutmanın daha zor olduğunu düşünmektedir. 

Miras ve yöneticinin kan bağına dayanan devletleri elde tutmanın daha kolay olduğunu 

dile getirmektedir. Çünkü yönetici, eskiden beri süregelen uygulamalardan ve 

yöntemlerden ayrılmaması bir de aniden gelişen eylemleri zamana bölmesi gerektiğini 

bilmesi kendisi için kâfi olacaktır. Böylelikle yeteneği herkes gibi olan bir yönetici bile 

devleti elinde tutmakta başarılı olur. Ta ki beklenmedik büyük bir güçle ya da olağanüstü 

bir olayla karşılaşılana dek (Machiavelli, 2024, s. 40). Machiavelli’nin bu 

değerlendirmesi, devlet yönetiminin sürekliliğini amaçlayan bir anlayış sergilemektedir. 

Yani mirasla elde edilen devletler, geleneksel ve istikrarlı bir yapıyı sürdürerek daha 

kolay yönetilebilirken, yeni devletlerin yönetimi ise daha dikkatli ve stratejik adımlar 

 
1 “Bir iddiaya göre Machiavelli bir ahlâk ve siyaset filozofu olarak görülmelidir” (Benner, 2009, s. 2). 

Koşullara ve durumlara göre değişebilecek durum ve koşulların bulunmasından ötürü evrensel ahlâktan 

ziyade siyasetin kendi içerisinde barındırdığı ahlâkın savunuculuğunu yapmaktadır.  



21 

 

gerektirmektedir. Yeni hükümdar, eski yönetim anlayışlarından sapmamak ve halkın 

güvenini sağlamak için çok daha fazla dikkatli olmalıdır. Ayrıca mirasla iktidara gelen 

bir prens, iktidarını daha kolay koruyacaktır çünkü halk ona alışmıştır ve genellikle onun 

yönetiminde fazla değişiklik talep etmeyecektir. Bu, halkın daha az direnç gösterdiği ve 

yeni bir liderin iktidara gelmesinin, toplumsal düzeni daha fazla sarsmadığı bir durumu 

meydana getirmektedir. 

Machiavelli, Ferrara dükünün başarısının, aile soyunun uzun süreli iktidarına dayandığını 

belirtir. 1484 ve 1510 yıllarında Ferrara dükalığının karşılaştığı saldırılara (Venedikliler 

ve Papa Julius tarafından yapılan saldırılar) karşı koyabilmesinin temel nedeni, ailenin 

uzun yıllardır iktidarda olmasıdır. Bu durum, ailevi iktidarın halk üzerindeki etkilerini 

vurgular; soydan gelen bir prens, halkına karşı daha az zorlayıcı olur, çünkü halk önceden 

oluşmuş bir güven duygusuyla ona daha fazla saygı gösterir. Machiavelli, uzun süreli 

iktidarın halk arasında daha fazla sevgi ve daha az zorunluluk getirdiğine dikkat çeker. 

Bir prensin, halkına şiddet uygulamak için daha az gerekçesi ve zorunluluğu vardır.  

Machiavelli ayrıca, iktidarın sürekliliği içinde eskiyen politikaların, yeniliklerin anılarını 

ve gerekçelerini silip süpürdüğünü belirtir. Değişim, daha önceki değişimlerin 

oluşturduğu zemin üzerine kurulur. Yani, bir değişim yapmak, başka bir değişimi tetikler 

ve bu süreç sürekli bir yenilenme anlamına gelir. Ferrara dükalığının sürekliliği, aslında 

bu tür bir değişim ve yenilikler silsilesinin bir örneği olarak değerlendirilebilir. Uzun 

süreli iktidar halk üzerinde güven inşa eder ve bu güven, halkın hükümete karşı daha 

hoşgörülü olmasını sağlar. Ancak bu süreklilik, değişimin ve yeniliklerin doğal bir 

sonucudur; her yeni değişim, geçmişteki başka bir değişimin etkisiyle şekillenir 

(Machiavelli, 2024, s. 40). Miras yoluyla ülkeyi yöneten bir prens gerçekten çok büyük 

bir hata yapıp halkın gözüne batmadıkça, bulunduğu konumda halk tarafından 

sevilmemesi mantıksızdır. Çünkü miras ile prense kalan devleti yönetmek daha kolaydır, 

belirli bir sistemi oturmuştur. Dolayısıyla Machiavelli, soyu gereği iktidarda olan bir 

prensin, halkına daha az baskı yapma ihtiyacı duyduğunu ve bu nedenle halkı tarafından 

daha çok sevildiğini belirtmektedir. Ayrıca, Machiavelli bu hususta değişim ve yenilik 

konusunu da ele almaktadır. Eski yönetimlerin, sürekliliği ve köklü geçmişi sayesinde, 

değişimlerin etkisini bir anlamda sildiğini ifade etmektedir.  

Bu bağlamda Machiavelli’nin sözünü ettiği miras yoluyla elde edilen devletler ve 

tamamen yeni olan devletler hususunda Büyük Friedrich’in görüşlerine bakıldığında, 



22 

 

Büyük Friedrich, miras yoluyla başa geçen hükümdarın, geleneksel olarak halkı üzerinde 

daha sağlam bir otoriteye sahip olduğunu kabul etmekle birlikte, tahtın ve hükümdarın 

gücünün yalnızca kişisel otoriteye değil, aynı zamanda ülkenin güçlü aileler ve 

hanedanlarla olan ilişkilerine de dayandığını vurgulamaktadır. Bu güçlü ailelerin, 

hükümdarın yönetimi ve başarısıyla iç içe geçmiş durumda olduğunu dile getirmektedir. 

Dolayısıyla prenslerin başarıları, bu ailelerin başarısına da bağlıdır. Ayrıca, bir 

hükümdarın zayıflaması ya da düşmesi, genellikle güçlü ailelerin de zayıflamasına yol 

açacaktır. Bir de komşu hükümdarların hırslarını dizginlemek ve ülke sınırlarını 

savunmak için güçlü orduların ve ailelerin desteği, hükümdarın yönetimini daha istikrarlı 

kılacaktır (Büyük Frederik, 2016, s. 25). Özetle, Büyük Friedrich’in görüşlerinde veraset 

yoluyla tahta geçen bir hükümdarın başarıya ulaşabilmesi için sadece kişisel 

yeteneklerinin değil, aynı zamanda güçlü ailelerin desteği ve askeri gücün de büyük rol 

oynadığına dikkat çekilir. Güçlü bir yönetim ve dış baskılara karşı sağlam bir duruş, ancak 

bu unsurlar birleştiğinde mümkündür. Bu yaklaşımda, monarşinin ve yönetim biçiminin 

yalnızca hükümdarın iradesine değil, onu destekleyen tüm yapısal unsurlara dayalı 

olduğu kabul edilir. 

Fakat şu noktada Büyük Friedrich Machiavelli’ye katılmamaktadır:  

“Ancak Makyavel’in iddia ettiğinin aksine hükümdarın yalnızca olağan bir istidada 

sahip olması yeterli değildir. Halkını mutlu etmeyi de bilmelidir. Halinden memnun 

bir halk ayaklanmayı düşünmez. Hükümdar gücünü kaybetmekten korkar; oysa 

mutlu bir halk, aynı zamanda hamisi de olan hükümdarını kaybetmekten daha fazla 

korkar” (Büyük Frederik, 2016, s. 26). 

Yöneticinin sadece büyük bir yeteneğe sahip olması yeterli değildir. Halkının refahını ve 

mutluluğunu da düşünmesi gerekmektedir. Mutlu ve rahat etmiş bir halk, devlete karşı 

isyan etmeyi aklından geçirmeyecektir. Bu durum söz konusu olduğunda hükümdarın 

elinde bulundurduğu gücünü kaybetme korkusundan çok halk, yöneticisini kaybetmekten 

korktuğunu dile getirmektedir.  

1.2.2. Prensliklerde Karşılaşılabilecek Sorunlar 

Machiavelli devletlerin karşılaştığı bazı sorunlardan bahsetmektedir: 

Machiavelli, yeni bir prensliğin kurulumunun, özellikle mevcut düzeni değiştiren bir işgal 

veya fetihle ilişkilendirilmesi durumunda büyük zorluklarla karşılaşacağını belirtir. Bu 

zorlukların temeli, halkın başlangıçta daha iyi bir yönetim arayışında efendilerini 



23 

 

değiştirmeye hevesli olmalarına rağmen, sonrasında bu değişimin getirdiği kötü sonuçları 

fark etmeleridir. “İnsanlar, durumlarının daha iyiye gideceğine inanarak seve seve efendi 

değiştirirler ve bu inanç, efendilerine karşı silaha sarılmalarına yol açar; ama bu konuda 

kendilerini aldatmış olurlar, çünkü daha sonra deneyim yoluyla durumlarının daha kötüye 

gittiğini görürler” (Machiavelli, 2024, s. 41). Machiavelli burada, halkın efendilerini 

değiştirmeyi tercih etmesinin, onların daha iyi bir yaşama sahip olabileceklerini 

umduklarını ifade etmektedir. Ancak çoğu zaman bu değişimin halkı daha kötü bir 

duruma soktuğu gözlemlenmiştir ve önceki hükümdarlarının kötü olduğu zannıyla 

başlayan isyanlar, halkın yeni yönetimle birlikte daha da zor bir duruma düşmesine neden 

olacaktır. Ayrıca Machiavelli prensin bir devleti başarıyla ele geçirmeyi halkın desteği ile 

gerçekleşeceğine inanmaktadır. “Kişinin, ordusu ne denli güçlü olursa olsun, bir bölgeye 

girebilmek için her zaman o bölge halkının desteğine gereksinmesi vardır” (Machiavelli, 

2024, s. 41). Machiavelli, Fransa Kralı XII. Louis’nin Milano’yu hızla işgal edip aynı 

hızla kaybetmesini örnek göstererek, bu zorlukları somutlaştırmaktadır. “Bu nedenlerden 

ötürü Fransa Kralı XII. Louis, Milano’yu çok çabuk işgal edip çok çabuk yitirmiş” 

(Machiavelli, 2024, s. 41). Halkının desteğini alamayan Louis, kısa süre sonra Milano’yu 

kaybetmiştir. Halkın desteğini kazanmanın, güçlü ordulara sahip olmaktan daha zaruri 

olduğunu göstermektedir. Machiavelli, yeni bir prensliğin kurulmasının zorluklarını ve 

bu zorlukların sadece askeri güçle değil, halkın güvenini kazanarak ve onların desteğini 

sağlayarak aşılabileceğini vurgulamaktadır.  

“Machiavelli’nin halkın prense bakış açısına bu kadar önem vermesi, ona göre, halkın 

rızası olmadan mümkün olabilecek ve uzun sürebilecek (“meşru” değil, yalnızca 

“mümkün”) bir egemenliğin olmadığını gösterir” (Delacampagne, 2000, s. 88). 

Delacampagne, Machiavelli’nin halkın prense bakış açısına verdiği önemin, hükümdarın 

egemenliğinin kalıcılığı için kritik olduğunu belirtir. Buradan şu şekil bir sonuç 

çıkacaktır: Yeni işgal edilen devlette ele geçirilen halka karşı baskı uygulanması 

yöneticinin sonunu getirecektir. Bu durumda yöneticinin yapması gereken halkın 

desteğini kazanmaktır.  

Machiavelli bir de ele geçirilen yeni toprakların aynı dil ve kültürden olup olmadığına 

göre yönetilmesinin zorluklarının değiştiğini belirtmektedir. Eğer ele geçirilen devlet, 

eski yönetimin halkıyla benzer bir dil ve kültüre sahipse, bu toprakları elinde tutmanın 

daha kolay olacağını savunmaktadır. “Aynı bölge ve aynı dilden iseler, bunları elde 



24 

 

tutmak çok kolaydır, özellikle de özgür yaşamaya alışmamışlarsa” (Machiavelli, 2024, s. 

42). Bunun en önemli nedeni, halkın yaşam tarzının çok fazla değişmeyecek ve eskisi 

gibi yaşamaya devam edebilecek olmasından kaynaklanmaktadır. Böylece, halkın 

memnuniyeti ve eski düzenin devamlılığı, yeni hükümdarın iktidarını sağlamlaştıran 

kritik etkenler olacaktır. Machiavelli’ye göre, “Devletleri güvenli biçimde elde tutmak 

için, orada hüküm sürmekte olan prensin soyunu yok etmek yeterli olur; çünkü öteki 

yönler açısından, eski yaşam tarzları korunduğu ve göreneklerinde herhangi bir değişiklik 

olmadığı sürece, insanlar huzur içinde yaşamayı sürdürürler” (Machiavelli, 2024, s. 42). 

Yeni hükümdar olan kişi, ele geçirdiği ülkenin eski hükümdarının soyunu ortadan 

kaldırarak halkın yönetimle ilgili eski kimliğini de yok etmiş olacaktır. Halkın günlük 

yaşamında ya da göreneklerinde bir değişiklik olmadan eski düzen devam ederse halk, 

egemenliği kabul etmeye daha yatkın hale gelecektir. “Bu devletleri ele geçiren kişi, 

onları elinde tutmak istiyorsa, iki şeye dikkat etmelidir: İlki, eski prensin soyu yok 

edilmeli; ikincisi, yasalarında ve vergilerinde değişikliğe gidilmemelidir; böylece, yeni 

devlet çok kısa sürede eski prenslikle tekvücut haline gelir” (Machiavelli, 2024, s. 42). 

Böylelikle halk, yaşam tarzında büyük değişiklikler görmediğinde yeni hükümdara karşı 

daha ılımlı yaklaşabilecektir. Bu yüzden, eski hükümdarın soyunu yok ederek, eski 

yasaların ve vergi sistemlerinin korunması, halkın günlük yaşamını etkilemeden 

yönetimin devamlılığını sağlayacaktır.  

“Bu açıklamalar dikkatli bir şekilde incelendiğinde, düşünürün özgürlük vurgusunun 

hem negatif hem de pozitif boyutunda bireyin ön planda olmadığı dikkat çekecektir. 

O halde, Machiavelli için özgürlük ideası bireyle ilişkilendirilebilecek bir idea 

olmaktan çok, totalite eksenli bir işleve sahip kavramdır, bu yüzden düşünür bireyin 

özgürlüğünden çok, devletin özgür olmasını, bireyin refahından çok, toplumun ortak 

iradesiyle kurulan bir refah düzeyinin oluşturulmasını ister” (Gülenç, 2017, s. 146). 

Gülenç, Machiavelli’de yer alan özgürlüğün, çoğunlukla toplumun ya da devletin güçlü, 

bağımsız ve istikrarlı olmasında görmektedir. Bireylerin özgürlüğünden çok, devletin 

kendi içindeki egemenliğini sürdürebilmesi ve toplumsal düzenin sağlanmasının önemli 

olduğu çıkarımını yapmıştır. Bu perspektifte, özgürlük sadece bireyler için değil, 

toplumsal bir bütün olarak toplumun istikrarı ve gücü için önemlidir. Bu da onun siyaset 

anlayışının temel taşlarından biri olmuştur. Böylelikle bireysel haklar ve özgürlüklerin 

yerine devletin bütünsel gücünü ve toplumun ortak refahını vurgulayan bir bakış açısı 

oluşturmuştur.  



25 

 

Machiavelli dili, görenekleri farklı olan devletleri işgal edip başarıyla ellerinde tutmayı 

başarmaları için çok şanslı ve azimli olmaları gerektiğini dile getirmektedir. Böyle bir 

durumda başarılı olmanın yalnızca güçlü bir askeri stratejiye dayanmakla mümkün 

olmadığını, aynı zamanda ele geçirilen bölgeye doğrudan yerleşmenin çok daha etkili bir 

çözüm olacağını savunmaktadır. Bu yaklaşım, hem halkla daha yakın bir ilişki kurmayı 

hem de ülkede meydana gelebilecek olan isyanlara hemen müdahale etmeyi 

sağlayacaktır. Ele geçiren prensin, bölgeye yerleşmesi, oradaki halkla daha güçlü bir bağ 

kurmasına, bölgedeki kültürel ve toplumsal yapıyı anlamasına ve yönetiminde daha fazla 

kontrol sahibi olmasına olanak tanıyacaktır. Machiavelli, burada örnek olarak Türkleri ve 

Yunanlıları örnek göstermektedir. Osmanlı İmparatorluğu’nun Yunanistan’ı fethettikten 

sonra bölgeye yerleşmesinin, bu bölgeyi istikrarlı bir şekilde elde tutmanın önemli bir 

strateji olduğuna dikkat çekmektedir (Machiavelli, 2024, s. 42-43). Machiavelli’nin 

vermiş olduğu bu örnek, prensin dışarıdan bir güç olarak bölgeye müdahale etmesi yerine, 

yönetimin yerinde olması gerektiği savunusunu yapmaktadır  

Büyük Friedrich Machiavelli’nin bu görüşlerine şiddetle karşı çıkmaktadır. Onun 

düşüncelerinin haince ve alçakça olduğunu dile getirmektedir. “Makyavel’in fetihlerin 

şanına bakışındaki yanılgısı yaşadığı dönemde genel bir kanı olabilir, lakin Makyavel’in 

hainliği öyle değil. Hiçbir şey fethedilen toprakları elde tutmak için önerdiği bazı 

yollardan daha alçakça olamaz” (Büyük Frederik, 2016, s. 28). Machiavelli’nin savunmuş 

olduğu, rakiplerin soylarını ortadan kaldırarak güç elde etme düşüncesi Büyük Friedrich 

için yalnızca kısa vadeli çözümden başka bir şey değildir. Uzun vadede ise halkın 

desteğini kaybetmeye ve devletin zayıflamasına yol açabileceğine inanmaktadır. 

“Hırslı bir kişi, bir hükümdarın topraklarını ele geçirdikten sonra, suikastlarla veya zehir 

kullanarak bu hükümdarı idam ettirme hakkına mı sahip olacak? Oysa bu şekilde hareket 

ederek, dünyaya eninde sonunda kendisinin de yok olmasına sebep olacak bir geleneği 

getirmiş oluyor” (Büyük Frederik, 2016, s. 28).  Büyük Friedrich’e göre, bu yöntemleri 

savunan prens, sadece iktidarını pekiştirmek için acımasız yöntemler kullanmakla 

kalmaz, aynı zamanda bu yöntemleri örnek alarak daha fazla benzeri olaylara yol 

açacaktır. Prens, suikast ya da zehirle başka bir hükümdarı öldürürse, bu tür bir davranışın 

sadece kısa vadede başarılı olabileceğini, fakat sonunda benzer bir kaderin kendisine de 

ulaşacağı gerçeğini unutmaktadır. Yani, bu tür bir geleneğin başlatılması, nihayetinde 

tüm devlet yönetimini tehdit eden bir kısır döngüye sebep olacaktır. 



26 

 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin bir diğer düşüncesine baktığında şunları dile 

getirmektedir: Ona göre de yeni ele geçirilen ülkeye yerleşme düşüncesi hiçbir bakımdan 

zalimce ya da ahlâksızca değildir. Bu fikir herhangi bir sorun teşkil etmemektedir. Aksine 

doğru bir davranıştır. Çünkü prens tüm ülkedeki hâkimiyeti ele almak istiyorsa ele 

geçirdiği devletin merkezinde yer almalıdır. Böylelikle etraftaki güçleri zayıflatarak 

kendini güvende kılmış olacaktır (Büyük Frederik, 2016, s. 29). 

1.2.3. Koloniler Yararlı mı Yoksa Yararsız mı? 

Machiavelli’de koloni fikri, bir devletin egemenliğini sağlamlaştırmak ve iç huzuru 

korumak amacıyla önerdiği stratejik bir yöntemdir. Koloni, bir hükümdarın kontrolü 

altındaki topraklarda, genellikle başka yerlerden gelen insanlar tarafından kurulan 

yerleşimlerdir. Bu insanlar, devlete daha fazla sadakat gösterecek şekilde yerleştirilir ve 

böylece hükümdarın egemenliği güçlendirilmiş olacaktır.  

Machiavelli, bir prensin topraklarını kontrol altında tutmak için iki seçeneğin olduğunu 

ifade etmektedir. Bunlar ya birçok askerî birlik bulundurmak, ya da koloniler kurarak 

yerleşim yerlerini kontrol altına almaktır. Koloni kurmanın, silahlı birlik bulundurmanın 

yerine geçebilecek daha ekonomik ve etkin bir yöntem olduğuna dikkat çekmektedir. 

Prens, az bir masrafla kolonileri yerleştirip bunları kontrol altında tutabilecektir. 

Kolonilerin toplum üzerindeki etkilerine bakıldığında, halkın büyük kısmı için zararlı 

değildir. Yalnızca bazı kişilerin tarlaları ve evleri elinden alınacağını ve bu zarar gören 

kişiler ekonomik olarak zayıf kişilerdir. Böylelikle sayıca az ve dağınık olmalarından 

ötürü toplumsal bir tehdit oluşturmayacaklardır. Halkın zarar görmeyen büyük kısmı ise 

kolonilere karşı olumlu bir tutum sergileyeceklerdir. Çünkü zarar görenlerin durumuna 

düşmekten korkarak yönetime karşı seslerini çıkartamayacaklardır. Bu da prensin 

otoritesini pekiştirecektir. Machiavelli’nin bu yaklaşımından anlaşılması gereken; devlete 

bağlı bir halk kitlesi oluşturarak hem ekonomik hem de stratejik olanın koloniler olduğu 

vurgusudur (Machiavelli, 2024, s. 43). 

“Bu koloni bir hisar ve bir muhafız görevi görerek diğerlerini güvende tutar, böylece 

genel güvenlik sağlanırdı. Bu gelenek olmadan bir bölgeyi tamamen iskân etmek veya o 

bölgedeki yerleşimcileri dengeli bir şekilde dağıtmak imkânsızdır” (Machiavelli, 2022, s. 

127). Koloniler, sadece ekonomik veya stratejik bir oluşum değildir. Aynı zamanda 

güvenlik açısından da kritik bir işlevi yerine getirmektedir. Machiavelli’ye göre, koloni 



27 

 

kurmak, yeni ele geçirilen topraklarda güvenliği sağlamak için de güçlü bir yöntemdir. 

Koloniler, hem yerel halk üzerinde denetimi kolaylaştıran hem de dışarıdan gelebilecek 

tehditlere karşı bir savunma hattı oluşturacak yapıdadır. Yeni topraklar ele geçirildiğinde, 

bu toprakları tamamen iskân etmek veya yerleşimcileri dengeli bir şekilde dağıtmanın zor 

olduğunu savunmaktadır. Bu nedenle koloniler, ele geçirilen bölgenin kontrolünü ve 

güvenliğini sağlayarak bir koruyucu kalkan işlevi görecektir. 

Kolonilerin kurulmasıyla birlikte prensin, halkının zayıf kesimine uğratacağı zararlardan 

bahsederken bir de yapması gereken eylemlerden söz etmektedir. “Ya insanların gönlünü 

hoş tutmalı ya da onları yok etmelidir; çünkü insanlar uğradıkları küçük zararların öcünü 

alırlar, ama büyük zararların öcünü alamazlar; bu yüzden, insana verilecek zarar, intikam 

korkusu olmayacak biçimde olmalıdır” (Machiavelli, 2024, s. 44).  Machiavelli, prensin 

halkını nasıl kontrol altında tutması gerektiği konusunda, zarar vermek ve intikam 

duygusunu engellemek arasında bir denge kurmanın önemine dikkat çekmektedir. 

Burada, görülen iki seçenek ise gönlü hoş tutma ile yok etmedir.  Halkın gönlünü hoş 

tutmaktaki amaç, insanları memnun etmek, onların desteğini almak ve güçlü bir sadakat 

sağlamaktır. Bu, prensin halkıyla barışçıl bir ilişki kurması anlamına gelmektedir. 

İnsanları yok etme düşüncesi ise, gönüllerini kazanmanın mümkün olmadığı zamanlarda, 

halk üzerinde baskı kurarak ya da zarar vererek onları kontrol etmektir. Ancak böyle bir 

eylem söz konusu olduğunda, zararların büyüklüğü dikkatli bir şekilde hesaplanmalıdır. 

Zarar verirken, insanların intikam alma güdüsünü tetiklemeyecek şekilde hareket 

edilmelidir. Machiavelli burada prensin halkına zarar vermek zorunda kaldığında, bunu 

hesaplı ve ölçülü biçimde yapması gerektiğini savunmaktadır. Aksi halde halkın büyük 

zararlarla uğramasıyla, desteklerinin düşmanlığa dönüşmesine ve prense karşı 

tepkilerinin artmasına yol açabilecektir. Ayrıca  “Kendi bölgesinden farklı bir bölgeyi ele 

geçiren kişi, daha güçsüz komşuların başı ve savunucusu haline gelmeli, güçlüleri 

zayıflatmak için elinden geleni yapmalı ve kendisi kadar güçlü bir yabancının herhangi 

bir nedenle oraya girmesinin önüne geçmelidir” (Machiavelli, 2024, s. 44). Zayıf 

komşuları yanında tutma fikrinin amacı aslında onları, kendisine karşı potansiyel bir 

tehdit olmaktan çıkarmakta ve onlarla ittifak kurma fırsatı sunmaktadır. Aynı zamanda 

Machiavelli, güçlü komşuların güçlerinin zayıflatılması gerektiğini ve ayrıca bölge için 

daha fazla fırsatın meydana gelebileceğini göz önünde bulundurmuştur.  Böylelikle güç 

sahibi bir prensin ya da devletin, kendi seviyesine yaklaşan ya da daha güçlü bir 



28 

 

yabancının bölgede etkili olmasına engel olması gerektiği düşüncesi stratejik olarak dışsal 

tehditlere karşı bir önlem alma anlamına gelmektedir. “Machiavelli’nin, siyaseti nasıl da 

bir savaş ve güç için verilen sürekli bir mücadele olarak gördüğüne dikkat çekmemiz 

gerekir. Ona göre bütün siyasal hareketler, ‘kuvvet siyasetidir’” (Thomson, 2000, s. 33). 

Güçlü prensin kendisinden başka güçlü ya da zayıf prensleri veya devletleri daha da 

zayıflatmalı ve bunu sağladığında, kendisinin ya da devletinin tek egemen güç haline 

gelmesini başarmış olacaktır. Dolayısıyla prens bahsedilen bu noktaya dikkat etmezse o 

zaman elde etmiş olduğu toprakları tez vakitte kaybedecektir. “Romalılar ele geçirdikleri 

bölgelerde bu noktalara çok dikkat etmişlerdir: Koloniler kurmuş, güçlerini artırmaksızın 

güçsüzleri korumuş, güçlüleri sindirmiş ve orada güçlü yabancıların itibar kazanmalarına 

izin vermemişlerdir” (Machiavelli, 2024, s. 45). Machiavelli Romalıların koloniler 

kurarak yerel halkla güçlü bağlar kurduğunu ve böylece kendi egemenliklerini 

pekiştirdiğini ifade etmektedir. Ayrıca, güçlü bir denetim kurarak yabancıların etkisini 

sınırlamayı amaçladıklarını vurgulamaktadır. Bu tür stratejiler, Machiavelli’nin devlet 

yönetimi üzerine geliştirdiği teorilerin bir parçası olarak görülebilir. 

Machiavelli, Romalıların ve bilge prenslerin, hem mevcut sorunları hem de gelecekteki 

potansiyel sorunları nasıl öngördüklerini ve bunlarla nasıl başa çıktıklarını ele almıştır. 

Machiavelli’ye göre, başarılı bir liderin sadece mevcut sorunları çözmekle kalmayıp, aynı 

zamanda gelecekte çıkabilecek problemleri de önceden görmesi gerekmektedir. Bu, 

liderin ileri görüşlülüğünü ve uzun vadeli strateji geliştirme yeteneğini vurgulamaktadır. 

Eğer sorunlar küçükken fark edilirse, çözümü de kolay olacaktır (Machiavelli, 2024, s. 

45). Ayrıca prenslerin, gerçekleşebilecek istenmeyen olaylara karşı zamanında eylemde 

bulunması hususunda bir örnek vermektedir bu da verem hastalığı ile birlikte hekim 

örneğidir. “Hekimlerin verem için söyledikleri burada da geçerlidir: Başlangıçta bu 

hastalığı iyileştirmek kolay, ama teşhis etmek zordur; zaman geçtikçe, başlangıçta teşhis 

ve tedavi edilmediği için, hastalığı teşhis etmek kolaylaşır, ama iyileştirmek zorlaşır. 

Devlet işlerinde de aynısı olur” (Machiavelli, 2024, s. 45). Devlet içerisinde meydana 

gelen problemler büyüdükçe, çözüm bulmak çok daha zor hale gelecektir. Dolayısıyla 

verem hastalığında olduğu gibi erken müdahale ve sorunların zamanında çözülmesi 

devlet işleri kolaylaştıracak ve güvenliğini sağlamış olacaktır. 

Machiavelli bir de Romalıların savaştan kaçınmak yerine gelecekteki olası tehlikeleri 

erkenden tespit ederek, düşmanlarından önce eyleme geçilmesi gerektiğine dikkat 



29 

 

çekmektedir. Dolayısıyla Romalılar, savaşın kaçınılmaz olduğunu kabul etmişlerdir, 

doğru zaman ve doğru yerde savaşarak, rakiplerinin güçlenmesini engellemiş ve kendi 

konumlarını sağlamlaştırmışlardır. Önemli bir nokta da, zamanın yalnızca pasif bir güç 

olmadığı, aynı zamanda yönetilmesi gereken dinamik bir faktör olduğuna da dikkat 

çekmektedir. Machiavelli, zamanın getirdiği avantajdan yararlan gibi bir yaklaşımı 

reddetmektedir ve devletlerin kendi gücüne dayalı stratejiler geliştirmeleri gerektiğini 

savunmaktadır. Çünkü zaman, iyiyi ve kötüyü beraberinde getirebilir (Machiavelli, 2024, 

s. 46). 

“Ona göre savaştan kaçınmak diye bir şey yoktur; ancak başkalarının yararına 

ertelenebilir. Güç toplamak için savaşı ertelemenin olanaksız olduğuna işaret eder. 

Hastalığı engellemek, tedaviyi ertelemekten (gelecekten) değil, şimdiden geçer. Zamanı 

ertelemek, prensin müttefiki değildir” (Özmakas, 2019, s. 90-91). Utku Özmakas’ın 

ifadesiyle, hastalığı engellemek için tedavinin ertelemesi yerine hemen adım atılması 

gerekmektedir. Bu düşünce, zamanı ertelemenin olumsuz sonuçlar doğuracağına dikkat 

çekmektedir. Machiavelli, prensin çözüm anında ve doğrudan eyleme geçmesi gerektiği 

savunmaktadır. Bu fikir, genel olarak zamanı doğru yönetme, fırsatları değerlendirme ve 

doğru adımları hemen atma gerekliliğine dair bir düşünceyi yansıtmaktadır. 

“Machiavelli için “güçlük” ile “hastalık” –sadece Prens’te değil, kaleme aldığı her 

metinde– hemen hemen aynı anlama gelir. İkisi de bir isyanın ya da başkaldırının 

metaforudur. Bu nedenle ikisi de şimdiyi belirleyen bir gelecek kipinde ele 

alınmalıdır. Machiavelli açısından tarih, iktidarın tekerrür etmesinin tarihi olduğuna 

göre, hastalıklar ya da güçlükler de tekerrür edecektir. Bunlara çare bulmaksa 

gelecekte değil, şimdide mümkündür” (Özmakas, 2019, s. 89). 

Özmakas’ın anlatımıyla Machiavelli’nin sahip olduğu bakış açısı bu tür güçlüklerin ya da 

hastalıkların geçmişte olduğu gibi gelecekte de ortaya çıkacağı kaçınılmazdır. Bu 

durumda çözüm gelecekte değil, şimdiki zamanın içinde mevcut duruma müdahale 

edilerek bulunabilecektir. Machiavelli, iktidar mücadelesinin sürekliliği ve tekrarı 

üzerinde yoğunlaşarak, başkaldırılara karşı anında tepki verilmesinin önemini 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla gelecek yerine şimdiye odaklanmak, onun stratejisinde 

kritik bir yer tutmaktadır. “Ne var ki, tartışma bununla da sınırlı değildir. Hastalığı 

önceden görme çabası, düşünürün en önemli siyasal jestlerinden birini gösteren bir 

amblemdir. Machiavelli, geleceği ele geçirmek ister” (Özmakas, 2019, s. 89).  

Machiavelli devleti yöneten kişinin geçmişte gerçekleşen olaylardan ders çıkararak, şu 



30 

 

anda devlette olabilecek sorunları önceden kestirip ona göre müdahale etmesi gerektiğini 

savunmaktadır. Böylelikle şu anını garanti altına almış sayılacaktır. Durum böyle 

olduğunda yönetici geleceğini de elinde tutmayı başarmış sayılacaktır.  

Büyük Friedrich’in Machiavelli’nin bahsetmiş olduğu koloni fikrine karşılık birkaç 

görüşü bulunmaktadır. Romalılar, kolonilerle birlikte lejyonlar göndermemiş olsaydı, bu 

kolonilerin çok geçmeden yok olacağına dikkat çekmektedir. Ayrıca Romalıların yalnızca 

toprakları fethederek değil, müttefik kazanma stratejileriyle de başarılı olduklarına vurgu 

yapmaktadır. Ancak,  bu fetihlerin ve politikaların sonunda Romalıların da kendi 

yaptıklarının kurbanı olduklarını ifade etmektedir. Kolonilerin yarardan daha ziyade 

zarara yol açacağı kanısını şöyle açıklamaktadır: Kolonilerin kalabalık olması, Roma’nın 

nüfusunu azaltacaktır ve güç kaybına neden olacaktır. Sayıca az olan koloniler, fethedilen 

toprakların savunma kapasitesini zayıflatacaklardır. Bu durumu aşmanın yolu ise, nüfus 

kaybına neden olmayacak eylemlerde bulunma ve askerî düzenin sağlanmasıyla birlikte 

sorunsuz bir şekilde idari kontrolü elde etmektir (Büyük Frederik, 2016, s. 29-30). 

Büyük Friedrich, kolonilerin yarardan çok zarara yol açacağına inanmaktadır. Çünkü 

büyük kolonilerin Roma’nın nüfusunu azaltacağı ve güç kaybına yol açacağı 

görüşündedir. Bu sorunu aşmanın yolunun askeri düzeni sağlayarak kontrolü sorunsuz bir 

şekilde elde etmek olduğu düşüncesindedir. Machiavelli’de prensin komşu 

hükümdarlarla ilişkisi hakkındaki görüşlerine de eleştiriler getirmiştir. Machiavelli, 

hükümdarın komşularını birbirine düşman ederek gücünü artırmasını önerirken, Büyük 

Friedrich bu yaklaşıma karşı çıkmaktadır. Machiavelli’nin aksine, başkalarını ezmek 

yerine koruyarak, komşularına örnek bir liderlik gösterilmesi gerektiğini savunmuştur. 

Machiavelli’nin bahsetmiş olduğu prensin, komşu hükümdarlarla ilişkilerinin nasıl 

yönetilmesi gerektiği hususunda Büyük Friedrich birkaç eleştiride bulunmaktadır. Ona 

göre hükümdarın, komşu hükümdarları kendi tarafına çekip, onları koruması gerektiğini 

savunarak, hükümdarlar arasındaki gerilimi yükseltip birbirine karşı düşman hâline 

getirerek kendi gücünü artırmak istemesi, Machiavelli için siyasi bir stratejidir. Ancak 

Büyük Friedrich’e göre bir hükümdar komşularına karşı dürüst, tarafsız ve iyilikle 

yaklaşarak güven kazanmalıdır. (Büyük Frederik, 2016, s. 31). Buradaki fark prens sahip 

olduğu gücüyle başkalarını ezmek yerine, onları koruyarak, komşularına karşı örnek 

davranışta bulunmalıdır. Bu şekilde eylemde bulunan prens, çevresindekiler tarafından 

daha saygı duyulan ve güvenilen biri haline gelecektir. Dolayısıyla Machiavelli’nin 



31 

 

ifadelerine karşılık Büyük Friedrich alternatif görüşler sunmuştur. Büyük Friedrich ayrıca 

Machiavelli’nin amacına ulaşmak için başvurduğu yöntemlerin ahlâki değerlerle 

uyumsuz olduğunu ve bu yaklaşımın sadece geçici başarılar sağladığını, kalıcı refahla 

birlikte halkın desteğini alamayacağını savunmuştur. Dolayısıyla Büyük Friedrich, 

halkına haksızlık eden ve gücünü kötüye kullanan bir prensin ahlâksız eylemde 

bulunduğunu belirterek, Machiavelli’nin fikirlerini eleştirmiştir. Bu görüşler, onun 

halkına adil bir şekilde yönetim sağlama amacını ve ahlâki sorumluluk anlayışını net bir 

şekilde ortaya koymaktadır. 

Büyük Friedrich haksızlıkla fethedilen toprakların ve zulümle yönetilen halkların 

prensinin gerçekten bir şan ve onur kazanamayacağı düşüncesindedir. Hitabetin, insanları 

manipüle etmek ya da onları kendi çıkarları uğruna yönlendirmek için kullanılmaması 

gerektiğine dikkat çekmektedir. Prenslerin, ellerindeki gücü ve dilin gücünü sadece 

kendilerini savunmak ya da çıkar sağlamak amacıyla kullanmaları, aslında onlara zarar 

verip halklarının refahını zedeleyecektir. Bu hususta Machiavelli’nin dile getirmiş olduğu 

görüşlerin Büyük Friedrich’te anlamı olumsuz niteliktedir. Ona göre insanları 

kandırmaya çalışan, zulümle yönetim yapmaya çalışan prenslerin eninde sonunda 

başarısız olacağı kanısı söz konusudur. Büyük Friedrich için Machiavelli’nin yaklaşımı, 

kısa vadede başarılı görünse de, uzun vadede zayıf temellerle birlikte halkın desteğini de 

kaybetmeye yol açacağı inancıyla kendisine eleştiride bulunmaktadır. Tüm bu 

söylenenlerden Büyük Friedrich bir sonuç çıkarmaktadır. Kendi halkına haksızlık eden 

ve güç kullanan bir prens ahlâksızdır ve bu düşünce tarzını savunan, Machiavelli gibi 

düşünenler ise yanlış yolda olup yanlış sonuçlar ortaya çıkaracaklardır. Gerçekten Büyük 

Friedrich Machiavelli’ye çok büyük ithamlarda bulunmuştur. (Büyük Frederik, 2016, s. 

31). 

Machiavelli Kral Louis’nin yapmış olduğu hatalar ile devam etmektedir. Machiavelli, 

Kralı Louis’in stratejik hatalarıyla birlikte siyasi kararlarının da nasıl aleyhine çevrildiğini 

ifade etmektedir. Kralın Milano’ya gelerek Papa Alexander’a Romagna’yı işgal etmesi 

için yardım etmesi, ilk ciddi hatası olmuştur. Bu davranış, kralın dostlarını kaybetmesine 

ve kiliseye fazla güç kazandırmasına yol açmıştır. Böylelikle kilise, sadece dini otoritesini 

değil, aynı zamanda siyasal gücünü de artırmıştır. Dolayısıyla Machiavelli’ye göre, kralın 

vermiş olduğu kararın aslında uzun vadede yanlış olduğunu göstermektedir çünkü 

kendisini destekleyenleri kaybetmekle kalmayıp, aynı zamanda rakiplerini de 



32 

 

güçlendirmiştir. Ayrıca yalnızca bununla da kalmayıp sırf Papa Alexander’ın gücünü 

kaybetmesine sebep olmak için Napoli Krallığı’nı da İspanya Kralı ile birlikte bölüşmek 

zorunda kalmıştır. Bu da kendisinin zayıflamasına yol açan bir neden daha olmuştur. 

Çünkü Napoli Krallığı’nı güçlendirebilecekken, oraya kendisini tehdit edebilecek birini 

yerleştirmiştir  (Machiavelli, 2024, s. 47). Machiavelli’nin vermiş olduğu Kral Louis 

örneğinde anlaşılması gereken temel fikir şudur: Bir prensin verecek olduğu kararları 

dikkatlice değerlendirmesi gerektiğidir. Çünkü iyi niyetle yapılan bazı hamleler, kısa 

vadede kazanç gibi görünebilir, ancak uzun vadede kötü sonuçlara yol açabilecektir. 

Dostlarını kaybetmek, rakiplerini güçlendirmek ve kendi zaaflarını artırmakla birlikte 

prensin sona doğru giden yolu gözükmektedir. 

“Ele geçirme arzusu, gerçekten de çok doğal ve olağan bir şeydir ve gücü yeten 

insanlar bunu yaptıklarında, her zaman övülecek ya da [en azından] 

yerilmeyeceklerdir; ama bunu yapacak güçleri olmadığında ve her ne olursa olsun 

böyle bir şeyi yapmak istediklerinde, hata etmiş olurlar ve kınanmayı hak ederler. 

Demek ki, Fransa Napoli’ye kendi güçleriyle saldırabilecek idiyse, bunu yapmalıydı; 

saldıracak gücü yok idiyse, krallığı paylaşmamalıydı. (…) Demek ki, Louis şu beş 

hatayı işlemişti: Daha zayıf güçleri yok etti; İtalya’da güçlü birisinin gücünü artırdı; 

o bölgeye çok güçlü bir yabancıyı getirdi; oturmak üzere oraya gelmedi; orada 

koloniler kurmadı. Gene de bu hatalar, Venediklilerin elinden devletlerini almak gibi 

altıncı bir hatayı yapmasaydı, sağken ona bir zarar vermeyebilirdi; çünkü Kilise’yi 

güçlendirmemiş, İspanya’yı İtalya’ya sokmamış olsaydı, Venediklileri ezmek makul 

ve gerekli olurdu” (Machiavelli, 2024, s. 48). 

Machiavelli, bir hükümdarın gücünü aşan hedeflere yönelmesinin tehlikeli olduğuna 

dikkat çekmektedir. Eleştirdiği beş hata, güçlü bir rakibi zayıflatmak, İtalya’ya yabancı 

güçler sokmak, doğru yönetimi kurmamak ve potansiyel müttefikleri ihmal etmek üzerine 

yoğunlaşmıştır. Kral Louis’nin İtalya’daki Venediklileri hedef alması ise, bu hataların bir 

zincirini tetiklemiştir. Machiavelli için bir savaşı önlemek, temel bir gerilim veya 

çatışmanın ertelenmesi, uzun vadede daha büyük bir zarara sebep olacaktır. Yani, savaşın 

kaçınılmaz olduğu durumlarda, bir prensin doğru adımlar atarak mücadeleye girmesi 

gerektiğini ifade etmektedir. Bu, bir hükümdarın stratejilerini doğru değerlendirmesi ve 

güç dengesini lehine çevirmesi gerektiği anlamına gelmektedir. 

 

 



33 

 

1.3. İktidarı Elde Etmede Virtû ve Fortuna’nın Yeri 

1.3.1. Virtû (Beceri-Yetenek): Machiavelli’de yer alan Virtû Kavramı Bâzı 

Düşünürler Tarafından Nasıl Anlaşılmıştır? 

Machiavelli, kişilerin fırsatları yakalarken gerekli yeteneğe ve becerilere sahip olması 

gerektiği düşüncesine sahiptir. Sanbonmatsu’nun ifadesiyle; 

“Machiavelli, diğer Rönesans aydınları gibi bireysel becerilerin ve erdemlerin (virtu, 

ya da güçlü irade ve hüner) gösterilmesine son derece önem verdi. Virtu 

Machiavelli’nin ellerinde Hıristiyanlığın ahlâkçılığı ve kaderciliğine karşı insanın 

özgür iradesinin olanağının açık sözlü bir ifadesi haline geldi” (Sanbonmatsu, 2007, 

s. 188). 

Machiavelli virtû kelimesini yaşamış olduğu dönemden farklı olarak yorumlamıştır. Ona 

göre virtû ahlâki bir şey olmaktan çok, kişinin sahip olduğu özgür iradesi ile birlikte 

hareket etmesini sağlayan bir yetidir.  Siyaset içerisinde incelendiğinde ise Machiavelli 

için virtû bir tür başarılı olan prensin sahip olduğu bir özelliktir. Akıllı bir prens fırsatları 

iyi değerlendirerek virtû’sunu iyi kullanıp başarıya giden yolda adımını atmış olacaktır. 

Bu bakımdan Machiavelli’de virtû klasik dönemde anlaşıldığı gibi anlaşılmamaktadır. 

Virtû’yu ahlâki erdem olarak görmekten ziyade, bir tür yiğitlik sağlayan ve bu yiğitliği 

yapacak olduğu eylemlerde kullanma fırsatını yakalayan prensin yeteneği anlamında 

kullanmaktadır. Bu hususta Ross King’in de birkaç açıklaması olmuştur:  

“İtalyanca sözcük, İngilizce’deki “erdem” (virtue) sözcüğü gibi ahlâki yetkinlikten 

ziyade, aynı kökten gelen “mertlik” (virility) sözcüğü gibi erkeksi cesaret anlamına 

geliyordu. Machiavelli, Hükümdar’da hümanistlerin virtu kavramı üstünde durarak, 

insanın kader çarkını hiç olmazsa bir ölçüde döndürebileceği ya da kontrol 

edebileceği sonucuna varır” (King, 2011, s. 120). 

King’in de yukarıda bahsetmiş olduğu noktada da görüldüğü üzere Machiavelli virtû’yu, 

aslında insanın elinde bulunan bir şey olarak görmektedir. Yani kişinin kendi kaderini bir 

anlamda istediği yöne çevirebilecek yeteneğe sahip olduğuna inanmaktadır. Bu yeteneğe 

sahip kişiler virtû’yu tam anlamıyla gerçekleştirmiş olacaktır. Kendi hayatlarına 

istedikleri yönü verebileceklerdir. Bu bakımdan prensler virtû’yu zekâları ve yetenekleri 

ile birlikte kullanırlarsa o zaman elde etmek istedikleri sonuca kolaylıkla ulaşmayı 

başaracaklardır.  



34 

 

İdeal bir prensin bahsedilen bu başarıya ulaşması için virtû’nun gerekliliği temelde yer 

almaktadır. Bu çerçevede Ebenstein’ın Machiavelli’nin virtû’sundan ne anladığına 

bakıldığında, 

“Machiavelli başarılı hükümdar için hala “erdem” (virtû) terimini kullanır, ama 

bununla muhteris, acımasız, düzenbaz, başarılı yöneticiyi kasteder; kiliseye devamlı 

giden, başkalarının karısına sarkıntılık etmeyen ve genel olarak kurallara riayet eden 

bir ahlâkçıyı değil. Tipik Rönesans usulünde, Machiavelli, incelikli ve muhteşem 

cinayetlerde bir “azamet” görür; bu zarif ve güzel suç kavramı geleneksel ahlâk 

standartları sarsılmadan önce düşünülemeyecek bir şeydir” (Ebenstein, 2001, s. 

170). 

Ebenstein Machiavelli’ye karşı eleştirel bir yaklaşım sunmuştur. Machiavelli’nin erdem 

anlayışı, geleneksel ahlâki değerlere dayanan anlayışlardan önemli ölçüde farklı 

olduğunu dile getirmiştir. Machiavelli’de virtû’nun sadece ahlâki iyilik ya da fazilet 

anlamına gelmediğini belirtmiştir. Onun için erdem, güç kazanma, iktidarda kalma ve 

rakipleri yenme becerisiyle ilgilidir.  

Hannah Arendt’in Machiavelli’de yer alan virtû ve fortuna kavramından ne anladığına 

bakıldığında, Arendt, Machiavelli’nin virtû ve fortuna’dan anlamış ve çıkarmış olduğu 

ilkelerin temelinde aslında Kilise’nin varlığının yattığı kanısına varmıştır. Virtû nasıl ki 

önceki dönemlerde ahlâki bir erdem olarak görülüyorsa, Machiavelli’nin virtû’yu ahlâki 

bir erdem olarak görmemesi yaşamış olduğu dönemin özelliği ile ilgili olduğuna vurgu 

yapmaktadır. O dönemde içinde bulunduğu İtalya kilisenin ve birçok karışıklığın 

bulunduğu dönem olduğunu dile getirmiştir. Rönesans ile birlikte yenilikler gerçekleşiyor 

olsa da bu yenilikler kargaşaya da yol açmıştır. Yaşamış olduğu dönem içerisinde başarıyı 

elde eden prenslere baktığında Cesare Borgia gibi bir yönetici figürünü görmektedir. 

Cesare’ın babası olan VI. Alexander o dönem içinde papalık yapıp İtalya’nın birçok yerini 

ele geçirmek istemiştir. Bu tip kişiler kendi hanedanlığını kurarak gücüne güç katmak 

için çabalamışlardır. İşte tam da burada Machiavelli insan hırsının sebep olduğu bazı 

zalimliklere tanıklık etmiştir. Bahsedilen Borgia ailesi mensupları yönetimlerini idame 

ettirmeye çalışırken yapmış oldukları ahlâk dışı eylemler ile istedikleri başarıya yavaş 

yavaş ulaşmışlardır. Hile ve yalanla kendi dostlarını öldüren, ele geçirdikleri ülkeleri 

yakıp yıkan, herkese karşı acımasız tavır takınan yöneticilerin bulunduğu dönemde 

yaşamıştır Machiavelli. Bu bağlamda Machiavelli’nin Borgia hayranlığı, aslında 



35 

 

bulunduğu dönemin şartlarından kaynaklı bu gibi eylemlerde bulunmanın doğal bir sonuç 

olduğu kanısından kaynaklanmaktadır (Arendt, 2020, s. 196-197)2. 

Machiavelli’nin amacı, siyaseti diğer tüm alanlardan ayrıştırarak yeni ve yalnızca siyâsi 

bir alan yaratmak olmuştur. Böyle bir düşünceye sahip olması dolayısıyla ahlâki olmayan 

eylemlerin gerekliliğini savunmasını anlamak daha kolay olacaktır. Özmakas’ın 

deyimiyle, 

“Siyasetin özerk olması gerektiğini düşünen Floransalı, kavramı hem etik hem de 

teolojik yüklerinden arındırmak istiyordu. Böylelikle onu yeniden metanet, cesaret 

ve sağduyu bağlamında yorumlamak mümkün olacaktı. Machiavelli’nin 

düşüncesinde virtû’nün etik anlamıyla bir “erdem” olmaktan çıkıp “beceri” olarak 

görülmesinin nedeni tam da bu müdahaledir” (Özmakas, 2019, s. 51-52). 

Machiavelli’nin virtû’yu kendisinden önceki dönemlerden farklı yorumlaması siyaseti 

diğer tüm alanlardan soyutlama amacı gütmesinden kaynaklanmaktadır. Virtû ahlâktan 

ve dinden soyutlandığında siyasetin içerisinde kendi yeni varlığını kazanmış olacaktır. 

Siyasetin bu duruma ihtiyacı vardır. Bundan ötürü prensin yapacak olduğu eylemlerde 

ahlâkı ve dini gözetmemesi mühim bir gereklilik değildir. Akıllı prensin amacı, 

virtû’sunu ya da yeteneğini ve talihini iyi kullanarak hedeflediği amaca ilerlemesidir. 

Böylelikle başarıyı elde edebilecektir. Yetenek yani virtû ve talih yani fortuna birbirlerine 

bağlıdır. Fortuna’nın varlığı temelde virtû’ya dayanır. Virtû varsa o zaman fortuna da var 

olacaktır ama virtû yoksa o zaman fortuna da olmayacaktır. 

Özmakas, Machiavelli’nin gözünde virtû, bir hükümdarın başarısını şekillendiren, 

genellikle talih ile etkileşimde bulunan bir kavram olarak ifade etmektedir. Virtû sadece 

bireysel erdem ya da ahlâki fazilet anlamına gelmemektedir, daha çok bir tür pratik 

kabiliyet, çevresel şartlara uyum sağlama yeteneği ve esnekliğini ifade etmektedir. 

Özmakas’ın bahsetmiş olduğu “eyleme esnekliği” vurgusu, Machiavelli’nin hükümdarın 

güç kazanma sürecinde, belli kurallar ya da ahlâki kısıtlamalarla sınırlı olmadan hareket 

etmesi gerektiğini göstermektedir. Bir hükümdarın başarısı için, gerektiğinde acımasızlık 

 
2 “Geçen bölümde açıkça görüldüğü gibi, Machiavelli’nin siyasi doktrini aşırı derecede çıkarcıdır ve şimdi 

çok açık olması gerektiği gibi, Hıristiyanlık – ve dolaylı olarak Yahudilik ve İslam–  hakkındaki açıklaması 

kesinlikle düşmancadır. Düşünüldüğünde, her türden ciddi Hıristiyan’ın böyle bir öğretiyi iştah açıcı 

bulmamasını anlamak nispeten kolaydır” (Rahe, 2008, s. 100). Machiavelli’nin dini öğretilere karşı 

duyduğu olumsuz bakış açısını dile getirmektedir. Rahe, Machiavelli’nin öğretilerini bir ciddi Hristiyan’ın 

“iştah açıcı” olarak görmesinin zor olacağını belirtir, çünkü Machiavelli’nin siyasi düşünceleri, genellikle 

dini ahlâktan ve erdemden farklı bir temele dayanmaktadır. Bu değerlendirme, Machiavelli'nin siyaset 

anlayışının, özellikle dini değerlerle çelişkili olduğunu ve geleneksel dini öğretilere karşı eleştirel bir 

yaklaşım sergilediğini göstermektedir. 



36 

 

ve sertlik gibi “iyi olmamayı öğrenme” eylemlerinin bile kabul edilebilir olduğundan söz 

etmektedir. Bu, modern okurun ahlâki yasaklar listesinde yer alan pek çok eylemi, 

Machiavelli’nin perspektifinde farklı bir şekilde yorumlanmasına yol açmaktadır. Yani, 

bir hükümdarın iktidarda kalabilmesi ve güç kazanabilmesi için, zaman zaman toplumsal 

ya da ahlâki kuralların ötesine geçmesi gerekebilecektir (Özmakas, 2019, s. 53). 

Dolayısıyla, Machiavelli’nin virtû anlayışı, sadece bireysel karakterin değil, aynı 

zamanda zamanın koşullarına, fırsatlara ve karşılaşılan engellere göre şekillenen bir 

liderlik anlayışı olduğu görülmektedir. Bu, onun öğretilerinin sadece ahlâki bir temele 

dayanmayan bir yönetim felsefesi sunduğunu göstermektedir. Bu bakımdan “Hem virtû 

hem de fortuna kavramlarına dair biriktirilen literatür çok ciddi bir boyuta ulaşmış 

durumda ve günümüzde ‘Machiavelli çalışmaları’nın bu devasa temel üzerinde 

yükseldiğini söyleyebiliriz” (Özmakas, 2019, s. 55). Machiavelli’nin temel kavramları 

olan talih ve yetenek günümüze kadar birçok anlam biriktirmiştir.  

Bu anlamlar havuzunda virtû’nun en değerli ve kendini gerçekleştirebilmeyi başardığı 

ortamın cumhuriyetin hâkim olduğu zaman olduğunu savunan Meinecke’nin ifadelerine 

bakıldığında, virtû’nun devleti kuran ve yöneten kişi için en kritik nitelik olduğu 

vurgusunu yapmaktadır. Meinecke’ye göre Machiavelli’nin düşüncesinde, bir 

hükümdarın ya da devleti yöneten kişinin sahip olması gereken virtû’nun, sadece kişisel 

erdemlerden öte, devletin istikrarını sağlamak, halkın refahını artırmak ve güç dengelerini 

kurmak gibi bir anlam da taşımaktadır. Bu, Machiavelli’nin yönetimde yalnızca ahlâki 

değerlere değil, aynı zamanda kişisel kabiliyetlere ve stratejik zekâya verdiği önemin bir 

göstergesidir (Meinecke, 2023, s. 55-56). Bu bağlamda Machiavelli’nin virtû anlayışı, 

hem bireysel niteliklerin hem de toplumun genel iyiliğine hizmet eden, devletin 

temellerini atacak ve yönetecek kişilerin sahip olması gereken özellikler olarak 

genişlemektedir. Bu, onun düşüncesinde devletin ve toplumun başarısının, sadece iyi 

niyetli bireylerden değil, aynı zamanda güçlü, stratejik ve esnek liderliklerden de 

geçtiğini göstermektedir. 

Karagöz Yeke’nin Machiavelli’de yer alan devlet ve prenslerin özellikleri hususunda 

anladığına ve yorumlarına bakıldığında, halkın doğru düzeni ve refahı elde etmesi, ancak 

kendilerine liderlik edecek, güçlü ve stratejik bir prense sahip olmalarında yattığına vurgu 

yapmaktadır. Bu bağlamda, halkın pasifliği ya da çabası eksikliği suçlanamaz, çünkü 

onları yönlendirecek, kararlı ve bilgili bir prens yoktur. Karagöz Yeke, prenslerin 



37 

 

yetersizliği ve virtû eksikliğinin sonucunu devletin başarısız olmasında ve düzensizliğin 

temel sebeplerinden biri olduğunda görmektedir (Karagöz Yeke, 2007, s. 104). 

Bilge bir prensin sahip olması gereken temel özellik olan virtû ve fortuna’ya sahip prensin 

kendi içinde bulunan hırsını doğru yönde kullanarak istediği sonuca varacaktır. 

Machiavelli bu özelliklere sahip olan prenslerin başında yer alan Cesare Borgia’nın, 

takdire şayan olduğuna inanmaktadır. Ebenstein “Sezar Borgia, Machiavelli’nin 

Hükümdar’ı yazarken göz önüne aldığı modeldir; talihin veya başkalarının kollarıyla 

iktidara yükseltilen herkes tarafından taklit edilecek bir örnek olarak kesinlikle 

desteklenmektedir” (Ebenstein, 2001, s. 171). Cesare, babasının desteği sayesinde 

bulunduğu konumda yükselmesi aslında onun talihli bir yönetici olduğunu 

göstermektedir. Cesare bu talih sayesinde sahip olduğu hırsını kendi ve tebaası için akıllı 

şekilde kullanmıştır. Böyle davranarak başarıyı elde etmiştir. Bu durumda Borgia gibi 

başarıya ulaşmak isteyen kişiler onun yapmış olduğu eylemleri örnek alırlarsa o zaman 

kendileri için de başarı kaçınılmaz olacaktır. Ebenstein’ın değindiği bir diğer hususta, 

Borgia’nın eylemlerinin mükemmelliği karşısında Machiavelli için yalnızca bir tane 

hatası olduğudur. Kendi ifadesiyle, 

“Machiavelli, Sezar Borgia’da bir tek kusur bulur: Babası VI. Aleksander’ın 

ölümünden sonra II. Julian’ın Papa seçilmesine müsaade etmiştir, çünkü Julian, 

Borgia’ların bir düşmanıdır. Hayranlık duyulan kahramanın meslek hayatında 

Machiavelli’nin eleştirdiği şey onun tek başarısızlığıdır, cinayet dolu hayatı değil” 

(Ebenstein, 2001, s. 171). 

II. Julius, Borgia’nın baş düşmanıdır. Ebenstein’a göre, Borgia hastalanmamış olsaydı ve 

Julius’u papa olarak seçtirmeyi engelleseydi o zaman sonucun daha farklı olacağına 

inanmaktadır. Ancak Machiavelli için Borgia’nın talihinin yanında olmaması kendisini 

başarısızlığa uğratmıştır. Babasının vefatından sonra kendisinin de hastalanması ve II. 

Julius’a karşı koyamaması hayatı boyunca yapmış olduğu tek başarısız eylem olmuştur. 

Ebenstein Machiavelli’nin bahsettiği Borgia’nın yapmış olduğu onca ahlâk dışı 

eylemlerinin birer hata olmadığı sonucunu çıkarmaktadır. “Julius, Borgia’yı kendi 

silahıyla vurdu: Borgia, bir yıl önce isyancı paralı askerleri düşürdüğü tuzağa bu sefer 

kendisi düşmüştü. Bu düşüş her yerde olduğu gibi Floransa’da da sevinçle karşılandı. 

‘Zalimliklerinin kefaretini ödüyor’ deniyordu” (King, 2011, s. 46). Borgia Julius’un 

vermiş olduğu sözleri tutacağını düşünmesi kendisinin sonunu getirmiştir. 



38 

 

“Julius kendisini güvenceye alır almaz, anında tüm sözlerden dönmüştü. Düke unvan ve 

asker vermeyi reddetmekle kalmayıp, aynı zamanda dükü tutuklatıp papalık sarayına 

hapsetmişti. Machiavelli bu darbe karşısındaki şaşkınlığı ve hayranlığını gizlemekte bir 

hayli zorlanır” (Skinner, 2004, s. 32). Julius’un yapmış olduğu bu eylem Borgia için 

kaçınılmaz bir kötü son olmuştur. Çünkü insanların kötü bir varlık olduğunu unutup 

Julius’a güvenmiştir. Bu durum karşısında Machiavelli de şaşkınlıklar içerisinde 

kalmıştır. Dolayısıyla buradan kimseye tam anlamıyla güvenilemeyeceği sonucu 

çıkmaktadır. Özetlenecek olursa, Julius’un ihanetiyle birlikte Borgia kaybetmeyi ve 

insanlara güvenilmeyeceğini öğrenmiş olmuştur. Sonrasında “Cesare hummaya 

yakalandı. Ateşler içinde yanıyordu, bir gün dayanamayıp hizmetkârlarına soğuk su 

banyosu yaptırmalarını emretti. Babasının ölümünün ardından gelen bu ağır hastalık, 

Borgia’nın geçen on sekiz ay içinde kazandığı toprakların hızla aşınmasına yol açtı” 

(King, 2011, s. 45). Borgia’ın ömrü hedeflediği büyük başarıları elde etmeye yetmemiştir. 

Ancak Machiavelli için Borgia kısa zamanda çok iş başarmıştır. Bu başarıları sağlarken 

temelde babasının papa olmasından kaynaklı bir güç sağlamıştır. Belki de Borgia’nın 

kilise de bulunan kişilerden olmasıyla birlikte kilise içerisinde yer alan ilkeleri 

benimsemeyip kendi doğruları çerçevesinde ilerlemesi Machiavelli’yi etkilemiştir.  

Cassirer, Machiavelli’nin Cesare Borgia’ya duyduğu hayranlığın karmaşıklığını ve 

mantığını anlamamıza yardımcı olmaktadır. Machiavelli, Borgia’yı doğrudan sevmesi 

veya onun kişiliğine hayranlık duyması açısından değil, kurduğu yeni siyasal yapının ve 

stratejik zekâsının etkilerine hayranlık duymasından önem vermiştir. Borgia’nın bir 

hükümdar olarak iktidar mücadelesinde gösterdiği acımasızlık ve hırsı, Machiavelli’nin 

gözünde virtû’nun bir örneği olarak değerlendirilmiştir. Cassirer’e göre Machiavelli, 

Borgia’nın yöntemlerini ve güç kullanma şekillerini, modern siyasetin temellerini atan 

bir yaklaşım olduğunu savunmuştur (Cassirer, 1983, s. 328-329). Borgia’nın 

Machiavelli’de bıraktığı derin etki aslında kendisinden ziyade inşa etmiş olduğu ve 

siyaseti yeniden yapılandırdığı ilke ve eylemleri olmuştur. Machiavelli Borgia’nın 

kişiliğinden ziyade yapmış olduğu eylemleri değerli görmüştür. Borgia’nın yapmış 

olduğu eylemler kendi devleti içerisinde başarıya ulaştığından dolayı örnek alınması 

gereken eylemlerin gerekliliğinin savunusunu yapmaktadır. Bu hareketler ile yeni bir 

siyasi dünyanın oluşumunu en önce fark eden düşünür Machiavelli olmuştur. 

  



39 

 

1.3.2. Machiavelli’de Virtû’nun Anlamı 

“Yeni bir prensin [iktidarda] olduğu tümüyle yeni prenslikleri elde tutarken, onları 

ele geçirenin az ya da çok becerikli olmasına göre az ya da çok zorlukla karşılaşılır. 

Ve bu olgu, yani yurttaşken prens olma, ya beceri ya talih gerektirdiği için, görünen 

o ki, bu iki şeyden biri ya da öteki, birçok zorluğu azaltacaktır; gene de talihe daha 

az yaslanan kişi, konumunu daha iyi korur” (Machiavelli, 2024, s. 55). 

İktidar elde etmek, bazen beceri gerektirirken, bazen de şansa ya da talihe bağlıdır. Ancak 

Machiavelli’ye göre, iktidarı elde etmekte talih önemli bir rol oynasa da, beceriye 

dayanan bir prenslik daha kalıcı ve güvenli olacaktır. Talihin etkisi sınırlıdır; bir prens 

talihin etkisiyle başarıya ulaşmışsa, bu başarı yetenek ile elde edilen başarıdan daha 

sallantıdadır. Çünkü kendi becerileriyle güçlü bir konum elde eden prens, karşılaştığı 

zorluklarla daha etkili bir şekilde başa çıkabilecek ve iktidarını daha iyi koruyabilecektir. 

Machiavelli, iktidarı elde eden büyük liderlerin, talih ve fırsatları nasıl kendi becerileriyle 

birleştirerek başarıyı elde edenlere örnek olarak Kyros, Romulus, Theseus’u 

göstermektedir. Bu liderlerin talih sayesinde fırsatlar bulduğunu ama bu fırsatları 

değerlendirirken sergiledikleri olağanüstü becerilerinin de önemli bir rol oynadığını ifade 

etmektedir. Machiavelli, Musa örneğini ele alırken, onun Tanrı’nın bir aracısı olarak 

hareket etmesine rağmen, halkını özgürleştirmek için gerekli olan fırsatları ve durumu 

fark etmesinin önemini vurgulamıştır. Machiavelli, Musa’nın bu ayrıcalığının bile 

kendisine beğeni duymak için yeterli bir sebep olarak görmektedir.3   Romulus, Kyros ve 

Theseus gibi diğer liderler de, kendi doğumlarından ya da durumlarının onları zorlayarak 

buldukları fırsatları değerlendirmeleri sayesinde iktidara gelmeyi başarmışlardır. Bu 

liderlerin her biri, zorlukları aşarak, büyük değişiklikler yaparak ve toplumu yeniden 

şekillendirerek devletlerini kurmuşlardır (Machiavelli, 2024, s. 56). Machiavelli’ye göre, 

bu tür liderlerin en önemli özelliği, karşılaştıkları zorlukları aşma becerisi ve fırsatları 

değerlendirme yetenekleridir. Bir yanda fırsatlar, diğer yanda bu fırsatları kullanabilme 

 
3  “Machiavelli’nin Tanrısı, Floransa cumhuriyetçi Hıristiyanlığının Tanrısıdır. Alıntı yaptığım metinlerin 

çoğuna aşina olmasa bile Machiavelli, erdem yoluyla tanrısallaşan ve Tanrı'nın dostluğunu kazanan 

hümanist insan idealini kabul etmiştir. Machiavelli’nin gerçek kahramanı Musa’ydı” (Viroli, 2010, s. 61). 

Viroli, Machiavelli’nin Tanrı anlayışının, Floransa'nın cumhuriyetçi Hıristiyanlık perspektifine dayandığını 

belirtmektedir. Machiavelli, Hümanist düşünceye ve erdem yoluyla tanrısallaşan insan idealine yakın bir 

bakış açısına sahiptir. Bu ideali, Tanrı’nın dostluğunu kazanmak için erdemli olmayı hedefleyen bir 

anlayışla benimsemiştir. Bununla birlikte, Machiavelli’nin gerçek kahramanı olarak kabul ettiği figür 

Musa’dır. Bu, Machiavelli’nin liderlik, erdem ve tanrısal destek arasındaki ilişkiye verdiği önemin altını 

çizmektedir. Musa, hem dini hem de siyasi anlamda büyük bir lider olarak, Machiavelli için bir örnek teşkil 

etmektedir. 



40 

 

gücü ve becerisi vardır. Bu tür liderler, prensliklerini zorlukla ele geçirseler de, 

uyguladıkları yöntemlerle konumlarını uzun vadede korumayı başarmışlardır. 

Ayrıca liderlerin güçlerini ve otoritelerini kurarken, ya halkın inancını kazanarak ya da 

doğrudan güç kullanarak hareket ettiklerini ifade etmektedir. İki tür liderlik arasındaki 

fark ise birisi, yalnızca halkın desteğini almayı gerektirirken, diğeri doğrudan zorla 

iktidarı elde edebilecek ve sürdürebilecektir. Machiavelli’ye göre, halkın güvenini 

kazanmak, bir lider için uzun vadede oldukça zorlayıcıdır. Çünkü halkların inançları 

değişkendir ve bir kez inançları sarsıldığında, onları yeniden kazanmak zor olacaktır. Bu 

nedenle, halkı inandırmak ve onları yönetmek için bir liderin güçlü bir şekilde müdahale 

etmesi gerekebilir. Machiavelli, güçlü ve silahlı liderlerin, halkın inançlarını zorla da olsa 

kazanıp, sürdürebileceğini bunun aksine silahsız liderlerin bu tür bir güveni 

sağlayamayacağını savunmaktadır. Silahsız olan liderler, halkın inancını 

sürdüremedikleri zaman bir kaos ve yıkım yaşayacaklardır. Eğer Musa, Kyros, Theseus 

ve Romulus silahsız olsalardı, kendilerine uzun süre saygı gösterilmesini 

sağlayamazlardı. Machiavelli bir de, Girolamo Savonarola örneğini vermektedir. 

Savonarola, halkın inancını kazanmış ve yeni bir düzen kurmuştur ancak halk 

inanmamaya başladığında, onun kurduğu sistem çöküşe uğramıştır. Machiavelli’nin 

belirttiği diğer önemli bir nokta da, doğrudan güç kullanabilen liderlerin zorluklarla 

karşılaştıklarında, bu zorlukları aşarak başarılı olmalarıdır. Bu noktada, güç kullanmak 

ve zorla elde edilen başarıların uzun vadeli bir zafer için temelleri sağlam bir konum 

oluşturduğunu belirtmektedir (Machiavelli, 2024, s. 57-58). Genel bağlamda 

Machiavelli’ye göre, liderlerin halkı ikna etmeleri kadar,  kendi kaynaklarına dayanarak 

ve gerektiğinde zor kullanarak otoritelerini kurabilmeleri de önemlidir. Ona göre bir lider, 

halkın inancını kazanmakla kalmamalı, aynı zamanda iktidarını koruyabilmek için gerekli 

güç ve beceriye sahip olmalıdır. 

Ancak Machiavelli için bu gibi eylemler birçok zorlukla karşılaşmaktadır ve eğer bu 

güçlüklerin üstesinden gelinirse o zaman başarının elde edilebileceğini, dolayısıyla 

övülmeye layık birer eylem olabileceklerini savunmaktadır.  

“Sıradan bir yurttaşken prens olmanın bütünüyle talih ya da erdeme atfedilemeyecek iki 

yolu daha olduğu için, kanımca bunlardan söz etmemek olmaz (…) Bu iki yol, ya kişinin 

alçakça ve kötü bir yoldan prensliğe yükselmesi ya da sıradan bir yurttaşın öteki 

yurttaşların desteğiyle yurdunun prensi olmasıdır” (Machiavelli, 2024, s. 66-67). 



41 

 

Machiavelli Agathokles örneği vererek devam etmektedir. Agathokles, başlangıçta 

sıradan bir insan olarak, hem fiziksel hem de ahlâki açıdan düşük bir konumdan 

yükselmiş ve bu süreçte “alçakça” yöntemlerle amacına ulaşmıştır. Ancak Machiavelli, 

onun başarılı olmasına rağmen yöntemlerinin yeteneğe bağlı mı olduğu hususunun 

sorgulanabileceğini belirtmektedir. Agathokles, iktidara ulaşmak için halka ihanet etmiş, 

dostlarını öldürmüş, acımasızlık eylemde bulunmuş ve toplumu tamamen hiçe saymıştır. 

Bu tür eylemler kişiye başarı getirebilir ancak şan kazandırmayacaktır. Dolayısıyla 

başarıya ulaşırken kullanılan yöntemler, prensi saygın bir lider yapmayacaktır. 

Agathokles’in acımasız eylemleri, kendisinin yüksek liderlik nitelikleri ve cesaretine 

rağmen, toplum tarafından saygı görmesini engellemiştir (Machiavelli, 2024, s. 67-68). 

1.3.3. Büyük Friedrich’in Virtû Eleştirisi  

Büyük Friedrich insanların bitmek bilmez olan isteme arzusundan bahsetmektedir. 

İnsanlar sahip oldukları konumdan daha iyi bir konuma gelebilmek için çabalamaktadır. 

Ancak bu aşırı çaba ve istenç Büyük Friedrich için talihsizlikle eşdeğerdir. Şu anının 

kıymetini bilmekten ziyade ileriki zamanda olacakları ya da olmalarını istedikleri şeyi 

elde etmek için yaşamlarını sürdürürler. Bu durumda insanlar yalnızca kendilerine dönük 

şekilde yaşayarak şu anın da etrafına karşı duyarsız bireyler olacaklardır. Bu insanlık için 

utanılması gerekilen bir durumdur. Bu durum yalnızca huzur bozan ve sadece bencillik 

ile eşleşen bir durumdur (Büyük Frederik, 2016, s. 41). Özetle, kişinin hırsları, istekleri 

ölçülü ise o zaman toplum, ulaşmak istediği noktaya ulaşabilir hale gelecektir. Ancak 

durumun tam tersi söz konusu olduğu zaman devletlerinin temelleri sarsılmaya mahkûm 

olacaktır. Çünkü her insan kendi hırsları için çabalarsa o zaman kontrolsüz bir şekilde, ne 

yaptığını bilmeden etrafa saldırır hale gelecektir. Bu durum gerçekleştiğinde Büyük 

Friedrich’e göre dünyanın mutluluğu, huzuru kaybolacaktır. 

Büyük Friedrich Machiavelli’nin bahsetmiş olduğu silahlı hükümdarları farklı bir bakış 

açısıyla ele almıştır. Ek olarak birkaç tane daha büyük liderden bahsetmiştir. 

Machiavelli’nin yalnızca gücü elinde tutmayı başaran ve güce sahip kişileri ele alması 

Büyük Friedrich için konuya yalnızca bir taraftan bakmak gibi gözükmektedir. Çünkü 

hırslarından dolayı devletlerini kaybeden devletler de bulunmaktadır. Machiavelli’nin 

hırsı yalnızca iyi bir şey olarak görmesi bir bakımdan Büyük Friedrich için sahtekârlıktır. 

Machiavelli için bu durum iyi bir istençtir ancak Büyük Friedrich için tamamen 



42 

 

ahlâksızlıkla eş değer bir eylemdir. Her ikisi bu konuda farklı görüşleri benimsemişlerdir. 

Büyük Friedrich, Hz. Musa’yı bir ilahi takdirin aracı olarak tanımaktadır, bu da onun 

doğrudan insan aklı ve becerisinden bağımsız olarak, Tanrı’nın iradesi doğrultusunda 

hareket ettiği sonucunu ortaya çıkarmaktadır. Bu perspektife göre, Musa’nın yaptığı işler, 

insan zekâsı ve becerisiyle açıklanamaz, çünkü onun liderliği Tanrı tarafından 

yönlendirilmiştir. Buna karşın, Büyük Friedrich’in de örnek olarak vermiş olduğu diğer 

liderlerin başarılarının sebebinin zekâ, yiğitlik ve beceri gibi insani özelliklerle 

şekillendiğini ifade etmektedir. Bu kişiler, insan akıl ve gücünü kullanarak devletler 

kurmuş, toplumlarını geliştirmiş ve genişletmişlerdir. Büyük Friedrich, onların 

gerçekleştirdiği başarılarının insani özellikler ve yeteneklerle mümkün olduğunu 

savunmaktadır. Özellikle Fatih Sultan Mehmed gibi tarihi figürler, hem askeri zaferleri 

hem de stratejik zekâlarıyla tanınmaktadırlar. Ancak Büyük Friedrich cesaret ve becerinin 

yalnızca kahramanlarda değil, aynı zamanda haydutlarda da var olduğunu dikkat 

çekmektedir. Aralarındaki farkın yalnızca soylu ve soysuz; bir de ünlü ve bilinmeyen 

kişiler olmasında bulmaktadır. Soylu olan lider uyguladığı kuvvet karşısında övgüye 

mazhar olurken, aynı kuvveti soysuz olan bir kişi uyguladığında yerilmeye mahkûm 

olmaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 42-44). 

“Fırsat yoksa, ahlâkın da yok olacağını söylemesi kafanızı karıştırmasın. 

Makyavel’de bunun anlamı şudur: Lehte durumlar olmadıkça, dolandırıcılar ve 

atılganlar sahip oldukları yetenekleri kullanamazlar. Yazarın karanlık yönlerini 

açıklayan ve çözümleyebilen tek anahtar, ahlâksızlıktır. İtalyanlar, müziğe ve ölçü 

sanatına la virtu (erdem) demektedirler. Makyavel’de sadakatsizlik bu isimle anılır. 

Bu bölümü bitirirken, şunu da söylemek isterim ki, bana göre bir bireyin kral 

mevkiine yükselebilmesi için tek fırsat, kralın seçimle başa getirildiği bir ülkede 

doğması veya vatanını kurtarması ile mümkün görünmektedir” (Büyük Frederik, 

2016, s. 46). 

Büyük Friedrich, ahlâki değerlere ve demokratik ilkelere daha fazla önem vermiştir. 

Devletin yönetimi ve liderlik, ahlâki normlara ve hukuka uygun bir şekilde 

yürütülmelidir. Prensin, fırsatları kendi çıkarları için kullanması her zaman için doğru 

olmayacaktır. Bir prens seçim ile başa gelmelidir ve halkın iradesine toplumun yararına 

dayanarak devleti yönetmelidir. Güç kullanma veya ahlâksız eylemler ile iktidara gelmeyi 

kabul etmemekle birlikte, bunun ahlâka aykırı bir davranış olduğunu düşünmektedir. 



43 

 

Büyük Friedrich Agathokles örneğini değerlendirdiğinde ise onun “İçten içe zaten 

kötülüğe yatkın bir insanda içinde bulunan tohumu farkında olmadan keşfetmesine ve 

canlandırmasına sebep olur” (Büyük Frederik, 2016, s. 53). Büyük Friedrich bu 

söylemiyle, Agathokles’in yapmış olduğu tüm bu davranışların, aslında içinde ufak da 

olsa kötülük besleyen insanların örnek alabileceği davranışlar olduğunu savunmaktadır. 

1.3.4. Özgür İrade 

Machiavelli’nin özgür irade anlayışı, geleneksel anlamdaki özgürlükten farklıdır. 

Machiavelli’ye göre, insanlar ve liderler tamamen özgür değildir; daha çok, çevresel 

faktörler, toplumsal yapılar ve dışsal şans tarafından şekillendirilirler. Bununla birlikte, 

bir liderin yeteneği sayesinde, bu sınırlamalara rağmen başarılı olması mümkündür.  

“Özgür irademizin yok olmaması için, talihin eylemlerimizin yarısını yönettiğinin 

doğru olabileceği, ama gene de öbür yarısını ya da yarısına yakınını yönetmeyi bize 

bıraktığı hükmüne varıyorum. Ve talihi, coştuklarında ovaları basan, ağaçları ve 

binaları yıkan, toprağı bir yerden alıp başka bir yere bırakan şu azgın ırmaklardan 

birine benzetiyorum: Herkes onlardan kaçar, herkes onların etkisine boyun eğer, 

onlara hiçbir biçimde set çekemez. Doğaları böyle olsa da; havalar düzelince, 

ırmaklar daha sonra kabardığında ya bir kanaldan aksınlar ya da etkileri böylesine 

zararlı, böylesine denetimsiz olmasın diye, insanlar hem bentler, hem setlerle önlem 

alamazlar gibi bir sonuç çıkmaz bundan” (Machiavelli, 2024, s. 129-130). 

Özgür iradenin var olabilmesi için insanlarda olan talihin, eylemlerinin yarısını etkilemiş 

ve düzene sokmuş olması gerekmektedir. Geri kalan kısım ise insanların özgür 

iradeleriyle yaptıkları eylemler olacaktır. İnsanların sahip oldukları bu özgür irade 

durdurulamaz bir şeydir. Kimsenin kendisine karşı koyabilecek gücü yoktur. Ancak 

insanlar ne kadar özgür iradelerine karşı çıkamasa da bazı önlemler almaktan geri 

durmayacaktır.  

1.3.5. Machiavelli’de Fortuna (Talih) 

Machiavelli talihin, özellikle bir bölgenin ya da toplumun güçlü bir şekilde korunmadığı 

durumlarda en etkili olduğunu savunmaktadır. Talih, karşısında engeller bulunmadığında 

gücünü göstermektedir. Bu bağlamda, İtalya’nın fortuna tarafından etkilenmesi, bölgenin 

içindeki zayıflıklar ve eksikliklerden kaynaklandığını dile getirmektedir. Machiavelli, 

Almanya, İspanya ve Fransa gibi ülkelerin, İtalya’dan farklı olarak, güçlü bir devlet 



44 

 

düzeni ve merkezi otoriteye sahip olduğunu belirtmektedir. Bu ülkeler, dışsal tehditlere 

karşı setler ve bentler gibi savunma mekanizmalarına sahiptir, yani güçlü yönetimler ve 

ordular sayesinde talihin etkilerini sınırlayabilecek bir yapıya sahiptirler. İtalya ise, o 

dönemde birden fazla küçük devletin birbirine bağlı olduğu ve birbirlerinden bağımsız 

hareket ettikleri bir bölge olduğunu ifade etmektedir. Bu zayıf yapısı, talihin, yani dışsal 

olayların ve değişimlerin etkisini büyük ölçüde artırmıştır (Machiavelli, 2024, s. 130).  

Bu bağlamda Machiavelli’ye göre, zayıf ve parçalanmış toplumlar, dışsal faktörlerin ve 

talihin etkilerini daha yoğun bir şekilde hissedeceklerdir. Çünkü güçlü bir yönetim, 

orduları ve savunma mekanizmaları ile bu olumsuz etkilere karşı direnç göstererek 

toplumu koruyacaklardır. Dolayısıyla bir toplum ya da prens, talihin etkilerine karşı 

koyabilmek için güçlü ve istikrarlı bir yönetim inşa etmelidir. 

Hükümdar elbette talihe sahip olmalıdır. Ancak prensin yapacak olduğu her eylemini 

talihine bırakması doğru değildir. Çünkü her durumda talihine güvenen hükümdar 

talihinin değiştiği vakit de yıkıma uğrayacaktır. Hükümdarın her zaman için geçerli 

olacak eylemlerde bulunması kendisi için pek doğru yol sayılmayacaktır. Çünkü zaman 

içerisinde durumlar ve şartlar değiştiğinden, zamana ve şartlara ayak uydurması 

gerekmektedir. Bunu başaranlar mutlu olacaktır. İnsanların aynı amaca ulaşmak için 

farklı yöntemler kullanarak ulaşması başarıyı getirebilmektedir. Aynı şekilde aynı yolu 

kullanarak birisinin istediği sonuca varması, diğerinin ise varamaması da söz konusudur.  

Öyleyse kullandıkları yolları doğru zamanda ve doğru biçimde kullanmayı becerebilen 

kişiler ancak istedikleri sonuca ulaşabilecektir. Bunu başaramayanlar mutsuzluk ile 

karşılaşacaktır. Talihine ve özgür iradesine ayak uydurabilecek insanların sayısı 

Machiavelli’ye göre çok azdır (Machiavelli, 2024, s. 130-131). 

Prens yönetim tarzını, özellikle sakınım ve sabırla sürdürdüğünde, genellikle zamanın ve 

koşulların lehine işlemesi mümkün olacaktır. Ancak zamanın ve koşulların değişmesi, 

prensin aynı yöntemi sürdürmesini engelleyecektir. Bu durumda prensliğin yıkılma 

ihtimali doğacaktır çünkü eski strateji artık geçerli değildir. Machiavelli, bahsettiği uyum 

sağlama yeteneğinin, prensin hem içsel hem de dışsal faktörleri dikkate alarak 

stratejilerini yeniden şekillendirebilme becerisini ifade etmektedir. Papa II. Julius örneği 

ise, esneklik ve doğru zamanlamanın önemini göstermektedir. Onun her eyleminde 

atılganlıkla hareket etmiş ve zamanın koşullarıyla uyum içinde olarak sürekli başarıya 

ulaşmış olmasını övmektedir. Machiavelli, bu tür liderlerin sürekli olarak değişen 



45 

 

koşullarda bile başarılı olabileceklerini savunmaktadır (Machiavelli, 2024, s. 131). 

Machiavelli’nin bu düşüncesi, insanın mizacının ve deneyimlerinin yönetim tarzını nasıl 

şekillendirdiğini de gözler önüne sermektedir. İnsanların çoğu, başarısız olsalar bile 

alıştıkları yolları terk etmekte zorlanmaktadır. Ancak değişen dünyaya ayak uydurabilen 

liderler, genellikle başarıya daha yakın olurlar.    

“Sonuç olarak diyorum ki, talih zamanı değiştirdiği ve insanlar davranış 

biçimlerinde inat ettikleri için; bu ikisi [zaman ile davranış biçimleri] uyumlu iken 

başarılı, ikisi arasındaki uyum bozulduğunda başarısız olurlar. Kesin kanım o ki, 

atılgan olmak temkinli olmaktan daha iyidir; çünkü talih dişidir ve ona hükmetmek 

isteniyorsa, onu dövmek ve zorlamak gerekir. Talihin soğuk davrananlardan çok, bu 

kişilere kendini temsil ettiği görülür; gene bu yüzden, kadın olarak, hep gençlerin 

dostudur, çünkü gençler daha az temkinli, daha saldırgandırlar ve daha pervasızca 

hükmederler ona” (Machiavelli, 2024, s. 132). 

Machiavelli burada, zaman ve insan davranışları arasındaki uyumun başarıyı belirlediğini 

ifade etmektedir. Eğer bir prensin yapacak olduğu eylemleri zamanın koşullarına uyum 

sağlamazsa, başarısızlık kaçınılmaz olacaktır. Ancak Machiavelli, atılganlık ve cesaretin 

temkinli olmaya nazaran daha etkili olduğunu savunmaktadır. Çünkü talih, sabırlı ve 

temkinli insanlara karşı daha soğuk ve uzak dururken, atılgan ve cesur insanlara daha 

yakın olmaktadır. Machiavelli, talihle ilişki konusunda cesaretin önemini 

vurgulamaktadır. Ona göre talih, kaderin bir tür dişi yönüdür; yani, ona sahip olmak, ona 

hükmetmek için cesur ve kararlı bir yaklaşım gerekmektedir. Bu düşünceye göre, 

temkinli bir lider talihi kontrol edemeyecektir, ancak cesur bir lider, zorluklarla 

karşılaştığında ondan fayda sağlayabilecektir. Machiavelli, özellikle gençlerin bu cesur 

yaklaşımı benimsemelerini ve talihle daha uyumlu bir şekilde hareket etmelerini 

önermektedir. Genel bağlamda Machiavelli’nin burada savunduğu temel fikir, başarı için 

cesaretin ve atılganlığın önemli olduğu, çünkü talihin sadece temkinli davrananlara değil, 

aksine cesur ve risk almaktan kaçınmayanlara yakın olduğunu vurgulamaktadır. 

“Machiavelli’ye göre özgür irade talihe boyun eğmek yerine onunla mücadele etmeli ve 

hatta ona boyun eğdirmelidir. Talihe karşı verilen mücadele erkekçe cesaret ve yiğitlik 

gerektirir; dahası talih de böylesi erdemleri sever” (Tunçel, 2010, s. 179). Kişi sahip 

olduğu talihine yalnızca kendisi yön verebilecektir. Talihin kendisini yönlendirmesinden 

ziyade kişinin kendisi kendini sahip olduğu talih ile eylemlerine yön verdiğinde başarıya 

ulaşabilecektir. Dolayısıyla kişinin içinde bulunduğu zamana ve durumlara karşı her 



46 

 

zaman için uyumlu olmayı başarmalı ve elde edebilecek avantajları kendi lehine 

kullanmalıdır. “Machiavelli’ye göre prenslere tavsiye edilecek tarih üstü kavramlar 

yoktur. Erdemli prens daha çok zamanının koşullarını kavrayan ve ona uygun davranmayı 

başaran kişidir” (Tunçel, 2010, s. 182). Tunçel bu hususta Machiavelli’nin dile 

getirdiklerinden anladığı; prenslerin başarıya ulaşabilmesi için tarihsel ya da evrensel, 

sabit ilkelerle hareket etmelerinin yeterli olmayacağı vurgusudur. Bunun yerine, erdemli 

bir prensin başarısı, zamanın koşullarını doğru bir şekilde kavrayıp, bu koşullara uygun 

hareket edebilme becerisine bağlıdır.  

1.3.6. Friedrich’in Fortuna (Talih) Hakkındaki Yorumu 

Büyük Friedrich’in talih ve özgür istenç meselesine karşı takınmış olduğu tavrı 

incelenirse; Machiavelli’nin, özgür irade ve kader gibi metafizik meseleleri siyasete 

kattığını dile getirmektedir. Ancak Büyük Friedrich’in buradaki eleştirisi bahsedilen 

kavramların siyasetle bağlantısının gereksizliğidir. Büyük Friedrich, siyasetin pratik bir 

alan olduğunu ve liderlerin ya da halkların, talih ve tesadüf gibi belirsiz kavramlara 

odaklanmak yerine, zekâlarını ve akıllarını daha somut ve etkili bir biçimde kullanmaya 

yönelmeleri gerektiğini savunmaktadır. Ona göre siyasette başarılı olmak için, 

metafiziksel sorgulamalara değil, mevcut koşulları doğru anlamaya, analiz etmeye ve bu 

doğrultuda stratejiler geliştirmeye odaklanmak gerektiğidir. Büyük Friedrich için talih ve 

tesadüf kavramları belirsiz ve sebepleri bilinmeyen olayları açıklamak için kullanılan eski 

kelimelerdir. Dolayısıyla siyaset, bu tür belirsiz açıklamalardan ziyade, insan aklının ve 

zekâsının yönlendireceği bir alandır (Büyük Frederik, 2016, s. 140-141). Büyük 

Friedrich’e göre özgür istenç ve talihin siyasette yeri yoktur. Onlar yalnızca metafizikte 

iş görmektedir. Siyasette asıl mesele prenslerin kendi zekâlarını ve düşüncelerini nasıl 

geliştirip ülkeyi daha iyi hale getirmenin gerekliliği sorgulanmalıdır. “Yalnızca insan, 

yani sınırlı varlıklar olarak kaldığımız sürece, talih dediğimiz şey karşısında asla üstünlük 

kazanamayacağız. Tesadüflerden alabileceğimiz her şeyi almalıyız, ancak hayatımız, her 

şeyi idrak edemeyecek kadar kısa ve aklımız tüm bunları bir araya getiremeyecek kadar 

dardır” (Büyük Frederik, 2016, s. 141). Büyük Friedrich’e göre insanların eylemleri ve 

yaşamları sınırlı olduğundan talih her zaman için insanların üstünde yer alacaktır. Talihin 

her zaman için sınır tanımayan bir şey olduğunu dile getirmektedir. Ayrıca bazı zamanlar 

insanların kaderinde yer alan olaylar kimi zaman insanların sahip oldukları talihin yönünü 



47 

 

değiştirecektir. “Kader, insanların tüm bilgelikleri ve büyüklükleri ile dalga geçer. 

Önemsiz ve kimi zaman gülünç sebepler, krallıkların talihini değiştirir” (Büyük Frederik, 

2016, s. 143). Dolayısıyla prenslerin kaderleri ve talihinin iyi yönde ilerlemesi için 

mantıklı ve makul eylemlerde bulunması gerekmektedir.  

Büyük Friedrich’e göre prenslerin akılları ve mantıkları ile hareket etmesini 

becerebilecek yetenekte olması da talihini yenmesine yetmeyecektir. Talihini yenmek 

isteyen prens takınmış oldukları tavırları gerektiğinde zaman ve mekâna göre 

değiştirmesini becerebilmelidir. Ancak bunu başarabilmesi Büyük Friedrich’e göre epey 

zordur. Prensin sahip olacağı iki tavırdan bahsetmektedir. Bunlardan ilki korkusuz bir 

aceleciliktir; ikincisi ise çekinceler sebebiyle eylemde bulunmada yavaşlıktır. Büyük 

Friedrich için, insanların tüm bu erdemlere bir anda ve tamamen sahip olması mümkün 

değildir. Ayrıca savunmuş olduğu başka bir husus, prenslerin savaşlarda kılıç ve silahlarla 

başaramadığını, kalem yardımıyla ülkeler arasında anlaşmalar ile elde edilebileceği 

görüşüdür. Akıllı bir prens her zaman için akıllı bir danışmanından fikir alıp zamana ve 

koşullara ayak uydurmayı başarmalıdır. Kendisi her zaman için tüm durumlarda nasıl 

davranması gerektiğini bilip doğru vakit geldiğinde hem çekingen davranıp hem de 

atılgan bir eylemde bulunmayı gerçekleştirseydi o zaman Büyük Friedrich’e göre 

tamamen başarılı ve mükemmel bir prens olmayı elde edip yenilmezliği bulmuş olacaktır 

(Büyük Frederik, 2016, s. 144). Büyük Friedrich, prensin esneklik ve adaptasyon yeteneği 

ile savaş ve diplomasi arasında denge kurarak sürekli başarıya ulaşabileceğini 

savunmaktadır. 

Büyük Friedrich, hayatını kaybeden düşüncesiz kişilerin değil, yalnızca talihi yaver 

gidenlerin hikâyelerinin anlatılmasının, toplumun ve tarihin gerçekçi bir değerlendirme 

yapmasını engellediğini ifade etmektedir. İnsanlar çoğu zaman sonuçlara bakarak 

nedenler hakkında yanlış çıkarımlar yapmaktadır yani başarıları talihin bir sonucu olarak 

görmektedirler. Ancak başarılı olmak için o başarıyı gerçekleştirecek olanların 

özelliklerine ve zamanın doğru koşullarına da dikkat edilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Büyük Friedrich bir de gözü pek hükümdarın büyük işlere imza atmak 

için cesur kararlar aldığından söz etmektedir. Ancak cesur karar alan hükümdarların 

kendilerini sürekli tehlike altında tutacaklarını belirtmiştir. Bu durum, belirsizlik ve 

risklerle doludur. Diğer taraftan büyük işler becerecek yeteneği olmayan hükümdarların 

ise daha muhafazakâr bir yaklaşım sergileyerek güvenliği ön planda tutup ve riskten 



48 

 

kaçınırlar. Büyük Friedrich asıl vermek istediği mesaj ise doğru zaman ve koşullarda 

dünyaya gelmenin önemidir. Yani, bir hükümdar ne kadar yetenekli olursa olsun, doğru 

zamanlama ve koşullar olmadığında, yetenekleri beklenenin tersine zarar verecektir. 

Hükümdarın cesaret ve risk alma isteği, içinde bulunduğu koşullara uygun olmalıdır; aksi 

takdirde, fazla risk almak veya gereğinden fazla muhafazakâr olmak, başarısızlığa yol 

açabilecektir (Büyük Frederik, 2016, s. 145). Büyük Friedrich, doğru zamanlama ve 

koşulların liderlik için ne kadar önemli olduğuna vurgu yaparak, bir hükümdarın yeteneği 

ne kadar yüksek olursa olsun, doğru koşullar ve zaman dilimi olmadığında bu 

yeteneklerin zarar verebileceğini ifade etmektedir. Başarılı bir hükümdar, cesaret ve risk 

almayı doğru zamanlamayla harmanlamalıdır. Aksi takdirde, aşırı risk alma ya da 

gereğinden fazla muhafazakâr olmak, başarısızlığa yol açabilir. 

Büyük Friedrich’e göre Machiavelli’nin sahip olduğu siyaset anlayışına karşı olan 

prenslerin daha fazla başarıya ulaşabileceğini düşünmektedir. İnsanların kalplerinde 

kötülükten çok iyilik varsa ve iyi eylemlerde bulunmaya daha yatkınsa o zaman yapacak 

oldukları hataları görmezden gelmek doğru bir karar olacaktır. Çünkü dünya ve dünyada 

yer alan hiçbir şey kusursuz değildir. Dolayısıyla insanların eylemlerinde kötülükten çok 

iyilik yer alıyorsa o zaman yapmış olduğu bazı hataları affetmek iyi bir karar olacaktır. 

Prensin ve halkının birbirlerine karşı düşünceleri ve eylemleri aynı olursa, yani her iki 

tarafta yeri geldiğinde affedici ve merhametli olursa o zaman o ülkede mutluluktan başka 

bir şey hâkim olmayacaktır (Büyük Frederik, 2016, s. 146). 

1.4. İktidarı Elde Etme Örneği: Cesare Borgia 

Machiavelli, virtû (beceri ve yetenek) ve talih kavramlarını karşılaştırarak, devlet kurma 

ve iktidarını sürdürme konusunda farklı liderlerin deneyimlerini incelemektedir. Bu 

liderler özellikle Francesco Sforza ve Cesare Borgia olmuştur. 

Machiavelli’nin burada yaptığı karşılaştırma, virtu (beceri ve yetenek) ile talih arasındaki 

farkı vurgulamaktadır. Francesco Sforza, beceri ve yetenek ile iktidarını sürdürmüş ve 

kendi başarıları sayesinde güçlü bir hükümdar olmuştur. Cesare Borgia ise, talih ve 

başkalarının yardımları ile devletini elde etmiş, ancak bu dışsal faktörler, onun devleti 

sürdürebilmesinde yardımcı olmamıştır.  Machiavelli, Borgia’nın yetenekli ve stratejik 

bir lider olmasına rağmen, esas olarak talih ve başkalarının yardımları sayesinde 

kazandığı devletin, uzun vadede başarılı biçimde ilerletemediğini dile getirmiştir. Bu da, 



49 

 

virtû’nun, yani kişisel yetenek ve stratejilerin, talih ve dışsal faktörlerden daha önemli 

olduğu anlamına gelmektedir. Machiavelli bu örneği, talih ve yeteneğin devlet kurma ve 

sürdürme üzerindeki etkilerini karşılaştırarak, gerçek başarıyı elde etmenin ve iktidarı 

sürdürebilmenin, yalnızca yetenek ve talih ile mümkün olduğu sonucunu ortaya 

çıkarmaktadır. Ancak talih, yalnızca fırsatlar yaratabilir; bu fırsatları değerlendirebilmek 

için de virtû gerekmektedir (Machiavelli, 2024, s. 59-60). 

Machiavelli bir de, VI. Alexander’ın, oğlunu büyük birisi yapmak için karşılaştığı 

engelleri aşmak adına, bölgedeki mevcut durumu analiz ederek ve çeşitli stratejik adımlar 

atarak sonuca ulaşmaya çalıştığını ifade etmiştir. Machiavelli’nin bu çerçevede 

söylediklerini doğru kabul ederek ilerlendiğinde, o dönem İtalya’sının kilise ve 

Venediklilerle olan etkileşimleri önemli rol oynadığı görülmektedir. Ayrıca Machiavelli, 

Alexander’ın oğlu olan Cesare Borgia’yı başarılı bir lider yapma çabası sergilerken dışsal 

güçlerin dinamiklerini göz önünde bulundurmak zorunda olduğuna vurgu yapmaktadır. 

Aynı zamanda, güçlü yerel aileler (Orsiniler ve Colonnalar) gibi içsel engeller de bu 

süreci zorlaştırmaktadır. Machiavelli’nin burada vurguladığı en önemli strateji, mevcut 

düzeni bozmak ve o düzen içinde karışıklık yaratmaktır. VI. Alexander, özellikle 

Venediklilerin Fransızları geri getirme kararını, kendi stratejik çıkarları doğrultusunda bir 

fırsat olarak görmüş ve bu durumu lehine çevirmek için harekete geçmiştir. Bu tür 

fırsatları değerlendirebilmek için, Kral Louis’in eski evliliğin iptal edilmesi gibi detaylara 

kadar gitmek, Machiavelli’nin çok iyi bildiği bir stratejik yöntem ve fırsatları 

değerlendirme anlayışıdır (Machiavelli, 2024, s. 60). Machiavelli burada, siyasetteki 

başarının yalnızca doğrudan güç ve askeri kuvvetle değil, aynı zamanda durumları analiz 

etme, fırsatları görme ve gerektiğinde karmaşık ilişkiler karşısında stratejik müdahalelerle 

mümkün olduğunu ortaya koymaktadır. Machiavelli’de VI. Alexander’ın bu süreci nasıl 

yönettiğine dair önem kazanan husus; bir prensin çevresindeki güç dinamiklerini çok iyi 

kavrayıp, uygun stratejilerle bu dinamikleri lehine çevirmesi gerektiği düşüncesinde 

yatmaktadır. 

Ross King’in bu konu hakkında birçok görüş ve değerlendirmesi bulunmaktadır. Genel 

bağlamda Borgia ailesinin amaçlarının neler olduğu ve ne tür eylemlerde bulunduklarına 

dair bilgi vermektedir. Amaçları söz konusu olduğunda VI. Alexander’ın, oğlu Cesare 

Borgia’yı kilise için güvenilir bir müttefik haline getirerek aynı zamanda Borgia 

hanedanlığını kurmak olduğu görülebilir. Dolayısıyla bu strateji, sadece kilisenin gücünü 



50 

 

pekiştirmeyi değil, aynı zamanda Borgia ailesinin İtalya’da genişlemeyi hedefleyen bir 

planı içermektedir. Alexander, oğlunun kilisedeki kariyerini önce çok hızlı bir şekilde 

yükseltmiş, ardından onu çok daha dünyasal bir kariyere yönlendirmiştir. Borgia’nın 

başta kilisedeki yüksek makamlarına odaklanması, ama zamanla siyasi ve askeri bir lider 

olarak Romagna’da güçlü bir dükalık kurma amacına yönelik hamleler yapmasını King, 

Machiavelli’de yer alan “amaçlar doğrultusunda strateji belirleme” anlayışını 

somutlaştırdığını ifade etmiştir. Özellikle Valentino Dükalığı unvanının kazanılması ve 

Romagna’daki fetihler, Machiavelli’nin öne çıkardığı bir noktayı yansıtmaktadır o da 

ideal bir liderin, çevresindeki güç ilişkilerini yönetme ve bu ilişkileri kendi yararına 

kullanma becerisidir. Borgia, babasının desteğiyle Fransız ve İspanyol paralı askerlerini 

birleştirerek bölgedeki toprakları fethetmiş, karşısındaki düşmanları hızla yenmiştir. King 

bu tür askeri zaferlerin, Machiavelli’de güçlü ve kararlı bir liderin, “fırsatlar doğduğunda 

hemen harekete geçmesi gerektiği” düşüncesini desteklediğini ifade etmektedir (King, 

2011, s. 28-29). Dolayısıyla Machiavelli’nin Prens eserinde çokça yer verdiği bir konu 

olan stratejik evlilikler, güç mücadeleleri ve baba-oğul ilişkilerindeki siyasi oyunlara dair 

önemli bir örnek sunmaktadır. Bu olaylar, VI. Alexander ve oğlu Cesare Borgia’nın, 

kilise devleti içindeki gücü artırmak ve kendi hanedanlıklarını kurmak için izledikleri 

stratejik adımları göstermektedir. 

Ayrıca Cesare Borgia’nın Romagnalılara karşı başarılı elde etmesi ünlü şair ve siyasetçi 

olan Dante’nin de hoşuna gitmiştir. Markulin; Dante’nin de görüşlerini ele alarak şöyle 

açıklar: Papalık ve Dante’nin Romagnalılar hakkındaki görüşleriyle bağlantılı olarak, 

Valentino’nun, yani Cesare Borgia’nın tarihsel figürünü ve onun Papalıkla olan ilişkisini 

ele almaktadır. Markulin, Borgia’nın savaş gücü ve papalıkla olan özel bağı 

vurgulamaktadır. Dante’nin, Romagnalıları “kanı bozuk kötü bir ırk” olarak tanımlaması, 

bölgedeki toplumsal ve politik karışıklıkları anlatmak amacıyla kullanılmıştır. 

Valentino’nun, Papa VI. Alexander’ın gayrimeşru oğlu olarak, kilise içindeki prestijli bir 

pozisyonu elde etmesi de onun hem askeri hem de papalıkla olan ilişkilerini şekillendiren 

önemli bir faktör olmuştur. Cesare Borgia’nın askeri dehası ve aynı zamanda kirli 

ilişkilerle güç kazanması, tarihsel bir figür olarak hem tartışmalı hem de ilgi çekici 

olmuştur. Borgia’nın askeri lider olarak papalık ordularının başına geçmesi, onun askeri 

stratejilerindeki başarısı kadar, papalıkla olan derin bağları ve kilisedeki özel statüsüne 

de dayanmaktadır (Markulin, 2013, s. 273). 



51 

 

Russell, Rönesans İtalya’sının ve genel olarak Avrupa’nın, yüksek kültürel ve entelektüel 

gelişimle birlikte derin ahlâki çürümeyi barındıran karmaşık bir dönemi yansıttığını 

vurgulamaktadır. Rönesans, sanat, bilim ve felsefede büyük ilerlemeler kaydedilen bir 

çağ olmuştur, ancak aynı zamanda yozlaşmış ve acımasız politikalarla da tanınmıştır. Bu 

çelişki, dönemin hem kültürel zirvesine hem de en düşük noktasına dair bir paralellik 

oluşturmaktadır. Russell, Leonardo da Vinci’nin Sezar Borgia için kale yapması, bu 

dönemin politik dünyasının nasıl iç içe geçtiğini gösteren dikkat çekici bir örnek 

olduğunu belirtmiştir. Vinci gibi büyük bir deha, aynı zamanda Borgia ailesinin zorba 

liderlerine de hizmet etmiştir. Bu durum, Rönesans İtalya’sındaki entelektüel ve sanatsal 

başarıların, bazen ahlâki değerlerle çelişebileceğini göstermiştir. Borgia ailesinin güç ve 

iktidar elde etmek için uyguladığı şiddet ve entrikalar, o dönemdeki sanatçı ve 

düşünürlerin, bu tür yozlaşmış figürlerle bağlantıya girmesini pekiştirmiştir (Russell, 

1994, s. 97). Genel bağamda Russell, Rönesans İtalya’sının paradoksal doğasını ortaya 

koymuştur. Yüksek kültürel başarılar ve ahlâki çöküşler, tarihsel figürlerin birbirine 

paralel yürüdüğü bir zaman dilimini tanımlamıştır. 

Thomson, Cesare Borgia’nın siyasi stratejilerinin ve Machiavelli’nin bu stratejilere olan 

bakış açısının bir analizini sunmaktadır. Cesare Borgia’nın gücü, manipüle yeteneği ve 

acımasız politikalara dayalı yönetim tarzı, dönemin siyasi ikliminin nasıl şekillendiğini 

göstermektedir. Thomson, Sinigaglia Katliamı’ndan bahsetmektedir. Borgia’nın 

düşmanlarına karşı uyguladığı zekice ve sert yöntemleri yansıtan tarihi bir olay olduğunu 

dile getirmiştir. Bu olayda, Borgia, güvendiği komutanlarını eğlence bahanesiyle tuzağa 

düşürüp, onları öldürmeyi başarıyla gerçekleştirmiştir. Bu bağlamda, Cesare Borgia’nın 

hile ve aldatma içeren stratejileri, Machiavelli’nin “gerekirse kötülük yapılabilir” 

şeklindeki yaklaşımını somut bir örnekle pekiştirmiş olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca, 

Thomson, İspanya Kralı Ferdinand ve Papa II. Julius gibi figürler de, zaman zaman 

Cesare Borgia gibi yöntemlere başvurduklarını ileri sürmektedir. Dolayısıyla, 

Machiavelli’nin de belirttiği gibi, iktidarı korumak ve sağlam bir devlet yönetimi kurmak, 

bazen ahlâki olmayan yöntemleri gerektirebilmektedir (Thomson, 2000, s. 31). 

Aslında “Borgia’da onu çarpan endamı ve çevikliği, ne de Latince ve Yunanca’daki 

maharetiydi. Baştan beri Machiavelli’yi cezbeden Borgia’nın şaşmaz kararlılığı ve 

eylemlerindeki nefes kesici gözü peklikti” (King, 2011, s. 36-37). Cesare’ın korkusuz 



52 

 

tavrı ve istediği şeyi elde etme hırsıyla çekinmeden eylemlerini gerçekleştirmesi 

Machiavelli’yi etkileyen hususların başında yer almaktadır.  

Skinner, Borgia’nın Machiavelli’yi etkilediği noktalardan söz ederken şu ifadeleri dile 

getirmiştir: “Borgia tehlikeli bir krizi aşarken sergilediği güç ve özgüven nedeniyle 

Machiavelli’nin derin saygısını kazanmıştı” (Skinner, 2004, s. 32). Borgia’nın bir başka 

eylemiyle Machiavelli’nin övgüsünü kazandığı nokta şudur; 

Skinner, Borgia’nın, Romagna bölgesindeki askeri zorlukları ele alış tarzının, 

Machiavelli’yi etkileyen temel unsurlardan biri hale gelmesini sağlamıştır. İlk başta, 

Borgia, bölgedeki küçük yerel lordlara güvenmek zorunda kalmış, fakat bu lordların 

güvenilmezliği ve ona karşı yaptıkları eylemlerin zamanla ortaya çıkması söz konusu 

olmuştur. Borgia, bu güvenilmez liderleri Senigallia’da bir toplantıya davet edip, hepsini 

bir anda öldürterek onlardan kurtulmuştur. Ardından, Borgia, bir daha asla böylesine 

güvenilmez müttefiklerle ittifak yapmamaya karar vermiş ve bunun yerine kendi 

ordusunu kurmaya yönelmiştir. Bu karar, dönemin genel politik bağlamında alışılmadık 

bir adım olmuştur, çünkü Rönesans İtalya’sındaki prensler genellikle paralı askerleri 

kullanmayı tercih ederken, Borgia kendi ordusunu kurmaya karar vermiştir. . Borgia’nın, 

bu durumu nasıl dönüştürdüğü, onun ne kadar soğukkanlı ve stratejik bir lider olduğunu 

göstermiştir. Skinner’e göre Machiavelli, Cesare’nin bu adımını olağanüstü ileri görüşlü 

bir politika olarak düşünmüş olma ihtimalinden söz etmiştir. O dönemdeki siyasi 

manevraların çoğu, güçlerini sürdürmek adına başkalarına bağımlı kalmayı 

gerektirmektedir. Ancak Borgia’nın bağımsızlığı hedeflemesi ve kendi askeri gücünü 

kurma kararı, Machiavelli’nin güç kullanma ve devlet yönetimi konusundaki fikirlerine 

paralel düşen bir yaklaşım olarak dikkate alınmıştır. Machiavelli, bu tür stratejik ve uzun 

vadeli düşünceyi, güçlü bir liderlik ve yönetim becerisi olarak değerlendirmiştir (Skinner, 

2004, s. 33-34). 

Skinner bir de II. Julius’un Borgia’ya karşı başarılı şekilde gerçekleştirmiş olduğu ihaneti 

anlatmaktadır. II. Julius, Borgia’ya karşı olan nefretini ustaca gizlemesinde, 

Machiavelli’nin ikiyüzlülükle ilgili fikirlerini somutlaştıran önemli bir örnek olarak 

görülmelidir. Julius, Borgia’ya olan düşmanlığını ve gerçek duygularını, ona tam destek 

verdiği bir dönemde saklamayı başarmış ve ikiyüzlülüğünü ustaca kullanarak Borgia’yı 

tuzağa düşürmüştür. Machiavelli, bu durumu, hükümdarların içten olmayan 

davranışlarının nasıl faydalı olabileceğini ve ikiyüzlülüğün bazen stratejik bir silah olarak 



53 

 

nasıl kullanılabileceğini gösteren bir örnek olarak sunmaktadır. Julius, Borgia’nın 

desteklemiş olduğu papalık seçiminden sonra, gerçek duygularını ve nefretini açığa 

çıkararak ona son darbeyi vurmuştur  (Skinner, 2004, s. 67). Bu tür stratejik hamlelerin, 

iktidarı korumak için nasıl etkili olabileceğini ortaya koymaktadır. Skinner’ın da ifade 

ettiği gibi Machiavelli, bir hükümdarın sürekli olarak tetikte olması ve rakiplerinin gerçek 

duygularını anlaması gerektiğini düşünmüştür. Bu, sadece dışa dönük değil, aynı 

zamanda içsel güç dinamiklerini anlamak açısından da önemlidir. Cesare Borgia ve Papa 

II. Julius arasındaki bu mücadele, Machiavelli’nin siyaset ve iktidar üzerine yaptığı 

gözlemleri pekiştiren bir örnek oluşturmaktadır. Bu olay, ikiyüzlülüğün ne kadar güçlü 

bir strateji olabileceğini ve hükümdarların bu tür taktiklere başvurarak nasıl başarılı 

olabileceğini göstermektedir. 

Büyük Friedrich, Borgia bahsinde Machiavelli’nin görüşlerine katılmamaktadır. Cesare 

Borgia, Machiavelli’nin gözünde takdire şayan biri olarak görülüyorsa, Büyük 

Friedrich’te yerilmesi gereken bir kişiliktir. 

“Borgia, onurda ve aşkta rakibi olan erkek kardeşini kız kardeşinin yanında 

öldürtmüştür. Annesine hakaret eden birkaç İsviçreliye duyduğu intikam 

duygusundan dolayı papanın İsviçreli muhafızlarını öldürtmüştür. Para hırsını tatmin 

etmek için çeşitli kardinallerin parasını dolandırmıştır. Romagna’yı meşru 

hükümdarı olan Urbino Dükü’nün elinden almıştır. Emrinde bir zalim olan acımasız 

d’Orco’yu idam ettirmiştir. İğrenç ihanetlerle Sanigaglia’da, hayatta oldukları sürece 

kendi çıkarlarına aykırı gördüğü bazı hükümdarları ortadan kaldırmıştır. Kendi 

iradesi için kullandığı soylu bir Venedikli kadını suda boğdurmuştur. Onun verdiği 

emirler ile birçok zorbalık yapılmadı mı? Tüm kepazeliklerini kim sayabilir? 

Makyavel’in yaşadığı çağdaki tüm büyük insanlara, hatta eski çağların tüm 

kahramanlarına tercih ettiği ve yaşamını, talihleri yaver gittiği için bir yerlere 

gelenlere örnek olarak layık gördüğü kişi işte budur” (Büyük Frederik, 2016, s. 48). 

Borgia yeri geldiğinde kendi çıkarları için kendi kardeşini öldürmekten tereddüt 

etmemiştir. Büyük Friedrich için aslında tam bir acımasız haydut konumundadır. Kendi 

istekleri ve çıkarları için her şeyi yapma potansiyeli olan Borgia’yı, Machiavelli’nin 

dediği gibi örnek almaktan ziyade, yapmış olduğu eylemlerin birer dehşet verici eylemler 

olduğunu görüp ders çıkarmak gerekmektedir. 

Ayrıca “Cesare Borgia, büyüklüğünün temelini İtalyan hükümdarların yok oluşuna 

dayandırmıştır. Komşularımın varlıklarını ele geçirmek istiyorsam, onları zayıflatmak 



54 

 

zorundayım. Onları zayıflatabilmek için ise onları birbirine düşürmek zorundayım. 

Kötülerin mantığı bu şekilde çalışır” (Büyük Frederik, 2016, s. 48). Büyük Friedrich bu 

tarz düşüncelere sahip bir hükümdarın iyilikten haberi olmadığını, zekâlarının yalnızca 

bu gibi kötü düşüncelere çalıştığını öne sürmektedir. Büyük Friedrich, Borgia’nın bu tür 

kötü fikirlerinin kabul edilir cinsten olmadıklarını savunmaktadır. Kendi faydası için 

diğer her şeye ve herkese karşı gaddar biçimde davranmak hiç de övülmesi gereken bir 

durum değildir. 

“Dolayısıyla kişi yozlaşmış koşullarda ahlâki gerekliliklerle karşı karşıya kalabilir 

(zaferin sonuçsal hedefini aramak gibi), ancak bunlar ne geleneksel ahlâkın ne de ebedi 

bir yasanın yükümlülükleridir” (Kocis, 1998, s. 114-115). Etik ve ahlâki değerlerin, 

özellikle yozlaşmış ve zorlu koşullarda, geleneksel ya da evrensel yasalara ve 

yükümlülüklere karşı nasıl esneyebileceğini tartışmaktadır. Buradaki fikir, bireylerin ya 

da liderlerin zafer ya da güç elde etme amacı güderken, bu amaçlara ulaşmak için bazen 

geleneksel ahlâki değerlere ya da evrensel yasalara ters düşen yöntemlere başvurmak 

zorunda kalabilecekleridir. Bu bağlamda, ahlâki gereklilikler, sadece toplumsal ya da 

kültürel normlara değil, daha çok bireysel hedeflere ve sonuçlara odaklanabilir. 

Machiavelli’nin düşünceleriyle de paralellik gösteren bu görüş, zaferin elde edilmesinin, 

geleneksel ahlâki değerlerle her zaman uyumlu olmayabileceğini savunmaktadır. 

Prens’te de Machiavelli, hükümdarların başarıya ulaşabilmek için gerektiğinde 

acımasızlık, aldatma veya ikiyüzlülük gibi ahlâki açıdan tartışmalı yöntemlere 

başvurmalarını savunmuştur. Bu bağlamda, başarının hedefi doğrultusunda alınan 

sonuçlar, ahlâki yükümlülüklerle karşılaştırıldığında öncelikli hale gelebilecektir. 

Kocis’in ifadesinden anlaşılan, bireylerin ya da liderlerin, sonuçları amaçlarına ulaşmak 

için gereken araçları kullanırken, bazen geleneksel etik kurallarından sapabileceklerini ve 

bu sapmaların, doğru ya da yanlış değil, daha çok amaç ve sonuç odaklı bir 

değerlendirmeye tabi olacağını ortaya koymaktadır. 

Cesare Borgia Machiavelli için büyük bir rol model olmuştur. Russell’ın ifadesiyle “Sezar 

Borjia ve babası VI. Aleksandr sadece kişilikleri yönünden değil, Machiavelli’ye esin 

vermiş olmaları bakımından da ilgi çekicidirler” (Russell, 1994, s. 96). Machiavelli söz 

konusu olduğunda kendisini büyük şekilde etkilemiş olan kişileri ve olayları incelemek 

yerinde ve doğru olacaktır. Çünkü Machiavelli’nin sahip olduğu inançlar ve ilkeler 

çerçevesinde bu gibi durumlar ve şahıslar yer almaktadır. Yalnızca VI. Alexander ve 



55 

 

Cesare Borgia değil, Papa II. Julius’ta kendisine esin veren yönetici kişilerdendir. İsmi 

verilen bu yöneticiler, karşılarında bulunan kişileri her ne kadar aldatıp, hile ile hükmetme 

fırsatını yakalasalar da Machiavelli nazarında hiçbir kötü etkileri bulunmamıştır. Dahası, 

yapılan bu tarz eylemlerin gerekliliği mevzu bahis olmuştur. Kısacası Machiavelli 

“Dük’ün Fransa, Papalık ve İtalya devletlerini birbirlerine düşerek kesin ve gerektiğinde 

acımasız davranışlarını, komploları bastırmasını ve gelecek için sağlam temeller atmasını 

över” (Curry ve Zarate, 1997, s. 57). Cesare Borgia, Machiavelli için önemli bir kişiliktir 

ve başarıya ulaşmak isteyenlerin örnek alacağı bir yönetici olduğu iddiasındadır.  

Machiavelli, Cesare Borgia’nın eylemlerini cesur ve kararlı bir şekilde gerçekleştirdiğini 

ifade etmektedir. Onun büyük cesaret ve yüksek hedeflere sahip olduğunu, bu yüzden 

bazı zorlayıcı ve etik dışı stratejilere başvurmasının anlaşılabilir olduğunu ifade 

etmektedir. Machiavelli, Borgia’nın iktidarını korumak için düşmanlarını alt etmeyi, 

dostlar edinmeyi, halkı kendine çekmeyi, askerlerince saygı görmeyi ve gerektiğinde sert 

müdahalelerde bulunmayı hedeflediğine dikkat çekmiştir. Ayrıca, eski kurumları 

yenilemek, sadık olmayan güçleri ortadan kaldırmak ve yeni ittifaklar kurmak da bir 

liderin stratejik hamleleri arasında yer almalıdır. Dolayısıyla bu tür eylemde bulunan 

kişiye örnek olarak Cesare Borgia’yı göstermiştir. Ancak Machiavelli onda yalnızca bir 

kusur bulmuştur. O da Julius’un papa olmasına engel olmamasından dolayıdır. Borgia 

papalık görevi için uygun bir kişiyi bulamadıysa bile istemediği bir kişinin yani Julius’un 

papa olmasını engellemeliydi. Bu durum Machiavelli’nin gözünde stratejik bir hata 

olarak görülmektedir (Machiavelli, 2024, s. 65-66). Machiavelli, güçlü bir liderin 

iktidarını sürdürmek için başvurabileceği sert ve bazen etik dışı stratejilerin 

gerekebileceğini ifade ederken bir de liderin yaptığı seçimlerin ne kadar önemli olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Utku Özmakas, Machiavelli’nin bahsetmiş olduğu fırsat kelimesinin eyleme 

geçirilmesinden bahsetmektedir. Machiavelli için fırsat, yaşamın doğal akışında 

gerçekleşen, zaman ve durum bakımından değişkenlik gösterebilmesinden dolayı her an 

için olabilecek eylemlerin meydana gelmesinde etkilidir. 

Özmakas, Machiavelli’nin fırsat kelimesinden ne anladığını dile getirmektedir. Ona göre 

Machiavelli, fırsatı yalnızca bir anlık şans olarak görmemektedir; doğru şekilde 

değerlendirilmediği takdirde zamanla kaybolacağını ve mevcut yola devam edeceğini 

belirtmektedir. Buradaki kritik nokta, bir liderin hem fırsatı anlayabilecek zekâya hem de 



56 

 

bu fırsatı hayata geçirecek güç ve kararlılığa sahip olması gerektiğidir (Özmakas, 2019, 

s. 113). Bu anlayışa göre, prensin sadece dış dünyayı gözlemleyip fırsatlar yaratmakla 

kalmayıp, aynı zamanda stratejik kararlarla, gerektiğinde cesur adımlar atarak bu fırsatları 

somut sonuçlara dönüştürmesi gerekmektedir. Machiavelli’nin bu perspektifi, güçlü bir 

liderin, hem teorik olarak fırsatları tanıyabilen, hem de pratikte bu fırsatları hayata 

geçirebilen biri olması gerektiği fikrini öne çıkarmaktadır. 

1.4.1. Prensin Şiddetinin Ölçüsü 

Machiavelli, prensin işgal ettiği ülkelerde yapacak olduğu eylemlerin şiddetini 

hesaplaması gerektiğinden bahsetmektedir. “İşgalci, bir devleti ele geçirdiğinde, yapması 

gereken bütün yıkıcı şeyleri gözden geçirip hepsini bir anda yapmalıdır ki, her gün 

yinelemek zorunda kalmasın ve yinelemediği için de insanlarda güven duygusu 

yaratabilsin ve onlara iyilik ederek gönüllerini kazanabilsin” (Machiavelli, 2024, s. 70). 

Machiavelli, işgalci veya yeni bir liderin devleti ele geçirdiğinde hemen ve kararlı bir 

şekilde yıkıcı değişiklikler yapması gerektiğini ifade etmektedir. Çünkü sürekli olarak 

erteleme yapmak ve yıkıcı hamleleri parça parça uygulamak, halkın güvenini zedeleyecek 

ve prensin gücünü sarsacaktır. Dolayısıyla yıkıcı eylemler hızlı ve topluca 

gerçekleştirilmelidir, çünkü halkın bir anda gelen değişikliklere karşı daha az tepki 

verdiğini ve liderin gücü daha sağlam olacağı vurgusunu yapmaktadır. Ayrıca “İyilikler 

ise, tadını daha iyi çıkarabilmek için, azar azar yapılmalıdır. Ve her şeyden önce bir prens 

uyruklarıyla öyle yaşamalıdır ki, iyi ya da kötü hiçbir olay, hareket tarzını değiştirmesini 

gerektirmesin” (Machiavelli, 2024, s. 71). Machiavelli’ye göre iyilikler zamanla halk 

tarafından daha çok takdir edilip, değer kazanmaktadır. Böylece halk, liderin iyiliklerini 

daha fazla hissedecek ve bu durum, liderin halkla daha sağlam bir bağ kurmasına 

yardımcı olacaktır. Özetle, Machiavelli bir prensin iktidarını sağlamlaştırmak ve halkın 

güvenini kazanmak için stratejik ve zamanlamasına dikkat ederek hareket etmesi 

gerektiğini savunmaktadır. Yıkıcı değişikliklerin hemen yapılması, iyiliklerin ise azar 

azar ve yavaşça uygulanması gerektiği düşüncesini öne çıkarmakla birlikte prensin tutarlı 

bir yönetim sergilemesi gerektiğine inanmaktadır. Ancak prensin bu tür eylemlerde 

bulunabilmesinin, içinde bulunduğu şart ve durumlara bağlı olarak gerçekleşmesi 

gerektiği savunusundadır.  



57 

 

Özmakas’ın bu hususta Machiavelli’nin düşüncesi hakkındaki yorumuna bakıldığında 

temel vurgusunun; acımasız olarak nitelendirilen eylemlerin gerekliliği söz konusu 

olduğunda, bunun halk üzerinde olumsuz bir etki yaratmayacak şekilde gerçekleştirilmesi 

için tek seferde ve hızlıca yapılmasının gerekli olduğudur. Bu yaklaşım, halkın acıyı kısa 

süreli olarak deneyimlemesi ve bir güven duygusunun bozulmaması gerektiğini 

vurgulamaktadır. Diğer yandan, iyilikler ve avantajlar ise zamanla ve dikkatlice 

sunulmalıdır ve bu şekilde halkın güveni pekiştirilmesi sağlanmalıdır (Özmakas, 2019, s. 

138). Dolayısıyla Machiavelli’nin bu tür önerileri, siyasal liderlerin ve yöneticilerin 

kararlarını stratejik olarak almalarını ve halkla olan ilişkilerinde dengeyi gözetmelerini 

anlatan bir yaklaşımdır. Her iki tür eylemin de nasıl uygulanması gerektiği, prensin halk 

üzerindeki denetimini sürdürmesi açısından önemli bir unsur halindedir. “O, öğretiminde 

sonuna kadar giden biriydi. Ne duraksar ne de uzlaşırdı. Makyavelli, yöneticiye 

kötülükler zorunlu olduklarına göre, çabuk ve acımasızca yapılmaları gerektiğini 

anlatmaktadır” (Cassirer, 1983, s. 341). Ancak prens kötü eylemde bulunmayı yalnızca 

zorda kaldığı koşullarda tek seferde yapmalıdır. Zorda kalmadığında ise iyi eylemde 

bulunmaya devam etmelidir. 

Bu husus çerçevesinde Büyük Friedrich’in Machiavelli’ye olan eleştirilerine bakılacak 

olunursa, 

“Zekâ ile barbar olmak ve zorbalığı belirli bir bağlamda kullanmak, bu devlet adamına 

göre kendi çıkarına yararlı görülebilecek tüm zalimlikleri ve ahlâksızlıkları bir seferde 

uygulamak anlamına gelir” (Büyük Frederik, 2016, s. 54-55). Machiavelli’nin 

savunduğu, gerektiğinde şiddetin bir defada uygulanması ilkesi aslında Büyük Friedrich 

için gaddarlık ve ahlâk dışı eylemler olarak anlaşılmaktadır. Machiavelli’de bir prensin 

sahip olduğu düşmanlarını ya da şüphelendiği kişileri hiç sorgulamaksızın ortadan 

kaldırmanın ve bunu bir seferde gerçekleştirmenin makul bir eylem olduğu düşüncesi 

Büyük Friedrich açısından hiç de gerekli bir eylem olarak görünmemektedir.  

Büyük Friedrich’in bir eleştirisi daha bulunmaktadır. Özellikle, bir eylemin 

zamanlanması ve ölçeği üzerine yaptığı vurgu, insanları öldürme ya da zalimlik uygulama 

konusundaki etik soruları gündeme getirdiğini ifade etmektedir. Burada Büyük Friedrich, 

Machiavelli’nin zalimlik konusundaki tavsiyelerinin eleştirisini yaparken, bin kişiyi bir 

günde idam etmek ile onları zaman içinde teker teker öldürmenin aynı derecede kötü 

olmadığına dair mantığını sorgulamaktadır. Büyük Friedrich’in yaklaşımı, zalimliğin her 



58 

 

durumda kötülük olduğu ve onun her türlüsünün aynı derecede kabul edilemez olduğu 

yönündedir. Ayrıca, Machiavelli’nin örnek verdiği Agathokles, kötü yöntemlerle 

iktidarını elde etmiş bir figür olarak gösterilse de, Büyük Friedrich için sonunda kendi 

ihanetinin kurbanı olmuştur. Bu, Machiavelli’nin öğretilerinin pratikte geri 

tepebileceğine dair bir eleştiridir. Agathokles’in ölümü ve ordusunun çocukları öldürme 

durumu, gerçek ve sonuç odaklı siyaset anlayışının kişisel ve toplumsal yıkımlarla nasıl 

iç içe olabileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, Büyük Friedrich Machiavelli’yi sadece 

ahlâki açıdan sorgulamakla kalmaz, aynı zamanda onu dürüst davranmamak ve 

dolandırıcılık nitelikleriyle suçlamaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 55). 

1.5. Prensliklerde Kullanılan Gücün Ahlâkiliği 

Machiavelli, özgürlüklerine düşkün bir halkı yönetmek için üç ana strateji önermektedir. 

Bunlardan ilki ele geçirilen devletin yıkılmasıdır. Eğer ele geçirilen halk kendi yasalarıyla 

ve özgürce yaşamaya alışmışsa, onları tamamen kontrol altına almak için en radikal 

çözüm olarak devletin yıkılması, yani mevcut düzenin tamamen ortadan kaldırılması 

önerilmektedir. Bu eylem, halkın özgürlüğünü tamamen sona erdirerek onlara yeni bir 

düzen dayatmayı sağlayacaktır. İkinci yapılması gereken eylem ise; ele geçirilen devlete 

gidip oturmaktır. Prensin, doğrudan o topraklarda bulunarak, halkla ve yönetimle bizzat 

ilgilenmesi gerektiğini belirmektedir. Böylelikle, halkla doğrudan etkileşimde bulunarak 

onların güvenini kazanmaya çalışarak yönetimin sürekliliğini sağlayabilecektir. Son öneri 

ise daha yumuşak bir yaklaşım olan; halkın özgürlüğünü kısmen koruyarak, devletin 

temel çıkarlarını koruyacak şekilde sınırlı sayıda dost ve işbirlikçi aracılığıyla yönetim 

kurulması önerisidir. Bu durumda, halk kendi yasalarını sürdürürken, prens vergi 

alacaktır ve belirli çıkarlar doğrultusunda halkı denetleyecektir (Machiavelli, 2024, s. 53). 

Machiavelli burada, özgür yaşamaya alışmış bir halkı yönetmenin en verimli yolunun, 

doğrudan halkla iletişim kurmak ve onları yönetim içinde tutmak için güçlü bir dostluk 

ve sadakat ağı kurmanın gerekliliğini vurgulamaktadır.  

Ayrıca Machiavelli, özgür yaşamaya alışmış şehirleri ya da halkları yönetmek konusunda, 

onların eski özgürlük anlayışlarının ve özgürlük ruhlarının ne kadar derin kökler saldığını 

vurgulamaktadır. Dolayısıyla özgürlük içinde yaşamaya alışmış bir halkı egemenliği 

altına alacak bir prensin, bu halkın eski düzenine ve özgürlük anlayışına karşı duyduğu 

bağlılığı hesaba katmak zorunda olduğunu belirtmektedir. Eğer bir prens, bu halkı yok 



59 

 

etmeden yönetmeye çalışırsa, bu halkın her an isyan etmeye, özgürlük mücadelesi 

vermeye devam edeceğini öne sürmektedir. Bu durum, halkın eski özgürlük düzenine sıkı 

sıkıya bağlı olmasıyla ilgilidir. Özgürlük duygusu, geçmişin izleri ve hatıraları zamanla 

silinse bile, halk için hâlâ güçlü bir sığınak işlevi gördüğünü belirtmektedir. Bu da, halkın 

özgürlük duygusunun ve eski düzenin, yalnızca dışsal baskılarla değil, içsel bir dirençle 

devam ettiğini göstermektedir. Öte yandan, egemenlik altına alınan ve yönetilmeye 

alışkın şehirlerde ya da bölgelerde ise durumun farklı olduğunu ifade etmektedir. Burada 

halk, bir prensin soyu tükenene kadar boyun eğmeye alışkındır ve eski prensin gitmesinin 

ardından, yeni bir lider seçme konusunda kararsızlık yaşamaktadır. Bu nedenle, 

bahsedilen tarzda olan halklar daha kolay yönetilebilir, çünkü özgürlükleri konusunda bir 

arayışları yoktur ve yeni bir hükümdar bu halkın güvenini ve desteğini kazanmakta daha 

başarılı olabilir (Machiavelli, 2024, s. 54). Machiavelli’nin bu görüşü, devlet yönetiminde 

halkın özgürlük anlayışını ve geçmişteki deneyimlerini dikkate almanın önemini 

vurgulamaktadır. Machiavelli’nin bu düşüncesi, halkın özgürlük ve bağımsızlık 

arzusunun, iktidarda yer alan yöneticilerin stratejileri ve yönetim tarzları açısından ne 

kadar önemli bir engel teşkil edebileceğini göstermektedir.  

“Bir devlet planlayan ve onun için yasalar düzenleyen kişinin, insanların kötü olduklarını 

ve özgür hareket alanı buldukları zaman ruhlarındaki kötülüğe göre davranacaklarını 

önceden varsayması gereklidir” (Machiavelli, 2021,  s. 36). Ülkeyi yöneten bilge bir 

prensin ileri görüşlü olması gerekmektedir. Kendisi ve ülkesi için tehlike arz edebilecek 

durumları önceden kestirip yapılması gereken eylemi yerine getirmelidir. Machiavelli 

için insanlar yaşadıkları alanlarda özgür kaldıklarında istedikleri şekilde hareket edecek 

olmalarından dolayı içlerinde bulunan kötü eylemde bulunma içgüdülerini dışa 

vuracaklardır. İşte her anlamda güçlü ve zeki bir prens, oluşabilecek tüm tehditleri 

önceden ortadan kaldırmalıdır. 

Leboeuf, Machiavelli’nin siyasi görüşlerinin bir yorumunu yapmaktadır. 

Machiavelli’nin, yönetme işinin iyi niyet ve duygularla yapılabilecek bir şey olmadığını, 

bunun yerine şiddet, hırs, kalleşlik ve korkaklık gibi insan doğasının daha karanlık 

yönlerine dayandığı vurgusunu yapmaktadır. Leboeuf, Machiavelli’nin görüşlerine atıfta 

bulunarak, insan doğasının doğuştan iyi olmadığını ve toplumsal ilişkilerin aslında 

açgözlülük, egoizm ve fetih arzusuyla şekillendiğini belirtmektedir. Leboeuf, insanları 

birbirine bağlayan şeyin ne doğal iyi niyet ne de makul bir toplumsal sözleşme olduğunu, 



60 

 

aksine herkesin kendi çıkarlarını gözetmeye yönelik eğilimlerinin, insanlar arasında 

çatışmalara ve karşılıklı hırsların doğmasına yol açtığını öne sürmektedir. 

Machiavelli’nin perspektifinden bakıldığında, bu insanlar arasındaki düzeni sağlayacak 

tek şey, bir otoritedir. İşte burada prensin gücü devreye girmektedir. Leboeuf, bu ifadenin, 

toplumsal düzenin sağlanmasında gücün ve güçlü bir liderin merkezi bir rol oynadığını 

vurgulayan bir yorum olduğundan söz etmektedir. (Leboeuf, 2014, s. 62) Özetle, 

Leboeuf’un yorumu, Machiavelli’nin siyasi görüşlerinin insan doğasına dair karamsar bir 

bakış açısını yansıttığını ve bu bakış açısına göre, yönetmenin ancak güçlü bir liderin 

gücüyle mümkün olabileceğini ortaya koyduğunu göstermektedir. Bu, yönetme işinin 

gerçekçi bir anlayışla ele alınması gerektiğini ifade etmektedir. 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin ele geçirilen ülkeyi yıkma düşüncesine de karşı 

çıkmaktadır ve ağır bir şekilde eleştirmektedir. Ona göre Machiavelli’nin bu düşüncesi 

erdemin yüceliğini karalamaktadır. Onun ancak kendi silahlarıyla yok edilebilir olduğunu 

savunmaktadır. “Makyavel ancak kendi silahlarıyla, şahsi çıkarlarla, kitabının ruhuyla, 

siyasetinin ve ahlâksızlığının tanrısıyla mağlup edilebilir” (Büyük Frederik, 2016, s. 37). 

Machiavelli’ye şöyle bir soru yöneltir ve yönelttiği soru gerçekten nokta atışı bir sorudur. 

Prens gücünü artırmak için bir ülkeyi işgal edecektir. Peki, işgal ettiği ülkeyi yakıp 

yıkacaksa neden böyle bir fetih düzenlemiştir? Çünkü bir yeri ele geçirmek için büyük 

miktarda para harcanmaktadır. Bir de fetih gerçekleştiğinde birçok kayıplarda ortaya 

çıkacaktır. Bunları tek telafi edecek olan ele geçirilen topraklar olacaktır. Ancak ele 

geçirilen topraklar yerle bir edilirse gücüne güç katmak yerine daha fazla zarara sebebiyet 

verecektir. Bu durumda yerle bir edilmiş ve halkın neredeyse tamamı yok edilmiş bir 

devletin hiçbir şekilde ele geçirene katkısı olmayacaktır. Büyük Friedrich, Libya ve kum 

çöllerini örnek vererek bu ve benzeri yerlere sahip olan prensin güçlü veya korkutucu 

olmadığını düşünmektedir.  

Büyük Friedrich, fetihlerin ve savaşların sadece toprak genişletme amacıyla değil, aynı 

zamanda o topraklardan elde edilecek ekonomik ve sosyal kaynaklarla daha güçlü bir 

devlet inşa etme amacı taşıması gerektiğini vurgulamaktadır. Ona göre, fetihler için 

yapılan büyük harcamalar ve yıkımların, aslında devletin güçlenmesine hizmet 

etmediğini, aksine o toprakların tahrip edilmesinin ve nüfusunun kaybolmasının devletin 

zayıflamasına yol açtığını dile getirmektedir. Ayrıca Büyük Friedrich, bir hükümdarın 

sahip olduğu toprakların gücünü sadece coğrafi büyüklüğüyle ölçmenin yanıltıcı 



61 

 

olduğunu savunmaktadır. Libya gibi ıssız ve verimsiz toprakların bir hükümdar için 

korkutucu ve güçlü bir etki yaratmayacağını, bunun yerine verimli, güçlü bir nüfusa 

sahip, ekonomik olarak zengin, üretken vatandaşlar, askerler ve iyi yönetilen şehirlerle 

donanmış bir devletin gerçek gücünü oluşturduğunu ifade etmektedir  (Büyük Frederik, 

2016, s. 38). Bu düşünce, Büyük Friedrich’in, bir ülkenin gerçek gücünün sadece askeri 

gücüne ya da toprak genişliğine dayalı olmadığını, aynı zamanda halkının sayısı, refahı, 

üretkenliği ve devletin yönetim kapasitesinin de büyük bir rol oynadığını kabul ettiğini 

göstermektedir. Nüfusun kalabalıklığı, devletin gücünün temeli olarak kabul 

edilmektedir. Ayrıca, savaşların sadece toprak genişletmekle sınırlı olmaması, halkın 

yaşam kalitesini artırmaya, ekonomik istikrarı sağlamaya ve uzun vadeli güç inşa etmeye 

yönelik olması gerektiği düşüncesini de yansıtmaktadır. “Makyavel’in içindeki kötülük 

nasıl ki ürpertiye sebep oluyorsa, değerlendirmeleri ancak acımaya sebep olabilir ve 

başkalarına acımasız siyasetini öğretmek yerine önce doğru değerlendirmelerde 

bulunmayı öğrenmiş olsaydı, kendisi için daha iyi olurdu” (Büyük Frederik, 2016, s. 39). 

Büyük Friedrich’in yorumuna göre, Machiavelli’nin siyaset anlayışı sadece kötülük ve 

acımama üzerine kurulu olduğunda, bu yaklaşım başkalarına zarar verme potansiyelini 

artıracaktır ve bu, toplumsal huzursuzluğa yol açacaktır. Büyük Friedrich’e göre, bir 

siyasetçi öncelikle doğru değerlendirmeler yapmalı, başkalarına acımasızca siyaset 

öğretmek yerine, adil ve etkili bir yönetim anlayışına sahip olması gerekmektedir. 

1.6. Farklı Devlet Yapıları 

Machiavelli, bir prensliğin yönetim şeklini iki temel kategoriye ayırmaktadır. Bunlar 

prens ve emir kulları yönetimi ile prens ve baronların ortak yönetimidir. Prens ve emir 

kulları yönetimine bakıldığında, bu tür bir yönetimde, hükümdar en yüksek otoriteyi 

elinde bulundurmaktadır ve tüm bölgeyi doğrudan yönetmektedir. Ayrıca prens, 

yöneticilerini ve bakanlarını kendi isteğine göre atar, yer değiştirir ya da görevden 

alabilme yetkisine sahip olduğunu dile getirmektedir. Bu tür bir yönetim modelinde, 

devletin en yüksek gücü doğrudan prensin elindedir. Diğer yönetim şekli olan prens ve 

baronların ortak yönetiminde ise prens, devletteki baronlarla ortak bir yönetim 

sağlamaktadır. Baronlar, genellikle geçmişte soylulukları ve topraklarıyla tanınan, 

prensin kayırmasından bağımsız olarak, mirasa dayalı ayrıcalıkları olan kişilerdir. Prens 

bu baronları kendi emri altına almakta zorlanır, çünkü onların halk nezdindeki gücü ve 



62 

 

itibarı vardır. Bu modelde, bir hükümdar, baronların topraklarına ve ayrıcalıklarına 

dokunmakta daha dikkatli olmalıdır, çünkü bu baronların halk üzerindeki etkisi büyüktür 

ve aralarında yaşanabilecek herhangi bir sorunda devletin istikrarı tehlikeye girecektir 

(Machiavelli, 2024, s. 50). Bu bağlamda Machiavelli, merkeziyetçi yönetimlerin yani tüm 

yetkinin doğrudan prensin elinde toplandığı sistemlerin istikrarı sağlamada daha etkili 

olabileceğini, aristokratik güçlerin etkin olduğu karma yönetim biçimlerinde ise iktidarın 

paylaşımının yönetsel zorluklar ve istikrarsızlık riski doğurabileceğini vurgulamaktadır. 

Machiavelli, bu iki yönetim biçiminin devletin işgal edilmesi ve elde tutulması açısından 

ne gibi avantajlar ve zorluklar sunduğunu tartışmaktadır. Türk sultanlığını örnek alarak, 

tek bir hükümdarın (sultanın) mutlak yetkiye sahip olduğu ve tüm bölgeyi doğrudan 

yönettiği bir yapıyı ele almaktadır. Bu tür bir hükümdarlığı ele geçirmenin zor olduğunu, 

çünkü burada emir kulları (yöneticiler ve bakanlar) prensin mutlak egemenliği altında 

olduklarından dolayı onları kendi tarafınıza çekmek ya da onları satın almanın çok zor 

olduğunu belirtmektedir. Ayrıca, bu tür bir yönetimdeki halk ve askerler, büyük ölçüde 

hükümdara bağlıdır, bu nedenle içsel bir ayaklanma ya da ihanet de beklenmemelidir. 

Ancak, bir kez hükümdar devrildiğinde, geriye sadece soyu kalacaktır ve o soyu ortadan 

kaldırmak hükümetin tüm yapısının çökmesine sebep olacaktır. Bu, Türk 

hükümdarlığının kolayca kaybedilmeyeceği ancak bir kez kaybedildiğinde kolayca elde 

tutulabileceği anlamına gelmektedir (Machiavelli, 2024, s. 51). Machiavelli’ye göre, 

mutlak gücün tek elde toplandığı yönetimler dışarıdan sarsılması güç yapılar sunsa da, bir 

kez çözülmeye başladıklarında direnecek ara güç odakları bulunmadığı için yeni 

egemenlik kolayca yerleşebilir; yani bu tür devletler zor fethedilir, ama fethedildiklerinde 

sağlam biçimde elde tutulabilir. 

Fransa örneği ise tamamen farklıdır. Fransa’da, devletin yönetimi, soyluların ve 

baronların büyük bir güce sahip olduğu bir yapıyı içermektedir. Burada, prense bağlı olan 

baronlar kendi toprakları üzerinde büyük nüfusa ve güçlü ilişkilere sahiptir. Bu tür bir 

yapıya sahip bir devleti işgal etmek, prensin yanında yer alacak memnun olmayan 

baronlar ve yenilik isteyenler sayesinde daha kolay olacaktır. Ancak, bir kez devlet ele 

geçirildiğinde, elde tutmak zorlaşacaktır. Çünkü baronların yeni güç elde etme isteği ve 

kendi pozisyonlarını güçlendirme çabaları, hükümetin istikrarını tehdit edilebilir 

kılacaktır. Baronlar arasında çıkan hizip çatışmaları, prensin soyunu ortadan kaldırmış 

olsanız bile, devletin elinizde kalmamasına yol açabilecektedir (Machiavelli, 2024, s. 52). 



63 

 

Machiavelli, bu iki yönetim biçimi arasındaki farkları anlatarak, bir devletin 

yönetilmesinin sadece fetihler ve hükümdarın gücüyle değil, aynı zamanda devletteki 

toplumsal yapılar ve güç dengeleriyle şekillendiğini de vurgulamaktadır. “Fransa, ona 

göre soyluluk özellikleri içeren bir monarşidir; Osmanlı Sultanı ise despotluk özellikleri 

taşır” (Oktay, 2003, s. 73). Oktay’ın Machiavelli’nin bu husustaki düşüncesine yorumu; 

iktidar yapılarının nasıl farklı şekillerde yapılandığını ve bunun, bir ülkenin iç ve dış 

siyasi durumlarını nasıl etkileyebileceği görüşü olmuştur. 

Büyük Friedrich Machiavelli’nin, devletlerin yönetimini; güç ilişkileri ve iktidarın 

dağılımı üzerine kurarken, devletin içindeki değişikliklere odaklandığını belirtmektedir. 

Ayrıca Büyük Friedrich Machiavelli’nin devletlerin içsel dinamiklerin nasıl işlediğini ve 

devletin zayıf noktalarına nasıl etki ettiğini yeterince incelemediğini iddia etmektedir. 

Ona göre Machiavelli, genellikle devletin gücünü, hükümdarın güçlü ve merkeziyetçi bir 

liderlik tarzıyla sağlamaya çalışırken, daha az dikkatle gözden kaçırılabilecek unsurları 

da göz önünde bulundurmalıdır (Büyük Frederik, 2016, s. 33-34). Büyük Friedrich’in bu 

eleştirisi, Machiavelli’nin devletin işleyişine dair incelemelerinin kapsamını 

genişletilmesi gerektiğini göstermektedir. Machiavelli’nin düşüncesi genellikle güçlü bir 

hükümdar ve merkeziyetçi yönetim tarzını savunsa da, devletin iç dinamiklerinin ve 

çeşitli güç unsurlarının da dikkate alınması gerektiği vurgulanmaktadır.  

Büyük Friedrich, coğrafi konumlar, kültürler ve geleneklerin, insanların düşünme 

biçimlerini, davranışlarını ve hatta hükümet yapılarını nasıl şekillendirdiğini ifade 

etmektedir. Bu farklılıkların insanları ve toplumları nasıl etkilediği ve bu etkileşimin 

devletin güvenliği üzerindeki rolü vurgulamaktadır. Friedrich, İtalyan ve Çinli gibi farklı 

kültürlere mensup insanların, birbirlerinden tamamen farklı birer insan türüne aitmiş gibi 

göründüğünü belirtmektedir. Bu, farklı coğrafyalarda ve farklı geleneklerde yaşayan 

insanların, alışkanlıkları, düşünme biçimleri ve yaşam tarzlarının ne kadar farklı 

olabileceğini gözler önüne sermektedir. Örneğin, İngiliz ve İspanyol arasındaki farklar; 

İngiliz’in kurnazlık ile İspanyol’un gururlu içtenliği arasındaki zıtlıkla açıklamaktadır. 

Bu kültürel çeşitlilik, toplumların kişiliklerini, yönetim anlayışlarını ve sosyal ilişkilerini 

doğrudan etkilediğini belirtmektedir. Ayrıca hükümdarın kişisel güvenliği ya da güç 

kazanması, toplumu birleştiren unsurların önünde değildir. Devlet, toplumun temel yapısı 

olduğu için, hükümdar değişikliklerinden daha fazla korunur ve sarsılmazdır (Büyük 

Frederik, 2016, s. 34-35). Büyük Friedrich’e göre, kültür ve gelenekler yalnızca bireyleri 



64 

 

değil, devlet yapısını ve yönetim tarzını da biçimlendirir; bu nedenle bir toplumun 

karakteri, devletin istikrarı ve güvenliğinde hükümdarın şahsi etkisinden daha belirleyici 

bir unsur hâline gelir. 

Büyük Friedrich ayrıca Fransızların karakteri ile Müslümanların karakteri arasındaki 

farklılıklara dikkat çekmektedir. Fransızların, özellikle devlet yönetimindeki 

değişikliklerle ilişkilendirilen istikrarsızlıkları ve tedbirsizlikleri, onların doğasında var 

olan bir özellik olduğunu göstermektedir. Bu özellik, onların değişime olan aşırı 

eğilimlerini ve sürekli yenilik arayışlarını yansıtmaktadır. Müslümanların mizacının ise 

çok daha farklı olduğunu ifade etmektedir. Müslümanlar (Osmanlı), genellikle daha 

istikrarlı ve daha az değişime duyarlı bir yapıya sahip olduklarına dikkat çekmektedir. 

Dolayısıyla bu, onları devlet yönetiminde daha sabırlı ve tedbirli kılmaktadır. Müslüman 

toplumları, genellikle hükümetin değişiminden çok daha az etkilenir ve devletin 

sürekliliğini koruma yönünde daha fazla çaba gösterirler. Bu yönleri, onları değişimden 

uzak tutar ve devletin istikrarını daha güçlü kılmaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 35). 

Friedrich, Fransızların ve Müslümanların karakterlerini devlet yönetimi bağlamında 

karşılaştırarak, değişime olan aşırı meyil ve istikrara duyulan ihtiyaç arasında bir denge 

kurmanın önemini vurgulamaktadır. Fransızlar, hareketlilik ve değişim arzusuyla 

tanınırken, Osmanlı daha sabit ve tedbirli bir yaklaşımı benimsemişlerdir. Bu fark, her iki 

toplumun da devlet yönetimi üzerinde farklı etkiler yarattığını göstermektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



65 

 

2. BÖLÜM: PRENSİN ÖZELLİKLERİ BAĞLAMINDA 

ELEŞTİRİLER 

Ebenstein, eğer Machiavelli Orta Çağ yazarları gibi cehennemlik varlıkları ya da 

anlamsız, mistik figürleri tasvir etmiş olsaydı, eserinin etkisinin bu kadar büyük 

olmayacağına işaret etmektedir. Bunun yerine, Machiavelli gerçek insanları ve onların 

karmaşık, acımasız ve bazen ahlâki olmayan doğalarını tasvir ederek, daha güçlü ve kalıcı 

bir etki yaratmıştır. Machiavelli’nin eserinin etkisi, sadece korku ve hayranlıkla karışık 

bir tür tütsü yaymaktan ibaret olmadığını, aynı zamanda gerçek dünya politikalarının nasıl 

işlediğini net bir şekilde gözler önüne sermesindendir (Ebenstein, 2001, s. 167). 

Ebenstein’a göre Machiavelli’nin başarısı, soyut ya da idealize edilmiş figürlerden değil, 

gerçek insanları ve onların güç peşindeki hırslarını, acımasızlıklarını yansıtmasından 

kaynaklanmaktadır. Bu nedenle Prens, sadece bir teori ya da öğreti değil, pratiğe dayalı, 

etkili bir siyasi analiz olarak tarihsel bir etki yaratmıştır.  

Büyük Friedrich için “Dünyada adalet ve cennette Tanrı olmasa bile, insanlar faziletli 

olmalıdır, zira onları birleştirecek tek şey fazilettir ve kendilerini korumaları için bir 

gerekliliktir. Ahlâksızlık ise insanları ancak mutsuz edebilir ve yok olmalarını 

kolaylaştırır” (Büyük Frederik, 2016, s. 56). Büyük Friedrich’e göre erdem, sadece kişisel 

bir değer değil, aynı zamanda toplumun sağlıklı bir şekilde işlemesi için gerekli bir 

toplumsal yapıyı inşa etmektedir. İnsanlar arasında işbirliği ve uyum sağlanabilmesi için, 

herkesin ahlâki olarak güçlü bir duruş sergilemesi önemlidir. Büyük Friedrich’e göre 

ahlâk, bireyleri ve toplumu bir arada tutan yapıdır. Buna karşın, ahlâksızlık ise toplumu 

yok olma yoluna sürüklemektedir. Eğer bireyler ya da toplumlar ahlâki değerlerden 

saparlarsa, uzun vadede bu onları zayıf ve dağılmış hale getirecektir. 

2.1. Şiddet ve Savaşa Yönelik Tutumlar 

Machiavelli, sivil prenslik kavramını ve bu tür bir prensliğin nasıl kurulabileceğini 

üzerine düşüncelerini belirtmiştir. Sivil prenslik, halkın ya da büyüklerin desteğiyle elde 

edilen bir prensliktir. Machiavelli’ye göre, bir prensin konumunu sağlamlaştırmak için 

büyük bir erdem ya da talih gerekmese de, bir kurnazlık ve stratejik bir manevra gerekir. 

Bu prenslik, iki ana gücün, halkın ve büyüklerin, birbirine karşı olan rekabeti üzerinden 

şekillenmektedir. 



66 

 

Machiavelli, her kentte iki ana eğilim olduğunu belirtir: Büyükler, halkı ezmek ve gütmek 

isterken; halk, büyükler tarafından ezilmek istemez. Bu iki güç arasındaki çatışma, şehri 

prenslik, özgürlük veya kargaşa durumlarından birine sürüklemektedir. Eğer büyükler 

halka karşı koyamıyorsa, içlerinden birini güçlendirecek ve prens yapacaklardır. Diğer 

yandan, halk da büyükler karşısında güçsüz hissederse, kendilerini koruyacak bir kişiyi, 

yani bir prens atayacaklardır. Halkın desteğiyle kurulan bir prenslik, daha sağlam ve daha 

dayanıklı olma eğilimindedir. Çünkü halk, kendisini ezilmekten koruyacak bir hükümdarı 

destekleyecektir. Halkın desteğiyle gelen prens, etrafında ona karşı çıkmaya cesaret 

edebilecek pek fazla insan bulamayacaktır. Dolayısıyla, kontrolü elinde tutması daha 

kolay olacaktır. Büyüklerin yardımıyla prenslik kuran biri ise daha zor durumda olacaktır. 

Çünkü soylu kişiler, diğer soylu kişilerle kendisini eşit tutacaktır ve birbirlerine karşı daha 

güçlü oldukları düşüncesine sahip olacaklardır. Bu durumda prens, diğer büyüklerin 

itaatini sağlamakta zorlanacak ve onları istediği şekilde yönlendirmeyi başaramayacaktır. 

Ayrıca, büyüklerin desteğiyle yükselen bir prens, halkın desteğiyle elde edilen bir 

prensliğe göre daha kırılgan bir konumda olacaktır (Machiavelli, 2024, s. 71-75). 

Machiavelli burada, halkın desteğiyle elde edilen bir prensliğin daha sağlam olduğunu ve 

halkın gücünün büyüklerin gücünden daha etkili olabileceğini vurgulamaktadır. Bu 

nedenle, halkın desteğiyle kurulan bir prenslik, uzun vadede daha istikrarlı ve güvenilir 

olacaktır. 

Büyük Friedrich, insanların doğuştan özgür olmaya eğilimli olduklarını ve özgürlüklerini 

kaybetmektense, başka her şeyi tercih ettiklerini vurgulamaktadır. Halkın özgürlüklerinin 

en temel doğal hakları olduğuna dair vurgulanan düşünce, insanın doğasında bulunan 

özgürlük arzusu ve baskılara karşı olan tepkiyi ön plana çıkarmaktadır. İnsanlar, zincirler 

olmadan doğmuşlardır ve bu yüzden baskı altında yaşamaktan kaçınırlar. Bu, insanın 

doğal bir eğilimidir. Özgürlük, toplumlar ve devletler için vazgeçilmez bir değerdir. 

Cumhuriyetçi yönetim anlayışında, halk arasında bir eşitlik duygusu bulunmaktadır. 

Büyük Friedrich, cumhuriyetlerin genellikle özgürlüğe dayalı olduğu ve bu yönetim 

biçimlerinin, bireylerin katılımlarına dayalı olarak şekillendiği üzerinde durmaktadır. 

Cumhuriyetin başındaki insanların özgürce katılımı ile yüksek makamlara gelmeleri, 

özgürlüğün ve eşitliğin işlediği sistemlerdir. Ancak Büyük Friedrich, gerçek hayatta 

böyle bir sistemin uygulanmasının çok zor olduğuna dikkat çekmektedir. Dürüst insan 

olma fırsatı, yalnızca böyle bir cumhuriyetçi ruhun ortaya çıkabileceği zaman 



67 

 

mümkündür. Ancak bu tür bir durum, genellikle tarihsel olarak nadiren 

gerçekleşmektedir. Büyük Friedrich ayrıca bir halkın gönüllü olarak köleliğe tabi 

olamayacağı gerçeğini de vurgulamaktadır. Bir halk, özgürlük adına tiranlarının 

boyunduruklarını reddederek özgürlüğe kavuşmuştur. Özgürlükten taviz verilmesi, 

toplumun kabul edebileceği bir durum değildir (Büyük Frederik, 2016, s. 57). Ayrıca 

Büyük Friedrich, bir cumhuriyetin özgürlüğünü korumanın güçlükleri üzerine önemli 

çıkarımlar yapmaktadır. 

Büyük Friedrich, cumhuriyetlerin zaman içinde mutlak bir gücün altına girmesi olgusunu 

ele almaktadır. Cumhuriyetler, başlangıçta halkın iradesiyle kurulup, özgürlük üzerine 

şekillenmektedir. Ancak zamanla, iç ve dış etkenler, hırslar, şahsi çıkarlar ve gizli 

hareketler gibi faktörler, bu özgürlüğü tehdit etmektedir. Cumhuriyetin özgürlüğü, sürekli 

bir savunma gerektirir. Friedrich, halkın içindeki hırsları, rüşvetleri ve dış düşmanların 

gizli hareketlerini denetlemenin ne kadar zor olduğuna dikkat çekmektedir. 

Cumhuriyetlerdeki büyüklerin hırsı, sürekli bir tehdit oluşturmaktadır. Büyüklerin 

çıkarları, cumhuriyetin temellerine zarar verecektir. Bu, özgürlüğün korunmasını 

zorlaştıran bir faktördür. Cumhuriyetlerdeki içsel güç mücadeleleri, halkın ve yönetim 

arasındaki dengeyi bozacaktır. Kendi çıkarlarını her şeyin önünde tutan büyükler, 

cumhuriyetin varlığını tehdit etmektedirler. Ayrıca savaşlarda kazanma umudu, her 

zaman garanti değildir. Orduların yüreksiz komutanlar tarafından yönetilmesi, düşmanlar 

için kolay bir hedef haline gelmelerine yol açar. Bu, cumhuriyetin gücünü ve özgürlüğünü 

tehlikeye atacaktır. Ancak güçlü ve cesur komutanlar sayesinde savaşta başarı sağlansa 

bile, barış döneminde bu kişilerin tehlike oluşturacağını ve toplum için bir tehdit 

olabileceği dile getirmektedir. Son olarak Büyük Friedrich tarihsel olarak, çoğu 

cumhuriyetin özgürlüğü zirveye taşımayı başardığını, ancak daha sonra köleliğe düşerek 

yeniden mutlak bir gücün egemenliği altına girdiği vurgulamıştır. Bu, özgürlüğün sürekli 

bir tehdit altında olduğunu ve içsel ve dışsal tehlikelerle her zaman karşı karşıya 

kalındığını göstermektedir (Büyük Frederik, 2016, s. 57-58). Büyük Friedrich’in tespiti, 

cumhuriyetlerin kırılganlığı üzerine bir uyarıdır. İçsel güç mücadelesi, dış tehditler, 

rüşvet ve yetersiz liderlik gibi faktörler, cumhuriyetin özgürlüğünü tehdit edebileceğini 

ifade etmiştir. Cumhuriyetin özgürlüğünü koruma çabaları, sürekli bir mücadele 

gerektirmektedir. Bu bağlamda, özgürlüğün korunmasının ne kadar zor ve karmaşık bir 



68 

 

süreç olduğunu gösterir ve cumhuriyetlerin çökmeye ve despotizme kaymaya ne kadar 

yatkın olduğunu belirtmektedir. 

Büyük Friedrich bu hususta, tarihsel örnekler üzerinden, halkların nasıl bir zamanlar 

özgürlükleri için direndikleri, ancak daha sonra efendilerin ya da zalim yöneticilerin 

egemenliğine boyun eğdiklerini belirtmiştir. Dolayısıyla özgürlüğün korunmasının ne 

kadar kırılgan bir durum olduğunu ve halkların zamanla nasıl bağımsızlıklarını 

kaybettiklerini göstermektedir. 

Özgürlüklerin kaybedilmesi konusunda vermiş olduğu örneklerden biri de Demiştense ve 

Makedonya Kralı Philip arasında yaşanan direniştir. Atinalılar, bir zamanlar Makedonya 

Krallığına karşı direnirken, aynı halkın daha sonra İskender’in egemenliği altında boyun 

eğdiği vurgulamaktadır. Bu örnek, halkların zamanla kendi özgürlüklerine sahip çıkma 

gücünü kaybettiklerini ve dış bir egemenlik karşısında nasıl teslim olduklarını 

göstermektedir. Makedonyalı Philip’in ve İskender’in egemenliğine karşı direnen 

halkların, sonunda teslim olmaları, güç ve egemenlik karşısındaki zayıflığı 

simgelemektedir. İngilizlerin, I. Charles’ı idam ettikleri dönemden de bahsetmektedir. 

İngilizler, başlangıçta krallarına karşı çıkan bir direniş gösterse de, zamanla halkın iradesi 

ve direnişi sönmeye başlamış ve nihayetinde kendi özgürlüklerini kaybetmişlerdir. 

İngilizlerin, hamilerinin kibirli ve sinsi zorbalıkları karşısında diz çökmeleri, bir halkın 

zamanla nasıl özgürlüğünü kaybedebileceği ve başkaldırdıkları hükümdarlara nasıl boyun 

eğebilecekleri üzerine bir eleştiride bulunmuştur. Ayrıca Büyük Friedrich burada irade 

dışı boyun eğişlerin, zalim yöneticilerin halkı nasıl güç kullanarak kontrol altına aldığını 

ve halkın özgürlüklerini nasıl gönüllü olarak kaybettiklerini vurgulayan bir tespitte 

bulunmuştur (Büyük Frederik, 2016, s. 58). Bu çerçevede Büyük Friedrich tarihsel olarak 

halkların özgürlüklerini kaybettikleri ve efendilerine boyun eğdikleri bir süreci analiz 

etmiştir. İlk başta özgürlükleri için direnen halklar, zamanla korku, güç ve zorbalık 

karşısında teslim olmuşlardır. Özgürlüğün korunması, sadece bir halkın iradesiyle değil, 

sürekli bir dikkat, mücadele ve direnç gerektirir.  

Büyük Friedrich, cumhuriyetlerin tarihsel evrimi ve özgürlüğün korunması üzerine bir 

inceleme yapmaktadır. Cumhuriyetlerin bir tür doğal döngüsü olduğunu ve zamanla 

güçlü ailelerin ve bireylerin egemenlik kurma arzusunun, özgürlüğü tehdit eden bir 

hastalık gibi yayılabileceğini belirtmektedir.  



69 

 

İlk olarak cumhuriyetlerin doğduğu, büyüdüğü ve sonrasında yok olduğu bir süreçten 

bahsetmektedir. Cumhuriyetlerin ömrünü, bir insanın hayatının süreçlerine 

benzetmektedir. İnsanlar gibi cumhuriyetler de doğar, büyür, yaşlanır ve ölür. Bu, siyasi 

yapılar için de geçerli olan bir döngüdür. Zamanla, aşırı güç ve zenginlik kazanan aileler, 

cumhuriyetin özgürlüğünü tehdit etmeye başlar bu da, sistemin çöküşünü tetikler. Burada, 

bir cumhuriyetin, kendi içindeki güç dengesizliklerinden veya dış tehditlerden dolayı yok 

olabileceği, tarihsel bir olgu olarak aktarılmaktadır. Ayrıca bir cumhuriyet, çok güçlü ve 

etkili ailelerin hâkimiyetine girerse, özgürlüğü zedeleyebilir. Bu güçlü aileler, halkın 

haklarını ihlal ederek, yavaşça bu halkı boyunduruk altına alabilirler. Tıpkı bir hastalığın 

vücudu yavaşça zehirlemesi gibi, cumhuriyetin içindeki özgürlüğü yok eder.  Büyük 

Friedrich, tek bir insanın dik başlılığına tabi olmaktansa, kanunlara tabi olmak daha iyidir 

sözüyle, özgürlük ve eşitlik anlayışının önemini vurgulamaktadır. Kanunlar, halk için 

doğal hakları teminat altına alır, çünkü insanlar arasında eşitliği sağlar. Tek bir 

hükümdarın egemenliği, insanlar arasında adaletsizliğe yol açabilecektir. Özgürlük ise 

doğuştan sahip olunan bir servet olarak kabul edildiğinden dolayı halk, bu serveti 

kaybetmek istemeyecektir (Büyük Frederik, 2016, s. 58-59). Özgürlük doğuştan gelen bir 

hak olarak görülür ve kanunlara tabi olmak, halkın özgürlüğünün teminatıdır.  

Machiavelli iki farklı prens tipi arasındaki farkı vurgulamaktadır. Bunlar kendi başlarına 

ayakta durabilen ve başkalarına bağımlı olan prenslerdir. Kendi başlarına ayakta 

durabilen prensler güçlü bir orduya veya zenginliğe sahip oldukları için, dış tehditlere 

karşı bağımsız bir şekilde mücadele edebilirler. Onlar, kendilerini savunabilecek ve 

saldırganlara karşı koyabilecek güce sahip olurlar. Bu tür prensler, bir bakıma kendi 

kaderlerini tayin edebilecek duruma gelirler, çünkü güçlerini başkalarına bağımlı 

olmadan kullanabilirler. Başkalarına bağımlı olan prensler ise kendi başlarına mücadele 

edemeyen, savaştan kaçınarak saklanan prensler olarak tanımlamaktadır. Savaş alanında 

aktif bir şekilde yer alamazlar ve savunma yaparken bile dış yardım almak zorundadırlar. 

Bu durumda, onlar sadece dışarıdan gelen destekle ayakta kalabilirler, bu da onların zayıf 

noktalarıdır (Machiavelli, 2024, s. 75). Machiavelli burada, bir prensin gücünü sadece 

dışsal faktörlerden (zenginlik, ordu, ittifaklar) değil, aynı zamanda içsel özelliklerden 

(strateji, liderlik kabiliyeti) de etkileyebilecek bir anlayışa sahip olduğunu dile getirmiştir. 

Bir prens, sadece dışsal unsurlarla değil, aynı zamanda içsel gücüyle de başarıyı elde 

edebilir ve bu içsel güç, onu başkalarına bağımlı olmaktan kurtarabilir. 



70 

 

Ayrıca Machiavelli şehirlerin korunması hususunda birkaç düşüncesini ifade etmiştir. 

Şehirlerin fiziksel olarak sağlam bir şekilde korunması, düşmanların saldırılarını 

engellemek için önemli bir adım olarak görmektedir. Bu, sadece duvarlarla sınırlı 

değildir; aynı zamanda şehir içindeki erzak tedarikinin düzenlenmesi ve olası kuşatmalara 

karşı hazırlıklı olunması gerekmektedir. Eğer bir prens şehrini iyi tahkim etmişse, 

düşmanın dışarıdan saldırması çok daha zor hale gelir, çünkü kuşatma durumunda 

şehirdeki kaynaklar tükenebilir ve saldıranlar zamanla moral kaybı yaşayabilir. 

Machiavelli bir de, halkın yöneticilerine duyduğu güven ve bağlılığın savunmada ne 

kadar önemli olduğunu vurgulamaktadır. Bir prens, halkının nefretini kazanmadığı 

sürece, onlara karşı saldıran düşmanları zorluklarla karşılaşacaktır. Eğer halk, prense 

sadık ve onun yönetiminden memnunsa, düşmanların şehri alması zorlaşır çünkü halk 

savunmada aktif bir rol oynayacak ve şehri savunma konusunda daha fazla gayret 

gösterecektir Machiavelli burada, bir prensin sadece askeri güçle değil, aynı zamanda 

stratejik düşünme, tahkimat, halkın desteği gibi faktörlerle de korunabileceğini anlatıyor. 

Bu tür bir prense saldırmak, hem dışsal koşullar hem de içsel destek açısından çok 

zorlayıcıdır, bu yüzden düşmanlar, saldırıya geçmeden önce çok dikkatli olmalı ve uzun 

süreli bir kuşatma riskiyle karşı karşıya kalmamalıdır (Machiavelli, 2024, s.75-76). Bu 

düşünce, bir prensin sadece güçlü bir orduya değil, aynı zamanda halkın desteğine de 

sahip olması gerektiğini öne çıkarmaktadır. Halkın desteği, prense karşı yapılacak 

herhangi bir saldırıyı zorlaştıracaktır. Machiavelli burada, bir şehri savunmak için sadece 

askeri gücün değil, aynı zamanda halkın sadakatinin de büyük bir önemi olduğunu 

belirtmektedir. 

Bu husus çerçevesinde Büyük Friedrich’in eleştirilerine bakıldığında şu görüşler ortaya 

çıkmıştır:  

Büyük Friedrich, müttefiklerin bir hükümdarın hayatta kalması ve zafer kazanması için 

kritik bir rol oynadığını belirtmektedir. Ona göre, güçlü ve korkunç bir hükümdar bile, 

tek başına ve yardımsız büyük rakiplerine karşı başarılı olamaz. Örnek olarak, Fransa 

Kralı XIV. Louis’in İspanya Veraset Savaşı’ndaki mağlubiyetini kullanmaktadır. Louis, 

güçlü bir hükümdar olmasına rağmen müttefikleri olmadığından, kendisini bastırmaya 

çalışan çok sayıda rakibin ittifakına karşı koyamayarak savaşı kaybetmiştir. Dolayısıyla 

prensin kendisini güçlü hükümdarlara karşı savunması için, çevresindeki ittifaklara ve 

müttefiklere bağımlı olmak, devletin sağlıklı bir şekilde varlığını sürdürebilmesi için 



71 

 

zorunludur. Yalnızca tek bir hükümdarın gücüyle, çok sayıda düşmana karşı başarılı 

olmanın, tarihsel gerçeklerle çelişen bir düşünce olduğunu vurgulamaktadır. Ayrıca 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin geniş topraklara, servete ve halka sahip bir hükümdarın 

müttefikler olmadan, tek başına düşmanlarına karşı başarılı bir şekilde direnebileceğini 

savunduğunu ifade etmektedir. Ancak Büyük Friedrich, bir hükümdarın tek başına güçlü 

rakiplere karşı direnmesinin imkânsız olduğunu savunarak, müttefiklerin önemine vurgu 

yapmaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 62). Bu hususta Büyük Friedrich’in 

Machiavelli’yi yanlış anladığı veya yorumladığı vurgulanmalıdır. Machiavelli için 

prensler hakkında ileri sürmüş olduğu ittifak edinme düşüncesi gereksiz değildir.  

Machiavelli, prensin tarafsız kalmasının kısa vadede güvenli bir hareket gibi görüldüğünü 

belirtse de uzun vadede felakete yol açabileceğini ifade etmektedir. Çünkü kararsızlık ona 

göre ne dost kazandırtır ne de düşmanların sayısını eksiltir. Bundan dolayı güçlü bir 

şekilde bir tarafı seçen prens, eğer desteklediği taraf kazanırsa ondan sadakat ve minnet 

görecektir. Kaybederse de en azından bir destekçisi olacak ve yalnız kalmayacaktır. 

İnsanlar genellikle sadakati ödüllendirirler, çünkü bu bir güven ilişkisi yaratmaktadır 

(Machiavelli, 2024, s. 122). Machiavelli yalnızca bir prensin kendisinden daha güçlü bir 

prens ile ittifak kurmasına karşı çıkmıştır. Prensler “Başkalarına saldırmak amacıyla, 

kendisinden daha güçlü birisiyle asla ittifak kurmamaya özen göstermelidir; çünkü 

kazanırsa, onun tutsağı olursun, oysa prensler, ellerinden geldiğince, başkalarının 

insafında olmaktan kaçınmalıdırlar” (Machiavelli, 2024, s. 122). 

“Bir prens sağlam temellere sahip olmalıdır; aksi takdirde, yıkımı kaçınılmaz olur. Ve 

bütün devletlerin –yenileri kadar eski ya da karma olanlarının da– sahip olması gereken 

başlıca temeller, iyi yasalar ve iyi ordulardır” (Machiavelli, 2024, s. 80-81). Mevcut olan, 

varlığını sürdüren tüm ülkelerin Machiavelli için temele almaları gereken asıl ilkelerin 

yasalar ve ordular olduğu görünmektedir. İyi ve sağlam yasaya sahip olan ülkenin ordusu 

da sağlam olmalıdır. Aynı şekilde sağlam olan ordunun iyi bir yasası da olmalıdır. Her 

ikisini de içinde barındıran ülkeler Machiavelli için önemlidir.  Ordu çeşitleri 

incelendiğinde Machiavelli birkaç açıklamada bulunmuştur: 

Machiavelli, bir prensin devletini savunmak için başvurabileceği orduların türlerini 

sıralamaktadır. Kendi ordusu, paralı ordular, yardımcı ordular ve bunların karması olarak 

dört çeşittir. Machiavelli paralı ve yardımcı orduları son derece tehlikeli ve güvenilmez 

bulur. Bu tür askerlerin disiplinsiz, sadakatsiz ve korkak olduklarını, maaş dışında hiçbir 



72 

 

amaç ya da bağlılık duymadıklarını ve savaş zamanında ya kaçtıklarını ya da görevden 

kaçındıklarını söylemektedir. Ayrıca barış zamanında bu askerler işe yarıyor gibi görünse 

de savaş anında yetersiz kalırlar. Machiavelli’ye göre, İtalya’nın çöküşünün temel nedeni 

de bu tür ordulara güvenilmesidir. Paralı askerlerin içyüzü, gerçek bir dış tehdit karşısında 

ortaya çıkmış; bu nedenle Fransız Kralı Charles, İtalya’yı neredeyse savaşmadan işgal 

edebilmiştir (Machiavelli, 2024, s. 81). Dolayısıyla bir hükümdar bu tip ordulara sırtını 

yaslayıp güveniyorsa o zaman kaybetmeye hazır olmalıdır. Gözlerini para bürüdükleri 

için kendi hırsları dâhilinde hareket edeceklerdir. Bu çerçevede bu iki ordu tipi iyi bir 

ordu tipi değildir. Ayrıca Machiavelli paralı komutanlar hakkında da birkaç yorumda 

bulunmaktadır. 

Machiavelli, paralı askerlerin komuta kademesi üzerinden yürüttüğü değerlendirmesinde, 

paralı komutanların iki temel kategoriye ayrıldığını belirtmektedir. Bunlar ya askerî 

açıdan yetkin ya da yetersizdirler. Her iki durumda da prens açısından tehdit 

oluşturmaktadırlar. Eğer komutan yetkinse, sadakat sorunu baş gösterir; bu tür 

komutanlar, bağlı oldukları otoriteye yani prense karşı tehdit oluşturabilir, çünkü esas 

hedefleri kendi güç ve mevkilerini artırmak olacaktır. Böylece, ya mevcut otoriteyi saf 

dışı bırakmak ya da onun rızası dışında askerî eylemlerde bulunmak suretiyle denetimden 

çıkma eğilimi sergilerler. Öte yandan, komutan askerî açıdan yetersizse, bu durum 

doğrudan yöneticiyi tehlikeye atar; zira ordunun başarısızlığı, devletin bekasını tehdit 

edecektir. Bu bağlamda Machiavelli, askerî güce sahip olmanın, her koşulda risk taşıdığı 

yönündeki bir itiraza da yanıt verir. Ona göre bu risk, ancak askerî gücün meşru siyasi 

otorite tarafından doğrudan kontrol edilmesiyle bertaraf edilebilir. Bu çerçevede 

Machiavelli, iki temel yönetim biçimini öne çıkarmaktadır: Prenslik (monarşi) ve 

cumhuriyet. Prenslik ile yönetilen ülkede, prensin bizzat ordunun başında sefere çıkması 

ve komutayı üstlenmesi gerektiğini savunmaktadır. Cumhuriyetlerde ise askerî göreve 

getirilen yurttaşlar, yeterli görülmedikleri takdirde değiştirilmeli; yeterli olduklarında ise, 

güçlerini kötüye kullanmamaları için yasalar yoluyla sıkı bir denetime tabi 

tutulmalıdırlar. Son olarak Machiavelli, tarihsel gözlemlerine dayanarak, yalnızca kendi 

vatandaşlarından oluşan ordulara sahip prensliklerin ve cumhuriyetlerin askerî ve siyasal 

açıdan kalıcı başarılar elde edebildiklerini ifade eder. Buna karşın, paralı orduların 

devlete sadece zarar verdiğini, çünkü sadakatlerinin para temelli olduğunu ve bu durumun 

uzun vadede güvenlik zafiyeti yarattığını belirtir. Ona göre, kendi halkına dayanan bir 



73 

 

orduya sahip cumhuriyetlerin, bu ordunun başındaki yurttaşa karşı denetim sağlaması 

daha kolaydır; oysa yabancı askerlerden oluşan bir orduyu kontrol etmek hem daha güç 

hem de daha tehlikelidir (Machiavelli, 2024, s. 81-82). Machiavelli’nin analizine göre, 

bir devletin askeri güvenliği ve siyasal istikrarı, doğrudan ordunun niteliğine ve bu 

ordunun kim tarafından denetlendiğine bağlıdır. Paralı ya da yabancı askerlerden oluşan 

ordular, sadakatten yoksun ve denetimi zor yapılardır; dolayısıyla uzun vadede 

yöneticiler için ciddi tehdit oluştururlar. Bu nedenle Machiavelli, devletin askerî gücünün 

bizzat hükümdarın ya da cumhuriyetin kontrolünde olması gerektiğini savunur. 

Böylelikle hem askeri başarı olasılığı artar hem de iktidarın sürdürülebilirliği güvence 

altına alınır. Sonuç olarak, siyasi iktidarın korunması ve güçlendirilmesi, dışa bağımlı 

ordularla değil; halkın sadakatine ve disiplinine dayanan yerli ordularla mümkündür. 

Machiavelli, tarihi örneklerden hareketle, Roma İmparatorları ve Türkler gibi başarılı 

yönetici figürlerinin seferlere katılmalarının, yalnızca askeri başarıyı artırmakla 

kalmayıp, aynı zamanda zaferin şöhretini ve kazancını da liderin üzerine toplamasını 

sağladığını belirtmektedir. Bu bağlamda, liderin savaş alanında bulunması, halkın 

gözünde onun cesaretini, kararlılığını ve güçlü liderlik yeteneklerini pekiştirir. 

Machiavelli’nin düşüncesine göre, savaşın zaferle sonuçlanması durumunda tüm övgü ve 

kazanç, liderin kişisel itibarıyla özdeşleşir. Bu, hem halkın güvenini kazanmaya hem de 

siyasi itibar elde etmeye yönelik bir strateji olarak anlaşılabilir. Ayrıca, liderin sefere 

katılması, yalnızca fiziksel bir varlık gösterisi değil, aynı zamanda yönetim anlayışının 

ve karar alma süreçlerinin halk tarafından doğrudan gözlemlenmesi anlamına gelir. 

Böylece lider, siyasi meşruiyetini ve halk üzerindeki etkisini daha da güçlendirir 

(Machiavelli, 2021, s. 122). Machiavelli’nin bu görüşü, liderin doğrudan müdahil olduğu 

bir yönetim tarzını savunduğunu gösterirken, aynı zamanda güçlü bir yöneticinin halkın 

gözünde yalnızca yönetimsel değil, aynı zamanda askeri başarıya dayalı bir saygınlık 

kazandığına da işaret etmektedir. 

King, Floransa gibi yurttaşların önceliğini ticaret ve ekonomik faaliyetlere verdiği 

kentlerde, savunma sorumluluğunun dışarıdan gelen ücretli askerlere devredilmesi 

kaçınılmaz hale gelmesinden söz etmektedir. Ancak bu paralı askerler, Machiavelli’nin 

de altını çizdiği gibi, devlete ya da halkına sadakat duymayan, savaşma teşvikleri yalnızca 

maddi kazanca dayanan gruplardır. Bu nedenle, savaş alanında cesaret, fedakârlık ya da 

stratejik kararlılık göstermeleri beklenemez. King’e göre ülkeyi sevdiklerinden değil de 



74 

 

yalnızca parayı seven bu kişiler, askerî anlamda güvenilmez ve istikrarsız bir yapı 

oluştururlar. Nitekim condottieri, tarihsel olarak sıkça disiplinsizlik, ikiyüzlülük ve 

fırsatçılıkla anılmıştır. Dolayısıyla sağlam bir devlet inşa etmek için öz ordulara ihtiyaç 

vardır. Machiavelli’ye göre siyasi bağımsızlık ve istikrar, ancak yurttaşlık bilinciyle 

donatılmış, devletine ve halkına sadakatle bağlı bir milis sistemi aracılığıyla sağlanabilir. 

Paralı askerlik sistemi ise, bu idealin tam karşısında yer alarak devletin savunma 

kapasitesini zayıflatmakta ve onu dış tehditlere açık hale getirmektedir (King, 2011, s. 

14). Sonuç olarak, King’in ortaya koyduğu analiz, Machiavelli’nin siyasi ve askeri 

düşüncelerinin tarihsel bağlamını anlamak açısından önemli bir katkı sunmakta; paralı 

askerlik sistemine yönelik eleştirilerinin, sadece teorik değil, aynı zamanda pratik ve 

tarihsel dayanaklara sahip olduğunu da göstermektedir. “Paralı askerlerin yararsız 

olmalarına neden olan şey, küçük bir ücret vermeniz dışında onları sıkı tutmanızı 

sağlayacak başka yol olmamasıdır, herhangi bir kişi bu örneğe bakarak bunu kısmen 

öğrenebilir” (Machiavelli, 2021, s. 159). Machiavelli’nin bu değerlendirmesi, siyasi 

otoritenin yalnızca zenginlik veya paralı askerler ile değil, toplumsal sadakat ve yurttaşlık 

temelli bir askeri yapılanmayla mümkün olabileceğini dile getirmiştir. 

“Eğer yerinizi koruma beklentisi içindeyseniz ve bir cumhuriyetin ya da krallığın 

sürmesini istiyorsanız, gördüğümüz kadarıyla ordularıyla büyük üstünlük sağlamış 

herkes gibi kendinize kendi tebaanızdan bir ordu kurmanız gerekir” (Machiavelli, 2021, 

s. 159). Prens sadece kendi vatandaşlarından meydana gelen bir ordu kurduğunda ülkesini 

düşmanlara karşı koyabilme gücünde olacaktır. Dolayısıyla; “Savaşa güç veren şeyin, 

yaygın kanının iddia ettiği gibi altın değil, iyi askerler olduğunu söylerim; çünkü altın iyi 

askerler bulmak için yeterli değildir ama iyi askerler, altın bulmak için çoğunlukla 

yeterlidir” (Machiavelli, 2021, s. 255).  

Bu husus çerçevesinde Büyük Friedrich’in görüşlerine bakılacak olunursa “Bir devletin 

mizacını bana göre konumu, büyüklüğü, nüfusunun miktarı ve karakteri, ticareti, 

alışkanlıkları, kanunları, güçlü ve zayıf yanları, zenginliği ve kaynakları belirler. 

Yönetimlerdeki bu farklılık barizdir, hatta en küçük ayrıntısına inildiğinde sonsuzdur” 

(Büyük Frederik, 2016, s. 73). Büyük Friedrich için ülkenin içinde bulundurduğu tüm 

özellikler, ülkenin karakterini ve yapısını anlamamıza yardım etmektedir. Dolayısıyla 

ülkelerin sahip olduğu özellikler dâhilinde yönetimlerin çeşitlilik gösterdiği sonucu 

çıkmaktadır. Devlet yönetiminde ordular söz konusu olduğunda Büyük Friedrich, 



75 

 

Machiavelli’ye birkaç hususta katılmaktadır. “Yazar gibi ben de paralı askerlerin bir ülke 

için iyi olmadığı görüşündeyim ve vatan evlatlarının gösterdiği cesaretin aralarındaki bağ 

ile iki katına çıkarıldığını düşünüyorum” (Büyük Frederik, 2016, s. 74). Öz orduların 

paralı askerlerden daha yararlı olduğu görüşünü ikisi de savunmaktadır. Hükümdarın 

yalnızca paralı askerlere güvenmesi yanlış bir eylem olacaktır. Bu görüş hem 

Machiavelli’de hem de Büyük Friedrich’te ortaktır. Ancak Büyük Friedrich bir adım 

öteye giderek daha ılımlı yaklaşıp, paralı askerlerin iş görür hale getirilebileceğini ve 

böylelikle olumsuzluğu olumlu bir eyleme çevirmenin mümkün olacağı görüşüne 

sahiptir.  

Büyük Friedrich iç savaş gibi olağanüstü koşulların, bireylerin yeteneklerini ortaya 

koyabilecekleri bir zemin sunduğu ifade etmektedir. Bu bağlamda, talihten ziyade 

bireysel beceri ön plana çıkmakta; liyakat sahibi ve istekli bireyler, kendilerini kanıtlama 

ve liderlik vasıflarını sergileme fırsatı bulmaktadır. Bu durum, yalnızca bireysel 

yükselmenin değil, aynı zamanda ulusal uyanışın ve yeniden yapılanmanın da aracı olarak 

sunulmaktadır. Büyük Friedrich’e göre, böylesi kriz anlarında bir araya gelen yetkin 

bireyler, ulusun dinamizmini yeniden canlandırabilir. Devletin askeri kapasitesinin 

sürdürülebilirliği açısından ise, Büyük Friedrich, savaşçı ruhun diri tutulmasının önemini 

vurgulamaktadır. Bilge bir prensin, halkın savaş yetkinliğini ve moralini koruyabilmek 

için barış zamanlarında bile askeri disiplin ve hazırlık süreçlerini (örneğin yürüyüşler ve 

talimler) aksatmaması gerektiğini ifade etmektedir. Büyük Friedrich, paralı askerlerin 

tamamen dışlanmaması gerektiğini savunmaktadır. Zorunlu hallerde (örneğin nüfusun 

büyük bölümünü kaybeden bir devlet durumunda) bu askerlerin dikkatli biçimde entegre 

edilmesinin mümkün olduğunu belirtmektedir. Ona göre, paralı askerlerin potansiyel 

tehdit oluşturmamaları için yerli unsurlar arasına stratejik olarak yerleştirilmeleri, disiplin 

altına alınmaları ve sadakat duygusunun geliştirilmesi gereklidir. Ancak bu süreçte, paralı 

askerlerin yerli askerlerle eşit düzeyde güç kazanmasına engel olunması da önemlidir; 

zira bu durum, devletin iç güvenliği açısından potansiyel bir tehdit teşkil edebilir (Büyük 

Frederik, 2016, s. 74-75). Sonuç olarak, Büyük Friedrich’in bu yaklaşımı, savaşın 

toplumsal işlevine, askeri yapının sürekliliğine ve paralı askerlerin kontrollü biçimde 

kullanılmasına dair çok katmanlı bir bakış sunmaktadır. Hem halkın savaşçı niteliğinin 

korunmasına hem de zorunlu hallerde dışsal askeri unsurların dikkatli biçimde 

yönetilmesine vurgu yaparak, devletin uzun vadeli istikrarı için dengeli ve stratejik bir 



76 

 

savunma modeli önermektedir. Ayrıca Machiavelli’nin savunduğu “barış zamanında 

savaşa hazırlanma” ilkesine de paralellik göstermektedir. Ancak Büyük Friedrich, 

Machiavelli’den farklı olarak, paralı askerlerin tamamen dışlanması gerektiğini 

savunmamakta, aksine zorunlu hallerde bu askerleri dikkatli biçimde ordunun içine 

yerleştirerek fayda sağlamanın mümkün olabileceğini belirtmektedir. 

Büyük Friedrich’e göre, hükümdarın ordunun başında yer alması, sembolik bir görev 

olmanın ötesinde, doğrudan yönetsel, moral ve stratejik bir zorunluluktur. Hükümdarın 

orduyla kurduğu bu doğrudan ilişki, üç temel işlevi yerine getirir: Otoritenin 

pekiştirilmesi, ordu içinde birliğin sağlanması, savaşın etkin biçimde yürütülmesidir. 

Hükümdarın orduya bizzat liderlik etmesi, yalnızca askeri disiplinin ve lojistik düzenin 

sağlanması açısından değil, aynı zamanda ordunun moral üstünlüğünü ve savaşma 

iradesini güçlendirmek açısından da kritik görülmektedir. Özellikle hükümdarın varlığı, 

generaller arasında çıkabilecek hizipçi anlaşmazlıkları ve iktidar boşluklarını engeller, 

böylece merkezi otoritenin sürdürülebilirliğini garanti altına alır. Büyük Friedrich, 

savaşla adalet arasındaki bağlantıyı vurgulamaktadır. Bu yaklaşım, hükümdarın yalnızca 

bir savaşçı değil, aynı zamanda bir düzen kurucu ve koruyucu figür olarak 

konumlandığını göstermektedir. Dolayısıyla, savaş yönetimi yalnızca stratejik bir mesele 

değil, aynı zamanda yönetsel sorumluluğun da bir parçasıdır. Son olarak, hükümdarın 

ordunun başında bulunmasının bir diğer işlevi de rol model olmasıdır. Onun fiziksel 

varlığı, askerler için moral kaynağı olmakta, liderin cesareti ve kararlılığı doğrudan 

savaşçıların eylemlerine yansımaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 76). Büyük Friedrich’in 

bu yaklaşımında hükümdar sadece bir siyasi figür değil, aynı zamanda disiplinin teminatı, 

moralin kaynağı ve savaş düzeninin kurucusudur. Machiavelli’nin düşünsel mirasını 

benimseyen bu yaklaşım, güçlü bir devlet için merkezi otoritenin, özellikle de savaş 

zamanlarında, doğrudan sahada varlık göstermesinin kaçınılmaz olduğunu 

göstermektedir. Machiavelli’nin görüşleriyle açık bir paralellik kurarak, bir hükümdarın 

yalnızca siyasi otoriteyi değil, aynı zamanda askeri liderliği de doğrudan üstlenmesi 

gerektiğini savunmaktadır. 

Machiavelli’nin faydasız bulduğu yardımcı ordulara bakıldığında: 

Machiavelli, Papa II. Julius’un Ferrara seferinde yaşamış olduğu deneyimi örnek 

göstererek, paralı askerlerin başarısızlığının ardından başvurulan dış askeri desteklerin 

kısa vadede fayda sağlıyor gibi görünse de uzun vadede bağımsızlık ve kontrol kaybına 



77 

 

yol açabileceği vurgulanmaktadır. Machiavelli’ye göre, yardımcı birlikler bir devletin 

doğrudan kontrolü altında olmayan, başka bir hükümdarın emrindeki kuvvetlerdir. 

Dolayısıyla bu askerî gücün sadakati, onları çağıran devlete değil, kendi hükümdarlarına 

yöneliktir. Bu durum iki yönlü bir tehdide yol açmaktadır. İlki bu birliklerin savaşta 

başarısız olmaları sonucunda, destek isteyen devlet doğrudan yenilgiye uğrayacaktır 

çünkü kendi savunma kapasitesi zaten yetersizdir. İkincisi ise bahsedilen birlikler zafer 

kazanırsa, başarı, doğrudan onları gönderen gücün hanesine yazılır ve bu durum, yardım 

alan devletin o dış güce bağımlı veya ona tâbi hale gelmesiyle sonuçlanabilir. Bu çifte 

tehlike, Machiavelli’nin askeri özerklik konusundaki hassasiyetini yansıtmaktadır. Ona 

göre, bir devletin askeri gücünü başka bir otoriteye teslim etmesi, egemenlik ilkesinin 

özüne aykırıdır. Devletin hem fiziksel güvenliğini hem de siyasi bağımsızlığını 

sürdürebilmesi için kendi yurttaşlarından oluşan, milli ve sadık bir orduya sahip olması 

gereklidir (Machiavelli, 2024, s. 86). Machiavelli’nin bu eleştirisi, yalnızca askeri bir 

strateji uyarısı değil, aynı zamanda egemenliğin sürdürülebilirliği ve siyasi bağımsızlık 

açısından da derin bir uyarı niteliğindedir. Dış askeri desteklere güvenmenin yaratacağı 

yapısal bağımlılık, orta ve uzun vadede devletin kendi kaderini tayin etme yetisini 

zayıflatarak, başka güçlerin nüfuzu altına sokmaktadır. Bu bağlamda Machiavelli, gerçek 

ve kalıcı güvenliğin ancak içsel, milli bir askeri yapılanmayla sağlanabileceğini 

savunmaktadır. 

Machiavelli, tarihsel bir örnek olarak Bizans İmparatoru İoannes Kantakuzenos’un, kendi 

topraklarını korumak amacıyla Türk birliklerini Yunanistan’a davet etmesini anımsatır. 

Bu birliklerin savaş sonrası geri dönmeyi reddetmeleri, Machiavelli’ye göre yalnızca bir 

askeri hata değil, aynı zamanda siyasi ve kültürel bir yıkımın başlangıcıdır. Ona göre, bir 

hükümdarın başka bir siyasi güce ait olan ve o otoriteye sadık olan birlikleri kendi 

ülkesine sokması, kendi egemenliğini gönüllü olarak riske atması anlamına gelmektedir. 

Machiavelli, yardımcı askerlerin paralı askerlerden daha tehlikeli olduğunun altı 

çizmektedir. Yardımcı askerler, homojen ve disiplinli bir yapı sergilemektedir; kendi 

içlerinde birlik içindedirler ve tek bir komuta zinciri altında hareket etmektedirler. Bu 

durum onları savaşta daha etkili kılarken, aynı zamanda çağıran devlete yönelik 

potansiyel bir tehdit haline getirir. Zira bu askerler başarıya ulaştıklarında, kolayca işgalci 

güce dönüşebilirler. Buna karşın, paralı askerlerin dağınık ve bireysel yapısı, onların 

tehlike arz etmelerini sınırlı kılar; zafer kazansalar dahi, organize bir biçimde yönetene 



78 

 

karşı dönmeleri için daha uzun zamana ve uygun koşullara ihtiyaçları vardır (Machiavelli, 

2024, s. 87). Machiavelli, dış askeri güce dayalı güvenlik politikalarının yapısal olarak 

sakıncalı olduğunu savmaktadır ve güçlü bir devletin, ancak halkına dayanan, kendi 

yurttaşlarından oluşan bir orduyla varlığını sürdürebileceğini ileri sürmektedir.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin dış askeri güçlere ve özellikle yardımcı birliklere karşı 

geliştirmiş olduğu tutuma yönelik eleştirel bir perspektif sunmaktadır.  

Büyük Friedrich, savaş koşullarında hayatta kalma ve başarıya ulaşma arzusunun, katı 

ahlâki ya da teorik ilkelerden daha öncelikli olduğunu savunmaktadır. Ona göre 

Machiavelli’nin tutumu, hükümdarları gereksiz yere güvensizlik içinde yaşamaya ve 

dostlarını da potansiyel tehdit olarak algılamaya yöneltmektedir. Özellikle 

Machiavelli’nin generallere ve yardımcı kuvvetlere karşı geliştirdiği kuşku politikası, 

Friedrich’e göre birçok tarihsel başarısızlığın sebebi olmuştur. Yani, ittifaklara ve dış 

yardıma duyulan güvensizlik, kimi zaman hükümdarların kendi zaferlerini sabote 

etmelerine neden olmuştur. Bununla birlikte Büyük Friedrich, tamamen sınırsız bir dışa 

açıklığı da savunmamaktadır. Yalnızca yardımcı askerlerin savaşın yükünü taşımasının 

doğru olmadığını kabul etmektedir. Önemli olan nokta, denge ilkesidir: Hükümdar, 

yalnızca yardım almakla kalmamalı, gerektiğinde başkalarına da yardım edebilecek 

kapasitede olmalıdır. Ayrıca Büyük Friedrich, bir kez oluşturulmuş ittifakların güven 

gerektirdiğini vurgulayarak, dış politikada güvenilirliğin ve sürekliliğin önemine dikkat 

çekmektedir (Büyük Frederik, 2016, s. 79- 80). Büyük Friedrich’in bu değerlendirmesi, 

Machiavelli’nin mutlak bağımsızlık ve içsel askeri güç vurgusuna karşı daha esnek ve 

dengeleyici bir siyasal yaklaşımı temsil etmektedir. Devletin bekası için dış desteklerin 

tamamen reddedilmesi yerine, bu desteklerin akılcı biçimde yönetilmesi gerektiğini 

savunmaktadır.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin askeri düşüncesine yönelik eleştirilerini daha da 

derinleştirerek, onun siyasal kuramının hem kapsam hem de ahlâki temel bakımından 

sınırlı ve dar görüşlü olduğunu ileri sürmektedir. Özellikle Machiavelli’nin yardımcı 

askerler konusundaki kategorik uyarılarına karşı çıkarak, daha büyük ve güçlü devletler 

için geçerli olmayan genellemeler yaptığını iddia etmektedir. Büyük Friedrich’e göre, öz 

ordusu yeterince güçlü ve kalabalık olan bir devletin, yardımcı askerlere başvurmasında 

ciddi bir sakınca görünmemektedir. Bu tür bir devlet, dış destek alırken kendi 

egemenliğini koruyabilecek düzeydedir. Ayrıca, Büyük Friedrich Machiavelli’yi yalancı 



79 

 

birisi olarak tanımlamaktadır. Bu tanımı yalnızca ahlâki bir yargı değil, aynı zamanda 

onun siyaset felsefesine yöneltilmiş bir eleştiridir. Büyük Friedrich’e göre gerçek ve 

büyük devletler için güvenilir bir model sunmaktan uzaktır (Büyük Frederik, 2016, s. 80). 

Sonuç olarak, Büyük Friedrich Machiavelli’yi sınırlı kavrayışa sahip olması ve dürüst 

olmaması hususunda eleştirerek, onun siyasal önerilerini büyük devletler düzeyinde 

geçersiz kılmaktadır. Kendisinin önerdiği alternatif ise, yerli gücü merkeze alırken dış 

kaynakları da dışlamayan anlayıştır. Dolayısıyla, Machiavelli’nin “Yardımcı askerler, 

paralı askerlerden çok daha tehlikelidir; onlarla bozgun kaçınılmazdır” (Machiavelli, 

2024, s. 87). Biçimindeki mutlak yargısı, Büyük Friedrich için yalnızca ufak ve güçsüz 

prensler için geçerli olabilir. Bu noktada Büyük Friedrich, Machiavelli’yi yalnızca küçük 

çaplı prenslikleri göz önüne alarak düşünen bir kuramcı olmakla suçlamaktadır. 

Machiavelli’nin sırada karma ordular hakkında söyledikleri incelendiğinde onun, Fransa 

Krallığı örneği üzerinden yaptığı eleştiriler, ordunun yapısal bütünlüğü ile askeri 

stratejilerin uzun vadeli sonuçları arasındaki ilişkiyi sorgulamaktadır. 

Machiavelli, Fransa Kralı VII. Charles’ın, İngilizlere karşı zafer kazandıktan sonra kendi 

ordusunu kurma gerekliliğini fark etmesini olumlu bir adım olarak değerlendirir. Charles, 

hem atlı birlikleri hem de piyade birliklerini kurarak, Fransız ordusunun kendi 

topraklarında güçlenmesini sağlamak istemiştir. Ancak burada Machiavelli, Charles’ın 

kurduğu bu güçlü ve bağımsız orduyu koruyup geliştirmediği zaman, oğlu Kral Louis’in 

ordusunda meydana gelen önemli bir stratejik hataya dikkat çekmektedir. Louis, 

Charles’ın kurduğu piyade birliklerini kaldırarak, bunların yerine İsviçreli paralı askerleri 

tutmaya başlamıştır. Machiavelli, burada Kral Louis’in, Fransız ordusunun bağımsız 

gücünü tehlikeye atarak, yabancı askerlerle savaşa girme yolunu seçtiğini ve bunun 

Fransa’nın ordusunun zayıflamasına neden olduğunu savunmaktadır. Özellikle, Fransız 

askerlerinin İsviçreli paralı askerler ile savaşmaya alışması ve onların desteği olmadan 

zafer kazanma konusunda şüpheye düşmeleri, ordunun bağımsızlık ve disiplin açısından 

ciddi bir zafiyet oluşturmuştur. Machiavelli, bu durumun askeri stratejilerdeki yanlış 

kararların uzun vadeli etkilerini vurgulamıştır. Fransa’nın ordusunun, karmakarışık bir 

yapıya sahip olduğunu belirtmektedir. Bir yanda yerli Fransız birlikleri, diğer yanda 

paralı askerler ve dışarıdan alınan yardımlar bulunmaktadır. Bu çeşitlilik, kısa vadede 

başarı sağlasa da, özünde orduyu zayıflatmakta ve bağımlılık yaratmaktadır. Askeri 

bağımsızlık ve özverili yerli askerlerin olmaması, zafer için gerekli olan özgüven ve güç 



80 

 

eksikliğine yol açmaktadır. Machiavelli, özellikle kendi ordusuna sahip olmanın bir 

hükümdarın gücünü pekiştiren bir unsur olduğunu, aksi takdirde başkalarının gücüne 

bağımlı kalınarak zafer kazanılsa bile, bu zaferin gerçek ve kalıcı olmayacağını ifade 

etmektedir (Machiavelli, 2024, s. 88-89). Machiavelli’nin bu söylediklerinden çıkarılacak 

sonuç, yardımcı askerler ya da paralı askerler gibi dışarıdan temin edilen güçlerin geçici 

çözümler sunduğudur. Kendi ordusunu kurmayan ve bu orduyu sürekli olarak 

geliştirmeyen prensin uzun vadede ciddi stratejik hatalar yapacağıdır. Fransız Krallığı’nın 

karşılaştığı bu tür bir tehlikenin örneği, askeri özlük ve bağımsızlık eksikliğinden 

kaynaklanan zaafların ne denli büyük sonuçlar doğurabileceğini gösterir. Yani ordunun 

ulusal temeller üzerine inşa edilmesi gerektiğini ve bu temelden sapmanın, felakete yol 

açabileceğini ifade etmektedir. “Öyleyse, vardığım sonuç şu: Hiçbir prenslik, kendi 

ordusu olmadan güvende değildir; tersine, zor durumlarda onu inançla savunacak güçten 

yoksun olduğu için, tümüyle talihin buyruğu altındadır” (Machiavelli, 2024, s. 89). 

Machiavelli burada, güçlü bir devletin temel unsurlarından birinin, bağımsız ve özgün bir 

orduya sahip olması gerektiğini belirtmektedir. Bu, yalnızca dışarıdan gelen tehditlere 

karşı değil, aynı zamanda devletin iç güvenliğini ve egemenliğini korumak için de 

gereklidir. Paralı askerlerin ya da başkalarından alınan askeri yardımların, kalıcı ve 

güvenli bir çözüm sağlamadığını ifade etmektedir. Bu düşünce, Machiavelli’nin askeri 

strateji ve yönetim anlayışında bağımsızlık, disiplin ve sadakat gibi unsurların ne kadar 

önemli olduğunu ortaya koymaktadır. 

Paret’in yorumuyla, Machiavelli’nin savaş ve yönetim üzerine yaptığı analizde, mali 

kaynakların önemini inkâr etmediği ancak askeri gücün ve siyasi gücün dinamikleri 

üzerinde durduğu görülmektedir. Machiavelli’nin görüşünde, savaşları yürütme açısından 

mali kaynakların önemi elbette göz ardı edilemez; ancak, paranın gerçek güce 

dönüşebilmesi için, onu etkin bir askeri güç haline getirecek stratejik ve yapısal 

düzenlemelerin gerektiği vurgulanmaktadır. Machiavelli, özellikle İtalya’nın büyük 

şehirleri olan Floransa ve Milano örnekleri üzerinden, bu şehirlerin zengin olmalarına 

rağmen dış saldırılara karşı nasıl yenildiklerini incelemiştir. İtalya’nın bu şehirlerinin 

zenginlikleri, onları dışarıdan gelen saldırılara karşı yeterince savunmasız hale getiren 

askeri stratejilerinin eksikliğini gizleyememiştir. Buradan çıkarılacak temel düşünce, 

savaşın yalnızca maddi unsurlarla kazanılmayacağı ve bu kaynakların ancak etkili bir 

orduya dönüştürülerek siyasi güç oluşturabileceğidir (Paret, 2015, s. 25). Paranın ve 



81 

 

zenginliğin bir anlamı, bunlar askeri güce dönüştürülmediği takdirde sınırlıdır ve sadece 

ekonomik güce dayalı bir yönetim, siyasi güç oluşturmak için yeterli değildir. Bu 

düşünce, Machiavelli’nin askeri ve siyasi strateji anlayışının temel taşlarından birini 

oluşturmaktadır. 

Büyük Friedrich’in yardımcı askerler hakkında Machiavelli’ye karşı birkaç görüşü daha 

bulunmaktadır. “Yardımcı askerlerin bir hükümdar için zaman zaman zahmetli 

olabileceğini kabul ediyorum. Ancak işin ucunda şehirler ve topraklar varsa böyle bir 

zahmete seve seve katlanmaz mıyız?” (Büyük Frederik, 2016, s. 81). Tarihsel süreçte 

hükümdarların düzenli ordular dışında çeşitli askerî güçlerden, özellikle de yardımcı 

askerlerden faydalandıkları görülmektedir. Yardımcı askerler, bir devletin dışarıdan 

sağladığı ve genellikle ittifaklar yoluyla geçici süreyle hizmetine aldığı birliklerdir. Bu 

tür birliklerin sadakati ve uzun vadeli güvenilirliği tartışmalı olmakla birlikte, bazı 

durumlarda sağladıkları askerî katkılar yadsınamaz boyuttadır. Büyük Friedrich de 

yardımcı askerlerin potansiyel risklerine rağmen, stratejik hedeflere ulaşmak amacıyla 

onların desteğine başvurulması, rasyonel ve zaman zaman zorunlu bir tercih olarak 

değerlendirmektedir. 

2.1.1. Savaş Sanatının Önemi 

Machiavelli’ye göre bir prensin asli meşgalesi savaş sanatı olmalıdır. Savaş, savaş düzeni 

ve disiplinine dair konular dışında herhangi bir işle uğraşması uygun görülmemektedir. 

Çünkü yöneticilik makamının korunması ve hatta elde edilmesi, büyük ölçüde bu 

alandaki yetkinliğe bağlıdır. Tarihsel örneklerle bu görüşünü temellendiren Machiavelli, 

Francesco Sforza’nın askeri becerileri sayesinde Milano Dükalığı’na yükseldiğini, buna 

karşılık çocuklarının askerliğe gereken önemi vermemeleri nedeniyle iktidarlarını 

kaybederek sıradan yurttaşlar hâline geldiklerini vurgulamaktadır. Ona göre, savaş 

sanatına gereken önemin verilmemesi yalnızca yönetim gücünün yitirilmesine değil, aynı 

zamanda hükümdarın toplum nezdindeki itibarını da zedeleyen bir unsurdur (Machiavelli, 

2024, s. 90). Machiavelli’ye göre, bir hükümdarın iktidarını sürdürebilmesi ve halk 

nezdindeki otoritesini koruyabilmesi, doğrudan savaş sanatındaki yetkinliğine bağlıdır; 

zira siyasetin özü, nihayetinde güç kullanma becerisiyle şekillenir. 

“Machiavelli’de gerekli yegâne şey, sanattır. Bunun ötesinde, ne doğal bir amaç ne de 

doğal bir hak vardır; yalnızca pür irade vardır” (Kaya, 2010, s. 172). Machiavelli’nin 



82 

 

siyaset anlayışında belirleyici olan unsur, sanat ya da daha özelde savaş sanatıdır. 

Kaya’nın yorumuyla Machiavelli’de siyasetin ne aşkın bir amacı ne de doğal bir hakkı 

vardır; iktidarın meşruiyeti doğadan ya da ahlâktan değil, tamamen iradeye ve eyleme 

bağlıdır. Bu bakış açısı, hükümdarın yönetimde kalabilmesi için gerekli olan temel 

unsurun güç, kararlılık ve stratejik beceri olduğunu ortaya koymaktadır. 

Machiavelli’ye göre hükümdarın silahsız olması, yalnızca fiziksel bir yetersizlik 

anlamına gelmemekte; aynı zamanda yönetimsel ve sembolik düzeyde ciddi zaafları da 

beraberinde getirmektedir. Silahsız bir prens, toplum nezdinde hor görülen ve güçsüz 

addedilen biri hâline gelirken, silahlı hizmetkârları tarafından da ciddiye alınmaz. 

Machiavelli, silahlı ile silahsız bireyin eşitlenemeyeceğini ve bu ikisi arasında uyumlu bir 

ilişkinin kurulmasının mümkün olmadığını savunur. Çünkü silahsız kişinin askerleriyle 

arasında kaçınılmaz biçimde güvensizlik doğar; bir yanda küçümseme, diğer yanda ise 

kuşku hâkim olur. Bu nedenle, askeri bilgi ve otoriteden yoksun bir prens, hem ordusunun 

sadakatini sağlayamaz hem de iktidarını istikrarlı biçimde sürdüremez (Machiavelli, 

2024, s. 91–92). Bir prensin başarılı bir yönetim sürdürebilmesi için askeri yetkinlik, 

fiziksel güç ve stratejik zekâ şarttır. Askeri gücün ve disiplinin ihmal edilmesi, 

hükümdarın sadece ordusunun sadakatini kaybetmesine değil, aynı zamanda toplum 

içinde saygınlığını ve iktidarını da zayıflatmasına yol açmaktadır. Machiavelli’nin 

öğretilerine göre, hükümdarın askeri alanla olan bağı güçlü olmalı, çünkü askerlik bilgisi 

ve liderlik, bir prensin iktidarını sağlamlaştırmanın ve sürdürmenin temel 

unsurlarındandır. Dolayısıyla, hükümdarların silahlı güce ve askeri becerilere sahip 

olmamaları, sadece yönetimlerinin değil, devletin güvenliğinin de tehlikeye girmesine 

neden olabilir. 

Savaş sanatını bilmeyen hükümdar halkı tarafından ve diğer kişiler tarafından da küçük 

ve güçsüz görülecektir.  

Machiavelli’ye göre, bir prensin en temel görevlerinden biri, savaş sanatını barış 

zamanında daima zihninde tutarak bu alanda sürekli olarak kendisini geliştirmesidir. Bu 

gelişim hem fiziksel faaliyetler hem de zihinsel çalışmalar yoluyla sağlanmalıdır. Fiziksel 

açıdan, prens ordusunu disiplinli ve bedensel olarak hazır tutmalı, aynı zamanda düzenli 

olarak avcılık gibi faaliyetlerde bulunarak zorluklara karşı dayanıklılığını artırmalıdır. Bu 

tür faaliyetler, yalnızca bedeni eğitmekle kalmaz, aynı zamanda prense farklı arazi 

türlerini tanıma imkânı da sunmaktadır. Machiavelli, bir liderin dağların oluşumunu, 



83 

 

vadilerin yerleşimini, ovaların yayılımını ve su kaynaklarının, özellikle de ırmaklar ile 

bataklıkların yapılarını detaylı bir şekilde öğrenmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bu 

bilgi, iki temel yarar sağlamaktadır. İlk olarak, prens kendi ülkesinin coğrafi özelliklerini 

tanıyarak savunma stratejilerini daha etkin bir biçimde planlayabilir hale gelecektir. 

İkinci olarak ise, farklı bölgelerdeki benzer arazi yapıları sayesinde, daha önce 

keşfetmediği alanları dahi hızlıca analiz etme ve kavrama yetisi geliştirecektir. Örnek 

olarak Toscana bölgesini vermektedir. Toscana bölgesindeki coğrafi yapılar ile başka 

bölgeler arasında kurulabilecek benzerlikler, prensin stratejik düşünme kapasitesini 

artıracaktır. Bu tür bir coğrafi bilgiye ve askeri hazırlığa sahip olmayan bir prens, etkili 

bir komutanın sahip olması gereken temel niteliklerden yoksun kalacaktır. Oysa bu 

nitelikler; düşmanın konumunu tespit etme, askerî birliği sevk ve idare etme, savaş düzeni 

oluşturma ve kuşatma stratejilerini belirleme gibi konularda belirleyici rol oynamaktadır. 

Dolayısıyla, barış döneminde dahi askeri alıştırmalara önem veren bir prens, savaş 

döneminde üstünlük kurma şansını önemli ölçüde artıracaktır (Machiavelli, 2024, s. 91). 

Machiavelli’ye göre, barış zamanını savaş için bir hazırlık süreci olarak değerlendiren ve 

hem bedenini hem zihnini bu yönde eğiten bir prens, yalnızca savaşta değil, yönetimde 

de üstünlük kurma kapasitesine sahip olur; zira coğrafi bilgi ve askeri disiplin, iktidarın 

en sağlam dayanaklarındandır. 

Machiavelli’nin siyaset ve savaş sanatına dair görüşleri, liderlik vasfının yalnızca 

yönetsel becerilerle değil, aynı zamanda fiziksel ve zihinsel hazırlıkla da pekiştirilmesi 

gerektiği üzerine kuruludur. “Yüksek rütbeli kişiler için böyle etkinlikler onurlu ve 

gereklidir. Ayrıca avcılık dışında farklı bölgelerin bilgisini edinebilmek için daha elverişli 

bir yolda yoktur” (Machiavelli, 2021, s. 496). Bu bağlamda Machiavelli yüksek rütbeli 

kişilerin, yani yönetici ve komutan konumundaki bireylerin avcılık gibi faaliyetlerle 

meşgul olmalarının yalnızca onurlu değil, aynı zamanda zorunlu olduğunu ifade 

etmektedir. Bu tür faaliyetler, yöneticiye yalnızca kişisel meziyet kazandırmakla kalmaz; 

aynı zamanda, farklı bölgelerin coğrafi yapısını öğrenmenin en elverişli yollarından birini 

sunmakta olduğunu ifade eder. Dolayısıyla, Machiavelli’nin siyasal düşüncesinde 

yöneticinin askeri bilgiye ve coğrafi farkındalığa sahip olması yalnızca teorik bir beklenti 

değil, pratik bir zorunluluktur. Bu bağlamda avcılık, bir boş zaman etkinliği olmanın 

ötesine geçerek, yöneticilik kapasitesini doğrudan besleyen stratejik bir araç haline 

gelmektedir. 



84 

 

Machiavelli’nin siyasal düşüncesinde savaş, yalnızca fiziksel bir çatışma değil, devletin 

sürekliliğini sağlayan temel bir yönetim pratiğidir. Özmakas’a göre Machiavelli, prensin 

daima savaşa hazır olması gerektiğini vurgular; zira devlet yönetimi, doğası gereği 

kesintisiz bir mücadele ve çatışma durumudur. Bu çerçevede “barış” kavramı, gerçek bir 

istikrar durumundan ziyade, yeni bir savaşa hazırlık amacı taşıyan geçici bir durak olarak 

değerlendirilir. Özmakas’a göre düşünürün savaş vurgusu, yalnızca askeri stratejilerle 

sınırlı değildir; aynı zamanda güvenliğin tesisi, toplumsal düzenin sağlanması ve devlet 

hafızasının dinamik tutulması açısından da merkezi bir öneme sahiptir. Machiavelli’ye 

göre devletin iç disiplini, onu oluşturan öğelere yönelik sürekli bir iç zorlama ve 

denetimle sürdürülebilir. Bu zorlayıcı yapıdan yoksun kalan bir sistemde çözülme ve 

çöküş kaçınılmaz olacaktır. Bu bağlamda savaş bilgisi, devlet yönetiminde zorunlu olan 

disiplinin ve düzenin hem kaynağı hem de sürdürücüsüdür (Özmakas, 2019, s. 191-192). 

Böylece Machiavelli’nin siyasal felsefesinde savaş, hem fiziksel hem de entelektüel bir 

etkinlik olarak, devlet aklının vazgeçilmez bir boyutu haline gelir. Sonuç olarak, 

Machiavelli için savaş, yalnızca silahlı bir çatışma değil, devlet yönetiminin ayrılmaz bir 

parçasıdır. Prens, barış dönemlerini dahi bir hazırlık süreci olarak görmeli; disiplin ve 

düzen yoluyla hem fiziksel hem zihinsel olarak daima teyakkuz halinde olmalıdır. Çünkü 

devletin istikrarı ve sürekliliği, bu sürekli hazırlık ve iç denetim mekanizmalarıyla 

mümkün hale gelir. 

Machiavelli’ye göre bir prensin zihinsel gelişimi, tarihsel bilgiyle de beslenmelidir. Bu 

doğrultuda, yöneticinin yalnızca kendi çağının koşullarıyla değil, geçmişin 

deneyimleriyle de donanımlı olması gerekmektedir. Özellikle tarihsel kaynaklardan 

yararlanmak, önemli liderlerin eylemlerini analiz etmek ve onların başarı ya da 

başarısızlıklarının ardındaki nedenleri kavramak, bir prensin stratejik yetkinliğini artıran 

temel entelektüel faaliyetlerdendir. Machiavelli, bu yöntemin sadece kuramsal bir 

öğrenim değil, aynı zamanda pratikte uygulanabilir bir strateji olduğunu savunmaktadır. 

Zira tarihsel figürlerin tutumlarını örnek almak, hem benzer başarıları tekrarlama hem de 

geçmişte yapılmış hatalardan kaçınma imkânı sunmaktadır. Bu bağlamda, geçmişte 

yaşamış seçkin liderlerin, kendilerinden önce gelen ve övgüye değer bulunan şahsiyetleri 

rehber alarak kendi yönetim anlayışlarını inşa ettikleri görülmektedir. Prensin de bu 

geleneği sürdürmesi gerektiğini düşünen Machiavelli, yöneticinin yalnızca mevcut 

sorunlara değil, tarihsel tecrübelere dayanan bir öngörüyle yaklaşmasının önemini 



85 

 

vurgulamaktadır. Böylece yöneticilik, yalnızca içinde bulunulan anı yönetmekten ibaret 

olmaktan çıkar; tarihsel süreklilik içinde şekillenen bir aklın ürünü hâline gelir 

(Machiavelli, 2024, s. 92). Machiavelli’ye göre bir prens, tarihsel olayları ve liderleri 

inceleyerek yönetsel becerilerini geliştirmelidir. Geçmişteki başarı ve başarısızlıkları 

analiz etmek, benzer durumlarda daha sağlıklı kararlar almasını sağlar. Bu doğrultuda, 

öne çıkan liderleri örnek almak da etkili bir öğrenme ve strateji geliştirme yoludur. 

“Bilge bir prens bu tür kurallara uymalı ve barış zamanlarında asla boş oturmamalıdır; 

tam tersine, zor durumlarda yararlanabilmek için, barış zamanlarını büyük bir gayretle 

[bilgi birikimi edinecek şekilde] değerlendirmelidir; öyle ki, talih, değiştiğinde, onu zor 

durumlara direnmeye hazır bulsun” (Machiavelli, 2024, s. 92-93). Sonuç olarak 

hükümdar ister savaş zamanı olsun ister barış zamanı olsun her zaman için savaşı 

düşünüp, yapabilecek olduğu eylemleri planlamalı, kötü sonuçlarla karşılaşılabilecek 

olunduğunda ise nasıl bir strateji uygulaması gerektiğini bilmelidir.  

2.1.2. Büyük Friedrich’in Avcılık Hakkında Görüşleri 

Machiavelli’nin hükümdarın yapması gereken eylemlerden olan avlanma düşüncesinden 

hareketle Büyük Friedrich birkaç açıklamada bulunmuştur.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin hükümdarların avcılık yoluyla ülke coğrafyasını 

tanıma düşüncesine eleştirel bir perspektiften yaklaşmaktadır. Ona göre, Machiavelli bu 

noktada alışılmışın dışındaki sert tutumunu bir kenara bırakarak, yetersiz gerekçelere 

dayanan bir savunma sunmaktadır.  

Avı bir yönetsel araç olarak övmek, Büyük Friedrich’e göre ikna edici olmaktan uzaktır. 

Hatta bu bakış açısı, hükümdarların asli görev ve sorumluluklarını ikinci plana atabilecek 

niteliktedir. Eğer bir kral ya da prens, ülkesini yalnızca bu yöntemle tanımaya çalışacaksa, 

doğa olaylarını düzenleyen gök cisimlerinin işleyişine müdahale edecek denli büyük bir 

zaman ve enerji harcamak durumunda kalacaktır. Bu görüş, yöneticilikte bilgi edinmenin 

yalnızca deneyimsel ve fiziksel faaliyetlerle sınırlı tutulamayacağını, daha sistemli ve 

rasyonel araçlarla sağlanması gerektiğini ima etmektedir (Büyük Frederik, 2016, s. 84). 

Bu bağlamda Büyük Friedrich, Machiavelli’nin savaş ve coğrafya bilgisi arasındaki 

ilişkiyi mutlaklaştırmasını eleştirir ve yöneticinin entelektüel kapasitesini fiziksel 

deneyimle sınırlı görmenin, yönetimsel derinliği zayıflatabileceği görüşünü ortaya 

koymaktadır. Dolayısıyla, Machiavelli’nin tarihsel bağlamda öncü bir düşünür olmasına 



86 

 

rağmen, bazı önerilerinin modern yönetsel akılla çelişebileceği yönünde bir 

değerlendirme sunmuştur. Ayrıca “Avlanmak, bedeni hareket ettiren, ancak aklı daha 

iyiye götürmeyen bedensel zevklerden biridir” (Büyük Frederik, 2016, s. 84). Ava gitmek 

insanların fiziksel zevklerine karşılık gelen bir eylemdir. Akli olarak hiçbir şekilde 

gelişme sağlamaya yaramamaktadır.  

Büyük Friedrich, avcılıkla uğraşan bireylerin akıl ve duygu dünyalarının, doğrudan 

avlanmaya odaklanmış hayvanlarla sınırlı kalabileceğini ve bunun insan ilişkilerinde 

olumsuz etkiler yaratabileceğini ifade etmektedir. Avcılıkla yoğun şekilde ilgilenenlerin, 

atlar, köpekler ve diğer hayvanlarla olan ilişkilerinin, bazen insanlara karşı daha az 

merhametli olmalarına yol açabileceğini belirtir. Bu tür bir ilgi ve alaka, bireylerin, yakın 

çevrelerindeki insanlara karşı da duyarsız ve hatta zalimce davranmalarına zemin 

hazırlayabilir. Büyük Friedrich, bu davranışların, avlanmanın insan aklını daraltarak, 

duygusal olarak soğuk ve acımasız bir hale getirebileceğini ileri sürmektedir (Büyük 

Frederik, 2016, s. 85). Büyük Friedrich avcılıkla uğraşmanın bireylerin duygusal ve 

zihinsel gelişimini sınırlayabileceğini ve bu durumun insan ilişkilerine olumsuz 

yansıyabileceğini ifade etmiştir. Avcıların, hayvanlara karşı geliştirdikleri acımasız 

eylemleri ve ilgisizlikleri, insanlara karşı da duyarsızlık ve zalimlik eğilimlerini 

pekiştirebilir. Bu, avcılığın, insan aklını daraltan ve duygusal soğukluk yaratan bir etkiye 

sahip olduğunu gösterir. “Burada Makyavel’e şöyle cevap vermek istiyorum: büyük bir 

general olabilmek için ille de avcı olmak gerekmemektedir” (Büyük Frederik, 2016, s. 

86). Büyük Friedrich’e göre güçlü bir komutan olmak için avlanmak temel bir ihtiyaç 

değildir. Avlanmadan da güçlü bir komutan olabilecektir.  

Büyük Friedrich, avcılıkla uğraşmanın prensin stratejik ve yönetsel yetkinliğine zarar 

verebileceği görüşünü bir kez daha dile getirmektedir. Avlanmadan ziyade, coğrafi bilgi 

edinme ve savaş stratejileri geliştirme adına daha verimli bir şekilde ülke üzerinde 

düşünmesi gerektiğini savunmaktadır. Çünkü av sırasında dikkatin dağılması ve 

kaybolma riski gibi olumsuzluklar, hükümdarın ülke konumu hakkında derinlemesine 

düşünme yeteneğini zayıflatmaktadır. Örnek olarak, Macaristan’da sefer halinde bulunan 

büyük bir prensin, av sırasında yolunu kaybetmesi nedeniyle düşman Türklerin eline 

düşme tehlikesiyle karşı karşıya kalması, bu tür etkinliklerin askeri düzeni ve stratejik 

planları nasıl bozabileceğini göstermektedir. Bu durum, Büyük Friedrich’in avlanmanın 

orduda ve savaş hazırlıklarında yarattığı düzensizliklere dikkat çektiği, dolayısıyla 



87 

 

avlanmanın savaş ve yönetimle ilgili işlerin önünde engel teşkil ettiği bir örnek olarak 

değerlendirilmelidir (Büyük Frederik, 2016, s. 87). Av sırasında dikkatin dağılması ve 

kaybolma riski, hükümdarın ülkesinin coğrafi durumu ve savaş stratejileri hakkında 

derinlemesine düşünme yeteneğini engellemektedir. Macaristan’daki örnekte olduğu 

gibi, av sırasında yolunu kaybeden bir hükümdarın düşman eline düşme tehlikesi 

yaşaması, avcılığın askeri düzeni bozabileceğini göstermektedir. Bu, avlanmanın, 

yönetim ve savaş hazırlıkları için engel teşkil ettiğini ortaya koymaktadır.  

Bu bakımdan Büyük Friedrich ayrıca şu ifadeyi dile getirmiştir:  

“Makul zevklerden hiç birini yasaklamıyorum. Ülkeyi iyi yönetmek, topraklarını verimli 

hale getirmek, korumak, sanatın her türlüsünü himaye etmek ve eserlerini korumak hiç 

şüphesiz en büyük zevklerden biridir. Başka zevklere ihtiyaç duyan insanlar ne 

talihsizdirler” (Büyük Frederik, 2016, s. 87). Büyük Friedrich için prenslerin sahip 

oldukları hazlar yalnızca devleti için iyi olabilecek ilkelerin sağlamış olduğu hazların 

olduğunu düşünmektedir. Devleti için benimsemesi gereken ilkeler ise, sahip olduğu 

topraklarını daha verimli hale getirmeye çalışması, güvenliğini iyi bir seviyeye çıkartması 

ve her alanda bulunan tüm sanatları kabul edip koruma altına alması gerekmektedir.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin insan doğası ve devlet yönetimi üzerine benimsediği 

karamsar bakış açısını karamsar olarak tanımlar ve eleştiride bulunur. Ona göre 

Machiavelli, devlet adamlarını ve yöneticileri, çoğunlukla karanlık ve kötü bir dünyada 

hayatta kalabilmek için sert, acımasız ve ahlâki değerlerden uzak olmaya teşvik 

etmektedir. Machiavelli’nin tamamen iyi olmak ile bu yozlaşmış dünyada hayatta kalma 

şansını azaltacağını düşündüğünü ifade etmektedir. Büyük Friedrich, bu fikre karşı 

çıkarak, akıllı ve ahlâklı bir yaklaşımın, kötü insanların bile saygı ve korku duymasını 

sağlayarak kişinin hayatta kalmasını mümkün kılacağı görüşünü savunmaktadır. Büyük 

Friedrich’e göre Machiavelli dünyayı cehennem ve insanları şeytan olarak tasvir 

etmektedir. Dolayısıyla Büyük Friedrich’e göre Machiavelli, insanları kötüleştirmek ve 

erdemi yok etme amacını gütmektedir (Büyük Frederik, 2016, s. 89). Büyük Friedrich, 

akıl ve erdemli bir yaklaşımın, kötü insanların bile saygı ve korkusunu kazanarak kişinin 

hayatta kalmasını sağlayacağına inanmaktadır. 

“Bu yüzden kötülere kötülükle karşılık verme. Ahlâklı ol ve onlardan korkma. İşte o 

zaman halkında kendin de erdemli olursun. Komşuların da seni örnek alacaklardır ve 

kötüler korkudan titreyecektir” (Büyük Frederik, 2016, s. 90). Kötülük eden kötülük 



88 

 

bulacaktır. Bu yüzden yapılan kötülük karşısında örnek bir eylemde bulunulmalıdır ki 

karşıda yer alan kişi kendisine yapılmış olan davranışı örnek alsın. 

Bu durumda Machiavelli ve Büyük Friedrich’in yöneticilik anlayışları, özellikle fiziksel 

etkinlikler ve entelektüel hazırlık arasındaki ilişki bağlamında belirgin biçimde ayrıştığını 

ifade etmek yerinde olacaktır. Machiavelli, bir prensin yalnızca entelektüel değil, aynı 

zamanda bedensel olarak da sürekli hazırlık içinde olması gerektiğini savunmaktadır. Ona 

göre, avcılık gibi faaliyetler yalnızca bedenin zindeliğini sağlamakla kalmaz; aynı 

zamanda prense araziyi tanıma, askeri hareket alanlarını önceden görme ve savaş 

stratejilerini geliştirme açısından da fayda sağlamaktadır. Bu bakış açısıyla Machiavelli, 

yöneticiliği hem fiziksel hem zihinsel dayanıklılık gerektiren bütünsel bir süreç olarak 

yorumlar. 

Buna karşılık Friedrich, Machiavelli’nin bu yaklaşımını yetersiz ve yüzeysel bulmuştur. 

Avcılığı bedensel hazla sınırlı bir etkinlik olarak değerlendiren Büyük Friedrich, bu tür 

faaliyetlerin aklı geliştirmediğini, dolayısıyla bir hükümdarın entelektüel donanımı 

açısından anlamlı bir katkı sunmadığını öne sürmüştür. Ona göre, bir yöneticinin asıl 

görevi, zihinsel yetkinliğini artırmak ve bu yolla ülkesini daha etkili bir şekilde 

yönetmektir. Büyük Friedrich’in bu tutumu, bilgiye ve düşünsel derinliğe öncelik tanıyan 

bir yönetsel anlayışı yansıtır. 

Bu iki yaklaşım arasındaki temel fark, devlet yönetiminde önceliğin fiziksel deneyim mi 

yoksa zihinsel etkinlik mi olması gerektiği sorusunda belirginleşmektedir. 

Machiavelli’nin savaş merkezli, tecrübeye dayalı yaklaşımı ile Büyük Friedrich’in akıl 

ve bilgi temelli yönetim anlayışı, siyasal düşünce tarihinde yöneticinin donanımına ilişkin 

iki farklı çizgiyi temsil etmektedir. Bu bağlamda, her iki düşünürün görüşleri, 

yöneticilikte eylem ve düşünce arasındaki dengeye ilişkin zengin bir tartışma zemini 

sunmaktadır. 

2.2. Eli Açıklık ve Cimrilik 

Machiavelli, bir prensin yönetiminde cömertlik erdeminin nasıl algılanması ve 

uygulanması gerektiğine dair eleştirel bir değerlendirme sunmaktadır. Ona göre, 

cömertlik, yüzeyde olumlu bir özellik gibi görünse de, eğer sürekli ve ölçüsüz biçimde 

sergilenirse, prense ciddi zararlar verebilir. Halk arasında cömert biri olarak tanınmak 

isteyen bir liderin, kaynaklarını gösterişli harcamalarla tüketme eğiliminde olacağı, 



89 

 

bunun da zamanla mali açıdan sürdürülemez hale geleceğini belirtmektedir. Bu durum, 

yöneticiyi halk üzerinde baskı kurmaya, yüksek vergiler koymaya ve hoşnutsuzluk 

yaratmaya zorlayabilir. Sonuç olarak, prens hem halkın nefretini kazanabilir hem de zayıf 

bir görüntü çizebilir. Machiavelli bu noktada, uzun vadede daha akılcı ve sürdürülebilir 

olan tutumun, ölçülü harcamalarla öz kaynaklarını koruyan ve bu sayede halkını 

zorlamadan etkin bir yönetim sergileyebilen bir liderlik anlayışı olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu şekilde hareket eden bir prens, başlangıçta cimrilikle suçlansa da, 

zamanla geniş kesimlerin menfaatine hizmet ettiği için daha gerçek ve kalıcı bir cömertlik 

algısı oluşturacaktır (Machiavelli, 2024, s. 95-96). Cömertlik, ölçüsüz biçimde 

uygulandığında bir liderin hem ekonomik kaynaklarını tüketmesine hem de halkın 

memnuniyetsizliğini tetikleyerek yönetimde istikrarsızlığa yol açmasına neden olabilir. 

Bu nedenle Machiavelli, kısa vadeli beğeni kazanma uğruna uzun vadeli yönetimsel 

etkinliği tehlikeye atmanın akılcı bir tutum olmadığını savunur. Ona göre gerçek anlamda 

halk yararına olan ve sürdürülebilirliği esas alan bir liderlik anlayışı, kaynakların bilinçli 

ve dengeli kullanımını önceler. Bu bağlamda, ilk etapta cimrilik olarak yorumlanabilecek 

bir tutumun, zaman içinde daha derin ve kalıcı bir toplumsal fayda üreteceği ileri 

sürülmektedir. Machiavelli’nin yaklaşımı, siyasi erdemlerin görünüşten çok işlevselliği 

üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini vurgulayan bir yönetim anlayışını 

yansıtmaktadır. 

Machiavelli’ye göre, bir prensin cimri olarak anılmaktan çekinmemesi gerekir; zira bu 

tür bir tutum, yönetimde sürekliliği ve istikrarı sağlayan işlevsel bir kusur olarak 

değerlendirilebilir. Ona göre, liderin temel önceliği, halkını ekonomik baskı altına 

sokmadan kendi egemenliğini sürdürebilecek kaynaklara sahip olmaktır. Bu bağlamda, 

kimi tarihsel örneklerde olduğu gibi, cömertliğin iktidara giden yolda faydalı olabileceği 

kabul edilse de, bir kez iktidar elde edildiğinde, aynı cömertlik anlayışının zarara yol 

açabileceği belirtilir. Machiavelli, bu noktada Cesare örneğini vererek, onun Roma 

yönetimini ele geçirme sürecinde cömertliğini stratejik bir araç olarak kullandığını; ancak 

yönetimi elde ettikten sonra bu tutumu sürdürmesinin egemenliğini tehlikeye 

atabileceğini ileri sürmektedir. Ayrıca, bir prensin harcadığı kaynakların kaynağı da 

önemlidir: Kendi hazinesinden ya da halkından sağlanan kaynaklar söz konusuysa 

tutumlu olmak gerekirken, dış kaynaklara ya da düşman topraklarına dayalı harcamalarda 

cömertliğin sınırlandırılmasına gerek yoktur (Machiavelli, 2024, s. 96). Machiavelli, 



90 

 

siyasi iktidarın korunmasında cömertlikten ziyade tutumluluğun daha işlevsel bir erdem 

olduğunu savunmaktadır. Ona göre, kaynakların bilinçli kullanımı, hem halkın üzerindeki 

mali baskıyı azaltır hem de yöneticinin otoritesini uzun vadede güvence altına alır. 

Machiavelli, özellikle sefere çıkan ve ordusunu ganimetlerle besleyen bir prensin, 

cömertlik ilkesine bağlı kalmasının zorunlu olduğunu ifade eder; zira askerlerin 

sadakatini sağlamak, büyük ölçüde bu tür maddi beklentilerin karşılanmasına bağlıdır. 

Ancak burada önemli olan, bu cömertliğin kaynağıdır. Ona göre, başkalarının 

kaynaklarını kullanarak sergilenen cömertlik, liderin itibarı açısından bir tehdit 

oluşturmaz; hatta bu tür bir harcama, yöneticinin saygınlığını pekiştirebilir. Böyle 

yapanlara örnek olarak Cesare’ı, Keyhüsrev’i vermektedir. Buna karşın, kendi mal 

varlığıyla sürdürülen cömertlik, zamanla lideri ya yoksulluğa sürükleyerek 

itibarsızlaştırır ya da bu durumdan kaçınmak için onu halkı üzerinde baskı kuran bir figüre 

dönüştürür. Machiavelli, bir prensin özellikle nefret ve aşağılanma gibi olumsuz 

duyguların hedefi olmaktan kaçınması gerektiğini vurgulamaktadır. Bu nedenle, cimri 

sıfatı dışarıdan kötü bir ün getirse dahi, nefret uyandırmayan bir tutumluluk, halkın 

gözünde cömert ancak baskıcı bir imajdan çok daha az tehlikeli ve daha rasyonel bir tercih 

olarak görmektedir (Machiavelli, 2024, s. 96-97). Sonuç olarak, Machiavelli, halkın 

nefretini uyandıran bir cömertlik anlayışı yerine, daha az beğeni toplayan ama istikrar 

sağlayan tutumluluk, siyasal aklın gereği olarak değerlendirilmektedir. 

Bu hususta Özmakas’ın da bir değerlendirmesi bulunmaktadır. Özmakas’a göre 

Machiavelli, cömertlik ile cimrilik arasında bir tercih yaparken, sağduyuya dayalı bir 

değerlendirme ortaya koymuştur. Cömertliğin, bir prens için yıkıcı sonuçlar doğurma 

ihtimalinin daha yüksek olduğunu gözeten Machiavelli, bu nedenle olumsuz bir imaj 

yaratma riski taşısa da, cimriliği daha rasyonel bir seçenek olarak sunar. Bu yaklaşım 

doğrultusunda, kısa vadede eleştirilse bile, uzun vadede cimrilik sayesinde istikrarlı 

yönetim ve kaynak korunumu sağlanarak, halk nezdinde daha gerçekçi bir cömertlik 

algısı oluşturulabileceği ileri sürülmektedir (Özmakas, 2019, s. 213). Machiavelli’nin 

bakış açısına göre, bir prensin yönetimde uzun vadeli başarıyı hedeflemesi, onu halk 

tarafından hoş karşılanmasa bile ölçülü ve hesaplı davranmaya yöneltmelidir. Zira 

kaynakların bilinçsizce tüketilmesiyle gelen geçici beğeni, zamanla yönetim gücünü 

zayıflatabilir. Bu bağlamda, ilk etapta eleştirilere yol açabilecek cimrilik, aslında 

gelecekte daha sağlam bir otorite ve kamu yararına dayalı bir yönetim algısının temelini 



91 

 

oluşturur. “Eğer önemli hedeflerine ulaşmaları gerekliyse insanlar, cömert değil cimri, 

sevilenden çok korkulan, dinsiz ve hilekâr olmalıdırlar. Saf iyilikten ve kötülükten 

bahsetmek anlamsızdır” (Tannenbaum ve Schultz, 2011, s. 171). Yöneticilerin, 

amaçlarına ulaşmak için gerektiğinde sert, hesaplı ve korkutucu olmaları, siyasal alanda 

daha sağlam ve etkili bir yönetim anlayışını ifade eder. 

Cimrilik ve cömertlik söz konusu olduğunda Machiavelli’nin görüşlerine karşı Büyük 

Friedrich birkaç eleştiride bulunmuştur. Machiavelli’nin cimrilik ve cömertlik 

konusundaki görüşlerinin hatalı olduğunu savunmaktadır.  

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin cömertlik anlayışını eleştirirken, bu kavramın belirsiz 

ve savurganlıkla karıştırılmasına dikkat çekmektedir. Ona göre, büyük bir prensin cimri 

olarak tanımlanması gerektiğini savunmak yanlıştır; aksine, prens cömert olarak kabul 

edilmelidir. Büyük Friedrich, cömertliğin yalnızca maddi kaynakların yönetilmesiyle 

değil, aynı zamanda halkın hizmet ve bağlılık duygusunu da pekiştiren bir erdem 

olduğunu ifade eder. Cömertlik, halkın efendilerine olan hizmet isteğini söndürmek 

yerine, onları daha fazla katkı yapmaya teşvik etmektedir. Ayrıca, mali durumunu düzgün 

yöneten bir prensin, yalnızca başkalarına yardım etme kapasitesine sahip olabileceğini, 

dolayısıyla cömertlik ve yönetim becerisinin birbirini tamamladığını savunmaktadır 

(Büyük Frederik, 2016, s. 92). Büyük Friedrich için cömertlik, sadece maddi kaynakların 

verimli yönetimiyle ilgili değil, aynı zamanda halkın bağlılığını ve hizmet arzusunu 

güçlendiren bir erdemdir. Bir hükümdarın mali durumunu doğru şekilde yönetmesi, ona 

başkalarına yardım etme ve halkının güvenini kazanma yeteneği kazandırır. Bu da 

cömertliğin, yönetim becerisiyle doğrudan ilişkilendirildiği anlamına gelmektedir. 

Büyük Friedrich, Kardinal Retz’in sözlerini hatırlatarak, büyük hedeflere ulaşmak için 

maddi kaygıların bir engel olmaması gerektiğini savunur. Ancak burada asıl önemli olan, 

bir hükümdarın doğru zamanda kaynaklara sahip olabilmesidir. Bu, halkın ekonomik 

faaliyetlerine destek vererek ticaretin ve emeğin büyümesini sağlamakla mümkündür. 

Böylece prens, halkın refahını artırarak onların sevgi ve saygısını kazanabilir. Ayrıca 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin cömertlik anlayışını eleştirirken, hükümdarın 

cömertliğe dair tavsiyelerinin sadece maddi bir bakış açısını yansıttığını ve bu 

perspektifin prenslere yol göstermekte yetersiz olacağını ifade etmektedir. Büyük 

Friedrich, bu bağlamda Machiavelli’nin görüşlerinin daha çok dar bir ekonomik bakış 

açısını yansıttığını ve bir prensin için daha geniş ve derin bir perspektife ihtiyaç 



92 

 

duyulduğunu savunmaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 93). Büyük Friedrich, bir prensin 

başarıya ulaşabilmesi için yalnızca maddi kaynakları yönetmesinin yeterli olmadığını 

savunmaktadır. Machiavelli’nin cömertlik anlayışını eleştirerek, hükümdarın daha geniş 

ve derin bir perspektife sahip olması gerektiğini vurgulamaktadır. Hükümdarın halkın 

refahını artırmak için ticaret ve emeği desteklemesi, sadece ekonomik güç değil, aynı 

zamanda halkın güven ve saygısını kazanmak açısından da kritik bir strateji olarak 

görülmektedir. 

2.3. Merhamet ve Gaddarlık 

Machiavelli yeni kurulan bir yönetimde halkın birliğini ve yöneticisine bağlılığını 

sağlamak adına, yöneticinin zaman zaman sert tedbirlere başvurması gerekebileceğini 

ifade etmektedir. Bu bağlamda, sınırlı sayıda uygulanan katı önlemlerin, aşırı hoşgörünün 

yol açabileceği kargaşa, yağma ve toplumsal huzursuzluklardan daha az zararlı 

olabileceğini vurgulamaktadır. Zira bireysel düzeyde yaşanan mağduriyetler, toplumun 

tamamını etkileyen düzensizliklerden daha sınırlı sonuçlar doğurmaktadır. Özellikle yeni 

kurulan devletlerde karşılaşılan riskler nedeniyle, yöneticinin sertlikten bütünüyle 

kaçınmasının mümkün olmadığını ileri sürmektedir (Machiavelli, 2024, s. 98). Yeni 

yönetimlerin istikrarını koruyabilmesi için, yöneticilerin gerektiğinde sertlik 

göstermekten çekinmemesi, uzun vadede toplumsal düzenin sağlanmasına katkı 

sağlayacaktır. “Gene de, prens inanma ve eyleme geçme konusunda temkinli olmalı, ama 

kendi gölgesinden korkar hale de gelmemeli ve sağduyuyla insancıllığın sağladığı 

dengeyle öyle davranmalıdır ki, aşırı güven onu ihtiyatsız, aşırı güvensizlik ise çekilmez 

kılmasın.” (Machiavelli, 2024, s. 98).  Machiavelli, prensin karar alma süreçlerinde 

dikkatli ve temkinli olması gerektiğini savunur. Ancak bu temkinli tutumun, onu aşırı 

derecede kuşkucu ve pasif bir hale getirmemesi gerektiğini de vurgular. Yöneticinin, 

sağduyu ve insani değerler arasında bir denge kurarak hareket etmesi önemlidir. Zira 

ölçüsüz bir güven duygusu tedbirsizliğe, aşırı güvensizlik ise liderin çevresi tarafından 

dışlanmasına ve yönetilemez bir figür haline gelmesine yol açabilir. Bu bağlamda, 

Machiavelli yöneticilere dengeli, öngörülü ve uyumlu bir liderlik anlayışı 

benimsemelerini öğütlemektedir. 

Machiavelli, bir yöneticinin halk tarafından hem sevilmesinin hem de korkulmasının 

ideal olduğunu belirtmekle birlikte, bu iki duyguyu aynı anda sağlamak çoğu zaman 



93 

 

mümkün olmadığından, tercihin korku yönünde yapılmasının daha güvenli olduğunu ileri 

sürmektedir. İnsan doğasının değişken, çıkarcı ve güvenilmez olduğunu savunan düşünür, 

tehlike anlarında halkın desteğinin kolayca geri çekilebileceğini ifade eder. Bu nedenle, 

sadece sevgiye dayalı bir yönetim anlayışının, özellikle zor zamanlarda yöneticiyi 

savunmasız bırakabileceğini belirtir. Oysa korku, ceza ihtimaliyle sürekli diri tutulduğu 

için, halkın itaati üzerinde daha etkili ve sürdürülebilir bir araçtır. Machiavelli’ye göre, 

sevgi geçici bir bağlılık yaratırken, korku kalıcı bir denetim mekanizması sağlamaktadır 

(Machiavelli, 2024, s. 98-99). Yöneticiler için halkın sevgisini kazanmak önemli olsa da, 

uzun vadeli istikrar ve otorite açısından korkuya dayalı bir itaat duygusu daha etkili ve 

güvenilirdir. “Çünkü insanlar hakkında genel olarak şu söylenebilir: Nankör, gelgeç 

gönüllü, sahtekâr ve hilebaz olurlar, tehlikeden kaçar, kâr peşinde koşarlar” (Machiavelli, 

2024, s. 98). Machiavelli, insanların çıkar odaklı ve değişken yapısı karşısında, 

yöneticinin otoritesini sürdürebilmesi için korkuya dayalı bir saygı oluşturmasının gerekli 

olduğunu, ancak bu sürecin nefrete yol açmaması için adalet ve ölçülülükle dengelenmesi 

gerektiğini savunur. 

Machiavelli, bir yöneticinin halkı üzerinde korku yaratmasının gerekli olabileceğini kabul 

ederken bu korkunun nefrete dönüşmemesi gerektiğini özellikle vurgulamaktadır. Ona 

göre, bir prens halk tarafından sevilmese bile, nefret edilmemeyi başardığı sürece 

iktidarını sürdürebilir. Bu noktada özellikle halkın malına ve aile yaşamına müdahale 

etmemek önemlidir; zira insanlar, yakınlarının ölümünü maddi kayıplardan daha kolay 

unutur. Mal varlığına yönelik müdahalelerin halkta daha kalıcı öfke yaratacağını ve 

yöneticinin meşruiyetini zedeleyeceğini belirtir. Bununla birlikte, yönetici zorunlu 

durumlarda ölüm cezaları uygulayacaksa, bunun açık ve haklı bir gerekçeyle yapılması 

gerektiğini ifade eder. Askeri düzlemde ise Machiavelli, disiplinin sağlanabilmesi için 

sertliğin kaçınılmaz olduğunu savunmaktadır. Hannibal örneğini vererek, farklı 

topluluklardan oluşan büyük bir orduyu yabancı topraklarda bir arada tutan ve onu hem 

başarıda hem de başarısızlıkta sarsılmadan yöneten liderin, bu başarısını katı disiplin 

anlayışına borçlu olduğunu ileri sürer. Machiavelli’ye göre, böylesi bir otorite ve birlik 

duygusu, ancak korku ve saygı uyandıran bir liderlik ile mümkündür (Machiavelli, 2024, 

s. 99-100). Dolayısıyla Machiavelli bu bağlamda, bir prensin halkı üzerinde korku 

oluşturmasının iktidarın korunmasında önemli olduğunu, ancak bu korkunun, halkın 



94 

 

güvenini kaybetmesine ve nefret duygularına yol açmaması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Prens, adil ve dikkatli bir yaklaşım benimseyerek korku ve saygıyı dengelemelidir. 

Leboeuf’un bu hususta Machiavelli’nin düşünceleri hakkında bir değerlendirme 

yapmaktadır. Ona göre Machiavelli, genellikle sanıldığı gibi keyfi davranan bir 

hükümdarı savunmaz ya da despotizmi yücelten bir anlayışa sahip değildir. Onun esas 

vurgusu, bir iktidarın yalnızca erdemli olmasının yeterli olmayacağı, bunun yanında halk 

nezdinde korku ve saygı uyandırmasının da zorunlu olduğudur; aksi hâlde iktidarını 

kaybetme riskiyle karşı karşıya kalacaktır. Machiavelli’ye göre, İtalya’nın birleşmesi ve 

barışın sağlanması ancak güçlü bir liderlik sayesinde mümkün olabilir. Üstelik bu birlik 

ve düzen, yurttaşların erdemli bir yaşam sürdürmeleriyle çelişmez. Ona göre, şiddet 

dönemlerinin kaçınılmaz olarak zedelediği ahlâki değerlerin yeniden inşa edilebilmesi ve 

kalıcı bir barışın sağlanabilmesi, ancak güçlü ve istikrarlı bir yönetim anlayışıyla 

mümkündür (Leboeuf, 2014, s. 63-64). Leboeuf’a göre Machiavelli, güçlü ve istikrarlı 

bir yönetimin, toplumsal barışın tesisi için vazgeçilmez olduğunu savunmaktadır. 

Dolayısıyla “Devletin çıkarı bazen ahlâkı bir yana koymayı gerektirebilir. Dahası, prens, 

başka hiçbir çözüm yolu kalmayana kadar, kararlı biçimde iyilikten destek almalıdır” 

(Leboeuf, 2014, s. 66). Leboeuf’un Machiavelli’ye dair yorumları, siyasi iktidarın 

korunmasında ahlâki tutarlılığın her zaman öncelikli bir ilke olmadığını gösterir. Ona 

göre, bir prensin öncelikli sorumluluğu düzeni ve birliği sağlamak olduğundan, ahlâki 

değerler bu amaca hizmet ettiği sürece önem taşır. Ancak devletin çıkarı tehlikeye 

girdiğinde, yöneticinin iyi niyetli davranmakta ısrar etmesi yerine, gerektiğinde daha sert 

ve hesapçı bir tutum benimsemesi doğru bir tercih haline gelir. 

Büyük Friedrich’in Machiavelli’nin hükümdarının gaddar olması hususunda eleştirileri 

bulunmaktadır. Büyük Friedrich’e göre, Machiavelli’nin siyaset anlayışı bireyin 

yaşamına veya insani değerlere öncelik vermez; onun asıl odağında kişisel çıkar ve 

iktidarın korunması yer alır. İnsan hayatının kutsallığını geri planda bırakan bu 

yaklaşımda, yöneticinin amacına ulaşması için gerekirse sert ve acımasız yöntemlere 

başvurması kabul görülür. Özellikle yeni iktidara gelen bir liderin, iktidarını 

sağlamlaştırmak adına merhamet gibi yumuşak duygulardan ziyade, kararlı ve 

gerektiğinde zalimce tutumlar sergilemesi gerektiği vurgulanır (Büyük Frederik, 2016, s. 

95-96). Büyük Friedrich, Machiavelli’nin siyaset anlayışını eleştirerek, iktidarın 

korunması adına bireysel değerlerin ön plana çıkmasını yanlış bulur. Ona göre, liderlerin 



95 

 

sert ve acımasız tutumlar sergilemesi yerine, daha erdemli ve adil bir yaklaşımı 

benimsemeleri gerekmektedir. 

Ayrıca Büyük Friedrich, orduda disiplini sağlamak için belli ölçüde sertliğin kaçınılmaz 

olduğunu kabul etmektedir. Ona göre, cezanın doğurduğu korku olmaksızın; dürtülerinin 

esiri olan, içgüdüsel davranan ve kontrolsüz eğilimler taşıyan insanları düzene sokmak 

mümkün değildir. Ancak bu noktada Machiavelli’ye yönelik temel eleştirisi, sertliğin 

sınırlarını belirlememesi üzerinedir. Büyük Friedrich, merhametin ve yumuşak başlılığın 

bir yöneticide erdem olabileceğini kabul ederken, aynı zamanda aklın ve sağduyunun 

gerektiğinde kararlı ve otoriter davranmayı zorunlu kılabileceğini de vurgular. Yine de 

bu otoritenin bir denge içinde yürütülmesi gerektiğini savunur. Ona göre, bir lider, 

yalnızca olağanüstü durumlar ve zaruret hâlinde sertleşmelidir; tıpkı kötü hava koşulları 

dışında yelkenlerini indirmeyen deneyimli bir kaptan gibi. Büyük Friedrich için önemli 

olan, gücün ölçülü ve yerinde kullanılmasıdır; zira keyfi ve sürekli bir sertlik, kolayca 

acımasızlığa dönüşebilir. Bu nedenle, kendi askeri deneyimine dayanarak, bir liderin 

halkı ya da askerleri tarafından korkulan biri olmaktan ziyade sevilen biri olmasının çok 

daha kıymetli olduğunu ifade eder. Machiavelli’nin insan doğasına dair karamsar 

yaklaşımına itiraz eden Büyük Friedrich, hükümdarın sevgiden çok korkuya dayalı bir 

otorite kurması gerektiği yönündeki iddiayı da oldukça sakıncalı bulur. Ona göre, 

insanların nankörlüğe ya da sadakatsizliğe yatkın olması, yöneticinin zalimliğe 

başvurmasını haklı çıkarmaz (Büyük Frederik, 2016, s. 96-97). Büyük Friedrich, liderin 

disiplin sağlamak için belirli bir sertlik göstermesini kabul etse de, bu sertliğin aşırıya 

kaçmaması gerektiğini savunmaktadır. Ona göre, bir liderin otoritesi, yalnızca zorunlu 

durumlarda sertleşmeli ve halk tarafından sevilen biri olmalıdır.  

Büyük Friedrich ayrıca, nankör insanların varlığını kabul etmekle birlikte, yalnızca korku 

salarak hükmeden bir hükümdarın halkını sadece boyun eğmiş ve sefil kölelere 

dönüştüreceğini savunur. Böyle bir lider, halkından büyük eylemler bekleyemez, çünkü 

korku altında yapılan her şeyin arkasında yalnızca zorunluluk yatar. Büyük Friedrich’e 

göre, halkın sevgisini kazanabilen bir hükümdar, onların gönüllü desteğini alarak, gerçek 

anlamda kalpleri fethedecektir. Sevgi ve sadakat üzerine kurulan bir yönetim, tarihte 

birçok büyük başarıya imza atılmasını sağlamıştır. Büyük Friedrich, hatta günümüz 

dünyasında ayaklanma eğilimlerinin azalmış olduğunu belirterek, halkın sevgiye dayalı 

bir yönetimle daha güçlü bir şekilde destek sağladığını vurgulamaktadır (Büyük Frederik, 



96 

 

2016, s. 97). Büyük Friedrich, korku temelli bir yönetimin halkı sadece zorunlulukla 

kontrol edebileceğini, sevgiye dayalı bir yönetimin ise daha güçlü ve kalıcı bir sadakat 

oluşturacağını ileri sürer. Sevgi ve sadakat üzerine kurulan yönetimlerin, uzun vadede 

daha büyük başarılar elde edeceğine inanmaktadır. 

Büyük Friedrich, yalnızca İngiltere’de değil, diğer ülkelerde de bir hükümdarın halkından 

endişe etmesinin gereksiz olduğunu ifade eder. İngiltere krallarının felakete uğramaları, 

kendi hatalarından kaynaklanmadığı sürece pek olası değildir. Ancak Büyük Friedrich, 

zalim bir hükümdarın ihanete uğrama riskinin, merhametli bir hükümdara kıyasla daha 

yüksek olduğunu vurgular; çünkü insanlar zulme karşı daha hızlı bir şekilde nefret duyar 

ve bu, kısa sürede korkuya dönüşebilir. Öte yandan, merhamet insanlara hep sevimli gelir 

ve insanlar merhametten bıkmazlar. Bununla birlikte, tüm hükümdarların merhametli 

olmalarını dileyen Büyük Friedrich, merhametin erdemli bir şekilde var olması 

gerektiğini, ancak aşırı yumuşak başlılık nedeniyle zayıflığa dönüşmemesi gerektiğini de 

belirtir (Büyük Frederik, 2016, s. 98). Büyük Friedrich, bir hükümdarın halkının sevgisini 

kazanmasının, onun gücünü sağlamlaştırmada daha etkili olduğunu savunmaktadır. 

Korkuya dayalı bir yönetim, halkı sadece zorunlulukla ve boyun eğmiş bir şekilde kontrol 

altında tutabilirken, merhametli bir hükümdar halkının gönüllü desteğini alarak gerçek 

başarıyı elde edebilir. Ancak bu merhamet, aşırı yumuşak başlılıkla zayıflığa dönüşmeden 

erdemli bir şekilde uygulanmalıdır. 

2.4. Dürüstlük ve Yalancılık 

Machiavelli, prensin sözünü tutmasının ve dürüstlükle hareket etmesinin her zaman 

övgüye değer olduğunu kabul eder. Ancak, dönemin pratiklerinden hareketle, hilekâr ve 

kurnaz yöntemlerle halkı manipüle eden prenslerin, dürüst eylemde bulunan prenslerden 

daha büyük başarılar elde ettiğini gözlemlemiştir. Bu durum, zamanla dürüst liderlerin 

gerisinde kalanların daha fazla başarıya ulaşabildiğini göstermektedir (Machiavelli, 2024, 

s. 101). Machiavelli’ye göre, siyasal başarı her zaman erdemle değil, gerektiğinde 

kurnazlıkla hareket edebilme yetisiyle mümkündür; zira iktidarın doğası, ahlaki 

ideallerden çok, gerçekliğin sert kurallarına bağlıdır. 

Machiavelli, bir hükümdarın iki farklı savaş yöntemini bilmesi gerektiğini ifade eder: biri 

yasalarla, diğeri ise güç kullanarak. Yasalarla savaşmak, insanlara özgü bir yöntemken, 

güç kullanmak daha çok hayvanlara aittir. Ancak çoğu zaman yasalar yeterli olamayacağı 



97 

 

için, hükümdarın zor kullanma yöntemine de başvurması gerekebilir. Bu bağlamda, bir 

prensin hem insanları hem de hayvanları nasıl etkili bir şekilde kullanacağını bilmesi 

önemlidir (Machiavelli, 2024, s. 101). Machiavelli’ye göre, bir hükümdarın iktidarını 

sürdürebilmesi için hem insan doğasına hitap eden yasal yolları hem de gerektiğinde 

hayvani gücü ustalıkla kullanabilmesi gerekir; çünkü siyaset, akılla kuvvetin dengeli bir 

birlikteliğini zorunlu kılar. 

Machiavelli, bir hükümdarın hem tilki hem de aslan gibi özellikleri kullanması gerektiğini 

savunur. Aslan, tuzaklardan korunmakta yetersizken, tilki, kurtlardan korunmada yetersiz 

kalır. Bu nedenle, bir hükümdar, hem tuzakları tanıyabilmek için tilki gibi, hem de 

düşmanları korkutabilmek için aslan gibi olmalıdır. Bir yönetici, verdiği sözü tutmak 

zarar verecekse ve söz vermesini gerektiren koşullar değişmişse, bu durumda sözünü 

tutmamalıdır. Bu yaklaşım, insanların doğal olarak kötü olmaları ve verdikleri söze sadık 

kalmamaları nedeniyle geçerlidir. Bir prens, sözünden dönmek için daima geçerli 

gerekçeler bulabilir (Machiavelli, 2024, s. 101-102). Machiavelli’ye göre, etkili bir 

hükümdar hem kurnazlıkla tehlikeleri sezebilmeli hem de güçle caydırıcılık 

yaratabilmelidir; zira değişken siyasal koşullarda başarı, ilkelere değil, esnekliğe ve 

duruma uygun davranabilme becerisine bağlıdır. “(...) insanlar kötü oldukları ve sana 

verdikleri söze bağlı kalmayacakları için, sen de onlara verdiğin söze bağlı kalmak 

zorunda değilsin. Ve bir prens, sözünü tutmamasını haklı gösterecek meşru gerekçeler 

bulmakta asla zorlanmamıştır” (Machiavelli, 2024, s. 101-102). 

Macit, İplikçi ve Bingöl Machiavelli’nin insan doğasına dair görüşlerini ele alarak, 

insanın tutkulu ve kötü bir doğaya sahip olduğunu belirtirler. Bu kötü doğa, prensin 

iktidarını sürekli olarak tehdit eden bir unsurdur. Bu tehditleri bertaraf edebilmek için, 

Machiavelli’ye göre, prensin zaman zaman erdemsizlik olarak görülen davranışlara 

başvurması gerekebilir. Yazarlar, bu tür eylemlerin gerçekleştirilmesinde herhangi bir 

ahlâki kaygıya yer olmadığını vurgularlar. Erdemli bir prens, çoğu zaman başarısız 

olurken, erdemsiz bir prens daha başarılı ve mutlu olabilir. Eğer erdemli özellikler, faydalı 

sonuçlar doğuruyorsa, bunlar kabul edilebilir; ancak erdemsizlik de, eğer fayda 

sağlıyorsa, benimsenebilir (Macit, İplikçi ve Bingöl, 2018, s. 52). İnsan doğasının bencil 

ve tehditkâr yapısını dikkate alan Machiavelli anlayışında, siyasal başarı ahlâki ideallerle 

değil, sonuç odaklı eylemlerle ölçülür; bu nedenle bir prens için erdem, fayda sağladığı 

sürece değerlidir, aksi durumda erdemsizlik dahi meşru bir araç hâline gelir. 



98 

 

Örnek olarak VI. Alexander’dan bahsetmektedir: 

Machiavelli, VI. Alexander’ın yönetimindeki aldatma stratejilerini örnek göstererek, 

onun, aldatma konusunda son derece başarılı olduğunu belirtir. Alexander, sürekli olarak 

insanları kandırmış ve her zaman onları aldatacak birilerini bulmayı başarmıştır. Söz 

verme ve büyük yeminlerle bir şeyleri onaylama konusunda eşsiz olan Alexander, 

verdikleri sözlere sadık kalmakta oldukça zayıf olmasına rağmen, bu stratejisini çok iyi 

kullanarak her defasında istediği sonuca ulaşmayı başarmıştır (Machiavelli, 2024, s. 102). 

Machiavelli, VI. Alexander’ın aldatma stratejilerinden yola çıkarak, liderlerin 

iktidarlarını sürdürmek için bazen sözlerin ötesine geçip, hile ve güven sarsan yöntemlere 

başvurmasının gerektiğini vurgular; zira doğru zamanlamayla yapılan aldatma, siyasi 

başarıyı pekiştiren güçlü bir araçtır. 

“Kişinin her eyleminde hile kullanması nefret uyandırsa da bununla birlikte savaş idare 

ederken övgüye değer olur ve şöhret getirir. Düşmanı hileyle ele geçiren kuvvet 

kullanarak ele geçiren kadar övülür” (Machiavelli, 2021, s. 499). Machiavelli, savaş 

yönetiminde hilenin, her ne kadar genel olarak hoş karşılanmasa da, başarılı bir strateji 

olarak övgüye değer olduğunu savunur. Hileyle elde edilen zaferler, fiziksel kuvvetle 

kazanılan zaferlerle eşit şekilde takdir edilir ve bu tür başarılar şöhret kazandırır. 

Machiavelli, bir prensin ideal erdemlerle donanmış olması gerektiğini kabul etmekle 

birlikte, bu erdemlerin her zaman pratikte uygulanması gerektiğini savunmamaktadır. 

Aksine, bir prensin halkın gözünde erdemli bir imaj yaratması gerektiğini ve bu imajı 

sürdürebilmesinin devletin sürekliliği için kritik olduğunu vurgular. Özellikle de yeni 

prens için, insanları yönetirken, halkın ne gördüğü ve algıladığı kadar, ne olduğunu daima 

göz önünde bulundurmak gerekir. Machiavelli’ye göre, bir prensin sahip olması gereken 

temel erdemler arasında merhamet, dürüstlük, dindarlık ve insanlık gibi değerler 

bulunmaktadır. Ancak bu erdemlere sadık kalmanın her zaman mümkün olmadığını ve 

bazen bu değerlerden sapmanın devleti korumak için gereklilik olabileceğini belirtir. 

Machiavelli, insanların çoğunlukla sadece dışarıdan görünen erdemleri değerlendirerek 

bir kişiyi yargıladığını ifade eder. Bu durum, bir prensin her zaman halkına merhametli, 

dürüst ve dindar gibi gözle görünen niteliklerden hareket etmesi gerektiği anlamına gelir. 

Fakat bu niteliklerden sapma, zaman zaman hükümdarın hükümetini sürdürmesi ve 

iktidarını sağlamlaştırması için kaçınılmaz olabilir. Bu sebeple bir prensin, olayların ve 

koşulların gerektirdiği zamanlarda bu niteliklerden sapabilmesi gerektiği Machiavelli’nin 



99 

 

temel görüşüdür (Machiavelli, 2024, s. 102-103). Sonuç olarak, Machiavelli’ye göre, bir 

prensin her zaman erdemli olması gerekmez; ancak erdemliymiş gibi görünmesi gerektiği 

çok daha önemlidir. Halkın çoğunluğu, bir kişinin ne olduğunu anlamakta zorlanır, fakat 

ne gibi göründüğünü hemen fark eder. Prens, devleti korumak ve iktidarını sürdürebilmek 

için bazen halkın algıladığı erdemlerin dışına çıkmak zorunda kalabilir. Ancak halkın 

gözünde bu erdemlere sadık kalmaya çalışırken, tüm eylemlerinin doğru sonuçlar vermesi 

de gereklidir. Bu bağlamda, Machiavelli, bir prensin halkın gözünde saygı duyulan, 

erdemli ve başarılı bir lider olarak kalabilmesi için dışsal algıları yönetmesinin hayati 

önem taşıdığını savunur. 

“İnsanların eylemlerinde, özellikle de başvurulacak bir üst mahkemenin olmadığı 

prenslerin eylemlerinde, sonuca bakılır. Bu yüzden, bir prens devleti ele geçirecek 

ve elinde tutacak şekilde hareket etsin; araçları her zaman saygıdeğer bulunacak ve 

herkesçe övülecektir; çünkü sıradan insanlar hep görünüşle ve bir işin sonucuyla 

tuzağa düşürülür; ve dünyada yalnızca sıradan insanlar vardır; çoğunluğun 

dayanacakları bir yerleri varken de, azınlığa yer yoktur” (Machiavelli, 2024, s. 103). 

Machiavelli, aynı zamanda insanların eylemlerini, özellikle de hükümdarların 

eylemlerini, sonuçlarına göre değerlendirdiğini belirtir. Halkın gözünde bir prensin 

başarısı, gerçekleştirdiği eylemlerin sonuçlarıyla ölçülür. Bu nedenle, bir prensin 

eylemleri sonucu amacına ulaşacaksa, halk için doğru ve erdemli olup olmamak çok da 

önemli değildir. Halk, hükümdarın gösterdiği sonuçları ve eylemlerinin somut etkilerini 

görür ve buna göre onu takdir eder. Bunun yanı sıra, insanlar genellikle duyusal algılarıyla 

hareket ederler; yani ne gördükleriyle yargı yaparlar. Bu yüzden bir prensin, halkın 

gözünde hep erdemli bir imaj çizmeye çalışması ve eylemlerinin halkın beklentilerine 

uygun olması gerekir. Prens, gerektiğinde erdemden saparak, halkın beklentilerine ve 

devletin çıkarlarına göre davranmalı ve bu davranışlarını halkın gözünden mümkün 

olduğunca saygıdeğer bir biçimde sunmalıdır.  

“Zalimlerin ustası, hükümdarların dünyayı sahte vaatlerle kandırma hakkına sahip 

oldukları söyleme cüretinde bulunmaktadır. Bu, Makyavel’i haksız çıkartacağım ilk 

husustur” (Büyük Frederik, 2016, s. 99). Büyük Friedrich’e göre, yöneticilerin aldatma 

hakkına sahip olduğu düşüncesi kabul edilemez bir düşüncedir. Bu yaklaşım, yönetimde 

dürüstlüğün ve ahlâki değerlerin önemini savunduğunu göstermektedir. Büyük Friedrich, 

Machiavelli’nin siyaset anlayışını eleştirerek, hükümdarların halk nezdinde güvenilir ve 

şeffaf olmaları gerektiğini savunmaktadır. 



100 

 

Büyük Friedrich’e göre, hükümdarlar toplumun sürekli denetimi altındadır ve sıradan 

insanlardan çok daha fazla gözlemlenirler. Saraydaki her hareketleri, yüz ifadeleri ve 

beden dilleri halk tarafından dikkatle takip edilir, yorumlanır ve söylentilere konu olur. 

Bu nedenle, bir hükümdarın hatalarını gizlemesi neredeyse imkânsızdır; tıpkı güneşin 

üzerindeki lekeleri saklayamaması gibi. Friedrich, Machiavelli’de yer alan hükümdarların 

halkı sahte vaatlerle kandırma hakkına sahip olduğu görüşüne katılmamaktadır. Ona göre, 

bir yöneticinin söyledikleri ile eylemleri arasındaki tutarsızlık zamanla ortaya çıkacak ve 

samimiyetsizlik açığa çıkacaktır. İnsanlar, kendilerini olduklarından farklı göstermeye 

çalıştıklarında, en iyi oynayamadıkları rol onların gerçek karakterini yansıtır. Bu nedenle, 

dış dünyaya sunulan imajın içsel benlikle uyumlu olması, kalıcı bir güven ve saygınlık 

için zorunludur (Büyük Frederik, 2016, s. 99-100). 

Ayrıca Friedrich’e göre, Machiavelli’de yer alan prenslerin hem aslan gibi güçlü hem de 

tilki gibi kurnaz olmaları gerektiği savunusuyla birlikte, verdikleri sözleri tutmak zorunda 

olmadıkları ifadesine karşı çıkmaktadır. Büyük Friedrich, bu çıkarımı eleştirerek, 

ikiyüzlülüğün ve aldatıcılığın hükümdarlıkla bağdaştırılmasını tuhaf bulmaktadır. Ona 

göre, dünya bir oyun sahnesine benzer ve bu oyunda yalnızca dürüst oyuncular değil, 

hilekârlar da yer almaktadır. Ancak bir prensin, oyundaki aldatma yöntemlerini bilmesi 

gerektiğini kabul etse de, bunu başkalarını kandırmak için değil, aksine kendisinin 

kandırılmasını önlemek amacıyla öğrenmesi gerektiğini vurgulamaktadır (Büyük 

Frederik, 2016, s. 101). Bu yaklaşım, yöneticinin siyasi zekâya sahip olmasını 

gerektirirken, etik değerleri de göz ardı etmemesi gerektiğine işaret etmektedir. “Ayrıca 

dünyanın yalnızca kötü insanlardan oluştuğu da yanlıştır. Birçok toplumda dürüst 

insanların da var olduğunu ve büyük çoğunluğun ne iyi ne de kötü olduğunu 

algılayamamak için insanın çok büyük bir insan düşmanı olması gerekir” (Büyük 

Frederik, 2016, s. 101). Büyük Friedrich, dünyayı yalnızca kötü insanlardan oluşan bir 

yer olarak görmenin hatalı bir bakış açısı olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre, 

toplumlarda dürüst bireyler de bulunur ve insanların büyük çoğunluğu mutlak iyi ya da 

mutlak kötü değildir. Bu düşünce, insan doğasının siyah-beyaz bir ayrımla 

değerlendirilemeyeceğini, çoğu insanın duruma ve koşullara göre değişen bir ahlâki 

yapıya sahip olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla, insanları yalnızca kötülük üzerinden 

tanımlamak, aşırı derecede karamsar ve insan doğasını yanlış anlayan bir yaklaşım 

olacaktır. 



101 

 

“Yazar, ahlâksızlığın gerekliliğini gösterdikten sonra, kolayca uygulanabildiği için 

öğrencilerini de aynısını yapmaya teşvik eder. Rol yapma sanatını iyi bilenlerin 

mutlaka kandırılmaya müsait olacak kadar saf insanları bulacağını söyler. Anlamı 

şudur: Komşun saf ve sen zekisin. Dolayısıyla onu kandırmak zorundasın, zira o saf. 

Makyavel’in öğrencilerini idam sehpasına ve işkence çarkına sürükleyen 

çıkarımlar!” (Büyük Frederik, 2016, s. 102). 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin ahlâksızlığı bir strateji olarak benimsemesini 

eleştirerek, bu anlayışın bireyleri etik değerlerden uzaklaştırdığını ve toplumsal düzeni 

tehdit ettiğini savunmaktadır. Ona göre, Machiavelli’nin öğretileri, insanları yalnızca 

çıkarları doğrultusunda hareket etmeye yönlendirerek, güçlü olanın zayıfı kandırmasını 

kaçınılmaz bir kural haline getirmektedir. Ancak bu yaklaşım, yalnızca bireysel ahlâki 

çöküşe yol açmakla kalmaz, aynı zamanda hukuki ve siyasi düzlemde de ağır bedeller 

doğurabileceğini ifade etmiştir. Büyük Friedrich, bu tür düşüncelerin, uygulandığında 

bireyleri felakete sürükleyebileceğini ve uzun vadede istikrarsızlığa neden olacağını 

vurgulamaktadır. 

Büyük Friedrich’e göre, Machiavelli, Papa VI. Alexander’ın hilekârlıktaki başarısını, 

insanların kolay aldanabilme eğilimiyle açıklamaktadır. Ancak Büyük Friedrich, bu 

görüşü yeterli bulmayarak, papanın bazı girişimlerinin başarılı olmasının yalnızca 

insanların saflığından değil, dönemin siyasi ve toplumsal koşullarından da 

kaynaklandığını savunmaktadır. Ona göre, Fransızlar ile İspanyollar arasındaki güç 

mücadelesi, İtalyan hanedanlarının kendi içindeki çekişmeleri ve XII. Louis’nin zayıf 

yönetimi gibi faktörler, papanın hilelerini kolaylaştıran unsurlar arasında yer almıştır. 

Büyük Friedrich, aşırıya kaçtığında hilekârlığın siyasi alanda dahi bir hata olduğunu 

belirterek, yalnızca aldatmaya dayalı bir yönetim anlayışının sürdürülebilir olmadığını 

vurgulamaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 102-103). Büyük Friedrich, Machiavelli’nin 

VI. Alexander’ın başarısını yalnızca insanların saflığına dayandırmasının yetersiz 

olduğunu savunur; ona göre, siyasi başarı, dönemin karmaşık güç dengeleri ve zayıf 

yönetimler gibi dışsal faktörlerin de bir sonucudur. Ancak, aşırı hilekârlık, uzun vadede 

sürdürülebilir bir yönetim tarzı oluşturmaz. 

Ayrıca, hükümdarlar genellikle politikalarını haklı göstermek için manifestolar 

yayımlamakta, ancak çoğu zaman bu manifestolarda verdikleri sözlerin tam tersi yönde 

hareket etmektedirler. Bu tür çelişkili tutumlar, yöneticilere duyulan güveni sarsmakta ve 

halkın onların samimiyetini sorgulamasına neden olmaktadır. Büyük Friedrich, zaman 



102 

 

zaman bir hükümdarın ittifaklarını bozmak veya anlaşmalarından geri dönmek zorunda 

kalabileceğini kabul etmekle birlikte, bunun yalnızca halkın iyiliğini koruma ve devletin 

bekasını sağlama amacıyla yapılması gerektiğini vurgulamaktadır. Ayrıca, böyle bir 

durumda müttefiklere dürüst bir şekilde bilgi verilmesi ve sürecin şeffaf yönetilmesi 

gerektiğini savunmaktadır. Büyük Friedrich, Machiavelli’nin ikiyüzlülüğü bir yönetim 

aracı olarak görmesini eleştirerek, halkın yöneticinin sahte dindarlığından etkilenerek ona 

sadık kalacağını savunan bu bakış açısına katılmadığını belirtmektedir. Machiavelli 

Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdarın inançsız dahi olsa, dini bir görüntü sergileyerek 

halkın desteğini kazanabileceğini düşünmektedir. Ancak Büyük Friedrich, halkın uzun 

vadede bir hükümdarın gerçek karakterini fark edeceğini ve yalnızca söylemlerine değil, 

eylemlerine göre değerlendirme yapacağını savunmaktadır. Ona göre, insanlar, 

kendilerine adil davranan ve dürüstlüğünü koruyan bir hükümdara, dindar gözüküp 

halkına zulmeden bir lidere kıyasla daha fazla güven duyacaktır. Sonuç olarak, bir 

hükümdarın halkı üzerindeki etkisini belirleyen en önemli unsur, sözleri değil, doğrudan 

icraatlarıdır (Büyük Frederik, 2016, s. 103-104). Büyük Friedrich’in görüşlerine göre, 

siyasette güven ve tutarlılık, bir hükümdarın en önemli özelliklerinden biridir. Liderlerin 

manifestolar yoluyla halkı ikna etmeye çalışırken eylemleriyle bu vaatlere ters düşmesi, 

toplumda güvensizlik yaratmaktadır. Ayrıca, siyasi zorunluluklar bazen ittifakların 

bozulmasını gerektirse de, bu sürecin dürüst ve şeffaf bir şekilde yürütülmesi esastır. 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin ikiyüzlülüğü bir yönetim aracı olarak görmesini 

eleştirerek, halkın uzun vadede hükümdarın gerçek karakterini eylemleri üzerinden 

değerlendireceğini vurgulamaktadır. Sonuç olarak, bir hükümdarın halk nezdindeki 

itibarı, söylemlerinden çok, yönetiminde sergilediği adalet ve dürüstlükle 

şekillenmektedir. 

2.5.  Tebaa Tarafından Nefret Edilmemek İçin Yapılması Gerekenler ve Prensin 

Güvenliği 

Machiavelli’ye göre bir hükümdarın öncelikli görevi, halkının nefretini ve 

küçümsemesini üzerine çekecek davranışlardan kaçınmaktır. Özellikle açgözlülük ve 

uyruklarının mal varlıklarına ya da özel hayatlarına müdahale etmek, halkın yöneticisine 

duyduğu güveni sarsarak nefrete yol açmaktadır. Machiavelli, insanların çoğunluğunun 

mülkiyet hakları ve onurları korunduğu sürece huzur içinde yaşayacağını, yalnızca az 



103 

 

sayıdaki hırslı bireyin tehdit oluşturabileceğini savunmaktadır. Ancak, bu tür bireylerin 

etkisi sınırlıdır ve uygun stratejilerle kontrol altına alınabilir. Bunun yanı sıra, bir 

hükümdarın kararsız, korkak veya zayıf bir karakter sergilemesi onun küçümsenmesine 

yol açabileceğinden, cesaret, kararlılık ve otorite göstermek büyük önem taşımaktadır. 

Hükümdar, kararlarında kesin olmalı ve halkına, kendisine karşı herhangi bir aldatma ya 

da başkaldırı girişiminin sonuçsuz kalacağını hissettirmelidir. Bu şekilde sağlam bir 

otorite tesis eden bir lider, halkın desteğini alarak hem içeriden hem de dışarıdan gelecek 

tehditlere karşı daha güçlü bir konumda olacaktır. Machiavelli’ye göre, iyi örgütlenmiş 

bir yönetim ve güçlü bir ordu, bir prensin dış tehditlere karşı kendini korumasını 

sağlayacak en önemli unsurlardır. Dış ilişkilerin istikrarlı olması, iç düzenin de 

korunmasına katkıda bulunacak, böylece hükümdar, kriz anlarında bile yönetimini 

sürdürebilecektir (Machiavelli, 2024, s. 104-105). Halkın mülkiyet haklarına ve onuruna 

saygı göstermek, yönetime duyulan güveni artırırken, otoriterlik ve kesin kararlarla 

istikrar sağlamak, iç ve dış tehditlere karşı savunmayı güçlendirmektedir. Bu bağlamda, 

etkili bir yönetim için güçlü bir orduya sahip olmak ve stratejik dostluklar kurmak, hem 

iç düzenin korunmasında hem de dış tehditlere karşı caydırıcı bir güç oluşturmada kritik 

bir rol oynamaktadır. 

Machiavelli’ye göre, bir hükümdarın otoritesini koruyabilmesi için halkın sevgisini 

kazanması büyük önem taşımaktadır. Tertip düzenleyenler genellikle korku, kıskançlık 

ve cezalandırılma endişesiyle hareket ederken, bir prens ise yasalar, devletin gücü, 

müttefikleri ve halkının desteği sayesinde daha sağlam bir konumda bulunmaktadır. 

Halkın sevgisini kazanan bir hükümdara karşı darbe girişiminde bulunmak, tertipçilerin 

başarısız olma riskini artırır ve onları eylemlerinin sonuçları konusunda sürekli bir 

korkuya sürükler. Bu bağlamda, Machiavelli bir prensin halkı tarafından desteklendiği 

sürece komplolar karşısında endişelenmesine gerek olmadığını savunmaktadır. Ancak 

halkın nefretiyle karşı karşıya kalan bir liderin, sürekli bir tehdit altında olacağını ve her 

an bir saldırıyla karşılaşabileceğini belirtmektedir. Bu nedenle, akılcı yöneticiler, 

soyluları çaresizliğe sürüklememeye ve halkın temel taleplerini karşılayarak 

memnuniyetini sağlamaya özen göstermelidir. Çünkü bir hükümdarın en önemli 

önceliklerinden biri, halkı ile arasındaki bağı güçlü tutmak ve böylece yönetimini sağlam 

temellere oturtmaktır (Machiavelli, 2024, s. 105-106).  Machiavelli’ye göre, bir 

hükümdarın gücünü koruyabilmesi halkın desteğine bağlıdır. Halkın sevgisini kazanan 



104 

 

bir lider, komplolar karşısında daha güvende olurken, halkın nefretini kazanan bir 

hükümdar sürekli bir tehdit altında kalır. Bu nedenle, akıllı yöneticiler hem soyluların 

umutsuzluğa kapılmasını önlemeli hem de halkın temel beklentilerini karşılayarak 

yönetimlerini sağlam bir zemine oturtmalıdır. “Prensler üzerlerine yük olacak işleri 

başkalarına havale etmeli, güzel işleri kendileri yapmalıdırlar. Ve sonuç olarak bir kez 

daha belirtmeliyim ki, bir prens soylulara saygı göstermeli, ama halkın nefretini 

kazanmamalıdır” (Machiavelli, 2024, s. 107).  

Roma imparatorları diğer prensliklerden farklı olarak yalnızca soyluların hırsı ve halkın 

hoşnutsuzluğu ile değil, aynı zamanda askerlerin açgözlülüğü ve sertliği ile de mücadele 

etmek zorundaydı. Halk, barışçıl ve alçakgönüllü bir yöneticiyi tercih ederken, askerler 

güçlü, sert ve kendilerine ayrıcalık tanıyan bir lider istemekteydi. Bu iki zıt beklenti 

arasında denge kuramayan imparatorlar, yönetimlerini sürdürmekte zorlanmış ve çoğu 

zaman yıkıma uğramıştır. Özellikle yeni yöneticiler, güçlerini sağlamlaştırmak için 

askerlerin desteğini kazanmayı öncelemiş ve bu süreçte halkın mağduriyetini göz ardı 

etmiştir. Machiavelli, prenslerin tamamen sevilmelerinin mümkün olmadığını belirterek, 

halkın genelinin nefretini kazanmaktan kaçınmaları gerektiğini vurgulamaktadır. Eğer bu 

sağlanamazsa, en güçlü kesimlerin düşmanlığından korunmak için stratejik hamleler 

yapmaları zorunludur. Bu bağlamda, yöneticinin askerler üzerindeki otoritesini ne ölçüde 

koruduğu, bu stratejinin başarısını doğrudan etkilemektedir (Machiavelli, 2024, s. 108). 

Machiavelli’ye göre, Roma imparatorlarının en büyük yönetim sorunu, halkın huzur 

isteği ile askerlerin otoriter bir lider talebi arasındaki dengeyi kurmaktı. Bu dengeyi 

sağlayamayan yöneticiler iktidarlarını sürdürememiştir. Özellikle yeni prensler, 

askerlerin desteğini kazanmak için halkın memnuniyetini göz ardı etmiş, ancak bu tutum 

uzun vadede istikrarsızlığa yol açmıştır. Bu nedenle, bir hükümdarın tamamen sevilmesi 

mümkün olmasa da, en güçlü kesimlerin düşmanlığını önlemesi hayati önem 

taşımaktadır. 

Machiavelli, bir hükümdarın adil, insancıl ve erdemli olması, her zaman iktidarını 

korumasına yetmediğini dile getirmektedir. Marcus Aurelius, miras yoluyla tahta geçtiği 

ve askerler ile halka karşı bağımsız bir konumda olduğu için saygı görmüş ve iktidarını 

istikrarlı bir şekilde sürdürmüştür. Ancak Pertinax, ordunun istemediği bir yönetici 

olduğu ve askerleri disipline sokmaya çalıştığı için hem nefret hem de küçümsenme ile 

karşılanmış ve kısa sürede devrilmiştir. Benzer şekilde, Alexander Severus da yumuşak 



105 

 

başlı ve merhametli bir yönetici olarak öne çıkmış, ancak otoriter bir duruş 

sergileyemediği ve yönetimde annesinin etkisi altında kaldığı algısı nedeniyle ordunun 

gözünde zayıf görülerek suikasta kurban gitmiştir (Machiavelli, 2024, s. 109). 

Machiavelli’nin değerlendirmelerine göre, bir hükümdarın yalnızca erdemli ve adil 

olması, iktidarını koruması için yeterli değildir. Yönetici, içinde bulunduğu siyasi ve 

toplumsal koşulları dikkate alarak hareket etmeli, gerektiğinde sert ve kararlı bir duruş 

sergileyebilmelidir. Halkın ve ordunun beklentilerini dengeleyemeyen yöneticiler, ister 

iyi ister kötü olsunlar, iktidarlarını sürdürememektedir. Dolayısıyla, başarılı bir 

hükümdar, erdem ile siyasi gerçekçiliği dengeli bir şekilde kullanabilen kişidir. 

Şimdi bu çerçevede Büyük Friedrich’in Machiavelli’ye karşı yöneltmiş olduğu sorulara 

ve düşüncelere bakıldığında Büyük Friedrich şu sözleri sarf etmektedir: 

“Tahta çıktıktan sonra bir hükümdarın zalim, hilekâr, hain vs. olması gerektiğini ileri 

sürerek, hükümdarı boşuna kötü bir insan haline getirmeye çalışmaktadır ve 

gayrimeşru fetihlerini sağlamlaştırmak için tahta çıkan bir hükümdara tüm bu 

ahlâksızları aşılamaya çalışırken, tüm hükümdarları ve cumhuriyetleri karşısına 

alacak tavsiyelerde bulunmaktadır” (Büyük Frederik, 2016, s. 105). 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin hükümdarlara yönelik tavsiyelerini sert bir şekilde 

eleştirerek, onun prensleri gereksiz yere ahlâksız ve acımasız bir yönetim anlayışına 

yönlendirdiğini savunmaktadır. Özellikle, bir hükümdarın iktidarını sağlamlaştırmak için 

zalim, hilekâr ve hain olması gerektiği düşüncesinin, yalnızca bireysel ahlâki çöküşe 

değil, aynı zamanda devletlerin birbiriyle olan ilişkilerinde de ciddi problemlere yol 

açacağını belirtmektedir.  

Ayrıca Büyük Friedrich, Machiavelli’nin hükümdarlara yönelik öğütlerini sert bir şekilde 

eleştirerek, onun iktidarı koruma adına ahlâki değerleri göz ardı eden bir yaklaşım 

benimsediğini savunmaktadır. Machiavelli’nin, bir hükümdarın halk tarafından nefret 

edilmesinin temel nedenlerini yalnızca mal gaspı ve kadınlara yönelik arzularıyla 

sınırlandırmasını dar bir bakış açısı olarak görmektedir. Büyük Friedrich’ göre, tarihsel 

olarak bazı hükümdarlar çapkınlıklarıyla bilinse de, bu durum onların tahtlarını 

kaybetmelerine neden olmamıştır. Asıl belirleyici unsur, bir hükümdarın halkı ve 

soyluları nasıl yönettiği, yönetim biçiminin ne derece meşru kabul edildiğidir. Örneğin, 

Sezar’ın suikasta kurban gitmesi, özel hayatındaki ilişkilerden değil, Roma’da iktidarı 

zorla ele geçirmesi nedeniyle oluşan siyasal gerilimden kaynaklanmıştır (Büyük Frederik, 

2016, s. 106). Büyük Friedrich Machiavelli’yi eleştirerek, bir hükümdarın yalnızca hile 



106 

 

ve zorbalıkla değil, meşruiyet ve halkın desteğiyle de iktidarını sürdürebileceğini 

vurgular. Tarih, adil ve meşru yönetimin, hükümdarın uzun vadeli başarısında belirleyici 

olduğunu göstermektedir. 

Büyük Friedrich Machiavelli’nin hükümdarın tebaasında sevgi uyandırması gerektiği 

görüşüne karşı çıkarak, yazarın aslında korku yaratmanın daha önemli olduğunu 

savunduğunu belirtmektedir. Büyük Friedrich, Machiavelli’nin bu görüşünün kesinlikten 

yoksun olduğunu ve kâhinlerin diline benzer bir şekilde, her iki görüşün de farklı 

biçimlerde yorumlanabileceğini ifade eder. Ona göre, Machiavelli’nin söyledikleri, 

genellikle hileli bir dilin ürünü olup, gerçek bir doğruluk taşımamaktadır. Bir de Büyük 

Friedrich Machiavelli’nin komplolarla ilgili ortaya koyduğu bazı olumlu fikirlerinin 

aslında kötü sonuçlara yol açtığını ileri sürmektedir. Machiavelli’nin, bir komplocunun 

cezadan korktuğu için huzursuz olacağını ve kralların ise devletin gücü veya kanunları 

sayesinde korunabileceğini belirttiğini vurgulamaktadır. Ancak, yazarın yalnızca kişisel 

çıkarlar, zalimlik ve gayrimeşru fetihlerden bahsetmesi, kanunlardan söz etmesinin uygun 

olmadığını gösterir. Ayrıca, Machiavelli’nin hükümdarlara, hem halkı hem de büyükleri 

kendi taraflarına çekmek için sevgi uyandırmalarını tavsiye ettiğini ve her iki tarafın 

nefretini tetikleyecek unsurları başkalarına atmalarını önerdiğini ifade eder (Büyük 

Frederik, 2016, s. 107-108). Machiavelli’nin önerilerinin net olmadığını ve genellikle 

hileli bir dil taşıdığını belirterek, sevgi uyandırma stratejisinin, kişisel çıkarlar ve zalimlik 

gibi olumsuz sonuçlar doğurabileceğini ifade eder. 

2.5.1. Kalelerin Ne Kadar Gerekli Olduğu 

Machiavelli yeni hükümdar olmuş kişilerin neler yapması gerektiğinden tekrardan söz 

etmektedir.  

Machiavelli, yeni bir prensin devletini ele geçirdiğinde, özellikle eski devlete eklenen 

yeni bir bölgeyi yönetmeye başladığında, bu sürecin dikkatli bir şekilde yürütülmesi 

gerektiğini vurgulamaktadır. Ona göre, yeni devleti ele geçiren bir hükümdar, bu 

toprakları kontrol edebilmek için, yalnızca eski devletteki kendi askerlerinin silahlarıyla 

örgütlenmeli ve yeni devletteki yandaşlarını yavaşça pasifleştirerek, bu kişileri zamanla 

daha yumuşak ve zayıf hale getirmelidir. Bu süreçte, eski devletin askeri gücü ile yeni 

devletin kontrolü arasında bir denge kurmak, hükümdarın gücünü koruması açısından 

büyük bir öneme sahiptir. Ayrıca, Machiavelli, özellikle bir prensin karşısına çıkan 



107 

 

düşmanları aşarak daha büyük bir saygınlık kazanacağına inanır. Yeni bir prensin, 

iktidarını pekiştirmek için düşmanlar yaratması gerektiğini ve bu düşmanları aşarak 

büyüklüğünü daha da arttırabileceğini belirtir. Bu tür fırsatlar, hükümdara kendi 

yetkinliğini kanıtlama fırsatı sunar ve saygınlık kazanmasına yardımcı olur. 

Machiavelli’nin fikirlerine göre, yeni bir prensin gücünü güvence altına almak için, 

başlangıçta ona karşı çıkan kişileri yanına çekmesi oldukça etkili bir stratejidir. Bu kişiler, 

prensin başlangıçta güvenmediği ama zamanla daha fazla bağlılık gösterdiği kişilerdir. 

Çünkü bu kişiler, önceki olumsuz tutumlarını telafi etmek için daha fazla çaba gösterirler 

ve prense aşırı bağlılıkla hizmet ederler. Bu durum, yeni prensin güç kazanmasını sağlar, 

çünkü bu kişiler, güvenini kazandıktan sonra daha fazla hizmet ve yarar sunacaklardır. 

Bu tür kişiler, prense olan bağlılıkları sayesinde, daha önceki destekçilerine göre daha 

sağlam bir temel sağlarlar. Machiavelli, bu tür stratejik hareketlerin, yeni bir hükümdarın 

iktidarını pekiştirmesi ve güç kazanması açısından önemli olduğunu belirtir (Machiavelli, 

2024, s. 116-117). Machiavelli, yeni bir prensin iktidarını sağlamlaştırırken, eski ve yeni 

toprakları yönetme stratejilerini dikkatli bir şekilde uygulaması gerektiğini vurgular. Yeni 

devletteki yandaşlarını zayıflatmak ve eski devletteki askerlerle güçlü bir ordu kurmak, 

prensin gücünü pekiştirecektir. Ayrıca, prensin düşmanlarını ustaca besleyerek, bu 

düşmanları aşması ve saygınlık kazanması gerektiğini belirtir. Yeni prensler, başlangıçta 

kendilerine karşı olan kişileri yanlarına çekerek daha fazla bağlılık ve hizmet elde 

edebilirler. Bu stratejik yaklaşımlar, Machiavelli’ye göre, prensin iktidarını kalıcı hale 

getirecek ve güç kazanmasını sağlayacaktır. 

“Devletlerini daha güvenli biçimde ellerinde tutabilmek için kaleler yaptırmak, prenslerin 

bir alışkanlığı olmuştur: Bu kaleler, onlara karşı saldırı düzenleyebilecek kişilere dizgin 

ve gem olur ve ani bir saldırıya karşı güvenli bir sığınak sağlar” (Machiavelli, 2024, s. 

118). Machiavelli’ye göre prensin dış güçlerden çok kendi halkından gelebilecek 

saldırılardan korktuğunda kaleleri inşa etmeleri gerekmektedir.  

Machiavelli, prenslerin, halktan ya da yabancılardan gelen tehditlere göre stratejilerini 

belirlemeleri gerektiğini belirtir. Eğer bir prens, halktan korkuyorsa, kaleler inşa 

etmelidir; çünkü kaleler, halkın öfkesinden korunma sağlayabilir. Ancak, yabancılardan 

korkan bir prensin kalelerle ilgilenmemesi gerektiğini savunur. Machiavelli, Francesco 

Sforza’nın Milano Kalesi örneğini kullanarak, bu tür yapıları aşırı güven kaynağı olarak 

görmenin, prense zarar verebileceğini gösterir. Çünkü halk bir prensin yönetiminden 



108 

 

hoşnutsuz olduğunda, kaleler ne kadar güçlü olursa olsun, halkın karşısına çıkmak 

tehlikeli olabilir. Halkın gücü, dışarıdan gelen yardımlardan çok daha etkili olacaktır. Bu 

bağlamda, en güçlü kale, halkın sevgisini kazanmak ve onlardan nefret edilmemesini 

sağlamaktır (Machiavelli, 2024, s. 118-119). Machiavelli, bir prensin halktan korktuğu 

durumlarda kaleler inşa etmesini önerirken, yabancılardan korkan bir prensin kalelere 

güvenmemesi gerektiğini vurgular. Halkın desteğini kaybeden bir prensin kaleleri, dış 

müdahalelere karşı etkili olmayacaktır; en güvenli strateji, halkın sevgisini kazanmak ve 

onlardan nefret edilmemesini sağlamaktır. “Kalelere sahip olmaktansa halkınca nefret 

edilmemek kontes için daha güvenli olurdu. Öyleyse, bütün bu şeyleri göz önünde 

bulundurarak, ben hem kaleler yaptıranı hem kaleler yaptırmayanı övgüyle 

karşılayacağım; kalelerine güvenerek halkınca nefret edilmeyi pek umursamayanı ise, 

kim olursa olsun kınayacağım” (Machiavelli, 2024, s. 119). Machiavelli, hükümdarın 

güvenliği için kaleler yapmanın, halkın desteğini kaybetmekten daha az etkili olduğunu 

savunmaktadır. Ona göre, bir hükümdar kalelere sahip olsa bile, halk tarafından 

sevilmediği takdirde kaleler onu koruyamaz. Gerçek güvenlik, halkın sevgisini 

kazanmaktan geçer, çünkü halkın tepkisi, dış tehditlerden daha tehlikeli olabilir. 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin halkın silahsızlandırılması konusundaki görüşlerini 

tartışırken, bu stratejinin doğru bir yaklaşım olabileceğini kabul eder. Ancak, 

Makyavel’in dönemindeki savaş yöntemleri ile günümüz savaş anlayışlarının farklılık 

gösterdiğine de dikkat çekmektedir. Büyük Friedrich, bir hükümdarın yeni fethedilen 

topraklarda halktan korkuyorsa, onları silahsızlandırmanın bir önlem olarak 

düşünülebileceğini belirtir. Zira o dönemde halkın silahlanması, hükümdarın otoritesine 

karşı büyük bir tehdit oluşturabilirken, günümüz savaşlarında bu durum daha farklı 

dinamiklere sahiptir. Büyük Friedrich’e göre, halkın silahlarını almak, hükümdarın 

güvenliğini sağlama amacını taşır, ancak bu stratejinin uygulanabilirliği zamanla 

değişebilir (Büyük Frederik, 2016, s. 113-114). Büyük Friedrich, Machiavelli’nin halkı 

silahsızlandırma tavsiyesinin, özellikle fethedilen bölgelerde halktan duyulan korku 

nedeniyle mantıklı bir strateji olabileceğini savunur. Ancak, savaşın evirilen yapısı ve 

gelişen savaş yöntemleri, bu yaklaşımın her dönemde geçerli olmayabileceğini gösterir. 

Dolayısıyla, bu tür bir strateji ancak belirli koşullar altında ve dönemin savaş 

dinamiklerine göre değerlendirilebilir. 



109 

 

Büyük Friedrich, bir hükümdarın yeni bir devleti ele geçirdikten sonra, hangi kesime 

güvenmesi gerektiği sorusuna ilişkin olarak, devleti fethetmek için yardımcı olan hainlere 

güvenmenin riskli olduğunu belirtir. Hainlerin geçmişteki sadakatlerini ihanetle 

değiştirmesi olasılığı göz önünde bulundurulduğunda, bu gruba güvenmek akılcı 

olmayacaktır. Diğer yandan, eski efendilerine sadık kalanlar, genellikle servetlerini ve 

düzeni koruma isteğiyle hareket eden, dolayısıyla değişimden zarar görecek olan akıllı ve 

itibarlı bireylerdir. Bu kişiler, yeni yönetimle de uyum sağlama eğiliminde olabilir. 

Ancak, Büyük Friedrich’e göre hiçbir zaman tamamen güvenmekten kaçınılmalı ve her 

zaman dikkatli bir değerlendirme yapılmalıdır (Büyük Frederik, 2016, s. 114-115). Büyük 

Friedrich, yeni bir prensin, devleti fethetmesinde rol oynayan hainlere değil, eski 

yöneticilerine sadık kalan ve düzenin sürmesini isteyen güvenilir kişilere dayanmasının 

daha sağlıklı bir yaklaşım olduğunu savunur. Ancak, bu güvenin temkinli bir şekilde 

değerlendirilmesi gerektiğini ve herhangi bir kişiye kolayca güvenilmemesi gerektiğini 

de ifade etmektedir. 

Büyük Friedrich, Machiavelli’nin prensin yönetim stratejileriyle ilgili sorduğu sorulara 

geniş bir perspektiften yaklaşmaktadır. Machiavelli’nin ilk sorusu, prensin halkı arasında 

birliği sağlamanın mı yoksa anlaşmazlıkları körüklemenin mi daha etkili olduğu sorusuna 

odaklanır. Bazı prensler, bakanları arasındaki çatışmaların, ortak bir nefret duygusu 

oluşturarak onları daha sadık ve az ihanetkâr hale getireceğine inanmaktadır. Ancak, 

Büyük Friedrich’e göre bu strateji çok daha tehlikeli sonuçlar doğurabilir; çünkü bu tür 

anlaşmazlıklar, bakanların birbirlerine zarar vermek için prensin çıkarlarıyla çelişen 

hareketlerde bulunmalarına yol açabilir. Bu durum ise, prensin gücünü zayıflatabilir ve 

düzenin bozulmasına sebep olabilir. Bunun yerine, bir prensin başarısı, tüm unsurları 

uyum içinde birleştirebilmesinden geçmektedir. Büyük Friedrich ayrıca Machiavelli’nin, 

prensin düşmanlarını kendine yakınlaştırması mı yoksa halkın dostluğunu kazanması mı 

gerektiğine dair sorusuna da değinir. Machiavelli’nin düşman yaratma stratejisinin 

aksine, Büyük Friedrich’e göre daha akılcı ve insani olan yaklaşım, dost kazanmak ve 

halkın sevgisini kazanmaktır. Çünkü halkın sevgisini kazanan hükümdar, daha sağlam bir 

yönetim gücüne sahip olacaktır (Büyük Frederik, 2016, s. 116-117). Büyük Friedrich, 

Machiavelli’nin hükümdarın yönetim stratejileri üzerine sunduğu soruları ele alarak, bir 

hükümdarın başarısının, halkın sevgisini ve desteğini kazanmasıyla sağlanacağını belirtir. 



110 

 

Bakanlar arasındaki çatışmaların hükümdarın çıkarlarını tehdit edebileceğine ve 

düşmanlar yaratmanın hükümdarı zayıflatabileceğine dikkat çekmiştir. 

Büyük Friedrich’e göre, Machiavelli’nin yaşadığı dönemde, dünya genelinde sürekli bir 

huzursuzluk hâkimdir ve ayaklanmalar her tarafı sarmıştır. Hükümdarlar, halkın isyan 

ruhunu kontrol altına almak için şehirlerin tepelerine iç kaleler inşa etmek zorunda 

kalmışlardır. Ancak zamanla, insanlar birbirleriyle savaşmaktan yorulmuş ya da 

hükümdarların mutlak gücü sayesinde huzur daha fazla sağlanabilmiştir. Bu nedenle, 

ayaklanmalar ve isyanlar, barbar dönemlerinden sonra pek fazla duyulmamıştır. 

Huzursuz ruhlar, nihayetinde bir süre sonra huzur aramaya başlamıştır. Machiavelli’nin 

bakış açısından, iç kalelere duyulan gereklilik zamanla azalmış olsa da, dışarıdan gelen 

tehditlere karşı kaleler hâlâ önemli bir stratejik unsur olarak kalmaktadır. Bir hükümdar, 

düşmanlarına karşı orduyu seferber ettiğinde ve muharebeyi kaybettiğinde, kaleye 

çekilerek ordusunu savunabilir ve yeni askerler toplayarak kuşatmadan kurtulabilir 

(Büyük Frederik, 2016, s. 117-118). Büyük Friedrich’e göre, Machiavelli’nin 

dönemindeki sürekli huzursuzluk ve ayaklanmalar, hükümdarları halkın isyanlarını 

bastırmak amacıyla iç kaleler inşa etmeye zorlamıştır. Ancak zamanla, halk savaşmaktan 

yorulmuş ve hükümdarların daha güçlü bir denetim sağladığı dönemde isyanlar 

azalmıştır. Bu durumda, iç kalelere olan ihtiyaç azalmış olsa da, dış tehditlere karşı kaleler 

ve ordular hâlâ kritik bir savunma unsuru olarak kalmaktadır. 

2.5.2. Prens Taraf Tutmalı mı? 

Yeni bir tartışma konusu olan hükümdarların yansız mı olması gerektiği yoksa her zaman 

için birine düşman ve diğerine dost mu olunması gerektiğidir.  

Machiavelli’ye göre, hükümdar, her hareketinde üstün zekâ ve büyüklük izlenimi 

bırakmalıdır. Ayrıca, bir hükümdarın dostları ve düşmanlarıyla açık bir şekilde tavır 

alması, belirsiz kalmaktan çok daha yararlıdır. Çünkü güçlü iki komşunun çatışmasında, 

birinin galip gelmesi durumunda tutumunu net bir şekilde belli etmen, sana daha fazla 

yarar sağlayacaktır. Eğer tutumunu gizlersen, galip gelenin himayesini kazanamayacak 

ve kaybeden tarafla da hiçbir ilişki kuramayacaksın. Bu yüzden, açık bir tutum ve belirgin 

bir savaş yürütmek, hükümdarın stratejik olarak daha avantajlı bir yoludur   (Machiavelli, 

2024, s. 120-121). Machiavelli’ye göre, bir hükümdar açık bir şekilde tarafını belli ederek 

hem saygı kazanır hem de stratejik olarak güçlü kalır. Belirsiz davranmak, kazananın ve 



111 

 

kaybedenin tarafında yer bulamamakla sonuçlanır, bu da hükümdarın zayıflamasına yol 

açar. Bu nedenle, açık bir tutum sergilemek her zaman daha faydalıdır. 

Machiavelli, hükümdarların ittifak kurarken çok dikkatli olmaları gerektiğini 

vurgulamaktadır. Kararsız hükümdarların, güvenliklerini sağlamak için tarafsız kalma 

yolunu seçmelerinin çoğu zaman zarar verici olacağını ifade etmektedir. Bir prens, bir 

çatışmada veya savaşta açıkça bir tarafı desteklediğinde, bu tutum onun daha güçlü ve 

güvenli bir konum elde etmesine yardımcı olabilir. Eğer bir hükümdar, belirli bir tarafla 

ittifak yaparsa ve o taraf zafer kazanırsa, galip tarafın, kendisine yardım eden hükümdarın 

sadakatini göz önünde bulundurması gerekir. Bu durumda, kazanan taraf, kendisine 

destek olan hükümdara olan borcunu unutmaz ve bu ilişki güçlü bir bağa dönüşür. 

Machiavelli, aynı zamanda zaferin, kazananın her şeyi, özellikle de adaletin hiçe 

sayılmasını gerektirecek kadar mutlak olamayacağına dikkat çekmektedir. Yani kazanan 

taraf, kendisine yardım edenlere karşı duyarsız kalmamalıdır. Diğer yandan, kaybeden 

tarafla ittifak kurmak da mümkündür. Eğer bir prens kaybeden tarafla işbirliği yaparsa, 

kazananın zaferinin ardından ona yeniden destek vererek, güç dengesinin değişmesine 

yardımcı olabilir. Bu durum, prensin gelecekteki başarıları için bir fırsat yaratabilir. 

Machiavelli yalnızca, bir hükümdarın, daha güçlü bir müttefik ile ittifak yapmaktan 

kaçınması gerektiğini de belirtir. Çünkü güçlü bir müttefik ile ittifak kurmak, hükümdarın 

kendi bağımsızlığını kaybetmesine ve güçlü müttefikine bağımlı hale gelmesine yol 

açabilir. Eğer güçlü müttefik zafer kazanırsa, bu durum hükümdarın özgürlüğünü 

tehlikeye sokacaktır. Bu nedenle, bir prensin yalnızca zorda kaldığında ve başka bir 

seçeneği kalmadığında güçlü bir müttefikle ittifak yapması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Başkalarının insafına kalmaktan kaçınmak, bir hükümdarın bağımsızlığını koruması için 

çok önemlidir (Machiavelli, 2024, s. 122). Bu konuda Machiavelli özetle, hükümdarın 

ittifaklarını dikkatli bir şekilde seçmesi gerektiğini belirtir. Tarafsız kalmak, genellikle 

hükümdarın tehlikeye girmesine yol açar, çünkü kararsızlık zayıflık olarak algılanabilir. 

Bunun yerine, güçlü bir müttefike açıkça destek vermek, güvenli bir bağ kurmaya 

yardımcı olabilir. Ancak, daha güçlü bir müttefik ile ittifak yapmak da hükümdarın 

bağımsızlığını tehdit edebilir. Machiavelli, yalnızca zorunluluk durumunda güçlü 

müttefiklerle işbirliği yapılmasını ve hükümdarın, her zaman kendi bağımsızlık ve 

gücünü koruyacak şekilde ittifaklar kurmasını öğütler. 



112 

 

Ayrıca Machiavelli şunları da eklemektedir: Bir hükümdarın yetenekli bireyleri 

ödüllendirerek ve çeşitli alanlarda başarılı olanları onurlandırarak, halkına değer verdiğini 

göstermesi gerektiğini vurgulamaktadır. Hükümdarın, yurttaşlarını cesaretlendirerek 

işlerini özgürce yapmalarına olanak tanıması önemlidir. İnsanlar, sahip oldukları 

mülklerini kaybetme veya aşırı vergiler yüzünden ticari faaliyetlerde bulunma korkusu 

yaşamamalıdır. Aksine, gelişim gösteren her girişimciye ödüller sunmalı ve şehrin ya da 

devletin kalkınmasına katkıda bulunanları teşvik etmelidir. Ayrıca, halkı çeşitli 

şenliklerle eğlendirmeli, mahallelerin ve loncaların önemini göz önünde bulundurmalı, 

bu topluluklarla ara sıra bir araya gelmeli ve güçlü bir liderlik örneği sergilemelidir. Yine 

de, her zaman yönetici konumunun yüceliğini ve otoritesini koruması gerektiği ifade 

edilir (Machiavelli, 2024, s. 123). Machiavelli, prensin halkına değer verdiğini göstermek 

için başarılı bireyleri ödüllendirmeli ve yurttaşlarını çeşitli alanlarda özgürce faaliyet 

gösterebilecek şekilde teşvik etmelidir. Bu tür bir yaklaşım, halkın iş yapma korkularını 

ortadan kaldırır ve onları üretkenlik konusunda cesaretlendirir. Ayrıca, halkın moralini 

yüksek tutmak için eğlenceli etkinlikler ve gösteriler düzenlemeli, aynı zamanda 

toplumun farklı kesimleriyle bağ kurarak güçlü bir liderlik örneği sergilemelidir. Ancak, 

tüm bu çabalar sırasında hükümdar, kendi otoritesini ve konumunun saygınlığını her 

zaman muhafaza etmelidir. 

Büyük Friedrich’in bakış açısından, dikkat edilmesi gereken en önemli husus, 

hükümdarın daha güçlü olanlarla işbirliği yapmaktan kaçınması gerektiğidir. 

Machiavelli, özellikle güçlü hükümdarlarla ittifak kurmanın, bir hükümdar için tehlikeli 

olabileceği konusunda uyarıda bulunur. Büyük Friedrich de bu uyarıyı doğru 

bulmaktadır. Bunun dışında Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdarın büyümesinin iki 

yolu vardır: Birincisi, silah zoruyla toprak fethederek dışarıdan büyümek; ikincisi ise içsel 

kalkınmayı sağlayarak, sanatları ve bilimleri himaye etmek yoluyla, ülkesini 

güçlendirmektir. Her iki yolun da avantajları vardır ancak dışsal güçlenme her zaman 

tehlikeleri beraberinde getirebilir. Buna karşın, içsel gelişim, hükümdarın halkının 

sadakatini kazanmasını ve ülkenin huzurunu sağlamasını kolaylaştırabilir (Büyük 

Frederik, 2016, s. 121-123). Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdarın büyümesi için en 

güvenli yol, içsel kalkınmayı ve kültürel gelişimi teşvik etmektir. Machiavelli’nin güçlü 

hükümdarlarla ittifak yapmaktan kaçınılması gerektiği uyarısını doğru bulan Büyük 

Friedrich, silah zoruyla toprak fethetmenin getirdiği tehlikelerden kaçınmayı savunur. 



113 

 

İçsel gelişim, halkın sadakatini kazanarak uzun vadede daha sağlam bir hükümetin 

temelini atmış olacaktır. 

Büyük Friedrich’e göre, bir prensin bilgelik ve başarıyla yönettiği bir ülkenin en belirgin 

özelliği, güzel sanatların himaye edilmesidir. Sanatlar, bir ülkenin kültürel gelişimi için 

önemli bir gösterge olup, bu sanatlardaki ilerleme, o prensin görünümünü ve halkının 

mutluluğunu simgelemektedir. Bir prens, kendisini bilgi ve kültürle geliştiren, 

sanatlardaki yenilikçi ruhları ödüllendirerek, insanlık için değerli katkılarda bulunanlara 

saygı gösterdiğinde, yalnızca kendi krallığının onurunu değil, tüm insanlık tarihini 

yüceltmiş olur. Lorenzo de Medici ve Marcus Aurelius gibi figürler, bilgelik ile yönetimin 

ve savaşçı kahramanlıkla erdemin nasıl birleştirilebileceğini göstermiş, adaletle yönetilen 

bir ülkenin tüm insanları için bir tapınak gibi olduğunu vurgulamışlardır (Büyük Frederik, 

2016, s. 125-126). Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdarın başarılı yönetimi, sanatlardaki 

ilerlemeyle ölçülür. Sanatlar, halkın kültürel gelişimini ve hükümdarın bilgelik anlayışını 

simgeler. Bir hükümdar, kültür ve bilgiye değer vererek, bu alanlarda katkı sağlayanları 

ödüllendirirse, sadece kendi egemenliğini değil, insanlık tarihine de katkıda bulunmuş 

olur. 

2.5.3. Prenslerin Danışmanlarının Önemi 

Machiavelli’ye göre, bir prensin danışman seçimi oldukça kritik bir karar olup, bu seçim, 

hükümdarın sağduyusunu ve yönetim becerisini doğrudan yansıtır. Danışmanlarının 

nitelikleri, prensin zekâsını ve yönetme yeteneğini gösterir. Bir hükümdar, yanındaki 

kişilerin becerilerini ve sadakatlerini doğru bir şekilde değerlendirerek, kendi yönetim 

tarzını da ortaya koymuş olur. Eğer danışmanlar yeterli beceriye sahip değilse veya 

sadakatten yoksunsa, bu durum hükümdarın ilk büyük hatası olarak kabul edilebilir. 

Ayrıca, Machiavelli danışmanları değerlendirirken, üç farklı türde insan zekâsı 

bulunduğunu belirtir: bazıları kendiliğinden anlayışa sahipken, bazıları başkalarından 

duyduğu açıklamalara dayanır, ancak bir grup da ne kendi başına anlayış geliştirir ne de 

başkalarından öğrenir; bu sonuncu grup ise hükümdar için verimsizdir. Bir prensin 

danışmanını tanıması için en kesin yöntem, danışmanının kendi çıkarları doğrultusunda 

hareket etmesini gözlemlemektir. Eğer danışman sürekli olarak kişisel çıkarlarını prensin 

çıkarlarının önünde tutuyorsa, o kişi güvenilir bir danışman olamaz. Bu nedenle, 

hükümdar, danışmanlarının sadakatini sağlamak ve onların güvenini kazanmak için onları 



114 

 

onurlandırmalı, ödüllendirilmeli ve onları zenginleştirerek, kendi görevlerini yerine 

getirebilmeleri için fırsatlar sunmalıdır. Ayrıca, danışmanlara önemli görevler vererek 

onları prensle olan bağlarına bağımlı hale getirmeli ve böylece onların sadakatini 

sağlamak için her türlü fırsatı değerlendirmelidir. Bu sayede, danışman ve hükümdar 

arasında güvenli ve güçlü bir ilişki kurularak, her iki tarafın da çıkarları korunur 

(Machiavelli, 2024, s. 124-125). Machiavelli’ye göre, bir prensin danışmanları, prensin 

yönetim yeteneğini yansıtmaktadır. Danışmanların sadık ve becerikli olması 

gerekmektedir. Ayrıca prens, danışmanlarını ödüllendirip, onlara değer vererek güven 

oluşturmalı, aksi takdirde ilişkilerdeki zayıflık her iki taraf için de zararlı olacaktır. 

Bu çerçevede Büyük Friedrich’in düşüncelerine bakıldığında Büyük Friedrich, prensleri 

iki ana kategoriye ayırmaktadır. Birinci türdeki prensler, ülkenin yönetimini bizzat 

ellerinde tutar ve her yönüyle yönetimin sorumluluğunu alırlar. Bu prensler, ülkelerinin 

her yönüyle ilgilenir, iç ve dış meseleleri dikkatle düzenler ve ülkelerinin lideri olarak her 

durumda aktif bir rol üstlenirler. Onlar, tıpkı bir atlasın omuzlarında yükselen dünya gibi, 

tüm yönetim yükünü omuzlarında taşırlar. Hem mahkeme başkanı, hem general, hem de 

hazinedar olarak devletin her alanında derin bir bilgiye ve etkin bir yönetim becerisine 

sahip olurlar. Bu tür prensler, etraflarında yer alan zeki, çalışkan ve yetenekli 

danışmanları sayesinde düşüncelerini gerçeğe dönüştürürler. Bakanlar ise, bu tür 

hükümdarların etrafındaki araçlardır; hükümdarın fikirlerini hayata geçiren, bir yapı 

ustasının elindeki aletler gibi, onun emirlerini yerine getiren kişilerdir. İkinci türdeki 

prensler ise, kendi yetenekleriyle devletin yönetim işlerini doğrudan yürütemeyen ve 

bunun yerine bu eksikliklerini başkalarına devreden kişilerdir. Bu tür hükümdarların 

başarılı olabilmesi için, doğru danışmanları seçme yetenekleri büyük önem taşımaktadır. 

Büyük Friedrich, bir prensin eksikliklerini giderebilmek için doğru kişilerle çalışması 

gerektiğini savunmaktadır. Bu noktada, doğanın bu prenslere verdiği eksiklikleri giderme 

yeteneği, prensin doğru danışmanları seçmesiyle mümkündür. Ancak, bir prens, 

kendisine bu yükü taşıyabilecek bilge ve yetenekli danışmanları seçmezse, hem kendisine 

hem de halkına büyük bir hakaret etmiş olacaktır. Bu durumda, prens halkına da adaletli 

bir yönetim sergileyemez. Büyük Friedrich ayrıca, hükümdarın çevresindeki kişilerin 

becerilerini ve dürüstlüklerini doğru bir şekilde değerlendirme gerekliliğine dikkat 

çekmektedir. Cahil insanlar, cahilliklerini gizleyemezler, fakat sahtekârlar, kendi 

çıkarlarını korumak adına prenslerini kandırabilir ve onları uzun süre yanıltabilirler. Bu 



115 

 

durum, prensin, danışmanlarının sadakatini ve yeteneklerini doğru bir şekilde fark 

etmesini zorlaştırır. Bu nedenle, prens için en önemli özelliklerden biri, çevresindeki 

insanları doğru bir şekilde değerlendirme yeteneğine sahip olmasıdır (Büyük Frederik, 

2016, s. 127- 128). Kısaca Büyük Friedrich’e göre, hükümdarların yönetim biçimi iki 

şekilde şekillenebilir: Birincisi, tüm yönetim sorumluluğunu üstlenip ülkesini doğrudan 

idare eden hükümdar, diğeri ise yönetim işlerini güvenilir danışmanlarına devreden 

hükümdardır. Başarılı bir hükümdar, doğru danışmanları seçmeli, onların becerilerini 

takdir etmeli ve onlara güvenerek ülkesini sağlam bir şekilde yönlendirmelidir. 

Ayrıca Büyük Friedrich’e göre, prensin hizmetkârlarının zekâ ve becerisini 

değerlendirmesi kolay olsa da, onların sadakatini ve kendi çıkarları için çalışıp 

çalışamayacaklarını anlamak neredeyse imkânsızdır. Çoğu zaman, insanlar sadece 

fırsatları olmadığı için erdemli görünürler, ancak bu erdem test edildiğinde dürüstlükten 

sapabilirler. Bilge prensler, genellikle dürüst ve erdemli kişileri iç işlerinde 

görevlendirirler, çünkü düzen ve adalet için dürüstlük gereklidir. Ancak dış işlerde, daha 

stratejik zekâ ve ileri görüşlülük gereken durumlarda, hilekâr kişiler tercih edilir. Prens, 

hizmetkârlarını ödüllendirirken büyük bir cömertlik göstermeli, çünkü bu sadakati 

pekiştirir ve bakanların yabancı çıkarlarla olan ilişkilerini engeller. Derin bir basirete 

sahip prensler ise insan doğasının kusurlu olduğunu kabul eder ve bu kusurları, 

bakanlarını tanıyarak kendi yararlarına kullanırlar. Bu nedenle, prens tanıdığı kişileri, 

yeni tanıyacağı kişilere tercih eder, çünkü deneyimle bilinen kişiler daha güvenilirdir 

(Büyük Frederik, 2016, s. 128-130). Özetle Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdar 

hizmetkârlarının zekâsını değerlendirebilir, ancak sadakatlerini anlaması zordur. Bilge 

hükümdarlar, dürüst kişileri iç işlerde, stratejik zekâya sahip kişileri ise dış işlerde 

görevlendirirler. Sadakati pekiştirmek için hizmetkârları ödüllendirir ve tanıdıklarını yeni 

kişilere tercih ederler. 

2.5.4. Dalkavukluk 

Machiavelli bir de ülkelerde bulunan dalkavukların özelliklerinden söz etmektedir. 

Machiavelli, bir hükümdarın dalkavuklardan kaçınarak, doğru ve dürüst danışmanlarla 

çalışması gerektiğini vurgulamaktadır. Hükümdarın, tüm danışmanlarının ona gerçeği 

söylemesini sağlamak, ancak bunun için belli bir dengeyi kurması gerekir. Herkesin 

doğruyu söylemesine izin verirken, aynı zamanda bu durumun, hükümdarın saygınlığını 



116 

 

yitirmesine neden olabileceğini belirtir. Çünkü herkes gerçeği özgürce söyleyebilirse, o 

zaman hükümdarın otoritesi ve saygınlığı zayıflar. Bu nedenle Machiavelli, bir prensin 

üçüncü bir yol benimsemesini önerir: Devletine bilge kişiler seçmeli ve sadece bu kişilere, 

kendisine gerçeği söyleme hakkı tanımalıdır. Ancak, bu gerçeği yalnızca kendi belirlediği 

konularda duymalıdır; diğer tüm meselelerde kendi kararını almalıdır. Her danışmanın 

görüşüne değer vermeli ve onlara, düşüncelerini özgürce ifade etme fırsatı sunmalıdır. 

Bununla birlikte, prens, verdiği kararların arkasında durmalı ve kararlarında tutarlı 

olmalıdır. Bu, hükümdarın yönetimini sağlamlaştırır ve halkın güvenini kazanmasına 

yardımcı olur. Eğer prens, sürekli olarak çeşitli görüşlere kulak verirse ve kendi 

kararlarını net bir şekilde oluşturmazsa, bu durum, hükümdarın gücünü zayıflatır. Sonuç 

olarak, ya dalkavuklar tarafından yönlendirilir ya da fikir değişiklikleriyle saygınlığını 

kaybeder. Bu, Machiavelli’nin önerdiği stratejilere uygun bir şekilde, hükümdarın güçlü 

ve tutarlı bir liderlik sergilemesi için önemlidir (Machiavelli, 2024, s. 125-126). 

Machiavelli, bir prensin dalkavuklardan kaçınması gerektiğini belirtir. Gerçeği söyleyen 

insanları sadece seçilmiş ve bilge danışmanlar olarak kabul etmeli, onlarla yalnızca belirli 

konularda görüş alışverişi yapmalıdır. Kararları sonrasında kendi yolunda ısrarcı olmalı 

ve dışarıdaki görüş çeşitliliğinden etkilenmemelidir. Aksi takdirde, dalkavukların 

etkisiyle veya sürekli fikir değişiklikleriyle saygınlığını kaybedebilir. 

Ayrıca Machiavelli, bir hükümdarın her zaman görüş alması gerektiğini ancak yalnızca 

kendi istediğinde, başkalarının isteklerine göre değil, vurgular. Prens, kendisine 

önerilerde bulunan kişilere karşı dikkatli olmalı ve yalnızca sorduğu konularda gerçeği 

sabırla dinlemelidir. Ayrıca, herhangi birinin kendisine gerçeği söylemediğini fark 

ettiğinde, bu duruma karşı öfke duymalıdır. Birçok kişi, bilge bir hükümdarın 

çevresindeki iyi danışmanlar sayesinde bilge kabul edildiğini düşünse de, Machiavelli bu 

görüşün yanlış olduğunu savunur. Ona göre, gerçek bilgelik, prense dışarıdan gelen 

öğütlerden değil, prensin kendi sağduyusundan kaynaklanmaktadır. Bu nedenle, sadece 

doğal bir akıl ve sağduyuya sahip bir prens, doğru ve etkili kararlar alabilir (Machiavelli, 

2024, s. 126-127). Özetle Machiavelli’ye göre, bir prens yalnızca kendi istediğinde görüş 

almalı ve gerçeği sabırla dinlemelidir. İyi öğütler, prensin sağduyusundan kaynaklanmalı, 

çevresindeki danışmanlar yalnızca destekleyici bir rol oynamalıdır. 

Bu hususta Büyük Friedrich’in görüşlerine bakıldığında; ona göre, ün peşinde koşmayan 

hükümdarlar ya duyarsız ya da zevklerine düşkün ve iradesizdir. Bu tür hükümdarlar, 



117 

 

içlerinde hiçbir erdem taşımayan ve sadece kötü alışkanlıkları olan kişilerdir. En zalim 

tiranlar bile övgüye ihtiyaç duyarlar, ancak bu övgü kibirli bir şekilde arzulanır ve halk 

tarafından nefretle karşılanır. Dalkavukluk, kötü hükümdarların karakterlerinin bir 

parçası olarak, bu tür hükümdarlara zarar verirken, büyük hizmetler sunmuş 

hükümdarlarda ise ünlerinin solmasına neden olan bir faktördür. Dalkavukluk ayrıca, 

hükümdarların hatalarını gizlemek ve yanlışlarını daha kabul edilebilir kılmak için 

kullanılan hitabet türünden bir araçtır (Büyük Frederik, 2016, s. 131-132). Büyük 

Friedrich’e göre, dalkavukluk, kötü hükümdarlarda karakter bozukluğunun bir belirtisi 

iken, büyük hükümdarlarda ise ünlerini gölgeleyecek bir etkendir. Ayrıca, hataları 

gizlemek ve savunmak için kullanılan dalkavukluk, hükümdarın yanlışlarını daha kabul 

edilebilir kılmaya çalışır. 

Ayrıca, krallık öncesi hayat deneyimi olan hükümdarlar dalkavuklukla daha az karşılaşır 

çünkü kökenlerini unutmazlar. Ancak uzun süre tahtta kalanlar, övgü ve ilgiye o kadar 

bağımlı hale gelirler ki, bu eksikliği hissedince kendilerini yok oluyormuş gibi 

hissederler. Bu nedenle, krallara acımak daha adil bir tutumdur. Dalkavuklar ve gerçeği 

gizleyenler ise tüm toplumun nefretini hak ederler. Bu durum, dalkavukluk ve övgü 

arasındaki farkın önemli olduğunu vurgulamaktadır (Büyük Frederik, 2016, s. 133). 

Büyük Friedrich, prenslerin geçmişlerini unutmayanlarının dalkavuklukla daha az 

karşılaştığını, uzun süre tahtta kalanların ise övgüye bağımlı hale geldiğini belirtir. 

Dalkavuklar ve gerçeği gizleyenler ise toplumun nefretini hak ederler. 

Machiavelli, yeni bir prensin tahta çıkmasının, miras yoluyla gelen bir hükümdarın 

yönetiminden çok daha fazla gözlemlendiğini belirtir. Yeni bir hükümdarın eylemleri 

halk tarafından yakından izlenir ve bu eylemler erdemli ve başarılı bulunursa, halkı ona 

bağlama konusunda çok daha etkili olur. Yeni yönetimin sağladığı düzen ve başarılar 

halkı memnun eder ve bu, halkın prense duyduğu bağlılıkla pekişir. Bu bağlamda, halkın 

güvenini kazanmak, yalnızca yönetim becerisiyle değil, aynı zamanda erdemli ve adil bir 

yönetimle mümkündür. Miras yoluyla tahta çıkan hükümdarların, eğer pratikte 

liderliklerini iyi yönetemezlerse, devletlerini kaybetme riskiyle karşılaşacaklarını belirtir. 

Özellikle orduyu güçlendiremeyen ve halkla sağlam ilişkiler kuramayan hükümdarlar, bu 

hataları yüzünden güç kaybeder ve devletleri zayıflar. Machiavelli, başarılı bir 

hükümdarın, halkla olan ilişkilerini doğru yönetmesinin ve orduyu güçlü tutmasının 

önemine vurgu yapmaktadır. Machiavelli ayrıca, sakin zamanlarda zaaflarını göz ardı 



118 

 

eden ve tembellik gösteren prenslerin, zor bir durumda hazırlıksız kalacaklarını belirtir. 

Bu prensler, halkın kendilerini tekrar güçlendireceğini umarak hareketsiz kalabilirler. 

Ancak, bu yaklaşım genellikle yanlış olur, çünkü dışarıdan yardım beklemek, 

hükümdarın bağımsızlığını kaybetmesine yol açacaktır. Machiavelli, gerçek güvenliğin, 

hükümdarın ve devletin içsel gücüne dayanması gerektiğini savunur. Yalnızca kendi iç 

gücüne güvenerek yapılan savunmalar kalıcı ve güvenli olacaktır (Machiavelli, 2022, s. 

128-129). Dolayısıyla bir prensin başarısı, yalnızca dışsal faktörlere değil, kendi iç 

gücüne ve halkla kurduğu sağlam ilişkilere dayanır. Dışarıdan yardım beklemek yerine, 

hükümdarın gücünü kendi içinde inşa etmesi gerekmektedir. 

Machiavelli’nin bu ifadelerine karşılık olarak Büyük Friedrich de birkaç yorumda 

bulunmuştur. Büyük Friedrich Machiavelli’nin, bir hükümdarın halkının sevgisi, 

soyluların desteği ve güçlü bir ordu olmadan tahtta kalamayacağı gerçeğini kabul etmek 

zorunda kaldığını belirtir. Tıpkı lanetlenmiş meleklerin Tanrı’yı tanıyıp ona karşı 

gelmeleri gibi, Machiavelli de bu kaçınılmaz hakikati dile getirmek durumunda kalır. 

Büyük Friedrich’e göre, bir hükümdarın halkın ve soyluların desteğini kazanması için 

yalnızca otoriteye sahip olması yetmez; aynı zamanda gerçek erdemleri de içinde 

barındırmalıdır. Merhametli, adil ve hayırsever bir yönetici olmalı, ancak bunların yanı 

sıra, makamının gerektirdiği ağır sorumlulukları taşıyacak basirete ve yeteneğe de sahip 

bulunmalıdır. Tıpkı diğer yönetim pozisyonlarında olduğu gibi, hükümdar adil olmaz, 

ileri görüşlülükten yoksun olursa, halkın güvenini kazanamaz ve yönetimi sarsılmaya 

mahkûm olur (Büyük Frederik, 2016, s. 137). Dolayısıyla Büyük Friedrich’e göre, 

prensin tahtta kalabilmesi için halkın desteğini, soyluların güvenini ve disiplinli bir 

orduyu sağlaması şarttır. Adaletli ve basiretli olmayan bir yönetici, zamanla halkın 

güvenini yitirir ve iktidarını kaybetme riskiyle karşı karşıya kalır. 

Büyük Friedrich ayrıca, halkın sevgisini kazanmak isteyen bir hükümdarın, 

Machiavelli’nin tarif ettiği gibi acımasız ve bencil değil, adil ve erdemli biri olması 

gerektiğini savunur. Ona göre, gerçek liderlik, yalnızca kişisel çıkarlarını gözeten bir 

yönetim anlayışından değil, halkının refahını ve güvenini önceleyen bir yaklaşım 

benimsemekten geçer. Makyavelist düşüncenin tamamen ortadan kalkmasını ise insanlık 

adına büyük bir kazanç olarak görür (Büyük Frederik, 2016, s. 137-138). Büyük Friedrich 

için, prens halkın sevgisini kazanmak istiyorsa adil ve erdemli olmalıdır. Makyavelist 

yaklaşımlar ise bencil ve zalim olduğu için yok edilmelidir. 



119 

 

Büyük Friedrich’e göre, müzakerelerde görev alacak kişiler duruma göre titizlikle 

seçilmelidir: Asil ve basiretli olanlar kritik görüşmeleri yürütmeli, karmaşık meselelerde 

kurnaz olanlar kullanılmalı ve çevresindekileri gözlemleyip yüreklerini okuyabilenler, 

insanları etkilemek için öne çıkarılmalıdır. Ancak, hile ve kurnazlık aşırıya kaçarsa, 

etkisini kaybeder ve güvenilirlik zedelenir. Oysa dürüstlük, zamana karşı dirençli ve 

kalıcı bir güçtür. Dürüst bir hükümdar, yalnızca erdemleriyle gücünü pekiştirir ve 

Avrupa’nın güvenini kazanır. Devletin refahı ve huzuru, tüm siyasi çabaların nihai amacı 

olmalıdır (Büyük Frederik, 2016, s. 149-150). Büyük Friedrich, müzakerelerde kurnazlık 

ve gözlem yeteneğinin önemli olduğunu ancak aşırı hilekârlığın güveni zedeleyeceğini 

vurgular. Dürüstlük ise kalıcıdır ve bir hükümdarın yalnızca erdemleriyle güç 

kazanmasını sağlar. Devletin huzuru ve refahı, siyasetin nihai hedefi olmalıdır. 

Eğer müzakereler, adaleti korumanın ve milletler arasında barışı tesis etmenin tek yolu 

olsaydı, dünya çok daha huzurlu bir yer olurdu. Ne yazık ki, hükümdarların tutkuları ve 

hırsları çoğu zaman onları savaşın kaçınılmaz olduğuna inandırır. Oysa savaş, ancak tüm 

barışçıl yollar tükendiğinde başvurulması gereken bir araç olmalıdır. En meşru savaşlar, 

savunma amacı taşıyanlardır; bir kral, elinden alınmak istenen haklarını korumak için 

kılıcını kuşanır ve savaş meydanında davasının haklılığını kanıtlar (Büyük Frederik, 

2016, s. 150-151). Savaş, ancak kaçınılmaz olduğunda başvurulması gereken son çaredir. 

En haklı savaş, savunma için yapılan savaştır. Hükümdarlar, tutkularının değil, adaletin 

rehberliğinde hareket etmelidir. 

Büyük Friedrich’e göre, yalnızca haksız bir saldırıya karşı koymak ve dünya özgürlüğünü 

koruma amacı güden her savaş meşru sayılmalıdır. Bu tür bir savaşta, hükümdar dökülen 

kanlardan sorumlu tutulamaz, çünkü bu onun karşılaşmak zorunda olduğu bir 

gerekliliktir. Ayrıca, askerleri vatan savunması dışında bir amaçla kullanmak, ticaret veya 

başkalarına kiralamak, devletin asli amacına ters düşer. Büyük bir hükümdar, dünyevi 

yönetimle devletini güçlendirir ve dini meselelerden uzak durarak, teologların yaratmaya 

çalıştığı kargaşalardan korunmanın en sağlam yolunu bulur (Büyük Frederik, 2016, s. 

153). Kısaca Büyük Friedrich için, yalnızca haksız bir saldırıya karşı yapılan savaşlar 

meşru sayılır. Askerler, vatan savunması için kullanılır ve devletin amacı dışında ticaret 

için kiralanmamalıdır. Büyük bir hükümdar, dünyevi yönetimiyle devleti güçlendirir ve 

dini meselelerden uzak durarak kargaşalardan korunur. 



120 

 

Bu bağlamda Büyük Friedrich’in savaşlar hakkındaki genel düşüncesine bakıldığında, 

savaşların büyük mutsuzluklar doğurduğunu ve sonuçlarının belirsiz olduğunu 

vurgulamaktadır. Hükümdarların savaş başlatmadan önce dikkatle düşünmeleri 

gerektiğini belirtir. Düşman topraklarındaki şiddet, savaşa giren hükümdarın 

topraklarındaki felaketlerle kıyaslanamaz. Krallar, halklarının uğradığı felaketlerin 

farkında olmadıkları için savaşın gerçek sonuçlarını göz ardı edebilirler. Ancak halkını 

kendisine bir bütün olarak gören hükümdarlar, tebaalarının zararlarını daha dikkatli 

değerlendirir ve onların kanını daha iradeli kullandıklarını ifade etmektedir (Büyük 

Frederik, 2016, s. 154-155). Dolayısıyla hükümdarlar savaşa karar vermeden önce çok 

iyi düşünmeli ve halkının felakete sürüklenmesine sebep olmamalıdır. Savaşlar, belirsiz 

sonuçlar doğurur ve genellikle yıkıcıdır. Hükümdar, halkını koruyacak ve merhametli bir 

şekilde yönetmelidir; halkını bir bütün olarak görmeli ve onları tehlikeye atmamalıdır. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

SONUÇ 

Bu çalışma, Niccolo Machiavelli’nin “Prens” adlı eseri ile Büyük Friedrich’in “Anti-

Makyavel” adlı kitabını karşılaştırmalı bir analiz çerçevesinde ele alarak, iki düşünürün 

siyaset felsefesi üzerindeki etkilerini değerlendirmeyi amaçlamıştır. Machiavelli, siyasi 

başarıyı iktidarın korunması ve güç dengelerinin yönetilmesi olarak görürken; Büyük 

Friedrich, bir hükümdarın meşruiyetini halkına karşı taşıdığı sorumluluklarla 

temellendirmektedir. Her iki düşünürün siyaset anlayışları, çağlarının koşullarına ve 

kendi yönetsel bakış açılarına göre şekillenmiş olmakla birlikte, günümüz siyaset teorisi 

üzerinde de önemli etkiler bırakmıştır. Bu bağlamda, tez çalışması, siyaset felsefesi ve 

devlet yönetimi üzerine yapılan tartışmalara katkı sağlayarak, farklı yönetim 

anlayışlarının tarihsel ve felsefi temellerini daha iyi anlamamıza olanak sunmaktadır. 

Aynı zamanda, bu iki düşünürün perspektifleri karşılaştırmalı olarak ele alındığında, 

çağdaş liderlik anlayışına dair önemli dersler çıkarılabileceği sonucuna varılmıştır. 

Machiavelli’nin siyaset anlayışı, dönemin çalkantılı İtalyan şehir devletleri ortamında 

şekillenmiştir. O, hükümdarın temel amacının iktidarını korumak ve devletin bekasını 

sağlamak olduğunu öne sürerek, bu doğrultuda sert ve gerektiğinde acımasız yöntemlere 

başvurmanın kaçınılmaz olduğunu savunmuştur. Machiavelli’ye göre, siyasetin doğası 

gereği ahlâki kurallardan bağımsız olması gerekir ve bir yöneticinin başarılı olabilmesi 

için hem dostlarını hem de düşmanlarını ustalıkla yönetebilmesi şarttır. “Prens” adlı 

eserinde, hükümdarın gerektiğinde baskıcı ve korku salan bir figür olması gerektiğini, 

ancak aynı zamanda halkın nefretini kazanmamak için dikkatli davranması gerektiğini 

belirtmiştir. Ona göre, yönetici halk tarafından sevilmek yerine korkulan biri olmalıdır, 

çünkü bu durum istikrarı sağlamanın en güvenilir yoludur. Machiavelli, devlet 

adamlarının gücünü sürdürmek için hile, aldatma ve hatta şiddet gibi araçları 

kullanabileceğini ileri sürmüştür. 

Öte yandan, Büyük Friedrich’in “Anti-Makyavel” adlı eseri, Machiavelli’nin bu 

düşüncelerine doğrudan bir karşı duruş niteliğindedir. Büyük Friedrich, hükümdarın 

yalnızca kendi çıkarlarını düşünmemesi gerektiğini, aynı zamanda halkının refahını göz 

önünde bulundurması gerektiğini savunmuştur. O, bir hükümdarın sadece güçlü ve 

yetenekli bir lider olmasıyla değil, aynı zamanda adaletli ve sorumluluk sahibi olmasıyla 

da başarılı sayılabileceğini öne sürmüştür. Ona göre, halkın güvenini kazanan bir 

yönetici, uzun vadede daha güçlü ve istikrarlı bir devlet yapısı oluşturabilir. Büyük 



122 

 

Friedrich, hükümdarın kendisini halkın efendisi değil, hizmetkârı olarak görmesi 

gerektiğini ifade ederek, yöneticilerin halkın haklarını gözeten, hukuk kurallarına bağlı 

bir şekilde yönetim sergilemeleri gerektiğini belirtmiştir. Bu görüş, mutlakiyetçi yönetim 

anlayışını yumuşatarak, halkın yönetimde dolaylı bir söz hakkına sahip olabileceği bir 

sistemin önünü açmıştır. 

Tez kapsamında yapılan analizler, Machiavelli ve Büyük Friedrich’in siyaset 

felsefelerinin, içinde bulundukları tarihsel ve toplumsal koşullara göre şekillendiğini 

göstermektedir. Machiavelli’nin görüşleri, İtalya’nın parçalanmış siyasi yapısı ve 

dönemin çalkantılı güç mücadeleleri göz önünde bulundurulduğunda, devletin varlığını 

sürdürebilmesi için katı bir yönetim anlayışının benimsenmesini zorunlu görmektedir. O, 

siyasi istikrarın ancak güçlü bir liderin sert önlemler almasıyla sağlanabileceğini 

düşünerek, yönetimde esneklik ve taktiksel zekânın gerekli olduğunu savunmuştur. Buna 

karşın Büyük Friedrich, Machiavelli’nin önerdiği katı ve kural tanımaz yönetim 

anlayışının uzun vadede toplumsal huzursuzluklara yol açacağını öne sürerek, daha ılımlı 

ve halk merkezli bir yönetim anlayışı geliştirmiştir. 

Machiavelli’nin otoriteyi ve gücü önceleyen yönetim anlayışı ile Büyük Friedrich’in 

halkın ihtiyaçlarını ve haklarını gözeten yaklaşımı arasındaki bu temel ayrım, modern 

siyaset felsefesinde de yankı bulmuştur. Günümüz siyaset teorileri, bir yandan amaca 

ulaşmak için güç kullanımını ve siyasi manevraları öne çıkaran Machiavelli’den, diğer 

yandan yöneticilerin halkın refahına ve adil yönetim ilkelerine bağlı kalmasını öneren 

Büyük Friedrich gibi düşünürlerden etkilenmiştir. Siyaset bilimi bağlamında, 

Machiavelli’nin sunduğu modelin halen birçok çağdaş liderin yönetim anlayışında etkili 

olduğu görülmekteyken, Büyük Friedrich’in sunduğu halk odaklı yönetim anlayışı da 

demokratik sistemlerin temelinde yer almaktadır. 

Sonuç olarak, Machiavelli ve Büyük Friedrich’in siyaset felsefeleri arasındaki temel fark, 

devlet yönetiminin amacına ve yönetimde izlenmesi gereken yöntemlere dair 

yaklaşımlarında yatmaktadır. Her iki düşünürün siyaset anlayışları, içinde bulundukları 

tarihsel koşullara göre şekillenmiş olmakla birlikte, günümüz siyaset teorisi üzerinde de 

önemli etkiler bırakmıştır. Bu bağlamda, tez çalışması, siyaset felsefesi ve devlet 

yönetimi üzerine yapılan tartışmalara katkı sağlayarak, farklı yönetim anlayışlarının 

tarihsel ve düşünsel temellerini daha iyi anlamamıza olanak sunmaktadır. Aynı zamanda, 

bu iki düşünürün perspektifleri karşılaştırmalı olarak ele alındığında, çağdaş liderlik 



123 

 

anlayışına dair önemli dersler çıkarılabileceği sonucuna varılmıştır. Bu çalışma, siyasi 

liderlerin katı güç politikaları ile halkın çıkarlarını gözeten yaklaşımlar arasındaki 

dengeyi nasıl kurmaları gerektiğine dair tarihsel bir perspektif sunarak, yönetim bilimi 

açısından da önemli çıkarımlar elde edilmesine katkıda bulunmaktadır. 

Bunun yanı sıra, siyaset felsefesine ilişkin bu iki farklı yaklaşımın günümüz dünyasında 

nasıl yankı bulduğu da dikkate alınmalıdır. Küreselleşen dünyada, liderlerin 

Machiavelli’nin önerdiği gibi güç ve otoriteyi önceleyen mi yoksa Büyük Friedrich’in 

savunduğu gibi adil ve halk merkezli bir yönetimi benimseyen bir politika mı izleyeceği, 

devletlerin uluslararası ilişkilerdeki duruşlarını da şekillendirmektedir. Bunun örnekleri, 

hem baskıcı yönetimlerin hem de halkın refahını gözeten yönetim anlayışlarının iç 

politikalarına ve uluslararası ilişkilerdeki stratejilerine yansımaktadır. Bu doğrultuda, 

hem ulusal hem de uluslararası düzeyde siyasi karar alma süreçlerinde Machiavelli’nin 

ve II. Friedrich’in görüşlerinin nasıl yorumlandığı ve uygulandığı, çağdaş siyaset 

bilimciler ve tarihçiler için incelemeye değer bir konu olmaya devam etmektedir. 

Gelecekte yapılacak çalışmalar, bu iki düşünürün mirasının günümüz siyasi sistemleri 

üzerindeki etkilerini daha ayrıntılı bir biçimde ele alarak, siyaset bilimi alanına yeni 

katkılar sağlayabilir. Aynı zamanda, Machiavelli’nin ve II. Friedrich’in teorilerinin 

çağdaş liderlik modelleri üzerindeki etkileri daha geniş bir perspektifle ele alınarak, 

günümüz siyasal yapıları içinde uygulanabilirliği üzerine yeni araştırmalar yapılabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

KAYNAKÇA 

Akarsu, B. (1982). Ahlak öğretileri. Remzi Kitabevi. 

Arendt, H. (2020). Geçmişle gelecek arasında (B. S. Şener ve O. E. Kara, Çev.). İletişim 

Yayınları. 

Benner, E. (2009). Machiavelli’s Ethics. Princeton University Press. 

Büyük Frederik (2016). Anti Makyavel (N. Epçeli, Çev.). Yeditepe Yayınları. 

Cassirer, E. (1983). İnsan üstüne bir deneme devlet efsanesi (N. Arat, Çev.). Say 

Yayınları. 

Cevizci, A. (2020). Aydınlanma felsefesi. Say Yayınları. 

Cevizci, A. (2021). Etik - ahlâk felsefesi. Say Yayınları. 

Curry, P. ve Zarate, O. (1997). Machiavelli (M. Harmancı, Çev.). Milliyet Yayınları. 

Del Lucchese, F. (2015). The political philosophy of Niccolò Machiavelli. Edinburgh 

University Press. 

Delacampagne, C. (2000). Filozof ve tiran yanılsamanın tarihi (İ. Malak Uysal, Çev.). 

Epos Yayınları. 

Ebenstein, W. (2001). Siyasi felsefenin büyük düşünürleri (İ. Özel, Çev.). Şule Yayınları. 

Gramsci, A. (1975). Felsefe ve politika sorunları (A. Cemgil, Çev.). Payel Yayınları. 

Gramsci, A. (1984). Modern prens (P. Esin, Çev.). Birey ve Toplum Yayıncılık. 

Gülenç, K. (2017). Siyaset felsefesi tarihi, Doğubatı Yayınları. 

Karagöz Yeke, Y. (2007). Machiavelli ve siyasal etik. Ebabil Yayınları. 

King, R. (2011). Machiavelli: İktidar filozofu (V. Atmaca, Çev.). Alfa Tarih Yayınları. 

Kocis, R. (1998). Machiavelli redeemed: retrieving his humanist perspectives on 

equality, power, and glory. Lehigh University Press. 

Leboeuf, M. (2014). 32 alıntıda felsefe tarihi (A. Er, Çev.). Ntv Yayınları. 

Machiavelli N. ve Gilbert, A. (1988). The letters of Machiavelli. The University of 

Chicago Press. 

Machiavelli, N. (2021). Söylevler (A. Tolga, Çev.). Say Yayınları. 

Machiavelli, N. (2022). Floransa tarihi (A. D. Hanegelioğlu, Çev.). Doğubatı Yayınları. 



125 

 

Machiavelli, N. (2024). Prens (K. Atakay, Çev.). Can Yayınları. 

MacIntyre, A. (2001). Ethik’in kısa tarihi (H. Hünler ve S. Zelyüt Hünler, Çev.). 

Paradigma Yayınları. 

Macit, M. H., İplikçi, A. v Bingöl, M. (2018). Siyaset felsefesine giriş, Pegem Akademi 

Yayınları. 

Markulin, J. (2013). Machiavelli bir rönesans romanı (L. İsmier Özcengiz, Çev.). Remzi 

Kitabevi Yayınları. 

Meinecke, F. (2023). Devlet aklı (M. Sami Türk, Çev.). Albaraka Yayınları. 

Oktay, C. (2003). Siyaset bilimi incelemeleri. Alfa Yayınları. 

Özmakas, U. (2019). Prens: Machiavelli’nin muazzam muamması. İletişim Yayınları. 

Paret, P. (2015). Modern strateji Machiavelli’den nükleer çağa (D. C. Koçak, Çev.). 

Doruk Yayınları. 

Pedulla, G. (2024). On Niccolò Machiavelli: the bonds of politics. Columbia University 

Press. 

Rahe, P. A. (2008). Against throne and altar: Machiavelli and political theory under the 

English republic. Cambridge University Press. 

Rousseau, J. J. (2020). Toplum sözleşmesi (V. Günyol, Çev.). İş Bankası Yayınları. 

Russell, B. (1994). İktidar (M. Ergin, Çev.). Cem Yayınevi Yayınları. 

Sanbonmatsu, J. (2007). Postmodern prens (E. Ergüven, Çev.). Bağlam Yayınları. 

Skinner, Q. (2004). Düşüncenin ustaları: Machiavelli (C. Atila, Çev.). Altın Kitaplar 

Yayınları. 

Strauss, L. (1958). Thoughts on Machiavelli. The Free Press. 

Strauss, L. (1970). Machiavelli and classical literature. The St. John’s University Press. 

Strauss, L. (2000). Politika felsefesi nedir? (S. Zelyut Hünler, Çev.). Paradigma 

Yayınları. 

Strauss, L. (2011). Doğal hak ve tarih (M. Erşen ve P. Onur, Çev.). Say Yayınları. 

Tannenbaum,  D. G. ve Schultz, D. (2011). Siyasi düşünce tarihi filozoflar ve fikirleri (Ö. 

Orhan, Çev.). Adres Yayınları. 

Teksoy, R. (2020). “Önsöz”. N. Machiavelli. Prens (R. Teksoy, Çev.) içinde. Oğlak 

Yayınları. 



126 

 

Tenzer, N. (2009). Yeni bir siyaset felsefesinin peşinde (E. C. Gürcan, Çev.). Dergâh 

Yayınları. 

Thomson, D. (2000). Siyasi düşünce tarihi (A. Y. Aydoğan, H. Yılmaz, İ. Akyol, M. 

Demirhan, C. Şişman, H. T. Kösebalan, K. Çayır, M. S. Er ve S. Kor, Çev.). Şule 

Yayınları. 

Tunçay, M. (2020). Batı’da siyasal düşünceler tarihi. İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Tunçel, A.  (2010). Bir siyaset felsefesi: Cumhuriyetçi özgürlük, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Viroli, M. (1998). Machiavelli. Oxford University Press. 

Viroli, M. (2010). Machiavelli’s God (A. Shugaar, Çev.). Princeton University Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Ad Soyad: Ahsen SEÇGİN 

Eğitim Bilgileri 

Lisans 

Üniversite  Sakarya Üniversitesi 

Fakülte  Fen Edebiyat Fakültesi 

Bölümü  Felsefe 

Makale ve Bildiriler 

1. Seçgin, A. (2023). Nazilerin Yahudilere Yaptıkları Zulüm Bağlamında Hannah Arendt’in 

Radikal Kötülük Çözümlemesi. M. Bayram ve E. Büyüközkara (Ed.), Pratik felsefe - ahlâk ve 

siyaset tartışmaları içinde (s. 187-203). Çizgi Kitabevi. 

 

 

 

 


