
 
iii 

T.C. 

BALIKESİR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

ERGENLİK DÖNEMİNDE GÖRSEL HAFIZA İLE 

TASAVVUFTA İHLÂS KAVRAMI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

SENANUR AKGÜN 

 

 

BALIKESİR, 2025 

 

 



 
iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
v 

T.C. 

BALIKESİR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

 

ERGENLİK DÖNEMİNDE GÖRSEL HAFIZA İLE 

TASAVVUFTA İHLÂS KAVRAMI    

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

SENANUR AKGÜN 

TEZ DANIŞMANI  

PROF. DR. ESMA SAYIN 

 

 

BALIKESİR, 2025 

 

 



 
vi 

T.C. 

BALIKESİR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TEZ ONAYI 

Enstitümüzün Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı'nda 202312573011 

numaralı Senanur AKGÜN’ün hazırladığı " Ergenlik Döneminde Görsel Hafıza İle 

Tasavvufta İhlâs Kavramı " konulu YÜKSEK LİSANS tezi ile ilgili TEZ SAVUNMA 

SINAVI, Lisansüstü Eğitim Öğretim ve Sınav Yönetmeliği uyarınca 18/06/2025 

tarihinde yapılmış, sorulan sorulara alınan cevaplar sonunda tezin onayına OY 

BİRLİĞİ/OY ÇOKLUĞU ile karar verilmiştir. 

 

Üye (Danışman- Başkan) Prof. Dr. Esma SAYIN                           İmza 

Üye Prof. Dr. Vahit GÖKTAŞ                İmza 

Üye Doç. Dr. Yılmaz FİDAN                                                          İmza 

 

            Enstitü Onayı 
 

 

 

 

 

 

 

 



 
vii 

ETİK BEYAN 

Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

• Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde ve ortaya çıkan sonuçlarda herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, 

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda 

aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.  

 

18/06/2025 

  İmza 

 Senanur AKGÜN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
iii 

 

ÖNSÖZ 

Tasavvufun temel amacı, insanın içindeki en olgun benliği ortaya çıkarmaktır. 

Manevi bir gönül eğitimi olarak tanımlanan tasavvuf, çeşitli terbiye metotlarıyla bu 

süreci destekler. Zikir, tefekkür, dua, murakabe ve rabıta gibi uygulamalar, tasavvuf 

eğitimi sırasında kişinin kişisel, toplumsal ve manevi alanlarda istenilen özellikleri 

kazanmasını hedefler. 

Eğitim, tasavvuf arasında, kişisel, toplumsal alanlardaki eğitim içerikleri 

açısından belirgin farklılıklar mevcuttur. Tasavvuf eğitiminin normal eğitim 

programlarıyla entegre edilmesi durumunda, dini boyutta sağlam katkılar sağlayacağı 

açıktır. Bu çalışmada, tasavvufî ibadet eğitimini, şemalar, kavramlar ve zihin haritaları 

kullanarak görsel hafızayı devreye sokarak ele almayı amaçlıyoruz. 

Görsel hafıza, büyük ölçüde şemalara dayanır; her şema ise kavram ve zihin 

haritalarını işaret eder. Kavram haritası, insanların öğrenme şekilleri ile anlam 

öğrenme yöntemleri arasında bir köprü oluşturur ve dolayısıyla etkili bir öğrenme yolu 

veya öğretme stratejisi haline gelir. 

Farklı tanımlamalarla ifade edilse de kavramlar genellikle kavramların 

arasındaki bağlantıları anlamamıza yardımcı çizimlerdir. Boyutlarıyla bu şablonların, 

anlamlı öğrenme sürecinde bir eğitim aracı olarak önemli bir rol oynadığı 

bilinmektedir. 

Kavram haritalarının kullanılması, din eğitiminde güncel yaklaşımlar arasında 

yer almaktadır. Dini olayların insanların hayatındaki derin değeri göz önüne 

alındığında, din öğretiminde tercih edilecek yöntemlerin seçimi büyük bir titizlik 

gerektirmektedir. Dini konuların ve sorumlulukların öğretiminde haritaların, bilgilerin 

zihinde daha basit tutulmasını, kavramlar arasında bağlantı kurulmasını sağladığı için 

sıklıkla başvurulabileceği söylenebilir. 

Aynı zamanda, ibadetlerin manevi ve tasavvufî yönlerinin daha iyi anlaşılması 

amacıyla zihin haritaları, kavram haritaları ve şemalar gibi görsel araçlardan 

faydalanarak etkili ve kalıcı bir öğrenim sağlama hedefindeyiz. Zihin haritası, bilgiyi 

sözlü, temsili unsurlar bulunan ağ veya çizgisel olmayan bir grafik şeklinde düzenleme 

yapılarak bir örnek tekniğidir.  Bu sayede bireyler, bilgilerinin yoğunluğunu azaltarak 



 
iv 

daha kolay ve net bir şekilde hatırlama olanağı bulmakta, dolayısıyla çalışan bellek 

yükünü hafifletmektedir. 

Çalışmam sürecinde desteğini, yardımını, dostluğunu her daim esirgemeyen 

kıymetli danışman hocam Prof. Dr. Esma SAYIN’a, hayalimi gerçekleştirmeme vesile 

olan, beni her zaman destekleyen ve cesaretlendiren kıymetli anneciğim Ümmühan 

AKGÜN’e, eğitim hayatım boyunca maddi ve manevi yardımını hiçbir zaman eksik 

etmeyen canım babacığım Bayram AKGÜN’e, benim canım olan ve her daim yolumda 

arkadaşlık eden varlığı ile güç bulduğum canım abim Samet AKGÜN’e teşekkürlerimi 

sunuyorum. 

 

 

BALIKESİR, 2025      Senanur AKGÜN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
v 

ÖZET 

ERGENLİK DÖNEMİNDE GÖRSEL HAFIZA İLE TASAVVUFTA İHLÂS 

KAVRAMI    

AKGÜN, Senanur 

Yüksek Lisans, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Esma SAYIN 

2025, 86 Sayfa 

Anaokulu, ilkokul ve ortaokul dönemleri, çocukların kişilik ve karakter 

gelişiminde son derece önemli bir rol oynar. Bu süreçte, çocukların gelişim 

özelliklerine uygun bir eğitim verilmesi gerekmektedir. 

Bu çalışmamızda, çocukların yaşayarak ve eğlenerek öğrenmesi sağlanarak, 

söz konusu dönemlerde görsel hafıza teknikleri ile tasavvufî kavramlar ışığında ihlâs 

kavramının nasıl aktarılabileceği ele alınmıştır. İlk olarak, anaokulu, ilkokul ve 

ortaokul çağındaki çocukların özellikleri incelenmiştir. Ahlâk değerinin kavramsal 

çerçevesini oluşturarak, bu dönemde çocukların dini ve ahlaki gelişim süreçleri 

araştırılmıştır. Ayrıca, bu yaş grubundaki çocukları etkileyen unsurlar ve bu unsurlarla 

etkili yöntemler açıklanmıştır. 

Araştırmamızda, anaokulu, ilkokul ve ortaokul dönemindeki çocuklar için 

görsel hafıza teknikleri kullanılarak tasavvufî kavramlar çerçevesinde ihlâsın nasıl 

kalıcı bir şekilde öğrenilmesi gerektiği vurgulanmıştır. Çocukların bu dönemde 

hareketli oldukları göz önünde bulundurularak, öğrenmelerinin bu doğrultuda 

desteklenmesine özen gösterilmiştir. Görsel hafıza tekniklerinden yararlanarak, soyut 

kavramların somutlaştırılması sağlanmış ve çocukların bu kavramları daha rahat 

anlamaları hedeflenmiştir. 

Ayrıca, çocukların hikayelere olan ilgisi dikkate alınarak, analoji hikâye 

örnekleri ve görsel resimlerle konuların aktarılmasına çalışılmıştır. Bu araştırmada, 

çocukların tasavvufî kavramlar çerçevesinde ahlaki eğitimi ile ilgili ihlâs kavramını 

anlamaları amaçlanmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Tasavvuf Eğitimi, Görsel Hafıza, İhlas, Riyâ. 



 
vi 

ABSTRACT 

VİSUAL MEMORY IN ADOLESCENCE AND THE CONCEPT OF 

SİNCERİTY IN SUFİSM 

AKGÜN, Senanur 

Master Thesis, Department of Basic Islamic Sciences 

Advisor: Prof. Dr. Esma SAYIN 

2025, 86 Pages 

Preschool, primary school and middle school periods play a highly significant 

role in the development of children's personality and character. During this process, it 

is crucial to provide education that aligns with their developmental characteristics.  

In this study, it is discussed how the concept of Ikhlas (sincerity) can be 

conveyed through visual memory techniques in the light of Sûfi concepts during these 

educational stages, ensuring that children learn by experiencing and having fun. First, 

the characteristics of children in preschool, primary school, and middle school ages 

are examined. By establishing the conceptual framework of moral values, the religious 

and moral development processes of children in this period are investigated. 

Additionally, the factors affecting children in this age group and effective methods for 

addressing these factors are explained. In our research, it is emphasized how the 

concept of Ikhlas should be learned permanently through the use of visual memory 

techniques within the framework of Sûfi concepts for children in preschool, primary 

school, and middle school periods. Considering that children are quite active during 

this stage, special attention is given to supporting their learning in line with this 

activity. Through visual memory techniques, abstract concepts are concretized, aiming 

to help children understand these concepts more easily. 

Moreover, considering children's interest in stories, efforts have been made to 

convey topics through analogy story examples and visual illustrations. This research 

aims for children to understand the concept of Ikhlas within the framework of moral 

education in the context of Sûfi concepts. 

Keywords: Sûfism, Sûfi education, Visual Memory, Sincerity, Hypocrisy. 



 
vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT ............................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................. x 

KISALTMALAR LİSTESİ ...................................................................................... xi 

GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

 1. Araştırmanın Konusu (Problemi) ........................................................................ 5 

 2. Araştırmanın Amacı ............................................................................................ 5 

 3. Araştırmanın Önemi ............................................................................................ 6 

 4. Araştırmanın Kaynakları / Araştırmayla İlgili Literatür ..................................... 7 

 5. Araştırmanın Varsayımları .................................................................................. 7 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 8 

BEYNİN İŞLEVLERİ ............................................................................................... 8 

 1.1. Beynin İşlevi ..................................................................................................... 8 

  1.1.1. Sağ Beynin İşlevi .................................................................................... 10 

  1.1.2. Sağ ve Sol Beyni Dengeli Kullanmak .................................................... 12 

  1.1.3. Beyni Etkin Kullanmak .......................................................................... 14 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 16 

İHLÂS KAVRAMI .................................................................................................. 16 

 2.1. İhlâs Kavramı ................................................................................................. 16 

 2.2. Kur’ân-ı Kerîm’de İhlâs Kavramı .................................................................. 17 

 2.3. Hadîs-i Şerifte İhlâs Kavramı ......................................................................... 18 

 2.4. Tasavvufun Oluşum Dönemi İçinde Sûfîlerin İhlâs Kavramına Bakışı ......... 19 

 2.5. Tasavvuf Eğitiminde İhlâs Kavramı ............................................................... 22 

 2.6. İhlâsla Bağlantılı Tasavvufî Kavramlar ......................................................... 24 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................. 40 

GÖRSEL HAFIZA İLE TASAVVUFİ AÇIDAN İHLÂS KAVRAMI ............... 40 

 3.1. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı ........................................... 40 

  3.1.1. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (İlaç ve Şeker) ........... 40 

  3.1.2. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Bakteri ve Diş) ......... 42 

  3.1.3. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Yumurta) .................. 43 



 
viii 

  3.1.4. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Soda v Su) ................ 45 

  3.1.5. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Çürük Bina).............. 46 

  3.1.6. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                   (Karabiber ve Sabun Deneyi) .................................................................. 47 

  3.1.7. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Oobleck Deneyi) ...... 49 

  3.1.8. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                    (Zeytinyağı ve Su Deneyi) ..................................................................... 51 

  3.1.9. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Emniyet Kemeri)...... 52 

  3.1.10. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                    (Kıvılcım ve Ateş) .................................................................................. 54 

  3.1.11. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Kelebek Etkisi) ...... 55 

  3.1.12. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Süzek) .................... 56 

  3.1.13. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                    (Yağmur Döngüsü)................................................................................. 57 

  3.1.14. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                    (Ağaçlar ve Mantarlar) ........................................................................... 60 

  3.1.15. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                     (Solucan ve Toprak) .............................................................................. 61 

  3.1.16. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                     (Balıklar ve Mercanlar) ......................................................................... 63 

  3.1.17. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (İnek ve Ot) ............. 65 

  3.1.18. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Fare ve Kapan) ....... 66 

  3.1.19. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Sosyal Medya) ....... 68 

  3.1.20. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Maske) ................... 69 

  3.1.21. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Tuz ve Pirinç)......... 70 

  3.1.22. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Elma ve Kurt)......... 72 

  3.1.23. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                     (Arılar ve Çiçeklerin Döngüsü) ............................................................. 73 

  3.1.24. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                     (Bahçıvan ve Uğur Böceği) ................................................................... 74 

  3.1.25. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı  

                    (Talaş ve Kum Deneyi) .......................................................................... 76 

 



 
ix 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................ 78 

SONUÇ VE ÖNERİLER ......................................................................................... 78 

 4.1. Sonuçlar .......................................................................................................... 78 

 4.2. Öneriler ........................................................................................................... 80 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
x 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1. İlaç-Şeker İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ........................................ 41 

Şekil 2. Bakteri-Diş İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ...................................... 42 

Şekil 3. Yumurta İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği .......................................... 44 

Şekil 4. Soda-Su İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ........................................... 45 

Şekil 5. Çürük Bina İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ...................................... 47 

Şekil 6. Karabiber Sabun Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ................. 48 

Şekil 7. Oobleck Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği .............................. 50 

Şekil 8. Zeytinyağı -Su Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği .................... 52 

Şekil 9. Emniyet Kemeri İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği .............................. 53 

Şekil 10. Kıvılcım-Ateş İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ................................ 54 

Şekil 11. Kelebek Etkisi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ............................... 55 

Şekil 12. Süzek İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ............................................. 57 

Şekil 13. Yağmur Döngüsü İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği .......................... 58 

Şekil 14. Ağaçlar-Mantarlar İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ......................... 60 

Şekil 15. Solucan-Toprak İhlâs Kavram Haritası Örneği .......................................... 62 

Şekil 16. Balıklar-Mercanlar İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ........................ 64 

Şekil 17. İnek-Ot İhlâs Kavram Haritası Örneği ....................................................... 65 

Şekil 18. Fare-Kapan İhlâs Kavram Haritası Örneği ................................................. 67 

Şekil 19. Sosyal Medya İhlâs Kavram Haritası Örneği ............................................. 68 

Şekil 20. Maske İhlâs Kavram Haritası Örneği ......................................................... 70 

Şekil 21. Tuz-Pirinç İhlâs Kavram Haritası Örneği ................................................... 71 

Şekil 22. Elma-Kurt İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği ..................................... 72 

Şekil 23. Arılar-Çiçeklerin Döngüsü İhlâs Kavram Haritası Örneği ......................... 74 

Şekil 24. Bahçıvan-Uğurböceği İhlâs Kavram Haritası Örneği................................. 75 

Şekil 25. Talaş-Kum Deneyi İhlâs Kavram Haritası Örneği ..................................... 77 

 

 

 

 

 



 
xi 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.s.   : Aleyhi’s-Selam 

c.           : Cilt 

Çev.   : Çeviren 

DİA   :  Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

Hz.   : Hazreti 

r. a.   : Radıyallâhu Anh 

r. anhâ  : Radıyallâhu Anhâ 

r. anhum : Radıyallahu Anhum 

s.          : Sayfa 

s.a.s.   : Sallallâhu Aleyhi ve Sellem       

TDV      : Türkiye Diyanet Vakfı 

 

 

 

 

 



 
1 

 

 

GİRİŞ 

 

Zihinsel yeteneklerimizle ilgili yaşadığımız sorunlar, beynimizin kapasite 

eksikliğinden değil, onu nasıl kullanacağımızı bilmememizden kaynaklanır. 

Beynimizi etkili bir şekilde harekete geçirmek için çeşitli yardımcı yöntemlere 

başvurmak gereklidir. Bu yöntemlerin başında görsel hafıza tekniği gelir. Şemalara, 

kavramlara ve zihin haritalarına dayanan bu görsel hafıza, beynimizin henüz 

kullanılmayan potansiyelini harekete geçirmeyi ve onu geliştirmeyi amaçlar. Sistemli 

bir çalışma alışkanlığı hem zekâyı hem de hafızayı güçlendirmekle kalmaz, aynı 

zamanda tembelliğin önüne geçer. 

Çarpıcı bir benzetmeyle, insanı bir bilgisayara benzetirsek, beş duyumuz 

klavye; bilinçaltımız ise hard disk işlevi görür. Davranışlarımız, hard diskten ve 

klavyeden gelen bilgilerin görüntülendiği bir monitör olarak algılanabilir. Dolayısıyla, 

davranışlarımız ve eylemlerimiz, hard diskten ve klavyeden elde edilen bilgilerin 

hayata yansıyan birer yansımasıdır. Görsel hafıza teknikleri sayesinde, birey, hard disk 

gibi bilgileri depolayan bilinç ve bilinçaltını soyut kavramlara yönlendirerek daha 

anlamlı bir şekilde kullanmayı başarır. 

Tasavvuf, insanın ruhsal bütünlüğünü inşa etmeye yönelik çabalarıyla, çeşitli 

yöntemler aracılığıyla bireyin değerler sistemini ve hayata bakış açısını zenginleştirir. 

Bu süreç, insanın beyni ve zekâsı için de bir hedef belirler. 

İnsan beyninden günde ortalama yetmiş bin düşüncenin geçtiği kabul 

edilmektedir. Bu düşünceler, insanın hayatını şekillendiren unsurlardır; çünkü 

düşünceler duygulara, duygular davranışlara, davranışlar ise sonuçlara dönüşür. Bir 

kişinin aklında en çok ne varsa, hayatında da onu daha fazla deneyimler. Eğer ne 

düşündüğümüz kaderimizi belirliyorsa, düşündüğümüzün yanı sıra düşünmediğimiz 

unsurlar da ne olamayacağımızı şekillendirir. Tasavvuf, kavramlar ve değerler sistemi 

ile insanın beynini yeni yöntemlerle güçlendirirken, düşünme biçimini de yönlendirir. 

Beyin, birbirleriyle ilişkili bilgileri daha etkin bir şekilde akılda tutma 

kapasitesine sahiptir. Bilgiler, adeta bir zincir sistemi gibi, önce somut nesnelere 

dönüştürülür, ardından birbirleriyle bağlantılı hale getirilerek zihne yerleştirilir. 

Böylelikle, şemalara, kavramlara ve zihin haritalarına dayanan görsel hafıza teknikleri, 



 
2 

beynin mantıksal ve görsel yönlerini bir arada kullanarak bilgilerin derinlemesine 

analiz edilmesini ve öğrenilmesini sağlar. 

Beyin, birbiriyle ilişkili fikir ve kavramları çok daha kolay akılda tutar. Hafıza 

içerisinde tüm bilgiler ve kavramlar birbirleriyle bağlantılı hale gelir; bu duruma 

"bağlantı kuralı" denir.1 Bazen beyin, anlamsız veya uyumsuz gibi görünen bu 

bağlantıları bile kalıcı hafızaya daha güçlü bir şekilde depolayabilir. 

Beyin, mantıksal bir yapısı ve organizasyonu olan bilgileri, karmaşık bilgi 

yığınlarıyla karşılaştırıldığında daha iyi algılar ve hatırlamada daha başarılıdır. Bu 

duruma "organizasyon kuralı" denir.2 Öğrenme yöntemleri arasında renklerin, 

resimlerin, sembollerin ve anahtar kelimelerin kullanılması genellikle insanlar için 

daha çekici ve eğlenceli bir deneyim sunar. Şemalara, zihin haritalarına ve kavram 

haritalarına dayanan görsel hafıza teknikleri, bireylere ibadetlerin manevi ve tasavvufî 

yönlerini daha kolay ve keyifli bir şekilde içselleştirme fırsatı tanır. 

Son senelerde yapılmış araştırmalar, beynin sağ, sol loblarının değişik işlevlere 

sahip bulunduğunu göstermiştir. İnsan beyninin sol lobunda konuşma ve matematiksel 

problemler, mantık, analizlerle uğraşırken, sağ lobu müzik ve görsel algılar, resimleri, 

hacimli, boyutlu, renkler gibi konularla ilgilenmektedir. Eğitim sürecinde düşünce, 

hayal gücümüz kullanıldığında, zihindeki pek çok hücre ortasında bağ oluşmakta ve 

ağın bağlantıları zihin gücünü önemli ölçüde çoğaltmaktadır. 

Eğitme, zihin gücünün yüksek kademeye ulaşması, insan beyninin iki lobunun 

sıralı bir şekilde işlemesine bağlantılıdır. İnsanın Sağ beyninin yaratıcı, görsel; insan 

beyninin sol beyni ise "mantıksal, analitik" olarak nitelendirilmektedir. Tıpkı olay, 

düşünceleri anlarken, insan beyninin solu tümevarım yöntemiyle küçük parçalardan 

bütüne ulaşırken, insanın sağ beyninin tümden gelmesi yöntemiyle tümünden parçaya 

düşmektedir. Fakat zihinsel becerinin beraber kullanılması, tesirli öğrenmenin 

gerçekleşmesini sağlar.3 

Çocuklar, beyinlerinin her iki yarısını da kullanma yeteneğine sahip olmalarına 

rağmen, hafıza ve hayal gücü gibi sağ beyin fonksiyonlarıyla ilgili eğitim yerine daha 

çok ezber ve mantığa dayalı bir eğitim aldıklarında, bu değerli yeteneklerini büyük 

ölçüde kaybetmektedirler. Hafıza teknikleri, yalnızca bilgilerin kalıcılığını artırmakla 

kalmayıp, aynı zamanda işlevsellik ve deneyim edilebilirlik kazandırır. Bizim 

 
1 Tony Buzan, Use your Perfect Memory, Penguin Books Publishing, New York, 1991, s. 58. 
2 Buzan, Use your Perfect Memory, s. 59. 
3 Reha Oğuz Türkkan, Kolay ve İyi Öğrenme Teknikleri, Alfa Yayınları, İstanbul, 1996, s. 76. 



 
3 

görüşümüzce, sağ, sol yarım kürelerin beraber çalışmasını destekleyen görsel hafıza 

ile tasavvufta ibadet öğretimi, bilgilerin sürekliliği kazanmasına ve tavırlara 

dönüşmesine yardımcı olur. 

Dâhiler ve üstün yetenekli bireyler, beyinlerinin her iki yarısını da iş birliği 

içinde kullanan kişilerdir. İnsanların karmaşık problemleri çözebilmesi için, beynin 

hem sol hem de sağ lobunun birlikte çalışması gerekmektedir. 

Görsel hafıza teknikleri, şemalar, kavram ve zihin haritaları aracılığıyla bir 

konuyu öğrenmek, bireylere birçok avantaj sunar. Örneğin, bir kişi, normalde bir 

saatini harcayarak öğrenebileceği bir konuyu, bu tekniklerle çok daha kısa sürede 

kavrayabilir ve böylece zamanını daha etkili kullanma imkânı bulur. Ayrıca, bu 

teknikleri başarıyla uygulayan bireylerin kendine olan güvenleri de artar. 

Kavramlar, zihinsel süreçlerimizde algılama yeteneğimizi kolay 

uygulamamızda yardımcı olmaktadır. Karışan olgu, olayları basit, sade hale getirmek 

için kavramlardan faydalanırız. Geçmiş deneyimlerimiz de güncel kavramların 

zihinsel süreçlerde düzenleme edilmesinde mühim yer almaktadır. 

Kavramların haritaları, arasındaki manalı bağlantıları simgeleyen bir 

yapıdadır. Bu haritalardaki anlatımlar, anlamlı birimler olarak birbirleriyle bağlantı 

kurulmuş kavram dizelerini ifade eder. 

Kavram haritaları, en temel anlamıyla birbirine bağlı iki kavramdan oluşarak 

bir ifade oluşturur. Misalden, gök mavidir ifadesi, gök, mavi kavramları arasında 

geçerli bir ilişki kuran kolay kavram haritasıdır. Ancak kavram haritalarını yalnızca 

"basit bir şema" olarak tanımlamak yanıltıcıdır; çünkü bu haritalar, kavramların 

anlamlı bir ilişki oluşturacak şekilde düzenlendiği karmaşık yapılar sunar.4 

Kavram haritaları, soyut düşüncelerin somut grafiksel gösterimleri olarak işlev 

görür ve kavramsal değişimi sağlamakla birlikte bilginin yeniden yapılandırılmasına 

yardımcı olur. Görsel hafızaya dayanan kavram haritaları, var olan kavramların 

belirgin hale gelmesini sağlar. Bu süreç sayesinde, bireylerin zihinlerinde yanlış ya da 

eksik oluşan kavramlar tespit edilerek bilgi yapılandırılması gerçekleştirilir. 

Kavram haritaları, belirli bir problem ya da konu üzerindeki bilgileri organize 

etmek için etkili bir araçtır. Bu haritalar aracılığıyla yeni bilgileri anlayarak öğreniriz 

ve önceden bildiğimiz kavramlarla yeni bilgileri anlamlı bir şekilde bir araya getirme 

 
4 Fitnat Kaptan, Fen Öğretiminde Kavram Haritası Yönteminin Kullanılması. Hacettepe Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Dergisi, 1998, 14, s. 95-99. 



 
4 

imkanına sahip oluruz. İlk bakışta kavram haritalarıyla öğrenme uzun bir süreç gibi 

görünebilir; ancak geleneksel yöntemlerle bilgi ezberlemek yerine, kavram haritaları 

sayesinde bilgiler özümsenir ve anlamlı şekilde öğrenilir. 

Ezberlenen bilgilerin kalıcı olmaması ve hızla unutulması, klasik öğrenme 

yöntemlerinin zayıflıklarından biridir. Oysa kavram haritaları, bilgilerin transfer 

edilebilir hale gelmesini sağlar. Bu yöntemle, bireyler daha önce öğrendikleri bilgilerle 

mevcut bilgilerini birleştirebilir. Böylece kavram haritaları, bireylerin kavrayarak 

öğrenmesine katkıda bulunurken, yanlış anlamaları ve kavram yanılgılarını da 

azaltmaktadır. 

Eğitim sürecinde bireylerin gelişimine katkıda bulunmak, günümüzün hızla 

artan bilgi miktarı ve yayılma hızıyla geleneksel yöntemler kullanarak sağlamak 

oldukça zorlu bir hale gelmiştir. Bu hızlı değişim, bilgiye ulaşım, bilginin kullanımı, 

değerlendirme yapılması ve bu aşamalarda uygulanacak stratejilerle ilgili önemli 

sorunları da beraberinde getirmektedir. 

Din öğretiminde ayet ve hadislerin sıkça kullanılması, kavramların 

öğrenilmesinde ezberleme yerine daha kalıcı ve akılda kalıcı yöntemlerin önemini 

ortaya koymaktadır. Tasavvuf eğitiminde ibadetlerin manevi ve tasavvufî yönlerini 

öğretirken şemalar, kavram haritaları ve görsel hafıza tekniklerinin uygulanması, 

bilginin daha kalıcı ve pratik bir şekilde kullanılmasını sağlayacaktır. 

İnsanoğlunun varoluşundan bu yana not alma teknikleri kullanılmaktadır. Akıl 

haritaları, not tutmanın grafiksel gösterimi olarak bu yöntemin bir örneğidir. Zihin 

haritası tekniği, not almanın geliştirilmiş bir modeli olarak kabul edilmekte ve Tony 

Buzan, tekniği ilk defa ortaya sunduğunda, zihnin kullanılabilir potansiyelinde ne 

denli büyük olduğunu vurgulamıştır. 

Anahtar kelimelerden yararlanarak bilgiyi düzenli bir şekilde saklamak, 

hatırlanmasını ve belirli kriterlere göre kategorize edilmesini kolaylaştırır. Renkler, 

görseller ve özellikle anahtar kelimeler, zihinsel işleme kapasitesini artırarak anlamayı 

ve hatırlamayı da kolaylaştıran unsurlardır. Zihin haritalarının, bireylerin 

öğrenmelerini daha anlamlı hale getirmek için kullanılabilecek etkili bir grafiksel 

gösterim yöntemi olduğu belirtilmektedir.5 

 

 
5 Esma Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, İstanbul, Rağbet Yayınları,2018, s.12. 



 
5 

1. Araştırmanın Konusu (Problemi) 

Çalışmamızın konusu, Tasavvuf eğitimine ait kavramlardan biri olan ihlâs 

kavramını analoji ve kavram haritaları kullanarak anaokulu, ilkokul ve ortaokul 

düzeyindeki çocuklara bu kavramı açıklamak, görsel hafıza ve tasavvufî açıdan ihlâs 

kavramını bu düzeydeki çocuklara, yaşlarına uygun olacak şekilde aktararak, farklı 

beceriler kazandırmaktır.  

 

2. Araştırmanın Amacı 

Araştırmamızın temel amacı, çeşitli yeteneklerle donatılmış olan ancak bu 

yeteneklerini nasıl kullanacaklarını bilmeyen anaokulu, ilkokul ve ortaokul 

düzeyindeki çocuklara bu yeteneklerini sergileme fırsatı sunmaktır. Ayrıca, görsel 

hafıza ve tasavvufî açıdan ihlâs kavramlarını bu çocuklara, yaşlarına uygun şekilde 

aktararak, çeşitli beceriler kazandırmak istiyoruz. Böylece, çocukların kendilerini daha 

iyi tanıyan, çevrelerine duyarlı, sorumluluk sahibi ve güzel ahlaklı bireyler olarak 

yetişmelerine katkı sağlamayı hedefliyoruz. Çünkü bu dönemler, çocukların 

gelecekteki yaşam tarzı ve kişiliklerinin temellerinin atılması açısından son derece 

kritik öneme sahiptir.  

Anaokulu, ilkokul ve ortaokul aşamasındaki çocukların gelişimi, ruhsal ve 

bedensel sağlıkları açısından son derece önemlidir. Dolayısıyla, bu alanda çalışmalar 

yapmanın gerekliliği açıktır. Bu dönemlerde verilen din, ahlâk eğitimi, kişinin hayatı 

boyunca duygularını, düşüncelerini ve hareketlerini derin etkilemektedir. Bundan 

dolayı, din öğretimi aracılığıyla çocukların duygularını, düşüncelerini, tutumlarını 

davranışlarını farklılaştırmayı amaçlayan bizim gibi eğitimcilerin, kullandığımız 

yöntemlerin ve tekniklerin, eğitimlerinin içeriğinin, öğrenme ortamının ve çocuğun 

gelişim özelliklerinin manevî yönünü geliştirmeye yönelik olmasına öncelik vermemiz 

gerekmektedir. 

Araştırmamızda öncelikle anaokulu, ilkokul ve ortaokul seviyesindeki 

çocukların fiziksel ve ruhsal gelişim özelliklerini dikkate alarak, bu yaş grubuna nasıl 

bir eğitim sunulabileceği konusunda çıkarımlar yapmayı hedefledik. Teorik bilgileri 

tamamladıktan sonra, projedeki araştırmamızın bulgular, yorumlar bölümünde, 

tasavvuf kavramlarından olan ihlâsla alakalı olarak öğrenciler ile gerçekleştirdiğimiz 

projelerle elde ettiğimiz verileri sonuçlandırarak, hafıza tekniklerini kullanarak 



 
6 

çocuklar için tasavvuftaki kavramlar ve ahlâk bilincinin zihnine yerleştirilmiş olması, 

geliştirilmesi, korunmasını amaçlayan güncel öneriler sunmayı amaçlıyoruz. 

 

3. Araştırmanın Önemi 

Yapılan araştırmalar ve incelemeler, anaokulu, ilkokul ve ortaokul 

dönemindeki çocukların edindiği kazanımların, gelecekte kişilikleri, becerileri, din, 

ahlaki önemi yargılarda pek çok gelişmelerini etkilediğini göstermektedir. Ayrıca, 

hedefimiz görsel hafızalarını güçlendirmek ve çocuklara tasavvufî açıdan ihlâs 

kavramını daha akılda kalıcı bir şekilde sunmaktır. Sosyolojik açıdan da ele alınan bu 

dönemler, çocuğun toplumların geleceğine şekil vermesidir, bu toplumun gelişmesine 

katkıda bulunması, toplumsal değerleri ileticisi olmaları tarafından büyük öneme sahip 

olmaktadır. 

Çocukların gelişimlerinin, ilgi, ihtiyaçlarının öğrenilmesi, çocuklara uygun 

ortamlarda fırsatlar sunma ve doğru davranışları göstererek öğretme açısından kritik 

bir rol oynamaktadır. Gösterdiğimiz davranışların, çocukların yaşına, gelişim 

seviyesine uygun olması, çocukların yararına olacak, gelişimlerine katkıda 

bulunacaktır. "Kendini bilen rabbini bilir" anlayışı ile öz kararlarını geliştiren, 

özgüveni ve girişimcilik yeteneği yüksek olan, kendi kararlarını alabilen kişiler 

yetiştirmek, çocukları tanımak ile mümkün olacaktır. 

Ahlâkımız, diğer dinlerde ve kültürlerde de değerli bir yer tutan en önemli 

manevi değerlerden biridir. İnsan varlığı, ahlâkın varlığını gerektirir. Zira biz, "Ben 

güzel ahlâkı tamamlamak için gönderildim. Buyuran peygamberimizin ümmetiyiz. 

Çocuklarımıza güzel ahlaki eğitimi verirken, Peygamberimizin (s.a.v) dini tebliğ 

ettiğinde kullanmış olduğu metotlara önemsemeliyiz. Çocuklarımızın doğalarında 

mevcut bulunan din, ahlâk duygusunun açığa çıkarılıp geliştirilmesi gerektiği, 

araştırmamızın önemini bir kez daha vurgulamaktadır. 

Araştırmamızın hem kuramsal hem de pratik yönleri, tasavvufta ahlâk 

eğitiminde kayda değer önemli çalışma sunduğunu göstermektedir. Özellikle 

tasavvufta kavramların hafıza teknikleri ile somutlaştırılması ve bu yöntemlerin 

Anaokulu, ilkokul ve ortaokul seviyesindeki çocuklara etkinlik örnekleriyle 

uygulandığı bir pratik çalışmaya henüz rastlanmamıştır. 

 



 
7 

4. Araştırmanın Kaynakları / Araştırmayla İlgili Literatür 

Dünyanın en fazla etkin öğrenme, düşünme tekniği olan “Zihin Haritalama 

Tekniği” fikirlerin, kavramların görselleştirilmesi tekniğidir. Zihin Haritaları, Tony 

Buzan tarafından dünya literatürüne kazandırıldığı 1970'li yıllarda etkin, beyin dostu 

not alma tekniği olarak bilinir 

Melik Safi Duyar, Türkiye'ye "Hafıza ve Beyin Eğitimi" kavramını öğreten, 

Türkiye'de bu konudaki eğitimleri başlatan şahıs olarak tanınmaktadır. Ayrıca, Duyar, 

2016 yılında, Yabancı Kelimeleri Hafıza Teknikleriyle Öğrenin adlı çalışmasını 

kaleme almıştır.  

Esma Sayın, 2018 yılında Tasavvuf Eğitimi, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf 

Kavramları ve Kalbine Hatırlat, Hâfıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları adlı 

kitaplar bu alanda yapılmış ilk çalışmalardır. 

 

5. Araştırmanın Varsayımları 

- Anaokulu, ilkokul ve ortaokul düzeyindeki çocukların ahlâk eğitiminde nasıl 

bir gelişim sağlandığı, 

- Aynı yaş grubundaki çocukların yaşamında tasavvufî ve dini kavramların ne 

ölçüde yer aldığı ve bu kavramların ahlâkî gelişim üzerindeki etkileyici faktörleri, 

- Çocukların tasavvufî kavramları nasıl algıladığı, 

- Ahlâkî kavramların öğretilmesi sırasında kullanabilecek yöntem ve teknikler, 

- Hafıza teknikleri aracılığıyla tasavvufî kavramlar doğrultusunda ahlâk 

değerlerinin kazandırılmasına yönelik düzenlenebilecek etkinlikler, 

- Uygulanan etkinliklerin çocukların davranışlarına nasıl yansıdığı, 

- Anaokulu, ilkokul ve ortaokul düzeyindeki çocukların gelişimlerine uygun 

olacak, kalıcı şekilde etki bırakacak biçimde görsel hafıza teknikleri ile ihlâs 

kavramının tasavvufta kavramlar ışığında ne şekilde aktarılması gerektiği. 

Bu unsurların tümü, çocukların eğitimi ve gelişimi üzerine yapılan bu 

çalışmanın temel dayanaklarını oluşturmaktadır. 

 



 
8 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BEYNİN İŞLEVLERİ 

 

1.1. Beynin İşlevi  

Zihinsel yeteneklerimizle ilgili yaşadığımız sorunlar, beynimizin kapasitesinin 

yeterli olmamasından değil, onu nasıl kullanacağımıza dair bilgi eksikliğinden 

kaynaklanmaktadır. Hafıza eğitimi, özellikle de fotografik hafıza teknikleri, 

beynimizin henüz keşfedilmemiş potansiyelini harekete geçirmek ve geliştirmek için 

bir araç görevi görmektedir. Sistemli bir çalışma yöntemi benimsemek hem zekâmızı 

hem de hafızamızı güçlendirirken, aynı zamanda tembelliği de önemli ölçüde 

engellemektedir.6 

20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren beyinle ilgili bilgiler hızla artmaya 

başladı. Özellikle son yıllarda gerçekleştirilen araştırmalar, beynin son derece 

karmaşık ve düşünüldüğünden çok daha yetenekli olduğuna dair çarpıcı bulgular 

ortaya koydu. Geçmişte zekâ ile beynin boyutu arasında doğrudan bir ilişki olduğu 

düşünülüyordu; ancak yapılan çalışmalar, zekâ potansiyelinin asıl kaynağının beynin 

kıvrımları olduğunu gösterdi.7 

Çarpıcı bir benzetme yapacak olursak, insanı bir bilgisayara benzettiğimizde, 

beş duyumuz klavyeyi; bilinçaltımız ise hard diski temsil ediyor. Davranışlarımız ise, 

bu hard diskten ve klavyeden gelen bilgilerin görüntülendiği bir monitör gibi 

düşünülebilir. Sonuç olarak, davranışlarımız hard diskten ve klavyeden gelen bilgilerin 

bir yansımasıdır.8 

Fotografik hafıza teknikleri sayesinde insanlar, bilgileri depolayan bilinçlerini 

ve bilinçaltlarını soyut kavramlar üzerinden anlamlandırma yeteneğine sahip olabilir.9 

Beyin, aktif kullanıcıları sever; pasif kullanıcılar ise beyinlerini nasıl 

kullanacaklarını bilmezler ve çoğu zaman bu konuda isteksizdirler. Onlar, ilgilerini 

 
6  Esma Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2018), 13. 
7  Jacgueline Bristow-Philip Cowley- Bob Daines, Memory and Learning, (London: David Fulton 

Publishing, 2003), 82. 
8  William G. Browning, Memory Power for Exams (Nebraska: Cliff Notes Publishing, 1983), 76. 
9  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 14. 



 
9 

sürekli dış dünyaya yönlendirerek yaşarlar. Aktif kullanıcılar ise, beyinlerini bilinçli 

ve proaktif bir şekilde kullanan bireylerdir.10 

Hafıza fotoğrafları ve hafıza çivileri olarak adlandırılan anahtar kelimeler ve 

hedef kavramlar aracılığıyla insanlar, beyinlerini etkin bir şekilde kullanarak soyut 

kavramları kolaylıkla anlamlandırabilirler.  Taze oksijenin beyin için ne kadar önemli 

olduğu gibi, taze bilgi de zihin için hayati öneme sahiptir. Öğrenme, zihne dışarıdan 

tazelik kazandırmaktır. Beynin en büyük düşmanı ise monotonluktur. Hayatı ne kadar 

renklendirirsek, beynimizi de o kadar neşelendirmiş oluruz.11 

Hafıza fotoğrafları ve hafıza çivileri sayesinde düşünmek, taze ve soyut 

bilgilerin beyne rahatlıkla yerleşmesini sağlar. Böylelikle hafıza, soyut kavramları 

öğrenirken gevşer ve beyin canlanır.  “Yeni kelimeler ve kavramlar öğrenmek, beyinde 

bir uyanış yaratır. Ana dilinde olsa da sık kullanılmayan kelimeleri öğrenmek ve bu 

kelimeleri konuşmalarınızda yer vermek de benzer bir etki yaratır.12 Soyut 

kaynaklardan türediği düşünülen tasavvufî ve ahlaki kavramları fotoğrafik hafıza 

teknikleri ile öğrenmek, beyin için uyarıcı bir etki yaratır ve onun daha etkin bir şekilde 

çalışmasına yardımcı olur. 

Bir zihin, kendisine benzer başka bir zihinle yan yana olduğunda daha rahat 

hissedebilir, ancak bu durum gelişimi engeller. Farklı zihinlerle bir arada olmak, 

başlangıçta kolay olmayabilir; ama bu çeşitlilik, bireyi büyütür, genişletir ve geliştirir. 

Farklı dünya görüşlerine sahip insanlarla geçirilen zaman, beynin güçlenmesine katkı 

sağlar.13 

Yaygın olarak bilinen ahlaki ve tasavvufî kavramların bile değişik 

perspektiflerle ele alınması önemlidir. Bu çerçevede, hafıza çivileri olarak bilinen 

anahtar kelime-hedef kavram tekniği, çağrışım yöntemleri, zıt veya yakın anlamlı 

kavramların gruplandırılarak öğretimi ve hafıza görselleri, beynin işlevselliğini artırır 

ve hafızayı rahatlatır. 

Beyin, zeki olduğuna inanmayı arzu eder. Özgüvenini pekiştiren kanıtları 

toplayarak bunları kendisine tekrar etmesi, son derece önemlidir. İnsanların 

beyinlerine bir hedef göstermesi de büyük bir öneme sahiptir; çünkü belli bir amaca 

 
10 Mümin Sekman, Her Şey Beyinde Başlar (İstanbul: Alfa Yayınları, 2011), 126. 
11 Tony Buzan, Aklını En İyi Şekilde Kullan (İstanbul: Arion Yayınevi, 2001), 5. 
12 Tony Buzan, Make The Most of Your Mind (New York: Simon&Schuster Publishing, 1984), 127. 
13 Tony Buzan, The Mind Map Book  (New York: Penguin Books Publishing, 1996), 58. 



 
10 

sahip olmayan bir zihin, kendini kaybeder. Keskin bir zekânın inşası için hedef 

belirlenmediğinde, zihin kendini sorgulayıp sahibine zarar verebilir.14 İnsan ruhunun 

bütünlüğünü oluşturmaya yönelik tasavvuf, farklı yöntemlerle bireyin değerler 

sistemini ve hayata bakış açısını zenginleştirir. Bu durum, zihne ve zekaya bir hedef 

kazandırır. 

Ortalama olarak, insan beyninden günde yetmiş bin düşünce geçtiği kabul 

edilir. Bu düşüncelerin içeriği, insan yaşamını şekillendirir; çünkü düşünceler 

duygulara, duygular davranışlara ve davranışlar sonuçlara dönüşür. İnsan kafasında en 

çok neyi düşünürse, hayatında o genişler. Eğer ne düşündüğü, geleceğini belirliyorsa; 

düşündüğü şeylerden kaçınması da ne olmayacağını belirler.15  

Bu açıdan, tasavvufun sunduğu kavram ve değerler sistemi, bireyin zihnini 

yeni yöntemlerle güçlendirirken, onun nasıl düşünmesi gerektiğini veya hangi 

düşüncelerden uzak durması gerektiğini şekillendirir. 

 

1.1.1. Sağ Beynin İşlevi 

Bilimsel çalışmalar, İnsan zihninin sağ-sol taraflarını başka işlevlere 

sahiplendiği ortaya koymaktadır. Öğrenmemiz hafıza kuvvetinin yüksek kademeye 

ulaşabilmesi, iki lobunda dengeli bir şekilde çalışmasına bağlıdır.16. 

Yapılan çalışmalar, sol lobun özellikle konuşma, matematiksel hesaplamalar, 

mantıklı düşünce, analiz ve dizilerle ilgilendiğini göstermektedir. Buna karşın 

sağ lob, müzik, görsel algılar, resimler, hacim, boyut ve renk gibi unsurlar üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Her iki lobun uyumlu çalışması, öğrenme ve hafıza gücünü 

maksimize etmek için hayati öneme sahiptir. 

Öğrenme sürecinde düşünce ve hayal gücümüzü kullanarak çalışmalar 

yapmak, beyindeki hücreler arasında birleşim ağları oluşturur. Bu ağdaki her yeni 

bağlantı, hafıza yeteneğimizi katlanarak artırır.17 Bilginin kalıcı hale gelmesi için, 

fotoğrafik hafıza teknikleri ve hafıza çivilerini iyi anlamak önemlidir. Çünkü hafıza 

fotoğrafları, anahtar kelime ile hedef kavram arasındaki ilişkilere dayanarak, çağrışım 

 
14  Sekman, Her Şey Beyinde Başlar, 132. 
15  Tony Buzan, Use Both Sides of Your Brain, (New York: Dutton Publishing, 1976), 148. 
16  Fiona McPherson, The Memory Key, Unlock the Secrets to Remembering (New York: The Career 

Press, 2000), 36. 
17  Melik Safi Duyar, Fotoğrafik Hafıza Teknikleri Rehberi 1 (Ankara: Bilgimatik Yayınları, 1994), 26. 



 
11 

yöntemleri ve eş anlamlı ya da zıt kavramların gruplandırılması gibi teknikler, sağ ve 

sol lob arasında uyum sağlamaktadır. Tüm bu fotoğrafik hafıza teknikleri, sağ lobun 

eğitimde daha etkili bir şekilde kullanılmasına yardımcı olur ve bilgiyi kalıcı hale 

getirerek hafızayı güçlendirir. 

Beyin, iki yarısıyla farklı işlevleri kontrol eder. Beynin bir lobunu yoğun bir 

şekilde kullanıp diğerini ihmal eden bireylerde, performans eksiklikleri ve sorunlar 

görülebilir. Ancak, diğer lobun da gelişimi, son derece ilginç ve etkileyici sonuçlar 

doğurur.18 

Çocuklar, beynin sağ ve sol yarısını eş zamanlı kullanmalarına rağmen, 

genellikle sadece mantık ve ezberlemeye dayalı bir eğitim aldıkları için hayal gücü ve 

hafıza gibi sağ beynin işlevleri yeterince gelişmemektedir.19  Hafıza tekniklerinin 

kavramlara kalıcılığın ötesinde işlerlik ve deneyim kazandırdığı söylenebilir. Sağın ve 

solun uyumlu çalışmasını destekleyen fotoğrafik teknik hafıza, tasavvufta ahlakın 

daha somut ve deneyimlenebilir hale gelmesine yardımcı olabilir. İnsan, 

anlamlandırdığı bir değerler sistemini ve kavramlar bütününü daha iyi yaşayabilir. 

Geleneksel eğitim sisteminde genellikle sol lob ağırlıklı akademik bilgilere 

büyük önem verilmektedir, sağ lobun işlevleri ise çoğunlukla göz ardı edilmektedir. 

Beynin iki lobunun farklı işlevlere sahip olduğunu bildiğimiz günümüzde, eğitim 

sistemi hala mantık, matematik, analiz, konuşma, yazma ve listeleme gibi sol lobun 

işlevlerine odaklanmaya devam etmektedir.20 

Gelişen bilim ışığında, mantık odaklı sol lob ile birlikte hayal gücü, renk, şekil, 

ritim ve bütünü görme gibi sağ lobun sezgisel ve üretken işlevlerini de kullanmak, 

insanların üretkenlik potansiyelini ciddi şekilde artıracağı açıktır. Tarihte büyük 

sıçramalar yapmış olan insanlar da, bilinçli veya bilinçsiz bir şekilde, her iki lobunu 

da etkili bir şekilde kullanmışlardır.21 Sağ lobun devreye girmesi, bireylere duyusal 

keskinlik kazandırmakta ve hedeflerini sürekli canlı tutan bir motivasyon 

sağlamaktadır. Bu durum, kişilerin kendilerini gerçekleştirme yolunda önemli bir 

avantaj sunmaktadır. 

 
18  Joseph D. Novak, D. Bob Gowing, Learning How to Learn (U.K.: Cambridge Univessity Press, 

1984), 58. 
19  Oğuz Saygın, Hafıza Teknikleriyle Beyin Gücünü Geliştirme (İstanbul: Hayat Yayıncılık, 2012), 33.  
20  Colin Rose, Accelerated Learning (New York: Deli Publishing, 1985), 187. 
21 Steven Rose, The Making of Memory, Doubleday Publishing (New York, 1992), 56.  



 
12 

Günümüzde bilgisayarların matematik ve mantık işlemlerini kolaylıkla 

gerçekleştirebildiği bir çağda, daha önemli bir niteliğin, üretken düşünce ve zekâ 

olduğunu söylemek mümkündür. Araştırmalar, beynin iki yarım küresinin farklı 

zihinsel işlevler üstlendiğini ortaya koymuştur. Sağ beynin “yaratıcı ve görsel”, sol 

beynin ise “mantıksal ve analitik” işlevlere sahip olduğu genel bir kabul görmüştür. 

Olayları ve fikirleri anlamaya çalışırken, sol beyin parçaları birleştirip bir bütün 

oluşturma (tümevarım) yolunu izlerken, sağ beyin önce genel bir bakış sunup ardından 

bütünden parçalara inilmesini (tümdengelim) sağlar. Etkili öğrenme, bu iki zihinsel 

becerinin birlikte kullanılabilmesiyle mümkün olmaktadır.22 

Hayal gücü, yeni fikirler üretme ve orijinal düşünceler geliştirme gibi 

yetenekler, insan zihninin üretkenliğini gösterir. Bilgi çağında yaşadığımız bu dönem 

için ciddi önem taşımaktadır.23 Geleceğin başarılı bireyleri, üretken zekâya, hayal 

gücüne, esnekliğe ve güçlü bir vizyona sahip olanlardır. Ancak mevcut eğitim sistemi, 

bu hedefe ulaşmayı zorlaştırmakla kalmayıp, bireyleri adeta yalnızca sol beynin 

işlevleriyle sınırlı bir hale sokmaktadır. 

 

1.1.2. Sağ ve Sol Beyni Dengeli Kullanmak  

Öte yandan, iki beyin yarım küresinin iş birliği içinde çalıştığı durumlarda, 

genel yetenek ve etkinlikte belirgin bir artış gözlemlenmiştir. “Çünkü beynimiz, 

standart matematik işleyişinden farklı bir biçimde çalışmakta; sağ ve sol beynin 

birlikte hareket etmesi durumunda sonuçlar iki kat değil, belki beş veya on kat daha 

etkili olmaktadır. Tüm bu noktalardan hareketle şunu rahatlıkla ifade edebiliriz: 

Gerçek anlamda belirli konularda uzmanlaşmak, ancak bu iki beynin iş birliği ile 

mümkün olabilir.24 

Tarihteki tüm dehalar, büyük buluşlar yapan üstün bireyler, her zaman 

beyninin iki yarısını mükemmel bir işbirliği içinde kullanan kişiler olmuştur. 

İnsanların dünya üzerindeki karmaşaları ve problemleri çözebilmesi için, her iki beyin 

yarısının birlikte çalışması gerekmektedir. Özellikle karmaşık sorunların çözümünde 

 
22 Reha Oğuz Türkkan, Kolay ve İyi Öğrenme Teknikleri  (İstanbul: Alfa Yayınları, 1996), 76. 
23 Rose, The Making of Memory, Doubleday Publishing, 58. 
24 Rose, The Making of Memory, Doubleday Publishing, 78. 



 
13 

ve uzun vadeli sağlıklı kararlar alabilmek için, beynin her iki yanının uyumlu bir 

şekilde çalışması elzemdir.25 

Kazanılan bilgilerin sadece geçici bir ezber olarak kalmaması, akılda kalıcı bir 

şekilde dosyalanması ve ömür boyu kullanılabilmesi, her iki beynin de öğrenme 

sürecine aktif olarak katılmasıyla mümkündür.26 İnsanlar, beyinlerindeki zincirleri 

kırarak potansiyellerini daha iyi açığa çıkarmak için, ciddi bir hafıza eğitimi alarak 

fotoğrafik bir bellek geliştirmek zorundadırlar. 

Fotoğrafik hafıza teknikleri sayesinde, hafıza çivileri olarak adlandırılan 

anahtar kelime-hedef kavram tekniği, çağrışım yöntemleri, zıt veya yakın anlamlı 

kavramların gruplandırılarak öğretilmesi ve hafıza fotoğrafları kullanıldığında, 

insanların hafızası güçlenirken, aynı zamanda üretkenlikleri de muazzam bir şekilde 

artacaktır. “Beynin bilgiyi öğrenme hızı arttıkça, zihinsel fonksiyonları da 

güçlenecektir. Böylece, sağ ve sol beyin arasında dinamik bir potansiyel ortaya 

çıkacaktır. Bu durum, bireylerin iş hayatında ve sosyal yaşantılarında karşılaştıkları 

problemleri çözmelerine büyük destek sağlayacaktır.27 

Hafıza tekniklerini uygulamak hem mesleki yaşamda hem de günlük hayatta 

insanlara birçok avantaj sunar.  İlk avantajı, etkin zaman yönetimidir.  Hafıza 

tekniklerini kullanan bir kişi, daha önce bir saatte kavradığı bir konuyu, çok daha kısa 

bir sürede anlayabilir hale gelecektir. 

Hafıza tekniklerinin sağladığı ikinci önemli avantaj, bireyin kendine olan 

güvenini artırmasıdır. Bu tekniklerin başarılı bir şekilde uygulanması, kişinin öz 

güveninin yükselmesinde büyük bir rol oynamaktadır.28 

 Fotoğrafik hafıza yöntemleri sayesinde insanlar, tasavvufî ve ahlaki 

kavramları çok daha hızlı öğrenebilir ve en yüksek hatırlama yetisiyle bu değerleri 

içselleştirebilirler. Böylece, daha etkin bir öz güvene sahip olarak kavramlar ve 

değerler sistemini rahatlıkla anlayabilirler. 

Kavramları öğrenirken yaşanan zorluklar bazen kişilere avantajlar da 

sağlayabilir. Zorlanarak hatırlama süreçleri, bireyleri güçlüklerle başa çıkmaya 

 
25  Saygın, Hafıza Teknikleriyle Beyin Gücünü Geliştirme, 36. 
26  Robert E. Slavin, Cooperative Learning, National Education Association Press (Washington D.C,, 

1982), 127.  
27  Slavin, Cooperative Learning, National Education Association Press, 128. 
28  Saygın, Hafıza Teknikleriyle Beyin Gücünü Geliştirme, 25. 



 
14 

alıştırır. Karşılarına çıkan engeller, onlara mücadele etme azmi kazandırır ve bu sayede 

zorlukların üstesinden gelmelerine yardımcı olur. Kişi, hatalarından ders çıkararak 

daha etkili ve verimli bir şekilde çalışabilir.29 Çünkü bazen, hatalardan alınan 

dersler yeni engelleri aşmada yol gösterici bir rol oynar. 

Hatalarından ders alabilen ve yeni tekniklerle düşünce sistemlerini 

geliştirebilen bireyler, fikir ve bilgilerini daha güçlü bir biçimde organize edebilirler. 

Bu noktada hafıza teknikleri, düşüncelerin oluşturulmasını ve bilgilerin sistematik bir 

şekilde öğrenilmesini sağlayan basit ama etkili bir not alma yöntemi sunar. Belirli bir 

bilgi kümesi mantıksal bir şekilde düzenlenirken, semboller, şekiller, resimler ve 

renkler kullanılarak görselleştirilir. Böylelikle sağ ve sol beyin birlikte devreye girerek 

öğrenme sürecini destekler.30 

 

1.1.3. Beyni Etkin Kullanmak 

Beyin, birbirleriyle bağlantılı bilgileri daha kolay ve güçlü bir şekilde akılda 

tutar. Bilgiler, önce somut nesnelere dönüştürülmekte, ardından birbirleriyle 

bağlanarak zihinde depolanmaktadır.31 

Fotoğrafik hafıza teknikleri, beynin mantıksal ve görsel yönlerini bir araya 

getirerek bilgilerin derinlemesine analiz edilmesine ve öğrenilmesine katkı sağlar.32 

Tezimizde kabz-bast ve havf-recâ gibi zıt anlamlı kavramların yanı sıra, muhabbet-aşk 

ve istikâmet-sıdk gibi yakın anlamlı terimlerin gruplandırılması hedeflenmiştir. Bu 

yöntem, bilgilerin daha güçlü bağlantılarla öğretilmesini sağlamaktadır. Kavramlar, 

hafıza fotoğrafları aracılığıyla mantıksal ve görsel yönlerin bir arada kullanılmasına 

olanak tanıyarak daha derin bir analiz ve öğrenme süreci sunmaktadır. 

Hafıza fotoğrafları oluşturulurken akli gözün eğitimi son derece önemlidir. 

“Bunun için kişinin gözlerini kapatması, kurulan ilişkileri net bir şekilde gözünde 

canlandırması ve detayları kaçırmadan, akli gözüyle gördüğü resimleri yüksek sesle 

kendisine anlatması kritik bir süreçtir.33 Akli gözün eğitiminde en etkili yöntemlerden 

biri, bağlama ve zincir metodudur. Bu yöntemi kullanarak, kişinin akli gözüyle canlı 

 
29  Frank Smith, To Think, Colombia University Teachers College Press  (Colombia, 1990), 86. 
30   Duyar, Fotoğrafik Hafıza Teknikleri Rehberi 1, 27. 
31  Reha Oğuz Türkkan, Etkin Hafıza Teknikleri (İstanbul: Pegasus Yayınları, 2010), 252. 
32  Slavin, Cooperative Learning, National Education Association Press, 34. 
33  Duyar, Fotoğrafik Hafıza Teknikleri Rehberi 1, 14. 



 
15 

ve net bir şekilde görsel hatırlaması oldukça kolaylaşır. Ayrıca, kurulan hafıza 

ilişkilerine hareket katmak da önemlidir. 

Sonuç olarak, beyin birbirleriyle bağlantılı fikir ve kavramları daha kolay 

akılda tutar. Hafıza fotoğrafı, tüm bilgilerin ve kavramların birbiriyle ilişkilendirilmesi 

yoluyla oluşturulur; bu da "bağlantı kuralı" olarak adlandırılmaktadır.34 

Bazen beyin, dışarıdan bakıldığında birbiriyle anlamsız ya da uyumsuz 

görünen bağlantıları, daha güçlü bir şekilde kalıcı hafızaya depolayabilir. “Hafıza 

fotoğrafları oluşturulurken, uzun bilgi yığınları bir nevi süzgeçten geçirilir. Zihin 

haritalarında bilgiler; resim, şekil ve sembollerle görselleştirilir. Görselleştirme, 

hatırlamayı kolaylaştıran önemli bir yöntemdir ve bu kurala görselleştirme kuralı 

denir.35 Hafıza fotoğraflarını yaratırken tasavvufî kavramların açıklamalarının 

bulunduğu metinlerden bir cümle seçiyor ve o cümlenin görsel temsilini somut 

nesneler kullanarak, bazen benzetme ve bazen de kişileştirme sanatını tercih ederek 

çizmeye çalışıyoruz. 

Hafıza fotoğrafları oluşturulurken, bilgiler sadece pasif bir şekilde 

ezberlenmeye çalışılmamalıdır. Aktif bir şekilde değerlendiren, soru soran, kavramlar 

arasında bağlantılar kuran ve yorumlayan bir zihin, çok daha etkili bir şekilde 

hatırlama kapasitesine sahiptir. Bu kurala "anlamlılık kuralı" adı verilir. Yapbozlarda 

olduğu gibi, tüm resim görüldüğünde parçaları bir araya getirmek daha kolaydır. En 

basit konudan detaylara doğru ilerleyen bir yapı kavramak, çok daha anlaşılır hale 

gelir.36 

 

 

 

 

 
34  Buzan, Use Your Perfect Memory, 58. 
35  N. Morris Young- V. Chelsley Young, How to Read Faster and Remember More (West Nyack: 

Parker Publishing, 1965), 28. 
36  Young-Young, How to Read Faster and Remember More, 28. 



 
16 

İKİNCİ BÖLÜM 

İHLÂS KAVRAMI  

 

2.1. İhlâs Kavramı 

İhlâs kelimesi, samimiyet ve içtenlik37 gibi anlamlar taşımakta olup, dinî 

literatürde gösterişten uzak durmak, ibadetlerde ve itaatlerde samimi olmak.38 kalbi 

temiz tutmak ve onu safiyetine engel teşkil eden her türlü şeyden arındırmak 

anlamında kullanılmaktadır.39 Kur’an-ı Kerim'de ve hadislerde sıkça bahsedilen bu 

kavramın önemi vurgulanmış, Eksiksiz ve geçerli bir inançla birlikte, gerçek ve 

makbul bir kulluğun anahtarı olarak sunulmuştur. 

İhlâs, tasavvuf doktrininin merkezî kavramlarından biri olarak, Sûfiler 

tarafından geniş anlamıyla ele alınmanın yanı sıra farklı anlam derinliklerine de sahip 

bir konu olarak incelenmiştir. "Esasında niyetle ilgili bir kavram olan ihlâs, Sûfiler 

tarafından, niyetin içten gelen sese uyması gerektiği vurgulayarak açıklanmıştır. "Bu 

tetikleyici unsurun tek olduğu durumlarda, oluşan iş ile niyet edilen tek şey arasında 

bir bağ kurulmakta ve bu duruma ihlâs denilmektedir. Örneğin, yalnızca insanların 

görmesini ve övmesini sağlamak için sadaka veren bir kişi, niyetinde riyâkârlığa yer 

vermediği için muhlis, yani hâlis kabul edilir.  Beraberinde, amacını çeşitli kaygılardan 

arındırarak sadece Allah rızası için sadaka veren biri muhlis ismi ile nitelendirilir.  

  Bu şekilde, niyetin iyi ya da kötü bir amaçla, başka hiçbir şey karıştırılmadan 

yapılan bir eylem olduğunu belirtmek gerekir. Ancak genellikle "ihlâs" denildiğinde, 

yalnızca Allah rızasına yönelik yapılan işler kastedilmektedir.40 Bu çalışmada, 

tasavvufun oluşum dönemi dikkate alınarak Sûfilerimizin ihlâs kavramına yüklemiş 

olduğu anlam zenginlikleri incelenmiş ve değerlendirilmiştir. İlk olarak, kavramın 

 
37  İbn Manzur, Lisânü’l-Arab (Kahire: Daru’l Maarif, 1119), 1227; Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2002), 180. 
38  Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 

2009), 298. 
39  Seyyid Şerîf Cürcânî, Ta’rîfât Tasavvuf Istılahları, çev. Abdülaziz Mecdi Tolun (İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2004), 68; Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2015), 43. 
40  Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, çev. Ahmed Serdroğlu (İstanbul: Bedir 

Yayınevi), 4/681. 



 
17 

Kur’an ve hadislerdeki kullanımı üzerinde durulmuş, ardından mutasavvıfların bu 

konudaki sözleri ve görüşleri farklı açılardan ele alınmıştır. 

 

2.2. Kur’ân-ı Kerim’de İhlâs Kavramı 

İhlâs kavramı, çeşitli biçim, anlamlarla karşımıza çıkmaktadır. Hâlis41, 

muhlâs42, muhlisûn43, muhlasîn44, eddînu’l-hâlis45, “muhlisîne lehu’d-dîn46, muhlisan 

lehu’d-dîn47 ve ahlasû dînehum48 gibi terimler, bu kavramın farklı örneklerini 

oluşturmaktadır. Kur’an’da geçen ihlâs ile ilgili ifadelerin bazıları, belirli müminlerin 

niteliklerini tanımlarken, bazısı ise kulluğun sadece Allah’a yönelmesi ve bütün 

şirklere karşı durması gerektiğini vurgular.49 Cenâb-ı Hak, Zümer suresinde ifade 

ettiği gibi "bilinmelidir ki, hâlis dindarlık yalnızca Allah içindir"50 ifadesiyle bu 

durumu açıklığa kavuşturur. Farklı ayette ise De ki: Kuşkusuz ben, kendisine içten bir 

inanç ve bağlılık göstererek Allah’a ibadet etmekle yükümlü kılındım.51 buyurarak 

ihlâsın önemini ortaya koyar. Müfessirler, bu ayetleri yorumlarken dindarlığın 

yalnızca Allah için olması gerektiğini tevhid kavramı ile ilişkilendirmişlerdir; tevhid 

dininden başka dinlerin sahih olmadığı düşünülmektedir.52 

Hz. Mûsâ hakkında bahsedilen ayette muhlâs kelimesinin kullanılması, 

onun ihlâs sahibi olduğunu belirtmektedir. Kur'ân'da Mûsâ'nın bu özelliği 

vurgulanarak, onun bir resul ve nebî olduğu da ifade edilmiştir.53 Taberî (ö. 310/923), 

söz konusu ayeti yorumlarken muhlâs kelimesinin kimi okuyucular tarafından muhlis 

şeklinde okunarak isim-fiil kalıbında değerlendirildiğini aktarır. Bu iki okuma farklı 

anlamlar taşımaktadır; muhlâs okunması, Allah'ın Mûsâ as’ı risalet için seçip 

 
41  en-Nahl, 16/66. 
42  Meryem, 19/51. 
43  el-Bakara, 2/139. 
44  es-Sâffât, 37/169; Yusuf, 12/24. 
45  ez-Zümer, 39/3. 
46  Yûnus, 10/22; el-Ankebût, 29/65; Lokmân, 31/32; el-Mü’min, 40/14, 65; el-Beyyine, 98/5. 
47  ez-Zümer, 39/2, 39. 
48  en-Nisâ, 4/146. 
49  Damral Bashirov, “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, Tasavvuf İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi 25/50 (Ekim 2022), 31. 
50  ez-Zümer, 39/3. 
51  ez-Zümer, 39/11. 
52  Ebu’l-Hasan Mukâtil b. Süleyman, Tefsîru Mukâtil, thk. Abdullah Mahmud Şehhâte (Beyrut: Dâru 

İhyâu’t-turâs, 1423/2006), 3/669. 
53  Meryem, 19/51. 



 
18 

peygamberlik görevini görevini verdiği anlamına gelir.54 Kur'ân-ı Kerim’de "İhlâs" 

suresi olarak bilinen bir sure bulunmaktadır. Suresinin ihlâs ismiyle anılmasının 

nedeni, Allah’ın sıfatlarının yalın bir şekilde ifade edilmesidir. 

İhlâs Suresi’nde cennet, cehennem, azap, sevap, emir nehiy gibi hiçbir konu 

yer almamaktadır. Bu surede Allah’ın sıfatları başka bir şeyle karıştırılmaz. Aynı 

zamanda bu sure, Tevhid suresi ismiyle anılmaktadır. Çünkü İhlâs Suresi, Hakk’a şirk 

koşanlara dair en küçük ima bile içermemektedir. Sonuç olarak, Kur'an’daki ihlâs 

kavramı, kuvvetli inanç, kulluk, ibadet açısından Allah’ın vahdaniyetini belirleme 

anlamında kullanılmıştır.55 

 

2.3. Hadis-i Şerifte İhlâs Kavramı 

İhlâs kavramı, hadislerde genellikle dile getirilen anlam derinliği fazlasıyla 

genişletilen bir konudur. Bu metinlerde bazı belirsiz kısımlar, yapılan tefsirlerle daha 

fazla anlam kazanmıştır. İlgili hadislerden bazıları şunlardır: Dininizde ihlâslı olun! 

Böyle yaptığınız takdirde, az bir amel dahi size yeter.56 Allah, ümmetimize, 

mazlumların duaları, namazları sırf Allah rızası için yaptıkları amelleri nedeniyle 

yardım etmektedir. 57 Rakibi olmayan, Vahit olan Allah’a ibadet ederek, namazımızı 

titizlikle kıldığımızda ve zekatımızı vererek dünyadan ayrılan bir kul, Allah rızasına 

ulaşarak ölmüş olur. 58 

Peygamber Efendimizin (s.a.v) rivayet edilen hadislerinde sıklıkla doğru inanç, 

şirkten uzaklaşmış ve temizlenmiş hakiki bir tevhid anlayışı ve kullukta samimiyet 

vurgulanmaktadır. Aslında, bir miktar dahi olsa Allah rızası için yapılan bir iş, Allah 

rızasını gözetmeden gerçekleştirilen birçok işten daha hayırlı   olduğuna dair ikâzlar 

her durumda ihlâsın gerekli olduğunu gözler önüne sermektedir. Gerçekten de amel 

ile ihlâs, ruhta beden gibidir; biri olmadan diğeri akla getirilemez. Peygamberimiz bazı 

 
54  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân An Te’vîli Âyi’l-kur’ân (Mekke: 

Dâru’tterbiyyeti ve’t-turâs), 18/209. Ayrıca bk. Yunus Ekin, “İhlâs Kavramının Semantik Analizi”, 

Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (2002), 147-160. 
55  Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-Kulûb-Kalplerin Azığı, çev. Muharrem Tan (İstanbul: İz Yayıncılık, 

1999), 4/53. 
56  Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-Hâkim en-Nîsabûrî, el-Müstedrek Alâ’s-sahîheyn, nşr. 

Mustafa Abdulkadir Ata (Beyrut: 1411/1990), 4/341 (No. 7844). 
57  Ebû Abdirrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali en-Nesâi, Sünenü Nesâî, nşr. Hasan Muhammed Mesûdî, 

(Kâhire: 1348/1930), 6/45 (No. 3178). 
58  İbn Mâce Ebu Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, Sünen-ü İbn Mace, nşr. Muhammed Fuad 

Abdulbâki, 1/27 (No. 70). 



 
19 

hadis-i şeriflerinde ihlâs kelimesini doğrudan kullanmamış olsa da bu kavramın özünü 

vurgulamıştır. Şüphesiz ki Allah, sizin suretinize bakmaz. Fakat sizin kalplerinize 

bakar.59 İhlâs, kalbimizden gelen duygu yoğunluğu olduğundan Allah, kullarının 

kalplerinin hallerine göre değer verir.60 İhlâs ile niyetin aslında aynı anlama geldiğini 

söylemek mümkündür. Nitekim hadislerde “Ameller niyetlere göredir” 

buyrulmuştur.61 Kimin niyeti yalnızca Allah’ın rızası içinse, karşılığı ona göre 

olmaktadır; kiminin niyeti ise dünyalık şeyler içinse o da ona göre bir karşılık 

alır. Kur’ân-ı Kerimdeki ihlâs kelimesi ile örtüşen bu hadislerin yanı sıra, gizli 

şirk veya riyâ olarak adlandırabileceğimiz bir anlam derinliğine de dikkat çeken bazı 

hadisler vardır. 

Hadiste, diğer hadislerden farklı olarak, hakiki inancın varlığı ile beraber 

kişinin başka insanlara hakiki takvalı görünme veya ibadetlerini gösteriş için süslü ve 

gösterişli, güzel bir şekilde sergileme ihtiyacı psikolojik bir hal olarak ele alınmıştır. 

Bu durum, bir kişinin belki de farkında olmadan uluhiyette, maddi anlamda olmasa da 

manevi yönden Allah’a ortak olması anlamına geldiğinden, peygamberimiz tarafından 

örtülü şirk olarak açıklanmıştır. Riyâ olarak da ifade edilen bu haller, dinî açıdan ihlâs 

kelimesinin zıt karşıt anlamında kabul edilmektedir. Nihayetinde hadislerde yapılan 

ihlâs vurgusu, Kur’ân-ı Kerim’deki anlamıyla uyumlu olmasının yanı 

sıra daha derin ve ince bir anlama sahiptir. Diğer bir deyiş ile, Kur’ân-ı Kerimdeki 

ihlâs kavramının tefsiri gibidir.”62 

 

2.4. Tasavvufun Oluşum Dönemi İçinde Sûfîlerin İhlâs Kavramına Bakışı 

İhlâs kelimesi, Kur’an-ı Kerim ve peygamberimizin sünnetinde, inanç ve 

ibadetler açısından hakiki kabul edilen bir kulluğun temel unsurlarından biri olmasının 

yanı sıra, tasavvuf doktrininin de merkezi bir kavramıdır. Tasavvufun oluşum dönemi 

içinde Sûfilerin ihlâs anlayışını iki temel yönüyle ele alınması olağandır. İlk olarak, 

Kur’an’da da ifade edilen anlamıyla, türlü şirklerden uzak olacak şekilde 

kulluğumuzun tamamen Allah’a adanmasıdır. İkinci olarak, mutasavvıfların 

 
59  Ebü’l-Hüseyin Müslim b. Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmi’u’s-sahîh, nşr. Muhammed Fuad 

Abdulbâki (Kâhire:1374/1955), 4/1987 (No. 2564). 
60  Ekin, “İhlâs Kavramının Semantik Analizi”, 156. 
61  Müslim, İmâre, 155, Ebû Davûd, Talak, 11 
62  Bashirov,  “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, 33. 



 
20 

yönelimini yansıtan bir kavram olarak, insanların övgülerinden mesafeli durmayı ve o 

insanların takdirini arzulamadan sadece Allah’ın rızasını hedefleyen bir kulluk 

anlayışını ifade eder.63 

Kuşeyrî, ihlâs kelimesini ele alırken önce bu konuya dair ayete ve ardı sıra ilgili 

hadise yer vermiş. Bu durum, sûfilerin farklı meseleler hakkında görüş ifade ederken 

kaynaklarının Kur’an-ı Kerim hadisler olduğunu görülmektedir. İhlâsı, tasavvufun 

teşekkül dönemi içerisinde incelediğimizde, Kuşeyrî’nin yönteminin daha da anlam 

kazandığını görürüz. Zira bu dönem, tasavvufun diğer dini disiplinlerle uyum sağladığı 

bir süreçtir.64 

Kuşeyrî'nin aktardığı hadisin son kısmındaki her şekilde İslâm cemaati ile 

bulunmak.65 ifadesi, sufîlerin tüm konularda ehli sünnet olarak kulvarda beraber 

hareket ettiklerinin kanıtı ve göstergesidir.  Eğilim ise, beraberinde sûfilerimizin ihlâs 

kelimesine yükledikleri ilk anlamı da ortaya koyar. Çünkü mutasavvıflar, öncelikle 

sağlam ve samimi şekilde iman ile kulluğumuzun önemi ve gereğine vurgu 

yapmışlardır. Misal, Sehl b. Abdullah et-Tüsterî La ilahe illallah diyerek ses yüksekten 

tevhit ehli fazladır, ama onlardan samimi ihlâs sahibi olanları oldukça azdır66 sözü, bu 

durumu göstermektedir. Fakat, tevhit inancını hatalardan uzak, içten 

ve ihlâsla yaşayan az insan vardır. Dolayısı ile, sûfîlerin söz, görüşlerinden hareketle, 

ihlâs kavramının önceliğinde samimi, doğru bir inancı ifade ettiğini söyleyebiliriz. 

Birinci dönem sûfîlerimizden Ahmed b. Hanbel ihlâs kelimesi hakkında, 

yaptığın ameli görmemen ve bakmamandır67 demiştir. Bu tanım, mutasavvıfların 

ihlâstan algıladıkları diğer anlamı ifade eder. Burada kastedilen, kişinin yaptığı işe 

değer vermemesi ve insan kendi nefsine pay çıkarmamasıdır.  Bu tarif, tasavvufta 

terbiye biçiminin neticesi olarak karşımıza çıkar. Sûfîler tarafından fenâ olarak da 

adlandırılan bu durum, ihlâsın ulaşılmasıyla orantılı bir biçimde değerlendirilmelidir. 

 
63  Abdulkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yayınları), 289. 

Ayrıca bk. Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf Kavramları (Ankara: OTTO 

Yayınları, 2017), 90. 
64  Bashirov,  “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, 34. 
65  Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, Müsned-i İmam Ahmed b. 

Hanbel, nşr. Şuayb Arnavut-Adil Mürşid v.d. (1461/2001), 3/325. 
66  Ebû Nasr Serrâc Tûsî, el-Lümâ-İslam Tasavvufu, çev. Hasan Kamil Yılmaz (İstanbul: Erkam 

Yayınları, 1434/2012), 85. 
67  Ebû Bekr Muhammed b. İshâk el-Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, thk. Ahmed 

Şemseddîn (Beyrut-Lübnan: Daru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 1971), 117; bk. Kelâbâzî, Doğuş Devrinde 

Tasavvuf Ta’arruf, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yayınları, 6 baskı, 2019), 164. 



 
21 

Cüneyd el-Bağdâdî, fenâ kelimesinin sonraki mertebesini açıklarken, kulluk 

görevi ve itaatte keyif alma düşüncesinden de geçici olduğunu idrak etmek gerektiğini 

belirtmiştir.68 Diğer açıklama ile ihlâs Kelimesi; nefsin keyif almasından sıyrılıp 

kulluğu sadece Allah’a özel kılmaktır. İmam-ı Gazeli, kendine farklı şeyin bulaşması 

olasılığı bulunan şeye, o farklı şeyin bulaşmamasını" ihlâs kelimesi olarak 

tanımlar. Kur'an’da şu ifadeyle buyrulmuştur: Nitekim sizlere hayvanların karnında, 

besinlerinin artıkları ile kanları arasında bir yerde olan şey, içen kişilere zevk veren 

yalın süt içiriyoruz.69 Gazalinin bakışından ise sütün saf ve yalın olması, bulaşma 

olasılığı bulunan kan, sidik, pislik gibi nesnelerin karışmamasından geçer.70 İşte 

bundan dolayı, ibadetlerimizde  veya Allah rızası için yapılan herhangi bir amelde, 

niyetin Allah’ın rızası dışında başka şeyin etkisinde kalmaması ihlâs kelimesi 

olarak tanımlanır. Cüneydi Bağdâdî ise ihlâsı, herhangi bir konuda olsa da Allah’ın 

rızasına kabul edilen bir eylem olarak ifade eder.71 

Sûfiler, amelleri zahiri ve bâtıni olarak iki kategoriye ayırdıklarında, ihlâsın 

esasen bâtınî amellerden olduğunu belirtirler. Onlara göre, bir amelin tam olarak kabul 

edilebilmesi için bâtınî yönden de sıhhatli olması gereklidir. Hucvirî de bir iş, fakat 

ihlâslı olduğunda kabul bir iş olur der. Çünkü bedenimize oranla ruhumuz neyse, 

işimize oranla ihlâsımız da odur. Nasıl olur ki ruhu olmayan beden yalnızca etin 

kısmından ibaretse, ihlâs niyeti olmayan kulluk da boşa gitmiş bir ameldir. Örneğin, 

bir kişi bin sene boyunca ihlâsı olsa dahi, ihlâslı bir şekilde amel işlemediği takdirde 

ihlâsı yarım kalacaktır. Diğer kişi ise zâhiren bin sene boyunca sürekli amel eylese, 

ihlâsı bulunmadığı müddetçe yaptığı iş ameldir sayılmayacaktır.72 

İhlâs kelimesinin bu tarafına dikkat çeken Sehl b. Abdullah Tüsterî ise, 

"bilgiden nasîbi olan kişi ayrı, dünya bilgisizlikle cahillikle doludur. Kendisi ile salih 

amel edilebilen ilim ayrıcalıklı. Tüm ilimler sadece itham, delildir. İhlâslı yapılan 

amelimiz ayrıcalıklıdır" diye ifade eder. Tüm ameller, eğer ihlâstan uzak ise, geçersiz 

sayılır. İhlâslı kişilerde büyük tehlikeyle karşı karşıyadır.73 İşte bu açıklamalardan 

 
68  Süleyman Ateş, Cüneyd-i Bağdadi (k.s) Hayatı Eserleri ve Mektupları (İstanbul: Yeni Ufuklar 

Neşriyât), 153. 
69  en-Nahl, 16/66. 
70  Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, 680. 
71  Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 117. 
72  Ali b. Osman Cüllâbî Hucvirî, Keşfu’l-Mahcûb-Hakikat Bilgisi, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: 

Dergah Yayınları, 1996), 185; Ayrıca bk. İdris Türk, Tasavvuf Düşüncesinde İbadetlerin İç Anlamı 

(Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 73. 
73  Serrâc, el-Lümâ-İslam Tasavvufu, 85. 



 
22 

sonuç çıkaracak olursak, sûfîlerin bakış açılarına göre amellerin kabulü için 

ihlâsın mutlaka gerekli olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü sûfilere göre, ihlâsı olmayan 

bir amel yalnızca boş kabuğundan ibarettir. 

Mekkî, ihlâs kavramının iki maddeden uzak durarak elde edilebileceğini 

belirtmektedir: Birincisi riyâ, ikincisi ise havâdır. Bu iki unsura dikkat eden kişi, 

Allah’ın benzettiği, süt gibi temiz, saf bir şekilde ihlâslı olur.”  Mekkî’nin bakış açısına 

göre, amellerimiz insanlara yönelik riyâ hırsı ve duygusu veya nefsimizin gösteriş 

tutkusu ile karıştığında, o ameller hâlis olmaktan çıkar. Böyle durumlarda, dürüstlük, 

samimiyet ve edep gibi unsurlar devre dışı kalır.74 

Gazzâlî ise, “ihlâsın asıl anlamının kulluğun yalnızca Allah için yapılması ve 

bunun karşılığında bir şey beklememek olduğunu ifade etmektedir. Eğer bir 

kimse, yaptığı amellerinden sevap umuyorsa ya da Allah’ın azabından korktuğu 

için ibadet ediyorsa, böyle kişi tam anlamıyla ihlâs sahibi sayılmaz. Çünkü bu 

durumda kişi, ibadet ve kulluğu kendi nefsine yönelik bir amaca hizmet eder bir 

şekilde yapmaktadır.”75 

Sonuç olarak, bu açıklamalardan yaklaşımla ilk dönem sûfîlerin ihlâslı olma 

konusundaki yaklaşımlarını değerlendirirsek, şöyle bir sonuca varabiliriz: İhlâslı kul, 

tevhit inancına uygun olacak şekilde doğru inancı temsil ediyorken, ibadetler, kulluk 

hayatı boyunca gösterişten uzak durmuş içten ve samimi amelleri ifade etmektedir.76 

 

2.5. Tasavvuf Eğitiminde İhlâs Kavramı 

Allah’ın benzettiği, süt gibi temiz, saf bir şekilde ihlâslı olur.  Mekkî’nin bakış 

açısına göre, amellerimiz insanlara yönelik riyâ hırsı ve duygusu veya nefsimizin 

gösteriş tutkusu ile karıştığında, o ameller hâlis olmaktan çıkar. Böyle durumlarda, 

dürüstlük, samimiyet ve edep gibi unsurlar devre dışı kalır.77 Bu açıdan bakıldığında, 

sûfîler için tasavvufta terbiye, seyr-ü sülûğün temel unsuru, Allah’a kullukta bulunan 

 
74  Mekkî, Kûtü’l-Kulûb-Kalplerin Azığı, 4/45. 
75  İmam Gazzâlî, Kalplerin Keşfi-Mükâşefetü’l-Kulûb, çev. Ali Kaya (İstanbul: Semerkand Yayınları, 

2012), 192. 
76  Bashirov,  “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, 36. 
77  Damral Bashirov, Tasavvufta Ölüm (Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2021), 27. 



 
23 

ihlâstır. Çünkü manevi yolda sağlıklı bir şekilde devam etmesi, ihlâsın samimiyeti ile 

doğrudan ilişkilidir. 

Sûfîlerin ihlâs konusundaki görüşlerini ele alırken, mutasavvıfların bu 

kavramın farklı boyutlarına, kulun yetenekleri ve ruhsal durumları üzerinden işaret 

ettikleri anlaşılmaktadır. Örneğin, Ebû Türâb Nahşebî'nin ârif olanların riyâsı mürid 

olanlara nazaran ihlâs mesâbesindedir sözü, müridlerin ihlâslarının riyâdan tam olarak 

arınmadığını ifade etmektedir.  Riyânın çeşitli biçimleri mevcuttur; sâlik, nefsinin 

hilelerine tam anlamıyla vakıf olmadığından, ihlâs sahibi olduğunu düşünürken 

farkında olmadan riyâ tuzağına düşebilir. Bu durum üzerine Sehl b. Abdullah Tüsterî, 

riyâlı işlerin ihlâslı işlerin ehli olanlardan başka kimse tanıyamaz78demektedir. 

Herevî (ö. 481/1089), ihlâsı amelin her türlü karışıklıktan arındırılması" olarak 

tanımlarken, üç tür ihlâs üzerinde durmaktadır. İlk olarak, yaptığın ameli görmemek, 

işlenmiş amellerin karşılığını beklememek veya amelden mutlu olmamak gerekliliğini 

vurgular.79 Aşamadaki ihlâs, bir kimsenin ibadetinde ve kulluğunda nefsine pay 

ayırmadan, Allah'ın lütufunun ihsanının farkına varmasıdır. Böylece, kul ucub, 

övünme ve ameline güvenme duygusundan uzaklaşmanın yanı sıra, yaptığı eylemler 

için dünya ya da ahiret açısından herhangi bir beklenti içinde olmaz. Zunnûn-u Mısrî 

bu aşamada şu üç madde ihlâsın alâmetidir: Kimsenin nazarında halkın övmesi veya 

yermesi eşit olmak, amelde ameli görmeyi unutmak veya amelin âhirette sevap 

getireceğini unutmak demektedir. Ebû Abbas b. Atâ ise, aşamadaki ihlâsı, İhlâslı amel, 

riyâ veya karşılık bekleme gibi olaylardan kurtulmuş, arınmış şekilde olandır şeklinde 

tanımlar.80 

Herevî'ye göre ise, ihlâsın ikinci aşaması, salikin şeriatın dış kısmına çıkmasını 

gerektirecek durumlarla karşı karşıya kalmaktan kaçınması ve kulluğunun Cenâb-ı 

Hakk’ın tevkifiyle gerçekleştiğini gözlemlemesidir.81 Mutasavvıflara göre, mürîd bu 

şuhûd sırasında iki tür hataya düşebilir: İlki, amelini Allah’a atfetmekten ötürü 

onun kusursuz ve mükemmel olduğunu düşünmek; diğeri ise, ibadetler konusunda 

gösterdiği gayret ve çaba ile kendini fazla öne çıkarmaktır. 

 
78  Serrâc, el-Lümâ-İslam Tasavvufu, 253. 
79  Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn-Hâce Abdullah el- 

Ensârî el-Herevî, çev. Abdurrezzak Tek (Bursa: Emin Yayınları, 2008), 93. 
80  Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 117. 
81  Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn-Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî, 93. 



 
24 

Bu aşamada salik, gayret ve çabanın yalnızca Allah’tan geldiği düşüncesi ile 

beraber, kulluğunu ihmal etme hatasına düşebilir. Ancak bu yanlışlıktan kurtulmanın 

yolu, ihlâsın doğru bir şekilde anlaşılmasından geçer. Yani salik, yaptığı her şeyin 

kendi çabasına değil, Allah’ın lütuf ve ihsanına dayandığını kavradığında bu 

hatalardan arınır.82 

Herevî’ye göre, ihlâsın üçüncü mertebesi, amelin ilmin zahirine uygun hale 

getirilmesi, Allah’ın hükümlerine rıza gösterilmesi veya başka bir şeyin hâkim 

olmasından arınmakla gerçekleştirilen bir ihlâsdır.  Mutasavvıf olanlar, böyle 

mertebedeki mürid'in öncelikle amellerinin şerîata uygunluğuna dikkat etmesi 

gerektiğini vurgulamışlardır. Zahirde amellerini sevap kazanma ve ilahi cezadan 

korunma niyetiyle icra etse de kalbinde bu eylemlerin asıl amacının “mârifetullah” 

olduğunu bilmelidir. Daha sonra, Hakk'ın kendisi ile ilgili emirlerini ezeli ilmi, 

hikmetlerine uygun vaziyette uyguladığı bilincine ulaşması gerekmektedir. Bilinç, onu 

Allah'ın dışındaki şeylerden kurtararak yalnızca Allah’a kul olma yoluna sevk eder.83 

Sûfîlerden bazıları, ihlâsı zorunlu bir sonuçla ilişkilendirmiştir. Örneğin, 

zühdüyle tanınan Abdullah et-Tüsterî, kırk gün süregelen samimiyet içinde ihlâslı bir 

şekilde zühde devam eden bir kişi, Cenâb-ı Allah tarafından kerametlere mazhar olur. 

Eğer bir kimsenin böyle bir durumu yoksa, bu onun zühdündeki sadâkat ve ihlâsın 

eksikliğindendir84 demektedir. Sehl b. Abdullah’a göre, ihlâsla yapılan amellerin 

mutlaka bir karşılığı olacaktır. Bu söz, ihlâs üzere hareket eden bir kişinin ihlâsının 

gerçekliğini değerlendiren bir ölçüt anlamı taşımaktadır. 

 

2.6. İhlâsla Bağlantılı Tasavvufî Kavramlar  

Riyâ: Arapçada gösteriş anlamı taşıyan riyâ kavramı, din literatüründe, 

Allah’tan başkası düşünülerek yapılan amelleri ifade etmektedir.  İhlâs ve riyâ 

kavramları genellikle birbiriyle zıt olarak ele alınmaktadır; birinin varlığı, diğerinin 

yokluğunu ifade eder. Sûfîlerimiz, marifette ihlâsın önemli unsurlarından olduğunu 

makbuldür derler. İhlâsın tersini tanımayan kimse, ihlâslı olmayı tamamen manasıyla 

uygulayamaz. Tasavvufta kuruluş döneminde yaşayan sûfîlerden Ebû Osman el-

 
82  Abdurrezzak Tek, Tasavvufî Mertebeler: Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî Örneği (Bursa: Emin 

Yayınları, 2008), 116. 
83  Tek, Tasavvufî Mertebeler: Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî Örneği, 117. 
84  Serrâc, el-Lümâ-İslam Tasavvufu, 369. 



 
25 

Mağribî şöyle der ki: Bir kavramın karşıtını bilmeyen kimse, o şeyi tanıyamaz. Bu 

yüzden, ihlâslı bir kimsenin ihlâslı olmayı, ancak riyâ kelimesini tanıyıp ondan 

uzaklaştıktan sonrasında tamamen gerçekleşir85 bağlamda, mutasavvıflarımız, ihlâs, 

riyâ kelimesinin ne olduğunu ve arasındaki farkları anlamaya dikkat çekmişlerdir. 

Horasan'ın büyük sûfîlerinden olan İyâz ise bu konuda şöyle der: Halk için 

günah işlerden uzak durmak riyâdır, halkımız için ibadet etmek ise şirke girer İhlâs 

kelimesi, Hakk’ın iki amelden kişiyi memnun etmesidir.86 Dolayısı ile ihlâs kelimesi, 

ikisinden de kurtulmak ile elde edilmektedir.87 

Teşekkül döneminde bulunan sûfîler, riyâ kavramını tanımanın ve ondan 

kurtulmanın zorluklarına dikkat çekmişlerdir.  Hüseyn bu mevzuda şu şekilde 

söylemiştir: Hayatta mühim olan değerli şeyimiz ihlâsımızdır. Riyâmı kalbimden 

koparıp atmak için ne kadar çaba gösteriyorum! Yine de riyâ gönlümde âdeta farklı 

bir renkte bitmektedir.88 

Bu kısımda ayrıca tek odağa dikkat etmek gereklidir. Sûfîlerin mertebeye, 

duruma ulaşma aşamaları, her biri farklı bir tarikat yolunu benimsediği ve kendi öznel 

deneyimlerine dayandığı için, söyledikleri bazen çelişkili görünebilir. Örneğin, Ebû 

Osman el-Mağribî’nin ihlâsı elde etmek için riyâyı tanımayı şart koşması ile, et-

Tüsterî’nin ihlâslı kimse olanın riyâyı tanıyamayacağına dair ifadesi arasında bir 

çelişki vardır. Dolayısıyla, bir görüşte riyâyı tanımak ihlâsı elde etmenin koşulu olarak 

kabul edilirken, diğer görüşte ihlâs sahibi olmanın riyâyı tanımanın şartı olduğu ortaya 

çıkmaktadır. Sonuç olarak, tasavvufun oluşma dönemine bakıldığında, sûfîlerden 

özellikle ihlâs- riyâ arasındaki önemli ilişkiye vurgu yapan kimselere bu iki kavramın 

birbirinden bağımsız ele alınamayacağını açıkça belirttikleri görülmektedir. 

Takvâ: Sözlükte korkma, sakınma, kaygılanma gibi anlamlara gelen takvâ 

kelimesi, dini anlamda Allah’a kulluk etmek ile Allah’ın ceza vermesinden korunmak 

ve kişinin yapması ya da terk etmesi gereken şeylerden uzak durarak nefsini korumak 

anlamına gelir.89  

 
85  Ebû Abdurrahman es-Sülemî, İlk Zâhid ve Sûfîler-Tabakâtu’s-sûfiyye, çev. Abdurrezzak Tek 

(Bursa: Emin Yayınları, 2018), 293. 
86  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 291. 
87  es-Sülemî, İlk Zâhid ve Sûfîler-Tabakâtu’s-sûfiyye, 293. 
88  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 292. 
89  Cürcânî, Ta’rîfât Tasavvuf Istılahları, 102; Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 

625. 



 
26 

İlk dönem sûfîleri, takvâyı iki ana boyutuyla ele alır:  

a) Zâhirî anlamdaki takvâ, dinin sınırları içinde kalmak demektir. Yani, şeriatın 

belirlediği hudutları aşmamak, helal- haram dairesinin dış kısmına çıkmamaktır.  

b) Bâtın nazarında takvâ ise niyetimiz ve ihlâsımızdır.90 

Takvâmız, esasen istikamet yolunda olma kaygısını ifade eder. Zâhirî manada 

istikamet, dinin hudutları içinde bulunmakla belirlenirken, sûfîlere göre bâtınî 

istikamet, niyet ve ihlâsla mümkündür. Bu çerçevede, takvâ kavramı mutasavvıf 

olanlar tarafından ihlâslı yakından ilişkilendirilen kavram olarak bahsedilmiştir. O 

kimselere göre takvânın temeli, ihlâstır. Misalen, el-Verrâk şunu belirtmiştir: 

Takvânın asıl olanı ihlâs kelimesi, ihlâsın gerçeği ise Allah’a karşı takvâlı davranmanı 

gerçekleştirecek insanlar dışında türlü şeylerden uzak durmaktır.91 

Ayrıca, Kesmiş olduğunuz kurbanların eti, kanı Cenab-ı Hakk’a ulaşım 

sağlamaz, fakat takvânız Allah’a ulaşır92 âyetine Tüsterî’nin yorumu da Bu bağlamda 

önemlidir: takva, nefsten, halktan sıyrılıp uzaklaşmak anlamına gelir. Bu anlamda 

berî olmak, ihlâs dediğimiz kavramın özüdür.93 Dolayısıyla sûfîler, takvâ 

ile ihlâsın yakın kavramlar olduğunu savunurlar. Bâtınî anlamda takvânın alameti ise, 

riyâdan kaçınmak ve ihlâsla amel etmek olarak öne çıkar. 

Uzlet: Tasavvufun teşekkül ettiği dönemindeki sûfî olanların ihlâslı şekilde 

olan yaklaşımlarını değerlendirirken, ihlâs ile irtibat kurdukları diğer bir kavram da 

uzlettir. Ancak sûfîlerin uzleti ihlâs ile ilişkilendirirken vurguladıkları önemli bir 

nokta, bu durumun bir yöntem teşkil etmesidir. Yani, ilk dönem mutasavvıflarına 

göre uzlet, ihlâsın elde edilmesine yönelik bir yol olarak görülmektedir. Nihayetinde 

el-Mısrî ihlâsa ulaşabilmek için yalnızlığın (halvet) etkisini anlattığında 

şöyle demektedir: İhlâslı olmayı ulaşmada yalnızlığından yani halvetten daha tesirli 

olan şey görmedim. İnsan yalnız kaldığı vakit, Hakk ‘tan bir başkasını 

göremez. Hakk’dan başka kimseyi görmeyince, Allah-u teala’nın kurallarından başka 

hiçbir şey o kimseyi harekete geçiremez. Yalnızlığı seven kimse, ihlâsa sarılmış kimse, 

doğruluğun önemli temel yapısına yapışmıştır. 94 Zira İhlâs, gösterişten arınmış ameli 

 
90  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 57. 
91  Sülemî, İlk Zâhid ve Sûfîler-Tabakâtu’s-sûfiyye, 168. 
92  el-Hac, 22/37. 
93  Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 116; bk. Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf-

Ta’arruf, 163. 
94  Sülemî, İlk Zâhid ve Sûfîler-Tabakâtu’s-sûfiyye, 7. 



 
27 

ifade ettiğinden dolayı riyânın zıddıdır; fakat riyâ ise, insanların görmesi, takdir etmesi 

için yapılabilen eylemlerinden ibarettir. Kullar, uzlet halindeyken insandan uzak, 

yalnızca Allah ile beraber bulunduğundan, kulluğu boyunca Allah’tan başka hiçbir 

ortak bulamaz. Bu durum, sâlikin zorunlu olarak kulluğunu yalnızca Hakk’a tahsis 

etmesine yönlendirir. Bundan dolayı, tasavvufun oluşma sürecinde uzletin ihlâs ile 

olan ilişkisinde durulmuştur.95 

Sıdk: Sıdk ile ihlâsın, kelime anlamında açısından birbirine yakınen anlamlar 

taşımaktadır. Her ikisi ise samimiyeti, doğruluğu ifade etmektedir. Sûfîler nazarında 

ise bunlardan iki kavram arasında derin bir ilişki vardır. Onlara göre, ihlâs, yalnızca 

sıdk ile tamamlanabilir; benzer şekilde, sıdk da ihlâs ile gerçek anlamını bulur. 

Mutasavvıf olanlar iki kavramlar arasında döngüsel bağlantıdan bahsetmişlerdir. El-

Mısrî’nin ifade ettiği üzere: "İhlâs, yalnızca içinde bulunması icap eden sıdk ve ona 

sabırla tamamlanır. Sıdk, yalnızca ihlâsta var olması gereken ihlâs ve ona devam ile 

gerçekleşir.  Bu söz, bahsedilen ilişkiyi açıkça ortaya koymaktadır.96 Ayrıca, 

İhlâs, kendisiyle Hak Teâlâ’nın murat ettiği ve sıdkın kastedildiği bir ameldir97 

denilmiştir. Dolayısıyla, bu kavramlar da özünde aynen niyeti gerçekleştirmeyi 

hedefler. 

Fenâ: Es-Sûsî şöyle söylemiştir: Kul, ihlâslı amellerinde ihlâs gördüklerinde, 

aslında ihlâslı amelleri daha fazla ihlâslı işlere ihtiyaç duyar hale gelirler.98 Bu ifade, 

esasen metafizik bir derinlik taşır. Zira ihlâsı görmek, zaten ihlâsın eksik olduğuna 

işaret eder; bu durumda hangi ihlâsın ihlâsa muhtaç olduğu sorusu gündeme gelir.  Bu 

kısımda ihlâs kelimesinin farklı boyutundan mı söz ediliyor? Aslında bu sualin 

cevabı, başlangıç dönemi sûfîlerinin fenâ kelimesine yükledikleri anlamda gizlidir. 

Bağdâdî ise fenânın üçüncü kademesi söz konusu olduğunda, kulun dış varlığının 

görünür olduğunu, ancak kendisi bunun bilincinde olmadığını ifade eder. Zira 

kullar, tamamı ile Allah’ta yok olmuştur ve neticesinde insan kendine özgü ferdi varlık 

taşımamaktadır. Hak, kulu kuşatıp onun var olmasını ondan alırken, kendi var oluşunu 

ona ikram eder ve kullar, Allah’ın varlığı ile hayat bulur; Bahsetmiş olduğumuz 

durum, insanların ebedî var oluşuna geri dönmesi, yani Hak’ta yaşaması anlamına 

 
95  Bashirov,  “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, 43. 
96  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 291. 

 
98  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 290. 



 
28 

gelir.99 Dolayısıyla, kulun fenâsı tam ve hâlis olduğunda ne kendisinde varlık ne de 

ihlâs görebilir. Kendisinde ihlâsı hissetmeye başladığındaysa, aslında kendisinde 

varlık olduğunu fark etmiştir bu da hem fenâsının eksikliğine hem de ihlâsının 

eksikliğini işaret eder. 

Sûsî’nin sözlerine değinecek olur isek, buradaysa enaniyetin bu boyutundan da 

bahsedildiğini söyleyebiliriz. Çünkü kimsenin amellerinde ihlâs görebilmesi, 

amellerinin kendisinin çabasının eseri olduğu hissinden kaynaklanır. Durum, 

sûfîlerimizin ihlâs kelimesinin ikinci yerini oluşturan; işleri hatalı görmek veya ameli 

var edeni görme anlayışının zıttına düşmek anlamına gelir. Ebû Yakub Sûsî bu konuda 

şunları söyler: İhlâslı amel şudur ki, meleğin haberi yoktur ki sevabını yazsın, şeytanın 

haberi yoktur ki onu bozuntuya uğratsın, nefsimizin de haberi olmaz onun ile kendisini 

hoşnut olsun. Kelâbâzî, şu lafı yorumlarken, ihlâslı işlerin insanın her türlü şeylerden 

kesintiye uğrayarak Allah’a yönelim göstermesi, amelleri sebebiyle Allah’na 

yönelmesi olduğunu ifade eder. Her eylemini tövbemizi icap eden amel olarak 

görmektedir.100 

İhlâsımız, inancımız, ibadetimiz ve kulluğumuz açısından dinimizin temel 

kavramlarından biridir. Yüce Kitabımızda sıkça bahsedilen bu kelime, aslında her 

türlü şirkten ve şüpheden uzak, samimi bir inancı ifade eder. Bu tür inancı bulunan 

kişiler ise ihlâs sahibi kişi olarak nitelendirilir. Hadislerde sıklıkla ele alınan salih 

amel meselesi, Kitabımızdaki anlamıyla birlikte, ibadetlerde içten olmayı ve Hakk’ın 

uluhiyetine zarar verecek davranışlardan uzak durmayı gerektiren bir olgu olarak 

karşımıza çıkar. Bu nedenle bazı hadislerde ihlâsın karşıt terimleri olarak 

riyâ veya gizli şirk ifade edilmektedir. 

Ayrıca, literatürde ihlâs kelimesi bazen niyet kelimesiyle de eş anlamlı 

kullanıldığından, aslında her eylemin sonucunu belirleyen bir ölçüt olarak ön plana 

çıkar. Ameller niyetlere göredir diyen hadisler de bu noktayı vurgulamaktadır. 

Dolayısıyla, hadislerdeki ihlâs tanımı, Kur’an’daki kullanımına kıyasla daha geniş bir 

anlam içermektedir. 

Tasavvufun erken dönemlerinde Sûfiler, ihlâs kavramına kapsamlı bir şekilde 

yaklaşarak, Kur’an ve hadislerdeki anlamını da içeren, hatta daha geniş bir anlayış 

 
99  Ateş, Cüneyd-i Bağdadi (k.s) Hayatı Eserleri ve Mektupları, 154. 
100  Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 117. 



 
29 

geliştirmişlerdir. Onlar, amelleri zahir ve bâtın olmak üzere ikiye ayırarak, ihlâsı daha 

çok bâtıni bir nitelik olarak değerlendirmişlerdir. Sûfiler, ihlâsın olmadığı takdirde 

amelin geçersiz olacağı görüşündedirler; çünkü ruhsuz bir beden gibi, ihlâssız bir 

eylemin hiçbir değeri bulunmamaktadır. 

Sûfilerimizin, anlayışında hakiki ihlâs, kulların tüm işlerini kendisinden 

soyutlanarak sadece Hak için gerçekleştirmesidir. Eğer kişi, yapmış olduğu işlerde 

nefsine pay çıkarıyor ise, mutasavvıflara göre bu kişi gerçekten ihlâslı kimse olamaz. 

O kimselere göre ihlâs sahibi, yapmış olduğu eylemi görmeyen bir insandır. Sûfiler, 

ihlâsı kişinin yaptığı eylemi görmemesi olarak tanımlar ve bu anlayışla işleri, Yapanı 

mutlak olan Allah’a nispet yapılarak riyâdan arınmayı, ihlâsa ulaşmayı gaye 

edinmişlerdir.101 

Mutasavvıflara göre, kimsenin kendisini ihlâslı sahibi olarak bilmesi büyük 

yanılgıdır. İhlâsta ihlâs görmek, aslında kişinin ihlâsının da ihlâsa muhtaç olduğunu 

ifade eder. Bunun sonucunda, Sûfilerin yaklaşımında ihlâs, derin bir içsel yolculuğun 

ve bilgi birikiminin zeminini oluşturur.  

İhlâs sahibi kimseler hakkındaki düşündükleri göz önüne alındığı zaman şu 

neticelere ulaşmaktayız: 

İlk olarak, o kimselerin görüşlerinde ihlâs, İlk olarak inanç hakkında tutarlı, 

doğru, içten olmayı göstermektedir. İkincisi ise, kulluğu, ibadetlerinde riyâ (gösteriş) 

ve yahut saklı şirk olarak açıklanan durumlardan kurtulma anlamı taşıyor. Üçüncüsü, 

mutasavvıflara göre ihlâs kavramı özellikle kulluk, ibadetlerinde insanın yapmış 

olduğu ameli kendisine nispet etmemesi, Allah’ın bir ikramı olduğunu düşünerek 

kendi nefsine pay çıkarmaması anlamındadır.102 

Takva: Takva, kişinin kendisini Allah’tan uzaklaştıran her türlü şeyden uzak 

durmasıdır. Takvanın iki boyutu bulunur: Birincisi şekil, ikincisi ise manevi boyuttur. 

Takvanın şekil boyutu, dinin sınırlarını korumakla ilgilidir; manevi boyutu ise iyi niyet 

ve samimiyet üzerine kuruludur.103 Takvayı anlam bakımından tamamlayan bir diğer 

kavram ise ihlâstır. Nasıl ki takva iyi niyet ve samimiyet üzerine kurlu ise İhlâs 

 
101  Kelâbâzî, et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 117. 
102  Bashirov,  “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, 43. 
103  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 203. 



 
30 

kavramı da aynı şekilde iyi niyet ve samimiyet üzerine kuruludur. İşleri İyi niyet ve 

samimiyetle yalnızca Allah rızası için yapmaktır. 

Dinin sınırlarını ve emirlerini korumak, iyi niyet ve samimiyetin kapılarını 

aralar. Bu nitelikler, hayatı içlerinde barındırır ve hayatın özünü oluşturur. Takvâ 

aracılığıyla Allah’a sevgi, aşk ve itaatle bağlanan bir kul, aşkın içinde sarmaşık gibi 

saran derin bir sevgi ve bağlılık hisseder. Aşk, aşırı sevgi ve özlem duygusudur; bu 

yoğun sevgi, karşılık beklemeden, sadece aşkın kendisi için yapılan eylemlerdir. Aşk, 

bir ırmak gibi coşku içinde çağlar ve akar.104 Allah’a derin aşk ile bağlı olan kullar 

yaptıkları işleri Allah’ı memnun etmek ve rızasını kazanmak için yaparlar. İşlerini bu 

niyetle yapan kullar hakiki aşka sahiptirler. 

Takvâ ve ihlâs sahibi bir kalp, öyle büyük bir huzur ve sevgi hisseder ki, 

Rabb'inin sevgisini kaybetme korkusuyla O'na ve emirlerine daha derin bir 

samimiyetle bağlılık gösterir.105 

İnsan, tüm davranışlarını bir sorgulama sürecinden geçirerek sorumluluk 

bilinciyle yerine getirir. Bu çerçevede takva ve ihlâs hem sorumluluk bilincinin bir 

sonucu hem de bu bilincin içselleştirilmesinin bir kaynağı olarak değerlendirilebilir. 

Takva, ibadetlerin en önemli etkilerinden biri olan sorumluluk bilinci ve vicdanlılığın 

temelini oluşturur.  

İhlâs sahibi bir kişi aynı zamanda samimiyetle dini inançlarına bağlı 

olduğundan takvanın özündeki sorumluluk bilinci ve vicdanlılığı yaşar. Takva sahibi 

bir kişi tüm işlerini sorumluluk bilinciyle ve içten bir samimiyetle yerine getirecektir. 

Takva ve ihlâs, dinin belirlediği emir ve yasakların sınırlarını samimiyet ve ibadetle 

korumak; süt emen bir çocuğun annesinin kollarında bulduğu huzuru bulabilmektir.106 

Takvâ, kulun kalbinin bir an bile olsun Allah Teâlâ'dan uzaklaşmamasına özen 

göstermesidir. Bu yüzden, Allah katında soy, mal veya şöhret gibi unsurların hiçbir 

önemi yoktur.107 

Allah açısından en önemli erdem, takvâdır. Takvâ, O’nun azabından korkarak 

isyan etmeyi bırakmak ve O’nun hoşuna gitmeyecek şeylerden uzak durmaktır. 

 
104  Peter Louster, Aşk ve Aşkın Psikolojisi, çev. Nurettin Yıldıran (Ankara: Doruk Yayıncılık, 2000), 

55. 
105  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 78. 
106  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 78. 
107  Ebu Hafs Sühreverdî, Avarüfü'l -maarif (Kahire: Darul Maarif, 1966), c.1-2, 89. 



 
31 

Takvalı bir insan, samimi ve ihlâslıdır; işlerini titizlikle yapar ve gösterişe asla ihtiyaç 

duymaz. Zihninde ve kalbinde yalnızca Allah’ın rızası ön plandadır. Takvâ, insan 

kalbinde en değerli hazine ve mirastır; çünkü O'nun azabından duyulan korkuyla 

isyandan kaçınmak ve O'na layık olmayan davranışlardan vazgeçmek, takvânın 

özüdür.108 

Helal ve haram kavramları genellikle belirgin bir şekilde ortaya konulmuş olsa 

da dikkate alınması gereken şüpheli durumlar da mevcuttur. Müminin bu şüpheli 

konular karşısında iradesini yansıtacağı temel merkez kalbidir. Kalp, müminin manevi 

mürşidi gibi işlev görerek, ona doğru yönü gösterecektir. Eğer bir kişi kalbine 

danışarak hareket ederse, takvalı ve ihlâslı bir tutum sergilemiş olur ve işlerini ihlâsla 

yerine getirmiş sayılır. 

Bir durumun haram mı yoksa helal mi olduğuna dair şüphe taşıyan kişi, 

kalbindeki duyguları ifade eden vicdanına başvurur. Takva ve ihlâs ölçülerinin 

sağladığı hassasiyetle, bu kişi kalbinin yönlendirmesiyle o hususun haram ya da helal 

olup olmadığına dair bir kanaate ulaşır. Bu kanaatini, gerçekleştirdiği eylemlerle de 

gösterir.109 

İnsan ruhunda, onu sürekli iyiliklere yönlendiren derin bir iyilik arzusu 

bulunmaktadır. Bu içsel dürtü, bireyin sürekli olarak iyilikle dolmasına ve 

kötülüklerden uzak kalmasına yardımcı olur. Aynı zamanda, insanı samimiyetle dolu 

bir yaşamaya teşvik eder. Bu duygu, kötülüklerin karanlığını ve iyiliklerin güzelliğini 

fısıldayarak bireye rehberlik eder. İnsanın içindeki iyilikleri güçlendiren bu sesi ve 

dürtüyü, sorumluluk bilinci, emirlere uyma ve yasaklardan kaçınma gibi dikkatli bir 

tutum sayesinde geliştirmesi mümkündür. Böylece, kişi işlerini samimiyetle yerine 

getirir ihlâslı işler yapmış olur ve gerçek bir iyilik yaşantısı sürdürmüş olur.110 

İhlâslı davranan takvalı bir kulun sahip olduğu takva Allah’tan gelen bir nurdur 

ve O’na itaat etmeyi, O’nun lütfuna layık olmayı arzulamak anlamına gelir. Bu, insana 

hem vicdan merkezli bir bakış açısı kazandırır hem de sorumluluk bilincini 

güçlendirir.111 

 
108  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 81. 
109 İsmail Ankaravi, Minhacü'l Fukara, haz. Saadettin Ekici (İstanbul: İnsan Yayınları, 1996), 244. 
110 Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 83. 
111 Muhasibi Haris, Riaye li Hukukillah, Darü'l- Kütübü'l-hadiseti (Kahire 1970), 65. 



 
32 

Allah Teâlâ'ya vicdan merkezli bir bakış açısıyla bağlanarak sorumluluklarının 

bilincine varan bir kul, inanç ve sevgi duygusunu en derin şekilde yaşayabilir. Takvâ 

ve ihlâs, Allah'a kulluk yolundaki en önemli aşamalardan biridir. Kullar, bu seviyeye 

ulaşarak bir üst dereceleri kavrar ve yaptıkları işleri ihlâsla gerçekleştirme gayretinde 

olurlar. Zira Allah, bu samimiyetle yapılan işler dışında rızasını ve sevgisini istemeyen 

hiçbir ameli kabul etmez.112 

Takva olmadan, Allah'ın "Sakının" dediği şeylerden kaçınmak mümkün 

değildir. Bu nedenle, takva, insan ruhu üzerinde olumsuz etkilere sahip olan şeytan ve 

nefsin etkisini ortadan kaldırmanın en etkili yoludur.113Takvasına dikkat eden bir kul 

aynı zamanda ihlâslı işler yapan kuldur. 

İhlâslı işler yapan takvalı bir kul, Allah’a saygı duyar, O’nun emirlerine uymak 

ve kendisine verilen kulluk sözünü samimiyetle yerine getirmeye çalışır.  

Sıradan insanların takvâsı, Allah’ın emir ve yasaklarına riayet ederek O’na itaat 

etmeleriyle gerçekleşir. Seçkinlerin takvâsı ise, Allah’ın takdir ve kaderine razı 

olmaktan oluşur. En seçkin olanların takvâsı ise, her nimeti Allah Teâlâ’dan bilip, her 

güzellik ve iyiliği O’na atfetmektir.114 

Takvâ, kötülüklerin kaynağının nefis ve şeytandan, iyiliklerin ise Rabbimizden 

kaynaklandığını kavramaktır. Kalp, bir güneşe benzer. Gerçek takvâ, nefis ve kalbin; 

şeriat mertebesinde büyük günahlardan, hakikat mertebesinde ise gizli şirkin 

karanlıklarından arındırılmasını gerektirir. Aksi takdirde, bu şirkin ve günahların 

yarattığı karanlıklar, bir güneş tutulması gibi kalbin nurunu gölgeler ve gönül aynası 

toz tutar.115Aynı zamanda yapmış olduğu işleri ihlâslı yapmamış, işlerine riyâ gösteriş 

karıştırmış olacaktır. 

İhlâslı ve takva sahibi biri, Allah korkusu ve O’nun yasaklarından kaçınma 

bilinci derinleşmiştir.  Bu Allah korkusu, aynı zamanda Allah’a karşı duyduğumuz 

sorumluluğu da pekiştirir. Kişi, Allah tarafından gözetlendiğini ve O’na hesap 

vereceğini düşündüğünde, bu duygu onu olumlu eylemlere ve güzel karakter 

özelliklerine yönlendirir. Kişi ihlâs ve takvanın en yüksek seviyesine ulaştığında, 

huzur hissi ve Allah’ın sevgisini ile O’na yakın olma arzusuyla şekillenir. İşte bu, 

 
112 Haris, Riaye li Hukukillah, Darü'l- Kütübü'l-hadiseti, 52. 
113  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 85. 
114  Abdürrezzak Kaşani, Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: İz Yayıncılık, 1976), 146. 
115  İsmail Hakkı Bursevî, Ferâhu’r-Rûh Muhammediyye Şehri (Bursa: Uludağ Yayınları, 2004), 126. 



 
33 

Allah’ın sevgisini ve yakınlığını kazanma düşüncesiyle hareket etmenin bir 

yansımasıdır.116 

Tasavvufî anlamda takvâ, kalbin günahlardan, kibir ve riyâdan arındırılması ve 

her türlü amelin ihlâsla gerçekleştirilmesidir. Takvâ, kişinin Allah’a itaat göstererek 

ilahi cezadan korunma gayesidir. İhlâsına önem veren takvalı biri, Allah dışındaki her 

şeyden sıyrılmak, O’nun emirlerine riayet etmek ve yasaklarından uzak durması 

gerektiğinin bilincinde olur ve böylelikle işlerini samimiyetle yapar.117 

İnsan, Allah’a duyduğu aşk ve sevgi bağıyla bağlı oldukça, takvâ sayesinde 

Allah dışındaki her şeyden kendini arındırır. Gösterişten uzak bir şekilde, tüm işlerini 

samimiyetle gerçekleştirir. Yine takvâ sayesinde insan, günahlardan ve ilahi cezadan 

da kurtulmuş olur. Bu fırtınalı dünyada, Allah’ın her emrine karşı dikkatli ve saygılı 

olmak, ihlâslı olan takvalı birinin ifadesidir.  

Sıdk: Sıdk, kişinin kendisine zarar verebileceğini bildiği hâlde, doğru olanı 

söylemesi ve yapmasıdır. İnsanın, özünün sözlerine uygun davranarak, Allah Teâlâ’ya 

verdiği kulluk sözünde sadık kalmasıdır.118 

Sıdk ile bağlantılı olan ihlâs kavramı, yaptığı tüm işleri samimiyetle 

gerçekleştiren kişiyi tanımlar. Bu kişi, kibir bataklığına saplanmaz; işlerimizi Allah’a 

tam bir bağlılıkla yerine getirir. 

Gerçek anlamda doğru ve dürüst olan bir insanda bulunan üç özellik vardır: 

tatlı bir dil, heybetli bir görünüm ve aydınlık bir yüz. Sonuç olarak, insan ya tatlı dilli 

ve heybetli olmalı ya da içi ve dışı birbiriyle uyum içinde, temiz bir şekilde var 

olmalıdır. Sıdk, insana sürekli olarak doğruluğa ve doğru davranmaya yönlendirir. 

Böylelikle o kul ihlâsına dikkat etmiş olacaktır.119 

Sürekli doğruluğa yönelen ihlâs sahibi bir insan, işlerini samimi bir şekilde, 

Allah rızası gözeterek ve hiçbir insandan yardım ummadan yapmaya özen gösterir. 

Doğruluk, sırf kendine has gücüyle Allah'ın kılıcı gibidir; hangi konuya yönelirse 

yönelsin, onu kesip geçer. Bu bağlamda, doğruluğun açamayacağı hiçbir kapı yoktur. 

Allah Teâlâ, sıdk içinde doğru ile yanlışı ayırt etmek isteyen kişiye, bu yeteneği 

 
116 Shafig Falah Alawneh, Human Motivation: An Islamic Perspective (New York: The American 

Journal of Islamic Social Sciences Press, 1996), 17. 
117 Hasan Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar (İstanbul: Ensar Neşriyât, 2012). 
118 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 343. 
119 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 344. 



 
34 

kazandıran bir ayna verir. İnsan, dünya ve âhiretteki tüm olağanüstü olayları, 

gönlündeki bu ayna sayesinde görebilir.120 

Sıdk, insanlara gerçek hallerini yansıtma ayrıcalığını sunar. Bu, bireyin özünün 

ve sözünün bir bütün olmasına yardımcı olurken, aynı zamanda içindeki doğrulukla 

yanlışlık arasındaki ayrımı fark etmesini sağlar. Sıdk, adeta bir doğruluk aynası işlevi 

görerek insanların kendilerini olduğu gibi görmelerine olanak tanır.121 Böyle davranan 

bir kişi tüm işlerini samimiyetle yerine getirmeye özen gösterecek ve ihlâslı bir kişi 

olacaktır. 

Sıdk, niyetin içtenliğinin ve sağlamlığının bir göstergesidir. İhlâs ise, meleğin 

tarafından bilinemeyen ve bu nedenle sevap yazılamayan, şeytanın etkisinden uzak 

kalabilen, nefsin uyanık olup kendine çekemediği gizli bir sırdır.122 

Sıdkı, anlam bakımından tamamlayan kavram ihlâstır.123 

Tasavvuf ehli, benim yalnızca yarım bir dilim ve yarım bir yüzüm olamaz; 

çünkü bu durumun görüntüsü oldukça çirkindir. Eğer iki yüzlülükle sevilmem 

bekleniyorsa, o halde sevilmemek, iki yüzlülükten çok daha hayırlıdır, der. Bir şair de; 

"O iki yüzlüleri bir kenara bırak, yoluna devam et. Dostunu ve düşmanını tanı," 

şeklinde ifade etmiştir.124 

Böylece, sıdkın ikiz kardeşi olan istikâmet anlayışı, iki yüzlülük veya kişilik 

bölünmesi olarak adlandırılan söz ve davranışlardaki çelişkilerden insanı kurtararak, 

söz-davranış uyumsuzluklarını ortadan kaldırır. İbadetler, bireyin kötülüklerden 

uzaklaşmasına yardımcı olur ve ona dürüst bir kişilik kazandırır. Ancak ibadetlerin 

etkili olabilmesi için, kişinin dini bilincinin belirli bir seviyede gelişmiş olması 

gerekmektedir.125 

Böylelikle ibadetler, dini bilincin gelişimine katkıda bulunarak inanç, bilgi, 

duygu ve davranışlar arasında bir tutarlılık ve bütünlük sağlar. İki yüzlülükten 

korunmanın en etkili yolu ise doğruluktur. Bu bağlamda, doğruluk sahibi kişiler her 

türlü arzularına ulaşırken, bu niteliğe sahip olmayanlar istediklerinden mahrum kalır. 

 
120 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 345. 
121  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 145. 
122  Serrâc Tüsi, Limâ fi Tarihi’t-Tasavvufî’l-İslamiyyi (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyyeti, 2001), 220. 
123  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 145. 
124  Mâverdî. Edebü’d-dünya ve’d-din (İstanbul: İlk Harf Yayınevi, 2018), 342. 
125 Süleyman Uludağ, İslam’da Emir ve Yasakların Hikmeti (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2001), 87. 



 
35 

Hz. Bayezid-i Bestami'ye soruldu: "En güzel özellik nedir? " O da, "En güzel özellik, 

doğruluktur," şeklinde yanıt vermiştir. Zira doğruluk, Allah'ın en önemli isimlerinden 

biridir. Dua ve ibadetlerin etkin olabilmesi için, bu doğru niyetle yapılması gerekir. 

Çünkü doğruluk, adeta sihirli bir kılıçtır ve her konuda keskinliğini korur.126 

Doğruluğun en mükemmel ifadesi olan sıdk, doğru sözlü olanlar için tüm 

sıkıntılarını ve gönüllerindeki zehirli yaralarını kesip atan sihirli bir kılıç gibidir. Zira 

iyiliğin ve dünya-ahiret müjdelerinin temel kaynağı, doğruluk üzerinedir.127 Böylelikle 

doğruluk üzere olan bir kişi tüm işlerini samimiyet ve Allah rızası için yapacaktır. 

İşlerine riyâ gösterişi karıştırmayacak ihlâslı bir kişi olacaktır. 

Sıdk halinin sürekli olması, bir iğneyi yere dikerek onun üzerinde ayak 

başparmağıyla durmak gibidir. Sıdk, kalpte ve bedende, yani içsel ve dışsal olarak, 

doğruluk ve dürüstlük ilkelerini korumakla ortaya çıkar.128 Nasıl ki sıdk bir insan için 

bu kadar meşakkatli ve zor ise işlerine riyâyı karıştırmadan ihlâslı yapılan işlerde bu 

denli zor ve meşakkatlidir.  

İğnenin üzerinde başparmağın ucunda durmak ne kadar değerli ve zorsa, 

işlerine riyâyı karıştırmadan ihlâslı yapılan işlerde bu denli değerli ve zordur. Ancak 

hayatta ve Allah’ın huzurunda doğruluğu kuşanan insanlar, iğnenin üzerinde ayak 

başparmağıyla dimdik durmak kadar güç bir başariyâ imza atmışlardır.129 

Uzlet: Zühd ve uzlet, insanların arasında fazlaca bulunmamak, onlardan uzak 

bir yaşam sürerek Allah Teâlâ ile yalnız kalmak ve inzivaya çekilmek anlamına gelir. 

Gerçek zühd, aslında, toplumda gereğinden fazla zaman geçirmeden, günaha 

düşmemek ve zamanı daha samimi bir şekilde ibadetle değerlendirmek için ıssız ve 

kimsesiz yerlerde geçirmektir. 

Uzlet ile bağlantılı diğer bir kavram ise ihlâstır. İhlâs, gerçek bir samimiyet, iyi 

niyet, Menfaatten uzak ve temiz bir kalbin arınmıştık ölçüsüdür. İşlerdeki samimiyet 

ve iyi niyetin kalitesi, ihlâsla anlaşılır.  Bu tür işler, karşılığını yalnızca Allah’tan 

bekleyerek, daha görünür bir şekilde değil, inzivaya çekilerek yapılan işlerdir. 

 
126  İsmail Rusûhî Ankaravî, Minhâcu’l-Fukarâ. Haz.Safi Arpaguş (İstanbul: Vefa Yayınları, 2008), 

266. 
127 Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 149. 
128 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 254. 
129  Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 152. 



 
36 

Mutasavvıfların uzletten amaçları ise şunlardır: Toplumda gereğinden fazla 

kalmamak, zaman israfından kaçınmak ve zamanı, bir köşeye çekilerek ibadet ve 

tefekkürle değerlendirmektir.130 

Tasavvuf yoluna adım atan bir kişi için başlangıçta yalnızlık, yani uzlet 

gereklidir. Bu durum, sadece insanların ondan ya da onun kötülüğünden etkilenmesini 

önlemek için değildir. Asıl amaç, kişinin kötü ahlakından arınarak daha iyi bir birey 

haline gelmesini sağlamaktır. Uzleti tercih eden birinin gerçek amacı, insanlardan uzak 

durarak onların kötülüklerinden korunmak değil; kendi içindeki kötülüklerden 

uzaklaşmak için bir çaba içinde olmaktır. Nefsini tanıyan ve kendini küçümseyen bir 

kişi alçakgönüllü, kendini başkalarından üstün gören biri ise kibirli olur.131İhlâslı olan 

ve tüm işlerini samimiyetle yalnızca Allahın rızasını kazanmak için yapan bir kişide 

tıpkı uzlet sahibi biri gibi alçakgönüllü olur. İşlerini gösteriş amaçlı yapmadığı için 

kendini hiçbir zaman başkalarından üstün görmez ve kibirli davranmaz. 

Ancak samimi bir kişi, kibir bataklığına sapmadan, işlerini alçakgönüllülükle 

yürütür. 

Zühd ve yalnızlık anlayışını en iyi kavrayanlardan biri olan Cüneyd, dinini 

korumak ve bedenini ile kalbini huzura kavuşturmak isteyen kişinin insanların 

kalabalığından uzak durması gerektiğini belirtir132 demektedir. 

Allah dışında her şeyden O'na kaçan insanın tutumu, bu ayette şu şekilde 

betimlenmektedir: Sizi ve Allah'tan başka çağırdıklarımızı terk ediyorum.133 

Bu terk ediş, yalnızca Allah'tan başka her duygu, düşünce ve bağımlılık yaratan 

unsurlardan vazgeçmektir. Uzlet, dünyaya karşı isteksiz olmayı ve ona dair arzuları en 

aza indirmeyi ifade eder. Dünyayı gözde küçümsemekle birlikte, ona yönelmeyi 

zorlaştırmak amacıyla geçici bir bakış açısıyla yaklaşmaktır. Bu bağlamda, kişi kalbini 

hırslardan arındırarak, ellerini mal ve mülkten sıyırmayı hedefler. İşlerini ihlâslı 

yapmaya özen gösterir. Sonuç olarak, zühd; elde bulunmayan şeyin, gönülde de yer 

etmemesi demektir.134 

 
130  Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 543. 
131 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 217. 
132  Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 672. 
133  Meryem, 19/48. 
134  Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 216. 



 
37 

İhlâslı samimi bir kişinin yaptığı gibi, işini gerçek bir içtenlikle, iyi niyetle, 

menfaatlerden uzak ve temiz bir kalple yürütmek önemlidir. Aslında hayatta insanın 

en kıymetli vasfı ve unvanı kulluktur. İnsan, kuldur. Kul olan kimse, dünya hırslarıyla 

gönlünü ateşe atmaz. Allah dostları, dünya ve ahiretin isteklerinden kurtulmak isteyen 

kalplere şöyle seslenir: Dünyaya ve ahirete fazla ilgi gösterme. Zira dünya ile aşırı 

ilgilenmek, geçici olan bir şeyle Allah Teâlâ’dan yüz çevirmek demektir. Ahirete aşırı 

ilgi göstermekse, kalıcı olan bir şeyden yüz çevirmektir. Yüz çevirmenin sebebi geçici 

olduğunda, bu geçici şeyler kaybolup gider. Tıpkı riyâ karışan işler gibi; onlar ne kadar 

çok olursa olsun, yok olmaya mahkûmdur. 

Eğer yüz çevirme nedeni kalıcı bir şeyse, bu durumda Allah’tan başkasının 

kalpte yeri yoktur. Bu nedenle kalbini, gönlünü ve aklını sadece Allah’a inmesini 

tavsiye ederiz. Hem dünyanın hem de ahiretin daraltıcı bağlarından ve 

kısıtlamalarından kurtul. Allah Teâlâ’nın sevgisi nedeniyle dünya ile ahiretin kalbine 

yol bulmasına fırsat verme ve kalbini Rabbine yönelt.135 

Uzlet, Allah'tan başka her şeyi yüreğimizden çıkarmak ve O'nun dışındaki 

hiçbir varlığa hak ettiğinden fazla değer vermemektir. Bu ne herhangi bir varlığa 

sevinmek ne de yokluğuna üzülmektir. Asıl zenginlik, Allah ile olmak, yalnızca onun 

için işler yapmak, ihlâslı davranmak, O'nunla değerli ve yüce bir varlık haline 

gelmektir. Zühd, dünyayı geride bırakmak, ahreti unutmamak ve en önemlisi, her türlü 

terki geride bırakmaktır. Sorumlu olduğu ibadeti hakkıyla yerine getirenler ve gerçek 

kulluk bilincine sahip olanlar “âbid” olarak anılırken, dünyanın süs ve cazibesine 

aldırış etmeyenlere de “zâhid” denir.136 

İnsanın arzuları sonsuzdur. Arzuların tatmin edilmesi, yeni arzuların 

doğmasına yol açar. Zühd, aslında haz veren şeylerden tamamen uzak durmak değil; 

bu arzuları kontrol altında tutmak ve onlara kapılmamaktır. Bu bağlamda, bu arzulara 

o kadar bağlı olmamaktır ki, onlarsız yaşayamamaktan korkmamaktır.137 

İmam Şibli'ye "Zühd nedir? " diye sorulduğunda, "Aman Allah'ım! Allah 

katında bir sineğin kanadı kadar kıymeti olmayan bu dünyadan neyi yüz 

çevireceksiniz?" şeklinde bir yanıt vermiştir. Buradan anlaşılıyor ki, zühd; elin 

dünyanın malından ve mülkünden uzak durması; kalbin de bu arzuların peşine 

 
135  Hucvirî, Keşfu’l-Mahcûb-Hakikat Bilgisi, 334. 
136 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 478. 
137 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, 179. 



 
38 

düşmekten özgür olması demektir. Zühd, dünyadaki her türlü zevki ve hazları terk 

etmekle ilişkilidir. Bu tanım, mal sahibi olma, mevki edinme ve insanlar arasında isim 

duyurup yücelme arzularını da kapsamaktadır. Yani zühd, bunların hepsinden nefsin 

almak istediği zevki terk etmektir.138 

Gerçek samimiyet ve doğruluk, ancak insanların ve dünyanın hırslarından 

uzaklaşıldığında ve kalpten bu hırslara olan sevgiyi söküp atıldığında elde edilebilir.139 

Gerçek ihlâsta tıpkı bu şekilde samimiyet ve doğruluk, ancak insanların ve 

dünyanın hırslarından uzaklaşıldığında ve kalpten bu hırslara olan sevgiyi söküp 

atıldığında elde edilebilir. 

Sıradan insanların zühdü, haram olan şeylerden uzak durmakla başlar. Seçkin 

insanların zühdü ise, yalnızca zaruri ihtiyaçları dışında kalan her şeyden vazgeçmektir. 

Allah dostlarının zühdü ise, Allah’tan başka her şeyden elini eteğini çekmektir. 

Allahtan başka her şeyden elini eteğini çeken bir kişi tüm işlerini ihlâsla yapar.  Eğer 

bir kişi, kalbinden Allah’tan başka her türlü geçici sevgiyi atarak yalnızca Allah'ın 

sevgisini yerleştirmişse, sahip olduğu mal ve mülk ne olursa olsun, dünya nimetlerinin 

ona hiçbir zarar vermesi mümkün değildir. Çünkü o kişi, kalbini yüce Allah’a 

bağlamıştır.140 

Bu nedenle, mal, mülk ve dünya hırsları, o kişinin Allah Teâlâ’nın sevgisi ile 

kurduğu bağı koparamaz. İşleri ihlâslı olur riyâ gösteriş asla karışamaz. Allah dostları, 

dünya ve ahiret arzularından özgürleşmek isteyen kalpleri şöyle heyecanlandırırlar: 

“Ey bilinmeyi arzulayan kişi, zühd ve uzletin sırrını keşfettiysen, şimdi bilinmemeyi 

arzula! Dünya makamlarının zirvesine ulaşmak için hırstan vazgeç ve uhrevi, manevi 

makama ulaşmaya çalış! 

Unutma ki, yolculuğunu yaptığın bu yolda, kalbinin derinliklerindeki 

hazineleri açığa çıkarman mümkün değildir. Eğer sadece gürültü çıkaran, ama içi boş 

bir davul gibi olursan, bunun ne faydası olur ki? Soğan kokusu yayarken, neden 

büyüklük taslıyorsun? 

 
138 Sühreverdî, Avarüfü'l -maarif, 246. 
139 Ankaravî, Minhâcu’l-Fukarâ, 231. 
140 Ankaravî, Minhâcu’l-Fukarâ, 242. 



 
39 

Hak dostları, insanlar için geçici sevgililer demişken; sen onları gerçek sevgilin 

yapmayı tercih ediyorsun. Eğer gönül sarayının hazinelerinde Hakk’a ait bir sohbet 

senin için gerçek sevgi haline geldiyse, halkı neyleyebilsin ki?141  

Fena: Fenâ, yok olma, geçici kalma, ölme ve kötü huyların giderilmesi 

anlamlarına gelir. Fenâ, kötülenmiş özelliklerin ortadan kalkmasıdır; Fenâ iki bölümde 

ele alınabilir. İlk kısım, daha önce bahsettiğimiz, riyâzetin yoğunluğu ile gerçekleşen 

durumdur. Kur'ân-ı Kerîm'de fenâ ve bekâ kavramlarının izleri bulunmaktadır. 

Yeryüzündeki her şey fânidir; yalnızca azamet ve kerem sahibi Rabbinin zatı ebedi 

kalır.142 Sizde bulunanlar elbet geçici, fakat Allah katında olanlar kalıcıdır. Şüpheniz 

olmasın ki, zorluklara karşı direnenlerin mükafatlarını daha güzeliyle vereceğiz.143 

Fena ile bağlantılı diğer bir kavram ise ihlâstır. İhlâs, bir işi samimi içten ve 

yalnızca Allah rızası için yapmaktır, İhlâslı yapılan işler, en hayırlı işlerden biridir. 

Eğer bir insan, yaptığı işleri dışarıdan takdir toplamak veya gösteriş yapmak amacıyla 

gerçekleştirirse (bu durum "riyâ" olarak adlandırılır), o iş geçici ve değersiz hale gelir; 

bu tür işlerin Allah katında da bir önemi yoktur ve ecir ya da sevap kazanma imkânı 

kalmaz. Nasıl ki fena kötülenmiş özellikleri ortadan kaldırıp yok ediyorsa ihlâsta 

kötülükleri yok eder. İşleri kalıcı ve samimi hale çevirir. İhlâsta öyle güçlü bir 

mıknatıstır ki, bütün iyi niyet ve güzel işleri kendisine doğru çekerken; Bütün kötü 

niyet ve çirkin işleri kendisinden uzaklaştırır.  Sonuç olarak, ihlâslı olan işler kalıcı ve 

sürdürülebilir olur. Bu samimiyetin derinliğini ise yalnızca Allah bilir. 

 

 

 

 

 
141 Bursevî, Ferâhi'r-Rûh Muhammediyye Şerhi, 133. 
142  Hayrettin Karaman-Mustafa Çağrıcı-İbrahim Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kur’ân Yolu, Kur’ân Yolu 

Meâli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017), er-Rahman 55/26-27.  
143 En-Nahl 16/96. 



 
40 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GÖRSEL HAFIZA İLE TASAVVUFÎ AÇIDAN İHLÂS KAVRAMI  

 

3.1. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı 

Görsel bellek, görüntü bilgilerinin bellek süreçlerinden geçerek zihinde nöral 

temsiller halinde hatırlanmasıdır. Bu durum, bazen "zihin gözü" olarak da 

adlandırılmaktadır. Görsel hafıza, yaşadığımız görsel deneyimlerle ilgili 

duyularımızın belli özelliklerini koruyan bir hafıza biçimidir. Çalışmamızda, görseller 

ve analojiler kullanarak tasavvufî bir perspektiften ihlâs kavramını anaokulu, ilkokul 

ve ortaokul düzeyindeki çocuklara, bulundukları gelişim dönemine uygun bir şekilde 

aktarmayı hedefledik. 

 

3.1.1. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (İlaç ve Şeker) 

ANAHTAR KELİME: İLÂÇ VE ŞEKER  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâs, gösterişi bırakmak; itaatte ve ibadette samimi olmaktır. İhlâs, kalbi keder 

veren her türlü halden kurtarmak ve Allah'a tam bir doğrulukla kullukta bulunmaktır. 

İnsanın işlerinde Allah'tan başka hiç kimseden karşılık beklememesidir.144   

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Sadece sevap kazanmak için iş yapmak ve ibadet etmek, ihlâsı elde etmeye 

engeldir. Bir kimsenin şöhret ve makam elde etmek için davranışta bulunması da ihlâs 

anlayışına aykırıdır. Bu yönleriyle ihlâs, bütün işleri Allah rızâsı dışındaki amaçlardan 

uzak tutmaktır145Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 
144 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 298. 
145 Ankaravî, Minhâcu’l-Fukarâ.252. 



 
41 

 

Şekil 1. İlaç-Şeker İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği146  

İhlâsı bir ilaca, riyâyı ise şekere benzetirsek, pek çok hastalığımızın tedavisinin 

ilaçlarda yattığını söyleyebiliriz.  Ancak, bu ilaçların doğru zaman ve şekilde 

kullanılmadığında insan vücuduna zarar verebileceği ve çeşitli yan etkilere yol 

açabileceği de bir gerçektir. Hayal edelim ki küçük bir çocuk odasında oyun oynuyor. 

Bu sırada annesi kendi ilacını odanın bir köşesine düşürüyor ve çocuk ilacı bulup 

merakla inceliyor. Rengârenk görünümüyle ilaç, çocuk tarafından şeker zannedilerek 

yeniyor. Fakat bir süre sonra çocuk rahatsızlanmaya başlıyor. Dışarıdan bakıldığında 

şeker gibi görünen bu ilaç, çocuğun yaşına uygun olmadığından ve amacı 

doğrultusunda kullanılmadığından sağlığını tehlikeye atıyor. İlaç, İhlâsa benzer. Her 

hastalığın çaresi ilaçlarda bulunurken, manevi hastalıklarımızın çözümü de İhlâsla 

yapılan amellerdedir. Ancak amellere riyâ karıştığında, bu durum tıpkı hatalı 

kullanılan ilaçların bedene zarar vermesi gibi, ihlâs temelli eylemlerin manevî değerini 

olumsuz etkileyebilir. 

 

 

 

 
146 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
42 

 

3.1.2. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Bakteri ve Diş) 

ANAHTAR KELİME: BAKTERİ VE DİŞ 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İnsan, yaratılış itibariyle düşüncesini ahlâkını ve davranışlarını düzeltmeye ve 

bozmaya yetenekli; hayır yoluna da şer yoluna da gitmeye müsait yaratılmıştır. 

İnsanlardan her biri, bu yollardan birine yönelebilir.147 sevap kazanmak için iş yaparak 

ihlâsa yönelmek, ihlâsı elde etmeye engeldir.  

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs denilen rüzgâr, insan ruhuna güzel bir serinlik ve hoş bir neşe getirir. İhlâs 

deniz kenarında esen tatlı bir meltem gibidir ki, ruha huzur, serinlik ve rızâ kaynaklı 

bir samimiyet taşır148 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 2. Bakteri-Diş İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği149  

İhlâsı, sağlam dişlerimizin korunması gereken bir yapı olarak; riyâ ise diş 

minesine zarar veren bakteri plaklarına benzetebiliriz. İhlâs, tamamen Allah rızası için, 

herhangi bir gösteriş ve çıkar gözetmeden yaptığımız işlerdir. Bu şekilde insan, 

 
147 Ragıb İsfahani, İnsan-Hayat İki Saadet, Çev. Mevlüt F. İslamoğlu (İstanbul: Pınar Yayınları, 1996), 

185. 
148 Tahir Uluç, İbn Arabi'de Sembolizm (İstanbul: İnsan Yayınları, 2007), 300. 
149 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
43 

Allah’a olan kulluk görevini layıkıyla yerine getirir. İhlâslı amellerimiz, tıpkı sağlam 

dişlerimiz gibi bize sürekli sağlık, mutluluk ve hoş bir görünüm kazandırır. Ancak, 

amellerimize riyâ (gösteriş) karıştığında, nasıl ki sağlam dişlerimizi tehdit eden 

bakteriler onları çürütüp, sonucunda dişlerimizi kaybetmemize neden olursa; sağlık, 

mutluluk ve estetik görünümümüz de zarar görür. Aynı şekilde, İhlâslı amellerimize 

bulaşan riyâ da bu amellerin değerini yok eder ve çürütür. Sonuç olarak, elimizde 

hiçbir salih amel kalmayabilir. 

 

3.1.3. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Yumurta) 

ANAHTAR KELİME: YUMURTA  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâs, insanın bütün işlerini kibir ve riyâdan temizleyip samimi ve Allah 

Teâlâ'ya layık bir hale getirmesidir. İhlâs kavramı, bir kulun yapmış olduğu işleri tüm 

kirlerden temizlemesi, gösterişi terk etmesidir. Ve yapılan o işlere güvenmemektir. 

Yapılan işlere güvenmek, irfanın eksikliğine işarettir.150 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İnsan, yaratılış itibariyle düşüncesini, ahlâkını ve davranışlarını düzeltmeye ve 

bozmaya yetenekli; hayır yoluna da şer yoluna da gitmeye müsait yaratılmıştır. 

İnsanlardan her biri, bu yollardan birine yönelebilir151  Söz konusu ifadeden yola 

çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

 
150 Ankaravî, Minhâcu’l-Fukarâ, 252. 
151 Esma Sayın, Tasavvuf Eğitimi (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2018), 61. 



 
44 

 

Şekil 3. Yumurta İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği152  

Hayatımız boyunca gerçekleştirdiğimiz amelleri bir koli dolusu yumurtaya 

benzetebiliriz. Dışarıdan bakıldığında, hepsinin görünümü aynıdır. İhlâsla yapılan 

amellerle riyâ karışmış olanları ayırt etmek mümkün değildir. Bir kul, sadece Allah 

rızası için ibadet etse de bu ibadet dışarıdan tıpkı riyâ karıştırılmış ibadetler gibi 

görünür. Ancak bu ayrımı yapabilecek tek varlık Allah'tır. Yumurtaların dış 

görünüşleri benzerken, içlerinde neler saklı olduğunu anlamak için onları kırmamız 

gerekir. Bu noktada, bazı yumurtaların çürük olduğunu, bazılarının ise yeni bir canlı 

hayat sunma potansiyeline sahip olduğunu görebiliriz. İhlâsla yapılan ameller, yeni bir 

yaşamı temsil eden değerli bir yumurta gibidir; riyâ karışan ameller ise çürük 

yumurtalar kadar değersizdir. 

 

 

 

 

 

 

 
152 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
45 

3.1.4. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Soda v Su) 

ANAHTAR KELİME: SODA VE SU 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYÂ  

İnsan, Yüce Allah'ın kendisine ikram ettiği yetenek, imkânları görmezden 

gelerek kendi yapmış olduğu işin başarısını yalnızca kendi başarısı olarak gördüğünde, 

ihlâs anlayışına aykırı davranmış olur.153 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Riyânın üç temel sebebi vardır: Övülme arzusu, eleştirilme endişesi ve 

başkalarının elindeki nimetlere göz dikmedir. Bu sebepleri ortadan kaldırmak, Allah'ın 

rızâsını merkeze alarak işler üretmek sayesinde olur. Buna göre insan bilmelidir ki, 

riyâ samimiyetsizlik ve gösteriş yapmak olduğu için Allah’ın rızâsı merkeziyetinde 

yapılan bütün güzel işleri ve niyetleri mahveder; ahiretin ikramlarını kaybetmeye 

sebep olur154 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız 

mümkündür. 

 

Şekil 4. Soda-Su İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği155 

 
153 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 58. 
154 Mustafa Çağrıcı, “Tevâzu”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 197. 
155 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
46 

Amellerimizi bir bardak dolu sodaya benzetirsek, soda ve suyu iki ayrı bardağa 

doldurduğumuzu hayal edelim. Dışarıdan bakıldığında, sodanın görüntüsü sudan 

farksızdır. İçmediğimiz takdirde soda ile suyu ayırt etmek oldukça zordur. Tıpkı, 

ihlâslı ve riyâ katılmış amellerimizin dışarıdan ne kadar benzer görünmesi gibi. Ancak 

unutulmamalıdır ki, ihlâsla yapılan ameller ile riyâ karışmış olanları yalnızca Allah 

ayırt edebilir. Dışarıdan bakıldığında ne kadar aynı görünseler de, aslında bu ameller 

birbirlerinden tamamen farklıdır. 

 

3.1.5. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Çürük Bina) 

ANAHTAR KELİME: ÇÜRÜK BİNA 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

Makam hırsı, övülme isteği ve kendini başkaları arasında üstün görme 

eğilimleri insanın kalbinde ihlâs ışığının giderek sönmesine yol açar. Çünkü Allah, 

yalnızca kötü niyetlerden uzak ve samimi olan işleri kabul eder. İhlâssızlık, ruhsal 

çeşitli hastalıklara neden olabilir ve eğer bu hastalıklar dikkate alınmazsa imanı yok 

edebilir. Manevi boşluklar oluştuğunda ise şeytan hemen bu boşluklardan içeri sızar. 

Allah Teâlâ, menfaatperest ve samimiyetsiz Müslümanlardan hoşlanmaz. Gerçek bir 

müslümanın görevi, Allah’ın yolunda Allah’ın sevgisini, rızasını kazanmak adına 

bütün olumsuz arzularını ve isteklerini geride bırakmaktır.156 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Kulluk ve tevhit, amaca ulaştıran birer vesiledir. Bunlardan biri, Allah'a 

isimleri ve sıfatlarıyla yönelmek, diğeri de O'na kullukla yönelmektir157  Söz konusu 

ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 
156 Gazzâlî, Kalplerin Keşfi-Mükâşefetü’l-Kulûb,103. 
157 İbn Kayyım Cevziyye, Medâricü’s-Sâlikin (Beyrut: Dârü’n-Nifâs, 1979). 



 
47 

 

Şekil 5. Çürük Bina İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği158  

Ömrümüz boyunca gerçekleştirdiğimiz eylemleri bir bina olarak düşünelim. 

Zamanla bu binanın katlarını, yaptığımız amellerle yükseltiyoruz. Ancak, bir binanın 

yüksekliği ne olursa olsun, onu ayakta tutan temeli gerçekten önemlidir. Temeli 

sağlam olmayan bir bina, yıkılmaya mahkûmdur. İşte bu benzetmeyle, bina yaptığımız 

işlerimizi temsil ederken, onun temeli de o eylemleri ne niyetle gerçekleştirdiğimizi 

ifade eder. Salih niyetle yapılan işler, sağlam bir bina gibi yükseldikçe sağlam kalır. 

Ancak, içinde riyâ barındıran bir iş, yıkılma ve yok olmaya mahkûm olacaktır.   

 

3.1.6. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Karabiber ve 

Sabun Deneyi) 

ANAHTAR KELİME: KARABİBER SABUN DENEYİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâsın özü, sadece Allah'a yakınlık ve O'nun sevgisine odaklanmak amacıyla 

güzel ve kalıcı işler-eserler üretmektir. Allahu Teâlâ'dan başka bir varlık için yalnızca 

gösteriş için iş işlemek, sadece insanların övgüsünü kazanmak için çalışmak ve onlar 

 
158  ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
48 

tarafından sevilmeyi arzulamak, ihlâs anlayışını anlamamaktır. İnsan, ihlâsını 

sorgulayarak kendi samimiyetini tespit etmelidir. Çünkü insan, samimiyetinde bir leke 

gördüğünde sahte olan ihlâsı, gerçek bir ihlâsa ihtiyaç duyar. Aslında kolay olan yol, 

samimiyet ve iyi niyettir. Çünkü samimiyet ve iyi niyet, mutluluktur. İyi bir kalp, 

gerçek bir mutluluk sebebidir.159 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs, öyle güçlü bir mıknatıstır ki, bütün iyi niyet ve güzel işleri kendisine 

doğru çekerken; bütün kötü niyet ve çirkin işleri kendisinden uzaklaştırır. Bu nedenle 

aynı kutupları iten ve zıt kutupları çeken bir mıknatıs gibi; kötü niyet ve çirkin fiiller 

ihlâs sayesinde uzaklaşır ve gider160 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir 

hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 6. Karabiber Sabun Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği161 

Plastik bir kabın yarısına kadar su doldurulur ve üzerine karabiber serpilir. Bu 

karabiberlerin mikroplara benzediğini çocuklara anlatmak için bir fırsat yaratılır. 

Ardından, çocuklara mikropları kovmak için neler yapabileceğimizi soran sorular 

yöneltilir ve onların cevapları dinlenir. Mikroplar ve onlardan korunma yolları 

hakkında keyifli bir sohbet yapılır. Sonrasında "Hadi mikropları kaçıralım! " denilerek, 

çocukların parmaklarına sıvı sabun sıkılır. Sabunlu parmaklarını karabiberli suyun 

 
159 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 60. 
160 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 65. 
161 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
49 

yüzeyine daldırmaları istendiğinde, karabiberlerin nasıl kaçtığı gözlemlenir. Bu 

etkinlik sayesinde su ve sabunun önemi vurgulanmış olur. 162 

 

3.1.7. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Oobleck Deneyi) 

ANAHTAR KELİME: OOBLECK DENEYİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâs anlayışı samimiyet, güzel niyet ve Allah'ın rızâsını amaçlarken; riyâ ise 

gösteriş, menfaat, kötü niyet ve Allah'ın rızâsını önemsememe durumlarını ifade eder. 

riyânın üç temel sebebi vardır: Övülme arzusu, eleştirilme endişesi ve başkalarının 

elindeki nimetlere göz dikmedir. Bu sebepleri ortadan kaldırmak, Allah'ın rızâsını 

merkeze alarak işler üretmek sayesinde olur. Buna göre insan bilmelidir ki, riyâ 

samimiyetsizlik ve gösteriş yapmak olduğu için Allah'ın rızâsı merkeziyetinde yapılan 

bütün güzel işleri ve niyetleri mahveder; ahiretin ikramlarını kaybetmeye sebep 

olur.163 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

 İhlâs, turnusol kâğıdının asit ile bazı birbirinden ayırması gibi samimi ve 

Allah'ın rızâsı doğrultusundaki işlerle, samimiyetten uzak ve O'nun rızâsına ters düşen 

işleri birbirinden ayırır. Böylece ihlâs, turnusol kâğıdı gibi işlerin ve niyetlerin gerçek 

rengini gözler önüne serer.164 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza 

tasvîri yapmamız mümkündür. 

 
162 Adana İl Milli Eğitim Müdürlüğü, Karabiber Deneyi,  https://adana.meb.gov.tr. (Erişim tarihi: 

13.04.2025). 
163 Çağrıcı, “Tevâzu”, 197. 
164 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 

https://adana.meb.gov.tr/adabis/paylas/etkinlikdetay.aspx?etkinlikId=2076


 
50 

 

Şekil 7. Oobleck Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği165  

Oobleck karışımını avucumuzda sıktığımızda, ilk başta katı bir top gibi 

olduğunu hissederiz. Ancak sıkmayı bıraktığımızda, bu top sanki eriyormuş gibi 

parmaklarımızın arasından kayar. Oobleck’e yumruğumuzla vurduğumuzda ise katı 

bir yüzeye çarptığımız hissine kapılırız. Oobleck, katı haldeki nişasta parçacıklarının 

su içinde asılı kaldığı bir karışımdır. Bu tür karışımlara kolloit denir; örneğin süt de 

bir kolloit olarak kabul edilir. Oobleck'teki nişasta molekülleri, su moleküllerine göre 

daha büyük ve uzun zincirli yapıdadır. Bu nedenle su molekülleri, nişasta 

moleküllerinin arasından geçerek hareket edebilir. Karışımın normalde akışkan 

görünmesinin sebebi de budur. Ancak karışım üzerine bir kuvvet uygulandığında, su 

molekülleri nişasta parçacıkları arasından çıkar ve nişasta molekülleri bir araya 

kümelenir. Bu durum, Oobleck’in katı gibi davranmasına yol açar. Dolayısıyla 

Oobleck’in viskozitesi, üzerine kuvvet uygulandığında değişir.166 

Oobleck, nişasta ve suyun karıştırılmasıyla elde edilir. Bu karışım, katı ve sıvı 

özelliklerini bir arada barındıran sıra dışı bir deneyim sunar. Eğer parmağınızı yavaşça 

Oobleck karışımına batırırsanız, parmağınız, karışımın içine nazikçe girecek ve adeta 

kaybolacaktır. Ancak, karışıma yumruğunuzla hızlı ve kuvvetli bir şekilde 

vurduğunuzda, sanki katı bir yüzeye çarpmış gibi bir hisse kapılırsınız.  

Bu durumu şu şekilde benzetebiliriz: Oobleck ile deneyimlerimizde yavaşça 

hareket ettiğimizde kıvamı yumuşar ve parmağımızı rahatlıkla batırabiliriz. Aynı 

 
165 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 
166 Tuğba Sarıgül-Kübra Bal Çetinkaya, “Oobleck: Sıvı mı Yoksa Katı mı?”, Tübitak Bilim Genç, 2019. 

Erişim 27 Nisan 2025. https://bilimgenc.tubitak.gov.tr. 

 

https://bilimgenc.tubitak.gov.tr/makale/oobleck-sivi-mi-yoksa-kati-mi


 
51 

şekilde, işlerimizi içten ve samimi bir niyetle, sadece Allah rızası için 

gerçekleştirdiğimizde, Ahirette bu işlerin tüm mükafatlarını elde ederiz ve Allah’ın 

rızasını kazanmış oluruz. Fakat, deneyde olduğu gibi hızlı ve düşünmeden hareket 

ettiğimizde, riyâ karışan işlerimiz de Ahirette adeta katı bir duvar gibi karşımıza 

çıkacak ve hiçbir mükafatı olmayacağı gibi, günaha bulaşmamıza sebep olacaktır.  

 

3.1.8. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Zeytinyağı ve Su 

Deneyi) 

ANAHTAR KELİME: ZEYTİNYAĞI VE SU DENEYİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İnsanın yaptığı işlere güvenmesi, hakikate ulaşanlar için uygun olmayan bir 

durumdur. Sadece sevap kazanmak için iş yapmak ve ibadet etmek bile, ihlâsı elde 

etmeye engeldir.  

Bir kimsenin şöhret ve makam elde etmek için davranışta bulunması da ihlâs 

anlayışına engeldir. Bu yönleriyle ihlâs, bütün işleri Allah rızâsı dışındaki amaçlardan 

uzak tutmaktır Böylece o, içerisinde nefsin haz duyacağı ve övüneceği hiçbir şeyin 

bulunmadığı bir hazinedir.167 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs, suyun içerisindeki kirleri ve pislikleri arıtan filtre gibi, niyetin ve işlerin 

içerisindeki samimiyetsizliği ve riyâyı arıtır onları içlerindeki manevi kirlerden 

arındırır168 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız 

mümkündür. 

 
167 Ankaravi, Minhacü'l Fukara, 252. 
168 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 



 
52 

 

Şekil 8. Zeytinyağı -Su Deneyi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği169  

İhlâs, iyi niyet, samimiyetin bir göstergesi olarak karşımıza çıkar. Riyâ ise, 

kötü niyet ve samimiyetsizlikten kaynaklanan bir durumdur. Bu samimiyetsizlik, 

kulun Allah’a karşı yerine getirmesi gereken ibadetlerinde ortaya çıktığında, riyânın 

dini açıdan ne denli tehlikeli olduğu belirginleşir. Riyâ; Allah’a ibadet ederken, 

insanların ne düşüneceğini ve nasıl öveceğini önemseyerek yapılan bir eylem olarak 

tanımlanabilir.  170 

Zeytinyağı ve su deneyinde gördüğümüz üzere ne kadar karıştırırsak 

karıştıralım zeytinyağı ve su asla birbirine karışmaz iki ayrı tabaka halinde ayrışır. 

Benzetecek olursak İhlâslı işlerimiz ve riyâ karışan işlerimiz Allah katında her zaman 

ayrışır birbirine asla karışmazlar.  

 

3.1.9. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Emniyet Kemeri) 

ANAHTAR KELİME: EMNİYET KEMERİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

 İbadetlerimizde riyâdan kaçınmak, müminin samimiyetini artırır. İhlâs, kalbi 

arındıran, gönlü güzelleştiren ve ruhu incelten bir erdemdir. 

İhlâs, bir kalp uyanışı demektir ve kalp temizliğinin dışa yansıyan halidir. 

Müslüman, tüm varlığı ve bedeniyle, farklı duyguların etkisi altında kalmaksızın 

 
169 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 
170 Çağrıcı, “Tevâzu”, 196. 



 
53 

yalnızca Yüce Yaratıcıya yönelerek güzel ameller icra ettiğinde, ihlâs meydana gelir. 

İhlâs, kalbi şüphe ve eğriliklerden uzak tutar. Bu durumda gösteriş, menfaat ya da 

başkalarına güzel görünme gibi olumsuzluklar yoktur; yalnızca Rabbin rızâsı vardır. 

Allah Teâlâ’nın rızâsı, ancak gerçek ihlâs ile elde edilebilir.171 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs, niyetlerin ve işlerin gerçek rengini ortaya çıkartır. İnsan kendisini 

kandırsa bile, ihlâsı kandıramaz. Çünkü ihlâs; gerçek bir samimiyet, iyi niyet, 

menfaatten uzak, saf ve temiz bir kalbin arınmışlık ölçüsüdür. İşlerdeki samimiyet ve 

iyi niyetin kalitesi, ihlâsla anlaşılır172 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir 

hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 9. Emniyet Kemeri İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği173 

Araç kullanırken emniyet kemeri takmanın önemini hepimiz biliyoruz. 

Emniyet kemeri, hayatımızı ve karşılaşabileceğimiz tüm tehlikelere karşı bir koruma 

sağlar. Benzer şekilde, İhlâsla yapılan güzel işler de ruhumuzu ve işlerimizi korur. 

İhlâs, güzel işleri İhlâslı şekilde yerine getiren bir kulun güvenliğini temin eder.  

 

 

 
171 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 60. 
172 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 
173 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
54 

 

3.1.10. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Kıvılcım ve Ateş) 

ANAHTAR KELİME: KIVILCIM VE ATEŞ 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

Rüzgâr güzel kokulu yere uğradığında, oranın hoş kokusunu alır, o yerin hoş 

kokusunu taşır. Kötü kokulu yere uğradığında ise, kötü kokuyu alır, o yerin kokulu 

yere kokusunu taşır.174 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken  

İhlâslı olmak, küçük de olsa tüm güzel niyet ve işlere Hakk'ın rızâsı 

doğrultusunda bir anlam ve amaç kazandırır. Bu şekilde ihlâs, güzel mizaçlı bir ruhun, 

bedenin iyiliğini çoğaltır. Kötü mizaçlı bir ruhu ve bedeni Allah rızâsını hâkim kılarak 

tedavi eder. Sonuç itibariyle ihlâs Allah'ın sevgisini ve rızâsını bir mıknatıs gibi 

üzerine çeker175 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız 

mümkündür. 

 

Şekil 10. Kıvılcım-Ateş İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği176  

Büyük yangınlar genellikle bir kıvılcım ile başlar. İlk bakışta kıvılcımın ne 

kadar küçük olduğu göz ardı edilir; ancak bu küçük şeyler, büyük yangınlara yol açar. 

 
174 Uluç, İbn Arabi'de Sembolizm, 300. 
175 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 67. 
176 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
55 

Bu durumu bir benzetme ile ifade etmek gerekirse, İhlâs kavramı da benzer şekilde 

değerlendirilir. Ne kadar küçük işler yaparsak yapalım, eğer bu işleri İhlâsla ve 

samimiyetle yerine getirirsek, büyük sonuçlar doğurur. Bu durum bizim faydamıza 

olur. Dünyada İhlâslı bir şekilde gerçekleştirdiğimiz her eylem, Ahirette bize büyük 

mükâfatlar olarak geri döner.  

 

3.1.11. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Kelebek Etkisi) 

ANAHTAR KELİME: KELEBEK ETKİSİ 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS  

İnsanın bencil ve narsist bir çerçevede yalnızca kendi başarı, yeteneklerini 

görmesi, Rabbi'nin kendisi üzerindeki lütfunu, ikramlarını görmesine engel olur. Zira 

esas olan başarı, yetenek, imkânların Yüce Allah ile bütünlük kurularak insanların 

istifadesine sunulmasıdır.177 

 

 

Şekil 11.  Kelebek Etkisi İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği178 

 
177 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 58. 
178 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
56 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Rüzgârlar hoş kokulu yere uğradığında, bulunmuş olduğu yerin hoş kokusunu 

taşır o yerin güzel kokusunu yayar. Hoş olmayan kokulu yere uğradığında da, kötü 

kokusunu alır ve o yerin kötü kokusunu üzerinde yayar.  Ruh ise, İbn Arabi'e göre ise, 

benzeyecek şekilde güzel mizaçlı ruha uğradığında iyi, hoş olmayan mizaçlı bedene 

uğradığında ise, kötü olur179 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza 

tasvîri yapmamız mümkündür. 

Kelebek etkisi, bir sistemdeki başlangıç verilerinde meydana gelen küçük 

değişikliklerin büyük ve öngörülemez sonuçlar doğurabileceğini ifade eden bir 

terimdir. Bu durumu bir benzetme ile açıklayacak olursak, İhlâs kavramı da ne kadar 

küçük işler yapıyor olursak olalım, samimiyetle gerçekleştirildiğinde büyük sonuçlar 

doğurabilir ve bu durum bizim faydamıza olur. Dünyada ihlâsla yaptığımız her eylem, 

Ahirette bize önemli yankılar yaratacak şekilde geri döner. Böylelikle kelebek etkisi 

gerçeği ortaya çıkmış olur. 

 

3.1.12. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Süzek) 

ANAHTAR KELİME: SÜZEK 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâs, iyi niyet ve samimiyetin bir ölçüsüdür. Riyâ ise kötü niyet ve 

samimiyetsizlikten doğar. Bu samimiyetsizlik, kulun Allah’a karşı yerine getirmesi 

gereken ibadetlerde ortaya çıkarsa, riyânın dini açıdan ne kadar tehlikeli olduğu 

anlaşılır. Riyâ, Allah’a ibadet ederken insanların ne söylediğine ve nasıl öveceklerine 

odaklanarak bir işe girişmektir.180 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs kavramı, bir süzektir; işi o süzekle süzerler. Şirk ve riyâ bulanıklarını 

süzüp meydana çıkaran cevher, ihlâstır181 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel 

bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 
179 Uluç, İbn Arabi'de Sembolizm, 300. 
180 Feridun Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ. Haz. Süleyman Uludağ (Bursa: İlim ve Kültür Yayınları, 1984), 

205. 
181 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 205. 



 
57 

 

Şekil 12. Süzek İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği182 

Günlük yaşamda keyifle tüketilen kahvenin hazırlanışında, kahve telvesi sıcak 

suyla buluşturularak bir süzgeçten geçirilir ve bu sayede telve sıvıdan ayrıştırılır. 

Benzer şekilde, ihlâs da bireyin manevî yaşamında bir süzgeç işlevi görerek, 

niyetlerdeki samimiyetten yoksun unsurları ayırt eder. Bu yönüyle ihlâs, amellerin 

içtenlik ve iyi niyetle yapılmasını sağlayan ve sahte niyetleri bertaraf eden bir ayıklama 

mekanizması olarak değerlendirilebilir. 

 

3.1.13. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Yağmur 

Döngüsü) 

ANAHTAR KELİME: YAĞMUR DÖNGÜSÜ 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, Hak ile kul arasında sırdır. Melekler bu durumu bilemediği için sevabını 

kaydedemez; şeytan da bu durumu anlayamadığı için açığa çıkaramaz. Nefis ise bu 

durumu fark etmez, böylece kendisini beğenmek için bir vesile bulamaz. İhlâs 

 
182 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
58 

kavramı, kulun türlü şeylerden vazgeçerek Allah’a yönelmesi, yaptığı her işte Allah’a 

dönmesi ve her amelini bir tevbe sebebi olarak değerlendirmesidir.183 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs kavramı, Allah ile kul arasında bulunan bir sırdır. Melek bilmez ki 

sevabını yazsın; şeytan bilmez ki, açığa çıkarsın; nefsin haberi olmaz ki, onu vesile 

yaparak kendini beğensin184 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza 

tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

 
 

 

Şekil 13. Yağmur Döngüsü İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği185 

 
183 Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta’arruf, 149. 
184 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 62. 
185 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
59 

Su döngüsü, dünyanın yüzeyinde, yeraltında, buzullarında ve canlılarda 

bulunan suyun, güneş ışığı ve yer çekiminin etkisiyle buharlaşarak atmosfere 

yükselmesiyle başlayan ve burada soğuk hava ile karşılaştığında tekrar yeryüzüne geri 

dönmesi sonucunda sürekli olarak tekrarlanan önemli bir hidrolojik süreçtir. 

Bu döngü içerisinde gerçekleşen başlıca süreçler şunlardır: 

- Yeryüzündeki su, atmosfere çıkarken sıvı halden gaz haline geçer ve 

buharlaşma süreci başlar. 

- Yeryüzündeki buz, sıcaklık artışıyla katı halden sıvı hale geçer ve erime 

meydana gelir. 

- Soğuk hava ile etkileşime geçen su, donma süreciyle katılaşır. 

- Atmosferdeki su buharı, bulutları oluşturur ve yeryüzüne kar ya da dolu 

şeklinde düşerken gazdan katı hale geçiş yapar (kırağılaşma). 

- Ayrıca, su buharı bulutları yağmur veya sulu kar olarak yeryüzüne inerken 

gazdan sıvıya geçiş süreci (yoğunlaşma) gerçekleşir.  

Bu şekilde, su döngüsü doğal bir denge içinde sürekli olarak devam 

etmektedir.186 

İhlâsı, hiçbir şeyden habersiz, saf ve tertemiz bir yağmura benzetecek olursak, 

ihlâs, öyle bir yağan yağmurdur ki kalbinizi riyâ olmaksızın Rabbinize bağlar ve O'nun 

rızasını kazanmanızı sağlar. Nasıl ki yağmur döngüsü birçok güzel olaylara imza 

atıyorsa ihlâsımız da öyledir.  

İhlâs sahibi bir insan, yalnızca Allah'ın rızasını elde etmek ve O'nun sevgisini 

kazanmak amacıyla sayısız güzel ve özel işe imza atar. Ancak bu işler, o kadar özel ve 

güzel bir şekilde Allah ile kul arasında gerçekleşir ki ne yağmurun ne de insanın 

nefsinin bu güzel işlerden haberi olur. 

İhlâs sahibi birinin yaptığı işler, Allah ile kul arasında son derece özel ve 

değerlidir. İhlâs, saf ve temiz bir cevherdir ki; işleri güzelleştirir, samimi kılar ve 

özelleştirir. Böylelikle ne meleğin ne de nefsin bu işle kibre kapılma imkânı kalır.187 

 
186  Oğuzhan Genç, Ortaokul Öğrencilerinin Su Döngüsü İle İlgili Kavramalarının Gelişimsel Olarak 

Belirlenmesi ve Geliştirilmesi (Rize:  Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2020), 21. 
187 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 65. 



 
60 

3.1.14. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Ağaçlar ve 

Mantarlar) 

ANAHTAR KELİME: AĞAÇLAR VE MANTARLAR 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs duygusuyla hareket eden kişilerin yaptığı işler, Allah ile kul arasında son 

derece kıymetlidir. İhlâs, saf ve temiz bir melektir; işleri güzelleştirir, samimiyeti 

artırır ve özelleştirir. Bu durumda ne meleğin ne de nefsin bu güzel işlerden dolayı 

kibirlenme imkânı kalmaz.188 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Allah’ın birliğine ideal manadaki bir iman, her yönden en geniş kapsamlı 

olmalıdır189 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız 

mümkündür. 

 

Şekil 14. Ağaçlar-Mantarlar  İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği190 

İhlâsı, saf, tertemiz bir mantara benzetmek mümkündür. İhlâs, kalbinizi riyâ 

olmadan Rabbinize bağlayan ve O’nun rızasını kazanmanızı sağlayan bir mantar 

 
188 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 62. 
189 Mehmet Bayrakdar, İslam İbaret Fenomelojisi,  Akçağ Yayınları, Ankara, 1987, s. 19. 
190 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
61 

gibidir. Tıpkı mantar döngüsü birçok güzel olaya vesile olması gibi, ihlâsımız da 

hayatımızda anlam kazandırır. 

İhlâs sahibi bir kimse, yalnızca Allah’ın rızasını elde etmek ve O’nun sevgisini 

kazanmak amacıyla birçok güzel ve özel işlere imza atar. Ancak bu işler, o kadar özel 

ve anlamlı bir şekilde Allah ile kul arasında gerçekleşir ki ne mantarın ne de insanın 

nefsinin bu güzel eylemlerden haberi olur.  

 

3.1.15. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Solucan ve 

Toprak) 

ANAHTAR KELİME: SOLUCAN VE TOPRAK  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâs sahibi bir insan, yalnızca Allah'ın rızasını elde etmek ve O'nun sevgisini 

kazanmak amacıyla sayısız güzel ve özel işe imza atar. Ancak bu işler, öyle 

eşsiz ve güzel bir şekilde Allah ile kul arasında gerçekleşir ki ne meleklerin ne de 

insanların bunlardan haberi olur. İhlâs, yapılan işleri güzelleştirir, samimiyet katar ve 

Allah ile kul arasında özel bir bağ kurar. Böylece ne meleklerin ne de nefsin bu işten 

dolayı kibirlenme imkânı kalmaz.191 

Toprak solucanları, karanlık ve yağmurlu hava koşullarında, yağmur sularının 

toprak altındaki galerilerini doldurması nedeniyle oksijen yetersizliği yaşama 

öngörüsüyle yüzeye çıkma eğilimi gösterirler. Fakat, çok zayıf ışık ve kırmızı ışık 

haricindeki ışık kaynaklarına maruz kaldıklarında tekrar toprağa geri çekilirler. 

Vücutlarındaki nemi korumak için "solöm" adı verilen bir sıvı salgılayarak, 

kurumalarını engellerler. Kış aylarında veya soğuk ortamlarda derin toprak 

katmanlarına inerler ve birbirlerine sarılarak bir yumak oluştururlar; bu sayede dış 

ortamın olumsuz koşullarına karşı direnç gösterirler. 

Toprak solucanları, çürüyebilen organik maddelerle beslenirken, aynı zamanda 

toprakta bulunan Nematoda larvası, Acarina ve Collembola gibi mikroskobik 

canlılarla da beslenebilirler. Besinlerini doğrudan ağızlarından alarak topraktaki 

organik humusu tüketirler. Tüketilen gıdaların sindirilebilir kısımlarını emen 

 
191  Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 62. 



 
62 

solucanlar, geri kalan fazlalıkları dışkı olarak vücutlarından atarlar. Bu dışkıya bazı 

kaynaklarda "solucan gübresi", bazı kaynaklarda ise "solucan kotu" denilmektedir. 

Solucan dışkısının üretimi, sıcaklık ile yakından ilişkilidir; en yüksek dışkı 

üretiminin 20 °C sıcaklıkta gerçekleştiği belirtilmektedir. Dışkı yüksek oranda organik 

madde ve azot içermekte olup, suyun toprağa göre daha hızlı emilimini sağlar ve bu 

sayede bitkilerin ihtiyaç duyduğu su ve nemi daha kolay almasına yardımcı olur. 

Ayrıca, topraktaki azot, fosfor, magnezyum ve potasyum gibi besin elementlerinin 

daha etkin bir şekilde kullanılabilmesini sağlar. pH değeri bakımından toprak pH'ından 

daha yüksektir; dolayısıyla toprakta pH artışı gözlemlenebilir.192 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Gâzâli'nin terminolojisinde ilim, bilişsel boyuta; ihlâs, duygusal boyuta; amel 

ise, davranışsal boyuta karşılık gelir193 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir 

hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 15. Solucan-Toprak İhlâs Kavram Haritası Örneği194 

 
192 Cengiz Erdoğan, Eısenıa Fetıda Türü Toprak Solucanlarının Kimyasal Gübre Kullanılmış Topraklar 

Üzerine Etkisi (Kocaeli: Kocaeli Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2020), 

9. 
193 Bernard Spilka-Georgia Brown-Sara Cassidy,  “The Structure of Religious Mystical Experience in 

Relation To Pre-And Postexpenence Lifestyles”, The International Journal for the Psvcholow of 

Religion 2/4(1992), 1-257. 
194 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
63 

İhlâsı bir solucana benzetecek olursak, İhlâs, kalbinizi riyâ olmaksızın 

Rabbinize bağlar ve O'nun rızasını kazanmanızı sağlar. Nasıl ki solucan, toprağa fayda 

sağlıyorsa ihlâsımız da öyledir.  

İhlâs sahibi bir insan, yalnızca Allah'ın rızasını elde etmek ve O'nun sevgisini 

kazanmak amacıyla sayısız güzel ve özel işe imza atar. Ancak bu işler, o kadar özel ve 

güzel bir şekilde Allah ile kul arasında gerçekleşir ki ne meleğin ne de insanın nefsinin 

bu güzel işlerden haberi olur. İhlâs sahibi birinin yaptığı işler, Allah ile kul arasında 

son derece özel ve değerlidir. İhlâs, saf ve temiz bir cevherdir; işleri güzelleştirir, 

samimi kılar ve özelleştirir. Böylelikle ne meleğin ne de nefsin bu işle kibre kapılma 

imkânı kalır.   

 

3.1.16. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Balıklar ve 

Mercanlar) 

ANAHTAR KELİME: BALIKLAR VE MERCANLAR 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

Gösteriş, makam ve saygınlık kazanma hırsı taşımayan, yalnızca Allah'a layık 

bir dindarlık, gerçek anlamda dindarlığın özünü oluşturur. Bu tür bir dindarlık, 

samimiyet ve iyi niyetten beslenir; gösteriş ve yüksek mevkiler peşinde koşmaktan 

uzak durur. İhlâs anlayışının temel bulunduğu bu dindarlık, insana ilahi bir bütünleşme 

yaşatır.195 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İnsan Rabbini görmese de Rabbi onu görür. Bu da samimi duygularla Allah'a 

bağlanmanın sırrıdır196 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 
195 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 66. 
196 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 66. 



 
64 

 

Şekil 16. Balıklar-Mercanlar İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği197 

Mercanlar, çeşitli balık türleri için besin kaynağı ve üreme alanı işlevi görür. 

Balıklar ise, mercanların sağlamış olduğu korunma yerlerinde gizlenerek avcılardan 

korunmayı sağlarlar. Mercan habitatı, balığın üreme döngüleri yönünden önemli 

derecede mühimdir. Balıklar, mercanların sunmuş olduğu besin kaynaklarını yok 

ederek ekosistemin dengede kalmasına katkıda bulunurlar. Bu etkileşimler, mercanlar 

ve balıklar karşılıklı bir ilişki oluştururlar. Mercanlar balıklara yaşam yeri, besin 

sağlarken, balıklar da mercanların sağlığını koruyarak besin döngüsüne destek olurlar. 

Böylece, resif ekosisteminin dengesi sağlanmış olur.198  

İhlâsı bir balığa, ihlâslı işlerimizi ise mercanlara benzetmek mümkündür. Nasıl 

ki ihlâs, mercanların korunmasını sağlıyor ve onlara fayda getiriyorsa, işlerimizi de 

ihlâs gözetir. İhlâs, kalbimizi herhangi bir riyâ olmaksızın Rabbimize bağlı tutar ve 

O’nun rızasını kazanmamıza yardımcı olur. 

 

 
197 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 
198 Selcan Demiralp, Mercanlarin Okyanus Asitlenmesine ve Isınmasına Karşı Fenotipik Esnekliğinde 

Epigenetik Kontrolün Rolü (Çanakkale: Onsekiz Mart Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  2025), 

19. 



 
65 

3.1.17. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (İnek ve Ot) 

ANAHTAR KELİME: İNEK VE OT 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs sahibi bir kişi, yalnızca Allah’ın rızasını kazanmak ve O’nun sevgisini 

elde etmek için pek çok güzel ve anlam dolu işe imza atar. Bu işler, öyle derin ve özel 

bir biçimde Allah ile kul arasında gerçekleşir ki, ne meleğin ne de nefsin bu güzel 

işlerden haberi olur. Bu nedenle, ihlâs ile hareket eden birinin gerçekleştirdiği işler, 

Allah ile kul arasında son derece değerli ve özeldir.199 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs, iyi niyet ve samimiyetin riyâ ise, kötü niyet ve samimiyetsizliğin bir 

sonucudur. Üstelik bu samimiyetsizlik, kulun Allah'a karşı yapmak zorunda olduğu 

ibadetlerde bulunursa, riyânın dini yönden ne kadar tehlikeli olduğu ortaya çıkar. Riyâ, 

Allah'a ibâdet ederken insanların ne diyeceğini ye onların nasıl öveceğini amaçlayarak 

bir iş üretmektir200 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 17. İnek-Ot İhlâs Kavram Haritası Örneği201 

 
199 Sayın, Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları, 66. 
200 Çağrıcı, “Tevâzu”, 300. 
201 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
66 

İhlâs, gerçek bir samimiyetin ölçüsü olduğundan, insanı ahlaki güzelliklere 

yönlendiren manevi bir koruyucu perde gibidir. Bu perde yırtıldığında, günahlardan 

ve hatalardan koruyan bu koruyucu yapı, adeta bir bağışıklık sistemi gibi devre dışı 

kalır.202 

İhlâsı verimli bir ineğin faydalarına benzetecek olursak gelin bir hafıza 

fotoğrafı çizelim, ineğe iyi bakıldığında insanların ondan et, süt ve gübre gibi pek çok 

fayda sağladığı gibi, ihlâsımızı koruduğumuzda da bize büyük getiriler elde edecektir. 

 

3.1.18. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Fare ve Kapan) 

ANAHTAR KELİME: FARE VE KAPAN  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, öyle güçlü bir mıknatıstır ki, bütün iyi niyet ve güzel işleri kendisine 

doğru çekerken; bütün kötü niyet ve çirkin işleri kendisinden uzaklaştırır.203 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

Aynı kutupları iten ve zıt kutupları çeken bir mıknatıs gibi; kötü niyet ve çirkin 

fiiller ihlâs sayesinde uzaklaşır ve gider204 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel 

bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

 

 
202 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 205. 
203 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 65. 
204 Sayın, Tasavvuf Eğitimi,65. 



 
67 

 

Şekil 18. Fare-Kapan İhlâs Kavram Haritası Örneği205 

Güzel bir ev hayal edelim.  Ancak bu eve giren fareler, pislikleri ve idrarlarıyla 

gıda maddelerini kirleterek kullanılmaz hale getiriyor. Bazı durumlarda elektrik 

kablolarını kemirerek yangın çıkmasına neden olabiliyorlar. Bunun yanı sıra, kuduz, 

tifüs, tifo ve paratifo gibi tehlikeli hastalıkları taşıyarak insan sağlığı için ciddi bir risk 

oluşturuyorlar. 

Riyâ, bir fare olarak düşünüldüğünde, ihlâsımız ise bir fare kapanına benzer. 

Güzel bir ev, ihlâslı işlerimizi temsil ederken, farenin girmesi de ihlâsımıza karışan 

riyâyı simgeler. Tıpkı farenin eve verdiği zarar gibi, riyâ da İhlâslı işlerimize ciddi 

zararlar verebilir. Eğer fareyi evden çıkarmazsak, verdiği zarar devam edecek ve 

zamanla çoğalacak, sonuç olarak ev kullanılamaz hale gelecektir. Evden farenin bir an 

önce çıkarılması için gösterdiğimiz çabanın benzerini, riyâ karışan işlerimizde de 

göstermeliyiz. Riyânın varlığını idrak ederek, amellerimize daha fazla zarar vermesine 

imkân tanımadan ortadan kaldırmak gerekmektedir. 

 

 

 

 

 
205 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
68 

3.1.19. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Sosyal Medya) 

ANAHTAR KELİME: SOSYAL MEDYA  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, insanın kendini görme duygusunun kalkması ve kendi fiillerini 

görmemesidir.206  

İnsanların internetle tanışması çok eskiye dayanmasa da internet kullanımını 

mümkün kılan telekomünikasyon alt yapısının sürekli olarak gelişmesi sayesinde 

Türkiye'de internet kullanımı hızla yayıldı. Bu yaygınlık, insanların internette daha 

fazla zaman geçirmelerine neden oldu ve elektronik ticaret hem tüketiciler hem de 

işletmeler tarafından yoğun bir şekilde kullanılmaya başlandı. Ayrıca, sosyal 

medyanın bireyler arası iletişimi kolaylaştırması, bilgi paylaşımını artırması ve 

toplumsal olaylara duyarlılığı artırması gibi olumlu etkileri de gözlemleniyor.207 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken  

Ruh, iyi mizaçlı bedene uğradığında iyi, kötü mizaçlı bedene uğradığında ise 

kötü olur208 cümlesinden hareket ederek gelin hafıza fotoğrafı çizelim. 

 

Şekil 19. Sosyal Medya İhlâs Kavram Haritası Örneği209 

 
206 Tûsî, el-Lümâ-İslam Tasavvufu, 190. 
207 Ayşe Demirel,  E-Ticarette Sosyal Medya Etkilerinin İncelenmesi ve Bir Uygulama (İstanbul: Yaşar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013), 35. 
208 Uluç, İbn Arabi'de Sembolizm, 300. 
209 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
69 

İnsanın samimiyetle ve İhlâsla yaptığı işler, ona büyük faydalar sağlar. Ancak, 

riyâ karıştırarak yaptığı işler ise aynı oranda zarar verir. İhlâsı sosyal medya ile 

karşılaştıracak olursak, sosyal medya günlük yaşamımızı kolaylaştırırken birçok 

avantaj sunar. Ancak aşırı kullanım ya da kötü amaçla kullanıldığında ciddi zararlar 

doğurur. Bu durum, riyâ karışan işler için de geçerlidir; ikisi de bize zarar verir. 

Dolayısıyla İhlâssız işlerin faydasından çok zararı görülür. İşlerimize riyâ 

katmadığımız sürece sadece yarar sağlayacak bir yol izlemiş oluruz. 

 

3.1.20. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Maske) 

ANAHTAR KELİME: MASKE  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

İhlâsın üç tane önemli işareti bulunmaktadır: Kişinin gözünde halkın 

övmesinin ve kötülemesinin eşit derecede öneme sahip olması, yapılan işte ve işin 

ulaştığı başarıda kendisini görmeyi unutmak; yapılan işte sadece Allah'ı görüp kendini 

görmeyi unutmak, yapılan işi sadece Allah rızâsı için yaparak ahirette sevap 

gerektirdiğini unutmak.210  

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs öyle güçlü bir mıknatıstır ki, bütün iyi niyet ve güzel işleri kendisine 

doğru çekerken; bütün kötü niyet ve çirkin işleri kendisinden uzaklaştırır. Aynı 

kutupları iten ve zıt kutupları çeken bir mıknatıs gibi; kötü niyet ve çirkin fiiller ihlâs 

sayesinde uzaklaşır ve gider211 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza 

tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

 
210 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 339. 
211 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 67. 



 
70 

 

Şekil 20. Maske İhlâs Kavram Haritası Örneği212 

 Zararlı bir virüsün yayıldığını bizim ise maske kullandığımızı düşünelim. 

Virüs ne kadar tehlikeli ve ölümcül olursa olsun maske kullanımına dikkat ettiğimiz 

taktirde bize bulaşmaz ve zarar vermez. Virüsü riyâya, maskeyi ise İhlâsa benzetecek 

olursak riyâ ne kadar tehlikeli ve zararlı bir virüs olursa olsun İhlâsımız işlerimizi 

koruduğu gibi maske de bizi virüslerden korur. 

 

3.1.21. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Tuz ve Pirinç) 

ANAHTAR KELİME: TUZ VE PİRİNÇ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, gösterişten uzak durmayı ve itaat ile ibadette samimi olmayı ifade 

eder. İhlâs, kalbi sıkan her türlü sıkıntıdan kurtulmak ve Allah’a dolu bir samimiyetle 

kulluk etmektir. İnsanın, yaptığı işlerde yalnızca Allah’tan karşılık bekleyerek, başka 

hiç kimseden bir beklentisi olmamasıdır.213 

 
212 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 
213 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 61. 



 
71 

 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken  

"İhlâs öyle bir rüzgârdır kir iyi niyetin, samimiyetin ve Allah rızasının bütün 

güzel kokusunu; ruhun, kalbin ve fikrin duymasını sağlar.”214 Söz konusu ifadeden 

yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 21. Tuz-Pirinç İhlâs Kavram Haritası Örneği215 

Bildiğimiz üzere, tuzun topaklanma ve nem çekme özellikleri bulunur. Bu 

sorunun çözümü ise tuzun içine biraz pirinç eklemektir. Tuzu, riyâya; pirinci ise İhlâsla 

yaptığımız işlerimize benzetebiliriz. Nasıl ki pirinç, tuzun nemlenmesini engelleyerek 

ona birçok fayda sağlıyorsa, İhlâs da işlerimize riyânın karışmasını önler ve onu uzak 

tutar. Böylece İhlâsımız, hem bizi hem de yaptığımız işleri koruma altına almış olur. 

 

 

 

 
214 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 67. 
215 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
72 

3.1.22. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Elma ve Kurt) 

ANAHTAR KELİME: ELMA VE KURT 

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

Makam sevgisi, övülme arzusu ve diğer insanlarla kendini üstün görme 

tutkusuyla birlikte ihlâsın ışığı sönmeye başlar. Zira Allah, yalnızca bütün kötü 

niyetlerden arınmış olan işleri kabul eder. İhlâssızlığın yol açtığı manevi hastalıklar 

oldukça fazladır. Eğer bu hastalıklar göz ardı edilirse, insanın imanı tehlikeye girer. 

Manevi boşluklar oluştuğunda ise şeytan, bu boşluklardan sızma fırsatı bulur. Allah 

Teâlâ, menfaat düşkünlüğü ve samimiyetsizlik içinde olan Müslümanlardan 

hoşlanmaz. Müslümana düşen, Allah yolunda Allah’ın sevgisini, rızasını kazanma 

çabasında tüm olumsuz arzularından ve isteklerinden vazgeçmektir.216 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İnsan bilmelidir ki, riyâ Allah rıza merkeziyetinde yapılan bütün güzel işleri ve 

niyetleri mahveder; ahiretin ikramlarını kaybetmeye sebep olur217 Söz konusu 

ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 22.  Elma-Kurt İhlâs ve Riyâ Kavram Haritası Örneği218 

 
216 Gazzâlî, İhyâ’u ulûmi’d-dîn, 103. 
217 Çağrıcı, “Tevâzu”, 197. 
218 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
73 

İhlâsı bir elmaya, riyâyı ise elma kurduna benzetecek olursak, elma ne kadar 

faydalı yararlı ve sağlıklı olsa da, riyâ yani elma kurdu bulaştığında ne kadar küçük 

olursa olsun tüm elmayı yer ve çürütür. Böylelikle benzetecek olursak elma, kurdu 

çürüttüğü gibi iyi niyetle yapılan İhlâslı amellerimizi de riyâ çürütür ve bitirir. 

 

3.1.23. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Arılar ve 

Çiçeklerin Döngüsü) 

ANAHTAR KELİME: ARILAR VE ÇİÇEKLERİN DÖNGÜSÜ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, gerçek bir samimiyet, iyi niyet ve menfaatten uzak, temiz bir 

kalbin arınma ölçüsüdür. İşlerdeki samimiyetin ve iyi niyetin kalitesi, ihlâsla 

anlaşılır. İhlâs, bir süzgeç gibidir; işi süzerek, şirk ve riyâ bulanıklıklarını 

temizleyip ortaya çıkartan bir cevherdir. İhlâs, altın arayıcılarının altınla çamuru ayırt 

etmek için kullandıkları süzeğe benzer. Süzeğin üstünde altın kalırken, altından çamur 

akar gider. Aynı şekilde ihlâs, güzel işleri süzgecin üstünde 

bırakırken gereksiz işleri süzgecin altında bırakır.”219 

Bal arıları, meralarda yetişen bitkiler, süs bitkileri ile tıbbi ve aromatik 

bitkilerde tozlaşma yaparak nesillerinin devamını sağlıyor. Bu süreç, doğal dengenin 

korunmasına ve yaban hayatının sürdürülebilirliğine de doğrudan katkıda bulunuyor. 

Ayrıca, bal arıları tarafından tozlanan bu bitkilerin hem çiftlik hayvanları hem de 

yaban hayat tarafından tüketilmesi, insanların et, süt ve yumurta gibi hayvansal 

gıdaları elde etmesinin dolaylı bir yolunu oluşturuyor. 220 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs kavramı, Allah ile kul arasında bulunan sırdır. Melek bilmez ki, sevabını 

yazsın; şeytan bilmez ki, açığa çıkarsın; nefsin haberi olmaz ki, onu vesile yaparak 

kendini beğensin221 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 
219 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 205. 
220 Merve Aksoy, Bal Arısı ve Bal Arısı Ürünlerinden Lactobacillus Kunkeei İzolasyonu ve 

Karakterizasyonu (Adana: Çukurova Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2024), 15. 
221 Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta’arruf, 149.  



 
74 

 

 

Şekil 23. Arılar-Çiçeklerin Döngüsü İhlâs Kavram Haritası Örneği222 

Bu döngü, tıpkı İhlâsın Allah ile kulları arasında bir sır olması gibi, çiçek, kuş 

ve arı arasındaki ilişki de bir gizem barındırır. Ne arılar polen taşıdıklarının ne kuşlar 

tohum taşıdıklarının ne de çiçekler bu döngünün varlığından haberdardır. 

 

3.1.24. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Bahçıvan ve 

Uğur Böceği) 

ANAHTAR KELİME : BAHÇIVAN VE UĞUR BÖCEĞİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA  

İhlâs, turnusol kağıdının asit ile farklı maddeleri ayırması gibi, samimi ve 

Allah’ın rızası doğrultusundaki işleri, samimiyetten uzak olanlardan ayırır. Bu 

sayede ihlâs, işlerin ve niyetlerin gerçek rengini gözler önüne 

serer. İhlâs süzgeci üzerinde her zaman samimiyetle ve Allah’a tam bağlılıkla yapılan 

işler kalır. Samimiyetin olmadığı yerde, insanın düşünce ve duyguları 

 
222 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
75 

çarpık bir şekilde ilerler; bu da sonuçta israf sayılır. Bu yüzden, samimiyetin 

hedeflenmesi gerekir. Samimiyet, evrendeki anahtar ile kilidin uyumu gibidir. 

İhlâs, suyun içindeki kirleri ve pislikleri arıtan bir filtre gibidir; niyetlerin ve 

işlerin içindeki samimiyetsizliği ve riyâyı temizler, onları manevi kirlerden arındırır. 

Sonuç olarak, ihlâs, niyetlerin ve eylemlerin gerçek yüzünü açığa çıkarır. İnsan 

kendini ne kadar kandırmaya çalışsa da ihlâsı yanıltamaz. Çünkü ihlâs, gerçek 

samimiyetin, iyi niyetin, menfaatten uzak kalmanın ve saf bir kalbin arınmışlığının bir 

ölçüsüdür. İşlerin samimiyeti ve iyi niyetinin kalitesi, yalnızca ihlâs ile ortaya 

konabilir.223 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs gerçek bir samimiyet, iyi niyet, menfaatten uzak ve temiz bir kalbin 

arınmışlık ölçüsüdür. İşlerdeki samimiyet ve iyi niyetin kalitesi, İhlâsla anlaşılır.’ 

İhlâs, bir süzektir; işi onunla süzerler224 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir 

hafıza tasvîri yapmamız mümkündür. 

 

Şekil 24. Bahçıvan-Uğurböceği İhlâs Kavram Haritası Örneği225 

 
223 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 
224 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 
225 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
76 

Bir bahçıvanı hayal edelim. Bahçıvan, çiçeklerinin böcekler tarafından zarar 

gördüğünü görür ve bu sorunu çözmek için uğur böceklerini çağırmaya karar verir. 

Böylece, çiçekleri zarar görmekten korumuş ve aynı zamanda uğur böceklerinin besin 

ihtiyacını sağlamıştır. Bu durumu benzetmek gerekirse, uğur böceği İhlâsa karşılık 

gelir. İhlâslı işlerimiz ise çiçekler gibidir. Uğur böceği çiçekleri koruduğu gibi, İhlâs 

da bizim işlerimizi korur. 

 

3.1.25. Kavram Haritası Tekniğine Göre İhlâs Kavramı (Talaş ve Kum 

Deneyi) 

ANAHTAR KELİME: TALAŞ VE KUM DENEYİ  

HEDEF KAVRAM: İHLÂS VE RİYA 

Eğer insan, inanç ve eylemlerinde yalnızca kendisini görür ve samimiyet ile 

tevazu duygusundan uzaklaşırsa, ihlâs anlayışından sapar. Kulluk ve tevhid, insanı 

amacına ulaştıran iki önemli vesiledir. Bunlardan biri, Allah’a isimleri ve 

sıfatlarıyla yönelmektir; diğeri ise O’na kullukla yönelmektir. İhlâs, gerçek bir 

samimiyet ölçüsü olduğundan, insanı ahlaki güzelliklere teşvik eden manevi ve 

koruyucu bir perde gibidir. Bu perde yırtıldığı zaman, günahlardan ve hatalardan 

koruyan bağışıklık sistemi gibi olan bu koruyucu yapı da çöker. Sonuç olarak, insan 

ruhu ihlâsın etkisini hissetmezse, samimiyet ve iyi niyet ilkeleri zayıflamaya başlar.226 

Hafıza Fotoğrafı Çizerken 

İhlâs, turnusol kağıdının asit ile bazı birbirinden ayırması gibi, samimi ve 

Allah’ın rızası doğrultusundaki işlerle, samimiyetten uzak ve onun rızasına ters düşen 

işleri birbirinden ayırır.227 Söz konusu ifadeden yola çıkarak zihinsel bir hafıza tasvîri 

yapmamız mümkündür. 

 
226 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 66. 
227 Sayın, Tasavvuf Eğitimi, 64. 



 
77 

 

Şekil 25.  Talaş-Kum Deneyi İhlâs Kavram Haritası Örneği228 

Talaş, kum ve su deneyi sırasında talaş ile kumu ayırmak oldukça zordur. 

Ancak, karışıma bir miktar su eklendiğinde talaşlar kendi kendine yukarı çıkarak 

kolayca ayrışır. Bu durumu örnekle ifade edecek olursak, tıpkı bu deneyde talaş ile 

kumu su yardımıyla ayırdığımız gibi, samimi işlerimizi samimi olmayan işlerimizden 

İhlâs ile ayırabiliriz. Bu sayede, gerçek İhlâs ile yapılan eylemlerimiz gün yüzüne 

çıkar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
228 ChatGPT’den alınmıştır (Erişim tarihi: 13.04.2025). 



 
78 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

4.1. Sonuç 

Anaokulu, ilkokul ve ortaokul dönemi, çocukların gelişimi ve karakter oluşum 

dönemleri açısından önemli farklılıkları içinde bulunduran dönemlerdir. Çocuklar, bu 

dönemlin sonunda birçok alanda gelişim göstererek toplum içerisinde varlığını 

hissettirmeye, sosyal ortamlarda etkin bir birey olarak rol almaya başlamaktadır. Bu 

dönemlerde çocukların fiziksel, zihinsel, dilsel, duygusal gelişiminin yanında dinî ve 

ahlâkî gelişiminin de desteklenmesi oldukça büyük önem arz etmektedir.  

Bu dönemlerde çocuklara verilecek eğitimin asıl hedefi; onlara bilgi yüklemek 

değil, onlarda istendik davranışları geliştirerek, bu davranışları kalıcı haline getirmek 

olmalıdır. Bu hedef doğrultusunda aileler ve eğitimciler çocuğun kavrama 

kabiliyetinin yüksek olduğu bu yaş dönemlerini güzel değerlendirmeli, çocuğun 

gelecekteki karakterinin oluşumuna etki edecek sevgi, merhamet, sabır şükür, hoşgörü, 

yardımlaşma, paylaşma gibi değerleri çocuklara kazandırarak sorumluluk ve güzel 

ahlâk sahibi bireyler yetiştirmek için gayret göstermelidir. Bizde yapmış olduğumuz 

bu çalışmamızla ağaç yaşken eğilir anlayışıyla din, ahlak ve değerler eğitiminin 

temelini teşkil eden tasavvufî kavramları Anaokulu, Ortaokul ve İlkokul seviyesindeki 

bu yaş aralığındaki çocuklarımızın anlayacağı tarzda kavram, zihin haritalarıyla 

somutlaştırıp, fotografik hâfıza teknikleriyle görselleştirip, analoji tekniği ile bu 

kavramları onların gönüllerine ve zihinlerine yerleştirerek gelecekte şahsiyetlerine ve 

davranışlarına kalıcı şekilde sunmayı hedefleriz. Çalışmamızda anaokulu, ortaokul ve 

ilkokul düzeyindeki çocuklara tasavvufî kavramlar ışığında ihlâs kavramını ahlâkî 

değerlerin kazandırılması amacı ile bazı tasavvufî kavramlar açıklanmak sureti ile, 

çocukların anlayacağı şekilde somutlaştırılarak analoji, hâfıza fotoğrafları, kavram ve 

zihin haritaları ile örneklendirilmiştir. 

Bu kavramlardan biri olan ihlâs kavramı ile ilgili etkinlikler bu bilgilerden 

hareketle her yaşın bir gelişim basamağı olduğunu gerekli ortamların oluşturulmasıyla 

yaşına uygun gelişimi gerçekleştirebilen çocukların, ileri seviyeye geçebildiğini ve 

kalıcı öğrenme sağladıklarını söyleyebiliriz. Ancak bulunduğu yaşın gelişimini 



 
79 

tamamlayamayan çocuklar, akranlarından geride kalmaktadırlar. Bu yaş aralığında 

gerçekleştirilemeyen gelişimin telafisi oldukça zordur.  

Çocukların ailesinden ve toplumdan kazandığı bilgilerinin ve 

gözlemlediklerinin çocuklar üzerinde büyük bir etkiye sahip olduğu da araştırmamızın 

ulaştığı sonuçlardandır. Nitekim çocukların algısını, ailenin eğitim seviyesi ve 

çocuğuyla olan nitelikli iletişimi doğrudan etkilemektedir. Bunun yanı sıra, çocuğun 

arkadaş grubu ve eğitim aldığı öğretmenleri de çocuğu etkileyen unsurlar arasındadır. 

Bunlar bu yaş grubundaki çocukların, çevresinden gelen her türlü etki ve 

yönlendirmeye açık olduklarını gözler önüne sermektedir.  

Yaptığımız çalışmada çocukların analoji örneği ile anlatılan hikâyeyi 

kavradıkları, kendi cümleleri ile anlatabildikleri görülmüş olacaktır. Örnekler 

eşliğinde sunduğumuz deneylerimiz onlara yaşayarak, unutamayacakları deneyim 

sunulmuş bu etkinlik ile onlara ihlâs kavramını deneyimleyerek öğrenme imkânı 

verilmiş olacaktır. Bunun yanı sıra, çocukların hâfıza fotoğrafları ile ilgili zihinlerinde 

resimler çizebildikleri, bu kavramları rahat ifade edebildikleri gözlemlenmiş olacaktır. 

Etkinlikler öncesinde konuyla ilgili pek bir şey anlatamayan çocukların yapılan 

etkinlikler sonrası anahtar kavramlar ile ihlâs kavramını ifade edebileceklerdir. 

Yaptığımız çalışma sonucunda, çocukların analoji hikâyesini anlayıp kendi 

cümleleriyle aktarabildikleri görülmüştür. Düzenlenen uygulamalı deneylerle 

çocuklara unutamayacakları bir tecrübe kazandırılarak, ihlas kavramını öğrenmeleri 

sağlanmıştır. Ayrıca, çocukların belleğinde yer eden görüntülerle ilgili resimler 

oluşturabildiği ve bunları ifade edebildiği gözlemlenmiştir. Etkinliklerden önce 

konuyla ilgili fazla bir bilgiye sahip olmayan çocukların, yapılan faaliyetler sonrasında 

temel kavramlarla birlikte ihlası ifade edebildikleri ve bu kavramın onların 

davranışlarına yansıdığı saptanmıştır; ders alanına gelmek için oyunu bırakma, 

birbirlerine karşı daha sabırlı ve hoşgörülü olma gibi tutumları gözlemlenmiştir. 

Araştırmamızda, anaokulu, ilkokul ve ortaokul düzeyindeki çocukların, ihlas 

kavramıyla ilgili tam olarak tanım yapamadıklarını gözlemledik. Ancak, bu kavram 

üzerine gerçekleştirdiğimiz etkinliklerin ardından, çocukların günlük yaşamlarından 

örnekler verebildiklerini, etkinliklerde birbirleriyle bağlantı kuracak şekilde 

düşündüklerini, kavramı anladıklarını ve onu içselleştirdiklerini fark ettik. Bu durum, 



 
80 

bu yaş grubundaki çocukların kavramlar hakkında açıklama yapabilseler de tam bir 

tanım yapamadıkları sonucuna bizi yönlendirdi. 

Araştırmamızın kapsamı içerisinde, çocuklarla gerçekleştirdiğimiz ihlas 

temasına yönelik etkinliklerin, onların davranışları üzerinde olumlu etkiler yarattığını 

gözlemledik. Örneğin, çocukların sınıfta arkadaşlarına yardımcı olmaya çalışırken 

öğretmenlerin olup olmadığını umursamadan bu yardımları sunduklarını, yaptıkları 

işleri öğretmenden övgü beklemeden yalnızca Allah’ın rızası için gerçekleştirdiklerini 

gördük. Ayrıca, annesinin evde zorlandığını gördüklerinde hemen yardım etmek 

amacıyla kalktıklarını ve annelerinden hiçbir şey beklemeden, yalnızca Allah'tan 

sonuç beklediklerine dair söyledikleri, veliler tarafından bize bildirilen olumlu geri 

dönüşler arasında yer aldı. 

 

4.2. Öneriler  

Araştırmalarımız esnasında, çocuğun gelecekteki şahsiyet ve karakter oluşumu 

açısından büyük öneme sahip olan Anaokulu, İlkokul ve Ortaokul düzeyindeki yaş 

aralığını içeren tatmin edici nitelikte kifayetli çalışmalarının bulunmadığını öğrenmiş 

oluruz. Özellikle ahlâkî değerler hususunda bu dönemlere ait çocukların gelişimine 

uygun, kapsamlı çalışmaların yapılmasının bu alana büyük katkı sağlayacağını 

söyleyebiliriz.  

Anaokulu, İlkokul ve ortaokul düzeyindeki kurumlarda uygulanacak din ve 

ahlâk eğitimine yönelik program örneklerinin, materyal çalışmalarının hazırlanması ve 

bu programları değerlendirme, geliştirme çalışmalarının yapılması önem arz 

etmektedir. Ayrıca hazırlanan bu programların çocukların gelişimine uygunluğunun, 

çocuklar üzerindeki etkisinin araştırılması, elde edilen sonuçlar doğrultusunda 

programların geliştirilmesi ve okul-aile iş birliği içinde hazırlanan bu programların 

uygulanmasının bu alana büyük hizmet edeceği görüşüne sahibiz.  

Anaokulu, ilkokul ve ortaokul düzeyinde bu yaş aralığındaki çocukların din, 

ahlâk ve değerler eğitimi, çocuğun gelişme niteliklerine münasip etkinlik ve 

materyallerle desteklenmelidir. 

Mevlâna ve Yunus Emre gibi önemli şahsiyetlerin örnek davranışları, 

günümüzde hala bize rehberlik eden tasavvuf kültürünün gençler arasında neredeyse 

unutulmuş olduğu görülmektedir. 



 
81 

Eğitim sistemimizin salt ezber üzerine kurulu olması, bilgilerin yeterince 

anlaşılamamasını ve içselleştirilememesini, dolayısıyla da kolayca unutulmasını 

sağlamaktadır. Oysa biz, eğitim ve öğretimin her yaştaki birey için ilgi çekici, 

eğlenceli ve merak uyandırıcı bir şekilde sunulabileceğine inanıyoruz. Analojiler ve 

kavram haritaları, görsel öğeler sundukları için hafızada daha uzun süre kalmakta, bilgi 

edinimini kolaylaştırarak günlük hayatta kullanılmasını artırmaktadır. Tasavvuf 

eğitimi çerçevesinde, bu kavramların görsel hafıza teknikleri ile gençler üzerinde 

kalıcı bir etki yaratabileceği düşüncesindeyiz. 

Fotoğrafik hafıza teknikleri aracılığıyla, inanç buhranı yaşayan bireylere bir 

duygu ve kavramı aktararak, onların kalplerinin Yaratıcılarına yönelmelerini sağlamak 

mümkün olabilir. 

Rabbin seni terk etmedi ve sana darılmadı. Nerede olursanız olun, O her zaman 

yanınızdadır. Allah, yaptıklarınızı en iyi şekilde görür. Bu ayetlerle tasavvuf ile ilgili 

kavramlar bağlantılandırılarak yeni analojiler ve kavram haritaları oluşturulabilir. 

Tasavvufî kavramlar yalnızlık hissini engellediği için, anaokulundan başlayıp tüm 

eğitim kurumlarında, kredi ve rehabilitasyon yurtlarında, huzurevlerinde bu kavram 

ve zihin haritalarının kullanılması mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
82 

KAYNAKÇA 

 

Adana İl Milli Eğitim Müdürlüğü. Karabiber Deneyi. Erişim 23 Nisan 2025. 

https://adana.meb.gov.tr. 

Aksoy, Merve. Bal Arısı ve Bal Arısı Ürünlerinden Lactobacillus Kunkeei İzolasyonu 

ve Karakterizasyonu. Adana: Çukurova Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2024. 

Alawneh Shafig, Falah, Human Motivation: An Islamic Perspective. New York: The 

American Journal of Islamic Social Sciences Press, 1996. 

Ankaravî, İsmail Rusûhî, Minhâcu’l-Fukarâ. Haz.Safi Arpaguş. İstanbul: Vefa 

Yayınları, 2008. 

Ankaravi, İsmail Rusûhî, Minhacü'l Fukara, haz. Saadettin Ekici. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 1996. 

Ateş, Süleyman. Cüneyd-i Bağdadi (k.s) Hayatı Eserleri ve Mektupları. İstanbul: Yeni 

Ufuklar Neşriyât. 

Attâr, Feridun. Tezkiretü’l-evliyâ. Haz. Süleyman Uludağ. Bursa: İlim ve Kültür 

Yayınları, 1984. 

Bashirov, Damral, Tasavvufta Ölüm. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Bashirov, Damral. “Tasavvufun Teşekkül Döneminde İhlâs Kavramı”, Tasavvuf İlmî 

ve Akademik Araştırma Dergisi 25/50 (Ekim 2022), 27-48. 

Bayrakdar,  Mehmet.  İslam İbaret Fenomelojisi,  Akçağ Yayınları, Ankara, 1987. 

Bristow, Jacgueline – Cowley, Philip - Daines, Bob. Memory and Learning, London: 

David Fulton Publishing, 2003. 

Buhârî Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâil b. İbrâhim el-Cu’fî, el-Câmi’u’s-sahîh, 

(Beyrut: 1366), 1/6 (No.1). 

Bursevî, İsmail Hakkı. Ferâhu’r-Rûh Muhammediyye Şehri. Bursa: Uludağ Yayınları, 

2004. 

Buzan, Tony. Aklını En İyi Şekilde Kullan. İstanbul: Arion Yayınevi, 2001. 

Buzan, Tony. Make The Most of Your Mind. New York: Simon&Schuster Publishing, 

1984. 

Buzan, Tony. The Mind Map Book. New York: Penguin Books Publishing, 1996. 

Buzan, Tony. Use Both Sides of Your Brain. New York: Dutton Publishing, 1976. 

https://adana.meb.gov.tr/adabis/paylas/etkinlikdetay.aspx?etkinlikId=2076


 
83 

 Buzan, Tony. Use your Perfect Memory, Penguin Books Publishing, New York, 1991. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Ağaç Kitabevi 

Yayınları, 2009. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Ta’rîfât Tasavvuf Istılahlar. çev. Abdülaziz Mecdi Tolun 

İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004.  

Çağrıcı, Mustafa. “Tevâzu”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011. 

Demiralp, Selcan. Mercanlarin Okyanus Asitlenmesine ve Isınmasına Karşı Fenotipik 

Esnekliğinde Epigenetik Kontrolün Rolü anakkale: Onsekiz Mart Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü,  2025. 

Demirel, Ayşe. E-Ticarette Sosyal Medya Etkilerinin İncelenmesi ve Bir Uygulama. 

İstanbul: Yaşar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2013. 

Duyar, Melik Safi. Fotoğrafik Hafıza Teknikleri Rehberi 1. Ankara: Bilgimatik 

Yayınları, 1994. 

Ekin, Yunus .“İhlâs Kavramının Semantik Analizi”, Tasavvuf İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi (2002), 147-160. 

Erdoğan, Cengiz. Eısenıa Fetıda Türü Toprak Solucanlarının Kimyasal Gübre 

Kullanılmış Topraklar Üzerine Etkisi. Kocaeli: Kocaeli Üniversitesi, Fen 

Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Fiona, McPherson. The Memory Key, Unlock the Secrets to Remembering. New York: 

The Career Press, 2000. 

G. Browning, William. Memory Power for Exams. Nebraska: Cliff Notes Publishing, 

1983. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed. İhyâu Ulûmi’d-Dîn, çev. Ahmed Serdroğlu. 

İstanbul: Bedir Yayınevi, 1992, 4/681. 

Genç, Oğuzhan. Ortaokul Öğrencilerinin Su Döngüsü Ile Ilgili Kavramalarinin 

Gelişimsel Olarak Belirlenmesi ve Geliştirilmesi. Rize: Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Haris, Muhasibi. Riaye li Hukukillah, Darü'l- Kütübü'l-hadiseti. Kahire 1970.  

Herevî, Hâce Abdullah el-Ensârî. Tasavvufta Yüz Basamak Menâzilü’s-Sâirîn-Hâce 

Abdullah el- Ensârî el-Herevî, çev. Abdurrezzak Tek. Bursa: Emin Yayınları, 

2008. 



 
84 

Hucvirî Ali b. Osman Cüllâbî, Keşfu’l-Mahcûb-Hakikat Bilgisi, çev. Süleyman Uludağ 

(İstanbul: Dergah Yayınları, 1996), 185; Ayrıca bk. İdris Türk, Tasavvuf 

Düşüncesinde İbadetlerin İç Anlamı (Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 73. 

İbn Manzur, Lisânü’l-Arab. Kahire: Daru’l Maarif, 1119), 1227; Süleyman Uludağ, 

Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2002. 

İmam Gazzâlî, Kalplerin Keşfi-Mükâşefetü’l-Kulûb, çev. Ali Kaya. İstanbul: 

Semerkand Yayınları, 2012. 

İsfahani Ragıb, İnsan-Hayat İki Saadet, Çev. Mevlüt F. İslamoğlu. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 1996. 

Kaptan, F. Fen Öğretiminde Kavram Haritası Yönteminin Kullanılması. Hacettepe 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 1998, 14, s. 95-99. 

Karaman, Hayrettin – Çağrıcı, Mustafa - Dönmez, İbrahim- Gümüş, Sadrettin, Kur’ân 

Yolu, Kur’ân Yolu Meâli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017.  

Kâşânî, Abdürrezzak. Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli. İstanbul: İz Yayıncılık, 

2015. 

Kazvînî, İbn Mâce Ebu Abdillâh Muhammed b. Yezîd. Sünen-ü İbn Mace, nşr. 

Muhammed Fuad Abdulbâki, 1/27 (No. 70). 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Muhammed b. İshâk. et-Ta’arruf Li-mezhebi Ehli’t-tasavvuf, thk. 

Ahmed Şemseddîn. Beyrut-Lübnan: Daru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 1971. 

Kelâbâzî. Doğuş Devrinde Tasavvuf Ta’arruf, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: 

Dergah Yayınları, 6 baskı, 2019), 164. 

Kuşeyrî, Abdulkerim. Kuşeyrî Risâlesi, çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah 

Yayınları), 289. Ayrıca bk. Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf 

Kavramları (Ankara: OTTO Yayınları, 2017. 

Kuşeyrî, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. Haccâc b. Müslim. el-Câmi’u’s-sahîh, nşr. 

Muhammed Fuad Abdulbâki. Kâhire: 1374/1955, 4/1987 (No. 2564). 

Louster, Peter. Aşk ve Aşkın Psikolojisi, çev. Nurettin Yıldıran. Ankara: Doruk 

Yayıncılık, 2000. 

Mâverdî. Edebü’d-dünya ve’d-din. İstanbul: İlk Harf Yayınevi 2018. 

Mekkî, Ebû Tâlib. Kûtü’l-Kulûb-Kalplerin Azığı, çev. Muharrem Tan. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1999, 4/53. 

Mervezî, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. Müsned-i İmam 

Ahmed b. Hanbel, nşr. Şuayb Arnavut-Adil Mürşid v.d. (1461/2001), 3/325. 



 
85 

Mukâtil, b. Süleyman Ebu’l-Hasan. Tefsîru Mukâtil, thk. Abdullah Mahmud Şehhâte. 

Beyrut: Dâru İhyâu’t-turâs, 1423/2006, 3/669. 

Nesâi, Ebû Abdirrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali. Sünenü Nesâî, nşr. Hasan 

Muhammed Mesûdî, Kâhire: 1348/1930, 6/45, (No. 3178). 

Nîsabûrî Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-Hâkim, el-Müstedrek Alâ’s-

sahîheyn, nşr. Mustafa Abdulkadir Ata, Beyrut: 1411/1990, 4/341 (No. 7844). 

Novak, Joseph D.- Gowing D. Bob. Learning How to Learn. U.K.: Cambridge 

Univessity Press, 1984. 

Rose, Colin. Accelerated Learning. New York: Deli Publishing, 1985. 

Rose, Steven. The Making of Memory, Doubleday Publishing. New York, 1992.  

Sarıgül, Tuğba - Bal Çetinkaya, Kübra. “Oobleck: Sıvı mı Yoksa Katı mı?”, Tübitak 

Bilim Genç, 2019. Erişim 27 Nisan 2025. https://bilimgenc.tubitak.gov.tr. 

Saygın, Oğuz. Hafıza Teknikleriyle Beyin Gücünü Geliştirme. İstanbul: Hayat 

Yayıncılık, 2012.  

Sayın, Esma. Hafıza Teknikleriyle Tasavvuf Kavramları. İstanbul: Rağbet Yayınları, 

2018. 

Sayın, Esma. Tasavvuf Eğitimi. İstanbul: Rağbet Yayınları, 2018. 

Sekman, Mümin. Her Şey Beyinde Başlar. İstanbul: Alfa Yayınları, 2011. 

Slavin, Robert E., Cooperative Learning, National Education Association Press 

Washington D.C.1982), 127.  

Smith, Frank. To Think, Colombia University Teachers College Press. Colombia, 

1990. 

Spilka, Bernard-Brown, Georgia- Cassidy, Sara.  “The Structure of Religious Mystical 

Experience in Relation To Pre-And Postexpenence Lifestyles”, The 

International Journal for the Psvcholow of Religion 2/4(1992), 1-257. 

Sühreverdî, Ebu Hafs. Avarüfü'l -maarif. Kahire: Darul Maarif, 1966, c.1-2. 

Sülemî, Ebû Abdurrahman. İlk Zâhid ve Sûfîler-Tabakâtu’s-sûfiyye, çev. Abdurrezzak 

Tek. Bursa: Emin Yayınları, 2018. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-beyân An Te’vîli Âyi’l-kur’ân. 

Mekke: Dâru’tterbiyyeti ve’t-turâs, 18/209. A 

Tûsî, Ebû Nasr Serrâc. el-Lümâ-İslam Tasavvufu, çev. Hasan Kamil Yılmaz İstanbul: 

Erkam Yayınları, 1434/2012. 

Tûsi, Serrâc. Limâ fi Tarihi’t-Tasavvufî’l-İslamiyyi. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyyeti, 

2001. 

https://bilimgenc.tubitak.gov.tr/makale/oobleck-sivi-mi-yoksa-kati-mi


 
86 

Türkkan, Reha Oğuz. Etkin Hafıza Teknikleri. İstanbul: Pegasus Yayınları, 2010. 

Türkkan, Reha Oğuz. Kolay ve İyi Öğrenme Teknikleri. İstanbul: Alfa Yayınları, 1996. 

Uluç, Tahir. İbn Arabi'de Sembolizm. İstanbul: İnsan Yayınları, 2007. 

Uludağ, Süleyman. İslam’da Emir ve Yasakların Hikmeti. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2001. 

Yılmaz, Hasan Kamil. Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar. İstanbul: Ensar Neşriyât, 

2012. 

Young, N. Morris - Young, V. Chelsley. How to Read Faster and Remember More. 

West Nyack: Parker Publishing, 1965. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


