
 

 

T.C. 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

GAZÂLÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

AYŞE RÜMEYSA YAMAN ÖNEN 

 

 

Çorum – 2025 



 

GAZÂLÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

 

 

 

 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Şaban HAKLI 

 

 

 

 

Çorum 2025 



 
 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN tarafından hazırlanan “Gazâlî’nin Bilgi Anlayışı” adlı tez 

çalışması 28/04/2025 tarihinde aşağıdaki jüri üyeleri tarafından oy birliği/oy çokluğu ile 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalında 

Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Prof. Dr. Yaşar TÜRKBEN     …………………………………… 

            Başkan 

 

Prof. Dr. Şaban HAKLI      …………………………………… 

         Danışman 

 

Prof. Dr. Şenol KORKUT     …………………………………… 

              Üye 

 

 

 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulunun …/…/…… tarih ve ……………. 

sayılı kararı ile Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN’in Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalında 

Yüksek Lisans derecesi alması onanmıştır.     

 

 

 

Prof. Dr. Osman ÇUBUK 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

 

 

 



 
 

TEZ BİLDİRİMİ 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 

sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını beyan ederim. 

 

 

 

 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN

 



iv 
 

GAZÂLÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI  

 

 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN 

ORCID: 0009-0005-6280-2759 

 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Yüksek Lisans Tezi 

Nisan 2025 

 

ÖZET 
 

Bu çalışma, din bilimlerine ve felsefeye yaptığı katkılarla tanınan, İslâm entelektüel tarihinde 

önemli bir figür olan Gazâlî’nin epistemolojik yolculuğunu araştırmaktadır. Gazâlî’nin duyusal 

algı ve rasyonel düşünceden türetilen bilgiye yönelik titiz eleştirisini inceleyerek, mutlak, 

kesin bilginin ulaşılabilir olup olmadığı gibi zamansız soruyu araştırmaktadır. Araştırma, 

Gazâlî’nin bu epistemik temellerin sistematik incelemesini aydınlatmayı, yöntemleri ve 

sonuçları hakkında içgörüler sunmayı amaçlamaktadır.  

Çalışma, Gazâlî’nin entelektüel yaklaşımının analizi ve İslâm düşüncesindeki bilgi üzerine 

daha geniş söyleme yaptığı katkıların önemi de dâhil olmak üzere açıkça tanımlanmış 

hedefler etrafında yapılandırılmıştır. Birincil ve ikincil kaynakların metinsel analizini içeren 

kapsamlı bir metodoloji kullanarak, Gazâlî’nin epistemolojik çerçevesini eleştirel bir şekilde 

değerlendirmektedir. Kapsam, tek bir çalışmanın sınırları içinde böylesine geniş bir 

entelektüel mirası ele almanın doğasında var olan sınırlamaları kabul ederken, özellikle 

duyusal ve rasyonel bilgi incelemeleri olmak üzere temel çalışmalarına odaklanmak üzere 

belirlenmiştir.  

Araştırma, Gazâlî’nin fikirlerini hem tarihsel ortamı hem de çağdaş felsefi ve teolojik 

tartışmalarla olan kalıcı alakaları bağlamında açıklayan tematik bir genel bakış sunmaktadır. 

Bulgular, Gazâlî’nin kesinlik arayışının onu, duyusal ve rasyonel bilginin sınırları olsa da, 

gerçek kesinliğin nihayetinde ilahî vahiyde temellendiği sonucuna götürmesini sağladığını 

ortaya koymaktadır. Bu sonuç, Gazâlî’nin düşüncesinde akıl ve inancın sentezini irdeleyerek, 

insan bilişi ile ruhsal içgörü arasındaki ilişkiye dair nüanslı bir anlayış oluşturmaktadır. 



v 
 

Sonuç olarak bilgi anlayışı Gazâlî düşüncesinde çok mühim bir yere sahiptir. Gazâlî, güvenilir 

bilgiyi elde etme sürecine farklı bir açı kazandırarak kendisinden sonra gelen düşünürlere 

öncü olmuştur. Gazâlî inanç ve düşünce sistemini güvenilir ve sağlam bir bilgi üzerine 

kurmayı hedeflemiştir. 

 

Anahtar Kavramlar: Gazâlî, Bilgi, Bilgi Anlayışı, Epistemoloji. 

Bilim Kodu: 61101 

 

  



vi 
 

GHAZALI’S UNDERSTANDING OF KNOWLEDGE 

 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN 

ORCID: 0009-0005-6280-2759 

 

HITIT UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL 

Master of Science Thesis 

 

April 2025 

 

ABSTRACT 
 

This study explores the epistemological journey of Ghazali, an important figure in İslâmic 

intellectual history, known for his contributions to religious sciences and philosophy. By 

examining Ghazali’s rigorous critique of knowledge derived from sensory perception and 

rational thought, he explores the timeless question of whether absolute, precise knowledge is 

attainable. The research aims to illuminate Ghazali’s systematic examination of these 

epistemic foundations and offer insights into his methods and results.  

The study is structured around clearly defined objectives, including an analysis of Ghazali’s 

intellectual approach and the significance of his contributions to the broader discourse on 

knowledge in İslâmic thought. Using a comprehensive methodology that includes textual 

analysis of primary and secondary sources, he critically evaluates Ghazali’s epistemological 

framework. The scope is set to focus on its core studies, particularly sensory and rational 

knowledge examinations, while acknowledging the limitations inherent in addressing such a 

vast intellectual heritage within the confines of a single study.  

The research provides a thematic overview that explains Ghazali’s ideas in the context of both 

their historical setting and their enduring relevance to contemporary philosophical and 

theological debates. The findings reveal that Ghazali’s search for certainty led him to the 

conclusion that true certainty, while there are limits to sensory and rational knowledge, is 

ultimately grounded in divine revelation. This conclusion examines the synthesis of reason 

and faith in Ghazali’s thought, creating a nuanced understanding of the relationship between 

human cognition and spiritual insight. 



vii 
 

As a result, the understanding of knowledge  has a very important place in Ghazali’s thought. 

Ghazali pioneered the thinkers who came after him by bringing a different angle to the 

process of obtaining reliable information. Ghazali aimed to establish his belief and thought 

system on reliable and solid knowledge. 

Key Terms: Ghazali, Knowledge, Understanding of Knowledge, Epistemology. 

Science Code: 61101 

  



viii 
 

TEŞEKKÜR 
 

Bu tez çalışmasının yazımında danışmanım Prof. Dr. Şaban HAKLI hocama değerli katkı ve 

emeklerinden dolayı teşekkürlerimi ve saygılarımı sunarım. 

Savunma sınavı sunumu sırasında da, çalışmamın sonuçlanmasındaki katkılarından dolayı 

değerli Prof. Dr. Yaşar TÜRKBEN ve Prof. Dr. Şenol KORKUT hocalarıma şükran ve saygılarımı 

sunarım. 

Son olarak bu günlere gelmemde çok büyük emekler sarf eden, her zaman maddî-manevî 

yanımda hissettiğim sevgili ve saygıdeğer anneme ve babama, değerli kardeşlerime ve bu 

tempolu süreçte her daim anlayış göstererek bana destek olan eşim Ferdi ÖNEN ile biricik 

oğluma çok teşekkür ediyorum. 

Çalışmamın öğrenci, öğretmen ve bu konuya meraklı olan herkese faydalı olması dileklerimle 

sevgi ve saygılarımı sunarım. 

 

Ayşe Rümeysa YAMAN ÖNEN 

  



ix 
 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa 

ÖZET ............................................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .................................................................................................................................................... vi 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................................................. viii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................................................... ix 

KISALTMALAR ............................................................................................................................................ xi 

GİRİŞ ................................................................................................................................................................ 1 

1. BÖLÜM 

GAZÂLÎ’NİN HAYATI VE İSLAM DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ 

1.1. Hayatı ve Eserleri ............................................................................................................................................. 4 

1.1.1. Hayatı.............................................................................................................................................................. 4 

1.1.2. Eserleri ........................................................................................................................................................ 10 

1.2. Gazâlî’nin İslâm Düşüncesindeki Yeri ................................................................................................... 12 

1.2.1. Kelam ilmi .................................................................................................................................................. 14 

1.2.2. Felsefe ilmi ................................................................................................................................................ 15 

1.2.3. Batinilik eleştirisi .................................................................................................................................... 17 

1.2.4. Tasavvufî görüşleri ................................................................................................................................ 19 

1.2.5. Fıkhî görüşleri .......................................................................................................................................... 21 

1.3. Gazâlî Düşüncesinin Temel Kaynakları ................................................................................................ 22 

1.3.1. Kur’an ve hadis ........................................................................................................................................ 23 

1.3.2. Tefsir ve kelam ........................................................................................................................................ 29 

1.3.3. Felsefe ve sûfî haynaklar ..................................................................................................................... 37 

2. BÖLÜM 

GAZÂLÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

2.1. Bilgi ..................................................................................................................................................................... 51 



x 
 

2.1.1. Gazâlî’de bilgi ........................................................................................................................................... 57 

2.1.2. Bilgi türleri ................................................................................................................................................ 62 

2.2. Bilgi Elde Etme Vasıtaları ........................................................................................................................... 68 

2.2.1. Duyular ....................................................................................................................................................... 71 

2.2.2. Akıl ................................................................................................................................................................ 78 

2.2.3. Tecrübe ve sezgi ...................................................................................................................................... 85 

2.2.4. Rüya.............................................................................................................................................................. 90 

2.2.5. Kalp gözü .................................................................................................................................................... 92 

2.3. Gazâlî’nin Sistemsel Şüpheciliği .............................................................................................................. 96 

2.4. Bilginin Değeri ................................................................................................................................................ 99 

2.4.1. Duyu bilgisinin değeri ......................................................................................................................... 101 

2.4.2. Tecrübî bilginin değeri ....................................................................................................................... 102 

2.4.3. Aklî bilginin değeri ............................................................................................................................... 105 

2.4.4. Kalbî bilginin değeri ............................................................................................................................ 107 

2.4.5. Bilginin ahlâkî değeri .......................................................................................................................... 110 

SONUÇ VE ÖNERİLER ............................................................................................................................ 112 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................................ 115 



xi 
 

KISALTMALAR 
 

çev.     Çeviren 

ed.                  Editör 

Fr.                  Fransızca 

Hz.                  Hazreti  

İng.                 İngilizce 

MÖ                Milâttan önce 

ö.                     Ölüm Tarihi 

r.a.                   Radıyallahu anh 

s.a.v.                Sallallâhü aleyhi ve selem 

TDV                Türkiye Diyanet Vakfı 

trc.                  Tercüme eden 

vd.                   ve devamı 

Yay.                 Yayınları 

yy.                   Yüzyıl 

  



1 
 

GİRİŞ 

Bilgi, insanın hayatına devam edebilmesi için varoluşundan itibaren ihtiyaç duyduğu 

vazgeçilmez unsurlardan bir tanesidir. İnsan, yaratılışından ömrünün nihayet bulmasına 

kadar her daim bilgiye muhtaçtır.  Bilgi tarihi, insanlık tarihi ile aynı başlamıştır. Çünkü 

kulluk için dünyaya gönderilen insanın, Allah’ın emirlerini öğrenebilmesi için ilk önce bilgiye 

ihtiyacı vardır.  O hâlde insan, hem Allah’a kul olabilmesi hem de hayatını devam ettirebilmesi 

için sürekli bilgiyi elde etme gayreti içinde olacaktır. İnsan, hayatı boyunca karşılaştığı 

problemlerle bilgisi ölçüsünde mücadele edebilecektir. 

Bilgi, bilimsel araştırmaların da bir verisi olduğundan insan hayatını kolaylaştırmak adına 

teknolojik yeni aletler üretebilmek için de önemli bir unsurdur. Bu bakımdan bilgi insan için, 

hem maddî hem de manevî açıdan, ondan ayrılmayan bir bağdır. Bütün olağan ya da 

olağanüstü güçlerin kurallarını kendisinde barındıran bu kavram, antik çağdan günümüze 

kadar pek çok düşünürün ilgi alanına girmiştir.  

Önde gelen bilim adamlarının araştırma konusu olan bilgi teorisi, İslâm dünyasının dikkat 

çeken isimlerinden Gazâlî’nin de ilgisini çekerek onu derinlemesine incelemiştir. Buradan 

hareketle araştırmamızda Gazâlî’nin “bilgi anlayışını” farklı boyutları ile inceleyerek genel bir 

değerlendirmesini yapmayı amaçlıyoruz.  

Tezimiz bir giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında tezimizin konusuna, 

amacına, önemine, yöntemine ve temel kavramlara, çalışmanın sınırlamalarına değineceğiz. 

Birinci bölümde, Gazâlî’nin hayatı, eserleri, düşüncesinin temel kaynakları ve İslâm 

düşüncesindeki etkili rolü üzerinde yoğunlaşacağız. İkinci bölümde,  Gazâlî’de bilgi 

kavramını, tespit ettiği bilgi türlerini, bilginin çıktığı kaynakları, onun şüpheyi metot olarak 

kullanışını ve bilginin değeri problemini genel çerçevede açıklayarak, sonuç bölümünde ise 

çalışma boyunca genel olarak ulaştığımız çıkarımları birleştirerek sonuç ve önerilerimizi 

ortaya koymaya çalışacağız.  

Gazâlî’nin eserlerinde ve fikir âleminde mutlak bütünlüğe derin bir vurgu vardır. Gazâlî 

kendisinden önce gelen bilgi birikimini titizlikle irdelemiş, onlara eleştirel yaklaşmış ve kendi 

bakış açısı çizgisinde tahlil ederek, kendi bilgi anlayışını oluşturmuştur. Gazâlî’nin yaşamı, 

yazıları, yöntemi çağımız insanı için iyi bir model olmaya devam etmektedir. 

Gazâlî, hayatının önemli bir bölümünü ısrarla hakikati aramakla geçirmiştir. Eserleri, bu 

yolculukta oluşturduğu entelektüel yapının merkezine bilgiyi yerleştirdiğini ortaya 

koymaktadır. Gazâlî, düşünce tarihinde fikrî ve manevî hallerine dair eser bırakan nadir 

düşünürlerden biri olmuştur. Otobiyografik özellik taşıyan eseri el-Münkız mine’d-Dalâl,  

yaşamının anlatımından ziyade Gazâlî’nin düşünce dünyasını daha çok yansıtmaktadır. Başta 

bu eseri olmak üzere diğer eserleri bize, bilgiye büyük önem veren Gazâlî’nin entelektüel 

kimliğinin, ortaya koyduğu bilgi sisteminde aranması gerektiğini gösterir.  



2 
 

Gazâlî’nin bilgiye yeni yaklaşımları, bilgi edinme yöntemleri, şüphe ve eleştiriden 

faydalanması gibi daha geniş temalara ışık tutmanın ötesinde, onun bilgi anlayışını keşf, kalp, 

nur, nefs gibi kavramlarla kendine has bir şekilde açıklamaya çalışması dikkatimizi çekmiş 

olup bu kavramlar mevcut çalışmamız için teşvik edici olmuştur. 

Tezimizde Gazâlî’nin imana dayalı bilgi edinmesini, onun bu süreçteki bunalımlarını ve 

kullandığı metotları araştırmaya çalışacağız. Çalışmamız Gazâlî’nin hakikat arayışını bilgi 

anlayışı ile birleştirmeyi amaçlamaktadır.  

Gazâlî, İslâm düşünce tarihinde radikal ve canlı bir şahsiyeti yanı sıra bilgi arayışındaki 

keskin hassasiyetiyle öne çıkmaktadır. İslâm felsefesi tarihinin önemli bir figürü olarak saygı 

duyulan biri olması sebebiyle onun katkıları tasavvuf, kelam, mantık, din ve epistemoloji 

dâhil olmak üzere çeşitli alanları kapsamaktadır. Fikirleri geniş çapta kabul görmüş ve etkisi 

derinleşmiştir. Tezimiz Gazâlî’nin bilgiye dair çalışmalarını ve onun antik Yunan felsefesinden 

Orta Çağ Hıristiyan düşüncesine kadar uzanan bilgiyle ilgili konularını araştırmaktadır. 

Araştırma, felsefenin ötesine uzanarak fıkıh, kelam ve tasavvuf gibi alanları da kapsar. Bu 

kavramların kavramsal çerçevelerini, tarihsel bağlamlarını ve felsefi temellerini kapsamlı bir 

şekilde incelemektedir.  

Gazâlî’nin entelektüel kişiliği, farklı bakış açılarının ve düşünce okullarının dikkate değer bir 

senteziyle oluşmuştur. Bu disiplinleri eleştirirken aynı zamanda onların eksikliklerini 

gidererek bu ilimlerin de önemini vurgulamıştır. Gazâlî’nin bilgi edinme metodolojisini 

çözerken onun geçirdiği entelektüel ve manevî dönüşümlerini anlayarak onu daha da 

yakından tanımış oluyoruz.  Onun hakikati arayışa yönelik yaklaşımı, özellikle genç beyinler 

için paha biçilmez bir rehber görevi görmektedir. İslâm düşüncesinin önde gelen isimlerinden 

Gazâlî’nin epistemolojisinin gelişiminde ve hakikat arayışında gösterdiği gayret, bu çalışmayı 

bizim için son derece önemli yapmaktadır. 

Bu çalışma, Gazâlî’nin felsefesini araştırarak bilginin kaynaklarını, değerini, güvenilirliğini, 

geçerliliğini ve şüphe kavramını ele almaktadır. Daha geniş analizlerin aksine, bu çalışma 

literatür incelemesini daraltarak araştırmayı daha erişilebilir hâle getirmektedir.  

Gazâlî’nin hayatı boyunca yaşadığı iniş ve çıkışlar, açıkça onun eserlerine de yansımış olup bu 

da yazılarında bazı çelişkilerin oluşmasına neden olmuştur. Ancak onun eserlerini inceleyen 

düşünürler arasındaki hakim olan ortak fikir, onun düşünce yapısının, sonraki eserlerinde 

daha tutarlı ve belirgin hâle geldiği yönündedir. Dolayısıyla, öncelikli odak noktamız onun 

daha sonraki eserlerinde ifade ettiği bilgi ve metodolojiyi kapsamlı ve eleştirel bir yaklaşımla 

yorumlamak olmuştur. 

Başta Gazâlî’nin el-Münkız mine’d-Dalâl ve İhyâ Ulûmi’d-Dîn gibi önemli eserleri olmak üzere 

başlayan araştırma yolculuğumuz, hem konumuzla doğrudan ilgili materyalleri hem de daha 

geniş bağlam sağlayan materyalleri araştırarak literatür taramasıyla devam etmiştir. Ayrıca 

Gazâlî’ye ithaf edilen çalışmaları da içine alan ikincil kaynaklara da başvurduk. Amacımız bu 



3 
 

farklı bilgi kaynaklarını yorumlayıp kapsamlı bir şekilde değerlendirmek ve tutarlılık 

oluşturmaktır. 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinde kalbe önem verilmekle birlikte aynı zamanda ruh, akıl, nefs, 

ilhâm, nur kavramlarına da oldukça vurgu yapılmıştır. Bu açıdan araştırmamızda,  felsefe, 

bilginin kendisi, duyusal algı, sezgi, akıl, kalp, nefs, ilhâm gibi kavramlar dâhil olmak üzere 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinin esasını oluşturan temel kavramlarından bahsetmekteyiz. Gazâlî, 

bilgi edinme konusunda şüphe yöntemini kullanarak diğer düşünürlerden ayrılmaktadır. 

Araştırmamızın sınırlılıklarına gelince; Gazâlî’nin felsefi araştırmalarının temelinde, Allah ile 

bağlantı kurma yönündeki derin arzusunun yönlendirdiği dine olan sarsılmaz bağlılığı 

yatmaktadır. Çeşitli bilgi dallarıyla uğraşmasının nihai hedefi, gerçeği kitlelerin anlayabileceği 

bir dilde açıklamaktı. Ancak kendisine atfedilen filozof, din adamı gibi etiketler çoğu zaman 

düşüncelerinin gerçek özünü gölgelemiş ve yorumlanmasını zor hâle getirmiştir. 

Gazâlî düşünce sistemini oluştururken, kendini yenileme eğilimi sonucu zaman zaman önceki 

fikirlerini reddederek ve yeni fikirlerine temeller oluşturmuştur. 

Bilgi alanı, özellikle felsefede, karmaşık olması sebebiyle açıklamalar yapılırken zorluklar 

ortaya çıkmaktadır.  Çalışmamızdaki en zor yön de Gazâlî hakkındaki çalışmaların, zaman 

içinde çeşitli bakış açılarıyla analiz edilmiş ve yorumu karmaşık hâle getirmiş olmasıdır. 

Ayrıca Gazâlî’nin pek çok eseri günümüze ulaşmamıştır. Bundan dolayı onun hakkında ne 

kadar çalışma yapılsa da aydınlanmayan noktalar mutlaka olacaktır. Gazâlî’nin orijinal 

eserlerine erişimin kolay olmaması sebebiyle bu sınırlamayı aşmak için günümüzdeki 

çevirilerine ve ikincil kaynaklara güvendik.



4 
 

1. BÖLÜM 

GAZÂLÎ’NİN HAYATI VE İSLÂM DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ 

 

1.1. Hayatı ve Eserleri  

Gazâlî’nin hayatı ve bıraktığı eserler, onun felsefesinin anlaşılması açısından büyük önem 

taşımaktadır. Gazâlî, döneminde İslâm entelektüel düşüncesinin merkez üssü sayılan 

bölgelerde eğitim almış bir ilim adamı olarak karşımıza çıkmaktadır. Eserlerinde ele aldığı 

kavramları, bizzat hayatında deneyimleyerek yaşayan, yazdıklarıyla bu deneyimleri arasında 

karşılıklı ilişki kuran bir âlimdir. 

 

1.1.1. Hayatı 

İslâm düşünce tarihinde önemli bir figür olan Gazâlî, 450/1058 yılında Horasan bölgesindeki 

Tûs şehrinin çevresinde yer alan, günümüz İran’ın Meşhed kenti sınırları içindeki Taberân 

kasabasında dünyaya geldi.1 Gazâlî’nin ismi ilim kitaplarında şu şekilde geçmektedir: 

Hüccetü’l-İslâm Zeynü’d-Dîn Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazâlî (veya el-

Gazzâlî) et-Tûsî eş-Şâfiî. Asıl ismi Muhammed, künyesi Ebû Hâmid’dir. Ebû Hâmid (Hamid’in 

babası) künyesi Hâmid adında bir oğlu olduğunu gösterse de hayatına yer veren kaynaklarda 

bir oğlunun olmadığı veya küçük yaşta vefat ettiği düşünülmektedir. Hüccetülislâm ve 

Zeynüddin, Gazâlî’nin lâkapları olup başka lâkapları olmasına rağmen Gazâlî bu iki lâkap ile 

ün kazanmıştır.  Doğduğu yer olan Tûs’a nisbetle et-Tûsî, Şâfiî mezhebini taklit ettiği için eş-

Şâfiî olarak da anılmıştır.2  

Onun adını bile unutturacak nisbesi Gazâlî (veya z’nin çift okunmasıyla Gazzâlî)’dir. Yazılışları 

aynı olan bu iki nisbeden hangisinin doğru olduğu konusunda âlimler ve araştırmacılar 

arasında fikir ayrılığı oluşmustur. Bazıları, babasının iplikçilik mesleğiyle ilişkilendirerek, 

Arapça “Gazal” kelimesinden kaynaklandığını öne sürüp Gazzâlî’yi (yün eğiricisi oğlu) 

savunurken, bazıları da doğduğu Gazâle köyüne atıfta bulunarak Gazâlî’yi savunmuştur. Her 

iki bakış açısı da saygın kaynaklarda destek bulsa da, hâkim görüş, Gazâlî’nin isminin 

babasının mesleği ile ilişkilendirilmesinin doğru olduğu yönündedir.3 

“Füyûmî ‘Misbâh’ isimli eserde İmâm Gazâlî’nin yedinci göbekten torunu olan 
Şeyh Muhyiddin’den şöyle bir rivayet nakletmektedir ‘Dedemin adı çift (z) ile 

                                                           
1 Mevlânâ Şiblî Nûmânî, Gazâlî Hayatı-Eserleri-Fikirleri, çev. Yusuf Karaca (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2021), 33; 

Bayram Ali Çetinkaya (ed.) İslâm Felsefesi Tarihi (Ankara: Grafiker Yayınları, 2012), 1/423. 
2 İmam Gazâlî, İhyâ Ulûmi’d-Dîn, trc. Ahmet Serdaroğlu (İstanbul: Bedir Yayınevi, 1989), 1/IX önsöz; Mustafa 

Çağrıcı, “Gazâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/489.  
3 Gazâlî, İhyâ, 1/X önsöz; Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/489. 



5 
 

değil tek (z) iledir. Fakat birinci rivayetin doğru olduğunda şüphe yoktur, en 
büyük delili ise Tûs vilâyetinde Gazâle diye bir köy yoktur.”4 

Bu nedenle genel olarak isminin doğru yazılışı olarak “Gazâlî” kabul edilmektedir. İzzeddin 

İbnü’l-Esîr, Safedî, Ahmed b. Muhammed el-Feyyûmî gibi tarihçiler ile W. Montgomery Watt 

başta olmak üzere şarkiyatçıların çoğu bu söylenişi kabul etmiştir.5 

Gazâlî’nin babasıyla ilgili tarihi kayıtlar ondan, geçimini zahmetli yün eğirme sanatıyla 

sağlayan Muhammed adında tahsilsiz ve fakir bir kişi olarak bahseder. Kendisi âlim 

olmamakla birlikte ilim ve irfanın değerini bilen, dindar ve tasavvufa eğilimi bulunan bir zât 

idi. Gençliğinde okuyamadığına çok üzülürdü.6 Bu sebeple oğulları Gazâlî ve Ahmed’i, ilim ehli 

yapma arzusuyla sûfî bir dostuna, temin edebildiği az bir para ile birlikte emanet etmiştir.7 

Yusuf Nescar adlı bu sûfî arkadaşı, Gazâlî ve kardeşine babalarından kalan mal mülk bitene 

kadar bakar ve okumaları için gerekli imkânı sağlar.8 İlk merhaleler böyle tamamlanıp ilim 

tahsili için gerekli maddî imkân tükenince himayesine alan dost, Gazâlî’ye babasının verdiği 

paraların bittiğini, kendi durumunun da olmadığını söyleyerek onu ve kardeşini her hangi bir 

medreseye kayıt olmaları için yönlendirmiştir. Gazâlî bu tavsiyeye uymuş ve bu yönde 

eğitimine devam etmiştir.9  Küçük yaşta babasını kaybeden Gazâlî, tüm hayatı boyunca 

sürecek bir eğitim yolculuğuna başlamıştır. 

Memleketi Tûs’ta eğitimine başlayan Gazâlî, 465/1073’te Ahmed b. Muhammed er-Râzkânî 

adlı bir âlimden fıkıh eğitimi almıştır, gerekli eğitimi ondan aldıktan sonra Cürcân’a giderek 

İsmâilî nisbesi ile bilinen bir zatın talebesi olup eğitimine devam etti.10 Beş yıl süren 

Cürcân’daki eğitiminden sonra bir kafile içinde memleketi Tûs’a dönerken eşkiyaların 

yağmasına uğradılar. Gazâlî’nin de yanında ne varsa ders notları dâhil her şeyini aldılar. 

Gazâlî’ye bu durum çok dokundu ve eşkiyanın peşine düşüp reislerinden sadece ders 

notlarını geri vermesini, Cürcân’a sırf bunları dinlemek ve öğrenmek için gittiğini söyler. 

Eşkıya reisi gülerek alaycı bir şekilde: “Senin bilgin bu kağıtlara bağlı ise kağıt olmayınca sen 

de cahil bomboş birisin demektir” diyerek notlarını geri verdi. Bu söz Gazâlî’nin ruhunda 

derin etki yaptı ve bunu Allah’ın kendisine bir ikazı kabul ederek üç yıl içinde notların 

tamamını hafızasına yerleştirdi. Artık Gazâlî’yi normal bir âlim tatmin edemiyordu, daha fazla 

bilgi elde etmek için memleketinden çıkıp Nişabur’a gitti.11 

                                                           
4 Nûmânî, Gazâlî, 34. 
5 Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/ 489. 
6 Gazâlî, İhyâ, 1/XI önsöz; Nûmânî, Gazâlî, 34. 
7 Gazâlî, İhyâ, 1/XI önsöz); İbrahim Agâh Çubukçu, Gazalî ve Şüphecilik (Ankara: Ankara Üniversitesi, İlahiyat 

Fakültesi, Doçentlik Tezi, 1964), 60. 
8 A. Kadir Çüçen, Orta Çağ ve Rönesans’ta Felsefe (İstanbul: Ezgi Kitabevi, 2010), 143. 
9 Nûmânî, Gazâlî, 34-35. 
10 İmam Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, trc. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2022), 11; Nûmânî, Gazâlî, 

35. 
11 Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/ 490; Nûmânî, Gazâlî, 36. 



6 
 

Nişabur’a giden Gazâlî, İmâmü’l Harameyn el-Cüveynî’nin sadık bir talebesi olmuştur. Oraya 

gittikten sonra çok sıkı bir eğitime girmiş başta Şafiî fıkhı olmak üzere din ilimleri, kelam, 

akaid, mantık, felsefe, edebiyat, hukuk ekolleri arasındaki tartışma teknikleri gibi sahalarda 

geniş bir ilme sahip oldu ve kısa zamanda ders arkadaşlarını geçti. Nihayet hocasının 

seviyesine ulaşıp onu da geçti. Bazıları İmâmü’l Haremeyn’in kendisini geçen bu talebesini 

kıskandığını yazsa da onun gibi faziletli âlimden böyle bir şey beklenemez. Kaldı ki bu zât 

“Gazâlî derin bir denizdir” diyerek onu övmüş ve Gazâlî’ye sempatisini belirtmiştir.12 Gazâlî, 

hocası el-Cüveynî’nin vefatına kadar çalışmalarını onun gözetimi altında sürdürmüş ve İslâm 

dünyasında saygın bir âlim ve düşünür olarak statüsünü sağlamlaştırmıştır.  

Gazâlî’nin felsefe ve kelama yönlendiren hocası da kelamın Eş’arî ekolünün üstadı sayılan 

İmâmü’l Haremeyn el-Cüveynî (ö. 477/1084) sayesinde olmuştur. Bununla birlikte 

Nişabur’daki öğrenimi sırasında Gazâlî, büyük sûfî Kuşeyrî’nin (ö. 465/1072) öğrencisi olup 

Tûs ve Nişabur sûfîlerinin tanınmışları arsında olan Ebû Ali Farmedî’den (ö. 477/1084) ders 

alarak tasavvufla da tanışmıştır.13 

Gazâlî, devrinin saygın âlimlerinden Cüveyni’nin vefatından sonra 1085 yılında Bağdat’a 

doğru yola çıkmış ve bu hareketli şehirde, dönemin bilge veziri Nizam’ül-Mülk ile önemli bir 

karşılaşma yaşamıştır. Selçuklu devletinin baş veziri, insanlık tarihinin nâdir yetiştirdiği 

büyük devlet adamı Nizam’ül-Mülk, ilme ve âlime büyük değer veriyordu.14 Bu sebeple 

âlimler arası ilmî münazaralar tertîb etmekten keyif alırdı. Vezir, Gazâlî’yi böyle 

münazaralara sokmuş, Gazâlî’nin zekâsı ve ilmi yeteneği, zamanın ünlü âlimleri arasında 

yapılan bu münazaralardan her zaman galip çıkmasını sağlamıştır.15 Bu münazaralar sonunda 

Gazâlî’nin şanı bir kat daha arttı. Her sınıf müslümanın saygı ve sevgisini kazandı. 1091 

yılında Nizam’ül-Mülk tarafından Bağdat’taki Nizamiye Medresesi’nde (Üniversitesi) 

Başmüderrislik (Rektör) görevi Gazâlî’ye verilmiştir. İslâm Dünyasının en büyük 

üniversitesinde profesörlük kürsüsü kazandığında Gazâlî daha 34 yaşındadır.16 

Görevindeki dikkat çekici başarılarından dolayı Gazâlî’ye, dinin süsü anlamına gelen 

“Zeynü’d-Din” ve İslâmın delili anlamındakı “Hüccetü’l-İslâm” unvanları verilmiştir.17 

Bağdat’ta bulunduğu süre boyunca Gazâlî, içlerinde tanınmış Hanbelî âlimlerinden Ebü’l-

Hattâb el-Kelvezânî (ö. 510/1116) ve Ebü’l-Vefâ İbn Akîl’in (ö. 513/1119) de içinde 

bulunduğu yaklaşık 300 öğrenciden oluşan önemli bir topluluğa bir yandan dersler verip bir 

yandan da tasnif faaliyetlerine devam ediyordu. Bu durum kaynaklarda, Gazâlî’nin 

Nizamiye’deki dört yıl süren görevi boyunca kitap yazma bakımından en verimli devresi 

                                                           
12 Gazâlî, İhyâ, 1/XIII önsöz; Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/ 490. 
13 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 13; Çetinkaya, İslâm Felsefesi Tarihi, 1/423. 
14 Gazâlî, İhyâ, 1/XVI önsöz. 
15 Gazâlî, İhyâ, 1/XIX önsöz; Çubukçu, Gazâlî ve Şüphecilik, 61. 
16 Gazâlî, İhyâ, 1/XX önsöz; Nûmânî, Gazâlî, 42. 
17 T. J. De Boer, İslâm’da Felsefe Tarihi, çev. Yaşar Kutluay (İstanbul: Anka Yayınları, 2001) 188; Çüçen, Felsefe, 143. 



7 
 

olarak gösterilir.18 Aynı zamanda Gazâlî siyasetle de uğraşmış hatta onun mevkisi, Sübkî’nin 

Tabakât adlı eserinde belirttiği gibi büyük devlet adamlarının ve valilerinkini geçmişti. En 

önemli devlet meselelerinde Gazâlî’nin fikri ve reyi alınmadan sonuca bağlanmamıştır. Bu 

konumu ona dönemin padişahı Melikşah ile halife arasında aracılık yapma olanağı da 

sağlamıştır. Bunu bizzat kendisi bir mektubunda zikrederek şu şekilde dile getirmiştir: “Yirmi 

sene şehit Padişah, Melihşah’ın saltanat devrinde zaman geçirdim, oradan İsfahan ve Bağdat’a 

gittim. Birkaç kere müminlerin emiri Sultan ile Halife arasında elçilik yaptım.”19 

Bununla beraber bu övgüler, konumlar ve otoriteler, Gazâlî’nin iç dünyasında yavaş yavaş 

çatışma tohumları ekmeye başlamıştır. Derslerinin ardındaki temel motivasyonun Allah’ın 

rızası değil, prestij ve mevki arayışı olduğunu acı bir şekilde anlamıştır. Bu iç karışıklık 

Gazâlî’yi krizin eşiğine getirmiştir. Bu çıkmazdan kurtulma arzusu ile bu yolda devam etmeye 

çalışmak giderek daha zor hâle gelmiştir. Mevki ve makamını bırakmaya razı olmayan 

nefsiyle olan bu mücadelesi altı ay kadar sürmüş bu durum ruhi daralmalarla birlikte 

bedensel rahatsızlıklara da sebep olup sonuçta onu konuşamaz hâle getirmiştir.20 

Gazâlî, yaşadığı sıkıntıyı İhyâ adlı eserinde şöyle anlatmaktadır: 

“488 senesi Recep ayından itibaren 6 ay kadar bir müddet dünya arzularının 
cazibesi ile âhirete yönelmek ve hazırlanmak düşünceleri arasında bocalayıp 
durdum. Bir karar veremedim. Ama bu son ayda ihtiyarım (durumuma 
hâkimiyetim, serbestliğim) elimden gitti. Bana zarûrî bir hâl geldi. Hak Teâlâ 
dilimi bağladı, ders veremeyecek hâle geldim. Kendimi zorluyor, gelen talabelerin 
hatrı için ders vermeğe uğraşıyordum. Fakat dilim bir kelime söyleyemiyor, buna 
muktedir olamıyordum. Dilimdeki bu tutukluk, kalbimde de bir hüzün ve keder 
doğurdu. Bunun tesiriyle hazım kuvveti kalmadı, yemek ve içmekten kesildim. 
Boğazımdan ne bir yudum su geçiyor ne de bir lokma yemek yiyebiliyordum. 
Bedenim takatsiz düşmüştü. Nihayet tabibler bu hastalığıma karşı bir ilaç bulup 
tedavi etmekten ümidi kestiler; çaresiz kaldılar… Hiçbir şey yapamayacağımı 
anlayıp, güç ve takatimi yitirince, çaresiz bir kimsenin sığınışı ile Allah Teâlâya 
sığındım.”21 

Duası kabul olan Gazâlî cesur bir hamle yaparak gönlünün de razı olmasıyla Bağdat’ta elde 

ettiği mal, mülk, konum ve ailesini geride bırakarak orayı terk etmeye karar verdi. Ailesine 

yetecek kadar malı onlar için ayırıp geri kalan tüm malını muhtaçlara dağıttı ve Şam tarafına 

gitmek için hazırlık yaptı. Niyeti bu yönde olmasına rağmen Bağdat’tan ayrılmasına engel 

olacaklarını düşündüğü halife ve bazı dostlarının, bu niyetini öğrenmemesi için onlara 

Mekke’ye gideceğini açıkladı.22 488/1095 yılının Zilkade ayında, medresedeki makamını 

kardeşi Ahmed el-Gazâlî’ye bırakıp Bağdat’tan ayrıldı.23 Şüphe bunalımları sonucu Bağdat’tan 

                                                           
18 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 13. 
19 Gazâlî, İhyâ, 1/XX önsöz; Nûmânî, Gazâlî, 43.  
20 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 15. 
21 Gazâlî, İhyâ, 1/XXII 
22 İmam Gazâlî, Hakikate Giden Yol (el-Münkız mine’d-Dalâl), trc. Ali Kaya (İstanbul: Semerkand, 2013) 18-19. 
23 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 15. 



8 
 

ayrılarak Şam’a giden Gazâlî el-Münkız’daki açıklamalarına göre iki yıl süren yoğun bir iç 

muhasebe dönemine girmiştir. Şam’daki Emeviyye Camii’nde nefsini terbiye etmek, ahlâkını 

güzelleştirmek ve kalbini arındırmak için inzivaya çekildi.24  

Gündüzleri Emeviyye Camii’nin minarelerinden birine çıkan Gazâlî, inzivasını sadece beş 

vakit namazı cemaatle imamın arkasında kılmak için terk ediyordu.25 

Şam’da iki yıl süren düşünceli bir sessizlik ve iç muhasebenin ardından Kudüs’e doğru yola 

çıkmış ve burada Kubbetü’s-Sahra’yı ve Hz. İbrahim’in kutsal türbesini ziyaret etmiştir. 

Tarihsel kayıtlarda, Gazâlî’nin bu ziyaret sırasında aşağıdaki hususlarda yemin ettiği rivayet 

edilmektedir: 

- Sultanların yanına gitmeyeceğine, 

- Münazara yapmayacağına, 

- Sultanlardan maddî yardım almayacağına. 

Ölünceye kadar da kendine verdiği bu sözlere sadık kalmıştır.26 

Gazâlî, İhyâ Ulûmi’d-Dîn’in bir bölümü “er-Risâletü’l-Kudsiyye” adlı eserini Kudüs’teki inziva 

döneminde buranın halkı için yazmıştır. Kudüs’teki bu manevî ziyaretin ve inziva hayatının 

ardından hac görevini yerine getirmek ve Rasûl-i Ekrem’i (s.a.v.) ziyaret etmek için Hicaz 

topraklarındaki Mekke ve Medine’ye gitti.27 Gazâlî daha sonra halkın itikadî yönden çok zayıf 

olduğunu fark edince bu şüpheleri gidermenin kendisi üzerine görev olduğunu el-Münkız’ da 

şu şekilde ifade etmiştir: 

“Artık, tekrar halkın arasına karışmak ve onlar için bazı işler yapma vaktinin 
geldiğini kanaati içimde iyice yerleşti. İçimden şunları geçirdim: ‘Bir kenara 
çekilip uzlet hayatı yaşamak seni kurtarmaz. Artık hastalık yaygın bir hâle geldi, 
doktorlar bile hastalığa tutuldu; halk bütünüyle helâk olmanın eşiğine geldi.’ 
Sonra kendi kendime şöyle dedim: ‘Bu kara bulutları açmakla ve bu karanlıklarla 
savaşmakla nasıl başa çıkabilirsin? Zaman karışıklık zamanı, devir bâtılın hüküm 
sürdüğü devirdir. Halkı, tuttukları yoldan çevirip hak yola çağırmaya kalksan, bu 
devirde yaşayan herkes sana düşman kesilir. Onların hepsine karşı nasıl direnir, 
onlarla birlikte yaşamaya nasıl devam edersin? Bu düşüncelerin gerçekleşmesi 
için, mutlaka güçlü ve otoriter bir hükümdarın destek olması gerekir.’ Bu 
düşüncelerle, Allah Teâlâ ile kendi aramda geçen bir değerlendirme yaparak 
kendimi şimdilik uzlete devam etme konusunda mazeret sahibi gördüm. Bu 
konudaki gerekçem de, hakkı hâkim kılma gücünden yoksun olmamdı. Derken 
tam bu sırada, dışarıdan hiçbir etki olmadan tamamen kendi kendine hareket 
eden zamanın sultanının gönlünde Cenâb-ı Hak bir arzu uyandırdı. Bu arzuyla 
hareket eden sultan, yaşanan fitneye son vermek için derhal Nişabur’a gelmemi 

                                                           
24 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 16; Gazâlî, el-Münkız, 20. 
25 Gazâlî, İhyâ, 1/XXIV önsöz. 
26 Nûmânî, Gazâlî, 51; Çubukçu, Gazâlî ve Şüphecilik, 62. 
27 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 16. 



9 
 

kesin olarak emrediyordu. Gelen emir öylesine kesindi ki, gitmeyip direnmiş 
olsam, sultanı gücendirmiş olacaktım.”28 

Gazâlî, yaşadığı o dönemin siyasî ve içtimaî şartlarının halka doğruyu anlatmaya elverişli 

olmadığını düşünerek, sultanın bu emrine rağmen kabul etmekte tereddüt içindeydi. Bu 

sebepten konuyu manevî derinliklere sahip, kalp ve müşâhede erbabından dostlarıyla 

görüşerek istişare yaptı. Hepsi de zâviyeden çıkarak uzleti terk etme yönünde görüş birliğine 

vardılar. Bu istişare sonucu çıkan görüşün, Allah’ın rızasına uygun olduğu, bazı salih 

kimselerin rüyalarında da işaret edildi.29 

“Bana ulaşan bu rüyaların hepsi de; girişmek üzere olduğum bu hayırlı işin, 
Cenâb-ı Hakk’ın bu yüzyılın başında takdir buyurduğu hayırlı gelişmenin 
başlangıcı olduğunu belirtiyordu. Nitekim Cenâb-ı Hakk, her yüzyılın başında dini 
yeniden canlandıracak birinin geleceğini Rasûlü’nün diliyle bildirmiştir.”30 

Bu gelişmelerin ardında hicri 499 (1106) yılında, beşinci asrın başlamasına bir ay kala 

Zilkâde ayında Nişabur’a dönerek, o dönemin sultanı Nizamü’l-Mülk’ün en büyük oğlu 

Fahrü’l-Mülk’ün emri ve isteği üzerine Nizamiye Medresesi’nde başmüderrisliğe getirilerek 

öğretim görevine tekrar başlamıştır.31 Böylece Gazâlî, insanlardan uzak, uzlet içinde geçirdiği 

on bir yılı doldurmuştur.32  Gazâlî inzivadan çıkıp tekrar tedris hayatına başladığı bu durumu 

kendi ifadeleri ile şu şekilde dile getirmiştir: 

“Fakat ben, tekrar ilim öğretmeye başlamakla geriye dönmüş olmadığımı gayet 
iyi biliyordum. Çünkü geriye dönmek demek, yaşanmış olan bir zaman dilimine 
aynen dönmek demekti. Oysa ben önceki dönemde, insana makam ve mevki 
kazandıran bir ilmi öğretmekteydim. Sözlerim ve davranışlarımla insanları buna 
davet ediyordum. Bütün maksadım ve niyetim bundan ibaret idi. Şimdi ise, 
insanların makam ve mevki terk etmelerini sağlayan, onun sayesinde makam ve 
mevkinin değersizliğini anlayacakları bir ilme davet edecektim.”33 

Gazâlî’nin mevki terk ettiren ilme çağırma amacıyla başladığı ikinci tedris hayatı ilki kadar 

verimli ve hareketli geçmeyecektir. Fahrü’l-Mülk’ün hicri 500 yılında bir bâtınî tarafından 

şehid edilmesinden birkaç gün sonra Gazâlî bu görevinden ayrılıp Tus’a dönme kararı 

almıştır.34 Bu kararı almasında, sukûnet hayatına duyduğu özlem ve sağlığının hocalık 

görevini etkileyecek derecede bozulmaya başlaması etkili olmuştur. Gazâlî üç yılı aşkın 

süredir yaptığı resmi tedris görevini tekrar bırakıp 503/1109 yılında memleketi Tûs’a 

dönmüştür.  Gazâlî Tûs’a dönünce evinin yanına sûfîyye için hankâh (tekke), öğrencileri için 

medrese yaptırıp ömrünün son zamanları ders okutarak, sûfî dostlarıyla sohbet ederek ve 

                                                           
28 Gazâlî, el-Münkız, 183-185. 
29 Nûmânî, Gazâlî, 53. 
30 Gazâlî, el-Münkız, 188-189. 
31 Nûmânî, Gazâlî, 53-54. 
32 Gazâlî, el-Münkız, 189; Çüçen, Felsefe, 144. 
33 Gazâlî, el-Münkız, 190-191. 
34 Nûmânî, Gazâlî, 54.  



10 
 

eser yazarak geçirmiştir.35 Gazâlî, ömrünün sonlarına doğru dervişâne yaşayıp gece gündüz 

nefisiyle mücadele ve ibadetle geçirmiş olsa da eser yazmayı bırakmamıştır. Fıkıh usûlü 

alanında üstün değer taşıyan Mustasfâ’yı hicri 504 yılında yazmış bir sene sonra da vefat 

etmiştir.36 Ayrıca son eserlerinden İlcâmü’l-avâm’ı da son zamanlarında Tûs’ta yazdığı rivayet 

edilmektedir.37 Son yıllarında, o zamana kadar yeterince ilgilenemediğini belirttiği hadis 

ilmine de yönelmiş olan Gazâlî, 505 (18 Aralık 1111) yılının Cemâziyelâhir ayının 14’ünde 

vefat etmiştir. Günümüzde mezarlığı, ünlü şair Firdevsî’nin yanına defnedildiği Tûs’tadır.38 

 

1.1.2. Eserleri 

Gazâlî’nin yazdığı eserler de hayatı kadar hayret vericidir. Yaşadığı elli dört-elli beş senelik 

ömürde yaklaşık yirmi yaşında eser yazmaya başlamış, ilim öğretme işine ara vermeden 

devam etmiş, öğrencilerinin sayısı iki yüz elliden aşağı düşmemiştir. Tasavvuf ve dervişlik 

yönü bir yana, uzak memleketlerden gelen fetva isteklerine cevap yazmakla da uğraşmıştır. 

Bütün bunlara rağmen yüzlerce eser yazmış ve bazı eserleri ise ciltler içermektedir. Yazdığı 

her kitap, muhtevasında benzersizdir ve bu yücelik maddî kuvvet ile de elde edilmiş 

değildir.39   

Yaşadığı dönemde İslâm medeniyetinin kalbinde yer alan önemli isimlerden biri olan Gazâlî, 

İslâm bilimine ve çeşitli felsefi ve bilimsel disiplinlere önemli katkılarda bulunmuştur. 

Zamanının en çok aranan âlimlerinden biri olarak ortaya çıkmıştır ve etkisi sonraki nesillere 

de yayılmıştır. Gazâlî’nin çok ilginç hayatı onun yazdığı eserlere de yansımış ve eserlerinde 

görülen bu çeşitli etkileri anlayabilmemiz için onun hayat hikayesini çok iyi bilmemizi 

gerektirmektedir. Bununla birlikte Gazâlî’nin hayatı, birbiriyle çelişen tarihi kaynaklar ve bazı 

eserlerin ona yanlış atfedilmesi nedeniyle, eserleri hakkında kesin bilgiye ulaşmayı 

zorlaştırmıştır. Bu zorluklara rağmen Gazâlî’nin ilmi kişiliğinin bazı yönleri tartışmasız 

kalmaktadır. Bunlar olağanüstü zekâsı, engin bilgisi, çeşitli ilgi alanları ve İslâm yazını 

üzerindeki derin etkisidir. Gazâlî’nin farklı alanlarda kapsamlı çalışmaları da onun 

ansiklopedik bir ilmi kişiliğini yansıtmaktadır. Felsefe, etik, mantık ve özellikle kelam başta 

olmak üzere çok çeşitli konuları kapsayan bilimsel incelemeler yazmıştır. Onun bilgeliği, 

kendi döneminde ve sonraki dönemlerde İslâm ilimlerinde önde gelen bir otorite olarak 

tanınmasını sağlamıştır. Bu bakımdan Gazâlî, İslâm inancının zorlu bir savunucusu olarak 

konumunu ifade eden “Hüccetü’l-İslâm” unvanını almıştır.40 

                                                           
35 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 16-17; Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/493-494. 
36 Nûmânî, Gazâlî, 62. 
37 Çetinkaya, İslâm Felsefesi Tarihi, 1/424. 
38 Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/494. 
39 Nûmânî, Gazâlî, 65. 
40 Boer, İslâm’da Felsefe Tarihi, 189. 



11 
 

Gazâlî, çeşitli düşünce ekolleriyle Batı biliminin önde gelen isimlerini takip etmiştir. İslâmi 

düşünceyi mantık ve felsefe ilkeleriyle ustaca birleştirerek onların bilgilerini eleştirmiştir. 

Onun çok yönlü ilmi kişiliği karmaşık görünse de, eserlerinin kapsamlı bir şekilde 

incelenmesi, onun entelektüel ortamına dair daha derin bir anlayış kazanmamıza olanak 

sağlar. Gazâlî’nin entelektüel kişiliği ve kalıcı etkisi hem zamansal hem de coğrafi sınırları 

aşmıştır. Mirası çağının çok ötesine uzanmış ve farklı bölgelerdeki filozoflar ve bilim adamları 

üzerinde gelecek nesiller için silinmez bir iz bırakmıştır. Oryantalist tarihçilerden William M. 

Watt, Gazâlî’nin hayatı ile eserleri üzerinde araştırmalar yapmış ve Gazâlî’yi “Hazreti 

Muhammed’den (s.a.v.) sonra en büyük müslümanlardan” diye tanımlayarak onun İslâm 

dünyasındaki büyük tesirini anlatmaya çalışmıştır.41 

En etkili İslâm filozoflarından biri olan Gazâlî’nin hayatını araştırırken başvurduğumuz eseri, 

yaşadığı ruhi bunalımları ve bunlardan kurtuluş yollarını anlattığı, bir bakıma kendi hayat 

hikayesini kaleme aldığı otobiyografik eseri el-Münkız mine’d-Dalâl’dir. Bu dikkate değer eser, 

hem Gazâlî’nin hayatını ele alırken hem de onun düşünce yapısının gelişimine dair bilgiler 

yansıtmaktadır. Gazâlî’nin kelam üzerindeki etkisi özellikle el-İktisâd fi’l-i’tikâd adlı eserinde 

açıkça görülmektedir. Bu eserinde Aristoteles mantığını ve felsefesini, kelam ilmine ekleyerek 

tanıtmıştır.42 Gazâlî’nin kelam ilmine felsefi olarak yaklaşması ile beraber kelamda çığır açan 

bir yenilik yaşanmış ve kelamcılar bundan sonra, İbn Haldûn gibi büyük âlim tarafından 

Gazâlî’den önce gelen ve “mütekaddim kelamcılar” olarak adlandırılanlar; Gazâlî’den sonra 

gelen ve ondan etkilenen “müteahhir kelamcılar” olarak iki gruba ayrılmıştır.43 Gazâlî’nin 

felsefeye olan yaklaşımı kendisinden sonra gelen İslâm bilginlerini ve kelamcılarını derin bir 

şekilde etkileyerek, onun felsefi düşünce yapısı İslâm literatüründe önemli bir yer tutmaya 

başlamıştır. 

İslâm felsefesinde metafizikçileri metot olarak eleştiren ilk âlim de Gazâlî olmuştur.44  

Tehâfütü’l-Felâsife adlı eseri, İslâm felsefesinde ilk eleştirel eser olarak öne çıkmış, Gazâlî bu 

eserinde filozofları, ilahiyat ve metafizik alanlarındaki fikirlerini sistematik ve metodolojik 

olarak eleştirmiştir. İslâm felsefesinde bundan sonra “tehâfüt” olarak bilinen eleştirel analiz 

ve inceleme geleneği başlamıştır.45 Dolayısıyla bu durum İslâm felsefesinde nesiller boyu 

bilim adamlarını ve ilahiyatçıları olarak etkilemiş ve bu tarz tenkit eserleri yazılmıştır. 

Gazâlî’nin kapsamlı çalışmaları, geniş bir konu yelpazesini kapsamakta olup, sınıflandırmayı 

zorlu bir görev haline getirmektedir. Gazâlî’nin eserlerini hedef kitleye göre sınıflandırmak 

mümkün olduğu gibi eserin içeriğine bakılarak onun yazılarını teoloji, felsefe ve mantık 

alanlarına göre düzenlemek de mümkündür. Bilim adamı ve aydınlara yönelik eserler 
                                                           
41 William Mongomery Watt, Müslüman Aydın, çev. Hanifi Özcan (Samsun: Etüt Yayınları, 2003), 11. 
42 Mübahat Türker, Üç Tehâfüt Bakımından Felsefe ve Din Münasabeti (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1956), 27. 
43 Mehmet Evkuran, Sosyal Bilimler Mantığı ve Kelam (Ankara: Araştırma Yayınları, 2005), 24. 
44 Mehmet Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2017), 171. 
45 Dücane Cündioğlu, Keşf-i Kadîm İmam Gazâlî’ye Dair (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004), 78. 



12 
 

arasında dikkat çeken eserler arasında Mekâsıdü’l-Felâsife, Tehâfütü’l-Felâsife, Mi’yârü’l-İlm ve 

Mihakkü’n-Nazar yer almaktadır. Bu yazılar karmaşık felsefi ve teolojik kavramları 

derinlemesine inceleyerek uzman bir okuyucu kitlesine hitap etmektedir. 

Diğer yandan Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, Eyyühe’l-veled ve Minhâcü’l-ârifîn gibi eserleri halka 

yönelik yazmıştır. Bu eserlerinde kullandığı dil daha anlaşılır ve nasihat tarzı olup Gazâlî 

fikirlerini daha geniş bir okuyucu kitlesine ulaştırmıştır. 

Gazâlî’nin yazdığı eserleri konularına göre ayıracak olacak olursak el-Müstasfâ, el-Menhûl, el-

Vecîz ve el-Vasît İslâm hukuku alanında; Mi’yârü’l-ilm ve Mihakkü’n-Nazar mantık alanında; el-

İktisâd, İlcâmü’l-avâm, Faysâlü’t-Tefrika ve Fedâihu’l-Bâtınîyye kelam alanında; Makâsıdü’l-

Felâsife ve Tehâfütü’l-Felâsife felsefe alanında; İhyâ Ulûmi’d-Dîn ve Kimyâyı Saâdet ise ahlâk 

alanında yazdığı başlıca eserlerdendir.46 Onun katkıları İslâm dünyasında entelektüel 

söylemin yörüngesini şekillendirerek İslâm düşüncesinde kalıcı bir miras bırakmıştır. 

“İmam Gazâlî İslâm düşünürleri arasında en çok eser veren müelliflerden biridir. 
Bu hususu vurgulamak üzere Muhammed Murtaza ez-Zebîdî, ‘İthâfü’s-sâde’ adlı 
eserinde meşhur hadis âlimi Nevevî’nin hocası olan Tiflîsî’nin, ‘Gazâlî’nin telif 
ettiği eserleri saydım ve ömrüne taksim ettim, her gününe dört cüz (yaklaşık kırk 
sayfa) düştü’ dediğini zikretmektedir.”47 

Bununla birlikte şu da hayrettir ki Müslümanlar, Gazâlî’nin eserlerine karşı ilgiyi, batının 

gösterdiği kadar kendileri gösterememiştir. Muhakkak Müslümanlar da bu eserlerin pek 

çoğunu muhafaza etmiş ve üzerlerine açıklamalar yapmışlardır. Ancak bu ilgi ve özen sadece 

fıkıh, fıkıh usulü, tasavvuf, ahlâk ile ilgili eserlerine gösterilmiş olup Gazâlî’nin asıl özünü 

ortaya çıkaran akılcılığına ait eserlerine gösterilmemiştir. Hatta âlimlerimiz bu çeşit eserleri 

ona ait bile saymamışlardır. Bu sebepten İslâm kütüphanelerinde bu eserlerden pek azı 

bulunmaktadır.  Bu tarz bir eseri olan Maznûnu’n-bih hakkında Âllâme Sübkî, “bu kitabın 

Gazâlî’ye ait olmasını Allah korusun çünkü akılcılığa mühür vurmamakta, onu tamamen 

serbest bırakmaktadır” diye yazmaktadır. Gazâlî’nin bu eseri aklı tamamen serbest bıraktığı 

düşüncesiyle herkes tarafından benimsenmemiştir. “Bunun aksine Avrupa; Gazâlî’nin felsefe 

ve şer’îatın esaslarını uyguladığı yahut da akıl metotlarını kendine has bir tarzda ifade ettiği 

bu eserlerini büyük bir ihtimamla muhafaza etmiştir.”48 

 

1.2. Gazâlî’nin İslâm Düşüncesindeki Yeri 

İslâm düşünce tarihinde çok ayrı bir yere sahip olan Gazâlî’nin, İmam, “Hüccetü’l-İslâm 

(İslâm’ın Delili)”, “Zeynü’d-Din (Dinin Süsü)”, “Müceddid (Dinin Yenileyicisi)” gibi sıfatlardan 

başka “İkinci Şafi”, “Dinin Delili”, “Ümmetin Efendisi”, “İslâm Tarihinin Beşinci Müceddidi” 

                                                           
46 Süleyman Hayri Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması (İstanbul: Kalem Yayıncılık, 

1980), 402. 
47 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 17. 
48 Nûmânî, Gazâlî, 76. 



13 
 

gibi sıfatların verilmesi bile Gazâlî’nin İslâm düşünce tarihindeki yerini en iyi şekilde 

göstermektedir. Dokuz yüz seneyi aşan zamandan beri Gazâlî, gerek İslâm dünyasında 

gerekse Doğu ile ilgili araştırmalar yapan bilim dünyasında artan bir ilgiyle odak noktası 

olmaya devam etmektedir.49 Buna örnek olarak Müslüman Aydın adlı kitabında Gazâlî’nin 

hayatını ve eserlerini ele alan Batılı meşhur müsteşriklerden W. Montgomery Watt’ın, hicri 

dört buçuk asır sonra yaşamış Gazâlî için Peygamber Efendimiz’den (s.a.v.) sonraki en büyük 

Müslüman olarak nitelendirmesini verebiliriz.50 

Gazâlî’nin devam eden bu etkisi, yetiştirdiği çok sayıda öğrencisi ile birlikte geride bıraktığı 

pek çok eser vasıtasıyla olmuştur. Gazâlî, dini konularda hemen hemen her alanda eserler 

bırakmıştır. Samimi bir şekilde gerçeği aramış ve kendisinde meydana gelen şüphe ve 

bunalımlardan kaçmayarak hakikati arayış süreçlerin de bile dini ilimlerde eserler yazmışır. 

Gazâlî’nin bu öğrenme ve öğretme merakı, hakikatı arayışı muhakkak ilim tarihi için çok 

önem taşımaktadır. Düşünceleri kadar eserleri ile de tanınan bir düşünür olarak Gazâlî’nin 

eserleri pek çok dile tercüme edildiği gibi Türkçe’ye de XV. yüzyıldan itibaren cevrilmiş ve 

açıklamaları yapılmıştır. Gazâlî’nin Türk-İslâm düşüncesine etkisinin çok olmasında, şüphesiz 

onun ömrü boyunca Türklerin bulunduğu bölgelerde yaşaması ve Selçuklu devlet adamları ile 

birlikte olması yatar.  Gazâlî’nin zamanımızdaki Türk-İslâm üzerindeki etkisini başta İhyâ 

Ulûmi’d-Dîn olmak üzere ahlâk üzerine yazdığı eserlerin pek çok kişi tarafından okunması ve 

benimsenmesinde görmekteyiz. 

Gazâlî’nin en önemli entelektüel çabalarından biri, rasyonalizm ve Yunan felsefesine, özellikle 

de Aristo ve Platon gibi filozofların eserlerine yönelik eleştirisiydi. İslâm felsefesinde 

Aristo’nun temsilcileri olarak gördüğü Meşşâîleri, başyapıtı Tehâfütü’l-Felâsife (Filozofların 

Tutarsızlığı) adlı kitabında ciddi şekilde eleştiren Gazâlî, aklın tek başına nihai hakikatleri 

sağlayamayacağını ve varoluşun gizemlerini anlamak için vahyin vazgeçilmez olduğunu 

savunarak, zamanın felsefi temellerini sistematik olarak yok etmektedir. Bu eleştiri, Yunan 

felsefesini İslâmi öğretilerle bütünleştirme yönündeki hâkim eğilime meydan okuyarak İslâm 

felsefesini şekillendirmeye devam eden önemli tartışmaları ateşlemiştir.51 

Gazâlî, hayatı boyunca gerçeğin bilgisine ulaşmak için araştırmalar yapmaya başlamış ve bu 

amaçla çeşitli ilimleri inceleyerek bazılarını kabul ederken bazılarını eleştirmiştir. Sonuç 

olarak hakikatin bilgisine ulaşma yolunun, sûfîlerin yolu olan tasavvuftan geçtiği kaaatine 

varmıştır. Gazâlî hakikati arayanların dört sınıf insan olarak tespit etmiş ve bunları el-

Münkız’da şu şekilde ifade etmiştir: 

  “1. Kelamcılar: Bunlar, görüş ve düşünce sahibi olduklarını ileri sürerler. 

                                                           
49 Mehmet Vural, Gazâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 1998), 1. 
50 Watt, Müslüman Aydın, 1. 
51 Vural, Gazâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem, 2. 



14 
 

    2. Bâtınîler: Bunlar tâlim ehli olduklarını ve masum (yanılmaz) imam sayesinde 
yalnız kendilerinin hakikati öğrendiklerini iddia ederler. 

    3. Felsefeciler: Bunlar ise, mantığa ve kesin delile (burhana) dayandıklarını ileri 
sürerler. 

    4. Sûfîler: Bunlar da kendilerinin sürekli olarak huzur halinde (Cenab-ı Hak’tan 
gafil olmayan)    müşahede ve mükaşefe ehli kimseler olduklarını söylerler. 

Bunun üzerine kendi kendime şöyle dedim: Aradığım gerçek bu dört sınıf insanın 
dışında olamaz. Çünkü hakikati arama yoluna koyulanların tamamı bunlardan 
ibarettir. Eğer hakikat bunların yolunun dışında ise, artık hakikati bulma ümidi 
kalmaz.”52 

 

1.2.1. Kelam ilmi 

Gazâlî’nin kelam alanına olan ilk ilgisi onun ilmi yolculuğunu derinden etkilemiştir. Bu 

disiplinde onun başlıca akıl hocası İmamü’l-Haremeyn el-Cüveynî’ydi. Ayrıca Eş’arî ve 

Bâkıllânî’nin eserlerini incelemiş, Mutezile, Cebriyye, Müşebbihe gibi mezheplerin öğretilerini 

de incelemiştir. 

Gazâlî’nin kelam ilmine verdiği tanım ve ona gösterdiği önem çeşitli eserlerinde faklıdır. 

Gazâlî, kelamın amacı olarak, el-Münkız’da ehl-i sünnet inançlarını koruyan ve bu inançta 

karışıklık yaratmaya çalışanlara karşı koyan bir bakıma bu konuda bekçilik yapan ilim olarak 

görürken53 el-İktisâd adlı eserinde, kelamı Allah’ın varlığını, sıfatlarını, fiillerini ve 

peygamberlerin sıhhatini ispat eden bir ilim olarak ifade etmiştir.54 Gazâlî’nin kelama dair 

önemli eserleri şunlardır: el-İktisâd fi’l-i’tikâd, Kavâidü’l-akâid, el-Maksâdü’l-esnâ, Fedâihu’l-

Bâtınîyye, Faysâlü’t-Tefrika, İlcâmü’l-avâm an ilmi’l-kelâm, el-Kanûnü’l-külli fi’t-Te’vîl, ed-

Dürretü’l- fâhire fî keşfi ulûmi’l- âhire’dir.55 

Gazâlî’ye göre kelamın temelleri Kur’an’a, hadislere, aklî ve mantıksal delillere dayanıyordu. 

Herkesin bu ilimden aynı derecede yararlanamayacağından, kelam çalışmasının gelişmiş 

zekâya sahip bireyler için uygun olduğuna inanıyordu. Hatta kültürel incelikten yoksun 

olanlar için kelam ilmiyle meşgul olmamaları gerektiğini, bunun yarardan çok zarar oluğunu 

düşünerek sonuçsuz olabileceğini öne sürdü.  Gazâlî insanları dört dini gruba ayırmıştır: 

1- Allah’a ve Peygamber’e iman edip salih bir hayat sürenler. Gazâlî, kalplerinde istemeden 

şüphe uyandırabileceği için bu gruba kelamı anlatmayı doğru bulmamıştır. Bunların bu ilmi 

öğrenmeleri konusunda akılları karıştırılmamalıdır. 

                                                           
52 Gazâlî, el-Münkız, 47. 
53 Gazâlî, el-Münkız, 50. 
54 Ebû Hâmid el-Gazalî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd (İtikad’da Orta Yol), çev. Dr. Kemal Işık (Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1971), 12. 
55 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 23-24. 



15 
 

2- Taklitçilikleri sebebiyle inanmaktan yüz çeviren kafirler ve dalâlet sahipleri. Bunlara 

sadece kılıç tesir eder ve çoğu kılıç korkusundan Müslüman olmuştur. Tarihi olaylar 

incelendiği zaman, Müslümanlarla kafirlerin yaptığı savaşlarda sapık kesimin yenilmeyi kabul 

edip teslim oldukları görülür. 

3- Söylentilere veya taklitlere dayalı inanan entelektüel bir eğilime olan, feraset sahibi 

bireyler. Gazâlî, olası şüpheciliğe çözüm bulmak için onlara ikna edici kelami deliller 

sunulmasını tavsiye etmiştir. 

4- Sapık inançlara sahip olsalar bile keskin bir anlayışa ve zekâya sahip olanlar. Gazâlî, bu 

bireylerin hakikate daha açık olduğuna ve kelami delillerle meşgul olabileceklerine 

inanıyordu. Bu insanlara, inat edilmeyip iyilik ve yumuşaklıkla anlatıldıktan sonra doğruyu 

kabul ettirmek daha kolaydır.56  

Gazâlî, İhyâ adlı eserinde kelam ilmini “farz-ı kifaye” olarak değerlendirmiştir.57 Ancak 

Faysâlü’t-tefrika’da daha katı bir duruş sergilemiş ve bazı istisnalar dışında bu ilimi 

öğrenmeyi “haram” olarak değerlendirmiştir. Gazâlî’nin el-Mustasfâ adlı eserinde kelamdan 

övgüyle söz etmesi dikkat çekicidir. Gazâlî’nin kelam hakkındaki görüşlerindeki bu farklılık, 

bazı iç şüphelere ve toplumsal gerilimlere neden olmuş olabilir.58 

 

1.2.2. Felsefe ilmi 

Gazâlî, entelektüel yolculuğunda hakikat arayışını, kelam ilminde bulamayınca bakışını 

felsefeye çevirmiştir. Gazâlî, eseri el-Münkız mine’d-Dalâl (Hatadan Kurtarıcı)’da, herhangi bir 

ilmi tam olarak anlamadan onun eksikliklerini, kendi tabiriyle “saçtığı fesat tohumlarını”  

tespit etmek mümkün olamayacağı için o ilmin kapsamlı bir incelemeyi gerektirdiği inancını 

dile getirmiştir. Sorunların köküne inilip o ilme mensup insanların fark edemediği asıl önem 

arz eden tehlike ortaya çıkarılmalıdır. Gazâlî bu sebeple felsefe alanına dalmış, cevaplar 

aramış ve temellerini incelemiştir. Bu süreci Gazâlî şu şekilde ifade etmiştir: 

“Anladım ki, bir düşünceyi anlamadan ve özünü kavramadan reddetmek 
karanlığa taş atmak gibidir ve hedefi vurma imkânı yoktur. Bu düşünce ile işe 
koyuldum. Büyük bir ciddiyetle kolları sıvadım. Felsefe ilmini tam olarak 
öğrenmek için bu konuda yazılmış kitapları incelemeye ve irdelemeye başladım. 
Bunun için herhangi bir hocadan yardım almadım. Kitap yazma ve şer’i ilimleri 
öğretmek için ders verme işinden geriye kalan bütün boş zamanlarımı bu işe 
ayırdım. Bu esnada, Bağdat’ta 300 talebeye ders verme yükü üzerimdeydi. Allah 
Sübhanehu ve Teâlâ’nın lutuf ve ihsanı ile, sırf görevlerimden geriye kalan 
zamanlarda felsefe ilminin bütün inceliklerini öğrendim. Bunları öğrenmek 
benim için iki seneden az bir süre aldı.” 

                                                           
56 Gazâlî, el- İktisâd, 12-14. 
57 Gazâlî, İhyâ, 1/62. 
58 Gazâlî, el-İktisâd, 15. 



16 
 

Bu süreçten sonra Gazâlî ayrıca bir yıl süreyle de felsefe hakkında öğrendiklerini tekrar edip 

yeni bilgileri gözden geçirdi ve yaptığı analizlerle felsefecilerin doğru ve yanlış yönlerini 

şüpheye mahal bırakmayacak derecede tespit etti. Bazı farklılıkları olmasına rağmen hepsinin 

ortak noktaları küfür ve dinsizlikti.59  

Araştırmaları sonucu Gazâlî filozofları üç ana gruba ayırmıştır. Bunlar: 

1- Dehrîler: Ataistler, Tanrı tanımazlar  

2- Tabiatçılık: Natüralistler  

3- İlahiyatçılardır.60 

Felsefi ilimleri amaç yönünden ise, matematik, mantık, doğa bilimleri, teoloji, siyaset bilimleri 

ve etik olarak altı alt bölüme ayırmıştır.61 

Filozofların bu ilimlerde yanılgılarının çoğu ilahiyat (teoloji) alanında olmuştur. Felsefeciler, 

mantık ilminde bağlı oldukları delilleri, ilahiyat alanında kullanmakta başarılı olamamışlardır. 

Bu sebepten dolayı onlar arasında, ilahiyat sahasında çok fazla fikir ayrılıkları oluşmuştur. 

“Fârâbi ve İbn Sînâ’nın naklettiğine göre; Aristo ekolü, ilahiyat konusundaki görüşleri ile 

İslâm felsefesine yaklaşmıştır.”62 

Neo-Platonik felsefenin savunucuları olan Kindî ile Fârâbî ve İbn Sînâ gibi önemli isimler, 

hakikate akılcı ve felsefi düşünce yoluyla ulaşılabileceğini savunmuşlardır. Ancak Gazâlî, bu 

yaklaşımın İslâmi ilkelerle ters düşeceğini ve felsefi akıl yürütmenin tek başına hakikati 

sağlayamayacağını ileri sürerek bu duruşa karşı çıkmıştır.  Gazâlî, filozofların her görüşünü 

kabul etmemekle birlikte savundukları bütün hususları da tenkit etmemiştir. Hatta İslâm’a ve 

akla uyanları desteklemiş ve onlardan yararlanmıştır. Gazâlî aynı zamanda büyük bir fakih ve 

kelam âlimiydi bu sebeple filozofların, İslâm’ın temel inanç ve esaslarına zıt düşen görüşlerini 

eleştirebilmek için kendini tamamen felsefeyi araştırmaya verdi. Mekâsıdü’l-Felâsife 

(Filozofların Maksatları) adlı çalışmasında felsefeyi keşfetmeye, amaçlarını açıklamaya ve 

çeşitli felsefi kavramların üzerinde durarak büyük çaba harcamıştır. Sadece akılcı yaklaşım ile 

karmaşık meseleleri açıklamada bu yaklaşımın çoğu zaman yetersiz kaldığını ileri sürmüştür. 

Gazâlî, felsefenin İslâm esaslarına uyan ve uymayan yönlerini tespit edip Mekâsıdü’l-Felâsife 

eserinden sonra ele aldığı Tehâfütü’l-Felâsife (Filozofların Tutarsızlığı) adlı eserinde bunları 

belirtmiştir. Filozofları yirmi konuda eleştirmiş bunlardan on yedisinde onları tekfir etmeyip 

görüşlerini hatalı bulmuş ama üç hususta filozofları tekfir etmiştir. Her yüzyılda dünyanın 

çeşitli yerlerinde İslâm esaslarına uymayan batıl inançlar çıkabilir. Bunları tespit edip İslâm 

ümmetini uyarmak âlimlerin işidir. Bu bilinçte olan Gazâlî, Aristoteles’in İslâm dünyasında 

                                                           
59 Gazâlî, el-Münkız, 57-59. 
60 Gazâlî, el-Münkız, 60. 
61 Gazâlî, el-Münkız, 68. 
62 Gazâlî, el-Münkız, 80-81. 



17 
 

felsefesini temsil eden Fârâbî ve İbn Sînâ gibi Meşşâî filozofların yanlış görüşlerini Tehâfütü’l-

Felâsife’de ciddi şekilde eleştirmiştir.63 

Gazâlî kendi amacını yazmış olduğu bu kitabının mukaddimesinde şu şekilde ifade 

etmektedir: 

“Amacım, önceki filozofları, metafiziğe ilişkin inançlarının tutarsız ve görüşlerinin 
çelişik olduğunu açıklayarak reddetmek; gerçekte aklı başındakiler için alay 
konusu olan öğretilerinin iç yüzünü ve tehlikelerini göz önüne sermek ve bunun 
sıradan halk yığınları arasından çeşitli inanç ve görüşleriyle temâyüz eden zeki 
kimselere ibret olmasını sağlamaktır.”64 

Gazâlî’nin filozofları tekfir ettiği üç mesele şunlardır: 

1- Dirilişin mahiyeti: Filozoflar ruhani bir dirilişi dolayısıyla ceza ve mükâfat görecek olanın 

sadece ruh olduğunu savunmuştur. Gazâlî bu konuda filozoflarla aynı fikirdedir çünkü ruhlar 

ceza ve mükâfata ortaktır. Fakat Gazâlî, filozofların dirilişin hem bedeni hem de ruh ile 

olacağını bildiren İslâm esaslarına aykırı bu görüşüne karşı çıkarak onların bu sebeple küfre 

düştüklerini iddia eder. 

2- Allah’ın sadece külliyatı bilmesi: Gazâlî, filozofların Allah’ın cüziyatı bilemeyeceği 

yönündeki iddialarına şiddetle karşı çıktı ve bunu küfür olarak nitelendirdi.  

“Ne yerde ne de gökte zerre ağırlığınca bir şey Rabbin’den gizli değildir. Ne bundan daha 

küçük ne de daha büyük, hiçbir şey yoktur ki apaçık bir kitapta olmasın.”65 

“Göklerde ve yerde zerre miktarı bir şey O’ndan gizli kalmaz. Bundan daha küçük ve daha 

büyük her şey, apaçık bir kitapta yazılıdır.”66 meâlindeki ayetleri Allah’ın tam ilmine delil 

olarak göstermiştir. 

3- Evrenin sonsuzluğu: Filozoflar, ilahî yaratılış kavramına karşı çıkarak evrenin öncesiz ve 

sonsuz olduğunu öne sürdüler. 

Gazâlî bu üç konu hariç diğer on yedi meselede filozofların görüşlerinin Mutezile 

mezhebininkine yakınlık gösterdiğini belirterek bunlar için küfre düştüklerini söylemeyi 

doğru bulmaz.67  

 

1.2.3. Bâtınîlik eleştirisi 

Gazâlî, felsefe disiplinini titizlikle inceleyerek, onun doğasında var olan eksiklikleri ortaya 

çıkarmış ve araştırmasında felsefe alanının tek başına mutlak hakikate ulaşmak için yetersiz 

olduğunu savunup filozofları katı bir şekilde eleştirmiştir. İnsan aklının, yardım almadan, 
                                                           
63 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 18-19. 
64 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, trc. Mahmut Kaya – Hüseyin Sarıoğlu (İstanbul: Klasik Yayınları, 2012), 3. 
65 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Hasan Tahsin Feyizli (İstanbul: Server İletişim, 2010), Yûnus 10/61. 
66 Sebe’ 34/3. 
67 Gazâlî, el-Münkız, 81-83. 



18 
 

karmaşık konuları açıklamada yetersiz kaldığını ileri sürmüştür. Gazâlî döneminde bâtınî 

düşünce önemli ölçüde egemen olmuştur. Bu düşünceyi savunan kimseler, hakikati aramanın 

salih bir imamın rehberliğini gerektirdiğini ileri sürmüştürler. Bu bakış açısı halk arasında ilgi 

görmüş ve Halife’nin Gazâlî’ye bu mezhebin ilkelerini araştırması yönünde tâlimat vermesini 

sağlamıştır. Bu görev, Gazâlî’nin bu ekolün içeriğini araştırmasında teşvik edici olmuştur. 

Böylece Gazâlî, bâtınî düşüncesinin temellerine ilişkin kapsamlı bir incelemeye girişmiştir. O 

sadece bu okuldaki geçmiş liderlerin bakış açılarını derleyip eleştirmemiş, aynı zamanda 

kendi zamanının imamlarının öğretilerini de incelemiştir. Potansiyel sorulara yanıt olarak, iyi 

gerekçeli yanıtlar vermiştir.68 Bazı hakikat âlimleri Gazâlî’nin Bâtınîliği derinlemesine 

incelemesini doğru bulmayıp eleştirmiş ve şöyle demişlerdir: “Senin bu yaptığın Bâtınîlerin 

maksadına hizmet sayılır. Bâtınîlik hakkında tahkik ve tertip esasına dayalı olan bu incelemen 

olmasaydı, bu sorular ve şüpheler karşısında onlar kendilerini savunabilecek güçte 

bulamayacaklardı.”69 

Gazâlî, bâtınî doktrinlerinin yanlışlığını ortaya koyarak itirazlara ustaca karşı çıkmıştır. Bu 

inançları çevreleyen şüpheleri ve belirsizlikleri titizlikle dile getirerek bunların yanlışlığını 

delillerle kanıtlamıştır. Gazâlî bâtınî düşünmenin temel amacının, daha az anlayışlı zihinlere 

sahip bireyleri bir öğretmenin rehberliğine ihtiyaçları konusunda ikna etmek olduğunu 

söylemektedir. Gazâlî, bu düşünce biçiminin sağlam bir temeli olmadığını ve benimsediği 

görüşlerin somut içerikten yoksun olduğunu ileri sürmüştür. Gazâlî’nin bu düşüncenin etkili 

olmasını, bilgisizlerin savunmasızlığından kaynaklandığını ve halkın bu görüntüye kanıp 

Bâtınîliği üstün ve yenilikçi bir hareketin simgesi olarak görmesine bağlamıştır. Ayrıca Gazâlî, 

hakikati savunanların bâtınî düşüncesinin savunucularıyla hararetli tartışmalara giriştiklerini 

ve onların ileri sürdüğü her iddiayı kararlılıkla çürüttüklerini iddia etmiştir.70 

Gazâlî’nin bâtınî düşüncesini eleştirirken öncelikli hedefi, ilimleri kapsamlı bir şekilde 

anlamış birinin, bu mezhebin savunduğu gibi, masum bir imama güvenmenin gereksizliğini 

göstermektir. Başlangıçta Gazâlî onların “masum bir imama ihtiyaç olduğu” önermesini kabul 

etmiştir. Ancak bu masum imamın öğretilerini araştırınca, bunların kendisini gayb bir imama 

yönlendirdiklerini görmüştür. Ona göre bu ideolojinin mensuplarının hayatlarını, 

kendisinden hiçbir bilgi alamayacakları gayb bir imamın peşinde harcamaları son derece akıl 

dışıdır. Gazâlî, onları, kire bulanmış birinin kendini temizleyecek su aramaktan yorulan, 

ancak suyu bulduktan sonra da temizlenmeyen kişilere benzetmektedir. Bu taraftarlar 

arasında birkaçı bilgiye sahip olduklarını iddia ediyor. Ancak sahip oldukları bilgi, 

Aristoteles’in kendisinin de reddettiği Pisagor öğretilerinin yalnızca bir tekrarıdır. Gazâlî, 

                                                           
68 Gazâlî, el-Münkız, 101-103. 
69 Gazâlî, el-Münkız, 104. 
70 Gazâlî, el-Münkız, 106-108. 



19 
 

bâtınî bireylerin hayatlarını bu tür anlamsız bilgilere adamalarını son derece mantıksız 

bulmaktadır.71 

Bu düşünce ekolünün yüzeyselliğini şu benzetmeyle açıklamaktadır: Bir kimse, bir 

öğretmenin gerekliliğini kabul edip: “Şu yanılmaz öğretmenin bilgisini getirin biz de ondan 

yararlanalım” diye söylese, onlar: “Madem sen şu anda benim görüşümü kabul ettin, onu sen 

ara bul. Benim maksadım sana bunu kabul ettirmekten ibaretti” diye cevap verirler. En temel 

bilinmeyenleri bile aydınlatamadıkları için, rezil olma endişesi ile bu noktadan öteye 

gidemezler. Aslında bu tür sorulara yanıt vermekten acizdirler.72 

 

1.2.4. Tasavvufî görüşleri 

Önde gelen bir mistik düşünür olan Gazâlî, sûfizm ve onun yaşam tarzına ilişkin şüpheleri 

ortadan kaldırarak sûfî hareketinin meşrulaştırılmasında çok önemli bir yer edinmiştir. Onun 

etkisi, derin mistik faaliyetlerin damgasını vurduğu bir dönemde tasavvufun büyümesine ve 

yayılmasına önemli ölçüde katkıda bulunmuştur. Gazâlî, manevî gerçekleri İslâm hukukunun 

zâhirî ifadeleriyle ustalıkla uyumlu hâle getiren bir İslâm âlimi olarak kabul edilmektedir. 

Şer’îat ve fıkıh alanındaki geniş bilgisinin yanı sıra, aşırı mistik bakış açısına yönelik 

eleştirileri zâhirî geleneği takip eden âlimlerin saygısını kazanırken, onu eleştirenlerin 

itirazlarını etkisiz bırakmıştır.73 

Gazâlî’nin elli yaşlarında yazdığı el-Münkız mine’d-Dalâl adlı eserinde dile getirdiği hakikat 

arayışı, onun entelektüel ve manevî dönüşümünün temel taşlarını oluşturur. Gazâlî, hakikati 

kelam, felsefe ve bâtınî yollarla arama çabasında, bu yaklaşımların eksikliklerini derin bir 

şekilde kavramış ve sonunda tasavvufa yönelmiştir. Sûfî yaşam tarzını benimseyerek on 

yıldan fazla inzivaya çekilen Gazâlî, hem zihinsel hem de kalbi arınmanın gerekliliğini 

savunmuş ve manevî yolculuğu sonunda ciddiyetle aradığı tatmine ulaşmıştır. Kırk yaşlarında 

tasavvufa yönelen Gazâlî’nin aradığı iç huzuru burada bulduğuna inanarak ömrünün sonuna 

kadar tasavvuf yolunda gittiği söylenebilir. Bu dönüşüm, onun İslâm düşüncesindeki etkisini 

kalıcı hâle getirmiştir.74 

Gazâlî’nin tasavvufa geçişinin kırk yaşlarında gerçekleştiği ve özlemini duyduğu hakikati gün 

yüzüne çıkardığına inanarak hayatının geri kalan kısmında bu yola bağlı kaldığı ileri 

sürülebilir. Bununla birlikte, tasavvufla ilk tanışması onu kelami, fıkhî ve felsefi konuları 

derinlemesine araştırmaktan alıkoymamıştır. Kırk yaşına kadar çeşitli ilim dallarına daldı ve 

çeşitli mezhepler üzerinde önemli araştırmalar yapmıştır. Ancak bu araştırmaların, manevî 

                                                           
71 Gazâlî, el-Münkız, 128-130. 
72 Gazâlî, el-Münkız, 131. 
73 Süleyman Uludağ, “Gazâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yay., 1996), 13/516. 
74 Uludağ, “Gazâlî”, 13/515. 



20 
 

arayışını tatmin etmediğini ve aradığı gerçeği ortaya çıkarmakta başarısız olduğunu 

anlayınca, tasavvuf çalışmalarına daha derinlemesine dalmıştır. 

Etkili bir İslâm âlimi olan Gazâlî, İslâm dünyasında tasavvufu meşrulaştırmak ve yüceltmek 

için önemli çabalar harcamış ve bu çabasında büyük ölçüde başarılı olmuştur. Buna karşılık 

Gazâlî’den kısa bir süre önce aynı bölgede yaşayan Abdülkerim el-Kuşeyrî, ünlü eseri er-

Risâle’de tasavvufun yok olma eşiğinde olduğu endişesini dile getirmiş, insanları gerçek 

sûfizmi benimsemeye ve sûfîleri şer’îat ilkelerine bağlı kalmaya teşvik etmiştir. el-Kuşeyrî bu 

yolla tasavvuf ile şer’îat arasını yaklaştırmayı hedeflerken, Gazâlî ise tasavvufun İslâm 

esaslarıyla uygunluğunu gösterme çabasına girmiştir. Gazâlî, tasavvufun İslâm hukukuyla 

uyumlu olduğunu göstermek için titizlikle çalışmıştır ve yerinde yorumlarıyla şer’îat algısını 

tasavvuf bağlamında yeniden şekillendirmiştir. Bunun sonucunda tasavvuf, Ehl-i sünnet 

arasında sağlam bir yer edinmiş ve güçlenerek ilerlemeye devam etmiştir.75 

Tasavvuf alanında Gazâlî’den önce yazılmış tasavvufî konuları bir araya getiren ve en 

kapsamlı ve ilmi ölçüde değeri olan eser, yukarda da ismini zikrettiğimiz gibi İmam-ı 

Kuşeyrî’nin risalesiydi. Bu eserde sabır, takva, verâ’ (Allah’a bağlı olup, fazla ibadet etmek) vs. 

gibi meseleler dile getirilip her konunun altına Kur’an’dan ayetler ve büyük zatların yaşadığı 

manevî haller yazılmıştır. Hiçbir şeyin sınırı belirtilmeyip aslı ve gerçeği açıklanmamış, 

manevî sezgilerden ve kavrayışlardan bahsedilmemiştir. İlmi olarak tasavvuf meselelerini 

düzene sokan ve sınırlarını belirleyip tertibe koyan ilk kişi Gazâlî’dir. Felsefecilerden İbn 

Haldûn Tarih Mukaddimesi isimli eserinde şöyle yazmıştır: 

“Gazâlî, kitabı İhyâ el-Ulûm’da, her iki yolu bir araya getirmiş ve birleştirmiştir. 
Böylece verâ’ ve iktidâ (tasavvuf yoluna uymanın) hükümlerini yazmakla beraber 
hal erbabı zatların ve tasavvufta mertebe kazanmış kimselerin edep ve 
davranışlarını, onların hareket tarzlarını göstermiş, hatta onların kullandıkları 
tabirleri genişçe açıklamıştır. Bu şekilde hareket etmesinin sonucunda, 
tasavvufun kendi kimliğini kazanmasını ve düzenli bir ilim kolu olmasını 
sağlamıştır. Halbuki önceleri tasavvufun ana yapısı, devamlı ibadet etmekten 
ibaretti.”76 

Gazâlî’ye göre tasavvuf, kalbin arınmasında etkilidir. Allah’a layık olmak ve mutluluğa 

ulaşmak için insanın temiz bir kalbe sahip olması gerekir. Bu nedenle kalbin keşfi, tasavvuf 

ilminde önemli bir yer tutar. Gazâlî, dünya hayatının geçici olduğunu, dünyevi meselelere 

dalmanın beyhude olduğunu belirtmiştir. Bunun yerine bireyler âhiret hayatına hazırlanmalı, 

dünyevi bağlardan kurtulmaya çalışmalı ve manevî mükemmelliğe doğru çalışmalıdır. 

Dünyevi uğraşlara bulaşanlar şüphesiz hüsrana uğrarlar. Gazâlî, kişinin kalbinde keşfedilen 

içsel ışığı takip etmesini savunmuştur. el-Münkız adlı eserinde hakikate giden yolun sûfîlerin 

gittiği yolda olduğunu şu sözleri ile ifade etmiştir:  

                                                           
75 Uludağ, “Gazâlî”, 13/516. 
76 Nûmânî, Gazâlî, 195. 



21 
 

“Bu tecrübelerim sonucunda kesin olarak anladım ki, Allah’a giden yolda en önde 
olanlar sûfîlerdir. Gidişatı en güzel olan onlar, yolları en doğru olan yine onlardır. 
Ahlâkları da en güzel ahlâktır. Hatta denilebilir ki, onların yaşayış ve ahlâkını 
değiştirmek ve daha iyisine dönüştürmek için akıllıların akılları, hikmet 
sahiplerinin hikmetleri ve şer’îat sırlarına aşina âlimlerin ilimleri bir araya 
getirilse, yine de bunu başaramazlar. Çünkü onların zâhirî ve bâtınî hareket ve 
sukûnetleri tümüyle nübüvvet kandilinin nurundan alınmıştır. Yeryüzünde 
nübüvvet nurunun ötesinde daha güçlü bir aydınlık kaynağı da yoktur. Sözün özü, 
insanlar onların yolunun temizliği hakkında ne diyebilir ki! Tasavvuf yolunun 
temizliği ve ilk şartı, kalbi Allah Teâlâ’nın dışındaki her şeyden temizlemektir.”77 

Gazâlî’nin hayatı, ilahî hakikat arayışında katlandığı zorluklarla ifade edilen sûfî yaşam 

tarzının bir örneğiydi. Kelam ve fıkıh gibi ilimlerin değerini kabul etmiş fakat zamanının ve 

eserlerinin önemli bir kısmını tasavvufa ayırmıştır. Yalnızlık ve manevî mücadeleyle geçen bir 

yaşamdan doğan ünlü İhyâ’sı, İslâm’ı tasavvuf merceğinde yorumlamakta hem sûfîler hem de 

İslâm âlimleri üzerinde kalıcı bir etki bırakmaktadır. İbnü’l-Arabî’nin gözünde Gazâlî, manevî 

bir kutup olarak dururken, İmam Yâfiî (ö. 768/1367) ona Hz. Muhammed’den (s.a.v.) sonraki 

varsayımsal peygamberliği düşünecek kadar değer veriyordu. Ebü’l-Abbâs el-Mürsî (ö. 

685/1287) ise onun en yüce derecelerden sıddîklık makamını kazanmış olduğunu belirtir.  

Gazâlî’nin rehberliği, Allah’a ve Peygamber’e inanan, erdemli bir yaşam sürdürenleri, 

yanlışlıkla şüphe uyandırabilecek teolojiye dalmamaları konusunda uyarıyordu. Teolojik 

gerçeklere direnen, sapkın ve inatçı kafirlerin ortaya çıkardığı zorluklara değinmiştir. Gazâlî 

ayrıca kulaktan dolma inançlara sahip bireyleri de değerlendirmiş ve şüpheciliğe karşı 

koymak için zorlayıcı teolojik bilimlerin sunulmasını tavsiye etmiştir. Özellikle entelektüel 

açıdan zeki bireylerin, sapkın inançlara sahip olsalar bile, gerçeğe daha açık olduklarına ve 

teolojik kanıtlarla ilgilenebileceklerine inanıyordu.78 

 

1.2.5. Fıkhî görüşleri 

Fıkıh alanında da önemli çalışmalar yapan Gazâlî, bu alanda kelam, felsefe ve tasavvuf 

ilmindeki etki kadar dikkat çekememiştir. Buna rağmen disiplinlerle iç içe geçmiş özgün bir 

bakış açısıyla da olsa fıkıh alanına da önemli katkılarda bulunmuştur. Fıkıh ilmindeki 

düşüncelerini genelde fıkıh dışı alanlarda kullanarak, kamu hukuku yerine siyaset ve ahlâk 

çerçevesinde ele alınan devlet yönetimine ilişkin düşünceleri çok yönlü bir entelektüel 

meşguliyeti ortaya koymuştur. 

Hicri 5. yüzyılda Gazâlî döneminde İslâm hukuku, içtihad temelli çözümlere karşı gözle 

görülür bir isteksizlik göstermiş, ancak paradoksal olarak zengin içtihat ilkelerinin ve felsefi 

metodolojilerin gelişimine tanık olmuştur. Gazâlî’nin Şafiî fıkıh literatürü üzerindeki etkisi 

derin olduğundan zayıf rivayetleri temizlemekte ve mezhebi şekillendiren bakış açılarını 

                                                           
77 Gazâlî, el-Münkız, 146-147. 
78 Uludağ, “Gazâlî”, 13/517. 



22 
 

irdelemekteydi. Geleneksel olarak Şafii mezhebindeki müctehid âlimler arasında 

sınıflandırılmasa da, Gazâlî’nin fıkhî açıklamaları ve Şafiî mezhebinin müelliflerinin 

değerlendirmeleri daha yakından incelendiğinde onun müctehid esaslara bağlılığı ortaya 

çıkmaktadır.79 

Hayatının sonlarına doğru yazdığı fıkıh eseri el-Mustasfâ’da, Gazâlî’nin içtihat görüşleri 

merkezde yer almaktadır. O, hem naklî hem aklı ve bunların sentezini kapsayan üçlü bir 

sınıflandırma getirerek fıkhı üçüncü kategoriye yerleştirir ve nakil ile aklı bütünleştiren 

ilimlerin önemini belirtir. Gazâlî, fıkhı daha geniş usul bilimleri çerçevesinde en değerli bir 

ilim olarak konumlandırır, onun inceliklerini kavramak için fıkıh usulünü kök mesabesinde 

değerlendirip fıkıh ilminde sağlam bir temele duyulan ihtiyaca dikkat çeker.80 

Gazâlî’nin fıkhı “mükelleflerin fiilleri hakkında sâbit şer’î hükümler” olarak tanımlaması ile 

İslâm hukukunun pratik yönleriyle olan ilgisine vurgu yapmıştır. Fıkıh usulü için “bu 

hükümlerin delilleriyle bu delillerin hükümlere delâlet şekillerini toplu biçimde tanımak” 

şeklindeki ifadesi ise bu hükümlerin ardındaki kanıtları ve bu kanıtların hükümlere işaret 

ettiği kolektif yolları öğrenme çalışması olarak ortaya çıkar. Usûl-i fıkıh, fıkhın sadece delilleri 

değil, delil şekillerini de kapsadığını işaret eden Gazâlî özellikle fıkıh alanına giren ilm-i 

hilafın da bu ilim dâhilinde inceleyen bir alt dalı olduğunu belirtir. Gazâlî, el-Mustasfâ eserinin 

başında o zamana kadar hiçbir usul kitabında olmayan bir sistematikle usul konularını tanıtır. 

Ona göre fıkıh usulü konuları dört gruba ayrılır. İlki “semere”dir ve bu kısımda fıkıh 

faaliyetlerinden kaynaklanan hüküm teorisi araştırır. İkincisi “müsmir”dir ve İslâm 

hukukunun kaynaklarını araştırmaktadır. Üçüncüsü, “keyfiyyetü istismâri ahkâm”  ise hüküm 

çıkarma yöntemlerini öğretir. Son olarak müçtehidi açıklayan dördüncüsü “müstesmir”dir ve 

bu bölüm de içtihadlar ve taklit kavramı incelenir.81 

Gazâlî’nin zengin düşünce dokusunda, sûfî görüşleri onun fıkhî katkılarıyla kusursuz bir 

şekilde iç içe geçerek manevîyat alanları ile pratik hukuki uygulama arasında köprü kuran 

bütünsel bir çerçeve oluşturmaktadır. Bu sentez, Gazâlî’nin teoloji, felsefe, tasavvuf ve fıkhın 

İslâm düşüncesine dair kapsamlı bir anlayış sunmak üzere birleştiği kalıcı mirasını tanımlar. 

 

1.3. Gazâlî Düşüncesinin Temel Kaynakları 

Gazâlî’nin bilgi felsefesine dayanak oluşturan kaynaklar öncelikle Kur’an, hadis, tefsir, felsefe 

ve tasavvufî kaynaklardır. Gazâlî bilgiyi elde etme vasıtaları olarak da beş duyu, akıl, kalp, 

rüya, tecrübe ve sezgiyi ele almaktadır. Bu kaynaklara şüphe ile yaklaşan Gazâlî, şüpheyi 

                                                           
79 İbrahim Kâfi Dönmez, “Gazâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 

13/511-512. 
80 Dönmez, “Gazâlî”, 13/512. 
81 Dönmez, “Gazâlî”, 13/511-515. 



23 
 

bilgiye ulaşmada yöntem olarak kullanmıştır. Ancak ilahî bilgiye dayanan Kuran’ı asli ve 

şüphe götürmez kaynak olarak görmektedir. 

1.3.1. Kur’an ve hadis 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinde Kur’an ve hadis merkezi bir konuma sahiptir. Gazâlî, eserleri 

boyunca kapsamlı yorumlarını her zaman Kur’an ayetleri ve hadislere dayanan 

göndermelerle açıklamaktadır. Onun yaklaşımı, Allah’ı öncelikle her şeyi bilen olarak 

tanımlayıp Allah’ın bilgisinin mutlak ve güvenilir oluşunu vurgular. Gazâlî, Allah’ın görme, 

duyma ve bilme sıfatlarını belirtmekte ve bu ilahî vasıflardan yola çıkarak Allah’ın âlim 

statüsüne ilişkin rasyonel bir argüman inşa etmektedir. Bu iddiasını dünyanın gözlemine 

dayandırmakta ve varlıkta hâkim olan kusursuz düzenin, Allah’ın en üstün âlim olmasını 

gerektirdiğini ileri sürmektedir. Bu doğrultuda Gazâlî, evrenin yaratılışını Allah’ın derin 

ilmine delil olarak sunmaktadır. 

Bu noktayı açıklamak için Gazâlî el-İktisâd adlı eserinde kâtip örneğini vererek şöyle der: 

“Bir kâtibin üstün sanat kabiliyetiyle meydana getirdiği düzenli bir takım hatları 
gören bir kimsenin, daha sonra onun yazı sanatını bildiği hususunda şüpheye 
düşmesi, onun bu şüphesinin ne kadar sefih ve yersiz bir şüphe olduğunu 
gösterir. Bu da ispat eder ki, Yüce Allah kendi zatını ve zatı dışındaki varlıkları 
hakkiyle bilmektedir.”82 

Bu benzetme, Allah’ın sadece kendi zatını kavramakla kalmayıp, kendi dışındaki tüm varlıklar 

hakkında derin bilgiye sahip olduğunun güçlü bir delilidir.  

Allah’ın sonsuz ilim sahibi olduğu düşüncesinden hareketle araştırmalarına başlayan 

Gazâlî’ye göre, dünyaya ve onun sakinlerine bahşedilen ilahî ilim iki ayrı grupta sınıflandırılır. 

Birincisi ilhâm alanı ve bilgeliğin kalbe aşılanmasıdır ki zahmetsizce ortaya çıkan, çalışma 

veya araştırmaya ihtiyaç duymayan bilgidir. İkincisi ise vahiydir, insanın nerden ve nasıl 

geldiğini bilmediği bilgidir. İlhâmdan ve kalbin aydınlanmasından elde edilen bilgi, 

olağanüstü hallere sahip veli kullara atfedilirken; vahiy yoluyla elde edilen bilgiler ise 

peygamberlerin yetki alanıdır. Peygamberler, kalplerini vahiyle dolduran melekle 

karşılaşarak ilahî bilgileri alırlar.  Bunlar dışında kalanlar yani seçkin şahsiyetler, bilgilerini 

akıl yürütme ve zihinsel çaba yoluyla elde ederler. Özellikle Gazâlî, peygamberlerin ve 

evliyaların deneyimlediği iç aydınlanmanın eğitimden, zihinsel emekten veya kitap yazma 

eyleminden kaynaklanmadığının altını çizer. Bu açıdan Gazâlî, ilahî vasıflarla dolu bilgiye 

derin bir önem verir. Onun için ilahî bilginin mutlaklığı ve güvenilirliği her şeyden 

önemlidir.83 

Gazâlî’nin bilgi felsefesi ve şüphecilik, öncelikle duyu melekelerini inceler ve ardından bilgi 

kaynağı olarak aklı araştırır. Gazâlî aklı, bilgi kaynağı ve onun esası, duyu bilgilerinin ölçütü, 

                                                           
82 Gazâlî, el-İktisâd, 74. 
83 Abdülgaffar Aslan, Kur’an’da Vahiy (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000), 77, 79. 



24 
 

düşünmenin en önemli dayanağı görmesine ve akla dini-ahlâkî sorumluluk yüklemesine 

rağmen, yine de aklın tek başına gerçeği ortaya koyamayacağını düşünmektedir. Nasıl ki duyu 

verilerini akılla anladıktan sonra yalnız akla güvenilmesi gerektiğine inanılıyorsa, duyu 

bilgilerinin sorgulanmaları sonucu yanlışlığı ortaya çıkıyorsa, tıpkı bunun gibi aklın üzerinde 

olan bir bilgi alanının da aynı şekilde aklın elde ettiği bilgileri yalanlaması mümkün olabilir. 

Başka bir ifadeyle, içinde yaşadığımız ve akılla varlığına inandığımız bu âlemin uyku 

halindeyken rüyada görüp gerçek sandığımız şeylerden farklı olduğundan nasıl emin 

olabiliriz? Böyle bir halin akıl üzerine gelmesiyle akılla anlaşılan bütün şeylerin sonuçsuz 

kalacağı da görünmektedir.84 

Aslında Gazâlî’nin akıl ve şer’îatı (nassı) tamamen birbirinden bağımsız veya birbirini 

dışlayan bir unsur olarak görmesi söz konusu değildir. Akıl ve şer’îat birbirine bağımlılık 

ilişkisi içindedirler. Birinci olarak akıl göze, şer’îat ise ışığa benzer. Gazâlî’nin örneklemesiyle 

akıl kandile; din bu kandilin yağına benzer. Yağ olmayınca kandilin hiçbir işe yaramadığı gibi 

kandil olmayınca da yağ tek başına ışık veremez.85 

Gazâlî aynı benzetmeyi akıl ile Kur’an ayetleri arasında da kullanır, ona göre hikmetin en 

büyüğü Yüce Allah’ın kitabıdır. Göz için güneş ışığı nasılsa akıl için de Kur’an ayetleri öyledir. 

Gözün eşyayı görmesi ancak güneş ışığı ile tamamlandığı gibi aklın tüm gerçekleri görmesi de 

sadece Kur’an ayetleri ile tamamlanır. Gazâlî Kur’an’ın nuruyla yetinerek akıldan yüz 

çevirenlerin tıpkı güneşin ışığına gözlerini kapatan kimseler gibi olduğunu, böylelerin 

körlerden farkının olmayacağımı belirtir. Çünkü Gazâlî’ye göre akıl sadece dinle birlikte bir 

anlam ifade eder.86 Gazâlî’ye göre akıl aynı zamanda, varlıkları bilme ile hepsine tasarruf eder 

ve bunlar hakkında doğru bir sonuca varır. Hatta akla iç sırlar ve gizli manalar da açıktır. Bu 

haliyle nur ismine layıklık bakımından gören göz, akıl ile eşit değildir.87 

Gazâlî’nin akıl ile şer’îat arasındaki ilişkiyi bu örneklerle ortaya koymaya çalışması onda akıl 

ile dinin her birinin diğeri için konumunun ne derece önemli olduğunu anlatması bakımından 

dikkat çekicidir.  Yine Gazâlî’nin “Şer’îat hariçten bir akıl, akıl da dâhilden bir şer’îattır. Bunlar 

birbirlerine yardım ederler, birbirlerine kuvvet verirler,” ifadesi de bu önemli ilişkiyi ortaya 

koymaktadır.  Zaten şer’îat harici bir akıl olduğu için Allah, Kur’an-ı Kerim’de pek çok kafiri 

akılsızlıkla damgalamaktadır. Gazâlî, bu bağımlılık durumuyla birlikte şer’îatın anlaşılıp 

açıklanmasında aklın önemini vurgularken, aklın da son aşamada sadece şer’îatla hidayete 

erebileceğini ifade etmektedir. Şer’îatı bir binaya benzeten Gazâlî, aklı da binanın merkezine 

yerleştirir. Akıl temeldir, din ise binadır. Temelsiz bina olmayacağı gibi bina olmayınca da 

temel bir işe yaramayacaktır. Gazâlî’ye göre akıl çok az şeyi halledebilir. Akıl bir şeyin 

cüziyyatına değil külliyatının bilgisini vakıf olabilir. Mesela, doğru sözün, iffetin, adâletle 

                                                           
84 Gazâlî, el-Münkız, 37-41. 
85 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, çev. Serkan Özburun (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 49.  
86 Gazâlî, el-İktisâd, 7-8.  
87 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr (Nurlar Feneri), çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Bedir Yayınevi, 1994), 20. 



25 
 

muamelenin, hakka inanmanın, helal alışverişin iyi olduğunu cüzi olarak değil külli olarak 

bilebilir. Halbuki şer’îat, eşyanın hem cüzıyyatını hem de külliyatını bildirerek, neyin itikat 

edilmesi gereken bir şey olduğunu neyin adâlet olduğunu bildirir.88 

Küçük yaşlardan itibaren Gazâlî, Kur’an ile irtibatlı olup çalışmalar yapmış ve hayatının 

sonuna kadar da bunu devam ettirmiştir. Kur’an’ı uçsuz bucaksız bir denize hatta kıyıları ve 

sınırları olmayan bir okyanusa benzettiği Kur’an öğrenimine ömür boyu bağlılığı, Cevâhiru’l-

Kur’ân adlı eserinde açıkça görülmektedir. Bu eserinde hem dini hem de dünyevi ilimlerin 

temellerinin ve işaretlerinin Kur’an’ın ilahî söylemi içerisinde incelikli bir şekilde örülmüş 

olduğunu ifade eder.89 

Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân’ın “mekâsıd” başlıklı ikinci bölümünde, Kur’an’ın özüne dair 

anlayışları ortaya çıkararak bu bölümü kendi içinde iki ayrı kısma ayırmıştır. İlk kısma 

“mücevherler yolu”, ikinci bölüme ise “inciler yolu” adını vermiştir. Gazâlî, ilk bölümde teorik 

yönüne yoğunlaşarak Kur’an’ın çeşitli surelerinden aldığı yedi yüz altmış üç ayeti 

incelemiştir. Bu ayetlerin topluca nazarî bilginin temelini oluşturduğunu ileri sürmüştür. 

“İnciler yolu” olarak adlandırdığı ikinci kısımda ise Gazâlî, dini düşüncenin yani inancın pratik 

boyutunu ve uygulanmasını anlatmıştır. Bu kısımda, Kur’an’dan, bireylere nasıl harekete 

geçecekleri ve doğru yolda ilerleyecekleri konusunda rehberlik içeren yedi yüz kırk bir ayeti 

derlemiştir. Bu bağlamda Gazâlî, cevher ayetlerini bir ‘bilgi’ kaynağı olarak kabul etmiş; inci 

ayetlerini ise doğru yol arayışında ‘amel’ için güçlü bir teşvik olarak değerlendirmiştir.90 

Gelişim yıllarında Gazâlî’nin fıkıh konusunda güçlü bir eğilimi vardı ve hatta gençliğinde el-

Menhûl min ta’likâti’l-usûl’ü yazmıştır.91 Onun entelektüel yolculuğu hayatı boyunca gelişerek 

devam etmiştir, ancak Kur’an öğretilerine karşı her zaman derin bir saygıyı duymuş ve onu 

her şeyden her zaman üstün tutmuştur. 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinde Kur’an, bilginin nihai ve en güvenilir kaynağı olarak üstün ve 

değişmez bir konuma sahiptir. Gazâlî öncelikle Kur’an’ı bizzat Allah’ın ilahî sözü olarak görür. 

Kur’an’ın yaratılmış bir varlık olup olmadığı konusunda İslâm düşüncesi içindeki tartışmalı 

konuyu ele almak için araştırmaya girişmiştir. Kur’an’ın mahluk olmadığını savunan Gazâlî bu 

meseleyi dört aşamalı bir varlık anlayışı ile anlatmaya çalışmıştır. Birincisi nesnenin 

kendinde ayân varlığı; ikincisi zihinde bilgi olarak varlığı; üçünsüsü dile getirilen varlığı; 

dördüncüsü ise yazıldığı nesnedeki varlığıdır.92 Gazâlî, bu durumu İlcamu’l-avam adlı 

eserinde ayrıntılı bir tahlil yaparak, ateşin mahiyetine benzetme yapmıştır:  

                                                           
88 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 49-50. 
89 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, çev. Abdulhalik Duram (İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2011), 9.  
90 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 32. 
91 Çubukçu, Gazâlî ve Şüphecilik, 72. 
92 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm an ilmi’l-kelam, çev. Nedim Yılmaz (İstanbul: Hisar Yayınevi, 1984), 118. 



26 
 

- Ateşin Doğal Varlığı: Ateş, özünde, ilk tutuştuğunda yanma özelliğine sahiptir. Bu yakıcılık, 

ateşin varlığının asli bir özelliği olduğu gibi, Gazâlî, Kur’an’ın da yaratılmamış olduğunu 

savunur. 

- İnsan Zihnindeki ve Hayal Gücündeki Kavramsal Varlık: Ateş, insanın sadece fiziksel 

âleminde değil, zihinsel ve hayal âleminde de mevcuttur. Benzer şekilde Gazâlî, Kur’an’ın 

müminlerin zihninde bir kavram ve ilahî bir mesaj olarak var olduğunu öne sürmektedir. 

- İnsan Dilinde Sözlü Anlatım: İnsanlar ‘ateş’ kelimesini telaffuz ederken ateş kavramını ve 

varlığını dil aracılığıyla ifade etmektedirler. Benzer şekilde Gazâlî, insanların Kur’an’dan söz 

ederken ilahî mesajı insan diliyle ifade ettiklerini ileri sürer. 

- Yazılı Şekilde Temsil: Ateş, ‘ateş’ kelimesiyle yazılı olarak temsil edilebildiği gibi, Kur’an-ı 

Kerim’in de yazılı metne dönüştürülmesi mümkündür ki bu, Mushaflardaki varlığıdır ancak 

bu temsil onun ilahî doğasını azaltmaz.93 

Gazâlî, dört varlık anlayışındaki Kur’an ile ilgili olarak konuşmadan önce öğrenmek suretiyle 

zihnimizde olan Kur’an’dan sorulduğunda bu bilginin insanın bir sıfatı olduğu ve yaratılmış 

olduğunu fakat Kur’an’ın yaratılmış olmayıp kadim olduğunu savunur. İnsanın ateş 

konusundaki bilgisi de buna benzer; insan ateşi bilmeden önce de ateş yakıcıdır. Ateşin 

insanın zihnindeki bilgisi yakıcı değil ancak bilinen ateş yakıcıdır. Bu bağlamda Kur’an’ın 

insan sesindeki, dilin hareketindeki, konuşmasındaki varlığı sorulursa bunun insanın dilinin 

sıfatı olduğu ve dilin sonradan yaratılmış olduğu sonra gelenin de kesin olarak hadis 

olduğudur. Fakat insan seslerle konuşup zikrettiği, tilavet ettiği şeyin kadim olduğunu 

belirtebilir. Bu konuda Gazâlî’nin el-İktisâd’da ifadeleri şöyledir: 

“Yüce Allah’ın kelamı, Mushaflarda yazılmış, kalplerde muhafaza edilmiş ve dil ile 
okunmuş olan bir sözdür. Kağıda, mürekkebe, yazıya, harf ve seslere gelince, 
bunların hepsi de hadistir. Zira bunlar birtakım cisimlerden ve bu cisimlerin 
ihtiva ettiği arazlardan meydana gelmektedir ki, şüphesiz bütün bunlar hadis 
olan şeylerdir. Yüce Allah’ın kelamının Mushafta yazılı olduğunu söylediğimiz 
zaman -ki bundan maksadımız, Yüce Allah’ın kadim sıfatıdır- bu sözümüz 
mutlaka kadimin Mushafta yazılı olmasını gerektirmez.”94 

Gazâlî’nin Kur’an’ın mahiyetine bakış açısı geleneksel yorumlardan farklıdır. Kuran’ın ilahî 

yönünü yaratılmış bir varlık olarak algılamaz; daha ziyade Kur’an’ın bir yaratılış olduğu 

fikrini yazma, ezberleme ve okuma gibi insanla ilgili faaliyetlerle sınırlandırır. Bu incelikli 

duruş, Gazâlî’nin İslâm düşüncesi içindeki çeşitli kelam okullar arasında bir orta yol 

bulmasına olanak tanır. Bu bağlamda Kur’an’ın ses ve harflerinin hatta yazılı halinin dahi 

mahluk olmadığını ileri süren Haşeviyye, Müşebbihe ve Hanbeliler ile Kur’an’ın Allah’ın vahyi 

ve kelamı olduğuna inanmakla birlikte yaratılmış olduğunu iddia eden Mutezile arasında orta 

yol bulmuştur. Gazâlî’nin analizi, Kur’an’ın ilahî âlemle ilgili boyutunun yaratılmamış 

                                                           
93 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, 118-119. 
94 Gazâlî, el-İktisâd, 91-92. 



27 
 

olduğunu ileri sürerek, kendine özgün varlık sınıflandırması ve zihin açıcı örneklerle ilahî 

kelamın yaratılıp yaratılmadığı konusunda İslâm dünyasında uzun süredir devam eden 

tartışmalara etkili bir şekilde cevap vermiştir.95 

Gazâlî’nin Kur’an’ın yaratılmışlık durumuna ilişkin dört aşamalı incelemesi, ateş örneği 

üzerinden de görüldüğü gibi, varlık anlayışına uygulanabilir geniş bir yöntem işlevi 

görmektedir. Gazâlî, Kur’an’ı sadece dini alana yönelik bir rehber olarak değil, aynı zamanda 

dünyevi meseleler için de aydınlatıcı bir kaynak olarak görmektedir. Sonuç olarak, Gazâlî’nin 

eserlerindeki en önemli hikmet kaynağı olan Kur’an’dan hareketle, bu kavramsal çerçevenin 

dünyevi varlıklar ve onların bilgilerinin tüm alanını kapsayacak şekilde genişletilmesi 

mümkündür. 

Gazâlî, Kur’an’da bulunan ve diğer tüm ilim dallarının üzerine inşa edildiği temel taş olarak 

gördüğü bazı ilimlerin önemini vurgulamaktadır. Ona göre bu ilimler Kur’an’ın özüne en 

yakın ilimlerdir ve üstünlüklerine göre üç maddede sırayla açıklamaktadır: 

- Mârifetullah: İlim ve anlayışın en yüksek şeklini temsil eden Allah’ı bilme, tanıma ve ilahî 

hikmeti kapsar. 

- Sırat-ı Mustakim: Sülûk ilmine göre manevî yükselme ve ahlâkî gelişme yoludur. 

- İlm-i Mead: Âhiret ilmi ile ilgilidir, âhiretle ilgili konuları araştırır.96 

Gazâlî’ye göre bunlar arasında “mârifetullah” en şerefli ve ayrıcalıklı olanıdır ve diğer tüm 

ilimler, mârifetullah için ve bu ilmin hatrına öğrenilirler. Fakat Gazâlî, “mârifetullah” 

arayışının diğer bilgi türlerini elde etme amacına yönelik bir araç olarak ele alınmaması 

gerektiğinin altını çizmektedir. Bunun yerine “mârifetullah”ın bütün ilimlerin en yüce hedefi 

ve en şereflisi olarak görülmesi gerektiğini ileri sürer.97 

Gazâlî, Kur’an’dan kaynaklanan dini ilimler ile bunların önem düzeyleri arasında ayrım 

yaptıktan sonra kökleri Kur’an’a dayanan dünyevi bilimlere de değinerek Cevahir’ul Kur’an 

adlı eserinde bu konuyu şu şekilde ifade etmiştir: 

“Şimdi bu (dini) ilimlerden başka tıp, astroloji, kozmoloji, veterinerlik, anatomi, 
büyü, tılsımlar… gibi birçok ilimler de var diyebilirsin. Şunu unutma ki, ben sana 
sadece âlemde asılları olan ve Allah’a yolculukta (sulûk) kullanılabilecek dini 
ilimleri sıraladım. O söylediklerin de ilimdir. Ama dünya ve âhiret mutluluğu 
onları bilmeye bağlı olmadığı için onları zikretmedim.”98 

Gazâlî’nin sözlerinden, kökeni Kur’an’a dayanan ilimlere büyük önem verdiği ve onları temel 

kabul ettiği anlaşılmaktadır. Ancak o, diğer dünyevi ilimlerin çeşitliliğini ve varlığını kabul 

etmekle birlikte bunların Allah’a giden yolda kullanılamayacağını belirtmiştir.  

                                                           
95 Mesut Okumuş, “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı ve Çok Boyutlu Tefsir Telakkisi Üzerine”, Diyanet İlmi Dergi 47/3 

(Temmuz 2011), 31. 
96 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 28. 
97 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 29. 
98 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 30. 



28 
 

Gazâlî’nin bakış açısına göre Allah’ın her şeyi bilmesi ve mükemmelliği, O’nun mevcut insan 

kavrayışının ve bilinenin ötesinde bilgi ve bilimlere sahip olduğunu ima eder. İnsan aklının 

sınırlarının bilincinde olan Gazâlî, Allah’ın sözü olan Kur’an’ın her türlü bilginin nihai kaynağı 

olduğuna inanır. Gazâlî’nin felsefesinde Kur’an statik kalmaz, insanlığın sürekli yeni 

anlayışlar kazanmasıyla birlikte giderek derinleşen bir derya özelliği göstermektedir. Sonuç 

itibariyle Gazâlî, saydığı ve sayamadığı bütün ilimlerin köklerinin Kur’an’ın dışında 

olmadığını ifade eder. Kısacası şüpheye yer bırakmayacak açık bir şekilde dini ve tabiî ayırımı 

yapmaksızın uhrevi ve dünyevi bütün ilimlerin temellerinin Kur’an’da var olduğunu kabul 

etmektedir.99 

Gazâlî, hem manevî âleme hem de maddî dünyaya ilişkin görüşlerini desteklemek için sık sık 

hem Kur’an’dan hem de hadislerden örneklere başvurur. Onun Kur’an ayetlerine ve ilahî 

bilgiye dayanması, onun temel olarak Kur’an’a ve bilginin nihai kaynağı olarak Allah’ın 

sözüne olan derin güvenini belirtmektedir. 

Gazâlî’nin başyapıtı İhyâ Ulûmi’d-Dîn’de Kur’an’dan ayet ve surelere sıklıkla yer vermesi 

Kur’an’ı başvurduğu temel kaynak olarak görmesine iyi bir örnektir. Bu çalışma, yaygın 

olarak Gazâlî’nin İslâmi literatüre yaptığı en önemli katkılardan biri olarak kabul 

edilmektedir ve onun bu dört ciltlik eserinde Kur’an referanslarını kullanması, onun bilginin 

temel kaynağı olarak Kur’an’a duyduğu saygının bir göstergesi olarak ortaya çıkmaktadır. 

Gazâlî, İhyâ Ulûmi’d-Dîn’in Rub’u’l-ibâdât başlıklı birinci cildinde 90 sureden alınmış toplam 

629 ayete yer vermektedir. İkinci ve Rub’u’l-Âdât olarak isimlendirilen cildinde 72 sureden 

292 ayet bulunmaktadır. Üçüncü cilt olan Rub’u’l-mühlikât’ta, 90 sureden 506 ayet içerirken; 

dördüncü cilt olan Rub’u’l-münciyat, 101 sureden önemli miktarda 901 ayet içermektedir. 

Eserin bütünü 108 sureyi kapsamakta ve tekrarlarla birlikte toplam 2 bin 328 ayet 

içermektedir.100 

Şafiî âlimi olarak Gazâlî, şer’î deliller içinde Kur’an’ı, ilk ve tek kaynak olarak kabul 

etmektedir. Bu konuda İslâm âlimleri arasında zaten herhangi bir ihtilaf da yoktur. Düşünür, 

İslâm’ın esaslarını tespit için Kur’an’dan sonra gelen sünnetin kaynaklık vasfını da Kur’an’a 

dayandırmaktadır. Gazâlî’ye göre şer’î delillerin tespiti hususunda sünnet, kaynaklığını 

Kur’an’dan almaktadır. Bu meseleyi el-Mustasfâ isimli eserinde açık bir şekilde 

savunmaktadır: 

“Derinlemesine düşünüldüğünde, hükümlerin kaynağının (asıl) bir tek olduğu 
ortaya çıkar ki, bu da Allah’ın sözüdür. Zira Hz. Peygamber’in (s.a.v.) sözü bir 
hüküm olmadığı gibi, bağlayıcı da değildir. Bilakis o, Allah Teâlâ’nın şöyle veya 
böyle hükmettiğini haber vermektedir. Buna göre hüküm yalnızca Allah Teâlâ’ya 
aittir. İcma sünnete, sünnet de Allah Teâlâ’nın hükmüne delâlet eder. Akıl ise, 
aslında şer’î hükümlere delâlet etmeyip, sem’in olmadığı durumlarda, 

                                                           
99 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 31-32. 
100 Hayriye Top, Tefsir İlmi Açısından İhyâ Ulûmi’d-Dîn (Ankara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 63.  



29 
 

hükümlerin de olmayacağına delâlet eder. Aklın, asli delillerden biri olarak 
adlandırılması mecaz kabilindedir.”101 

Gazâlî’nin İhyâ Ulûmi’d-Dîn’de Kur’an ayetlerini verimli bir şekilde kullanmasına rağmen 

hadis ilmine gelince onun bu alandaki uzmanlığının kelam, fıkıh ve tefsir konusundaki 

ustalığına göre biraz daha az gelişmiş olduğu görülmektedir. Gazâlî, Kanûni’t-te’vil adlı 

eserinde hadis alanındaki ilminin sınırlı olduğunu bizzat itiraf etmektedir.102 Bunun yanı sıra, 

Gazâlî’nin eserlerinde sürekli olarak hadislere atıfta bulunduğu ve bunların tamamlayıcı 

hikmet ve hidayet kaynakları olarak önemini vurguladığını belirtmekte fayda vardır. 

Gazâlî’nin Kur’an ayetlerine ilişkin yorumlarına ara da hadisleri de dâhil etmesi, onun 

Kur’an’dan sonra ikincil bir bilgi kaynağı olarak hadislere atfetmesi bu önemi göstermektedir.  

Gazâlî, şer’î delillerden üçüncüsü olan icmânın kaynaklığını bazı İslâm âlimlerinin tersine 

Kur’an’a değil sünnete dayandırır. İcmâ ile “Muhammed ümmetinin dini bir meseledeki 

ittifakı”103 şeklinde belirterek icmânın gerçekleşme imkânının bulunduğunu savunmaktadır. 

İcmânın kaynaklığı ve delil değeri konusunda dayanılan ayetleri sıraladıktan sonra, bu 

ayetlerin amaca doğrudan delâlet etmeyen zahir ifadeler olduklarını, hatta zahir lafızların 

delâleti kadar bile delâlet etmediklerini belirtmektedir.104   

Şer’î deliller içerisinde dördüncü olarak zikredilen kıyası Gazâlî, bağımsız tek başına bir 

kaynak olarak görmeyip onu hüküm çıkarma metodu olarak kabul etmektedir.  Kıyası hüküm 

çıkarma metodu olarak kabul etmeyenlere, bu konuda ayet ve hadislerden dayanak bulmaya 

çalışanlara da itiraz etmiştir. Burada “Kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık”105 ayeti ile “Kitabı 

sana, her şeyi beyan etmek için indirdik”106 ayetine dayanarak Kur’an’ın her şeyi açıkladığı 

dolayısıyla kıyasa gerek kalmadığı söylemleriyle kıyası reddedenlere şöyle cevap 

vermektedir: “Evet, kitap her şeyi açıklamıştır. Ancak bu açıklaması itibar (örnekseme) 

metodunu sergileme suretiyle ya da icmâ ve sünnete delâlet yoluyladır. Kıyas da icmâ ve 

sünnet ile sabit olduğuna göre kitap her şeyi açıklamış olmaktadır.”107 

 

1.3.2. Tefsir ve kelam  

Gazâlî ilimleri, şer’i ve şer’i olmayan ilimler şeklinde esas itibariyle iki ayrı gruba ayırır. Şer’i 

ilimleri, makbûl ve mezmûm ilimler olarak ikiye; şer’i olmayan ilimleri mahmûd, mezmûm ve 

mübâh ilimler olarak üçe tasnif eder. Daha sonra mahmûd ilimlerden ve farz-ı kifaye olarak 

                                                           
101 Gazâlî, el-Mustasfâ İslâm Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi, çev. Yunus Apaydın (Kayseri: Rey Yayıncılık, 

1994), 1/147. 
102 Çubukçu, Gazâlî ve Şüphecilik, 74. 
103 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/257. 
104 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/259. 
105 el-En’am 6/38. 
106 en-Nahl 16/89. 
107 Gazâlî, el-Mustasfâ, 2/222. 



30 
 

saydığı makbûl şer’i ilimleri usûl, furû, mukaddimât ve mütemmimât olmak üzere dört ana 

sınıfa ayırır. Mütemmimât kısmında yer alan Kur’an-ı Kerim ile ilgili tamamlayan ilimleri ise 

üçe ayırır:   

a) Kıraat. Kur’an’ın lafzıyla ilgili.  

b) Tefsir. Kur’an’ın manasıyla/ yorumuyla/anlaşılmasıyla ilgili.  

c) Nâsih-mensûh/ umum-husus. Kur’an’ın hükmü ile ilgili.108  

Gazâlî görüldüğü gibi tefsir ilmini Kur’an ilminin manaya ilişkin olan kısmında sayarak şer’i 

ilimler kısmına dâhil etmiştir.  

Gazâlî tefsir ilmine ilişkin temel kavramları öncelikle İhyâ Ulûmi’d-Dîn ve Cevâhiru’l-Kur’ân 

adlı eserlerinde açıklamaktadır. Bu eserler, kökleri Abbasi Dönemi’ne kadar uzanan tefsir 

çalışmalarına yönelik teorik ve sistematik bir çerçeveyi temsil etmektedir. Gazâlî’nin yanı sıra 

tefsirin felsefi ve teorik yönleriyle ilgilenen diğer filozoflar arasında Fahreddin er-Râzî (ö. 

606/1210), Ebi’l-Fadl el-Mursî (ö. 655/1257) ve es-Süyûtî (ö. 911/1505) bulunmaktadır. 

Ancak tefsir alanında kapsamlı araştırma ve analizlerin yapılması 19. yüzyıla kadar mümkün 

olmamıştır. Tefsir ilmi, özünde, hem tarihsel bağlamını hem de gelecekle ilgisini kapsayan 

Kur’an merkezlidir. Anlamlar alanında çalışır, hem açık hem de örtülü yönlere, ayrıca 

metindeki işaret ve imalara odaklanır. Bu bilgiler göz önüne alındığında Gazâlî, tefsir ilmine 

teorik bir temel kazandırmanın yanı sıra onu felsefi temelde sistematize eden bir filozof 

olarak öne çıkmaktadır. Onun katkıları, Kur’an’ın yorumunu çevreleyen bilimsel söylemi 

önemli ölçüde şekillendirmiştir.109 

Kur’an, Cahiliye devrinde sadece Araplara özgü bir kitap olmakla sınırlı değildir; daha ziyade 

tüm dünyaya yönelik, evrenselliği bünyesinde barındıran mucizevî bir metindir. Tefsir ve 

fıkıh, Kur’an’ın Allah ve insanlık bağlamında yorumlanmasına dayanan, çeşitli ilim dallarıyla 

bağlantılar kuran disiplinlerdir. Özellikle tefsir, Kur’an’ın icazını ortaya çıkaran temel bir ilim 

olarak hizmet eder. Gazâlî’nin bakış açısına göre ezelî ve ebedî Zorunlu Varlık olan Allah, 

bütün ilimlerin köklerinin dayandığı temeldir. Gazâlî’ye göre bu kökler Kur’an’da geçen 

Allah’ın sıfatları ve efâli (fiilleri) içinde tümeller halinde bulunur.  Gazâlî’nin amacı, ilimleri 

kullanarak ayetlerin daha iyi anlaşılmasını sağlamaktır. Dolayısıyla Gazâlî, tefsiri ontolojik 

açıdan yorumlamaktadır. Onun yaklaşımı, tefsir ilmini diğer disiplinlerle karşılaştırarak 

geçerli kılmaya çalışmaz. Bunun yerine, Kur’an ayetlerini yorumlamak ve açıklamak için 

uygulamalı bilimleri bir araç olarak kullanır. Gazâlî’nin tefsir ilmine yaklaşımı, geleneksel 

tefsir teorileri ve metodolojilerinden farklıdır. Kur’an ayetlerini yorumlayarak uygulamalı 

bilimlerin insan hayatını nasıl iyileştirdiğini göstermeye odaklanan geleneksel müfessirlerin 

aksine, Gazâlî’nin tefsiri, Allah’ın fiil ve sıfatlarından kaynaklanan tabiî bilimlerden 

                                                           
108 Gazâlî, İhyâ, 1/48-51. 
109 Ömer Faruk Yavuz, “Gazâlî ve İlmî Tefsir”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31 (2011), 41- 

42. 



31 
 

yararlanan bir yöntemi benimser yani uygulamalı bilimler ile Kur’an ve Allah’ın fiilleri ile 

sıfatları arasında ontolojik bir bağlantı kurar. Böylece Kur’an’ın mucizeliğini göstermeyi 

hedeflemektedir.110 

Gazâlî’ye göre hem iç hem de dış anlam yaklaşımları uygulamalı bilimleri anlamanın ayrılmaz 

bir parçasıdır. Ona göre bu ilimlerin özü, manalar âleminde gizlidir. Bu iç anlamlara ışık tutan 

Kur’an ayetleri yoruma tabidir.  Gazâlî, aklî melekelere, vicdana, iç sese ve kişisel deneyimlere 

dayalı olarak hareket etmeyi kapsayan re’y kavramına vurgu yapar. Bu bağlamda tefsir olarak 

bilinen Kur’an yorumu, re’y merceğinden yoruma açıktır. Gazâlî, re’y yoluyla yorum 

uygulamasını savunur. Bir i’şarî yöntemi kullanarak, daha derin içgörüleri keşfetmek için 

ayetlerin görünürdeki anlamlarının ötesine geçer. Bu süreç tipik olarak ayetin görünürdeki 

anlamının ilk zahir açıklamasını, ardından zihinsel melekeler ve fıkıh ilkelerinin yardımıyla 

içsel anlamın incelenmesini içerir.111 

Gazâlî, Kur’an tefsirinde nelere dikkat etmek gerektiği noktasında öncelikle rivayete itibarın 

ve onu temel olarak almanın gerekliliğine vurgu yapmıştır. Gazâlî’nin bakış açısıyla tefsir 

deyince ilk önce akla gelen, naklî esas alan rivayet tefsiri yöntemi olmuştur. Kur’an’ı doğru bir 

şekilde anlamak için rivayet tefsirine başvurulmalı ancak bu yöntem, elzem ve gerekli 

olmakla birlikte tek başına yeterli de değildir. Bu sebeple Gazâlî, rivayet dışında re’y (görüş, 

düşünce) ile tefsirin caiz olmadığını söyleyenlere şiddetle karşı çıkarak re’y ile tefsirin meşru 

olduğunu hatta gerekliliğini savunmuştur. Re’y ile tefsirin yasaklanması ile ilgili “Kur’an’ı re’y 

ile tefsir eden, cehennemdeki yerine hazırlansın” hadisini gerekçe gösteren zahir 

müfessirlere şiddetle karşı çıkmıştır. Bu konuda Gazâlî, Hz. Ali’den (r.a.), 

“İsteseydim yalnız Fatiha suresinin tefsirinden yetmiş deve yükü kitap yazardım” ve Ebü’d-

Derdâ’dan, “Kur’an’da birçok tevcihler olduğunu kabul etmeyen fakih olamaz” sözlerini 

naklederek makul ve mantıklı cevaplar vermiş ve sahabenin de re’y ile tefsir yaptığını 

belirtmiştir. Gazâlî, yasak olan re’y ile tefsirin hevâ ve heves yani nefsânî arzularına göre 

yapılan tefsir olduğunu belirtmiştir. Söz konusu hadisteki Kur’an’ı re’y ile tefsirde yasaklanan 

tarafı, önceden sahip olunan bir düşünceyi Kur’an’da arayıp yanlış dahi olsa onu Kur’an’a 

doğrulatmak yani Kur’an’ı kendi düşüncesine uydurmak için yapılanı ve ayrıca ilmi bir 

araştırmaya girmeden, Kur’an’a has bazı özellikleri öğrenmeden sırf Arapçanın zâhirî dil 

bilgisi kurallarından yola çıkarak direk ilk akla gelen sözlük anlamı ile rastgele yapılanıdır.112 

Zahir tefsirde yanlıştan korunabilmek için önce nakil ve işitme (sima’) gereklidir. Bundan 

sonra anlama ve hüküm çıkarmada genişleme yapılabilir. Zira işitme ile bilinecek olan 

“garâibu’l-Kur’aniyye” pek çoktur. Gazâlî’ye göre evvela tefsirin zâhirîni korumada gevşeklik 

caiz olmayıp zâhirî ahkamdan önce batınına ulaşmak mümkün de değildir. Zâhirî tefsiri 

                                                           
110 Yavuz, “Gazâlî ve İlmî Tefsir”, 55-56. 
111 Gazâlî, İhyâ, 1/253. 
112 Gazâlî, İhyâ, 1/821-827. 



32 
 

bilmeden Kur’an’ın bâtınını anladığını iddia eden biri, kapıdan girmeden evin ortasına 

ulaştığını iddia eden kimseye benzer. Dolayısıyla zâhirî tefsir, herhangi bir dili anlamayı 

gerçekleştirebilmek için ilk aşamada gerekli olan öncelikle o dilin öğrenilmesi 

konumundadır.113 

Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr adlı eserinde zahir tefsiri kabul etmeyen Bâtınîleri, şaşı gözle iki 

âlemden sadece birini görüp bu ikisi arasında denge sağlayamayan ve diğerini kavramaktan 

mahrum olan kimselere benzetip eleştirdiği gibi; Kur’an’ın zahir manasının dışında başka 

anlamlar taşımadığını söyleyen zâhirîleri de eleştirmiş ve onlar için haş(e)vî terimini 

kulanmıştır. Haşviyyenin Kur’an’ın esrarını iptal ettiğini belirtip bu katı tutumlarına karşı 

çıkmıştır. Kısacası Gazâlî, manayı zahirden ayıran Bâtınî; zâhirî manadan ayıran Haşvî 

olduğunu, bu ikisini birleştiren yöntemin kâmil yöntem olacağını ifade etmiştir.114 Bu konuda 

Gazâlî, Peygamber Efendimizin (s.a.v.) buyurduğu, “Şüphesiz Kur’an’ın, zâhirî, batını, gayesi 

ve matla’ı vardır” hadisini delil göstermiştir.115 

Gazâlî’ye göre Kur’an’ın zâhirî tefsirden başka anlamı olmadığını söyleyen kimse, kendi 

nefsinin doğrultusunda haber vermektedir ve kendi hakkında vermiş olduğu haber de kendisi 

için doğrudur. Fakat bu kimse, herkesi kendi bulunduğu seviyeye indirerek hüküm verme 

konusunda aldanmıştır. Aksine birçok haber Kur’an manalarında anlayış sahipleri için 

genişlik bulunduğunu göstermektedir.116 Zâhirî (naklî) yorumu kabuk, bâtınî yorumu ise öz 

olarak nitelendiren Gazâlî, kabuksuz özün olamayacağını, öze varabilmek için kabuktan 

geçmek gerektiğini ifade eder.117 

Bir müfessirin iç manaları etkili bir şekilde araştırabilmesi için, Arap diline derin bir 

hâkimiyete sahip olması ve hazf, izmar, takdim, tehir gibi temel tefsir ve fıkıh yöntem ve 

terimleri konusunda bilgili olması gerekir.118 Bu olgu, Kur’an’ın ilk vahyedildiği dönemdeki 

Arap dilinin saflığına ve berraklığına bağlanabilir. Ayrıca Gazâlî’nin tefsir yöntemlerindeki 

yolculuğu, onu tasavvuf ve bâtınî yorumları keşfetmeye yönlendirerek, Kur’an’ın iç 

manalarını anlamaya yönelik yaklaşımının derinliğini ve çeşitliliğini artırmıştır.119 

Hemen hemen bütün dini ilimlerle ilgili eseri olan Gazâlî’nin tefsirle ilgili müstakil bir eseri 

bulunmamaktadır. Onun neden tefsirle ilgili müstakil bir eser yazmadığı konusunu bir tarafa 

bırakırsak eserlerinde, bağlamına uygun olarak belirli ayetlerle ilgili uzun tefsirlere yer 

verdiğini görmekteyiz.120 Gazâlî’nin tefsirini yaptığı sûre ve ayetlere örnek olarak Fatiha 

                                                           
113 Gazâlî, İhyâ, 1/827. 
114 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 50. 
115 Gazâlî, İhyâ, 1/251. 
116 Gazâlî, İhyâ, 1/821-822. 
117 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’ân, 33; Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 24. 
118 Gazâlî, İhyâ, 1/827. 
119 Kutbettin Ekinci, “Gazâlî’nin Mutasavver Tefsiri”, Artuklu Akademi 3/1 (2016), 116. 
120 Muhammed b. Tavit et-Tancı, “Gazâlî’ye Göre Kur’an’ın Tefsiri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

6/1-4 (1957), 16. 



33 
 

Sûresi121 ile Nûr Sûresi 35. ayetin tefsiri için ele aldığı Mişkâtü’l-envâr adlı eserindeki 

yorumları verebiliriz.122 Ayrıca adı geçen eserinde Nûr Sûresi 40. ayet123 ile En’am Sûresi 75-

79. ayetlerin de tefsirini yapmıştır.124  

Kur’an’ın çok boyutlu tefsir yapılabileceğini savunan Gazâlî’ye göre Kur’an’ın her kelimesi her 

cümlesi derin incelemeyi gerektirmektedir. Kur’an’ın esrarını herkes ilimdeki yeri, derecesi, 

kalbinin temizliği, anlamını düşünmedeki imkânları ile sarf ettiği çabası oranında ve 

kabiliyetine göre anlar. Herkes için bu konularda ayrı ayrı mertebeler vardır. Kur’an’ı tam 

manasıyla anlamaya çalışmak boşa bir çabadır.  Zira denizler mürekkep, ağaçlar kalem olup 

Allah’ın kelimelerini yazsalar, ilahî kelimelerin esrarına nihayet olmadığından, Allah’ın kelamı 

tükenmeden denizler tükenirdi. İnsanlar zâhirî tefsiri anladıktan sonra manaların 

hakikatlarını anlamaktaki dereceleri farklı olur. Manaların esrarı zâhirî tefsirle çelişmediği 

gibi aksine onun tamamlayıcısıdır.125  

Ayetlerinin derin mana ve işaretler taşıması nedeniyle Kuran’ı yorumlamanın çeşitli 

yöntemleri vardır. Bu hususta Gazâlî, i’şarî tefsir metodunu geçerli yaklaşım olarak kabul edip 

eserlerinde sıklıkla bu yönteme uygun tefsir yapmıştır. Yaptığı bu i’şarî tefsirde, ünlü 

mutasavvıfların yaptığı yorumlardan ve kendin önce yazılmış klasik i’şarî tefsirlerden de 

yararlanmıştır. Bunun yanı sıra Mişkâtü’l-envâr gibi bazı eserlerinde tasavvuf ehlinin 

eserlerinde bulunmayan kendine özgü nazarî-felsefi yaklaşımı dikkat çeker. Tasavvuf ehlinin 

yaptığı i’şarî tefsir metodunu savunup kendisi de uygulamakla birlikte Gazâlî’nin huruf-u 

mukattanın126 tefsiri hususunda dikkatli davranıp bu metoda hiç meyletmemiştir.127 

Gazâlî, hayatı boyunca Meşşâî filozofları (Fârâbî, İbn Sînâ), yöntemleri konusunda eleştirip bu 

konuda tartışmalara girmesine rağmen tefsir alanında felsefi eklektik bir yaklaşım 

benimsemiştir. Onların belirli felsefi temellerini ve varsayımlarını eleştiren Gazâlî akıl, 

mantık ve hakikatle uyumlu olan ayet yorumlamalarını doğruluğu ispat edilince hiç 

çekinmeden direkt kullandığını ifade etmiştir. Özellikle de eserlerinde Meşşâî filozoflardan 

İbn Sînâ’dan etkilenip onun tefsirini yaptığı ve bazı ayetlerin yorumlarından faydalandığı fark 

edilir. Bu bakımdan Gazâlî’nin felsefi tefsir diye adlandırılabilecek felsefi tefsir metodunu, 

tefsir ve te’vil yaparken kullanmıştır.128 

                                                           
121 Takyettin Karakaya, Gazâlî’nin İşârî Tefsir Metodu (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2016), 76. 
122Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 14;  Okumuş, “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı”, 37. 
123 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 61. 
124 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr. 44. 
125 Gazâlî, İhyâ,1/838-839. 
126 Kur’an’da yirmi dokuz sûrenin başında yer alan ve isimleriyle telaffuz edilen harflerin ortak adı. Geniş bilgi için 

bk. TDV İslâm Ansiklopedisi 18/401-408. 
127 Okumuş, “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı”, 40-41. 
128 Okumuş, “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı”, 41. 



34 
 

Gazâlî eserlerinde, ilmi-bilimsel tefsir diyebileceğimiz yorumlara da yer vermiştir hatta bazı 

araştırmacılar ilmi tefsir metodunu ilk kuran kişi olarak Gazâlî’yi kabul ederler. Bu durum 

onun tefsir alanında çok yönlü biri olduğunu da göstermektedir. Gazâlî yazdığı eserlerde 

sıklıkla kevni ayetler129 ile ilgili yorumlar yapmış bu hususta döneminin tabii ve felsefi 

ilimlerinin bilgilerinden faydalanmıştır. Kevni ayetlerin insanı varlık âlemi üzerine tefekkür 

etmeye çağırdığını söyleyen Gazâlî, Allah’a vuslatı emreden, insan ve kainata dair bu ayetleri 

zamanının bilimsel doneleri ile tefsirini yapar. İnsanları varlık âleminin esrarını düşünmeye 

ve nihayetinde Allah’ın azametini anlamaya çağırır. Kur’an’ı düşünerek âleme; âlemden 

Kur’an’a; ve bu ikisinden de hareketle Allah’a doğru varmayı düşünen Gazâlî, kavli ayetler ile 

kevni ayetleri mârifetullaha erişebilmek için aracı olarak kullanır.130  

Gazâlî dini nassların te’vili hususuna da büyük önem vermiş bu konuda büyük çaba gösterip 

müstakil eserler yazmıştır. Bu noktada te’vili, dini nassı “zâhirî anlamının ötesinde bir 

anlamla açıklama” şeklinde tanımlamıştır. Te’vil noktasında muhkem ve müteşabihat 

konusuna girmiş “anlamında ihtimallerin söz konusu olduğu lafızları, müşterek isimleri ve 

Allah’ın sıfatlarıyla ilgili ayetleri” müteşabihat bölümüne almıştır. Küfür silahının sıklıkla 

kullanıldığı te’vil konusunda insanları İlcâmü’l-avâm adlı eserinde avamın te’vili; avam ile ârif 

arasındaki te’vil; ârif ile Rabbi arasındaki te’vil olarak üç sınıflandırma yapmış ve ilk ikisinin 

yapacağı te’vili şiddetle yasaklamıştır. Sonuncusu olan ârif veya havas dediği gruba gelince 

bunlar için te’vili caiz hatta gerekli görmüştür.131 Gazâlî mezkur eserinin birinci bölümünde 

müteşabih haberler duyan avam için yedi şeyin vacip olduğunu belirtip bunlar arasındaki 

sükut maddesinde bu konuyu şu şekilde ifade etmiştir: “Müteşabih haberlerin manasını 

sormamak ve o konulara dalmamak. Avam, bunların manasını sormanın bidat olduğunu, o 

konulara dalmanın dini için büyük tehlikeler doğuracağını ve farkına varmadan, belki de kafir 

olma ihtimalinin bulunacağını bilmelidir.”132 

Ömrünün sonlarına doğru yazdığı zikredilen eserde Gazâlî, insanlara müteşabihat hususunda 

selef-i salihinin bu işi, Allah’a havale ederek ayetlerin te’vilini sadece Allah bilir, tümüne 

inandık ve hepsi Allah’ın katındadır şeklinde özetlenebilecek “tefviz” yani Allah’a havale etme 

yolunu benimsemelerini nasihat etmiştir.133 

Gazâlî giderek selefin görüşüne yaklaştığı ve avamın tanımını yaparken bu tanımın içine 

edibleri, nahivcileri, muhaddisleri, müfessirleri, fakihleri ve kelamcıları da alıp te’vilde sadece 

ârifleri yani tasavvuf ehlininin yorumunu benimser ve şöyle der: 

                                                           
129 Kevn, yaratılan her şey, varlık ve oluş gibi manalara gelen bir terim. Kevni ayet, pozitif bilimlere işaret eden 

ayetler için kullanılan tabirdir. 
130 Okumuş, “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı”, 41. 
131 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, 34-36, 41. 
132 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, 11-12. 
133 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, 89. 



35 
 

“Şüphe yok ki, avam kelimesinin ifade ettiği manaya edib, nahivci, muhaddis, 
müfessir, fakih, kelamcı, mârifet denizinde yüzmeyi öğrenen, ömürlerini bu yolda 
harcayan, dünyadan ve dünya zevklerinden yüzünü çeviren; mal, makam ve sair 
lezzetlere aldırış etmeyen, ilim ve amelde Allah için ihlaslı olan, itaati emredilen 
her şeyi yapmak ve yasaklananlardan çekinmek suretiyle şer’î hükümleri yerine 
getiren ve Allah sevgisi yanında dünyayı, hatta ahreti ve Firdevs-i Alâ’yı hakir 
görenlerden başka herkes dâhildir. İşte bunlar, mârifetullah denizine dalan 
kişilerdir. Buna rağmen onların da hepsi büyük tehlikelerle karşı karşıyadır. 
Dürr-ü meknûn ve sırr-ı mahzûna varıncaya kadar, onların da onda dokuzu helak 
olur. Ancak biri gayesine ulaşır. İşte onlar, kendilerine Allah’tan saadet icap etmiş 
olanlardır, kurtuluşa erenler onlardır. Şüphe yok ki Allah, kalplerin gizlediklerini 
ve açıkladıklarını en iyi bilendir.”134  

Gazâlî’nin yaptığı bu tanım son derece kapsamlı olup özelikle el-Münkız’da gerçekleşmeyi 

amaçladığı manevî temizlenme ve ruh terbiyesi, tasavvufî hayata geçerlilik kazandırma 

çabaları ile uyum arz etmektedir. 

Hakikati arama yoluna kelam ilmi ile başladığını söyleyen Gazâlî, bu ilmi en iyi şekilde 

öğrendiğini, kelam alanında yazılmış, konuyu en güzel biçimde açıklayan âlimlerin kitaplarını 

değerlendirdiğini ifade eder.135 

Kelam ilmi, hem aklî hem naklî delilleri kullanarak inanç konularını açıklayan ve onu 

sistemleştirip savunan bir alan olarak İslâmi ilimler arasında önemli bir yere sahiptir. Felsefe 

gibi bilginin gnostik yani sadece belli kişilere ait yaklaşımını sergilemeyen kelam ilmi metod 

konusunda da felsefeden bazı farklılıklara sahiptir. Kelam ilmi akıl ve nakile dayanarak bilgi 

üretirken kelami soruların çözümünde akıl ile naklîn etkinlik alanları olarak ayırıma 

başvurur ve bilgi herkese açık bir karakter gösterir.136 

Kelam âlimleri, inanç esaslarının temeli olan Allah’ı bilmenin insanlar için vacip olduğunu ve 

bu noktada akıl yürütmenin gerekliliği konusunda ittifak etmişlerdir. İhtilaf edilen şey, vacip 

hükmünün nedeninin akıldan mı vahiyden mi kaynaklandığı noktasındadır.137 

İslâm düşünce tarihinde, Allah’ı bilme konusunda genel olarak üç yaklaşımdan söz edilebilir. 

Birincisi “aklî/nazarî yol”; ikincisi “fıtrî/zarûrî yol” ve üçüncüsü ise “keşif/ilhâm yolu”dur. 

Bunlar sırasıyla mütekellimun yolu, selefi yol ve sûfî yol alarak da adlandırılabilir.138 

Gazâlî’nin söz konusu bu yollardan hangisini benimsediği hususunda, Allah’ı bilmeyi, Allah’ın 

varlığını bilmekten ayıran İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240), Fahreddin er-Râzî’ye gönderdiği davet 

mektubunda Allah’ı bilme konusunda Gazâlî’nin de kendileri gibi ilhâm ve keşif yolunu 

                                                           
134 Gazâlî, İlcâmü’l-avâm, 35. 
135 Gazâlî, el-Münkız, 49. 
136 Rıza Korkmazgöz, “Gazâlî’de Ma’rifetullah Düşüncesi ve Kelâmî İstidlâlin Değeri”, KADER Kelam Araştırmaları 

Dergisi 14/1 (2016), 35. 
137 Korkmazgöz, “Gazâlî’de Ma’rifetullah”, 35-36. 
138 Korkmazgöz, “Gazâlî’de Ma’rifetullah”, 36. 



36 
 

tuttuğunu söylemektedir.139 Aynı şekilde bu konuda Gazâlî ile ilgili, mârifetullahın kaynağının 

rasyonel bilgi olmayıp ilhâm yolu olduğu ileri sürülmektedir.140 Bununla birlikte Gazâlî, 

Allah’ı bilme hususunda aklî delillerden ziyade, mârifetullahın her insanda doğuştan bir 

durum olduğunu akıl yürütmek gibi harici deliller aramaya gerek olmadığını söylemiştir. Bu 

noktada Kur’an’dan delillerle yetinen selefilerin yolunu da benimsediği iddia edilmektedir.141  

Gazâlî’de Allah’ı bilme, bilgi felsefesinin yanında aşk, muhabbet, sevgi, ünsiyet boyutları ile de 

dikkat çekmektedir. Gazâlî’ye göre mârifetullahın temeli bilgi, nihayeti ise makamların en 

üstünü olan Allah sevgisidir. Bilgi ve kavrayış elde edilmeden Allah sevgisi oluşmaz çünkü 

insan sadece bildiği şeyi sevebilir.142 Bu durumda Allah’ı bilme kavramının salt bilgiden ibaret 

olmadığı, bununla birlikte aklî/ruhi ve ameli farklı yönleri de içine alan bir yapı arz ettiği 

anlaşılmaktadır. 

Gazâlî’ye göre kelam ilminin konusu, Allah’ın zatı, sıfatları, efali ve peygamberi aracılığı ile 

insanlara gönderilen vahiy hakkındaki düşüncelerden oluşur. Bu ilmin amacının ise 

zikredilen konularla ilgili kesin deliller ileri sürmek olduğunu ifade eder.143 Bu bağlamda 

kelamın en son gayesinin Allah’ı bilmek (mârifetullah) olduğu söylenebilir. 

Gazâlî, kelamcıları dinin ne olduğu değil de ne olmadığı yönündeki tartışmaları ve hakikati 

arama gibi bir amaçlarının olmaması sebebiyle zamanla eleştirmiştir. Dini müdafaa için 

kullandıkları yöntemlerin çoğu da kendileriyle tartıştıkları karşı tarafın delilleridir. Gazâlî’ye 

göre kelamcıların hareket ettiği yer, karşı tarafın iddia ettikleri görüşler ile hem dini 

savunmak hem de dine saldıranları susturmaktır. Bu aşamada karşıt görüşün kullandığı 

birçok delil zaman içinde kelamcıların anlayışı olmuştur.144 

Kendi dönemine kadar gelen kelam âlimleri ile ilgili Gazâlî, el-Münkız’da şöyle söylemiştir: 

“Evet kelam ilmi bir ilim dalı olarak doğdu. Bu ilim dalı ile uğraşanların sayısının 
artması ve aradan uzun bir süre geçmesi sonucunda, Ehl-i sünnete yönelik 
saldırıları engellemek için işlerin hakikatini araştırma yoluna gittiler. Bu 
maksatla cevher, araz gibi konuları ve bunlarla ilgili hükümleri araştırmaya 
koyuldular. Ancak bu hususlar onların ilimlerinin asıl maksadı olmadığı için, bu 
konularda nihai noktaya varamadılar. Böyle olunca da, halkı şaşkınlık içinde 
bırakan ihtilafları kökünden kazıyıp yok etme başarısını sağlayamadılar.”145  

Bu ifadelerle Gazâlî eşyanın hakikatine ulaşanların, filozoflar olduğunu söylemektedir. 

                                                           
139 Nesim Doru, “İbnü’l-Arabî’nin Fahreddin er-Râzî’ye Gönderdiği Mektup”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 4/1 (2002), 102. 
140 Necip Taylan, Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri (Bilgi-Mantık-İman), (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1994), 174-177.  
141 Bekir Topaloğlu, İslâm Kelâmcıları ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2001), 25-26. 
142 Gazâlî, İhyâ, 3/873-875. 
143 Gazâlî, el-İktisâd, 9, 12. 
144 Mehmet Bayraktar, İslâm Felsefesine Giriş (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1999), 56-57. 
145 Gazâlî, el-Münkız, 52-53. 



37 
 

Gazâlî bir kelam âlimi olarak kelam ilminin, filozofların İslâm esaslarına ters düşen 

görüşlerine cevap vermede yetersiz olduğunu düşünüp kendini tam olarak felsefeye verdi. 

Çünkü ona göre bir şeye karşı çıkabilmek için o şeyi en ince ayrıntısına kadar bilmek 

gerekliydi.   İki yıl boyunca filozofların eserlerini incelemesi sonucunda onların görüşlerini 

naklettiği Mekâsıdü’l-Felâsife adlı eserini kaleme almıştır.146 Esasen Gazâlî’nin kendi zamanına 

kadar gelmiş kelam âlimlerinden ümidini kestiği için filozoflar ile mücadele için kelami 

metodu seçtiği gözüküyor. 

 

1.3.3. Felsefe ve sûfî kaynaklar 

İslâm dünyasının önde gelen âlimlerinden biri olan Gazâlî, hem kelam hem de felsefeyi içine 

alan bir keşif yolculuğuna çıkmıştır. Çalışmaları onu Bağdat Medresesi’ndeki görevi sırasında 

Fârâbî (ö. 339/950), İbn Sînâ (ö. 428/1037), İmâmü’l-Haremeyn (ö. 478/1085) ve Bâkıllânî 

(ö. 403/1013) gibi ünlü İslâm âlimlerinin eserleriyle ilgilenmeye yöneltmiştir. Başlangıçta 

Gazâlî, kelam alanındaki uğraşlarının yanı sıra felsefe alanına da yönelmiştir. Felsefe 

alanındaki araştırmalarından sonra filozofları üç ayrı gruba ayırmıştır: Dehrîler, Tabiatçılar 

ve İlahiyatçılar (Metafizikçiler). Gazâlî’nin görüşüne göre Dehrîlerin felsefesi tamamen Allah’ı 

ve âhireti inkâr etrafında şekillenmiş ve derin bir inançsızlıkla karakterize edilmiştir. 

Dehrîler, Gazâlî’nin sorgulanamaz ve hakikatin temel bilgisi olarak kabul ettiği Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) vahiy yoluyla aktardığı hükümleri, sorgulayarak reddetmiştir. Gazâlî, 

küfre varan ifadeleri kullanmaktan çekinmeyen Dehrîleri, derin bir küfür içinde görüp “sapık” 

olarak adlandırmıştır. Dehrîler özü itibariyle Batı düşüncesine dayanan ateist ve materyalist 

bir düşünce okulunu temsil etmekteydi.147 

Diğer yandan Tabiatçılar/Natüralistler, Batı felsefi geleneklerindeki deizmle daha yakın bir 

çizgideydiler. Evrenin ve düzenin yaratıcısı olarak Allah’ın birliğini kabul ediyorlardı. En 

küçük atomlardan mikroorganizmalara, geniş galaksilerden evrene kadar her şey Allah’ın 

eseridir. Ancak Natüralistler vahiy, peygamber ve din kavramlarını reddetmişler ve âhiret 

hayatının varlığını kabul etmemiştir. Hatta Natüralistler, ruh konusuna da değinip ruhun 

âhirette dirilişine itiraz edecek kadar ileri gitmişlerdir. Bu bağlamda ölümün nihai son 

olduğunu ve ruhun, ölümden sonra yok olacağını ileri sürmüşlerdir.148  

Gazâlî’yi en derin ve en sert tartışmalara sokan grup ilahiyatçı filozoflardı. Kökleri ilk İslâm 

filozoflarına kadar uzanan bu felsefi akım, Fârâbî ve İbn Sînâ gibi isimler aracılığıyla İslâm 

dünyasında giderek derinleşmiş, İbn Rüşd (ö. 595/1198) ve İbn Haldûn (ö. 808/1406) gibi 

                                                           
146 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 18. 
147 İbrahim Agâh Çubukçu, Gazâlî ve Kelam Felsefesi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

1970), 12. 
148 Çubukçu, Gazâlî ve Kelam Felsefesi, 12. 



38 
 

filozoflarla evrensel boyutlara ulaşmıştır. Bu filozoflar, Sokrates, Platon ve Aristoteles gibi 

Yunan filozoflarından büyük ölçüde etkilenmişlerdi.  

Bu Yunan filozofları arasında Platon, özellikle dönemin çeviri hareketi nedeniyle İslâm 

dünyasında merkezi bir konuma sahip oldu. Platon’un idealar teorisi İslâm düşüncesiyle 

önemli benzerlikler taşıdığı için onun en çok benimsenen Yunan filozofu olmasını sağlamıştır. 

Aristoteles de önemli yeri olmasına rağmen idealizmden uzak olan mekanik felsefesinden 

dolayı Platon kadar değer görmemiştir. Aristoteles’in İslâm dünyasındaki en belirgin etkisi 

Peripatetik (Meşşâî) okul aracılığıyla kendini göstermiştir. Bu okul sünni bakış açısıyla 

mantık ve metafiziğe önem vermiştir.149 Gazâlî bu konuda öncelikle Aristoteles’ten 

yararlanmış olmasına rağmen aynı zamanda birçok noktada Aristoteles’i eleştirmiştir. 

Gazâlî’nin eleştirisi Aristoteles mantığının Kur’an öğretileriyle uyumluluğu etrafında 

olmuştur. Gazâlî, Kur’an’daki lafız-anlam, tesmiye, mana gibi kavramlar üzerinden Aristoteles 

mantığı ile Kur’an arasında bir bağ kurmuş ve sonuçta “mantık özerkliği” fikrini 

oluşturmuştur.150 

Fârâbî ve İbn Sînâ, Platon’un fikirlerinden de büyük ölçüde etkilenen filozoflar olarak öne 

çıkmaktadır. Başta Fârâbî ve İbn Sînâ olmak üzere kelamcı filozofların argümanlarını titizlikle 

inceleyen Gazâlî, yazılarında onların felsefi öğretilerindeki çarpıklıkları, çelişkileri ve 

tutarsızlıkları ortaya çıkarmıştır. Gazâlî, kendi görüşüne göre, Dehrîler gibi bu filozofları da 

birçok açıdan sapkınlıkla suçlamıştır. Gazâlî’nin aksine İbn Bâcce (ö. 533/1139) ve İbn Rüşd 

gibi filozoflar, Gazâlî’nin eleştirilerinin temelden yoksun olduğunu ileri sürerek kararlı bir 

şekilde felsefeyi savunmuşlardır. Bu savunma-eleştiri diyaloğu, özellikle de Gazâlî ve İbn 

Rüşd tartışmasını başlatarak İslâm felsefe tarihinde önemli bir yer kaplamıştır.151 

Felsefe dünyasında yaygın olan görüş, Gazâlî’nin felsefeye yönelik eleştirilerinin İslâm 

dünyasındaki entelektüel ilerlemeyi sekteye uğrattığı, felsefi düşüncenin ilerlemesini 

engellediği ve İslâm dünyasının altın çağından karanlık bir döneme geçişe sebep olduğu 

yönündedir. Platoncu ve Aristotelesçi filozofların etkisi altında İslâm dünyasında hatırı sayılır 

bir büyüme yaşayan felsefe, İslâm toplumu ve düşüncesinin çeşitli yönleriyle ters düşmüştür. 

Felsefenin İslâm coğrafyası ve toplumu üzerindeki etkisi direkt olmamıştır. Felsefenin 

tezahürleri ve Yunan filozoflarından kaynaklanan felsefi akımlar, İslâm dünyası ve 

toplumundaki temel hakikat ve realitelere tam olarak uymadığından felsefe sürekli direnç ve 

reddedilmeyle karşı karşıya kalmıştır. Felsefenin doğasının temel bir özelliği olan 

sorgulamaya olan yatkınlığı, kaçınılmaz olarak İslâm dünyasındaki en temel hakikat esasların 

incelenmesine yol açmış ve filozofların çoğunluğunun eleştirilerine maruz kalmıştır. 

Dolayısıyla Gazâlî’nin felsefeye karşı direnişi kökenlerini bu bağlamda bulur. 

                                                           
149 Çetinkaya, İslâm Felsefesi Tarihi, 1/83. 
150 Ali Durusoy, “Aristoteles’ten Gazâlî’ye Klasik Mantıkta Anlam Kuramı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 28 (2005/1), 51. 
151 Çubukçu, Gazâlî ve Kelam Felsefesi, 12. 



39 
 

Bu noktada bilim ve İslâm dünyası ile ilgili olarak Gazâlî’ye atfedilen birçok ifadenin 

spekülatif kaldığını belirtmek önemlidir. Gazâlî’nin İslâm dünyasının ilerlemesini ve bilimsel 

gelişmeleri engellediği suçlamaları doğru değildir. Felsefe, bilim ve mantık arasındaki 

etkileşime ilişkin Gazâlî’nin eleştirisinin temel ilkesi, dinin bilime tabi kılınmaması gerektiği 

ve her iki alanın da, doğası gereği farklı alanlarda faaliyet gösterdikleri için birbirlerini 

eleştirirken ölçülü ve ihtiyatlı davranmaları gerektiğidir. Üstelik Gazâlî döneminden sonra 

İslâm dünyasında daha önce işlenmeyen ve öğretilmeyen çeşitli ilim dalları ilim adamları 

tarafından yayılmaya başlanmıştır. Böyle bir disiplin, Gazâlî’nin büyük saygı duyduğu ve onu 

sıklıkla hukuki değerlendirmelerine dâhil ettiği mantık bilimidir. Gazâlî, aklî ve tabii bilimleri 

dini prensiplerle karşı karşıya getirmenin uygun olmadığını ısrarla savunur ve bu tür bir 

muhalefetin dini akidelere ve sünnete aykırı olduğunu ileri sürer. Sonuçları ampirik 

(deneysel) ve kesin olduğundan dini ilkelerin bilimsel bulguları geçersiz kılmayacağını iddia 

etmektedir. Dini açıdan bakıldığında ampirik bulguların reddedilmesi iç tutarsızlığa neden 

olmaktadır.152 

Gazâlî’nin İslâm filozoflarını en açık ve kapsamlı eleştirisi olan Tehâfütü’l-Felâsife (Filozofların 

Tutarsızlığı) adlı eserinde, filozofların sadece diğer alanlarla değil kendi aralarında da aynı 

görüşe sahip olamadıklarını göstermeye çalışmış bunu yöntemlerinin temellendirilmemiş 

olmasına bağlamıştır. Bundan dolayı hakikate ulaşamadıklarını ifade etmiştir. Filozofların 

arasındaki bu çelişkileri anlatmanın uzun açıklamalar gerektirdiğini belirten Gazâlî, 

zikredilen eserde şu şekilde söylemiştir: 

“Bu hikayeyi nakletmemizin sebebi, öğretilerinin tutarsız ve temellendirilmemiş 
olduğunun, yargılarının inceleme ve kesin bilgiye değil, zan ve tahmine 
dayandığının, metafizik hakkındaki bilgilerinin doğruluğunu ise matematik ve 
mantık ilimlerinin yardımıyla kanıtlamaya çalıştıklarının, böylece kıt akıllıları 
aldatarak ikna ettiklerinin onlar tarafından da bilinmesini sağlamaktır. Şayet 
onların metafizik hakkındaki bilgileri tahminden arındırılmış kesin kanıtlara 
dayanıyor olsaydı, matematikte olduğu gibi bu konuda da görüş ayrılığına 
düşmezlerdi.”153 

Bu ifadelerine bakıldığında Gazâlî, matematik ve geometri gibi kesinlik arz eden bilimlere 

dikkat çekerken, metafizik gibi alanlarda filozofların hakikat arayışında yöntemsizlik ve fikir 

ayrılığı içinde olduklarını belirtir. Gazâlî’ye göre, riyâzî ilimler aklî delillere dayandığı için 

güvenilirdir, ancak filozoflar bu yöntemleri metafizik bilgilerini desteklemek için kullanarak 

yanıltıcı bir yol izlemişlerdir. O, bu eleştirileriyle, aklî ve naklî ilimler arasında bir denge 

kurmaya çalışmış ve İslâmî bilgi sisteminin temeline dayalı bir yaklaşımı savunmuştur. 

                                                           
152 Ömer Mahir Alper, “Gazâlî’nin Felsefî Geleneğe Bakışı: O Gerçekten Bir Felsefe Karşıtı mıydı?”, İstanbul 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (2002), 104-107. 
153 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 4. 



40 
 

Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife‘de mantık ve matematik bilimlerine ayrı önem vermiş Aristoteles’in 

iç içe geçen fizik ve metafiziğine karşı çıkarak eleştirmiştir.154 Gazâlî, Aristo mantığını da 

Kur’an temelli ispat çabalarına girmiş, el-Kıstâsü’l-müstakîm adlı kitabında mantıktaki bazı 

ilkelere Kur’an‘dan kaynaklar bulmak için çalışmıştır. Gazâlî, açık seçik bir şekilde Aristoteles 

mantığından bahsetmeden onda var olan akıl yürütme ve ilkelerin bazı kavramsal farklılıklar 

olmasıyla birlikte ilk olarak Kur’an’da olduğunu göstermiş ve “Kur’anî doğru düşünme 

metodunu” önermiştir. Gazâlî direkt Aristo’ya atıf yapmadan Yunan mantığını İslâmî 

çerçeveye sokarak belli gruplarca benimsenmesini sağlamaya çalışmıştır.155 

Bununla birlikte, İbn Rüşd, Gazâlî’nin eleştirilerine Tehâfütü’t-Tehâfüt adlı eserlerinde karşı 

çıkarak, onun felsefi tutarsızlıklarını açığa çıkarmaya çalışmıştır. Gazâlî’nin yaklaşımı, felsefi 

tartışmaların yalnızca aklî verilerle değil, aynı zamanda dini referanslarla da 

temellendirilmesi gerektiği fikrini taşır. Bu durum, İslâm dünyasında hem felsefe hem de 

kelâm alanında derin tartışmalara yol açmış ve bilgiye ulaşma yöntemlerinde farklı 

perspektiflerin doğmasına zemin hazırlamıştır. 

Gazâlî’nin eleştirileri epistemolojik, ontolojik, psikolojik ve mantıksal çerçeveleri kapsamakta 

ve bu eleştirileri Aristotelesçi felsefe bağlamında kategorize ederek üç kategoriye 

ayırmaktadır: küfrü gerektiren, bid’at gerektirenler ve bid’at gerektiren ama reddedilmeyi 

gerektirmeyenler. Gazâlî, ilimler sistemi olarak düşündüğü felsefe alanını çeşitli kısımlara 

ayırıp eleştiriye tabi tutmuştur. Aristo’nun belirlediği gibi Gazâlî de felsefe ilmini, matematik, 

mantık, fizik, metafizik, ahlâk ve siyaset olarak altı dala ayırmış, bu dalları titizlikle 

değerlendirerek seçmeci bir tavırla kendine özgü tutum sergilemeye çalışmıştır. Bu bağlamda 

her alanı bağımsız olarak inceleyerek değerlendirmelerini kendi felsefi bakış açısına 

dayandırmış ve ardından adı geçen ilim dallarına olumlu ve olumsuz sergilediği tavırları 

belirterek sonuçlara varmıştır.156 

Gazâlî’nin filozoflara karşı temel eleştirisi, onların kendi görüşleriyle uyumlu olduğunda 

vahiy ve Kur’an bilgisini seçici olarak onaylamaları, uymadığında ise reddetmeleri üzerinde 

yoğunlaşır. Gazâlî bunu bir tür cehâlet olarak değerlendirmiştir. Gazâlî İslâm filozoflarının 

etkilendiği Yunan felsefesini, teorilerinin temelinde peygamberliğe karşı çıktığı ve vahyin 

geçerliliğini reddettiği için doğrudan eleştirmiştir. 

 Gazâlî, Tehâfüt’ül-Felâsife adlı eserinde din karşıtlığı konusunda katı bir duruş sergileyen 

filozoflara kapsamlı bir şekilde hitap etmektedir. Onları mantığı yanlış kullandıkları, kafa 

karışıklığına ve çıkmazlara neden oldukları için eleştirmektedir. Gazâlî, bir sorunu çözmek 

için aklın yetersiz kaldığı durumlarda çözüm için dini esaslara başvurulması gerektiğini 

                                                           
154 Hasan Ayık, “Gazâlî’nin Eleştirileri Felsefeyi Bitirdi mi?”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi  9/2 (2009),  

37. 
155 Alper, “Gazâlî’nin Felsefî Geleneğe Bakışı”, 98.  
156 Alper, “Gazâlî’nin Felsefî Geleneğe Bakışı”, 92-93. 



41 
 

söylemektedir. Gazâlî burada akla ters düşmekle akıl üstü olmak arasında keskin bir ayırım 

yapmıştır.157 

Gazâlî metafizik alanın bilgisini olanaksız görmüyor, onun kabul etmediği konu, aklın tek 

başına metafizik alanla ilgili doğru sonuçlara ulaşma yollarına sahip olduğu iddiasıdır. İslâm 

dünyasında Gazâlî’nin böyle düşünmesinden asırlar sonra 17. Yüzyılda Batı medeniyetinde 

Fransız filozof Descartes de bağımsız aklın kendi başına metafizik alanla ilgili doğru bilgiye 

ulaşamayacağını ileri sürmüştür. Descartes’e göre tanrının sonsuz özü, gönderdiği vahiyler ve 

yaptığı işlerle aklın algılamasını aşan pek çok şeyin olması garipsenmemelidir.158 

Gazâlî’ye göre Aristo’nun izinden giden İslâm filozoflarının başlıca yanlışı, akıl ve dinin 

uzlaşmasını sağlamaya çalışmaktan geliyordu. Gazâlî’nin akılla din ilişkisinde her birini kendi 

alanında değerlendirerek İslâm filozoflarından farklı olarak din ve dine ters düşmeyen 

felsefeyi uzlaştırmaya çalıştığı görülmektedir.159 

Aklî ve doğa bilimleri alanlarından kaynaklanan buluşlar, insan yaşam kalitesini önemli 

ölçüde artırarak yaşamı daha kolaylaştırır. Metafizik boyut ise insan varlığının manevî 

yönüne değinmektedir. Materyalist bir düzlemde ampirik gözlem ile neden-sonuç ilişkisine 

dayanan Aristoteles mantığı çerçevesinde bu bakış açısı çoğu zaman insanın manevî yönünü 

inkâr eder. 

Gazâlî, akıl, din ve bilimin kesişiminde çözüm odaklı bir yaklaşımı benimsemiştir. Ne dinin 

inkârını, ne de aklın reddini savunmuştur. Her ikisini de reddetmenin inançsızlığa sebebiyet 

vereceği kanaatindedir. Ancak her ikisini de aynı anda kabul etmek, farklı ilkelere göre 

işledikleri için kafa karışıklığına neden olabilir. Gazâlî en tutarlı yaklaşım olarak uzlaşmacı 

yaklaşımı tercih etmiştir. Spekülasyonlar ve asılsız tahminler her iki alanda da hatalıdır 

yalnızca temele dayalı bilgi geçerli sayılabilir. Ona göre akıl, bilim ve din sürekli olarak 

birbirini tamamlar. Bu etkileşimi reddetmek, cehâletten farklı olarak küfre götürür. Şöyle ki, 

matematik ve mantık, din açısından tarafsız ve kesin delillere dayanan ilimlerdir. Gazâlî,  dini 

desteklemek için felsefede bu ilimlerin eleştirilmesini dine karşı cinayet olarak görüp bu 

durumun dini zaafa uğratmaktan başka bir sonuca varmayacağını düşünür. Çünkü bu ilimler 

kesin delillere sahip olduğu için dini savunmak amacıyla bunlar hakkında şüphe uyandırmaya 

çalışan biri, sonuç itibariyle dini şüpheli bir hâle sokacaktır. Yanlış metotlarla dini 

savunanların dine vereceği zarar; doğru metotla onu eleştirenlerin vereceği zarardan daha 

büyük olur. Bununla birlikte Gazâlî, filozofların dini açıdan zararlı olmayan disiplinlerde 

sağladığı başarılara bakarak, metafizik alanında da doğru fikirlere sahip olduklarının 

düşünülmemesi gerektiği hususunda uyarır.160 Bu konuda el-Münkız’daki ifadeleri şöyledir: 

                                                           
157 Çağrıcı, 13/499. 
158 Rene Descartes, Felsefenin İlkeleri, çev. Mesut Akın (İstanbul: Say Yayınları, 2002), 65-66. 
159 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 242. 
160 Gazâlî, el-Münkız, 68-78. 



42 
 

“Bir sanat dalında ya da bir meslekte uzmanlaşmış olan kişinin, bütün sanat 
dallarında uzman olması gerekmez. Mesela fıkıh ve kelam alanında uzmanlaşmış 
birinin tıp alanında da uzman olması gerekmez. Diğer taraftan aklî ilimlerde 
bilgisiz olan birinin, dil alanında da cahil olması icap etmez. Tersine her ilim 
dalında ve meslek alanında, başkalarını geride bırakarak ön sıralara geçmiş ve 
zirveye ulaşmış kişiler bulunur. Halbuki bu kimseler diğer ilim dalları ve 
mesleklerde kafaları çalışmaz birer ahmak ve cahil kimseler gibidirler.”161 

Gazâlî’nin bu ifadelerinden de anlaşılacağı gibi bir meslekte uzmanlaşmış birinin her 

meslekte uzmanlaşması imkânsızdır. 

Gazâlî, akla bilhassa metafizik âlemi algılama hususunda hiçbir hak tanımamaktadır. Çünkü 

Gazâlî’ye göre akıl, duyularımızın algıladığı fizik alanını kavramakta ve bu âlemle ilgili 

meselelerde diğer algı melekeleri ile ortak hüküm çıkarabilen bir güçtür. Gazâlî’ye aklın 

metafizik âlemi kavrayamayacağını düşündüren olgu ise aklın sınırlarını zorladığı metafizik 

alan ile irtibat kuran “peygamberlik” kurumunun varlığıdır. Bu noktada dini esaslar, vahiy ve 

Kur’an bilgileri ön plana çıkar.162 

Gazâlî’nin el-Münkız adlı eserinde işlediği son konu “nübüvvet”tir. Gazâlî burada Allah’ın 

kullara bir ikram olarak peygamberliği verdiğini belirtip bu hakikatin anlaşılmayan ve saklı 

kalan taraflarını anlamanın en kesin yolunun “tasavvuf yolu” olduğunu bildirir.163 Bu noktada 

Gazâlî’nin nihai amacının aklın üstünde bir yerde bulunan nübüvvetin gerçekliğinin ortaya 

konması olduğu görülür. Gazâlî’ye göre bu hedefe götürecek araçlardan biri olarak gördüğü 

tasavvuf da en güvenilir yoldur.  

Gazâlî, Kur’an ve vahye dayalı sünnetten elde edilen ilkeleri tercih ederek bunları metafizik 

kavramlara tercih etmiştir. Kur’an ve vahiydeki gizli bilgiyi ortaya çıkarmanın bir yolu olarak 

sezgiye güçlü bir vurgu yaparak bir bakıma tasavvuf felsefesi geliştirmiştir. Bunu yaparken 

Yunan metafizik düşüncesinin etkilerine karşı tasavvufu koymuştur. Gazâlî, felsefe ve din 

sentezinde tasavvuf ve sezgiyi öne çıkarmıştır. Gazâlî sezgide, içgörü, kalp ve zihnin soyut 

düşünme yeteneklerinin önemini belirtmiştir. Hem aklî bilimleri hem de doğa bilimlerini ayrı 

bir çerçevede değerlendirmiştir. Gazâlî’nin tasavvuf hayatı ve tasavvuf kaynaklarından 

edindiği bilgiler onun felsefi görüşlerini önemli ölçüde şekillendirmiştir. 

Gazâlî’nin tasavvuf disiplinine yaklaşımını değerlendirirken karşımıza müşahede ilmi 

çıkmaktadır ki bu ilim de mârifet ilmidir. Gazâlî, felsefenin metafizik alanıyla mücadelesi, 

ilimlerin sınıflandırmasıyla ilgili çalışmalarından sonra manevî bunalıma girmiş ve kendi 

hayatında değişim yaparak inzivaya çekilmiştir. Müderrisi olduğu medreseden ayrılmış, 

tasavvufî yaşamla elde edilebilecek mârifet ilminin gerekliliklerine yönelerek münzevi bir 

hayat tercih etmiştir. Gazâlî akıl ve kalbi, bilgi aracı olması bakımından birbirinden ayırdığı 

                                                           
161 Gazâlî, el-Münkız, 70. 
162 Cağfer Karadaş, Gazâlî (İstanbul: İnsan Yayınları, 2004), 76-78. 
163 Hilmi Ziya Ülken, İslâm Felsefesi (İstanbul: Ülken Yayınları, 1998), 115; Süleyman Uludağ, “Bir Düşünür Olarak 

Gazâlî”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 250. 



43 
 

gibi, bunlarla ulaşılan bilgileri de ayırmıştır. Gazâlî, iç tecrübeyle direkt elde edilen ilm-i 

ledün, ilhâm, irfan, keşf gibi isimlerle de belirtilen mârifet ilmini, duyu organları ve akıl 

vasıtasıyla ulaşılan bilgilerden üstün görerek hakikat bilgisinin mârifet bilgisi olduğunu 

söylemiştir.164 

Maddî âlemde aklın rehberliğini ve bilgi kaynağı olduğunu kabul eden tasavvuf ehli kimseler, 

Allah ve O’nun fiilleri, sıfatları, âhiret, ruh gibi konularda aklî ve mantıki delillere dayanarak 

doğru bilgiye ulaşmanın mümkün olmadığını düşünürler. Çünkü, ilâhî gerçekler akılla 

kavranamayacak derecede gizli ve derindir.165 Sûfîler, aklın elde edebileceği bilgiden 

tamamen farkı başka bir bilgi türünün olduğuna inanmaktadır ve bu bilgi türü dış âlemdeki 

objelerin değil hakikatin bizzat kavranmasını sağlamaktadır.166 Tasavvuf ehli, mârifetin 

tanımı için onun farklı yönlerine vurgu yaparak pek çok tanım getirmişlerse de yapılan 

tanımların ortak noktası mârifetin, iç tecrübelerle direkt olarak Allah, Allah’ın sıfatları, fiilleri, 

isimleri ve gayb âlemi ile ilgili ulaşılan bilgi olmasıdır. Zira ilâhî hakikatlere, yaşayarak, 

görerek, tecrübe ile ulaşılır.167 

Gazâlî’nin mârifet ilmini ortaya koyma yolunda, yakîne ulaşma hususunda aklın ve duyuların 

güvenilirliğini sorgulaması, yaşadığı buhran devresinin ardından, doğru yolun tasavvuf 

ehlinin gittiği yol olduğunu fark etmesi muhakkak en önemli yapı taşlarını oluşturur. Gazâlî, 

aklı ve duyuları, bilgi aracı olarak görmekle beraber bunların sınırlarını çizmeye de çalışır. 

Gazâlî, düşünmeye ve delile dayanan aklî bilginin eksikliğini, yetersizliğini ortaya koymuş ve 

bunun dışında başka bir öğrenme yolunun gerekli olduğunu ispata çalışmıştır. Gazâlî’ye göre 

duyuların elde ettiği bilgiyi akıl yalanlayabiliyorsa, aklî delillerle ulaşılan bilgiyi de geçersiz 

kılacak başka bir idrâk gücü olabilir. Bu sebeple Gazâlî, ilk önce görme duyusundan hareket 

ederek duyuların eksikliği ve yetersizliği üzerinde durmuştur. Bunu da duyulara ihtiyaç 

duymadan aklın üstünlüğünü vurgulamak için, bir idrâk gücüne sahip olduğunu anlatmaya 

çalışmıştır. Buna göre duyular, kendilerini kavrayamadıkları gibi karşılarında olmayan 

nesneleri de kavrayamazlar. Duyu organlarında bir bozulma gerçekleşirse ya idrâk olmaz ya 

yanlış veya zayıf bir algılama olur. Duyular, nesnelerin yalnız görünen kısmını kavrayabilir 

mahiyetini kavrayamaz. Duyu organları varlıkların tamamını idrâk edemedikleri gibi sıklıkla 

da yanılırlar.168   

                                                           
164 Süleyman Uludağ, İslâm Düşüncesinin Yapısı (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1994), 128; Süleyman Uludağ, 

“Mârifet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/54. 
165 Uludağ, İslâm Düşüncesinin Yapısı, 151. 
166 Mustafa Çakmaklıoğlu, İbn Arabî’de Mârifetin İfadesi (İstanbul: İnsan Yayınları, 2007), 133. 
167 Hasan Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2004), 223; Mustafa Kara, 

Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2006), 102; Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri 
Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2002), “mârifet”, 234. 

168 Taylan, Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 69; Vural, Gazâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem, 28-30; Yaşar 
Aydınlı, Gazâlî: Muhafazakar ve Modern (Bursa: Arasta Yayınları, 2002), 66-67. 



44 
 

Diğer tasavvuf ehli gibi Gazâlî de duyusal ve maddî dış âlemle olan tabiî ve tecrübî akla karşı 

çıkmaz. Ayrıca aklı yücelten pek çok ifadeleri de vardır.169 Bununla beraber Gazâlî, vahyin 

ışığına dayanmayan bağımsız salt aklın dini meselelerde başarıya ulaşmasını imkânsız görür. 

Onun bu husustaki temel anlayışı, aklın naklî anlamada aracı görevi görüyor olmasıdır.170 

Gazâlî’nin bu anlayışının sûfîlerin genel görüşüyle aynı olduğu söylenebilir. Zira onlar aklın, 

rubûbiyete (yukardan bakıp ona) vakıf olmak için değil yalnız kulluğu yerine getirmeye 

yarayan bir âlet olduğunu düşünür.171 Gazâlî’nin akla değer veren ifadelerine karşı aklın 

metafizik âlemdeki başarısızlığını ısrarla savunmuş, bu görüşünden asla taviz vermemiştir. 

Gazâlî’ye göre peygamberlerin Allah’tan getirdiği vahiyleri, akıl sadece tasdik edebilir ama 

şer’îatın ışığıyla aydınlanmayıp salt akla uyan ve onunla yetinen kimse doğru yolda gidemez. 

Çünkü aklın alanı sınırlı ve dardır, o ancak sınırlayarak kavrayabilir. Akıl, maddî âlemden 

başka bir yol bulamaz.172 Gazâlî’ye göre aklın iki temel işleyişi vardır bunlardan ilki 

peygamberi tasdik etmek, ikincisi de ilahî mesajları idrâktir. Gazâlî’nin akıldan müspet bir 

şekilde bahsetmesi bu iki fonksiyonunun dışına çıkmaz.173 Aklın idrâk alanı dışında kalan 

konuları bundan sonra kavramak nübüvvetin özelliğidir.174  

Gazâlî, aklı ve duyuları mârifet ilmini elde etmede eksik ve sınırlı görmektedir. Onun “rabbânî 

konular” dediği metafizik alanı ile ilgili bilgiye ulaşmada aklın üzerinde bir bilgi aracına 

ihtiyaç vardır ki bu da keşf ve ilhâmdır. Allah’ı bilmenin kaynağı rasyonel bilgi olmayıp bu 

konuda zihnin akıl yürütme zorunluluğu da yoktur.175 Sadece akıl ilâhî gerçeklere ulaşmada 

yetersizse de Gazâlî’ye göre bu gerçekleri bilmeyi mümkün kılan bir yol vardır ki bu da 

Allah’ın insanın kalbine koyduğu nurdur ve bu nur sayesinde aklın almayacağı konular 

tezahür edilir.176 Gazâlî ilhâm yoluyla hakikatin bilgisine ulaşılabileceğini içtenlikle 

savunur.177 Gazâlî’ye göre dünyada nübüvvet ışığının dışında aydınlatan başka bir ışık yoktur. 

Tasavvuf ehli bu nübüvvet ışığının kandilinden beslenip bilgilerini görerek, tadarak elde 

ederler ve en doğru yol tasavvuf ehlinin gittiği bu yoldur.178 

Bununla birlikte ilk asırlardan beri dinin hükümlerini zorlayan ve hafife alan tasavvufî 

söylemlere karşı sûfîler eleştiriler yapmışlardır. Zamanla dini sınırları ve zâhirî hükümleri 

önemsemeyen bir mutasavvıf topluluğu ortaya çıkmış ve bu durum ehl-i sünnet muhitinde 

                                                           
169 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 41-43. 
170 Aydınlı, Gazâlî: Muhafazakar ve Modern, 129-131.  
171 Feridüddin Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, trc. Süleyman Uludağ (İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2002), 2/84. 
172 Gazâlî, el-İktisâd, 11; Aydınlı, Gazâlî: Muhafazakar ve Modern, 79-80, 114; Yüksel Göztepe, “Gazâlî ve Öncesi 

Bazı Sûfîlerin Akla Eleştirel Bakışı”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 19 (2007), 323. 
173 Aydınlı, Gazâlî: Muhafazakar ve Modern, 126. 
174 Gazâlî, el-Münkız, 161. 
175 Taylan, Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 27. 
176 Gazâlî, el-Münkız, 159. 
177 Hüsamettin Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 297. 
178 Gazâlî, el-Münkız, 161-162. 



45 
 

bile tasavvufla ilgili olumsuz fikirlerin oluşmasına sebep olmuştur.179 Diğer taraftan bu hadise 

gerçek tasavvuf ehlini rahatsız etmiş ve onlar da mutasavvıf geçinen bu sahte sûfîlerle 

mücadeleye girişmiştir. Bu açıdan onlar, selef ve kelam âlimlerinin haklı gördükleri endişe ve 

şüphelerini dile getirmişlerdir.180 Her alanda olduğu gibi tasavvufî yaşamın ön plana 

çıkmasıyla beraber “gerçek olan - sahte olan” şeklinde ayırıma gidilmiş ve bu ikisi arasındaki 

farkları ortaya çıkartma zorunluluğu oluşmuştur. Tasavvuf klasiklerinde de ilk asırlardan 

beridir sûfî olan - sûfîlik taslayan, zâhid olan – zâhidlik taslayan gibi ifadeler yer almış ve 

hemen her sûfînin kendi yaşadığı dönemin tasavvuf görüşünü anlatırken, “bu işin gerçek 

sahiplerinin yok olup gittiğini” belirtmesi eski günlere özlem duyulması bakımından dikkat 

çekicidir.181   

Kuşeyrî (ö. 465/1072) er-Risâle adlı eserinde sahte sûfîleri şu sözleriyle tenkit etmiştir: 

“Şimdi sûfîler şekil ve kıyâfet bakımından eski sûfîlere benziyor, ama ruh ve 
muhteva bakımından başkalaşmışlardır. Tasavvuf yolunda bir duraklama ve 
gevşeme baş göstermiştir. Daha doğrusu bu yol hakiki manasıyla yok olup 
gitmiştir. Kendileriyle hidayete ulaşılan şeyhler vefat etmiş, şeyhlerin gidişatına 
ve adetlerine tabi olan gençler azalmış, vera kaybolmuş, vera sergisi dürülmüş, 
tamah kuvvetlenmiş, ihtirasın kökleri ve bağları güçlenmiştir. Şer’îata hürmet 
hissi kalplerden zâil olmuştur. Dine karşı kayıtsızlığı, menfaat temin etmenin en 
güvenilir vasıtası olarak kabul eden zamanın sofuları helal ve haram arasında 
fark görmez olmuşlar, dine ve din büyüklerine karşı saygısız olmayı din haline 
getirmişlerdir. İbadet etmeyi hafife almışlar, namaz kılmayı ve oruç tutmayı basit 
bir şey saymışlar, gaflet meydanında at koşturmuşlar, nefsânî arzulara 
kendilerini teslim etmişlerdir.”182 

Gazâlî, tasavvuf yoluyla ilgili oluşan tereddütleri yok etmeye çalışarak tasavvufa geçerlilik 

kazandırmış ve böylece onun gelişip yaygınlaşmasında önemli bir rol oynamıştır.  Gazâlî hem 

kendinden önce hem de aynı dönemde yaşamış mutasavvıflar gibi bu sözde sûfîlerin yanlış 

görüş, tavır ve davranışları ile ilgili ciddi eleştirilerde bulunmuştur. Tasavvuf yolunu 

müslümanların nazarında hak ettiği değere getirip meşrulaştırmak için büyük gayret 

göstermiş ve amacına önemli ölçüde ulaşmıştır. Gazâlî’den sonra tasavvuf, sünnî çevrelerde 

sağlam zemin bularak müfrit sûfîlerin fikirlerini eleştirmesi fıkıh, kelam, hadis ulemalarının 

da tasavvufa sert tenkitlerini yumuşatmış ve Gazâlî’ye saygı duymalarını sağlamıştır.183 

Gazâlî’nin, İhyâ Ulûmi’d-Dîn adlı eserinin “Kitâbü Zemmi’l-Gurûr” bölümünde aldanış içinde 

olanları âlimler,184 âbidler,185 mutasavvife186 ve servet sahipleri187 şeklinde sınıflandırıp 

                                                           
179 Abdülkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1991), 55. 
180 Uludağ, İslâm Düşüncesinin Yapısı, 168. 
181 Mustafa Kara, Dervişin Hayatı Sûfînin Kelâmı (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005), 213-214; Kara, Tasavvuf ve 

Tarikatlar Tarihi, 281-284. 
182 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 95. 
183 Uludağ, “Gazâlî”, 13/515-516; Süleyman Uludağ, “Bir Mutasavvıf Olarak Gazâlî”, Diyanet İlmi Dergi 47/3 (2011), 

53. 
184 Gazâlî, İhyâ, 3/833. 
185 Gazâlî, İhyâ, 3/855. 



46 
 

üçüncü sıraya koyduğu mutasavvifelere sûfî terimini kullanmaması dikkat çekicidir. Zira 

tasavvuf alanında mutasavvife terimi, sûfîliği kişisel çıkarları için kullanan diğer bir ifadeyle 

sûfî geçinen kişi için kullanılır.188  

Gazâlî ilk olarak dönemindeki bu mutasavvifeler hakkında, kılık-kıyâfet, âdâb-erkân gibi 

görünen hususlarda kendilerini gerçek sûfîlere benzettiklerini fakat manevî gelişim 

noktasında isteksiz davrandıklarını sert bir şekilde eleştirerek bu konuda şu tespitlerde 

bulunmuştur: 

“Allahü Teâlâ’nın korudukları müstesnâ olmak üzere zamanımızın 
mutasavvifesidir. Bunlar söz ve görünüşlerini, kalıp kıyâfetlerini gerçek sofîlere 
benzetmiş, onların âdâb, merasim ve ıstılâhlarına, sema, raks, taharet ve namazda 
postnişîn olmakta kafalarını eğmekte, konuşurken alçak sesle konuşmakta ve 
diğer hususlarda kendilerini onlara benzetmek suretiyle aldanmışlardır. Onlar 
bütün bu görüşlerde kendilerini asıl sofîlere benzetmekle kendilerini de 
sofîlerden sandı, mücâhede, riyâzet, kalbi murâkebe, bâtın ve zâhirlerini gizli ve 
aşikare günahlardan temizlemediler. Halbuki bütün bunlar sofîlerin ilk 
yapacakları işlerdir. Bunların hiçbirini yapmayana sofî demek ve kendilerini 
sofîlerden saymak caiz değildir. Ne yazık ki bunlar, bu anlattıklarımızın etrafına 
yaklaşamadılar bile. Bilakis köpekler gibi hazine mallarına, şüpheli şeylere ve 
harama saldırırlar. Ekmek ve para işinde koşuşup dururlar. İğneden ipliğe her 
şeyi hased ederler. Aralarında küçük bir ihtilafta bütün gizli işlerini açığa vurur, 
birbirini parçalar ve rezil ederler. Bunların aldanışları meydandadır.”189 

Gazâlî bu sözleri ile böyle sözde sûfîleri tasavvufun özünü kavramak yerine giyim, kuşam gibi 

dış görünüşlere aşırı önem vermelerini eleştirmiş ve dış görünüşlerin önemsizliğini 

belirterek, gerçek bir sûfînin içsel, manevî yönlerini en üst düzeye yükseltmesi gerektiğini 

savunmuştur.  

Bu fırka, yamalı kıyâfetler giymek, zor bir mücâhede ve riyâzet süreci geçirmek gibi 

hususlarda gerçek sûfîlere uymak zor geldiği hâlde kendilerini sûfî olarak gösterebilme 

sevdasına kapılmaları sebebiyle hedeflerine ulaşmak için muhakkak onların görünüşüne 

bürünmek gerektiğini düşünürler. Gazâlî sûfîliği yamalı kıyâfetlerle özdeşleştirmenin ve 

bunlarla bir yere varılacağını zannetmenin ciddi bir yanılgı olduğunu belirtmiştir. Ayrıca 

Gazâlî söz konusu taklitçi sûfîlerin tasavvuf konusunda hem kendilerini hem de başkalarını 

kandırdıklarını düşünüp başkalarına zarar verdiklerini ileri sürmektedir. Çünkü sahte 

sûfîlerin izinden gidenler yanlış yola sapmış olurken uymayanlar da gerçek sûfîler hakkında 

olumsuz fikirlere sahip olur ve bütün sûfîlerin bunlar gibi olduğunu düşünerek gerçek 

tasavvuf ehline dil uzatırlar. Sahte sûfîler yüzünden halkın genel görüşü bozulur ve 

kötülükleri etrafa da yayılmış olur.190 Bununla birlikte dış görünüşe göre sûfîlik iddialarına 

yönelik eleştiriler Gazâlî ile de başlamamıştır. Hicri 3. yüzyıldan itibaren bilhassa Horasan 

                                                                                                                                                                                
186 Gazâlî, İhyâ, 3/861. 
187 Gazâlî, İhyâ, 3/867. 
188 Uludağ,”Mutasavvife”, 254. 
189 Gazâlî, İhyâ, 3/861. 
190 Gazâlî, İhyâ, 3/862. 



47 
 

çevresinde ortaya çıkan ve sonra diğer bölgelerde de etkisi görülen Melâmetîlik adındaki sûfî 

topluluk, zamanla kendilerini kılık-kıyâfet, yaşam şekli ve mekan itibariyle farklı gösteren 

sûfîlere karşı tepki olarak doğmuş ve Melâmetîler ibadetleri gizleme, halk arasında 

tanınmama amaçlarının bir neticesi olarak dış görünüş hususunda diğer sûfîlerden daha 

farklı bir usül izleme yoluna gitmişlerdir.191 

Gazâlî’yi endişelendiren bir diğer husus ise sûfîlerin mârifet ilmine hâkim oldukları 

yönündeki iddialarıdır. Tasavvuf yolunda mârifetten bahsetmenin bile mârifete ters 

düştüğünü ifade eden sûfîler olmuştur. Sehl b. Abdullah Tüsterî’nin mârifet hakkında 

konuştuğu söylenince Bâyezid-i Bistâmî şöyle demiştir: “Sehl denizin kenarına gidip, burada 

girdaba düşmüştür.” “Ey şeyh denizde garkolmuş bulunanın hali nice olur?” denilince de 

“Halkı görme halinin veya iki cihan kaygısının bahis konusu olmadığı bir yerde lakırdı sergisi 

dürülür. Çünkü Allah’ı tanıyanın dili lâl olur” demiştir.192 Durum böyle olunca mârifet ilmini 

dile getirmek tasvip edilen bir davranış olarak görülmemiştir. Zünnûn-ı Mısrî de mârifet 

iddiasında bulunanların yalancı olacağını ifade etmiştir.193 Cüneyd-i Bağdâdî ise mârifetin 

Allah’ın mekri (oyunu) olduğunu ve ârif olduğu düşüncesine kapılan kimsenin oyuna 

geldiğini söylemiştir.194  

Gazâlî’ye göre mârifeti elde edip Hakk’ı müşahede ettiklerini, birçok makamı ve halleri geçip 

şuhûd haline ve kurb-i Hakk makamına ulaştıklarını iddia edenlerin bir kısmı esasen bu 

manevî halleri sadece isim ve lafız olarak bilirler. Dikkat çekici birtakım cümleleri ezberleyip 

onları tekrarlayıp durmaktan başka bir iş yapmazlar. Çok şey öğrendiklerini düşünen bu tarz 

kişiler, halk kesimi bir tarafa müfessirleri, hadisçileri, fakihleri ve diğer ilim sahiplerini bile 

küçümserler. Bu sahte sûfîler vahiyden konuşuyormuş, sırlardan haber veriyormuş gibi 

durmadan aynı süslü cümleleri tekrar ederler. Âlim ve âbid kişileri küçümserler ve onların 

gereksiz yere kendilerini yorduklarını söyleyerek alay ederler, Allah hakkında konuşan ancak 

Allah’tan perdelenmiş kimseler bile olduklarını söylerler. Kendilerinin Allah’a ulaştıklarını 

iddia eden bu kişiler gerçekte Allah katında bir fâcir ve münafıktan; Allah dostları nazarında 

da cahil ve ahmaktan başka bir şey değildir. Zira onlar ilim öğrenmemiş, ahlâkını 

güzelleştirmemiş, ibadetlerle meşgul olmamış, hevâ ve hevesine tabi olmanın dışında kalp 

murakabesinden mahrum ve birtakım hezeyanları tekrarlayıp durmuş bedbaht kişilerdir.195 

Gazâlî’nin sözde sûfîler hakkında dikkat çektiği diğer bir husus ise, mârifet ilminin niteliği 

hakkındaki düşünceleridir. Manevî yolculuk mertebelerinde belirli bir aşamaya gelen zihin, 

şer’îat esasları hakkında, artık ibadete gerek kalmadığını şer’îat esaslarının üstünde bir 

makama sahip olduklarını iddia eder. Bunlar, dinin hükümlerini bir tarafa bırakıp helalle 

                                                           
191 Ali Bolat, Bir Tasavvuf Okulu Olarak Melâmetîlik (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 77, 167. 
192 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 1/205. 
193 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 1/166. 
194 Attâr, Tezkiretü’l-evliyâ, 2/37. 
195 Gazâlî, İhyâ, 3/862-863; Süleyman Uludağ, Tasavvuf ve Tenkit (İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2011), 131-132. 



48 
 

haramı birleştirerek eşit gören kimselerdir. Bu grupta yer alanlardan kimisi “Allah benim 

ibadetlerimden müstağni, neden kendimi yorayım?” derken, kimisi de “insanlar gönüllerini 

şehevi duygulardan ve dünya muhabbetinden temizlemekle yükümlü kılındılar bu ise 

imkânsızdır, muhal olan şeyle mükellef tutulmuşlardır, denemeyen aldanır, biz ise denedik ve 

bunun imkânsız olduğunu idrâk ettik” diyerek ahlâkî arınmanın üstesinden gelinemeyecek 

bir çaba olduğu düşüncesine kapılırlar. Gazâlî’ye göre bu şekildeki bir düşünce tamamıyla 

yanlıştır çünkü insanlar şehvet ve gazap duygularını kökünden kazımakla mükellef değildir. 

İnsanların sorumluluğu bunları aklın ve dinin idaresi altına sokmaktır, bu da imkânsız 

değildir.196 Şüphesiz şehvet ve gazabı hiç eser kalmayacak şekilde kökünden sökmeye asla 

güç yetmez çünkü bu ikisi insanoğlunun tabiatında vardır ve ayrılmaz. Ancak bu ikisini 

riyâzet ve mücâhede ile terbiye etmeye çalışmalıdır.  Aslında emredilen de budur.197 

Yine bu grupta yer alan ve Gazâlî’nin İbâhiyeciler olarak adlandırdığı kimseler ise “organlarla 

yapılan amellerin önemi yoktur, dikkate alınacak olan kalplerdir, bizim kalplerimiz Allah 

muhabbeti ile tutuşmuş, mârifetullaha ulaşmıştır, biz bedenimizle sadece dünyada yaşıyoruz, 

kalplerimiz ise her zaman Allah’ın huzurundadır, bizim şehvetlerle bağımız kalben değil 

zahirendir” derler. Bu anlayışa sahip olanlar kendi derecelerini diğer insanlar bir tarafa 

peygamberlerden bile üstün görürler. Bedeni ibadetlerle nefsi terbiyeye ihtiyaçları 

olmadığını, güçlü oldukları için nefsânî duygularının kendilerini yenemeyeceğini dolayısıyla 

Allah yolundan alıkoyamayacağını düşünürler.198 

Mârifetin manevî derecelerin en üstünü olduğu düşüncesi, zühd ve ibadetin sadece birer aracı 

sayılması, belli bir dereceden sonra ibadete gerek olup olmadığı tartışmasını çıkarmıştır. Bazı 

müfrit sûfîler amellerin mârifetullaha ulaşıncaya kadar gerekli olduğunu, asıl hedef olan 

mârifet oluşunca vasıtalara gerek kalmayacağını iddia etmişlerdir. Müfrit sûfîlerce ileri 

sürülen tasavvuf yolunda, ibadetlerin düşeceği ve şer’î hükümlerle amel etme 

sorumluluğunun kalkacağı yönündeki hatalı yaklaşım Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909), Ebû 

Tâlib el-Mekkî (ö. 386/996), Kuşeyrî (ö. 465/1072), Gazâlî (ö. 505/1111), Abdülkâdir Geylânî 

(ö. 561/1166) gibi tasavvuf tarihinin önde gelen büyük mutasavvıfları tarafından şiddetle 

eleştirilmiştir.199 

Gazâlî Faysâlü’t-Tefrika’da sûfî oldukları iddiasında olan ve Allah katında ulaştıkları yüksek 

mertebe sayesinde namaz kılmak, günah işlememek gibi yükümlülük taşımadıklarını böylece 

sorumlu da olmadığını ileri süren müfrit sûfîlerin İbâhî-Bâtınîler’den daha tehlikeli 

olduklarını, çünkü sûfîlik adı altında dini içten yıkmaya çalıştıklarını ifade eder.200 Gazâlî el-

Münkız’da da tasavvuf yolunda olduğunu ve artık ibadet etmeye gerek olmayacak yücelikte 

                                                           
196 Gazâlî, İhyâ, 3/863. 
197 Gazâlî, İhyâ, 3/129. 
198 Gazâlî, İhyâ, 3/863. 
199 Süleyman Uludağ, “Ârif”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3/361-362. 
200 Çağrıcı, “Gazâlî”, 13/502. 



49 
 

bir mertebeye vasıl olduğunu iddia eden kimselerin esasen tasavvuf yolundan sapmış 

kimseler olduğunu söylemiştir.201 Aynı şekilde Gazâlî Mişkâtü’l-envâr adlı eserinde de “kâmil 

insan odur ki bilgisinin nuru takvasının nurunu söndürmez” sözünü naklederek kâmil 

kimsenin zahir ile batını birleştiren kimse olduğunu ve mârifetin şer’îatın hükümlerine 

uymaya gerek olmadığı bir dereceye gelemeyeceğini ifade etmiş, Allah bizim amelimize 

muhtaç değil diyenleri eleştirmiştir.202 Seyrü sülûkta sorumluluğun düşeceği bir dereceye 

ulaşmanın mümkün olmadığını söyleyen Gazâlî’nin tasavvuf anlayışının önemli ilkelerinden 

birini belirtmiştir.203  Gazâlî sûfîleri taklit eden İbâhîyecilerin aldanmış gruplarının çok çeşitli 

olduğunu ifade etmiştir. Onların söz konusu aldanışları şeytanın tuzağına düşerek 

kapıldıkları vesveselerdir. Bu yanılgının temel sebebi de dini konularda tam bir bilgiye sahip 

olmadan ve hakiki bir zâta tabi olmadan kendi başlarına mücâhedeyle meşgul olmalarıdır.204 

Gazâlî’ye göre Allah yolunda ilerlerken farklı çok aldanış çeşitleri vardır. Aslında Gazâlî, bu 

meselelerin çok fazla gündeme gelmesini de uygun görmez. Çünkü bu yolun yolcusu kişinin 

söz konusu durumları başkalarından duymaya ihtiyacı olmadığı gibi tasavvuf yoluna 

girmeyen kişinin de bu bilgileri bilmesi, kendisine bir yarar sağlamadığı gibi zarar bile 

verebilir. Zira kişinin anlayamadığı şeyleri işitmesi onu dehşet ve şaşkınlığa sürükleyebilir. 

Diğer yandan bir faydası vardır ki o da öğrendiği bilgilerin kendisini aldanış ve gurura 

kapılmaktan kurtarmasıdır. Hatta işin ciddiyetini fark edip kendi sınırlı görüşünden çok daha 

önemli ve tahayyülünün çok ötesinde olduğunu anlar.205 

Gazâlî’ye göre insanın aldanmadan kurtulması için üç şey gereklidir. Bunlar da akıl, mârifet, 

ilimdir. Mârifetten amaç da kişinin kendi nefsini bilmesi, Rabbini tanıması, dünya ve âhiret 

hakkında bilgi sahibi olmasıdır. Allah’a götüren yolda nasıl gidileceğini, Allah’a yaklaştıran ve 

O’ndan uzaklaştıran şeylerin neler olduğunu, bu yolun engellerini, âfetlerini öğrenmek 

suretiyle aldanıştan kurtulmak mümkün olur. Ancak Gazâlî bütün bunları gerçekleştirmeye 

gücü yeten kimsenin de kendisini güvende hissetmemesi gerektiğini ve şeytanın aldatmasının 

hiçbir zaman tükenmeyeceğini vurgulayarak, tehlikenin her zaman söz konusu olabileceği 

hususuna dikkat çeker. Dolayısıyla dikkat edilmediği takdirde insanın ayağının kayması 

muhtemeldir.206 

Nefis terbiyesi için riyâzet, murakabe, mücâhede gibi tasavvufî eğitim aşamalarının önemli 

unsurlarını görmezden gelerek işin sadece görünen kısmına önem veren, bir başka ifadeyle 

şekli unsurları öne çıkaran sözde sûfîler, Gazâlî’nin eleştirilerinden ciddi paylarını almıştır. 

Zira tasavvuf mertebeleri için zorlu bir riyâzet ve mücâhede sürecinden geçmek gerekir. 

                                                           
201 Gazâlî, el-Münkız, 178. 
202 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 51. 
203 Uludağ, “Gazâlî”, 13/517. 
204 Gazâlî, İhyâ, 3/863; Uludağ, Tasavvuf ve Tenkit, 132-133. 
205 Gazâlî, İhyâ, 3/867; Mehmet Ali Aynî, İslâm Düşüncesinin Zirvesi Gazâlî, haz. Erol Kılınç (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2011), 200-203. 
206 Gazâlî, İhyâ, 3/872-875. 



50 
 

Ancak ahlâkı güzelleştirme ve tezkiye sûfîyi amacına ulaştırabilir. Sahte sûfîleri diğerlerinden 

ayıran önemli bir fark olarak karşımıza çıkan durum ise dini hükümleri önemsemeyen ve 

helal ile haramı bir gören anlayışlar Gazâlî tarafından kesin bir dille eleştirilmiş ve 

reddedilmiştir. Allah’ın kulun ibadetine ihtiyacı olmadığı, bedenle yapılan amelin bir anlam 

ifade etmediği, kalbi arınmanın mümkün olmaması gibi nedenlerle Allah’ın insana bu şekilde 

bir sorumluluk yüklemeyeceği ve Allah katında yüksek mevkilere ulaşan kimselerden dini 

yükümlüklerin düştüğü şeklindeki yanlış yaklaşımlar, Gazâlî’nin tasavvufî düşüncedeki 

sapmalara verdiği örneklerdir. Gazâlî’nin söz konusu tenkitleri, bir taraftan sözde sûfîleri 

hizaya getirmek diğer taraftan da farkına varmadan bu hatalara düşebilecek olan manevî yola 

girmiş sâlikleri uyarma amacına yöneliktir. İlk dönem tasavvuf düşüncesinin önde gelen 

şahsiyetlerinden biri olan Gazâlî, tasavvufî hayatın son derece önemli meselelerinden birine 

dikkat çekmiş ve bu hususta da mücadelesini vererek üzerine düşen görevi yerine getirmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

2. BÖLÜM 

GAZÂLÎ’NİN BİLGİ ANLAYIŞI 

 

2.1. Bilgi  

İnsanlık tarihi boyunca bilginin araştırılması, hem felsefi araştırma hem de bilimsel 

araştırmayla iç içe geçmiş merkezi bir ilgi alanı olmuştur. Antik uygarlıklardan modern çağa 

kadar düşünürler bilgiyi ve onun kaynaklarını tanımlamakla uğraşmış, çeşitli teori ve 

hareketlerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bilgi özünde, bilen ile bilinen arasında, öznel 

bilinç ile nesnel gerçeklik arasında köprü kuran dinamik bir ilişkiyi içerir. Bu diyalektik 

etkileşim disiplin sınırlarını aşarak çağlar boyunca gelişen zengin bir anlayış dokusunu 

besler. Antik çağda felsefi düşünce, evren tasavvurundaki değerlerden hareket ederek 

mitolojilerin ve felsefe öncesi bilgelik döneminde ortaya çıkmış ve bilginin sistematik olarak 

araştırılmasının temelini atmıştır.207 

Gazâlî’nin bilgi anlayışını ele almadan önce bu konunun temeli mesabesinde olan bilgi 

teorisine değinmek gerekir. Çünkü bilgi teorisi ile ilgili açıklayıcı bilgiler vermeden direkt 

Gazâlî’nin bilgi anlayışını incelemek zordur. Bilgi, insanlık tarihinin başından günümüze 

kadar bütün bilimlerin ve disiplinlerin temel konusu olmuştur. Kelime anlamı olarak bilgi ve 

bilimin yakınlığı, ikisinin ilişkisi hakkında fikir vermektedir. Bütün bilimlerin merkezinde 

bilgi olmasına rağmen bilginin kaynağı, ne olduğu, çeşitleri ve açılımları felsefenin konusunu 

oluşturmuştur. Bilgi sorunu felsefede çözümlenmemiş süregelen bir tartışma konusudur. Her 

düşünür kendi düşünce sistematiğine göre bilgi ve bilim tanımı yapmıştır. Bilgi nedir sorusu 

felsefe ve bilgiyi içine alan diğer tüm disiplinler için en önemli sorulardan biri olmuştur. Bilgi 

nedir sorusuna cevap ararken sistematik olarak düşünce tarihinde bilgi üzerine kurulmuş 

teoriler ve görüşler de incelenmelidir.  

Bilgi, bilinç sahibi varlıkla, “ben” yani “suje” ile bu sujenin kendisine yöneldiği obje (nesne) 

arasındaki bir ilgi olarak tanımlanabilir. Hangi alana ait ve nasıl olursa olsun her tür bilgide 

ve bilme olgusunda birbirinden hiçbir zaman ayrılmayan, biri bilen (insan), diğeri bilinen ya 

da bilinmek istenen şey olmak üzere daima iki yön vardır. Bütün bilgiler bu iki unsur arasında 

kurulan ilişkiye dayanır ve ortaya çıkar. Burada bilen taraf insan (suje) ve bilinen (obje), 

kendi başına var olan şeyler olup, bilgi bunlar arasındaki ilişki sonucu çıkan şeydir.208 Bu 

ifadeler bilen ile bilinen arasında bir ilişkinin kaçınılmaz olduğunu ortaya koymaktadır. Başka 

bir ifadeyle bilen ile bilinen arasında ilişki olmadığında ürün olarak bilgi meydana gelemez. 

                                                           
207 Ayhan Bıçak, “Türk Düşüncesi Araştırmalarında Yöntem Sorunu ve Devlet”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar 

Dergisi 18(2005), 60. 
208 Hüsameddin Erdem, Bazı Felsefe Meseleleri (Konya: Hü-Er Yayınları, 1999), 57. 



52 
 

“Bilgi, düşünen bilinç ile düşünülen arasında kurulan ilgi, bilme fiilinin sonucunda 

doğrulanmış bir önermenin ifadesi. Suje-obje ilişkisi kurarak var olanlardan haberdar 

olma.”209  

“Özne (bilen) ve nesne (bilinen) arasındaki ilişki olarak bilgi bağlantısı.”210 

Yani bilme eyleminin yapıcısı durumunda bulunan öznenin, bu faaliyette pasif olan nesne ile 

ilgi/bağ kurarak onun varlığının bilgisine sahip olmasıdır.  

“Bilginin elemanları suje (bilen ben), obje (bilinen nesne), bilen benin duyularla elde ettiği 

duyu verileri, bu verileri soyutlayarak elde edilen kavramlar, kavramlardan kurulan yargılar 

(hükümler, önermeler).”211  

“Bilgi, suje ile obje arasındaki bağdır. İki uçlu olan bu bağın bir ucunda suje, öteki ucunda ise 

obje bulunur.”212 

“Bilgi, kısaca suje ile obje arasındaki bir dizi aktlarla (bilgi elde etme yolu) oluşan bir bağdır. 

Bir takım şartlar altında gerçekleşir. İki ucun karşılıklı aktivitesi söz konusudur.”213 

“Demek ki bilen ile bilinen arasındaki ilişki - şayet bir örnek ile açıklayacak olursak- adeta bir 

terazinin iki kefesi gibidir: Birinde ağırlık (bilen) vardır, diğerinde ise tartılan şey (bilinen) 

mevcuttur. Bu tartı ve ilişkiden ortaya çıkan muvâzene (denkleşme)’ye bilgi adı verilir.”214 

Bilgi eylemin aktörü olan öznenin, nesne hakkında duyu organları, akıl ve sezgi yoluyla elde 

ettiği verileri, düşünme fiilinin konusu yaparak onun hakkında kavramlar üretmesi ve bu 

kavramlara bağlı olarak değerlendirmelerde bulunmasına bilgi denir. Özetlemek gerekirse 

bilgi, sujenin obje ile duyusal, aklî veya sezgisel yolla bağ kurması neticesinde ortaya çakan 

üründür. Bilginin oluşma sürecinde özne ve nesne olmak üzere bu iki unsur arasında mutlaka 

bir ilişkinin kurulması gerekir. Eğer bu bağ kurulmazsa bilgi oluşmaz.  

Daha hiçbir şeyin farkında olmayan küçük bir çocuk, büyüklerinin olmadığı bir ortamda gidip 

elini yanan sobaya dokunup elini yakınca, nesne konumundaki sobanın elini yakan, kendisine 

acı veren, can yakan bir nesne olduğu bilgisine deneme yoluyla ulaşmış olacaktır. Bu olaydan 

sonra çocuk, büyüklerinden elini yakan o nesnenin adının soba olduğunu öğrenince sobanın 

veye genel olarak ateşin , “yakıcı bir etkisi” olduğu bilgisine sahip olacaktır. 

Bütün öğrenilen bilgiler ya başkalarından doğrudan öğrenilir ya da sujenin bizzat 

deneme/yanılma yoluyla veya da felsefi/bilimsel/dini kitaplardan bizzat öğrenmesi ile 

                                                           
209 Süleyman Hayri Bolay, Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü (Ankara: Akçay Yayınları, 1997), “bilgi”, 50. 
210 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İnkılap Kitabevi Yayınları, 1998), “bilgi”, 34. 
211 Bolay, “bilgi”, 51. 
212 Takiyettin Mengüşoğlu, Felsefeye Giriş (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992), 48. 
213 Şahin Filiz, İslâm Felsefesinde Mistik Bilginin Yeri (İstanbul: İnsan Yayınları, 1995), 22. 
214 Nihat Keklik, Felsefenin İlkeleri, Felsefeye Giriş 1 (İstanbul: Doğuş Yayın ve Dağıtım, 1982), 164. 



53 
 

oluşmaktadır. Suje obje hakkında, doğru/yanlış, güzel/çirkin, soğuk/sıcak, iyi/kötü, acı/tatlı 

gibi karar vererek obje hakkında bir ürün ortaya koymakta ve bilgi oluşmaktadır. 

İnsan, sadece kendi dışındaki objelerle etkileşim yoluyla mı bilgi dediğimiz ürünü ortaya 

koyar? Suje, pek çok özelliğiyle, fonksiyon ve fiilleriyle, insandır. Obje de türleri, nitelikleri, 

biçimleriyle her şeydir. Bu bağlamda “suje, obje haline getirilebilir. Nitekim insanla uğraşan 

bilimler, sujeyi obje haline getiriyorlar.”215 Bu cümlenin açıklaması olarak insan kendi 

dışındaki nesneleri düşünme konusu yapıp bilgi elde ettiği gibi, bilen olarak kendi kendini de 

düşünme konusu yaparak bilgi elde eder. Bu etkileşimin sonucunda ise tıp, antropoloji, tarih, 

psikoloji, sosyoloji gibi insan ile ilgili bilgiler/disiplin alanları ortaya çıkmıştır.  

Bilginin ne olduğu ile ilgili yazdıklarımızdan sonra bilgi felsefesinin ne olduğu hususuna 

geçelim. 

“Bilgi kuramının konusu, adından da anlaşılabileceği gibi, bilgidir. Burada, bilginin doğruluğu, 

kaynağı ve sınırları meselesi ele alınır.”216 Burada doğruluktan, doğru bilginin imkânı olup 

almadığı sorusu kastedilmiştir. Doğru bir bilginin imkânı sorusu ile başa çıkıldıktan sonra bu 

bilginin hangi yolla elde edilmesi gerektiği sorusu gelir. Yani doğru bilgi, akılla mı, tecrübeyle 

mi, sezgiyle mi elde edilir sorusudur. 

Günümüzde yaygın olarak kullanılan bilgi kuramı, köklü olarak ancak 19. yüzyılın 

ortalarından beri kullanılmaya başlanmıştır.217 Bu isimle birlikte (formel-geleneksel mantığa 

karşıt olarak) içerikli (materyal) mantık; noetik (Grekçe; nous: düşünce/akıl), gnosioloji 

(Grekçe; gnosis: gizli/özel bilgi, hikmet); epistemoloji (Grekçe; episteme: bilgi; logos: bilim) 

terimleri de kullanılır. Fransızca ve İngilizce konuşulan ülkelerde daha çok son terim 

yaygındır. (Fr.: epistemologie, İng.: epistemology). Almancada ise bilgi kuramı 

(Erkenntnistheorie) terimine daha çok başvurulmasına rağmen Almanya’da zaman zaman 

bilgi metafiziği adının da geçtiği görülür.218  

Farklı ifadeler kullanılmış olsalar da hepsi aynı anlama gelmektedir ve ortak yönleri bilgi 

problemi ile ilgilenmeleridir.  

İlk olarak geniş anlamda bilgi olayını çözümleyerek açıklayan, mantığı, ruh bilimi, toplum 

bilimi, tarihi, dirim bilimi, fizikötesini kuşatan bilgi öğretisidir diğeri ise dar anlamda bilgi 

eleştirisi bir yandan bilginin özünü, yapısını, kaynağını diğer yandan bilginin yöntemini, 

geçerliliğini, olanak ve sınırlarını araştıran felsefe dalıdır.219 

                                                           
215 Mengüşoğlı, Felsefeye Giriş, 48. 
216 S. Elibol, Felsefeye Giriş (Ankara: Sek Yayınları, 1993), 19. 
217 Alwın Diemer, Bilgi Kuramı (Günümüzde Felsefe Disiplinleri kitabının içinde), çev. Doğan Özlem (İstanbul: Ara 

Yayınları, 1990), 153. 
218 Diemer, Bilgi Kuramı, 153. 
219 Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, “bilgi kuramı”, 35. 



54 
 

Bilginin kaynağı ve geçerliliği üzerine akılcılık, tecrübecilik, tenkitçilik, sezgicilik gibi teoriler 

ileri sürüldüğü gibi, bilginin çeşitli açılardan ele alınışı sonucu realizm, idealizm gibi 

nazariyeler ortaya atılmıştır.220  

Bilgi kuramının görevi, bilgi olgusunun açıklanması olarak belirlenebilir. Bu görev, bilgi 

kavramlarının, bilginin öge, yapı ve bilgi tiplerinin, bilgi koşulları ile bilginin oluşma 

sürecinin, ölçüt ve sınırlarının açıklanmasını içerir.221 

Bilgi kuramının ne olduğu hakkında bahsettikten sonra bilgi kuramının hangi problemlerle 

ilgilendiği konusunu ele almaya çalışalım. 

Bilgi kuramı öncelikle bilginin mümkün olup olmadığı ile ilgili soruları kapsamaktadır. Varlık 

felsefesi hakkında, kendisinde hiçbir kuşku olmayan, algıladıklarımızdan başka, bağımsız 

gerçek bir dünyanın olduğunu düşünen filozoflar (safdil gerçekçiler/naif realistler) olduğu 

gibi, bilgi felsefesi hakkında da haiz olduğumuz bilgi yetilerinin bilhassa duyuların dış 

dünyayı bize olduğu gibi yani doğru biçimde yansıttığını söyleyen “safdil dogmatikler” de 

vardır. İnsanın sahip olduğu bilgi yetilerinden, algılarından, gözlem ve deney yapma 

yeteneklerinden kuşku duymaya başlaması, oldukça ileri bir zekâ seviyesi ve tecrübe 

gerektirir. Duruma tarihsel yönden baktığımızda da böyle olduğunu görmekteyiz. Yunan 

düşüncesi, bilgi yetilerini yaklaşık 200 yıl ciddi olarak kullanıp denedikten sonra, Sofistlerle 

beraber (MÖ 5. yüzyıl), yine ilk defa ciddi ve sistemli olarak, eşyanın olduğu gibi insanda 

bilinip bilinmeyeceğini sormuş dolayısıyla şüphe ile yaklaşarak eleştiri meselesi yapmıştır.222 

 Bilgi kuramının ilk sorusu, bilginin imkânı ve imkânsızlığı sorusudur. Buna olumlu cevap 

verenler çoğunlukla felsefe düşünce tarihinde “dogmatik filozoflar” olarak adlandırılır. Doğru 

bilginin mümkün olduğunu söyleyenlerin felsefe alanındaki adı dogmatizm, bunu savunanlar 

da dogmatiklerdir. Bilginin mümkün olmadığını düşünenlere ise genellikle felsefe tarihinde 

“şüpheciler” veya “septikler”adı verilir.  Felsefede bu ekolü savunmanın adı ise “şüphecilik” 

veya “septisizm”dir. Septik filozof, bilginin mümkün olduğunu savunan dogmatik filozofun 

bilgi ile ilgili düşüncelerini, bu düşüncelerin temelini oluşturan gerekçelerin ve ölçütlerin 

aksini ispatlayarak reddeder.223 

Bilginin mümkün olup olmadığı sorusunun yanında bilgi kuramının ikinci sorunu, bilginin 

araçları ve kaynağı problemidir. “Acaba bilginin elde edilmesinde genel olarak zihnin payı mı 

önemlidir, yoksa zihnin dışardan, çevreden aldıkları mı?” Kişinin bilgiyi elde etmede iki yetisi 

olduğundan bahsedilir. “İlki, aklın düşünme yeteneği; duyuların algılama, gözlemleme 

yeteneğidir.” Bilginin oluşumunda aklın daha fazla rolü olduğunu söyleyenlere akılcılar 

                                                           
220 Bolay, Felsefî Terimler ve Doktrinler Sözlüğü, 51-52.  
221 Diemer, Bilgi Kuramı, 157-158. 
222 Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Serbest Kitaplar, 2019), 40. 
223 Arslan, Felsefeye Giriş, 40-41. 



55 
 

(rasyonalistler); duyuların (algı) rolünün daha fazla olduğunu söyleyenlere ise deneyciler 

(ampiristler) denir.224 

Bununla birlikte felsefe tarihi bize gerek aklın gerekse duyuların doğru bilgiyi elde etmede 

yetersiz olduğunu hatta yanılttığını, insanda bu iki alandan daha üstün başka bir özellik 

bulunduğunu ve adının ise “sezgi” olduğunu söyleyen filozoflar bulunduğunu da 

göstermektedir.225 “Bu bilgi vasıtası yani sezgi eşyayı, tabiatı parçalamadan, bölmelere 

(kompartıman) ayırmadan bütün olarak kavrar.”226 “Sezgicilere göre sezgi, insanı 'doğrudan 

bir seziş ve araçsız bir kavrayış'la eşyanın bilgisine vakıf kılan üstün bir yetidir.”227 İnsanı 

yanıltan duyulardan ve nesneleri ayıran akıldan farklı olarak sezgisel bilgi, bir anda, 

kendiliğinden ve sadece kişiye özel olarak oluşan bir bilgi kaynağı ve bilme faaliyetidir. 

“Felsefe tarihinde Yunan dünyasında Plotinos, İslâm dünyasında Gazâlî ve diğer İslâm 

mistikleri veya tasavvufçuları, Batı felsefesinde Bergson, sezgiciliğin önemli temsilcileri 

arasındadır.”228 

Bundan sonra ise bilgi kuramının tarihi hakkında bahsetmek yerinde olacaktır. 

Bilgi problemi, felsefenin alt dalı olan bilgi felsefesi (bilgibilim) olarak bağımsız bir alan 

olmadan önce de filozoflar bu problemi ele almışlardır.229 

Filozoflar tarafından üzerinde önemle durulan bu alan, Eski Yunan Felsefesinde ilk olarak 

Platon tarafından belli konular ele alınarak sistemleştirilmeye çalışılmıştır. 19. yüzyılda 

bağımsız bir disiplin alanı olarak ortaya konmaya başlanmış ve bilgi kuramı adını almıştır. 

Meseleler, John Locke tarafından daha sistemli bir şekilde ele alınmıştır.230 

Epistemoloji etrafındaki sistematik araştırma ve incelemeler, Almanya’da Gottfried Leibniz 

(1646-1716), İngiltere’de John Locke (1632-1704) tarafından başlatıldı ve böylece felsefe 

bilminin bağımsız bir alanı olarak resmen şekillendi. Immanuel Kant, aklın gücünü ve bilginin 

değerini felsefenin en önemli işlevi olarak değerlendirdi ve bilgi felsefesi konularının değeri 

üzerinde fazlaca durdu.”231 

Epistemoloji tarihinde bilgi teorisini de kapsayacak şekilde üç büyük aşama fark edilebilir. 

Birinci evre, Avrupa felsefesinin başlangıcından Yeniçağ başlarına kadar uzanan “eleştiri 

öncesi dönem”dir. Bilgi problemi üzerine tartışmaların başlangıcında İtalyan filozof 

                                                           
224 Arslan, Felsefeye Giriş, 41. 
225 Arslan, Felsefeye Giriş, 41. 
226 Bolay, Felsefî Terimler ve Doktrinler Sözlüğü, “sezgi”, 407. 
227 Arslan, Felsefeye Giriş, 41. 
228 Arslan, Felsefeye Giriş, 41-42. 
229 Fritz Heinemann, Bilgi Kuramı (Günümüzde Felsefe Disiplinleri kitabının içinde), çev. Doğan Özlem (İstanbul: 

Ara Yayınları, 1990), 171. 
230 Filiz, İslâm Felsefesinde Mistik Bilginin Yeri, 22. 
231 Muhsin Gerviyani, İslâm Felsefesine Giriş, Bilgi ve Varlık, çev. Hasan Almas (İstanbul: Birey Yayıncılık, 1998), 68-

69. 



56 
 

Parmenides bulunur. Onun suje-obje ilişkisi modeli (Parmenides modeli), ana hatlarıyla 

çağımıza kadar geçerli olmuştur hatta günümüzün tartışmaları için bile örnek 

oluşturmaktadır. Bu örnek daha sonraki dönemlerde hep uygulanmıştır. Bilhassa Platon, 

Aristoteles, Thomas Aquinas ve Descartes, modelde önce daha çok objeye ağırlık verir. Obje 

bütün bilginin taşıyıcısıdır ve objenin kendi başınalığına göre objeyi bilme ikinci derece bir 

olaydır (realizm). Şüphesiz bilginin subjektifliğine, dolayısıyla sujeye dayanıldığı da olur. 

Örneğin ünlü sofistlerden Protagoras: “Her şeyin ölçüsü insandır” (insan-ölçü-homo mensura 

deyimi) sözünü söylemiştir. Aynı şekilde, tüm bilginin, bilenin (sujenin) ölçütlerine göre 

oluştuğuna Skolastik felsefede de görürüz.232 

Epistemoloji tarihinin ikinci evresi ise John Locke ile başlar. Genel olarak özgül bir bilgi 

teorisi ve bilgi eleştirisi dönemi İngiliz filozof Locke ile başlamıştır.233 Bilgi felsefesinin neyle 

uğraşması gerektiği ile ilgili meseleleri en iyi şekilde dile getiren ilk kez Locke olmuştur. Daha 

önce ilgilenilen metafizik ile ilgili sorunlar bir yana bırakılmış, özellikle 19. yüzyılda bilgi 

felsefesinde pozitivist yönde etkili bir hareketlenme ortaya çıkmaya başlamıştır.234 Bu 

yüzyılda pozitivist felsefeyi kuran Auguste Comte, bilim ve metafizik arasında ayrımlar 

yaparak, bilimin olgulara yani denenebilen gerçeklere dayanması gerektiğini ileri sürmüştür. 

Comte, metafizik konuları kavramsal olarak açıklamayı imkânsız ve gereksiz görmüştür. 

Onun deneysel bilgiler vurgusu felsefenin ve bilimin yönünü büyük oranda değiştirmiştir. 

Hem insanın hem de toplumun gelişmesini temele oturtan pozitivizm, mümkün olan tarihsel 

son aşama,  toplumların son gelişim dönemi pozitif toplum olarak çıkar.  Ayrıca felsefi çığır 

açan pozitivizm  “ideolojilerin sonu” gibi tarih aşamaların son basamağı olarak kabul 

edilmekte ve bu tarz tartışmalara zemin hazırlamaktadır.235 

Pozitivizme göre fizik ötesi olanaksızdır. Metafiziğin imkânsızlığını ve deneyi/gözlemi birinci 

sıraya koyarak fizik ve doğa bilimlerinde kesin ayrım yapar. Toplumsal analiz aşamalarında 

deney ve gözlem yöntemiyle hareket edilmesi, felsefeden bir ayrılma olarak sosyoloji bilimini 

ortaya çıkarmıştır. İlk örneklerini ve temellerini İbn Haldûn felsefesinde gösteren sosyoloji, 

ortaya çıkışından 20. yüzyılın sonuna kadar, her ne kadar pozitivizme yönelik eleştiriler olsa 

da Comte tarafından sistemleştirilmiş ve temelini korumuştur.236 

“Son evre ise, 20. yüzyılda yaşanmakta ve bu dönemi özellikle fenomonoloji ve içlerinde 

özellikle “analitik felsefe” olmak üzere çeşitli neopozitivist akımlar karakterize 

etmektedir.”237 “Üçüncü dönem çeşitli ögelerle karakterize olur. Genel olarak belirtmek 

gerekirse, 20. yüzyılda bilgi koşulları üzerinde olduğu kadar bizzat bilgi kuramı üzerine de bir 

                                                           
232 Diemer, Bilgi Kuramı, 159. 
233 Diemer, Bilgi Kuramı, 158. 
234 Diemer, Bilgi Kuramı, 159-160. 
235 Recep Ertürk, “Pozitivizm Üzerine”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi 3/11 (2005), 2. 
236 Ertürk, “Pozitivizm Üzerine”, 3. 
237 Diemer, Bilgi Kuramı, 158. 



57 
 

refleksiyona rastlanmakta ve öbür yandan bilgi kuramının ele aldığı konularda gitgide artan 

bir genişleme görülmektedir.”238 

Bilgi teorisinin problemlerinden ve felsefe tarihinde geçirdiği evrelerden kısaca bahsetmiş 

olduk.  Ancak tezimizin konusu olan Gazâlî bu problemlerle uğraşmış mıdır? Gazâlî’nin bilgi 

anlayışı nasıl oluşmuştur? Gerçek bilgiyi elde etmede ulaşmada şüphenin rolü var mıdır? 

Doğru bilgiyi bulmada Zorunlu Varlık olan Allah’ın,  Nebevi bilginin, İslâm’ın kutsal kitabı 

olan Kur’an’ın etkisi var mıdır varsa ne kadardır? Bu şekilde sorularla ilgilendiği, bunların 

çözümü Gazâlî açısından en önemli görev olduğunu görmekteyiz. Tezimizin şeması ortaya 

çıkmış bulunmaktadır.  

 

2.1.1. Gazâlî’de bilgi 

Bilgi konusu kuşkusuz Gazâlî’den önce de İslâm düşünce tarihinde ele alınmış ve İslâm 

mütefekkirleri felsefenin en önemli alanından biri olan bu husus hakkında değişik tanımlarda 

bulunmuşlardır. İlk İslâm filozofu olarak bilinen Kindî (ö. 252/866) bilgiyi, eşyanın 

hakikatleri ile idrâk edilmesi şeklinde; Fârâbî (ö.339/950), varlığı ve devamlılığı insanın 

fiillerine bağlı olmayan varlıkların var oluşlarıyla ilgili akılda kesin olarak hükmün 

oluşmasıdır ifadesiyle; İhvân–ı Safâ (4./10. yy.), bilenin (suje) düşüncesinde bilinenin (obje) 

formunun (suretinin) oluşması olarak tarif etmişlerdir. Filozoflara göre genel anlamda bilgi, 

bir şeyin suretinin akılda ortaya çıkmasıdır. İslâm filozofları tarafından ortaya konan bilgi 

konusu ile ilgili bu tanımları Gazâlî’nin de benimsediği aynı şekilde bilgi problemiyle ilgili 

diğer noktalarda da kendisinden önce yaşamış İslâm âlimleri ile aynı düşündüğü 

görülmektedir. İslâm filozofları bilginin kaynağı olarak vahiy, akıl, duyu organları ile kalp ve 

sezgiyi kabul etmektedir. İslâm felsefesinde bilginin elde edilmesi, sınırı, imkânı gibi 

epistemolojik meselelerle en çok ilgilenen ve sistematik veriler sunan filozofların başında 

Gazâlî gelmektedir.239 Gazâlî, insanı bir bütün olarak konu almış ve onu yalnızca bir duyu, bir 

deney veya bir akıl varlığı olarak değerlendirmemiştir. 

Yukarıda belirttiğimiz gibi bilgi, suje ile obje arasında iki taraflı bir durumu olup bu sürecin 

somut sonucudur. Her bilme bir objeyi bilme; her algılama da bir objeyi algılamadır.240 İslâmî 

terminolojide genel olarak “el-ilm” ve “el-ma’rife” terimleriyle ifade edilen bilginin yerine 

aynı zamanda sonuç olarak “bilinmiş” olduğu için “malûmât” kelimesinin de kullanıldığı 

görülmektedir.241 

 

                                                           
238 Diemer, Bilgi Kuramı, 160. 
239 Mehmet Vural, İslâm Felsefesi Sözlüğü (Ankara: Elis Yayınları, 2003), “bilgi”, 68. 
240 Mehmet Ayman, Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe (İstanbul: İnsan Yayınları, 1997), 56-57. 
241 Necip Taylan, “Bilgi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yay., 1992), 6/157. 



58 
 

Gazâlî’nin bilim teriminin karşılığı olarak onun yerine kullandığı ilim terimi, yaşadığı 

dönemdeki anlayışa göre en genel kavram olup daha çok “bilgi” manasında kullanılmaktadır. 

Gazâlî’nin düşüncesinde ilim, bilimden farklı olarak sadece maddî olanı kendisine konu olarak 

almaz. Mahsûsâtın bilgisini de konu almakla birlikte onun literatüründe bilgi terimi, çok daha 

geniş anlam ifade edip hem mantık, matematik, tabiat gibi bilimleri hem de din, metafizik, 

ahlâk, hukuk alanlarının bilgisini içine alır. İlmin gayesi “şeylerin” hakikatini anlamak ve 

bilmektir, kendisinden hiçbir şekilde kuşku duyulmayan bilgi olup yani yakîn ifade edilen 

bilgidir. Ayrıca Fârâbî ve İbn Sînâ’dan gelen şekliyle Gazâlî de ilim ve felsefe terimlerinden 

birini olduğu gibi diğerinin yerinde kullanmıştır. el-Münkız’da “Kelâm ilmini öğrendikten 

sonra felsefeye başladım”242 ifadesini kullanmıştır. Bununla beraber felsefenin sadece tek bir 

ilim olmadığını, birçok ilmi içerdiğini de belirtmiştir.243 

Gazâlî, düşünce etkinliklerinin hemen hemen her sahası ve meselesi ile ilgilenmiş çok yönlü 

bir İslâm mütefekkiridir. Birçok felsefe problemiyle hesaplaşmaya girişmiş olan Gazâlî 

kendinde filozof, kelamcı, mutasavvıf kimliğini barındırması sebebiyle özellikle felsefenin üç 

ana problemi olarak bilinen “varlık, bilgi ve değer” sorunlarıyla derinlemesine ilgilenmiştir. 

Bunlardan bilhassa bilgi konusu en önemli ilgi alanı olmuştur. Gazâlî, bilginin değeri, 

geçerliliği, sınırı, sahası, kaynağı açısından pek çok mesele üzerinde durmuştur. Gazâlî’nin 

bilgiyi ve gerçeği arayış macerası daha çok ünlü eserlerinden el-Münkız’da yer almaktadır.244 

Bilgi alanında Gazâlî, hem teorik olarak hem de pratik ortamda ciddi bir şekilde emek 

harcayarak bu konuyu ele almıştır. Ancak şunu da belirtmek gerekir ki, Gazâlî’nin ilgi 

alanlarının çok geniş yelpazeye sahip olmasından kaynaklı, onun bilgi ile ilgili anlayışını 

belirleyip tespit etmek kolay bir iş değildir. Böylesine çok yönlü ve zor kişiliği olan Gazâlî’yi 

belirli kalıplarda değerlendirmek kusursuz olamaz. Gazâlî’yi hakkıyla anlamak ve 

anlatabilmek için kitaplarının satır aralarını çok iyi okumaya ve yeni okuma şekillerine 

bağlıdır. O zaman, Gazâlî gerçek kimliğiyle ortaya çıkabilir.245 

Gazâlî’ye göre, doğruluğu ya objektif ya da subjektif olarak deneyle kanıtlanmış ve dinde de 

açıkça bildirilmiş veriler, bilgidir. O zaman bilgi özyapısı itibariyle ister insanın ürünü (kesbi) 

olsun, isterse dinen (vehbi) olsun, insanın akıl tasavvur kuvvesinin onayladığı bir veridir.246 

“Bilmiş ol ki ilim; nefs-i mutmainne’nin, müfred veya mürekkep hâlde olsun 
eşyanın hakikatlerini, çeşitlerini ve maddelerden mücerred suretlerini dış 
varlıkları, nitelik ve nicelikleri, cevher ve zatları itibariyle tasavvur etmesidir. 
Bilen; kuşatıcı, idrâk ve tasavvur edici olan; bilinen ise, bilgisi nefse nakşolunan 
nesnenin zatıdır.”247 

                                                           
242 Gazâlî, el-Münkız, 56. 
243 Abdülkuddüs Bingöl, “Gazâlî ve Mantık Bilimi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 299. 
244 Hüsamettin Erdem, “Gazâlî’de Akıl Bilgisi ve Değeri”, Diyanet İlmi Dergi 47/3 (2011), 60. 
245 Ahmet İnam, “Gazâlî’nin Kalb Ordusu”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 513. 
246 Bayraktar, İslâm Felsefesine Giriş, 213-214. 
247 Gazâlî, Yol, Bilgi ve Varlık (Eyyühe’l-Veled- Ledünnî İlim Risalesi- Mişkâtü’l-envâr), çev. Âsım Cüneyd Köksal 

(İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2007), 43. 



59 
 

Buradan da anlaşılacağı üzere Gazâlî’ye göre insan iki yönlü yaratılmıştır. Birinci yön 

yaratılışı toprağa dayanan, kendisinden başkasına daima ihtiyaç duyan varlık; ikinci yön özü 

itibariyle cevher olan, birleşik olmayan, idrâk eden nefstir ki bu da sujedir. Ona göre suje, 

bilen, idrâk ve tasavvur edici olandır. Obje bilinen, şekli, formu, sureti, görünüşü akılda oluşan 

nesnenin kendisidir. Bilgi ise sujenin eşyanın hakikatlerini ve maddeden soyutlanmış şeklini 

almasıdır. 

Buna göre Gazâlî’de bilgi olayı ile ilgili üç faktör önümüze çıkmaktadır. Birincisi bilen, nefstir. 

İkincisi bilinen eşyanın kendisi yani gerçekliğidir. Üçüncüsü bu gerçekliğin şeklinin nefiste 

bulunması ve orada yer etmesidir. Gazâlî’ye göre bilgi olayında obje, idrâk edene hulûl 

etmeyip, sujeye ondan sadece bir misal, bir form girer. Örneğin görme olayını ele aldığımız 

zaman gördüğümüz cisimlerden bir şey ayrılıp göze gelmediği gibi, gözden bir ışık da görülen 

cisimlere gitmez. Sadece dış ve iç duyular aracılığıyla, nesnelere ait suret (şekil) algılanır.   

O zaman Gazâlî’nin bilgi anlayışında bilen, bilinen ve bilgi olmak üzere sürekli bulunması 

gereken üç ana unsur vardır diyebiliriz. Burada bilen (âlim) kalptir ve eşyanın hakikatlerinin 

kendisinde ortaya çıktığı yerdir. Bilinen veya bilinmek istenen (ma’lûm) ise eşyanın 

hakikatleridir. Bilgi (ilim) de, kalp aynasında ortaya çıkan eşyanın hakikatlerinden 

ibarettir.248 

“Hiç kuşku yok ki bilgiye konu olanların en faziletlisi, en yücesi, en şereflisi ve en ulusu Sâni’, 

Yaratıcı, Hak ve Tek olan Allah’tır. O’nunla ilgili ilim ve tevhid ilmi de ilimlerin en faziletlisi, en 

yücesi ve en mükemmelidir.”249  

“Dünya ve âhiret saadetinin aslı ve bütün ibadetlerin efdali, ilimdir.”250 

“Bil ki, ilim ve ibadetten başka (dünyevî) işler bâtıldır, (onlarda) hayır yoktur ve (onlar) fayda 

temin edilmeyen boş bir şeydir.”251 

“Kalbin lezzeti kendisi için yaratıldığı şeyi temin etmektir. Bu işlerin hakikatini 
kavramaktır… İnsan, yaratılışı icabı bilmediği şeyi öğrenmek ister ve bildiği 
şeyler ile de sevinip övünür… Kalp lezzetinin, işlerin hakikatini bilmekte 
olduğunu anladıktan sonra şunu da bilmek gerekir ki, bilgi ne kadar çok ve 
önemli şeyler olursa, lezzeti de o kadar fazla olur… Bu minval üzere bilgi ve 
bilginin ilgili olduğu ilim, ne kadar önemli olursa, onun lezzeti de o nisbette fazla 
olur. Hiçbir varlık, her şeyin şeref ve kıymet kaynağı olan, bütün âlemin 
hükümdarı olan; dünyanın acayip işleri O’nun eseri olan yaratıcı Allah Teâlâ’dan 
daha büyük ve daha şerefli olamaz. Bu itibarla Allah Teâlâ’yı bilmekten daha 
üstün ve daha zevkli bir marifet olamaz.”252 

                                                           
248 Gazâlî, İhyâ, 3/29. 
249 Gazâlî, Yol, Bilgi ve Varlık, 43. 
250 Gazâlî, İhyâ, 1/39. 
251 Gazâlî, Âbidler Yolu (Minhâcü’l- Âbidîn), çev. Ali Bayram - M. Sadi Çöğenli (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2015), 28. 
252 Gazâlî, Kimyâyı Saâdet, çev. Bilal Erdem (İstanbul: Ravza Yayınları, 2016), 63. 



60 
 

Görüldüğü üzere ilim, mutlu olmaktır ve Allah’ı bilmek, mutlu eden ilimdir. Gazâlî, en üstün 

mutluluğu elde eden ilmi, esas olan zorunlu varlığın yani Allah’ın tanınmasına, bilinmesine 

bağlaması sebebiyle onun bilgi anlayışında, bilgi-varlık-ahlâk iç içe geçmiştir. 

“İlim, zihnin kesin itikadıdır.”253 Gazâlî, ilmi sebr (denemek, ölçüp takdir etmek) ve taksim 

(parçalara ayırmak) yöntemiyle anlatmaktadır. İlim, taksim (kendisine karışabilecek yanlış 

bilgilerden temyiz) yoluyla kuşku ve zandan ayrılmaktadır çünkü ilim, doğruluk ifade eder.254 

Bilginin tanımından da anlaşılacağı gibi bilgide ana öğe, şüpheden uzak olması ve kesinlik 

bildirmesidir. 

Bunun yanında bilgiyi, farklı bakış açılarıyla konu alıp farklı tanımlar yapanlar da olmuştur.  

Gazâlî bu tanımları sıraladıktan sonra kabul ettiği tanımı ortaya koymaktadır.  

Bazısı ilmi, marifet olarak tanımlamaktadır böyle bir tanım doğru olmaz. Çünkü bu ilmin eş 

anlamlısıyla yapılan lafzi bir tariftir. Bu ise hareketi, yer değiştirme; mevcudu, şey olarak tarif 

etmeye benzer ve bu da gerçek anlamda tanım olamaz. 

Bazısı da ilmi, “bilme vasıtası veya kendisiyle bilgili olunan şey” olarak tanımlar. Bu ise 

gümüşü “kendisinden gümüş araçların yapıldığı şey” diye tanıma benzer. 

Kimileri ise ilmi, “kişiyi âlim yapan şey” diye tanımını yapar bu da dar ve özel (hususi) bir 

çizgide yapılmış bir tariftir. Bu tanım ilmin mahiyetini ve ne olduğunu açıklamaktan uzaktır. 

Mastarı (ilmi) idrâk edemeyen, ondan türeyeni (âlim) nasıl anlasın.255 

Gazâlî daha sonra kendi kabul ettiği ilim tanımlarını şu şekilde saymaktadır: 

1- İlim, görme ve hissetmeyi içine alan ortak bir isimdir. Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar adlı 

eserinde düşüncedeki tasavvuru, ilim olarak kabul etmektedir. 

2- Samimi nasihat demektir. 

3- Mutlak olarak Allah’ın ilmi için kullanılır. 

4- Aklın kavrayışı demektir ve ilmin açıklamayla yapılan tanımı budur.256 

Aynı zamanda mantıkçı da olan Gazâlî, müfretleri bilmeye “tasavvur” (bir konuda hüküm 

vermeden kavramaya); iki şey arasındaki ilişkiyi bilerek hüküm vermeye ise “tasdik” 

demektedir. Bu bakımdan bilgi (ilim), tasavvur ya da tasdiktir.257 Bazıları birincisine marifet; 

ikincisine ise ilim demişlerdir. Bu fikri savunanları bu tanımı şöyle açıklamışlardır: Marifet, 

                                                           
253 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, çev. Ahmet Kayacık (İstanbul: Ahsen Yayınları, 2002), 160. 
254 Tuncay Başoğlu, “Sebr ve Taksim”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/ 255. 
255 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 159. 
256 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 160. 
257 Gazâlî, el-Münkız, 75. 



61 
 

bir mef’ûl alır. Örnek olarak: “Ben seni tanıyorum.” İlim ise, iki mef’ûl almaktadır. Örnek: 

“Zeyd’in âdil oldugunu biliyorum.”258 

Basit bilgiler önce; bileşik bilgiler (mürekkeb bilgi) sonra bilinmektedir. Âlemi bilmeyen, 

hudûsu bilmeyen, âlemin hâdis (sonradan yaratılan) olduğunu da bilemez. Zira ilim 

marifetlerin birleşmesinden oluşmaktadır. Marifet ikiye ayrılır: Araştırmaksızın, duyularla 

bilinen müfretler (tekiller); diğeri araştırma sonucu ortaya çıkanlardır.259 Marifet, basit bilgiyi 

ifade ederken; ilim ise bu basitlerin bir araya gelmesiyle oluşan mürekkeb bilgiyi ifade 

etmektedir.  

Demin de zikrettiğimiz gibi Gazâlî’ye göre bilgi, marifet ve ilmin bir arada bulunmasıyla 

meydana gelir yani bilgi, tasavvur ve tasdikten teşekkül eder. Bilginin oluşabilmesi için iki 

marifetin, olması gerekir ki bu iki marifet (tasavvur) arasında bağlantı kurularak bir hüküm 

çıkarılır. O zaman bu hüküm tasdik anlamına gelir. Tasdik ise bu iki kavramı birbirine 

yaklaştırır veya uzaklastırır. Örnek verecek olursak “ağaç, yeşildir” derken ağaç ile yeşil 

kavramları birbirine yaklaştırılmakta; “taş, canlı değildir” derken taş ile canlı kavramları 

birbirinden uzaklaştırılmaktadır.260 Gazâlî’ye göre suje de obje de bulunmasına rağmen arada 

herhangi bir bağ kurulmazsa bilgi gerçekleşmez. Örnek olarak el ve kılıç bulunur fakat el, alıp 

da kılıcı elinde tutmazsa, tutma dediğimiz olgu (fenomen) da oluşmaz.261  

İlmin basit bir tanımını yapmak çok zor olduğundan onu ancak kısımlara ayırarak hakkında 

bir dizi örnekler vermek suretiyle anlamak mümkün olabilir.262 Ortaçağ İslâm düşüncesindeki 

bilgi teriminin anlam ve içeriğini konu edinen Franz Rosenthal’in eserinde 

bu zorlu uğraş, açıkça görülmektedir. Ele aldığı eserinde İslâm âlimlerinin yaptığı yüz yedi 

bilgi tanımını, on iki ayrı grup altında kaynaklarıyla beraber yazmıştır.263 

Bilme fiili, bilen (subje) ve bilinen (obje) arasında meydana gelen bağın sonucunda meydana 

gelen bir durumdur. Her bilme, bir objenin idrâk edilmesi sebebiyle oluşan bir bilgidir. Bilme 

faaliyetinde insan, Gazâlî’ye göre, objenin bizzat kendisini yani hakikatini değil, duyularıyla 

onun benzerini, suretini yani bir nevi resmini idrâk etmektedir. Örneğin göz, gördüğü objenin 

şeklini hayalinde çizer ve o gözden kaybolup görme işlemi sonlansa bile ancak akıl onun 

şeklini, düşüncesinde (hayalde) koruyarak devamlı bir duruma getirir. Kişi yine bir şeyi 

görürken, o şeyi arazlarından, şekil, miktar, ağırlık, koku, renkten ayırarak değil bu arazlarla 

                                                           
258 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/12; Mihakkü’n-Nazar, 61. 
259 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 62. 
260 Ayman, Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe, 58. 
261 Taylan, Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 50. 
262 Franz Rosenthal, Bilginin Zaferi, çev. Lami Güngören (İstanbul: Ufuk Kitapları, 2004), 71. 
263 Rosenthal, Bilginin Zaferi, 69-91. 



62 
 

birlikte görmektedir. Bundan dolayı insanın görme algısı ve bu algı sonucunda çıkan bilme 

işlevi, objelerin salt kendisini değil şekillerini de bildiğini ortaya koymaktadır.264 

 

2.1.2. Bilgi türleri 

Bilgi arayışı, antik Yunan’ın entelektüel arenalarından çağdaş felsefe söylemlerine kadar, 

çağları ve kültürel manzaraları aşan insanlık için zamansız bir arayış olmuştur. Bu çabanın 

merkezinde daimi soru vardır: Bilgiyi ne tanımlar? Bilen ile bilinen arasındaki karmaşık 

ilişkiyi yansıtan tekil bir varlık mı, somut bir form mu, yoksa soyut bir yapı mıdır? Felsefi 

tartışmalar bilginin kökenleri ile boğuşmuş, bilginin zihnin yeteneklerinden mi, sezgisel 

içgörülerden mi yoksa ruhun derinliklerinden mi kaynaklandığı üzerinde durmuştur. Farklı 

bakış açılarının ortasında, bilginin konunun bilinçli katılımına ve kabulüne bağlı olduğunu 

öne süren hâkim bir fikir ortaya çıkmaktadır ki bu da özne (insan bilinci) ile nesne (dış 

dünya) arasındaki etkileşimin bir sonucu olarak ortaya çıkar.265 Bu tanımda özne (suje) ile 

insan; nesne (obje) ile de insan dışındaki varlıklar, dünyanın varlığı kastedilmektedir. Bu 

tanımda önemli olan bir nokta da sujenin bilinci ve tasdikidir. Bilgi, suje ve obje arasındaki bir 

bağ olarak bilinç sonucu var olmaktadır. Bu kavramsallaştırma, bilginin edinilmesi ve 

anlaşılmasında bilincin, rasyonelliğin ve sezginin önemine değinerek günlük bilgi ile bilim 

alanı arasındaki ikiliği belirtmektedir.  

Bilginin özünü anlamanın temelinde Aristoteles ve Gazâlî gibi önde gelen felsefi düşünürlerin 

ortaya koyduğu anlayışlar yatmaktadır. Aristoteles bilimi “konusuna uygun ve onu tam olarak 

yansıtan doğru bilgi” olarak tanımlar ve kalıcılık, evrensellik ve zorunluluk nitelikleriyle 

uyumlu hakikatin zorunluluğunu anlatmaktadır. Bu tanımda, Aristoteles, bilimsel bilgiyi, 

evrensel, kalıcı, değişmeyen bilgi olarak tarif etmiş ve gündelik sıradan bilgiden ayırmıştır.266 

Benzer şekilde Gazâlî, bilimin doğasını farklılaştırma, kategorize etme ve örnekleme süreçleri 

yani sebr ve taksim yoluyla açıklar. Gazâlî’ye göre bilim kesinliğin örneğidir; salt varsayım ve 

spekülasyonun ötesine geçer.267  

Gazâlî bilgiyi elde edebilme açısından genel anlamda iki temel katagoride açıklar: 

“Bir havuzu ele alalım. Bu havuza suyun iki yoldan gelme ihtimali vardır. Birisi 
yukardan akan derelerden gelen sular, diğeri de havuzun altından kazılan ve 
toprağı atılıp temizlenen kuyudan çıkarılan sulardır. Bu ikincisi devamlıdır, suyu 
da daha iyidir. İşte kalp bu havuz, ilim de su gibidir. Beş hâssa ise, suyu nakleden 
dereler gibidir. İlimlerin kalplere naklî, bu hâssalar ile mümkün olduğu gibi, 
müşâhede ve itibar yolu ile sevk edilmeleri de mümkündür. Taşradan gelen 
suların havuzu doldurdukları gibi, bu sayede kalpler de ilim ile dolar. Ayrıca 

                                                           
264 Ayman, Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe, 56. 
265 Alparslan Açıkgenç, “İslâmî Bilim ve Felsefe Anlayışı”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 4/3 (1990), 175. 
266 Arslan, Felsefeye Giriş, 74. 
267 Başoğlu, “Sebr ve Taksim”, 36/255. 



63 
 

halvet ve uzlet ile gözü hariçten çekmekle bu dereleri kapamak, kalbin 
derinliklerine dalıp onu temizlemek, perde tabakalarını kaldırıp atmak suretiyle, 
içinden hikmet gözlerini akıtıp kalbi doldurmak da mümkündür.”268 

Bu sözlerinden de anlaşılacağı üzere Gazâlî bilgiyi algılanabilir ve ezoterik (içsel) alanlara 

ayırır, bilginin keşif yoluyla arıtılmasını ve saflaştırılmasını göstermek için bir rezervuar 

benzetmesini kullanır; bu, dünyanın derinliklerinden saf su çekmeye benzer. Dolayısıyla 

Gazâlî’nin çerçevesi, bilimin yapısıyla sonuçlanan bilginin birleşimini açıklayarak duyusal 

algıdan derin kavramaya uzanan dönüştürücü yolculuğu öne sürer. 

 

2.1.2.1. Zâhirî Bilgi 

Gazâlî duyuyu, dış dünyadan bihaber olarak yaratılan insan başta olmak üzere diğer 

canlıların da kendileri aracılığıyla varolanlarla ilgili ilk intibasını elde ettiği bir kuvvet olarak 

kabul eder. İnsanın, ayrışık bir yapıya sahip olan dış dünyayı, algılayıp idrâk etmesi ve 

tanıması için duyu organları ve algılama gücü verilmiştir. Gazâlî’nin burada duyu hakkında 

birtakım açıklamalarda bulunduğu ve bunu daha sonra konu edineceğimiz üzere dış ve iç 

duyular olarak ikiye ayırdığı görülmektedir. Gazâlî’nin bu konuyla ilgili kendinden önce 

yaşamış İslâm filozoflarının görüş ve fikirlerinden özellikle de İbn Sînâ’nınkinden 

yararlandığı söylenebilir.269  

Aklımızı ve duyu organlarımızı kullanarak elde ettiğimiz bilgi, zâhirî bilgidir ve Gazâlî, 

dünyayla ilk etkileşimimizin hem zihinlerimiz hem de duyu organlarımız aracılığıyla 

gerçekleştiğini öne sürerek, insan bilişi alanı içinde duyusal algının temel önemini 

araştırmaktadır. Açıklamasında, insan anlayışının birincil kanalının, duyularımızın evrende 

var olan nitelikleri kavramak için kanal görevi gördüğü duyusal girdiden kaynaklandığını ileri 

sürmektedir.270 Tezahür etmenin başlangıç duyusu olarak kabul edilen dokunma, bireylere 

sertlik, yumuşaklık, sıcaklık ve soğukluk gibi temel algıları kazandırır. Gazâlî, duyusal 

hiyerarşide dokunmanın büyük önemine değinmektedir. Sonrasında görme, algısal ufukların 

genişletilmesinde, renklerdeki, şekillerdeki nüansların ve sayısız fenomenin ayırt 

edilmesinde çok önemli bir yer edinmektedir. Bundan dolayı Gazâlî’ye göre duyu dünyamızda 

en çok bilgi sağlayan gözdür.271 Şekiller, renkler hep göz tarafından bilinir. Gazâlî’de göz, duyu 

dünyasının çok yönlü dokusunu aslına sadık bir şekilde yansıtan bir aynadır ve görsel algının 

bütünsel doğasını aydınlatmaktadır. Dokunma ve görmeyi sırasıyla takip eden işitme, tatma 

ve koku duyuları, kolektif olarak insanın duyusal deneyimleri mozaiğine katkıda bulunarak 

ses, tat ve koku alma ile ilgili bilgilerin edinilmesini sağlar. 

                                                           
268 Gazâlî, İhyâ, 3/44.1 
269 Bilal Kuşpınar, İbn-i Sînâ’da Bilgi Teorisi (Ankara: M.E.B. Yayınları, 2001), 29-39. 
270 Gazâlî, el-Münkız mine’d-Dalâl, çev. Osman Arpaçukuru (İstanbul: Beyan Yayınları, 2016), 61. 
271 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 66. 



64 
 

Duyusal algı alanının ötesine geçen Gazâlî, duyusal bilgiden entelektüel kavramaya doğru 

evrimle karakterize edilen gelişimsel bir ilerlemeyi tasvir eder. Bu dönüştürücü yolculuk, 

genellikle yedi yaş civarında ortaya çıkan ve bireylerin duyusal deneyimin sınırlarını aşan 

soyut kavramları ayırt etmeye başladığı, temyiz çağı olarak adlandırılan çok önemli bir 

dönemdir. Bu önemli aşama, bireylerin soyut zorunluluk, izin verilebilirlik ve imkânsızlık 

kavramlarını anlamasını sağlayan, ayırt edici bir bilişsel yeti olarak aklın ortaya çıkışıdır. 

Gazâlî, aklın kullanılması yoluyla bireylerin, daha önce duyusal algıya kapalı olan alanlara 

eriştiklerini ve böylece onların dünyayı kavrayışlarını artırdığını ileri sürer.272 Duyusal algı 

somut olgularla ilgili temel bilgileri sağlarken, aklın olgunlaşması insanlara duyusal 

deneyimin sınırlarını aşarak soyut âlemlerde gezinme yetkisi verir. 

Duyusal algı ile entelektüel kavrama arasındaki sentezi açıklarken Gazâlî, bu bilişsel 

yetenekler arasındaki etkileşimi açıklayarak duyusal algının, daha sonra akıl yetilerinin 

üzerine inşa edildiği temeli oluşturduğunu ve bütünsel anlayış için gerekli olan müşterek bir 

ilişkiyi ortaya çıkardığını öne sürmektedir. Gazâlî, bireylerin somuttan soyuta doğru 

geçmesine olanak tanıyan, yüksek bilişsel yetilerin üzerine kurulduğu temel direkler olarak, 

duyusal deneyimlerin içsel değerini belirtmektedir. Buna ek olarak, duyusal algının 

ötesindeki alanları aydınlatan bir yol gösterici olarak, insan bilişini artırmada aklın 

vazgeçilmez yerini belirtmektedir. Gazâlî’nin söylemi, duyusal algı ile akıl arasındaki ilişkiye 

vurgu yapmakta, bunların sinerjik etkileşiminin evrenin kapsamlı bir şekilde anlaşılmasını 

nasıl kolaylaştırdığını; sonuçta bireyleri aydınlanma ve anlayışa doğru yönlendirdiğini 

açıklamaktadır. 

 

2.1.2.2. Bâtınî Bilgi 

Bu tür bilgiler, eşyanın hakikatine ait deruni bilgiler olup yani varlıkların mahiyetine dair 

bilgilerdir. Kalp gözü açık ve irfan sahibi kişiler mükâşefe yoluyla ancak bu bilgilere ulaşır. 

Bâtınî bilgilerde, zahir bilgilerde olduğu gibi yanılma olmaz.273  

Dış duyular ile âlem hakkında bazı izlenimler edinilse de Gazâlî’ye göre asıl duyu bilgisi iç 

duyulardan meydana gelmektedir ve iç duyuları da ortak duyu ve vehim gücü olarak 

açıklamaktadır. Ortak duyu, duyu organlarının bilgisinin kendisinde oluştuğu kuvvettir ki 

sureti idrâk eden de budur. Örnekle açıklayacak olursak, bir varlık görüldüğünde veya bir ses 

işitildiğinde iki gözde iki şekil ve iki kulakta iki ses olmasına rağmen, şekli ve sesi bir tek 

olarak algılamak, bunların ardında tek bir idrâk noktası olduğunu gösterir. İlk algılamanın 

                                                           
272 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 67. 
273 Aytekin Demircioğlu, Eleştiri ve Şüphe Temelinde Gazâlî’de Bilgi Temeli (Ankara: Gazi Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 64. 



65 
 

gözle ya da kulakla değil, başka kuvvet tarafından gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Bunu 

sağlayan kuvvet, ortak duyudur.274 

Gazâlî’ye göre ortak duyu, şekilleri algılarken vehim gücü, duyu organları ile algılanmayan 

cüz’î anlamları kavrayan, bir güçtür. Bu duyu, beynin ortasında bulunup insan ve hayvanda 

duyu organlarıyla idrâk edilebilen cüz’î şeylerden duyu organlarıyla idrâk edilemeyen cüz’î 

manaları çıkarır. Bu konuyu örnekle açıklamak gerekirse bir koyun kurdun da anasının da 

şeklini ve rengini algılar ve bu ikisi yalnız surette görülen şeylerdir. Aynı zamanda koyun, 

kendisine kurdun düşman olduğunu da anasının şefkatini de anlar. Düşmanlık (adavet) ve 

sevgi (muhabbet) duyguları, duyularla algılanamayan bir durumdur. Oysaki koyun, duyularla 

hissedilebilen bir şeye hükmetmiş gibi ona göre davranır. Dolayısıyla koyun yavrusu anasının 

arkasından giderken kurttan ise kaçar.275 

Burada şayet duyu organı ile elde edilen kurdun şeklinin algısı var olmasaydı yani görme 

gerçekleşmeyip, hayal aracılığıyla kurdun şekli, sureti bulunmasaydı, bu mananın algılanması 

imkânsız olacaktı.  Başka bir deyişle dış duyularımızdan olan göz ve iç duyumuz olan ortak 

duyu ile hayal gücümüz olmasaydı, vehim gücünden elde edilen bu cüz’î manaların oluşması 

mümkün olmazdı. Dolayısıyla Gazâlî’nin bilgi sisteminde görüldüğü gibi bu duyular 

birbirleriyle her daim iletişim halinde bulunmaktadır. Aynı zamanda kendilerinden sonraki 

farklı bilgi araçları için de esas (temel) oluşturduğu görülmektedir. 

Gazâlî’ye göre bu bâtınî yani içsel ve gizli duyulara erişim olmayıp yalnızca beş duyu ile 

hareket edilseydi, varlıklar sonsuz bir deneme yanılma döngüsüne girerdi. Bu kapsamda, içsel 

duyuların bütünleşmesi deneysel algının sınırlarını aşar ve varlıklara, varoluşun 

karmaşıklıklarında doğru yolu bulmaları için gerekli muhakemeyi sağlar. 

 

2.1.2.3. Tasavvufî Bilgi 

Gazâlî diğer bilgi çeşitlerini kabul etmekle birlikte onun en güvendiği bilgi çeşidi tasavvufî 

bilgidir. Diğer bilgilere göre hakikate götürmesi daha yüksek ihtimaldir. Gazâlî hakikate 

ulaşmada kelamdan felsefeye ve bâtınîliğe kadar her birini denemiş fakat nihai durduğu 

nokta olarak kendini tasavvufta bulmuştur. 

Tasavvufta ilim ve amel şeklinde ifade edilen iki yön vardır. İlim yönünden tasavvufa 

başlayan Gazâlî, bu yolda öğrenebilecek ne varsa öğrenmişti fakat bunların öğrenmeyle değil 

yaşayarak keşfedileceğini şu şekilde ifade etmiştir: “En büyük sûfîlerin elde etmek istedikleri, 

öğrenme ile değil de zevk, hâl ve sıfatların değişmesi yoluylaydı.” Gazâlî’ye göre tasavvufî 

bilgi, Allah’a dair bilgidir ve bu bilgiyi insan mal, mülk, makam, evlat gibi dünyevi varlıkları 

terk ederek elde edilebilirdi. Bu bilgiye ulaşma kalbin sürekli Allah’ı zikretmesi ve bu zikir 

                                                           
274 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 33-37. 
275 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 38. 



66 
 

sebebiyle kalpte sadece Allah sevgisi oluşup Allah harici dışındakileri silmesiyle 

mümkündür.276 

Kalbin hem melekût âlemine hem de beş duyuya açılan şehadet âlemine iki kapısı vardır. Kalp 

kapısının beş duyuya açılmasını herkes bilir fakat Lefh-i Mahfuz’un seyredildiği melekût 

âlemin kapısı yalnız Allah’ı zikir ve fikir edenlere açılır. Tasavvufî bilgiyi epistemolojik olarak 

iletmek imkânsız olduğundan, insan tasavvufî bilgiye sahip olduktan sonra diğer bilgi edinme 

yetilerini dışarıda bırakmalıdır. Çünkü tasavvuf ilminin amacı nefisleri terbiye edip, insana 

güzel ahlâk sahibi yapmaktır. Tasavvuf, şer’i ilimlerin ölçülerini kullandığı takdirde faydalı ve 

doğru bir ilimdir. Ona göre tasavvufçular öğrenmekle elde edilen bilgiye değil de ilhâm 

yoluyla elde edilen bilgiye yönelirler. Bu yüzden ilim okuyarak delilleri araştırıp öğrenmeyi 

istemezler. Bilgi elde etmek için kullandıkları metot, kalbi her şeyden temizlemek, kötü 

sıfatları yok etmek, dünyevi şeylerden ilgiyi kesmek ve Allah’ a tamamen yönelmektir. Bu 

gerçekleştiğinde Allah o kulunun kalbine sahip olur ve nurlarıyla onun kalbini aydınlatır. 

Nitekim peygamberler ve velilere ilahî sırlar, okuyup öğrenme ile değil dünyadan ilgiyi kesme 

ile verilmiştir.277 

Gazâlî, tasavvufî bilgiye çok önem vermekle beraber bu bilginin, kişinin şer’i ölçülerden 

ayrılmasıyla ve nefsin, aklın ve felsefenin yönlendirmesi ile zararlı bir ilim haline 

gelebileceğini uyarısında da bulunmaktadır. Özellikle Allah’ın zati sıfatları hakkında 

tecrübeye bağlı kalarak fikirler öne sürmesinin kişiyi sapıklığa sürükleyeceğini söyler.278 

Gazâlî’nin içgörüleri, tasavvuf alanındaki manevî aydınlanma ile dini öğretilere sadakat 

arasındaki karmaşık dengeye değinmekte ve daha yüksek hakikatlerin peşinde, yerleşik 

ilkelerden sapmanın tehlikelerini anlatmaktadır. Aynı şekilde o, bazı sûfîlerin mistik ilhâmı, 

titiz bilimsel araştırma yerine önceleme eğilimlerini eleştirmekte ve içsel vahiylere aşırı 

güvenmenin, özellikle Allah’ın temel nitelikleriyle ilgili olarak hatalı yorumlara sebep 

olabileceği konusunda uyarıda bulunmaktadır.   

Gazâlî’nin derin bakış açısı, hakikate giden yolda sûfî bilgisine duyduğu derin güveni 

vurgularken aynı zamanda diğer anlayış biçimlerinin geçerliliğini de kabul eder. Teoloji, bilgi 

ve tasavvuftan geçen kişisel yolculuğu boyunca Gazâlî, tasavvufta derin bir tatmin duygusu 

keşfetmiştir. Kökleri Allah’ın mahrem bilgisine dayanan bu manevî gelenek, zenginlik ve statü 

gibi dünyevi uğraşlardan kopmayı gerektirir. Tasavvuf bilgisine ulaşmanın merkezinde, 

kalbin arınmasını kolaylaştıran ve ilahî olana karşı sarsılmaz bir sevgiyi geliştiren Allah’ı 

sürekli anmak vardır. Gazâlî, tasavvuf bilgisini arayan kişiye bahşedilen ve geleneksel bilgi 

edinme yöntemlerinden elde edilemeyecek bir ayrıcalık olduğunu ileri sürer ve aydınlanmaya 

doğru deneysel bir yolculuğu savunarak diğer öğrenme yollarının aşkınlığını vurgular. Gazâlî, 

tasavvuf uygulamasının karmaşıklıklarını aşmak için, mistik içgörünün dönüştürücü 

                                                           
276 Sabri Orman, “Gazâlî’nin Hayatı ve Eserleri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 241. 
277 Gazâlî, İhyâ, 3/45-46. 
278 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 52. 



67 
 

potansiyelini kucaklaması bir yana dini geleneğe sadakati ön planda tutan bir çerçeve 

oluşturur. 

 

2.1.2.4. Felsefî Bilgi 

Felsefi bilgi, doğuştan gelen meraktan, titiz araştırmadan ve evrene, insanlığa ve bir bütün 

olarak varoluşa dair derin bir anlayıştan kaynaklanan geniş, tarafsız, tutarlı düşünceler 

alanını kapsar. Varlıkları daha küçük parçalara ayırma ve ortaya çıkan bilgiyi mutlak gerçek 

olarak kabul etme eğiliminde olan diğer bilgi türlerinden farklı olarak felsefi araştırma, 

konularını parçalara ayırmadan bütünsel bir şekilde kavramaya çalışır.279 

Eleştirel düşünceye ve mantıksal akıl yürütmeye bağlılığa dayanan bu disiplin, insan 

doğasının, evrenin ve toplumsal yapıların karmaşık katmanlarına inerek içgörüleri kademeli 

olarak birleştirmeye ve sentezlemeye çalışır. Süreklilik, felsefi bilginin kalbinde yer alır, 

çünkü bir yandan önceki anlayışlar üzerine inşa edilirken, diğer yandan daimi olarak 

çözülmemiş sorulara yeni yorumlar ve çözümler teşvik eder, hatta filozoflar bunları sert bir 

eleştiriye maruz bırakır. Bilimsel bilginin aksine, felsefi anlayış salt gözlem ve deney yoluyla 

doğrulanamaz, daha ziyade titiz bir inceleme ve derin tefekkür yoluyla ortaya çıkar.280 

Felsefe eleştirisiyle tanınmış bir ilahiyatçı olan Gazâlî, döneminin ilk eleştirilecek ilmini 

felsefe olarak seçmiş ve hükümlerini açıklamadan önce bu disiplinin derinlikli bir 

incelemesine girişmiştir. Felsefeyi öğrenme ve anlamaya el-Münkız‘da belirttiği üzere iki yıl 

gibi bir zaman ayırmıştır.281 Keskin eleştirilerine rağmen Gazâlî’nin felsefeyle ilişkisi, 

karmaşıklık ve derinlikle karakterize edilen bir duruşu ortaya koymaktadır. Tehâfütü’l-

Felâsife adlı eserinde felsefenin İslâm inançlarına zarar verdiğini ve filozofların tutarsızlığını 

anlatırken; Mekâsıdü’l-Felâsife‘de felsefenin amaçlarını ve filozofların düşüncelerini tarafsız 

olarak belirtmiştir. Burada Gazâlî, yalnızca eleştiriye odaklanmak yerine felsefi düşüncenin 

tutarlı unsurlarını öne çıkararak filozofların hedeflerini ve bakış açılarını araştırmaktadır. Bu 

incelikli yaklaşım, Gazâlî’nin felsefi düşünceye ilişkin duruşunun basit karşıtlığı aştığını ve bu 

düşüncenin hem güçlü yanlarıyla hem de sınırlılıklarıyla bir etkileşime işaret ettiğini ileri 

sürmektedir. 

Gazâlî’nin felsefi düşünceye ilişkin bu duruşu, onun entelektüel araştırmasının çok yönlü 

doğasını öne çıkarmakta ve karmaşıklıkları ile derin bir etkileşimi açığa çıkarmaktadır. 

Gazâlî, eleştiri sunarken aynı zamanda felsefenin sunabileceği içsel değer ve içgörülere 

yönelik bir takdiri de ortaya koymaktadır. Felsefi fikirleri doğrudan reddetmek yerine, kendi 

şartlarıyla ilgilenme konusundaki istekliliği, disipline ve onun sonuçlarına bağlılığın 

göstergesidir. Gazâlî, eserleri aracılığıyla okuyucuları, felsefi araştırmanın hem erdemlerini 
                                                           
279 Abdülkadir Çüçen, Bilgi Felsefesi (Bursa: Asa Kitabevi, 2001), 24. 
280 Çüçen, Bilgi Felsefesi, 26. 
281 Gazâlî, el-Münkız, trc. Ali Kaya, 56-58. 



68 
 

hem de eksikliklerini kabul eden, benzer şekilde incelikli bir yaklaşımı benimsemeye davet 

etmektedir. Bunu yaparken, düşünce çeşitliliğini artırarak entelektüel gelenekler arasında 

daha fazla anlayışı ve diyaloğu teşvik eder. 

 

2.2. Bilgi Etme Vasıtaları 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinde, bilginin kaynakları, bilginin mahiyeti, olanağı, kesinliği kadar 

önem arz etmektedir. Gazâlî’nin şüphecilik ile başlayan yolculuğu hem iç hem de dış çeşitli 

bilgi kaynaklarının araştırılmasını sağlamaktadır. Gazâlî şüphe ile başlayan bu araştırmasını 

el-Münkız’da şöyle ifade etmektedir: 

“Doğruluğundan emin olunmayan bilginin kesin bilgi olmadığı kanaatine 
vardıktan sonra bütün bilgilerimi inceden inceye gözden geçirdim. Sonuç olarak 
hissî yani duyu organları ile elde edilen bilgilerle, zorunlu akıl prensipleri dışında 
kalan bilgilerin bu niteliği taşımadığını anladım. Bu sonuca varınca ümitsizliğe 
kapılarak kendi kendime şöyle dedim: ‘Artık elimde, problemleri çözmek için 
duyu organlarına dayalı veriler ve zorunlu akıl prensiplerini oluşturan apaçık 
bilgiler dışında bir umut ışığı kalmadı. Öyleyse, bunlara güvenebilmem için 
öncelikle bu bilgilerin doğruluklarını değerlendirmem gerekir. Acaba, duyu 
organlarına dayalı bilgilere duyduğum güven ve zorunlu bilgilerin hatadan uzak 
olduğu yönündeki düşüncem de, daha önce benim ve halkın büyük çoğunluğunun 
doğruluğuna inandıkları taklîde dayalı ve nazarî bilgilerin doğruluğuna duyulan 
güvene benzer bir güven miydi? Yoksa bunlara duyulan güven, aldanma ve 
gafletten uzak olan gerçek bir güven miydi?’ Bu düşünceler ile bütün gücümle 
duyu organlarına dayalı verileri ve zorunlu akıl prensipleri üzerinde düşünmeye 
koyuldum. ‘Acaba bunlara karşı da içimde kuşku duyabilir miyim?’ diye 
düşündüm.”282 

Anlaşılacağı üzere Gazâlî, kabul edilen bilgilerin güvenilirliğini sorgulayarak bilimsel 

gerçeklerin titizlikle incelenmesini savunmaktadır. Yeni ufuklar açan eserin merkezinde, 

bilimsel gerçekleri pasif bir şekilde kabul etmeyi reddetmektedir. Sorgulamaya ilk önce 

kendinden başlayan Gazâlî, hazır bilgiyi direkt kesin ve doğru bilgi olarak almayıp ilmî 

geçekleri araştırmanın zorunluluğunu vurguladığı görülmektedir. 

Gazâlî kesin bilgiyi şu şekilde tarif etmektedir: “Kesin bilgi (ilme’l-yakîn), bilinen hakkında 

hiçbir kuşku bırakmayacak şekilde kişinin içinde bilginin belirmesidir. Bu bilginin belirmesi 

ile yanılma ve vehim ortadan kalkar. Hatta kalbe bu yönde herhangi bir düşünce dahi 

gelmez.”283  Gazâlî, her bilginin doğru bilgi olmadığını, gerçek bilginin salt farkındalığı aştığını 

ve sarsılmaz bir kesinlik gerektirdiğini ileri sürmektedir. Doğru bilgi, kuşku duyulmayan, 

kesin olan ve doğruluğunu da kalbin tasdik ettiği (sezdiği) bilgidir. 

Gazâlî doğru bilgiyi bulma ve onu araştırma sürecinde değişik bilgi kaynaklarını incelemiş ve 

bazı sonuçalara varmıştır. Buna rağmen Gazâlî’nin eserleri boyunca bilgi kaynaklarına ilişkin 

                                                           
282 Gazâlî, el-Münkız, trc. Ali Kaya, 34-36. 
283 Gazâlî, el-Münkız, trc. Ali Kaya, 32-33. 



69 
 

açıklamaları kesin bir sınıflandırmayı zorlaştırır ancak genel olarak duyuların ve aklın 

önceliğini tasdik etmektedir. Gazâlî bilgi kaynaklarını, el-İktisâd adlı eserinde hissiyât, 

zarûriyyât, tevâtür, sem’îyyât olarak başlıklar halinde ele almış bunlara ek, aslın başka bir 

kıyasla delil gösterilmesini ve aslın zıt kabul edilen ve inandığı şeylerden tercih etmesini de 

saymıştır. Hissiyât ile duyu organlarımızı yani dış duyular ve bunlarla elde ettiğimiz bilgiyi 

kastetmekle birlikte acı, üzüntü, mutluluk gibi duyguların hissedildiği iç duyularımız da bilgi 

kaynağıdır. Gazâlî’ye göre tevâtür, bir bilginin ya da haberin dilden dile dolanması anlamında, 

sem’îyyât ise nakle dayanan haber ya da bilgi anlamında kullanılır.284 Tevâtür ve sem’îyyât, 

bilgi kaynağı olarak kabul edilse de insanın bilme yetisiyle ilgili olmadığından güvenilir bilgi 

kaynağı değildir. 

Ayrıca Gazâlî, ilhâm (sezgi) ve vahyi de bilgi kaynaklarına dâhil ederek görünmeyen 

âlemlerden gelen içgörüleri kabul etmektedir. Ona göre ilhâm ve vahiy, öğrenmek için çaba 

sarfedilmeden bir anda kalbe doğan bilgidir. Nasıl ve nerden geldiğinin sebebi bilinmeyen 

bilgi, ilhâm bilgisi olup velî ve iyi kullara hastır. Vahiy ise sebebi bilinen ve meleğin 

peygamberlerin kalbine ilkâ etmesiyle onlara mahsus bilgidir.285 İlhâm ile vahiy bilgisi, 

öğrenmek için her hangi bir gayret gösterilmeyip ilahî özellik taşımaları ve gayb âlemine dair 

bilgi kaynağı olması bakımından ortak niteliğe sahiptir. Ancak ilhâmın, kalbini Allah’a 

yaklaştırmış ve nefsini terbiye etmiş kullara verileceği düşünüldüğünde bir bakıma insan 

çabasını gerektirdiği söylenebilirken vahiy için böyle bir çaba da yoktur. 

Gazâlî, el-Mustasfâ adlı eserinde yakîn (ilahî) bilgiye dayanan kaynakları kesinlik derecesine 

göre sırayla “zarûrî bilgi (evveliyyât), iç (batınî) müşahedeler, dış duyular (el-mahsûsat ez-

zâhire), tecrübî şeyler, mütevatir bilgiler, vehmiyyât, meşhûrat” olarak yedi bölümde 

değerlendirmiş ve ilk beşini delil çıkartmada uygun görürken, vehmi ve meşhûratı yakîni 

ifade etmede uygun bulmamıştır.286 

Gazâlî’nin üzerinde en çok durduğu bilgi kaynaklarından birisi akıldır. İnsanın hayvan ve 

melek arsında yaratılan bir varlık olduğunu belirterek onun hem hayvanî hem melekî 

özellikler taşıdığından bahseder. İnsanı diğer varlıklardan ayıran en temel özellik ise akıllı bir 

varlık olmasıdır. İnsan bu akıl ve idrâk ile yaratılış amacını bilir. Akıl bir nevi bütün her şeyin 

kendisi için yapıldığı reis durumundadır.287 Gazâlî el-Mustasfâ’nın mukaddemesinde aklı “azl 

edilemeyen ve değiştirilemeyen hâkim, tezkiye edilmiş, âdil kılınmış şeriatın şahidi” şeklinde 

tarif etmiştir.288 Allah’ı ve Rasûlünü bilmek ve şer’iatın doğruluğunu tasdik etmek için akıl, 

gereklidir.289 Duyulara karşı güvenini yitiren Gazâlî aklı, bilgi kaynağı olarak görmüş ve 

                                                           
284 Gazâlî, el-İktisâd, 19-21. 
285 Gazâlî, İhyâ, 3/41. 
286 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/59-64. 
287 Gazâlî, Mîzânü’l-amel, çev. Remzi Barışık (Ankara: Kılıçaslan Yayınları, 1970), 34. ; İhyâ, 1/215. 
288 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/1. 
289 Gazâlî, İhyâ, 1/225. 



70 
 

duyuların bilemeyeceği bilgilerin akıl ile bilinebileceğini savunarak bu dünyaya dair birçok 

şeyin akıl ile kavranabileceğini dile getirmiştir. Fakat Gazâlî kesin bilgi kaynağı olma 

bakımından akla daha sonra şüphe ile yaklaşmış ve onun duyular gibi kesin bilgi kaynağı 

olmadığı sonucuna şu açıklamayla varmıştır: 

“Görmüyor musun, uykudayken birçok şeyin varlığını kabul ediyor, nice hâlleri 
hayalen yaşıyor, bunların sabit birer değer olduğuna inanıyor ve o hâllerin 
varlığından şüphe etmiyorsun, sonra uyanınca bütün bu hayal ve inançlarının 
aslı-faslı olmadığını anlıyorsun O hâlde uyanıkken, bulunduğun duruma göre 
gerçek sayılan duyu ve aklın bütün verilerine nasıl güvenebilirsin? Fakat senin, 
uyanıklığa nispeti gibi olan bir hâl yaşaman pekala mümkündür. Bu durumda 
uyanıklığın o hâle göre uyku sayılabilir.” 

Akıl, dünyadaki bilgileri anlamaya, kavramaya yetkili olsa da gayb ile ilgili bilgileri 

bilememektedir. Aklın bu yöndeki eksikliği sebebiyle Gazâlî, ilahî bilgiye direkt dayanan vahiy 

ve ilhâm (sezgi) bilgisini, en üstün bilgi kaynakları olarak görür.290 

Anlaşıldığı üzere Gazâlî’nin bilgi elde etme kaynaklarını duyular, akıl, rüya, sezgi ve tecrübe 

olarak ele almamız mümkündür.  

Gazâlî’nin metodu, rasyonel analiz, deney, diyalektik tartışma gibi yöntemlerle elde edilen 

bilgileri gruplandırarak ele alması bakımından Descartes’’a; eleştirel ve deneyüstü 

(transandantal) yöntem açısından Kant’a; şüphecilik konusunda Hume’a benzer.291  Böylece 

Gazâlî bilgiyi temellendirmek için akılcılık, şüphecilik, sezgicilik, ve deneycilik yöntemlerini 

kullanarak, gerçek bilgiyi elde etme yolunda sadece birisine bağlı kalmamıştır.   

Gazâlî’nin bilgi anlayışında bilginin kaynakları konusunda başvurduğu yöntemlerden birisi de 

deneyciliktir. Gazâlî, bilgilerin gerçekliğini araştırırken onları deneye tâbi tutmuştur.  İnsanın 

eşyalar hakkında bilgisinin çoğunlukla duyulardan sağladığını ve bu sebeple duyuların 

tecrübe ve deneyden geçirilmesini gerektiğini savunmuştur. Gazâlî, bu durumu el-Münkız’da, 

hareketsiz duran bir gölgesinin hareketsiz görünmesinin aslında görme duyusu olan gözün 

yanılması sonucu oluşan bir bilgi olduğu örneğini vererek açıklamaya çalışmıştır. Halbuki 

gözlem ile belli bir süre geçtikten sonra gölgenin hareketli olduğu anlaşılır. Gölgenin hareketi 

milim bile olsa hareketsiz olduğu bir an bile yoktur. Gazâlî gözlem ve tecrübeyi yalnız 

duyuların bilgisine uygulamayıp akılla sağlanan bilgiye de uygulamıştır. Gazâlî’ye göre, gözle 

baktığımızda küçük bir madeni para büyüklüğünde gözüken yıldızın, dünyadan kat kat büyük 

olduğu akılla, astronomi delillerle öğrenilebilir. Burada delil olarak başvurulan deney ve 

gözlem ile birlikte akıl devreye girerek duyuların verdiği kararı savunulamayacak şekilde 

yanlışlığını ortaya çıkarmıştır.292 

                                                           
290 Ahmet Cevizci, Ortaçağ Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 2017), 323-324. 
291 Cevizci, Ortaçağ Felsefesi, 322. 
292 Gazâlî, el-Münkız, trc. Ali Kaya, 37-38. 



71 
 

Görüldüğü gibi Gazâlî’nin epistemolojik çerçevesi, ister duyusal algıdan ister rasyonel 

araştırmadan kaynaklansın, bilgiyi doğrulamak için test etmeyi ve deney yapmayı savunan 

ampirik metodolojileri kapsamaktadır. 

 

2.2.1. Duyular 

Kindî, Fârâbî ve İbn Sînâ gibi İslâm filozoflarından etkilenen Gazâlî, onların metodolojilerini 

yansıtan bir duyular sınıflandırması ortaya koymuştur. Kindî duyuları ruhla ilişkilendirmiş, 

Fârâbî idrâk kabiliyetine vurgu yapmış, İbn Sînâ ise algıyı sınıflandırma yoluyla metodolojik 

bir yaklaşım benimsemiştir. Gazâlî’nin hem dış hem de iç duyuları sınıflandırarak her 

duyunun rolleri ve tezahürlerine vurgu yapması İbn Sînâ’nın –zâhirî bilgi başlığında 

belirttiğimiz gibi- görüşüne benzer bir yöntemsel yaklaşımı yansıtır. Gazâlî’ye göre dış 

duyular, insana ilahî güç tarafından bahşedilmiştir ve algısal bilginin temel kaynağı olarak 

hizmet etmektedir.293 

İnsanda yaratılan ilk “algı vasıtası” Gazâlî’ye göre sırayla dokunma, görme, işitme, tatma ve 

koklama melekelerinden oluşan, her birinin kendine göre belli bir etkinlik alanı olan duyusal 

idrâktir. Duyumlayan ruh, duyuların getirdiği izlenimler sayesinde, olgular (fenomen)  

dünyasını algılar. Duyu idrâkinin üstünde, duyu organlarının getirdiği verileri saklayarak 

muhafaza eden ve onlar üzerinde farklı etkinliklerde bulunan hayal ile ona bağlı bir şekilde 

çalışan hafıza ve hatırlama melekesi bulunmaktadır. Gazâlî tarafından temyiz olarak ifade 

edilen bu yeti, kişide duyum sırasında bulunmaz. Duyum aşamasında bulunmayan ve 

temyizin üst seviyesi olan bu aşama, “hayali ruh” aşamasıdır.294 

Duyu bilgisi, duyu organları aracılığıyla elde edilen bilgilerdir. Gazâlî duyuları zâhirî ve bâtınî 

idrâk edici kuvvet olarak iki kısımda ele alır. Zâhirî idrâk edici kuvvetler (havâs-ı hamse), beş 

duyu organıdır. Bu beş duyu organı Gazâlî’ye göre bâtinî idrâk edici kuvvetlerden yani iç 

duyulardan önce yaratılmıştır295 ve beş duyunun her azası bütün insanlarda vardır.296 

Gazâlî’de bilginin elde edilmesini sağlayan ilk kaynak zâhirî idrâk kuvvetidir ki bunlar dış 

duyulardır. Gazâlî dış duyuların sıralamasını şu şekilde yapar: 

- Dokunma hissi (Hissü’l-lems) 

- Görme Hissi (Hissü’l-basar) 

- İşitme Hissi (Hissü’s-sem’) 

- Tatma Hissi (Hissü’s-zevk) 

                                                           
293 Mehmet Akdağ, Gazâlî’de Bilgi Problemi (Konya: Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 11-12. 
294 Yaşar Aydınlı, “Gazâlî’nin İlim ve Düşünce Dünyası”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 270-271. 
295 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 322. 
296 Gazâlî, Kimyâyı Saâdet, 48. 



72 
 

- Koklama hissi (Hissü’ş-şemm) 

1. Dokunma Hissi (Hissü’l-Lems): Gazâlî’ye göre, dokunma kuvveti, zâhirî bir his olup 

meydana gelen ilk kuvvettir. Bu kuvvet derinin tamamında hissedilir fakat bu duyunun 

hissedilebilmesi için sıcaklık ve soğukluk gibi bazı durum (keyfiyet) farkının bulunması 

lazımdır. Hissetmenin geçekleşebilmesi için derinin kendisinden daha soğuk ve daha sıcak 

şeyleri idrâk etmesi gerekir. Dokunulan cisim, sıcaklık, soğukluk bakımından farklı olmazsa 

hissetme olayı gerçekleşmez Yani derinin algılaması için keyfiyette deriye eşit olmaması 

gerekir.297 

2. Görme Hissi (Hissü’l-Basar): Gazâlî’ye göre dokunma hissinden sonra gelen görme 

duyusunun sahası duyulur (mahsûsât) dünyanın en genişidir. Ona göre, görme hadisesi 

gerçekleşirken renkli cisimlerden bir ışık ayrılarak göze gelir veya gözden bir ışık renkli 

cisimlere gider. Görme olayında saydam tabakada bir şekil meydana gelir. Bu sırada göz ile 

cisim karşılıklı olmalı ve ortamda ışık bulunmalıdır. Gazâlî’nin ayna örneğinden şekilleri 

açıklaması görme duyusu ile doğrudan ilgilidir. Bu şekiller sinirler vasıtasıyla beynin 

(dimağın) başlangıcına taşınırlar. Bu iki şekil de ortak duyu (hiss-i müşterek) tarafından tek 

bir şekil olarak algılanır.298 Göz cismi çift görmekte fakat bu görüntünün tek olarak 

algılanması ortak duyu sayesindedir. 

Ona göre uzaktaki suretlerin küçük görülmesinin sebebi görülen suret ile gören arasındaki 

uzak mesafeden kaynaklanır. Aynı şekilde yakındaki bir suretin büyük görünmesinin nedeni 

de görülen suretin yakın mesafede olmasındandır.299 Gazâlî’de göz, renkleri ve şekilleri 

algılayan bir kuvvet olarak karşımıza çıkar. 

Gazâlî’ye göre görme duyunun hayat açısından önemine gelince, bu duyu sayesinde yalnız 

insan değil, diğer canlılar da denizin kıyısı, yangın yeri, dağ kenarı gibi tehlikeli yerlerden 

kendilerini koruyarak zarara uğramazlar.  Böylece görme duyusu, ilahî bir ihsan olarak 

karşımıza çıkmaktadır.300 

İşitme Hissi (Hissü’s-Sem’): Gazâlî’ye göre, kendisi ile seslerin işitildiği işitme duyusu, görme 

duyusundan sonra gelen bir duyumuzdur ve görme durumunun oluşabilmesi için ışığın renkli 

olması gibi işitmede de havanın olması gereklidir. Gazâlî, görme hadisesinde şekillerin göze 

düz bir çizgi halinde ulaştığını belirtirken, işitme olayında görme durumundan farklı olarak 

seslerin dairevi bir şekilde kulağa ulaştığını söyler. Yine ona göre her ne kadar işitme duyusu 

önem bakımından görme duyusundan sonra gelirde de fayda açısından görme duyusunun 

dışındaki üç duyudan da önemi daha fazladır.301 

                                                           
297 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 34. 
298 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 35-36. 
299 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 36; Mekâsıdü’l-Felâsife, 327. 
300 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 35. 
301 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 36; Mekâsıdü’l-Felâsife, 324-325. 



73 
 

3. Tatma Hissi (Hissü’s-Zevk): Gazâlî’ye göre hissü’s-sem’den sonra meydana gelen tat alma 

hissi ile uygun olan ve olmayan tatlar belirlenir. Tatma duyusu dilin tüm yüzeyine döşenmiş 

olan sinirlerde bulunur. Bu kuvvet anne karnındaki bebeğin işitme kuvvetinden sonra 

meydana gelir. Yeni doğan bir bebeğin hareket etmesinin ardından hemen diliyle kendi 

kendine yalanması daha doğuşta tatma kuvvetinin olduğunu gösterir.302 

4. Koklama Hissi (Hissü’ş-Şemm): Gazâlî’ye göre, insanın kokuları algılaması şu şekildedir: 

Ona göre kokular direkt koklama hissine gitmez. Kokuların bu duyuya gitmesi için hava 

aracılığıyla sağlanmaktadır. Havasız bir ortamda kokunun, koklama duyusuna ulaşması 

imkân dâhilinde değildir. Gazâlî ayrıca koklama kuvvetinin insanlara bakarak hayvanlarda 

daha güçlü olduğunu akbaba örneğiyle açıklamıştır.303  

Böylece Gazâlî’de ele aldığımız bu beş duyu, insanda teşekkül eden ilk bilgi kaynağı olarak 

karşımıza çıkar. İnsanın varolan âlem ile tanışması ilk bu duyular sayesinde 

gerçekleşmektedir ve böylece dış âlem hakkındaki bilgilerin temeli bu duyular tarafından 

elde edilir. Ayrıca beş duyu sayesinde elde edilen bilgiler iç duyulara ve akla kaynaklık etmesi 

bakımından ayrı bir önem arz eder. 

Gazâlî’nin zâhirî ve bâtınî idrâk edici kuvvet olarak iki kısımda ele aldığı duyuların birinci 

kısmından bahsettikten sonra ikinci kısım olan bâtınî idrâk edici kuvvetlere geçebiliriz.  

Bunlar da beş tanedir:304 

- Ortak duyu (Hiss-i müşterek) 

- Hayal gücü (Kuvve-i hayaliye) 

- Vehim gücü (Kuvve-i vehmiyye) 

- Hafıza gücü (Kuvve-i hafıza) 

- Tahayyül gücü (Kuvve-i tahayyül) 

1. Ortak duyu (Hiss-i müşterek): Gazâlî’ye göre ortak duyu, sureti algılaması nedeniyle duyu 

bilgisinin kendinde gerçekleştiği yerdir yani diğer duyuların etkileri döner ve onda toplanır. 

Bir nevi toplanma alanıdır. Yeri ise beynin (dimağın) ön boşluğundaki duyu sinirlerinin 

başlangıcındadır. Örneğin aşağıya doğru hızla düşmekte olan bir cismi düz bir doğru olarak; 

sürekli olarak dönmekte olan bir cismi de dairevi bir şekil olarak görürüz. Eğer aşağı 

düşmekte olan veya dairevi bir şekilde dönmekte olan cismi, ağır çekimde yavaş haliyle 

                                                           
302 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 35; Mekâsıdü’l-Felâsife, 325-326. 
303 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 34; Mekâsıdü’l-Felâsife, 324. 
304 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 33-39. 



74 
 

izlemiş olsak, bu cisimlerin düz veya dairevi bir çizgi olmadığı görülecektir. Bu durumun bu 

şekilde algılanmasını sağlayan göz değil başka bir kuvvettir ki bu da ortak duyudur.305 

Her dış duyu kendinden bağımsızdır ve tek başlarına insanın algılaması açısından yetersizdir; 

birisiyle konuşurken hem görür hem işitiriz, iki gözde iki şekil; iki kulakta iki ses olduğu 

hâlde o şekil ve sesi bir tek algılarız. Bu da göz ve kulaktan başka idrâk noktasının olduğunu 

gösterir. Bunları bir araya getirmek gözün veya kulağın yapabileceği bir iş değildir.306 

2. Hayal gücü (Kuvve-i hayaliye): Bu kuvve ortak duyunun tamamlayıcısıdır ve Gazâlî’ye göre 

beş duyuyla algılanan şeyler ortadan kaybolduğunda bile o algılamış olduğumuz cisimler dair 

herşey zihnimizden silinmeyip sanki onları görüyormuşuz gibi bizde kalmaya devam eder. 

İşte zihnimizde duran bu şekilleri muhafaza eden hayal gücüdür ve ortadan kaybolan 

şekillerin benzerini, onlar gözükmese bile hayalde koruyarak tekrar gözüktüğünde hemen 

hatırlatır. Bu duyunun vücutta bulunduğu yer Gazâlî’ye göre, beynin ön kısmında olup görme 

hissinin arkasındadır.307 

İnsan ve hayvan bu kuvvede ortaktır. Örneğin bir at, buğdayı gördüğünde onun şekli, rengi 

atın zihninde teşekkül etmektedir. Eğer atta bu görüntü oluşmamış olsaydı buğdaya olan 

sonraki tepkileri, ilk tepkisi gibi olurdu.308 

Gazâlî’ye göre hayal gücü çocuğun gelişmesinin başlarında yoktur. Çocuk gördüğü şeyi almak 

ister fakat o şeyin yanından uzaklaşınca unutur ve onu almak için bağırmayı bırakır. Sonra bir 

aşamaya kadar bu durum böylece devam edip gider. Ancak zamanla büyümesiyle birlikte 

gördüğü şeyin yanında kalmasını isteyerek götürülünce ağlar, o şeyin şekli hayalinde 

korunduğu için o şeyin yanında kalmasını ister.309 

3. Vehim gücü (Kuvve-i vehmiyye): Gazâlî’ye göre vehim kuvveti, hissedilen duyulardan 

hissedilmeyen duyguları algılamaktır, başka bir deyişle algılanmayan cüzî manaları idrâk 

eden bir kuvvete, vehim kuvveti denir. Vehim gücü,  algılama mekanizması görevi gören batın 

bir duyudur. Beynin (dimağın) tamamında, çoğunlukla orta kısmında bulunmaktadır. Bu 

duyu sayesinde insan olsun hayvan olsun, duyularla idrâk edilebilen cüzî şeylerden, duyularla 

idrâk edilemeyen cüzî anlamları da algılar. Bunu -batınî bilgide de verdiğimiz gibi- örnekle 

açıklamak gerekirse bir koyun, kurdun da anasının da şeklini ve rengini algılar ve bu ikisi 

yalnız surette görülen şeylerdir. Aynı zamanda koyun, kendisine kurdun düşman olduğunu da 

anasının şefkatini de anlar. Düşmanlık (adavet) ve sevgi (muhabbet) duyguları, duyularla 

                                                           
305 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 37. 
306 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 36-37. 
307 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 38. 
308 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 73; Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 229-230. 
309 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 54. 



75 
 

algılanamayan bir durumdur. Oysaki koyun, duyularla hissedilebilen bir şeye hükmetmiş gibi 

ona göre davranır. Bundan sebep koyun, anasının arkasından giderken kurttan ise kaçar.310 

Aynı his insan için de geçerlidir. Yolda karşılaştığımız insanda gördüğümüz, dış duyularımızla 

bizde oluşan onun şekli, şemali ve etkileridir. Ancak o insanın bizim dostumuz mu 

düşmanımız mı olduğunu idrâk ettiren güç, vehim gücüdür. 

Anlaşılacağı gibi dış duyuların üstünde manaları algılayan bir güç daha vardır ki bu, vehim 

gücüdür. Bu güç de maddeye bağlı olarak gerçekleşir. Görme olayı, cisimsel bir organ olan göz 

ile gerçekleşiyorsa, sayısı, durumu, şekil ve renkleriyle bütün parçaları da hayalde teşekkül 

eden şekil ve cüzî manalar, cisimsel olarak ortaya çıkmaktadır. Şayet koyunun duyusunda 

kurdun şeklinin algısı olmasaydı yani göz ile görme gerçekleşmeseydi dolayısıyla hayal ile de 

onun şekli bulunmayacak ve bu mananın idrâk edilmesi mümkün olmayacaktı. 

Başka bir söyleyişle, dış duyularımızdan göz ve iç duyularımızdan ortak duyu ile hayal 

gücümüz olmasaydı, vehim gücüyle elde edilen bu cüzî manaların algılanması da mümkün 

olmayacaktı. Dolayısıyla görüldüğü üzere Gazâlî’nin bilgi sisteminde bu duyular sürekli 

birbirleriyle iletişim halindedir. Aynı zamanda kendilerinden sonra farklı bilgi vasıtaları için 

kaynak oluşturduğu görülmektedir. 

Ortak duyu, şekilleri; vehim gücü ise manaları algılayan bir güç olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Aynı şekilde ortak duyu ile duyu bilgisi gerçekleşirken; vehim gücü ile ise -her ne kadar 

esasında duyu organlarının algısı olsa da- cüzî manaların algılanması söz konusudur. Ayrıca 

diğer duyu vasıtalarından hiçbirinde cüzî manalar algılanmazken bu mananın algılanması, 

sadece vehim gücü vasıtasıyla sağlanır. 

4. Hafıza gücü (Kuvve-i hafıza): Bu kuvvet, insanın algıladığı cüzî manaları toplayıp onları 

muhafaza etmekten ibarettir, bir nevi vehmetme sonucu elde edilen bilgilerin depolandığı 

merkez sayılır ve vücutta beynin arka tarafında bulunur.311 

Gazâlî, algılanan cüzî (tikel) manaların tamamen ortadan kaybolmayıp, hatırlama ile tekrar 

canlandığını ifade etmiştir. Gazâlî hafıza gücünün hatırlatma özelliği sebebiyle aynı zamanda 

buna zâkire (hatırlatıcı) adı verildiğini belirtir.312 Böylece bu kuvvet, cüzî manaları muhafaza 

ettiği için hafıza; hatırladığı için de zâkire olarak adlandırılmıştır. 

Bu güç insanın hatırlama duyusudur. Hafıza gücü sayesinde bir insanla önceden iletişim 

kurduysak tekrar yeniden tanışmak gerekmez. Farklı bir şehre gidildiğinde çok kez gittiğimiz 

ve bildiğimiz bir yerini, yeniden görme duygusuna kapılmayız. Aynı şekilde sesini önceden 

duyup bildiğimiz bir hayvanın, tekrar sesini duyduğumuzda onun hangi hayvanın sesini 

                                                           
310 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 38; Mekâsıdü’l-Felâsife, 331. 
311 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39-40. 
312 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 



76 
 

olduğunu tekrardan araştırmayız.  Yani bu aşamada hafıza gücü yeni bir algılama noktası 

oluşturmaz sadece olanı saklama görevi görür. 

Dikkat edecek olursak ortak duyu, şekilleri algılayan ve bu algılanan duyu bilgisinin 

kendisinde gerçekleştiği ve bilgilerin depolanma yeriyken; hafıza gücü de vehmetme sonucu 

algılanan cüzî manaların toplayıp, onları saklayan bir kuvvettir. Bu açıdan bakıldığında hafıza 

kuvveti, manalar hazinesidir.313 Anlaşılacağı gibi ortak duyuda duyu bilgisinin hem teşekkülü 

hem de bu bilgilerin korunması gerçekleşirken; hafıza gücünde yalnız cüzî manaların 

korunması ve saklanması söz konusudur. Duyularla algılanması mümkün olmayan cüzî 

manaların idrâk edilmesi demin de zikrettiğimiz gibi vehim gücü tarafından sağlanmaktadır. 

5. Tahayyül gücü (Kuvve-i tahayyül): Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar’ da bu güce, müfekkire adını 

vermiştir.314 Ona göre, insan bu gücü aklî bir iş üzere kullanırsa müfekkire; kendi olağan akışı 

üzerine olduğunda mütehayyile adını alır. İnsan tahayyül gücü ile şekilleri ortak duyu 

aracılığı ile algılarken, birleştirdiği manaları vehim gücü ile algılar.315 Vücuttaki beynin 

ortasında bulunan boşluğun ön tarafındadır. Şekiller algılandıktan sonra bunların ifade ettiği 

anlamları, bu güç gerçekleştirir. Algılanan şeyleri birleştirir ve sınıflandırır. Hafızada nereye 

koyulması gerekiyorsa düzenli olarak oraya yerleştirir. İnsanın bazı zor sanatları işleri 

öğrenmesi, bu güç sayesinde olur. Müfekkirenin en önemli görevi, hayalde olan şekli, 

birleştirmesi ve ayırmasıdır.316 

Gazâlî’ye göre bir şekil algılandıktan sonra onu terkip etmek,  sınıflandırmak, artırmak ve 

eksiltmek, manayı algılamak mümkündür. Bu sistem ise daha önce konu edindiğimiz 

kuvvetlerden hiçbiri tarafından meydana getirilemez. İşte bu kuvvete, tahayyül gücü 

denmektedir.317 

Bu gücün vazifesi, duyulardan gelen şekillerin bazısını birbirine katmak ve manaları şekillerle 

birleştirerek terkipler oluşturmasıdır. Bu kuvvet, insan beyninde hafıza gücü ile ortak duyu 

arasında bir yerdedir.318 

Burada hayal gücünün işlemesi için hem ortak duyunu hem de vehim gücünün algıları 

olmalıdır.  Eğer ortak duyu aracılığıyla elde edilen şekiller ve vehim gücü ile algılanan 

manalar olmazsa tahayyül gücünün birleştirmesi ve tasnif yapması mümkün olmazdı. Çünkü 

hayal gücünün şekilleri ve manaları algılaması mümkün değildir.319 Örneğin bir insan, uçan 

bir insan ya da yarısı insan yarısı at gibi terkipleri görmediyse de bunu tasavvur (hayal) 

                                                           
313 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 331. 
314 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 74. 
315 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 
316 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 74. 
317 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 
318 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 
319 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 



77 
 

edebilir. Zira önceden insanı da atı da görmüştür.320 Yine önceden hiç duyular tarafından 

algılanmayan bir meyveyi hayal edemeyiz. Fakat siyah bir meyve tahayyül edilebilir. Çünkü 

hayal, önceden algılanan unsurlardan elde edilen bilgilerle yapılan terkip olduğuna göre 

meyve de siyah da önceden algılandığı için hayalimizde onlara dair bilgi vardır ve birleştirme 

hayal gücüne kalmıştır.321 

Gazâlî’ye göre, hayal gücünün iki tarafı vardır. Bunlardan biri duyu ile ilgili suretleri alan taraf 

diğeri akıl ile ilgili taraftır ve bunla makûl olan sureti alır.322 Düzenli yazıların yazılması, farklı 

sanatların öğrenilmesi hayal gücü ile ilişkilidir. Aynı durum farklı kavramları onaylama veya 

reddetme yoluyla bir araya getirilen düşüncelerin kullanılması da hayal gücü ile ilgili olup bu 

güce müfekkire denmesi de bundan dolayıdır.  

Hayal gücü kendinden önceki güçler sayesinde işleyişi devam ettirmekte ve ortak duyunun da 

vehim gücünün de hayal gücüne temel oluşturduğu görülmektedir. Gazâlî’ye göre insan ile 

hayvan demin zikrettiğimiz yetilerde ortaktır fakat insanın hayvandan farkı, akıl sahibi varlık 

olması sebebiyle bu güçleri kendine özgü bir şekilde kullanarak değerlendirir.323 

Netice itibariyle iç duyular her ne kadar duyu bilgisinin oluşumunda daha fonksiyonel olsa da 

beş duyunun verileri olmadan bu bilgiyi sağlamaları mümkün olmadığı görülmektedir. Buna 

karşılık beş duyunun elde ettiği izlenimler tek başına duyu bilgisi için yeterli değildir. Böylece 

her iki duyunun kendi içinde birbirine muhtaç ve bilgi sürecinde birbiriyle etkileşim içinde 

bulunmalarının Gazâlî düşünce sisteminde kaçınılmaz olduğu karşımıza çıkmaktadır. Bundan 

sonra ele alacağımız duyu bilgisinin oluşumu bu etkileşimi daha yakından görmemizi 

sağlayacaktır. 

Özetleyecek olursak bâtın hislerde karşımıza son olarak hayal gücü çıkar. Hayal gücünün 

diğer bâtın hislerin hiçbirinin yapamadığı bir görevi vardır. Nasıl tek başına ortak duyu birşey 

ifade etmiyor ve dış duyuları birleştirmek suretiyle bir idrâk oluşturuyorsa; hayal gücünün de 

batın duyularda böyle bir işlevi vardır. Manalar ve şekiller arasında birleştirici görevi gören 

hayal gücü, bir bakıma sentez görevi görür. Hayal gücünden, mütefekkire ve mutehayyile diye 

iki kavram oluşur. İnsan, kendine özgü bir duyu olan hayal gücü dâhil tüm duyularını, kendi 

amaçları için kullanır.  

Gazâlî’ye göre duyular aklın memurları gibidir ve aklın işlemesi (görevini yapabilmesi) için 

akla hizmet ederler. Batınî duyular ise, akıl için bilgi toplayan birer ajan gibidir. Bütün bunlar 

keşfe dayandığı için inkâr etmek de mümkün değildir. Ayrıca Gazâlî, Allah’ın yarattığı nizamın 

(âdetin) bunlara uygun olarak gerçekleştiğini de hatırlatmaktadır.324 

                                                           
320 Gazâlî, Mekâsıdü’l-Felâsife, 332. 
321 Taylan, Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 66. 
322 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 39. 
323 Ahmet Kâmil Cihan, İbn Sînâ ve Gazâlî’de Bilgi Problemi (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 101. 
324 Ayman, Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe, 70. 



78 
 

2.2.2. Akıl 

Akıl, felsefe ve bütün ilimleri tarih boyun üzerinde durduğu bir kavramdır. Sözlükte mastar 

haliyle “menetmek, engellemek, alıkoymak, bağlamak” gibi anlamlara gelen akıl, felsefe ve 

mantıkta sık kullanılan tanımıyla “varlığın hakikatini idrâk eden, maddî olmayan, fakat 

maddeye tesir eden basit bir cevher, maddeden şekilleri soyutlayarak kavram haline getiren 

ve bu kavramlar arasında ilişkiler kurarak önermelerde bulunan, kıyas yapabilen, insanın her 

çeşit faaliyetinde doğruyu yanlıştan, iyiyi kötüden ve güzeli çirkinden ayıran bir güç”tür.325 

Tanımdan da anlaşılacağı gibi aklı bir tek yönüyle açıklamak onun mahiyetini anlamak için 

yetersiz kalacaktır. 

Akıl, tek bir yönü gösteren kavram olmaktan ziyade birden fazla yönü ve manası olan kavram 

özelliği taşır. Felsefe tarihinde akıl ile ilgili tartışmalar devam etmiş fakat net bir şekilde 

açıklanamamıştır. Akıl ile kastedilen şeyin cisimsel olarak beyin mi, manevî olarak bir güç mü, 

bunların hepsini kapsayan bir kavram mı olduğu farklı düşünürlere göre her zaman değişiklik 

göstermiştir. 

Manevî ve dini bir içerik olarak akıl, “hak ile bâtılı, güzel ile çirkini birbirinden ayırt eden, 

bilginin esasını teşkil eden ilahî güç”326 olarak tanımlanır. Bundan anlaşılacağı gibi dini 

akımlar daha çok dinin manevî yönüne vurgu yaparak iyiye, güzele, doğru ve hakka ulaşmayı 

hedefleyen güç özelliği üzerinde durmaktadır. 

Akıl, çevremizde bulunan her şeyin (eşyanın) özelliklerini algılayan, tanıyan, bir yetenektir. O, 

insana bahşedilmiş manevî bir güçtür. Bir başka söyleyişle insana sunulmuş bir nurdur.  Bu 

nur vasıtasıyla insan, etrafında olan her şeyden bilgi sahibi olur, faydalı ve zararlı olanı ayırt 

eder. Ayrıca bu manevî güçle insan gerekli nazarî (teorik) bilgileri öğrenir.327 

Gazâlî aklı, varlığın özünü ve hakikatini algılayan, illetlerini anlayan, sonsuzluğu idrâk 

edebilen, iyiyi kötüden, faydalıyı zararlıdan ayırabilen, insanın kendisiyle teorik bilgileri 

öğrendiği yeti olarak tarif etmiştir.328 

Gazâlî’nin akla dair farklı eserlerinde farklı tanımlarına bakmak eserlerin içeriği ile bu 

tanımlamaları ilişkilendirerek yorumlamak, onun bilgi anlayışındaki akıl kavramını anlaşılır 

yapacaktır. Gazâlî’ye göre akıl, dört ayrı manada ele almıştır. Bunlar ortak bir mana 

çerçevesinde değil, ayrı bir şekilde ele alınmalıdır. Buna göre: 

1- Gazâlî’ye göre akıl, insanı hayvandan ayıran önemli bir haslettir ve onun sayesinde insan, 

nazarî ilimleri öğrenmeye yetenek kazanır. Birçok gizli sanat ve hünerler akılla elde edilir. 

Burada Gazâlî aklın yalnız zarûrî bilgileri edinmeye yarayan bir araç olarak görenleri 

                                                           
325 Süleyman Hayri Bolay, “Akıl”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/238.  
326 Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Paradigma Yayınları, 2002), “akıl”, 38. 
327 Hüseyin Kerim Ece, İslâm’ın Temel Kavramları (İstanbul: Beyan Yayınları, 1999), 34-35. 
328 Gazâlî, İhyâ, 3/12; Mekâsıdü’l-Felâsife, 336-337. 



79 
 

eleştirerek zarûrî bilgilerden mahrum olanları da akıllı saymıştır çünkü onlar da aynı tabiata 

sahiptirler.329 Akıl, insanı hayvandan ayıran en temel vasıftır.330 

Gazâlî,   “akıl garîzasını, ilimlere nisbet etmek, gözü görmeğe nisbet etmek gibidir.” sözüyle 

akıl garîzası ile ilim arasında kopmaz ve mecburi bir ilgi olduğuna dikkat çeker. Ayrıca 

Gazâlî’ye göre, insanın nazarî bilgileri öğrenmesini sağlayan akıldır. Âdet-i ilâhiyye olarak 

insan kalbine konulmuş olan akıl ve ilim, nurdur ve insanda doğuştan yaratılan fıtrî bir 

yetidir.331 

2- Aklın diğer bir tanımı ise Gazâlî’ye göre insan doğuştan zarûrî birtakım bilgilerle 

gelmektedir. Temyiz çağına gelen bir çocuğun, mümkün olan şeyleri mümkün; imkânsız olan 

şeyleri de imkânsız bilmesi, aklın tanımlarından biridir. İki sayısının bir sayısından çok 

olduğu, bir insanın aynı zamanda iki ayrı yerde bulunmasının imkânsız olduğu, bir cevabın 

hem doğru hem de yanlış olamayacağı gibi bilgiler bu tür bilgilere örnek verilebilir.332 Burada 

Gazâlî, ilimlere akıl ismini vermesinin sebebi olarak ilimlerin, aklın meyvesi konumunda 

olmasına bağlar. Anlaşılacağı gibi ilme, mecazen akıl denmiştir. Böylece kendisine akıl denen 

bu bilgiler âdeta yaratılıştan beri akıl cevherinde var olup bu bilgiler aklın içinde saklıymış ve 

de sonradan ortaya çıkmışlardır. Gazâlî’nin bu manada akıl tarifi akılcı akımın 

(rayonalistlerin) akıl tanımına çok benzemektedir. Gazâlî de aklı rasyonalistler gibi, insanla 

doğuştan gelen apriori bilgi olarak ifade etmiştir. 

3- Tecrübeler sebebiyle kazanılan ilim de akıl olarak isimlendirilir. Yaşadığı çeşitli olayların 

sonucunda elde ettiği tecrübelerden kişi kendini geliştirir ve olgunlaşırsa buna akıllı denir; 

tecrübesi olmayan ya da tecrübelerden ders çıkartmayan kimseler ise cahil ve ahmak olarak 

nitelendirilir.333  

4- Akl-ı müstefâd: Buradaki akıl, insanda bir garîzadır ki işlerin sonucunu yapmadan önce 

kavrayabilmek veya kestirebilmek demektir. Gazâlî, aklın bu manasıyla da insanı hayvandan 

ayıran bir husûsiyet olduğunu belirtir.  Sonu tehlikeli olan geçici şehvetini yenerek karar 

vermesini sağlayan ilimdir.334 Fiil ve hareketlerin sonuç ve akıbetlerini düşünebilme 

kabiliyeti olan bu akla sahip kimse için kötü sonuçlar doğuran işler çekici değildir. Bu sebeple, 

böyle bir kimse kötü sonuçları olan haram lezzetlerden de uzak durur. 

Gazâlî açıkladığı bu dört grup akıl için şöyle devam eder:  

“Aklın bu dört manandan birincisi asıl ve köktür. İkincisi, onun en yakın dalıdır. 
Üçüncü mana, birinci ve ikinci manaların dalıdır. Çünkü tecrübe ilimleri tabiî ve 

                                                           
329 Gazâlî, İhyâ, 1/215. 
330 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 73. 
331 Gazâlî, İhyâ, 1/215. 
332 Gazâlî, İhyâ, 1/216. 
333 Gazâlî, İhyâ, 1/216. 
334 Gazâlî, İhyâ, 1/216. 



80 
 

garîzî kuvvetle elde edilir. Aklın son meyvesi demek olan dördüncü akıldan 
beklenen neticedir. Birinci ve ikinciler tabiî, üçüncü ve dördüncüler kisbîdir.”335 

Buradan anladığımız, ikinci tanım, birinciye yakın olup ve onun ayrıntısından ibarettir. İlk iki 

tanımda da akıl, bir çaba olmadan doğuştan vardır. Üçüncü ve dördüncü sıradaki tanımlarda 

ise akıl, iktisâbî olup çalışarak, çabayla kazanılır. 

Gazâlî’nin akıl hakkındaki bu sınıflandırmaları birinci manada aklı, ana unsur (faktör) olarak; 

ikinci aklı, birinci akıla en yakın ve ondan doğan ama başka bir unsur olarak; üçüncü aklı, 

ikinci akıldan kaynaklanan ve deneyim sonucu kazanılan bilgilerin kastedildiği diğer bir 

unsur olarak; son sıradaki dördüncü aklı ise bunların hepsinin bir bütün sonucu olarak 

değerlendirilebilir.336 

Dört kısımda anlatılan bu aklın sadece ikinci kısımdaki akılda insanlar eşit olup, diğer kalan 

üç anlamdaki akılda, insanlarda bulunması bakımından farklılıklar olur ve bunlarda insanlar 

eşit değildir. İkinci kısım akılda, imkân dâhilindeki şeylerin olabileceği, imkânsızların 

olamayacağı; bir sayısının ikiden az olması;  bir insanın aynı zamanda iki farklı yerde 

bulunamayacağı; bir varlığın hem kadîm hem de hâdis olamayacağı gibi bilgiler zarûrî ilme 

işaret eder ve bu konularda insanlar eşittir, aralarında ayrılık bulunmaz.337 

Ancak diğer kalan üç akılda da farklar vardır. Şöyle ki, akl-ı müstefâd denilen şehveti yenmeyi 

ve dünya lezzetlerinden uzak kalabilmeyi konu alan dördüncü akıl, aynı insanda bile her 

zaman aynı kalmadığı aşikârdır. Nasıl ki gençlik zamanlarında şehveti ağır basıp 

hükmedemezken, yaşlılık zamanlarında da kendisinde makam sevgisi ve gösteriş artar. Bu 

hissedilen duyguların dereceleri, insanda çocukluk, gençlik ve yaşlılık dönemlerinde dahi 

farklılık gösterirken, bunlarla mücadele eden aklın durumunun farklı olması ortadadır.338 

Üçüncü kısım, tecrübe ve deneyim ile kazanılan akla gelince, her insanın hayatında farklı 

farklı olaylar yaşayıp bunlar sonucunda farklı deneyimlere sahip olması da inkâr edilemez.339 

Fıtrî olarak yaratılışımızla birlikte gelen birinci kısım akıl da, insanlarda farklı derecelerde 

bulunur. Eğer aklî yönden aynı olsaydı,  insanlar bu açıdan “ahmak, zeki, kâmil” şeklinde 

nitelendirilmezdi. İnsanların bazısı okuduğunu hemen anlayıp kolay öğrenirken, bazısının 

öğrenmesi içinse çok çaba gerekir. Buradan da fıtrî aklın farklı olduğu anlaşılmaktadır. Gazâlî, 

yaratılıştan gelen bu aklın farklı olmadığını söyleyenlere şu şekilde itiraz etmiştir: “Yaratılışta 

ayrılık olmadığını iddia edenlerin akıllarından şüphe edilir. Kim, Peygamber’in (s.a.v) aklı ile 

çöl bedevisinin aklını bir tutarsa o, bedeviden de düşüktür.”340 

                                                           
335 Gazâlî, İhyâ, 1/216. 
336 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 188. 
337 Gazâlî, İhyâ, 1/221. 
338 Gazâlî, İhyâ, 1/221. 
339 Gazâlî, İhyâ, 1/222. 
340 Gazâlî, İhyâ, 1/222. 



81 
 

Gazâlî’ye göre bir şeyin sonucunu hesaplayan ve şehvetten arınmış olan sonuncu akıl, yüksek 

bir dereceye ulaşarak isti’dâd kazanır ve kemale eren bu akıl olayların hakikatini önceden 

görerek şehvet garîzasını yenebilir. Gazâlî’nin kendi hayatında da aklın bu tanımını tecrübe 

edindiğini söyebiliriz. Gazâlî, medresede ders verdiği zamanlar bu yaptıklarının dünyevi 

nimetler için olduğunu fark edip Allah rızası için olmadığını anlayınca sorgulama ve halvet 

haline bürünmüş ve bu sürede aklını dünyevi lezzetlerden arındırarak Allah’ın rızasına 

yaklaşmaya çalışmıştır.  Gazâlî bu şekilde din âlimlerinin dünyevi olan her şeyden 

uzaklaşmasını bu akıl ile ilgili görmektedir.341  

İhyâ’dan aktardığımız bu dörtlü akıl tasnifiyle beraber ortaya çıkan zarûrî (bedîhî) ve nazarî 

akıl ayrımıyla, Gazâlî’nin bilgi sisteminde akıl mefhumuna somut (maddî) anlamı yanı sıra 

bilişsel zekâ, ahlâk, kabiliyet gibi bazı soyut (manevî) anlamları da içine alarak kapsamlı bir 

açıklama oluşturmuştur.   

Bu dörtlü akıl ayrımında yukarda da belirttiğimiz gibi ilk ikisi, çalışmadan elde edilen yani 

vehbî akıl; son iki akıl da gayretle elde edilen kesbî akıldır. Gazâlî de aklı bu açıdan 

değerlendirerek Mîzânü’l-amel adlı kitabında ikiye ayırmıştır. Bunlar: 

1- Tabii Akıl 

2 - Müktesep Akıl 

Tabii akıl, her şeyin kaynağı olması açısından Gazâlî’nin güneşe benzettiği, her şeye esas olan, 

yaratılıştan getirdiğimiz mutlak akıldır. İkincisi ise kazanılmış anlamında varlıkların, 

olayların hakikatini anlamamızda yardım eden, müktesep veya izâfî akıldır.342 

Meâricü’l-kuds isimli kitabında aklı üç manada kullanmış olan Gazâlî bunlardan ilkine “Allah 

Teâlâ’nın ilk yarattığı akıldır.”343 hadisini esas aldığı, akl-ı selim;  ikinci akla insanî ruh; 

üçüncüsüne olarak da ruhun sıfatı ifadesini kullanmıştır.344 Baktığımızda buradaki akıl 

tanımlarının daha çok tasvir edici özelliği dikkat çekmektedir.  Aklı, ruhun sıfatı olarak 

görmesi, görme kuvvesiyle göz; duyma kuvvesiyle de kulak tamamlanıyorsa akılla da ruh 

tamamlanmaktadır.  

Gazâlî, el-Mustasfâ adlı eserinde ise akla, İhyâ’dakine benzer bir şekilde yaklaşarak beş 

kısımda ele almış ve kendi ifadeleri şu şekilde açıklamıştır: 

“Akıl ismi, birkaç anlama gelen müşterek bir isimdir. Nitekim akıl şu anlamlar için 
kullanılmaktadır; 

1-Bazı zarûrî bilgiler anlamında. 

2-İnsani nazarî bilgileri kavramaya hazırlayan zihnî canlılık (garîza) anlamında. 

                                                           
341 İlhan Kutluer, “Gazâlî’nin Felsefî Serüveni”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 260. 
342 Gazâlî, Mîzânü’l-amel, 245. 
343 Gazâlî, İhyâ, 3/12 
344 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, çev. Yaman Arıkan (İstanbul: Ekin Matbaası, 1971), 22. 



82 
 

3-Tecrübeyle elde edilen bilgiler anlamında. Öyle ki tecrübelerin, bu yönüyle 
eğitip olgunlaştırmadığı kişiye akıllı denmez. 

4-Oturup kalkmasında, konuşmasında bir heybet, vakar ve sekîne bulunan kişi 
anlamında. Bu anlamda olmak üzere, ‘filan kişi akıllıdır’ denir ve bununla onda 
bulunan sukûnet kasdedilir. 

5-Ameli ilimle birleştiren kişi anlamında. Bu yüzden bozguncu, son derece zeki 
olsa bile ona akıllı denilemez. Mesela Haccâc’a akıllı denmez, aksine ‘dâhi’ 
denebilir. Aynı şekilde kafire, bütün tabii ve hendesi ilimleri ihata etmiş olsa bile 
akıllı denmeyip ‘fâdıl’, ‘dâhi’ veya ‘zeki’ denebilir.”345  

Birinci kısımdaki akılda, zarûrî bilgileri kavrama yeteneği olarak kullanılmakta olup insanın 

fıtrat yönünden kendisini ve diğer varlıklar ile temel mantıksal durumları bilmesi 

anlamındadır. Bu anlamıyla akıl, İhyâ’daki tanımla aynıdır. el-Mustasfâ’da akıl, sadece bilişsel 

kuvve olmayıp insanın düşüncelerini, davranışlarını, hal ve hareketlerini de kapsayan geniş 

bir bakış açısıyla ele alınmıştır. el-Mustasfâ’da, İhyâ’da ele alınan akıl ile benzer açıklama 

yapılmasına rağmen, kime akıllı insan denir hususuna el-Mustasfâ’da vurgu yapılarak, akıllı 

insanın ilmiyle amel eden kişi olma boyutuyla açıklanmıştır. Gazâlî için akıllı kişinin aynı 

zamanda dinin emirlerine uyup ona göre yaşayan biri olması yaklaşımı İhyâ’da 

vurgulanmamıştır. 

Gazâlî’nin akla dair tanımlarına baktığımızda, bazı tanımlarıyla akıl geneli kapsayıp tüm 

insanlar için kullanılmışken bazı tanımlarıyla ise akla hususi manalar yüklemiştir. Nazarî ve 

zarûrî bilgilerin herkeste bulunması açısından akıl, tüm insanlarda aynıyken; ilim ile ameli 

birleştirmek, nefsânî isteklerden uzak durmak, yaşadığı deneyimlerden yararlanarak çıkarım 

yapabilmek gibi bazı özel konularda akıl yalnız belli kişilerde olup herkeste yoktur. 

Gazâlî havuz örneğini vererek, bu havuz iki yoldan gelen suyla dolmaktadır.346 Dışarıdan 

gelen sular, beş duyuya benzetilerek dış âlemden sağlanan bilgilerken, diğer yol ise Gazâlî’nin 

bilhassa üstünde durduğu, havuzu içten besleyen aklın direkt kendisinden veya sezgisel 

olarak elde ettiği bilgilerdir. Gazâlî’ye göre ikinci kaynak olarak kastedilen sezgisel akılla, 

melekle kurulan irtibat sonunda kutsal bilgi oluşur.  Bu irtibatta melek görünürse vahiy, 

görünmezse ilhâm oluşmaktadır.347 Bu benzetmeden anlaşılacağı gibi Gazâlî aklı, bilgiyi 

sağlama konusunda daha güvenilir bularak beş duyudan üstün tutar. Zira duyuların yanılma 

olasılığı akla göre çok daha fazladır. Beş duyuyu temsil eden dışarıdan gelen suların kirli 

olması, havuzu yer altından besleyen sulara nazaran daha çok olması gibi duyuların, akla göre 

yanılma olasılığı daha fazladır. İngiliz filozof Francis Bacon da Gazâlî’nin örnek olarak verdiği 

bu havuz benzetmesini kullanan kişilerdendir.348 

                                                           
345 Gazâlî, el-Mustasfâ, 1/29-30. 
346 Gazâlî, İhyâ, 3/44. 
347 Cihan, İbn Sînâ ve Gazâlî’de Bilgi Problemi, 128. 
348 Cihan, İbn Sînâ ve Gazâlî’de Bilgi Problemi, 147-148. 



83 
 

Gazâlî, Mişkât adlı eserinde aklın özelliklerine değinerek, akıl ile gözü karşılaştırmış ve akla 

has özelliklere vurgu yaparak onun duyulardan farkını göstermiştir. Gazâlî’nin aklın göz ile 

karşılaştırması örneğinde aklın önemi vurgulanmıştır. Gazâlî, ismi geçen eserinde “Göz 

kendini görmez, akıl hem başkalarını hem de kendini idrâk ettiği gibi kendi gibi kendi 

vasıflarını da idrâk eder” sözleriyle ifade etmiştir.349   

Gazâlî yine akıl ile göz örneğinde göz, önünde olan perdenin arka tarafını göremezken; aklın 

kendi özel âleminde tasarrufta bulunabilme gücünün olması sayesinde her hakikatin akla açık 

olduğunu belirtir.350 

Gazâlî, gözün eşyanın sadece dış tarafı ile ilgili olan kalıp, şekil, resim, renk gibi özelliklerini 

görebileceğini fakat eşyanın hakikatini, içini, esrarını aklın bilebildiğini belirtir. Gazâlî, aklın 

ayrıca eşyanın esrarını algılamakla birlikte onların illetlerini sebeplerini, nereden oluştuğunu 

ve diğer varlıklarla münasebetlerini de bilmeye yetenekli olduğunu ifade eder.351 

Gazâlî, gözün gördüğü varlıkları, “makûlâtın hiçbirini ve mahsûsâtın birçoğunu göremez” diye 

belirtmişken, aklın ise sayılan sayılmayan varlıkların hepsini idrâk edebileceğini belirtmiştir. 

Gözle görülen varlıklar sonluyken, makûlâtın sonlu olması imkânsızdır. İlimler sınırlı olsa da 

akılda sonsuzu kavrama gücü vardır. Gazâlî bu kısımda sayıları örnek vermiştir. Akıl sayıları 

bilir ve sayıların da bunların katlarının da aralarındaki oranın da sonu yoktur fakat akıl bu 

sayıları sayamasa bile varlığını bilir. Gazâlî’nin ifadesiyle “bir şeyi bilir, bildiğini de bilir, 

bildiğiyle bildiğini bilir.”352 

Aklın yapı gereği idrâk edici olduğunu belirten Gazâlî, 

“Akılların da görüşlerinde yanıldıklarını görüyoruz dersen, bil ki onlar kendi 
evham ve hayalleriyle saplandıkları birtakım inançları, aklın hükümleri 
sanmaktadırlar. İşte yanılma buradan ileri geliyor… Fakat akıl, vehim ve hayal 
perdesinden sıyrıldığı zaman yanılmaz. Eşyayı olduğu gibi görür. Ama aklın 
vehim ve hayalden sıyrılması da güçtür. Bunlardan tam kurtulmak ancak ölümle 
mümkün olur.”  

ifadesiyle aklın hakikati bulmasına engel olan hayal, vehim ve şüphe gibi hislerin yine 

insandan kaynaklandığını belirtir.  Akıl doğası gereği hakikati bilmeye yetenekli olmasına 

rağmen, duyuların aldatmacasından kurtulamayan insan, evhamlı davranarak aklın önüne 

engeli kendi koymaktadır. Bu engel kalktığında akıl her şeyi ayan beyan bilme gücüne 

sahiptir.353 

Gazâlî, aklın önüne engel olan evham ve hayallerin ortadan kalkması hususunda, insanın 

istemesi önemli ise de tek başına yeterli olmayacağını Kâf Sûresi’nde geçen, “Senden perdeni 

                                                           
349 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 17-18. 
350 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 19. 
351 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 19. 
352 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 19-21. 
353 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 21-22. 



84 
 

kaldırdık, bugün artık gözün keskindir” 22. ayetine dayanarak, perdenin kalkmasını ilahî 

iradenin istemesine bağlamaktadır.354 

Gözün, uzaklık mesafesine göre varlıkların büyüklüklerinde yanılacağını mesela güneşi bir 

başaktaki tane gibi; aynı şekilde yıldızları mavi örtünün üstüne serpilmiş madeni paralar gibi 

küçük göreceğini fakat aklın güneş ve yıldızın aslında dünyadan kat be kat büyük olduğunu 

bildiğini ifade eder. Göz yanılgısının örnekleri pek çoktur. Bu açıdan baktığımızda akıl 

bilgisinin duyulara nazaran daha güvenilir olduğunu gösterir.355 

Duyular, dış dünyanın sadece görünen kısımlarını bilirken akıl bunun da ötesinde içeriği, 

hakikatleri, esrarı gibi daha pek çok bilgileri kavrayabilir. Gazâlî aklı bu derece övmesine 

rağmen tek başına hakikatleri bilecek konumda da değildir. Akıl tek başına bütün hakikatleri 

bilemez ancak akıl doğası gereği bu hakikatlerin bilgisini onaylar. 

Burada Gazâlî’nin, akıl ile nübüvvet arasındaki ilişkiyi belirten ifadesini yazmakta fayda 

vardır: 

“Akıl nasıl içinde duyuların idrâk edemediği makûlât çeşitleri göreceği bir gözün 
meydana geldiği beşeri hallerden birisi ise, nübüvvet de nurundan gaybın ve 
aklın idrâk edemeyeceği şeylerin doğduğu nura sahip bir gözün meydana geldiği 
bir haldir. Aklın idrâk edebildiklerinin dışında kalan bu gibi şeylerin idrâki, 
nübüvvetin hassalarından birisidir.”356 

Gazâlî’nin akıl ile sezgi arasında, göz ile akıl arasında yaptığına benzer bir karşılaştırma 

yaparak, sezgiyi aklın üzerine koyduğu görülmektedir. Buna rağmen bu durum, nübüvvet ve 

şeriatla ilgili hususlarda aklı tamamen dışarıda bıraktığı anlamına da gelmez. Gazâlî aklı, 

nübüvvete dair bilgilerin algılanması, anlaşılması ve hayata geçirilebilmesi için önemli 

olduğunu şu şekilde vurgulayarak akıl için şöyle der:” Bizi elimizden tutar ve bizi körlerin 

kendilerini götürecek kimselere; şaşırıp kalmış hastalarını müşfik tabiplere teslim ettiği gibi 

nübüvvete teslim eder. Aklın hududu ve sahası buraya kadardır. Bundan sonrakilere 

karışamaz sadece tabibin kendisine bizi iletir.”357 Burada gözü görmeyen birinin yolda 

giderken gözü gören birine teslimiyeti; hastanın da tabibe olan güveni tamdır. Aklın, hastayı 

tabibe teslim ettiği gibi, konularını aşan durumda da kendini nübüvvet nuruna teslim etmesi 

şarttır. Burada da aklın en önemli faydasının nübüvveti onaylamak olduğu vurgulanmıştır. 

Gazâlî’de aklın, varlıkların bilgisini direkt bilmek ve akıl yürütme ile bilinen şeylerden 

bilinmeyen şeylerin bilgisini elde etmek, olmak üzere iki fonksiyonu vardır.  İlk fonksiyonuna 

ilhâm veya sezgi denilirken; diğer fonksiyonuna tedebbür, tefekkür, içtihat, istinbat isimleri 

verilir.  Araştırmacıların bazısı da buradan hareketle, Gazâlî’nin akıldan farklı onun tabiriyle 

ilhâm adıyla bir bilme kuvvesinin olduğunu kabul ettiğini söylerler. Gazâlî’nin bilgi 

                                                           
354 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 22. 
355 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 21. 
356 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 78. 
357 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 83. 



85 
 

sisteminde aklın bu soyut fonksiyonu onun ruh, kalp, nefs gibi mefhumlarla beraber konu 

alınmasını sağlamakta; aklın nübüvvet ve şeriat içeriği taşıyan ilhâm ile bütünleyici bir özellik 

elde ettiğini ortaya koymaktadır. Gazâlî ile Pascal’ı kıyaslayanlar Pascal’ın da Gazâlî’ye yakın 

ifadeler kullandığını kaydetmektedir. Aristo ile Gazâlî’nin metafiziklerini karşılaştıran S. H. 

Bolay kitabında, Gazâlî bilgi anlayışı içinde mantıkla beraber his mantığını veya diğer bir 

ifadeyle kalp gözü mantığının imkân dâhilinde olduğunu savunmustur.358 Fakat Gazâlî’nin, 

akıl dışında böyle bir bilgi bağını kabul etmesi düşünülemez.  Büyük ihtimalle aklın sezgi ve 

akıl yürütme görevi onları bu tarz bir yoruma yöneltmiştir. 

 

2.2.3. Tecrübe ve sezgi 

Sezgi, kelime anlamı olarak, açık bir kanıt olmaksızın, olmuş veya olacak bir şeyi 

kavrayabilen, hissedebilen sezme yeteneğine denir.359 Bilgiyi elde etme vasıtalarından olan 

sezgi kavramı “bir işin veya olayın sonucunu tahmin etme, ölçüp biçme; hızlı ilerleyiş, çabuk 

kavrayış” gibi anlamlara gelerek Arapça karşılığı olan ‘hads’ kavramıdır. Hads,  “bir düşünce 

konusunun doğrudan doğruya, kasıt ve ihtiyar olmaksızın birdenbire kavranması, aklî 

sezgi”dir. Felsefe alanında “sezgisel bir tarzda işleyen zihin faaliyetini, buna bağlı olarak elde 

edilen bilgi türü” ile karşılık bulurken en yaygın kullanılan şekliyle “zihnin, birlikte meydana 

gelmeleri sebebiyle ilkelerden sonuçlara vasıtasız olarak hızla intikal etmesi” olarak tarif 

edilir.360 Bilgi alanında önemli yer kaplayan sezginin felsefedeki içeriğini anlayabilmek için 

diğer dillerdeki karşılığına da bakmamız gerekir. Sezginin İngilizce ve Fransızca karşılığı 

intuition kelimesi “anlamak, görmek, gözlemlemek, dikkatini vermek, dikkatlice bakmak, 

dolaysız kavramak, bir anda yakalamak, sezip keşfetmeyi”361 ve “zihnin, birlikte meydana 

gelmeleri sebebiyle ilkelerden sonuçlara vasıtasız olarak hızla intikal etmesi ile gerçekleşen 

bilmeyi” ifade eder. Sezgi kavramının sık kullanılan anlamıyla düşünüldüğünde hads 

kavramını “aklî sezgi” şeklinde çevirmek daha doğru olacaktır.362 

Konusu, içeriği ve psikolojik işlevleri açısıdan değişik sezgi çeşitlerinden, dolayısıyla buna 

bağlı farklı sezgi türlerinden söz edilebilir. “Tecrübî sezgi, aklî sezgi, mistik sezgi ve felsefi 

sezgi” başta gelenlerdendir. Kelamcılar nazarında sezginin bilhassa aklî olanı önemlidir. 

Onlara göre “hads, aklî öncüllerden sonuçlara süratle intikali veya basit bir müşahede ile 

sonuca ulaşmayı yahut öncülle sonucun aynı anda zihne gelişini ifade eder.” Filozoflar için de 

hadsin bu yönü geçerli olup aklî sezgi ile elde edilen bilgi zarûrî ve kesindir. Gazâli ile birlikte 

                                                           
358 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 393. 
359 Mustafa S. Kaçalin vd., Türkçe Sözlük, ed. Betül Eyövge Yılmaz ( Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2017), 

“sezgi”, 568. 
360 Hayati Hökelekli, “Hads”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/68. 
361 Ülker Öktem,” Descartes, Kant, Bergson ve Husserl’de Sezgi”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

Dergisi 40/1-2 (2000), 160. 
362 Adnan Gürsoy, “İbn Sînâ Felsefesinde Sezgi ve Sezgisel Bilgi”, Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler 

Araştırma dergisi 8/16 (2015), 154. 



86 
 

birçok Meşşâî filozof da “keşf ve ilhâm, rüya ve vahiy” gibi sırrî ve bâtınî bilgi çeşitlerini 

hadsin türleri olarak görmeye meyillidir.363  

Fârâbî, İbn Sînâ ve bu hususta çoğunlukla onların görüşleriyle aynı fikre sahip olan Gazâlî'ye 

göre bilginin gerçek ilkesi ve ilk sebebi, faal akıldır. "Rûhu’l-kudüs, er-rûhu'l-emîn, küllî nefs" 

gibi kavramlarla anılan ilkenin vahiy meleği, Cebrail ile aynı kabul edilir. İbn Sînâ'da, yeti 

halinde bulunan hads kavramı, aracısız öğrenme yeteneğidir. Bu noktada hads ve ilhâm 

arasında önemli fark yoktur. Zira Gazâlî de pek çok eserinde hads kavramı ile birlikte ilhâm 

kavramını birbiri yerine kullanmıştır. Fakat sadece İhyâ’da ilhâm kelimesini tercih etmiştir. 

Gazâlî'ye dayandırılan ve büyük oranda İbn Sînâ’nın görüşünü de yansıtan bilgilere göre 

“öğrenme ve düşünme ile hads ve ilhâm arasında bilginin sebebi, yeri ve kendisi bakımından 

bir fark yoktur.” Bilginin sebebi faal akıl veya mukarreb melek, oluştuğu yer ise nefistir. 

Aradaki fark perdenin ortadan kaybolması açısındandır. Hads ile bilginin kazanılmasında 

zaman olarak da fark vardır. Hads önemli diğer bir özelliği de istem dışı oluşudur.364 

Her insanda hads yetisi, yaratılıştan beri az çok vardır. Bu açıdan bakıldığında sezginin doğal 

bir şekilde oluşması ve zihinde bazı öğreticiler olmadan kıyaslar yapılması olasıdır. İbn Sînâ 

ile Gazâlî’de eğitim-öğretimin temeli de sezgiden kaynaklanır. Sonuçta objelerin idrâk 

edilmesi sezgiyle oluşur. Hads kavramı, yaratılıştan gelen, herkeste farklılık gösteren sezgi 

yeteneği olsa da onun sonradan elde edilen şartları da vardır. Öğrenme, sezgiye kapı açar ve 

onun kolaylaşmasını sağlar. Belli bir dalda uzmanlaşarak zihnî açıdan gelişmek o 

doğrultudaki sezgileri de güçlendirir. Ruhsal halleri bozan bazı duygusal değişimler sezgi 

gücünü de zayıflatarak etkiler.365 

Bilgi felsefesi alanında sezgi terimini ele aldığımızda Platon’dan, İslâm filozoflarına, 

Descartes’dan Bergson ve Wittgenstein’a kadar uzanan sezgi teriminin, farklı 

isimlendirmelerle sık sık kullanıldığını görmekteyiz. Ancak, sezgi mefhumunu kullanan 

filozofların aynı anlamlarda kullanıp kullanmadığına dikkat etmek gerekiyor. Örneğin adı 

geçen filozoflarla Gazâlî’nin kastettiği sezgi aynı mıdır? Bu konuda İslâm felsefesinde 

sezgiciliğin öncülerinden kabul edilen Gazâlî’nin merkezi önemi ortadır. O kendi iç âleminde 

hakikatin bilgisine ulaşma yolunda akıl ile duyu bilgilerini deneyimleriyle gözden geçirerek 

hesaplaşmaya girmiş ve hakikatin bilgisine sadece sezgi ile varılabileceği kararına 

varmıştır.366 

                                                           
363 Hökelekli, “Hads”, 15/68. 
364 Hökelekli, “Hads”, 15/69. 
365 Hökelekli, “Hads”, 15/69. 
366 Ömür Karslı, “Gazâlî’de Sezginin Anlamı, Konumu ve Sınırı Sorunu”, The Journal of Academic Social Science 

Studies 62(2017), 498-499. 



87 
 

İslâm felsefî düşüncesinde Gazâlî’den önce de sûfî çevrede akla karşı eleştirel bir duruş 

bulunmaktadır. Fakat bu eleştiri aklı bizatihi hedef almayıp kaynaklık açısından aklı tek 

kaynak olarak görenlere yöneliktir.367  

Bu perspektiften bakıldığında Gazâlî de sûfîler gibi aklın tek bilgi kaynağı kabul edilmesini 

eleştirmiştir. Gazâlî’de bir doğru, akıl ile bilenebileceği gibi akıl dışındaki vasıtalar ile de 

bilinebilir. Gazâlî, Tehâfüt’te bu konuyu şöyle dile getirmiştir: 

“Biz deriz ki: Bu konudaki görüşlerinin çoğu dine aykırı değildir. Çünkü âhirette 
duyusal lezzetlerden daha büyük haz türleri olduğunu ve bedenden ayrıldıktan 
sonra nefsin ölümsüzlüğe kavuştuğunu biz de inkâr etmiyoruz. Fakat biz bunu 
dinden öğrenmekteyiz. Zira din âhireti haber vermiştir. Nefsin ölümsüzlüğü 
kabul edilmeden de âhiret anlaşılmaz. Şu var ki biz, bunun sadece akılla 
bilinebileceği şeklindeki iddiaları konusunda onlara karşı çıkmaktayız.”368 

Duyu ve akıldan gelen bilginin doğruluğu konusunda emin olamayan Gazâlî, pek çok şüphe 

süreçlerinden sonra, hakikatin bilgisine sezgi ile ulaşacağını söyleyerek el-Münkız‘da şöyle 

tarif etmiştir:  

“Yakîn bilgi, bilinenin kuşkuya yer bırakmayacak şekilde açığa çıktığı, yanlışlık ve 
yanılgı ihtimali olmayan bilgidir. Kalbe bu yönde farklı en küçük bir ihtimal dahi 
gelmez. Aksine bu yakînliğe, yanılgı ve yanlışlıktan uzak olma güveninin eşlik 
etmesi gerekir... Güven içinde olunmayan hiçbir bilgi kesin bilgi değildir.”369 

Anlaşılacağı üzere Gazâlî’nin kesin bilgi açıklamasında, o şeyin doğru olmasıyla birlikte güven 

vermesi, şüphe ve yanılgıya dair ufak bile olsa bir ihtimalin bulunmaması ve o şeyi ayan 

beyan bilinmesinin yanında onun doğruluğunun kalben tasdik edilmesi gerekiyor.  

Konuyu bu açıdan ele aldığımızda Gazâlî’nin bilgi sistemi, Platon’un bilgi sistemini 

anımsatmakta olup Theaitetos diyaloğunda geçen “gerekçelendirilmiş doğru sanıdır” 

şeklindeki bilgi tanımına kısmen benzemektedir. Öncelikle sanımızın bilgi sayılması için onun 

doğru olması ve onun doğru olduğu hakkında inancımızın da bulunması gerekir. Ancak her 

inanç, doğruluk ölçütü olamayacağından, bu inancın ayrıca bir delili de olması gerekir. Bu 

sebepten Gazâlî’nin kesin bilgi tanımı ile Platon’un bilgi tanımı arasında kısmî benzerlik 

vardır.370 

Gazâlî’ye göre şüpheye mahal bırakmayan ve kendisinden emin olduğumuz tek bilgi ancak 

Allah’tan gelendir. Gazâlî buna “nur” adını vermektedir.  Kişinin sorularına güvenilir yanıt, 

direkt Allah’tan gelir ve kişinin kalbini dolduran “‘nur”da gizlidir. Gazâlî şüpheyle geçirdiği 

buhranlı süreçten, kavuştuğu nur sayesinde kurtulğunu şu şekilde ifade eder: “Bu hastalıktan, 

kendiliğimden deliller düzerek veya birtakım önermeleri ardarda sıralayarak kurtulmuş 

                                                           
367 Göztepe, “Gazâlî ve Öncesi Bazı Sûfîlerin Akla Eleştirel Bakışı”, 301. 
368 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 212-213. 
369 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 6.  
370 Ferhat Ağırman - Ahmed Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, Kaygı Bursa Uludağ Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 18 (2012), 199. 



88 
 

değildim. Hastalıktan sadece Yüce Allah’ın gönlüme akıtmış olduğu bir nur sayesinde 

kurtuldum. Bu nur, bilgilerin büyük bir kısmının anahtarıdır.”371  

Gazâlî burada sezgi kavramını kullanmamakla beraber, bahsettiği bilgilenme şekliyle, 

açıklamaya çalıştığımız sezgi kavramı aynen uymaktadır. Gazâlî bu ifadesiyle sezginin, akıl 

yürütme gibi delillere başvurmadan, kendi çabası olmadan ve yavaş değil de birden olması 

gibi özelliklerine vurgu yapmıştır. Allah’tan kaynaklanan sezgi anlayışı ile Gazâlî’nin insanî 

sezgiyi dışarda bırakarak ilahî sezgiyi ön plana çıkardığı görülmektedir.   

Gazâlî bahsedilen nur kavramını dolayısıyla sezgiyi, mantıki deliller ile açıklayamayacağı için 

değil, öncelikle Kur’an’a sonra Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sözlerine başvurarak açıklamaya 

çalışmıştır. "Allah kimi doğru yola iletmek isterse, onun kalbini İslâm'a açar”372 ayetinde 

geçen ‘kalbin açılması’ ifadesi Hz. Muhammed’e (s.a.v.) sorulunca “O, Allah’ın kalbe bıraktığı 

bir nurdur.”373 Bunun işareti sorulunca ise "Aldatan yurttan uzaklaşıp ebediyet yurduna 

bağlanmaktır" cevabını vermiştir. Yine Peygamberimiz (s.a.v.) bu konuda "Yüce Allah varlığı 

karanlıkta yarattı, sonra üzerlerine kendi nurunu saçtı." buyurmuştur.  Sezgiyi de bu nurda 

aramak gerekir ve Allah’tan gelen bu nur pek çok bilgiyi açan anahtardır.  Bu bağlamda her 

kim ilmin kitaplarda yazılı bilgilerden ibaret olduğunu sanarsa Allah’ın sonsuz rahmetini 

daraltmış olur.374 

Aynı şekilde Gazâlî hakikate, sezgiye dayanan bilgiyle varılacağını Yol, Bilgi ve Varlık 

kitabında da “teorik ve pratik ilimlerin büyük kısmını hikmet sahibi nefisler, fazla çaba 

harcamadan, zihinlerinin duruluğu, fikir kuvvetleri ve sezgilerinin keskinliği sayesinde elde 

etmişlerdir.” şeklinde ifade etmiştir.375 Anlaşılacağı gibi bu dereceye ulaşmak için yine çaba 

sarf etmekten ziyade duru bir zihin, kuvvetli fikir ve keskin sezgi gibi gereken şartlar 

belirtilmiştir.  

Gazâlî’ye göre bilgi, insanî ve Rabbânî öğrenim olmak üzere iki kaynaktan öğrenilebilir. İnsanî 

öğrenim için de iki yol vardır. Bunlardan ilki taallüm olup dışarıdan alınan öğrenme şeklidir; 

ikincisi de tefekkür olup içeriden kaynaklanan öğrenmedir. Taallümde, dış kaynak olan başka 

birisinden faydalanılır; tefekkürde ise insan nefsinin, küllî nefsten istifade etmesi söz 

konusudur. Öğreticiliği daha kuvvetli ve etkili olan küllî nefs, ilim sahiplerinin hepsinden 

üstündür.376  

Gazâlî’den önceki İslâm filozofları da sezgisel bilgiden bahsetmişlerdir. Özellikle İbn Sînâ, 

sezgiyi kabul etmekle birlikte insanın bu aşamaya kendi gayreti ve tecrübesiyle ulaştığını 

                                                           
371 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 12. 
372 el-En’âm 6/125. 
373 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 13. 
374 Cevizci, Ortaçağ Felsefesi, 338. 
375 Gazâlî, Yol, Bilgi ve Varlık, 57. 
376 Gazâlî, Yol, Bilgi ve Varlık, 56. 



89 
 

savunur.  Çünkü İbn Sînâ’ya göre mutlak hakikatlere, bilgi ve düşüncenin esasını oluşturan 

akledilirler ile ulaşılır.377 Bu noktada kişiyi yavaş yavaş kemale ermesini, faal akıl sağlar.378 

İbn Sînâ ve Gazâlî ile arasındaki sezgisel fark, bu bilginin nasıl elde edildiğiyle ilgilidir. 

Sezgisel bilgi Gazâlî’de Rabbani bir öğrenim olup naklî bilgiye dayanır; İbn Sînâ’da ise sezgisel 

bilginin rasyonel yönü olup bu bilgiye insan kendi çalışması ile ulaşabilir. Başka bir deyişle 

İbn Sînâ’da sezgi bilgisinde dışsal hiçbir faktör bulunmazken bu bilginin temellendirilir 

olduğunu düşünmektedir. Çünkü bu sezgi bilgisi “önermesel bir bilginin, subjektif çıkarımla 

elde edilmesi” olduğundan buradaki önermesel ifadesi rasyoneldir.379 Sezgi bilgisini tecrübî 

bilgiye benzeterek, onun da rasyonel bir çıkarımla elde edilmiş olduğunu dolayısıyla bu sezgi 

bilgisinin de rasyonel anlam ifade ettiğini savunmaktadır.380 İbn Sînâ’nın sezgisel bilgi için 

‚”bilinenden bilinmeyene hızlı geçiş” açıklamasında fikir ve sezginin, aynı kategoride 

değerlendirilen epistemolojik kavramlar olduğu anlaşılmaktadır.381 Sezginin “orta terimin, bir 

anda zihinde belirmesi” şeklindeki tanımı ise sezgi gücünü ifade etmektedir ki bu da kişinin 

zekâsını gösterir.382 Dolayısıyla İbn Sînâ felsefesinde‚ “hiçbir şey bilmez iken sezgiyle bilmek 

diye bir şey” yoktur.383  Öyleyse İbn Sînâ’daki sezginin, insanın kendisinden kaynaklanması 

sebebiyle rasyonel süreç içinde, farklı bir biçim olarak değerlendirilmesinden Gazâlî’deki gibi 

gizemli bir yanı bulunmadığı söylenebilir.  

Bilginin temelinde sezginin olduğunu savunan başka düşünür Descartes’e göre de sezgi 

tamamiyle aklın sınırlarında olup onun akıl üstü bir bağı yoktur. Descartes varlığından asla 

şüphe duyulmayacak zorunlu bilgiye ulaşmak için “haklarında en ufak bir şüphe 

duyabileceğim şeylerin hepsini mutlak surette yanlış sayarak atmam gerektiğini düşündüm” 

diyerek gelenek görenek dâhil her şeye şüpheyle yaklaşmış bunun sonucunda, içinde var olan 

yalnızca kendi varlığından şüphe edemediğini ve beden olmasa bile “ben” dediği o varlığının 

devam edeceğini hissederek “düşünüyorum öyleyse varım” önermesine varmıştır.384 Bununla 

birlikte içinde oluşan huzursuzluğu şöyle dile getirir: 

“Bundan sonra, genel olarak bir önermenin doğru ve kesin olması için gereken 
şeyi gözden geçirdim; çünkü mademki böyle olduğunu bildiğim bir önerme 
bulmuştum, o hâlde bu kesinliğin neden ibaret olduğunu da bilmem gerektiğini 
düşündüm. Ve bu: düşünüyorum, öyleyse varım’da düşünmek için var olmak 
gerektiğini pek açık olarak görmemden başka, hakikati söylediğimi bana garanti 
eden bir şey bulunmadığını görerek: pek açık ve pek seçik olarak kavradığımız 

                                                           
377 Cevizci, Ortaçağ Felsefesi, 183. 
378 Cevizci, Ortaçağ Felsefesi, 185. 
379 Şaban Haklı, “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 11 (2007), 36. 
380 Haklı, “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”, 38. 
381 Haklı, “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”, 44. 
382 Haklı, “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”, 45. 
383 Haklı, “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”, 43. 
384 Rene Descartes, Metot Üzerine Konuşma, çev. K.Sahir Sel (İstanbul: Sosyal Yayınları, 1984), 32-33. 



90 
 

şeylerin hep doğru olduğunu genel bir kural olarak kabul edebileceğime; yalnız, 
seçik olarak kavradığımız şeylerin hangileri olduğunu tam olarak görmekte bazı 
güçlükler bulunduğu yargısına vardım.”385 

Anlaşılacağı üzere sezginin filozoflar tarafından kastedilen çeşitleri farklıdır. İbn Sînâ’da, ilahî 

sezgiye uygunluk söz konusu olup Faal Akıl’dan kaynaklanan feyz oluşurken; Descartes’daki 

sezgi, rasyonel sezgiye örnek olup zihinsel süreç ile oluşur. “Her iki düşünürde de sezgi, 

zorunlu ilksel önermeleri kavramada katkı sağlayan önsel bir konumda bulunmaktadır.” 

Gazâlî’deki sezgi anlayışı ile adı geçen düşünürlerin sezgi anlayışı arasında ortak yönler 

olmasına rağmen Gazâlî’nin kendine özgü özellikler içerdiği de görülmektedir. Gazâlî’yi 

onlardan ayıran en önemli noktalardan biri, akla yönelttiği tenkitlerdir. Gazâlî’deki sezginin 

konumu ve fonksiyonu, akıl eleştirisiyle birlikte anlaşılabilmektedir.386 

 

2.2.4. Rüya 

Sadık rüyaların peygamberlerin vahiy alma yollarından biri olması, rüyaların peygamberler 

dışındaki insanlar için de değerli olmasına ve onları dayanak olarak görmesine temel 

oluşturmuştur. Rüya problemi, sadece İslâm düşünce tarihinde değil, batı dünyasında da 

konu olmuştur. Psikolojik araştırmaların, rüyaların ne olduğu konusundaki vardıkları sonuç, 

kurgusal değerlendirmelerin ötesine geçememiştir. Bu yüzdendir ki, Erich Fromm “rüyaların 

mahiyetini çözebilseydik vahyi de çözebilirdik” ifadesi, rüyaları çözmenin çok da mümkün 

olmadığını göstermektedir. Rüyalar hakkında modern psikolojinin sorularının temelinde şu 

vardır: Rüyalara dışarıdan müdahale mi vardır? Yoksa rüyalar tamamen rüya sahibinin 

bilinçaltının ürettiği öznel bir hadise midir? Modern psikoloji büyük çoğunlukla rüyaları, 

bireyin kendi hayatından beslenen hayal gücünün bir kurgusu olarak değerlendirir. Buna en 

iyi örnek olarak Freud psikolojisini verebiliriz. Ancak peygamberlerin sadık rüyalarından 

hareketle, bu meseleyi dinî açısından düşündüğümüzde, rüyaya dışarıdan müdahalenin 

olduğu kabul edilir. Başka ifadeyle ilhâmda olduğu gibi rüyalarda da bir dış müdahalenin 

olduğu anlayışı hâkimdir. Öyleyse peygamberlerle ilgili olan bu durum bir inanç konusu 

olarak kabul edilebilirken, peygamber dışındaki insanlar için de söz konusu olabilir mi? 

Bunun cevabını vermek çok da mümkün değildir. Fakat burada şunu belirtmek gerekir ki 

rüyalardan medet beklemenin temel nedeni, aslında ilhâm ve keşfte olduğu gibi mutlak, kesin 

ve ayrıcalıklı bilgi anlayışından kaynaklanır.387 

Zaman içinde rüyalar, felsefi bilginin derinleşmesiyle bilimin incelediği bir konu haline 

gelmiştir. İslâm düşünce tarihi ile paralellik gösteren araştırmalar, modern psikolojinin 

gelişmesine büyük bir katkı sağlamıştır. Bu gelişmede katkısı olan âlimlerden birisi de 

                                                           
385 Descartes, Metot Üzerine Konuşma, 33-34. 
386 Karslı, “Gazâlî’de Sezginin Anlamı, Konumu ve Sınırı Sorunu”, 502. 
387 Latif Tokat, “Dini İstismara Açık Bilgi Kaynağı Olarak ’Ayrıcalıklı Bilgi’: Keşf, İlhâm ve Rüya- Felsefi Bir Analiz“, 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/32 (2017), 393-394. 



91 
 

Gazâlî’dir. Bilginin imkânı konusunda Gazâlî, rüyaya hipotez şeklinde yaklaşmış olup, 

duyuları incelerken rüyayı da sistematik olarak duyu bilgisi ile temellendirmiştir. 

Gazâlî ilk başta, aklın kesinlikle kabul ettiği matematik doğrularından ve mantıksal ilkelerden 

şüphe etme ile yola başlar. Akıl bunları sarsılmaz doğrular olarak kabul etse de artık Gazâlî 

bunlara da güven meselesinde şüphe duymaya başlamıştır. Gazâlî’nin şüphesinin başlangıcı 

ise, duyu bilginin yanıltıcı olduğunu ortaya koyan akıl gibi bir hâkimin var olmasıyla; akıl için 

de onu denetleyecek bir hâkimin olup olmadığı sorusuyla başlamıştır. Bundan sonra Gazâlî 

akıl ile ilgili şüphelerini artırarak bu bağlamda, önceden de belirttiğimiz şu ifadeler ile rüya 

hipotezini ortaya koymuştur: 

“Görmüyor musun, uykudayken birçok şeyin varlığını kabul ediyor, nice hâlleri 
hayalen yaşıyor, bunların sabit birer değer olduğuna inanıyor ve o hâllerin 
varlığından şüphe etmiyorsun, sonra uyanınca bütün bu hayal ve inançlarının aslı 
- faslı olmadığını anlıyorsun O hâlde uyanıkken, bulunduğun duruma göre gerçek 
sayılan duyu ve aklın bütün verilerine nasıl güvenebilirsin? Fakat senin, 
uyanıklığa nispeti gibi olan bir hâl yaşaman pekala mümkündür. Bu durumda 
uyanıklığın o göre uyku sayılabilir.”388 

Gerçekten bazı zamanlar insan, uykusunda gördüğü hayalleri gerçekmiş gibi yaşar. Bazen 

insan sevinçle uyanırken bazen de korku ve üzüntü ile uyanır. Tamamen algısı yerine 

geldiğinde bunun rüya olduğunu anlar. Fakat ya uyandığımızı sanıyorsak, hala uyuyorsak? 

Bunun gibi sorularla Gazâlî hipotezini ilerleterek kendisi dâhil her şeyden şüphe ederek son 

aşamaya gelir. Gazâlî’ye göre “Belki bu hal ölüm halidir. … Belki, dünya hayatı, ahirete 

nazaran bir uykudur. İnsan ölünce, her şey ona, şimdi göründüğünden başka türlü 

görünecektir.” Şöyle başka bir ihtimal de: Belki şimdi ölüyüzdür ve bize dünyada 

yaşadıklarımız gösteriliyordur ve bundan bizim haberimiz yoktur. Sorgu bize gelene kadar 

bunun farkına varamayacağızdır. Rüyadayken, bunun hayal olduğunu fark edemiyorsak, bunu 

da şimdi ispatlamak imkânsızdır.389 

Gazâlî, derin felsefî araştırmalar yaptığı süreçte, büyük bunalıma girmiştir. Şüphecilik, 

meseleyi felsefî olarak bir sonuca vardırmadığı gibi sürekli çıkmaza sokar yani şüpheciliğin 

bir sonu olmamaktadır. Bundan dolayı Gazâlî girdiği bunalımdan kurtulmak için insanlardan 

uzaklaşarak inziva hayatına çekilmiştir. İki ay kadar bunalımda kaldığını söyleyen Gazâlî, 

Allah’ın inayeti ile bu durumlardan kurtularak sonunda felsefi çıkmazların ortasında ilahî 

lütufta teselli bulmuştur.  

Gazâlî, rüya hipotezinde hayal ile gerçeğin birbirine karıştığı hususlardan bahseder. Ya geçek 

sandığımız rüyaysa; rüya sandıklarımız gerçeğin ta kendisiyse? Rüyada gördüklerimize 

rüyanın içinde gerçek gibi sevinip üzülüyorsak bunun anlamı nedir gibi soruları peş peşe 

sorar. Temel soru olarak incelemelerde şu soru vardır: Şu an uyanık isek bunu bize bildiren 

ve idrâk ettiren nedir? Uyanık olduğumuzu hangi yolla bilebiliriz. Gazâlî’nin rüya hipotezinde 

                                                           
388 Ağırman-Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, 202-203. 
389 Ağırman-Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, 203. 



92 
 

bu soru temel soru olarak incelemeyi sonuçlandırmıştır. Gazâlî’nin hipotezi sonuçlandırırken 

metot olarak belirlediği, ihtimaller üstünden yaptığı temellendirme yoludur. İhtimaller zinciri 

tekrar Gazâlî’yi şüpheye düşürmüştür.390 

Gazâlî’yi rüya incelemesinde şüpheye düşüren önemli husus da uykunun ölüm gibi olmasıdır. 

İnsanın uyku hali yarı ölüm sayılıp, zihnen bu dünyadan uzaklaşır. Uyku, yarı ölüm değil de 

gerçekten ölüm de olabilir; rüya diye gördüklerimiz esasen gerçek de olabilir, bunun neticesi 

olarak uyandığımız zaman, gerçek gibi sevinmemiz ve ağlamamızda bunun tesiri olabilir. 

Gazâlî göre bütün bunlar birer varsayım ve ihtimallerden ibarettir. Bilimsellik olarak, ortada 

bilgi konusunda kanıtlanabilir unsur yoktur. Gerçek ve rüya hakkında yapılan varsayımlar 

sadece varsayımları arttırır ve aslından uzaklaşan sorular, incelemenin konusunu dağıtır. 

Rüya nedir sorusu, ihtimaller silsilesinde içerisinde değerlendirildiğinde ‘ya’, ‘ya da’, ‘veya’ 

bağlaçlı sorulara kayarak, sorunun aslından uzaklaşılır.391 

Gazâlî’nin iddiasına göre bütün bu ihtimaller ve incelemeler safsatalardan ibarettir. Bazı 

duyular bize, sadece tek bir Yaratıcı olmasına rağmen başka Yaratıcı var mı diye 

düşündürüyorsa; hiç olmadığı hâlde Ankakuşu’nu hayal ettiriyorsa, bütün rüya incelemelerini 

de kendi felsefesi içinde, kendisinin zihinsel safsataları olarak görür.392  

 

2.2.5. Kalp gözü 

Gazâlî dört çeşit kalpten bahseder. Bunlar: 

“1. Temiz kalp; orada parlayan bir nur vardır. Bu, mü’minin kalbidir. 
2. Kararmış ve ters döndürülmüş kalp, bu da kâfirin kalbidir. 
3. Kılıflara konmuş ve ağzı bağlanmış kalp, bu da münafığın kalbidir. 
4. Terkedilmiş, i’râz edilmiş kalp; orada iman da var nifak da vardır. Bu kalpte 
iman temiz suyun çoğalttığı bakla, yeşillik gibidir. Nifak ise irin ve cerâhatin 
arttığı yara gibidir. Hangisi gâlip ise onunla hükmolunur.”393 

Gazâlî’de kalp iki anlamda kullanılmıştır. Bunlardan ilki, hem insanda hem de hayvanda 

bulunan, ruhun kaynağı kabul edilen ve tıbbın konusu olan cismanî kalptir ki eserlerinde 

bahsedilen kalp, bu değildir. İkinci manada kalp ise, gözle görülmeyen ruhanî varlık olmasıyla 

birlikte cismanî kalp ile de ilgisi olan ve idrâk eden, bilen, ârif olan bu kalptir.  Allah’ın hitap 

ettiği, mükâfat ve cezanın geçerli olduğu kalp, ikinci manadaki kalptir.394 

Gazâlî’ye göre insanın duyu ve akıldan sonra kendisiyle, bu algı güçleri tarafından algılanması 

mümkün olmayan bilgileri algılayan ve anlayan bir başka bilgi kaynağı vardır ki, o da kalptir. 

Ona göre kalbin, bütün her şeyin hakikati olan bilgilerin kendisinde görünmesine elverişli bir 

                                                           
390 Ağırman-Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, 203. 
391 Ağırman-Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, 203. 
392 Ağırman-Türkmetin, “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, 204. 
393 Gazâlî, İhyâ, 3/28. 
394 Gazâlî, İhyâ, 3/9. 



93 
 

yaratılışı olup, onunla algılananlar duyularla algılanamaz. Gazâlî, bunu insanda açılan başka 

bir göz olarak açıklar. Böylece insan bu gözle gelecekte olacakları, gaybı ve aklın anlamakta 

güçlük çektiği şeyleri anlar.395 

Gazâlî’ye göre hakikatin bilgisi, salt entelektüel kavrayışı aşmaktadır ve özellikle metafizik 

âlemlere girerken akıldan gelen verilerin, kalbe aktarılması gerekmektedir. Gazâlî’de kalp, 

yalnızca fiziksel bir organ değil aynı zamanda derin manevî kavrayışın merkezidir. Gazâlî, 

derin hakikatleri kavramada kalbin akla üstünlüğünü ele alarak, akıl ve duyuların fiziki 

dünyayı anlamak için ilk araçlar olarak hizmet ettiğini söylerken, özellikle metafizik 

gerçekleri kavrama konusunda, onların doğası gereği sınırlı olduğunu ileri sürer. Gazâlî’ye 

göre kalp, bu yeteneklerin komutanı gibi hareket eder, daha derin gerçekleri ortaya çıkarmak 

için duyusal bilgileri filtreleyip yorumlar, sezgi ve içsel tecrübe ile doğru bilgi elde edilmesini 

sağlar.396 

Gazalî'de akıldan bir sonraki aşama bilginin kaynağı, "Allah'ın insanın kalbine attığı nur, 

verdiği ilhâm" aşamasıdır. Bu konuda Gazalî, "Bilmiş ol ki: İlmin yeri kalptir. Kalp derken, 

bütün âzâlarımızı sevk ve idare eden nûranî ve manevî benliğimizi kastediyoruz ki, bütün 

uzuvlarımızın hizmet ve itaat ettikleri bu kalptir. Yoksa yürek dediğimiz kalbi kastetmiyoruz" 

demektedir.397 

Burada duyu, deney ve aklı aşan bir bilme yetisi söz konusudur. Açılan bu yeni gözle duyu ve 

akla ihtiyaç olmadan gaybı, duyuların algılamadığı ve aklın anlamadığı varlıkları görmek 

mümkün olur. Çünkü Gazalî'ye göre, bu alan nübüvvet alanıdır ki aklı aşar ve onu idrâk 

edemez. Kalpte Allah'ın suretinin oluşabilmesi ya duyular dünyasından ya da Levh-i 

Mahfuzdan gelen yansımalara bağlıdır. Levh-i Mahfuz ile kişi arasında engel kalkınca oradaki 

bilgiler doğrudan kalbe yansır ve bu durumda duyular bilgisine ihtiyaç duyulmaz.  Eğer ki illa 

duyulur dünyadan gelen algılara itibar edilirse bu durumda Levh-i Mahfuzdan bilgi alması 

engellenir. Gazâlî, metafizik âlemle ilgili duyuların ve aklın yetersizliğini vurgularken, fiziki 

âlem ile konularda onların rolünü inkâr etmez hatta duyu organlarını daima kalbin emrinde 

olan askerler ve kalbin Allah’a gitmesini sağlayacak bir binek olarak görür. Ayrıca duyuları, 

kalbi dünyaya açan ve onu tanımasını sağlayan vasıtalar olarak kabul eder. Kalbî bilginin 

duyu bilgileriyle birlikte akıl ve tecrübe bilgilerine de ihtiyacı vardır. Bu bilgiler, kalbî bilgi 

için ön hazırlık yaparak zemin oluşturur sonuç itibariyle bu bilgiler sürekli etkileşim içindedir 

ve birbirleri için gereklidir.398 

Ancak Gazâlî, kalbin gerçek bilgiye ulaştırılabilmesi için dünyevi arzulardan ve arzulardan 

arındırılması gerektiğini şart koşmaktadır. Arınma, kalbin ilahî ilhâmı almaya açık  gelmesini 

sağlar ve rasyonelliği aşan içgörülere erişim sağlar. Gazâlî bu süreci, kalbin ilahî bir nurla 
                                                           
395 Gazâlî, Mükâşefetü’l-kulûb, çev. Abdullah Aydın (İstanbul: Seda Yayınları, 1999), 41. 
396 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 219. 
397 Gazâlî, İhyâ, 3/29. 
398 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 295. 



94 
 

aydınlanması, kişinin gaybı algılaması ve akıl sınırlarının ötesindeki hakikatleri kavraması 

olarak tanımlamaktadır. Gazâlî’ye göre bu iç aydınlanma herkese açık olmayıp, bilgeler, 

mutasavvıflar ve Allah’ın salih kulları gibi belli bir manevî aydınlanma düzeyine ulaşmış 

olanlara mahsustur. 

Gazâlî’ye göre kalp, fiziki âlemin ötesindeki gerçeklikleri algılayan, akıl gözüne benzeyen, 

ancak daha yüksek bir şuur düzleminde çalışan bir göze sahiptir. Bu “kalp gözü”, bireylerin 

ebedi hakikatleri ve ilahî özü sezgisel olarak kavramasını sağlamaktadır. Gazâlî bu durumu, 

“Aklın ötesinde başka bir “göz” açılır ki insan onunla gaybı ve gelecekte olacakları ve aklın 

idrâk etmediği şeyleri görür.” şeklinde ifade etmiştir.399  

Aklın etkisini ortadan kaldıran Gazâlî, bilginin elde edilmesi hususunda sağlam başka bir 

kriter bulmuştur. Gazâlî bu sağlam kriteri kalp ve kalp gözünün açılması yoluyla doğrudan 

Allah’ta bulmuştur. O, insan bilgisinin hakikate uygunluğunu, aradaki bütün araçları 

kaldırarak Allah’a dayandırmış ve O’nunla güvence altına almıştır. Böylelikle o, yakînin 

bilgisini, bilen öznenin dışında bulmuştur. Bu temel bir yandan Allah, diğer yandan faal akıl 

ve peygamberdir.400 Gazâlî kalp gözünü açıklarken kavram kargaşası olmaması için, ona da 

akıl der. Fakat bu akıl, sürekli bahsedilen ve bildiğimiz akıl değil, kalbî bilgiyi açıklamada 

kullanılan akıldır. “Bilmiş ol ki insan kalbinde kemale sahip olan bir göz vardır; buna kimi 

zaman akıl, kimi zaman ruh, bazen de nefs-i insani denir.”401 Gazâlî bu kalp gözü (akıl) ile 

önceden şüphelendiği duyu verilerini karşılaştırarak, onun duyu verilerine karşı üstünlüğünü 

ortaya koymaya çalışır. 

Kalp gözünü, demin de belirttiğimiz gibi terim olarak akıl olarak kullanır. Gazâlî, bu kalp 

gözüne ancak Allah’ın ledün ilmini bilen kulların, mutasavvıfların ve ariflerin sahip olacağını 

belirtir. Onun burada belirttiği kalp, vücutta işgal eden, maddî olan kalp değildir. Gazâlî’nin 

kastettiği bu kalp bir ışık, bir nurdur ki, Gazâlî onunla şüphe ile girdiği buhrandan kurtularak 

ilme’l-yakîn’e ulaşmıştır. Gazâlî, “Safsatadan bu ayrılış bir delil vasıtasıyla değil, Yüce Allah’ın 

kalbime nakşettiği nur ile olmuştur.” diyerek ifade eder.402  

Gazâlî’ye göre Allah’ın kalbe nakşettiği ve bilginin anahtarı olan bu nuru ancak yüksek 

mertebelere ulaşan kalpler bilgi elde etmede kullanabilir. Gazâlî, kalbi nur olarak ifade 

etmesini şu ayetlerle destekler: “Allah her kimi hidayete erdirmek isterse, İslâm’a sinesini 

açar”403 ayetinde geçen “şeraha” fiili kendisine sorulunca “O, Allah’ın kalbe verdiği bir 

                                                           
399 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 35. 
400 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması, 391-392. 
401 Gazâlî, Yol, Bilgi ve Varlık, 73. 
402 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 35. 
403 el-En’âm 6/125. 



95 
 

nurdur” şeklinde açıklamıştır.404 “Allah kimin kalbini İslâm’a açmışsa o, Rabbi katında bir nur 

üzere olmaz mı?”405 

Gazâlî, kalbin de gözü olduğunu er-Risâletü’l-ledünniyye‘de şu şekilde ispatlamaya çalışır: 

“İlimleri algılama vasıtaları duyu organlarıyla kalptir. Maddî şeylerin bilgisi göz 
ve kulak gibi duyu organlarıyla tahsil edilirler. Manevî şeylerin bilgisi ise, kalbin 
algılamasıyla hâsıl olur. sûfîlerden bir taife, ceset gibi, kalbin de gözleri 
bulunduğunu, açıktaki şeylerin ceset gözüyle, gizli hakikatlerin de kalbin gözüyle 
görüldüğünü söylemişlerdir. Bunların rivayetine göre, Allah Rasûlü (s.a.v.) de 
şöyle buyurmuştur: ‘Her insanın kalbinde iki göz vardır.’ Allah Teâlâ, bir kuluna 
hayır irade ettiği zaman, onun kalp gözlerini açar ve ona bu gözlerle gizli olan 
gayp ilmini gösterir.  Kur’ân-ı Kerim'de bahsedilen kalbin genişletilmesi olayı da 
kalp gözlerinin açılmasıdır.”406 

Kalp gözüyle bilinen ilim, ledünnî ilimlerdir ve bu ilimlerin anlaşılması için kalp gözünün 

önündeki engelin kaldırılmasına ve pencere açılmasına ise, ilhâm denir. Baş gözünün 

görmesini sağlayan güneş gibi, ilhâm da kalp gözünün görmesini sağlar ancak ilhâmın 

kaynağı güneş ışığı değil, Allah’ın kalbe attığı kendi nurudur. İlhâm nuruyla bilinen bu ilme, 

ledünnî ilim denilmesi de bu sebeptendir.407 

Gazâlî, her şeyin hakikatinin kendisinde yansıdığı bir bakıma ayna gibi olan kapte bu 

yansımanın olmasına engel bazı sebeplerin olduğunu belirtir. Günah kirleri ile ve şehevî 

duygularla paslanan kalplerin, kararmış ve hakikatin ortaya çıkmasına engel olduğunu şu 

hadisle işaret eder: “Bir günah irtikâb eden kimsenin kalbinde izi kaybolmayan bir leke olur.” 

Bu lekenin silinmesi için peşinden hemen iyilik yapılması gerektiğini, bunun birlikte günah 

işleyip sonrasında parlatılan kalp ile hiç günah kiri bulaşmadan parlatılan kalbin bir 

olmayacağını da belirtmiştir. Gazâlî ilmin kalpte parlayabilmesi için öncelikle kalbi 

cilalandırmanın, bunun için de şehevî isteklerden uzaklaşıp ibadete yönelmenin gerekliliğini 

belirttikten sonra: “Bizim için mücadele edenleri elbette bize gelen yola hidayet ederiz”408 

ayeti ve “Kim bildiği ile amel ederse, Allah Teâlâ bilmediğini de ona öğretir” hadisi ile konuyu 

açıklamıştır.409 

Gazâlî, hakikatlerin kalpte yansımama sebeplerine şöyle devam etmektedir: 

“Kalbin aranılan hakikat yönünden, istikametten ayrılmış olmasıdır. Zira itaat 
eden salih bir kalp, her ne kadar saf ve temiz ise de, hakkı aramadığı ve aynasını 
matlûba doğru çevirmediği için, hakkın parlaklığı orada tecelli edemez. Belki 
ekseriya bedenî ibadetlerin tafsilatı ile meşgul olur veya geçim çareleri ile uğraşır 
da, mefkûresini rubûbiyeti düşünmeye ve ilâhî gizliliklerin hakikatlerini aramaya 

                                                           
404 Gazâlî, Âriflerin Yolu, çev. Abdulhalık Duran (İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2004), 121; Gazâlî, el-Münkız, çev. 

Osman Arpaçukuru, 38. 
405 Gazâlî, İhyâ, 3/34; ez-Zümer 39/22. 
406 Gazâlî, Âriflerin Yolu, 120-121. 
407 Gazâlî, Âriflerin Yolu, 122. 
408 el-Ankebût 29/69. 
409 Gazâlî, İhyâ, 3/30-31. 



96 
 

sarf etmezse, ancak düşünmekte olduğu amelin incelikleri kendisinde parlar ve 
keşfolmaya başlar. Nefsin ayıp ve noksanlarını düşünmekle meşgul ise ona, o 
keşfedilir.”410 

Kalp gözü ile baş gözünün arasındaki münasebetten dolayı Allah Teâlâ göze verdiği ismi ona 

da vererek, kalp gözlerinin de kör olabileceğinden bahsetmiş ve şöyle buyurmuştur: "Bu 

inkârcılar (türlü deliller bulunan) yeryüzünde hiç dolaşmadılar mı? Yoksa anlayacak kalpleri 

ve duyacak kulakları mı yoktur? Doğrusu odur ki, bu insanların gözleri değil, kalpleri 

kördür."411 Kalplerin körleşmesi, gözlerinin görmemesi demektir. Algılama gücü manasında 

kullanılan buradaki kalbin, manevî bir organ olması sebebiyle gözleri de manevîdir.412  Aynı 

şekilde başka ayette “Kim bu dünyada kör olursa, o, ahirette de kördür, yolca da daha 

şaşkındır.”413 

Kalp iki kapı ile karşımıza çıkmaktadır. Biri Levh-i Mahfuz’a ve melekût âlemine açılan 

kapıdır. Diğeri ise beş duyuya açılan kapıdır ki bu da şehâdet ve mülk âlemidir. Gazâlî’ye göre 

kalbin melekût âlemine açılıp, Levh-i Mahfuz’u müşahede etmesi, insanın uyku âleminde, 

olmuş ya da olacak işleri bilmesine benzer. Bu kapı ise sadece Allah’ı zikrederek O’nu 

tefekkür eden velî kullarına açılır.414 

Gazâlî kalp, keşf, gönül, basiret gibi kavramları insanın elde edebileceği ledünnî bilgilerin 

merkez yeri olarak kullanmaktadır. Bu nedenle zikredilen ayetlerdeki “nur gönderilmesi, 

gönlün açılması, kalbin körelmesi” tabirlerini kalbin idrâk etme yeteneği etrafında ele aldığını 

görmekteyiz. Kalbî idrâk ve bilme, hem Gazâlî’nin hem de sûfîlerin benimsediği ve gerçek 

bilmenin yolu olarak kabul ettiği, esas kaynaktır.  

Sonuçta Gazâlî, akıl ve duyuların ön araçlar olarak hizmet ettiği, ancak gerçek anlayışa 

yalnızca ilahî ilhâmın rehberliğinde arınmış ve aydınlanmış kalp yoluyla ulaşılabileceği 

bütünsel bir bilgi edinme görüşü sunmaktadır. 

 

2.3 Gazâlî’nin Sistemsel Şüpheciliği 

Gazâlî, insan varoluşunun en önemli amacının, Allah’ın bilgisini elde etmek olduğunu öne 

sürer. Ancak bu çabanın kişinin kendisini önceden anlamayı gerektirdiğini ileri sürmektedir. 

Gazâlî, bireylerin Allah’ı bilmeye girişmeden önce, öncelikle kendi doğasını ve özünü idrâk 

etmeleri gerektiğini belirtmektedir. Ona göre gerçek bilgi şüpheyle başlar; bu, bireyleri 

çevrelerini sorgulamaya ve incelemeye götüren eleştirel bir şüpheciliktir. Gazâlî’ye göre 

şüphe, keşif ve öğrenme için bir katalizör görevi görerek bireyleri doğru bilgiyi aramaya 

                                                           
410 Gazâlî, İhyâ, 3/31. 
411 el-Hac 22/46. 
412 Gazâlî, İhyâ, 3/38; Gazâlî, Âriflerin Yolu, 121. 
413 Gazâlî, İhyâ, 3/38; el-İsrâ 17/72. 
414 Gazâlî, Mükâşefetü’l-kulûb, 63. 



97 
 

teşvik eder. Varoluşun belirsizliği ortasında tek kesinliğin kişinin kendi varlığında yattığını 

ileri sürer; geri kalan her şey şüpheye tabidir.415 

Gazâlî’ye göre insan, bilgiden yoksun olarak doğmasına rağmen, çevresini algılamasını ve 

kavramasını sağlayan doğuştan gelen yetilerle donatılmıştır. Bu yetiler duyuları, aklı ve kalbi 

kapsar. Gazâlî, duyuların bilginin ilk kaynağı olarak hizmet ettiğini ve bunlardan da 

dokunmanın ilk yaratılan duyu olduğunu, ardından sırasıyla görme, işitme, tatma ve koku 

alma duyusunun geldiğini belirtir. Duyuların bu şekilde bilgiyi elde ediş sırası ve duyuların 

embriyolojik gelişim aşaması ilginç bir şekilde benzeşmektedir. Günümüzde modern tıp 

tarafından da kabul edilen bu görüşe, Gazâlî’nin tıp alanında eğitim almadan nasıl sahip 

olduğunu cevaplayabilmek kuşkusuz çok zordur ancak bilgi elde eden duyu organları 

arasındaki embriyolojik gelişim aşaması ile insanın bilgiyi elde ederken duyu organlarının 

sırasındaki paralelliği Gazâlî’nin kurmuş olduğunu görmekteyiz.416 

Duyularımızla kazandığımız bilgiler şüpheye her zaman açıktır bundan dolayı hemen kabul 

edilmemelidir. Duyulardan elde ettiğimiz bilgileri ikinci saşama olan aklın süzgecinden 

geçirmeliyiz. Akıl yürütme sonucu duyulardan sağladığımız bilgilerin doğruluğuna veya 

yanlışlığına hükmedilir. Gazâlî, akıl yoluyla edindiğimiz bilgilerin de güvenirliliğinin 

sorgulanması gerektiğini, doğası gereği aklın da duyular gibi yanılabileceğini, çeşitli 

örneklerle açıklar. Aklın elde ettiği bilgi de eşyanın yakînî ve gerçek bilgisini bize her zaman 

vermeyebilir. Eğer konu fiziki âleme ait bir obje ise, tecrübe ve akıl o varlığın gerçek bilgisini 

bize verebilir. Bazen de akıl, fiziki âlemin hikmetinin ne olduğunu tam anlamıyla 

çözemeyebilir. Duyular ve akıl ile kazanılan bilgiler deneye tabi tutulduktan sonra, sonuç 

olarak doğruluğu ispatlanan bilgiler, doğru bilgi olarak kabul edilmelidir.417  

Doğru bilginin ortaya çıkarılması için son derece çaba sarf eden Gazâlî güvenilir ve sağlam 

bilgi elde etme yolunda işe “şüphe” ile başlar.   Gazâlî’nin şüphesi, Descartes’in ifadesiyle de 

vurgulanan metodik bir şüphedir ve hakikatin ortaya çıkmasında kullanılan bir yöntemdir. 

Başlangıçta hakikat arayışında felsefî ve dinî doktrinleri sistematik olarak inceleyerek 

bunların ortaya koyduğu verileri güvenilir ve sağlam bulmadığı için şüphe ile yaklaşmıştır. 

Şüphe ile yaklaştığı alan ilk olarak duyular âlemidir.418 

Descartes metodik şüphesine Gazâlî gibi ilk önce duyularımızdan gelen bilgilerden başlar. 

Duyular bizi bazen yanılttığına göre bizi sürekli yanıltmadığını nasıl bilebiliriz sorusunu 

kendisine sorarak şüphe ile yaklaşır. Bundan emin olamıyorsak eğer o zaman duyuların 

getirdiği bilgilere her zaman şüpheyle yaklaşılmalıdır. Descartes buna delil olarak ise, 

uyanıkken gördüğümüz, bildiğimiz nesneleri rüyamızda da gördüğümüzü bu nedenle o 

zamana kadar zihnimize gelen şeylerin, rüyalara gelen şeylerden farklı olup olmadığını 

                                                           
415 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 220. 
416 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 218. 
417 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 219. 
418 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 296. 



98 
 

bilemeyeceğimizi dolayısıyla hangisinin gerçek hangisinin hayal olduğunu ayırt 

edemememizi gösterir.419 

Şüphe edebildiğimiz bilgilerden hareketle kendimizin, nesnelerin, yerin, göğün, gördüğümüz 

ve bildiğimiz her şeyin varlığından şüphe edebiliyoruz fakat şüphe sırasında şüphe 

edemeyeceğimiz tek durum, şüphe etme fiilinin kendisidir. Şüphe etmek düşünebilmeyi, 

düşünmek ise var olmayı gerekli kılan bir olaydır. Ayrıca düşünebilmek, şüphe etmekten 

daha mükemmel bir yetidir.  Bu mükemmel yeti ise insana, ondan mükemmel ve eksiksiz olan 

bir varlık tarafından verilmiş olmalıdır ki o da Allah’tır. Descartes bu aşamada meşhur sözü 

olan “düşünüyorum, öyleyse varım” ifadesini kullanarak metodik şüphesini yine kendisi 

sonlandırır.420 

Descartes’in şüpheyi kullanışı etrafında da oldukça yankı uyandırmıştır.  O da bunun farkında 

olarak şüpheyi kullanmadaki başarısını şu şekilde açıklamaktadır: 

“Biraz okumuş kimselerin âdetlerinin aksine olarak, bilmediğimi safça itiraf 
etmem ve belki de hiçbir doktrinle böbürlenmeksizin, başkalarının şüphesiz 
saydığı birçok şeylerden niçin şüphe ettiğimin nedenlerini göstermem olacaktır. 
Fakat gönlüm, kendimi olduğumdan başka biri yerine koymak istemeyecek kadar 
gururlu olduğu için kendimi, bana verilen üne her vasıta ile lâyık kılmaya 
çalışmam gerekiyordu.”421 

Muhakkak Descartes’in felsefeye katkısı yalnız metodik şüpheyi kullanması değildir. O ayrıca 

felsefeye yeni terimler de katmıştır. Bilginin “açık” ve “seçik” olması gerektiğini vurgulayarak 

bu kelimelerin literatüre girmesini sağlamıştır. Descartes’in açık bilgi ile demek istediği 

“dikkatli bir zihne görünen ve belli olan bilgi”; seçik bilgi ile ise “keskin bir biçimde başka 

bilgilerden ayıran bilgi” olmasıdır.422 

Descartes’in açık ve seçik bilgi ile ilgili söyledikleri, Gazâlî’nin mükâşefe yolu ile edinilen 

bilgilere ilişkin görüşleriyle benzeşmektedir.  Descartes’in açık bilginin sadece “dikkatli bir 

zihne görünebileceğini” söylemesiyle Gazâlî’nin mükâşefenin sadece “ibadetle beslenmiş ve 

kalbî olarak temizlenmiş bir ruha açık olacağını” söylemesi arasında şaşırtıcı bir benzerlik 

vardır. Yine Descartes’in seçik bilginin “keskin bir şekilde diğer bilgilerden ayrılmasına” 

ilişkin düşüncesi ile Gazâlî’nin keşf ile edinilen bilgiyi “kendisinde vehim ihtimali bulunmayan 

ve doğruluğuna kalbin ikna olduğu bilgi” olarak ifade etmesi arasında da aynı şekilde dikkat 

çekici benzerlik söz konusudur.423 

 

                                                           
419 Descartes, Metot Üzerine Konuşma, 32-33; Felsefenin Temel İlkeleri, 51. 
420 Descartes, Metot Üzerine Konuşma, 32-34. 
421 Descartes, Metot Üzerine Konuşma, 31. 
422 Descartes, Felsefenin Temel İlkeleri, 78. 
423 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 38-39. 



99 
 

Gazâlî’ye göre ancak şüphe, insanı doğruya götürür, şüphe ile yaklaşan araştırıp sorgular ve 

neticesinde öğrenir. Kendi ifadesiyle: “Şüpheler doğruya ulaştırır. Kim şüphe etmezse bir şeye 

bakmaz, bakmadığı zaman görmez, görmeyen kimse de âmâ bir şekilde sapkınlıklar içinde 

kalır.” Şüphe duymayanın araştırmayacağını, araştırma yapmayanın nihai sonucunun da 

cahillik olduğunu belirterek şüpheyi tercih etmeme gibi bir ihtimalin olmadığını ve şüphenin 

bir yöntem olarak kullanılmasının gerektiğini açıkça ifade etmiştir.424 

Gazâlî, İslâm âlimleri arasında ilk defa duyular ve akıldan şüphelenen, onları sistematik bir 

şekilde ciddi eleştiri süzgecinden geçiren bir âlim olarak karşımıza çıkar. O bilgiyi,  imkânı, 

sınırı ve değeri gibi bütün yönleriyle ele alarak çözmeye çalışan bir düşünürdür. Eğer Gazâlî, 

gelenek haline gelen bilgi anlayışı içinde kalmış olsaydı, taklit etmekten ileriye gidemeyecek 

sıradan bir düşünür olarak kalmaya devam edecekti. Ancak o düşünce sistemindeki eksikliğin 

bilgi konusundan kaynaklandığını düşünüp, bunun çözümü olarak da güvenilir, sağlam ve 

geçerliliği olan bir bilgi anlayışının gerektiğini tespit etmiştir. 

 

2.4 Bilginin Değeri 

Gazâlî’nin bilgi anlayışında bilginin değerini anlayabilmek için ilk önce onun hayatına bakmak 

bize önemli bilgiler verecektir. Gazâlî’nin ömrü boyunca ilmin ve bilginin peşi sıra gitmesi ve 

son anına kadar ilimle uğraşması, bilgiye verdiği değer sebebiyledir. Gazâlî, bilgiye son derece 

değer vermiş ve onu en üst dünya lezzetlerinin zirvesine koymuştur. Bilgi sahibi kişiyi, izzetli 

ve şerefli bir makamda görmüştür. 

Gazâlî’nin en önemli eseri olarak bilinen ve dini ilimlerin yeniden canlanması amacıyla 

yazdığı İhyâ’nın ilk bâbına ilim kitabı anlamına gelen “Kitabü’l-ilim” ismini vermiştir. 

Gazâlî’nin İhyâ’da ilim bölümüne, ibadet ve itikat bölümlerinden önce yer vermesi onun ilme 

verdiği değeri göstermesi açısından önemlidir. Ancak bu durum,  Gazâlî’nin ilmi, ibadet ve 

itikattan daha üstte gördüğü gibi bir anlamaya mahal de vermemelidir. Gazâlî, aslında ilim 

öğrenmeyi de ibadet olarak görmektedir. 

Gazâlî ilme çok fazla önem vererek ilmin, ilim öğrenmenin ve öğretmenin faziletlerine dair 

çeşitli kaynaklardan çokça delil getirmiştir. Gazâlî, İhyâ’da üç ana kaynağı kendisine referans 

almıştır. Bunlar Kur’an, hadis ve büyük din âlimlerinin sözleridir.  Gazâlî ilmin hem bizzat 

kendisinin hem onu öğrenmenin hem de öğretmenin değerini anlatabilmek için çok sayıda 

ayet, hadis ve hikayeler ile misaller getirerek konuyu detaylı olarak ele almıştır.425  

Gazâlî, Minhâcü’l-âbidîn adlı eserine şu sözleri ile başlar :  

                                                           
424 Ali Taşkın, Gazâlî ve David Hume’nin Şüphecilik Anlayışlarının Karşılaştırılması (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 2002), 84,228. 
425 Gazâlî, İhyâ, 1/13-41. 



100 
 

“Ey kurtuluş ve ibadet talep eden kişi! Allah seni muvaffak etsin.  Evvela ilim talep 
etmen lâzımdır. Çünkü ilim ibadetin aslı ve medarıdır. Bil ki, ilim ve ibadet öyle 
iki cevherdir ki, mütefekkirlerin fikrinden, vaizlerin vaazından, öğretmenlerin 
öğrettiklerinden, musanniflerin tasnif ettikleri şeyden görüp duyduğun şeylerin 
hepsi onlar içindir. Hatta ilim ve ibadet için kitaplar indirilmiş, peygamberler 
gönderilmiş, gökler ve yer, onarda olan mahlûkat da onlar için yaratılmıştır. 
Allah’ın kitabında olan iki ayeti düşün. Onlardan birisi şudur: ‘Allah yedi göğü ve 
yerden de onların mislini yaratmış olandır. Emri bütün bunların arasında 
durmadan iner. Allah’ın bunları yaratması, O’nun hakikaten her şeye kadir 
olduğunu, ilmiyle hakikaten her şeyi kaplamış bulunduğunu bilmeniz içindir.’426 
Bu ayet ilmin şerefine delil olarak kifayet eder. İkinci ayet ise: ‘Ben cinleri de 
insanları da başka bir hikmetle değil ancak bana kulluk etsinler diye yarattım’427 
kavl-i celîlidir. Bu ayet de, ibadet etmeye çalışmanın ve ona yönelmenin 
lüzumuna delil olarak kifayet eder.”428 

Gazâlî benzer bir girişi İhyâ’da da yaparak ilmin faziletini belirten ayetlerle başlamıştır:429 

“Allah, adaleti ayakta tutarak delilleriyle şu hususu açıklamıştır ki kendisinden başka ilâh 

yoktur. Melekler ve ilim sahipleri de bunu ikrar etmişlerdir. Evet mutlak güç ve hikmet sahibi 

Allah’tan başka ilâh yoktur.”430 Allah Teâlâ’nın kendi zâtından sonra ikinci olarak melekleri, 

üçüncü olarak da ilim ehlini zikrettiğini belirten Gazâlî, tek başına bile bu ayetin Allah 

Teâlâ’nın ilme verdiği değeri göstermesi için yeterli olacağını söylemiştir. “Allah içinizden 

iman edenleri yüceltir; bunlardan kendilerine ilim verilmiş olanları ise, kat kat derecelerle 

yükseltir.”431 İbn Abbâs (r.a.) bu ayetin tefsirini şöyle yapar: “Âlimler ve cahiller arasında yedi 

yüz derece fark vardır. Her derecenin arası da beş yüz senelik yol kadardır.” “De ki, hiç 

bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?”432 

Allah’a ibadet etmekle manevî derecelere yükselmek isteyen birine, ilk önce ilim tahsilini 

tavsiye eden Gazâlî, sonraki sıraya ibadeti koymaktadır. İlmin, ibadetten daha şerefli 

olduğunu sürekli belirtmesiyle beraber, ibadet ve ilmin birlikte olması gerektiğini tekraren 

vurgulamıştır. Gazâlî ilmi ağaca; ibadeti ise o ağacın meyvesine benzeterek asıl lezzetin 

meyvede olduğunu belirtmiş ve ibadeti ikinci sıraya koymasından dolayı oluşabilecek yanlış 

algıyı gidermeye çalışmıştır.433 

 

                                                           
426 et-Talâk 65/12. 
427 ez-Zâriyât 51/56. 
428 Gazâlî, Minhâcü’l-âbidîn, 27-28. 
429 Gazâlî, İhyâ, 1/13. 
430 Âl-i İmrân 3/18. 
431 el-Mücâdele 58/11. 
432 ez-Zümer 39/9. 
433 Gazâlî, Minhâcü’l-âbidîn, 28. 



101 
 

2.4.1. Duyu bilgisinin değeri 

İnsandaki algı yetilerinin her biri, kendileri vasıtasıyla, alanlarına giren durumlarda bazı 

bilgileri almak için yaratılmıştır. Gazâlî’ye göre, insan var olanlar ile ilgili ilk bilgisini duyular 

aracılığı ile elde eder. İnsan, yaşlık-kuruluk, sıcaklık-soğukluk, sertlik-yumuşaklık gibi hislerin 

türlerini yaratılan ilk duyumuz olan dokunma duyusu ile; şekil ve renklerin bilgisini dokunma 

duyusundan sonra oluşan, görme duyumuz olan gözle; sesleri, nağmeleri, seslerin şiddetini 

işitme duyusuyla; yiyeceklerin tadını tatma duyusu ile ve kokuları ise koklama duyusu ile 

idrâk eder.434 

Bundan dolayı insan bu dönemde tamamiyle duyuların yönlendirdiği bir varlık olarak 

karşımızda durmaktadır.435 Gazâlî’ye göre insan yedi yaşına kadar bu duyular vasıtasıyla dış 

dünyaya dair bilgi sahibi olmasıyla birlikte insanın bilgi elde ettiği kaynaklar beş duyuyla da 

sınırlı değildir.436 

Anlaşılacağı üzere insan, bu dünya hakkındaki ilk bilgilerini duyulardan almaktadır. 

Gazâlî’nin daha önceki konularda, bilgiyi tanımlamasında öne çıkan obje ve suje arasındaki 

ilişkide, duyuların sujenin objeyi algılamasını sağlamak olduğunu belirtmiştik. 

Gazâlî’ye göre mahsûsât yani duyulardan gelen bilgiler, insanın kendileri aracılığıyla 

yaşadığımız âlem hakkında ilk bilgileri olsa bile bu yolla gelen bilgiler yanlış ve hatadan uzak 

da değildir. Diğer bir ifadeyle duyular dış dünyanın bilgilerini bize aktarırken hata yapma 

olasılığı her zaman vardır.437 Gazâlî, duyulara dair bilgilerin zamanla oluşan duyu 

bozuklukları ve algı yanılmaları sebebiyle hata yapabileceğini ve bundan ötürü güvenilir bilgi 

vermeyeceğini söyler.438 

Bu kapsam içinde duyuların algı yanılmalarına baktığımızda, duyulardan en kuvvetli olanı göz 

olmasına rağmen, o, gölgeye bakınca onu durur gibi görür ve gölgenin hareketli olmadığına 

karar verir. Bir süre sonra tecrübe ile onun hareket ettiğini fark eder. Yine göz yıldızlara 

bakar onları bir madeni para gibi küçük olarak görür. Oysaki matematiksel kanıtlar onların 

yeryüzünden bile daha büyük olduğunu gösterir. Gazâlî’ye göre mahsûsâta dair bilgilerde 

duyularımız ön plandadır. Halbuki akıl, bunu hiçbir ihtimale mahal vermeden reddeder. 

Gazâlî duyu bozuklukları sebebiyle oluşan yanlış algılamaları şöyle açıklamaktadır. Gazâlî’ye 

göre, bedendeki bir organla algıyı gerçekleştiren algı gücünde, sürekli çalışma yüzünden 

hastalık meydana gelir. Çünkü algıyı devam ettirmek, algıyı gerçekleştiren organın yapısını 

bozar ve yıpratır hatta onda hasar bırakır. Göz kuvvetli bir ışığı gördükten ve kulak yüksek 

frekanslı sesi duyduktan sonra göz ve kulak bozulur; kendisinden sonra gelen en zayıf ve en 

                                                           
434 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 67. 
435 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 296. 
436 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 67-68. 
437 Ayman, Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe, 95. 
438 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 27-28; Ülken, İslâm Felsefesi, 112. 



102 
 

basit duyu sinyallerini idrâk edemez. Böylece, göz ayrıntılı bir şekilde objeleri göremez, kulak 

ise fısıltı gibi sesleri algılayamaz. Tatma duyusu da aynı böyledir, çok tatlı bir yiyeceği 

tadanlar ondan sonra hafif bir tadı hissedemezler.439  

Gazâlî duyulara dair bilgilere güvenilemeyeceğini, insanın yaşlandığı zaman duyu 

organlarının eski halini ve kuvvetini kaybettiğini belirtmek suretiyle örneklendirmektedir. 

Duyu organlarımızdan olan gözün, insanın yaşı ilerledikçe gücü zayıflar ve gençken gördüğü 

gibi görememesi de bu yüzdendir. Kulaklar da aynı şekilde eskisi gibi duyamaz.440 Bu nedenle 

bu duyu organlarından sağlanan bilgilerin, yaşa bağlı olarak, zaman geçtikçe güvenilirliği 

kaybolur. 

Gazâlî ayrıca bu durumu insanın en önemli duyularından olan gözü, akılla kıyasladığında, bazı 

eksiklerinin çıktığını belirterek açıklar. Göz, başkasını görür ama kendini görmez. Kendisine 

çok yakını da çok uzak olanı da göremez. Eşyanın dışını görmesine rağmen içini göremez. 

Varlıkların hepsini değil, sadece bir kısmını görür. Sonlu şeyleri görür ama sonsuz şeyleri 

görmez.441 Gazâlî, gözün ister algılama gücünün çok olduğu zamanlarda isterse algılamasının 

zayıfladığı yaşlılık zamanlarında olsun, belirtilen kusurlardan sıyrılmasının imkânsız 

olduğunu söylemektedir. Gazâlî’ye göre gözün bu eksiklikleri ancak akıl ile düzeltilebilir. 

Böylece Gazâlî’ye göre duyular tarafından gelen ve onun mantıkta mahsûsât-ı zahire olarak 

isimlendirdiği “tuz beyazdır”, “güneş yuvarlaktır” şeklindeki bilgilerin açık ve net bilgiler 

olması sebebiyle bu bilgiler kesin ve doğru bilgiler olarak kabul edilir. Buna rağmen temel 

olarak duyu kaynaklı olmaları yani sujeye bağlı yanılgılardan veya duyu bozukluklarından 

dolayı bu bilgilere de güvenilemez. Fakat Gazâlî’ye göre gözün kusurlarının akıl tarafından 

düzeltilmesi gibi buna benzer her zaman duyu hatalarını düzeltmek de mümkündür.442 Ona 

göre duyulara dair böyle hatalar demin de belirttiğimiz gibi akıl vasıtasıyla düzeltilir. Bu 

yüzden Gazâlî’nin düşünce sisteminde bilginin değeri, güvenilirliği ve geçerliliği noktasında 

duyulardan gelen bilgi, bazı sebeplerden dolayı hata ve yanılgıdan uzak olamadığı için 

güvenilir değildir. Duyuların güvenilirliğini ortadan kaldıran ise akıldır. 

Akıl, duyulardan gelen bilgilerin yanlış ve hatalı olduğunu kendisi aracılığıyla bildiğimiz, 

duyulardan daha fazla güvenebileceğimiz bilgi kaynağı olarak çıkmaktadır.  

 

2.4.2. Tecrübî bilginin değeri 

Gazâlî’ye göre daha önceden belirttiğimiz üzere tecrübî bilgiler, duyu ve akıl vasıtasıyla, bu 

ikisinin ortak katılımıyla elde ettiğimiz bilgilerdir. Bunlar, taşın yere doğru düşüşüne, ateşin 

                                                           
439 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, çev. Bekir Sadak (İstanbul: Ahsen Yayınları, 2002), 207. 
440 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, çev. Bekir Sadak, 208. 
441 Gazâlî, el-Münkız, çev. Osman Arpaçukuru, 15. 
442 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 296. 



103 
 

yakıcı oluşuna, suyun susuzluğu gidericiliğine, ekmeğin doyuruculuğuna ve şarabın sarhoş 

edici oluşuna insanın hükmettiği bilgilerdir.443 Gazâlî, tecrübî bilgilerin neler olduğuna dair 

bu şekilde açıklama yapmakla birlikte bu bilgilerin arasındaki ilişkiyi farklı bir açıdan 

değerlendirdiği de görülecektir. 

Tecrübelerimiz Gazâlî’ye göre bize peşi sıra gelen iki olayda birini sebep diğerini sonuç olarak 

görmemizi sağlar. Bu şekilde düşünmemizi sağlayan da bu olaylar arasında meydana gelen 

tekrarlardır. Gazâlî bunu şöyle açıklar; ona göre sürekli sebep-sonuç etrafında oluşan olaylar 

bu iki olay arasında bir bağlantı kurmayı kaçınılmaz kılmaktadır. Sonuç itibariyle aynı sebep 

ile sonuç arasında mecburi bir ilişki olduğu kanısına varılır. Fakat Gazâlî, alışmışlığın bir 

neticesi olarak birinin sebep diğerinin sonuç olduğu kabul edilen iki durumun birinin 

diğerinin yanında bulunmasının mecburi olmadığı düşüncesindedir. Ona göre bunlardan 

birinin delili diğerinin delilini kapsamadığı gibi birinin yok olması diğerinin de yok olmasını 

kapsamaz. Gazâlî, yanmakla ateşe dokunma, toklukla yemek yeme, susuzluğun giderilmiş 

olmasıyla su içme, hastalıktan iyileşmekle ilaç kullanma, ışık ile güneşin doğması gibi 

aralarında sebep -sonuç şeklinde algılanan durumların hiçbiri arasında aslında akli bir 

zorunluluk bulunmadığını savunur.444 Bir başka ifadeyle Gazâlî, ateş ve pamuk örneğinde 

olduğu gibi birbirine dokundukları takdirde bile pamuğun yanmamasının veya 

dokunmaksızın yanmasının imkân dâhilinde olacağı görüşündedir.445 

Dolayısıyla Gazâlî, tecrübe bilgisini kaynaklık yönünden duyu ve akıl vasıtasıyla kazanılan 

bilgi olarak kabul eder. Duyular tarafından idrâk edilen ve tekrarlar sayesinde aklın, 

duyuların getirmiş olduğu bu bilgilere güvenip, sonuçta tecrübe bilgisini oluştuğunu 

belirtmiştik. Akıl, duyuların getirdiği bilgilere güvenmekle birlikte, Gazâlî’nin bu bilgiler 

arasındaki ilişkiyi kaçınılmaz görmediği de karşımıza çıkmaktadır. Böylece düşünürümüz 

duyu ve dolaylı olarak akıl ile sağlanan bilgilerin güvenilemeyeceğini ortaya koymaya 

çalışmıştır. 

Aristocu düşünceye göre, sebep ile sonuç arasında gerçekleşen karşılıklı ilişki mecburi 

olduğundan doğal bir sebep olmadan sonuçtan bahsedilemez. Buna göre doğadaki bir olayın 

sebebi yine doğanın içindedir.  Gazâlî ise, sebep ve sonuç ilişkisini kabul etmekle beraber, bu 

ilişkinin doğanın özünden gelen bir zorunluluk olarak düşünülmesini kabul etmez. Çünkü ona 

göre böyle bir zorunluluk ilmi açıdan ispatlanamaz. Bunu şu şekilde açıklar; iki olaydan birine 

sebebi diğerine sonucu denilmesi, tamamiyle bu iki olayın peş peşe geldiğini görmekten 

kaynaklanan alışkanlıktır. Buradan hareketle mesela ilacın hastayı iyileştirmesi veya ateşin 

pamuğu yakması gibi durumlar, bütün bu doğal varlık ve olaylar arasındaki bağlantılar, 

doğanın özündeki bir zarûrîlikten kaynaklanmayıp, Allah’ın o şekilde takdir ve irade edip 

                                                           
443 Gazâlî, Mihakkü’n-Nazar, 101. 
444 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 181; Mihakkü’n-Nazar, 101. 
445 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 181-182; Ahmet Erhan Şekerci, Gazâlî ve David Hume ‘da Nedensellik (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2009), 84; Macit Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi, çev. Kasım Turan (İstanbul: 
İklim Yayıncılık, 1992), 206-207. 



104 
 

yaratmasının nihai bir sonucudur. Gazâlî, bunlardan birinin, diğerinin yanında olmasını, 

esasen biri diğerinden ayrılmayacak şekilde zorunluluk değil, Allah’ın takdir ilahisi sonucu 

yaratmasıyla olduğunu savunur. Zira ateş cansızdır ve mantıki olarak baktığımızda herhangi 

cansız bir şey gerçek manada sebep yani fail olamaz.446 Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki 

Gazâlî, sebep-sonuç arasındaki bağlantıyı tamamen reddetmiş olsaydı, İhyâ’nın üçüncü 

cildinin tamamını içeren “Rub’u’l-Muhlikât” kısmını yazması mümkün değildi. Çünkü bu 

kısmın genel yöntemi, ilk önce hangi amellerin hangi manevî hastalıklara sebep olduğunu 

saptamak ve sonrasında bu hastalıkların giderilmesine yarayacak fiilleri yani sebepleri tespit 

etmektir.447 

Böylece Gazâlî’nin sebep ile sonuç arasındaki bağlantıyı kabul ettiği fakat bu ikisi arasındaki 

bağın zarûrî olmadığı sonucuna vardığı, aynı zamanda Aristocu düşüncenin doğadaki bir 

olayın sebebini yine doğayla ilişkilendirmesini eleştirerek tabiattaki olayları, ilim ve kudret 

sıfatıyla takdir edip yaratan bir yaratıcı fikrini açıklamaya çalıştığı görülmektedir.448 

Gazâlî’nin özellikle burada başın vücuttan ayrılmadan ölümü yaratması ya da baş vücuttan 

ayrılsa bile hayatı devam ettirmesi, yemek yemeden karnın tok olması gibi şeylerin biri 

olmadan diğerinin olmasını Allah’ın kudretinde olduğunu belirtmiştir.449 Yukarıda sebebe 

vurgu yaparak sonucun olma mecburiyetini kabul etmezken burada da sebeple birlikte 

sonucun da karşılıklı mecburiyetini kabul etmediği görülmektedir.  

Gazâlî bu durumu mûcize örneğiyle delillendirmeye çalışmaktadır. Ona göre mûcize denilen 

olağanüstü olaylarda bilindiği üzere, ateş gibi bir sebep ve etkisini göstermesi için tüm şartlar 

bulunduğu hâlde, Allah dilemedikçe olması gereken sonuç oluşmayabilir ya da tam tersi 

sebebi bulunmayan bir olayın gerçekleşmesinden söz edilebilir.450 Çünkü mûcizenin en 

önemli özelliği ilahi bir irade sonucu olmasıdır.451 

Sonuç olarak Gazâlî, temeli duyuların idrâkine dayanan ve birden çok tekrarı sebebiyle akıl 

katında gizli bir kıyasla ortaya çıktığını belirttiği tecrübe bilgisini kabul etmekte fakat etki-

tepki arasındaki bağlantının zarûrîliğini kabul etmemesinden kaynaklı bu bilgilere 

güvenilemeyeceği sonucuna varmaktadır. Çünkü bu bilgiler, bize gördüğümüz dış âlemin 

bilgisini vermektedir. Bu çeşit bilgiler de aralarında zorunlu bir ilinti bulunmadığı için 

güvenilmeyecek bilgilerdir. Dolayısıyla yalnız onlara bakarak kesin olan yakîni bilgiyi elde 

edemeyiz. Gazâlî, yakîni bilgiye ulaşmada tecrübe bilgisinin yeterli olmadığını savunur.  

                                                           
446 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 182; Fahri, İslâm Felsefesi Tarihi, 206. 
447 Mehmet S. Aydın, İslâm’ın Evrenselliği (İstanbul: Ufuk Yayınları, 2000), 82. 
448 Ömer Bozkurt, Gazâlî ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık ve Zorunluluk (Ankara: Ankara Üniversitesi, Doktora 

Tezi, 2009), 16-26. 
449 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 181; Mihakkü’n-Nazar, 102; Bozkurt, Gazâlî ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık ve 

Zorunluluk, 24. 
450 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, 184; Şekerci, Gazâlî ve David Hume‘da Nedensellik, 96-104. 
451 Halil İbrahim Bulut, “Mûcize”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 30/350. 



105 
 

İçinde hiçbir şüphe olmayacak derecede bilinen, kendisinde asla yanlışlık ve yanılgı olasılığı 

bulunmayan yakîn derecesindeki bilgiyi, duyu ve tecrübe bilgisinin sağlayamadığı sonucuna 

ulaşan Gazâlî’nin, bu bilgiyi edinmek için yolculuğunun üçüncü aşamasını akıl bilgisi 

oluşturmaktadır.  

 

2.4.3. Aklî bilginin değeri 

Gazâlî’ye göre yaratılmışlar arasında insana verilen değerin en önemli ve en belirgin sebebi, 

akıldır. O, insanı bir akıl varlığı olarak değerlendirir. Ona göre hem içinde yaşadığımız bu 

dünyaya dair bilgiler hem de ahiretle ilgili bilgiler akıl yetisi ile idrâk edilir. Zira Allah’ın 

emaneti sadece akıl sayesinde kabul edilir ve onun sayesinde Allah ile irtibat kurulur.452 

Gazâlî’ye göre Allah’ı, peygamberleri ve dini tasdik etmemizi mümkün yapan akıldır. Eğer aklı 

değersiz ve güvenilmez olarak kabul edersek, onun vesilesi ile bildiğimiz hususların da 

değersiz olması gerekir ki bu da imkânsızdır. O, aklı göze; nakli ise güneş ışığına benzeterek, 

ışık olmadığında gözün, göz olmadığında ışığın bir faydasını bulamayacağımızı belirtir. Yine 

Gazâlî, bilgi ile akıl arasındaki ilişkiye, meyve ile ağaç arasındaki ilişkiyi örnek vererek 

açıklamaktadır.453 

Böylece Gazâlî, akıl için naklin; nakil için de aklın önemini belirtmekle kalmamış, beraberinde 

aklın ne kadar önemli bir bilgi kaynağı olduğunu da ifade etmiştir. 

Dolayısıyla Gazâlî’nin, ilk başta dini tasdik edip kabul etmemizin kendisiyle mümkün 

olduğunu belirttiği aklı, bilginin kaynağı ve esası olarak görmesi akla verdiği değer ve 

şereften kaynaklanmaktadır.454 Gazâlî’de akıl, dünya ve ahiret saadetinin vesilesi ve insandaki 

en değerli varlık olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Gazâlî aklın fazileti hususunda hem İhyâ’sında hem de diğer eserlerinde çok sayıda ayet, 

hadis ve büyük din âlimlerinin sözlerini aktarır. Özellikle insana, dini hitap için vazgeçilmez 

bir özellik olan akıl, Gazâlî tarafından devamlı olumlu şekilde dile getirilmiştir.455 

Gazâlî’ye göre duyu ve vehimden farklı olan akıl, nesnelerin hakikatlerini algılayan ve bu 

noktada doğruya ulaşabilme gücüne sahip bir yetimizdir. Gazâlî, Mişkât’ül-envâr isimli 

eserinde “nur” ismine daha layık olma konusunda, insanî varlığın en üstün derecelerinden 

birini oluşturan aklı, insanı dış âlem ile bağlantı kuran görme duyusu olan gözümüz ile 

kıyaslayarak, akılda bulunmayan ama gözümüzde olan yedi noksanlıktan bahsetmektedir.456 

Burada Gazâlî, duyularımızdan en önemlisi olarak kabul edilen gözümüzde bulunan 

                                                           
452 Gazâlî, İhyâ, 1/210. 
453 Gazâlî, İhyâ, 1/209-210. 
454 Gazâlî, İhyâ, 1/209. 
455 Aydınlı, “Gazâlî’nin İlim ve Düşünce Dünyası”, 272. 
456 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 15-19. 



106 
 

eksiklikleri aklın taşımadığını belirterek nur ismini, göze kıyasla akla daha uygun bulmakta 

ve akıl için kullanmaktadır.457 

Yine Gazâlî’ye göre duyularımızla edindiğimiz bilgilerde, nesnenin uzaklığı ya da yakınlığı 

yahut duyu organlarındaki hasar gibi sebeplerle bazı yanlışlıklar oluşmaktadır. Mesela göz 

duyumuz, gölgenin hareket etmediği sonucuna vardığı hâlde, akıl onun hareket ettiği 

hükmüne varır. Gazâlî, gelişme dönemindeki çocuğa bakıldığında her an yavaş yavaş 

gelişmesine rağmen, insanın bunu fark edememesini; aklın ise bu durumu fark ederek 

geliştiğine, büyüdüğüne hükmettiğini belirtmektedir.458 

Bu ifadelere göre, Gazâlî’nin akıl bilgisini, duyu bilgisinden bir aşama daha üstte gördüğü ve 

daha güvenilir bulduğu söylenebilir. Zira akıl, duyulardan kaynaklanan birtakım yanılgıları 

düzelterek insanın yanlışa düşmesini engellemektedir. 

Gazâlî bazı bilgileri, vehmiyye diye isimlendirdiği insanı bir yetisi sayesinde kazandığını 

belirtir. Vehim, birtakım bilgileri duyular vasıtasıyla elde ederken bazılarında ise akılla irtibat 

kurar. Mesela bir şeyin aşırı uzak ve ulaşmanın kesinlikle imkânsız olduğunu bilmesi 

duyularla olurken; bir varlığın aynı zamanda iki yerde olmasını imkânsız bulmasında akılla 

irtibat kurar. Gazâlî, vehmin yanılgısının duyular âleminin ötesinde olduğunu, bunun 

sebebinin vehmin metafizik olan şeyi, fiziki âlemde olan şeyle misal vermeye çalıştığını 

belirtir. Bu tür vehmî bilgilerin yanılgısı da duyu bilgisinde olduğu gibi yine akılla ortaya 

çıkmaktadır.459 

Gazâlî aklı, bilginin esası ve temeli,  insanın bilgi üreten birimi, duyu ve vehmî bilgilerin 

yanılgısının ancak kendisiyle ortaya çıkabildiği bilgi kaynağı olarak görür. Aklın en önemli 

görevinin insana düşünme yetisini kazandırdığını ve bu sebepten ona dini bir sorumluluk 

yüklendiğini belirtir. Bütün bunlara rağmen aklın hakikati tek başına bulamayacağı 

kanısındadır.460  

Gazâlî el-Münkız adlı kitabında duyu bilgisinin yanıldığını ve yanlış karar verdiğini akıl 

aracılığı ile anladıktan sonra ancak akla güvenilmesi gerektiği sonucuna varmış. Fakat onun 

mahsûsât diye isimlendirdiği duyu bilgisinin, aklın bu hükmü vermesi sonucunda yanılgısı 

ortaya çıktığı gibi aklın üst seviyesinde bulunan bir başka bilgi sahasının da, aynı şekilde aklın 

edindiği bilgilerden dolayı onu yalanlamasının mümkün olabileceğini belirtmiştir. Gazâlî bu 

düşüncesini rüya ile desteklemeye çalışır.  Uyku sırasında gördüğümüz rüyalarda birçok şeye 

inanırız ve gördüğümüz rüyaları gerçek sanarız. Fakat uyandıktan sonra bütün bu 

gördüğümüz rüyaların gerçek olmadığını anlarız. Gazâlî bu açıklamalarından sonra bir 

soruyla şu karara varır; ona göre, içinde yaşadığımız ve akıl ile inandığımız dünyanın, uyku 

                                                           
457 Gazâlî, Mişkâtü’l-envâr, 20. 
458 Gazâlî, el-Münkız, 28. 
459 Gazâlî, Mihakkün’n-Nazar, 100-104. 
460 Gazâlî, el-Münkız, 29. 



107 
 

esnasında görüp gerçek sandıklarımızdan farklı olduğuna nasıl emin olabiliriz? İşte aklın 

üzerine bir halin gelmesiyle, akılla bilinen bütün her şeyin sonuçsuz kalacağı ortadadır.461 

Böylece Gazâlî, akla, din ve ahlâk konusunda çok büyük değer verdiği hâlde duyu bilgisinde 

olduğu gibi aklî bilgilere de güvenilemeyeceğini, onda da birtakım çelişkili hükümlere 

varıldığını, sonuç itibariyle aklî bilgilerden de şüphe duyulması gerektiğini ifade eder. 

Gazâlî’ye göre akıl, bütün zor meselelerde engeli kaldıramamaktadır. O, insanın bu 

kuşkulardan Allah’ın kalbe attığı bir nur ile kurtulduğunu ve kalbin hakikatleri direkt ve 

delile ihtiyaç duymadan birdenbire kavramasıyla mümkün olduğunu savunur. Böylelikle 

Gazâlî’nin kalp ile oluşan bilgiyi, diğer bilgi vasıtalarıyla gelen bilgilerden daha güvenilir 

bulduğunu söyleyebiliriz. 

 

2.4.4. Kalbî bilginin değeri 

Kalbî bilgi, muhakkak Gazâlî’nin üstünde en çok durduğu konulardan biridir. 

Gazâlî, aklî bilgi kadar değeri olan bu bilginin, akıl bilgisi gibi gerçek olgulardan değil, Allah’ın 

verdiği nur ve sezgi ile ortaya çıkan bilgi olduğunu söyler. Mükâşefe ilminde değerlendirilen 

kalbî bilginin oluştuğu yer ancak kalptir ve tasavvufta çok öneme sahiptir. 

Mükâşefe ilminin gücüyle birleşen kalp, ancak Allah’ın lütfu sayesinde nura kavuşur. Aklî 

bilginin ne kadar değeri olsa da, keşf olmadan insan nura varamaz. Göz görmese dahi kalp 

gözü açık olan kişiler, Allah’ın nuru ile görebilirler.462 

Vahiy ve ilhâm, kalbe gelen doğrudan bilgiler olarak değerlendirilir. Kalbe gelen bilginin 

kazanılması için insanın duyuları ile sağladığı tüm bilgileri aşması gerekir. Çünkü nur, ilhâm 

ve vahiy, Gazâlî’nin tabiriyle “aklın ötesinde başka bir gözdür.”  İlim kuramı dışında olan, 

marifet kuramının ise içinde yer alan kalbî bilginin idrakı, doğrudan doğruya Allah’ın bizzat 

kendisiyledir. İlim kuramı sadece eşyanın tabiatı ile ilişkilidir.463  

Gazâlî’ye göre kalbin, bütün varlıkların hakikati olan bilgilerin kendisine görünmesine 

elverişli bir yaratılışı vardır ve bu duyularla bilinemez.464 O, bütün ilmi ve felsefi araştırmaları 

sonucunda, gerçek ve kesin olan bilginin akıldan değil, Allah’ın kalbe ilhâm verdiği nur ve 

sezgi ile oluştuğunu belirtir. O, geçirdiği şüphe döneminden sonra safsatadan kurtuluşunun 

duyu, tecrübe ve aklî bilgi sebebiyle ve bunlara bağlı bir kanıt ile olmadığını, Allah’ın kalbine 

                                                           
461 Gazâlî, el-Münkız, 28-29. 
462 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 222. 
463 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 213. 
464 Gazâlî, Mükâşefetü’l-kulûb, 41, 52. 



108 
 

verdiği ilhâm sonucu oluşan nur sayesinde ve bu nurun pek çok bilginin anahtarı olduğunu 

ifade etmektedir.465 

Gazâlî duyu ve akıl gibi bilgi vasıtasına dayanmayan bu tür bilginin, bunlardan birine dayalı 

olması gerektiğini iddia eden kimse için, Allah’ın geniş rahmetini daraltmış olacağını ifade 

eder.466 

Gazâlî’ye göre kalbî bilgi, duyu ve aklı aşan, sıradan insanların edinemeyeceği bir bilgi 

türüdür. Burda, kendisinde bulunması gereken vasıf ve yeteneklere sahip olan kimselerde 

çok başka bir bilme yetisi ve bilgi kaynağı olan “kalp gözü” devreye girer. İnsan bununla 

görünmeyeni ve aklın algılamasının imkânsız olduğu gaybı yani aklı aşan her şeyi görür ve 

bilir. Ona göre, basiret de dediğimiz kalp gözü sayesinde eşyanın hakikati anlaşılır.467 

Gazâlî, kalbî bilgiyi gerçek ve kesin bilgi olarak gördüğünden, mükâşafe ilmi diye 

isimlendirdiği bu bilgi türünü tek başına ele aldığı Mükâşefetül-kulûb adlı eserinde ve diğer 

eserlerinin bu konuya dair kısımlarında gerçek ilmin yerinin kalp olduğunu söylemektedir.468 

Gazâlî’ye göre insan, kalpteki bu ilimlerin, nereden geldiğini anlamayarak, kalbinde birden 

bire doğduğunu hisseder. Bu bilgiler, duyu ve akıl gibi bilgi kaynağına ihtiyaç duyulmadan ve 

herhangi bir delile gerek olmadan kalbe doğar. Ona göre, bütün eşyanın hakikatlerinin 

kendinde var olduğu yer, Levh-i Mahfuz’dur. Eşyanın hakikatleri olan ilimlerin bu levhadan 

yansıması, aynanın karşısındaki cisimlerin durumu gibidir. Her cismin suretinin aynada 

oluşan bir misali olduğu gibi, her bilinenin de bir hakikati vardır, bu hakikat ise onun 

suretidir. İşte bu suret, kalp aynasında yerini alır.469 Böyle bir zamanda Allah inâyet gösterip 

kalp gözündeki engeli kaldırır ve kalbe yansıyan bilgilerle keşif yapılır.  

Böylece kalbe, gayb perdesinin aralanmasıyla acayip ilimler ilhâm olunur. Bu yüzden Gazâlî, 

en gerçek ve en doğru bilginin direkt ve herhangi bir vasıta gerekmeden kalbe verilen bu bilgi 

olduğunu söylemektedir. Ona göre bu vasıflara sahip insanda, kalp ile hakikat arasındaki 

engelin kalkması insanın iradesi ve dilemesine bağlı değildir.470 

Gazâlî duyularımızla elde ettiğimiz bilgiye duyu bilgisi; duyularımızın akıl ile etkileşimi 

sonrası oluşan bilgiye tecrübe bilgisi; akıl yürütmelerine dayalı bilgiye akıl bilgisi; kalbe 

aracısız ve çalışmadan direkt yerleşen bilgiye ilhâm bilgisi olarak adlandırır.471 Gazâlî’ye göre 

bunlardan kanıtlara ve ispata dayanan, öğrenme ile ortaya çıkan bilgiler, bilgin kişilere;  

kişinin nereden geldiğini anlamayarak kalbine doğduğu, öğrenme yollarına başvurmadan ve 

bir delil getirmeden kalpte oluşan bilgiler diğer bir söyleyişle ilhâm bilgisi Allah’ın veli ve iyi 
                                                           
465 Gazâlî, el-Münkız, 29-30; Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 297. 
466 Gazâlî, el-Münkız, 28-29. 
467 Gazâlî, el-Münkız, 68; Mükâşefetü’l-kulûb, 41. 
468 Gazâlî, İhyâ, 3/41; Mükâşefetü’l-kulûb, 39. 
469 Gazâlî, Meâricü’l-kuds, 77. 
470 Gazâlî, İhyâ, 3/41; Mükâşefetü’l-kulûb, 57-58. 
471 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 297. 



109 
 

kullarına mahsustur. Gazâlî ayrıca sebebi bilinen bilgi olarak tanımladığı vahiy bilgisinin 

desadece peygamberlere özel olduğunu belirtir.472 

Gazâlî’ye göre bu yollarla kazanılan bilgilerin her birinin geçerlilik alanları elbette vardır. 

Fakat ona göre bunlardan değişmeyen ve gerçek hakikatin yolu kalbe, çaba sarf etmeden ve 

vasıta olmadan doğrudan konan bilgidir. Çünkü vahiyden sonra gelen, ilhâm yolu insana 

derin bir inanç sağlamaktadır.473 

Gazâlî sûfilerin, kalbî bilgiyi elde edebilmek için belli bir yol takip ettiklerini de belirtir. 

Gazâlî, sûfiler için, ilim edinebilme yolunun, nefsin kötü arzularına karşı mücadele etmek, 

çirkin ahlâkı atmak ve kalbi dünyaya dair varlıklardan vazgeçirip Allah’a tam olarak 

yönelmekten geçtiğini belirtir. Bir kimse bu mertebeye ulaştığı zaman Allah onun kalbini 

ilmin nuruyla doldurur. Allah, kimin kalbine bu şekilde sahip çıkarsa, nurunu ve rahmetini 

akıtır. Böyle bir kimsenin göğsü genişlemeye ve o kalp parlamaya başlar.  Artık melekler 

âleminin esrarı kendisine gösterilir. Allah’ın lütfuyla kalbin üzerindeki perde kalkar ve ilahi 

esrarın hakikatleri orada yansımaya başlar. Burada kulun görevi, kalbini temizleyip 

arındırdıktan sonra Allah’ın rahmetiyle açacağı kapısında, içtenlikle beklemektir. Peygamber 

ve velilere ilahi sır bilgiler açıklanmış ve gönüllerine nur akıtılmıştır. Onlar bu yüksek 

derecelere okumakla değil, kendilerini dünyaya bağlayan istekleri terk edip tam manasıyla 

Allah’a yönelmeleri sayesinde ulaşmışlardır.474 

Gazâlî, sûfilerin tuttuğu bu yol ile ilim sahiplerinin bu mertebeye kadar yükselebilmek adına 

ileri sürdükleri şartlara dikkatle yaklaşır. Ona göre, sûfiler, bu mertebeye yükselebilmek için, 

dünya ile irtibatı tamamen kesmiş, mal, mülk, evlat, ilim, mevki, makam,  şan, şöhret 

hepsinden vazgeçerek evinin bir köşesine çekilmiş ve kalbini sadece Allah’a bağlamıştır. 

Kur’an, hadis ve tefsir gibi ilimlerle dahi uğraşmamışlardır. Gazâlî’ye göre insanlar bütün 

bunları yapsa da sûfilerin de belirttiği gibi insanın elinde Allah’ın, peygamberler ve veli 

kullara açtığı rahmet kapısını gözlemekten başka yapacağı bir şey de yoktur. Eğer ki böyle bir 

kimseyi dünya işleri oyalamaz ve şehevi istekleri kendisinde ağır basmazsa, Allah Teâlâ’nın 

nurları kalbinde yansımaya ve ışıldamaya başlar. Nurların parlayışı ilk anda bir yıldırım gibi 

hızla gelip gider. Daha sonra tekrar gelir ve bu bir zaman böyle devam eder. Bundan sonra da 

gelmeleri aralıklarla olur.475 

Gazâlî, gerçek bilgi yolunun kalbî bilgi olduğunu dolayısıyla bunun da keşf yolundan geçtiğini 

ve böyle bir bilginin daima mümkün olabileceğini içtenlikle savunmaktadır.476 Ayrıca Gazâlî, 

gerek sıradan bir insanın bu bilgiyi edinemeyeceğini ve elde etmek isteyenler için de pek çok 

aşamaların olduğunu gerekse kalbin kendisinde ilim nurunun yansımasında bazı durumların 

                                                           
472 Gazâlî, İhyâ, 3/41; Mükâşefetü’l-kulûb, 57. 
473 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 297. 
474 Gazâlî, İhyâ, 3/42; Mükâşefetü’l-kulûb, 59. 
475 Gazâlî, İhyâ, 3/42-43; Mükâşefetü’l-kulûb, 59-60. 
476 Erdem, “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”, 297. 



110 
 

kalp ile Allah’ın ilka edeceği ilahi sırlar arasında engeller oluşturduğunu, bu engellerin 

kaldırılıp hakikat nurunun kalbe ilhâm edilmesinin aşırı zor olduğunu belirtmektedir.  Gazâlî 

bu bilgilerin en gerçek ve doğru bilgi olduğunu kabul etmektedir fakat bununla beraber elde 

edilmesi noktasında çok az kişiye verilen bir bilgi olduğuna dair ifade etmeye de çalışmıştır. 

 

2.4.5. Bilginin ahlakî değeri 

Gazâlî’nin epistemolojisi, bilginin temel sorununu ele alan teoriler alanında bir zirve noktası 

olarak durmaktadır ve yaklaşımı bu alandaki çeşitli yönlerin titizlikle incelenmesiyle öne 

çıkarak farklı bilgi türlerini anlamak için kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Gazâlî 

sınıflandırmasının merkezine aldığı doğruluk, güvenilirlik, kesinlik, inanç ve sezgi gibi 

noktalarda bilgi türlerini değerlendirmeye çalışmıştır. Özellikle, Gazâlî’nin sistemi diğer bilgi 

türlerini doğrudan reddetmekten kaçınır, bunun yerine bunların kendi bağlamları içindeki 

öneminin karmaşık analizlerini tercih etmektedir. Bu yaklaşım, farklı bakış açılarını ve 

değerlendirmeleri kapsayan, bilginin daha bütünsel bir şekilde anlaşılmasına olanak tanır. 

Gazâlî’nin sınıflandırmalarında bilimsel teoride bilginin değeri üç ana başlık altında ele 

alınmaktadır: gerçekçilik, faydacılık ve ahlâkî değer. Gazâlî’nin kavramsallaştırdığı şekliyle 

gerçekçilik, dini emirlerle açıkça uyumlu olan ve tarafsız bir şekilde sunulan bilgilerle 

ilgilidir.477 Gazâlî’nin rasyonel bilgi için gereken kesinlikten yoksun olduğunu düşündüğü, 

kişisel yoruma açık öznel bilgiyle çelişen nesnel açıklık ve güvenilirlik vurgulanır. Subjektif 

olan ve nefsani duygulardan kaynaklanan bilgiler, bu nedenle Gazâlî’nin epistemolojik 

çerçevesinde gerçekçi görülmemektedir. Gazâlî, objektiflik ve güvenilirliğin önemine 

değinerek bilgi edinme için gerekli temel ilkelerin önemine değinmektedir. 

Faydacılık, Gazâlî’de bilginin hem dünyevi meselelerde hem de kişinin âhiret yaşamı için 

faydasına dayalı olarak değerlendirildiği başka bir boyutu temsil etmektedir. Bilgi, yaşamın 

çeşitli yönlerinde etik davranış için rehberlik sunarak bireylere maddî ve manevî fayda 

sağladığında değer taşımaktadır. Örneğin, iş uygulamalarına veya ahlâkî durumuna dair 

tavsiyeler, bireysel iyileşmeye ve potansiyel ruhsal büyümeye katkıda bulunduğu için faydacı 

kabul edilir. Gazâlî’nin bütüncül perspektifi âhireti kapsayacak şekilde uzanır ve bilginin anlık 

zamansal kazanımların ötesinde kalıcı önemini ele alır. Bu şekilde Gazâlî, dünyevi 

uygulamaların dışına geçerek, kişinin manevî gelişimini de kapsayan bilginin, çok yönlü 

doğasını öne çıkartmaktadır.478 

Bilimsel teori kapsamında bilginin ahlâkî boyutu, Gazâlî’nin sisteminin önemli bir yönüdür. 

Tasavvuf felsefesine derinlemesine kök salmış olan Gazâlî, bilgi ile ahlâkî davranışın 

kesişimini inceleyerek bilginin edinilmesi ve yayılmasında var olan etik sorumluluklara 

                                                           
477 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 217. 
478 Bayrakdar, İslâm Felsefesine Giriş, 217. 



111 
 

dikkat çekmektedir. Bu açıdan ahlâk felsefesi filozofu da diyebileceğimiz Gazâlî, bilginin kötü 

amaçlarla kullanıldığı veya ideolojilerin dini ilkelerle çeliştiği durumları eleştirerek bu tür 

fiillerin ahlâkî sonuçlarını belirtmektedir. Gazâlî’nin ahlâkî incelemesi, bireysel davranışın 

ötesine geçerek daha geniş sosyal sonuçları kapsayacak şekilde uzanır ve onun epistemolojik 

çerçevesi içerisinde bilginin ve erdemli davranışın birbirine bağlılığı gösterilir.  Gazâlî, 

özellikle İhyâ, Kimyâyı Saâdet, Mükâşefetü’l-kulûb başta olmak üzere, ibadetten evliliğe, 

günlük hayattan ahiretle ilgili pek çok ahlâkî konuya eserlerinde detaylı olarak yer vermiştir.   

Gazâlî, ahlâkî bütünlüğün öneminin altını çizerek, bilimsel çabalarda bilginin araştırılmasını 

ve uygulanmasını şekillendiren etik zorunlulukları öne taşımaktadır. 

Gazâlî, bilgi anlayışındaki ahlâkîlik yönüne en çok dikkat çektiği konulardan bazıları, kişinin 

bilgisini kötü niyet için kullanması, elde ettiği bilgilerle Allah’ı inkar etmeye meyletmesi, 

sahip olduğu bilgiye yeteri kadar ilgi göstermeyerek yanlış öğrendiği bilgileri talebelerine de 

yanlış öğretmesidir. Şayet âlim bir kişi bilgisini kötü niyetini gerçekleştirmek için 

kullanıyorsa öncelikle bu kendisine en büyük zarardır ki ahiret hayatını mahveder. Âlim 

kişinin bu durumu sürdürerek yaygınlaştırması, toplumun birçok kesimini etkileme gücüne 

sahip olmasından dolayı ahlâkî boyutundan öte dinî açıdan imanı tehlikeye girer. 

Gazâlî’nin epistemolojik çerçevesi özünde bilginin doğasını ve değerini anlamaya yönelik 

zengin bir düşünce yapısı sunmaktadır. Gazâlî, titiz sınıflandırmaları ve değerlendirmeleriyle, 

nesnel temellerinden pratik ve ahlâkî sonuçlarına kadar bilginin çeşitli boyutlarına dair 

içgörüler sağlamaktadır. Gazâlî, gerçekçiliği, faydacılığı ve ahlâkî değeri bilimsel teorinin 

dokusu içinde bir araya getirerek, bilgi ile etik davranışın derin birbirine bağlılığının altını 

çizen bütünsel bir yaklaşım sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



112 
 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

İslâm teolojisi ve felsefesinde önde gelen bir isim olan Gazâlî, fıkıhtan tasavvufa kelamdan 

mantığa kadar çeşitli bilgi alanlarında otoritesini elinde bulundurarak, İslâm düşünce 

tarihinde silinmez bir iz bırakmıştır. Onun bilgi anlayışı, otobiyografik eseri el-Münkız’da da 

görüldüğü gibi hayatıyla birlikte gelişmiştir. Gazâlî’nin dünya görüşünün merkezinde, gerçek 

bilginin şüphe ve hatalardan arınmış olması, iç huzuru ve ilahî olana yakınlığı sağlaması 

gerektiği fikri vardır. Tasavvufu, duyular veya akıl yoluyla değil, sezgi yoluyla erişilebilen 

bilginin zirvesi olarak görmekte ve buna nefislerini manevî uygulamalarla arındıran kişilerin 

ulaşabileceklerini düşünmekteydi. 

Gazâlî algılamayı, insanın âlemlerden bilgi sahibi olması için yaratılan bir güç olarak tarif 

eder. Buna göre duyu organları, akıl ve kalp birer algılama yetisi olup her biri kendi alanına 

giren yerlerde bazı bilgiler elde edilmesini sağlar. Gazâlî, insanda teşekkül eden ilk bilgi 

kaynağının duyu organları vasıtası ile geldiğini belirtir. Sonra sırasıyla akıl, sezgi, ilhâm ve 

ancak peygamberlere özel olan vahiy ile bilgi elde edilebilir.  

Kur’an, hadis, tasavvuf, teoloji ve felsefeyi sahih bilginin temel kaynakları olarak görmektedir. 

Gazâlî, özellikle ruhun uyku sırasında bedensel kısıtlamaları aştığını ve Levh-i Mahfuz’a 

kazınmış ilahî bilgiye eriştiğini, insanların manevî arınma sonucunda rüyalar yoluyla bilgi 

edinme potansiyelini kabul etmiştir. Ancak Gazâlî’ye, bu bilgi edinme yolunda bilgiler, açıkça 

anlaşılmaktan ziyade bazı işaretler ile geldiği için, Gazâlî rüya ile bilgi edinmenin sadece 

peygamberlere ve velilere ait olduğunu kabul etmektedir.  

Gazâlî’ye göre hakiki ilim arayışı, kalbin dünyevi arzulardan arındırılmasını, derin bir 

sevginin geliştirilmesini ve ilahî olana teslim olmayı gerektirir. Gazâlî, malzemeyle dolu bir 

kap benzetmesini kullanarak, dünyevi arzularla doldurulan bir kalbin Allah’ın ilmini 

alamayacağını öne sürmüştür. Gazâlî, manevî hazırlığın önemini kabul ederken, gerçek bilgiye 

ulaşmak için ilahî iradenin gerekliliğini de vurgulamıştır. Kalpten gelen bilginin onu 

ciddiyetle arayanlara bahşedildiğini söyleyerek, bireylerin aktif olarak ibadetle meşgul 

olmaları ve niyetleri ile amellerinin Allah sevgisi ile uyumlu getirmeye çalışmaları gerektiğini 

ifade etmiştir. 

Gazâlî, bilginin peşinde manevî mücadelenin öneminin altını çizerek, yalnızca en derin 

arzularıyla yüzleşen ve zorluklara katlananların varoluşun daha derin hakikatlerine 

erişebileceğini belirtmiştir. Öz disiplin, dünyevi bağlardan kopma ve ruhsal gelişime 

sarsılmaz bağlılık ile karakterize edilen dönüştürücü bir yolculuğu savunmuştur. Gazâlî’nin 

bilgi anlayışı, ilahî bilginin merkezi olarak kalbin önceliğini desteklemiş ve aydınlanma 

arayışında akıl ile inancın bütünleşmesine dikkat çekmiştir. 

Gazâlî zaman zaman aklın sınırlarını eleştirmiş fakat aklın dinî sorumluluğun temeli olması, 

dolayısıyla ilahî mesajın anlaşılıp hayata geçirilmesindeki yeri sebebiyle, dinin yanındaki 

tamamlayıcı rolünü her zaman tasdik etmiştir. Akıl ve dini, bireysel tatmin ve toplumsal 



113 
 

uyum için gerekli olan, bir binaya ve onun temeline benzeyen, birbirini güçlendiren sütunlar 

olarak görmüştür. Gazâlî dünya ve ahiret saadetinin esası olarak gördüğü aklı, içinde 

yaşadığımız şu dünyada çok önemli bir yeri olan bilgi kaynağı olarak görmesine rağmen aklın, 

fizik dünyasını aşan metafizik alanla ilgili bilgiye sahip olmasının imkânsız olduğu 

görüşündedir. Çünkü Gazâlî aklı, metafizik alanda bilgiyi bizzat elde eden değil, bu bilginin 

anlaşılmasını sağlayan bir güç olarak görür. 

Tezimizde belirtilen önemli konulardan birisi de, Gazâlî’nin akıl, kalp, ruh ve nefs kelimelerini 

aynı anlamda kullanmasıdır. Bunun birlikte Gazâlî, ruhun hem idrâk eden fail hem de 

muharrik olma özelliklerine vurgu yaparak insanın özellikle ruhî yönden ele alınması 

gerektiğini belirtmektedir. Akıl ve ruh arasındaki ilişkide aklı sınırlandırıp insan ruhunun en 

üst derecesi olarak belirttiği kutsal peygamberlik ruhuna atıfta bulunur. Böylece ruhu fizik 

ötesi alana nüfuz ettirerek kalbî bilgiye kapı aralar. 

Gazâlî’nin bilgi anlayışının özgün yanlarından biri de şüphe anlayışıdır. Ona göre hakikatin 

bilgisine ulaşmak için şüphenin özel bir yeri vardır. Çünkü şüphe etmeyen akıl, ne düşünebilir 

ne sorgulayabilir ne de gerçeği algılayabilir dolayısıyla gerçeği algılayamayan da dalalette 

saplanıp kalır ve kendisini kurtaramaz. Gazâlî, ilahî bilgiye ancak Allah’ın kalbe bıraktığı iman 

nuru ile elde edebileceği sonucuna yöntemsel şüphesi ile varmıştır. 

Gazâlî’nin bilgi felsefesinde, temel olarak duyu, akıl ve kalbî sezginin ayrı ayrı çok önemli bir 

bilgi elde etme kaynağı olduğu düşüncesi vardır. Çünkü Gazâlî’nin düşünce sisteminde bilgi 

yetileri ile insan, bir bütün halinde ele alınmıştır. 

Gazâlî’nin etkisi kendi çağının ötesine geçerek Descartes, Kant, Hume ve Pascal gibi daha 

sonraki Batılı filozofların gidişatını şekillendirmiştir. Metodolojik şüphesi, zihnin bilgi 

kapasitesine yaptığı vurgu ve aydınlanmanın sezgisel yönlerinin tanınması, kültürel ve 

entelektüel sınırların ötesindeki düşünürlerde yankı bulmuştur. 

Sonuç olarak, Gazâlî’nin bilgi felsefesi, varoluşu anlamaya, manevî arınmayı, entelektüel 

sorgulamayı ve ilahî vahyi bütünleştirmeye yönelik bütünsel bir yaklaşımın somut örneğidir. 

Mevcut bilgi çerçevelerine ilişkin eleştirel analizi, çağdaş gerçeği arayanlara ilhâm vermeye 

devam eden kendi farklı dünya görüşünün gelişiminin önünü açmıştır. Gazâlî’nin mirası İslâm 

felsefesinin ötesine uzanmakta, zamansal ve coğrafi sınırları aşarak yüzyıllar boyunca farklı 

düşünce kollarını etkilemektedir. Entelektüel bütünlüğün ve manevî içgörünün bir feneri 

olarak Gazâlî, insanlığın daimi aydınlanma arayışı için ebedi bir rehber olmaya devam 

etmektedir. 

İslâm düşünce tarihinde yeri doldurulamayan bir sîma olan Gazâlî yalnız akademik 

çalışmalarda hakkında konuşulan bir âlim değildir. Gazâlî’nin düşünce ve görüşleri hem 

üniversitede akademisyenler hem de vaaz kürsülerinde vaizler tarafından iletilmeye devam 

etmektedir. Gazâlî ile ilgili yapılan araştırma ve çalışmalar belli bir düzeye gelse de, onun 

düşünce dünyasının tam algılanması ve tanıtılması için yeterli de değildir. Bu sağlandığında 



114 
 

şu ana kadar düşünce dünyamızda pek çok araştırmacıya yeni ufuklar açan Gazâlî’nin 

düşünce sistemi derinliği ve orijinalliği ile bundan sonra da devam edecek, günümüze ve 

sonraki zamanlara ışık tutacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



115 
 

KAYNAKÇA 

Açıkgenç, Alparslan. “İslâmî Bilim ve Felsefe Anlayışı”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 4/3 (1990), 175-189. 

Ağırman, Ferhat – Türkmetin, Ahmed. “Bilginin İmkânı Problemi: Gazâlî Örneği”, Kaygı Bursa Uludağ  

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 18 (2012), 197 - 208. 

Akarsu, Bedia. Felsefe Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İnkılap Kitabevi Yayınları, 1998.  

Akdağ, Mehmet. Gazâlî’de Bilgi Problemi. Konya: Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Alper, Ömer Mahir. “Gazâlî’nin Felsefî Geleneğe Bakışı: O Gerçekten Bir Felsefe Karşıtı mıydı?”. İstanbul 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (2002), 87-107. 

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Serbest Kitaplar, 2019.  

Aslan, Abdülgaffar. Kur’an’da Vahiy. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000.  

Attâr, Feridüddin.  Tezkiretü’l-evliyâ. trc. Süleyman Uludağ. İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2002. 

Aydın, Mehmet S. İslâm’ın Evrenselliği. İstanbul: Ufuk Yayınları, 2000. 

Aydınlı, Yaşar. “Gazâlî’nin İlim ve Düşünce Dünyası”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 265-
281. 

Aydınlı, Yaşar. Gazâlî: Muhafazakar ve Modern. Bursa: Arasta Yayınları, 2002.  

Ayık, Hasan. “Gazâlî’nin Eleştirileri Felsefeyi Bitirdi mi?”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 9/2 
(2009), 37-57.   

Ayman, Mehmet. Gazâlî’de Bilgi Sistemi ve Şüphe. İstanbul: İnsan Yayınları, 1997.  

Aynî, Mehmet Ali. İslâm Düşüncesinin Zirvesi Gazâlî. haz. Erol Kılınç. İstanbul: İnsan Yayınları, 2011. 

Başoğlu, Tuncay. “Sebr ve Taksim”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 36/ 255-256. İstanbul: TDV Yayınları, 
2009.  

Bayraktar, Mehmet. İslâm Felsefesine Giriş. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1999. 

Bayraktar, Mehmet. İslâm Felsefesine Giriş. Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2017.  

Bıçak, Ayhan. “Türk Düşüncesi Araştırmalarında Yöntem Sorunu ve Devlet”. Divan: Disiplinlerarası 
Çalışmalar Dergisi 18 (Haziran 2005), 59-78. 

Bingöl, Abdülkuddüs. “Gazâlî ve Mantık Bilimi”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 299-302. 

Boer, T. J. De.  İslâm’da Felsefe Tarihi. çev. Yaşar Kutluay. İstanbul: Anka Yayınları, 2001. 

Bolat, Ali. Bir Tasavvuf Okulu Olarak Melâmetîlik. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003.  

Bolay, Süleyman Hayri.  Aristo Metafiziği ile Gazâlî Metafiziğinin Karşılaştırılması.İstanbul: Kalem 
Yayıncılık, 1980. 

Bolay, Süleyman Hayri. “Akıl”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 2/238-242. İstanbul: TDV Yayınları, 1989.  

Bolay, Süleyman Hayri. Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü. Ankara: Akçay Yayınları, 1997.  

Bozkurt, Ömer. Gazâlî ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık ve Zorunluluk.  Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Doktora Tezi, 2009. 

Bulut, Halil İbrahim. “Mûcize”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 30/348-351. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Cevizci, Ahmet. Ortaçağ Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları, 2017. 

Cevizci, Ahmet. Paradigma Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2002. 



116 
 

Cihan, Ahmet Kâmil. İbn Sînâ ve Gazâlî’de Bilgi Problemi. İstanbul: İnsan Yayınları, 1998. 

Cündioğlu, Dücane. Keşf-i Kadîm İmam Gazâlî’ye Dair. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004. 

Çağrıcı, Mustafa. “Gazâlî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 13/489-505. İstanbul: TDV Yayınları, 1996.  

Çakmaklıoğlu, Mustafa. İbn Arabî’de Mârifetin İfadesi. İstanbul: İnsan Yayınları, 2007. 

Çetinkaya, Bayram Ali (ed.). İslâm Felsefesi Tarihi. 2 Cilt. Ankara: Grafiker Yayınları, 2012.  

Çubukçu, İbrahim Agâh. Gazalî ve Şüphecilik. Ankara: Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Doçentlik 
Tezi, 1964.  

Çubukçu, İbrahim Agâh. Gazâlî ve Kelam Felsefesi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Yayınları, 1970. 

Çüçen, Abdülkadir. Bilgi Felsefesi. Bursa: Asa Kitabevi, 2001. 

Çüçen, Abdülkadir. Orta Çağ ve Rönesans’ta Felsefe. İstanbul: Ezgi Kitabevi, 2010. 

Demircioğlu, Aytekin. Eleştiri ve Şüphe Temelinde Gazâlî’de Bilgi Temeli. Ankara: Gazi Üniversitesi, 
Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Descartes, Rene. Metot Üzerine Konuşma. çev. K.Sahir Sel. İstanbul: Sosyal Yayınları, 1984. 

Descartes, Rene. Felsefenin İlkeleri. çev. Mesut Akın. İstanbul: Say Yayınları, 2002. 

Diemer, Alwın. Bilgi Kuramı. Günümüzde Felsefe Disiplinleri. çev. Doğan Özlem. İstanbul: Ara Yayınları, 
1990. 

Doru, Nesim. “İbnü’l-Arabî’nin Fahreddin er-Râzî’ye Gönderdiği Mektup”. Dicle Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 4/1 (2002), 99-105. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Gazâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/511-515. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1996.  

Durusoy, Ali. “Aristoteles’ten Gazâlî’ye Klasik Mantıkta Anlam Kuramı”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 28 (2005/1), 37-52. 

Ece, Hüseyin Kerim. İslâm’ın Temel Kavramları. İstanbul: Beyan Yayınları, 1999. 

Ekinci, Kutbettin. “Gazâlî’nin Mutasavver Tefsiri”. Artuklu Akademi 3/1 (2016), 107-120. 

Elibol, S. Felsefeye Giriş. Ankara: Sek Yayınları, 1993. 

Erdem, Hüsamettin. Bazı Felsefe Meseleleri. Konya: Hü-Er Yayınları, 1999. 

Erdem, Hüsamettin. “Gazâlî’de Bilgi Meselesi”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 293-297. 

Erdem, Hüsamettin. “Gazâlî’de Akıl Bilgisi ve Değeri”. Diyanet İlmi Dergi 47/3 (2011), 59-70. 

Ertürk, Recep. “Pozitivizm Üzerine”.  İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi 3/11 (2005), 1-6. 

Evkuran, Mehmet. Sosyal Bilimler Mantığı ve Kelam. Ankara: Araştırma Yayınları, 2005. 

Fahri, Macit. İslâm Felsefesi Tarihi. çev. Kasım Turan. İstanbul: İklim Yayıncılık, 1992.  

Filiz, Şahin.  İslâm Felsefesinde Mistik Bilginin Yeri. İstanbul: İnsan Yayınları, 1995. 

Gazâlî. Mîzânü’l-amel. çev. Remzi Barışık. Ankara: Kılıçaslan Yayınları, 1970. 

Gazalî. el-İktisâd fi’l-i’tikâd (İtikad’da Orta Yol). çev. Dr. Kemal Işık. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Yayınları, 1971. 

Gazâlî. Meâricü’l-kuds, çev. Yaman Arıkan. İstanbul: Ekin Matbaası, 1971. 



117 
 

Gazâlî. İhyâ Ulûmi’d-Dîn. trc. Ahmet Serdaroğlu. İstanbul: Bedir Yayınevi, 1989.  

Gazâlî. İlcâmü’l-avâm an ilmi’l-kelam. çev. Nedim Yılmaz. İstanbul: Hisar Yayınevi, 1984. 

Gazâlî. el-Mustasfâ İslâm Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi. çev. Yunus Apaydın. 2 Cilt. Kayseri: 
Rey Yayıncılık, 1994. 

Gazâlî. Mişkâtü’l-envâr (Nurlar Feneri). çev. Süleyman Ateş. İstanbul: Bedir Yayınevi, 1994. 

Gazâlî. Meâricü’l-kuds. çev. Serkan Özburun. İstanbul: İnsan Yayınları, 1998. 

Gazâlî. Mükâşefetü’l-kulûb. çev. Abdullah Aydın. İstanbul: Seda Yayınları, 1999. 

Gazâlî. Mihakkü’n-Nazar. çev. Ahmet Kayacık. İstanbul: Ahsen Yayınları, 2002.  

Gazâlî. Tehâfütü’l-Felâsife. çev. Bekir Sadak. İstanbul: Ahsen Yayınları, 2002. 

Gazâlî. Âriflerin Yolu. çev. Abdulhalık Duran. İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2004. 

Gazâlî. Yol, Bilgi ve Varlık (Eyyühe’l-Veled- Ledünnî İlim Risalesi- Mişkâtü’l-envâr). çev. Âsım Cüneyd 
Köksal. İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2007. 

Gazâlî. Cevâhiru’l-Kur’ân. çev. Abdulhalik Duram. İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2011. 

Gazâlî. Tehâfütü’l-Felâsife. trc. Mahmut Kaya – Hüseyin Sarıoğlu. İstanbul: Klasik Yayınları, 2012. 

Gazâlî. Hakikate Giden Yol (el-Münkız mine’d-Dalâl). trc. Ali Kaya. İstanbul: Semerkand, 2013. 

Gazâlî. el-Münkız mine’d-Dalâl. çev. Osman Arpaçukuru. İstanbul: Beyan Yayınları, 2016.  

Gazâlî. Âbidler Yolu (Minhâcü’l- Âbidîn). çev. Ali Bayram - M. Sadi Çöğenli. İstanbul: Çelik Yayınevi, 
2015.  

Gazâlî. Kimyâyı Saâdet. çev. Bilal Erdem. İstanbul: Ravza Yayınları, 2016. 

Gazâlî. Mekâsıdü’l-Felâsife. trc. İsmail Karagözoğlu. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2022. 

Gerviyani, Muhsin. İslâm Felsefesine Giriş, Bilgi ve Varlık. çev. Hasan Almas. İstanbul: Birey Yayıncılık, 
1998. 

Göztepe, Yüksel. “Gazâlî ve Öncesi Bazı Sûfîlerin Akla Eleştirel Bakışı”. Tasavvuf İlmî ve Akademik 
Araştırma Dergisi 19 (2007), 297-326. 

Gürsoy, Adnan. “İbn Sînâ Felsefesinde Sezgi ve Sezgisel Bilgi”. Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal 
Bilimler Araştırma Dergisi 8/16 (2015), 153-180. 

Haklı, Şaban. “İbn Sînâ Epistemolojisinde Bir Bilgi Kaynağı Olarak Sezgi”. Hitit Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 11 (Haziran 2007), 35-52. 

Heinemann, Fritz. Bilgi Kuramı (Günümüzde Felsefe Disiplinleri kitabının içinde). çev. Doğan Özlem. 
İstanbul: Ara Yayınları, 1990. 

Hökelekli, Hayati. “Hads”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 15/68-69. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

İnam, Ahmet. “Gazâlî’nin Kalb Ordusu”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 511-519. 

Kara, Mustafa. Dervişin Hayatı Sûfînin Kelâmı. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005. 

Kara, Mustafa. Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2006. 

Karadaş, Cağfer. Gazâlî. İstanbul: İnsan Yayınları, 2004. 

Karakaya, Takyettin. Gazâlî’nin İşârî Tefsir Metodu. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 
2016. 



118 
 

Karslı, Ömür.  “Gazâlî’de Sezginin Anlamı, Konumu ve Sınırı Sorunu”. The Journal of Academic Social 
Science Studies 62(2017), 497-509. 

Keklik, Nihat. Felsefenin İlkeleri, Felsefeye Giriş 1. İstanbul: Doğuş Yayın ve Dağıtım, 1982. 

Korkmazgöz, Rıza. “Gazâlî’de Ma’rifetullah Düşüncesi ve Kelâmî İstidlâlin Değeri”. KADER Kelam 
Araştırmaları Dergisi 14/1 (2016), 34-61. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Hasan Tahsin Feyizli. İstanbul: Server İletişim, 2010. 

Kuşeyrî, Abdülkerim. Kuşeyrî Risâlesi. çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1991. 

Kuşpınar, Bilal. İbn-i Sînâ’da Bilgi Teorisi. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 2001. 

Kutluer, İlhan. “Gazâlî’nin Felsefî Serüveni”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 255-263. 

Mengüşoğlu, Takiyettin. Felsefeye Giriş. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992. 

Nûmânî, Mevlânâ Şiblî. Gazâlî Hayatı-Eserleri-Fikirleri. çev. Yusuf Karaca. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 
2021. 

Okumuş, Mesut. “Gazâlî’nin Kur’an Anlayışı ve Çok Boyutlu Tefsir Telakkisi Üzerine”. Diyanet İlmi Dergi 
47/3 (Temmuz 2011), 27-44. 

Orman, Sabri. “Gazâlî’nin Hayatı ve Eserleri”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 237-248. 

Öktem, Ülker. “Descartes, Kant, Bergson ve Husserl’de Sezgi”. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 
Fakültesi Dergisi 40/1-2 (2000), 159-188. 

Rosenthal, Franz Bilginin Zaferi, çev. Lami Güngören. İstanbul: Ufuk Kitapları, 2004. 

Şekerci, Ahmet Erhan. Gazâlî ve David Hume ‘da Nedensellik. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora 
Tezi, 2009. 

Tancı, Muhammed b. Tavit.  “Gazâlî’ye Göre Kur’an’ın Tefsiri”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 6/1-4 (Haziran 1957), 1-18. 

Taşkın, Ali. Gazâlî ve David Hume’nin Şüphecilik Anlayışlarının Karşılaştırılması. Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Doktora Tezi, 2002. 

Taylan, Necip. “Bilgi”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 6/157-161. İstanbul: TDV Yayınları, 1992.  

Taylan, Necip. Gazâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri (Bilgi-Mantık-İman). İstanbul: Marmara  

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları. 1994. 

Tokat, Latif. “Dini İstismara Açık Bilgi Kaynağı Olarak ’Ayrıcalıklı Bilgi’: Keşf, İlhâm ve Rüya-Felsefi Bir 
Analiz“. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/32 (2017), 387-410. 

Top, Hayriye. Tefsir İlmi Açısından İhyâ Ulûmi’d-Dîn. Ankara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Topaloğlu, Bekir. İslâm Kelâmcıları ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı. Ankara: Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları, 2001. 

Türker, Mübahat. Üç Tehâfüt Bakımından Felsefe ve Din Münasabeti. Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Basımevi, 1956. 

Uludağ, Süleyman. “Ârif”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 3/361-362.  İstanbul: TDV Yayınları, 1991.  

Uludağ, Süleyman. İslâm Düşüncesinin Yapısı. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1994. 

Uludağ, Süleyman. “Gazâlî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 13/515-518.  İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Uludağ, Süleyman. “Bir Düşünür Olarak Gazâlî”.  İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 249-254. 



119 
 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2002.  

Uludağ, Süleyman. “Mârifet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 28/54-56. Ankara: TDV Yayınları, 2003.  

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf  ve Tenkit. İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2011. 

Uludağ, Süleyman. “Bir Mutasavvıf Olarak Gazâlî”.  Diyanet İlmi Dergi 47/3 (Temmuz 2011), 45-58. 

Ülken, Hilmi Ziya. İslâm Felsefesi. İstanbul: Ülken Yayınları, 1998. 

Vural, Mehmet. Gazâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem. Ankara: Ankara Üniversitesi, Doktora Tezi, 1998. 

Vural, Mehmet. İslâm Felsefesi Sözlüğü. Ankara: Elis Yayınları, 2003. 

Watt , William Mongomery. Müslüman Aydın. çev. Hanifi Özcan.  Samsun: Etüt Yayınları, 2003. 

Yavuz, Ömer Faruk. “Gazâlî ve İlmî Tefsir”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31 
(2011), 39-59. 

Yılmaz, Hasan Kâmil. Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2004. 


