
 
 

 
 
 
 
 
                                                                     
 
 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı 
 

Sanat Tarihi Programı 

 
 
 
 
 

 
 
 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

BİR MÜŞTEREKLEŞME PRATİĞİ OLARAK  
TÜRKİYE'DE GÜNÜMÜZ SANATI KOLEKTİFLERİ:  

ZERO MOVEMENT ÖRNEĞİ 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Ezgi Ceren TUNCAELLİ ÇAKMAK 

Tez Danışmanı: Doç.Dr. Ebru Belgin YETİŞKİN DOĞRUSÖZ 
 

MAYIS 2025 



 
 

  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                  
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı 
 

Sanat Tarihi Programı 

 
 
 
 
 
 
  

MAYIS 2025 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Tez Danışmanı: Doç.Dr. Ebru Belgin YETİŞKİN DOĞRUSÖZ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ezgi Ceren TUNCAELLİ ÇAKMAK 
(402221001) 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

BİR MÜŞTEREKLEŞME PRATİĞİ OLARAK  
TÜRKİYE'DE GÜNÜMÜZ SANATI KOLEKTİFLERİ:  

ZERO MOVEMENT ÖRNEĞİ 

MAYIS 2025 



 
 

  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Department of Art History 
 

Art History Program 

 

MAY 2025 

ISTANBUL TECHNICAL UNIVERSITY « GRADUATE SCHOOL 

CONTEMPORARY ART COLLECTIVES IN TURKEY AS A PRACTICE OF 
COMMONING: THE CASE OF ZERO MOVEMENT 

 

M.Sc. THESIS 

Ezgi Ceren TUNCAELLİ ÇAKMAK 
(402221001) 

 

Thesis Advisor: Assoc. Prof. Ebru YETİŞKİN DOĞRUSÖZ 



v 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Tez Danışmanı:  Doç. Dr. Ebru Belgin YETİŞKİN DOĞRUSÖZ……………..  
  İstanbul Teknik Üniversitesi  

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 402221001 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 
Ezgi Ceren TUNCAELLİ ÇAKMAK, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm 
şartları yerine getirdikten sonra hazırladığı “BIR MÜŞTEREKLEŞME PRATİĞİ 
OLARAK TÜRKİYE'DE GÜNÜMÜZ SANATI KOLEKTİFLERİ: ZERO 
MOVEMENT ÖRNEĞİ” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile 
sunmuştur. 

Jüri Üyeleri:  Doç. Dr. Aslıhan ERKMEN BİRKANDAN………………… 
   İstanbul Teknik Üniversitesi 
 

Doç. Dr. Ebru Nalan SÜLÜN…………………….................. 
Marmara Üniversitesi  

Teslim Tarihi  : 14.05.2025   
Savunma Tarihi  : 21.05.2025 



vi 
 

 
  



vii 
 

 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
  
 
 

   Eşime, aileme ve kedilerime, 

 

 

 

 





ix 
 

ÖNSÖZ 

Bu tez, yalnızca akademik bir çalışmanın değil, aynı zamanda bir yolculuğun, 
dayanışmanın ve birlikte düşünmenin ürünü olarak ortaya çıktı. Yazım süreci boyunca, 
kelimelerle değil, kişilerle ve anlarla müşterekleştiğim bir deneyime dönüştü. Her 
satırında, bana inanan, yol gösteren, eleştiren, düşündüren ve yanında hissettiren 
insanların izleri var. 

Öncelikle bu çalışmanın hem düşünsel çerçevesini hem de varlık sebebini 
şekillendirmemde en büyük ilhamı sunan, danışman hocam Doç. Dr. Ebru Belgin 
Yetişkin Doğrusöz’e gönülden teşekkür ederim. Yalnızca akademik rehberliğinizle 
değil, düşünmeye cesaret ettiren tavrınızla da bana yepyeni ufuklar açtınız. Tezin her 
satırında sizin iziniz var. 

Zero Movement’ın akıl hocalarından biri olarak bu sürece katkı sunan Doç. Dr. Ebru 
Nalan Sülün’e minnettarım. Zero Movement’ın tüm üyelerine ve çalışmama dahil olan 
tüm sanatçılara fakat özellikle Dr. Özgür Kavurmacıoğlu’na, Derin Uludağ’a, Emre 
Gökçen’e ve Selçuk Demirci’ye vakitlerini, deneyimlerini benimle paylaşarak bu 
çalışmayı somutlaştırdıkları için çok teşekkür ederim. Ayrıca tezin biçimsel olarak son 
halini alması için değerli zamanını ve emeğini cömertçe sunan Dr. Gökben Adana 
Karaağaç’a müteşekkirim. 

Bu sürecin en güçlü destekçisi olan eşim Mustafa’ya; hayatımda olup her zaman 
yanımda durduğun için teşekkür ederim. Sevgiyle ve gururla hep arkamda duran 
aileme… Annem Eylem’e ve babam Kemal’e; bana düşünmeyi, çalışmayı ve 
inandığım yolda yürümeyi öğrettikleri için sarılırım. Kuzenim Banu’ya akademik tüm 
süreçte benimle bilgisini, sevgisini ve desteğini paylaştığı için müteşekkirim. Sadece 
bu tezin değil, tüm hayatımın temelinde sizin emeğiniz var. 

Bu çalışma, yalnızca bir akademik uğraş değil; aynı zamanda ilişkiler ağı içinde 
şekillenen bir müşterekleşme deneyimi olarak hepimize ait. Hep birlikte düşünmenin 
ve üretmenin gücünü hissettiğim herkese teşekkür ederim. 

 
 
 
Mayıs 2025      Ezgi Ceren TUNCAELLİ ÇAKMAK
            (Sanat Tarihçi) 
 
 
 
 
 
  



x 
 

 
 
 
 



xi 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 
ÖNSÖZ….. ................................................................................................................. ix 
İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... xi 
TABLO LİSTESİ .................................................................................................... xiii 
ŞEKİL LİSTESİ ....................................................................................................... xv 
ÖZET……. .............................................................................................................. xvii 
SUMMARY ............................................................................................................ xvii 
1. GİRİŞ…. .................................................................................................................. 1 

1.1 Araştırmanın Amacı ........................................................................................... 6 
1.2 Araştırmanın Yöntemi ........................................................................................ 7 
1.3 Kavramsal Çerçeve ............................................................................................. 8 

1.3.1 Müşterekler ve müşterekleşme .................................................................... 8 
1.3.2 Parataktik müşterekleşme ......................................................................... 11 
1.3.3 Müşterek mekân ve kamusal alan bağlamında sanatsal üretim ................ 13 
1.3.4 Sanatta kolektif üretimler üzerine ............................................................. 16 

2. MÜŞTEREKLEŞME BAĞLAMINDA ULUSLARARASI SANAT 
KOLEKTİFLERİNE TARİHSEL BİR BAKIŞ .................................................. 21 
2.1 Katılımcılık ve Eleştirel Kamusallık Bağlamı .................................................. 22 
2.2 Kolektif Hafıza ve Yerellik Bağlamı ................................................................ 26 
2.3 Bilgi Tabanlı Direnişler ve Ağ-Temelli Sanat Bağlamı ................................... 29 

3. MÜŞTEREKLEŞME BAĞLAMINDA TÜRKİYE’DE GÜNÜMÜZ SANAT 
KOLEKTİFLERİNİN TARİHSEL İZLERİ ....................................................... 35 
3.1 Kamusal Alanda Müdahale ve Kent Hakkı ...................................................... 45 
3.2 Kolektif Hafıza, Arşivleme ve Bilgi Üretimi ................................................... 51 

4. ZERO MOVEMENT: BİR MÜŞTEREKLEŞME ÖRNEĞİ ........................... 57 
4.1 Zero Movement’ın Kimliği: Manifesto ve İlkeler ............................................ 58 
4.2 Müşterekleşmenin Parataktik Katmanları ........................................................ 60 

4.2.1 Araştırma odaklı parataktik müşterekleşme .............................................. 62 
4.2.2 Mekân odaklı parataktik müşterekleşme ................................................... 63 
4.2.3 Organizasyon odaklı parataktik müşterekleşme ........................................ 65 
4.2.4 Durum odaklı parataktik müşterekleşme ................................................... 67 

4.3 Zero Movement’ın Eylemlerinde ve Söylemlerinde Öne Çıkan Değerler ....... 68 
4.3.1 Söylemsel düzeyde değerler ...................................................................... 69 
4.3.2 Eylemsel düzeyde değerler ....................................................................... 70 
4.3.3 Müşterek değerlerin genel değerlendirmesi .............................................. 71 

4.4 Kolektifin İçinden: Zero Movement Deneyimi ve Tanıklıklar ........................ 76 
4.4.1 Sıfırdan düşünmek: Düşünsel zemin ve müşterekleşme ........................... 76 
4.4.2 Müşterek üretim, katılım ve B(ağ) kurma/bozma pratikleri ..................... 78 
4.4.3 Birlikte yol almak: Süreçler, öğrenimler ve gelecek yönelimleri ............. 82 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER ..................................................................................... 87 
KAYNAKLAR .......................................................................................................... 93 
EKLER….. .............................................................................................................. 101 
ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 159 





xiii 
 

TABLO LİSTESİ 

Sayfa 
 
Tablo 3.1 : Saliha Yavuz, 1909-2020 Türkiye’de görsel sanatlar alanında dayanışma 

ve örgütlenme, 2020. .......................................................................................... 38 
Tablo 4.1 : Zero Movement, değerlerin kullanım sıklığı grafiği. ............................. 72 
Tablo 4.2 : Zero Movement, müşterekleşme katmanları ve değerler analizi tablosu.

 ............................................................................................................................ 74 
Tablo 4.3 : Zero Movement, müşterek değerler analizi tablosu. ............................... 76 

 

 





xv 
 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 
 

Şekil 2.1 : WochenKlausur, evsiz insanlara sağlık hizmeti sunma müdahalesi, Viyana 
Secession, Avusturya, Haziran–Eylül 1993, WochenKlausur websitesi arşivi. 24 

Şekil 2.2 : Company drinks, 2015. ............................................................................ 25 
Şekil 2.3 : Frente 3 de Fevereiro, video enstalasyonunun detayı, Sao Paulo  

Bienali"nde Ataların Zekası - İmkansızin Koreografileri Levi Fanan / Sao Paulo 
Bienali Vakfi. ..................................................................................................... 28 

Şekil 2.4 : Temporary Services, Prisoners’ Inventions projesi kapsamında 
Angelo’nun ürettiği bir eser. .............................................................................. 32 

Şekil 3.1 : Hafriyat Karaköy basın ilanı, Mustafa Pancar arşivi. .............................. 47 
Şekil 3.2 : Amber Sanat ve Teknoloji Festivali 2014 yılı afişi. ................................. 53 
Şekil 3.3 : Bağımsızlar Ağı web sitesinden (bagimsizlar.org) bir veri grafiği. ......... 56 
Şekil 4.1 : Zero Movement’ın manifestosu, 2024. .................................................... 59 
Şekil 4.2 : Zero Movement’ın düşünsel haritası, 2024. ............................................. 61 
Şekil 4.3 : Zero Movement, değerler haritası. ........................................................... 69 
Şekil 4.4 : Zero Movement, ileri dönüşüm sanat atölyesi, atölye yürütücüsü: Barış 

Muratoğlu, lodos’un kıyıya getirdiği buluntu nesnelerden yapılmış bir heykel. 78 
Şekil 4.5 : Zero Movement, Bağ Bozumu Festivali “Sound of Vineyards”, ses-ışık 

enstalasyonu, 2024, Ataol Şarap Mahzeni, direktör: Emre Gökçen, 
anolog/teknik: Özgür Kavurmacıoğlu, ses tasarım: Kerem Sülün (a.k.a Skylark), 
çıraklar: Kaya & Atlas. ...................................................................................... 80 

Şekil 4.6 : Zero Movement, Bağ Bozumu Festivali “Sound of Vineyards”, ses-ışık 
enstalasyonu, 2024, Ataol Şarap Mahzeni. ........................................................ 81 

Şekil 4.7 : Zero Movement, Zero Gathering, Gökyüzü Masası etkinliğinden arazi 
sanatı fotoğrafları, 2024. .................................................................................... 82 

Şekil 4.8 : Zero Movement, Zero Gathering, Bozcaada Arşiv Deneyi, 2024, sanat 
araştırmaları performansı, Derin Uludağ, Özgür Kavurmacıoğlu. .................... 83 

 
  



xvi 
 

 



xvii 
 

BİR MÜŞTEREKLEŞME PRATİĞİ OLARAK TÜRKİYE'DE GÜNÜMÜZ 
SANATI KOLEKTİFLERİ: ZERO MOVEMENT ÖRNEĞİ 

ÖZET 

Bu tez, Türkiye’deki kendi kendine örgütlenen günümüz sanat kolektiflerinin 
müşterekleşme pratiklerini Bozcaada merkezli Zero Movement kolektifi üzerinden 
inceleyerek, bu oluşumların toplumsal, sanatsal ve örgütsel düzeyde ne tür dönüşümler 
önerdiğini ve bu dönüşümlerin ne ölçüde uygulanabilir olduğunu değerlendirmeyi 
amaçlamaktadır. Araştırma, bu bağlamda Zero Movement kolektifini derinlemesine bir 
vaka çalışması olarak ele almakta; kolektifin kimliği, düşünsel haritası, söylemsel 
içeriği, örgütlenme biçimi, etkinlikleri ve yerel iş birlikleri üzerinden müşterekleşme 
anlayışını nasıl inşa ettiğini çözümlemektedir. 
Müşterekleşme (commoning), yalnızca doğal ya da kamusal kaynakların/varlıkların 
paylaşımı değil; bilgi, emek, kültür, zaman ve ilişki gibi maddi olmayan üretim 
alanlarının da kolektif bir anlayışla yeniden örgütlenmesi süreci olarak 
kavramsallaştırılmaktadır. Müşterekleşme, sadece ekonomik ya da mülkiyet 
ilişkilerinden ibaret olmayan; aynı zamanda siyasal ve kültürel alanları kapsayan bir 
toplumsal örgütlenme biçimidir. Bu doğrultuda, parataktik müşterekleşme (paratactic 
commoning) anlayışı, çeşitli düzlemlerde ve aktörler arasında hiyerarşik olmayan, 
yatay, çok katmanlı ve eş düzeyli ilişki biçimlerinin bir aradalığına dayanmaktadır. 
Parataktik oluşum, tekil bir merkez veya mutlak bir yön yerine, birbirinden farklı ama 
birbiriyle ilişkilenebilen üretim biçimlerinin yan yana var olmasını esas alır. Bu 
yaklaşım, müşterekleşmeyi maddi ya da mekânsal bir paylaşım olmakla sınırlamayıp, 
aynı zamanda çokluk temelli bir düşünce biçimi ve eylem anlayışı olduğunu ortaya 
koymaktadır ve bu çalışma için önemli bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. 
Araştırmanın temel sorunsalı Türkiye’de günümüz sanatının giderek artan 
kurumsallaşması ve finansman mekanizmalarına bağımlılığı nedeniyle sanatsal ifade 
özgürlüğünün ve üretiminin kısıtlanmasıdır. Bu zeminlendirmenin üzerinden 
oluşturulan diğer bir sorunsal, günümüz sanat kolektiflerinin müşterekleşme 
pratiklerini nasıl hayata geçirdikleri ve bu pratiklerin sanat üretiminin ekonomik, 
örgütsel ve toplumsal sürdürülebilirliğiyle nasıl bir ilişki kurduğudur. Buradan 
hareketle, Zero Movement örneği vaka çalışması ile şu sorulara yanıt aranmıştır: Zero 
Movement, müşterekleşmeyi hangi düşünsel ilkelerle temellendirmekte ve nasıl 
uygulamaktadır? Bu anlayışta yerel bilgi, doğa ve katılımcı ağlar ne tür bir rol 
üstlenmektedir? Kolektifin örgütsel oluşumu, kaynak/varlık paylaşımı, karar alma 
mekanizmaları ve etik ilişkilenme biçimleri parataktik müşterekleşmenin hangi 
katmanlarıyla ile ne ölçüde örtüşmektedir? 

Bu çalışma, müşterekleşme ve kendi kendine örgütlenen sanat pratiklerini, Türkiye 
bağlamında kesiştiren özgün bir analiz sunmayı hedeflemektedir. Mevcut literatürde 
genellikle ayrı ayrı ele alınan bu iki alan, Zero Movement örneği üzerinden birlikte 
değerlendirilerek, müşterekleşmenin günümüz sanat kolektifleri içindeki somut 
karşılıkları tartışmaya açılmaktadır. Vaka çalışması olarak ele alınan Zero Movement 



xviii 
 

örneği ile yürütülen bu araştırma, pararataktik müşterekleşme pratiklerinin yalnızca 
kavramsal düzeyde değil, sahada karşılaştığı sınırlılıklar ve çelişkilerle birlikte ele 
alınmasının önemine dikkat çekmektedir. Böylece tez, günümüz kendi kendine 
örgütlenen sanat kolektiflerinin dönüşen toplumsal, kültürel ve ekonomik bağlamlar 
içinde nasıl varlık ve sürdürülebilirlik gösterdiğini anlamaya çalışmaktadır. Bununla 
beraber müşterek üretim pratiklerinin somutlaşmasına yönelik eleştirel bir 
değerlendirme sunmaya katkı sağlamaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Müşterek, Müşterekleşme, Parataktik Müşterekleşme, Sanat 
Pratikleri, Sanat Kolektifleri 

 

 

 

 

 



xvii 
 

CONTEMPORARY ART COLLECTIVES IN TURKEY AS A PRACTICE OF 
COMMONING: THE CASE OF ZERO MOVEMENT 

SUMMARY 

This thesis critically examines the function of self-organised contemporary art 
collectives in Turkey through the conceptual lens of commoning. Centering on the 
case of Zero Movement, a contemporary art collective rooted in Bozcaada, Çanakkale, 
Turkey, the study explores how collective artistic practices can facilitate alternative 
modes of production, sustainability, and socio-political participation. Rather than 
approaching commoning as a narrowly defined economic or juridical construct, the 
research reframes it as a dynamic, relational, and performative process; one that 
reorganizes spatial, social, and cultural configurations around principles of reciprocity, 
shared responsibility, and situated engagement. 

This research frames commoning as a transformative social practice centered on the 
equitable use, stewardship, and co-creation of shared resources for the collective 
benefit of those who rely on them. It goes beyond conventional notions of resource 
management by embedding ethical values such as fairness, reciprocity, and care into 
organizational structures and everyday practices. Rather than operating through 
models of private ownership or market-based distribution, commoning fosters 
horizontal relationships rooted in mutual responsibility, openness, and trust. In this 
sense, it constitutes an alternative paradigm for structuring social, spatial, and cultural 
life, one that resists the logic of commodification and exclusion. 

The concept of paratactic commoning further refines this framework by extending the 
practice of commoning into non-material domains such as knowledge, affect, art, and 
technological experimentation. Unlike hierarchical or teleological models of 
collaboration, paratactic commoning operates through simultaneity, multiplicity, and 
distributed agency. It involves the coexistence of heterogeneous actors and ideas 
without the need for unifying narratives or centralized coordination. In artistic 
contexts, this approach challenges traditional notions of authorship, aesthetic 
authority, and institutional gatekeeping. Instead, it promotes open-ended processes of 
co-creation, where meaning and value are generated collectively and iteratively. 

Through this lens, self-organised art collectives emerge not only as cultural platforms 
but as political formations capable of shaping alternative modes of knowing, relating, 
and producing. They function as living laboratories for post-capitalist forms of 
cooperation, where artistic practice becomes inseparable from social imagination and 
engagement. This thesis adopts paratactic commoning as its central analytical tool, 
using it to examine how art collectives in Turkey, especially Zero Movement, enact 
new understanding of common life and shared cultural agency in the face of structural 
precarity, institutional capture, and ecological crisis. 

One of the central problems this thesis addresses is the growing institutionalization of 
contemporary art in Turkey and its increasing dependence on formal funding 



xviii 
 

mechanisms. These conditions often impose constraints on artistic freedom, 
autonomy, and the capacity to experiment with alternative forms of expression and 
organization. As art practices become more embedded in institutional logics, the space 
for collaborative, self-organized, and politically engaged production tends to shrink. 
Within this context, the thesis poses a broader question: how do today’s independent 
art collectives implement practices of commoning, and how do these practices intersect 
with issues of economic, organizational, and social sustainability? These questions 
serve as the conceptual foundation for the case study of Zero Movement, a collective 
that operates outside the conventional art world circuits while actively experimenting 
with practices of shared production and collective agency. 

Through this case, the thesis explores a series of critical inquiries: What kinds of 
ethical, political, and intellectual principles guide Zero Movement’s understanding and 
enactment of commoning? How do local knowledge systems, ecological awareness, 
and participatory networks shape their methods and modes of engagement? To what 
extent does the collective’s internal organization, its methods of decision-making, 
resource distribution, and relationship building align with the broader ideals of 
commoning? These questions guide the empirical and analytical focus of the study, 
enabling a deeper understanding of how art can serve as a vehicle for radical 
imagination and social transformation in precarious cultural contexts. 

The thesis is composed of five main chapters, each building upon the previous to form 
a coherent analytical framework. The first chapter introduces the research questions, 
scope, and methodology. It also provides a detailed literature review and establishes 
the conceptual foundation of the study through a critical exploration of the notion of 
commoning. This theoretical groundwork sets the stage for understanding how 
collective practices relate to cultural, spatial, and artistic production. 

The second chapter presents an analysis of selected international art collectives that 
emerged after the 1990s, contextualized through the theoretical framework introduced 
in the first chapter. Rather than providing a linear art-historical narrative, the chapter 
focuses on how various collectives from different geographies have enacted practices 
of commoning in diverse sociopolitical contexts. The analysis includes case studies 
such as WochenKlausur, My villages, and ruangrupa in Europe, Frente 3 de Fevereiro 
and Mulheres de Pedra in South America, Temporary Services, and Ultra-red in Asia 
and the United States. These collectives are explored in relation to their engagement 
with critical publicness, collective memory, spatial resistance, and digital commoning 
strategies, revealing different dimensions of paratactic commoning. 

The third chapter examines the historical development of self-organized contemporary 
art collectives in Turkey, with a specific focus on selected initiatives that exemplify 
various modes of commoning under the conditions of neoliberal cultural policy and 
digital transformation. The chapter is structured into two main parts. The first part 
investigates collectives such as Hafriyat, Apartman Projesi, and Darağaç Kolektifi, 
which operate through practices of urban intervention, spatial negotiation, and 
community engagement. The second part shifts toward digital and relational platforms 
such as amberPlatform, bak.ma, and Bağımsızlar Ağı, emphasizing their roles in 
fostering collective knowledge production, counter-archival practices, and network-
based solidarity structures. Through these case studies, the chapter highlights how 



xix 
 

contemporary independent formations in Turkey develop context-sensitive, flexible, 
and non-hierarchical modes of artistic commoning. 

The main case study of this thesis, Zero Movement, a self-organized art collective with 
its roots in Bozcaada, Turkey, is the subject of the fourth chapter. Using the conceptual 
framework of paratactic commoning, this chapter provides a thorough and multi-
layered analysis of the collective's artistic strategies, organizational approach, 
intellectual orientation, and commoning practices. This chapter views the collective as 
a dynamic and changing constellation of relations, influenced by changing ethical 
stances, spatial engagements, and collaborative styles, as opposed to a static or formal 
entity. The first section assesses the collective's self-definition in light of its guiding 
principle of "thinking from zero" and its founding philosophy. This idea, which 
advocates acting independently of roles, conventions, or fixed positions, is 
investigated as the basis for the relational and critical stance of Zero Movement. This 
context examines the collective's position on alternative knowledge production and 
how it aligns with critical art practices. The collective's commoning practices, as 
expressed in its online documentation and public activities, are examined in the second 
section. This section explores how the collective expresses and enacts its values and 
how it frames artistic production as a process of relational commoning rather than 
merely output, based on document and discourse analysis, particularly of materials 
published on zeromovement.co. Through the four interrelated dimensions of paratactic 
commoning research-based, spatial, organizational, and situational commoning, the 
third section examines the collective's discursive, organizational, and event-based 
practices. By using these categories, one can see how the collective's actions 
demonstrate a responsive and adaptable logic of association. Building upon this, the 
next section identifies and analyzes the core values most prominently reflected in the 
collective’s discourse and actions. These values such as decentralization, openness, 
locality, interdisciplinarity, and participation are considered not only as declared 
principles, but as operational dynamics that shape the temporality and sociality of each 
event. The final section presents insights drawn from semi-structured interviews 
conducted with Zero Movement’s members, affiliated artists, and local participants 
who have taken part in the collective’s activities. These accounts provide a situated 
understanding of the collective’s internal dynamics, highlighting its flexible modes of 
organization, the significance of everyday encounters, and the challenges of equitable 
collaboration. Ultimately, this chapter aims to offer a comprehensive and internally 
informed perspective on Zero Movement as an example of a contemporary art 
collective that operationalizes paratactic commoning not only in theory, but also in the 
practical dimensions of artistic production, collective action, and social engagement. 

Final chapter offers a critical synthesis of the study’s findings and reflects on the 
broader implications of commoning within the field of contemporary independent art. 
Drawing from the theoretical discussions, historical mapping, and the in-depth case 
study of Zero Movement, the conclusion emphasizes that commoning is not merely a 
strategy for sharing material resources, but a relational process that involves shared 
responsibility, co-creation, and situated trust. The thesis argues that genuine 
commoning becomes possible only through embodied and reciprocal engagements 
among people, with the environment, and across knowledge domains. In this context, 
affective relations are not treated as secondary, but as foundational to the formation 
and continuity of collective artistic practices. 



xx 
 

Zero Movement is presented as a case that both embodies and challenges this vision. 
Its emphasis on locality, participatory authorship, and distributed agency exemplifies 
how art collectives can generate spaces of mutual learning, care, and political 
imagination. However, the analysis also reveals certain structural limitations. The 
collective’s reliance on informal, volunteer-based labor while enabling flexibility and 
horizontal decision-making raises critical questions about sustainability, emotional 
labor, and the risks of implicit value extraction. Furthermore, the lack of a transparent 
and self-reflexive economic strategy complicates the realization of a truly paratactic 
understanding of commoning, where all forms of contribution are acknowledged 
equitably. Despite these tensions, Zero Movement offers an inspiring framework for 
rethinking the social function of art beyond institutional logics. It demonstrates that art 
can be a means of building commons through dialogue, shared authorship, and 
interdependence. Thus, the thesis contributes to the expanding discourse on 
independent art practices and the politics of commoning, calling for more critical 
engagement with the internal contradictions of collaborative production. 

Ultimately, this study underscores that the future of independent art collectives may 
depend not only on resisting external constraints but also on cultivating internal 
cultures of accountability, care, and co-responsibility. By situating commoning as both 
a political commitment and an everyday practice, the thesis reclaims art’s potential to 
foster more egalitarian and ecologically attuned forms of social organization. 

Keywords: Commons, Commoning, Paratactic Commoning, Artistic Practices, Art 
Collectives 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



1 
 

1. GİRİŞ  

Günümüzde artan toplumsal, ekolojik ve ekonomik krizler karşısında, kolektif yaşam 

pratiklerine dayalı alternatif örgütlenme biçimleri, çeşitli disiplinlerde olduğu gibi 

sanat alanında da giderek daha fazla önem kazanmaktadır. Bu çalışmada kullanılan 

“günümüz sanatı” söylemi, yalnızca dönemsel bir sınıflandırmaya değil; “dijitalleşme, 

toplumsal hareketlilik ve kültürel dönüşüm süreçlerine yanıt veren, eleştirel, katılımcı 

ve disiplinlerarası üretim biçimlerini kapsayan” bir yaklaşıma dayanmaktadır 

(Yetişkin, 2019). Müşterekleşme pratiklerini anlamak ve sanat kolektiflerinin bu 

doğrultudaki üretimlerini değerlendirmek açısından, “günümüz sanatı” söylemi bu 

çalışmaya kavramsal bir açıklık ve kapsayıcılık sağlamaktadır. Kolektif yaşam 

örgüsünün temel kavramları olarak ele alınan müşterekler ve müşterekleşme ise 

yalnızca “kaynakların paylaşımını değil; ortak yaşam alanlarının inşası, 

sürdürülebilirliği ve katılıma dayalı üretim biçimlerini de içeren dinamik toplumsal 

pratiklere” işaret etmektedir (Bollier & Helfrich, 2015). Müşterekleşme, o kadar özgün 

bir yaratıcılık, doğaçlama, duruma özgü tercihler ve dinamik bir evrim içerir ki, ancak 

bir “canlılık hâli” olarak anlaşılabilir. (Bollier & Helfrich, 2015, s.20). 

Etimolojik olarak Türkçede "müşterek" kelimesi, Arapça kökenli " كرتشم " (muştarak) 

kelimesinden türemiştir ve "ortak", "birlikte kullanılan" anlamını taşır. Bu kelimenin 

kökeni, Arapça “iştirâk” ( كارتشإ ) fiiline dayanmakta olup “katılım” ve “paylaşım” 

anlamlarına gelmektedir (Nişanyan, 2023). Latince “communis” kelimesinden türeyen 

İngilizce “commons” ve Fransızca “communs” kavramları da benzer şekilde ortak 

kullanılan ve topluluklar tarafından kolektif olarak yönetilen alanları tanımlamak için 

kullanılmaktadır. Almanca “Gemeingut” ve İtalyanca “beni comuni” gibi terimler ise 

hem fiziksel hem de soyut müşterekleri kapsayacak şekilde geniş bir anlam 

yelpazesine sahiptir (Cambridge University Press. t.y.). 

Müşterekler (commons), “kaynakların kolektif biçimde üretildiği ve yönetildiği, kendi 

kuralları ve normlarına göre hareket eden, kendi kendini örgütleyen topluluklar 

tarafından kolektif olarak yönetilen alanlar” olarak tanımlanmaktadır (Chavez, 2018). 

Ostrom’un belirttiği gibi, “müşterekler sadece ekonomik kaynaklar değil; aynı 



2 
 

zamanda birer ilişki ve toplumsal örgütlenme biçimi” olarak da değerlendirilmelidir 

(Ostrom, 1990). Bu bağlamda, müşterekler, “paylaşılan kaynaklara erişim, kullanım 

ve yönetim hakkını; işbirlikçi, dağıtık ve mülkiyet dışı biçimlerde gerçekleştirme 

temel hakkı” olarak anlaşılmaktadır (Yetişkin, 2020, s.2) 

Müşterekleşme (commoning), “çeşitli grupların, belirsiz biçimde tanımlanmış ve 

dinamik hedeflere yönelik olarak, açık uçlu, çoğulcu ve prefigüratif süreçler içinde, 

süreklilik arz eden ve tabandan gelişen iş birliği ve dayanışması” olarak tanımlanır 

(Hollender, 2016). Bu bağlamda doğal ya da kamusal varlıkların paylaşımıyla sınırlı 

olmayan, bilgi, emek, zaman, ilişkilenme biçimleri ve kültürel üretim gibi maddi 

olmayan alanları da kapsayan, kolektif yaşamın adil ve demokratik temelde yeniden 

örgütlenmesini amaçlayan toplumsal bir pratik olarak görülür. Bu yaklaşım, yalnızca 

mülkiyet biçimlerinin dönüşümüne değil, aynı zamanda “ortak yaşam alanlarının 

üretimine, bakımına ve yeniden üretimine yönelik sorumluluğun topluluklar tarafından 

üstlenilmesini” ifade etmektedir (Bollier & Helfrich, 2015).  

Bu araştırmanın konusuna yönelik olarak; sanat ve kültür alanında müşterekler, salt 

olarak fiziksel mekânların ortak kullanımını ifade etmekle yetinmez; aynı zamanda 

kolektif bilgi üretimi, açık erişimli arşivler, ortak projelere dayalı üretimler ve 

katılımcı performanslar gibi çeşitli biçimlerde de ortaya çıkmaktadır. Bu doğrultuda, 

kamusal alanın demokratik potansiyelinden beslenen ve katılımcı üretimi önceleyen 

müşterek mekânlar, müşterekleşmenin mekânsal tezahürleri olarak sanat alanında 

önemli bir yer tutmaktadır. “Topluluk temelli sanat mekânları, kamusal alanda 

gerçekleşen etkinlikler, disiplinlerarası sanat girişimleri ve dijital sanat pratikleri”, 

günümüzde bu müşterekleşme biçimlerinin öne çıkan örneklerini oluşturmaktadır 

(Fournier, 2013; Susser & Tonnelat, 2013). Bu örnekler, bireysel mülkiyete dayalı 

geleneksel sanat anlayışının ötesine geçerek; katılıma açık üretimi, şeffaf karar alma 

süreçlerini ve çoğulcu temsil anlayışını temel alan müşterekleşme yaklaşımlarının 

sanat alanında nasıl karşılık bulduğunu ortaya koymaktadır. Müşterekleşme ise, üretim 

süreçlerinin kolektif biçimde örgütlenmesini, karar alma yapılarına katılımı ve 

topluluk temelli sorumlulukları içermektedir. Bu yaklaşım, bireysel mülkiyet ve 

hiyerarşik üretim modelleriyle şekillenen geleneksel sanat anlayışını sorgulayarak iş 

birliğine dayalı üretimi, merkeziyetsiz yönetimi ve çoğulcu katılımı esas alan 

örgütlenme biçimlerinin önünü açmaktadır. Müşterekleşme bu yönüyle, piyasa odaklı 

sanatsal üretim ve tüketim koşullarına karşı alternatif bir eylemsellik biçimi olarak öne 



3 
 

çıkmaktadır. Bu çerçevede, Yetişkin’in geliştirdiği “parataktik müşterekleşme” (2020) 

kavramı, eş düzeyli ilişkiler temelinde gelişen, çok katmanlı ve hiyerarşik olmayan 

üretim anlayışlarını tanımlamak için önemli bir kuramsal araç sunmaktadır. Bu 

kavramsallaştırma, sanat üretiminin bilgi, deneyim, zaman ve toplumsal ilişki 

ağlarıyla birlikte müşterekleştirilebileceği düşüncesine dayanmaktadır.  

Sanat kolektifleri, bir grup sanatçının müşterek bir amaç doğrultusunda bir araya 

gelerek sanatsal üretim yaptığı, iş birliğine dayalı oluşumlardır. Bu kolektif oluşumlar, 

yalnızca estetik üretimi değil, aynı zamanda toplumsal katılımı ve eleştirel düşünceyi 

teşvik eden, hiyerarşik olmayan üretim anlayışıyla dikkat çekmektedir. “Bireysel 

sanatçı kimliğinden ziyade, kolektif kimliği ve birlikte üretimi” öne çıkaran bu 

oluşumlar, alternatif bir sanat üretim biçimi olarak değerlendirilmektedir (Sholette & 

Stimson, 2007). Bu kolektifler sanat üretimi temelli, galeri ve müze sistemlerine 

alternatif oluşturarak sanatın daha erişilebilir, katılımcı ve deneysel olmasını 

sağlamaktadır. Bu yönüyle sanat kolektifleri, kurumsal sınırların ötesinde, özellikle 

kamusal alanda yeniden düşünen oluşumlar olarak toplumsal ve kültürel dönüşümde 

önemli bir rol oynamaktadır.  

Sanat kolektiflerinin kökeni, genellikle 20. yüzyılın başlarına dayandırılmaktadır. 

Ancak kolektif üretim anlayışına dair ilk izler daha erken dönemlerde 

gözlemlenebilmektedir. 19. yüzyılın sonlarında ortaya çıkan Empresyonistler, tam 

anlamıyla bir sanat kolektifi olarak tanımlanmasalar bile, ortak bir sanatsal yaklaşımı 

benimseyen ve birbirlerinin üretim süreçlerini etkileyen sanatçılar olarak dikkat 

çekmişlerdir. Édouard Manet, Claude Monet, Pierre-Auguste Renoir, Edgar Degas, 

Camille Pissarro, Berthe Morisot ve Mary Cassatt gibi isimler, akademik sanat 

anlayışına karşı çıkarak bağımsız sergiler düzenlemiş; “bireysel kimliklerini korurken, 

ortak temalar ve teknikler etrafında üretim yaparak kolektif sanat üretiminin erken 

örneklerinden birini oluşturmuşlardır” (Shiff, 1984). Takip eden yüzyılda ise, Dada ve 

Fluxus gibi avangart sanat hareketleri, sanatsal üretimin kolektifleşme potansiyelini 

daha radikal biçimde görünür kılmıştır. Dada hareketi, 1916’da Zürich’te kurulan 

Cabaret Voltaire çevresinde, savaş karşıtı bir duruşla ortaya çıkmış; bireysel sanatçı 

dehasını reddederek, kolektif üretim, ortak manifestolar ve çoklu dil-kimlik içeren 

performanslarla sanatın kamusallığını yeniden tanımlamıştır (Richter, 1965). 

1960’larda gelişen Fluxus hareketi ise, sanatı “gündelik yaşamla iç içe geçiren, 

katılımcılığı teşvik eden ve merkeziyetsiz organizasyon yapısıyla öne çıkan bir ağ 



4 
 

kolektifi olarak”, birçok sanatçının birlikte üretim yaptığı bir platform sunmuştur 

(Friedman, 1998). 1969 yılında kurulan Guerilla Art Action Group (GAAG), New 

York’ta gerçekleştirdiği doğrudan eylemler ve performanslarla, sanat galerilerinin 

ticari işleyişini eleştirmiş ve kolektif müdahalelerle politik mesajlar üretmiştir. 

“Sanatın yalnızca bir temsil biçimi değil, aynı zamanda doğrudan eylemin parçası 

olabileceğini” göstermiştir (Hendricks vd., 2011). 1970’lerde etkin olan The Artist 

Placement Group (APG) ise, “sanatçının sadece sanat kurumlarında değil, kamu ve 

özel sektör içinde de konumlanabileceğini savunmuş”; bu doğrultuda sanatçıları 

bürokratik ve endüstriyel yapılar içine “yerleştirerek” (placement), yeni kolektif 

üretim alanları yaratmıştır (Rycroft, 2019). Bu örneklerin ortak paydası, sanatı 

yalnızca bireysel bir yaratım alanı olarak görmek yerine, toplumsal müdahale aracı ve 

kolektif deneyim alanı olarak ele almalarıdır. Hem üretim süreçlerinde hem de dağıtım 

stratejilerinde müşterekleşme pratikleri geliştirmişlerdir. 

Türkiye’de sanatın kolektif biçimde örgütlenmesine dair ilk izler, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun son döneminde lonca sistemine dayalı üretim ilişkilerinde 

görülmektedir. Erken Cumhuriyet döneminde ise, sanat modernleşme ideolojisinin 

aracı olarak kurumsallaşmış ve bireysel sanatçı kimliği ön plana çıkmıştır. 1950 

sonrasında bireyselleşen üretim anlayışı, 1960’lardan itibaren toplumsal hareketlerin 

etkisiyle yerini kolektif sanatsal arayışlara bırakmıştır. 1990’larda ortaya çıkan Oda 

Projesi, mahalle temelli katılımcı sanatsal üretimleriyle Türkiye’deki ilk bağımsız 

kolektif örneklerinden biri olmuştur. Pasajist ve Pasaj, alternatif sergileme ve kolektif 

küratöryel yöntemlerle müşterek üretim alanları kurmuştur. K2 Güncel Sanat Merkezi, 

İzmir’de sürdürülebilir ve bağımsız bir sanat mekânı modeli sunmuştur. 2010 sonrası 

dönemde, Darağaç Kolektifi, yerel bilgiye dayalı üretim ve yatay örgütlenmeyle 

mahalle ölçeğinde müşterekleşme pratikleri oluşturmuştur. Kaba Hat, queer-feminist 

perspektifle kolektif sanatsal müdahaleler üretmiştir. Tütün Deposu, AVTO, Room for 

Art ve benzeri oluşumlar ise çeşitli dönemlerde bağımsız kültürel kamusal alanlar 

yaratan kolektif üretim pratikleri geliştirmiştir. 

Bu tarihsel çerçeve doğrultusunda değerlendirildiğinde, sanat kolektiflerinin hem 

üretim süreçlerinde hem de örgütlenme biçimlerinde kurumsal yapılarla kurdukları 

ilişkilerin belirleyici olduğu görülmektedir. “Devlet destekli projeler, kurumsal 

sponsorluklar ve sanatın piyasalaşması, bağımsız ve deneysel sanat pratiklerini 



5 
 

sınırlandırmakta, alternatif üretim anlayışlarının sürdürülebilirliğini zorlaştırmaktadır” 

(Bollier & Helfrich, 2015). Özellikle Türkiye'deki günümüz sanatında giderek artan 

kurumsallaşma ve finans mekanizmalarına bağımlılık durumu, sanatsal özerkliğin 

kısıtlanmasına yol açmaktadır. Bu kısıtlanma, sanat kolektiflerinin günümüz sanatının 

yalnızca birer üreticisi değil; aynı zamanda eleştirel bir öznesi olarak 

konumlanmalarını zorunlu hâle getirmektedir. Alternatif üretim biçimlerini 

benimseyen bu kolektif oluşumlar, yaratıcı ve örgütsel özerkliklerini koruyabilmek 

adına, kurumsal sistemlerin dışında var olmayı tercih etmektedir. Ancak bu tercihin 

sonucu olarak, piyasa odaklı yapılarla uyumsuz üretim anlayışları, ekonomik 

kaynaklara erişimde çeşitli yapısal eşitsizlikler doğurmaktadır. Yatay ilişkilenme, 

kolektif karar alma ve merkeziyetsiz örgütlenme ilkelerini esas alan bu kolektifler, 

sürdürülebilirliklerini sağlamak için sürekli olarak kendi var oluş koşullarını yeniden 

üretmek ve müzakere etmek zorunda kalmaktadır. Bu bağlamda, kendi kendine 

örgütlenen sanat kolektiflerinin karşılaştığı zorlukları, yalnızca finansal ya da lojistik 

eksenlerde değil, aynı zamanda siyasal ve kültürel düzlemlerde de ele almak 

gerekmektedir. Bu tez, tam da bu nedenle, kendi kendine örgütlenen bir sanat kolektifi 

olan Zero Movement üzerinden, sanat kolektiflerinin günümüz Türkiye’sinde karşı 

karşıya kaldığı imkânları karşılaştığı sınırlılıkları ve parataktik müşterekleşme 

yaklaşımıyla sunduğu özgün üretim biçimlerini eleştirel bir perspektifle irdelemeyi 

amaçlamaktadır. 

Tez beş ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde araştırmanın konusu ve yöntemi 

açıklanarak; müşterek, müşterekleşme ve parataktik müşterekleşme kavramları 

üzerine kavramsal çerçeve sunulmaktadır. İkinci bölümde, müşterekleşme ve 

parataktik müşterekleşme kavramlarının farklı bağlamlardaki tarihsel ve coğrafi 

açılımlarını anlamaya yönelik olarak 1990 sonrası dönemde uluslararası alanda 

faaliyet gösteren sanat kolektiflerine yer verilmektedir. Bu kapsamda, Avrupa’da 

kamusal alanda müdahale ve katılımcı sanat pratiği odağında WochenKlausur, 

Myvillages ve ruangrupa; Güney Amerika’da kolektif hafıza ve yerellik bağlamında 

Frente 3 de Fevereiro ve Mulheres de Pedra; Asya ve ABD’de dijital ve ağ-temelli 

müşterekleşme biçimleri bağlamında Raqs Media Collective, Temporary Services ve 

Ultra-red örnekleri analiz edilmektedir. Üçüncü bölümde ise Türkiye bağlamında 

kendi kendine örgütlenen günümüz sanat kolektiflerine odaklanılmaktadır. Bu 

bölümde seçilen örnekler, neoliberal kültürel politikalar, dijitalleşme, arşivleme ve 

müşterekleşme pratikleri doğrultusunda incelenmektedir. İlk olarak, Hafriyat, 



6 
 

Apartman Projesi ve Darağaç Kolektifi gibi oluşumlar üzerinden kent hakkı, kamusal 

alanda müdahale ve kolektif üretim ilişkisi tartışılmaktadır. Ardından amberPlatform, 

bak.ma ve Bağımsızlar Ağı gibi dijital, ilişkisel ve ağ-temelli oluşumlar, 

müşterekleşme süreçlerinin alternatif bilgi paylaşımı, kolektif hafıza ve karşı arşiv 

oluşturma pratikleri üzerinden ele alınmaktadır. Dördüncü bölüm, bu tezin ana 

araştırma nesnesi olan Zero Movement kolektifini çok boyutlu biçimde ele almaktadır. 

Kolektifin düşünsel haritası, sanatsal duruşu, örgütlenme biçimi ve müşterekleşme 

pratikleri bütüncül bir yaklaşımla incelenmektedir. Bu bölümde, Zero Movement 

kolektifi parataktik müşterekleşme kavramı doğrultusunda kapsamlı biçimde analiz 

edilmektedir. İlk olarak, kolektifin kendini nasıl tanımladığı, “sıfırdan düşünme” ilkesi 

çerçevesinde nasıl konumlandığı ve hangi değerlerle hareket ettiği 

değerlendirilmektedir. Kolektifin benimsediği düşünsel pozisyonlar, alternatif bilgi 

üretimi ve eleştirel sanat pratikleri bağlamında çözümlenmektedir. Bir sonraki alt 

bölümde, Zero Movement’ın gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler ve web sitesin 

dokümanları üzerinden parataktik müşterekleşme pratikleri analiz edilmektedir. 

Ardından, kolektifin söylem, etkinlik ve organizasyon pratikleri, parataktik 

müşterekleşmenin dört katmanı (araştırma odaklı, mekân odaklı, organizasyon odaklı 

ve durum odaklı) çerçevesinde ele alınmaktadır. Buradan hareketle takip eden alt 

bölümde kolektifin söylemlerinde ve eylemlerine en çok öne çıkan değerlerin 

saptaması ve analizi yapılmaktadır. Son olarak, kolektif üyeleriyle, kolektifle 

bağlantılı olan sanatçılarla ve kolektifin etkinliklerini deneyimlemiş olan adalılarla 

yapılan yarı yapılandırılmış mülakatlardan elde edilen bulgular doğrultusunda, 

kolektifin iç dinamikleri değerlendirilmektedir. Bu bölüm, Zero Movement örneği 

üzerinden günümüz kendi kendine örgütlenen sanat kolektiflerine yönelik kapsamlı ve 

içeriden bir bakış geliştirmeyi amaçlamaktadır. 

1.1 Araştırmanın Amacı  

Bu araştırmanın temel amacı, Türkiye’deki kendi kendine örgütlenen sanat 

kolektiflerinin müşterekleşme pratiklerini, günümüz sanat kolektifi olan Zero 

Movement örneği üzerinden eleştirel biçimde incelemektir. Çalışma, Zero 

Movement’ın müşterekleşmeyi sanatsal üretim, örgütlenme ve ilişkilenme pratiklerine 

nasıl entegre ettiğini sorgulamaktadır. Analiz kapsamında, kolektifin “sıfırdan 

düşünme” felsefesi, yerel bilgiyle kurduğu ilişkiler, disiplinlerarası üretim stratejileri 



7 
 

ve katılımcı sanat uygulamaları incelenmektedir. Bu bağlamda araştırma, yalnızca 

maddi kaynakların değil; bilgi, emek, zaman ve ilişki gibi maddi olmayan varlıkların 

da denk ilişkiler temelinde örgütlendiği parataktik müşterekleşme anlayışını 

çözümlemeye odaklanmaktadır. 

Sanat tarihi yazınında daha önce sistematik olarak ele alınmamış bu araştırma, Zero 

Movement üzerinden yürütülen saha temelli analizlerle müşterekleşme pratiklerinin 

günümüz Türkiye’sindeki kendi kendine örgütlenen sanat üretiminde nasıl karşılık 

bulduğunu ortaya koymayı ve bu doğrultuda literatüre özgün bir katkı sunmayı 

hedeflemektedir. 

1.2 Araştırmanın Yöntemi 

Bu araştırma, karma yöntem (mixed-method) yaklaşımı ile yapılandırılmıştır. “Karma 

yöntem tasarımı, yalnızca nitel ya da yalnızca nicel yaklaşımın yetersiz kaldığı 

durumlarda veya her iki yaklaşımın güçlü yönlerinin bir araya getirilerek araştırma 

probleminin daha iyi anlaşılmasını sağlayacak durumlarda anlamlıdır.” (Creswell & 

Creswell, 2018, s. 25). Bu doğrultuda araştırma, sanat kolektiflerinin müşterekleşme 

ile ilişkilenme biçimlerini anlamaya yönelik teorik ve uygulamalı bir zeminde 

yapılandırılmıştır. Çalışmanın kuramsal ve kavramsal çerçevesi, literatür taraması 

yoluyla oluşturulmuş; tarihçeye, sanat tarihinde kolektif üretim biçimlerinin 

dönüşümüne ve müşterekleşme tartışmalarına dayandırılmıştır. 

Araştırma süreci İstanbul Teknik Üniversitesi, Sosyal ve Beşerî Bilimler Bilimsel 

Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu onayıyla yürütülmüş, onay belgesi EK A olarak ekler 

kısmında yer almış, katılımcı görüşmeleri etik ilkelere uygun biçimde 

gerçekleştirilmiştir. Tüm görüşmeler bilgilendirilmiş onam alınarak kaydedilmiştir.  

Çalışmanın araştırma nesnesi olan Zero Movement kolektifi, nitel bir vaka çalışması 

yöntemiyle ele alınmıştır. Kolektifin örgütsel yapısı, düşünsel çerçevesi, üretim 

stratejileri, müşterekleşme pratikleri ve toplulukla kurduğu ilişkilenme biçimleri çok 

boyutlu bir analizle değerlendirilmiştir. Araştırmanın nitel veri toplama süreci 

kapsamında, kolektifin kurucuları, destekçileri, sanatçı iş birlikleri ve yerel halktan 

bireylerle toplam 8 adet görüşme (yarı yapılandırılmış) gerçekleştirilmiştir. 

Katılımcılar, Katılımcı 1, Katılımcı 8 diye adlandırılarak kimlikleri 

anonimleştirilmiştir. Görüşmeler, EK B’de yer alan sorular temelinde yürütülmüş ve 



8 
 

elde edilen veriler ekler kısmında verilmiştir. Görüşmeler sayesinde kolektifin üretim 

süreçleri, karar alma biçimi ve müşterek kaynak kullanımı gibi alanlara ilişkin birincil 

veriler elde edilmiştir. 

Çalışmanın nicel yaklaşımı ise, kolektifin dijital platformda ve kamuya açık alanda, 

yazılı ve görsel dokümanlarına uygulanan içerik analizi yöntemiyle belirli temalar 

üzerinden veri seti hazırlanarak oluşturulmuştur. Çeşitli türde kaynaklardan 

(görüşmeler, manifestolar, etkinlik belgeleri, görsel arşivler) elde edilen veriler 

karşılaştırmalı biçimde analiz edilmiştir. Araştırmanın geçerlik ve güvenirliğini 

artırmak amacıyla “akran bilgilendirmesi” (peer debriefing), “veri üçgenlemesi” (data 

triangulation) ve “araştırmacı üçgenlemesi” (investigator triangulation) stratejileri 

uygulanmıştır (Rothbauer, 2008, s.893). 

1.3 Kavramsal Çerçeve 

Bu araştırmanın kuramsal ve kavramsal çerçevesi, müşterekler ve müşterekleşme 

üzerine geliştirilen toplumsal teoriler ile sanat kolektiflerinin tarihsel evrimi ve 

örgütlenme biçimleri üzerine yapılan çalışmalara dayanmaktadır. Literatür analizi, 

müşterekler ve müşterekleşme süreçlerine yönelik kuramsal yaklaşımlar, sanat 

kolektiflerinin tarihsel ve teorik temelleri, Türkiye bağlamında bağımsız sanat 

pratiklerinin dönüşümü olmak üzere üç ana eksende yapılandırılmıştır. Bu çerçeve, 

Zero Movement kolektifinin müşterekleşme pratiklerini değerlendirmek ve “parataktik 

müşterekleşme” anlayışının karşılıklarını sorgulamak için zemin oluşturmaktadır. 

1.3.1 Müşterekler ve müşterekleşme  

Müşterekler (commons), “belirli bir topluluğun ortak kullanımına sunulan ve kolektif 

bir şekilde yönetilen kaynaklar” olarak tanımlamaktadır (Ostrom, 1990). Bu kavram 

yalnızca doğal varlıklarla sınırlı kalmayıp “bilgi, kültür ve sanatsal üretim” gibi soyut 

alanlara da yayılmıştır (Bollier & Helfrich, 2015). Duru’ ya göre “müşterek yani 

commons kavramının “community” (topluluk), “communication” (iletişim) ve 

“commonwealth” (ortak zenginlik) ile aynı kökten (Haiven, 2018) gelmesiyle, 

kavramın bir anlamda kapitalist sistemin etkisi dışında kalabilen yerleri, varlıkları ve 

ilişkileri içerdiğini söylenebilmektedir” (Duru, 2018). Müşterekler, yalnızca fiziksel 

varlıklar ile sınırlı olmayıp; aynı zamanda toplumsal ilişkileri, bilgi ve kültürel 

üretimini de kapsayan birçok katmandan oluşmaktadır. Bu varlıkların yönetimi, 



9 
 

paylaşım temelli ve katılımcı demokratik ilkeler etrafında şekillenmektedir. 

Dolayısıyla müşterekler, yalnızca nesne değil, bir topluluk tarafından birlikte inşa 

edilen ilişkisel bir “b(ağ)” (Yetişkin, 2008) olarak da anlaşılmaktadır.  

Müşterekleşme (commoning), sosyal, ekonomik ve mekânsal alanlarda ortaklaşa   

üretim ve paylaşım süreçlerini ifade eden bir kavramdır. Bir süreç olarak müştereklerin 

oluşturulması, sürdürülmesi ve kolektif olarak yönetilmesi ve tüm bunların topluluğun 

lehine olması müşterekleşme için temeldir.  Bu süreç, “toplumsal yeniden üretim 

süreçlerinde emek ve bilgi gibi kaynakların patriyarkal ve kapitalist tahakkümden 

kurtarılması mücadelesiyle” ilişkilendirmektedir (Federici, 2011). Bu bağlamda 

müşterekleşme, yalnızca bir yönetim modeli değil; aynı zamanda “alternatif bir 

toplumsal örgütlenme biçimi, kolektif bir direniş, politik bir eylem alanıdır” ve 

toplumsal bağların kurulduğu ve yeniden üretildiği pratik bir iştir (Bollier & Hellfrich, 

2015). 

Bollier ve Helfrich’in (2015) Patterns of Commoning adlı çalışmasında yer alan 

“Overture” bölümü, müştereklerin yalnızca “belirli kaynakların ortak yönetimi değil, 

aynı zamanda ortak yaşam biçimlerinin sürekliliği için kurulan ilişkisel toplumsal 

yapılar” olduğunu vurgulamaktadır. Yazarlar, müşterekleşmeyi “yaşayan bir süreç” 

olarak tanımlamakta; onu, bireylerin birlikte üretme, paylaşma ve dayanışma 

pratikleriyle inşa ettiği dinamik bir toplumsal örgütlenme biçimi olarak ele 

almaktadırlar. Modern piyasa sisteminin bireyciliği kutsayan yapısına karşı, 

müşterekleşme, toplumsal bağları güçlendiren ve bireysel özerkliği kolektif ilişkiler 

içinde yeniden tanımlayan bir alternatif olarak sunulmaktadır. “Müşterekleşme, piyasa 

kültürünün ve onun mantığının yarattığı patolojilerden insanları özgürleştirebilecek 

pratik bir alternatiftir,” diyen yazarlar, müşterekleşmenin piyasa merkezli toplumsal 

yapıların dışında sürdürülebilir bir etik, üretim ve ilişkisellik anlayışı sunduğunun 

altını çizerler (Bollier & Helfrich, 2015, ss 20-24). Bu yaklaşım, müşterekleşmenin 

yalnızca ekonomik ya da yönetsel bir form değil, aynı zamanda kimlik, aidiyet ve 

birlikte var olma biçimiyle ilişkili bir etik-politik alan olduğunu göstermektedir. Bu 

yaklaşıma göre müşterekleşme, sadece yerel veya küçük ölçekli topluluklara özgü bir 

dayanışma biçimi değildir. Aksine, küresel ölçekte dijital ağlar, sanat toplulukları ve 

akademik iş birlikleri gibi çeşitli alanlarda da uygulanabilir bir anlayış sunmaktadır. 

Dolayısıyla, müşterekleşme bir “eylemsellik hali” olarak değerlendirilmeli, yalnızca 

tanımsal değil, deneyimsel olarak da kavranmalıdır. Linebaugh’un (2014) ifadesiyle 



10 
 

“Müşterekler, bir fiil olarak anlaşılmadığı sürece, müştereklerden söz etmek 

anlamsızdır”. Bu nedenle müşterekleşme, “hem mevcut müşterekleri korumayı hem 

de yeni müşterekler yaratmayı” amaçlamaktadır (Linebaugh, 2014).  Bollier, bu süreci 

daha da derinleştirerek “commonize” kavramını öne sürmektedir. Ona göre bir şeyi 

müşterekleştirmek (commonize) bir kaynağın sadece piyasadan ya da devletten 

çıkarılarak ortak kullanımına açılması anlamına gelmez; asıl mesele, o kaynağın 

“yaşayan bir toplumsal sürecin merkezine yerleştirilmesi”, yani onu ortak 

sorumluluğun, bakımın ve topluluk temelli yönetimin konusu haline getirmektir 

(Bollier & Helfrich, 2019). Bu bağlamda, müşterekleştirme, ortak varlıkların 

çevresinde yeni toplumsal ilişkiler, normlar ve değerler inşa eden politik ve etik bir 

eylemlilik biçimi olarak değerlendirilmelidir. Bollier’in yaklaşımı, müştereklerin 

yalnızca kaynak değil, aynı zamanda bir "dünya kurma biçimi", bir yaşam biçimi 

olduğunun altını çizmektedir. Sanat ve kültürel üretim bağlamında da müşterekleşme, 

neoliberal piyasa mantığının dayattığı bireyselleşmiş sanat anlayışına karşı bir 

alternatif sunmaktadır. “Geleneksel sanat kurumlarının piyasa ekonomisi ile iç içe 

geçmiş yapıları, sanatçıları bağımsız üretim pratiklerinden uzaklaştırarak, onları 

finansal destek sağlayan kurumsal aktörlere bağımlı hale getirmektedir” (Bollier, 

2012). Bu noktada, müşterekleşme sanatsal üretim süreçlerinin kolektif bir anlayış 

çerçevesinde sürdürülebilir kılınmasını sağlayan bir araç olarak değerlendirilebilir. 

 

Müşterekleşme, genellikle toplumsal dayanışma, eşitlik ve adalet ilkeleri etrafında 

şekillenmektedir. Tarihsel olarak “yalnızca bir mülkiyet ilişkisi ya da ekonomik model 

değil, aynı zamanda toplumsal mücadeleler ile de bağlantılı bir süreç” olarak ortaya 

çıkmıştır (Helfrich, 2017). Kapitalist sistemin getirdiği özelleştirme politikaları ve 

piyasalaşma süreçleri, kamuya ait olan birçok kaynağın özel mülkiyete devredilmesine 

yol açmıştır. Bu durum, “eğitim, sağlık, barınma ve kültürel üretim gibi temel 

hizmetlerin geniş kesimler için erişilebilirliğini azaltmış, toplumsal eşitsizlikleri” 

derinleştirmiştir (Harvey, 2012). Bu çerçevede müşterekleşme, yalnızca bir paylaşım 

mekanizması değil, aynı zamanda “neoliberal politikaların getirdiği özelleştirmeye 

karşı bir direniş biçimi” olarak da görülmektedir (Hardt & Negri, 2009). 

Ostrom’un (1990) müştereklerin yönetimine dair geliştirdiği çerçeve, “toplulukların 

merkeziyetçi olmayan biçimlerde kaynakları sürdürülebilir şekilde nasıl 

yönettiklerini” ortaya koyarken, Federici (2019), müşterekleşmeyi feminist bir 



11 
 

perspektiften ele alarak,” bakım emeği ve kolektif yeniden üretim üzerinden yeni 

dayanışma biçimlerinin” kurulabileceğini vurgular. Fournier (2013), müşterekleşmeyi 

toplumsal dayanışmayı yeniden kuran bir eylem olarak tanımlar. Bu yaklaşımlar, 

mülkiyet ilişkilerinin ötesine geçerek müştereklerin bir “birlikte üretim mantığı” 

çerçevesinde nasıl düşünülebileceğini ortaya koymaktadır. Ristić’in (2022) 

vurguladığı üzere, “müşterekleşme yalnızca kaynak paylaşımı değil, aynı zamanda 

kolektif eylemlerin radikal hayal gücünü ve alternatif sosyallikleri üretme 

potansiyelini de içinde barındırmaktadır” (Ristić’, 2022 s. 97). Bu kuramsal zemin 

özellikle sanat kolektiflerini yalnızca estetik üretimle sınırlı yapılar olmaktan 

çıkararak, siyasal ve toplumsal dönüşüm potansiyeli taşıyan öznel oluşumlar olarak 

anlamamıza imkân tanır. Tam da bu noktada, Hardt ve Negri’nin geliştirdiği “çokluk” 

(multitude) kavramı devreye girmektedir. “Çokluk, farklılıkların yok sayılmadığı; 

aksine, tekilliklerin kolektif bir irade çerçevesinde bir araya gelebildiği çoğul bir özne” 

modelini tarif eder (Hardt & Negri, 2004). 

Hardt ve Negri (2024), çokluğu “ortak hareket eden tekillikler” olarak tanımlar. Bu 

tanım, özdeşliğe indirgenemeyen toplumsal farkların bir arada var olabildiği, ortak bir 

siyasal kapasite geliştirebilen çoğul bir özne fikrine dayanır. Onlara göre, çokluk 

yalnızca bir sınıf tanımı değil, aynı zamanda müşterek bir “siyasal proje” üretme 

kapasitesine sahip bir kolektif oluşumdur. Çokluk, toplumsal etkileşim alanında doğan 

ve sabit bir özdeşlik değil, dinamik bir ortaklık kuran toplumsal bir özne olarak 

tanımlanır. Hardt ve Negri’nin çokluk teorisi, bu tür kolektiflerin “parataktik 

müşterekleşme” (Yetişkin, 2020) pratiklerini meşrulaştıran bir kuramsal zemin sunar: 

yani, merkezi olmayan, çoğulcu ama ortak bir irade etrafında örgütlenen kolektif 

hareket biçimlerinin mümkünlüğünü savunur. Çokluk, homojenleştirici bir birlik ya 

da hiyerarşik bir bütünlük değil; “herkesin bir arada olabileceği, ama aynı kalmak 

zorunda olmadığı” bir ortaklık zeminidir (Hardt & Negri, 2004, s.123). Bu anlayış, 

müşterekleşmenin yalnızca paylaşım değil; aynı zamanda farklılıkların etkileşimi ve 

birlikte üretim kapasitesi anlamına geldiğini göstermektedir. 

1.3.2 Parataktik müşterekleşme 

“Çokluk” kavramının önerdiği bu çoğulcu ve hiyerarşi karşıtı kolektiflik anlayışı, 

Yetişkin’in (2020) geliştirdiği “parataktik müşterekleşme “yaklaşımıyla doğrudan 

kesişmektedir. “Parataktik müşterekler” sanatın geleneksel mülkiyet yapılarından 



12 
 

bağımsız olarak üretildiği ve paylaşıldığı alternatif bir model olarak 

değerlendirilmektedir (Aydoğdu & Ertan, 2012). Bu kavram, özellikle neoliberal 

kapitalizm koşullarında müştereklerin taktiksel olarak kontrol edilmesi ve bilgi 

asimetrisinin üretilmesi gibi sorunlara bir yanıt olarak şekillenmiştir. Klasik 

müşterekleşme yaklaşımlarının ötesine geçen “parataktik müşterekleşme” (paratactic 

commoning), yalnızca ortak varlıkları paylaşımını ve yönetimini değil, aynı zamanda 

bilgi üretimi ve dağıtımı süreçlerini de kapsayan politik ve sanatsal bir eylem olarak 

öne çıkmaktadır (Yetişkin, 2020). 

“Parataktik müşterekleşme, çeşitli aktörlerin, bilgi biçimlerinin, disiplinlerin ve 

deneyimlerin eş düzeyli biçimde yan yana gelebileceği üretim pratiklerine işaret eder. 

Burada, yatay ve katılımcı ilişkilenme biçimleri ön plana çıkar. Parataktik oluşum, tek 

bir merkez ya da mutlak hakikat yerine, çoklu odaklar ve ilişkisel ağlar üzerinden 

müşterek üretimin mümkün olabileceğini savunur” (Yetişkin, 2020). Parataktik 

müşterekleşme, insan ve insan olmayan bileşenlerin birlikte hareket ettiği, birlikte 

bilgi ve eylem ürettiği “hibrit topluluklara” işaret eder (Yetişkin, 2020, s. 3–4). Bu 

yönüyle yalnızca teorik bir çerçeve sunmakla kalmaz; aynı zamanda mevcut siyasal 

düzenin dışında kalanların bir araya gelerek müşterek bilgi üretim ağları 

oluşturabileceği alternatif bir toplumsal örgütlenme modelini de tahayyül eder. 

Özellikle Yetişkin’in Paratactic commoning: collective knowledge production 

networking as political struggle isimli makalesinde vaka olarak ele aldığı 

“mülksüzleştirme ağları” örneğinde görüldüğü gibi, parataktik müşterekleşme, 

“taktiksel olarak gizlenmiş ilişkileri görünür kılmak, bilgiyi demokratikleştirmek ve 

alternatif kamusal alanlar inşa etmek üzere proaktif, estetik ve politik müdahaleler” 

yoluyla işler (Yetişkin, 2020, s. 8–10). 

Parataktik müşterekleşme ve müşterekleşme arasındaki temel fark, örgütlenme biçimi 

ve anlam üretim süreçlerinde ortaya çıkmaktadır. Müşterekleşme daha çok belirli bir 

kaynağın kolektif olarak yönetilmesine odaklanırken, parataktik müşterekleşme çok 

katmanlı, çoğul ve merkezsiz bir bilgi üretimi pratiği olarak öne çıkmaktadır. Bu fark, 

özellikle sanat alanında belirginleşir; çünkü temsilin ötesine geçerek deneyim, katılım 

ve yeniden üretim süreçlerini kolektifleştirmektedir. Parataktik müşterekleşme, sanat 

kolektiflerinin açık kaynaklı dijital ağlar, katılımcı üretim süreçleri ve alternatif arşiv 

pratikleriyle birlikte çalışmasına olanak sağlamaktadır. Bu üretim biçimi, sanat eserini 



13 
 

yalnızca bir estetik nesne olarak değil, kolektif bir bilgi taşıyıcısı ve paylaşım aracı 

olarak konumlandırmaktadır. Örneğin, Adanalı ve arkadaşlarının 2013’te başlattıkları 

“Mülksüzleştirme Ağları” (Networks of Dispossesion) gibi girişimler, sanat ile siyasal 

olanı, arşivle direnişi, bilgi ile eylemi parataktik düzlemde birleştirerek yeni 

müşterekleşme alanları yaratmaktadır (Adanalı vd., 2013). Aynı zamanda, parataktik 

müşterekleşme kavramsallaştırmasının kuramsal derinliği, Foucault’nun bilgi/iktidar 

ilişkileri kuramı ile ve Barad’ın “intra-eylem” (intra-action) kavramı ile yakından 

ilişkilidir. Yetişkin’in (2020) vurguladığı üzere, Foucault’nun bilgi ve iktidarın 

ayrılmazlığına dair yaklaşımı, müşterekleşme süreçlerinde bilgi üretiminin hiyerarşik 

olmayan, yatay ve katılımcı bir zeminde yeniden düşünülmesini mümkün kılmaktadır. 

Bu bağlamda, müşterekleşme, iktidarın merkezileştiği geleneksel bilgi üretim 

modellerine karşı, dağıtık ve kolektif bilgi üretim pratikleri önerir. Yetişkin, ayrıca 

Barad’ın “intra-aktivite” kavramını referans alarak, parataktik müşterekleşmenin 

özneler, nesneler ve bilgi biçimleri arasındaki karşılıklı belirlenim süreçlerini, sabit ve 

önceden tanımlı olmaktan çıkararak ilişkisel ve süreç-odaklı bir oluşum içinde ele 

alındığını belirtmektedir (Yetişkin, 2020, ss. 10–11). 

“Parataktik müşterekleşme, aktörlerin yalnızca mevcut güç yapılarına karşı 

durmalarını değil, aynı zamanda bu yapıların araçlarını yeniden kullanarak onları 

tersine çevirmelerini” de içeren bir önermedir. Yetişkin'e göre, parataktik 

müşterekleşme "kontrol taktiklerini keşfetme, yeniden kullanma ve altüst etme 

süreçleri ile şekillenir" ve bu anlamda kolektif bilgi üretimi ile müşterekleşmeyi iç içe 

geçirmektedir. (Yetişkin, 2020). Sanat alanında ise bu kavram, sanatçıların ve sanat 

kolektiflerinin, mevcut sistemde müşterekleri korumak ve yeniden üretmek adına 

geliştirdikleri eleştirel pratiklerle doğrudan bağlantılıdır. Sanat, hem bir direniş aracı 

hem de bir farkındalık yaratma pratiği olarak parataktik müşterekleşmenin temel 

dinamiklerinden biri haline gelmiştir. 

1.3.3 Müşterek mekân ve kamusal alan bağlamında sanatsal üretim 

Müşterekleşme pratiklerinin yalnızca kaynakların adil paylaşımına değil, aynı 

zamanda mekânların kolektif örgütlenmesine ve yeniden işlevlendirilmesine yönelik 

olduğunu vurgulayan yaklaşımlar, özellikle kamusal alanın yeniden tanımlanmasında 

önemli bir rol oynamaktadır. Kamusal alan, yalnızca fiziksel bir mekân değil; aynı 

zamanda katılım, karşılaşma, ifade ve mücadele alanı olarak da düşünülmektedir. 



14 
 

Habermas’ın (1962) tanımladığı biçimiyle kamusal alan, “bireylerin kamusal akıl 

yürütme yoluyla ortak karar alma süreçlerine katıldığı bir söylem alanı” olarak 

kuramsallaştırılmıştır. Ancak bu tanım, özellikle feminist ve eleştirel kuramcılar 

tarafından kapsayıcı bulunmamıştır. Fraser, Habermas’ın kamusal alan teorisine 

yönelttiği eleştirilerde, “tekil ve homojen bir kamusal alan fikrinin toplumun yapısal 

eşitsizliklerini görünmez kıldığını” belirtmektedir. Fraser’e göre, tarihsel olarak 

kamusal alan hiçbir zaman herkes için eşit erişilebilir bir alan olmamış; aksine, 

kadınlar, işçiler ve etnik azınlıklar gibi gruplar bu alandan sistematik biçimde 

dışlanmıştır. Fraser, bu nedenle, kamusal alanın çoğul olması gerektiğini ve çeşitli 

toplumsal grupların kendi “karşı-kamuoyunu” (counterpublics) oluşturarak kendi 

taleplerini ve deneyimlerini görünür kılmaları gerektiğini savunmaktadır. Bu 

yaklaşım, müşterek mekânlar ve alternatif kamusal alanların önemini kavramsal olarak 

güçlendirmektedir (Fraser, 1990). 

Duru, kamusal alanların, özellikle 20. yüzyılın son çeyreğinden itibaren, neoliberal 

kentsel politikaların etkisiyle hızla ticarileştiğini belirtmektedir. Bu dönüşüm, kamusal 

mekânların özgür ve eşitlikçi birer buluşma alanı olma niteliğini zayıflatmakta, fiziksel 

erişimin ötesinde sosyal ve kültürel katılımı da sınırlandırmaktadır. Duru’nun 

analizine göre, “kamusal alanların özelleştirilmesi yalnızca mekânsal bir kayıp değil, 

aynı zamanda demokratik yaşam pratiklerinin de gerilemesi anlamına” gelmektedir 

(Duru, 2018). Kamusal alanın müşterek bir alan olup olmadığı sorusu bu noktada 

belirleyici olmaktadır. Hardin’in (1968) “Müştereklerin Trajedisi” başlıklı 

çalışmasında, ortak kullanım alanlarının bireysel çıkarların önceliklendirilmesi 

sebebiyle kaçınılmaz şekilde tükenmeye mahkûm olduğu öne sürülmektedir. Hardin, 

bu trajediyi önlemek için devletleştirme veya özelleştirme çözümlerini önermektedir 

(Hardin, 1968).  

Ostrom (1990), bu görüşe itiraz ederek, müştereklerin etkin şekilde yönetilmesi için 

“merkezi bir otoriteye gerek olmadığını, toplulukların kendi kurallarını oluşturarak 

sürdürülebilir bir yönetim sağlayabileceklerini” göstermektedir. Ostrom’a göre, “bir 

varlığın müşterek olarak adlandırılabilmesi için kullanım kurallarının, denetim 

mekanizmalarının ve dayanışma ilişkilerinin yerleşmiş olması” gerekmektedir 

(Ostrom, 1990). Ostrom’un da ayrımı ile birlikte, bir mekânın kamusal olması, onun 

aynı zamanda müşterek bir mekân olduğu anlamına gelmemektedir.  



15 
 

Müşterek mekân, yalnızca fiziksel bir alanın paylaşılmasını değil, aynı zamanda bu 

alanı kullanan topluluklar arasında bir ilişkiselliğin, ortak üretim süreçlerinin ve 

dayanışma ağlarının varlığını gerektirmektedir. Bu doğrultuda değerlendirildiğinde, 

bir alanın kamusal olması, onun aynı zamanda müşterek olduğu anlamına 

gelmemektedir. Bayraktar (2018), kamusal alanlarda fiziksel bir ortaklığın 

bulunmasının yeterli olmadığını, gerçek bir müşterek mekânın, bireyler arasında aktif 

bir ilişkisellik ve kolektif yönetim pratiği gerektirdiğini ifade etmektedir. Dolayısıyla 

müşterek mekânlar, yalnızca fiziksel paylaşımı değil, sosyal etkileşimleri, ortak 

üretim süreçlerini ve kolektif aidiyet oluşumlarını da içermektedir. Bu çerçevede, 

kamusal alanlar ile müşterek mekânlar arasındaki temel fark, kullanıcıların mekân 

üzerindeki etkileşimi ve kolektif yönetim süreçlerinde aktif rol alıp almamaları ile 

ilgilidir. 

Mouffe (2013), kamusal alanı uzlaşıya değil, agonistik farklılıklara ve çatışmalara 

açık bir mücadele alanı olarak yeniden düşünmeyi önermiştir. Bu bağlamda 

Mouffe’un Agonistics: Thinking the World Politically adlı kitabında ileri sürdüğü 

“agonistik kamusallık” kavramı, sanatın yalnızca uzlaşıya dayalı bir alan olarak değil, 

siyasal çatışmaların görünürlük kazandığı bir müdahale alanı olarak yeniden 

düşünülmesi gerektiğini savunur. Mouffe, kamusal alanın çatışmalı bakış açılarının 

karşı karşıya geldiği, uzlaşmazlıkların da meşruiyet kazandığı bir zemin olduğunu 

belirtir. Bu çerçevede sanat, hegemonik düzenin meşruiyetini sorgulayan ve alternatif 

söylemlerin inşasına katkı sunan eleştirel bir araç haline gelir. Ona göre, “agonistik 

yaklaşıma göre kamusal alan, çeşitli görüşlerin uzlaşmaz biçimde karşılaştığı, nihai 

bir uzlaşmanın mümkün olmadığı bir mücadele alanıdır” (Mouffe, 2013, s. 93). Aynı 

metinde Mouffe, eleştirel sanatsal pratiklerin yalnızca “yanıltıcı bilinçleri” ifşa etme 

hedefiyle değil, mevcut düzenin bastırdığı ya da görünmez kıldığı sesleri duyulur 

kılmakla işlevsel olduğunu vurgular. Bu bağlamda, sanatçılar, yalnızca estetik üretim 

yapan bireyler değil, hegemonik düzenle mücadele eden aktörlerdir. Bu anlayışta 

sanat, mevcut egemenlik biçimlerine meydan okuma kapasitesine sahiptir ve 

“kamusal alanın çoğulluğu içinde agonistik mücadelelerin taşıyıcısı” olabilir 

(Mouffe, 2013, s. 95-96) 

Bu bağlamda, müşterek mekân kavramı, klasik kamusal alan tanımının ötesine 

geçerek, topluluklar tarafından kolektif biçimde oluşturulan, sürdürülen ve paylaşılan 



16 
 

sosyal ve kültürel alanları ifade etmektedir. Müşterek mekânlar, katılımcı yönetişim, 

ortak bakım ve karşılıklılık temelli ilişkilenmeleri de kapsar (Harvey, 2012; Susser 

& Tonnelat, 2013). Sanat pratikleri bu noktada önemli bir rol üstlenir; çünkü 

müşterek mekânların inşasında ve dönüşümünde estetik deneyim, yaratıcı müdahale 

ve kolektif üretim belirleyici unsurlar haline gelir. 

Sanatsal üretimin müşterekleştiği alanlar, aynı zamanda mülkiyetin dışına taşan yeni 

kamusal alan tahayyüllerine işaret eder. Bu bağlamda, müşterek mekânlar, neoliberal 

şehirleşme süreçlerinin homojenleştirici ve dışlayıcı etkilerine karşı, çoğulcu ve 

kapsayıcı alanlar yaratma potansiyeli taşımaktadır. Günümüzde pek çok bağımsız 

sanat kolektifi, bu potansiyeli gerçekleştirmek adına terk edilmiş yapılar, açık alanlar 

ve dijital platformlar gibi mekânsal alternatifleri kullanmakta; böylece mekânın 

sahipliğini ve kullanım biçimlerini yeniden müzakere etmektedirler (Harvey, 2012). 

Tüm bu dinamikler doğrultusunda, sanat kolektiflerinin kamusal mekânlara 

müdahaleleri, müşterekleşmenin mekânsal, toplumsal ve kültürel boyutlarının bir 

arada işlediği çok katmanlı süreçlere işaret etmektedir. Kamusal alanların yalnızca 

fiziksel varlıklar değil, aynı zamanda toplumsal mücadelelerin ve müşterek üretimlerin 

mekânı olarak yeniden ele alınması gerekliliği ortaya çıkmaktadır. 

1.3.4 Sanatta kolektif üretimler üzerine 

Sanat kolektifleri, bir grup sanatçının ortak bir amaç doğrultusunda bir araya gelerek 

iş birliği içinde üretim yaptığı, hiyerarşik olmayan, katılımcı oluşumlar olarak 

tanımlanır (Sholette & Stimson, 2007). Peter Bürger’in “Avangard Kuramı” (1984) 

önemli bir kuramsal dayanak sunar. Bürger, tarihsel avangard hareketleri analiz ettiği 

Avangard Kuramı adlı çalışmasında, sanat ile yaşam arasındaki ayrımın aşılması 

gerektiğini savunur. Bürger’e göre, avangardın temel amacı, sanatın toplumsal işlevini 

yeniden tanımlamak ve onu gündelik yaşamın içerisine yerleştirmektir. Bu yaklaşım, 

estetik üretimin sınırlarını aşarak, sanatın yalnızca bir temsil aracı değil, aynı zamanda 

toplumsal dönüşümün etkin bir bileşeni olması gerektiğini ileri sürer. Özellikle Dada 

hareketini merkeze alan Bürger, bu akımı Avrupa avangardının en radikal örneği 

olarak tanımlar ve şöyle der: 

Tarihsel avangard hareketlerle birlikte, sanatın sosyal alt sistemi öz-eleştiri 

aşamasına girer. Dadaizm, kendisinden önceki okulları eleştirmekle yetinmez; 



17 
 

sanatı bir kurum olarak, burjuva toplumunda kazandığı biçimiyle eleştirir. 

‘Sanat kurumu’ kavramı, hem üretim ve dağıtım aygıtlarını hem de belli bir 

dönemde egemen olan ve sanat eserlerinin alımlanmasını belirleyen sanat 

anlayışlarını içerir. Avangard, sanat eserinin bağlı olduğu dağıtım aygıtlarına 

ve sanatın burjuva toplumundaki özerk konumuna karşı çıkar (Bürger, 1984, s. 

22; çev. yazar). 

Bu çerçevede Bürger, sanatın özerkliğine yöneltilen bu radikal eleştirinin, avangard 

hareketlerin en ayırt edici niteliği olduğunu savunur. Sanat, kendi kendine referanslı 

bir estetik alan olmaktan çıkarak, doğrudan toplumsal bağlamın içerisine 

yerleştirilmelidir. Bu yaklaşım, günümüz sanat kolektiflerinin üretimlerini sadece 

estetik birliktelikler olarak değil, aynı zamanda eleştirel ve dönüştürücü müdahaleler 

olarak konumlandırmaları için teorik bir dayanak sunar.  

Bishop’un Artificial Hells: Participatory Art and the Politics of Spectatorship adlı 

çalışması, özellikle 1990 sonrası ortaya çıkan katılımcı sanatsal pratikleri, sanatçının 

otoritesini dağıtan ve seyirciyi üreticiye dönüştüren yapılar olarak değerlendirir 

(Bishop, 2012). Bishop’a göre, bu tür katılımcı üretimlerde amaç, sanatın sosyal 

bağlamla kurduğu ilişkinin dönüştürülmesidir. Özellikle Bishop’un “delegated 

performance” ve “antagonistic collaboration” gibi kavramları, “kolektif yapılar 

içerisindeki rol dağılımı, otorite paylaşımı ve üretim ilişkileri açısından önemli 

kuramsal araçlar” sunar. Bishop, katılımcı sanat pratiklerini değerlendirdiği 

çalışmalarında, izleyicinin yalnızca pasif bir gözlemci değil, aktif bir üretici konumuna 

taşındığını savunur. Ona göre bu tür pratikler, sanatın sosyal işlevini dönüştürerek, 

kolektif deneyim, topluluk inşası ve müşterekleşme gibi süreçleri tetikler. Bishop’un 

bu yaklaşımı, parataktik müşterekleşme kavramıyla birlikte düşünüldüğünde, sanatsal 

üretimin estetikten çok etik ve siyasal boyutlarıyla şekillendiğini gösterir. Dolayısıyla, 

bu kuramsal çerçeve, Zero Movement gibi kendi kendine örgütlenen sanat 

kolektiflerinin yalnızca alternatif üretim pratikleri geliştirmediğini; aynı zamanda 

hegemonik sanat yapılarının dışında yeni ilişkilenme, temsil ve dayanışma biçimleri 

inşa ettiğini ortaya koymaktadır.  

Kuspit’in Sanatın Sonu adlı eseri, modern ve postmodern dönemlerde sanatın yaşadığı 

dönüşümleri radikal bir biçimde tartışır. Kuspit’e göre, “modernist sanat anlayışı, 

sanatçının iç dünyasına, bilinçdışına ve özgünlüğüne vurgu yaparken, postmodern 



18 
 

sanat bu öznel derinliği yitirmiş, yerini dışsal, gösterisel ve çoğunlukla politik olan 

kavramsal stratejilere bırakmıştır” (Kuspit, 2005, ss. 14-17). Kuspit, sanatın 

“terapötik” işlevinden uzaklaştığını, artık bireyin iç dünyasıyla kurduğu estetik ve 

psikolojik bağın çözüldüğünü ifade eder. Sanatçının kişisel anlatım gücü yerini 

“kavramsal sanatçıya” ve “mesaj üreticisine” bırakmıştır.  Burada “duygusal 

özgünlüğün kaybı” vurgusu, estetik deneyimin ticarileşmiş, yüzeysel ve spekülatif 

hale geldiği bir dönemi işaret eder. Kuspit, özellikle Duchamp sonrası kavramsal 

sanatın etkisiyle sanatın “yaşantılanabilir” bir derinliğinin kalmadığını ve bunun 

sanatın bitişini ilan ettiğini ileri sürer. Ancak bu “son” aynı zamanda yeni bir başlangıç 

olasılığına da işaret eder: Kuspit’e göre, sanatın yeniden anlam kazanabilmesi için 

bireysel iç görüye, duygusal yoğunluğa ve etik sorumluluğa dayalı yeni üretim 

biçimleri geliştirilmelidir. İşte bu noktada sanat kolektifleri, Kuspit’in eleştirdiği 

yüzeysel gösteri sanatına karşı bir “etik direniş alanı” olarak değerlendirilebilir. 

Özellikle parataktik müşterekleşme yaklaşımıyla örgütlenen sanat kolektifleri, 

merkeziyetçi olmayan, duygusal ve toplumsal bağları yeniden inşa eden, katılımcı ve 

deneyimsel üretim biçimlerini benimsemeleri açısından Kuspit’in “yitmiş olan” estetik 

ve etik potansiyeli yeniden ortaya çıkarabilecek yapılardır. 

Kolektif üretim, Kuspit’in karşı çıktığı bireysel gösteri kültürüne bir alternatif sunar. 

Özellikle Zero Movement gibi oluşumlar, sanatı “temsil”den çok “ilişki” temelinde 

yeniden tanımlar; sanatçı ile izleyici, birey ile toplum arasında yeni bir bağ kurar. Bu 

yönüyle, Kuspit’in önerdiği “yeniden sanat” fikrinin günümüzdeki olası 

karşılıklarından biri olarak kolektifler değerlendirilebilir. 

Bu bağlamda, Türkiye’deki bağımsız sanat kolektiflerinin müşterekleşme süreçlerine 

nasıl katkı sunduğunu değerlendirmek, yalnızca güncel sanatsal pratikleri değil; aynı 

zamanda bu pratiklerin şekillendiği toplumsal, kültürel ve ekonomik koşulları da 

anlamak açısından önemlidir. 2000’li yıllardan itibaren Türkiye’de gelişen sanat 

kolektifleri, mülkiyet ilişkilerinden uzak, katılımcı ve topluluk temelli üretim 

anlayışları geliştirerek, hem sanatın demokratikleşmesi hem de kamusal alanla daha 

güçlü bağlar kurulması yönünde katkılar sunmuştur. Bu yapılar, toplumsal hareketlerle 

kurdukları ilişkiler ve yerel-küresel düzlemdeki etkileşimleri aracılığıyla yalnızca 

sanatsal değil, aynı zamanda politik ve kültürel müdahale alanları da inşa etmektedir. 



19 
 

2000’li yıllardan itibaren Türkiye’deki sanat ortamında, sanatçıların “kolektif”, 

“inisiyatif” ya da “proje” gibi yapılar altında bir araya gelerek alternatif üretim ve 

sergileme biçimleri geliştirdikleri gözlemlenmektedir. Bunulday (2021), bu oluşumları 

iki kuşakta inceleyerek, “1990’larda başlayan ilk dalganın ardından 2000’lerde daha 

esnek, katılımcı ve özerk bir yapı sergileyen ikinci kuşağın ortaya çıktığını” vurgular 

(Bunulday, 2021, s. 233–235). Türkiye’de bağımsız sanat kolektiflerinin toplumsal 

hareketlerle olan ilişkisi ve yerel-küresel dinamikler içindeki konumu üzerine yapılan 

çalışmalar, özellikle 2010 sonrası dönemde artmıştır. Bursalı (2013), sanatçı 

inisiyatiflerinin İstanbul güncel sanat alanındaki rolünü ele alırken; Yavuz (2019) ve 

Kuru (2018), bu yapılarla sanat tarihi yazımı arasındaki ilişkiye dikkat çeker. Kuru 

(2018), sanat inisiyatiflerinin kavramsal altyapılarını tarihsel bir perspektifle 

değerlendirerek, bu yapıların 1990 sonrası Türkiye’deki neoliberal dönüşümlerle olan 

ilişkisini analiz etmektedir.    Sanat kolektiflerinin mülkiyetten arındırılmış bir biçimde 

örgütlenmesi hem estetik hem de politik düzlemde önemli bir dönüşüme işaret 

etmektedir. Tan (2007) ise 2000’li yıllarda yükselen sanatçı kolektiflerinin, üretim ve 

sergileme pratiklerinde mülkiyetsizliğe dayalı yeni bir sanatsal ekonomi 

geliştirdiklerini belirtmektedir. 

  





21 
 

2. MÜŞTEREKLEŞME BAĞLAMINDA ULUSLARARASI SANAT 
KOLEKTİFLERİNE TARİHSEL BİR BAKIŞ 

19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarında yaşanan avangard hareketler, 

müşterekleşmenin sanat tarihindeki erken belirtilerini taşımaktadır. Buna yönelik ilk 

önemli katkılardan biri, Umberto Eco’nun 1962 yılında yayımladığı Açık Yapıt (Opera 

Aperta) adlı eserinde görülmektedir. Eco, sanat eserinin sabit bir anlama sahip 

olmadığını, aksine izleyicinin katılımı yoluyla her defasında yeniden üretildiğini 

savunmaktadır. Ona göre modern sanat, sanatçı ile alımlayıcı arasındaki katı ayrımı 

ortadan kaldırarak, eserin anlamını çoğullaştırmakta ve deneyimi 

kolektifleştirmektedir (Eco, 1962). Eco’nun “açıklık” kavramı, sanat yapıtını yalnızca 

yaratıcının niyetine hapsolmuş bir nesne olmaktan çıkararak, katılımcıların katkısıyla 

sürekli dönüşen bir süreç olarak tanımlar. Bu anlayış, müşterekleşme pratiğinin temel 

ilkeleriyle doğrudan örtüşmektedir; çünkü sanat eseri, artık yalnızca bir bireyin ürünü 

değil, çoklu yorumların ve ortak üretim süreçlerinin bir bileşkesi hâline gelmektedir. 

Böylece Eco, sanatın bireysel bir üretim alanı olmasının ötesine geçerek, toplumsal 

etkileşim ve ortaklaşa üretim olasılıklarını sanatsal pratiğin merkezine yerleştirmiştir. 

Eco’nun açtığı bu kavramsal alan, Peter Bürger’in 1984 yılında kaleme aldığı The 

Theory of the Avant-Garde adlı çalışmasında daha sistematik bir eleştiri ve tarihsel 

çözümleme zeminine oturtulmuştur. Bürger, modernist estetik anlayışın sanat ile 

yaşam arasına koyduğu mesafeyi hedef alarak, avangard hareketlerin bu ayrımı 

ortadan kaldırma çabasını vurgular. Ona göre avangard sanat, sanatın özerkliğini 

reddederek onu doğrudan yaşam pratikleriyle bütünleştirmek istemiştir (Bürger, 

1984). Özellikle öncül olarak Dada ve Sürrealizmde görülen bu eğilim, sanatın 

kamusal ve kolektif bir eylem alanı olarak yeniden örgütlenmesini teşvik etmiştir. 

Bürger’e göre, bu tür avangard pratikler, sanatın yalnızca bireysel bir estetik üretim 

değil, aynı zamanda toplumsal bir müdahale biçimi olabileceğini göstermiştir. 

Eco’nun eserin açıklığını vurgulaması ve Bürger’in sanatın özerklik statüsünü 

eleştirmesi, sanat üretimini katılımcı ve ortaklaşa süreçler olarak yeniden düşünmenin 

önünü açmıştır. Bu iki yaklaşım, sanat eserini ve sanatçı figürünü mutlak bir 

merkezden çıkararak, yaratım sürecini çoklu aktörlerin katkı sağladığı dinamik bir 

müşterek üretim alanı olarak kavramsallaştırmıştır.  



22 
 

Sanat tarihi, üretim biçimlerinin, sanatçı-toplum ilişkilerinin ve estetik formların 

sürekli dönüşümüne sahne olmuş bir alandır. Bu dönüşümler, yalnızca estetik 

kaygılarla değil, aynı zamanda sanatın toplumsal işlevi ve paylaşım biçimleriyle de 

doğrudan ilişkilidir. Aynı zamanda sanatın mülkiyet ve bireysel üretim 

paradigmasından kopuşunu da beraberinde getirmiştir. Buradan yola çıkarak, sanatın 

bireysel yaratıcı deha miti etrafında örgütlendiği dönemlerden kolektif üretim 

biçimlerinin öne çıktığı dönemlere kadar uzanan bir süreç söz konusudur.  

Önceki bölümlerde kavramsal olarak ele alınan müşterekleşme, parataktik 

müşterekleşme ve müşterek alan tartışmaları, sanat tarihindeki çeşitli dönüşüm 

anlarında somutlaşarak özgün üretim biçimlerine zemin hazırlamıştır. Bu bölümde, 

kavramsal çerçevenin zaman akışına uygun olacak şekilde 1990’lardan itibaren ele 

alınan sanatsal pratiklerin tarihsel gelişimi içinde müşterekleşme dinamiklerinin nasıl 

ortaya çıktığı, hangi kolektif girişimler aracılığıyla görünürlük kazandığı örnekler 

üzerinden incelenecektir. 

2.1 Katılımcılık ve Eleştirel Kamusallık Bağlamı 

1990 sonrası Avrupa’da ortaya çıkan sanat kolektifleri, estetik üretimi yalnızca 

sanatsal bir nesne yaratımı olarak değil, toplumsal ilişkilerin dönüştürülmesi süreci 

olarak kavramsallaştırmışlardır. Bu kolektifler, “hem sanatın anlamını hem de üretim, 

paylaşım ve tüketim biçimlerini dönüştüren önemli aktörler olarak öne çıkmaktadır” 

(Becker, 1982). Bu yaklaşımda sanat, eleştirel kamusallığın inşasında bir araç değil, 

bizzat kamusal alanın müşterekleşmesini mümkün kılan bir eylem biçimi olarak iş 

görmektedir. Katılımcılık, bu kolektiflerin temel işleyiş ilkesi hâline gelmiş; izleyici 

pasif bir konumdan çıkarılarak üretimin aktif bileşenlerinden biri hâline getirilmiştir. 

Debord ve arkadaşları tarafından geliştirilen “dérive” (sürüklenme) ve 

“détournement” (saptırma) gibi kavramlar ise, bireylerin kent mekânında rastlantısal 

ve eleştirel deneyimler yaşamalarını teşvik ederek, tüketim kültürünün dayattığı yapay 

mekân kullanım biçimlerine karşı alternatif müşterek mekân deneyimleri yaratmayı 

hedeflemiştir (Debord, 1958). Bu düşünsel yönelim, sanat ile toplulukları buluşturan 

ve mekânsal pratikleri dönüştüren bir müşterekleşme aracı olarak ele almıştır. 

Tarihsel olarak ele alındığında örneğin, WochenKlausur, Myvillages ve ruangrupa 

gibi sanat kolektifleri, Avrupa bağlamında sanatın yalnızca estetik bir üretim değil, 

toplumsal müdahale ve müşterek alan yaratma biçimi olarak nasıl işlev kazandığını 



23 
 

göstermektedir. Her biri farklı mekânsal ve politik bağlamlarda faaliyet gösteren bu 

kolektifler, katılımcı yöntemlerle yerel topluluklarla ilişkilenmiş, sanatın kamusal 

alandaki rolünü dönüştürmüştür. Bu oluşumlar, sanatın üretim sürecini 

merkezsizleştirmekte, çok sesli ve geçici ortaklıklar üzerinden gelişeme alan 

açmaktadırlar. Bu kolektiflerin tez kapsamında ele alınmasının nedeni, müşterekleşme 

yaklaşımının çeşitli sosyo-kültürel bağlamlarda nasıl somutlaştığını ortaya koymaları 

ve Türkiye’deki örneklerle karşılaştırılabilir bir zemin sunmalarıdır. 

WochenKlausur 

Avusturya merkezli WochenKlausur (Haftalıkİnziva ya da KapalıOturum), 1993 

yılından bu yana sanat yoluyla toplumsal müdahalelerde bulunan bir sanat kolektifidir. 

Kolektif, “müdahale” kavramını yalnızca estetik bir jest olarak değil, aynı zamanda 

somut sosyal sorunlara yaratıcı çözümler üretme pratiği olarak 

kavramsallaştırmaktadır (WochenKlausur, t.y.).  Sanatı toplumsal etkileşim ve 

dönüşüm için bir araç olarak gören bu yaklaşım, özellikle kent planlaması, ekoloji ve 

eğitim gibi alanlarda müşterekleşmeye dayalı katılımcı pratikler sergilemektedir. 

Bu sanat kolektifi, sanat kavramının sabit değil, kullanıcıları tarafından sürekli yeniden 

tanımlanan bir kavram olduğunu savunmaktadır. Kolektif, sanatın toplumsal, siyasal 

ve ekonomik koşullara müdahale eden eylemler aracılığıyla da sanat olabileceğini ileri 

sürmektedir. Bu anlayışa göre, tıpkı klasik bir sanat yapıtı gibi, bir müdahale ya da 

toplumsal çözüm önerisi de uygun bağlamda sunulduğunda sanat statüsü kazanabilir. 

Örneğin evsizlere yönelik bir sağlık hizmetinin sağlanması gibi gündelik bir eylem, 

eğer bu bir sanat kolektifi tarafından gerçekleştirilip sanat bağlamı içinde sunulursa, 

“sanat” olarak kabul edilebilir. Ancak bu tanınırlık, kendiliğinden değil; müze, medya, 

akademi gibi kurumsal mekanizmaların müdahalesiyle biçimlenmektedir. Böylece 

WochenKlausur’un üretimi, sanat ile toplumsal fayda arasındaki sınırları sorgulayan, 

kamusal alanda kolektif dönüşüm yaratmayı hedefleyen bir müdahale biçimi olarak 

ortaya çıkar (WochenKlausur, t.y.). 

Kolektifin her projesi, bir sanat kurumunun davetiyle başlamakta ve bu kurum hem 

fiziksel mekân hem de kültürel sermaye sağlayarak müdahalenin gerçekleşmesine 

olanak tanımaktadır. “Müdahaleler genellikle üç ila on iki hafta süren kapalı 

oturumlarda gerçekleştirilir; sanatçılar, yerel sorunlara yönelik üretken çözümler 

geliştirmek amacıyla kurumun altyapısından yararlanır” (Hawley, 2015, s. 83). Bu 

süreli katılım modeli, kolektifin hem geçici hem etkili olmasını mümkün kılmaktadır. 



24 
 

Şekil 2.1’de yer alan WochenKlausur’ın 1993’te Viyana’da gerçekleştirdiği ilk proje 

olan “Evsizlere Sağlık Hizmeti Sağlama Müdahalesi”, evsiz bireylerin sağlık 

hizmetine erişimini kolaylaştırmak amacıyla geliştirilmiştir. Evsizlerin kupon gibi 

aracı sistemlere ihtiyaç duymadan doğrudan sağlık hizmeti alabilmesini hedefleyen 

grup, tıbbi ekipmanla donatılmış bir otobüste görev alacak bir doktor istihdam etmeyi 

planlamıştır. Bu mobil kliniğin alımı sponsor destekleriyle kısa sürede mümkün olmuş 

ve Caritas adlı sosyal yardım kuruluşu, otobüsün kalıcı işletimini üstlenmiştir 

(Hawley, 2015, s. 86). 

 

Şekil 2.1 : WochenKlausur, evsiz insanlara sağlık hizmeti sunma müdahalesi, Viyana 
Secession, Avusturya, Haziran–Eylül 1993, WochenKlausur websitesi arşivi. 

Sanatın kamusal alandaki etkisini doğrudan ve ölçülebilir biçimde gözlemlemeyi 

amaçlayan WochenKlausur, karar alma süreçlerinin kolektifleştirilmesi, bilgi ve 

kaynak paylaşımında yataylık, müdahale sürecinin bağlama göre şekillenmesi 

anlamında dikkat çekmektedir. Kolektif, yıllar içinde Avrupa’nın çeşitli şehirlerinde 

otuzdan fazla müdahale projesi yürütmüştür. Sergi, yayın ve atölye etkinlikleri ise 

günümüze kadar devam etmiştir. 

Myvillages 

2003 yılında Kathrin Böhm, Wapke Feenstra ve Antje Schiffers tarafından kurulan 

Myvillages ise, kırsal alanların bilgi, üretim ve kültür alanındaki potansiyelini sanat 



25 
 

aracılığıyla görünür kılmayı amaçlayan bir sanat kolektifidir. Kolektifin çalışmaları, 

kırsal kültürü yalnızca bir arka plan değil, başlı başına bir bilgi sistemi ve yaratıcı 

kaynak olarak ele alır. Bu yaklaşım, kırsalın “geri kalmış” ya da “metropol dışı” olarak 

tanımlandığı şehir merkezli kültürel algılara eleştirel bir alternatif sunar. Myvillages, 

kırsal bölgeleri kültürel müşterekler olarak yeniden tanımlar ve bu alanlardaki üretim, 

aktarım ve ilişki biçimlerini sanatsal bir araştırma nesnesine dönüştürür. 

Kolektifin pratiği; yerel bilgi, gündelik yaşam, topluluk temelli üretim biçimleri ve 

tarım kültürünü iç içe geçirerek, kırsalın özgün potansiyellerini çoğulcu ve katılımcı 

yöntemlerle işler. Sanatsal süreç, yerel aktörlerle birlikte şekillenen açık uçlu 

etkileşimlere dayanır. Myvillages, bu doğrultuda sanat üretimini yerinden ve 

bağlamından koparmadan, yerellik ilkesine dayalı olarak geliştirir; bilgi üretimini 

yatay ilişkiler içinde paylaşır ve çoğaltır. 

Kolektifin projeleri, sanat ve gündelik yaşam arasında simbiyotik bir ilişki kurar.  

Örneğin Şekil 2.2’de yer alan Company Drinks (Londra çevresi, 2014–) projesi, 

yalnızca içecek üretimi değil, aynı zamanda sınıfsal ve kültürel bir hafızayı yeniden 

canlandırmayı hedefler. Proje, geçmişte hop picking (şerbetçiotu toplama) deneyimine 

sahip olan Doğu Londralılara açık çağrı yaparak başlamıştır ve kısa sürede 

Dagenham’daki Valence House’ta düzenlenen “Hopping Afternoons” adlı 

buluşmalarla süreklilik kazanmıştır. Bu buluşmalarda birlikte toplama pratiği de 

yeniden gerçekleştirilmiştir. Böylece hopping, geçmişe dönük nostaljik bir anlatı 

olmaktan çıkarılarak, kolektif bir deneyim olarak yeniden eyleme dökülmüştür 

(Myvillages, t.y.) 

 

Şekil 2.2 : Company drinks, 2015. 



26 
 

Tarihsel olarak hop picking, 19. yüzyıldan itibaren Doğu Londra’nın işçi sınıfı 

tarafından her yıl mevsimlik olarak kent kırsalına yapılan göçle şekillenmiş, yüzyılı 

aşkın sürede gelişen müşterek bir kırsal belleği temsil etmektedir. Mekanizasyon ve iş 

yasalarındaki dönüşümle 1950’lerde sonlanan bu gelenek, Company Drinks ile çağdaş 

bir topluluk pratiğine dönüştürülmüştür. Toplanan ürünlerin artık projeye katılanlar 

tarafından tutulması ve işlenerek kolektif şekilde değerlendirilmesi söz konusudur. 

Toplanan mahsullerden mevsimsel olarak üretilen içecekler arasında şuruplar, meyve 

suları, sodalar, BAD cola (Barking And Dagenham), bira ve elma şarabı gibi ürünler 

yer almaktadır. Bu ürünler yerelde, Londra genelinde ve zaman zaman yurtdışında 

takas ya da satış yoluyla dolaşıma girmektedir. 

Company Drinks projesi, yalnızca üretim ve tüketim süreçlerinin 

müşterekleştirilmesine değil; aynı zamanda sınıfsal hafızanın mekânsal ve kültürel 

bağlamlarda yeniden hatırlanmasına ve deneyimlenmesine olanak tanır. Katılımcıların 

kimlikleri, roller ya da uzmanlık alanları üzerinden değil; belli bir toplumsal hafızaya 

ortak olma, eylemde bulunma ve paylaşma motivasyonlarıyla bir araya gelmesi, bu 

pratiği müşterekleşme çerçevesinde anlamlı kılar. Proje, sanatın gündelik yaşamla 

kurduğu ilişkiyi yerel topluluklar ve kırsal bilgi sistemleri üzerinden çoğaltarak, 

müşterekleşmenin yalnızca maddi kaynakların paylaşımı değil, aynı zamanda kolektif 

bir hafızanın ve kültürel mirasın birlikte yaşatılması anlamına da geldiğini 

göstermektedir.  

2.2 Kolektif Hafıza ve Yerellik Bağlamı 

Sanat kolektifleri, üretimlerini kolektif hafızayı canlandırmak ve yerel bağlamlarla 

güçlü bağlar kurmak üzerine de inşa etmektedir. Kolektif hafıza, toplumsal grupların 

geçmişe dair deneyimlerini birlikte hatırlama, yeniden üretme ve bu hatırlama biçimi 

aracılığıyla kimlik inşa etme sürecine işaret eder. Sanat bu süreçte yalnızca bir ifade 

aracı değil, aynı zamanda unutulmuş ya da bastırılmış anlatıların görünürlük kazandığı 

bir müşterekleşme alanı haline gelir. Bu yönüyle, kolektif hafıza hem estetik bir strateji 

hem de politik bir tavırdır. Öte yandan yerellik, bu hafızanın somutlaştığı mekânsal ve 

kültürel bağlamları ifade eder. Yerel bilgi, gündelik yaşam pratikleri ve coğrafi aidiyet, 

sanat kolektiflerinin müşterek üretimlerinde hem içerik hem de yöntem açısından 

belirleyici rol oynar. Yerelliğe duyarlı bu yaklaşımlar, sabit kimlikler ya da evrensel 

anlatılar yerine bağlamsal, geçici ve çoğul ortaklık biçimlerini öne çıkarır. Parataktik 



27 
 

müşterekleşme çerçevesiyle de uyumlu olan bu kolektifler, sabit yapılar kurmaktansa, 

yerel ihtiyaçlara ve tarihsel adaletsizliklere yanıt veren geçici müştereklikler yaratır. 

Bu bağlamda, Frente 3 de Fevereiro (3 Şubat Cephesi) ve Mulheres de Pedra (Taştan 

Kadınlar) kolektifleri; hafıza, mekân, kimlik ve direniş temalarını yerel bağlamlarda 

ele alarak müşterek sanat üretiminin dönüştürücü potansiyelini ortaya koymaktadır. 

Bu örnekler üzerinden, sanatın nasıl hem bir arşivleme aracı hem de toplumsal 

mücadele sahası haline gelebildiği analiz edilecektir. 

Frente 3 de Fevereiro 

2004 yılında São Paulo’da kurulan Frente 3 de Fevereiro, siyah hakları, ırkçılık karşıtı 

mücadele ve kamusal hafıza konularında çalışmalar yürüten, müzisyen, sanatçı, 

akademisyen ve aktivistlerden oluşan bir kolektiftir. Kolektifin adı, 2004 yılında São 

Paulo’da öldürülen siyahi üniversite öğrencisinin ölüm tarihi olan 3 Şubat’a atıfta 

bulunur. Bu tarih, Brezilya’da polis şiddeti, ırksal ayrımcılık ve yapısal eşitsizliklere 

karşı toplumsal bir farkındalık yaratmak üzere kolektifin hareket noktası haline 

gelmiştir. 

Doğrudan eylem ve estetiği birleştiren, görüntü, müzik, performans, edebiyat ve 

sonsuz sayıda form arasında hareket eden bir uygulama yoluyla Frente 3 de Fevereiro, 

yalnızca Brezilya'daki siyahların deneyimlediği acımasız durumu kınamak için değil, 

aynı zamanda onların öngörülemez yaratma ve dönüştürme güçlerini teşvik etmek için 

de toplumsal müdahalenin radikal sanatsal uygulamalarını geliştirir. İmkansızın 

koreografileri için ses klonlama ve derin sahte teknolojilerini kendi amaçları için 

kullanan kolektif, kolektifin bir üyesi ve atalarının annesi olan Dona Marinete 

Lima'nın (1942-2018) hareketlerini, jestlerini ve seslerini yeniden canlandıran 

karmaşık bir ses-görüntü ortamı yaratır. Bu animasyona ek olarak, Şekil 2.3’te görseli 

bulunan video enstalasyonu kolektifin ses ve görüntü arşivlerini hem ölüm planını 

kınayan hem de yaşam kombinasyonunu çizen radikal müdahalelerinin kayıtlarını 

içerir. 

 



28 
 

 

Şekil 2.3 : Frente 3 de Fevereiro, video enstalasyonunun detayı, Sao Paulo  
Bienali"nde Ataların Zekası - İmkansızin Koreografileri Levi Fanan / Sao Paulo 

Bienali Vakfi. 

Frente 3 de Fevereiro, sanat aracılığıyla kolektif hafızayı harekete geçirme, bastırılmış 

tarihsel anlatıları gün yüzüne çıkarma ve siyasal farkındalık yaratma amaçlarını bir 

arada taşır. Kolektifin projeleri sıklıkla video yerleştirmeler, performanslar, kamuya 

açık tartışmalar ve yayımlarla şekillenir. Bu üretimler, toplumsal adaletsizliklerin izini 

sürerken, yerel deneyimleri küresel bağlamlarla ilişkilendiren bir yöntem izler. Frente 

3 de Fevereiro’nun çalışmaları, sanatın bir ifade biçiminden öte, bir hatırlama pratiği 

ve toplumsal müdahale aracı olarak nasıl işleyebileceğini gösterir.  

 

Mulheres de Pedra 

Mulheres de Pedra ise, 2002 yılında Brezilya’nın Rio de Janeiro kentindeki Santa Cruz 

bölgesinde kurulan, çoğunluğu kadınlardan oluşan bir sanat ve kültür kolektifidir. 

Adını hem kadınların mücadele gücüne hem de Brezilya’da yerleşik erkek egemen 

şiddet kültürüne karşı “taş gibi” bir duruş sergilemeye gönderme yaparak seçmiştir. 

Kolektif, özellikle yoksul bölgelerde yaşayan kadınların yaşadığı toplumsal cinsiyet 

temelli şiddeti görünür kılmak, bunu hem politik hem de sanatsal bir mesele olarak 

gündeme taşımak amacıyla kurulmuştur. 



29 
 

Mulheres de Pedra’nın faaliyetleri, tiyatro, video prodüksiyonları, atölye çalışmaları 

ve mahalle temelli sanat pratikleri etrafında şekillenir. Kolektif, kentsel yoksunluklar, 

ev içi şiddet ve ataerkil tahakkümle mücadele eden kadınların deneyimlerini sanatsal 

üretim aracılığıyla ifade etmelerini sağlayarak hem bireysel hem de kolektif dönüşüm 

alanları yaratır. En bilinen projeleri arasında yer alan Auto de Resistência, siyah 

kadınların polis şiddetiyle yüzleşme hikâyelerini kamusal alanlara taşıyarak, 

unutulmuş veya bastırılmış anlatıları kolektif bir hafıza zemini üzerinde yeniden işler. 

Kolektifin yöntemsel yaklaşımı, sanatın yalnızca temsil değil, doğrudan müdahale ve 

güçlenme aracı olarak kullanılabileceğini gösterir. Bu bağlamda Mulheres de 

Pedra’nın pratiği, sadece sanatsal üretimle sınırlı kalmamakta, aynı zamanda alternatif 

müşterek alanlar kurmakta ve bu alanlarda yeni toplumsal ilişkiler örmektedir. 

Parataktik müşterekleşme açısından bakıldığında ise, Mulheres de Pedra’nın 

çalışmaları sabit yapılardan uzak, bağlamsal ve ilişkisel müşterekleşme örnekleri 

sunar. Her projede yerel bağlamlara duyarlı, özerk ama birbirine temas eden pratikler 

geliştirerek kadınların bilgi, deneyim ve duygulanım üzerinden kolektifleşmesini 

sağlar. Bu yönüyle kolektif hem yerel direniş biçimlerini hem de müşterekleşen hafıza 

stratejilerini bir araya getirir. 

2.3 Bilgi Tabanlı Direnişler ve Ağ-Temelli Sanat Bağlamı 

1990’lardan itibaren dijital teknolojilerin ve küresel iletişim ağlarının yaygınlaşması, 

sanat kolektiflerinin yalnızca üretim biçimlerinde değil, aynı zamanda politik 

duruşlarında ve toplumsal müdahale stratejilerinde de köklü dönüşümlere yol açmıştır. 

Bilgi artık yalnızca paylaşılacak bir içerik değil, aynı zamanda direnişin zemini haline 

gelmiş; ağlar ise bu direnişin hem taşıyıcısı hem de örgütlenme aracı olarak 

konumlanmıştır. Bu bağlamda bilgi, yalnızca teknik bir kaynak değil; duygulanım, 

toplumsal bellek ve kültürel karşılaşma alanı olarak da işlemektedir. 

Dijital ve ağ-temelli sanat kolektifleri, bu yeni ortamda müşterekleşmeyi yalnızca 

mekânsal değil, aynı zamanda zamansal ve bilişsel düzeylerde yeniden düşünmektedir. 

Bu kolektifler, merkeziyetsiz oluşumlar içinde, yerel bilgi ile küresel sorunları 

ilişkilendiren, etkileşim temelli ve eleştirel müdahaleler geliştiren bir müşterekleşme 

biçimini benimsemektedir. Bu oluşumlar tek bir merkezden değil; farklı bilgi 

kaynaklarının, deneyimlerin ve aktörlerin yatay düzlemde buluştuğu bir ağ formunda 

örgütlenmektedir. 



30 
 

Bu bölümde ele alınan Raqs Media Collective, Temporary Services ve Ultra-red 

bilgiye dayalı sanatsal eylemlerini kamusal alan, politik direniş ve müşterek bilgi 

üretimi doğrultusunda biçimlendiren örnekler olarak değerlendirilecektir. 

 

Raqs Media Collective 

1992 yılında Hindistan’ın Delhi kentinde Jeebesh Bagchi, Monica Narula ve 

Shuddhabrata Sengupta tarafından kurulan Raqs Media Collective, bilgi, zaman, 

teknoloji ve tarih gibi temaları merkeze alarak disiplinlerarası bir sanatsal ve 

entelektüel üretim alanı açmıştır. Sanat, felsefe, küratöryel çalışma ve araştırma 

pratiklerini iç içe geçiren bu kolektif, dolaşımda olan, değişken ve çok sesli bir 

müşterek üretim benimsemektedir. 

Raqs, Arapça kökenli bir sözcük olup mistik dönüş hareketini, yani döngüsel düşünce 

ve eylemi ifade eder. Kolektifin ismi, bu dönüşselliği ve sabit konumlanmalar yerine 

devingenlik ve açık uçluluğu vurgular. Bu anlamda Raqs Media Collective, parataktik 

müşterekleşmenin kavramsal temelindeki “belirme”, “koordinasyon” ve “karşılık 

verebilirlik” (response-ability) ilkelerine uygun bir üretim anlayışı geliştirir. Her 

projelerinde, bilgiyi sabitlemek yerine ortak düşünme alanları yaratmaya çalışırlar. 

Kolektifin pratiği, yalnızca sanat galerilerinde sergilenen işlerle sınırlı değildir. Sarai: 

The New Media Initiative (2000–2013) adlı programları, bağımsız araştırmacılar, 

öğrenciler ve sanatçılar için açık erişimli bir medya laboratuvarı işlevi görmüş ve 

bilgiye erişimin müşterekleşmesini desteklemiştir. Bu süreçte gerçekleştirilen açık 

çağrılar, arşivleme faaliyetleri, ücretsiz yayınlar ve atölye çalışmaları, bilgiyi kolektif 

ve kamusal bir kaynak olarak yeniden tanımlamıştır. 

Raqs’ın sanatsal dili, dijital medya, yazılı ve görsel anlatım, enstalasyon, video ve 

performansı içeren hibrit formlara dayanır. Örneğin, The Capital of Accumulation 

(2010) adlı video çalışmasında, Rosa Luxemburg’un metinlerinden yola çıkarak 

kapitalist üretim ve sömürgecilik arasındaki tarihsel bağlantılara odaklanmış ve bunu 

şiirsel ama politik bir anlatımla ifade etmiştir. Bu tür üretimler, yalnızca estetik bir 

deneyim sunmaz; aynı zamanda izleyiciyi düşünsel bir ortaklığa davet eder. 



31 
 

Raqs Media Collective’in önemi, müşterekleşmeyi bir içerik değil, bir yöntem ve 

ilişkisellik biçimi olarak kurmasından kaynaklanır. Ne tam anlamıyla yereldir ne de 

yalnızca küresel ağlara yaslanır; bunun yerine bilgi, duygulanım ve deneyim üzerinden 

kurulan çok yönlü bağlara dayanır. Bu yönüyle Raqs, dijital çağda bilgiye dayalı, yatay 

örgütlenmeli ve eleştirel sanat pratiklerinin öncüllerinden biri olarak 

değerlendirilebilir. 

Temporary Services 

1998 yılında ABD’nin Chicago kentinde kurulan Temporary Services, Brett Bloom, 

Marc Fischer ve Salem Collo-Julin’in başını çektiği, zaman içinde değişen üyeleriyle 

birlikte çalışan bir sanat kolektifidir. Kolektif, kalıcı yapıların dışına çıkarak geçici, 

esnek ve müdahaleci projeler üretir. Bu yönüyle Temporary Services, sabit kurumsal 

yapılara alternatif olarak, kamusal alanda etkinleşen müşterekleşme pratikleri 

geliştirir. 

Kolektifin en belirgin özelliklerinden biri, sanat ve yaşam arasındaki sınırları 

bulanıklaştırmasıdır. Galeri duvarlarının ötesine taşan projeleri; sokaklarda, park 

alanlarında, cezaevlerinde ve dijital ortamlarda hayata geçirilir. Sanatın yalnızca 

izlenen değil, birlikte yapılan ve paylaşılan bir süreç olduğuna inanan Temporary 

Services, üretimlerinde katılımcılığı, erişilebilirliği ve doğrudan müdahaleyi önceler. 

Kolektifin önemli projelerinden biri olan ve Şekil 2.4’te gösterilen 2001 yılındaki 

Prisoners’ Inventions (Mahkumların İcatları), hapishanedeki tutukluların 

yaratıcılıklarını belgeleyen ve görünmeyen bilgi formlarını kamusal alana taşıyan bir 

çalışmadır. Tutuklu bir mahkum olan Angelo ile mektuplaşma yoluyla geliştirilen bu 

proje, mahkumların kendi ihtiyaçlarını karşılamak üzere geliştirdikleri araçları ve 

icatları görselleştirerek sergilemiştir. Böylece, görünmez kılınan bilgi biçimleri 

müşterek bir arşiv olarak yeniden kamusallaştırılmıştır. Bu proje, parataktik 

müşterekleşme içinde “görünmeyen emek” ve “alternatif bilgi üretimi” kavramlarıyla 

doğrudan ilişkilidir. 



32 
 

 

Şekil 2.4 : Temporary Services, Prisoners’ Inventions projesi kapsamında 
Angelo’nun ürettiği bir eser. 

Temporary Services’in yaklaşımında sanat nesnesi fetişleştirilmez; bunun yerine 

süreç, belge, katılım ve kolektif öğrenme vurgulanır. Projeleri genellikle açık lisansla 

yayımlanır, kendi yayım ağlarını kurarak ücretsiz kitapçıklar, fanzinler ve dijital 

arşivler sunarlar. Bu tutum, bilgi üretimini merkezi yapılardan bağımsızlaştırma ve 

yaygınlaştırma çabasının bir göstergesidir. Kolektifin kullandığı Group Work, Public 

Phenomena, Self-Reliance Library gibi formatlar, müşterekleşmenin somut araçları 

olarak değerlendirilebilir. Temporary Services, üretimlerinde ise ekonomik model 

olarak anti-kapitalist bir çizgi izler. Çalışmalarını çoğunlukla fonlara bağımlı 

kalmadan, düşük bütçeli ve yatay örgütlenmiş biçimde yürütür. Bu yönüyle kolektif 

sanatsal pratiklerin sürdürülebilirliğine dair önemli bir örnek sunar. Kolektif ayrıca 

dijital ve fiziksel alanları birlikte kullanarak müşterek bilgi üretimi, katılımcı estetik 

ve alternatif kamusal alan yaratımı gibi ilkelerle parataktik müşterekleşmenin güncel 

ve etkili örneklerinden biri olarak öne çıkmaktadır. 

 



33 
 

Ultra-red 

1994 yılında ABD’nin Los Angeles kentinde kurulan Ultra-red hem sanat hem de 

aktivizm alanlarında faaliyet gösteren, queer kimlik, göçmenlik, HIV/AIDS ve 

barınma hakkı gibi politik konulara odaklanan bir kolektiftir. Ses temelli araştırmalar 

yoluyla topluluklarla birlikte bilgi üretmeyi amaçlayan kolektif, bu yönüyle katılımcı 

dinleme (collective listening) pratiğini müşterekleşmenin bir aracı haline getirir. 

Kolektifin temel yaklaşımı, “soru sorma”, “dinleme” ve “tartışma” eylemleri üzerinden 

şekillenir. Bu süreçte üretilen ses kayıtları, atölyeler ve yayınlar, sadece sanat objesi 

değil; ortak bir düşünsel ve politik zemin oluşturma aracıdır. Bu bağlamda Ultra-red, 

sanatın ses temelli epistemolojisini geliştirerek pratiğini “duyumsama” üzerinden 

kurar. 

Öne çıkan projelerinden biri olan School of Echoes (Yankılar Okulu), eğitim 

sisteminden dışlanmış bireylerle yürütülen uzun soluklu bir pedagojik süreçtir. Bu 

proje, ses kayıtları üzerinden dinleme eylemini kolektif düşünme ve eyleme geçme 

biçimine dönüştürür. “Dinlemenin politikası” olarak tanımlanan bu yaklaşım, Donna 

Haraway’in “response-ability” (karşılık verebilirlik) kavramıyla da ilişkilenmektedir: 

Bu yönüyle dinleme sadece duyusal bir algı aracı değil, aynı zamanda bir etik ve 

kolektif sorumluluk alanı olarak görülür. 

Ultra-red’in üretimlerinde dijital teknolojiler ve ses arşivleri önemli bir yer tutar. 

Kolektif, sesin hem maddi hem de ilişkisel boyutunu araştırır; böylece, verili bilgi 

yapılarına alternatif olarak “duygulanımsal müşterekler” (affective commons) yaratır. 

Duygulanımsal müşterekler ortak deneyimlerin, anlamların, bilgilerin ve aidiyet 

duygularının duygulanım yoluyla üretildiği kolektif alanlarda ortaya çıkar. Bu şekilde 

parataktik ilişkiler, burada ses fragmanları, arşivler ve tartışma döngüleri üzerinden 

yeniden kurulur. Kolektifin politik duruşu, temsil değil eylem odaklıdır. Bu yönüyle 

Ultra-red, sanatın araçsallaştırılmasına değil, kolektif olarak yeniden tanımlanmasına 

olanak tanır. Her projede farklı yerel gruplarla iş birliği yapılması, sabit olmayan, 

geçici ve bağlamsal ortaklıklar kurulması da müşterekleşme anlayışıyla örtüşmektedir. 

Sonuç olarak, Ultra-red, ses temelli sanatı bir direnç ve müşterekleşme alanı haline 

getirerek hem bilgi üretimini hem de kolektif özneyi yeniden düşünmeye davet eden, 

bir müşterekleşme örneği sunmaktadır. 



34 
 

  



35 
 

3. MÜŞTEREKLEŞME BAĞLAMINDA TÜRKİYE’DE GÜNÜMÜZ SANAT 
KOLEKTİFLERİNİN TARİHSEL İZLERİ 

Türkiye’de sanat kolektiflerinin biçimlenişi, estetik üretim anlayışlarındaki evrimi 

olduğu kadar, toplumsal yapıda meydana gelen kırılmaların, siyasal ve ekonomik 

atmosferdeki değişimlerin ve kültürel modernleşme süreçlerinin sanat alanına 

yansımasını da gözler önüne sermektedir. Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde 

başlayan Batılılaşma hareketleri, bireysel sanatçı kimliğini güçlendirirken; öte yandan, 

ortak üretim ve paylaşım pratiklerinin de öncüllerini oluşturmuştur. Bu dönemde, 

bireysel sanatçı kimliği henüz tam anlamıyla kurumsallaşmamış iken, sanat üretimi 

daha çok lonca sistemine, saray destekli atölyelere ve usta-çırak ilişkisine 

dayanmaktadır (Shaw, 2002). Loncalar yalnızca ekonomik bir birlik değil, aynı 

zamanda üretim araçlarının ortak kullanıldığı, bilgi ve becerilerin müşterek biçimde 

paylaşıldığı sosyal oluşumlar olarak işlev görmüştür (Faroqhi, 2006). Ancak, bunlar 

günümüz sanat kolektiflerinden farklı olarak, bireysel yaratıcılığı vurgulamak yerine 

sosyal hiyerarşileri ve geleneksel düzeni korumaya yönelik işlev görmüştür. Öte 

yandan, tulumbacı ocakları gibi sosyal dayanışma temelli oluşumlar da şehir hayatında 

müşterek mekânların ve birlikte üretim kültürünün erken örnekleri olarak 

yorumlanabilir. Özellikle büyük şehirlerdeki kahvehane kültürü, şairlerin, 

meddahların, hikâye anlatıcılarının bir araya geldiği kolektif üretim ve paylaşım 

alanları yaratmıştır (Shaw, 2011). 

Tanzimat dönemi ile birlikte resmî sanat kurumlarının (örneğin Sanayi-i Nefise 

Mektebi, 1883) kurulması, yeni bir kolektif sanat üretimi anlayışının ortaya çıkmasına 

önayak olmuştur. Bu kurumlar, bireysel sanat yeteneğini teşvik ederken, sanatçıların 

ortak bir estetik vizyon ve teknik altyapı içinde yetişmesini de sağlamıştır. Özellikle 

Sanayi-i Nefise Mektebi’nin (1883) kurulmasıyla birlikte, Osmanlı sanat dünyasında 

modern anlamda bir sanat kurumu ve profesyonelleşme süreci başlamıştır. Şeker 

Ahmet Paşa, Osman Hamdi Bey gibi sanatçılar, yalnızca bireysel üretimleriyle değil, 

aynı zamanda sanat eğitiminin ve sanatçı örgütlenmesinin kurumsallaşması için 

yürüttükleri çalışmalarla kolektif sanat üretiminin ilk izlerini oluşturmuşlardır (Shaw, 

2002). İlerleyen dönemde sanatçılar, Batı’daki akademik sanat anlayışını 



36 
 

benimsemeye çalışırken, aynı zamanda kendi aralarında dayanışma ve mesleki aidiyet 

duygusu geliştirme yönünde adımlar atmışlardır. “Osmanlı Ressamlar Cemiyeti” 

(1909) bu açıdan dikkat çekicidir. 1909 yılında kurulan Osmanlı Ressamlar Cemiyeti, 

sanatçılar arasında örgütlenme fikrinin ilk kurumsal ifadesi olarak öne çıkmaktadır. 

Cemiyet, sanatçılar için ortak bir dayanışma zemini oluşturmayı, düzenlediği sergilerle 

sanatın kamusal alandaki görünürlüğünü artırmayı ve sanatı toplumsal meşruiyet 

kazandıracak bir meslek olarak konumlandırmayı amaçlamıştır (Tongo, 2012). 

Erken Cumhuriyet döneminde sanat, ulus-devlet inşasının kültürel taşıyıcısı olarak 

konumlandırılmış; Halkevleri ve benzeri kurumlar aracılığıyla sanatın 

toplumsallaşması ve kolektif üretimin kurumsallaşması hedeflenmiştir (Antmen, 

2012). 1940’lı yıllarda sanat üretimi, devletin kültür politikaları doğrultusunda halkı 

eğitmeye yönelik bir araç olarak konumlandırılmış; özellikle grafik ve afiş tasarımı 

gibi alanlarda ortak üretim anlayışı teşvik edilmiştir. 1950’lerde ise, çok partili hayata 

geçişle birlikte kültürel alanda yaşanan dönüşümler, bireysel sanatçı kimliğinin güç 

kazanmasına neden olmuş, ancak bu süreç aynı zamanda kurumsal bağımsızlık 

arayışlarını da beraberinde getirmiştir. 1960’lar ve 1970’lerde yükselen toplumsal 

hareketlerin etkisiyle sanat kolektifleri, yalnızca estetik deneyim alanları değil, aynı 

zamanda politik direnişin ve müşterek kamusal alan mücadelesinin araçları hâline 

gelmiştir. 1980 sonrası dönemde, neoliberal politikaların ve kültürel piyasanın 

yükselişi, sanat kolektiflerinin varoluş koşullarını değiştirmiş; bağımsız ve 

dayanışmacı üretim pratikleri yeni biçimler kazanmıştır. Bu süreç boyunca Müstakil 

Ressamlar ve Heykeltıraşlar Birliği (1929), d Grubu (1933), Yeniler Grubu (1940), 

Onlar Grubu (1955) ve Yeni Dal Grubu (1968) gibi topluluklar, belirli estetik 

yönelimler etrafında birleşmiş; ortak sergiler düzenleyerek hem dayanışma kültürü 

geliştirmiş hem de sanatın kamusal alandaki temsilini kolektifleşen biçimlerle ifade 

etmişlerdir. Siyah Kalem Grubu (1960), Mavi Grup (1963), Tavanarası Ressamları 

(1970) gibi girişimler de çoğu zaman dönemin siyasal ve kültürel gerilimlerine karşı 

alternatif ifade biçimleri geliştirme çabası içinde olmuşlardır. 

1980 askeri darbesi sonrasında sanat ortamı üzerindeki baskı, kurumsal yapılardan 

bağımsız, daha yatay ilişkilenme biçimleri arayışını beraberinde getirmiştir. Bu 

yıllarda ortaya çıkan dayanışma tabanlı kolektif oluşumlar, alternatif sergileme 

yöntemleri ve mekânsal müşterekleşme pratikleriyle öne çıkmıştır. 1990’larla birlikte, 

küreselleşme, dijitalleşme ve toplumsal muhalefetin yeni biçimleri, sanat 



37 
 

kolektiflerinin hem örgütlenme modellerini hem de eylemsellik alanlarını kökten 

dönüştürmüştür. 

1990’lı yıllara gelindiğinde ise, Türkiye’de sanat kolektiflerinde yeni bir hareketlenme 

gözlenir. Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle küresel düzeyde yayılan kimlik politikaları, 

yerellik kavramı, postkolonyal eleştiriler ve neoliberalizmin etkileri, sanat ortamında 

yeni arayışları tetiklemiştir (Antmen, 2012). Bu yıllarda, sanat kolektifleri yeniden 

canlanmış ve müşterek üretim pratiklerini çeşitli biçimlerde deneyimlemeye 

başlamıştır. 1990’larda İstanbul’da ve İzmir gibi büyük şehirlerde kurulan bazı 

bağımsız sanat kolektifleri, artık yalnızca estetik paylaşım değil, aynı zamanda mekân 

paylaşımı, küratöryel iş birliği ve finansal dayanışma gibi çok boyutlu müştereklik 

anlayışları geliştirmiştir (Geçen, 2023). Bu oluşumlar, kurumsal galerilere ve devlet 

destekli sanat kurumlarına alternatif oluşturarak, bağımsız sergileme alanları yaratmış; 

böylece sanatın erişilebilirliğini ve kolektif üretim potansiyelini artırmışlardır. 

1990’lı yıllarda oluşan bu yeni kuşak kolektiflerde iki temel eğilim öne çıkmıştır: 

“Birincisi, disiplinlerarasılık ve türlü üretim biçimlerini bir araya getirme çabasıdır. 

Sanatçılar, görsel sanatların yanı sıra performans, edebiyat, sinema ve yeni medya gibi 

alanlarda ortak üretimler gerçekleştirmiştir. İkincisi ise, sanat üretiminin doğrudan 

toplumsal meselelerle ilişkilendirilmesidir.” Kolektifler, göç, kentleşme, cinsiyet 

eşitsizliği gibi konuları sanatın merkezine taşıyarak, toplumsal değişim taleplerini 

estetik deneyimlerle görünür kılmıştır (Soylu & Diğler, 2023). Bu dönemde, Tablo 

3.1’de bir zaman çizelgesi halinde görülebilen Türkiye’deki bağımsız sanat 

kolektifleri, Batı’daki benzer kolektif hareketlerden farklı olarak, doğrudan kurumsal 

eleştiriyi değil, daha çok alternatif üretim ve sergileme alanları yaratmayı 

öncelemişlerdir. Bu anlamda, müşterekleşme pratikleri daha çok mekânsal ve 

deneyimsel düzeyde gelişmiş; açık atölyeler, kolektif sergiler, birlikte yayımlanan 

fanzinler gibi üretimler aracılığıyla ortak bir üretim ve paylaşım alanı inşa edilmiştir 

(Geçen, 2023). 

 



38 
 

 

Tablo 3.1 : Saliha Yavuz, 1909-2020 Türkiye’de görsel sanatlar alanında dayanışma ve örgütlenme, 2020.  

1909 – 2020 Türkiye’de Görsel Sanatlar Alanında Dayanışma ve Örgütlenme  
Solidarity Groups and Organizations in the Visual Arts in Turkey 1909 – 2020

1909

Osmanlı Ressamlar Cemiyeti  
(sonra Türk Ressamlar Cemiyeti, 
Türk Sanayi-i Nefise Birliği, 
Güzel Sanatlar Birliği adlarıyla)
Ottoman Painters Society (later 
renamed as: Turkish Painters 
Society, Turkish Fine Arts 
Association, Fine Arts 
Association and Fine Arts 
Association Painting Branch)

Osmanlı Ressamlar Cemiyeti 
Mecmuası
Ottoman Painters Society 
Magazine

Türk Ressamları Cemiyeti (sonra 
Türk Sanayi-i Nefise Birliği ve 
Güzel Sanatlar Birliği adlarıyla) 
Turkish Painters Society (later 
renamed as: Turkish Fine Arts 
Association, Fine Arts 
Association)

Türk Sanayi-i Nefise Birliği 
(sonra Güzel Sanatlar Birliği 
adıyla)
Turkish Fine Arts Association 
(later renamed as: Fine Arts 
Association)

Müstakil Ressamlar 
Heykeltıraşlar Birliği
Association of Individual 
Painters and Sculptors
Güzel Sanatlar Birliği
Fine Arts Association

Emekli Subay
Ressamlar Cemiyeti
Society of Retired Officer 
Painters

Onlar GrubuD Grubu
Varlık Dergisi 
Varlık Magazine

Türk Ressam ve
Heykeltıraşlar Birliği 
Association of Turkish Painters 
and Sculptors

Yeniler Grubu

1910 1921 1926 1929 19411933 1943 1945 1947

1923 Cumhuriyetin İlanı / 
Establishment of the Republic

Vehbi Koç Vakfı 
Vehbi Koç Foundation

Sanat Tanımı Topluluğu 
Definition of Art Group

Resim ve Heykel 
Müzeleri Derneği
Association of Painting and 
Sculpture Museums

Güzel Sanatlar Birliği            
Fine Arts Association

Türkiye Güzel Sanat Eseri 
Sahipleri Meslek Birliği 
Professional Association of Fine 
Arts Owners in Turkey

Güzel Sanatlar Birliği Resim 
Derneği (Güzel Sanatlar Birliği 
Resim Şubesi)
Visual Artists Association (Fine 
Arts Association Painting 
Branch)
IKSV (Istanbul Kültür Sanat 
Vakfı, Istanbul Foundation for 
Culture and Arts)

Milliyet Sanat Dergisi  
Milliyet Sanat Magazine
Sanat Dünyamız  
Sanat Dünyamız Magazine

Görsel Sanatçılar Derneği 
Visual Artists Association

Sanat Eleştirmenleri
Derneği (SED / AICA Türkiye) 
Association of Art Critics  
(SED  / AICA Turkey)

Sanat Tenkitçileri Birliği 
(AICA Türkiye) 
International Association
of Art Critics (AICA Turkey)

1960 Darbesi / Coup d’état 1971 Darbesi / Coup d’état 1980 Darbesi / Coup
1953 1969 1970 1972 1973 19751974 1980 1985 1986

UPSD (Uluslararası Plastik 
Sanatlar Derneği, UNESCO 
bünyesinde)
UPSD (International Association 
of Art, under UNESCO)

Cogito Dergisi 
Cogito Magazine

AICA Türkiye tekrar faaliyette
AICA Turkey back in operation
Lambda İstanbul (1993)

Hafriyat Grubu 
Esfirshub Grubu

AICA Türkiye uykuya yatırılıyor   
AICA Turkey is put to sleep
Apartman Projesi

Açık Masa
Oda Projesi
Xurban Collective
Karşı Sanat Çalışmaları

Amargi Kadın Kooperatifi ve 
Akademisi 2001
Amargi Women’s Co-op and 
Academy 2001
Anadolu Kültür

AICA Türkiye tekrar faaliyette
AICA Turkey back in operation 
Suna & İnan Kıraç Vakfı
Suna & İnan Kıraç Foundation 
Anarşiv Kolektif 
Laboratuvar - Gösteri Sanatları 
Araştırma ve Proje Topluluğu 
K2 Güncel Sanat Merkezi

Çağdaş Gösteri Sanatları 
Girişimi
Contemporary Performative Arts 
Initiative
BAS
Hayaka Artı 
Hazavuzu

Altı Aylık 
Atıl Kunst 
Yaygara

1989 1992 1994 1996 1999 20022000 2003 2005 2006

19 Ocak Grubu  
19th of January Group
5533 
Amber Platform 
Geniş Açı Proje Ofisi

Artık Mekan 
Dadans

Mtaar 
216

Tophane Artwalk 
Mars, Pasaj, 
BubirKitschenEtkinliğidir, 
Caravansarai

SAHA Derneği  
Spot Projects  
Siyah Bant
Kamusal Sanat Laboratuvarı
Müzecilik Meslek Kuruluşu 
Derneği
Professional Association of 
Museum Studies
Bandrolsüz, Halka Sanat, Kaba 
Hat, Pist, Periferi Kolektif, Ters 
Açı, Mersin Sanat Kolektifi

Sanatçı Birliği- Sanat Emekçileri 
Güncel Sanatta Emek Grubu 
Artists Association - Labor in 
Contemporary Art Group
İstanbul Queer Art Collective 
IO (Input-Output), Pelesiyer, 
Nomad Mind

Yeni Sanat Emekçileri Derneği 
Girişimi
New Art Workers Association 
Initiative 
Turuncu Çadır
Don Kişot İşgal Evi 
Kuzey Ormanları Savunması  
Vicdani Ret Derneği
Kara Pembe Karşı, Sanat 
Kolektifi, Macquis Projects, 
Yoğunluk, bak.ma, Seyri Sokak, 
Hatay Performans Kolektifi, 
Urban Tank

Türkiye Sanatçılar Birliği
Artists Association of Turkey
müşterekler
Karton Kitap
Kendine Ait Bir Oda
Torun
Recollective

Dünya’da Mekan 
imece
A Corner In The World
Collective Çukurcuma
Kadınlar, Rüyalar, Ejderhalar
Tasarım Bakkalı
Toz
Carbon Collective

Tüm Sanat Galerileri Derneği 
Associationof All Art Galleries 
Susma Platformu
Darağaç, Dramaqueer, Hallederiz 
İnş., Mardin’de Çağdaş Sanat, 
Konuşmaları, Merkezkaç, Odviz, 
Taşeron, 3. Dalga Bağımsız, 
Sanat İnisiyatifi, Performistanbul, 
Oj, Taşeron, Açık Studyo, Yıldız 
Çintay

2007 2008 2009 2010 2011 20132012 2014 2015 2016

Birbuçuk, Çokayaklılar, HAH, 
Monitor, Herhal, Loading, 
NOKS, Kova, Mahal, Sub, 
Arşivden Sonra, AVTO,
Atelier Muse, Body In Perform, 
Fail Books, Proje Odası,
Shelter, 13 m2

Çağdaş Sanat Galerileri Birliği 
Association of Contemporary Art 
Galleries 
Dayanışma Akademileri 
Solidarity Academies 
HAYY Open Space, No 238, 
Suimasen, A4, DemoLab, 
Onagöre, Poşe, Büyük Siyah 
Kapı, Lemma Space, 6x6x6, 
Mişar Art

Kompozit Art Collective,
Dahili Bellek, Karantina

Omuz Dayanışma ve Paylaşım 
ağı
Omuz Solidarity and Sharing 
Network

2017 2018 2019 2020

     Ülke Çapında Önemli Olaylar / Nationwide important events
     Önemli Dergiler / Important Magazines
     Fon Sağlayıcılar / Funders 
     Dernekler ve Birlikler / Associations and Societies
     Hak Temelli Birlikler ve Girişimler / Rights-based Associations and Initiatives 
     Bağımsız İnisiyatifler ve Kolektifler / Independent Initiatives and Collectives

İstanbul Avrupa Kültür Başkenti /
İstanbul European Capital of Culture

Gezi Parkı Olayları /  
Gezi Park Events

15 Temmuz Darbe Girişimi / 
July 15th Coup Attempt

Covid - 19

Hazırlayan / Prepared by: Saliha Yavuz
Katkı sağlayanlar / Contributed by: Behiye Bobaroğlu, Zeyno Pekünlü ve Omuz Dayanışma ve Paylaşım Ağı gönüllüleri [Omuz Solidarity and Sharing Network Volunteers]
Grafik tasarım / Graphic Design: Gülşah Topal, Thomas Spallek 
Çeviren / Translation: Aslı Özdoyuran
Ekim 2020 / October 2020



39 
 

1990’lı yıllar sanat kolektifleri yalnızca mekânsal müşterek alanlarda değil, aynı 

zamanda sanal ve ağ tabanlı ortamlarda da örgütlenmeye başlamıştır. Özellikle 

internetin yaygınlaşması ile birlikte toplumsal hareketler yeni bir örgütlenme biçimi 

kazanmış; bireylerin ortak bir hedef doğrultusunda esnek, yatay ve çoğulcu 

biraradalıklar oluşturması mümkün olmuştur. Yetişkin, internet sonrası toplumsal 

eylemlerin, klasik örgütlenme modellerinden farklı olarak “ikili sarmal fraktal” şekilde 

işlediğini, bunların sabit hiyerarşilere bağlı olmadan kendi dinamiklerini yarattığını 

ileri sürer (Yetişkin, 2015). Bu anlayış, 1960’larda gelişen özgürlükçü sanat 

kolektiflerinin 2000’lere doğru evrilen yeni nesil örgütlenme biçimlerinin öncülü 

olmuştur. İnternetin sunduğu dağıtık ağ mantığı, sanat kolektiflerine yalnızca yeni bir 

iletişim ve üretim alanı sunmakla kalmamış, aynı zamanda müşterekleşme süreçlerini 

daha yatay, dinamik ve kapsayıcı kılmıştır. Bu bağlamda günümüzde bağımsız sanat 

kolektiflerinin birçoğu, yalnızca fiziksel mekânları değil, sanal ortamları da müşterek 

alanlar olarak yeniden kurgulamakta ve toplumsal dönüşümün dinamik aktörleri hâline 

gelmektedir.  

2000’li yıllara gelindiğinde ise, Türkiye sanat ortamında belirgin bir dönüşüm 

yaşanmış, bağımsız sanat kolektifleri ile özel sermaye destekli kurumsal yapılar 

arasındaki sınırlar daha da belirginleşmiştir. Sülün’ün de vurguladığı gibi, bu dönemde 

sanatsal üretimin önemli bir kısmı, kültürel sermaye oluşturma ve marka değerini 

yükseltme hedefiyle kurumsal yapılar etrafında şekillenmiştir (Sülün, 2020). Özel 

müzelerin ve sanat merkezlerinin artışıyla birlikte, bağımsız kolektifler bir yandan 

yeni müşterek üretim alanları yaratmaya çalışırken, diğer yandan sermaye merkezli 

kurumsallaşmaya alternatif üretim biçimlerini inşa etme çabası içine girmiştir. 

Dolayısıyla, 1960-2000 döneminde oluşan bağımsız müşterekleşme deneyimlerinin 

2000’ler sonrası süreçte daha bilinçli bir kültürel ve politik duruşla evrildiği 

görülmektedir.  

Çalıkoğlu (2007), 1900’lerdeki Batılılaşma süreciyle ortaya çıkan ve Cumhuriyet 

dönemi devlet politikaları tarafından desteklenen sanatçı gruplarının, zamanla yerini 

1990’lardan itibaren sanatçı inisiyatifi olarak tanımlanan yeni oluşumlara bıraktığını 

ifade etmektedir. Ortaya çıkan bu inisiyatif ve kolektiflerin ortak paydası, mevcut 

sanat sistemine karşı alternatif bir üretim anlayışı ve mekânı yaratma isteğidir. 



40 
 

Bununla beraber sanatçılar, dönemin ekonomik ve toplumsal koşullarının da etkisiyle, 

birlikte hareket etme tutumu sergilemişlerdir. 

2000’ler ve sonrasında ise alternatif sanat alanlarının çoğalması ve Gezi Direnişi gibi 

toplumsal olaylar, sanat kolektiflerinin örgütlenme pratiklerini, mekânsal 

müşterekleşme ve kolektif eylem odaklı yeni stratejiler doğrultusunda yeniden 

tanımlamalarına yol açmıştır. 2000’ler sonrası sanat ortamında, dijital teknolojilerin 

sunduğu yeni olanaklar, kolektif üretim biçimlerini yeniden tanımlamış ve 

müşterekleşmenin sınırlarını genişletmiştir. Özellikle blok zincir teknolojisinin ortaya 

çıkışı, sanat üretimi ve dolaşımında merkeziyetsiz, dağıtık ve şeffaf anlayışların 

gelişmesine olanak sağlamıştır. Yetişkin, blok zincir teknolojisinin sanat alanına 

getirdiği bu yeni örgütlenme biçimlerini değerlendirirken, merkezi yapıları aşan, 

“çoklu özneleşmeyi mümkün kılan alternatif müşterekleşme” tutumunun önemine 

dikkat çeker (Yetişkin, 2019). Bu bağlamda, 2000 sonrası dönemde oluşan bağımsız 

sanat kolektifleri, yalnızca fiziksel mekânlarda değil, dijital ağlar üzerinde de müşterek 

üretim alanları kurarak hem estetik hem de politik anlamda yeni bir dayanışma ağı 

oluşturmuşlardır. Bu gelişmeler, günümüzde sanatın salt estetik bir üretim değil, aynı 

zamanda teknolojik ve toplumsal müştereklerin inşası süreci olduğunu göstermektedir. 

Günümüz sanat kolektiflerinin temel özellikleri incelendiğinde, esnek ve kâr amacı 

gütmeyen bir örgütlenme benimsedikleri, katılımcılığı ve özerkliği vurguladıkları 

görülür. Geleneksel kurumların kısıtlayıcı mekanizmalarından bilinçli bir biçimde 

uzak duran bu oluşumlar, kendilerini sıklıkla “inisiyatif” veya “bağımsız sanat alanı” 

gibi kavramlarla tanımlayarak resmi sanat kurumlarından farklılaştıklarını ortaya 

koymuşlardır. Bu kolektif oluşumlar, bir müşterekleşme pratiği olarak da 

değerlendirilebilir. Stavrides’in vurguladığı üzere müşterekleşme pratikleri, insanlar 

arasında yeni ilişkiler üretmekte ve paylaşım biçimlerinin örgütlenmesini mümkün 

kılan yaratıcı karşılaşmaları teşvik etmektedir; neticede “en temelde yeni toplumsal 

yaşam biçimleri, müşterekte-yaşama biçimleri yaratıyor” (Stravrides, 2016). 2000’ler 

sonrası sanat kolektifleri, sanat üretimini bireysel bir faaliyet olmaktan çıkarıp kolektif 

bir yaşama ve çalışmaya dönüştürerek dayanışma, ortak üretim ve paylaşım odaklı 

yeni pratikler geliştirmişlerdir. Bu yönüyle müşterekleşme, söz konusu kolektiflerin 

yalnızca sanat nesnesi üretmekle kalmayıp beraber yaşamayı ve birlikte üretmeyi de 

içeren toplumsal-politik bir tavır almalarını sağlamaktadır. 



41 
 

Türkiye’de 2000’ler sonrasında ortaya çıkan sanat kolektiflerinin müşterekleşme 

anlayışları, çeşitli biçimlerde tezahür etmiştir. Örneğin Hafriyat (İstanbul, 1996-2010), 

mevcut sanat piyasasına karşı alternatif arayışlar içinde, grup mantığıyla hareket eden 

bir sanatçı kolektifi olarak faaliyet göstermiştir (Url-1). Oda Projesi (İstanbul, 2000), 

Galata semtindeki bir apartman dairesini mahalle sakinlerine açarak sanatı günlük 

yaşamla iç içe sokmuş; komşularını (özellikle çocukları) sanat projelerine katan 

katılımcı çalışmalarıyla dikkat çekmiştir. Bu yaklaşımla Oda Projesi, sanatın mahalle 

ölçeğinde müşterek bir deneyime dönüşebileceğini göstermiş, komşuluk ilişkileri 

üzerinden sanatsal üretimi kolektif bir eyleme yaymıştır (Url-2). Apartman Projesi 

(İstanbul, 1999) ise kurucusu Selda Asal’ın inisiyatifiyle benzer şekilde bir apartman 

mekânını dönüştürerek, galeri ve müze sistemine alternatif olacak deneysel bir sergi 

ve üretim alanı yaratmıştır. Bu tür mekâna dayalı inisiyatifler, sanatçılara özgür bir 

platform sunarken izleyicileri de alışılmış sergi ortamlarının dışında sanatla 

buluşturmuş, böylece sanatın üretim, deneyim ve dolaşımını müşterek bir zemine 

taşımışlardır (Url-3). 

Bunun yanı sıra, 2000’lerde örgütlenme anlayışlarında da çeşitlilik boy göstermiştir. 

İstanbul’da kurulan Pist/// (Pist) (Url-4) ve 5533 (Url-5) gibi sanatçı inisiyatifleri, 

alışıldık olmayan mekânlarda (örneğin bir pasajda veya ticari bir hanın içerisinde) 

deneysel sergiler ve atölyeler düzenleyerek genç sanatçılar ve küratörler için adeta açık 

laboratuvarlar işlevi görmüştür. Özellikle 5533, kendini “deneysel bir sanat mekânı” 

olarak tanımlayarak 2010 yılında dernek statüsü kazanmış ve kurumsal bir yapı içinde 

devam etme yoluna gitmiştir. Bu durum, kolektif girişimlerin sürdürülebilirlik adına 

zamanla resmi bir kimlik kazanabildiğine örnek gösterilebilir.  

Yine İstanbul’da 2007 yılında kurulan Pasaj inisiyatifi, bir pasaj içerisindeki dükkân 

boşluğunu kullanarak pop-up sergiler ve kamusal etkinlikler gerçekleştirmiş; sanatla 

gündelik yaşamı kesiştiren müşterek üretim anlayışı sunmuştur. Pasaj, geçici mekân 

kullanımı üzerinden kolektif üretimi teşvik eden, kentli izleyiciyi beklenmedik 

mekânlarda sanatla buluşturan bir strateji benimsemiştir. Bu yaklaşım hem mekânsal 

müşterekleşme pratiklerini hem de sanatın kamusal yaşamdaki rolünü görünür 

kılmıştır (Url-6). 

Yaygara kolektifi ise 2006 yılında Ankara’da bir grup sanatçı tarafından çağdaş sanatı 

desteklemek amacıyla kurulmuştur. Kolektif, kurumsal desteklerin sınırlı olduğu bir 



42 
 

kentte, sanatçı dayanışmasını temel alan bir paylaşım alanı geliştirmiştir. Atölye 

temelli üretim süreçlerini kolektif sergilerle kamusallaştıran Yaygara hem fiziksel hem 

de düşünsel bir müşterek alan yaratmayı hedeflemiştir (Beldan, 2012).  

2003 yılında İzmir’de bağımsız bir güncel sanat alanı olarak kurulmuş K2 Güncel 

Sanat Merkezi, ulusal ve uluslararası sanatçılara açık çağrılarla sergileme olanağı 

sunan merkez, sanatçı rezidansları ve atölye programlarıyla üretimi desteklemiş; 

disiplinlerarası etkileşimi teşvik eden bir platform olarak işlev görmüştür. K2, yalnızca 

sergi mekânı değil, aynı zamanda sanatçılar, küratörler, araştırmacılar ve yerel 

topluluklar arasında ağlar kuran bir müşterek alan olarak da faaliyet göstermiştir. Bu 

yönüyle K2, İzmir’de güncel sanatın kurumsal yapıların dışında sürdürülebilir biçimde 

var olmasına katkı sunmuştur (Url-7). Bu yönüyle aynı şehirde ortaya çıkan Karantina 

(Url-8) ve Darağaç (Url-9) gibi oluşumlara alan açmıştır. Bu kolektifler ise, sokakları 

sergi alanına çevirerek yerel halkla doğrudan temas kurmuş; bu sayede mekân ve sanat 

ilişkisini müşterekleşme temelinde yeniden üretmişlerdir. 

2008 yılında kurulmuş Çanakkale Bienali İnisiyatifi (CABININ), küçük bir kentte 

bienal sürekliliğini kolektif bir çabayla sürdüren bir örnektir. Yerel aktörlerle ulusal 

ve uluslararası sanatçılar arasında köprü kurarak, sanatsal üretimi bir müşterekleştirme 

pratiği olarak konumlandırmaktadır. CABININ, yalnızca bir sergi platformu olarak 

değil, aynı zamanda katılımcı süreçleri teşvik eden, eleştirel kamusallığı odağına alan 

bir kolektif oluşum olarak dikkat çeker. Kültür politikalarının merkeziyetçi yapısına 

karşı, yerelde bilgi ve deneyim paylaşımına dayanan alternatif bir ekosistem inşa 

etmektedir (Url-10). 

Benzer şekilde, 2016 yılında kurulan Diyarbakır ve Mardin merkezli Merkezkaç (Url-

11) ve 2017 yılında kurulan Loading Art Space (Url-12) ile 2018 yılında kurulan A4 

Atölye (Url-13), sanat üretiminin periferide de sürdürülebilir kılınabileceğini gösteren 

önemli örneklerdir. Bu oluşumlar, çeşitli disiplinlerden sanatçılar ve yerel topluluklar 

arasında müşterek üretim alanları açarak, müşterekleşme süreçlerini hem mekânsal 

hem düşünsel düzeyde işler kılmaktadır. Özellikle A4 Atölye’nin yürüttüğü projeler, 

genç sanatçılara yönelik açık çağrılar, atölye çalışmaları ve katılımcı üretim 

süreçleriyle, üretimin bireysel değil, kolektif deneyimlere yaslandığı bir çerçeve sunar. 

Bunun yanı sıra Merkezkaç Sanat Kolektifinin, CultureCivic desteğiyle geliştirilen 

“Kolektif Mekân” projesi, mekânın paylaşım ilkelerine göre dönüştürülmesini; 



43 
 

ilişkisel ve geçici bir müşterek alan olarak kurgulanmasını ortaya koymuştur. Bu 

örneklerin her biri, müşterekleşmeyi hiyerarşik kurumlardan bağımsız, bağlamsal, 

geçici ve yatay ilişkilerle kuran parataktik ortaklıklar üretme çabasındadır. Böylece, 

sanat kolektifleri yalnızca üretim araçlarını değil, aynı zamanda karar alma, paylaşım, 

görünürlük ve erişim süreçlerini müşterekleştirmektedir. 

Tüm bu örnekler, 2000’ler ve sonrasında Türkiye’de sanat kolektiflerinin coğrafi 

olarak yaygınlaştığını, yalnızca İstanbul gibi merkezlerde değil, Anadolu’nun çeşitli 

kentlerinde de bağımsız sanat alanlarının filizlendiğini göstermektedir. Her biri kendi 

bağlamına uygun özgün müştereklik anlayışları geliştiren bu inisiyatifler, bulundukları 

yerelin sosyal ve kültürel dokusuyla etkileşime geçerek sanatın tek merkezli kurumsal 

örgütlenme biçimlerini kırmaya katkı sunmuştur. 

Bu kolektif oluşumların iç örgütlenme biçimleri ve süreklilik stratejileri de 

müşterekleşmenin önemli bir boyutudur. Birçok bağımsız sanat oluşumunun, 

başlangıçta birkaç arkadaşın veya meslektaşın gönüllü girişimleriyle ortaya çıktığı, 

yani gayri resmî dostluk ağları temelinde filizlendiği görülür. Genellikle üyeler 

arasında katı bir hiyerarşi bulunmaz; herkesin belirli rollere sıkı sıkıya ayrılmadığı, 

görev ve sorumlulukların ihtiyaçlara göre paylaşıldığı esnek bir iş bölümü söz 

konusudur. Nitekim çoğu kolektifte idari ve lojistik işleri üstlenen bir iki kişi öne 

çıkarken (örneğin fon başvurusu, mekân yönetimi, iletişim gibi konularda), yaratıcı 

üretim ve uygulama süreçleri sanatçı üyeler tarafından ortaklaşa yürütülmektedir. Bu 

durumun getirdiği en büyük zorluk ise ekonomik sürdürülebilirlik meselesidir. 

İnisiyatiflerin büyük kısmı, herhangi bir düzenli finansal destek olmaksızın kendi 

imkânları ve kişisel katkılarla varlıklarını sürdürmeye çalışmaktadır. Kimileri 

uluslararası fonlar veya sponsorluklar yoluyla faaliyetlerini devam ettirebilse de 

çoğunluğu için kaynak yaratma ve mekân giderlerini karşılama sürekli bir endişe 

konusudur. Bu nedenle, bazı kolektifler zaman içinde resmî dernekleşme yoluna 

giderek yasal statü kazanmış ve çeşitli fonlardan yararlanmaya başlamıştır. Örneğin, 

2010’lardan itibaren SAHA Derneği gibi kurumların “bağımsız sanat inisiyatiflerine 

destek” programları aracılığıyla fon sağlaması, pek çok oluşumun profesyonelleşme 

sürecini hızlandırmıştır (Bunulday, 2021). İlk ortaya çıkan iş birliğine dayalı sanat 

inisiyatiflerinin bir kısmı dernekleşip kurumsallaşmış, bir kısmı da proje bazlı 

fonlardan yararlanarak faaliyetlerini sürdürmüştür. Bu gelişmeler bağımsız 



44 
 

oluşumların ömrünü uzatmakla birlikte, bazı açılardan eleştirel değerlendirmelere de 

konu olmuştur.  

Tüm bu bağımsız sanat oluşumlarının toplumsal, mekânsal ve kültürel etkileri dikkate 

değer boyuttadır. Toplumsal açıdan, kolektiflerin en önemli katkısı sanat ortamında 

dayanışma kültürünü güçlendirmeleri olmuştur. Sanatçılar arası iş birliği ve bilgi 

paylaşımı, bu müşterek oluşumlarda bir refleks haline gelmiştir. Birlikte iş yapan, sergi 

açan veya etkinlik düzenleyen sanatçılar, yalnız çalıştıklarından daha güçlü bir ses 

çıkarabilmişlerdir. Mekânsal açıdan bakıldığında, bağımsız sanat kolektifleri kenti 

adeta bir açık sergi alanına dönüştürerek âtıl veya alternatif mekânları sanat 

kullanımına sokmuştur. Apartman daireleri, pasajlar, endüstriyel yapılar veya kafeler 

birer sergi mekânı haline gelirken, kentin merkezi dışında kalan bölgeler de kültürel 

haritaya dâhil edilmiştir. İstanbul dışındaki şehirlerde de benzer şekilde, bağımsız 

sanat mekânları kentsel kamusal alanın parçası haline gelmiş; Diyarbakır’da bir 

apartman dairesinde kurulan Loading veya İzmir’de bir mahalle atölyesine yayılan 

Darağaç projesi gibi örnekler, bulundukları kentlerde yeni kültürel odaklar 

yaratmıştır. Her bir kolektif, kendi koşullarına uygun bir müşterekleşme pratiği 

(örneğin mahalle dayanışmasına dayalı, atölye/mekân paylaşımına dayalı veya ortak 

sergi/organizasyon çevresinde) oluşturarak, alternatif bir kültürel, kamusal ve 

müşterek alan inşa etmiştir. Bu anlayışlar, sanatçıların ve sanat izleyicilerinin bir arada 

üretip deneyimleyebileceği ortamlar sunarak, Türkiye’de güncel sanat ekosistemine 

hem içerik hem de organizasyon biçimi açısından çeşitlilik getirmiştir.  

Bu doğrultuda, Türkiye’de 1990 sonrası dönemde gelişen bağımsız sanat 

kolektiflerinin ve oluşumlarının, müşterekleşme bağlamında nasıl konumlandığını 

tartışmak üzere çeşitli örneklerin seçilmesi hem tarihsel süreklilik hem de kavramsal 

çeşitlilik açısından önem taşımaktadır. Apartman Projesi ve Darağaç Kolektifi gibi 

oluşumlar, özellikle kent hakkı, kamusal alanda müdahale, kurumsal eleştiri ve 

alternatif sergileme biçimleri üzerinden müşterek mekânların kurulmasına yönelik 

deneyimlere işaret etmektedir. Bu örnekler, sanatın kamusal alanla kurduğu ilişkide 

kolektif müdahale ve yerellik temelli müşterekleşme biçimlerini görünür kılmaktadır. 

3.3 başlığında ise, daha çok ağ temelli, dijital ya da örgütsel düzeyde müşterekleşmeyi 

mümkün kılan üç farklı oluşuma odaklanılmıştır. amberPlatform, sanat ve teknoloji 

arasındaki kesişimlerde, açık kaynaklı üretim ve katılımcı pratikler aracılığıyla bilgi 

müşterekleri oluşturan bir kolektif yapı sunmaktadır. bak.ma, toplumsal hareketlere ait 



45 
 

görsel arşivlerin ortaklaşa üretimini ve dolaşımını mümkün kılan bir dijital müşterek 

bellek alanı olarak işlev görmektedir. Bağımsızlar Ağı ise sanatçıların ve kültür 

üreticilerinin kurumsal baskılar karşısında geliştirdikleri yatay ve kendiliğinden 

örgütlenmiş direniş pratikleriyle, sabit kimliklere ya da yapılara bağlı kalmaksızın 

geliştirilen geçici ortaklıkları temsil etmektedir. Söz konusu örnekler, parataktik 

müşterekleşme kavramı çerçevesinde ele alındığında, farklı düzlemlerde –mekânsal, 

dijital, örgütsel müşterek değer, bilgi ve eylem üretimine olanak tanıyan eleştirel 

pratikleri görünür kılmaktadır. Bu çalışma kapsamında söz konusu oluşumların 

seçilmesinin temel nedeni, müşterekleşmenin çeşitli biçimlerini 

somutlaştırmalarıdır.  Bu çeşitlilik, müşterekleşme pratiklerinin Türkiye’de hangi 

düzlemlerde geliştirilebildiğini ortaya koyarken, Zero Movement gibi günümüz 

sanatında disiplinlerarası ve deneysel bir kolektifin, bu öğrenim alanına nasıl dahil 

olduğunu, mevcut pratiklerle nasıl bir etkileşim kurduğunu ve onları nasıl 

dönüştürdüğünü anlamak açısından önemli bir geçiş noktası sunmaktadır. 

3.1 Kamusal Alanda Müdahale ve Kent Hakkı  

Sanat kolektiflerinin kentle kurduğu ilişki, mekânsal, politik ve toplumsal müdahale 

biçimleriyle örülüdür. Bu bağlamda Lefebvre’in 1968 yılında ortaya koyduğu “kent 

hakkı” (le droit à la ville) kavramsallaştırması, sanatın kamusal alandaki işlevini ve 

potansiyelini yeniden düşünmek açısından güçlü bir kuramsal çerçeve sunmaktadır 

(Lefebvre, 1968). Lefebvre’e göre kent hakkı, yalnızca kent mekânına fiziksel erişimi 

değil, bu mekânın yeniden şekillendirilmesi ve dönüştürülmesi sürecine kolektif 

olarak katılma hakkını da kapsar (Lefebvre, 2016). Bu anlayış, sanatsal müdahaleyi 

hem mekânsal dönüşüm hem de toplumsal katılım üzerinden okuma olanağı 

sağlamaktadır. 

Bu çerçeveyi genişleten Stavrides, müşterek mekân (common space) kavramını 

geliştirmiştir. Ona göre müşterek mekân, sabit ve özel mülkiyete dayalı alanlara karşıt 

olarak, birlikte kullanım ve kolektif deneyim üzerinden tanımlanan, sürekli olarak 

müzakere edilen ve dönüşen mekânlardır (Stravrides, 2018). Stavrides’e göre bu tür 

mekânlar, toplumsal karşılaşmaları mümkün kılan geçirgenliklerle örülüdür ve ortak 

yaşam pratiklerini destekleyerek müşterekte yaşama biçimlerine zemin hazırlar 

(Stavrides, 2018). Bu bağlamda sanat kolektiflerinin kamusal alanlara dönük 



46 
 

müdahaleleri, yalnızca birer sergileme stratejisi değil; aynı zamanda müşterekleşme 

biçimi olarak okunabilir. 

1990’lar sonrası Türkiye’de faaliyet gösteren bazı bağımsız sanat kolektifleri, alışılmış 

sanat mekânlarının sınırlarını aşarak doğrudan kamusal alanda konumlanmış; 

sokaklar, apartman daireleri, mahalle araları ve terkedilmiş yapılar gibi gündelik 

yaşam alanlarını sanatsal müdahalenin sahası haline getirmiştir. Bu tür eylemler, 

Bollier’in (2014) müşterekleşme anlayışıyla da örtüşür biçimde, kaynakların ya da 

alanların yalnızca ortaklaşa kullanımı değil, aynı zamanda kolektif anlam ve değer 

üretimiyle dönüştürülmesini ifade eder. Yetişkin’in (2020) parataktik müşterekleşme 

kavramıyla birlikte düşünüldüğünde bu tür pratikler, çeşitli aktörlerin yaşamda kalmak 

için eş düzeyde ve merkeziyetsiz biçimde taktiksel olarak yan yana gelerek 

oluşturduğu, bağlamsal ve geçici ortaklıklar olarak değerlendirilebilir.  

Bu bölümde ele alınacak olan Hafriyat Grubu, Apartman Projesi ve Darağaç Kolektifi; 

kamusal alanı yalnızca sergileme mecrası değil, aynı zamanda müdahale, dönüşüm ve 

müşterek üretim alanı olarak değerlendiren kolektiflerdir. Bu örnekler, sanatın 

mekânsal müşterekleşmeye nasıl katkı sunduğunu ve kent hakkının sanatsal pratiklerle 

nasıl yeniden talep edilebileceğini göstermek açısından önemli emsaller sunmaktadır. 

Hafriyat Sanatçı Grubu 

1996 yılında kurulan Hafriyat Sanatçı Grubu, Mimar Sinan Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Akademisi’nden mezun olan ressamlar Antonio Cosentino, Hakan 

Gürsoytrak ve Mustafa Pancar’ın ortak sergi açma kararıyla doğmuştur. Grubun adı, 

Mustafa Pancar’ın Hafriyat başlıklı eserinden esinlenmiş; kelimenin çok katmanlı 

anlam dünyası, kolektifin eleştirel tutumuyla uyumlu bulunmuştur. Kısa süre içinde 

Murat Akagündüz’ün de gruba katılmasıyla birlikte üretim pratikleri genişlemiş; yıllar 

içinde sergi temalarına göre değişen katılımlarla daha da zenginleşmiştir.  Şekil 3.2’de 

yer alan, 1 Mayıs 2007’de genç ve üretim imkânları kısıtlı sanatçılar için kurulan 

Hafriyat Karaköy adlı sergi mekânı, kolektifin kamusal alana müdahale stratejisini 

somutlaştıran önemli bir adımdır. 



47 
 

 

Şekil 3.1 : Hafriyat Karaköy basın ilanı, Mustafa Pancar arşivi. 

Hafriyat’ın kolektifleşme süreci, özellikle 1980 darbesi sonrasında Türkiye’de örgütlü 

hareketliliğe karşı gelişen baskıcı atmosferin yarattığı kırılmalara karşı bir tepki olarak 

okunabilir. Grup, sanat üretiminde ortaklık ve takım çalışmasıyla açığa çıkan kolektif 

enerjiyi, mevcut kültürel ve politik yapılarla eleştirel bir ilişki kurmak üzere 

yönlendirmiştir. Bu yönelimiyle Hafriyat, Lefebvre’in (2016) “kent hakkı” kavramıyla 

doğrudan ilişkilendirilebilir. Kent hakkı, yalnızca fiziksel mekâna erişimi değil; o 

mekânı kolektif biçimde dönüştürme, deneyimleme ve yeniden biçimlendirme hakkını 

içerir. Bu bağlamda, Hafriyat Grubu’nun üretim dili, modern kent hayatına ve onun 

toplumsal etkilerine eleştirel bir mesafeyle yaklaşır. Hakan Gürsoytrak bu bakışı şu 

sözlerle ifade eder: 

Hafriyat, kenti doğa dışı ve modern bir mekân olarak algılıyor. Kente, 

modernizmin yaşam ve kültür üzerindeki etkilerini gözlemlemek için mekânlar 

üzerinden bakıyor. Çağdaş kentleri, yaşanan modelleri, yaşanmak istenen, 



48 
 

yaşanması teşvik edilen modern kent ütopyalarını, hayal kırıklıklarının 

üretildiği ve tüketildiği atmosferi görüyor (Yavuz, 2007, s. 108). 

Stavrides’in (2018) müşterek mekân yaklaşımıyla da örtüşen biçimde, Hafriyat 

Karaköy mekânı sabit bir sergi salonu değil, katılıma açık, çok işlevli, müşterekleşen 

bir deneyim alanı olarak işlev görmüştür. Sanatçıların ortak üretimleri kadar, 

izleyicilerle kurdukları etkileşim de bu mekânın müşterek niteliğini pekiştirmiştir. 

Ancak bu eleştirel potansiyele rağmen, Hafriyat Grubu’nun sanatsal üretim süreçleri 

her zaman bağımsız bir zeminde gerçekleşmemiştir. Pek çok etkinlik ve sergi, kültür 

politikalarının içinde yer alan sanat kurumlarının desteğiyle gerçekleştirilmiştir. 

Örneğin, sergilerini çoğunlukla galeri ve vakıf gibi kurumsallaşmış sanat 

mekânlarında düzenlemeleri, kolektifin kamusal müdahale iddiasını belirli ölçüde 

sınırlamaktadır. Bu durum, Bollier’in (2014) müşterekleşmenin neoliberal düzende 

nasıl yeniden şekillendiğine ilişkin eleştirilerini akla getirmektedir. Müşterekleşme 

süreçleri, piyasa dinamikleri ve kurumsal ilişkilerle temas ettikçe özgünlüğünü yitirme 

riski taşır. 

Sonuç olarak Hafriyat Grubu, bir yandan kent hakkı, kamusal alan ve eleştirel estetik 

gibi kavramlar etrafında şekillenen, müşterek bir sanat üretim pratiği sunarken; diğer 

yandan sanat kurumlarıyla kurduğu ilişkiler bağlamında eleştiriye açık bir pozisyonda 

durmaktadır. Bu çift yönlü karakteriyle Hafriyat, Türkiye’de müşterekleşme temelli 

sanat kolektiflerinin ilk örneklerinden biri olarak değerlendirilebilir; ancak üretim 

koşulları ve kurumsal bağımlılıkları dikkate alındığında, bu pratiğin sınırlarını da 

ortaya koyar. 

Apartman Projesi 

Apartman Projesi, 1999 yılında Selda Asal’ın girişimiyle İstanbul’un Beyoğlu 

semtinde kurulan bağımsız bir sanat inisiyatifidir. Başlangıçta bir apartman dairesinde 

faaliyet gösteren proje hem bireysel hem de kolektif sanat üretimlerine olanak 

sağlayan, disiplinlerarası iş birliğini ve alternatif ifade biçimlerini destekleyen bir 

mekân olarak yapılandırılmıştır. Dönemin galeri sistemine alternatif olarak ortaya 

çıkan Apartman Projesi, video, ses, performans ve enstalasyon gibi dönemin güncel 

sanat ortamında henüz sınırlı kabul gören üretim alanlarına yer açmıştır (Sırma, 2010). 

Asal, projenin çıkış noktasını dönemin sanat ortamındaki kısıtlılıklarla ilişkilendirir. 

O dönemde çağdaş sanatla ilgili çok az sayıda kurum olduğunu ve bu durumun 



49 
 

bağımsız bir üretim alanı açma gerekliliğini doğurduğunu belirtir. Bu çerçevede, 

Apartman Projesi yalnızca eser sergileme değil, aynı zamanda barınma, tartışma ve 

kolektif deneyimlere dayalı bir üretim ortamı olarak kurgulanmıştır. Asal’ın ifadesiyle, 

projeler belirli temalar etrafında değil, daha çok ‘biz’ olma, toplumsal sorumluluk, 

coğrafi bağlam ve karşılaşmalar ekseninde şekillenmektedir (Çalıkoğlu, 2007). 

Apartman Projesi, kuruluşundan kısa bir süre sonra İstanbul’daki yerel üretimin yanı 

sıra Güney Kafkasya, İran ve Balkanlar gibi coğrafyalarda da mobil atölyeler ve 

sergiler gerçekleştirmiştir (Apartment Project, t.y.). 2012 yılında Berlin’e taşınan 

proje, buradaki faaliyetlerinde de benzer bir yaklaşımı sürdürmüş; Neukölln 

bölgesinde komünal yaşamı ve kolektif üretimi teşvik eden programlar yürütmüştür. 

Bu yaklaşım, yalnızca içerik üretimi değil, sergileme biçimleriyle de müşterek alanlar 

yaratmayı hedeflemiştir. 

Apartman Projesi’nin üretim biçimleri ve mekân kullanımına yönelik yaklaşımları, 

sanatın yalnızca sergilenebilir bir nesne değil, toplumsal ilişkilerin yeniden 

kurgulandığı bir alan olarak ele alınabileceğini ortaya koyar. Gündelik yaşamla temas 

eden yerleştirmeler, geçici kolektif birliktelikler ve kente yayılan sanatsal eylemler 

aracılığıyla proje, bireysel ifade ile kamusal alan arasında yeni bir etkileşim zemini 

oluşturur. Bu doğrultuda, Apartman Projesi’nin pratiği, fiziksel mekânın ötesine 

geçerek kentte var olma, görünürlük kazanma ve ortak yaşam alanlarını dönüştürme 

yönünde bir sanatsal müdahale biçimi olarak değerlendirilebilir. 

Her ne kadar Apartman Projesi bireysel bir sanatçının inisiyatifiyle başlamış olsa da 

zamanla farklı kolektif yapıları da içinde barındıran esnek bir oluşuma dönüşmüştür. 

SiS Project Team, 2+1, On/Off, SPACEDIGGER ve Autoscopie gibi kolektifler bu 

oluşum içerisinde projeler gerçekleştirmiştir. Bu kolektiflerin varlığı, Apartman 

Projesi’nin tamamen yatay bir yapılanmaya sahip olmasa da proje bazlı iş birliklerine 

açık, esnek ve geçici ortaklıklarla ilerleyen bir müşterekleşme modelini zaman zaman 

benimsediğini göstermektedir. Asal’ın koordinatörlük rolü, bu oluşumun belirli bir 

yönetsel süreklilikle hareket ettiğini gösterse de proje süreçlerinin çoğunda kolektif 

üretim ve iş birliğine dayalı dinamikler ön plandadır.  

Ancak bu esneklik ve hareketlilik modeline rağmen, Apartman Projesi’nin tüm 

üretimleri, tıpkı Hafriyat örneğinde olduğu gibi, bağımsız bir ekonomik dayanışma 

sistemine sahip olmamış; kimi zaman kurumsal desteklerle ya da sanatçının kişisel 



50 
 

kaynaklarıyla sürdürülmüştür. Bu da projenin sürdürülebilirliğini doğrudan etkileyen 

bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

Darağaç Kolektifi 

Darağaç Kolektifi, İzmir’in tarihi Alsancak semtinde, liman arkasında yer alan 

Darağaç Mahallesi’nde faaliyet gösteren bir sanat kolektifidir. 2016 yılında bir grup 

sanatçı, tasarımcı ve akademisyenin girişimiyle ortaya çıkan bu kolektif, kentsel 

dönüşüm baskısı altındaki bir mahallede, mevcut yapıların dönüştürülmesi yerine 

birlikte yaşama, üretme ve direnme pratiklerini esas alan bir karşı-mekân yaratma 

arayışından doğmuştur (Pasin, Varinlioğlu & Kılınç, 2020). 

Kolektif, herhangi bir kurum veya ticari galeriye bağlı olmadan, yerel halkla birlikte 

ve doğrudan kamusal alanda sanat üretimi gerçekleştirmeyi amaçlamaktadır. Sokaklar, 

ev cepheleri, terk edilmiş binalar ve duvarlar sergi mekânına dönüşürken, mahalleli 

hem izleyici hem de katılımcı hâline gelir. Bu durum, kent hakkının, yani yaşam 

alanını kolektif olarak dönüştürme hakkının, sanat yoluyla somutlaştığı bir 

müşterekleşme pratiğine işaret eder. 

Güleç ve Savaşır (2022), Darağaç Kolektifi’nin kamusal mekânda gerçekleştirdiği 

üretimlerin “yaratıcı aktivizm” olarak değerlendirilebileceğini öne sürmektedir. Bu 

bağlamda kolektifin faaliyetleri, yalnızca sanatın mekânla kurduğu ilişkiyi değil, aynı 

zamanda kullanıcıların bu mekâna dair hak taleplerini ve direniş stratejilerini de 

görünür kılar. Mahallenin fiziksel dokusu ve sosyal yapısı, sanatçılar için sadece bir 

zemin değil; aynı zamanda kolektif hafızanın, gündelik hayatın ve toplumsal 

gerilimlerin temsil edildiği dinamik bir ortam hâline gelir. 

Darağaç Kolektifi’nin faaliyetleri, sanatın mekânsal kullanımını geçici, kolektif ve eş 

düzeyli müdahalelere açmaktadır. Bu pratikler, mahallede sanat üzerinden örülen bir 

kamusal alan tahayyülünü, kurumsal alanların dışında, doğrudan kent dokusu içinde 

yeniden üretir. 

Ancak kolektifin karşılaştığı zorluklar da göz ardı edilemez. Pasin ve diğerlerinin 

(2020) belirttiği gibi, yerel yönetimler ile kurulan ilişkiler, bürokratik engeller ve 

görünürlüğün getirdiği riskler zaman zaman kolektifin özerkliğini zorlamaktadır. Öte 



51 
 

yandan, kolektifin herhangi bir sürekli mekâna sahip olmaması hem esneklik hem de 

kırılganlık yaratmaktadır. 

Önemli bir nokta ise, Darağaç Kolektifi’nin farklı dönemlerde çeşitli sponsorluk ve 

destekler aracılığıyla etkinliklerini gerçekleştirmiş olmasıdır. Kolektifin resmî web 

sitesinde yer alan bilgilere göre (Url-9), destekçiler arasında çok sayıda kurum yer 

almaktadır. Bu durum, kolektifin görünürdeki bağımsızlığını yeniden düşünmeyi 

gerektirir; zira müşterek bir üretim alanı olarak tanımlanan bu oluşum, zaman zaman 

kurumsal desteklerle biçimlenen ve taktiksel bir yan yana gelişi içeren bir yere 

evrilmektedir. 

Bu çerçevede Darağaç Kolektifi, kent hakkı ve kamusal müdahale bağlamında 

değerlendirildiğinde, sanatsal üretimin sosyal bir pozisyon alma, mekâna müdahale 

etme ve müşterek bir yaşam alanı inşa etme pratiği olduğunu göstermektedir. Bununla 

birlikte, bu pratiğin ekonomik, mekânsal ve kurumsal destek ilişkileriyle şekillendiği 

ölçüde eleştirel biçimde yeniden düşünülmesi gerekmektedir. 

3.2 Kolektif Hafıza, Arşivleme ve Bilgi Üretimi  

Halbwachs’ın kavramsallaştırmasıyla “Kolektif hafıza”, bireysel anıların toplumsal 

çerçevede şekillenmesidir. Halbwachs’a göre hafıza, bireysel bilinçle sınırlı olmayan; 

toplumsal kurumlar, mekânlar ve ilişkiler yoluyla inşa edilen bir süreçtir (Halbwachs, 

1992). Sanat kolektiflerinin üretimleri de yalnızca estetik ifadeler değil; geçmişin, 

deneyimlerin ve tanıklıkların kolektif olarak hatırlandığı alanlar yaratır. Bu bağlamda 

sanat, toplumsal hafızanın kurulmasında etkin bir rol üstlenir. Nora’nın (1989) lieux 

de mémoire (hafıza mekânları) kavramı, modern çağda kolektif hafızanın artık doğal 

toplumsal ortamlarda değil, özel olarak inşa edilen mekân ve pratiklerde oluştuğunu 

ileri sürer. Bu bağlamda arşiv, yalnızca belgelerin toplanması değil; hatırlama, 

dışlama, görünür kılma ve hatta unutma süreçlerinin örgütlenmesidir. Arşiv 

politikaları, neyin değerli kabul edilip korunacağına, neyin görünür olup dolaşıma 

gireceğine karar verir ve böylece kolektif hafızanın sınırlarını çizer (Derrida, 1995). 

Günümüz sanat kolektiflerinin bir kısmı, alternatif arşivleme ve belgeleme pratikleri 

geliştirerek hegemonik tarih anlatılarına karşıt yönelimler üretmektedir. Bu oluşumlar, 

yerel bilgi birikimini, mikro-tarihleri, bastırılmış anlatıları ve marjinalize edilmiş 



52 
 

aktörleri odağa alarak müşterekleşmeyi yalnızca fiziksel mekân paylaşımı değil, bilgi 

üretiminin ortaklaştırılması biçiminde de düşünmektedir. 

Dijital araçların sunduğu olanaklarla birlikte arşivleme pratikleri hem biçim hem de 

içerik olarak dönüşmektedir. Dijital arşivler, yalnızca bilgi biriktiren sabit yapılar 

değil; katılıma açık, devingen ve kolektif olarak şekillenen müşterek hafıza alanlarına 

dönüşmektedir. Bollier’in ifadesiyle müşterekler, “yaşayan sosyal sistemlerdir” ve bu 

sistemler yalnızca fiziksel kaynakların değil, bilgi ve hafızanın da paylaşımına dayanır 

(Bollier, 2014). Bu bağlamda, yalnızca belirli kolektiflerin üretimlerine odaklanmak 

yerine, bu üretimlerin birbirine temas ettiği dijital zeminleri de dikkate almak gerekir.  

Bu bölümde bahsedilecek olan amberPlatform, bak.ma, Bağımsızlar Ağı gibi 

oluşumlar, alternatif bilgi üretimi ve arşivleme yöntemleriyle hem görsel hem düşünsel 

katmanlarda müşterekleşmeyi mümkün kılan pratikler sunmaktadır. Bu kolektiflerin 

üretimleri, resmî kültürel belleğin dışında kalan deneyimlere alan açar; yerel 

hikâyeleri, marjinalleştirilmiş kimlikleri ve karşı-hegemonik anlatıları görünür kılar. 

Ayrıca bu oluşumlar, yalnızca üretim yapan yapılar değil; arşivleyen, erişime açan ve 

kolektif katkıya açık platformlar olarak konumlanırlar. Bu yönüyle hem geçmişi 

hatırlama biçimlerini hem de gelecekte hatırlanacak olanı inşa etme süreçlerini 

dönüştürürler. Arşiv, bu çerçevede bir son değil, süreğen bir müşterekleşme süreci 

olarak düşünülebilir.  

amberPlatform 

2007 yılında kurulan amberPlatform, sanat, düşünce ve teknoloji arasındaki ilişkiyi 

sorgulayan, disiplinlerarası ve katılımcı üretimlere odaklanan bir oluşumdur. amber’in 

kurucuları arasında mühendisler, sanatçılar, akademisyenler ve küratörler yer 

almaktadır. Kolektif, özellikle teknolojik araçları yalnızca bir tema değil, aynı 

zamanda bir ortak üretim zemini olarak konumlandırmıştır (Url-14). Bu doğrultuda 

düzenlenen ve Şekil 3.3’te bir afişi yer alan amberFest, platformun en bilinen 

etkinliklerinden biridir ve yıllar içinde çok sayıda atölye, sergi ve açık çağrıya ev 

sahipliği yapmıştır. 



53 
 

 

Şekil 3.2 : Amber Sanat ve Teknoloji Festivali 2014 yılı afişi. 

amberPlatform’un çalışma biçimi, açık kaynaklı yazılım, birlikte üretim, ortak 

öğrenme ve çoğulcu katılım gibi ilkeler doğrultusunda şekillenir. Kolektifin yürüttüğü 

projelerde, teknik bilgiye sahip bireylerle sanatsal üretim yapan aktörler eş düzeyde 

bir etkileşim kurar. Böylece bilgi üretimi yalnızca akademik ya da sanatsal alanla 

sınırlı kalmaz; hacker kültürü1, maker toplulukları2 ve dijital kamusallık gibi ağlarla 

 
1Hacker kültürü, yalnızca bilgisayar korsanlığı ile ilişkilendirilen dar anlamından farklı olarak; özgür 
yazılım, açık erişim, bilgi paylaşımı ve merkeziyetsiz üretim idealleri etrafında şekillenen, yaratıcı 
problem çözmeyi ve sistemleri dönüştürmeyi amaçlayan bir topluluk pratiğini ifade eder. Bu kültür, iş 
birliğine dayalı öğrenme, deneme-yanılma süreçleri ve teknik bilgiyi müşterekleştirme eğilimleriyle 
okunabilir. 

2Maker toplulukları, bireylerin fiziksel ya da dijital araçlarla kendi ürünlerini tasarlayıp ürettikleri; 
genellikle açık kaynaklı bilgi paylaşımını, birlikte öğrenmeyi ve yenilikçi çözümler üretmeyi önceleyen 
kolektif oluşumlardır. Atölye çalışmaları ve açık üretim alanlarında faaliyet gösteren bu topluluklar, 
teknolojik erişimi demokratikleştirme hedefiyle hareket ederler. 

 



54 
 

kesişir. Bu üretim şekli, parataktik müşterekleşme ile doğrudan ilişkilidir. 

amberPlatform, sabit bir yapıya bağlı kalmaksızın, belirli bir tema, ihtiyaç ya da 

toplumsal mesele etrafında geçici iş birlikleri kurar. Her proje, o anki bağlama göre 

şekillenir; katılımcılar ise uzmanlık ya da kimlik temelli değil, katkı ve ilgileri 

doğrultusunda sürece dahil olurlar. Bu yönüyle amberPlatform, teknik bilginin ve 

yaratıcı emeğin müşterekleştirildiği bir alan sunar. 

amberPlatform’un ortaya koyduğu bu pratik, günümüz Türkiye’sinde 

müşterekleşmenin yalnızca fiziksel mekânlarla değil; aynı zamanda dijital üretim, 

teknoloji politikaları ve bilgi paylaşımı alanlarında da inşa edilebileceğini 

göstermektedir.  

bak.ma 

bak.ma, 2013 yılında kurulan, toplumsal hareketlere dair görsel materyallerin dijital 

ortamda arşivlenmesini ve paylaşılmasını amaçlayan açık erişimli bir platformdur. 

Video ve kısa film ağırlıklı içerik barındıran bu dijital arşiv, özellikle Türkiye’deki 

muhalif hareketlerin, sivil toplum örgütlerinin ve bağımsız medya üreticilerinin görsel 

belgelerini bir araya getirmeyi hedefler (Url-15). Kullanıcılar siteye içerik 

yükleyebilir, mevcut içeriklere açıklamalar ekleyebilir ve arşivdeki videolara tematik 

olarak erişebilir. 

Platformun temel amacı, kurumsal arşivlerin dışına çıkarak alternatif bir görsel hafıza 

alanı oluşturmaktır. Bu yönüyle bak.ma, toplumsal belleği sadece korumakla kalmaz; 

aynı zamanda bu belleğin kolektif biçimde yeniden yazılmasına olanak tanır. Katılımcı 

içeriği sayesinde, çeşitli öznelerin katkısıyla şekillenen bir kolektif hafıza üretim 

süreci inşa edilir. Bu hafıza, yalnızca geçmişin belgelenmesi değil, aynı zamanda 

geleceğe yönelik eleştirel bir hatırlama pratiği olarak işler. 

bak.ma, aynı zamanda egemen tarih anlatılarına karşı konumlanan bir karşı arşiv 

olarak da değerlendirilebilir. Platformda yer alan içerikler, resmi kurumlar ya da ana 

akım medya tarafından dışlanan ya da görünmez kılınan olayları, mücadeleleri ve 

tanıklıkları görünür kılar. Böylece, belleğin neyin etrafında ve kimler tarafından 

kurulduğuna dair politik bir sorgulama alanı açar. 

bak.ma’nın kullanıcı temelli kimliği dikkat çeker. Arşiv, merkezi bir editoryal yapı 

tarafından değil; gönüllüler, sanatçılar, araştırmacılar ve aktivistlerin katkılarıyla 

şekillenir. Bu durum, sabit bir özne ya da otorite olmaksızın, bağlamsal bilgi üretimi 



55 
 

ve çoğulcu belleğin inşası anlamına gelir. Böylece platform, her katkının yan yana var 

olabildiği, eş düzeyli bir müştereklik alanı yaratır. 

bak.ma, yalnızca dijital bir arşiv olmanın ötesinde, görsel üretimin ve hafızanın 

müşterekleştirildiği bir düşünsel ve teknolojik alan sunar. Müşterekleşmenin dijital 

düzlemde nasıl gerçekleşebileceğine dair bir örnek sunmaktadır. 

Bağımsızlar Ağı 

Bir kolektif olarak değil, kolektifleşen bilginin dolaşıma girdiği bir paylaşım zemini 

olarak değerlendirilebilecek Bağımsızlar Ağı, Türkiye’deki bağımsız kültür-sanat 

inisiyatiflerini haritalandırmayı, görünür kılmayı ve aralarındaki etkileşimi artırmayı 

amaçlayan açık erişimli bir dijital platformdur. Çeşitli bölgelerde faaliyet gösteren çok 

sayıda oluşumu bir araya getirerek hem arşivsel hem de ilişkisel bir bellek alanı 

oluşturan bu platform, bilgi paylaşımını kurumsal yapıların dışında müşterekleştiren 

bir pratik ortaya koyar. Bu yönüyle, dijital ortamda kurulan kolektif hafıza mekânları 

içinde önemli bir örnek teşkil eder. 

Platform, kültür-sanat alanında faaliyet gösteren bağımsız girişimlerin yanı sıra, 

sanatçı inisiyatifleri, otonom oluşumlar, stüdyolar, dernekler, vakıflar, sosyal 

kooperatifler ve kâr amacı gütmeyen girişimlerin bilgilerini kategorik olarak 

kullanıcıya sunar. Katılımcılar; yer, örgüt tipi, faaliyet süresi, uzmanlık alanı, öz 

kaynak türü ve hedef izleyici kitlesi gibi çeşitli ölçütlere göre filtrelenebilir bir 

envanter aracılıyla erişilebilir hale getirilmiştir. Bu yönüyle platform, kültür-sanat 

alanında çalışan sanatçılar, araştırmacılar, yerel yöneticiler ve savunucular için 

sürdürülebilir bir başvuru kaynağı olarak da işlev görür. 

Bağımsızlar Ağı yalnızca statik bir veri haritası sunmaz; aynı zamanda, Şekil 3.4’te 

görülebileceği üzere, kültürel üretim alanının yakın geçmişine dair çok katmanlı bir 

görünürlük sağlar. Yalnızca 2000 yılı sonrası kurulan girişimleri kapsaması bu amacı 

güçlendirir; böylece güncel kültürel ortamın değişken dinamiklerini yansıtacak 

biçimde sürekli güncellenebilir ve doğrudan katılıma açık bir sistem benimsenmiştir 

(Url-16). 

 



56 
 

 

Şekil 3.3 : Bağımsızlar Ağı web sitesinden (bagimsizlar.org) bir veri grafiği. 

Bağımsızlar Ağı, merkezi olmayan, geçici ve bağlama özgü ortaklıkların kurulduğu bir 

bilgi paylaşımı sunar. Çeşitli aktörlerin katkılarıyla yatay biçimde gelişen bir bilgi ağı 

oluşturur. Kullanıcılar kendi deneyimlerinden hareketle platforma katkı sunarken, 

aralarındaki ilişkisellik de bu geçici ve çoğulcu düzende şekillenir. Bu yönüyle, bilgi 

akışı ve arşivleme süreçleri bağlamsal müşterekleşme biçimlerini yansıtır. 

Platform aynı zamanda, resmi kültürel anlatıların dışında kalan ya da 

görünmezleştirilen pratikleri belgeleyerek bir karşı arşiv işlevi de görmektedir. Çeşitli 

alanlardan (ekoloji, topluluk oluşturma, sosyal entegrasyon, miras çalışmaları, 

yenilenebilir enerji, gastronomi, mimarlık, kent planlama gibi) uzmanlık alanlarına 

sahip organizasyonların da ikinci halkada bu ağa dâhil edilmesi, kültür-sanat 

alanındaki müşterekleşmenin disiplinlerötesi bir zeminde gelişebileceğini 

göstermektedir. 

  



57 
 

4. ZERO MOVEMENT: BİR MÜŞTEREKLEŞME ÖRNEĞİ 

Türkiye’de sanat kolektiflerinin tarihsel gelişimi, 19. yüzyıl sonundaki mesleki 

örgütlenmelerden, erken Cumhuriyet dönemi sanatçı topluluklarına, 1960 sonrası 

toplumsal hareketler içindeki sanatsal müşterekleşmelere ve 2000’ler sonrasında 

ortaya çıkan bağımsız sanat inisiyatiflerine kadar geniş bir çizgi izlemiştir. Bu çizgi, 

yalnızca estetik biçimlerde değil, toplumsal iş birliklerinde de köklü dönüşümlere 

sahne olmuştur. Özellikle 2000’ler sonrasında kolektif sanat üretimi, sanatın 

piyasalaşmasına ve bireyselleşmesine karşı bir alternatif olarak ortaya çıkmış, 

müştereklik kavramı sanat alanında yeni biçimlerde hayat bulmuştur. 

Bu tarihsel bağlam içinde Zero Movement kolektifi, günümüz Türkiye’sinde 

müşterekleşme pratiklerini görünür kılan, bir sanat kolektifi olarak dikkat 

çekmektedir. Kolektif çeşitli disiplinlerin, bilgi biçimlerinin ve toplumsal aktörlerin eş 

düzeyli biçimde bir araya geldiği bir örgütlenme biçimi benimsemesiyle dikkat 

çekmektedir. Bu kolektifin tez kapsamında vaka olarak seçilmesinin temel nedeni, 

önceki bölümlerde ele alınan oluşumların her birinde parça parça izlenebilen 

müşterekleşme biçimlerinin, burada sanat üretimiyle bütünleşik ve çok boyutlu bir 

şekilde görünürlük kazanmasıdır. Ayrıca Zero Movement, günümüzde hâlen 

süregiden, kendini dönüştüren ve dinamik bir eylemlilik alanı sunması bakımından 

güncel bir örnek teşkil etmektedir. Bu oluşum, “parataktik müşterekleşme” (Yetişkin, 

2020) ile doğrudan ilişkilidir. Özne-nesne, merkez-çevre gibi ikilikleri aşarak, 

hiyerarşik olmayan bir yan yanalığı esas alan bu eylem, Zero Movement’ta sanatsal 

üretim, sürdürülebilirlik, yerel bilgi, katılımcılık, disiplinlerarasılık ve Transthinking 

nosyonu ile etkileşimle birlikte şekillenir (Url-17). Böylece kolektif, klasik 

müşterekleşme örneklerinden ayrışarak, birden fazla bilgi ve pratiği aynı düzlemde 

buluşturan “çokluk” (Hardt & Negri, 2004) temelli bir müşterekleşme pratiği ortaya 

çıkarır. Bu yaklaşım, yalnızca içeriksel değil, oluşumsal olarak da müştereklere 

dayalıdır ve onu dönüştürücü kılmaktadır. 

Zero Movement, yalnızca bir sanatçı/akademisyen/araştırmacı grubu olmanın ötesinde, 

toplumsal, kültürel ve ekolojik meseleleri müşterek düşünme ve müşterek üretim 



58 
 

süreçleriyle ele alan disiplinlerarası bir oluşumdur. Sanat, bilim, teknoloji ve yerel 

bilgi birikimini buluşturarak bir başka müşterek yaşam ve üretim biçimi geliştirmeyi 

hedefleyen Zero Movement hem sanat alanında hem de toplumsal yaşamda alternatif 

dayanışma ve üretim biçimleri geliştirmeye yönelik güncel bir müşterekleşme pratiği 

sunmaktadır. 

Bu bölümde, Zero Movement’ın kuruluş motivasyonları, temel ilkeleri ve düşünsel 

çerçevesi kapsamlı bir şekilde ele alınacaktır. Kolektifin gerçekleştirdiği 

müşterekleşme pratikleri, etkinlikleri ve yerel topluluklarla kurduğu ilişkiler, 

parataktik müşterekleşme çerçevesinde ele alınacak; çeşitli aktörlerin yan yanalık 

ilişkileri üzerinden kurdukları ortaklaşma biçimleri gruplandırılarak analiz edilecektir. 

Aynı zamanda, kolektifin iç işleyişi, karar alma biçimleri ve eylemlerinde ifade edilen 

değerler analiz edilecektir. Bu değerlerin müşterek üretim süreçlerine nasıl yansıdığı 

ve tutarlılığı, eleştirel bir yaklaşımla değerlendirilecektir. Bu inceleme kapsamında, 

Zero Movement’ın nasıl bir müşterekleşme pratiği inşa ettiği, bu oluşumun sanat 

üretimine, toplumsal yaşam pratiklerine ve günümüz sanat ortamındaki alternatif 

örgütlenme biçimlerine nasıl katkılar sunduğu ortaya konacaktır. 

4.1 Zero Movement’ın Kimliği: Manifesto ve İlkeler 

Zero Movement, günümüz sanatının müşterekleşme dinamikleri içerisinde 

konumlanan, disiplinlerarası yaklaşım ile toplumsal duyarlılığı merkezine alan ve 

kendi kendine örgütlenen kolektif bir oluşumdur. 2020’li yılların başında Türkiye, 

Çanakkale, Bozcaada’da kurulan Zero Movement, sanatın yalnızca bireysel ifade alanı 

olarak değil, toplumsal dönüşüm için müşterek bir üretim zemini olarak 

değerlendirilmesi gerektiği düşüncesiyle yola çıkmıştır. Çeşitli disiplinlerden 

gelenlerin denk düzeyde, geçici ve taktiksel olarak bir araya gelerek oluşturduğu bu 

örgütlenme biçimi, hiyerarşik olmayan ve çoğulcu bir katılımı mümkün kılmaktadır. 

Disiplinlerarası birliktelik, ardışık kolektif eylemler aracılığıyla performatif ve 

durumsal bir kolektif kimlik üretimine dönüşmektedir. Manifestolarında açıkça ifade 

ettikleri üzere, hareketin temel hedefi, “toplumsal, kültürel ve çevresel sorunlara 

sıfırdan yaklaşmak” ve “yeni çözümler geliştirmek”tir (Zero Movement, 2024). 

Şekil 4.1’de yer alan Zero Movement’ın manifestosu kolektifin düşünsel temelini 

oluşturan ilkeleri ve hedeflediği dönüşüm planını ortaya koymaktadır. Bu metin, 



59 
 

yalnızca bir beyan değil; müşterek üretim ve dönüşüm odaklı bir hareketin değerlerini 

sistematik biçimde tanımlayan normatif bir çerçeve işlevi görmektedir.  

Zero Movement’ın kimliği, öncelikle “sıfırdan düşünme” ilkesi etrafında 

şekillenmektedir.	 Kolektif, Zero ismini, 1950’lerde Almanya’da ortaya çıkan ve 

sanatın ışık, hareket ve boşlukla yeniden düşünülmesini savunan ZERO grubundan 

ilhamla seçmiş; ancak bu referansı tarihsel bir devamlılıktan ziyade, “başlangıca 

dönme” ve “sıfırdan düşünme” fikriyle kavramsal bir yakınlık üzerinden yeniden 

yorumlamıştır. Bu ilke, geçmiş deneyimlerden ve mevcut kalıplardan bağımsız, 

radikal bir sorgulama ve yaratım süreci önermektedir. Kolektif, sanatın bir düşünme, 

tartışma ve birlikte çözüm üretme pratiği olduğu düşüncesiyle müşterekleşmektedir. 

Bu bağlamda Zero Movement, sanatçıları, bilimcileri, aktivistleri ve yerel toplulukların 

bir araya gelme olasılıklarını çoğaltarak, birbirine mesafeli, birbiriyle bağları kopmuş 

ya da birbiriyle bağları hiç kurulmamış bilgi alanları arasındaki sınırları taktiksel ve 

geçici bir şekilde aşmayı ve müşterekleşmeyi hedeflemektedir. 

 

Şekil 4.1 : Zero Movement’ın manifestosu, 2024. 

Zero Movement, kendisini yalnızca bir sanat girişimi olmaktan ziyade, Bozcaada 

merkezli bir topluluk olarak konumlandırmakta; bu yönüyle “yerel bilgi”, “kültürel 

miras” ve “toplumsal birliktelik” kavramlarına dayalı bir müşterek kimlik üretme 

arzusunu ortaya koymaktadır. Yerelliği dar bir folklor anlayışından ayırarak, güncel, 

yaşayan ve dönüştürücü bir bilgi alanı olarak ele almakta; sanatın toplumsal bağlamla 

kurduğu ilişkiyi sürekli yeniden düşünmeyi savunmaktadır. Yerel toplulukların bilgi, 



60 
 

deneyim ve yaşam pratiklerini dikkate alması, hareketin küresel sanat sistemlerine 

karşı geliştirdiği eleştirel mesafenin de temel dayanaklarından biridir. Bu yaklaşım 

disiplinlerarasılığı, sanat, bilim ve yerel bilgiyi birbirine denk düzeyde bir araya 

getiren müşterek üretim biçiminin temellerinden biri olarak konumlandırır. 

Manifestoda ayrıca, kolektif üretim ve katılım ilkesine güçlü bir vurgu yapılmaktadır. 

Bunun yanı sıra katılımcılık yalnızca destekleyici değil, dönüşümün bizzat taşıyıcı 

gücü olarak konumlandırılmaktadır. Bu yaklaşım, bireysel yaratımdan çok 

müşterekleşmeye, rekabetten çok dayanışmayı önceleyen bir değer üretimine işaret 

etmektedir. Yaşanabilirlik ve ekolojik duyarlılık ise, geçmişle geleceği bağlayan 

sürdürülebilir ortak yaşamların kurulması yönündeki iradeyi yansıtır. Bu ilkeler 

bütünsel olarak değerlendirildiğinde, Zero Movement’ın yalnızca üretim süreçlerinde 

değil, değerler düzeyinde de müşterekleşmeyi önceleyen bir anlayış benimsediği 

görülmektedir. Bu ilkeler izleyen bölümlerde, kolektifin eylemleriyle ne ölçüde 

örtüştüğü üzerinden değerlendirilecek; değer-eylem tutarlılığına yönelik bir analiz 

sunulacaktır. 

4.2 Müşterekleşmenin Parataktik Katmanları 

Daha önce kavramsal çerçevede tanımlanan parataktik müşterekleşme, bu bölümde 

Zero Movement’ın pratikleri bağlamında analiz edilmek üzere yeniden ele 

alınmaktadır. Bir hatırlatma olarak bahsetmek gerekirse; “parataktik müşterekleşme”, 

çeşitli düzlemlerde yan yana gelen aktörlerin, birbirine denk düzeyli ve merkeziyetsiz 

bağlar kurarak birlikte bilgi, eylem ve değer üretmelerini sağlayan bir ortaklaşma 

biçimidir (Yetişkin, 2020). Bu anlayışta, çeşitli konumlara sahip olanlar, taktiksel 

olarak yan yana gelerek, herhangi bir sabit oluşuma ya da hiyerarşik düzene bağlı 

kalmaksızın, “geçici, durumsal ve bağlamsal ortaklıklar” (Yetişkin, 2020) kurarlar. Bu 

yönüyle parataktik müşterekleşme, paylaşım ve ortak üretim süreçlerini kapsamanın 

ötesinde; politik ve estetik müdahalelerin dönüşüm gücünü de kapsar. Yetişkin’in 

(2020) ifade ettiği üzere, müşterekleşme, kolektif bilgi üretimi yoluyla “görünmez 

kılınmış güç ilişkilerinin ve sermaye ağlarının ifşa edilmesi”, müşterek kaynakların 

savunusu ve politik-ekonomik müdahalelerin geliştirilmesi için 

işlevselleştirilebilmektedir. Bu yüzden, müşterekleşmenin parataktiksel bir şekilde 

dönüşüme açık olması, geçiciliği, bağlamsallığı ve durumsallığı tahakküme rağmen, 



61 
 

Gramsci’nin deyişiyle “manevra” alanları kazanmaya yöneliktir (Gramsci, 2012, 

s.250).  

Bu bölümde, Şekil 4.2’de düşünsel haritası verilen Zero Movement’ın kamusal alanda 

gerçekleştirdiği üretim, etkinlik ve iş birlikleri, bu kuramsal çerçeve temelinde analiz 

edilmektedir. Parataktik müşterekleşmenin, araştırma odaklı, mekân odaklı, 

organizasyon ve durum odaklı katmanlarda nasıl gerçekleştiği incelenerek; bu 

oluşumun müşterek değerleri nasıl konumlandırdığı ve eyleme dönüştürdüğü ortaya 

konacaktır. Aynı zamanda, kolektifin iç dinamikleri, karar alma süreçleri ve müşterek 

üretim anlayışı, temsil ettikleri değerlerle kurduğu bağlar ve eleştirel bir perspektifle 

değerlendirilecektir. 

 

Şekil 4.2 : Zero Movement’ın düşünsel haritası, 2024. 



62 
 

4.2.1 Araştırma odaklı parataktik müşterekleşme 

Zero Movement araştırma odaklı bir sanat kolektifidir. Araştırma faaliyetlerinde 

disiplinlerarası iş birlikleri yer almaktadır. Disiplinlerarasılık ve çokdisiplinlilik 

kolektifin müşterekleşmeye dair benimsediği yalnızca yöntemsel bir tercih değildir. 

Aynı zamanda müşterekleşmenin nasıl yapılabileceğini belirleyen bir üretim biçimi 

olarak kurgulanmaktadır. Bu yönüyle Zero Movement bilgi üretim sürecini 

merkeziyetsiz, katılımcı ve kolektif bir biçimde örgütleyen araştırma müşterekleri 

(research commons) de üretmektedir. “Bilgi; dışlanması güç, kullanıldıkça 

tükenmeyen ve birlikte erişildiğinde toplumsal faydayı artıran bir müşterek olarak 

değerlendirilmelidir” (Hess & Ostrom, 2005, ss. 9–10). Bu anlayışa benzer şekilde 

araştırma müşterekleri, bilginin üretimi, paylaşımı ve yönetiminin özelleştirme yerine 

yatay ilişkiler, gönüllü katılım ve açık erişimle birlikte belirmektedir.  Zero 

Movement’ın araştırma yaklaşımı, araştırmayı kolektif bir düşünme ve bilgi üretme 

biçimi olarak Türkiye’de yeniden konumlandırmaktadır. 

Zero Movement’ın araştırma odaklı parataktik müşterekleşme kurgusu “transthinking, 

yerindelik ve belirme” (Url-17) kavramları etrafında tasarlamaktadır. Transthinking, 

çeşitli disiplinler arasındaki sınırları geçirgen kılarak, parataktik müşterekleşmenin 

temelini oluşturan yatay düşünme biçimini mümkün kılar.  Zero People ve Zero 

Research gibi oluşumların yürüttüğü ortak çalışmalar, bu düşünme yolunun pratiğe 

dökülmüş örnekleridir. Özellikle sanat araştırmaları (örneğin Re*Mind) ve 

disiplinlerarası atölyeler, transthinking sayesinde ortak bir düşünsel zemin yaratma 

girişimi olarak değerlendirilebilir. Zero Research, yerel bilgi ile akademik bilgiyi 

birbirine denk düzeyde ele alarak disiplinlerarası bir araştırma odaklı parataktik 

müşterekleşme yaratır. Zero People ise bireysel uzmanlıkları ortak vizyon etrafında 

buluşturarak araştırma odaklı parataktik müşterekleşme uygulama alanına 

taşımaktadır. 

Zero Movement’a göre “yerindelik” ise üretimin bağlamsal duyarlılığını vurgular. 

Bozcaada’nın kültürel, tarihsel ve ekolojik dokusuyla etkileşim kuran etkinlikler, 

yalnızca fiziksel bir yerle sınırlı kalmaz; aynı zamanda o yerin toplumsal hafızasına ve 

yaşam ritmine eklemlenen “bağsal bir düşünce” (Yetişkin, 2008) ve bir üretim sürecini 

yansıtır. Zero Movement’ın araştırmaları, mekânı yalnızca bir zemin değil, aktif bir 



63 
 

bileşen olarak ele alarak düşünsel üretimin coğrafi koşullarla bütünleşmesini 

sağlamaktadır. 

Kolektifin “belirme” olarak kavramsallaştırdığı ilke ise, düşünsel ve araştırma 

süreçlerinin kendiliğindenliğine ve kolektif etkileşimle şekillenmesine işaret eder. 

Zero Movement’ın söyleşiler, açık forumlar ve atölyelerle ördüğü b(ağ)lar, belirli bir 

merkez ya da hiyerarşi olmaksızın gelişen yaratıcı süreçler üretmektedir. Bu bağlamda, 

düşünce haritalarının ve katılımcı etkileşimlerin sonucu olarak ortaya çıkan içerikler, 

önceden tanımlı bir plana değil; parataktik bir yan yanalığa ve etkileşimlere 

dayanmaktadır. Bu doğrultuda, disiplinlerarası bilgi akışı, çeşitli konum ve 

kimliklerden gelenlerin eş zamanlı katılımıyla zenginleşen müşterek araştırma 

odakları yaratılmasını sağlar. Bu bağsal oluşumlar, parataktik müşterekleşmenin 

araştırma odaklı düzlemde nasıl inşa edildiğine dair somut örnekler sunmaktadır. 

Bununla birlikte, araştırma odaklı parataktik müşterekleşme biçimlerinin eleştirel 

değerlendirmeye açık bazı yönleri bulunmaktadır. Örneğin, araştırma süreçlerinde 

“katılımcı yöntemler” sıklıkla vurgulanmaktadır; bu katılımın karar alma aşamalarına 

ne ölçüde entegre edildiği ise şeffaf değildir. Aynı şekilde, disiplinlerarası üretim 

süreçlerinin yerel bilgiyle gerçekten eş düzeyli bir paylaşım ilişkisi kurup kurmadığı 

da tartışmaya açıktır. Yerel bilgi çoğu zaman araştırmaların başlangıç verisi ya da 

sahaya erişim aracı olarak kullanılır, bu bilginin üretim sürecine karar verici ya da 

yönlendirici bir aktör olarak dâhil olup olmadığı henüz belirmemiştir.  Bu durum, yerel 

bilgi taşıyıcılarının sürece nasıl katıldıklarını belirsizleştirmektedir. Dolayısıyla, Zero 

Movement’ın araştırma odaklı parataktik müşterekleşme pratiği, yerel bilgi 

biçimlerinin akademik bilgiyle ilişkilenme yollarına dair daha şeffaf ve katılımcı bir 

yaklaşımı geliştirmediği sürece pratikte sınırlı bir kapsayıcılığı barındırmış olacaktır.  

4.2.2 Mekân odaklı parataktik müşterekleşme 

Mekân odaklı parataktik müşterekleşme, Zero Movement’ın toplumsal, kültürel ve 

ekolojik meseleleri ele alma biçiminde temel bir yer tutar. Kolektifin fiziksel 

mekânlarla kurduğu ilişki, yalnızca bir gösteri sahneleme ya da temsili bir sunum alanı 

yaratmanın ötesinde, kamusal alanları dönüştürmeyi ve paylaşılabilir müşterekler 

hâline getirmeyi amaçlar. Bu yaklaşım, parataktik müşterekleşme ile uyumlu olarak, 



64 
 

mekânı sabit bir zemin değil; çeşitli aktörlerin birbirine denk katkılarıyla biçimlenen 

dinamik bir ortaklaşma alanı olarak yeniden konumlandırmaktadır. 

Zero Movement’ın mekân odaklı parataktik müşterekleşme pratiklerinden en belirgin 

örneği Zero Gathering etkinlikleridir. Bu etkinlikler, kolektifin sosyal etkileşim ve 

kamusal katılımı merkezine alan etkinlik serisidir. Etkinlik süreci boyunca gerçekleşen 

sergiler, arazi sanatı çalışmaları, performanslar, atölyeler ve sohbet oturumları, 

katılımcıların doğrudan deneyimleyebileceği müşterek ifadelere dönüşür. Bu 

üretimler, geçici ama etkili bir şekilde kamusal alanların dönüştürülmesini sağlar. 

Parataktiksel bir şekilde seçilen mekânlar ise aynı zamanda “b(ağ)”lar (Yetişkin, 2008) 

kurulmasına ve b(ağ) bozumları yapmaya olanak tanır. Nitekim Zero Gathering 

etkinliklerinde çeşitli disiplinlerden sanatçılar, araştırmacılar ve yerel topluluk üyeleri 

bu buluşmalarda bir araya gelerek, birlikte düşünme ve üretme süreçlerine dâhil 

olurlar. Bu etkileşim ilişkilerinin kurulmasıyla, kolektif yalnızca bilgi üretmekle 

kalmayıp, bunu paylaşıma açma ve birlikte dönüştürme hedefini de 

somutlaştırmaktadır. Etkinlikler süresince mekân olarak sabit galeri duvarları yerine 

adanın doğal, tarihsel ve kültürel dokusu parataktiksel bir şekilde kullanılır. Yerel 

halkla kurulan etkileşim ilişkileri sonucunda bulunan, yerleşilen, karşılaşılan, yaşanan 

ve etkinlikler için uygun olabilecek mekanlar geçici, bağlamsal ve durumsal bir şekilde 

müşterekleşmeye açılmaktadır. Böylece kolektifin sanat üretimi, mekân odaklı bir 

parataktik müşterekleşmeye dönüşür. 

Özellikle sohbet oturumları ve topluluk odaklı atölyeler, katılımcıların yalnızca 

izleyici ve pasif birer alımlayıcı olmasından ziyade, o mekânda düşünsel ve fiziksel 

olarak etkinleşen aktörler olarak belirmesini, mekanla b(ağ)lar kurmasını, bozmasını 

ve birlikte üretime katılımı sağlar. Zero Movement’ın mekân odaklı parataktik 

müşterekleşme pratiklerinde, mekân fiziksel bir yer olarak konumlandırılmakla 

kalmaz, aynı zamanda zamansallığa ve süreçselliğe açılır. Mekanlar ister terkedilmiş 

bir ev olsun ister bir mahzen ya da bir plaj, çok boyutlu bir ilişkiselliğe ve dönüşüme 

açık bir etkileşim alanı olarak değerlendirilir. Mekânda gerçekleşen her karşılaşma, o 

anda ve yerindelik ile oluşan bağlamla birlikte, yeniden şekillenir. Mekanlar geçici, 

durumsal ve bağlamsal bir şekilde parataktiksel bir yaklaşımla mülk sayılmaz, bir 

müşterek hâline dönüştürülür. Mekanlar bu yönüyle toplumsal hafızaya eklenir ve 

toplumsal hafıza oluşturma yollarını çeşitlendirir. 



65 
 

Dolayıyla Zero Movement, mekânın sanat ve toplumsal etkileşim içinde yeniden 

konumlandırıldığı deneyimsel bir parataktik müşterekleşme anlayışını 

geliştirmektedir. Bununla birlikte, mekân odaklı parataktik müşterekleşmenin sınırları 

ve olanakları da eleştirel biçimde değerlendirilmelidir. Etkinliklerin çoğu Bozcaada 

gibi görece erişimi sınırlı bir coğrafyada ve belirli zaman aralıklarında 

gerçekleşmektedir. Bu durum, katılımın sürdürülebilirliği ve kapsayıcılığı açısından 

sınırlandırıcı olabilir. Ayrıca, mekânı geçici olarak müşterekleştirme pratiği, uzun 

vadeli dönüşüm yaratma kapasitesi açısından sorgulanabilir bir noktada durmaktadır. 

4.2.3 Organizasyon odaklı parataktik müşterekleşme 
 

Müştereklerin en iyi şekilde anlaşılabilmesi için birer kaynak olarak algılanmamaları, 

bunun yerine sosyal bir örgütlenme ve üretim süreci olarak anlaşılmaları gerekir 

(Fournier, 2013, s.433). Zero Movement’ın örgütlenme ve karar alma süreçleri, 

hiyerarşik yapıları reddeden, yatay ve katılımcı bir ilişki biçimini öncelemektedir. 

Parataktik müşterekleşme bağlamında değerlendirildiğinde, Zero Movement 

içerisindeki karar alma mekanizmaları, taktiksel olarak yan yana gelenlerin birlikte 

eyleme geçtikleri geçici, durumsal ve bağlamsal ittifaklar olarak görülebilir. Kolektifin 

oluşumunda statik rollerden ziyade, ihtiyaçlara göre dönüşen, görevlerin paylaşıldığı 

ve sorumluluğun birlikte üstlenildiği esnek bir işleyiş gözlemlenmektedir. Bu yönüyle 

kolektif kararlar, sabit bir yönetim merkezinden değil; eylemlilik süreçlerinde birlikte 

hareket eden aktörler arasında gelişen b(ağ)sal ve ilişkisel koordinasyon aracılığıyla 

şekillenmektedir. Kolektifin çekirdek oluşumu da, belirli kimliklerin öne çıkarılması 

ya da çeşitli bireysel ve kurumsal otoriteler tarafından şekillenmemektedir. Buradaki 

durum, kimliklerin geçirgen olduğu, katılımın açık tutulduğu ve rollerin bağlama göre 

yeniden belirlendiği bir birlikteliğe dayanır.  Bununla beraber kolektifin ne kendi web 

sitesinde ne de kamuya açık metinlerinde bireysel kurucu isimlere yer verilmemesi, 

temsil düzeyinde de bir parataktik müşterekleşme iradesinin benimsendiğini ortaya 

koymaktadır. Denkler arasında kurulan ilişkilenme sayesinde kimliklerin öne 

çıkarılmadığı ve kararların bireysel otoriteye değil, ortak akla dayandırıldığı bir 

örgütlenme biçimi görülmektedir. 

Parataktik müşterekleşme bağlamında değerlendirildiğinde, Zero Movement 

içerisindeki karar alma mekanizmaları, taktiksel olarak yan yana gelenlerin birlikte 

eyleme geçtikleri geçici ittifaklar olarak kavramsallaştırılabilir. Kolektifin örgütlenme 



66 
 

biçiminde sabit roller yer almamaktadır. İhtiyaçlara göre dönüşen, bir görev paylaşımı 

olmaksızın, sorumlulukların gönüllülük ile birlikte üstlenildiği esnek bir işleyiş 

gözlemlenmektedir. Bu yönüyle kolektif kararlar, sabit bir yönetim merkezinden değil; 

eylemlilik süreçlerinde birlikte hareket edenler arasında gelişen ilişkisel koordinasyon 

aracılığıyla şekillenmektedir. 

Öte yandan bu noktada, Hardt ve Negri’nin (2004) ortaya koyduğu “gayrimaddi emek” 

(immaterial labor) kavramı hatırlanmalıdır. Gayrimaddi emek; bilgi, duygulanım, 

ilişki ve iletişim üretimine dayalıdır ve özellikle yaratıcı, kültürel ya da sanatsal 

alanlarda sıklıkla görünmez kalır (Hardt&Negri, 2004, s.123). Zero Movement’ta da 

gönüllülüğe dayalı bu esnek sorumluluk paylaşımı, bir yandan yatay örgütlenmenin 

önünü açarken, diğer yandan katılımcılar için yoğun ve görünmeyen bir emek yükü 

yaratma potansiyeline açıktır. Her ne kadar kolektifin benimsediği örgütlenme biçimi, 

müşterekleşme sürecinde kolektif faydayı öncelese de, potansiyel bir emek 

sömürüsüne kapı aralayabilir. Kolektif içindeki gönüllü katkılar çoğu zaman duygusal 

bağlılık, etik sorumluluk ve ilişkisel motivasyonlarla sürdürülürken, bu katkının 

sınırlarının belirsizliği, özellikle uzun vadede katılımcılar için tükenmişliğe ya da 

aidiyet baskısına dönüşebilir. Bu nedenle karar alma süreçlerinin yalnızca eş düzeyli 

katılımla değil, aynı zamanda emeğin görünürlüğü, sürdürülebilirliği ve adil dağılımı 

gibi ilkelerle de yeniden düşünülmesi gerekmektedir. 

Nihayetinde Zero Movement’ın organizasyonel oluşumu, sanatçı, akademisyen, 

bilimci, öğrenci, yerel halk ya da aktivist gibi çeşitli aktörlerin belirli zamanlarda ve 

belirli amaçlar etrafında geçici olarak bir araya gelmesini esas alır. Bu çok yönlü 

katılım biçimi, kolektifin kimliğini sabit ya da kapalı bir özne olarak değil, bağlamsal 

etkileşimler aracılığıyla oluşan dinamik bir ilişkisellik içinde kurmasına olanak 

tanımaktadır. “Açıklık”, “çoğulculuk” ve “birlikte düşünme” gibi kavramlara dayanan 

bu yaklaşım; temas, etkileşim ve geçici müştereklikler üzerinden örülmüş bir 

organizasyonu yansıtır. Ancak bu esnek oluşum, kolektifin dışa dönük görünürlüğünü 

ve süreklilik taşıyan bir politik pozisyon oluşturma kapasitesini zaman zaman 

sınırlandırabilir. Özellikle finansman ve sürdürülebilirlik gibi meselelerde, tanımlı bir 

kurumsallık ya da hiyerarşik iş bölümü bulunmaması, fon kaynaklarına erişimde ya da 

uzun vadeli stratejiler geliştirmede belirsizlik yaratabilmektedir. Kolektifin fonlama 

pratikleri çoğunlukla parataktiksel bir şekilde bulunan ve geliştirilen proje bazlı 

desteklere ve kişisel inisiyatiflere dayanmaktadır. Bu destek ve inisiyatiflerin 



67 
 

geçiciliği, bağlamsallığı ve durumsallığı ise müşterekleşmenin sürekliliği ve 

katılımcılar açısından çeşitli kırılganlıklar barındırmaktadır. 

4.2.4 Durum odaklı parataktik müşterekleşme 
 

Parataktik müşterekleşme, belirli bağlamsal koşullar altında ortaya çıkan geçici 

ortaklık biçimleriyle şekillenen bir pratik olarak, durumun değişkenliğine bağlı olarak 

üretilen müşterekleşme biçimi olarak okunabilir. Yetişkin’in (2020) tanımladığı 

şekilde bu tür müşterekleşme, sabit ve kalıcı örgütlenmelere değil; bağlama özgü, 

esnek, merkeziyetsiz ve taktiksel ilişkiler ağına dayanır. Bu kavramsallaştırma, 

bilginin ve müşterek üretiminin nesnel ve evrensel biçimlerden ziyade belirli zaman, 

mekân ve koşullarda belirme (emergence) kapasitesini açığa çıkarmaktadır. Yani 

durum odaklı parataktik müşterekleşme; sabit kimlikler, hiyerarşik görev tanımları ya 

da aidiyet ilişkileri üzerinden değil, belirli bir bağlam ya da soruna karşılık verebilme 

becerisi (response-ability) (Haraway, 2008) üzerinden geçici olarak bir araya 

gelmeleriyle oluşur. 

Zero Movement’ın müşterekleşme pratikleri, belirli bağlamlara, mekânlara ve 

toplumsal ihtiyaçlara duyarlı olarak şekillenen durum odaklı paraktaktik 

müşterekleşme örnekleri sunar.  Kolektifin statik bir mekânsal merkez ya da tek bir 

kuruma bağlı olmaksızın faaliyet göstermesi, katılımcıların türlü alanlardan ve 

kimliklerden gelip spesifik etkinlik veya projelerde bir araya gelmeleri, bu geçiciliğin 

ve taktiksel pozisyonlanmanın bir göstergesidir. Örneğin, Zero Gathering kapsamında 

yapılan her etkinlik, kolektif üretim, sabit üyelik ya da oluşuma aidiyet değil; adanın 

ekolojik sorunlarına, turizmin etkisiyle dönüşen adaya ve mekânın özgül koşullarına 

verilen kolektif bir karşılık verebilme becerisi olarak gelişmiştir. Ayrıca Zero 

Movement’ın, Zero Reseacrh altında gerçekleştirdiği; Zero Sky, Zero Lab, Zero 1.0 ve 

Zero Reef projeleri de belirli temalar etrafında geçici olarak bir araya gelen çeşitli 

aktörlerin müşterek üretim alanlarıdır. Bu projelerde yer alan sanatçılar, bilimciler, 

yerel halk ve tasarımcılar; kalıcı ve statik bir örgütlenmenin parçası olmak yerine, 

projenin amaçlarına ve üretim süreçlerine göre şekillenen ve duruma özgü geçici 

ilişkiler b(ağ)ına dahil olurlar. Bu pratik, aynı zamanda kolektifin temel aldığı 

“belirme” dinamiğini de görünür kılar; çünkü ilişkiler, roller ve ortaklıklar önceden 

tanımlı herhangi bir yapıdan değil, belirli bir durumla birlikte gelişen ilişkilerden, 

karşılaşmalardan, etkileşimlerden, kısacası b(ağ)lardan türemektedir. Böylece, Zero 



68 
 

Movement müşterekleşmeyi; esnek, çeşitli durumların değişkenliğine duyarlı ve bunun 

sonucunda karşılık verebilme becerisini kullanabilen kolektif ilişki b(ağ)ları 

aracılığıyla gerçekleştirmektedir. 

Ancak bu yaklaşımın bazı sınırlılıkları göz ardı edilmemelidir. Durum odaklı 

parataktik müşterekleşme, durumsal niteliği nedeniyle süreklilik arz eden politik 

etkiler üretmekte zorluk yaşayabilir. Projelerin durumun değişkenliğine duyarlılığı 

örgütlenme bağlamında müşterekleşmeyi kolaylaştıran bir özellik olmasıyla birlikte, 

müşterekler ve müşterekleşme için daha kalıcı etkiler ve politikaların üretimine nasıl 

katkı sağlanabileceği sorusu açık kalmaktadır. Ayrıca, katılımcıların projelere yalnızca 

geçici sürelerde ve temalarda dahil olması, müşterekleşmeyi üretme kapasitesinin 

zayıflamasına ve katılımın araçsallaşmasına neden olabilir.  Bu durum, müşterek 

üretim süreçlerinin parçalılık içinde dağılmasına ya da etkinin yerel bağlamla sınırlı 

kalmasına yol açabilir. Dolayısıyla, Zero Movement’ın durumsal müşterekleşme 

pratiği, bağlamsal esnekliğe dayanan güçlü bir yaklaşım sunmakla birlikte; bu 

yaklaşımın uzun vadeli ortaklıklar, kolektif deneyim birikimi ve sürdürülebilir etki 

üretimi açısından nasıl gelişeceği, gelecekte dikkatle izlenmesi gereken bir meseledir. 

4.3 Zero Movement’ın Eylemlerinde ve Söylemlerinde Öne Çıkan Değerler 

Zero Movement, müşterekleşme fikrini yalnızca teorik bir çerçeve olarak değil, 

söylemler, somut etkinlikler ve kamusal alandaki üretim süreçleri yoluyla hayata 

geçirmeyi amaçlayan bir kolektiftir. Bu bölümde, kolektifin gerçekleştirdiği çeşitli 

etkinlikler incelenerek, pratikte öne çıkan değerler analiz edilmektedir. Ayrıca 

değerlerin kolektifin parataktik müşterekleşme çalışmalarında hangi bağlamlarda 

görünür hâle geldiği, hangi sıklıkta ve nasıl ifade bulduğu ve birlikte üretim süreçlerine 

nasıl yansıdığı incelenmiştir. Bu amaç doğrultusunda Zero Movement’ın hem web 

sitesindeki söylemleri hem de gerçekleştirdiği eylemler içerik analizi yöntemiyle 

incelenerek, öne çıkan değerler sınıflandırılmıştır.  

Bu değerler; katılımcılık, açıklık, yerellik, yaratıcılık, disiplinlerarasılık, çoğulluk, 

geçicilik, merkeziyetsizlik, samimiyet, dostluk, cesaret ve yenilik olarak 

belirlenmiştir.   

Bu çalışmada Şekil 4.3’teki gibi görselleştirilen on iki değer, öncelikle kolektifin 

etkinliklerinde hangi sıklıkta ve nasıl vurgulandığı bakımından incelenmiştir. Bununla 



69 
 

birlikte tespit edilen on iki değerin nasıl işe koşulduğu ve hangi müşterekleşme 

katmanlarıyla ilişkili olduğu analiz edilmiştir.  

Şekil 4.3 : Zero Movement, değerler haritası.3 

4.3.1 Söylemsel düzeyde değerler 

Zero Movement’ın söylemsel oluşumu, yalnızca sanatsal bir konumlanmanın değil, 

aynı zamanda müşterek değerlerin örgütlenmesine dayanmaktadır. Kolektifin internet 

sitesinde (Url-17) yer alan “Zero” ve “Araştırma” sekmeleri altındaki bölümler 

incelendiğinde, kolektifin kendini ifade etme biçimiyle, parataktik müşterekleşme 

pratiklerini arasında doğrudan bir ilişki kurulduğu görülmektedir. Bu alanlarda sıkça 

tekrar eden “açıklık”, “katılımcılık”, “yerellik”, “yaratıcılık”, “disiplinlerarasılık”, 

“çoğulluk” gibi değerler; Zero Movement’ın hem özdüşünümsel bir kavramsal çerçeve 

sunduğunu hem de katılımcılar arasında geçici ve yatay ilişkiler kurmaya yönelik bir 

davet oluşturduğunu göstermektedir. 

Kolektifin söylemsel düzeyde katkılarından biri, kavramsal çerçevelerinde kendi 

kavramlarını vurgulamasıdır. Kavramlar başlığı altında tanımlanan “transthinking”, 

“yerindelik” ve “belirme”, araştırma odaklı parataktik müşterekleşmenin temel taşı 

olarak işlev görür. Bu düşünsel bağlamdaki kavramsallaştırmalar; çeşitli disiplinler 

arasında geçişkenliği teşvik eden, bağlamsal ve süreç odaklı düşünme biçimlerine alan 

 
3 Değerler haritasında, değerin bulunduğu kutunun boyutu kullanım sıklığı ile doğru orantılı verilmiştir. 



70 
 

açar. Özellikle transthinking kavramı, statik bilgi biçimlerinden ziyade, birlikte 

düşünme ve dönüşme potansiyeline odaklanır; bu da Zero Movement’ın araştırma 

odaklı parataktik müşterekleşme katmanını güçlendirir. 

Söylemsel düzeyde belirginleşen bir diğer katman, organizasyon odaklı parataktik 

müşterekleşmedir. Kolektifin web sitesinde benimsediği dil; hiyerarşik ya da kapalı 

yapılardan uzak, geçirgen ve çağırıcı bir tonda kurgulanmıştır. Bu, yalnızca üyelik 

formasyonu açısından değil, karar alma süreçleri ve temsil biçimleri açısından da 

merkeziyetsiz bir oluşuma işaret eder. “Merkeziyetsizlik”, “katılımcılık” ve 

“çoğulluk” kavramlarının bu bağlamda vurgulanması, kolektifin örgütlenmesinde 

hiyerarşisizliğe ve esnekliğe verdiği önemi yansıtmaktadır. 

“Samimiyet”, “dostluk” ve “cesaret” gibi duygulanımsal değerlere yapılan atıflar ise, 

kolektifin kimlik bağlamında organizasyonel ve durum odaklı parataktik 

müşterekleşme katmanlarını da içerdiğini göstermektedir. Bu tür değerler, müşterek 

üretim kadar müşterek duygulanım ve karşılaşmalar etrafında şekillenen kimliksiz 

müşterekliklere alan açar. Zero Movement’ın söylemi, bağlamsal yakınlıklara, 

müşterek ihtiyaçlara ve karşılıklı öğrenmeye dayalı bir birliktelik önermektedir. 

Ayrıca kolektifin söylemi yalnızca ne söyledikleriyle değil, nasıl ve kiminle 

söyledikleriyle birlikte düşünülmelidir. Kolektifin söylemleri, parataktik 

müşterekleşmenin araştırma ve organizasyon odaklı katmanlarını aynı anda taşıyan 

çoğulcu bir anlayış ortaya koymaktadır. 

4.3.2 Eylemsel düzeyde değerler 
 

Zero Movement’ın web sitesinde “sosyal etki” sekmesi alında yer alan etkinlikler, 

söylemsel düzeyde tanımlanan değerlerin eyleme nasıl dönüştüğünü gözlemlemek 

açısından önemlidir. Sergiler, atölyeler, sohbet oturumları, performanslar ve arazi 

pratikleri gibi eylemlere bakıldığında; katılımcılık, yerellik, disiplinlerarasılık, açıklık, 

geçicilik ve çoğulluk gibi değerlerin belirgin biçimde çeşitli etkinliklerde görünür 

olduğu tespit edilmiştir. Bu değerler yalnızca içeriğin niteliğinde değil, 

organizasyonda, mekânsal kurguda ve katılım biçimlerinde de somutlaşmaktadır. 

Özellikle ReMind sergi turu ve Techflora gibi projelerde “katılımcılık”, yalnızca 

izleyiciye açık olmakla sınırlı kalmayıp, katılımcıların üretim ve alımlama süreclerine 

dâhil edilmesiyle kolektif ve katılımcı bir deneyime dönüşmektedir. Bu tür pratikler, 



71 
 

hem organizasyonel hem de mekânsal müşterekleşme katmanlarında işlerlik kazanır. 

Benzer şekilde Zero Reef ve Zero Lab gibi çevresel odaklı projeler, “yerellik” ve 

“yenilik” değerlerini, yerel halkla etkileşim kurarak ve yerel bağlamda uygulanabilir 

çözümler geliştirerek gündeme getirir. Bu da durum odaklı parataktik 

müşterekleşmenin örneklerinden biridir. 

Zero Movement’ın eylemlerinde dikkat çeken bir başka boyut, pratiklerin genellikle 

geçici oluşumlar etrafında örgütlenmesidir. Proje bazlı çalışma biçimi, mekânın ve 

zamanın esnek kullanımını mümkün kılmakla birlikte, katılımcılar arası bağların 

durağan ve uzun vadeli olmayan ilişkiler üzerinden kurulmasını sağlamaktadır. Bu 

yönüyle “geçicilik” ve “açıklık” değerleri, bir yandan katılıma eşik düşürürken diğer 

yandan süreklilik ve görünürlük açısından bazı zorlanmalar yaratabilir. Bu durum, 

özellikle kolektifin kamusal alandaki tanınırlığını artırma, sürdürülebilir iş birlikleri 

kurma ve kurumsal desteklere erişme gibi alanlarda istikrarsızlık ve görünürlük kaybı 

yaşanmasına neden olabilir. 

Kolektifin eylemsellik içinde öne çıkan en kritik etik yaklaşımlardan biri belirli bir 

bağlamda ortaya çıkan soruna ya da ihtiyaca yanıt verme becerisi üzerine kuruludur. 

Kolektif, yerel ekoloji, atık yönetimi, astroturizm gibi alanlarda düzenlediği 

etkinliklerde, kimlikten çok bağlama duyarlılığı önceliklendiren durum odaklı 

parataktik müşterekleşme biçimleri geliştirmektedir. Bu durum, müşterekleşmenin 

sürekli gelişen karşılaşmalar ve birlikte düşünme eylemleri üzerinden kurulduğunu 

göstermektedir. 

4.3.3 Müşterek değerlerin genel değerlendirmesi 
 

Zero Movement’ın söylemsel ve eylemsel düzeyde vurguladığı değerlerin içerik 

analizi sonucunda elde edilen bulgular, kolektifin önceliklendirdiği parataktik 

müşterekleşme pratiklerinin oluşumsal bir haritasını sunmaktadır. Şekil 4.3.3’te yer 

alan grafik, Zero Movement’ın web sitesinde yer alan içeriklerde en çok tekrar eden 

değerleri göstermektedir. 

Verilere göre “yerellik” ve “disiplinlerarasılık”, 20 kez ile en yüksek sıklıkta tekrar 

eden değerlerdir. Bu bulgu, kolektifin bağlam odaklı üretim anlayışını ve bilgi türleri 

arasında geçirgenlik kurmaya dayalı düşünsel altyapısını yansıtmaktadır. Bu iki değeri 

sırasıyla “katılımcılık” (19 kez), “çoğulculuk” (17 kez), “yaratıcılık” (14 kez) ve 

“açıklık” (13 kez) takip etmektedir. Bu yoğunluk, Zero Movement’ın hem içerik 



72 
 

üretiminde hem de organizasyonel oluşumunda merkeziyetsiz, geçirgen ve çoğulcu bir 

tutum benimsediğini göstermektedir. 

Buna karşılık, “cesaret” (1), “dostluk” (1), “merkeziyetsizlik” (1) ve “samimiyet” (3) 

gibi değerler, daha düşük sıklıkla görünür olmuştur. Bu değerlerin çoğunlukla Zero 

Gathering 2024 gibi belirli etkinliklerde ortaya çıktığı görülmektedir. Bu durum, bazı 

değerlerin söylem düzeyinde daha örtük biçimde var olduğunu, ya da bağlama özgü 

olarak ortaya çıktığını düşündürmektedir. 

Tablo 4.1’de yer alan ve kolektifin web sitesi içeriğinin analizi sonucunda oluşturulan 

değerler tablosu, kolektifin hangi değerleri hangi bağlamlarda vurguladığını sistematik 

biçimde ortaya koymaktadır. Bu tablo yalnızca nicel bir sıklık verisi sunmakla 

kalmayıp; değerlerin bağlam, pratik ve parataktik müşterekleşme katmanları ile 

kurduğu ilişkileri de görünür kılar. 

 

Tablo 4.1 : Zero Movement, değerlerin kullanım sıklığı grafiği. 

Tablo 4.2’ye göre, “Hakkımızda”, “Araştırma Genel Tanım”, “Kavramlar” ve “Sanat 

Araştırmaları” gibi kolektifin kimliğinin aktarıldığı kurucu metinlerde, araştırma 

odaklı parataktik müşterekleşmeyi önceleyen değerlerin öne çıktığı görülmektedir. 

Özellikle “disiplinlerarasılık”, “katılımcılık” ve “yerellik” gibi değerler, bu metinlerde 

çoklu bilgi biçimlerine açıklık ve birlikte üretime davet olarak yer almıştır. Bunlar 

daha çok araştırma ve organizasyon odaklı katmanlarla ilişkilendirilmiştir. Bununla 



73 
 

beraber, “Zero Lab”, “Zero Reef”, “Arazi Pratikleri”, “Performanslar” gibi eylem 

merkezli içeriklerde, değerlerin pratik düzlemde nasıl bedenlendiği ön plana çıkar. 

Burada “geçicilik”, “açıklık” ve “yenilik” değerlerinin ağırlık kazandığı görülür. Bu 

tür etkinliklerde değerler daha çok durum ve mekân odaklı parataktik müşterekleşme 

katmanlarıyla örtüşmektedir. Çünkü bu etkinlikler, belirli bir bağlamda, fiziksel bir 

mekânda gerçekleşir ve kolektifin çeşitli koşullara tepki olarak nasıl şekillendiğini, 

mekâna nasıl müdahale ettiğini ve geçici ilişkileri nasıl kurduğunu pratik düzeyde 

ortaya koyar. 

 
 
  



74 
 

 

Tablo 4.2 : Zero Movement, müşterekleşme katmanları ve değerler analizi tablosu. 

  



75 
 

Kolektifin web sitesinde yer alan her sayfa ya da etkinlikte yalnızca belirli değerlerin 

öne çıktığı, ancak hiçbir etkinliğin tüm değerleri aynı anda kapsamadığı 

görülmektedir. Bu da parataktik müşterekleşmenin doğasına uygun şekilde, 

müştereklik pratiklerinin parçalı, bağlamsal ve geçici olduğunu ortaya koyar. Örneğin, 

Zero Lab çevresel inovasyon ve atık yönetimi üzerine odaklanırken, “yenilik”, 

“katılımcılık” ve “yerellik” gibi değerleri öne çıkarır; buna karşın duygulanımsal 

değerler bu etkinlikte baskın bir biçimde görünmez. Ayrıca, değerlerin parataktik 

müşterekleşme katmanlarıyla olan ilişkileri de çeşitlilik göstermektedir. Öne çıkan 

değerlerin çoğunlukla mekân ve durum odaklı parataktik müşterekleşme biçimleriyle 

ilişkili olduğu görülmektedir. Bu da kolektifin sabit oluşumlar yerine, karşılaşmalar ve 

bağlamsal ihtiyaçlar doğrultusunda örgütlenme eğilimini doğrulamaktadır. 

Tablo 4.3’te yer alan tabloda ise her sayfa ya da etkinliğin, değerleri nasıl seçici 

biçimde yapılandırdığını da göstermektedir. Örneğin, “Sosyal Etki” sekmesi altında 

yer alan Zero Gathering 2024 bölümü toplamda 9 değere yer vererek en geniş değer 

çeşitliliği sunan içeriktir. Bu durum, bu etkinliğin çok katmanlı ve kolektif 

potansiyelinin yüksek olduğunu işaret eder. “Kavramlar” sekmesi ise daha sınırlı 

sayıda değer içerse de düşünsel düzeyde yoğun kavramsal üretim sunduğundan 

“katılımcılık”, “disiplinlerarasılık” ve “geçicilik” gibi anahtar değerleri açıkça 

taşımaktadır. 

 



76 
 

 

Tablo 4.3 : Zero Movement, müşterek değerler analizi tablosu. 

4.4 Kolektifin İçinden: Zero Movement Deneyimi ve Tanıklıklar 

Zero Movement’ın değerler etrafında şekillenen örgütlenme biçimlerini daha derinlikli 

biçimde anlayabilmek amacıyla yapılan görüşmeler, kolektifin söylemde benimsediği 

ilkelerin pratikte nasıl karşılık bulduğunu ve katılımcı deneyimleriyle nasıl iç içe 

geçtiğini ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu doğrultuda, kolektifin çeşitli 

etkinliklerinde yer alan sanatçılar, araştırmacılar, tasarımcılar, sanat tarihçileri ve yerel 

katılımcılarla gerçekleştirilen görüşmeler, hem ortak üretim süreçlerine dair algıyı 

hem de değerlerin gündelik pratiklerde nasıl tezahür ettiğini anlamak için bir zemin 

sunmuştur. Yapılan görüşmelerin söylem analizi ise, kolektifin düşünsel çerçevesi ile 

uygulamadaki karşılıkları arasındaki benzeşimleri ve olası farklılaşmaları görünür 

kılmayı amaçlamaktadır. 

4.4.1 Sıfırdan düşünmek: Düşünsel zemin ve müşterekleşme 
Zero Movement’ın temel yaklaşımlarından biri olan “sıfırdan düşünmek”, sadece 

yaratıcı bir sıfırlama çağrısı değil; aynı zamanda toplumsal, mekânsal ve ilişkisel 

bağlamların eleştirel biçimde yeniden kurgulanmasına alan açan bir söylemdir. 

Görüşmelerden elde edilen genel tutuma göre, sıfırdan düşünmek söylemi, 

katılımcıların eşit bir zeminde buluşmasını mümkün kılan bir başlangıç noktasıdır. 



77 
 

Katılımcı 1 bunu, herkesin aynı çizgide başladığı bir açıklık ve potansiyel alanı olarak 

tarif etmektedir. Bu alan, sabit rollerin ya da hiyerarşilerin yerine geçici ve esnek 

ilişkilerin kurulabildiği bir oluşum sunar. Katılımcı 2’ye göre bu yaklaşım, var olan 

sistemin dışına çıkarak her bileşeni kendine özgü potansiyeliyle yeniden 

değerlendirme şansı tanır. Bu da müşterekleşmenin temelini oluşturan güvene, açıklığa 

ve önyargısız iletişime zemin hazırlar. Katılımcı 3, bu düşünme biçimini “her şeyi 

varsayımlardan arındırmak” olarak tanımlar. Ona göre müşterekleşme ancak eski 

mülkiyet ve kontrol anlayışları sorgulandığında mümkün olabilir. Katılımcı 7 ise 

adada bulunmanın, anakaradan uzaklaşarak dışarıdan bakma imkânı sunduğunu ve bu 

fiziksel ayrışmanın düşünsel bir sıfırlama etkisi yarattığını ifade etmiştir: “Başka bir 

yerden anakaraya bakma durumu ve sıfırdan düşünme sıfırdan başlamayı da getirdi.” 

Sıfırdan düşünmek söylemi, Zero Movement’ın yürüttüğü projelerde de belirmektedir. 

Bu projelerdeki etkinliklerden birine örnek olarak Şekil 4.4’te yer alan ileri dönüşüm 

atölyesi verilebilir. Katılımcı 4, bu yaklaşımın geleneksel ve bilinen engelleri aşmayı 

ve yeni yöntemler geliştirmeyi kolaylaştırdığını belirtmektedir. Katılımcı 8 ise “temel 

bileşenlere dönmek” ve “yeniden tanımlamak” üzerinden ilerleyen bu yaklaşımın, 

yaratıcı sistemler kurmanın ön koşulu olduğunu ifade etmiştir. 

 



78 
 

 

Şekil 4.4 : Zero Movement, ileri dönüşüm sanat atölyesi, atölye yürütücüsü: Barış 
Muratoğlu, lodos’un kıyıya getirdiği buluntu nesnelerden yapılmış bir heykel. 

Sıfırdan düşünme söylemi, kolektifin parataktik müşterekleşme sürecine yön veren bir 

ilke gibi durmaktadır. Açıklık ve çoğulculuk değerlerini yeniden üreten bu söylem, 

Zero Movement’ın her seferinde içinde bulunduğu bağlama göre kendini yeniden 

tanımlayan, sınırları önceden belirlenmemiş bir müşterek yaratım alanına dönüşmesini 

mümkün kılar. 

4.4.2 Müşterek üretim, katılım ve B(ağ) kurma/bozma pratikleri 
Yatay örgütlenme, birlikte hareket ederek düşünme, görev sınırlarının belirsizleştiği 

alanlar yaratma ve gönüllü sorumluluk üstlenme gibi pratikler, kolektifin katılımcı ve 

dönüşümlü olmasını sağlamaktadır. Katılımcı 3, bu tespiti şu sözlerle 

desteklemektedir:  



79 
 

“Kimsenin sabit bir konumu ya da yetkisi olmadan, sürecin ihtiyaçlarına göre 

pozisyonların şekillendiği bir yapı bu. Katılım, şeffaflık ve birlikte sorumluluk 

alma gibi ilkeler süreci besliyor.” 

Benzer biçimde, Katılımcı 5 müşterek üretim dinamiklerine dair şöyle der: 

“Her katılımcının sürece biricik katkısını önemseyen, hiyerarşik olmayan bir 

yapı oluşturmaya çalışıyoruz. Zaman ve mekânı birlikte şekillendirme ilkesi, 

tüm süreçlerimizde belirleyici oluyor.” 

Öne çıkan projelerden; Şekil 4.8’te yer alan, ortaya çıkan sembollerin kamusal alanda 

bir duvarda gösterildiği “Bozcaada Arşiv Deneyi”, Şekil 4.7’deki “Gökyüzü Masası”, 

“ReMind*” ve hem Şekil 4.5’te hem Şekil 4.6’da iç ve dış mekandan olmak üzere 

görseli bulunan “Sound of Vineyards” hem üretim süreçlerinin hem de anlam kurma 

biçimlerinin birlikte şekillendiği, düşünsel ve duygulanımsal ilişkilenmelerin oluştuğu 

b(ağ)lar sunmuştur. Bu projelerde açık çağrılar, müşterek mutfaklar, kolektif çizimler, 

hikâye anlatımları ve doğa temelli gözlemler gibi yöntemlerle izleyici/deneyimleyici 

konumundaki bireyler de üreticiye dönüşmekte, böylece üretim kolektif bir deneyime 

evrilmektedir. Katılımcılar genel olarak karar alma süreçlerinin toplantılardan çok 

gündelik diyaloglar, spontane karşılaşmalar ve birlikte geçirilen zamanlarda 

olgunlaştığını belirtmektedir. Bu durum, fikirlerin rekabetle değil, dinleme, 

zamanlama ve esneklikle ilerlediği döngüsel bir düşünme ve araştırma pratiğine işaret 

eder. Kolektif içi geri bildirim kültürü, dönüşümlü moderasyon ve gönüllü katkıların 

değerli kılınması gibi araçlar, müşterek aklın sürekliliğini sağlamaktadır. Katılımcı 2 

bu sürece ilişkin şu ifadeyi kullanır:  

“İş birliği çoğunlukla karşılıklı dinleme, güven ve süreçleri sahiplenmeyle 

mümkün oluyor. Herkesin kendi ritminde ve kendi olanaklarıyla sürece dahil 

oluş halini desteklemeye çalışıyoruz.” 

 



80 
 

 

Şekil 4.5 : Zero Movement, Bağ Bozumu Festivali “Sound of Vineyards”, ses-ışık 
enstalasyonu, 2024, Ataol Şarap Mahzeni, direktör: Emre Gökçen, anolog/teknik: 
Özgür Kavurmacıoğlu, ses tasarım: Kerem Sülün (a.k.a Skylark), çıraklar: Kaya & 

Atlas. 



81 
 

 

Şekil 4.6 : Zero Movement, Bağ Bozumu Festivali “Sound of Vineyards”, ses-ışık 
enstalasyonu, 2024, Ataol Şarap Mahzeni. 

Kolektifin en temel değerlerinden disiplinlerarasılık yaklaşımı, Zero Gathering 

kapsamındaki etkinliklerde sanat, bilim, yerel bilgi, zanaat ve teknolojinin yan yana 

geldiği çok katmanlı üretim ortamları yaratmıştır. Katılımcı sanatçılar, bilimciler, 

yerel üreticiler ve çocuklar, müşterek mekânlarda bir araya gelerek karşılaşmaya ve 

deneyime açık bir iş birliği zemini oluşturmuşlardır. Katılımcıların aktarımlarına göre, 

disiplinlerarası üretimin başarısı yalnızca karşılaşmayla değil, karşılaşmanın düşünsel 

altyapısının önceden paylaşılmasıyla da ilişkili görülmektedir. Bu karşılaşmalar 

yalnızca üretimi değil, aynı zamanda bağ kurma biçimlerini de şekillendirmiştir. 

Katılımcı 5 bu durumu şöyle açıklar: 

“Yerel halkın ve sanatçıların birlikte üretmesi ve öğrenmesi, sanatın 

dönüştürücü gücünü birebir deneyimlememize imkân sağladı.” 

Katılımcı 3, Şekil 4.7’de gösterilen “Gökyüzü Masası” etkinliğini  yalnızca birlikte 

yemek yenilen bir an değil, daha önce yan yana gelmemiş olanların bir araya geldiği 



82 
 

ve başka b(ağ)ların kurulduğu dönüştürücü bir zamansallık ile birlikte değerlendirir. 

Bu deneyimi şöyle aktarır:  

“Gökyüzü Masası, ortaklık kurma biçimlerini doğrudan 

deneyimleyebildiğimiz nadir anlardan biriydi. Etkinlik alanına yerleştirilen 

sembol bayraklar, katılımcılar arasında ortak bir sembol dili oluşturdu. Her 

katılımcı bu sembolleri kendi deneyimiyle eşleştirdi ve bu paylaşım hem 

sohbetlere hem de yemek masasına taşındı. Konuşmayan adalılar, ortak masa 

sayesinde konuşmak durumunda kaldı. Bu da önemli bir etkiydi.” 

Bu aktarım, Zero Movement’ın topluluk inşasını yalnızca kolektif üretim pratikleriyle 

değil, sembolik paylaşım alanları, zamansal ve mekânsal geçici etkileşimler 

aracılığıyla da kurduğunu gösterir. Şekil 4.7’de görüldüğü üzere “Gökyüzü Masası” 

örneği, katılımcılar arasında daha önce kurulmamış ya da zayıf olan b(ağ)ların 

güçlendiği, ilişkilenmenin mümkün kılındığı geçici bir durum yaratmıştır. 

Görüşmelerde sıkça ifade edilen “birlikte yemek yapmak”, “sofra kurmak”, 

“çocuklarla sanat üretmek” gibi gündelik eylemler, b(ağ) kurmanın oluştuğu yerler 

olarak tanımlanmıştır. Bu pratikler sayesinde yerel halkla ilişki kurma biçimi sadece 

temsili düzeyde kalmamış; mekânsal, duygulanımsal ve düşünsel katmanlarda 

parataktik müşterekleşmeler yaratmıştır. 

 

Şekil 4.7 : Zero Movement, Zero Gathering, Gökyüzü Masası etkinliğinden arazi 
sanatı fotoğrafları, 2024. 

4.4.3 Birlikte yol almak: Süreçler, öğrenimler ve gelecek yönelimleri 
Kolektifin müşterekleşme sürecini yalnızca birlikte üretim üzerinden değil; aynı 

zamanda birlikte düşünme, karar alma ve zamanla şekillenen bir öğrenme alanı olarak 



83 
 

ördüğü görülmektedir. Bu öğrenme süreçleri, deneyimlenen zorluklar kadar, kat edilen 

yolun, ilişkilerin ve dönüşümlerin de bir birikimidir. 

Görüşmelerde özellikle katılımcıların, kolektifin işleyişine dair müşterek bir hafıza 

oluşturma, ihtiyaçlara göre esnek bir oluşum kurma ve deneyim temelli geri 

bildirimlerle süreçleri dönüştürme pratiklerine sıkça atıf yaptığı görülmektedir. 

Katılımcı 1, bu noktada süreci “boş bir sayfa, ortak bir zemin” olarak tanımlar ve 

kolektifin başlangıcına dair şunu vurgular: “Kolektifin bir ‘kurucu lider’ figüründen 

ziyade, bir araya gelen bireylerin ortak düşleriyle şekillenmesi.” 

 

Şekil 4.8 : Zero Movement, Zero Gathering, Bozcaada Arşiv Deneyi, 2024, sanat 
araştırmaları performansı, Derin Uludağ, Özgür Kavurmacıoğlu. 

Görüşmelerde süreç boyunca edinilen en önemli öğrenimlerden birinin, karar alma 

mekanizmalarının organik akışı olduğu ortaya çıkmıştır. Katılımcılar, kararların 



84 
 

çoğunlukla toplantılardan çok, birlikte geçirilen gündelik zamanlar ve sohbetler içinde 

şekillendiğini belirtmişlerdir. Bu durum, karar alma süreçlerinde yalnızca fikir 

birliğinin değil, zaman içinde oluşan ilişkisel birikimin de etkili olduğunu 

göstermektedir. Ancak bu organik oluşum, özellikle kalabalık ekiplerde koordinasyon 

ve planlama gibi konularda çeşitli zorluklar da doğurabilmektedir. Katılımcı 7, bu 

deneyimi şu şekilde özetler: 

“Çok kalabalığız aslında. Mekân olarak yaşayabileceğimiz alanı planlamak vs. 

gibi konular aslında herkesin yaşadığı ve yaşayacağımız zorluklardır. Onun 

haricinde çok hızlı hareket eden bir ekibiz. Çok hızlı karar veren bir ekibiz. O 

yüzden bu karar verme mekanizmalarında takip zor oluyor ve eğer bunu ayak 

uydurabilirsen devam edebiliyorsun. Çünkü planlamalar çok uzun soluklu. 

Fakat her süreçte olduğu gibi bazı ani kararlar ve ani hareketlenmeler yapılması 

gerekebiliyor.” 

Benzer biçimde, etki ve takip mekanizmaları üzerine düşünme, kolektifin öğrenme 

süreçlerinin yeni bir evresine işaret etmektedir. Katılımcı 1 bu konuda şunları vurgular: 

“Bu yapının kalıcı etkiler doğurması için, hatırlama, süreklilik ve ortak dil 

yaratma gibi alanlarda müşterekleşme pratiğinin daha da güçlenmesi 

gerekiyor.” 

Kolektifin sürdürülebilirliğini sağlayan önemli unsurlardan biri de ekonomik 

dayanışma ve paylaşım tutumlarıdır. Görüşmelerde bu yönde öne çıkan tutumlar hem 

yerel bağlamla ilişkilenmeyi hem de müşterekleşme pratiklerini beslemektedir. 

Katılımcı 7, bu dayanışma halini şöyle anlatır: 

“Beraber yedik, beraber içtik… kahvemizi kahveci bir arkadaşımız verdi. 

Gelen gelsin, bir şekilde hallederiz.” 

Bu yaklaşım, ilişkisel destek ağlarını ekonomik işleyişin bir parçası hâline getiren 

yaygın bir tavra işaret etmektedir. Katılımcı 3, adada oluşturulan ekonomik dayanışma 

mekanizmalarını takas, imece usulü işler ve müşterek bütçeleme toplantıları üzerinden 

açıklarken; Katılımcı 1, üretim sonrası gelirlerin adil paylaşımı için protokoller 

geliştirdiklerini belirtmektedir. İlk yıl hiçbir fona başvurmadan yürütülen etkinlikler, 

kolektifin kendi bağımsızlığına olan inancını vurgularken; sonraki yıllarda gelen fon 

çağrıları, “birlikte yapmaya devam etmek isteyenlerle ortaklaşma” arzusuna 

dayandırılmıştır (Katılımcı 7). 



85 
 

Bu noktada Katılımcı 1’in vurguladığı gibi, Zero Movement ekonomik 

sürdürülebilirliği, yalnızca bir “fon yaratma” meselesi olarak değil, “topluluk içi 

bağları güçlendiren, üretimi yataylaştıran bir değer sistemi” olarak ele almaktadır. 

Kolektifin geliştirdiği başlıca ekonomik pratikler arasında; herkesin katkıda 

bulunduğu ve ihtiyacı kadar aldığı katılımcı mutfaklar, yerel üreticilerle kurulan 

takaslar, hizmet değişim ağları ve açık bütçeli kolektif fonlama mekanizmaları öne 

çıkmaktadır. Örneğin atölye gelirleri, mikro bağışlar ve ürün satışları ortak bir fona 

aktarılmakta, bu fon ise katılımcı kararlarla ihtiyaçlara göre yönlendirilmektedir. 

Katılımcı 1’in ifadesiyle: 

“Müşterekleşme sadece fikrin değil, ekonomik gücün de ortaklaşmasıdır.” 

Bu yaklaşım doğrultusunda oluşturulan paylaşım; bilgi, emek, zaman ve ürün takası 

gibi pratiklerle ekonomik dayanışmayı yaygınlaştırmakta, yerel esnafla kurulan etik iş 

birlikleri ise satıştan ziyade görünürlük ve karşılıklı destek ilişkileri üzerinden 

şekillenmektedir. Ayrıca, kolektifin ilerleyen dönemlerde kitap, sembol obje veya ses 

arşivleri gibi üretimlerini ortak bir marka altında sunarak gelir elde etme ve bu geliri 

yeniden döngüsel bütçeye katma hedefi de bulunmaktadır. 

Zero Movement’ın ekonomik dayanışma yaklaşımları, topluluk temelli bir paylaşım 

kültürünün nasıl inşa edilebileceğine dair bir örnek sunmaktadır. Geleneksel finansal 

modellerin ötesine geçerek, yerel üreticilerle kurulan ve bozulan b(ağ)lar, gönüllülük 

temelli katkılar ve üretim sonrası adil paylaşım ilkeleri etrafında şekillenen bu 

pratikler; müşterekleşmenin yalnızca üretim süreçlerinde değil, kolektif yaşamın tüm 

alanlarında işler hâle geldiğini göstermektedir. Bu durum hem ilişkisel hem de 

oluşumsal düzeyde alternatif bir toplumsal örgütlenme biçiminin mümkün olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

 





87 
 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu tezin amacı, günümüz Türkiye’sinde kendi kendine örgütlenen sanat kolektiflerinin 

müşterekleşme pratiklerini, Zero Movement örneği üzerinden incelemek ve bu 

pratiklerin parataktik müşterekleşme kavramı doğrultusunda nasıl biçimlendiğini 

ortaya koymaktır. Araştırma süreci boyunca Zero Movement ana vaka olarak ele 

alınmış; ancak bu kolektifin müşterekleşme biçimlerini daha derinlemesine 

kavrayabilmek amacıyla, kavramsal çerçeve genişletilmiş ve farklı coğrafyalardan 

çeşitli sanat kolektifi örneklerine de yer verilmiştir. Tezin ikinci ve üçüncü 

bölümlerinde incelenen uluslararası ve yerel kolektifler, müşterekleşmenin tarihsel, 

kültürel ve örgütsel çeşitliliğini görünür kılarak, Zero Movement’ın parataktik 

müşterekleşme bağlamındaki konumunu daha berrak biçimde analiz etmeye olanak 

tanımıştır. Zero Movement, parataktik müşterekleşme biçimlerinin çok katmanlı 

olarak izlenebildiği bir örnek olması ve günümüzde hâlâ aktif biçimde süregiden bir 

sanat pratiği olarak alternatif bir tarih yazımına katkıda bulunması nedeniyle, bu tezde 

derinlemesine incelenmeye değer bir oluşum olarak değerlendirilmiştir. 

Zero Movement’ın kendi kendine örgütlenen bir sanat kolektifi olarak müşterekleşme 

yaklaşımı; ilişkisel, zamansal, mekânsal ve düşünsel boyutlarıyla inşa edilen çok 

katmanlı bir pratiktir. Bu bağlamda, parataktik müşterekleşme kavramı, kolektife dair 

derinlikli bir kavrayış geliştirmek amacıyla hem teorik bir mercek hem de kavramsal 

bir araç olarak kullanılmıştır. Zero Movement kolektifini özgün kılan belirgin özellik, 

kolektifin müşterekleşme pratiklerini parataktik olarak kurgulaması ve bu kurgunun 

kolektifin teorik ve pratikteki işleyişine yön vermesidir. 

Bu çalışma, Zero Movement’ın yalnızca sanatsal üretim yapan bir kolektif değil; aynı 

zamanda karşılaşmalara dayalı, bağlama duyarlı ve birlikte düşünmeye açık bir 

kolektif yaşam biçimi kurduğunu göstermiştir. Kolektifin etkinliklerinde, fiziksel 

mekânlar geçici biçimde dönüştürülmekte, zamansal planlamalar, duruma ve 

deneyime bağlı olarak şekillenmektedir. Yan yanalıklar ve ilişkiler, sabit rol ve 

görevlere göre değil, karşılıklı güven ve müşterekleşme pratiklerine göre 



88 
 

gelişmektedir. Ortaya çıkan sanatsal ve düşünsel üretimlerde, teknik uzmanlıklar kadar 

yerel bilgi, gayri maddi emek ve gündelik deneyim de belirleyici olmaktadır. Bu 

bağlamsal açıklık, her durumda yeniden kurulan, geçici ama etkili ortaklıklarda 

ilerleyen parataktik bir müşterekleşme biçimi geliştirmesini mümkün kılmıştır.  

Bu araştırma sürecinde, katılımcı gözlem yöntemini destekleyici biçimde, 

Bozcaada’da 1 Haziran 2025 tarihinde düzenlenen Link projesi kapsamındaki bir 

sohbet oturumuna katılım sağlanmıştır. Zero Movement’ın bu etkinliği, parataktik 

müşterekleşmenin analiz edilen tüm katmanlarını pratikte doğrudan gözlemleme 

fırsatı sunmuştur. Etkinlikte çeşitli disiplinlerden gelen katılımcılar, herhangi bir 

hiyerarşik yapı olmaksızın ortak bir zeminde buluşmuş; araştırma odaklı parataktik 

müşterekleşme, gündelik deneyimlerin ve yerel bilgi üretiminin diyalog içinde 

paylaşılması yoluyla belirginleşmiştir. Mekân odaklı parataktik müşterekleşme ise 

etkinliğin, geleneksel bir sunum mekânı yerine kamusal bir açık alanda 

gerçekleşmesiyle, geçici bir müşterek alan olarak şekillenmiştir. Organizasyonel 

düzeyde ise etkinliğin önceden sınırları belirlenmiş bir akıştan ziyade, katılımcıların 

öneri ve katkılarıyla esnek biçimde şekillenmesi, karar alma süreçlerinin merkezî 

olmayan, yatay bir işleyişle yürütüldüğünü göstermiştir. Durumsal parataktik 

müşterekleşme ise, katılımcıların o anki ihtiyaçları, etkileşimleri ve mekâna özgü 

koşullarla şekillenen geçici ortaklıklar kurarak etkinliğin akışına yön vermeleriyle 

gözlemlenmiştir. Sohbet oturumuna dinleyici olarak katılan bireyler de yalnızca 

izleyici konumunda kalmayıp, tartışmalara katkı sunmuş; bu durum, bilgi üretim 

sürecinin kolektifleştiği ve deneyim paylaşımının çoğul seslerle zenginleştiği bir 

oluşuma olanak tanımıştır. Tüm bu gözlemler, Zero Movement’ın parataktik 

müşterekleşme yaklaşımını yalnızca bir kuramsal çerçeve olarak değil, somut ve 

bağlamsal bir pratik olarak hayata geçirdiğini eylemsel ve söylemsel olarak tutarlı 

olduğunu teyit etmiştir. 

Kolektifin benimsediği araştırma odaklı parataktik müşterekleşme pratiklerinin, 

disiplinlerarası tutumun ve etkileşimin, biçimsel bir çeşitlilik ile kısıtlı kalmayıp 

müşterek düşünme, sorgulama ve üretme süreçlerini açığa çıkaran bir yöntem olarak 

uygulandığı görülmüştür. Kolektifin etkileşim alanları olarak da tanımladığı araştırma 

alanları geçişkenlik ve ilişkilenme için de alan açmıştır.  



89 
 

Kolektifin etkinliklerini deneyimleyen katılımcıların pasif birer izleyici konumundan 

sıyrılması, bilgi ve değer üretimi konusunda sürece dahil olması araştırma odaklı 

parataktik müşterekleşme pratiğinin görünür örneklerinden biridir. Düşünsel üretim 

sürecinde, araştırma odaklı bu yaklaşım Zero Movement’ın, kendi söylemleri ile “teori 

ile pratik arasında bir denge” kurmasında etkili bir araç olmuştur. Fakat etkinlikler 

süresince ortaya çıkan yaratıcı etkileşimlerin tamamının kayıt altına alınamaması, 

deneyimlerin kalıcılığını ve başkalarına aktarılabilirliğini sınırlamaktadır. 

Disiplinlerarası iş birliklerinin etkisi ise çoğu zaman kişisel ilişkiler üzerinden 

yürütülmüş, bu da sürecin sistematikleşmesini engellemiştir. 

Özellikle yerel bilgi, kolektifin etkinliklerinde çoğunlukla bir başlangıç noktası olarak 

kullanılmış; ancak akademik ya da sanatsal bilgiyle eşit düzeyde değerlendirildiğine 

dair güçlü bir kanıt bulunmamıştır. Bu durum, bilgi üretiminde hiyerarşik bir bakışın 

izlerinin varlığını sürdürüyor olabilmesi şeklinde yorumlanabilir. Bu nedenle, 

araştırma odaklı parataktik müşterekleşmenin daha adil ve eşitlikçi bir bilgi üretimi 

politikasıyla desteklenmesi, kolektifin kapsayıcılığını ve dönüştürücülüğünü artırma 

potansiyeline sahiptir. 

Katılımcı görüşmelerinde, fiziksel sınırları olan mekânların, geçici birer müşterek alan 

hâline geldiği ve yeni ilişkilerin kurulmasına olanak sunduğu özellikle vurgulanmıştır. 

Bununla beraber, Zero Movement, geçici müşterek alanlar yaratma konusunda başarılı 

olsa da bu mekânların kalıcılığına yönelik planlamanın eksik olduğu görülmektedir. 

Etkinlikler sonrasında bu alanların sürdürülebilir üretim ya da buluşma zeminleri 

olarak devam edip etmediği belirsizdir. Bu durum, geçici dönüşümlerle kalıcı topluluk 

etkisi arasında bir kopukluk riski doğurmaktadır. Ayrıca kolektifin kamusal alanları 

dönüştürme amacı, adanın sınırlı ulaşımı, konaklama maliyetleri ve etkinliklerin belirli 

dönemlere sıkışması nedeniyle, çeşitli sosyoekonomik arka planlardan gelenler için 

erişilebilir olmayabilir. Bu durum, fiziksel ve sınıfsal düzeyde katılımı 

zorlaştırmaktadır.  

Katılımcı görüşmeleri, kararların çoğunlukla resmi toplantılardan değil, birlikte 

geçirilen zaman, gündelik karşılaşmalar ve müşterek deneyimler üzerinden alındığını 

göstermektedir. Bu durum, kolektifin karar alma süreçlerini zamana yayılan ve 

karşılıklı tanımaya dayalı bir organik koordinasyon biçimiyle yürüttüğünü ortaya 

koyar. Fakat süreç içerisinde belirli kişilerin daha fazla sorumluluk üstlenmesi ve 



90 
 

görünmeyen, gayri-maddi bir emek yüküyle karşı karşıya kalması, gönüllülük temelli 

işleyişte adil bir görev paylaşımı olup olmadığını sorgulamayı gerekli kılar. Kolektifin 

organik oluşumu içinde oluşan bu tür dengesizlikler, zamanla tükenmişlik, geri 

çekilme ya da içsel çatışma risklerini artırabilir.  

Kolektifin etkinliklerindeki katılımcıların, etkinlik temelli spontane süreçlere dair 

aktarımları, kolektifin zaman ve mekânla kurduğu ilişkinin yalnızca planlama değil, 

aynı zamanda esnek bir anlayışla; sezgi, tepki ve duygulanım temelli işlediğini ortaya 

koymaktadır. Ancak bu durum, her katılımcının aynı düzeyde sürece dahil 

olabilmesini zorlaştırabilir. Değişen programlar, görev tanımlarının gönüllülük esaslı 

dağılımından doğan belirsizliği ve kararların genellikle dar zamanlarda ve hızlıca 

alınması, özellikle dış çeperde konumlanan ya da ilk kez katılanlar açısından yön 

bulmayı zorlaştırabilir. Bu durum, sürece dair içeridekiler ve dışarıdakiler ayrımına 

neden olabilecek bir sınır üretme potansiyeli yaratabilir. Ayrıca, duruma göre 

şekillenen bu müştereklikler, yerel bağlamda güven ilişkisi kurmamış kişiler için 

geçici kalabilir. Dolayısıyla durum odaklı parataktik müşterekleşme, kolektife 

yaratıcılık, çeviklik ve bağlama özgü duyarlılık kazandırsa da süreklilik, aidiyet ve 

kolektif hafızaya dahil olma açısından sınırlandırıcı etkiler yaratabilir. 

Zero Movement’ın ortaya çıkarılan ve haritalandırılan değerlerinin, her durumda eşit 

ölçüde somutlaştığını söylemek güçtür. Görüşmeler ve doküman analizine dayanan 

bulgular, bazı etkinliklerde “katılımcılık” ve “yerellik” gibi değerlerin güçlü biçimde 

hissedildiğini göstermektedir. Ancak bazı örneklerde bu katılımın sınırlı kalmış 

olabileceği, yerel aktörlerin ise sürece daha çok başlangıç aşamasında veri sağlayıcı 

ya da kolaylaştırıcı konumunda katıldıkları düşünülmektedir. Benzer biçimde, 

“disiplinlerarasılık” söylemsel düzeyde kolektifin önemli bir yönelimi olarak 

tanımlansa da pratikte bu değerin ne ölçüde gerçekleştiğini saptamak, elimizdeki 

veriler doğrultusunda kesin olarak mümkün değildir. Özellikle radikal biçimde çeşitli 

uzmanlık alanlarının denk düzeyli karşılaşmalarda nasıl yer aldığına dair daha detaylı 

veri eksikliği mevcuttur. Bu noktada, kolektifin “disiplinlerarasılık” değerini 

uygularken, kimi örneklerde bunun “çok disiplinlilik” (multidisiplinerlik) düzeyinde 

kaldığı; yani çeşitli alanlardan gelenlerin bir arada bulunmasına rağmen, bu alanlar 

arasında derinlemesine metodolojik ya da düşünsel bir etkileşimin her zaman 

gerçekleşmemiş olabileceği gözlemlenmiştir. 



91 
 

Kolektifin ekonomik sürdürülebilirliği, parataktik müşterekleşme pratiği açısından 

kritik noktalarından birini oluşturmaktadır. Yapılan görüşmelerden elde edilen veriler, 

kolektifin 2024’te gerçekleştirdiği tüm etkinliklerin, kolektif üyelerinin öz 

kaynaklarıyla finanse edildiğini ortaya koymuştur. Bu durum güçlü bir aidiyet bağı 

kursa da bireyler üzerinde hem yüksek düzeyde maddi ve manevi yük oluşturmuş hem 

de gönüllülük temelli emeğin sınırlarını zorlamıştır. 2025 yılı itibarıyla kolektif, 

programlarını sürdürebilmek amacıyla fon arayışına girmiş ve bir sanat kurumundan 

destek almaya yönelmiştir. Bu dönüşüm, parataktik müşterekleşmenin özerk, geçici ve 

bağlamsal biçimiyle belirli açılardan çelişmektedir. Zira dış finansman ilişkileri, 

kolektifin yatay örgütlenme biçimiyle potansiyel gerilimler yaratabilir; karar alma 

süreçlerine dışsal müdahaleleri gündeme getirebilir veya eşitlikçi katılım yapısında 

dengesizliklere neden olabilir. Ancak bu durum, aynı zamanda parataktik 

müşterekleşmenin bağlamsal esnekliğine de işaret eder. Destek ilişkilerinin, kolektifin 

ilke ve değerlerine uygun biçimde yeniden tanımlanması ve işleyişin şeffaf, katılımcı 

biçimde yapılandırılması durumunda; bu tür dış destekler, müşterek üretimin 

kapsayıcılığını artırma potansiyeline de sahiptir. Dolayısıyla ekonomik 

sürdürülebilirlik sorunu, yalnızca bir kaynak meselesi değil; müşterekliğin niteliğini 

dönüştürme riski taşıyan bir meseledir. 

Sonuç olarak bu tez, Zero Movement’ın parataktik müşterekleşme pratiklerini teorik, 

tarihsel ve sahaya dayalı verilerle birlikte ele alarak, kavramın pratikte nasıl tezahür 

ettiğini incelemiş ve bu kolektifin sanatsal üretim, örgütlenme ve ilişkilenme 

biçimlerinde parataktik müşterekleşme ile kurduğu çok katmanlı ilişkiyi görünür 

kılmıştır. İncelenen etkinliklerde fiziksel mekânların geçici müşterek alanlara 

dönüştürüldüğü; karar alma süreçlerinin yatay, zamana yayılan ve karşılıklı güvene 

dayalı ilişkiler üzerinden şekillendiği; bilgi üretiminde ise yerel deneyimlerle 

akademik bilgilerin bir araya getirilmeye çalışıldığı gözlemlenmiştir. 

 Yerleşik oluşumlar ve roller yerine bağlama ve duruma duyarlı, geçici ancak etkili iş 

birliklerine dayanan bir müşterekleşme biçiminin nasıl hayata geçirilebileceğine dair 

eleştirel bir çerçeve sunan çalışma, günümüz sanatında kendi kendine örgütlenen 

oluşumların, varlıklarını ve üretim süreçlerini sürdürülebilir kılma çabalarına katkıda 

bulunmayı amaçlamakta; bu tür kolektiflerin nasıl örgütlendiğine ve ne tür 

müşterekleşme pratikleri benimsediğine veya benimseyebileceğine dair yeni bir 

tartışma alanı açmayı hedeflemektedir. 



92 
 

  



93 
 

KAYNAKLAR 

Antmen, A. (2012). A History of Modern and Contemporary Art in Turkey. Istanbul: 
Istanbul Bilgi University Press. 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the 
entanglement of matter and meaning. Durham, NC: Duke University 
Press. 

Bayraktar, U. (2014). Kamuyu kamusallaştıran toplumcu belediyeler için geçmişten 
alınabilecek ilham üzerine. Katılımcı Yerel Yönetim, 1, 51–68. 

Becker, H. (1982). Art Worlds. Berkeley, CA: University of California Press. 

Becker, H. S. (2003). Art as collective action. In The Sociology of Art: A Reader (pp. 
85–95). 

Beldan, N. Y. (2012). Yaygara Güncel Sanat İnisiyatifi Paralaks ile Bir Kültür-Kent 
Tipolojisi Oluşturuyor, Sanat Dünyamız, 129, s. 70. 

Benkler, Y. (2006). The Wealth of Networks: How Social Production Transforms 
Markets and Freedom. New Haven, CT: Yale University Press. 

Berger, E. (2020). Art as We Don’t Know It. Helsinki: Aalto ARTS Books. 

Berk, N. (1977). d Grubu ve Türk Resim Sanatında Yenilik. İstanbul: Varlık Yayınları. 

Blotkamp, C. (2001). Mondrian: The Art of Destruction. London: Reaktion Books. 

Bollier, D. (2008). Viral Spiral: How the Commoners Built a Digital Republic of Their 
Own. New York: New Press. 

Bollier, D. (2012). The commons rising: How digital innovation is transforming 
politics and culture. In F. Aydoğdu & E. Ertan (Eds.), Paratactic 
commons (pp. 116–128). Istanbul, Turkey: Body-Process Art 
Association. 

Bollier, D. (2020). Commoning as a transformative social paradigm. The Next System 
Project. 

Bollier, D., & Helfrich, S. (2015). Patterns of Commoning. Amherst, MA: The 
Commons Strategies Group. 

Bollier, D., & Helfrich, S. (2019). Free, Fair, and Alive: The Insurgent Power of the 
Commons. New Society Publishers. 



94 
 

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of Theory 
and Research for the Sociology of Education (pp. 241–258). New York: 
Greenwood Press. 

Breton, A. (1924). Manifesto of Surrealism. Paris: Editions du Sagittaire. 

Bunulday, S. (2021). Türkiye’deki sanatçı kolektifleri üzerine. Kültür Araştırmaları 
Dergisi, (10), 233–244. https://doi.org/10.46250/kulturder.974799 

Bürger, P. (1984). Theory of the Avant-Garde. Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

Büyükparmaksız, M. A. (2023). Yeniler Grubu. In F. Geçen (Ed.), Çağdaş Türk 
Resim Sanatı ve Güncel Yaklaşımlar (pp. 243–262). Ankara: 
Akademisyen Kitabevi. 

Büyükparmaksız, M. A., & Geçen, F. (2023). Şişli Atölyesi (Harbiye Nezareti Resim 
Atölyesi). In F. Geçen (Ed.), Çağdaş Türk Resim Sanatı ve Güncel 
Yaklaşımlar (pp. 89–106). Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Chavez, D. (2018). The commons, the state and the public: A Latin American 
perspective. Transnational Institute. August 1. Retrieved from 
https://www.tni.org/en/article/the-commons- he-state-and-the-public. 

Crow, T. (1996). Modern Art in the Common Culture. New Haven: Yale University 
Press. 

Çalıkoğlu, L. (2007). Çağdaş sanat konuşmaları 2: Çağdaş sanatta sivil oluşumlar 
ve inisiyatifler (Vol. 126). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

D’Alleva, A. (2005). Methods and Theories of Art History. Londra: Laurence King 
Publishing. 

Debord, G. (1958). Theory of the Dérive. Visual Culture: Spaces of visual culture, 3, 
77-82. 

Demos, T. J. (2016). The Exiles of Marcel Duchamp. Cambridge, MA: MIT Press. 

Diğler, M., & Soylu, R. (2023). d Grubu. In F. Geçen (Ed.), Çağdaş Türk Resim Sanatı 
ve Güncel Yaklaşımlar (pp. 157–210). Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Dulong de Rosnay, M., & Stalder, F. (2020). Digital commons. Internet Policy 
Review, 9(4). https://doi.org/10.14763/2020.4.1530 

Duru, B. (2018, December 10). Müşterekler Nedir? Doğal, Kentsel, Sosyal 
Müşterekler ve Kentsel Toplumsal Hareketlere Etkileri Üzerine. 
Müşterekler. https://musterekler.sehak.org/2018/12/10/musterekler-
nedir-dogal-kentsel-sosyal-musterekler-ve-kentsel-toplumsal-
hareketlere-etkileri-uzerine-bulent-duru/ 

https://www.tni.org/en/article/the-commons-


95 
 

Eco, U. (1962). Opera Aperta. Milano: Bompiani. 

Faroqhi, S. (2006). The Ottoman Empire and the World Around It. London: I.B. 
Tauris. 

Faroqhi, S. (2006). The Later Ottoman Empire, 1603–1839. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Folgarait, L. (1998). Mural Painting and Social Revolution in Mexico, 1920–1940. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 
1972–1977 (C. Gordon, Ed.). New York: Pantheon Books. 

Fournier, V. (2013). Commoning: On the social organization of the commons. 
M@n@gement, 16(4), 433–453. 
https://doi.org/10.3917/mana.164.0433 

Fraser, N. (1990). Rethinking the public sphere: A contribution to the critique of 
actually existing democracy. Social Text, (25/26), 56–80. 

Geçen, F. (2023). Mavi Grup. In F. Geçen (Ed.), Çağdaş Türk Resim Sanatı ve Güncel 
Yaklaşımlar (pp. 291–302). Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Gorelik, G. (1983). Bogdanov’s tektology: Its nature, development and influence. 
Studies in Soviet Thought, 39–57. 

Güleç, E., & Savaşır, G. (2022). Kentsel kamusal mekânda yaratıcı aktivizm: İzmir 
Darağaç Kolektifi’nin sanat üretim pratikleri. Yedi, (27), 81–97. 
https://doi.org/10.17484/yedi.1143390 

Gramsci, A. (2012). Hapishane Defterleri: Cilt 3, Çev. Barış B., İstanbul: Kalkedon 
Yayınları. 

Greene, R. (2004). Internet Art. London: Thames & Hudson. 

Groys, B. (2008). Art Power. Cambridge: MIT Press. 

Habermas, J. (1989). The Structural Transformation of the Public Sphere. 
Cambridge: MIT Press. 

Haiven, M. (2018). Radikal Hayalgücü ve İktidarın Krizleri: Kapitalizm, Yaratıcılık, 
Müşterekler (K. Kelebekoğlu, Trans.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Hardin, G. (1968). The tragedy of the commons. Science, 162(3859), 1243–1248. 

Hardt, M., & Negri, A. (2009). Commonwealth. Cambridge: Harvard University 
Press. 

https://doi.org/10.17484/yedi.1143390


96 
 

Harvey, D. (2012). Rebel Cities: From the Right to the City to the Urban Revolution. 
London: Verso. 

Harrison, C., & Wood, P. (1992). Art in Theory 1900–1990: An Anthology of 
Changing Ideas. Oxford: Blackwell. 

Hawley, E. S. (2015). Art, activism, and democracy: WochenKlausur’s social 
interventions. Peace & Change, 40(1), 83–109. 
https://doi.org/10.1111/pech.12100 

Helfrich, S. (2017). Commons Public Partnerships oder: Was aus öffentlichen 
Duschen werden kann (2/2). Commons Blog. 
https://commons.blog/2017/04/07/commons-public-partnerships-oder-
was-aus-oeffentlichen-duschen-werdenkann-22/ 

Higgins, H. (2002). Fluxus Experience. California: University of California Press. 

Hollender, R. (2016). A politics of the commons or commoning the political?: 
Distinct possibilities for post capitalist transformation. Spectra, 1(5). 
Retrieved from 
https://spectrajournal.org/articles/10.21061/spectra.v5i1.351/ 

Kaymaz, C. (2021). Henri Lefebvre’in müdahaleleri: Kentsel haklara karşı kent hakkı. 
Alternatif Politika, 13(3), 758–789. 
https://doi.org/10.53376/ap.2021.26 

Lefebvre, H. (1968). Le droit à la ville. Paris: Anthropos. 

Lefebvre, H. (2015). Gündelik hayatın eleştirisi III: Moderniteden modernizme 
(Gündelik hayatın meta-felsefesi) (İ. Ergüden, Çev.). İstanbul: Sel 
Yayıncılık. 

Lefebvre, H. (2016). Şehir hakkı (İ. Ergüden, Çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Lévy, P. (1997). Collective Intelligence: Mankind’s Emerging World in Cyberspace. 
Cambridge: Perseus Books. 

Lippard, L. (1973). Six Years: The Dematerialization of the Art Object from 1966 to 
1972. New York: Praeger. 

Mally, L. (1990). Culture of the Future: The Proletkult Movement in Revolutionary 
Russia (Vol. 9). California: University of California Press. 

Mouffe, C. (2013). Agonistics: Thinking the World Politically. London: Verso Books. 

Munroe, A. (1994). Japanese Art After 1945: Scream Against the Sky. New York: 
Harry N. Abrams. 

 

https://spectrajournal.org/articles/10.21061/spectra.v5i1.351/
https://doi.org/10.53376/ap.2021.26


97 
 

O’Dwyer, R. (2021). The political economy of NFTs. Institute of Network Cultures. 

O’Dwyer, R. (2023). Tokens: The Future of Money in the Age of the Platform. 
London: Verso Books. 

Ostrom, E. (1990). Governing the Commons: The Evolution of Institutions for 
Collective Action. New York: Cambridge University Press. 

Papastergiadis, N. (2012). Cosmopolitanism and Culture. Cambridge: Polity Press. 

Pasin, B., Varinlioğlu, G., & Kılınç, K. (2020). Alternatif bir kentsel tamirat pratiği 
olarak Darağaç. Ege Mimarlık, 4(108), 78–87. 

Piene, O. (1965). Group Zero. Art Education, 18(5), 20–23. 
https://www.jstor.org/stable/3216143 

Ploin, A., Eynon, R., Hjorth, I., & Osborne, M. A. (2019). AI and the arts: How 
machine learning is changing artistic work. Oxford Internet Institute, 
University of Oxford. 

Rothbauer, P. (2008) "Triangulation." In Given, Lisa (Ed.), "The SAGE 
Encyclopedia of Qualitative Research Methods." Sage Publications. pp. 
892-894. 

Shaw, S. J. (2011). History of the Ottoman Empire and Modern Turkey. Cambridge 
University Press. 

Shaw, W. M. K. (2002). Ottoman Painting: Reflections of Western Art from the 
Ottoman Empire to the Turkish Republic. I.B. Tauris. 

Stavrides, S. (2017). Müşterek Mekân: Müşterekler Olarak Şehir (C. Saraçoğlu, 
Trans.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Stavrides, S. (2018). Müşterek mekân: Müşterekler olarak şehir (D. Şahin, Çev.). 
İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Susser, I., & Tonnelat, S. (2013). Transformative cities: The three urban commons. 
Focaal – Journal of Global and Historical Anthropology, 66, 105–121. 

Sülün, E. N. (2020). Türkiye’de 2000 sonrası sanat piyasasında sanatın 
kurumsallaşma eğilimi: Arter örneği. Ulakbilge, 47, 435–458. 
https://doi.org/10.7816/ulakbilge-08-47-05 

Tongo, G. (2012). Painting, Artistic Patronage and Criticism in the Public Sphere: A 
Study of the Ottoman Society of Painters (1909–1918) (Master’s thesis). 
Boğaziçi University, The Atatürk Institute for Modern Turkish History. 

Yavuz, F. (2007). Geçmişin kâşifi: Hafriyat. Yapı, (304), 108. 



98 
 

Yavuz, S., Bobaroğlu, B., Pekünlü, Z., & Omuz Dayanışma ve Paylaşım Ağı. 
(2020). 1909–2020 Türkiye’de görsel sanatlar alanında dayanışma ve 
örgütlenme [Zaman çizelgesi]. Onassis Foundation. 

Yetişkin, E. (2015). Bulaşan bedenler: İnternet sonrası dönemde güncel toplumsal 
eylemler. In Y. İnceoğlu & S. Çoban (Eds.), Azınlıklar, Ötekiler ve 
Medya (pp. 339–368). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Yetişkin, E. (2016). Medya sanatları: Bir bilim, sanat ve teknoloji arayüzü. Erişim, 7, 
1–17. 

Yetişkin, E. (2020). Paratactic commoning: Collective knowledge production 
networking as political struggle. Popular Communication, 18(3), 216–
232. 

Yetişkin, E. (2019). Bir başka b(ağ): Blok zinciri ve günümüz sanatı. Teorik Bakış: 
Kavramsal Sanat, 13, 157–197. 

Yüksel, H. N., & Çamsarı, T. (2022). Çağdaş sanatta paradigma kayması: 
Hegemonya, karşı hareketler ve uyum sağlayan sanatçılar. Art-e Sanat 
Dergisi, 17(33), 534–557. 

Zarobell, J. (2022, March). Global art collectives and exhibition making. Arts, 11(2), 
38. https://doi.org/10.3390/arts11020038 

Zürcher, E. J. (2004). Turkey: A Modern History. I.B. Tauris. 

Zürcher, E. J. (2014). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Url-1<https://argonotlar.com/gundelik-absurd-bir-dilin-yakin-tarihe-dusen-
kaydi/amp/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-2< https://bienal.iksv.org/tr/17b-sanatcilar/oda-projesi, erişim tarihi 25.05.2025. 

Url-3 < http://berlin.apartmentproject.org/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-4 < https://pist-org.blogspot.com/?m=1>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-5 < https://www.saha.org.tr/is-birlikleri/turkiye-2, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-6 < https://www.pasaj.org/, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-7 < http://k2.org.tr/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-8< https://www.izmir.art/tr/karantina-mekan-kolektif-arastirma-merkezi>, erişim 
tarihi 25.05.2025 

Url-9 < https://www.daragac.com/>, erişim tarihi 25.05.2025 

https://doi.org/10.3390/arts11020038
https://argonotlar.com/gundelik-absurd-bir-dilin-yakin-tarihe-dusen-kaydi/amp/
https://argonotlar.com/gundelik-absurd-bir-dilin-yakin-tarihe-dusen-kaydi/amp/
https://bienal.iksv.org/tr/17b-sanatcilar/oda-projesi
http://berlin.apartmentproject.org/
https://pist-org.blogspot.com/?m=1
https://www.saha.org.tr/is-birlikleri/turkiye-2
https://www.pasaj.org/
http://k2.org.tr/


99 
 

Url-10 < https://www.canakkalebienali.com/cabinin/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-11<https://www.culture-civic.org/projeler/kolektif-mek-n>, erişim tarihi 
25.05.2025 

Url-12 < https://loadingartspace.org/hakkimizda/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-13 < https://a4atolye.com/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-14 < https://amberplatform.org/?language=tr>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-15 < https://bak.ma/.m>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-16 < https://bagimsizlar.org/>, erişim tarihi 25.05.2025 

Url-17 < https://zeromovement.co>, erişim tarihi 25.05.2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
  

https://www.canakkalebienali.com/cabinin/
https://bak.ma/.m




101 
 

EKLER 

EK A: Etik Kurul Onay Belgesi 
 
EK B: Yarı Yapılandırılmış Görüşme Soruları 
 
EK B1: Katılımcı 1’in Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B2: Katılımcı 2’nin Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B3: Katılımcı 3’ün Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B4: Katılımcı 4’ün Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B5: Katılımcı 5’in Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B6: Katılımcı 6’nın Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B7: Katılımcı 7’nin Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
EK B8: Katılımcı 8’in Yazılı Görüşme Yanıtları 
 
 
 





103 
 

EK A: Etik Kurul Onay Belgesi 

 
 
 
 
 
 
 



104 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



105 
 

EK B: Yarı Yapılandırılmış Görüşme Soruları 

1. Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği arasında 

nasıl bir ilişki kurulabilir? 

2. Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor? 

3. Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin topluluklarla 

olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu? 

4. Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan etkisini 

gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz? 

5. Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir iş birliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve çözüm 

yöntemleriniz neler oldu? 

6. Disiplinlerarası iş birliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi etkinliklerde 

kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin müşterekleşme bağlamında 

daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz noktalar neler olabilir? 

7. Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel bağlamda 

küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz? 

8. Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk oluşturmak 

için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından hangileri şimdiye kadar 

başarılı ve başarısız oldu? 

9. Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir? 

10. Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz? 

 
 
 
 
 
 





107 
 

EK B1: Katılımcı 1’in Yazılı Görüşme 4Yanıtları 

Katılımcı 1 (Deneyim Tasarımcısı) 

Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği arasında nasıl 

bir ilişki kurulabilir?  

Zero Movement’ın “sıfırdan düşünme” felsefesi, var olan yapıları, alışkanlıkları, 

ilişkileri ve hiyerarşileri sorgulayıp yeniden kurgulama çağrısıdır. Bu, sadece 

eleştirel bir duruş değil; aynı zamanda bir yaratma alanı açar. Boş bir sayfa, ortak 

bir zemin, yani müştereklerin doğabileceği bir başlangıç noktası.  

Bu noktada “sıfır” bir metafor olarak şunları temsil eder:  

● Eşitlenme: Herkesin başlangıç çizgisinde eşit olduğu bir alan.  

● Açıklık: Ön kabullerden, sabit kimliklerden, hiyerarşik yapılardan arınmış bir 

düşünme ve üretme biçimi.  

● Potansiyel: Her türlü kolektif yaratımın, birlikte karar almanın ve 

paylaşmanın mümkün olduğu bir zemin.  

Müşterekleşme ise tam da bu sıfır noktasından başlayarak; bilgiyi, mekânı, zamanı, 

emeği ve hayali birlikte paylaşmayı mümkün kılar. Bu pratik, yalnızca ortak kullanım 

değil, aynı zamanda ortak sorumluluk ve ortak dönüşüm anlamına gelir. Zero 

Movement’ın “sıfırdan düşünme” yaklaşımı, müşterekleşmenin hem düşünsel hem 

duygusal hem de pratik zemininin oluşmasına katkı sunar. Sıfır noktası, neyin nasıl 

paylaşıldığını değil, paylaşmanın kendisini nasıl yeniden düşünebileceğimizi sorar.  

Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor?  

Zero Movement’ın örgütlenme biçimi, hiyerarşik olmayan, yatay ve kapsayıcı bir 

yapıya dayanıyor. Bu yapı, müşterekleşmenin temel ilkeleriyle doğrudan örtüşüyor. 

Bu ilkeleri ve pratikleri üç ana başlıkta ele alabiliriz:  

Kuruluş Aşamasında: Ortak Düş, Ortak Sorumluluk  

İlke: Kolektifin bir "kurucu lider" figüründen ziyade, bir araya gelen bireylerin 

ortak düşleriyle şekillenmesi.  

 
4 Alınan yazılı yanıtlar üzerinde herhangi bir editasyon yapılmamış, olduğu gibi aktarılmıştır. 



108 
 

Pratik: Bozcaada Gathering sürecinde olduğu gibi, farklı alanlardan gelen 

katılımcılar (sanatçılar, akademisyenler, yerel halk) birlikte karar alma süreçlerine 

dâhil olur. Hiçbir karar, tek bir kişi ya da grup tarafından dayatılmaz. Süreçler, diyalog 

ve katılım ile şekillenir. 

Örgütlenme Sürecinde: Yataylık, Şeffaflık ve Açıklık  

İlke: Karar alma mekanizmalarında eşit söz hakkı, görevlerin gönüllü paylaşımı.  

Pratik: Etkinliklerin, atölyelerin veya araştırma projelerinin koordinasyonu, 

katılımcıların kendi alanlarına göre inisiyatif aldığı açık çağrılarla yürütülür. Bir iş 

paylaşımı listesi yoktur; ihtiyaç doğduğunda birlikte doldurulan alanlar vardır. 

“Sorumluluk paylaşımı” değil, “sorumluluğun ortaklaşa sahiplenilmesi” esastır.  

Üretim Sürecinde: Açık Bilgi, Açık Zemin, Açık Gelecek  

İlke: Üretimin hem süreci hem de çıktısı müşterektir; yani sadece paylaşılır 

değil, birlikte şekillenir.  

Pratik: Örneğin, Bozcaada Arşiv Deneyi’nde yer alan sembol üretimleri ya da 

katılımcı atölyeleri, bir kişinin değil kolektifin üretimi olarak görülür. Katılımcılar, 

sürecin her aşamasına müdahil olabilir; üretim, değiştirilebilir, dönüştürülebilir, 

sorgulanabilir.  

Zero Movement’ta müşterekleşme, sadece bir paylaşım biçimi değil; aynı zamanda 

ilişki kurma, birlikte düşünme, karar alma, üretme ve hatta birlikte hayal etme 

biçimidir. Bu müşterekler zamanla sadece fiziksel üretimlerde değil; bilgi, deneyim 

ve sorumluluk alanlarında da kendini gösterir.  

Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin topluluklarla 

olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu?  

Zero Movement’ın müşterekleşme temelli dönüşüm gücünü en çok hissettirdiği 

projeler, sanatın yalnızca temsil değil, katılım, deneyim ve dönüşüm aracı olarak 

kullanıldığı projeler oldu. Özellikle şu üç proje öne çıkar:  

Bozcaada Arşiv Deneyi  

Toplumsal Etki: Ada halkının gündelik deneyimlerinin, seslerinin, 

hafızalarının kolektif semboller ve haritalar yoluyla görünür kılınması.  

Müştereklik Yöntemi: Bu proje, katılımcı gözlemler, sohbetler, açık çağrılı 

buluşmalar ve performanslarla şekillendi. Arşiv, herkesin katkıda bulunabileceği 

yaşayan bir organizmaya dönüştü.  

Yöntem: Ortak bellek oluşturma, sözlü tarih, kolektif çizim/haritalama, 



109 
 

kamusal alanda performatif üretim. 

Gökyüzü Masası – Ayana Koyu Buluşması (17 Ekim 2024)  

Toplumsal Etki: Adalıların birlikte yemek yapıp, bir arada oturduğu, astronomlarla 

gökyüzünü izlediği ve yerel meseleleri birlikte tartıştığı bir akşam; adeta geçici bir 

“müşterek kamusal alan.”  

Müştereklik Yöntemi: Katılımcılar yalnızca izleyici değil; sofraya yemekleriyle, 

hikâyeleriyle ve varlıklarıyla katkı sundular. Etkinlik hem fiziksel bir ortak alan hem 

de duygusal bir müştereklik sundu.  

Yöntem: Katılımcı mutfak, açık davet, duygusal aidiyet üretimi, yerel bilgiyle 

bilimsel bilginin buluşturulması.  

Re*Mind: Tohum Heykel Projesi (İstiklal İlkokulu, Derin Uludağ ile)  

Toplumsal Etki: Bozcaada’daki çocuklarla yapılan bu proje, sanatı 

çocukların ellerinde “geleceğe bırakılan bir iz”e dönüştürdü. Çamurdan 

yapılan heykellerin içine yerleştirilen tohumlar, yağmurla birlikte 

filizlenecek ve sokaklarda çiçek açacaktı.  

Müştereklik Boyutu: Heykel üretimi süreci kolektifti ve kamusal alanla doğrudan 

ilişkiliydi. Bu, sanatı çocukların oyunu ve doğayla iç içe bir müşterek olarak 

konumladı.  

Yöntem: Katılımcı sanat, çevre odaklı bilinç, oyunlaştırma, doğayla zaman içinde 

etkileşim.  

Sound of Vineyards – Terk Edilmiş Bağlar Ses Yerleştirmesi  

Toplumsal Etki: Sahipsiz bağların çıkardığı seslerin kaydedilmesi ve bu seslerin bir 

bağ evinde sergilenmesi, görünmeyeni görünür kıldı. Terk edilmiş arazilerin hem 

doğaya hem topluma nasıl etki ettiğine dikkat çekti.  

Müştereklik Boyutu: Bu projede doğa bir ses üreticisi olarak kolektife dâhil 

edildi. İnsan olmayan varlıklarla müşterek bir zemin kuruldu.  

Yöntem: Doğa-sanat arası işbirliği, deneyimsel sergi, duygusal 

farkındalık üretimi.  

Sohbet Serileri  

Toplumsal Etki: Resmi olmayan, gündelik dille ve küçük ölçekli yapılan bu 

buluşmalar, hem fikir hem aidiyet üretiminde çok etkili oldu.  

Müştereklik Boyutu: Bilgi aktarımı değil, karşılıklı dinleme ve düşünme 

pratiği öne çıktı. Zamanla bir “düşünce ortaklığı alanı”na dönüştü.  

Yöntem: Açık mikrofon, döngüsel sohbet yapısı, mekâna ve gündeme göre şekillenen 



110 
 

içerik. 

Re*Fuse Lab: Atık Yönetimi Üzerine Panel ve Deneme Günleri  

● Toplumsal Etki: Adadaki çöp sorunu üzerine düşünmeyi, konuşmayı ve çözüm 

üretmeyi teşvik etti. Sanat ve bilimi bir araya getiren disiplinlerarası bir 

yaklaşım sundu.  

● Müştereklik Boyutu: Bilgi, deneyim ve sorumluluğun 

kolektif üretimi. ● Yöntem: Panel, uygulamalı deneme, açık 

atölye, gösterim.  

Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan 

etkisini gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz?  

Gökyüzü Masası”nda oluşan kolektif hafıza ve birlik duygusu  

Somut Etki: Daha önce tanışmayan adalıların aynı sofrada buluşması, yan yana 

yemek yemesi ve gökyüzüne birlikte bakmasıyla oluşan duygusal müştereklik.  

Gözlem: Katılımcılar “böyle bir şeyi ilk kez yaşadıklarını” ve “adanın ruhuna 

yeniden dokunduklarını” ifade ettiler. Yalnızca bir etkinlik değil, uzun süreli bir 

hafıza izi olarak kaldı.  

Dönüşüm: Kamusal alanda birlikte var olma pratiği güçlendi; farklı kesimlerden 

insanlar arasında diyalog doğdu.  

Haunted Vineyards ses yerleştirmesiyle bağların sesinin duyulması  

Somut Etki: Ziyaretçiler terk edilmiş bağların seslerini dinlerken, hem doğaya hem 

de bağcılık kültürüne dair güçlü bir farkındalık yaşadılar. Bazıları geçmişte ailesine 

ait olan bağlardan bahsetmeye başladı, kimileri bağlarını yeniden toparlama fikrini 

dile getirdi. Dönüşüm: Sessiz kalan bir doğa parçası, sanat aracılığıyla toplumsal 

bir meseleye dönüştü. Kaybolan gelenekler yeniden hatırlandı.  

Re*Mind tohum heykelleriyle çocukların kamusal alana dokunuşu  

Somut Etki: 1. sınıf öğrencileri yaptıkları heykelleri sokağa bıraktılar, yağmurla 

birlikte filizlenmeleri beklendi. Bu süreçte ebeveynler, öğretmenler ve adalılar da 

sürecin parçası oldu. Dönüşüm: Çocukların sanat yoluyla kamusal alanın geleceğini 

kurmasına tanıklık edildi. Bu hem eğitimsel hem de toplumsal olarak dönüştürücü 

bir adımdı. 

Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir işbirliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve çözüm 

yöntemleriniz neler oldu?  

Zero Movement içinde ortak akıl üretimi süreci, tek bir merkezden değil; çoklu 



111 
 

odaklardan beslenen döngüsel bir işleyişe sahip. Bu da beraberinde hem zenginlik 

hem de bazı zorlukları getiriyor.  

İş Birliği Kültürü Nasıl Kuruluyor?  

Yatay Yapılanma: Karar alma süreçlerinde hiyerarşik bir yapı yerine fikirlerin 

özgürce dolaştığı, katkının niteliğinin ön planda olduğu bir düzen benimsiyoruz.  

İnisiyatif Alma Cesareti: Herkesin bir fikri projeye dönüştürme hakkı ve alanı var. 

Bu, kolektifi hem dinamik hem üretken kılıyor.  

Örneğin: Haunted Vineyards projesi bireysel bir fikir olarak başlayıp 

kolektif tarafından sahiplenilerek büyüdü.  

Sohbet ve Dinleme Pratikleri: Kararlar çoğunlukla toplantılarda değil, birlikte 

geçirilen zamanlarda, gündelik diyaloglarla olgunlaşıyor. Bu da daha organik ve 

kapsayıcı bir yol açıyor.  

Döngüsel Geri Bildirim: Hiçbir karar nihai değil. Deneyip görme, 

gerektiğinde değiştirme özgürlüğü var. Bu da kolektif aklı sürekli taze tutuyor.  

Yaşanan Zorluklar & Müşterekleşme Açısından Çatışmalar  

● Farklı İhtiyaç ve Motivasyonlar: Herkesin Zero’ya katılım 

motivasyonu, zamanı, öncelikleri farklı. Bu, kimi zaman ortak bir ritim 

kurmayı zorlaştırıyor.  

Çözüm: Zorunluluklar yerine çağrılarla ilerlemek. Katkıyı ödüllendirmek 

değil, görünür ve anlamlı kılmak.  

● Görünmez Emek & Aşırı Yüklenme Riski: Organizasyonel sorumluluklar 

bazen belli kişilerin üzerinde yoğunlaşabiliyor.  

Çözüm: Emek haritası çıkarmak ve gönüllü katkıları takdirle görünür 

kılmak. Bazen iş paylaşımı değil, sadece takdir bile döngüyü yeniden 

kuruyor.  

● Karar Alma Sürecinde Tıkanmalar: Herkesin sözü değerli olduğunda 

karar almak yavaşlayabiliyor.  

Çözüm: Herkesin fikrini ifade etmesine alan açıp, daha sonra uygulamada 

belli inisiyatif gruplarına güvenerek ilerlemek. Yani: herkesin sözü + 

bazılarının sorumluluğu. 

● Yersizlik Hissi: Yeni katılan kişilerin kendini dışarıda hissetmesi, müşterek 

bir aidiyet hissinin oluşmasını zorlaştırabiliyor.  

Çözüm: Açık çağrılar, yeni katılanlar için kolaylaştırıcı eşlikçiler, samimi 

buluşmalarla "içeride olma" hissini desteklemek.  



112 
 

Sonuç olarak:  

Zero Movement, ortak aklı bir sabit fikir birliği değil, farklılıkların birlikte akmasına 

izin veren bir kültür olarak inşa ediyor. Müşterekleşme bu noktada sadece birlikte 

üretmek değil; birbirimizin ritmine, niyetine ve sınırına saygı duymayı da içeriyor. 

Zorluklarla baş ederken en büyük gücümüz: açık iletişim, şeffaf paylaşım ve mizah 

duygusu.  

Disiplinlerarası işbirliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi etkinliklerde 

kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin müşterekleşme 

bağlamında daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz noktalar neler 

olabilir?  

Zero Gathering'de disiplinlerarası işbirliği bir "başlık" değil, tüm programın dokusuna 

yayılmış bir öncelik. Çünkü Zero’nun temelinde yatan “sıfırdan düşünme” hali, aynı 

zamanda disiplinlerden özgürleşme ve sınırları geçici olarak erteleme cesaretiyle 

ilgiliydi.  

Kullandığımız Özgün Yöntemler  

1. Birlikte Hazırlık / Programı Kolektif Kurgulama  

Etkinlik programı baştan aşağı hazır sunulmadı. Sanatçılar, akademisyenler, bilim 

insanları ve yerel aktörler süreç içinde bir araya gelerek programı birlikte ördüler. 

Bu süreçte, bir bilim insanının önerisi bir sanatçının pratiğine dönüşebildi veya bir 

atölye önerisi bir panele evrildi.  

2. Etiketlenmemiş Alanlar & Ortak Zeminler  

Etkinlik alanları “sergi alanı”, “bilim atölyesi” gibi net ayrımlarla değil; “deneyim 

alanı”, “hareket alanı”, “sohbet zemini” gibi esnek ve kapsayıcı terimlerle 

tanımlandı. Böylece bir astronom, bir dansçıyla aynı mekânda üretim yapabilir hale 

geldi.  

3. Konuşan Program Değil, Duyumsayan Mekân  

Zero Gathering, sadece içerikle değil, mekânsal kurgusuyla da disiplinlerarası 

karşılaşmaları teşvik etti. Örneğin, bağların içinde bir ses enstalasyonu kurmak, 

çevredeki araştırmacıları, sanatçıları ve yerel halkı beklenmedik biçimlerde yan 

yana getirdi. 

4. Yerelin Bilgisiyle Temaslı Tasarım  

Bozcaada’daki zanaatkarlar, öğrenciler, yerel çiftçiler gibi “akademik olmayan 

bilgi kaynakları” da sürece dahil edildi. Bu, disiplini aşmanın en güçlü yolu oldu.  

Geliştirilmesi Gereken Noktalar  



113 
 

İzleme & Hafıza Mekanizmaları Eksikliği:  

Bu buluşmaların ne gibi etkiler doğurduğunu uzun vadede gözlemleyecek, 

dökümantasyon yapacak bir sistem henüz kurumsallaşmadı.  

→ Müşterekleşme, sadece bir arada olmak değil; birlikte neyi nasıl 

öğrendiğimizi hatırlayabilmek de olmalı.  

Disiplinlerarası Üretim İçin Ortak Zemin Dili:  

Bazı karşılaşmalar, farklı alanların kavramsal dilleri nedeniyle yüzeyde kaldı. → 

Ortak bir anlatı dili, kavram çevirileri ve kolaylaştırıcı kişiler bu konuda 

destekleyici olabilir.  

Daha Uzun Süreli Temaslar:  

Kısa süreli karşılaşmalar bazen güçlü fikirler üretse de, kalıcı işbirlikleri için 

zamana ve sürekliliğe ihtiyaç var.  

→ Öneri: Zero Sonrası Takip Programı gibi küçük hibelerle desteklenen projeler.  

Sonuç:  

Disiplinlerarası iş birliği Zero’da bir “temenni” değil, programın örgütlenme 

biçiminin ta kendisi oldu. Ancak bu yapının kalıcı etkiler doğurması için, hatırlama, 

süreklilik ve ortak dil yaratma gibi alanlarda müşterekleşme pratiğinin daha da 

güçlenmesi gerekiyor.  

Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel 

bağlamda küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz?  

Zero Movement, Bozcaada gibi küçük bir adada kök salmasına rağmen, odağını 

yalnızca yerel sorunlara değil, bu sorunların küresel bağlamdaki yankılarına da 

çevirdi. Çünkü adada yaşananlar —iklim krizi, turizm baskısı, gıda güvenliği, atık 

yönetimi, kültürel kimliğin dönüşümü— aslında dünyanın birçok noktasında benzer 

biçimlerde tezahür ediyor. 

Bu bağlamda müşterekleşme, hem Bozcaada halkıyla kurduğumuz diyalogları hem 

de bu diyalogların dünya ölçeğinde karşılık bulabileceği pratikleri kapsayan çok 

katmanlı bir deneyim oldu.  

Yerel-Küresel Arasında Kurduğumuz İlişki Biçimleri  

1. Yerelden Küresele: Deneyim Aktarımı  

Örneğin, “Plastik Şişeden Kedi Evine” projesi sadece Bozcaada’da geri dönüşüm 

farkındalığı yaratmakla kalmadı; aynı zamanda plastik atık meselesinin gezegen 

çapında ortak bir sorun olduğunu vurguladı. Bu proje, geri dönüştürülmüş 



114 
 

malzemelerle sürdürülebilir kent mobilyaları yapımı gibi modellerin başka yerlerde 

de uygulanabileceğine dair bir açık çağrıydı.  

2. Küreselden Yere: Kavramların Adada Somutlanması  

İklim krizi, “sürdürülebilirlik”, “doğa ile uyumlu yaşam” gibi küresel kavramlar, 

Zero’nun adadaki etkinliklerinde yerel örneklerle ete kemiğe büründü. Örneğin 

bağların sesiyle yapılan ses enstalasyonu “Haunted Vineyards”, terk edilen 

arazilerin yalnızca bir tarım sorunu değil, aynı zamanda ekolojik ve kültürel bir kriz 

olduğunu duyurdu.  

3. Sanatın Dilini Evrenselleştirme  

Zero Gathering’de yer alan birçok sanatçı, evrensel sorunları yerel motiflerle 

işledi. Bu, hem adalıları global meselelerle ilişkilendirdi hem de dışarıdan gelen 

katılımcıların Bozcaada’nın hikâyesini kendi coğrafyalarına taşımalarını sağladı.  

Müşterekleşmenin Küresel Boyutu  

Zero’nun müşterekleşme anlayışı yalnızca “birlikte karar alma” değil, aynı 

zamanda birlikte sorumluluk alma pratiği. Bu sorumluluk, iklim krizinden 

bilgiye erişime, kültürel mirasın korunmasından alternatif yaşam biçimlerine 

kadar uzanıyor.  

Bu yüzden Zero, müşterekleşmeyi adada kapalı bir çemberde değil, açık uçlu, 

geçirgen ve davetkâr bir alan olarak kurguluyor. Bozcaada sadece bir merkez 

değil; küresel meselelerin gözlemlenebileceği bir mercek haline geliyor.  

Geliştirme Alanları  

● Uluslararası kolektiflerle daha fazla diyalog kurmak (rezidans, ortak 

projeler, değişim programları).  

● Bozcaada’nın deneyimlerini dijital mecralarda daha çok paylaşmak 

(açık kaynak haritalar, belgeseller, video arşivler).  

● Adadaki yerel bilgi üretimini küresel ağlarla ilişkilendirecek platformlar 

kurmak. 

Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk oluşturmak 

için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından hangileri şimdiye 

kadar başarılı ve başarısız oldu?  

Yerel Bağlamda Kamusal Katılımı Artırmak İçin Kullandığımız 

Müşterekleşme Araçları ve Yaklaşımlar  

Başarılı Olanlar:  

1-Açık Etkinlik Formatları (Sohbetler, Paneller, Buluşmalar)  



115 
 

Örn: Sohbet başlığıyla düzenlenen açık halk buluşmaları, adalılarla doğrudan temas 

kurmamıza ve onların bilgi, deneyim ve önerilerine alan açmamıza olanak sağladı.  

Etki: Bu format, hem aidiyet hissini pekiştirdi hem de çok farklı kesimlerin 

(yaşlılar, gençler, esnaflar, çiftçiler) katılımına açık hale geldi.  

2-Çocuklarla Ortak Üretim ve Eğitim Atölyeleri  

Örn: Akıllı Ada - Smart School kapsamında yapılan robotik ve kodlama atölyeleri ya 

da ReMind* projesindeki tohum heykeller.  

Etki: Çocuklar aracılığıyla ailelere de ulaşılmış oldu. Bu dolaylı katılım biçimi, 

toplulukta pozitif bir karşılık buldu.  

3-Katılımcı Sanat Pratikleri  

Örn: Haunted Vineyards ses enstalasyonu ya da bağlarda düzenlenen 

yürüyüşler ve performanslar.  

Etki: Adalılar, yalnızca izleyici değil, sürecin parçası oldular. Bu, sanatın 

toplumsal karşılık bulmasını kolaylaştırdı.  

4-Gönüllülük Mekanizmaları ve Ortak Üretim Ağları  

Her etkinlikte gönüllülere açık çağrı yapılması ve karar alma süreçlerine dâhil 

edilmeleri. Etki: Kolektife katılmak isteyen yeni bireyler için organik bir 

geçiş alanı yaratıldı. 

Daha Az Başarılı Olan / Geliştirilmesi Gereken Alanlar:  

1-Dijital Katılım Araçları  

Sosyal medya ya da çevrimiçi formlar aracılığıyla geri bildirim toplama gibi 

yöntemler, özellikle yaşça büyük kesim ya da dijital araçlara aşina olmayan 

bireylerde sınırlı etki yarattı. Geliştirme: Fiziksel anketler, mahalle bazlı yüz yüze 

sohbetler, kahvehane toplantıları gibi daha geleneksel araçlara daha çok ağırlık 

verilmeli.  

2-Yerel Otoritelerle Diyalog Mekanizmaları  

Zaman zaman yerel yönetim ya da kurumlarla iş birliği süreçlerinde bürokratik 

engellerle veya anlayış farklarıyla karşılaşıldı.  

Geliştirme: Ortak masa/konsey kurma gibi daha sürdürülebilir, tarafsız 

diyalog alanları oluşturulmalı.  

3-Kısa Süreli Etkinliklerin Süreklilik Yaratma Gücü  

Bazı etkinlikler yoğun ilgi görse de, uzun vadeli etki yaratmakta zorlandı. 

Geliştirme: Bu tür buluşmaların ardından gelen takip grupları, düzenli toplantılar, 

dijital hafıza arşivleri kurulabilir.  



116 
 

Genel Değerlendirme  

Zero Movement’ın başarısı, sabit kalıplarla değil, yaşayan ve değişen bir topluluk 

anlayışıyla hareket etmesinde yatıyor. Bu yüzden kullandığımız müşterekleşme 

araçları da sabit değil; sürekli olarak deniyoruz, gözlemliyoruz ve yeniden 

biçimlendiriyoruz.  

“Başarı” dediğimiz şey bazen sadece kalabalık bir etkinlik değil; bir 

çocuğun geri dönüşüm kutusunu sahiplenmesi, bir bağ sahibinin terk 

ettiği toprağa dönmesi, ya da bir yaşlının bizi dinleyip sonra kendi 

hikâyesini anlatmaya başlaması oluyor. 

Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere yaymak 

için planları nelerdir?  

Zero Movement’ın Gelecek Planları – Müşterekleşmeyi Yaygınlaştırmak İçin  

1. Bozcaada Modeli'ni Diğer Adalar ve Kırsal Alanlara Taşımak  

Niyet: Bozcaada’daki deneyimler; sanat, bilim, yerel bilgi ve doğa temelli bir 

müşterekleşme modeli oluşturdu. Bu “yaşayan laboratuvar”ı bir örnek olarak alıp 

başka coğrafyalara da ilham vermek amaçlanıyor.  

Nasıl?:  

Gezici atölyeler (Ada’dan Ada’ya / Köyden Köye)  

Yerel topluluklarla müşterekleşmeye dayalı geçici “kardeş birlikler”  

Paydaş ağları (sanatçı, akademisyen, yerel halk) kurmak  

Dijital Hafıza ve Açık Kaynak Arşivler  

Amaç: Yerel müşterekleşme pratiklerinin sadece fiziksel etkinliklerle değil, dijital 

mecralarda da erişilebilir olması.  

Planlar:  

Açık erişimli belge ve hikâye arşivleri  

Kolektif sözlükler, sembol rehberleri, haritalar  

Ortak üretime açık dijital platformlar (örneğin, fikir havuzları, video-makale serileri)  

Gençler ve Çocuklar İçin Süreklilik Temelli Programlar  

Neden: Müşterekleşmenin en güçlü yolu yeni nesille uzun vadeli 

bağ kurmak. Uygulamalar:  

“Akıllı Ada” programının yaygınlaştırılması (yerel okullarla 

sürekli iş birlikleri) Yaz-kış atölyeleri ve çocukların kendi mini 

kolektiflerini kurabileceği alanlar Çocukların katılımıyla 

oluşturulmuş karar mekanizmaları 



117 
 

Kolektif Yayınevi & Sesli Yayın Formatları  

Fikir: Topluluk bilgisi ve müşterek deneyimleri yayımlamak; ama klasik 

akademik dille değil, herkesin anlayacağı, hissedeceği dillerle.  

Planlar:  

“Ada’nın Hafızası” gibi hikâye temelli yayın serileri  

Podcast serileri, sesli anlatılar  

Katılımcı yazım süreçleri (kolektif metinler, şiir seçkileri, harita-anlatılar)  

Yerel-Küresel Ağlara Dahil Olma ve Onlarla İş Birliği  

Amaç: Diğer kolektiflerle müşterek öğrenme, deneyim paylaşımı.  

Örnekler:  

Uluslararası müşterekler ağlarına katılım (Remix The Commons, Commons 

Network gibi) Ortak proje ve araştırma üretimi için çağrılar açmak  

Niyet: Yerel bağlamda karar verici ve düşünen bir topluluk olarak, gönüllülük 

esaslı ama sürdürülebilir bir yapıya evrilmek.  

Amaç: Müşterekleşme süreçlerini sadece kültürel etkinliklerde değil, adanın 

politik-ekolojik geleceğinde de söz sahibi kılmak.  

Son Söz:  

Zero Movement’ın müşterekleşme vizyonu “yayılmak”tan çok “birlikte 

büyümek” fikrine dayanıyor. Amaç, merkezi bir yapıdan çok, çoğalan, 

yerelleşen ve kendi ritmini bulan müşterek topluluklar ağı kurmak.  

Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere yaymak 

için planları nelerdir  

1.Yerelden Küresele: Müşterekleşme Deneyimlerinin Çoğaltılması  

Amaç: Bozcaada’daki modelin, benzer dinamiklere sahip diğer ada, kıyı ve kırsal 

bölgelerde de yaygınlaşmasını sağlamak.  

Nasıl?  

*Gezici programlar: “Ada’dan Ada’ya” sanat, ekoloji ve ortak üretim atölyeleri 

*Yerel halkın, çocukların ve gençlerin aktif katılımıyla farklı coğrafyalarda 

geçici kolektifler kurmak  

*Diğer yerel hareketlerle bağ kurarak “ortak hafıza rotaları” oluşturmak 

2. Açık Arşivleme ve Dijital Yayılım  

Amaç: Müşterek üretimleri yalnızca fiziksel mekânda değil, dijitalde de erişilebilir 

ve katılabilir kılmak.  

Araçlar:  



118 
 

*Açık kaynak arşivler (hikâyeler, semboller, haritalar, sesli anlatılar)  

*Dijital platformlar üzerinden ortak üretime açık kolektif belgeler  

*Sesli yayınlar, podcast serileri, görsel belgesel içerikleri  

3. Eğitime Dayalı Yaygınlaştırma: Gençlik ve Çocuk Odaklı Programlar  

Amaç: Müşterekleşme kültürünü nesiller arası aktarmak.  

Uygulamalar:  

*Akıllı Ada altında çocuklarla robotik, doğa ve ortak yaşam üzerine 

atölyeler *Gençlerle birlikte fikir üretme, karar alma ve yürütme 

süreçlerine açık modeller *Yaz-kış süren yerel çocuk kolektifleri  

4. Kolektif Yayıncılık ve Bilgi Üretimi  

Amaç: Deneyimi belgelemek, çoğaltmak ve yaymak.  

Planlar:  

*Kolektif yazılmış metinler, hikâyeler, ada sözlükleri  

*Ortak yazım kamplarıyla, anlatı temelli belgeler üretmek  

*Disiplinlerarası manifestolar ve metodoloji kitapçıkları  

5. Ulusal ve Uluslararası Ağlara Katılım  

Amaç: Yerel deneyimi başka hareketlerle karşılaştırmak, birbirinden 

öğrenmek. Uygulamalar:  

*Müşterekler temelli ağlar (Commons Network, Remix the Commons gibi) ile 

ortak etkinlikler *Akademik partnerliklerle araştırma ve belgeleme iş birlikleri  

*Sanatçı ve araştırmacı değişim programları (residency gibi) 

6. Bozcaada İnisiyatifi’nin Kurulması ve Sürdürülebilirlik  

Amaç: Yerel düzeyde kolektif karar alma ve uygulama kapasitesini 

kurumsallaştırmak. Hedefler:  

*Gönüllü temelli ancak sürekliliği olan bir yapının kurulması  

*Katılımcı bütçe, açık çağrı ve müşterek üretim odaklı mikro-

proje destekleri *Yerel yönetim ve sivil aktörlerle daha sıkı iş 

birlikleri  

Kapanış Notu:  

Zero Movement’ın müşterekleşme anlayışı bir sistem kurmaktan ziyade 

“birbirine kulak veren, birlikte düşünen, birlikte tasarlayan” bir kültür 

yaratmaya dayanıyor. Geleceğe dair en güçlü planı ise bu kültürü yeni 

alanlarda kök salabilecek bir ekosisteme dönüştürmek.  

Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata geçirmek 



119 
 

için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz?  

müşterekleşme pratiklerinin kalıcılığı ve derinliği, aslında ekonomik 

sürdürülebilirlik ve adaletle doğrudan bağlantılı. Zero Movement olarak, ekonomik 

dayanışmayı sadece bir "fon yaratma" meselesi değil, aynı zamanda topluluk içi 

bağları güçlendiren, üretimi yataylaştıran bir değer sistemi olarak ele aldık. İşte bu 

anlayışla geliştirdiğimiz bazı dayanışma modelleri:  

1. Topluluk Destekli Üretim ve Paylaşım Modelleri  

Nasıl?  

*Herkesin elinden geleni sunduğu, ihtiyacı kadar aldığı katılımcı mutfaklar *Yerel 

üreticilerle aracısız dayanışma ağları (örneğin: bağcılarla yapılan takaslar, sanat ile 

ürün arasında kurulan değişim sistemleri)  

*Katılımcıların birbirlerine bilgi, beceri veya zamanla destek olduğu "hizmet 

değişim ağı" pratiği  

2. Açık Bütçe - Açık Katılım Prensibi  

Nasıl işliyor?  

*Zero Gathering ve diğer etkinliklerde giderlerin tamamı açık biçimde paylaşılıyor 

*Fon ve destek ihtiyaçları kolektif olarak tartışılıyor, öncelikler hep birlikte 

belirleniyor *Bağışlar, gönüllü katkılar ve mikro fonlamalar şeffaf bir sistemde 

toplulukla birlikte yönetiliyor 

3. "Kolektif Fon" Modeli ile Müşterek Bütçeleme  

Örnek uygulama:  

*Topluluk içinden yapılan küçük bağışlar, atölye gelirleri, satışlardan elde edilen 

paylar ortak bir fona aktarılıyor  

*Bu fon, katılımcı karar mekanizmalarıyla dağıtılıyor: örneğin mikro projeler, 

çocuk atölyeleri, malzeme ihtiyaçları  

4. Değiş-Tokuş Ekonomisi ve Ekolojik Takas Sistemleri  

Alternatif para birimi yerine:  

*Bilgiye, emeğe, zamana ve üretime dayalı değişim pratikleri geliştirildi  

*Örneğin bir sanatçı, bir bağcıyla yerel üretimi belgelemek karşılığında 

şarap aldı *Atölye karşılığı konaklama, yemek veya yerel ürün paylaşımı 

gibi pratikler yaygınlaştı  

5. Yerel Esnaf ve Üreticiyle Etik Ortaklıklar  

Nasıl çalışıyor?  

*Etkinliklerde yerel esnafla "satış değil paylaşım" ilişkisi kuruldu  



120 
 

*Malzeme veya alan sağlayan esnafa görünürlük ve topluluk içi 

karşılık sağlandı *Tedarik zinciri etik ilkelerle kuruldu: ekolojik, adil 

ve yerel üreticiden yana  

6. Kolektif Girişimcilik ve Ortak Marka Geliştirme  

Planlanan model:  

*Zero Movement etrafında şekillenen bazı üretimler (kitap, sembol objeler, ses 

arşivleri vb.) kolektif marka adı altında sunulacak  

*Bu ürünlerden elde edilen gelir yine ortak fona aktarılacak  

*Kolektifin her bir bileşeni hem üretici hem karar verici olacak  

Genişlemeye Açık Hayaller  

Zaman Bankası kurmak  

Dayanışma Kooperatifi ile üretimi kalıcılaştırmak  

Yerelde müşterek atölyeler açarak sürekli ekonomik döngü yaratmak  

Ada içi ve dışı ekolojik müşterek pazaryerleri oluşturmak  

“Müşterekleşme sadece fikrin değil, ekonomik gücün de ortaklaşmasıdır.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 
 

EK B2: Katılımcı 2’nin Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 2 (Sanatçı, Doğa Araştırmacısı) 

1. Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği 

arasında nasıl bir ilişki kurulabilir? 

Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, alışılmış sistemlerden bağımsız 

olarak, özgürce düşünmeye alan açmayı amaçlar. Bu yaklaşım müşterekleşme 

pratiğiyle doğrudan örtüşür çünkü her şeyin baştan, birlikte, ihtiyaçlar ve değerler 

etrafında yeniden inşa edilmesini önerir. Hiyerarşiden uzak, eşliğe ve dayanışmaya 

dayanan bu anlayış, kolektifin işleyişinde ve kurduğu ilişkilerde müşterekleri odağa 

almasıyla mümkün olur. 

Günümüzde karşılaştığımız yaşamsal sorunlar doğası itibariyle kompleks yapıdadır. 

Çözüm arayışında olan müşterek bir oluşumda sıfırı odağına almak, var olan düzenin 

ve sistemin dışına adım atarak yaşama tüm ilişkileriyle yeniden bakmayı, tarafsız bir 

yerden değerlendirmeyi mümkün kılarak ekosistemin -topluluğun- her elemanına karşı 

ön yargısız bir bakış açısı geliştirmeyi amaçlar. “Sıfırdan düşünme” felsefesiyle ele 

alınan duruma dahil olan bileşenler kendilerine has doğaları ve potansiyelleriyle 

yeniden düşünülür. Bu yolla, topluluk içinde kurulan ilişkilerin dengeli ve sağlıklı bir 

biçimde nasıl ele alınabileceğine dair bir yaklaşım geliştirmek amaçlanır. 

2. Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor? 

Ortak hareket etmenin yollarını aramak kolektifin oluşumunda ve işleyişinde önemli 

bir role sahiptir. Araştırma ve üretim süreçleri, karar alma, planlama ve eyleme 

geçmede çoğunlukla ortaklaşılan yol ve yöntemler yaratılır ve kullanılır.  

Zero Movement’ta karar alma süreçleri çoğunlukla yatay ilerler; herkesin fikrinin ve 

katkısının eşit değerde olduğu bir alan yaratmak amaçlanır. Bu, güven ve anlayışa 

dayalı bir alandır. Bilginin ve deneyimin paylaşılması, kaynakların ortak kullanımı, 

görevlerin doğal akışta dağılması gibi ilkelerle müşterekleşme pratiği yaşatılmaktadır. 

Karışılıklı anlayış ve güvene dayalı yaklaşım ve tutumlar, zamanla kolektifin belleğini 

oluşturur. Bu ortak bellek, sürecin planlamasında ve yöntemlerin belirlenmesinde rol 

oynar. Kolektif -ya da ekip- diyebileceğimiz birliktelik hali doğal bir yapı olarak 



122 
 

katılımcıların dahil olmasıyla organik olarak şekillenir. Bu müşterek yapıya dahil olan 

her bileşen kendi -zaman, mekan, beceri vb- olanaklarıyla dahiliyet şeklini belirler. 

Değişim ve dönüşüm süreçlerinde birlikte yol almak ve gönülden hareket etmek ortak 

motivasyonlardandır. Yapılan katkılar ve dahil olma biçimleri eşdeğerdir, doğal bir 

ekosistem gibi kendine yer bulabilen her bileşenin bir rolü, önemi vardır.  

3. Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin 

topluluklarla olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu? 

Zero Gathering ve Bozcaada Gathering kapsamında gerçekleşen; deneyimlerin 

aktarıldığı ve paylaşıldığı festival niteliğindeki buluşmalar, yürümekte olan dönüşüm 

süreçlerinin görünürlüğüne dair bir çatı görevi görmektedir. Bu festivaller kapsamında 

gerçekleşen etkinlikler, organizasyonlar ve projelerin her birinde ortaklaşmaya dair 

kaygılar güdülür. Etkinliklerin katılıma açık ve çoğunlukla kamusal alanda 

gerçekleşiyor olması etkili yöntemlerdendir. 

Katılımcıların dahil olabildiği üretim alanları (Bozcaada Arşiv Deneyi ve Gökyüzü 

Masası), birlikte kurulan sofralar, açık sohbet oturumları ve arazi pratikleri (Çöplük, 

Tuzburnu ve Beylik koylarındaki çöp toplama etkinlikleri) sayesinde katılımcılar 

sadece izleyici değil, aktif özne hâline geldiler. Bu etkileşimlerde "süreç odaklılık", 

"dinleme" ve "alan açma" gibi yöntemlerin etkili olduğunu gözlemlenir. Kimi zaman 

yalnızca bir taş dizme eylemi bile, derin bir kolektif farkındalık yaratabilmektedir.  

- Bozcaada Arşiv Deneyi 

1 haftalık performatif bir üretim alanı ve sergileme biçiminde gerçekleşen proje 

halen devam etmektedir. Yerel kültürel ve doğal mirasın kolektif olarak 

araştırılması, arşivlenmesi, sergilenerek paylaşıma ve tartışmaya açılması, 

sözlü, güncel hafızanın kayda alınmasıyla işleyen süreç bilinen ve bilinmeyen 

yönleriyle coğrafya ve kültürün birlikte araştırıldığı bir alan yaratır. Zero 

Gathering’de 2024 Eylül ayında ilk performatif deneyimi ve sergilemesi 

gerçekleşen projede adaya dair bilgilerin toparlandığı ve tartışmaya açıldığı, 

sanatçılar tarafından görsel üretimlere dönüştüğü alan festival boyunca 

sergilenmeye devam etmiştir. Bu süreçte izleyiciler gerek bilgi vererek, 

bilgileri tartışarak, kaynak veya malzeme paylaşarak, çizim yaparak, görsel 

üretimlere dahil olarak, atölyede çalışarak katılımcı olmuş, araştırma sürecinde 

ve sergilemede aktif rol oynamıştır. Bu yolla izleyicinin sanatsal üretimlerle ve 

sergiylemeyle yakın bir ilişki kurduğu gözlemlenmiştir. Dahil olan 



123 
 

katılımcıların bazıları her gün alanı ziyaret etmiş, değişen sergi mekanını, 

kendileri ve başkaları tarafından yapılan katkıları görmeye gelmiştir. Yoğun 

etkileşimin gerçekleştiği, tartışma alanlarının açıldığı, tanışıklıkların pekiştiği 

bir alan oluşmuştur.  

Gökyüzü Masası 

Tasarım, organizasyon, saha araştırması, arazi çalışması vb konularda doğal 

olarak oluşan ekipler iş birliği yaparak arazide yerleştirmeyi yaparken bir 

taraftan da kurulacak sofra ve kullanılacak alan için kurumlar ve bireylerle iş 

birliği yapılmıştır. Çok bileşenli olarak gerçekleşen bu etkinlik festivalin 

kapanışı niteliğinde olmuştur ve festival süresince kurulan bağların görünür 

olduğu bir atmosfer oluşmuştur. Yerel ve misafir katılımcıların birlikte çalıştığı 

bu organizasyon doğa, sanat ve kültürün buluştuğu bir deneyim alanı olarak 

tasarlanmıştır. Yemek yaparak, sofra kurarak, arazide çalışarak, yerleştirme, 

üretim ve hazırlık süreçlerinde birçok kişi rol almıştır. Ardından birlikte yemek 

yenmiş, arazi sanatı deneyimlenmiş, gerçekleşen festival süreci ortak bir 

etkinlikle sonlandırılmış, bir yandan da gelecekte devam edilecek süreçlere 

dair bilgi verilmiş ve bu etkinlik bir son değil de bir başlangıç olarak ele 

alınmıştır. 

- Sohbet Oturumları, Arazi Pratikleri, Atölyeler 

Katılımcı odaklı tüm bu organizasyonlar konular çeşitlense de kişilerin 

birbiriyle ve yerelle bağlarının kuvvetlendirilmesine odaklanır. 

4. Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan 

etkisini gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz? 

Bir çok etkinlik, saha araştırması vb süreç esnasında konuları, kurumları ve kişileri ön 

yargısız ve sıfırdan bakarak ele almamız sayesinde birçok etkinlikte katılımcıları da 

benzer bir yerden bakmaya davet etmiş olduk. Örneğin bize mekânsal olanaklarıyla 

destek veren bazı kurumlara dair önyargıların kırıldığını gözlemledik. Birçok kişi 

tarafından bireysel olarak çalışması zor olduğu düşünülen kişilerle işbirliği kurarak, 

kişisel farklılıklarımız olsa dahi ortak amaçlar çevresinde buluşmanın ve birlikte 

hareket etmenin mümkün olduğunu eylem ve deneyimlerle göstermiş olduk. Tek tek 

ve somut örnekler veremiyorum ne yazık ki ancak buna benzer birçok deneyim yaşadık 

ve süreç içersinde hem birlikte çalıştığımız kişilerden hem katılımcılardan benzer geri 

bildirimler ve yorumlar aldık. 



124 
 

5. Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir iş birliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve 

çözüm yöntemleriniz neler oldu? 

İş birliği çoğunlukla karşılıklı dinleme, güven ve süreçleri sahiplenmeyle mümkün 

oluyor. Herkesin kendi ritminde ve kendi olanaklarıyla sürece dahil oluş halini 

desteklemeye çalışıyoruz. 

Tabii ki bazen sorun yaşadığımız oldu. Yaşanan -iş yoğunluğu ve odaklanamamaktan 

kaynaklanan iletişim kopuklukları, yanlış anlaşılmalar, bilgi eksikliği vb- zorlukları ve 

sorunları, farkındalıkla, açık iletişim alanlarını tutarak, geri bildirim kültürü 

geliştirerek ve ihtiyaçlara kulak vererek aşmaya çalışmaktayız. Ekip olarak birbirimizi 

tanımaya, anlamaya ve bağ kurmaya zaman ayırmaya önem veriyoruz.  

Yürüdüğümüz yoldaki niyetimizin ve motivasyonumuzun ortaklığı, gönüllülük 

halimiz, birbirimize duyduğumuz güven bağ kurmamızı sağlıyor ve birlikte çalışma 

motivasyonumuzu arttırıyor. Ortak süreçlerimizi gözlemliyor ve hem kendi kendimize 

hem birbirimize, aksayan yönler, kopukluklar vs. konusunda geri bildirimler vermeye 

özen gösteriyoruz.  

Bu tür süreçlerde kişisel farkındalığın önemli yer tuttuğuna inanıyorum. Herkesin 

öncelikle kendiyle ruhsal ve bedensel olarak sağlıklı bir ilişki kurması toplulukla da 

sağlıklı bir ilişki kurmasının yolunu açıyor diye düşünüyorum. Birbirimizi kişisel ve 

ortak süreçlere dair güncelleyerek, düzenli olarak bilgi paylaşarak, ihtiyaçlarımızı ve 

anlık kapasitemizi dile getirerek iş yükünün ve yoğun süreçlerin altından kalkmaya 

çabalıyoruz.  

6. Disiplinlerarası iş birliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi 

etkinliklerde kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin 

müşterekleşme bağlamında daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz 

noktalar neler olabilir? 

Zero Gathering sürecinde farklı disiplinlerden birçok sanatçı ve araştırmacı rezidans 

ve üretim süreçlerinde atölye ve sosyal alanlarını paylaştı. Bu sırada birçok farklı 

disiplinden kişi birlikte düşünme ve üretme fırsatı buldu. Çeşitlilik içeren bu ortam 

düşünce ve yaratıcı ortamı besleyen, deneysel yöntemler keşfetmemize olanak 

sağlayan bir zemin oluşturdu.  Çeşitli disiplinlerden (performans sanatı, plastik 

sanatlar, teknoloji, tasarım, fen bilimleri, felsefe, sanat tarihi vb.) araştırmacı, sanatçı 

ve eğitmenlerin bir araya geldiği bu tür üretim ve düşünme ortamları arasında sohbet 

oturumları, saha gezileri, açık atölyeler gibi yöntemler kullanıldı. 



125 
 

Açık çağrılar yerine davet usulüyle, birbirine dokunan alanlardan insanları bir araya 

getirmek etkili oldu. Örneğin sanatçılar bilim insanlarını bir araya getirmek, doğal 

olarak, kendiliğinden yeni fikirlerin ve bakış açılarının doğmasına neden oldu.  

Ancak bu tür buluşmaların belgeleme ve süreklilik açısından daha fazla desteklenmesi 

gerektiğini fark ettik. Süreçlerin kayıt altına alınması, yaşanan etkileşimlerin 

belgelenerek örneklendirilmesi, öğrenme döngüsünün daha güçlü olmasını 

sağlayabilir. Aynı zamanda arşivleme yöntemlerimizi geliştirerek, yazılı ve sözlü 

yayınlarda -literatürde- yer alarak bu yöntemlerin paylaşılması ve kaynak 

oluşturulması konusunda da kendimizi geliştirmeyi hedefliyoruz. 

Bu seneki organizasyonumuzda geliştirdiğimiz sergi yöntemleri aslında geçen seneden 

edindiğimiz deneyimlerin bir çıktısı denebilir. Link sergisinde bilim insanları ve 

sanatçılar saha gezileri ve sohbetlerde fikir ve deneyim alışverişi yapıyor ve ilginç 

kesişim alanları oluştuğunu gözlemliyoruz. Bilim-sanat ilişkisini incelemek için 

yerelde çalışan araştırmacılarla araştırmacı sanatçıları bir araya getirdiğimiz bu proje 

ilginç bir keşif alanı yaratıyor. Bunun yanında yereldeki görünmeyen hikayeleri açığa 

çıkarmaya ve kapsayıcı bir yaklaşım geliştirmeye çabaladığımız Bir Bağ Meselesi 

sergi konsepti de yerel aktörlerin deneyim ve düşüncelerinin sanat aracılığıyla ifade 

bulmasını amaçladığımız bir konsept. Her yıl bu gibi konseptleri geliştirerek müşretek 

araştırma ve üretim alanlarında derinleşeceğimizi, bu kadar kısa sürede dahi oldukça 

iyi bir yol katettiğimizi düşünüyorum. 

7. Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel 

bağlamda küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz? 

Bozcaada küçük ölçekli ve anakarada yer alan bir kasabaya ya da şehre göre daha 

korunaklı ve ölçülebilir bir ortam sunmakta. Yerel sorunları araştırmak ve saptamak 

belki bir çok yere göre daha pratik bir süreçle gerçekleşiyor. Tabii ki yerel (mikro 

ölçekteki) sorunlar aynı zamanda küresel (makro ölçekteki) sorunların izlerini taşıyor. 

Bir ada olsa dahi küreselleşmiş dünyada -fiziksel olarak kopmuş olsa da- anakaradan 

ve ana akımdan tamamen kopmuş bir yer değil Bozcaada, hatta yoğun turizm 

hareketliliğiyle bazı güncel ve kritik toplumsal ve ekolojik sorunların rahatlıkla 

gözlemlenebildiği manzaralara ve gerçekliklere sahip. 

Adadaki su ve atık sorunu, turizm baskısı ve tarımsal üretim gibi yerel meseleleri, 

iklim krizi, kuraklık, toplumsal adalet gibi küresel sorunların mikro yansımalarını 

gözlemlemekte ve bu konulara dair tartışma alanları açmanın, birlikte çözüm arama 

alanları yaratmanın çabası içerisindeyiz. Bu meseleleri atölye ve sohbetlerde 



126 
 

tartışmaya açarak, hem adadaki insanlarla hem gelen ziyaretçilerle ortak duyarlılıklar 

geliştirmeyi amaçlıyoruz. Yereli merkeze alarak, küresel sorunlarla bağlantı 

kuruyoruz. Burada yaşanan sorunlar yalnızca buranın coğrafyasından 

kaynaklanmıyor. Tarımsal üretimlerde yaşanan zorluklar tarım politikaları, 

endüstriyelleşme ve monokültüre dair okumalarla hem yerel hem küresel konulara 

işaret ediyor.  

8. Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk 

oluşturmak için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından 

hangileri şimdiye kadar başarılı ve başarısız oldu? 

Yapılan açık etkinlikler, sohbet oturumları, sergi turları vb etkinliklerde katılımın ve 

ilginin yoğun olduğunu gözlemledik. Bu durum, duyurular ve paylaşımlar konusunda 

eksik olmamıza rağmen bu şekilde gerçekleşti. Küçük bir ekiple büyük bir 

organizasyon gerçekleştirdiğimiz için bazen duyurular ve bilgi paylaşımı konusunda 

eksik kaldığımızı düşünüyorum.  

Bu süreçte kaynak yaratma, organizasyon ve iletişim konularında yerel 

kahramanlardan daha çok destek almayı bekliyorduk sanırım. Ancak adadaki yoğun 

turizm hareketliliğine de bağlı olduğunu düşündüğüm sebeplerden yerelden 

gördüğümüz mesafeli ve çekingen bir tavır vardı sanırım. İlk senemizde 

gerçekleştirdiğimiz etkinliklerin nedenselliğini kafasında çok da oturtamayışından 

olsa gerek, bir adım geride duran bir kitleyle karşı karşıyaydık. Yerelden dahil olan ve 

destek veren birçok insan da olmasına, birlikte çalıştığımız, bizimle çabalayan, 

koşturan bir kitle de olmasına rağmen bir kısım öncelikle gözlemlemeyi seçti herhalde. 

Bu konuda bizim yapabileceğimiz belki önceden daha iyi bilgilendirmek ve 

organizasyonu takvimiyle beraber daha açıklayıcı biçimde paylaşmak olabilirdi.  

Süreçte, her etkinlikte katılımcılardan geribildirim aldığımız anketler yaparak bu 

festival süresince kendimizi geliştirebilir, daha erişilebilir, kapsayıcı bir format 

keşfedebilir, insanlara dahil olacakları yeni yöntemler sunabilirdik belki.  

9. Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir? 

Daha fazla belgeleme, dijital içerikler üretme, atölyeleri modüler hâle getirerek başka 

bölgelere taşıma gibi fikirler üzerinde konuşuyoruz. Aynı zamanda yerel mikro 

alanlarda yürüyen projelerin bir araya gelmesiyle örüntü kurmak ve bu örüntüyle yeni 

haritalar çizmek hedefimiz. Manifestomuz, araştırma alanlarımız, uyguladığımız 

yöntemler ve ilham aldığımız kavramlar hakkında podcast serileri yapabiliriz, 



127 
 

süreçleri ve deneyimleri aktardığımız sohbet konseptli çeşitli video ve podcast 

içerikleri üretebiliriz. Bu alanda gerçekleştirdiğimiz tartışmaları daha geniş kitlelere 

açabileceğimiz basılı ve dijital yayınlar hakkında düşünmekteyiz. Bu konuda bizimle 

çalışmak isteyecek içerik üretici, yazar, araştırmacı ve akademisyenlerin iletişimine 

açığız. 

10. Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz? 

Şimdiye kadar paylaşıma desteğe dayalı bir yöntem izledik. Sürece bütçe yaratmak 

için uygun gördüğümüz çeşitli fon, ödül ve hibelere başvurular yapıyoruz. Bunlar 

konularına göre çeşitleniyor. Ekip olarak da şimdiye dek olanaklarımızı, 

malzemelerimizi, yeteneklerimizi, zamanımızı ortaya koyup paylaşarak ve her katkıya 

değer vererek ilerledik. Aynı şekilde devam ediyoruz ancak tabii ki ekonomik olarak 

oluşumu devam ettirmek ve sağlıklı işleyen bir sistem kurmak için gelir döngüsü 

yaratabileceğimiz yöntemler üzerine çalışıyoruz. Örneğin online bir dükkan 

oluşturarak bizi desteklemek isteyenlerin satın alabileceği ürünlerin tasarımları 

üzerine çalışıyoruz. Dernekleşme süreci içerisindeyiz. Gibi gibi yöntemler 

geliştirmekteyiz. Çalıştığımız çok çeşitli alan var ve bunların her biri olgunlaştıkça 

kendi kaynaklarını bulacağına, belki birbirine de destek vererek döngüsel bir sistem 

yaratacağına inanıyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





129 
 

EK B3: Katılımcı 3’ün Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 3 (Araştırmacı Sanatçı) 

Zero Movement’ın araştırma odaklı ve katılımcı yapısı, müşterekleşme pratiğini 

sadece bir yöntem değil, aynı zamanda bir amaç olarak konumlandırır. Ortak üretim, 

kolektif hafıza ve birlikte deneyimleme; tüm projelerin temelini oluşturur. 

1. Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği 

arasında nasıl bir ilişki kurulabilir? 

"Sıfırdan düşünme" benim için, her şeyi varsayımlardan arındırarak, yeniye açık bir 

zihinle ele almak demek. Müşterekleşme de tam olarak bu noktada devreye giriyor. 

Çünkü ortak üretim ve paylaşım, ancak eski mülkiyet ve kontrol anlayışlarını 

sorguladığımızda mümkün olabilir. Ayrıca herşeyi sıfırdan düşünme, varolan 

parametrelerin belirginleşmesinide sağlıyor. 

2. Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor? 

En çok "birlikte düşünme" ve "rolsüz alanlar" yaratma pratiklerinde kendini 

gösteriyor. Kimsenin sabit bir konumu ya da yetkesi olmadan sürecin ihtiyaçlarına 

göre pozisyonların şekillendiği bir yapı bu. Katılım, şeffaflık ve birlikte sorumluluk 

alma gibi ilkeler de bu süreci besliyor. Bu da canlılar arası hiyerarşiyi, dönüşüme açık 

hale getirir. 

3. Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin 

topluluklarla olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu? 

Bozcaada Arşiv Deneyi bu anlamda çok dönüştürücüydü. Semboller üzerinden 

herkesin kendi hikâyesini katabildiği bir yapı oluştu. Atölye temelli ilerlemek, birlikte 

üretmek ve açık sergileme yöntemleri çok etkiliydi. Sözlü kaynakların 

müşterekleşmesi durumu ortaya çıkıyor. 

4. Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan 

etkisini gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz?  

Gökyüzü Masası, ortaklık kurma biçimlerini doğrudan deneyimleyebildiğimiz nadir 

anlardan biriydi. Etkinlik alanına yerleştirilen sembol bayraklar, katılımcılar arasında 



130 
 

ortak bir sembol dili oluşturdu. Her katılımcı bu sembolleri kendi deneyimiyle 

eşleştirdi ve bu paylaşım hem sohbetlere hem de yemek masasına taşındı. Konuşmayan 

adalılar, ortak masa sayesinde konuşmak durumunda kaldı. Bu da önemli bir etkiydi. 

5. Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir işbirliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve 

çözüm yöntemleriniz neler oldu? 

En temel yöntem: dinlemek. Herkesin sözüne ve sessizliğine alan açmak. Zorluk ise 

bazen karar almanın gecikmesi. Bunun için dönüşümlü moderasyon gibi çözümler 

denedik. 

6. Disiplinlerarası işbirliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi 

etkinliklerde kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin 

müşterekleşme bağlamında daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz 

noktalar neler olabilir? Disiplinlerarası işbirliğini mümkün kılan temel şey, 

Transthinking yaklaşımıydı. Yani farklı bilgi alanlarının sadece yan yana gelmesi 

değil, birbirine nüfuz ederek yeni düşünme biçimleri üretmesi. Sanatçılar, 

araştırmacılar, yerel aktörler ve teknik uzmanlar bir araya geldiklerinde, sabit rolleri 

terk ederek birlikte düşünmeye başladılar. Bu da müşterekleşmeyi sadece üretim 

anında değil, düşünce biçiminde de mümkün kıldı. Geliştirilmesi gereken nokta, bu 

düşünsel altyapının daha önceden katılımcılarla paylaşılması olabilir. Böylece 

karşılaşmalar daha hazırlıklı ve derinlikli hale gelebilir.  

7. Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel 

bağlamda küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz? Bozcaada bizim için bir 

mikrokozmos. Burada denediğimiz yöntemler, toplulukla birlikte yaşama, üretme ve 

karar alma pratiklerini test edebildiğimiz bir alan yaratıyor. Bu küçük ölçekteki 

deneyimler, iklim krizi, gastronomi sorunu ya da kültürel erozyon gibi daha büyük 

meselelerle doğrudan ilişkileniyor. Mikro ölçekte kurduğumuz bu yapı, aslında makro 

ölçekteki sorunlara karşı da bir prototip sunuyor. 

8. Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk 

oluşturmak için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından 

hangileri şimdiye kadar başarılı ve başarısız oldu? 

Başarılı olan: birlikte üretime dayalı atölyeler. Başarısız olan: sadece izleyiciye hitap 

eden etkinlikler. Pasif izleyicilik, müşterekleşmeyi zayıflatıyor. 

9. Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir? 



131 
 

Açık kaynaklı dokümantasyon, müşterekleştirme pratiğini yaymak için en temel bakış 

açısı. Bu ileride oluşacak modelin, yapı taşını oluşturuyor. 

10. Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz? Ekonomik 

dayanışma meselesine bakışımız daha çok ihtiyaçlar üzerinden şekilleniyor. Adada 

hem maddi hem de manevi olarak bir döngü kurmak istiyoruz. Şimdilik takas, imece 

usulü işler, müşterek bütçeleme toplantıları ve doğrudan destek mekanizmalarıyla yol 

alıyoruz. Yerel üreticilerle kolektifler arası ilişkiyi güçlendirmek, sadece kaynak 

paylaşımı değil, aynı zamanda güven inşası anlamına da geliyor. Para dışı değerlerin 

de ekonomiye dahil edildiği bir model üzerine düşünmeye devam ediyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





133 
 

EK B4: Katılımcı 4’ün Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 4 (Yönetmen) 

Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği 

arasında nasıl bir ilişki kurulabilir?   

Zero Movement'ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, mevcut paradigmaları sorgulayarak 

yeni ve yenilikçi çözümler üretmeyi hedefler. Toplumsal ve sanatsal alanlarda 

alışılmışın dışında düşünmeyi teşvik eden; dayanışma ve kolektif eylem üzerine 

kuruludur.  

Bu iki kavram arasındaki ilişki, toplumsal dönüşüm ve yenilikçi çözümler üretme 

noktasında kesişebilir. "Sıfırdan düşünme" yaklaşımı, müşterekleşme süreçlerinde 

karşılaşılan geleneksel engelleri aşmak için yeni yollar ve yöntemler geliştirmeye 

olanak tanıyabilir. Örneğin, Bozcaada'da düzenlenen Zero Gathering etkinliği, sanat, 

bilim ve toplumsal dönüşümü bir araya getirerek, katılımcıların ortak değerler 

etrafında birleşmesini ve birlikte üretmesini sağlamıştır. Bkz. Zero Movement  

Ayrıca, Zero Movement'ın projeleri, yerel toplulukların katılımını teşvik ederek, 

müşterek mekânların oluşturulmasına katkıda bulunur. Bu projeler, bireylerin ve 

toplulukların ortak kaynakları birlikte yönetme ve paylaşma pratiğini güçlendirir. 

Dolayısıyla, "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme süreçlerinde yenilikçi ve 

kapsayıcı yaklaşımların geliştirilmesine zemin hazırlar.  

Sonuç olarak, Zero Movement'ın "sıfırdan düşünme" felsefesi ile müşterekleşme 

pratiği arasında güçlü bir bağ bulunmaktadır. Her ikisi de toplumsal ve sanatsal 

alanlarda yenilikçi, kolektif ve sürdürülebilir çözümler üretmeyi amaçlayarak, 

bireylerin ve toplulukların birlikte hareket etmesini teşvik eder.  

Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde 

hangi pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor?  

Zero Movement, hiyerarşik olmayan ve katılımcı bir yapı benimseyerek, tüm üyelerin 

karar alma süreçlerine dahil olmasını sağlar. Adalet, eşitlik, dayanışma ve özgürlük 

gibi müşterek değerler, yapının temelini oluşturur. Karar alma süreçlerinde yataylık 

esastır; liderlik yerine kolektif sorumluluk ön plandadır. Tüm üyeler, kolektifin işleyişi 

hakkında bilgi sahibi olur ve süreçlere bazen aktif, bazen proaktif katılım gösterir.  



134 
 

Üretimler; bilgi, emek ve kaynaklar ortaklaşa kullanarak gerçekleştirilir. Üretilen 

bilgi veya çıktılar, kolektifin tüm üyeleriyle ve daha geniş topluluklarla paylaşılır. 

Yerel topluluklarla iş birliği yaparak müşterek alanlar oluşturulur ve güçlendirilir.   

Tüm üyelerin kaynaklara ve bilgilere eşit erişimi sağlanır. Üretilen değerler ve 

kaynaklar, bireysel değil kolektif olarak sahiplenilir. Müşterekleşme, kısa vadeli 

değil, uzun vadeli ve sürdürülebilir bir yaklaşım olarak benimsenir.  

Bu ilkeler ve pratikler, kolektiflerin iç işleyişini, aynı zamanda toplumsal 

dönüşüm süreçlerine katkılarını da şekillendirir. Müşterekleşme, bireylerin ve 

toplulukların birlikte hareket etmesini teşvik ederek, daha adil ve dayanışmacı bir 

toplumun inşasına zemin hazırlar. 

Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin 

topluluklarla olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu?  

Zero Movement'ın "Sound of Wineyards" projesi, Bağ Bozumu Festivali’nde 

Bozcaada'nın köklü bağcılık ve şarap üretimi geleneğini, özellikle nesli tükenmekte 

olan "Çavuş üzümü" üzerine odaklanarak yeniden ele almıştır. Proje, adadaki bazı 

bağların bakım yapılmadığ için "hayalet bağ" haline gelmesini farklı yaratıcı 

biçimlerde deneyim alanlarına dönüştürerek, 7'den 70'e ada sakinleri ve turistler için 

dikkat çekici bir deneyim sunmuştur.  

Bu kapsamda, üzüm yapımının bağdan toplanmasından fabrikadaki üretim 

süreçlerine kadar olan sesler bir müzik kompozisyonuna dönüştürülmüş; yerel bir 

şarap markasının yıllar önce yapılan fabrikası, topluma açılarak ses ve ışık 

enstalasyonu eşliğinde bir deneyim alanı haline getirilmiştir. Bu etkinlikten sonra bu 

mekan, farklı sanatsal amaçlarla kullanıma kazandırılmıştır.  

Bu proje, Bozcaada'nın kültürel mirasını koruma ve yeniden canlandırma 

çabalarının bir parçası olarak, sanatın müşterekleşme pratiğiyle nasıl etkili bir 

şekilde birleşebileceğini göstermektedir.  

Bkz. SOUND OF WINEYARDS   

Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan 

etkisini gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz?   

Zero Gathering etkinlikleri, sanatın toplumsal dönüşümdeki etkisini merkeze alan 

fikirlerle ortaya çıkmaktadır. Bu etkinlikler, sanatın sadece estetik bir ifade aracı 

olmadığını, aynı zamanda toplumsal meseleleri ele alarak değişim yaratma 

potansiyeline sahip olduğunu göstermeyi amaçlar.  



135 
 

Zero Gathering'in kapanış etkinliği olan Gökyüzü Masası, sanatın toplumsal 

dönüşümdeki etkisini ve müşterekleşme pratiğini somut bir şekilde ortaya koymuştur. 

Ayana Koyu'nda dolunay eşliğinde gerçekleştirilen bu etkinlik, "Rüzgar Sanatı" 

olarak tanımlanan ve arazi sanatı örneklerinden biri olan bayraklarla çevrili bir alanda 

düzenlenmiştir. Bayraklar, Bozcaada Arşiv Deneyi'nin ürettiği Bozcaada Sembol 

Alfabesi'nden alınan sembollerle tasarlanmış ve döngüsel bir şekilde yerleştirilerek 

katılımcılara semboller arasında bir deneyim alanı sunmuştur.  

Etkinliğin en dikkat çekici yönlerinden biri, Bozcaada'da yıllardır birbirini 

görmemiş veya uzun süredir iletişim kurmamış kişilerin aynı masada buluşması 

olmuştur. Katılımcılar, adaya özgü tariflerle hazırladıkları yemekleri getirerek 

paylaşmış ve bu yemeklerin hazırlanış hikayelerini etkinlik boyunca anlatmışlardır. 

Bu kolektif paylaşım, gastronomi kültürünün hafızadaki yerini güçlendiren bir 

deneyim sunmuştur. 

Ayrıca, dolunay gecesi olması nedeniyle etkinlikte teleskoplar kurulmuş ve 

katılımcılar sırayla Ay'ı inceleme fırsatı bulmuşlardır. Bu eşsiz deneyim, 

gökyüzünün derinliklerini keşfetmek isteyenler için unutulmaz bir anı olarak 

hafızalara kazınmıştır.   

Gökyüzü Masası, Bozcaada'nın kültürel, gastronomik ve doğal mirasını bir arada 

deneyimleme fırsatı sunarak, Zero Gathering'in anlamlı bir kapanış etkinliği 

olmuştur. Bu etkinlik, sanatın toplumsal dönüşümdeki rolünü güçlendirerek, 

müşterekleşme pratiğini başarılı bir şekilde hayata geçirmiştir.  

Bkz. https://zeromovement.co/gokyuzu-masasi/  

Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir işbirliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve 

çözüm yöntemleriniz neler oldu?   

Üretim süreçlerinde her bireyin katkısının değerli olduğu ve karar alma 

mekanizmalarının yatay bir yapıda işlediği bir ortam oluşturmayı hedefliyoruz. Tüm 

üyeler arasında şeffaf ve sürekli bir iletişim kanalı oluşturarak, fikir alışverişini teşvik 

ediyoruz.  

Karar alma süreçlerinde fikir ayrılıkları ve uzlaşmazlıkların yaşanmaması için 

moderasyon teknikleri kullanarak, tüm üyelerin fikirlerini ifade edebileceği ve ortak 

bir noktada buluşabileceği ortamlar yaratıyoruz.  

Projelerin sürdürülebilirliği konusunda kaynak ve zaman yönetimi sorunları 

ortaya çıkabiliyor. Planlama aşamasında detaylı bir zaman ve kaynak 



136 
 

yönetimi stratejisi oluşturarak, olası aksaklıkların önüne geçmeye 

çalışıyoruz.   

Disiplinlerarası işbirliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi 

etkinliklerde kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin 

müşterekleşme bağlamında daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz 

noktalar neler olabilir?  

Coğrafyaya dair "yerindelik" kavramı, Zero Movement’ın müşterekleşme pratiğinin 

temel taşlarından biridir. Bu kavram, belirli bir mekânda fiziksel olarak bulunmanın 

ötesinde, o mekânın kültürel, sosyal ve ekolojik dokusuyla derinlemesine bir ilişki 

kurmayı ifade eder.  

Zero Movement olarak, projelerimizi gerçekleştirdiğimiz coğrafyalarda uzun süreli 

vakit geçirerek, yerel yaşamın günlük pratiklerine aktif olarak katılırız. Bu süreçte, 

bölgeye özgü sorunları, ihtiyaçları ve potansiyelleri yerinde gözlemleyerek, mekânla 

kurduğumuz ilişkiyi derinleştiririz. Bu yaklaşım, sadece dışarıdan gözlem yapmakla 

kalmayıp, yerel topluluklarla birlikte yaşamayı ve üretmeyi içerir.  

Farklı disiplinlerden gelen bireyleri bir araya getirerek, bu yerindelik üzerinden 

kurulan yakın temas, disiplinlerarası işbirliğini ve müşterekleşmeyi teşvik eder. 

Bu etkileşim, katılımcıların kendi uzmanlık alanlarını yerel bağlamda yeniden 

düşünmelerine ve ortak çözümler geliştirmelerine olanak tanır.  

Bu bağlamda, yerindelik kavramı, sadece fiziksel bir mekânda bulunmayı değil, o 

mekânla duygusal, kültürel ve sosyal bir bağ kurmayı ifade eder. Bu bağ, 

müşterekleşme pratiğinin merkezinde yer alır ve projelerimizin sürdürülebilirliğini ve 

toplumsal etkisini artırır. 

Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel 

bağlamda küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz?  

Zero Movement olarak, Bozcaada merkezli bir kolektif yapı içinde müşterekleşme 

pratiğimizi yerel bağlamda küresel sorunlarla ilişkilendirmeye odaklanıyoruz. Bu 

yaklaşım, yerel toplulukların katılımıyla küresel meseleler üzerine düşünmeyi ve 

çözüm üretmeyi amaçlayan projeler geliştirmemize olanak tanıyor.  

Bozcaada'nın doğal çevresini koruma amacıyla düzenlediğimiz etkinlikler, küresel 

çevre sorunlarına dikkat çekmektedir. Örneğin, "Atılabilen Nesneler Dünyasına 

Hoşgeldiniz" başlıklı koy temizliği etkinlikleri, deniz kirliliği ve atık yönetimi gibi 

küresel çevre sorunlarına yerel düzeyde çözüm arayışlarını teşvik etmektedir.  

"Zero 1.0 Akıllı Ada" projemiz kapsamında düzenlediğimiz robotik kodlama 



137 
 

atölyeleri, çocuklara sürdürülebilir teknolojiler hakkında bilgi vererek, küresel 

ölçekte dijital okuryazarlığı artırmayı hedeflemektedir.  

"Bozcaada Arşiv Deneyi" gibi projelerle, yerel kültürel mirası belgeleyerek, küresel 

kültürel çeşitliliğin korunmasına katkıda bulunuyoruz.  

"Kendi Müzeni Yarat" atölyesi gibi etkinliklerle, yerel halkın ve özellikle gençlerin 

kültürel üretim süreçlerine aktif katılımını sağlayarak, küresel düzeyde toplumsal 

katılımı teşvik ediyoruz.  

Bu ve benzeri projeler aracılığıyla, Bozcaada'daki yerel toplulukların küresel 

sorunlara duyarlılığını artırmayı ve bu sorunlara yönelik yerel çözümler 

geliştirmeyi amaçlıyoruz.  Müşterekleşme pratiğimiz, bu süreçte toplulukların 

birlikte hareket etmesini ve ortak değerler etrafında birleşmesini teşvik 

etmektedir.  

Bkz. https://zeromovement.co/etkinlikler/  

Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk 

oluşturmak için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından 

hangileri şimdiye kadar başarılı ve başarısız oldu?   

Bozcaada'nın kültürel mirasını ve kolektif hafızasını canlandırmayı hedefleyen 

projelerimiz, yerel halkın katılımını teşvik etti. Örneğin, "Bozcaada Arşiv Deneyi" 

projesiyle, ada sakinlerinin geçmişe dair fotoğraf, belge ve hikâyelerini paylaşmaları 

sağlandı. Bu tür etkinlikler, topluluk içinde aidiyet duygusunu güçlendirdi.  

Farklı yaş ve meslek gruplarından bireyleri bir araya getiren atölye çalışmaları, 

katılımcıların birlikte üretim yapmalarını sağladı.  

Etkinliklerin tasarım aşamalarında, yerel halkın görüş ve önerilerinin yeterince 

alınmaması, bazı projelerin yerel ihtiyaçlara tam olarak cevap vermemesine neden 

oldu. Gelecekte, yerel danışma kurulları oluşturarak, karar alma süreçlerine daha 

fazla katılım sağlamayı planlıyoruz. 

Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir?  

Zero Movement, "Bozcaada Gathering" etkinliğiyle, yerel toplulukları küresel sanat 

ve bilim çevreleriyle buluşturmayı amaçlamaktadır. Bu etkinlik, sanatçılar, 

akademisyenler ve yaratıcı düşünürleri bir araya getirerek, Bozcaada’nın kültürel ve 

doğal mirasını sanatsal yollarla ifade etmeyi hedeflemektedir.  

Zero Movement soyut kavramları duyusal ve kültürel bağlamda ele alırken, 

Bozcaada’nın çevresel sorunlarına dikkat çekmek ve/veya çözüm üretmek amacıyla, 



138 
 

“Mercan Resiflerinin Korunması, Hayalet Ağlar, Biyoçeşitlilik Envanteri, Plastik 

Atıktan Kent Mobilyası” gibi projeler ile müşterekleşme çalışmaları geniş kitlelere 

yaymayı hedefliyor.  

"Zero 1.0: Akıllı Ada" projesi kapsamında, Bozcaada’yı dijitalleşme ve akıllı şehir 

teknolojileriyle buluşturmayı hedeflemektedir. Bu kapsamda, robotik kodlama 

atölyeleri düzenlenerek, çocukların teknolojiyle tanışması sağlanmakta, yapılması 

planlanan Ada Prototipleri dijital sergisiyle yerel toplumu Sivil Yönetişim ve Yapay 

Zeka gibi yeni yönetim alanlarıyla buluşturuyor.  

Zero Movement’ın gelecekteki planları, müşterekleşme pratiklerini geniş kitlelere 

yaymak ve toplumsal dönüşüme katkı sağlamak amacıyla, sanat, bilim, teknoloji ve 

yerel katılımı bir araya getiren projeler geliştirmeye odaklanmaktadır. Bu yaklaşım, 

hem yerel toplulukların güçlenmesini hem de küresel ölçekte etkili olmayı 

hedeflemektedir.  

Bkz. Zero Movement Araştırma Projeleri  

Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz?   

Zero Movement, projelerini sürdürülebilir kılmak için alternatif finansman 

modelleri üzerinde çalışmaktadır. Bu kapsamda, bağışlar, (yerel kahramanlar) 

yerel destekler ve proje bazlı fonlar gibi çeşitli kaynaklardan yararlanılmaktadır. 

Ayrıca, üretilen ürünlerin satışından elde edilecek gelirler, projelerin 

devamlılığını sağlamada kullanılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

Ek B5: Katılımcı 5’in Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 5 (Sanatçı, Sanat Yönetmeni) 

1. Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği arasında 

nasıl bir ilişki kurulabilir? 

“Sıfırdan düşünme” felsefesi, var olan kalıpları, alışkanlıkları ve hiyerarşileri 

sorgulamamıza olanak tanıyor. Bu yaklaşım müşterekleşme pratiğiyle birleştiğinde, 

katılımcıların eşit söz hakkına sahip olduğu, ihtiyaçlar doğrultusunda şekillenen, esnek 

ve çoğulcu üretim biçimlerine zemin hazırlıyor. Zero Movement, projelerinde bu 

felsefeyle yola çıkarak, yerelden evrensele uzanan ortak zeminler kurmayı amaçlıyor. 

2. Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor? 

Müşterekleşme, üretim süreçlerinde açık çağrılar, ortak karar alma toplantıları ve 

kolektif üretim alanları kurarak kendini gösteriyor. Her katılımcının sürece biricik 

katkısını önemseyen, hiyerarşik olmayan bir yapı oluşturmaya çalışıyoruz. Ayrıca 

zaman ve mekânı birlikte şekillendirme ilkesi, tüm süreçlerimizde belirleyici oluyor. 

3. Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin topluluklarla 

olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu? 

Bozcaada’daki çocuk atölyeleri ve Zero Gathering sırasında düzenlenen açık mutfak, 

film gösterimi ve ortak performanslar, müşterekleşmenin etkisini en çok 

hissettirdiğimiz alanlar oldu. Yerel halkın ve sanatçıların birlikte üretmesi ve 

öğrenmesi, sanatın dönüştürücü gücünü birebir deneyimlememize imkân sağladı. Açık 

çağrılar, katılımcı gözlem ve birlikte üretim yöntemleri bu süreçte etkili oldu. 

4. Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan etkisini 

gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz? 

Zero Gathering’de bir araya gelen sanatçıların, yerel halkla kurduğu bağ, yeni 

ortaklıkların doğmasına zemin hazırladı. Özellikle çocuklarla yapılan kolektif resim 

çalışmaları, yerel hikâyelerin sanat yoluyla görünür kılındığı anlar oluşturdu. Ayrıca 

bazı katılımcılar adada kalıcı üretim süreçlerine dahil oldu, bu da dönüşümün 

sürdürülebilirliğini artırdı. 



140 
 

5. Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir işbirliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve çözüm 

yöntemleriniz neler oldu? 

İşbirliği kültürünü inşa ederken güven, açıklık ve sürekli iletişim esas alınıyor. 

Zorluklar çoğunlukla zamanlama, kaynak paylaşımı ve sorumluluk dağılımında ortaya 

çıkıyor. Çözüm olarak açık toplantılar, görev paylaşımı ve herkesin sürece kendi 

temposunda dahil olabileceği esnek yapılar oluşturduk. 

6. Disiplinlerarası işbirliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi etkinliklerde 

kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin müşterekleşme bağlamında 

daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz noktalar neler olabilir? 

Disiplinlerarası işbirlikleri için mekânı birlikte kurma, günlük programı katılımcılarla 

birlikte belirleme ve açık çağrılı üretim alanları oluşturma yöntemlerini kullandık. 

Geliştirilmesi gereken nokta, süreci belgelerle daha görünür kılmak ve bilgi aktarımını 

süreklileştirmek olabilir. 

7. Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel bağlamda 

küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz? 

Adanın sınırlı kaynakları ve mevsimsel nüfus değişimi, ekolojik ve toplumsal 

meselelerle doğrudan ilişkilendirilebiliyor. Bu bağlamda, müşterekleşme pratiğiyle 

yerel ihtiyaçları gözetirken, iklim krizi, göç, mekânsal adalet gibi küresel sorunları da 

gündemimize dahil ediyoruz. 

8. Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk oluşturmak 

için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından hangileri şimdiye kadar 

başarılı ve başarısız oldu? 

Başarılı olanlar arasında mahalle buluşmaları, açık çağrılı üretim günleri ve çocuklarla 

yapılan atölyeler yer alıyor. Başarısız olduğumuz noktalar ise yeterince yerel paydaşla 

erken dönemde ilişki kuramamak ve zaman planlamasında yaşanan aksaklıklar oldu. 

9. Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir? 

Daha fazla açık çağrı, dijital katılım araçları ve gezici projelerle müşterekleşme 

pratiklerini yaygınlaştırmayı planlıyoruz. Ayrıca farklı coğrafyalarda benzer 

kolektiflerle işbirlikleri kurarak bilgi ve deneyim paylaşımını artırmak hedeflerimiz 

arasında. 

10. Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz? 



141 
 

Kolektif fonlama, kaynak takası, mekân ortaklığı ve üretim araçlarını paylaşma gibi 

dayanışma modelleri üzerine çalışıyoruz. Ayrıca üretim sonrası geliri adil paylaşmaya 

yönelik ilkelere dayalı protokoller geliştirmeye başladık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  





143 
 

Ek B6: Katılımcı 6’nın Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 6 (Multidisipliner Sanatçı) 

1. Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği arasında 

nasıl bir ilişki kurulabilir?  

Zero Movement’ın “sıfırdan düşünme” felsefesi, mevcut kalıpları ve sınırları aşarak 

yeni bir başlangıç yapmayı ifade eder. Bu, var olan yapıları sorgulamak ve alternatif 

çözümler üretmek demektir. Temelde yaptığımız, tüm süreci beraber düşünmek, yan 

yana durmak ve beraber üretmek. Yani, “sıfırdan düşünme” felsefesi, müşterekleşme 

pratiğini destekleyerek daha açık, katılımcı ve paylaşımcı bir ortam yarattı. 

2. Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde hangi 

pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor?  

 1. Kolektifin Kuruluşu: 

 • Açıklık ve Şeffaflık: Kolektifin kuruluşunda, katılımcıların birbirine açık ve 

şeffaf olması önemlidir. Bu, güven ortamı yaratır ve ortak hedeflerin belirlenmesini 

sağlar. 

 • Katılımcılık: Herkesin sürece dahil olması ve söz hakkına sahip olması, 

müşterekleşmenin temelini oluşturur. Bu, kolektifin temellerinin eşitlikçi bir şekilde 

atılmasını sağlar. 

 2. Örgütlenme: 

 • Yatay Yapılar: Kolektifin örgütlenmesinde hiyerarşik olmayan, yatay yapılar 

tercih edilir. Bu, karar alma süreçlerinde eşitliği ve adaleti destekler. 

 • İş birliği Kültürü: Kolektif içinde işbirliği kültürü oluşturmak, 

müşterekleşmenin sürdürülebilirliği için kritik bir rol oynar. Herkesin katkısının 

değerli olduğu bir ortam yaratmak önemlidir. 

 3. Üretim Süreçleri: 

 • Ortak Kaynak Kullanımı: Üretim süreçlerinde ortak kaynakların 

paylaşılması, müşterekleşmenin somut bir örneğidir. Sanatsal projelerde atölye 

malzemelerinin, mekânların ve fikirlerin ortak kullanımı bu sürecin bir parçasıdır. 



144 
 

 • Kolektif Yaratım: Kolektif yaratım süreçlerinde, katılımcılar birlikte üretir ve 

birbirlerinden ilham alır. Bu, hem bireysel yaratıcılığı destekler hem de topluluk içinde 

güçlü bir bağ oluşturur. 

3. Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin topluluklarla 

olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu?  

Sanatın toplumsal dönüşüme katkısını en somut şekilde hissettiğim anlardan biri, 

Bozcaada’daki Zero Gathering kapsamında gerçekleşen bir sohbet oturumunda 

yaşandı. Adalılarla yapılan bu buluşmalardan birinde, uzun zamandır birbirleriyle 

konuşmayan iki kişinin yıllar sonra aynı ortamda bir araya geldiğini ve tekrar diyaloğa 

başladıklarını gördüm. 

Bu an, müşterekleşmenin nasıl bir zeminde oluşabildiğine dair çok sade ama güçlü bir 

örnekti. Konuştukları şey kadar, sadece orada yan yana bulunmaları bile önemliydi. 

Ortaya konan alan ve ortam, insanların yeniden iletişime geçebilmesine aracı oldu. 

Bana göre müşterekleşme bazen çok gündelik bir anda, küçük gibi görünen bu tür 

karşılaşmalarla başlıyor. 

4. Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme olan etkisini 

gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz?  

Zero Gathering süresince, sanatın farklı yaş grupları ve topluluklarla kurduğu temaslar 

çok çeşitli şekillerde görünür oldu. Özellikle çocuklarla gerçekleştirilen atölye ve 

gösteriler bu etkiyi doğrudan hissettiren örneklerdendi. Örneğin, tohumlu heykel 

atölyesi, robotik atölyesi ve jonglörlük gösterisi, çocukların hem eğlendiği hem de 

üretim sürecine dahil olduğu paylaşımlara dönüştü. 

Ayrıca, yerel halkın bazı mekanlarını gönüllü olarak sanatçılara açması ve bu alanların 

sergiye dönüşmesi de toplulukla kurulan ilişki açısından anlamlıydı.  

Bozcaada Arşiv Deneyimi sırasında sanatçılar yerel kişilerle birebir sohbet etti, onların 

adaya dair anlatılarını dinledi. Bu diyaloglar hem belleğe dokundu hem de yeni 

karşılaşmalara zemin hazırladı. 

Etkinlik boyunca yapılan araştırmalar sonucu elde edilen gözlem ve veriler, sanatçılar 

tarafından katılımcılarla birlikte yorumlandı; bazıları performanslara, bazıları da 

görsel işlere dönüştü. Bu süreç, sanatın yalnızca gösteren değil, birlikte düşünen ve 

dönüştüren bir araç olarak nasıl işleyebileceğine dair güzel bir örnekti. 



145 
 

5. Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir işbirliği kültürü inşa 

ediyorsunuz? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşadığınız zorluklar ve çözüm 

yöntemleriniz neler oldu?  

Ortak akıl üretimi sürecinde bizim için en temel şey, ihtiyaç anında herkesin elindekini 

ortaya koyması. Kimi zaman bu bir fikir oluyor, kimi zaman bir alet, bir bağlantı ya 

da sadece bir el uzatmak. O anda kimde ne varsa, ne gerekiyorsa, paylaşmaya açık bir 

kültür oluştuğunu söyleyebilirim. 

Genellikle eksik kalan ya da sonradan eklenmesi gereken bir şey olduğunda, o boşluk 

başta küçük bir krize dönüşebiliyor. Ama şimdiye kadar ne zaman böyle bir durum 

yaşansa, bir şekilde çözümünü birlikte bulduk. Kimin ne getirebileceğini, nasıl destek 

olabileceğini birlikte düşünerek, o eksik tamamlandı. 

Bu tür anlar aslında müşterekleşmenin ne demek olduğunu en net gösteren yerler: 

sadece kaynak paylaşımı değil, sorumluluğun da birlikte üstlenilmesi. 

6. Disiplinlerarası işbirliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi etkinliklerde 

kullandığınız özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin müşterekleşme bağlamında 

daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz noktalar neler olabilir?  

Bence disiplinlerarası işbirliğinin temelinde önce dinlemek, duymak, izlemek ve 

gözlemlemek yatıyor. Hem kolektifin içindeki sesleri, hem de içinde bulunduğumuz 

adayı ve onun neyi ne şekilde kaldırabildiğini anlamak önemli. Bunun yanında 

adalıların ihtiyaçlarını ve yaklaşımlarını da dikkatle ele almak gerekiyor. 

Bu süreçlerin sağlıklı ilerleyebilmesi için en çok ihtiyaç duyduğumuz şey: zaman. 

Daha çok dinleyebilmek, daha çok birlikte düşünebilmek için, sürece yayılmış, 

baskısız ve dingin bir zamana ihtiyaç var. Bu yüzden, ileride bu tür birlikteliklerde, 

daha uzun vadeli, daha sürdürülebilir kaynaklara ve alanlara sahip olmak; hem katılımı 

hem de müşterekleşmeyi derinleştirecek en önemli adım olabilir. 

7. Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiğini yerel bağlamda 

küresel sorunlarla nasıl ilişkilendirmektesiniz?  

Bozcaada’da dinlediğim hikâyeler ve gözlemlerim, bana aslında birçok sorunun 

yalnızca adaya özgü olmadığını gösterdi. Doğanın özensiz kullanımı, kontrolsüz 

turizm, sosyal ayrışma, uzun süredir konuşmayan insanlar, adaya çekilmiş 

düşünürler… Tüm bunlar, yalnızca yerel değil; farklı coğrafyalarda da karşımıza çıkan 

ortak sorunlar. Bozcaada bu açıdan, küçük ölçekte bir Türkiye, hatta daha geniş 

ölçekte bir dünya örneği gibi. 



146 
 

Müşterekleşme pratiğini bu yerel gözlemler üzerinden kurarken; ekolojik kriz, 

toplumsal kutuplaşma, kültürel belleğin kaybı ve hızla tüketilen bir yaşam döngüsü 

gibi küresel meselelerle doğrudan bağlantı kurmak mümkün. Çünkü temelde mesele 

aynı: ortak değerlerin ve müşterek alanların yıpranması. 

Bizim yaptığımız şey önce adayı, sonra insanları dinlemek. Yerel ihtiyaçları anlamak. 

Bu sesi duyduktan sonra ise birlikte düşünmek, üretmek, paylaşmak… Dinlenmek ve 

duyulmak, görmek ve görülmek; yerelden başlayıp hepimize iyi gelen bir yol açıyor. 

Bu yaklaşım, yalnızca Bozcaada için değil, başka pek çok yer için de geçerli olabilecek 

müşterekleşme modellerine işaret ediyor. 

8. Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk oluşturmak 

için kullandığınız müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından hangileri şimdiye kadar 

başarılı ve başarısız oldu?  

Etkinliğin temelinde, yerel toplulukla kurulan bağın güçlü olması önemliydi. 

Organizasyon ekibi, uzun süre adada kalarak yapılabilecekleri detaylı şekilde 

değerlendirdi. Yerel aktörlerle birebir görüşmeler yapıldı, herkesle konuşuldu ve en 

önemlisi, önce dinlemeye zaman ayrıldı. İlk yılın en kritik aşaması, adalıları sürece 

dahil etmekti. Bu konuda büyük ölçüde karşılıklı bir güven ve rıza oluştu. 

Etkinlik başlamadan önce konudan haberdar olmayan bazı kişiler, süreç içinde dahil 

oldular ya da en azından ne olup bittiğini merak etmeye başladılar. Bu doğal merak 

bile, müşterekleşme pratiğini destekleyen bir etkileşim alanı yarattı. Çünkü böyle bir 

projenin yerel halkın onayı ve katılımı olmadan sürdürülebilir olması mümkün değil. 

Benim gözlemimle, belirgin bir başarısızlık olmadı. Sadece zaman zaman kaynak 

yetersizliği nedeniyle yapılmak istenen bazı şeyler ertelenmek zorunda kalmış olabilir. 

Ancak genel olarak temas kurma, birlikte üretme ve uygulama süreçleri yerel 

bağlamda güçlü ve olumlu bir karşılık buldu. 

9. Zero Movement’ın gelecekte müşterekleşme pratiklerini daha geniş kitlelere 

yaymak için planları nelerdir?  

Zero Movement, müşterekleşme pratiklerini daha geniş kesimlerle buluşturmak için 

çalışmalarını sürdürüyor. 2025 Haziran ayında Bozcaada’da gerçekleşecek olan yeni 

festival, bu yaklaşımın önemli bir adımı olacak. Etkinlik, sadece bir sanat programı 

değil, aynı zamanda uzun soluklu bir araştırma sürecinin kamusal alana açılmış hali 

gibi kurgulanıyor. 

Festival boyunca sergilerden performanslara, atölyelerden doğa yürüyüşlerine kadar 

pek çok disiplinin iç içe geçtiği alanlar oluşacak. “Yerindelik” kavramı merkezde 



147 
 

dururken, adanın kendi tarihini, coğrafyasını ve kültürel katmanlarını yeniden ele alan 

bir yaşam pratiği önerilecek. 

Bu yıl etkinlik, Bozcaada’nın turizm sezonuna denk gelen bir tarihte yapılacak. Bu da 

yalnızca adalılarla değil, adayı ziyaret eden daha geniş bir izleyici kitlesiyle de temas 

kurulmasını sağlayacak. Önceki yıllarda daha çok adanın sakin temposunda 

gerçekleşen süreç, bu kez kamusal görünürlüğü daha yüksek bir karşılaşma ortamı 

yaratacak. 

Ayrıca, sanatçılarla birlikte çalışacak olan akademisyenler olacak. Arkeoloji, kültürel 

miras, coğrafya ve gökyüzü bilimleri gibi farklı alanlarda uzman kişiler, sanatçılara 

rehberlik edecek. Aynı zamanda adalılar—bağcılar, balıkçılar, zanaatkârlar, 

öğrenciler—bu sürecin sadece izleyicisi değil, doğrudan parçası olacak. 

Amaç, bireysel üretimden çıkıp ortak üretime geçen bir deneyim alanı yaratmak. 

Bozcaada, bu yaklaşımla birlikte “katılımcılığı” merkezine alan yeni bir kültürel zemin 

kurmayı hedefliyor. Zero Movement da bu süreci, sanat, bilim ve toplumsal hafıza 

arasında yeni köprüler kurmak için bir fırsat olarak görüyor. 

10. Müşterekleşme süreçlerini daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata 

geçirmek için ne gibi ekonomik dayanışma modelleri geliştirdiniz?  

İlk yıl, etkinlik tamamen katılımcıların kendi öz kaynaklarıyla ve dayanışma temelli 

bir anlayışla hayata geçirildi. O dönem sponsorluk ya da fon arayışına girilmedi; 

bilerek ve isteyerek, süreci dış destekten bağımsız kurgulamayı tercih ettik. Bu aynı 

zamanda yerel aktörlerle kurulan ilişkiler üzerinden bir tür kalkınma modeli 

düşünmeye ve düşündürmeye alan açtı. Yani sadece bir etkinlik değil, yerelden 

başlayan bir birlikte var olma pratiği denemesiydi. 

İkinci yıl ise, bu yapıyı daha sürdürülebilir ve görünür kılmak amacıyla destek 

arayışları başladı. Birçok sponsorluk ve fon başvurusu yapıldı; bu arayış yalnızca 

adada değil, farklı şehirlerde ve topluluklarda da sürdürüldü. Etkinliğin tanıtımı, 

konuşmalar ve anlatımlar aracılığıyla daha geniş bir çevreyle bağ kuruldu. 

Bu süreç, ekonomik dayanışmayı yalnızca maddi destek olarak değil, aynı zamanda 

ilişki kurma ve müşterek üretim zeminini genişletme aracı olarak ele alma ihtiyacını 

da gösterdi. 

 

 

 

  





149 
 

Ek B7: Katılımcı 7’nin Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 7 (İnterdisipliner Sanatçı) 

Birinci soruya cevap olarak; Zero Movement'ın sıfırdan düşünme felsefesi ile ilgili 

aslında şöyle bir durum var, en azından benim için. Bir kere ada bağlamı çok 

önemliydi. Bir anakaradan uzaklaşmak ve başka bir yerden anakaraya bakma hikayesi 

iyi bir örnekti. O yüzden orada geniş bir kısma hitap edebilecek daha küçük bir 

community oluşturma fikri çok ilgi çekiciydi. O yüzden sıfırdan düşünme aslında 

sıfırdan başlamayı da getirdi. Biraz orası önemli. Daha sonra da bu sıfırdan düşünme, 

tekrardan ele alalım her şeyi dediğimiz bir noktaydı. Çünkü her zaman yapılan şeyler 

var ve günün sonunda bu yapılan şeyler bir şekilde bir şeye dönüşmüş. Ama biz tekrar 

ele aldığımızda nasıl bir farklılık yaratabiliyoruz ona bakmaya çalıştık. Bu da biraz o 

bahsettiğim müşterekleşme kısmıyla da beraber ilerliyor. Çünkü sadece orada bir iş 

yapalım geri dönelim değil, adada yaşayan yerel halkla da, oradaki insanlarla da, 

arkadaşlarımızla da beraber olalım ve bunu kuralım diye yola çıkmış olmak sıfırdan 

düşünmeyi beraberinde getirdi. 

İkinci soru için; yani her müşterekleşmeye bir ortaklaşma, bir ortak üretim ya da 

ilişkisel bir yerden bakacak olursak... Aslında bir önceki bahsettiğim sıfırdan düşünme 

felsefesiyle iç içe geçmiş bir süreç ilerledi. O yüzden bu hareketin kuruluş ve 

örgütlenme şekli birazcık bireysel temaslar yani birebir kurulan ilişkilerle ortaklaşan 

bir süreç oldu ve o ilişkisel dediğimiz kısımda en önemli hallerinden bir tanesi olan, 

ileriye taşıma, bir dinamik olma halinin bir hissiyle, ilkesiyle beraber hareket etmeye 

başladık. O yüzden oradaki seramik atölyelerinde, beraber iş yapabileceğimiz şarap 

mahzenlerinde, oradaki işletmelerin de, öğrencilerin de, herkesin bir şekilde içinde 

olması çok değerli. Yaptığınız şey çok güzel ve bunu devam ettirelim ve başka bir şeye 

dönüştürelim dinamiğini ortaya atmak bana kalırsa en önemli hikayelerden birisiydi. 

Üçüncü soruya cevap olarak; geçen yıl başlayan bir bağ meselesi kısmı daha sonra bu 

yılın ikinci kısmında ayrı bir konseptine dönüştü. Bence bağ meselesi kısmı çok 

önemliydi çünkü ada zaten özellikle şarap ve üzüm yetiştiriciliğiyle ilintili ve çok 

büyük bir kısmında, bir şekilde buna dahil olmuş, bu şekilde bunun içinden geçmiş 

insanlar. O yüzden de adaya bir bağ üstünden bakmak, ki o bağ aynı zamanda bir bağ 



150 
 

kurma meselesiydi de önemli olduğunu düşünüyorum. Bu projeyle beraber bazı büyük 

mahzenlerin, çarşının içinde ve kullanılmayan yani kendileri için kullanılan ama başka 

bir şey için kullanılmamış yerlerin böyle bir şey için de kullanılabileceğini göstermiş 

olduk. Bunun adalılara yeni bir bakış açısı getirmesi çok etkili bir hareketti. O yüzden 

bence zaten o mahzendeki işler yapıldıktan sonra bir saniye bu insanlar başka bir şey 

yapıyor demeye başlayıp birazcık daha içine dahil oldular. O yüzden bağ meselesi 

konusunun ada üstünde çok önemli olduğunu düşünüyorum. 

Dördüncü soru; Birçok şey var aslında. Malzeme bulumundan, mekan tahsisine 

kadar... Bir süre sonra gerçekten herkesin elinden geleni yaptığı, konuşulmayanların 

konuşulduğu, aralarının bozuk olan insanların bir şekilde o etkinlikte yan yana geldiği, 

farklı fikirlerini dile getirebildiği bir ortam yaratılmış oldu. Bu bence en önemlisiydi 

ki bu sıfırdan düşünme felsefesinin de önünü açan şeydi. Orada biz sadece birkaç 

arkadaşlar yanına gelip bir şey yapmak değil, aynı zamanda adalılar yani aslında 

arkadaşlarımız, komşularımız olan insanları da bir şekilde bu dinamikten kurtarmak 

ve başka bir yere getirmeyi istedik. Bu, Gökyüzü masasında da, hep beraber yemek 

yediğimiz etkinliklerde de, çöp toplama etkinliklerimizde de, günün sonunda 

değerlendirme toplantılarında da kendini gösterdi. Gerçekten çok çok uzun yıllardır 

beraber yaşayan ve birbirleriyle çok anlaşamayan insanlar orada bir araya geldiler ve 

kendi fikirlerini söyleyebilme cesaretinde bulundular. Bu çok önemliydi. 

Beşinci soru. Birçoğumuz uzun yıllardır kollektif olarak birbirleriyle çalışan insanlar. 

O yüzden bu kültür birazcık bence bir bağ kurma meselesiydi bizim için de. Birçok 

arkadaşımızla çok önceden tanışıyoruz. Birçok arkadaşımızla başka başka işlerde 

beraber bulunmuşuz, dahil etmişiz. Onun dışında bir felsefeye ve bir örgütlenmeye 

daha çok yatkın insanların bir araya geldiği bir topluluk oluştu. Bu genelde 

kendiliğinden oluştuğunda zaten değerli bir şey haline geliyor. O kısım bence en kolay 

idi. Çünkü yan yana geldiğimizde herkes birbirinin en iyi skillerini biliyor ve ona göre 

aslında çözüm üretmeye çalışıyor. Ve çok kolaylıkla bir şekilde dağılıp birbirimizin 

üstünden yük alabiliyoruz. Bu çok önemliydi. Yaşadığımız zorluklar genelde aslında 

dışarıdan olan zorluklar. Malzeme bulmak ya da işte ne bileyim... Çok kalabalığız 

aslında mekan olarak yaşayabileceğimiz alanı planlamak vs. gibi konular herkesin 

yaşadığı ve yaşayacağımız zorluklardır. Onun haricinde çok hızlı hareket eden bir 

ekibiz. Çok hızlı karar veren bir ekibiz. O yüzden bu karar verme mekanizmalarında 

takip zor oluyor ve eğer bunu ayak uydurabilirsen devam edebiliyorsun. Çünkü 

planlamalar vesaireler çok uzun soluklu. Fakat her süreçte olduğu gibi bazı ani kararlar 



151 
 

ve ani hareketlenmeler yapılması gerekebiliyor. Bu işi yapan ön planda bir ekip var, 

bir de arka planda bir ekip var aslında. İkisi de koordineli gittiği zaman gerçekten, 

galiba çözemeyeceğimiz hiçbir şey kalmamıştı diye düşünüyorum. 

Altıncı soru. Yani galiba adadaki en önemli şeylerden bir tanesi farklı disiplinlerden 

insanları bir araya getirip bir şeyler söyleyebilmelerini önayak olmaktı ki bu yıl Link 

onu yapmaya çalışacak. Gelen sanatçılar, adalılar ve adada çalışan farklı disiplinlerden 

insanlarla bir araya geliyor. Çok yakın zamanda sürüngenlerle ilgilenen bir sanatçı 

arkadaşımız orada bir çevre bilimciyle beraber çalışıyor. Başka bir arkadaşımız bir 

şairle çalışıyor. Ben aynı şekilde liseden iki tane çocukla çalışmak istiyorum. Vesaire 

vesaire gibi aslında bir araya geldiğimiz ve disiplinlerin artık yumuşadığı ve alternatif 

karşılaşmalar diyebileceğim bir alan yaratıyoruz. Bu karşılaşmaların bizi daha çok 

anlamamıza yaradığını düşünüyorum ben. Dışarıdan ilk geldiğimizde gerçekten bu 

çocuklar ne yapıyor diye bakan ya da işte zerocular geziyor ortalıklarda diye bakan 

insanların, bugün gerçekten bunun içinde olması veya ben hep böyle bir şey hayal 

ediyordum ve bunun burada nasıl olacağını denemek istiyordum ama buna harekete 

geçecek kimse yoktu deyip karşı bir şekilde olmasına rağmen, dahil olan birçok insanla 

beraber hareket etme imkanı bulduk. Bu galiba en özgün yöntemlerden bir tanesiydi. 

Galiba insanları harekete geçirme, o Effect Zero Movement dediğimiz kısmı 

başarabiliyor olmaktı sanırım. 

Yedinci soru. Bozcaada merkezli olmak aslında. Biraz da ilk başta bahsettiğim gibi 

yani. Anakaraya bir mesaj vermekti. Bozcaada bizim için çok küçük bir Türkiye gibi. 

Orada bir şeyleri başarmak günün sonunda başka bir yerde de başarabileceğimizin bir 

örneği gibi geliyordu. Bu nedenle de meseleye oradan bakıp ana karaya bir mesaj 

yollama isteğimiz vardı. Bunun yolda dediğimiz gibi; her zaman, her yerde, bir şekilde 

bir araya geldin mi, kolektif oldun mu, ortaklaştın mı gerçekten, bir şeyleri yapmak 

çok kolaylaşıyor. Rüyanı görmemezden gelmek bence bütün mesele bu. İnsanları 

görmek, burada olduğunu bilmek, sizi görüyoruz, buradasınız, biliyoruz ve bir şekilde 

sizinle bir şey yapmak istiyoruz demek. Ortaklaşmak istiyoruz, dertlerinize 

ortaklaşmak istiyoruz aslında. Bütün meselemiz o. Ve bunu Anakaraya da anlatmak 

gibi bir derdimiz olduğunu düşünüyorum. 

Sekizinci soru. Daha önce de bahsettiğim bütün bu etkinlikler içerisindeki bir araya 

gelişler bence başarılı oldu. Bu yıl ne kadar başarılı olup olmadığını da hep beraber 

göreceğiz. Onun dışında başarısız olduğumuz konular var. Bunların, bu yıl beraber 

tekrar düşünüp, karar verip, tekrar harekete geçmemiz gereken bazı kısımlar olduğunu 



152 
 

düşünüyorum. Çünkü yereldeki hareket tek başına sadece bir sanat yapımıyla 

düzelebilecek bir durum değil aslında. Sadece bir harekete geçirme metodu. Onun 

haricinde de başka bir sürü görünür şey yapmak gerekiyor. Mesela özellikle çöp 

toplama etkinliklerinde, bunun daha önce yapıldığını ve bir işe yaramadığını düşünen 

çok fazla adalı var. Bunun başka bir şekilde düzenlenmesi gerektiğini düşünen. Başka 

bir şekilde bir araya gelinmesini düşünen. Turizmle ilgili bunu yerine koyacaksınız 

ama o da aynı şekilde çok canavar bir turizm olmayacak mı diye düşünenler var. Bunun 

gibi gibi konseptler. O yüzden aslında bu disiplinlerarası iş birliği kısmı ve bunu ortak 

akıla değiştirme isteğinin, sadece sanatla yapılamayacağını, sanatın sadece bir hareket 

olabileceğini onun dışındaki diğer bilimlerden de, diğer bakış açılarından da bir araya 

getirerek daha sağlıklı bir ortam oluşturabileceğini düşünüyoruz. Bu başarılı-

başarısızlık mevzusu bizim için ders niteliğinde ve geliştirilmesi için önayak 

olabileceğimiz şeyler olduğunu düşünüyoruz. 

Dokuzuncu soru. Yani o adadan başlayan ve ana karaya yollamak istediğimiz mesaj 

bunu her yerde yapabileceğimiz mesajı. Bunun merkezin dışında da yapabileceğimiz 

mesajı aslında. Biraz ona odaklanıyoruz. Yani artık bu hareket burada veya başka bir 

yerde her an her şekilde gerçekleşebilir. Sadece zaman gereken bir şey. Çünkü adada 

bile var olmamız zaman aldı. O yüzden sadece bize inanmaları gerekiyor, insanlara ya 

da kendilerine inanmaları gerekiyor. Geniş kitlelere yaymak için gerçekten 

yapılabilecek tek şey, biz şu an bunu yapıyoruz. Yapmaya devam edeceğiz. Bu yapma 

eylemi zaten yeterince güçlü bir şey. Buna inanıyoruz. 

Son soru. Ekonomik dayanışma modelleri için aslında birazcık… Zaten birbiriyle de 

iş yapan insanlarız ve birbirini sadece bu süreçte değil, hayatın diğer alanında da, kalan 

zamanlarda da destekleyen insanlarız. Bir şekilde orada ortak bir alanda bulunup, bir 

şekilde ortaklaşmak bu ekonomik dayanışma modelini oluşturan şeydi. Beraber yedik, 

beraber içtik, beraber yattık kalktık, işte bir şekilde, tamam gelen gelsin, biz bir şekilde 

hallederiz oldu, adalılar aynı şekilde bize evlerini açtı, mutfaklarını açtı. Çok 

koşturuyorduk, yemek yapacak vaktimiz yoktu adalılar yemek verdi, kahvemizi 

kahveci bir arkadaşımız verdi gibi gibi… Biz ne kadar kendi içimizde ortaklaştıysak, 

biz ne kadar kendi içimizde radikalleştiysek, karşısında da o kadar destek aldık 

diyebilirim. Ve bu biraz da... ...insanların inanmasıyla gerçekleşti. İnandıkları takdirde 

de zaten sürdürülebilir bir şeye dönüşmeye başladı. Bu nedenle de geri kalan her şey 

biraz... daha sonrasında biz bunu yaptık, biz bunu yapabiliyoruz deyip, bir süre sonra 

da buna destek veren fonları aramak oldu ve bu aslında biraz da şöyle gerçekleşti. Biz 



153 
 

siz olsanız da olmasanız da bunu zaten yapıyoruzu göstermek istedik. İlk yıl fonsuz 

bir şekilde yapmamızın sebebi buydu. İkinci yıl isteğimizin sebebi de tamamen şuydu; 

eğer inanıyorsunuz, dahil olursanız, hep beraber yapmak istediğimiz bunlar var. 

Başarısız olduğumuz kısımlar bunlar. Bunları geliştirmek istiyoruz. Eğer bize 

inanıyorsanız burada olabiliriz, inanmıyorsanız da teşekkür ederiz demekti. Aslında 

ekonomik dayanışma ile ilgili en radikal kararımız buradaki çizgimizi korumak oldu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  





155 
 

Ek B8: Katılımcı 8’in Yazılı Görüşme Yanıtları 

Katılımcı 8 (Avukat, Adalı) 

Araştırmacı: Zero Movement’ın "sıfırdan düşünme" felsefesi, müşterekleşme pratiği 

arasında nasıl bir ilişki kurulabilir? Zero Movement’ın “sıfırdan düşünme” yaklaşımını 

siz nasıl anladınız? Bu yaklaşım, sizce etkinliklere nasıl yansımıştı? 

Katılımcı: “Sıfırdan düşünmek” benim için; ilgili konu ya da olguları en temel 

bileşenlerine indirgeyerek bu noktadan akıl yürütmek, sorunu ya da çözüm yollarını 

yeniden tanımlamak ve sorgulamaktır. Özgün bir düşünce üretebilmek, denge ve 

kontrol mekanizmaları etkin özgün bir sistem kurgulayabilmenin ön koşulu “Sıfırdan 

düşünmek" cesaretini göstermekle başlar. Kritik düşünme becerisi ile doğrudan 

doğruya bağlantılıdır. 

Araştırmacı: Müşterekleşme, kolektifin kuruluş, örgütlenme ve üretim süreçlerinde 

hangi pratiklerle ve ilkelerle kendini nasıl gösteriyor? Sizce Zero Movement insanları 

bir araya getirmek, paylaşmak ve birlikte üretmek konusunda nasıl bir yol izliyor? 

Katılımcı: Zero Movement; insanları, en çok iletişimlerindeki samimiyetin cazibesi, 

fikir ve yaklaşımlarının orijinalliği, bunları yansıtma konusundaki sanatsal metaforları 

ve üyelerinin karşılıklı güven, açıklık ve dürüstlük temelinde kurdukları ilişkiler ile bir 

araya getiriyor. 

Birlikte üretim, paylaşım ve dayanışma açısından; yerel ile devamlı iletişim ve 

etkileşim halinde bu süreçlere yerel unsurları da dahil ederek devamlı olarak 

farkındalık oluşturmaya yönelik projeye ve faaliyetler planlayıp gerçekleştirerek nicel, 

nitel, tarihi, belgesel, karşılaştırmalı ve nedensel araştırma yöntemleri kullanıyorlar. 

Araştırmacı: Zero Movement, sanatın toplumsal dönüşümdeki gücünü müşterekleşme 

bakımından sizce en çok hangi projelerinde hissettirdi? Bu projelerin topluluklarla 

olan etkileşimlerinde hangi yöntemler etkili oldu? Katıldığınız veya gözlemlediğiniz 

etkinliklerde, sanatın toplumu etkileyen bir gücü olduğunu hissettiniz mi? Varsa, nasıl 

bir etkiydi? 

Katılımcı: Zero Movement’ın yaptığı işler içinde yerelde toplumla en çok bağ kuran, 

en etkileyici proje “Bir Bağ Meselesi” atölyesi idi. Bu projenin beni en çok etkileyen 



156 
 

yönü RE*MIND kamusal sanat projesi kapsamında misafir sanatçı Esin Avcı 

Aykanat'a ait "Bağ kesmek ya da tekrar bağ kurmak" eserinde kendini gösterdi. Bu 

eseri etkileyici kılan; Bozcaada'nın kültür, tarih ve sosyolojisinin temel taşlarından 

bağcılığa ait çok acil ve önemli bir soruna; zekice düşünülmüş, son derece çarpıcı ve 

çok orijinal bir metafor ile değinilmiş olmasıdır. (üzerindeki asma yapraklarının 

hücresizleştirilmesi ile oluşturulan bağ kütüğü) 

Araştırmacı: Zero Gathering gibi etkinlikler sırasında sanatın toplumsal dönüşüme 

olan etkisini gözlemlediğiniz somut örnekler paylaşabilir misiniz?  Sizi en çok 

etkileyen an veya çalışma neydi? Neden? 

Katılımcı: Zero Gathering sırasında beni en çok etkileyen anlardan biri de; RE*MIND 

kamusal sanat projesi kapsamında sergilenen ev sahibi sanatçı Ada Koloğlu'na ait 

"kendin şişir kendin ye" adlı video art eserine yönelik deneyimimdi. İçeriğinde; 

Ayazma plajının kumsalında, dalgaların sahile vurduğu doğal ve özgün arkaplan ile 

havada uçuşan balonlara eşlik eden insanlara ait seslerinin birbirine karışarak 

kurgulandığı gürültünün oluşturduğu karşıtlık vurgulanmıştı. Yerel anlamda çok 

özgün bir metafor içermekteydi. Çünkü Ada'nın o doğal ve özgün ruhunun ve yerel 

değerlere saygının; tüketim çılgınlığı, vandalizm ve popülist akımların etkisi altındaki 

turistik kitle tarafından nasıl gözardı edildiğini çarpıcı bir şekilde ortaya koymakta idi. 

Araştırmacı: Ortak akıl üretimi sürecinde, kolektif içinde nasıl bir iş birliği kültürü 

inşa ediliyor? Bu süreçte müşterekleşme bakımından yaşanılan zorluklar ve çözüm 

yöntemlerineler oldu? Etkinliklerde herkesin fikirlerini ifade edebildiğini ya da birlikte 

karar alınabildiğini düşündünüz mü? 

Katılımcı: Özellikle, Gathering 2024 kapsamındaki sohbet oturumlarından; 

"Gelenekten Geleceğe Mutfak Sanatı ve Kültürü Sohbet Oturumu"; son derece 

katılımcı temelli ve konuya yönelik atılacak adımların belirlenmesi için yapılan 

tartışma ve değerlendirmelerde müşterek aklın odak alındığı bir çalışmaydı. Bu 

oturumda; Bozcaada mutfak sanatının geçmişten günümüze uzanan kültürel tarihi, 

adaya özgü gastronomi reçeteleri, bunların halihazırda bir gastronomi kültürü yaratma 

noktasında restoran menülerine nasıl dahil edilebileceği, bu süreçte karşılaşılabilecek 

zorluklar, bu kültürün korunması ve canlandırılması, geleceğe nasıl aktarılıp 

geliştirilebileceği gibi konular tüm üyelerin aktif katılımı ile tartışılmış, farklı bakış 

açılarının bir araya getirildiği ortak bir zeminde; yabancılaşma, kültürel kopuş, 

modernleşme travması, medeniyet buhranı gibi sorunların bu tür bir gastronomi 

hareketiyle nasıl olumlu yönde dönüşebileceği, çoğulcu bir yaklaşımla değerlendirildi. 



157 
 

Konuşmacıların sunumlarından sonra; katılımcılar konuya yönelik sordukları sorular 

ile hem fikir teatisinde bulundu hem de görüş, öneri ve fikirlerini dile getirdi. Oturuma, 

son derece kucaklayıcı bir tutum hakim idi. Oturum derinleştikçe, katılımcıların 

konuya yönelik ilgisi ve olumlu dönüşüme yönelik isteklilikleri gözlemlenmekteydi. 

Bu sayede konuyla ilgili işbirliği gelişti. Fikir ayrılıkları; ortak geçmiş/gelecek ve 

kader birliği hususlarında oluşturulan farkındalık ve dayanışmanın teşviki ile aşıldı. 

Araştırmacı: Disiplinlerarası iş birliklerini teşvik etmek için Zero Gathering gibi 

etkinliklerde kullanılan özgün yöntemler nelerdi? Bu yöntemlerin müşterekleşme 

bağlamında daha da geliştirilmesi gerektiğini düşündüğünüz noktalar neler olabilir? 

Sanat, bilim, doğa gibi farklı alanların bir araya geldiğini düşündüğünüz örnekler oldu 

mu? Bu çeşitlilik sizce anlamlı bir katkı sağladı mı? 

Katılımcı: Birbirinden farklı bu alanlardan insanların bir arada çalışması, aslında bu 

alanların birbirleri ile ne kadar iç içe ve bağlantılı olduğu, birbirlerini nasıl etkileyip 

dönüştürdükleri farkındalığını oluşturarak; algısal, bilişsel ve spiritüel deneyimleri bir 

arada yaşattı. Bu çeşitlilik ile; geçmiş ve gelecek arasında bağ kurmaya yönelik 

dönüşüm, katılımcılar için son derece çekici, etkili ve çarpıcı bir çağrışım oluşturdu. 

Araştırmacı: Bozcaada merkezli bir kolektif olarak, müşterekleşme pratiği yerel 

bağlamda küresel sorunlarla nasıl ilişkilendiriliyor? Zero Movement’ın Bozcaada’daki 

yerel yaşamla ilişkisini nasıl gözlemlediniz? Yerel halkla anlamlı bir bağ kurulduğunu 

hissettiniz mi? 

Katılımcı: ⁠Zero Movement'ın, Bozcaada’daki yerel yaşamla; üyelerinin bizzat adada 

yaşayıp ada ve adanın sakinleriyle sürekli bir etkileşimde bulunarak doğal ve samimi 

bir ilişki kurduğunu düşünüyorum. Yerel halkla güçlü bir bağ oluşturmaya yönelik 

sağlam bir temellendirme gözlemlenmekte. Tam anlamı ile güçlü bir bağ oluştuğunu 

söyleyebilmek için sürecin zamana ihtiyaç duyduğunu gözden kaçırmamak gerekir. 

Araştırmacı: Yerel bağlamda kamusal katılımı artırmak ve daha güçlü bir topluluk 

oluşturmak için kullanılan müşterekleşme araçları ve yaklaşımlarından hangileri 

şimdiye kadar başarılı ve başarısız oldu? Sizce bu etkinlikler daha çok insana ulaşmak 

ve daha etkili olmak için neler yapabilir? 

Katılımcı: Etkinliklerin daha çok kişiye ulaşması ve daha etkili olması için; hedef 

kitlede, çeşitli alanlarla ilgili insanların algısına göre (algıda seçicilik), merak 

uyandırmaya yönelik her türlü iletişim faaliyeti yürütülebilir. Merak, kişinin algısına 

göre gelişir. Merak uyandırıldığında hem daha çok katılım sağlanır hem de etki ve 



158 
 

dönüşüm daha hızlı ve tesirli olur. Yapılacak iletişim faaliyet planları, sosyal etki 

araştırmaları ile güncellenip geliştirilebilir. 

Araştırmacı: Bu deneyiminiz size paylaşım, dayanışma veya birlikte üretim hakkında 

yeni bir bakış açısı kazandırdı mı? 

Katılımcı: Bu deneyimin, bana; paylaşım, dayanışma veya birlikte üretim hakkında 

kazandırdığı bakış açısı; ortak geçmiş/gelecek ve sürdürülebilirliğin ancak geçmişle 

bağ kurulan bir gelecek vizyonu ile sağlanabileceği hususundaki farkındalığıdır. 

Araştırmacı: Zero Movement örneğinden yola çıkararak müşterekleşme süreçlerini 

daha radikal ve sürdürülebilir bir şekilde hayata geçirmek için ne gibi ekonomik 

dayanışma modelleri geliştirilebilir? Bu tür kolektif etkinliklerin gelecekte daha etkili, 

adil ve sürdürülebilir olması için sizin önerileriniz nelerdir? 

Katılımcı: Bu tür etkinliklerin daha sürdürülebilir, adil ve etkili olması için; insanlarda 

konuya yönelik ilgi ve merak uyandırmalı, algıda seçicilik oluşturularak içselleştirme 

sağlanmalı, sorumluluk bilinci canlandırılarak sivil toplum olarak yasal zeminde 

örgütlenmelidir. Kurulacak sivil toplum örgütünün; amacı gerçekleştirmeye yönelik 

gelir elde etmeye uygun bir yasal rejime tabi olması gerekir ki sağlanacak ekonomik 

kaynaklar ile sürdürülebilirlik sağlansın. 

  



159 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad-Soyad      : Ezgi Ceren Tuncaelli Çakmak 

 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

● Lisans                : 2020, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Fen ve 

Edebiyat Fakültesi, Sanat Tarihi Bölümü 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİNDEN TÜRETİLEN YAYINLAR, SUNUMLAR VE 
PATENTLER: 
 

• Tuncaelli Çakmak, E. C.. 2025. A brief historical trajectory of art collectives 
as a commoning practice in Turkey [Oral presentation]. IGRS 2025: 4th 
International Graduate Research Symposium, 2025, May 12–14, 2025, 
Istanbul Technical University, Istanbul, Türkiye. 


