
1 

 

 

Ö
Z

L
E

M
 A

L
T

U
N

  
  
  
  
  
  

 

T.C.  

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 
 

 

İN
G

İL
İZ

 D
İL

İ 
V

E
 E

D
E

B
İY

A
T

I 

 A
N

A
B

İL
İM

 D
A

L
I 

YÜKSEK 

LİSANS 

TEZİ 

NAWAL EL SAADAWI’NİN İMAMIN 

DÜŞÜŞÜ  

VE CHIMAMANDA NGOZİ ADICHIE’NİN   

YÜKSELEN GÜNEŞİN ÜLKESİNDE ADLI 

 ESERLERİNE POSTKOLONYAL  

FEMİNİST BİR BAKIŞ 

ÖZLEM ALTUN 

 
 

 

 

 

İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI  

ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

Nisan 2025 

N
İS

A
N

 2
02

5
 

 



2 

 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

NAWAL EL SAADAWİ’NİN İMAMIN DÜŞÜŞÜ VE 

CHİMAMANDA NGOZİ ADİCHİE’NİN YÜKSELEN 

GÜNEŞİN ÜLKESİNDE ADLI ESERLERİNE 

POSTKOLONYAL FEMİNİST BİR 

BAKIŞ 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

ÖZLEM ALTUN 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. BÜLENT CERCİS 

TANRITANIR 

 

 

 

 

 

VAN – 2025



i 

KABUL VE ONAY 

Özlem ALTUN tarafından hazırlanan “Nawal El Saadawi’nin İmamın Düşüşü ve 

Chimamanda Ngozi Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde Adlı Eserlerine 

Postkolonyal Feminist Bir Bakış” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından OY 

BİRLİĞİ ile Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İngiliz Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

Jüri Üyeleri İmza 

Danışman: Prof. Dr. Bülent Cercis TANRITANIR 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 

Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum. 

 

Başkan : Prof. Dr. Bülent Cercis TANRITANIR 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 

Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum. 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Ömer Aytaç AYKAÇ 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 

Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum. 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Şahin KIZILTAŞ 

Bitlis Eren Üniversitesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum. 

 

Yedek Üye : Unvanı Adı SOYADI 

Üniversite Adı, Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum. 

 

Tez Savunma Tarihi: 29/04/2025 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması 

için gerekli şartları yerine getirdiğini ve imzaların sahiplerine ait 

olduğunu onaylıyorum. 

………………….……. 

Doç. Dr. Ercan ÇALIŞ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 

 



ii 

 

ETİK BEYAN 

 

 

 

 

 

 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına 

uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

  

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve 

etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

• Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. (29/04/2025) 

 

 

   Özlem ALTUN 



iii 

İTHAF 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

‘’Babama ithaf ediyorum.’’ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

VAN YÜZÜNCÜ YIL 

ÜNİVERSİTESİ SOSYAL 

BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Nisan, 2025 

 

NAWAL EL SAADAWİ’NİN İMAMIN DÜŞÜŞÜ VE CHİMAMANDA NGOZİ 

ADİCHİE’NİN YÜKSELEN GÜNEŞİN ÜLKESİNDE ADLI ESERLERİNE 

POSTKOLONYAL FEMİNİST BİR BAKIŞ 

ÖZET 

Bu tez, Nawal El Saadawi’nin İmamın Düşüşü (2003) ve Chimamanda Ngozi 

Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde (2006) adlı eserlerinin Postkolonyal 

Feminizm perspektifinden incelenmesini konu edinmektedir. Cinsiyet konularının 

tarih, siyaset ve kültür içindeki farklılaşmasını inceleyen feminizm, pek çok felsefi 

temeli bünyesinde barındıran bir episteme dönüşmüş, kıtalara yayılan ve farklı 

eğilimler sergileyen feminist olguları doğurmuştur. Bu feminist olgulardan biri de 

postkolonyal Feminizmdir. Postkolonyal Feminizm 1980’lerden sonra ortaya çıkmış 

ve III. dalga feminizm içinde yer almıştır. Bu yaklaşımda klasik feminizmin 

homojenleştirilmiş ve ötekileştirilmiş Batılı kadın yaklaşımı eleştirilerek, milliyetçi 

düşünce sistemine karşı çıkılmıştır. Özellikle kadın yazarların deneyimlerini 

anlattıkları eserlerinde toplumun kadına biçtiği roller ve ataerkil ideolojinin 

dışavurumları örneklendirilmiştir. Toplumun kadına atfettiği cinsiyetçi ve milliyetçi 

söylemleriyle baskılanan kadınların marjinalleşme süreçlerini eserlerinde kaleme 

alan yazarların başında Mısırlı Nawal El Saadawi ve Nijeryalı Chimamanda Ngozi 

Adichie gelir. Her iki yazar klasik feminizmin kadınları homojenleştiren bakış 

açısına karşı çıkarak özellikle sömürge geçmişi ve toplumsal yapılarıyla farklılaşan 

Üçüncü Dünya kadınlarının deneyimlerini derinlemesine işler. Ayrıca eril söyleme 

ve ataerkil sisteme karşı çıkarak, Batı feminizminin genelleyici ve kültürel olarak 

önyargılı yaklaşımından uzak durarak, ötekileştirilen kadınların deneyimlerini kendi 

özgün bakış açılarıyla irdelerler. Bu çalışmanın amacı, Saadawi’nin İmamın Düşüşü 

ve Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde eserlerinde ırkçılık ve cinsiyetçilik 

ekseninde basmakalıp söylemlerle kontrol altına alınmaya çalışılan kadın dünyasının 

tasvirini postkolonyal feminist bakış açısıyla analiz etmektir. 

Anahtar Kelimeler: Ataerkil, Cinsiyetçilik, Feminizm, Milliyetçilik, Oryantalizm, 

Postkolonyalizm 

Sayfa Sayısı: xi + 182 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Bülent Cercis TANRITANIR 

 



v 

M.A. Thesis 

 

                                             

Özlem ALTUN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

April, 2025 

 

A POSTCOLONIAL FEMINIST ANALYSIS OF 

CHIMAMANDA NGOZI ADICHIE’S HALF OF A 

YELLOW SUN AND NAWAL EL SAADAWI’S THE FALL 

OF THE IMAM 

 

     ABSTRACT 

 

This thesis focuses on a postcolonial feminist analysis of Chimamanda Ngozi 

Adichie’s Half of a Yellow Sun (2006) and Nawal El Saadawi’s The Fall of the 

Imam (2003). Examining how gender issues differ in history, politics, and culture, 

feminism has evolved into an episteme with several philosophical underpinnings 

and has given rise to feminist phenomena that have expanded across continents and 

display a variety of inclinations. One of these feminist movements is postcolonial 

feminism. In the 1980s, postcolonial feminism emerged as the third wave of 

feminism. This approach opposed the nationalist thought system and criticized the 

homogenized and marginalized Western women’s approach of classical feminism. 

Especially in the works of women writers, in which they describe their experiences, 

the roles that society imposes on women and the expressions of patriarchal 

ideology are exemplified. Leading authors who discuss the marginalization of 

women who are subjugated by the sexist and nationalist ideologies given to women 

by society are the Egyptian Nawal El Saadawi and the Nigerian Chimamanda Ngozi 

Adichie. Both authors oppose the homogenizing perspective of classical feminism 

by deeply exploring the experiences of Third World women, whose realities are 

shaped by colonial histories and distinct social structures. They also challenge 

patriarchal discourse and systems, distancing themselves from the generalizing and 

culturally biased approach of Western feminism, and instead offer original insights 

into the experiences of marginalized women. The aim of this study is to analyze the 

depiction of the world of women, which is controlled by stereotypical discourses 

on the axis of racism and sexism in Saadawi’s The Fall of the Imam and Adichie’s 

Half of a Yellow Sun, from a Postcolonial feminist perspective. 

 

Key Words: Feminism, Nationalism, Orientalism, Patriarchal, Postcolonialism, 

Sexism 

Quantity of Page: xi + 182 

Supervisor: Prof. Dr. Bülent Cercis 

TANRITANIR 



vi 

                                                İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................ iv 

ABSTRACT ................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………….vi 

ÖN SÖZ ........................................................................................................ xi 

GİRİŞ ............................................................................................................. 1 

1.PALEOLİTİKTEN AYDINLANMA’YA: KADININ TOPLUMSAL 

YERİ VE FEMİNİZM TARİHİ .................................................................. 5 

1.1.Kadına Atfedilen Statüler .......................................................................... 5 

1.2.Feminizm ile İlişkili Kavram Analizleri ................................................. 12 

1.2.1.Feminizm Kavramı ........................................................................... 12 

1.2.2. Cinsiyet / Toplumsal Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri 

Kavramları ..................................................................................... 14 

1.2.3. Ataerkillik Kavramı ........................................................................ 15 

1.2.4. Toplumsal Cinsiyet ile İlgili Kuramsal Açıklamalar ...................... 16 
1.2.4.1. Biyolojik Kuram ................................................................... 17 

1.2.4.2.Sosyal Öğrenme Kuramı ........................................................ 17 

1.2.4.3. Sosyal Rol Kuramı ................................................................ 18 

1.2.4.4. Bilişsel Gelişim Kuramı ........................................................ 19 

1.2.4.5. Toplumsal Cinsiyet Şeması Kuramı ..................................... 20 

1.2.5. Cinsiyet Farklılığı Teorileri............................................................. 20 

1.3. Feminizmin Tarihsel Süreçleri ............................................................... 21 

1.3.1. Birinci Feminist Dalga: Eşitlik (1830-1930) ................................... 22 

1.3.2. İkinci Feminist Dalga: Özgürlük (1940-1970) ................................ 24 
1.3.2.1.Cinsiyetçi Baskının Reddi: Özel Alan ve Aile ....................... 26 

1.3.2.2. Cinsel Özgürlük: Kürtaj Hakkı ............................................. 27 

1.3.2.3.Erkek Tahakkümüne Karşı Çıkış: Kız Kardeşlik ................... 29 

1.3.3. Üçüncü Feminist Dalga: Çelişkilerin Şöleni (1990-2008) .............. 29 

1.3.3.1. Üçüncü Dalga Feminist Hareketler .................................... 31 

1.3.3.1.1.Postfeminizm .................................................................. 31 

1.3.3.1.2.Neo-liberal Feminizm ..................................................... 32 

1.3.3.1.3.Queer Teorisi ................................................................... 33 

1.3.3.1.4.Kesişimsellik (Intersectionality) Teorisi ......................... 33 

1.3.4.Dördüncü Feminist Dalga: Küreselleşme (2013- ) .......................... 35 
1.3.3.1.Hashtag Feminizmi ................................................................ 35 

1.3.3.2.Siberfeminizm ........................................................................ 36 

1.3.3.3.Teknofeminizm ...................................................................... 37 



vii 

1.3.3.4.Eko Feminizm ........................................................................ 37 

1.4.Feminist Kuramlar .................................................................................. 38 

1.4.1. Liberal Feminist Kuram .................................................................. 38 

1.4.2.Radikal Feminist Kuram .................................................................. 41 

1.4.3.Marksist Feminist Kuram ................................................................. 43 

1.4.5.Sosyalist Feminist Kuram ................................................................ 44 

1.4.6.Psikanalitik Feminist Kuram ............................................................ 46 

1.4.7.Kültürel Feminist Kuram ................................................................. 50 

1.4.8.Varoluşçu Feminist Kuram .............................................................. 52 

1.4.9.Anarko-feminist (Anarşist) Kuram .................................................. 54 

1.4.10.İslami Feminist Kuram ................................................................... 55 

1.4.11.Siyah Feminist Kuram .................................................................... 56 

1.5. Edebiyatta Feminizmin Yansımaları ..................................................... 57 

1.5.1.Edebiyat ve Toplumsal Cinsiyet ...................................................... 57 

1.5.2. Gölge Varlıktan Görünür Varlığa: Kadının Edebi Yazında Varoluş 

Mücadelesi .................................................................................... 59 

1.6.Feminist Çalışmalar ................................................................................ 62 

1.6.1.Mary Wollstonecraft / Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi (1792)

 ....................................................................................................... 62 

1.6.2.Sarah Moore Grimke / Eşitlik Üzerine (1838) ................................. 63 

1.6.3. Margaret Fuller / 19. Yüzyılda Kadın (1845) ................................. 63 

1.6.4.Elisabeth Cady Stanton / Kadının İncili (1898) ............................... 64 

1.6.5.Simone de Beauvoir / İkinci Cins (1952) ......................................... 64 

1.6.6.Kate Millett / Cinsel Politika (1970) ................................................ 65 

1.6.7.Shulamith Firestone / Cinselliğin Diyalektiği (1970) ...................... 65 

1.6.8. Christine Delphy / ‘Baş Düşman’ (1970)........................................ 66 

1.6.9.Juliet Mitchell / Kadının Durumu (1971)......................................... 66 

1.6.10.Elaine Showalter / Kendilerine Özgü Bir Edebiyat: Bronte’den    

Lessing’e İngiliz Kadın Romancılar (1977) .................................. 67 

1.6.11.Nancy Chodorow / Anneliğin Yeniden Üretimi (1978) ................. 67 

1.6.12.Judith Butler / Cinsiyet Belası: Feminizmin ve Kimliğin Altüst 

Edilmesi (1990) ............................................................................. 68 

1.6.13.Virginia Woolf / Kendine Ait Bir Oda (1929) ............................... 68 

2. POSTKOLONYALİZM ÖNCESİ TARİHSEL SÜREÇ .................... 70 

2.1.Kolonyalizm ............................................................................................ 70 

2.2. Kapitalizm .............................................................................................. 74 



viii 

2.3. Emperyalizm .......................................................................................... 75 

2.4.Neo-Kolonyalizm .................................................................................... 76 

2.5. Postkolonyalizm ..................................................................................... 78 

2.6.Postkolonyal Çalışmalar ......................................................................... 79 

2.6.1.Edward Said / Oryantalizm (Şarkiyatçılık) ...................................... 80 

2.6.2.Gayatri Chakravorty Spivak / Madun Konuşabilir mi? ................... 81 

2.6.3.Homi Bhabha/ Kültürel Melezlik ..................................................... 81 

3. POSTKOLONYAL FEMİNİZM, TEMEL TARTIŞMA ALANLARI 

VE ÖNCÜLERİ .......................................................................................... 83 

3.1. Postkolonyal Feminizm ......................................................................... 83 

3.1.1.Postkolonyal Teori ile Arasındaki İlişki .......................................... 85 

3.1.2.Siyah Feminizm ile Arasındaki İlişki ............................................... 87 

3.1.3. Üçüncü Dünya Feminizmi ve Ulusötesi Feminizm ile Arasındaki 

İlişki ............................................................................................... 87 

3.2.Postkolonyal Feminizmin Batı Feminizmlerine Eleştirisi ...................... 88 

3.3. Postkolonyal Feminizmin Özellikleri .................................................... 90 

3.3.1.Yerli Kültürel Eleştiri ....................................................................... 90 

3.2.2.Heterojenlik, Çoğulculuk ve Kapsayıcılık ....................................... 90 

3.2.3.Kadınların Çifte Kolonizasyonu (Double Colonisation).................. 91 

3.2.4.Marjdan Merkeze ............................................................................. 91 

3.2.5.Kesişimsellik (Intersectionality) ve Paralellik ................................. 92 

3.4.Postkolonyal Feminist Teori’nin Temel Tartışma Alanları .................... 92 

3.4.1.Beden Politikaları/Cinsellik ............................................................. 92 

3.4.2.Eğitim ve Sınıf (Kast) ...................................................................... 93 

3.4.3.Madunluk (Subaltern), Öteki (The Other) ve Temsili ..................... 94 

3.4.4.Üçüncü Dünya Kadınlarının İş Gücüne Katılımı ............................. 95 

4.3.5.Melezlik (Hybridity) ........................................................................ 95 

3.4.6.Küreselleşme .................................................................................... 96 

3.4.7.Militarizm, Milliyetçilik ve Savaş .................................................... 96 

3.5.Postkolonyal Feminist Eleştiri ................................................................ 97 

3.6.Postkolonyal Feminizmin Günümüzdeki Etkileri ................................... 98 

3.7.Postkolonyal Feminist Edebiyat ve Öncüleri.......................................... 99 

3.7.1.Chandra Talpade Mohanty (1955-) ................................................ 100 

3.7.2.Toni Morrison (1931-2019) ........................................................... 101 

3.7.3.Jean Rhys (1890-1979) .................................................................. 101 

3.7.4.Alice Walker (1944-) ..................................................................... 102 



ix 

3.7.5.bell hooks (1952-2021) .................................................................. 102 

3.7.8.Leila Ahmed (1940-) ...................................................................... 103 

3.7.9.Ania Loomba (1955-) ..................................................................... 103 

3.7.10.Gloria Evangelina Anzaldúa (1942-2004) ................................... 103 

3.7.11.Maria Mies (1931-2023) .............................................................. 104 

3.7.12.Audrey Geraldine Lorde (Audre Lorde) (1934-1992) ................. 104 

4.İMAMIN DÜŞÜŞÜ VE YÜKSELEN GÜNEŞİN ÜLKESİNDE ADLI 

ESERLERİNİN POSTKOLONYAL FEMİNİZM AÇISINDAN ........ 106 

DEĞERLENDİRİLMESİ ........................................................................ 106 

4.1.Nawal El Saadawi / İmamın Düşüşü .................................................... 106 

4.1.1.Nawal El Saadawi’nin (1931- 2021) Hayatı ve Dönemin Siyasi 

Gelişmeleri .................................................................................. 106 

4.1.2.Kadın Sünneti (Genital Mutilasyon) .............................................. 111 

4.1.3.Nawal El Saadawi’nin Eserleri ....................................................... 114 

4.1.4.Nawal El Saadawi’nin Eserlerine Yönelik Eleştiriler .................... 116 

4.1.5.Nawal El Saddawi'nin Müslüman Kadınların Haklarına İlişkin 

Görüşleri ...................................................................................... 117 

4.1.6.İmamın Düşüşü Romanının Olay Örgüsü ...................................... 119 

4.1.7. İmamın Düşüşü Romanında Postkolonyal Feminizmin Yansımaları

 ..................................................................................................... 120 

4.2.Chimamanda Ngozi Adichie / Yükselen Güneşin Ülkesinde ............... 128 

4.2.1.Chimamanda Ngozi Adichie’nin (1977-) Hayatı ve Dönemin Siyasi 

Gelişmeleri .................................................................................. 128 

4.2.1.1.Biafra Şavaşı ........................................................................ 130 

4.2.2.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserleri ....................................... 131 

4.2.3.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserlerinde Afrika Diasporası ve 

Pan- Afrikanizm Bilinci .............................................................. 135 

4.2.3.1.Afrika Diasporası ................................................................. 135 

4.2.3.2.Pan- Afrikanizm ................................................................... 137 

4.2.4.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserlerine Yönelik Eleştiriler .... 139 

4.2.5.Yükselen Güneşin Ülkesinde Romanının Olay Örgüsü ................. 140 

4.2.6.Yükselen Güneşin Ülkesinde Romanında Postkolonyal Feminizmin 

Yansımaları………………. ..................................................................... 142 

 

 

 

 



x 

DEĞERLENDİRME ................................................................................ 156 

SONUÇ ...................................................................................................... 158 

KAYNAKÇA ............................................................................................. 166 

ÖZGEÇMİŞ 

             TEZ ORİJİNALLİK RAPORU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi  

ÖN SÖZ 

Bu tez, postkolonyal feminist kuram çerçevesinde iki farklı coğrafyada 

kaleme alınmış iki önemli kadın yazarın eserlerini incelemeyi amaçlamaktadır. 

Nawal El Saadawi’nin İmamın Düşüşü adlı romanı ile Chimamanda Ngozi 

Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde adlı eseri, sömürgecilik sonrası 

toplumlarda kadının konumunu ve direniş biçimlerini çok katmanlı bir bakış 

açısıyla ele alma imkânı sunmaktadır. Bu bağlamda çalışmam, kadın kimliğinin 

kültürel, dini ve toplumsal kodlarla nasıl inşa edildiği ve bu kodlara karşı 

geliştirilen söylem ve pratikleri detaylı bir şekilde analiz etmeyi hedeflemektedir. 

Çalışmanın oluşumunda, iki yılı aşan bir süre boyunca bana her daim yol 

gösterip düşünsel ufkumu geliştirerek rehberlik eden, planlama ve yürütme 

sürecinde tecrübelerinden faydalandığım saygıdeğer danışman hocam Prof. Dr. 

Bülent Cercis TANRITANIR’a kıymetli katkılarından dolayı teşekkürlerimi 

sunarım. Ayrıca yüksek lisans sürecinde alanımda bana bilgi ve deneyim katan 

başta Prof. Dr. Aydın GÖRMEZ olmak üzere yüksek lisans hocalarıma teşekkür 

ederim. 

Tez çalışmam boyunca stresli zamanlarımda bana manevi destek olan, 

cesaret veren ve tüm umutsuzluklarımda pes etmemem gerektiğini hatırlatan 

değerli eşim Harun ALTUN’a; desteklerini esirgemeyen annem Selma 

ÖNGÜNER’e, kızlarım Fatma Berfin ve Suna Bermal’e ayrıca fikir birliği 

yaptığım sevgili Sevcan KALE DEMİREL’e sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

Son olarak bu çalışmanın, kadınların tarihine, sesine ve mücadelesine 

küçük de olsa bir katkı sunmasını temenni ediyorum. 

 

Özlem ALTUN 

 

 

 



1  

GİRİŞ 

Sosyal teorist Charles Fourier (1772-1837) tarafından ortaya atıldığı öne 

sürülen feminizm; 18.yüzyılın sonlarında temel hakları esas alarak var olmuş ve 

günümüze kadar birikimli olarak ilerleme kaydetmiştir. Feminizmin özünü kadın 

haklarının korunarak eşitsizliklerin ortadan kaldırılmasına yönelik ideolojiler ve 

toplumsal harekeler oluşturur. Kadın bakış açısıyla başlayan bu kuram Batı’dan 

diğer ülkelere hatta kıtalara yayılan dalgalara dönüşmüştür. I. II. III. ve IV. 

Feminist dalga olarak adlandırılan bu süreç 19. Ve 21.yüzyılı kapsamakta ve bu 

ayrışmaların sebebi olarak talep ve isteklerin farklılaşması görülmektedir. 

Farklılaşan istekler farklı eğilimler sergileyen feminist olguları doğurmuştur. Bu 

olgulardan birisi de postkolonyal feminizmdir. Postkolonyal feminizmi ortaya 

çıkaran en temel sav homojenleştirilmiş Batılı kadın anlayışına getirdiği eleştiridir. 

Bu yönüyle klasik feminizmden ayrılarak sadece Batılı kadınların değil; üçüncü 

dünya ülkelerinde yaşayan kadınların sorunlarını ele alarak feminizme yeni bir 

boyut kazandırmıştır (Mishra, 2013: 129). 

‘Üçüncü dünya’, kapitalist ülkeler ve komünist ülkeler dışında kalan az 

gelişmiş ülkeler için kullanılan bir terimdir (Marshall G., 2005: 776). Az 

gelişmişlik ise hem kişi başına düşen gelir seviyesinin düşük olduğunun hem de 

gelişmiş teknik donanımdan yoksunluğun göstergesidir (Alptekin D., 2008: 25). 

Üçüncü dünya ülkelerinde yaşayan kadınların karşılaştıkları zorluklar diğer 

ülkelerde yaşayan kadınlardan daha fazladır. Dolayısıyla klasik feminizmin 

savunduğu ‘evrensel kız kardeşlik’ görüşü bu ötekileştirilmiş kadınları 

kapsamamakta, postkolonyal feminizmin kapsam yelpazesini genişletmektedir 

çünkü feministler ‘kız kardeşlik’ kavramını biyolojik bağı olmayan kadınların 

birbirleriyle olan dayanışması olarak adlandırmış ve sadece üst ve orta sınıfa 

mensup beyaz kadınlar için kullanmışlardır. Beyaz olmayan, farklı sınıf ve 

ırklardan olan kadınlar yani üçüncü dünya kadınları diye ötekileştirilenler bu 

kavramın dışında kalmıştır (Gedik & Pehlivanlı Kadayıfçı, 2011: 30). Bu durum 

klasik feminizmin Batılı kadınlar dışındaki ‘öteki’ kadınları temsil edemediği 

görüşünü desteklemiş ve postkolonyal feminizmin klasik feminizme farklı bir 

boyut kazandırdığını kanıtlanmıştır. Kavramdaki ‘post’ sömürgeleştirmenin bittiği 



2  

anlamına gelmemektedir, aksine var olan durumla mücadele sürecidir ve 

sömürgecilik öncesinde ‘kadın’ geleneksel hane simgesiyken sömürge 

sonrasında milliyetçi söylem karşıtlığını temsile dönüşmüştür (Al‐wazedi, 2020: 

156). 

Postkolonyal feminizm, postkolonyal çalışmaların bir alternatifi değildir 

aksine feminist çalışmaların yönünü değiştiren bir yaklaşımdır çünkü kolonyalizm 

ve neokolonyalizmin toplumsal cinsiyet, ulus, sınıf ve ırk sarmalındaki kadınların 

hayatlarını, öznelliklerini, cinsiyetlerini ve en önemlisi haklarını görünür kılmıştır 

(Mishra, 2013: 129-30). Ayrıca Batılı olmayan kadınların varlıklarını küçümseyen 

ideolojilere, beyaz kadın normuna, klişelere, toplumsal dayatmalara farklı bir 

perspektif sunmuştur. Bu yaklaşımının temsilcilerinin asıl amacı üçüncü dünya 

kadınları için kullanılan ‘cahil’, ‘eğitimsiz’, ‘dinlerinin kurbanı’ gibi Batı 

nosyonlarıyla mücadele etmek, (Erdemir & Demirtaş, 2020: 202-3) sömürgeci ve 

sömürgeleştirilen arasındaki ilişkiyi yansıtmak ve hegemonik güç eşitsizliklerini 

ele almaktır. Ataerkil sisteme odaklanılarak toplumsal eşitsizliklerin siyasal, 

tarihsel, kültürel ve ekonomik boyutları incelenir (Al‐wazedi, 2020: 155). 

Postkolonyal feminizm edebiyat ve felsefe alanında belirgin bir temsiliyet 

bulmuştur. Yaşanan küresel sorunlar kadınların konumunu sorgulamayı 

gerektirmiş böylece postkolonyal feminist edebiyatının ana teması olan dünyadaki 

kadın sorunsalı eserlerde cevabını aramıştır (Erdemir & Demirtaş, 2020: 199). 

Diğer temalar arasında kitlesel göçün metropollere etkisi, ekonomik terörizm ve 

beyaz olmayan kadınların kolonileştirilen hayalleri yer alır (Homans, 1994: 76). 

Postkolonyal feminist temaları ele alan ve bu tezin de çalışma konusu olan önemli 

eserler arasında Nawal El Saadawi’nin İmamın Düşüşü (2003) ve Chimamanda 

Ngozi Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde (2006) gösterilebilir (Upmanyu, 

2023). Mısırlı Doktor Nawal El Saadawi kadın olmanın utanma sebebi olması için 

yeterli olduğu bir toplumda yaşam mücadelesi vermiştir. Uluslararası platformda 

kadın hak ve özgürlük mücadelesine düşünsel anlamda pek çok katkısı olmuştur. 

Hatta kadın cinselliği hakkında yayımladığı Kadın ve Seks (1972) adlı eserinde 

toplumun tabu saydığı kadın özelini kaleme aldığı için kamu sağlığı yöneticiliği 

görevine son verilmiş hatta kendi toplumu içerisinde dışlanmış ve sürgün 

edilmiştir. Feminist cesur söylemleri nedeniyle İslami kurumların da hedefi 



3  

olmuştur. 1973-76 yılları arasında hapishanedeki kadınlar üzerine yaptığı 

çalışmaları kaleme aldığı Sıfır Noktasındaki Kadın, 1977 yılında kadın sünneti 

temasını ele aldığı Havva’nın Örtülü Yüzü diğer önemli eserleri arasındadır. Kadın 

haklarını savunmanın yanında hükümete getirdiği sert eleştirileri ile de 

gündemde kalmış hatta bu eleştiriler hapse girmesine neden olmuştur. 1982 yılında 

tahliye edildikten sonra AWSA’ yı (Arap Kadınlarının Dayanışma Birliği) kurmuş 

feminizme farklı bir bakış açısı kazandırarak ülkesinde pek çok kadının 

bilinçlenmesine katkı sağlamıştır (Soyer, 2013: 130-40). İmamın Düşüşü adlı 

eserinde El Sadaawi gayri meşru olan bir kız çocuğunun hikâyesi anlatarak kadın ve 

cinsellik temasını irdelemiştir. Bu çalışmanın amaçlarından biri yazarın bu eserde 

ele aldığı temaları Postkolonyal feminizm açısından değerlendirmektir (Soyer, 

2013: 186). Son zamanlarda popüler olan ve pek çok dile çevrilmiş eseri bulunan 

edebiyatçı feminist aktivist Chimamanda Ngozi Adichie ise Nijeryalıdır (Adichie, 

2013: 476). Eserlerinin ana teması kültürel mirasının yansımalarıdır. Bu durum 

Afropolitan olarak adlandırılmasına neden olmuştur. Afropolitan yeni nesil Afrikalı 

göçmenler için kullanılan bir terimdir ve hem Afrika hem de Batı ülkelerinde 

yaşamış ve eğitilmiş orta sınıfa mensup insanları temsil etmek için kullanılır. 

Adichie eserlerinde kadınlara yapılan eşitsizliklere de yer vermiş yalnızca kadınları 

değil erkekleri de etkileyen cinsiyete dayalı eğitim ve yetiştirilmeyi eleştirmiştir 

(Pardiñas, 2023). Kısa öykü derlemesi Boynunun Etrafındaki Şey (2009) adlı 

eserinde Adichie realist bir bakış açısıyla kadın, erkek ve çocukların Amerika ve 

Nijerya arasında sıkışarak yurtsuzluğu tecrübe etmelerini, Mor Amber (2004) ile 

askeri diktatörlük altındaki Nijerya’da özgürlük arayışını, Amerikana (2013) adlı 

eserinde ise gelenek, ırkçılık, milliyetçilik, sınıf ve kadın temalarını irdeler. Yükselen 

Güneşin Ülkesinde (2007) adlı eseriyle Baileys Kadın Edebiyatı Ödülleri’nde ‘En 

İyinin En İyisi’ ödülünü almaya hak kazanmıştır (Adichie, 2013: 476). Eserde ele 

alınan temalar bu tezin diğer bir araştırma alanıdır. Yazarın işlediği milliyetçilik ve 

gelenekçiliğe karşı duran kadınların yaklaşımları postkolonyal feminist bakış 

açısıyla ele alınacaktır. 

Bu tez çalışması dört bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde paleolitik 

çağdan feminizmin doğuşuna kadar olan süreçte kadının toplumdaki yeri 

irdelenerek feminizmin tarihine, kuramlarına ve feminist çalışmalara 



4  

değinilecektir. İkinci bölümde kolonyalizmden postkolonyalizme kadar olan 

tarihsel süreç değerlendirilecektir. Üçüncü bölümde Postkolonyal feminizm, 

tartışma alanları ve feminizmin Avrupa merkezci bakış açısını hangi konularda 

eleştirdiği irdelenecektir. Dördüncü bölümde ise klasik feminizmin 

homojenleştirdiği Batılı kadın anlayışını eleştiren Nawal El Saadawi ve 

Chimamanda Ngozi Adichie’nin ötekileştirilmiş, eril söyleme maruz kalmış 

Üçüncü Dünya kadınlarını ele alış biçimleri incelenerek, yazarların sözü edilen 

eserlerindeki postkolonyal feminizm örnekleri değerlendirilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5  

1.PALEOLİTİKTEN AYDINLANMA’YA: KADININ TOPLUMSAL YERİ VE 

FEMİNİZM TARİHİ 

  1.1.Kadına Atfedilen Statüler 

  Âdem, tüm hayvanlara ve kuşlara isim verdi, ancak kendisine uygun 

bir yardımcı bulamadı. Bunun üzerine Tanrı, Âdem’i derin bir uykuya 

daldırdı ve onun kaburga kemiklerinden birini alarak yerine etle kapadı. 

Aldığı kemikten bir kadın yarattı ve onu Âdem’e getirdi. Âdem “Bu, 

kemiklerimden alınmış kemik, etimden alınmış ettir. Ona ‘kadın’ denilecek, 

çünkü adamdan alındı.” dedi. (Eski Ahit, Yaratılış 21) 

Paleolitik dönem avcı toplayıcı dönemdir. İnsanlar doğayla uyumlu 

istikrarlı bir göçebe yaşam tarzı sürmüşlerdir. Bu dönemde kadın daha çok 

toplayıcılık kısmıyla ilgilense de erkeklerle birlikte ava da gitmiştir. Dolayısıyla 

cinsler arası iktidar dağılımını anlayabilmek oldukça zordur. Fakat bu dönemin 

mağara resimleri, ev ya da mezarlardan çıkan taş ya da kemik heykelcikleri 

incelendiğinde özellikle cinsel özellikleri çok belirgin kadın figürlerinin daha fazla 

olduğu anlaşılmıştır. Sağlık koşullarının yetersizliğiyle ortaya çıkan anne çocuk 

ölümleri bu toplumlarda kadınlara erkeklerden daha fazla önem verilmesine neden 

olmuş olabilir. Soyun devamında kadın rolünün bilinip erkek rolünün bilinmemesi 

ve kadının soyun devamındaki önemi nedeniyle Anglosakson antropologlar bu 

dönemde kadının erkeğe denk ya da ondan daha ayrıcalıklı bir konumda olduğunu 

öne sürmüşlerdir. 

Birinci Neolitik Dönem’ e gelindiğinde av kaynaklarının azalmasıyla 

birlikte beslenmede toplayıcılığın ve yabani tahılların önemi artmıştır. Kadınlar, 

tohum ve tahılların yeniden üretimini keşfederek tarımsal tekniklerin gelişimine 

katkıda bulunmuşlardır. Taneleri öğütmek için değirmenler, tohumların saklanması 

için çömlekler üretip, dokuma için iplik eğirmişlerdir. Yeni faaliyetlerde ve 

icatlardaki kadının payı sosyal durumlarını yükseltmiştir. Bu dönemde Paleolitik 

çağın taş heykelciklerinin yerini ‘Ana Tanrıça’ denilen kil heykelcikler aldığı 

gözlemlenir. Orta Neolitik çağda (M.Ö 6000-3000) öküz, su, rüzgâr gücü, rüzgâr 

değirmenleri, yelkenli gemi gibi enerji kaynakları bulunduğu ne nüfus patlaması   

 

1 https://kutsalkitap.info.tr/?q=Yar.2 

 

https://kutsalkitap.info.tr/?q=Yar.2


6  

yaşandığı kaydedilir. Bu durum kadının toplumdaki statüsünün değişmesine 

neden olmuştur çünkü tarımsal faaliyette erkek kadının yerini alarak küçük 

bahçelerden tarlalara, çapadan sabana geçilmiş, besin fazlalığı nüfus 

patlamasına neden olmuş ardından yerleşik dönem başlamıştır. Köyler yerini 

kasabalara kasabalar yerini kentlere bırakmış ve kentleşme sonucunda ilk sınıf 

çatışmaları ortaya çıkmıştır. Ayrıca özel mülkiyet, servetin belli bir erkte 

toplanması, köleliğe dayalı devletli toplum ve sosyal sınıflar yine bu 

kentleşmenin sonucudur. Bu dönemde kadının statüsünün değişime başladığı 

görülür. Tarımla geçinen yerleşik aileler yeni yayılma idealleri geliştirdi. 

Paleolitik çağda avcıların yaşamlarını sürdürmeleri ve ittifaklar kurarak av 

alanlarını güvenceye almaları için egzogami (dıştan evlilik) görülürken yerleşik 

düzenle egzogami yerini endogamiye (içeriden evlenme) bıraktı. Aile reisleri 

yayılma idealleri ve evlerinin büyümesi için kızlarını kuzenleri ile evlendirmek 

için sakladılar. Böylece kadınların kapatılmasının ilk temelleri atıldı. Bu durum 

ittifakların oluşmamasına ve savaşların çıkmasına neden oldu ve kadına aile grubu 

içerisinde doğurgan ve üretici hizmetçi statüsü verildi. Ayrıca kadının dinde 

binlerce yıldır süregelen üstün konumu da sarsıldı. Ana Tanrıça figürleri yerini 

erkekleri temsil eden fallusun kilden ya da taştan örneklerine bıraktı. Bu figürler 

henüz tanrı olarak adlandırılmasa da üremede erkeğin rolünün farkına varıldığı 

anlaşılmıştır. Dolayısıyla anaerkillik ekonomik bağlamda çapanın yerini 

sabana bırakmasıyla biterken Ana Tanrıça heykelleri yerine fallus figürlerinin 

bulunması da anaerkilliğin inanç bağlamında zayıfladığını ortaya çıkarmıştır. 

Feodal-öncesi dönemde (5. ve 9. yüzyıl) Roma İmparatorluğu’nun yıkılmasının 

kadınların özgürleşmesine karşı olan merkezi devlet, kent ve onu tamamlayan orta 

sınıfın sarsılmasına neden olmuştur çünkü orta sınıf için kadınların kapatılması hem 

rahatlık hem de sosyal hiyerarşide yükselmelerini önleme anlamına geliyordu. 6. 

ve 7. yüzyılda kilise önderleri, kadınların kilise hiyerarşisinde yer almasını 

engellemiş olsa da onların tarıma açılmamış bölgelerde manastırlar kurmasını 

durduramadılar. Kadınlar, bu karma manastırların kurulmasında erkekler kadar 

aktif rol oynadılar ve rahibeler eski bilgileri saklamakta ve Hıristiyanlaştırdıkları 

yeni şeflere danışmanlık yapmakta erkeklerle aynı ölçüde sorumluluk aldılar. 

Denetledikleri topraklar ve yönettikleri insanlar açısından manastırların 



7  

kurulmasında öncü olan kadınların gücü erkeklerle eşitti hatta bazen bir üst 

mertebedeki piskoposa denk geliyordu öyle ki Laikler arasında yalnızca 

kraliçelere piskoposa denk yetki veriliyordu. 8. yüzyılın sonlarına doğru, İmparator 

Charlemagne (Şarlman) (742-814), rahibelerin ve manastırdaki diğer kadınların 

erkek çocukların eğitimleriyle ilgilenmelerini yasakladı. Geniş imparatorluk 

topraklarına sahip Charlemagne yönetim için kadınları dışında tuttuğu bir memur 

kadrosu oluşturdu ancak Maliye bakanlığı ve kral topraklarının idaresini kraliçelerde 

bırakma geleneğini sürdürdü. Bu dönemde soylu kadınların klanlara bağlı akraba ve 

yanaşmalarının idaresinde yetkili oldukları görülür. Yine sosyal sınıf farkı 

gözetilmeksizin kadınlar gayrimenkullerden varis olarak yararlanma ve istedikleri 

gibi kullanma hakkına da sahiptir. 701-1200 yılları arasında ebeveynlere, 

çocuklarına anne ya da baba soyadını verme özgürlüğü tanınmıştır. Fransa, Almanya 

ve İspanya topraklarının 1/5’i kadınlara aittir ve köylü sınıfından kadınlar senyörleri 

tarafından saygı görmüş, gıda ve el sanatındaki üretimlerine değer verilmiştir. 

Feodal döneme (10. ve 11. yüzyıl) geçildiğinde, imparatorluk topraklarının 

bölünmesi ve geniş arazilerin parçalanması, şato sahibi pek çok kadının hem siyasi 

hem de ekonomik alanda güçlü bir konum elde etmesine neden oldu. Büyük toprak 

sahibi olma durumu, kadınlara asker yetiştirme, adalet hükmetme, para basma ve 

vergi alma gibi yönetimsel haklar sundu. 

12. yüzyıla (Orta Çağ) gelindiğinde kiliselerde yapılan reform hareketleri 

sonrasında kadınlar getirildikleri yüksek mevkilerden alınarak kiliseden 

uzaklaştırıldı. Kültür ve eğitim yeri olan manastırlarda Roma’ya bağlı Katolik 

hiyerarşi yer aldı. Manastırlardaki kültürel canlılık katedral çevresindeki okullara 

ve üniversitelere kaydı fakat sadece erkekler buralarda eğitim görebildi. 

Dolayısıyla manastıra bağlı eğitim almaya devam eden kız çocukları ile erkek 

çocukları arasında eğitim farkı oluştu. Erkekler bu farkı daha sonra kadınları 

serbest mesleklerden dışlamak için kullandılar. Örneğin 14. yüzyıla kadar iyi 

yerlere geldikleri cerrahlık ve berberlik gibi meslekler kadınlara yasaklandı. 

Ticaretin gelişmesiyle defterdarlık yargıçlık gibi işlerde çalışan bürokratların 

sayısında artış meydana geldi. Siyasi iktidarı ele geçiren bürokratlar kadınları 

ticaret alanından sürdüler. Krallığın kadın soyundan devamını önlemek için 

kadınların veraset hakkı ve ekonomik özgürlükleri sınırlandırıldı. Ayrıca, yerel 



8  

soylu ailelere liderlik etme yetkilerini yitirdiler. Ancak soylu kadınlar haklarının 

ellerinden alınmasını kolay kabullenemeyip direndiler. 12. ve 14. yüzyılda pek çok 

direniş örneği sergilendi. Örneğin Akitanya Düşesi Eleanor (1122-1204), siyasi 

alanda önemli bir etkiye sahip, direnen kadınlar arasında tanınan bir figürdü. 

Hem İngiltere’de hem de kendi prensliğinde etkin rol oynamış, dinî ve eğitim 

kurumları kurmuş ve ‘aşk divanları’ fikrini başlatmıştır. 

Kadınlar feodal toplumun tüm baskılarına rağmen kendilerini var etme 

çabasından vazgeçmediler. Kilise ve burjuvazi, kadınların kararlı duruşlarından 

rahatsız oldu ve onları eve kapatmaya ikna edecek iki kurum geliştirdi: Engizisyon 

ve yeni aile hukuku. Engizisyon Papa’nın 1258’de büyücülük ile aldığı kararla 

başladı ve on binlerce kadının büyücü olmakla suçlanıp yakılmasıyla sonuçlandı. 

Büyücüler imanı yok etmelerinin yanında erkeklerin cinsel gücüne, kadınların 

doğurganlık yeteneğine saldırmakla suçlanıyorlardı. Din adamları kadınların tek 

vasfının çocuk doğurmak olduğunu söyleyerek çocuk düşürmenin suç olduğunu 

iddia ediyordu. Oysaki ebeler genellikle çok zor durumda kaldıklarında anneyi 

kurtarmak için bebeğin yaşamına son verebiliyordu. Engizisyonun büyücülük 

iddialarında bu durumdu kullanıyordu. Ne yazık ki 15. yüzyılda pek çok ebe 

anneleri kurtardıkları için diri diri yakılmaya mahkûm edildiler ve bu ‘büyücü avı’ 

18. yüzyıla kadar devam etti. Yeni aile hukuku ise kadının toplum ve ailede 

‘medeni açıdan ölmesi (civil death)’ idi. Burjuva sınıfının babanın miras hakkını 

garantiye alan bir yasaya ihtiyacı vardı. Bu nedenle kadının malvarlığını yönetme 

hakkının elinden alınarak eşine verilmesi gerekiyordu. Hukukçular bu yasayı 

oluşturabilmek için Orta Çağ başlarında terk edilen Roma hukukunun zayıf cins 

(fragilitas sexus), cinsiyetin kırılganlığı, erkeklere göre daha zayıf olmaları 

kavramından faydalandılar. 14. yüzyılla kadınların aile içindeki yeri kötüleşmeye 

başladı. Önce hasta, kısıtlı ya da uzakta olan eşi temsil hakkını ardından çocuğa 

kendi adını verme hakkını kaybetti. Yaşanan hak kayıpları neticesinde kadınlar 

seslerini yükselterek kilise ve monarşinin kararlarını kınamaya devam ettiler. 

Örneğin Christine de Pisan (1364-1430) kadınlara özellikle de dullara 

sorumluluklarını üstlenebilmeleri için eğitim verilmesi gerektiğini savundu. 

Pisan’ın bu dönemde savunduğu kızların eğitimi ve barışçı toplum özlemi daha 

sonra feminist teorinin de temel konuları arasında yerini alacaktır. 



9  

15. yüzyılda kilise ve burjuvazi kadınları eve hapsetme ve haklarını 

ellerinden alma konularında baskılarını arttırdı. Ataerkil bir aile düzeni kurabilmek 

için hukukçular Roma hukukundan aldıkları yasaları çoğalttılar. 16. Yüzyıla 

(Rönesans) gelindiğinde evli kadın tam anlamıyla kısıtlı duruma düştü. Kocasının 

ya da yargıcın izni olmadan hukuki işlem yapamaz duruma geldi ve böylece 

kocanın yetkileri meşrulaştırılarak bir çeşit kendi evinin krallığını kurmasının önü 

açıldı.  16.  yüzyıl sonunda kızların eğitiminde kullanılması gereken ve yeni ahlak 

kurallarını tanımlayan Parisliler ’in Aile Düzeni (1498) adında bir kitap yayımlandı. 

Kitabın tek ölçütü kocanın rahatlığını sağlamak idi. Çok geçmeden burjuva 

kadınlar için de yasalar çıkarmaya başladı. 1547’de İngiltere’de çıkarılan bir 

yasayla, kadınların bir araya gelip ‘çene çalmak’ için sohbet etmeleri yasaklandı. 

Kent yönetimi ve loncalardaki görevleri sonlandırıldı. Çalışma koşulları 

zorlaştırılarak kadınlar ve erkekler arasında ücret farkları yaratıldı. Öyle ki 14. 

yüzyılda kırsaldaki atölyelerde kadınlar erkeklerin ücretinin ¾’ünü kazanırken, 15. 

yüzyılda bu ücretin yarısını, 16. yüzyıl da ise çok daha azını elde edebildiler. Kilise 

yanında açılan üniversitelere kızların alınmayışı, manastırların kapatılması da 

kadınların bir meslek edinip para kazanmasını engelliyordu. Sistemin kadınları 

sadece evlilik ve ev hayatına hapsolmaya zorladığı kadınlar tüm olumsuzluklara 

ve ağır koşullarda yaşamalarına rağmen direnmeyi sürdürdüler. Bu dönemde 

kadınların %16’sı evlenmeyi reddetti. Büyücülükle suçlanma ihtimallerine rağmen 

kocalarının evcil hizmetçileri olmayı kabul etmediler. Hatta İtalyan Angela Manici 

de Brescia 1537’de bekâr, işsiz ve yetim kızların okuduğu Ursulinler adında bir 

tarikat kurdu. Şair Louis’e Labbe, doğduğu kenti kuşatanlara karşı silahla direndi. 

Montaigne’in evlatlığı olan Marie de Gournay, Kadınlarla Erkeklerin Eşitliği ve 

Hanımların Şikâyeti adlı iki eser kaleme aldı. Böylece Rönesans’la birlikte kadın 

erkek eşitliğini savunan ‘feminizm’in temelleri atılmış oldu. 

17. ve 18. yüzyılda (Aydınlanma Çağı) feodal ekonomi yerini sanayiye 

devretmiş, ekonomik değişim siyasi değişimleri de tetiklemiştir. Önce Adam 

Smith ardından Karl Marx el işçiliği yerine makineyi koyan teknolojik devrimin 

kapitalizmle, kapitalizmin ise koloni sömürüleri ve savaşlardan kaynaklandığını 

ortaya çıkardılar. Zenginliğin bir kıtaya yığılırken öteki kıtanın yoksullaşması, 

köle ticareti, Asyalı ve Afrikalı kadınların durumunu zorlaştırdı. Demokrasiyi 



10  

yıkan köle ticareti Afrika’da tabakalaşma meydana getirdi. Sınıfsal mücadeleler 

yoksulları daha da yoksullaştırdı. Bu dönemde tıp ve cerrahi gibi meslekler 

tamamen erkeklerin egemenliğine girdi. Orta sınıfların yükselmesiyle birlikte aile 

ve ev hayatının önemi arttı. Kadınlar, ev içindeki görevler ve eğitimle işleriyle 

sınırlandırılarak toplumsal hayattan dışlanmaya çalışıldı. Mevcut duruma 

direnişler önce egemen sınıflarda başlasa da sonradan tüm sosyal kesimlere 

yayıldı. Soylu ve burjuvaya mensup kadınlar sınırlamaları kolay kabullenemediler. 

Öyle ki bu yüzyıllarda Avrupa pek çok kadın direnişine tanık oldu. ‘Mavi 

çoraplılar’ adı verilen okumuş kadınlar edebiyat salonları kurdular. Fransa’da Mlle 

de Montpensier ve Mme de Longueville merkezi krallığın güçlenmesine karşı 

çıktılar. ‘Hollandalı Sappho’ (Antik dönemin ve tüm zamanların en ünlü kadın şairi 

ve müzisyeni) lakabı verilen Anna Maria Van Schurman (1607- 1678) Utrecht 

üniversitesinde verilen derslere bir perdenin arkasında ders dinleyerek katıldı. 

Schurman üniversiteye giden ilk kadın olmasının yanında kadınların üniversitelere 

kabul edilmesi gerektiğini cesurca savunan ilk kişiydi. Derebeyi kadınlarından biri 

olan Anne Clifford (1590-1675) topraklarında yoksullar için yoksul evleri açtı. 

Newcastle Düşesi, kadınların erkeklerle eşit derecede özgür, mutlu ve ünlü olma 

haklarına sahip olmalarını savunarak, broşürler yayımlayarak kadınlara dayatılan 

adaletsiz koşulları protesto etti. 1643’te kadınlar Avam Kamarasının önünde 

toplanarak iç savaşa son verilmesi için protestolar yaptı. Hizmetçiler 1647’de 

parlamentoya uzun iş saatlerini kınayan dilekçeler verdi. Esnaf kadınlar 1651’de 

borçları nedeniyle hapse atılmayı reddettiler. İngiliz toplumunda ezilen kadınlar 

Yeni Dünya’ya (Afrika-Avrasya dışında kalan topraklar, özellikle Amerika kıtası 

için kullanılan tanımlama) göçlere başladılar. Çünkü Amerikan koloni yöneticileri 

kadınlara mahkemelerde kendi adlarına konuşma, matbaa, lokanta ya da okul 

çalıştırma, gazete çıkarma, çiftlikleri yönetme, hekimlik yapma gibi bazı haklar 

tanıyordu. Fakat Amerika kolonilerini arttırdıkça bireysel özgürlükleri temel alan 

liberaliz uygulamalar yerine ataerkil uygulamaları benimsemiştir. 17. yüzyıl 

ortalarında İngiltere’nin kuzeybatısında mevcut Hıristiyan mezheplerinden ve 

tarikatlarından memnun olmayanlar Quakers (Dostların Dini Derneği) adında bir 

mezhep ortaya çıkardılar. Bu mezhebe mensup kadınlar Amerika’da püritenlerin 

baskıya maruz kalmalarını önlemek için kurumlar oluşturdular ve boyun eğmeyi 



11  

reddedenlerden bazıları asıldı. 

Kraliçeler ve prensesler yeni burjuva ahlakına karşı çıkarak hükümdarlık 

rollerine devam ettiler. Örneğin Çariçe II. Katerine 1762’den 1796’ya kadar 

Rusya’yı başarıyla yönetti. Osmanlı döneminde, İngiltere'nin İstanbul elçisi 

Edward Wortley Montagu’nun eşi Lady Mary Montagu, çiçek hastalığına karşı 

kullanılan koruma yöntemlerini İngiltere’ye getirdi. Ayrıca, zengin bir bira 

üreticisinin eşi olan Mrs. Thrale, kentlerde giderek çoğalan yoksul çocukların 

korunması amacıyla yardım dernekleri kurdu. Derneklere katkı sağlayan pek çok 

kadın, işçi çocukları için okullar açtılar. 1729’da bu hayır okullarının sayısı 600’e 

ulaştı. Çünkü İngiliz orta burjuvasından olan kadınlar burjuva kadınların 

olanaklarından yoksundular ve kendi çocuklarının ihtiyaçlarını zor 

karşılıyorlardı.Fransız Devrimi’nden etkilenen Mary Wollstonecraft (1759-1797) 

1792’de Kadın Haklarının Gerçeklendirilmesi (Vindication Of the Rights of 

Women) adında bir deneme yayınladı. Bu deneme ile Rousseau’nun doktrinine ve 

eğitimde eşitsizlik getiren Fransız Devrimi’ne eleştirilerini dile getiriyordu 

(Michel, 1979: 4-45) J.J. Rousseau cumhuriyetçi demokratik bir toplum için 

doğalcı eğitimi savunuyordu. Doğalcı eğitim, kadın ve erkek doğasını tamamen 

farklı bir şekilde şekillendirerek, özel alan ve kamusal alan için ayrı bireyler 

yetiştirir. Özel alan, kadınlara; kamusal alan ise erkeklere ayrılmıştır. Gelecekte 

özel alanı yönetecek olan kız çocuklarının, erkek çocuklarından tamamen farklı bir 

eğitim sürecinden geçmesi gerektiği savunulur. Fakat bu eğitim kadınları kamusal 

alandan uzaklaştırarak yurttaşlık sıfatından mahrum bırakmaktadır (Durğun, 2019: 

17). Wollstonecraft bu iddiaların aksine kadınların rolünün ev işine ve kocanın 

rahatlığını sağlamaya indirgemenin yanlış olduğunu savunur ve feminist 

ideolojinin de savunduğu bir mesaj verir: Artık kadınların yaşam tarzında bir 

devrim gerçekleştirmenin zamanı gelmiştir. Kadınların yitirdikleri onurlarını geri 

vermek ve dünyanın geri dönüştürülmesine katkıda bulunmak için geç 

kalınmaktadır (Michel, 1979: 4-49). 

17.yüzyıl kadınları, savunduğunun aksine kadın ve erkekleri eşit yurttaş 

olarak görmeyen devrimci söylemlerde de yer bulamadıkları gerçeğiyle yüzleşti. 

Fransız Devrimi’nde, Amerikan Bağımsızlık Savaşı’nda mücadele eden kadınlar 

ana yasa ve hak bildirgelerinde yazılan ilkelerin cinsiyet engeliyle karşılaştıklarını 



12  

fark ettiler ve devrimciler ile aralarına mesafe koyarak mücadelelerine devam 

ettiler. Daha sonra İngiltere ve Fransa gibi ülkelerde gündelik yaşamı devam 

ettirmek için gerekli olan ekmeğin hammaddesi buğdayın ucuzlaması için 

düzenlenen ayaklanmalara kitleler halinde katılarak ayaklanmaları yönettiler 

(Michel, 1979: 45-49). Sosyolog Elise Boulding (1920-2010) bu olay sonrasında 

İngiliz ve Fransız kadınların ortak eylem deneyimi kazandıklarını ve bireysel 

mücadele yerine haklarını toplu savunmayı öğrendiklerini ifade etmiştir (Boulding, 

1977: 480). 18. yüzyılla beraber kadınların sosyal ve siyasal alanda hak arama 

mücadeleleri feminizmin doğmasına zemin hazırlamıştır. 

1.2.Feminizm ile İlişkili Kavram Analizleri 

1.2.1.Feminizm Kavramı 

‘’Eğer kadın da erkek gibi akılla donatılmışsa, erkeği kim tek yargıç yaptı?’’ 

(Wollstonecraft, 2012: 41). Feminizmin tek bir tanımını yapmak mümkün değildir, zira 

feministler, feminizmi kendi politik, sosyal, kültürel ve dini perspektiflerine göre farklı 

şekillerde yorumlamışlardır. Feminizm cinsiyet eşitsizlikleri ve kadınlar için eşit 

hakları savunan bir dizi sosyal, kültürel ve politik hareket, teori ve ahlaki felsefeden 

oluşur. Erkin kötüye kullanılmasına karşıdır ve ekonomi, sınıf, kast, ırk, din gibi farklı 

alanlarda eşitlik ve adalet arar (Hundleby, 2012: 28) ayrıca sosyal teorilerin, politik 

hareketlerin ve ahlak felsefelerinin çok boyutlu, çoğu zaman birbirine karşıt bir 

harmanını oluşturur. Bazı araştırmacılar feminizmin Latince kadın anlamına gelen 

‘femine’ kelimesinden türediğini savunurken diğerleri ise Fransızca ‘féminisme’ 

kelimesinden türediğini savunur. Feminizmin eril olmadığı aşikârdır fakat homojen bir 

grubu nitelemek içinde kullanıldığını söylemek doğru değildir. Kadınlara yönelik 

toplumsal ayrımcılıkla mücadele incelendiğinde, farklı ülke ve bölgelerdeki farklı 

feminizm çeşitleri, ortak bir feminizm anlayışının oluşturulmasını engeller. 

Dolayısıyla feminizm cinsiyet üzerindeki ayrımcılığın üstesinden gelme hareketi 

olarak değerlendirilebilinir (Notz, 2018: 9). 

Feminizm, kadın ve erkek arasındaki ayrımcılığı reddeden, cinsiyetler arası 

siyasal, ekonomik, toplumsal ve sosyo-kültürel eşitliği savunan bir anlayıştır. Kadın 

hakları savunucusu Bell Hooks (Gloria Jean Watkins 1952-2021) feminizmi 

‘cinsiyetçilik ya da cinsiyetçi sömürüyü sona erdirmeyi amaçlayan bir hareket’ olarak 



13  

adlandırırken (Hooks, 2000: 1) Gordon Marshall, feminizmi on sekizinci yüzyılda 

İngiltere’de ortaya çıkan ve kadın haklarını genişleterek cinsiyetler arası eşitliği 

sağlamaya yönelik bir toplumsal hareket olarak tanımlar (Marshall G., 2005: 240). 

Fransız sosyolog Andree Michel ise feminizmi, kadınların birbirleriyle dayanışma 

oluşturarak erkek egemen toplumun normlarına, değerlerine ve cinsiyetçi politikalara 

karşı başlattığı bir mücadele olarak tanımlar (Michel, 1979: 7). 

Feminizm kavramının ilk Fransız Devrimi sırasında aktivist Olypes de 

Gouges’un (1748–1793) yargılanmasında kullanıldığı düşünülmektedir. Bazı 

araştırmacılar ise feminizmin isim babasının ütopik sosyalist Charles Fourier’ın 

(1772- 1834) olduğu görüşündedir. Çünkü Fourier kadın-erkek eşitliği üzerine 

eserler yazmıştır. Örneğin Aşkın Yeni Dünyası (1967) adlı esrinde bu eşitliği 

vurgulamak için ‘’Kadın ve erkek arasındaki uyum bir mutfak önlüğü ve bir ocağın 

arkasına sınırlayacağımız bir aptallık ile sağlanamaz. Doğa her iki cinsi de bilim 

ve sanat alanında eşit özelliklerle donattı.’’ cümlelerini yazmıştır. Kadın ve 

cinsiyet araştırmacıları ise feminizm kavramının kadınların seçme ve seçilme 

hakkını savunan Hubertine Auclert (1848–1914) ve arkadaşlarının 1881–1891 

yılları arasında çıkardıkları ‘Şehirli’ (La Citoyenne) adlı yayında kullandıkları 

görüşündedirler (Notz, 2018: 9). Yapılan tanımlamaların çeşitliliği feminizmin 

anlamının amaçlara, hedeflere ve sorunlara göre farklılaştığını göstermektedir. 

Ancak feminizmin tanımlarında ‘kadın özgürlüğü’, ‘toplumsal cinsiyet sorunları’, 

‘kadın-erkek eşitliği’ gibi belli kavramların sabit kaldığını da söylemek 

mümkündür. İnsan ve toplum kategorisinde pek çok eseri olan Lena Dominelli 

Feminist Sosyal Hizmet Teorisi ve Pratiği (2002) adlı eserinde feminizm 

tanımındaki ortak bileşenleri dört başlıkta toplamıştır: 

a) Hayatın kişisel ve politik boyutlarını birleştirme 

b) Kadınların farklılıklarına saygı duyma 

c) Sosyal ve siyasal olarak daha eşitlikçi toplumsal ilişkileri 

öğrenmeye çalışma 

d) Var olan toplumsal düzeni dönüştürme (Dominelli, 2002: 3). 

Bu nedenle, feminizme yalnızca kadınların üstünlüğünü savunan bir hareket 

olarak değil, aksine ataerkilliği pekiştiren toplumsal cinsiyet rollerinin yarattığı 

kadın/erkek güç dengesizliğini ortadan kaldırmaya çalışan bir ideoloji olarak 



14  

yaklaşılmalıdır. 

1.2.2. Cinsiyet / Toplumsal Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri 

Kavramları 

Cinsiyet; kadın ya da erkek olmanın biyolojik yönünü ifade eden 

demografik bir kavramdır, toplum içinde bireyleri sınıflandırmada kullanılır ve 

herhangi bir hegemonik anlam ifade etmemektedir (Dökmen, 2019: 19). 

Toplumsal cinsiyet kavramı ise kadın ya da erkek olmaya toplum ve kültürün 

yüklediği anlamlardır. Bir başka ifadeyle kadın ve erkeğin doğuştan değil sonradan 

edindiği cinsiyete has sorumluluklarıdır (Pehlivan, 2017: 498-9). Biyolojik 

özelliklere dayanan cinsiyet (sex), dilde ve yaşamda herhangi bir ayrım 

yapılmaksızın kullanılan bir kavramdır; bu özelliklere dayanan toplumsal roller ve 

normlar ise toplumsal cinsiyet (gender) olarak adlandırılır. Toplumsal cinsiyet 

kavramını ilk kez psikiyatri profesörü Robert Jesse Stoller (1924-1991) Cinsiyet 

ve Toplumsal Cinsiyet (Sex and Gender) (1968) adlı kitabında kullanmıştır. 

Stroller bu eseriyle toplumsal cinsiyet ile biyolojik cinsiyetin farklı olduğunu 

açıklamaya çalışmıştır (Ecevit, 2011: 6). Stoller’in ardından İngiliz toplumbilimci 

Ann Oakley (1944) toplumsal cinsiyet kavramını Sex, Gender, Society (1972) adlı 

kitabında kullanmış ve daha sonrasında bu kavram yazarların görüşüne göre 

kavramsallaştırdıkları bir tanım olarak literatüre eklenmiştir. Örneğin; Oakley 

cinsiyet (sex) kavramını herkesin ortak fikir beyan ettiği kadın ve erkeğin biyolojik 

açıdan ayrı olması anlamında tanımlarken, toplumsal cinsiyet (gender) kavramını 

ise kadın ve erkeğin toplumsal açıdan eşitsizliğini vurgulamak için kullanmıştır 

(Vatandaş, 2011, s. 31). 

Toplumsal cinsiyet bireyin biyolojik yapısıyla ilişkili psikolojik 

özelliklerinin yanında bireyi erkeksi ya da kadınsı olarak karakterize eden 

psikososyal özellikleri de kapsayarak sosyo-kültürel olarak belirlenen cinsiyet 

rollerine karşılık gelir. Rol, belirli bir toplumsal durumda kişiden beklenen gerçek 

ya da olası davranış kalıpları ya da toplumsallığın bireyde davranışa dönüşmesidir. 

Toplumsal cinsiyet uyarlamasında ise rol; bireyin eril ya da dişil oluşunu ifade 

etmektedir. Evrensel biyolojik özelliklere dayanan bu ayrım hem toplum hem de 

birey için büyük önem taşır. Zira bu iki özellikten kaynaklanan roller, toplumun 



15  

bireylerden yerine getirmesini beklediği sorumlulukları şekillendirir (Evrim, 1972: 

102). Toplumsal cinsiyet rolleri sosyal normlar etrafında şekillenir ve 

sosyalizasyon (toplumsallaşma) sürecinde öğrenilir. Kız ya da erkek olarak 

etiketlenen çocuklar cinsiyetin kültürel anlamlarını toplumsal süreçler ve 

içselleştirme yoluyla öğrenmeye başlarlar. Bu süreçte bireylerin hem cinsiyet 

algıları şekillenir hem de kadın ve erkeğin nasıl olması gerektiği sorusunun cevabı 

aranır. Bu alanda yapılan araştırmalara göre toplumsal cinsiyet rollerinin oluşumu 

ailede başlayıp eğitim, çevre, kitle iletişim araçları, iş hayatı ile de 

pekiştirilmektedir. Ailede anne ve babanın birbirlerine karşı tutumlarını 

gözlemleyen çocuklar, zamanla bu davranışları taklit ederek hem kendi hem de 

karşı cinsiyetle ilgili fikirler edinirler. Böylece ilk cinsiyet şemasını oluşturan 

çocuk tüm ilişkilerinde cinsiyet rollerini sergileyebilmekte toplumun onlardan 

beklediği roller kapsamında erkek ya da kız çocuk olmayı öğrenerek 

büyümektedirler. Eğitim hayatıyla da toplumun kadın ve erkeklerden beklediği 

kadınsı ya da erkeksi roller pekiştirilmektedir. Mevcut eğitim politikaları, 

toplumun algı ve beklentilerinden bağımsız olamayacağı için eğitimin, cinsiyetle 

ilgili toplumsal beklentileri dikkate alması muhtemeldir. Bu durum, kadın ve 

erkeğin toplumsal paradigmanın onlara biçtiği rolleri yerine getirmekle sorumlu 

hale gelmelerine yol açar. Bir sonraki aşama ise iş hayatıdır. İş hayatı ve toplumsal 

cinsiyet düzeni birbirini karşılıklı olarak etkiler. Meslek seçimi, çalışma saatleri, 

aynı iş karşılığında farklı ücret uygulaması gibi pek çok konuda erkek ve kadına 

yönelik farklı uygulamaların (eşitsizliklerin) ortaya çıktığı görülmektedir 

(Çapçıoğlu & Çetin, 2020: 7-12). Dolayısıyla, erkek ve kadın arasındaki biyolojik 

farklılıklar, toplumsal cinsiyet rollerinin etkisiyle kategorik ayrımlara dönüşmekte 

ve bu da eşitsizlikleri kaçınılmaz hale getirmektedir. Bu bağlamda öznel 

kimliklerinin toplumsal kökenlerini belirginleştiren toplumsal cinsiyet rolleri 

cinsiyeti bir bedene kabul ettirilmeye çalışılan toplumsal bir kategori olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Kaylı, 2013: 17). 

1.2.3. Ataerkillik Kavramı 

Ataerkil kavramı asıl anlamıyla baba ya da patriark yani atanın rolü 

anlamına gelmektedir. Günümüzde bu kavram erkek egemenliğine işaret etmekte; 



16  

‘erkeğin kadına egemen olduğu ilişki biçimini’, ‘kadınların erkek vasıtasıyla 

ikincilleştirildiği sistemi’ tanımlamak için kullanılmaktadır. Feministler ise kadın 

ve erkek arasındaki güç ilişkisini tanımlamak için bu kavramı kullanmaktadırlar 

(Sultana, 2010-11: 2). Psikanalist Juliet Mitchell (1940- ) Kadınlık Durumu (1971) 

adlı eserinde erkeklerin kadınları değiştirdiği benzer sistemlere vurgu yapmak için 

ataerkillik kavramını kullanır (Mitchell, 1971: 24). Sosyolog Slyvia Walby (1953- 

) ise Patriyarka Kuramı (1990) adlı eserinde ataerkillikten erkeklerin kadınlara 

hükmettiği, baskı yaptığı, istismar ettiği pratik ve sosyal yapı olarak bahseder 

(Walby, 1990: 20). 

Ataerkillik, daha geniş bir tanımla, ailede kadın ve çocuklar üzerinde 

erkeklerin egemenliğinin ortaya çıkması ve kurumsallaşması, toplumda ise 

erkeklerin kadınlar üzerinde egemenlik kurarak bu gücü yaygınlaştırması 

anlamına gelir. Bu tanımlamalardan, erkeklerin toplumun önemli kurumlarında 

gücü elinde bulundurdukları ve kadınların bu güçten yoksun oldukları sonucuna 

varılabilir. Ancak, bu durum, kadınların tamamen güçsüz olduğu, hak ve nüfuzdan 

tamamen mahrum oldukları anlamına gelmez (Lerner, 1989: 239). Bu nedenle, 

ataerkillik için erkeklerin kadınları baskı altına aldığı (tahakküm) ve sömürdüğü 

toplumsal yapılar ve uygulamalar bütünü olduğunu söyleyebiliriz (Sultana, 2010-

11: 3) 

1.2.4. Toplumsal Cinsiyet ile İlgili Kuramsal Açıklamalar 

Toplumsal cinsiyet kadınla erkeğin sosyo-kültürel anlamda 

tanımlanmasını, toplumların cinsiyetleri ayırma biçimlerini ve cinsiyetlere 

yüklenen toplumsal rolleri kapsar ve ortaya çıkış nedeni hakkında farklı görüşler 

mevcuttur. Örneğin bazı disiplinler toplumsal cinsiyetin ortaya çıkmasında 

biyolojinin, bazıları sosyal çevrenin bazıları ise hem biyoloji sosyal hem de sosyal 

çevrenin etkili olduğunu öne sürmektedir. Biyolojik kökeni öne süren kuramlar 

doğuştan gelen biyolojik farklılıkların toplum içinde bireylere farklı rollerin 

verilmesinde belirleyici olduğunu savunur. Bilişsel yaklaşımı savunan kuramlar 

toplumsal cinsiyetin sosyal öğrenmeye dayalı olduğunu ve cinsiyete ait davranış 

kalıplarının sosyalizasyon sürecinde edinildiğini savunurlar. Sosyal etkileri ve 

etkileşimi savunan kuramlar ise cinsiyet ve toplumsal cinsiyetin keskin farklarla 



17  

birbirinden ayrılmasının mümkün olamayacağını, bireylere yüklenen rollerin hem 

kültürel hem de biyolojik cinsiyete uygun seçildiğini savunmaktadırlar (Güvendi, 

2023: 554). 

1.2.4.1. Biyolojik Kuram 

Bu kuram toplumsal cinsiyetin biyolojik, fizyolojik ve psikolojik 

farklardan meydana geldiğini savunmaktadır. Kuramın araştırma kapsamı; 

doğumdan itibaren kadın ve erkeklerden salgılanan hormonlar, ergenlik gibi kritik 

gelişim dönemlerindeki hormonal değişimler ve işlevsel/yapısal farklılıklardır. 

Kadın ve erkek arasında gözlemlenebilen bu farklılıklar tarih boyunca 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Örneğin, annelik içgüdüsünün beynin belirli bir 

bölümünde ya da üreme organlarında yer aldığı savunulmuş, yüksek zihinsel 

faaliyetlerin merkezi olan ön beyin loblarının kadınlarda daha küçük ve daha az 

kıvrımlı, basit zihinsel işlevlerin merkezi olan yan lobların ise kadınlarda daha 

büyük olduğu öne sürülmüştür. Yine erkeğin mimarlık, mühendislik gibi alanlarda 

daha başarılı olduğu ve bunun temel nedeninin de beynin performansının 

erkeklerde daha üstün olmasından kaynaklandığı ortaya atılan iddialar arasındadır 

(Dökmen, 2019: 48). Biyologlar bu farklılaşmaya kadın ve erkeğin anatomik 

farklılıklarına göre rol dağılımında üstlendikleri rollerin sebep olduğunu 

savunurlar. Bu durumu kadınların doğurma özelliği varken erkeklerde bu özelliğin 

olmaması, dolayısıyla kadının doğum-üreme-ev-çocuk ile ilişkilendirilerek evsel 

alana, erkeğin ise dışsal alana yönlendirildiğini ifade ederek örneklemişlerdir. 

Yapılan ayrım evrimsel açıdan iki cins arasındaki uyum farklılığını ortaya 

çıkarmakta, Freud’un ‘Anatomi kaderdir.’ söylemi yerini ‘Biyoloji kaderdir.’ 

söylemine dönüştürmektedir. Bu söyleme göre biyolojik yapı sosyal koşullanma 

ile ortaya çıkmakta ve biyolojik özelliklerin yanında sosyalleşme süreciyle de 

içselleştirilmektedir (Carnaghan & Bahry, 1990: 385-6). 

1.2.4.2.Sosyal Öğrenme Kuramı 

Psikolog Albert Bandura (1925-2021) tarafından ortaya atılan bu kuram 

toplumsal cinsiyete ilişkin davranışların sonradan kazanıldığını yani kadın ve 

erkeklerin rollerine uygun hareket etmeyi yine toplum içinde kadın ve erkeklerin 

gözlemlenerek oluşturulduğunu savunur. Başkalarının davranışları, tutumları ve 

duygusal tepkilerini gözlemleme, modelleme ve taklit etme ile çocuk cinsiyetine 



18  

uygun rolleri ve davranışsal farklılıkları öğrenerek cinsiyet yönelimli davranışları 

edinmekte, taklit ve pekiştirme yoluyla toplumsal cinsiyet rolünü ve kimliğini 

oluşturmaktadır (Lips, 1988: 43). 

Sosyal normlara uyum durumuna göre bireye ödül-ceza uygulanmakta 

böylece toplumsal cinsiyet rolünün nasıl olması gerektiği öğretilmektedir. Çünkü 

sosyal öğrenme kuramcıları ailelerin çocukları doğumlarından itibaren cinsiyet 

farklılıklarını göz önünde bulundurarak davrandıklarını ileri sürmektedir. 

Sözgelimi, babasının araba tamir ettiğini gören kız çocuğu ona yardım etmek 

istediğinde bu işin ona uygun olmadığı gerekçesiyle uzaklaştırıldığını 

gözlemleyince gelecekte bu konuda yardım etme çabasında bulunmayacaktır. Yine 

aynı kız çocuğu annesine mutfakta yardım ettiği için övüldüğünde gelecekte bu 

konuda daha hevesli tavır sergileyecektir. Dolayısıyla birey önce kendi cinsiyetine 

göre sınıflandırılmış davranışı öğrenmekte daha sonra da cinsiyetine uygun 

davranışı içselleştirerek uygulamaktadır (Pehlivan, 2017: 504-5). 

1.2.4.3. Sosyal Rol Kuramı 

Sosyal rol kuramı toplumsal cinsiyet sınıflamasının toplumsal yapısıyla ve 

cinsiyet rollerinin nasıl öğrenilip benimsendiğinin analiziyle ilgilenir ve cinsiyet 

davranışlarının altında yatan nedenin kadın ve erkeklerin farklı sosyal roller 

üstlenmelerinden kaynaklandığını savunur. Bu farklılıkların temelinde ise farklı 

sosyalleşme yaşantıları etkilidir. Sosyalleşmede kültürel etkiden çok aile ve 

toplumsal beklentilerin rolü baskındır. Toplumun kadınlardan ortak beklentisi dişil 

cinsiyet rollerini, erkeklerden beklentisi eril cinsiyet rollerini belirlemektedir. 

(Dökmen, 2019: 82-4). Örneğin kadın yemek yapar, erkek para kazanır çünkü ‘ev 

kadını’ rolü gereği (homemaker role) kendi cinsiyetine uygun işleri yaparak 

cinsiyet kalıp yargılarını oluşturur, erkek ise kaynak sağlayıcı (provider role) 

rolüyle güç ve statüsünü kontrol etmeye devam eder. Sosyal rol kuramına göre 

kadınlara küçük yaşlardan itibaren evsel beceriler (domestic skills) öğretilirken 

erkeklere ise ücret karşılığı pazarlanabilir beceriler kazandırılmaktadır. 

Bunun sonucu olarak da kadınlar öğretmenlik, hemşirelik gibi mesleklere 

yönlendirilirken erkekler ise siyaset, politika gibi alanlarda yetkinleştirilir (Kart & 

Güldü, 2009: 103). Sosyal rol kuramı zamanla kadınların itaatkâr erkeklerin ise 



19  

baskın karakterler haline gelerek toplumsal beklentilerin bireylerdeki rol 

kabullerini ve beklentilere uyum sürecini anlamak için de araç olarak kullanılır 

(Öztekin, 2024). 

1.2.4.4. Bilişsel Gelişim Kuramı 

Biliş (cognition) bireyin kendisini ve çevresini anlama ve yorumlamasını 

sağlayan zihinsel etkinlikler (Franzoi, 2014: 119), bilişsel gelişim bireylerin 

zihinsel yapı becerileri ve süreçlerindeki değişimlerdir. Bilişsel gelişim kuramı ise 

çocukların bilişsel gelişimiyle şekillenen cinsiyet rol gelişimlerini açıklar (Ölmez, 

2023: 19). Bu kurama göre, çocuklar büyüdükçe cinsiyetle ilgili sorgulamaları 

artar ve öğrendikleri bilgileri kendi bilişsel süreçlerinden geçirerek zihinlerinde 

işlerler. İlk olarak, çocuklar insanların kadın ve erkek olarak iki gruba ayrıldığını 

fark ederler. Ardından, hangi gruba ait olduklarını anlar ve sonrasında cinsiyetler 

arasındaki farkları öğrenirler. Toplumsal beklentileri ayırt etmeye başladıklarında 

ise kendi cinsiyetlerine uygun davranışlar sergilemeye başlarlar (Çıtak A., 2008: 

14). Psikolog Lawrence Kolhberg (1927-1987) bireylerin kendilerine ve dünyaya 

ilişkin tutarlı bir bakış açısı sürdürebilmesi için bilişsel tutarlılığa ihtiyaçları 

olduğunu iddia etmiştir. Bilişsel tutarlılığı sürdürebilmenin başat koşulu toplumca 

onay verilen kız ya da erkek çocuğu olmayı keşfetmek ve davranışları toplumsal 

cinsiyet kimliğine göre tasarlamaktır (Kart & Güldü, 2009: 105). Bu kurama göre 

toplumsal cinsiyet, çocuk tarafından belirli bir bilişsel gelişim düzeyine ulaştığında 

öğrenilmeye başlar. Çocuğun cinsiyet rolünü edinme süreci üç aşamada –cinsiyeti 

etiketleme-cinsiyetin kararlılığı ve cinsiyetin değişmezliği- gerçekleşmektedir. İlk 

aşama cinsiyeti etiketleme dönemidir. 2- 3,5 yaş aralığındaki çocukları kapsar. Bu 

evrede çocuk kendisinin bir cinsiyete ait olduğunu anlar. İkinci aşama cinsiyetin 

kararlılığı dönemidir. 3,5-4,5 yaş aralığındaki çocukları kapsar. Cinsiyetin 

sürekliliği yani kız olanların kız, erkek olanların erkek olarak büyüyeceği bu 

aşamada anlaşılır. Üçüncü aşama cinsiyetin değişmezliği dönemidir. 4,5-7 yaş 

aralığındaki çocukları kapsar. Büyüme ve fiziksel değişimler olsa bile cinsiyetin 

aynı kalacağının anlaşıldığı aşamadır (Bussey & Bandura, 1999: 4). Özetle bu 

kurama göre çocuk erken çocukluk dönemiyle kendini anlamaya başlayarak 

çevresini yorumlayabilmekte ve kendi cinsiyetinin farkında olarak edindiği cinsel 

kimliğe göre de cinsiyet rollerini şekillendirmektedir. 



20  

1.2.4.5. Toplumsal Cinsiyet Şeması Kuramı 

Psikolog Sandra Lipsitz Bem (1944-2014)’in ortaya attığı bu kuram sosyal 

öğrenme ve bilişsel gelişim kuramının temel öğelerinin birleşiminden oluşmuştur. 

Bireylerin kadın ve erkek rollerini nasıl öğrendiklerini açıklamak için sosyal 

öğrenme kuramı kullanılırken, bu rollerle ilgili edinilen bilgilerin nasıl 

kodlandığını anlatmak için bilişsel gelişim kuramından faydalanılır. Bu kurama 

göre, çocuklar öğrenme süreciyle bir cinsiyet şeması oluştururlar. Erkeksi (eril) ve 

kadınsı (dişil) olma anlamındaki toplumsal cinsiyet şeması hakkında teoriler 

geliştirdikten sonra, bu teorileri kategorilere ayırarak kararlar alır ve davranışlarını 

buna göre düzenleyip cinsiyet şemalarına işlerler (Aydoğdu, 2017: 82). Bilgiyi 

toplumsal cinsiyet şemasına göre işleme yeteneği, davranışları dişil ve eril olarak 

kategorilere ayırarak işlemede etkili olur. Aksi takdirde cinsiyetle alakası olmayan 

şeylerin de dişil ya da eril kategorilere işlenmesi söz konusu olabilir. Sözgelimi, 

nazik kelimesi dişil kategorisine, kartal kelimesi ise eril kategorisine 

yerleştirilebilir. Dolayısıyla toplumsal cinsiyet şeması cinsiyetin algılanması ve 

bilginin işlenmesinde temel çerçevedir (Anar, 2011: 26). Çocuk şematik seçicilik 

sayesinde kendi cinsiyetine uygun şemaları seçip öğrenerek benlik kavramını 

oluşturmaktadırlar. 

1.2.5. Cinsiyet Farklılığı Teorileri 

Cinsiyet farklılığı teorisi hem her bireydeki farklılıkları hem de birey ile 

diğerleri arasındaki farklılıkları içine alır. Kadın ya da erkek olmanın her zaman 

sembolik anlamlar ifade ettiğini savunan kuram cinsiyet farklılığını iddiası ile üç 

feminist teorinin şekillenmesine kaynaklık etmiştir. Bu teorilere aynı zamanda 

‘fark feminizmi’ ya da ‘cinsel fark feminizmi’ de denilmiştir. Bu teorilerde cinsiyet 

ilişkilerinin dönüştürülebileceği noktasında ortak görüş birliği sağlansa da cinsiyet 

farklılıklarının korunması ya da ortadan kaldırılması konularında fikir birliğine 

varılamamıştır. Bu durumun temel sebebi cinsiyet farklılığının hangi kısımlarının 

korunup hangi kısımlarının kaldırılacağı konusunda net cevapların olmamasıdır. 

Soruya verilen cevaplar Evrenselcilik (bir vardır), Farklılıkçılık (iki vardır) ve 

Queer (ne bir ne iki vardır) adı verilen feminist teorilerin ortaya çıkmasına zemin 

hazırlamıştır (Gültekin, 2021: 162). 



21  

Evrenselci yaklaşım; ırktan, fiziksel özelliklerden, dilden, cinsiyetten vb. 

kaynaklanan her türlü ikincil farklılıklardan bağımsız olacak şekilde bütün 

insanların birey, özerk bir özne olduğunu söyleyerek eşitliği özdeşlikle (her şey 

kendisinin aynısıdır) bağlaştırır. Bu yaklaşım aklın cinsiyetinin olmadığını ve aklın 

bedenin ötesinde olduğunu savunur. Dolayısıyla kadın ve erkek arasındaki 

farklılıklar da önem arz etmemektedir. Cinsiyet farklılıkları güç ilişkilerini (eril 

güç) oluşturmakta ve kadın olmak bu egemenliğin uzantısı olarak 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden cinsiyetler yoktur kaldırılması gereken cinsiyet 

sınıfları vardır. Böylece cinsliksiz genel bir insan sınıfı oluşturulacaktır. 

Farklılıkçılık yaklaşımının temel savunusu insanlığın iki cinsiyet içerdiği ve dişil 

olanın eril olana indirgenemeyeceğidir. Yaklaşımın temel amacı her iki cinsiyetin 

eşitliğini ve onların katkılarıyla zenginleştirilmiş ortak bir dünya yaratılmasıdır. 

Evrensel olanı ele geçiren erkek egemenliğine ve yaratılmış eril bir dünyanın 

karşısında dişil olanın en temel özelliği ‘tek’e yani erkek egemenliğine 

direnmesidir. Çünkü dişil olan eril olana indirgenemez. Queer yaklaşımında ise, 

toplumsal cinsiyete özgü kurallardan sapanların ‘Queer’ olarak nitelendirildiği 

görülmektedir. Toplumda iktidar yapılarının eril oluşu tüm Queer kimlikleri ve 

cinsiyetleri (lezbiyen, gey, biseksüel, transseksüel, aseksüel, aromantik, 

panseksüel, heteroseksüel vb.) toplum dışında tutmaktadır. Queer teori de marjinal 

kimlikleri asimile ederek baskılamak isteyenlere karşı bir tavırdır. 

‘Kimliksizleşme’, ‘cinsel kimlikleri yıkma’ girişimi olarak ortaya çıkan bu teori 

hegemonik erkekliğe karşı ötekileştirilen tüm kimlikleri birleştirme çabasıdır 

(Turan, 2021: 161-3). Queer teori cinsel kimlikler arasında sınırların geçişli 

olduğunu yani karşı- cinselliğin içinde eşcinsellik, eşcinselliğin içinde de karşı-

cinselliğin olduğunu iddia etmektedir. Bu bağlamda bu teorinin bakış açısına göre 

kadın ve erkek kategorileri anlamlarını yitirmektedir (Hirata, Laborie, Le Doare, 

& Senotier, 2015: 74-9). 

1.3. Feminizmin Tarihsel Süreçleri 

Feminizmin tarihsel sürecine bakıldığında farklı şekillerde yaşandığını 

söylemek mümkündür. Bu sürecin farklı süreçlere ayrılmasının nedenlerinden biri 

kadınların farklı anlayış, kuram ve ideolojilerden etkilenmeleridir. Diğer bir neden 



22  

ise farklı zamanlarda farklı talep ve isteklerin olması, kapitalist ve patriarkal 

sistemi farklı açılardan eleştirmeleridir. Feminizm süreçleri I., II., III. ve IV. 

feminist dalga olarak adlandırılmaktadır fakat birçok araştırmacı ilk üç dalgayı 

esas almaktadır. Bu feminizm dalgaları 19. Yüzyıldan günümüze kadar olan süreci 

içermektedir (Taş G., 2016: 166-7). 

Birinci dalga feminizm, sanayi toplumu ve liberal politikaların etkisiyle 

ortaya çıktı. Kadınlara eşit fırsatlar verilmesiyle ilgilenen dalga 20.yüzyıl boyunca 

hem Batı hem de Doğu toplumlarında feminizmi etkiledi. İkinci dalga feminizmle 

1970’lere kadar savaş sonrası Batılı refah toplumlarında Siyahîler ve eşcinseller 

gibi ezilen grupların istekleri göz önünde bulunduruldu ve bu dönemde Yeni Sol 

yükselişe geçti ve kadınların güçlendirilmesi ve farklı haklara sahip olması için 

radikal kararlar alındı. 1990’ların ortasında bilgi toplumu ve neo-liberal küresel 

politika bağlamında yeni bir postkolonyal ve postsosyalist dünya düzeninin ortaya 

çıkmasıyla III. dalga feminizme geçildi. Üçüncü dalga feminizm, ‘evrensel kız 

kardeşlik’ kavramına meydan okurken ve çapraz düzlemde belirsizliği, çeşitliliği 

ve çoğulluğu kucakladı (CharlotteKroløkke & Sørenson, 2005: 1- 5). IV. dalga 

feminizm dijital feminizm olarak da adlandırılır. İnternet ve sosyal medya, bilgi 

paylaşımı yapmak, fikir alışverişi yapmak, stratejileri koordine etmek ve daha adil 

ve eşit bir dünya inşa etmek amacıyla önemli bir araç haline gelen bu feminizm, 

2013 yılında ortaya çıkmıştır (Akan, 2020: 8). 

Feminizmin bu kadar çok dalgaya ayrılmasının sebebi global ve yerel 

düzeydeki değişimlerin siyasi, sosyal ve toplumsal alandaki etkilerinin 

sonuçlarının feminist algıda meydana getirdiği farklılıklardan kaynaklanmaktadır. 

1.3.1. Birinci Feminist Dalga: Eşitlik (1830-1930) 

‘’Almanya “Eşit, evrensel, doğrudan imtiyaz” aldı, Senato Amerika’ya eşit 

oy kullanma hakkı verilmesini reddetti. Hangisi daha çok Demokrat, 

Almanya mı, Amerika mı?’’ 2 

 
2 Beyaz Saray önünde protesto sırasında taşınan pankart 23 Ekim1918. 

I.Dünya Savaşı sırasında Ulusal Kadın Partisi (NWP) üyeleri hükümeti demokratik olmayan 

uygulamaları nedeniyle Beyaz Saray önünde protesto ederken bu pankartı tutuyorlardı. Almanya 

kadınlara seçme hakkı vermişti fakat özgürlük ve demokrasinin savunucusu olan Amerika 



23  

Ataerkil sistemin baskılarına yönelik mücadelelerini kolektif çerçeveye 

yükselten kadınlarda tam bir feminist bilincin oluşması 18. yüzyılda olmuştur. 

Feminizmin ilk tohumları Fransız Devrimiyle atılmış, Versailles Sarayı’na 

saldıran yoksul hayat kadınlarının girişimi de hareketin ilk adımı olmuştur. Yine 

Devrim sayesinde eşitlik ve özgürlük idealleri sosyal yaşamda karşılığı bulmuş, 

feminist hareket fikirlerini daha geniş kitlelere yayma imkânı bulmuştur. Kadınlar 

devrimde erkekler kadar pay sahibi olsalar da vatandaşlık haklarının sadece 

erkekler için geçerli olduğunu anlamışlardır (Notz, 2018: 38-9). Dönemin 

devrimcilerinden Fransız Olympe De Gouges, 1789 yılında mecliste okunan 

‘İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’nin ataerkil söylemine karşılık ‘Kadın ve 

Yurttaş Hakları Bildirgesi’ni (1791) yazmıştır. Bu bildirge ile kadın ve erkeğin 

kamusal alanda eşit olması ve yönetimde kadınların da söz sahibi olmaları 

gerektiğini savunmuştur (Michel, 1979: 48-60). Tüm baskılara rağmen 

söylemlerinde ısrar eden De Gouges 1793 yılında giyotinle öldürülmüştür. İlk 

sistemli meydan okumayı Mary Wollstonecraft Kadın Haklarının 

Gerçeklendirilmesi (1972) isimli eseriyle yapmıştır. Wollstonecraft kadınlara oy 

verme ve mülkiyet hakkının verilerek, eğitimde fırsat eşitliğinin sağlanması 

gerektiğini dile getirmiş, Birinci Feminist Dalga da kadınlar için talep edilen bu 

haklar üzerine inşa edilmiştir.  

Sanayileşme burjuva kadınları küçük üretim yapabilecekleri yerlere 

çekilmeye işçileri ise fabrikalarda en ağır şartlarda çalışmaya mecbur bırakmıştır. 

19. yüzyılda ise feminist hareket kapitalizm ve onun eril yapısına direnmiştir. 

Sermaye birikiminde kadın emeği önemli olsa da eşit yurttaşlık hakkı söz konusu 

olunca toplum izleyici kalmıştır. Kadınlar sadece kadın-erkek eşitsizliğinden değil 

kadın-kadın arasındaki eşitsizlikten de etkilenmekte doğal olarak mücadele alanı 

da ona göre şekillenmektedir. Kadın işçiler ücret yetersizliğine emek sömürüsüne 

isyan etmiş, burjuva kadınlar ise siyasi haklarını geri kazanma mücadelesi 

vermişlerdir (Scott, 1996: 121-25). 

Bu dönemde dünya genelinde kadınların seçme-seçilme hakkının olmadığı 

 
vatandaşlarını bu haktan mahrum bırakmıştı. Pankart öfke patlamasına neden oldu ve protestocuları 

tutuklama emri verildi. Çünkü Almanya’yı Amerika ile kıyaslamak ihanetti. 

 



24  

görülür. Avrupa’da yalnızca önemli mevkilerde eşleri olan kadınlar oy verme 

hakkına sahipti. ABD’de kadınlarla beraber Siyahîlerin de seçme seçilme hakkı 

yoktu. ABD’de Siyahî erkeklere oy verme hakkının tanınması, Beyaz ve Siyahî 

kadınların hak arayışlarını desteklemiş ve bu mücadele diğer hak mücadelelerine 

de ilham vermiştir. İlk olarak Fransa ve Kanada’daki kadınlar isyan etmiş, 

ardından 1888’de kurulan Ulusal Kadın Konseyi ve 1902’de ABD ile İngiltere’de 

kurulan Uluslararası Kadın Oy Hakkı Birliği, kadınların siyasi hakları için 

mücadele etmiştir. Yine bu ülkelerde kamu toplantılarını bölen, açlık grevleri 

yapan süfrajet olarak nitelendirilen radikal kadın hakları savunucuları baskılarıyla 

1893’te Yeni Zelanda, 1902’de Avustralya, 1917’de İngiltere’de kadınlara oy 

kullanma hakkı vermiştir. 1917-18 tarihlerinde Almanya ve Sovyetler Birliği 

kadınlara seçme hakkını verirken Amerika ve Büyük Britanya savaş dönemindeki 

katkıları nedeniyle kadınlara ödül olarak bu hakkı tanımıştır. İtalya ve Fransalı 

yurttaşlar ise II. Dünya Savaşı sonrasında bu haklarına kavuşmuştur. 1920’lere 

gelindiğinde feminizm sayesinde pek çok Avrupa ülkesinde kadınlar oy 

kullanma hakkı elde etmiştir. Büyük Buhran ve I. Dünya Savaşı’ndan sonra 

feminist faaliyetlerde durağanlaşma görülür. Çünkü bu süreçte savaşa katılan 

erkeklerin yerine kadınlar fabrikalarda çalışmaya başlamıştır fakat erkeklerin geri 

gelmesi ve işlerini geri istemeleri sonucunda işlerini kaybetmiş ya da çok düşük 

fiyatlara çalışmaya devam etmişlerdir. Böylece her ne kadar savaş erkek ve kadının 

konumunu eşitlese de savaş sonrasında eski eşitsizlikler devam etmiştir (Donovan, 

2005: 45-7). 

‘Eşitlik’ ilkesinin vurgulandığı Birinci Feminist Dalganın en önemli sonucu 

cinsel devrim olarak adlandırılan hareketle toplumsal statü ve değişim meydana 

getirecek anlayışların temellerinin atılması ve işlevsel bir hale gelmesini sağlamak 

olmuştur (Millett, 2000: 63). Bu dönemin ardından feministler, erkek ve kadının 

kamu ve özel alanlarda eşit haklara sahip olması için sosyal, siyasal, ekonomik ve 

hukuki taleplerini dile getirerek mücadelelerine devam etmişlerdir. 

1.3.2. İkinci Feminist Dalga: Özgürlük (1940-1970) 

Hiçbir kadın, diğer kadınlar adına tek başına özgürlük talep edemez; 

çünkü bu, onların kendi seslerini duyurma ve birlikte hareket etme hakkını 

ellerinden almak anlamına gelir. Bireysel mücadeleler, tek başına bir 



25  

tehdit oluşturmaz ve sistem içinde yalnızca marjinal bir figür ya da geçici 

bir ilgi unsuru olarak görülebilir. Ancak kadınlar bir araya geldiğinde ve 

örgütlü bir şekilde hareket ettiğinde, gerçek bir siyasal güç haline gelir ve 

dönüşüm yaratma potansiyeli kazanırlar (Rowbotham, 1994: 13). 

 

20. yüzyılda yaşanan iki büyük savaşın ardından feminist teorinin gelişim 

sürecinde durağanlık yaşansa da kuramsal gelişimin dinamiklerini de hazırlamıştır. 

1960’ların sonlarında ABD’deki sivil haklar hareketi ve hükümet politikaları 

feminist teorinin yeniden ivme kazanmasına neden olmuştur. Makro alanda 

ekonomik kalkınma sağlamak amacıyla ABD kadın iş gücü istihdamı sağlamak 

istemiş ve kadınlara bazı tekliflerde bulunmuştur. Kuşkusuz bu tekliflerden en 

önemlisi üniversitelerin çağrısıdır. Yine iş hayatında ayrımcılığa maruz kalan 

kadınların koşullarını iyileştirmek için ‘Eşit Ücret Hareketi (Equal Pay Act)’ 

adında bir rapor düzenletip yasalaştırmıştır. Bu yasayla kadın erkek eşitliği 

sağlanmış ve feministlerin her alanda eşitlik taleplerinin temelini oluşturmuştur 

(Bayraktar, 2023: 52). Yeniden canlanan feminist hareket ABD’den başlayarak 

Batı Avrupa’ya yayılmıştır. 1968 yılında, Fransa'nın muhafazakâr hükümetine 

karşı Nanterre Üniversitesi'nde başlayan öğrenci hareketi, hızla büyüyerek 

işçilerin desteğini kazanmış ve ülke genelinde ayaklanmalara, fabrikalardaki 

işçilerin genel grevine yol açmıştır. Tüm dünyada etkisinin hissedildiği bu olay 

1968 hareketi olarak adlandırılmış ve feminizmi etkilemiştir. 

Fransız felsefeci Simon de Beauvoir’in (1908-1986) kadınların gördüğü 

baskıların psikolojik, sosyolojik ve felsefi temellerini incelediği İkinci Cins (1949) 

adlı eseri İkinci Feminist Dalganın teorik alt yapısını oluşturmuştur. Amerikalı 

yazar Betty Friedan (1921- 2006), ekonomik olarak bağımsız ve iyi eğitimli 

kadınların bile çeşitli toplumsal sınırlamalarla karşılaştığını öne sürmüştür. Bu 

kısıtlamaları “adı olmayan sorun” olarak nitelendirerek, kadının kendi benliğini 

bulmasının en büyük özgürleşme kaynağı olduğunu savunmuştur. Görüşlerini 

Kadınlığın Gizemi (The Feminine Mystique) (1963) adlı kitabında toplayan 

Friedan, bu eseriyle İkinci Dalga Feminizminin şekillenmesine önemli katkılar 

sağlamıştır (Hannam, 2007: 137). Birinci Feminist Dalga döneminde kadınlara 

eğitim hakkı, çalışma hayatına katılım ve siyasi haklar gibi temel kazanımlar 

sağlanmış olsa da toplumsal normlar, cinsiyetçi söylemler, örf ve adetler nedeniyle 



26  

teoride kalmış, pratiğe dökülememiştir (Kolay, 2015: 8). 

İkinci Dalga kolektif bir kadın kimliği tanımlamış, kadın statüsü ve rolleri 

erkek rollerinden değerli kılınmıştır. Kadınların kamusal alanda yaşadıkları 

eşitsizliklerden doğan ötekileştirmelerin karşısında durularak baskıcı tutuma karşı 

bütüncül bir yaklaşım geliştirilmiştir. Böylece kadınlar ataerkil söylemlere son 

vermeyi, toplumun her alanında eşitlenmeyi ve cinsel özgürlüklerini kazanmayı 

hedefleyen yeni bir kimlikle mücadelelerine devam etmiş, (Beauvoir S. D., 2000: 

17- 8) kadınların kamusal alanlara girerek özgürleşmesi ve her alanda erkekle eşit 

sayılması bu dalganın temel hedefi olmuştur. 

İkinci Feminist Dalga’nın en önemli sonucu, farklı düşünce akımlarıyla 

etkileşim içinde kalarak liberal, Marksist, radikal, sosyalist feminizm gibi çeşitli 

bakış açılarına sahip yeni teorilerin ortaya çıkması ve kadın haklarına yönelik 

alternatif çözümler arayışıdır (Bayraktar, 2023: 53). Liberal feminizm, kapitalist 

sistem içinde kadın ve erkek arasında tam eşitliği sağlamayı amaçlamıştır. Marksist 

feminizm ise kadınların ezilmişliğini sınıf temelli analiz etmiş, ancak kadınlar 

arasındaki sınıfsal farklılıkları yeterince ele almamıştır. Radikal feminizm, kadın 

bedeninin denetimini kadınların kendilerinin sağlaması gerektiğini vurgulamış ve 

cinsel özgürlükleri merkeze almıştır. Sosyalist feminizm ise Marksist ve radikal 

feminizmi harmanlayan uzlaşmacı bir tavır sergilemiştir (Giddens & Sutton, 2019: 

517). 

İkinci Feminist Dalganın en önemli sonucu kadın özgürlüklerinin 

uluslararası alanda görünür ve tanınır olmasına aracılık etmesidir. Ayrıca hareketin 

önemli unsuları; değişime aileden başlanması, cinsel özgürlük adına önemli 

adımların atılması ve kız kardeşlik yaklaşımı ile feminizme yeni bakış açıları 

kazandırmıştır. 

1.3.2.1.Cinsiyetçi Baskının Reddi: Özel Alan ve Aile 

Feminist filozof Simon de Beauvoir İkinci Cins adlı eserinde 

varoluşçuluğun ‘insan içinde bulunduğu topluma göre şekillendiği’ teorik 

felsefesinden hareketle erkek cinsinin kadını ‘öteki’ olarak tanımladığını 

savunmuştur. Çünkü bireyin kendini zıttı olduğu şeyle tanımlaması kadının ‘öteki’ 

olmasını meşrulaştırmaktadır. Ayrıca erkeklerin egemen oldukları hâkimiyetin 



27  

devamı ve özgürlük alanlarının muhafazası için de bu durum gereklidir (Walters, 

2005: 138). Beauvoir kadınların öteki olmaktan çıkıp ‘özne’ ye dönüşerek kendi 

‘ben’ini yaratabileceğini fakat bu dönüşümün önündeki en büyük engelin ataerkil 

yapının yanında sosyal toplum normlarının da olduğunu iddia eder (Beauvoir S. 

D., 2000: 155-9). Dolayısıyla kadının yasal haklar elde etmesi dönüşümü için 

yeterli değildir. Kültürel ve ekonomik düzeyde de değişimlere ihtiyaç vardır. 

Kadının dönüşümü için ilk değişim aileden başlanmalıdır. Çünkü ataerkil yapısıyla 

aile cinsiyetçi sömürünün arttığı; annelik, ev kadınlığı gibi kavramların 

yüceltilerek kadının evsel alan sınırlarında kalmaya zorladığı yer olduğu için 

değişimin buradan başlaması gerekmektedir (Doltaş, 1995: 53-4). 

İkinci Feminist Dalga evsel alanın ‘özel alan’ olarak adlandırılmasını 

eleştirerek ‘kadının özel alan hizmetçisi’ olarak görülmesini reddetmiştir. ‘Kişisel 

olan politiktir.’ sloganıyla özel alanın kadına, kamusal alanın erkeğe atfedilmesini 

eleştirmiştir. Sloganın mimarı Amerikalı yazar Kate Millett Cinsel Politika (1970) 

adlı eserinde ataerkil toplum düzeninin kadına yüklediği ikinci sınıf görme 

muamelesinin edebi ve felsefi eserlerdeki temsilini incelemiştir. Millett bir grubun 

ötekini yönetmesi halinde ikisi arasındaki ilişkinin politik olacağını dolayısıyla 

cinsiyetler arasındaki ilişkinin de politik olduğunu ortaya çıkararak İkinci Dalga 

Feminizm hareketine katkı sunmuştur (Millett, 2000: 106- 110). İngiliz yazar Eva 

Figes tarafından yazılan Ataerkil Tavırlar (1970)’ da kadına uygulanan baskıcı 

tutumun sebebini ataerkil toplum yapısı ve kapitalist ekonomik sistemden 

kaynaklandığını ileri süren Figes bu dalganın tezini desteklemiştir (Figes, 1986: 17-

34). Beauvoir, evliliğin kadınlara konforlu bir yaşam sunacağı düşüncesinin 

aslında onları özel alanla sınırlandırarak özgürlüklerini kısıtladığını 

savunmuştur. Bu nedenle, kadınları ev içi rollere mahkûm eden yasal 

düzenlemelerin kaldırılması gerektiğini öne sürmüştür (Bayraktar, 2023: 53). 

1.3.2.2. Cinsel Özgürlük: Kürtaj Hakkı 

Ataerkil toplumlarda eril zihniyete yerleşmiş olan kadının bedeninde söz 

sahibi olma içgüdüsü kadının özgürlüğe kavuşmasının önündeki en büyük 

engeldir. Bu engelin aşılması için kadınlara cinsel özgürlüklerinin verilmesi ve 

bedenleri üzerinde kontrole sahip olmaları sağlanmalıdır (Donovan, 2005: 47). 

Kadın Haklarının Gerçeklendirilmesi eserinde Wollstonecraft erkeğin kas 



28  

gücünün onu avantajlı duruma getirmesi nedeniyle toplumun kadınları erkeğe 

hizmet etme rolüne zorladığını vurgulamıştır (Wollstonecraft, 2012: 86-100). 

Ayrıca bu vasfının ortadan kaldırılması için kadın bedenini metalaştıran 

zihniyetten kurtulup, kadın ve erkek arasındaki ilişkiyi cinsiyet ayrımına gitmeden 

‘insan’ temelli bakış açısına göre değerlendirilmesi gerektiğini de eklemiştir 

(Vincent, 2006: 301- 6). Klasik liberalizmin önemli savunucularından olan John 

Stuart Mill ise Kadınların Köleleştirilmesi (1896) adlı eserinde kas gücü 

yetersizliği nedeniyle erkeklere bağımlı olan kadınların köleleştirilerek farklı bir 

sosyal statüye konulduğunu belirtmiştir. Kadını erkeğe bağımlı hale getiren aile 

hukuku yasasının insanlığın gelişimi önündeki engel olduğunu ve bu yasanın 

yerine kadın ya da erkeğin birbirleri üzerindeki ayrıcalık ya da güç kullanma 

hakkının olmadığı eşitlik ilkesinin benimsenmesini vurgulamıştır (Geçit, 2013: 

109-13). 

1960’larda tıptaki teknolojik ilerlemeler, güvenli doğum koşullarını 

iyileştiren araçların gelişmesini sağlarken, cinselliğin doğurganlıktan ayrışmasına 

da zemin hazırlamıştır. Kadınlar, doğum kontrol yöntemlerinin yaygınlaştırılması 

ve herkesin bu imkanlara erişebilmesi için mücadele etmiş, kısıtlayıcı yasaların 

kaldırılması yönünde girişimlerde bulunmuştur. 1966 yılında ABD’de Betty 

Friedan liderliğinde kurulan Ulusal Kadın Örgütü (NOW – National Organization 

for Women), kadınların eğitimde eşit fırsatlara sahip olması, iş hayatına katılımı, 

aile hukukunda adaletin sağlanması ve medyadaki cinsiyetçi söylemlerin 

sonlandırılması için çalışmalar yürütmüştür (Çakır, 2011: 509-16). Feministlerin 

mücadeleleri sonucu 1967’de Fransa’da doğum kontrol uygulaması 

yasalaştırılmışsa da istemsiz doğumların devam etmesi nedeniyle kadınlar kürtaj 

hakkı da verilmiştir. Böylece kadınlar hem cinsel özgürlüklerine kavuşmuş hem de 

bedenleri üzerinde mutlak karar verici olmuşlardır. İngiltere 1967, ABD 1973 

yılında doğum kontrol uygulaması ve kürtaj hakkını kazanmış, daha sonra diğer 

ülkeler de bu hakları yasalarına dâhil etmişlerdir (Kolay, 2015: 8). Kürtaj 

hakkından sonra verilen mücadeleler sonucunda tecavüz ve cinsel taciz kadına 

işlenen suçlar arasına alınmış ve bu tür durumlarda kadına basın yasağı getirme 

hakkı tanınmıştır (Bayraktar, 2023: 53-4). 

 



29  

1.3.2.3.Erkek Tahakkümüne Karşı Çıkış: Kız Kardeşlik 

İkinci Dalga Feminizmin en büyük özelliği kadınların bir araya gelip 

kolektif şekilde mücadele etmeleridir. Bu kolektif mücadele ruhu küçük gruplar 

halinde bir araya gelip kendi deneyimleri hakkında konuşarak birbirlerinin 

sorunlarını anlamalarına kapı aralamıştır. Birbirlerini anlamaya çalıştıkları bu 

girişimlerine ‘bilinç yükseltme’ faaliyetleri adını vermişlerdir. Bilinç yükseltme 

‘özel alan politiktir’ söylemi ile kadınların kendileri için politika yapmaları 

anlayışını birleştiren bir uygulamadır (Walters, 2005: 155-7). Kadın 

deneyimlerinin konuşulan bir şey olmasıyla özel alan politikleşmiş annelik, 

doğurganlık, kürtaj, seks işçiliği, tecavüz, şiddet gibi özel sorunlar kamuoyu 

gündemine taşınarak politik sorunlara dönüşmüştür. 

Bilinç yükseltme grupları ile birbiriyle biyolojik bağı olmayan pek çok 

kadın bir araya gelmiş ve toplumsal cinsiyet rollerinin tekil şahıslar üzerindeki 

etkilerini sorgulayarak içinde bulundukları tahakküm, erkek egemenliği ve 

cinsiyeti karşısında nasıl ezilip zulme uğradıklarını anlatım yoluyla 

çözümleyebilmişlerdir. Böylece kadınlar arasında dayanışma bağı oluşmuş, 

birbirlerini yargılamadan rakip olarak değil de kardeş olarak görmeye 

başlamışlardır ve bu durum ‘kız kardeşlik’ argümanını ortaya çıkmıştır. Kız 

kardeşlik kadınlar arasında sosyal, etik ve duygusal tabana yayılan birleştirici bir 

ideoloji olarak 1968 sonrası önemli bir gelenek haline gelmiştir (Avcil, 2020: 

1297-9). 

1.3.3. Üçüncü Feminist Dalga: Çelişkilerin Şöleni (1990-2008) 

Ne zaman biri “kadınlar” dese, zihnimde net bir şey belirmiyor. 

Hangi kadınlardan bahsediyorsun? Beni mi, annemi mi, oda arkadaşımı 

mı, yan dairedeki beyaz kadını mı, süpermarkette çalışan kasiyeri mi, yoksa 

Kore’deki teyzelerimi mi? Yoksa tüm dünya kadınlarını mı kastediyorsun? 

Ne anlatmak istediğini tam olarak anlayana kadar sormaya devam 

ediyorum. Kız kardeşlik küresel olabilir, ama bu kardeşlik kimleri 

kapsıyor? Hiç kimse, bir başkası hakkında kesin varsayımlarda bulunamaz 

(Siegel, 1997: 57-8). 

Üçüncü Feminist Dalga, 1980’lerin ortalarında feminizm ve ırkçılığın 

kesişimini ele alan yazılar ve bu konular etrafında yürütülen tartışmalar sonucunda 

şekillenmiştir (Heywood & Drake, 1997: 8). Popüler kültür ve bireysel 



30  

deneyimler, genç kadınlara eşitliğin sağlandığını, feminizme artık gerek 

kalmadığını ve feminizmin ulaşabileceği en ileri noktaya vardığını 

düşündürmüştür. Bu durum, yeni nesli kendilerine özgü bir feminist anlayış 

geliştirmeye yöneltmiştir. Üçüncü Dalga Feminizm kendinden öncekilerde 

çözümlenemeyen, tartışılan konulara antitez niteliğindedir. Çünkü dönemin 

sosyal, kültürel ve siyasal düzeydeki değişimleri sonucu kadın sorunları mikro 

düzeyde temellendirilmiş ve makro düzeyde çözümler getirilmiştir. Bu yönüyle 

Üçüncü Dalga Feminizm diğer feminist dalgalardan keskin çizgilerle ayrılmıştır. 

İkinci dalga feminizm kadınları tek tip evrensel bir kadınlık algısına bürümüş ırk, 

etnisite, kimlik, sosyo- ekonomik farklılıklarını göz ardı etmiştir (Walters, 2005: 

163). Bu durum kadınların kendine özgü sorunlarının fark edilmemesine neden 

olmuştur ve Üçüncü Feminist Dalga bu sorunlarından yola çıkarak kadınların 

bireysel, bölgesel, etnik, kültürel ve sosyo- ekonomik farklılıklarına yeni pratikler 

getirmiş kadına sınır koyan, ezen, ötekileştiren her meselenin bireysel boyutlarını 

detaylandırmıştır. 

Üçüncü Dalga Feminizm, sınıf, ırk, cinsiyet, etnisite, cinsellik, milliyetçilik 

ve siyaset gibi konuları feminist bir perspektifle ele alarak teorik çerçeveye 

oturtmaya çalışmıştır. Josephine Donovan, Feminist Teori (1985) adlı eserinde, 

İkinci Dalga Feministleri liberal aydınlanmanın öncüleri olarak tanımlarken, 

Üçüncü Dalga Feministleri ise belirli bir politik kimliği reddeden postmodernistler 

olarak nitelendirmiştir (Donovan, 2005: 351). Buradan hareketle bu dalgada 

postmodernist ve postyapısalcı kuramların etkili olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

akımın savunucuları aynı zamanda feminizmin kendisini sorgulamış, Avrupa-

merkezci bakış açısını eleştirmişlerdir. Feminizm Avrupa dışında kalan kadınların 

ezilmişliklerinin boyutlarını yansıtmadığını için kadının sadece üst ve orta sınıfa 

indirgeyen Beyaz kadının tek tipçi söylemine karşı çıkmışlardır. Bu dalga 

farklılıklara, sosyo-kültürel çeşitliliklere, bireysel ezilmişliklere yöneldiği için 

feminizme yeni bir bakış açısı kazandırmıştır. Farklılıkların ön plana çıkarılarak 

popülerleştirilmesi, cinsel yönelimlerin meşru argümanlarla çözümlenmesi, cinsel 

kimlik gibi kavramların sürekli gündeme getirilmesi farklı grup ideolojilerine de 

zemin hazırlamıştır (Çelikkol, 2022: 52-3). 

 



31  

Üçüncü Feminist Dalganın en önemli sonucu, günümüze kadar devam eden 

argümanlar oluşturmasıdır. Kadınının coğrafi farklılığına odaklanılarak mikro 

sorunlara makro düzeyde cevaplar aranmış böylece kadına dair hem bireysel hem 

de evrensel sorunlar tek tek sorgulanmıştır. Yapılan araştırmaların çokluğu ve 

feminist faaliyetlerin yükselişi üçüncü dalga feminizmin çeşitli kollara ayrılmasına 

neden olmuştur. 

1.3.3.1. Üçüncü Dalga Feminist Hareketler  

1.3.3.1.1.Postfeminizm 

Terim ilk kez 1980’lerde kullanılmış, 1990’larda ön plana çıkmış ve Üçüncü 

Dalga Feminizmle eşanlamlı hale gelmiştir. Post feminizm, çeşitli teorik ve çelişkili 

bakış açıları ve yaklaşımlarıyla, ABD’de 1990’ların genç kadınlarının ve 

İngiltere’de 2000’lerin kadınlarının önderlik ettiği feminist aktivizmin yükselişine 

işaret eder (Anwar, Sadija, & Urooj, 2021: 138). Post, feminizmin bitmesini değil 

aksine teorideki değişim-dönüşüme işaret eder. Dolayısıyla postfeminizm 

ideolojik bir bütünlükten çok kadının günün koşulları içinde yeniden 

değerlendirildiği bir evredir. Üçüncü Feminist Dalga ile kadın kimliği, hakları, 

cinselliği ile yeniden yorumlanmış, eşitlik arayışı yerini kendi varlığını ortaya 

koymaya bırakmıştır. Postfeminist teorisyenler Luce Irigaray ve Helene Cixous 

kadının kendine kavuşabilmesinin yolunun özgürleşmesinden geçtiğini 

belirtmişlerdir. Böylece kadın eril dünyadan uzaklaşıp bağımsızlaşacak ve kendi 

dilini oluşturabilecekti. Kendi dilini oluşturan kadınlar feminizmin onlara 

yüklediği ‘kurban’ rolüne karşı çıkarak geleneksel rollerine geri dönmelerinin 

gerekliliğini savundular. Fakat bu geri dönüşte feminizmden kazandıkları hakları 

da devam ettirerek tıpkı güç sahibi erkek gibi gerektiğinde ezici şekilde 

baskınlaşabileceklerdi. 

Postfeminizm kadınların toplumsal statülerine çözüm önermemiş ancak 

hali hazırda bulunan rol modeller sunmuştur. 1990’larda Amerika’ da çekilen Sex 

and the City dizisinin kadın modelleri postfeminist akımın somut örneği olarak 

değerlendirilebilir. Dizide yer alan Miranda Hobbes karakteri hem anne hem eş 

hem sevgili hem de iş kadını olarak ‘önerilen’ yeni kadın için örnek teşkil 

ediyordu. Yine dizideki bir diğer örnek alınması gereken kadın karakteri ise 

Samantha Jones’tu. Jones özgür cinsel yaşamıyla erkekle eş değer hatta erkekten 



32  

daha güçlü bir pozisyona da çıkabiliyordu. İngiltere’de ise Tracey Emin’in itiraf 

sanatı (confession art) ile sanat tarihinde ilk kez kadın bir sanatçının mahremiyeti 

tüm çıplaklığıyla ortaya serdiğine şahit olunmuştur. İyi, kötü, muzır, masum ne 

varsa kadınlarla ilgili her şey ortaya dökülmüş, medyada birlikte olduğu erkeklerin 

isimlerinden oluşan çadırdan, yaptırdığı kürtaja dem vuran boş beşiklere kadar pek 

çok yerleştirme yapılarak kadınlara daha fazla özgürlük ve özgüven aşılanmaya 

çalışılmıştır. İlerleyen süreçte Amerika ve Avrupa LGBT (lezbiyen, gey, 

biseksüel, transseksüel) çalışmalarıyla postfeminizm perspektifini genişletti. 

Cinsiyet konusunda çalışmalarıyla ünlü Amerikalı post yapısalcı Judith Butler çok 

cinsiyetlilik kavramıyla öne çıktı. Butler, cinsiyet kimliklerini belirli kategorilere 

ayırmak yerine, birey sayısı kadar farklı kimlik olabileceği fikrini savunarak 

kimliklerin çoğalmasını sağladı. Fransız akademisyen Helene Cixous ise 

psikanalitiğin fallus merkezci (fallosentrik) düşüncesini eleştirmiş her kadının 

içinde bir erkek her erkeğin içinde bir kadının var olabileceğini ortaya atmıştır. 

Böylece çiftcinsiyetlilik kavramı sorgulanmış ve erkek egemen bakış açılarına 

alternatif oluşturmuştur. Kısacası postfeminizm her insan farklı bir kimliktir ve 

mevcut varlığı/cinsiyeti içinde değerlendirilmelidir bakış açısıyla üçüncü feminist 

dalgaya farklı bir perspektif kazandırmıştır (Dolma, 2011: 1-2). 

1.3.3.1.2.Neo-liberal Feminizm 

Neoliberal feminizm, Milton Frieda’ın kapitalizmin iki temel özelliği 

olarak tanımladığı bireysel özgürlüğe ve kişisel seçim hakkına vurgu yapması 

nedeniyle sıklıkla post ve popüler feminizm ile ilişkilendirilen üçüncü dalga 

feminizmin bir başka koludur (Anwar, Sadija, & Urooj, 2021: 139). Bu bakış 

açısına göre, yalnızca kariyerine odaklanarak ailesini geride bırakan bir kadın 

profesyonel olarak kabul edilmez. Çünkü neoliberal feminizm, başarılı bir kariyeri 

tatmin edici bir ev yaşamıyla dengeleyebilen güçlü bir kadın figürünü idealize 

etmektedir. Bu feminizmin en önemli kıstası mutluluktur ve mutluluk ise özel alan 

ile kamusal alanda mükemmel bir denge kurabilme yeteneğine bağlıdır 

(Rottenberg, 2014: 428). 

Neoliberal feminizm üç politik ideal üzerine kuruludur. İlki; cinsiyet 

eşitsizliğinin bireyselleştirilmesidir. İkincisi; siyasi tepkilerin özelleştirilmesidir. 

Sorunlar bireysel olduğu için çözümler de bireysel olmalı eşitsizliklerin önüne 



33  

geçmek için politik eylemler yerine bireylerin inanç ve davranışları 

değiştirilmelidir. Üçüncüsü ise kapitalizm yoluyla kurtuluşun sağlanmasıdır. 

Kadının özgürlüğü kapitalizme hizmet ile doğru orantılıdır. Dolayısıyla serbest 

piyasa kadınların özgürleştiği ve cinsiyet eşitliğinin sağlandığı kurumsal bir 

mekanizmadır (Ferguson, 2017: 223). Kısacası neoliberal feminizm, sosyal 

sorunları görmezden gelme ve bireylerin özgürlüklerine ve egemenliklerine 

yönelik her türlü tehdide olumlu zihinsel tutumla karşı koymalarını sağlamayı 

amaçlamaktadır. 

1.3.3.1.3.Queer Teorisi 

Üçüncü feminist harekette öne çıkan konulardan biri de Queer 

çalışmalarıdır. 1990’lardan itibaren gelişen Queer Teori, feminist araştırmalar ve 

LGBT alanındaki cinsiyet sınıflandırmalarını inceleyerek yeniden değerlendiren 

bir yaklaşımdır. Temelinde, kimlikleri ikili kategorilere ayırmaktan kaçınma 

çabası bulunur. Bu teorinin en önemli temsilcilerinden biri Judith Butler’dır. 

Butler, özellikle kuramın temel yapısını M. Foucault’un Cinselliğin Tarihi (1976) 

isimli eserinden beslenerek kurar. Butler Cinsiyet Belası (1990) adlı eserinde 

‘performatiflik’ (yaratıcı-yenilikçi tekrar meselesi) kavramından bahseder ve 

toplumsal cinsiyetin performatif olduğunu iddia ederek feminizme 

yaratıcı/yenilikçi bir tekrar yapılmasını önerir (Butler, 2016: 20). 

Postyapısalcı feminizmin heteroseksist yönünü açığa çıkaran Butler, 

toplumsal cinsiyetin performatifliğine vurgu yaparken biyolojik cinsiyeti toplumsal 

cinsiyet kurgusu olarak çözümler. Böylece feminizm, kadın kavramının sabit ve 

değişmez olduğu düşüncesini kökten sarsar. Bu hareket ile kadın ve erkek üstü 

kimliklerin içselleştirilmesi gerekliliğini ortaya çıkarılarak toplumsal alanda 

“öteki” olarak tanımlanan ne varsa sahiplenilmiştir. Düalizmden yola çıkarak 

kuramsal temellerini oluşturan Queer bir nevi uçta kimlikleri asimile ederek 

baskılamak isteyen normalin rejimlerine ve normalleştirmeye karşı bir eleştiridir 

(Özkazanç, 2024). 

1.3.3.1.4.Kesişimsellik (Intersectionality) Teorisi 

Kesişimsellik yaklaşımı, cinsiyet, sınıf, ırk, ulus ve cinsel yönelim gibi 

kavramların birbirinden bağımsız değerlendirilemeyeceğini savunarak, toplumsal 



34  

eşitsizliklerin farklı tahakküm biçimlerinin kesişmesiyle şekillendiğini ortaya 

koymuştur. Kavramı ilk kez ABD’li eleştirel hukuk ve ırk teorisyeni Kimberle 

Crenshaw ‘Irk ve Cinsiyetin Kesişiminin Sınırsızlaştırılması: Ayrımcılık karşıtı 

doktrinin, feminist teorinin ve ırkçılık karşıtı politikaların siyah feminist eleştirisi’ 

(1989) adlı makalesinde ırkçılık ve ayrımcılık politikalarını inceleyerek feminist 

teoriyi ‘Siyah feminist’ bir bakış açısıyla eleştirerek ırk ve cinsiyetin kesişimindeki 

Siyahî kadınların marjinalleştirilmesine karşı çıkmaktadır (Crenshaw, 1989: 139). 

Crenshaw, ırk ve cinsiyetin ayrı ayrı ele alındığı ve tahakkümün tek bir 

perspektiften değerlendirildiği anlayışın, Siyahî kadınların deneyimlerini göz ardı 

ettiğini ve bu iki farklı tahakküm biçiminin kesiştiği noktada karşılaştıkları 

ayrımcılığın gözden kaçırıldığını savunur. Tahakkümlerin nasıl kesiştiğini 

açıklamak içinde trafik kavşağı metaforunu kullanır. Ayrımcılık bu kavşaktaki 

herhangi bir yöndeki akışa denk gelmektedir. Bu kavşakta meydana gelebilecek 

kazanın ya tek taraflı akıştan ya da iki taraflı akıştan kaynaklanabileceğini 

dolayısıyla meydana gelen kazayı tek bir akışa göre değerlendirmenin kazanın diğer 

sebeplerini göz ardı etmekle aynı anlama geldiğini açıklar. Crenshaw‘a göre Siyahî 

bir kadının kazaya karışma sebebi ya ırk ya da cinsiyet ayrımcılığıdır. Bu nedenle 

Siyahî kadınların ten renklerinden ötürü maruz kaldıkları ayrımcılıkları görmek, 

adaletsizliği görmemize ve adaletin gereğini yerine getirmemize de yardımcı 

olacaktır. Crenshaw, bu analizle Siyahî kadınların teorik düzeyde nasıl görünmez 

hale getirildiklerini göstererek, aynı zamanda bu yaklaşımın yarattığı özgün teorik 

sınırlamaların, feminist ve ırkçılıkla mücadele eden analizlerin kapsamını nasıl 

daralttığını ortaya koymayı amaçlamaktadır (Crenshaw, 1989: 154). Crenshaw, 

Siyahî kadınların feminist teori ve ırkçılık karşıtı politik söylemlerden dışlandığını 

savunarak, kesişimsel deneyimin ırkçılık ve cinsiyetçiliğin toplamından daha geniş 

olduğunu belirtmiştir. Bu nedenle, kesişimselliği göz önünde bulundurmayan her 

türlü analizinin, Siyahî kadınların yaşadığı özel ikincil konumlanma biçimlerini 

yeterince ele alamayacağını da vurgulamıştır. 

Feminist teorinin kadın-erkek eşitliği anlayışı bir kenara bırakılarak, yeni 

politika önerileri geliştirilmesi gerektiğini savunan Crenshaw, Siyahî kadınların 

örgütlenmesi ve yasalar önünde, iş hayatında ‘Beyaz’ kadınlarla eşit haklara sahip 

olmalarının sağlanarak varlıklarının görünür hale getirilmesi gerektiğini belirtir. 



35  

Siyahî kadınların ırk, renk ve cinsiyet temelli ayrımcılığının görünür kılınabilmesi, 

ancak bu kimliklerin kabul edilmesi ve bu kimliklere yönelik politikaların yeniden 

gözden geçirilmesiyle mümkün olacaktır (Avcil, 2020: 1303-5). 

1.3.4.Dördüncü Feminist Dalga: Küreselleşme (2013- ) 

‘’Dijital devrim, yeni bir tür teknik sistemi temsil etmesi nedeniyle 

geleneksel hegemonik yapıların ve erkek egemenliğinin güç temellerinin 

çöküşünün habercisidir.’’ (Wajcman, 2004: 64) 

21. yüzyıl dördüncü feminist hareket hem İkinci Dalga hem de Üçüncü 

Dalga Feminizm’in söylemleriyle benzerlikler gösterir hem de yeni yüzyılın 

dinamiklerini yansıtarak tamamen kendine has, yenilikçi bir feminist aktivizm 

hareketi olarak tanımlanabilir. Bu değişimin arkasındaki temel sebep dijital 

teknolojiden güç almasıdır. Yeni dalgaya isim veren İngiliz The Guardian gazetesi 

yazarı Kira Cochrane’dır. Cochrane 2013 yılında yayımladığı ‘Feminizmin 

Dördüncü Dalgası: İsyankâr Kadınlarla Tanışın’ başlıklı yazısıyla feminizm 

dördüncü dalgasına başlandığını ve bu yeni dalganın teknoloji tarafından 

şekillenerek kadınlara güçlü, halk tabanlı, tepkisel bir hareketi çevrimiçi inşa etme 

olanakları sağladığını belirtmiştir (Cochrane, 2024). Facebook, Instagram, Twitter 

gibi dijital çağın sosyal medya kanalları aracılığıyla ses getiren pek çok feminist 

kampanya düzenlenmiştir. Kadın- erkek eşitliğinin kalıcı olarak sağlanması ve 

ticari amaçlı cinsel sömürü ile okullarda karşılaşılan cinsiyetçilikle mücadele 

etmek amacıyla 2010 yılında kurulan UK Feminista adlı web platformu, bu tür 

kampanyaların örneklerinden biridir. 

Akademiyle sınırlı kalan anti-feminist söylemlerin yoğunlaştığı Üçüncü 

Dalga Feminizmin sessizliği Dördüncü Dalga Feminizmle bozulmuş çevrimiçi 

metotlarla giderek büyüyen feminist aktivizme dönüşmüştür (Gömceli, 2023: 140-

1). Teknolojik kolaylık feminizme yeni bir boyut getirmiş ve dördüncü feminist 

hareket dijital feminist aktivizm metotlarıyla varlığını sürdürmeye devam etmiştir. 

1.3.3.1.Hashtag Feminizmi 

Dijital feminist aktivizm metotları içerisinde en yaygın olanı ‘hashtag 

(etiket, #)’ hareketidir. Hashtag belirli bir kelime veya cümlenin bu yolla sanal 

uzamda dolaşıma girerek verileri birbirine bağlayıp yüksek etkileşim almasına 



36  

yardımcı olan aktivizmdir. Kitsy Dixon hashtag feminizmini kuramsal olarak, 

eşitsizlik mağdurlarının acılarını, anlatılarını ve yalnızlıklarını ifade ederek bir 

arada var olabildikleri sanal bir alan oluşturma olarak tanımlar (Dixon, 2014: 34). 

Böylece geleneksel, ana akım medya söylemi dışında bırakılanlara ifade fırsatı 

sunularak geniş kitlelere ulaşması sağlanır. 

İlk etiketleme, 2007 yılında Twitter’ın ürün tasarımcısı Chris Messina’nın 

bir tweet’inde, kullanıcılara tematik olarak ilgili mesajları aynı başlık altında 

toplamak amacıyla bu sembolü kullanma önerisiyle başlamıştır (India Today, 

2023). Hızla yayılan bu öneri, Twitter’ın yanı sıra Facebook ve Instagram gibi 

platformlarda da kabul görmüş ve böylece hashtag kullanımı, sosyal medya 

uygulamalarının vazgeçilmez bir öğesi haline gelmiştir. İlk feminist hashtag ise 

Aralık 2008’de feminizmin geleceği üzerine yapılan tartışmaların yer aldığı 

makalelerin hızla yayılmasını sağlamak amacıyla #Fem2 başlığıyla Twitter’da 

kullanılmıştır. Bu aktivizmin dünya çapında en büyük yankıyı uyandıran Hashtagi, 

Twitter’da başlatılan #MeToo (#BenDe) etiketi olmuştur. Twitter, Facebook ve 

Instagram’da milyonlarca kullanıcı tarafından desteklenen ve 24 saat içinde viral 

hale gelen bu etiket, 2006 yılında cinsel tacize uğrayan Amerikalı sivil haklar 

aktivisti Tarana Burke tarafından Siyahî kadınlara yönelik cinsel taciz ve şiddete 

dikkat çekmek amacıyla başlatılan kampanyada kullanılmıştır (Burke, 2024). 

#MeToo hareketi, mağdur kadınlar ve marjinal gruplar arasında ‘empati yoluyla 

güçlendirme’ işlevi görmüştür. 

1.3.3.2.Siberfeminizm 

Siberfeminizm, internet ve diğer sanal ortamlardaki feminist aktivizm 

olarak tanımlanmaktadır. Sosyoloji profesörü Liesbet van Zoonen siberfeminizmi 

yeni medya alanlarında yapılan akademik ve sanatsal çalışmalara odaklanma, 

Austin Booth ve Mary Flanagan ise dijital teknolojilerin kodlamasına karşı duran 

ve cinsiyet sorunu ile ağ kültürü arasındaki karmaşık ilişkileri inceleyen yeni 

feminist alan olarak tanımlamışlardır (Varol, 2014: 225). 

Bu alanda en önemli çalışmalarından biri Sadie Plant’ın Sıfırlar ve Birler: 

Dijital Kadınlar ve Yeni Teknokültür (1997) adlı eseridir. Plant eserinde sanal 

gerçeklik olanaklarıyla kadınların özgürleşeceğini iddia etmektedir. Bilgisayar 



37  

temel programlama dili olan 0 ve 1’ler üzerinden dijitalleşme ve kadın ilişkisini 

irdeleyen Plant, internet teknolojilerinin kadın hayatını değiştirebilecek 

potansiyele sahip olduğunun iddia etmektedir. Bu savını ise 0’ların dişil, 1’lerin 

ise eril olduğunu siber uzamda 0’ların 1’lerin fallik sırasını değiştirerek dijital 

çağın dişil karakter kazanacağını savunarak örneklemektedir (Plant, 1998: 35). 

Siberfeminist bir diğer önemli çalışması Donna Harraway’ın Siborglar İçin Bir 

Manifesto: 1980'lerde Bilim, Teknoloji ve Sosyalist Feminizm (1987) eseridir. 

Yeni bir feminizm anlayışı geliştiren Haraway, teknolojinin giderek daha karmaşık 

hale gelmesiyle ilgili yeni perspektifler sunmakta ve insan ile makine arasındaki 

sınırların bulanıklaşmasının, kadın ve erkek kategorilerinin geçerliliğini 

yitireceğini ileri sürmektedir (Hall, 1996: 147). 

1.3.3.3.Teknofeminizm 

Bilgi ve iletişim teknolojilerini ataerkil veya özgürleştirici olarak 

nitelendirilmekten ziyade, toplumsal cinsiyetle ilişkisinin anlaşılmasının 

değerlendirilmesiyle ortaya çıkan diğer bir yaklaşım teknofeminizmdir 

(Kocabıçak, 2004: 329-30). Bu yaklaşımın en önemli eseri sosyolog Judy 

Wajcman tarafından yazılan ve akıma adını veren Teknofeminizm (1998)’dir. 

Wajcman cinsiyet dinamiklerinin teknolojiyi nasıl etkilediğini ve internetin 

cinsiyet dinamikleri üzerindeki etkisini inceleyerek teknoloji ve feminizmin 

kesiştiği noktayı araştırırmış ve teknolojinin tarafsız olmadığını, güç ayrımını 

somutlaştırdığını ortaya çıkarmıştır. Wajcman teknolojinin doğası gereği erkek 

olduğu söylemini eleştirmiş ve kadınların teknolojinin gelişimi ve kullanımında 

nasıl marjinalleştirildikleri üzerinde durmuştur. Böylece teknolojinin ataerkil 

yapısının yapı söküme uğratılması gerekliliği ve kadınların ötekiliği, ikincilliği 

üzerine kurulu toplumsal düzenin değiştirilmesi söylemleri gündeme gelerek yeni 

tartışma alanları yaratmıştır. Bu noktada teknofeminizm ile teknoloji alanında 

hâkim olan eril dile karşı gösterilen direniş, bu alanın da ‘eşitlikçi’ perspektife 

dönüşebilmesi açısından önemlidir (Elnur, 2022: 323- 331). 

1.3.3.4.Eko Feminizm 

Ekofeminizm her ne kadar Üçüncü Dalga Feminist hareketle başlasa da 

Dördüncü Dalga Feminizmin internet ve teknolojisinden faydalanarak kadın ve 

çevre sorunlarına çözüm aramaktadır. Bu kavramı ilk defa aktivist Françoise 



38  

d’Eaubonne Feminizm veya Ölüm (1974) adlı eserinde feminizm ve ekolojik 

yaklaşımı kaynaştırarak ‘ekofeminizm’ adını verdiği yeni bir ideolojiden 

bahsetmek için kullanmıştır. Françoise, kadına yönelik baskı ile doğaya yönelik 

baskı arasında bir bağ kurarak hem kadınların hem de doğanın özgürlüğünün ancak 

birlikte sağlanabileceğini savunmuştur (Tong R. P., 2006: 432). Bu teoriyi 

destekleyen bir diğer önemli çalışma ise Shelia Collins’in Farklı Bir Cennet ve 

Yeryüzü (1974) adlı eseridir. Collins eserinde cinsiyet eşitsizlikleri ve ekolojiye 

verilen zararların kökeninde ırkçılık, cinsiyet ayrımcılığı, sınıfsal sömürü ve 

ataerkil yapının olduğunu savunmuştur (Collins, 1974: 107). 

Ekofeminizm, kadını tahakküm altına alan eril anlayışın doğayı da kontrol 

altına alarak kendi isteği doğrultuda şekillendirme isteğinin ekolojik sorunlara 

sebep olduğunu iddia etmektedir. Bu çerçevede, kadın ve doğaya yönelik sorunlar 

bir arada ele alındığında, erkek egemen anlayışın baskısından kurtulmanın hem 

kadın sorunlarını hem de ekolojik problemleri çözebileceğini öne sürmektedir. Eko 

feministler, doğa ve kadına yönelik baskıların ortadan kaldırıldığı bir dünyada, 

feminist ideoloji ile ekolojik değerleri birleştirerek eşit, adil ve özgür bir dünya 

yaratılmasını savunmaktadırlar (Özdemir & Aydemir, 2019: 274). 

1.4.Feminist Kuramlar 

Çeşitli düşünsel akımlardan beslenen ve odaklandıkları konular 

bakımından farklılıklar gösteren pek çok feminist kuram bulunmaktadır. Bu 

bölümde, liberal feminist kuram, radikal feminist kuram, Marksist feminist kuram, 

sosyalist feminist kuram, psikanalitik feminist kuram, kültürel feminist kuram, 

varoluşçu feminist kuram, anarko feminist kuram, İslami feminist kuram ve siyah 

feminist kuram gibi önemli kuramlar ele alınacaktır. 

 1.4.1. Liberal Feminist Kuram 

Kız kardeşlerim, eğer gerçekten alçakgönüllüyseniz, 

hatırlamalısınız ki hiçbir erdem, cehalet ve gösterişle bir arada olamaz! 

Sadece görevlerinizi yerine getirerek ve bilgi anlayışından doğan 

sağduyuya ulaşarak gerçek erdeme erişebilirsiniz. Aksi takdirde, 

bulunduğunuz şüpheli ve bağımlı durumdan asla kurtulamazsınız; yalnızca 

güzelliğiniz sayesinde sevilirsiniz! (Wollstonecraft, 2022: 211) 

 



39  

Liberalizm, bireysel bağımsızlığı, fırsat eşitliğini ve bireysel hakların 

korunmasını vurgulayan bir ilkedir. Hukukun üstünlüğünü, insan haklarını, 

laikliği, demokrasiyi, ifade özgürlüğünü, din hürriyetini ve özel mülkiyeti 

destekler. Fransız Devrimi'nden ilham alan liberal teorinin söylemlerini esas olan 

liberal feminizm ise kadınların doğası gereği entelektüel ve fiziksel olarak 

erkeklerden daha az yetenekli olduğuna dair inanca karşı çıkmaktadır çünkü 

toplumun kadınları ikincilleştirmesi ve erkekleri meziyetlerine göre 

değerlendirmesi cinsiyet baskısını doğurmaktadır. Liberal feminist bakış açısına 

göre tüm insanlar herhangi bir işi yapma konusunda eşit haklara sahiptir ve gerçek 

manada eşit hakların olabilmesi için de toplumun tamamen değişmesi 

gerekmektedir (Papa, 2024). 

Avrupalı kadınların ekonomik ve sosyal konumunun çok düşük olduğu 

dönemde kadın hakları ve kurtuluşu için mücadele ederek feminizmin 

şekillenmesinde önemli katkıları olan liberal feminizmin öncüleri; Mary 

Wollstonecraft (1759-1797), John Stuart Mill (1806-1873) ve Harriet Taylor Mill 

(1807-1858)’dir. Mary Wollstonecraft’ın 1972’de yazdığı Kadın Haklarının 

Gerçeklendirilmesi adlı eseri feminist çalışmaların prototipi olmuştur. Kısıtlayıcı 

sosyal normlara ve stereotipilere meydan okuyan Wollstonecraft eserinde 

kadınların erkeklerle eşit haklara sahip olmaları, çalışmaları, eğitim alabilmeleri 

ve özgürleşmeleri gibi konuları ele alarak kadını sistematik bir şekilde maruz 

kaldığı aşağılanmadan kurtarmaya çalışmıştır. Parlamento üyesi ve politik 

ekonomist John Stuart Mill, Kadınların Köleleştirilmesi (1869) adlı eserinde 

kadınlara toplum içinde eşit davranılması gerektiğini ve kadınlarının 

ötekileştirilmesinin mantıksız ve etik dışı olduğunu savunmuş; kadınların evlilikte, 

siyasette ve eğitimde yaşadığı hukuki zorluklara dikkat çekmiştir. Harriet Taylor 

Mill ise Kadınların Özgürleştirilmesi (1851) adlı eserinde kadınların erkeklerle 

hem hukuken hem de fiilen tüm siyasi, medeni ve sosyal haklarda eşit görülmeleri 

gerektiğini savunmuştur (Mojahan, 2022: 17-9). Kadın erkek arasındaki eşitliğe 

vurgu yapan ilk feminist kuram olan liberal feminizm 1600’lerin sonlarından 

1700’lere (Akıl/Aydınlanma Çağı) kadar yaşanan sosyal, politik ve ekonomik 

dönüşümlerden Batıda ortaya çıkan geleneksel liberalizmin mantıksal bir 

uzantısıdır. Kadınları liberal fikirlerle eğitmek amacıyla Batı’ da başlayan bu 



40  

kuram daha sonra dünyanın geri kalanına yayılmıştır. Liberal feministler 

liberalizm felsefesini toplumsal cinsiyet eşitliğine de uygulamak istemişlerdir. 

Onlara göre kadınların ezilmesinin nedenini siyasi ve sivil haklardan yoksun 

olmalarıdır. Hem kadınlar hem de erkekler için eşit fırsatlar elde etmeyi amaçlayan 

bu felsefe ile ötekileştirmeye karşı çıkılarak kadınların ‘özgürleşmesi’ sağlanacak 

ve böylece ayrımcı uygulamalara son verilerek eşit haklar verilecekti. 

Erken liberal feministler kadının özel alana çekilmesine karşı çıkmış, 

kadınların da saygın mesleklerde çalışabilmeleri için fırsat eşitliğinin sağlanmasını 

savunmuşlardır. 1960’lı yıllara kadar eşitlik vurgusu yapan liberal feministler 

sonrasında eşitlik yerine kadını erkek egemen toplumdan kurtarmayı 

hedeflemişlerdir. Çünkü erkek egemenliğinden kurtulsalar da kadınların piyasada 

eşit rekabet edemeyeceklerini ve iş hayatında başarısız olacaklarını 

savunmuşlardır. Bu düşüncelerini desteklemek için de çocuk bakımı ve ev işlerinin 

ağır sorumluluklar gerektirdiğini iddia etmişlerdir. Bu olumsuzlukları ortadan 

kaldırmak için de çocuk sahibi olma ve kürtaj hakkının yasalaştırılmasını 

istemişlerdir (Altınbaş, 2006: 26). İş hayatında kadının erkek tahakkümüne maruz 

kalması ve örgütsel hiyerarşilerde üst düzey pozisyonlara gelmesini engelleyen bir 

diğer nedenin de cam tavan (glass ceiling) teorisi olduğunu iddia etmişlerdir 

(Davies, 2010: 526). Bu teoriye göre toplumsal, örgütsel, kişisel önyargılar ya da 

kalıplar kişinin üst düzey yönetim pozisyonlarına gelmesini engelleyen görünmez 

duvarlar oluşturmakta kadınlar da gerekli yeterliğe sahip olmalarına rağmen terfi 

konusunda adil olmayan sınırlamalara maruz kalarak psikolojik olarak 

kısıtlanmaktadırlar (Derin, 2020: 137). Liberal feministler bu kısıtlanmanın 

adetsizliğine değinerek kadınların mağduriyetin giderilmesi için örgütsel alandaki 

bu anlayışın değişerek işyerlerinde fırsat eşitsizliklerine çözüm bulunması için 

siyasi ve hukuki yasalar talep etmişlerdir. 1960’dan sonrasında ise liberal feminist 

söylemler cinsiyetçilik üzerine yapılmıştır. Liberal feministler, kadınları ikincil 

rolde tutan fikirlere ve sosyal uygulamalara atıfta bulunmak için 'cinsiyetçilik' 

kavramını çıkarmış ve popülerleştirmiştir. Onlara göre cinsiyetçilik ayrımcılığın 

temel nedenidir ve özünde belirli davranışların veya yeteneklerin kadınlara veya 

erkeklere özgü olduğunu iddia eden biyolojik determinizm ideolojisi vardır. Bu 

ideolojiden yola çıkılarak kadınlar ve erkekler arasındaki farklılıklar sosyal veya 



41  

kültürel olmaktan çok doğaldır tezine varılır. Bunun sonucu olarak kadınlar 

doğaları gereği ev işlerine eğilimlidir, siyasete veya üretken işe ilgisizdir; erkekler 

ise doğaları gereği yönetmeye eğilimlidir ancak yönetmeye uygun değildir 

düşüncesi ortaya çıkmakta liberal feministler de cinsiyetçilik söylemlerinin 

örgütsel ve toplumsal alandaki ayrıştırmasının ortadan kaldırılmasının 

gerekliliğini vurgulamaktadır (Cottais, 2024: 3). 

Liberal feministlerin baskısı sonucunda birçok ülkede toplumsal cinsiyet 

eşitliği mevzuatı uygulamaya konulması bu kuramın kazanımları arasındadır. 

Amerika Birleşik Devletleri’nde Eşit Ücret Yasası (1963) ve Sivil Haklar Yasası 

1964 ve 1991, kadınlara ve ırksal azınlıklara karşı ayrımcılığı ve önyargıyı 

yasaklamak için yürürlüğe girmiştir. Birleşik Krallıktaki Eşit Ücret Yasası (1970) 

ve Cinsiyet Ayrımcılığı Yasası (1975) gibi benzer mevzuatlar ise işverenleri işe 

alım eğitimi ve terfi gibi uygulamalarda adil ve meritokratik (liyakat) prosedürleri 

uygulamaya teşvik etmeyi amaçlamıştır (Davies, 2010: 526). Örgütsel alanda kadın 

ve erkek arasındaki eşitsizliğe dikkat çekerek feminizme sağladığı katkı da 

oldukça önemlidir. Ancak, eşitsizliklere eleştirel bir bakış açısı geliştiremeyişi, 

somut çözüm önerileri sunamaması ve yalnızca orta sınıf beyaz kadınların 

sorunlarına odaklanarak diğer ırk ve sınıflardan gelen kadınların sorunlarını göz 

ardı etmesi nedeniyle diğer feminist yaklaşımlar tarafından eleştirilmiştir (Irefin, 

Ifah, & Bwala, 2012: 82). 

1.4.2.Radikal Feminist Kuram 

Radikal feminizm, 1968’in başlarında kadınlara yönelik baskının daha 

derin anlaşılmasına bir cevap olarak ortaya çıktı. Radikal feminizmle birlikte 

kadına yönelik ‘ayrımcılık’ yerine ‘baskı’ dan bahsedilerek feminizmin kapsam ve 

derinliği açısından önemli bir değişim kaydedilmiştir (Atkinson, 2014: 27). New 

York ve Boston’un öncülüğünde, sivil haklar ve savaş karşıtı kampanyalara katılan 

kadınlar tarafından başlatılan radikal feminist hareket, zamanla ABD ve Avrupa 

geneline yayılmıştır. Radikal feministler ırk, renk, yaş, din, etnik köken, kültür gibi 

pek çok etkeni göz ardı ederek, ataerkilliğin kadına yönelik baskının temel nedeni 

olduğu görüşünü savunmuştur. Karşı çıkılan ataerkil kavramı erkekler tarafından 

tecavüz, cinsel taciz, aile içi şiddet, çocuklara yönelik cinsel saldırı, çocuklara 



42  

yönelik şiddet ve baskıyı da kapsamaktadır. 

Radikal feminizm, liberal feminizmin 20. yüzyıldaki radikal evrimi ve aşırı 

gelişmiş boyutu olarak karşımıza çıkar. ‘Kadınlar mutlak pozitif değere sahiptir’ 

ve ‘ataerkil zihniyet nedeniyle her yerde baskı görmektedirler’ söylemleri radikal 

feministlerin temel prensiplerini oluşturmaktadır. Kadınların biyolojik işlevleri 

(doğum) nedeniyle siyasi bir sınıf oluğunu savunmuş, evlilik ve aile kurumu ile 

ataerkilliğe destek verildiğini iddia etmişlerdir çünkü aile, kendi içindeki cinsiyete 

dayalı iş bölümü nedeniyle kadını kamusal alandan uzaklaştırıp özel alana 

çekilmeye zorlamıştır. Amerikalı yazar Kate Millett (1934-2017) ve Avusturyalı 

yazar Germane Greer (1939-) de bu görüşlere destek çıkmışlardır. Millett ve Greer 

kadınların ev kadını, anne ve seks partneri olarak sömürülmesini eleştirmiş, evliliği 

de kadınlara yönelik baskının resmileştirilmesi olarak adlandırarak evlilik ve aile 

kurumuna karşı çıkmışlardır. İlk radikal feministlerden birisi olan Betty Friedan 

ise kadınların cinsiyetleri nedeniyle toplumun kültürel yapısı tarafından baskı 

altına alındığını ve evlenme kararının erkeğe teslim olmak yerine rasyonel bir 

strateji olması gerektiğini ileri sürmüştür. Bu söylemlere ek olarak radikal 

feministler erkeklerin yönetici sınıf kadınların ise tabi sınıf olduğu görüşüne karşı 

çıkmış, kadınların erkeklerden ahlaki açıdan çok daha üstün olduğunu savunarak 

ataerkilliğin yerini anaerkilliğin alacağını iddia etmişlerdir (Mojahan, 2022: 21- 3). 

Liberal feministlerin aksine radikal feministler ‘kadın ve erkek aynıdır’ 

söylemini değiştirmiş bunun yerine kadının kadın gibi olmasını ve erkeğe göre 

farklı özellikler taşıması gerektiğini savunmuşlardır. Küçük gruplar oluşturarak 

‘bilinç arttırma’ çalışmaları yapmış kız kardeşlik çağrısıyla kadınların kişisel 

deneyimleri ve pek çok konuyu paylaşabilecekleri alanlar oluşturmuşlardır. Bu 

yaklaşımlarıyla, kadın merkezli örgütsel yapıların önemini vurgulamış ve örgütsel 

çalışmalarda kadını merkeze alan analizlerin yapılmasına önemli ölçüde katkıda 

bulunmuşlardır (Saulnier, 2013: 33). Ancak kadın erkek arasındaki problemleri 

biyolojik farklılıklara indirgemesi, cinsiyetçi söylemi değiştirmeyi amaçlarken 

erkekleri reddetmesi, kadınların erkeklerden daha üstün niteliklere sahip olduğunu 

iddia etmesi ve kadınların ikincil konumda olmalarını eleştirirken erkekleri bu 

konuma yerleştirmesi nedeniyle radikal feminizm eleştirilmiştir. Ayrıca 

ataerkilliğe karşı ortak mücadele için oluşturulan kız kardeşlik – bilinç arttırma 



43  

çalışmalarında ırksal ve sınıfsal farklılıklar göz ardı edilmiştir (Şener & Zengin, 

2020: 147). 

1.4.3.Marksist Feminist Kuram 

Marksist feminizm, toplumsal güç ilişkilerini, iktidarın kaynaklarını ve bu 

gücün taraflar arasında nasıl dağıldığını analiz eden bir kuramdır. Feminizmin 

savunduğu kadın ezilmişliğinin temelindeki cinsiyetçilik olgusunu Marksistler 

sınıf farklılığı olarak açıklamışlardır. Bu iki düşünceden hareketle Marksist 

feministler kadın sorununun ancak toplumsal sınıf mücadelesiyle ele alındığında 

anlam kazanacağını iddia etmiş, sınıfsız toplumun kadının özgürleşmesi için 

gerekli olduğunu savunmuşlardır. Onlara göre kadının ikincilliğini sınıflı toplum 

yapısından kaynaklanmakta ve kadının özel ve kamusal alanda erkek baskısı altında 

olmasının nedeni de kapitalizmden ortaya çıkmaktadır (Tong R., 2009: 104). 

Marksist feminist teori sosyal bir grubun (burjuva) diğer sosyal bir grubu 

(proletarya) kontrol etmesi gibi erkeklerin de kadınlar üzerinde tahakküm 

kurduklarını ve kapitalist sistemin bu baskıyı daha da arttırdığını iddia eder. Çünkü 

kapitalist sistemde piyasa değeri olmayan işler önemsizdir dolayısıyla kadınların 

özel alanda yaptıkları işlerin de herhangi bir değeri yoktur. Bu bağlamda Marksist 

feministlerin birinci tartışma alanı kadınların toplumda ikincil konumdan çıkması 

için ev içinde yaptıkları işlerin ücretlendirilmesi gerekliliğidir. Diğer tartışma alanı 

ise yabancılaşma olgusudur çünkü kapitalist sistem özel alanla ilgilenen ve 

emekleri değersizleştirilen kadını ev içine hapsetmekte, kamusal alandaki sosyal 

ilişkilerden uzaklaştırmakta ve yalnızlaştırmaktadır. Dolayısıyla kadınların 

üzerine kurulmuş baskının ortadan kalkması için özel alanların terk edip kamusal 

alanlarda üretim sürecine katılmaları gerekmektedir (Çetinel & Ersol Yılmaz, 

2016: 130-1). Friedrich Engels (1820-1895) Ailenin Özel Mülkiyetin ve Devletin 

Kökeni (1884) adlı eserinde kadınlara dair açıklamalarda bulunurken onlarla ilgili 

toplumsal gerçekleri de dile getirerek Marksist feminist teorinin tezini 

doğrulamıştır. Engels erkeğin burjuvaziyi, karısının ise proletaryayı temsil ettiğini 

bu nedenle kadınların ezildiğini, erkeklerin karşısında ikinci sınıf insan muamelesi 

gördüğünü açıklamış ve bu durumun değiştirilmesi gerektiğinin altını çizmiştir. Bu 

değişimin olabilmesi için de özellikle kadınlara erkeklerle eşit ücretli işgücünün 



44  

oluşturulması gerektiğini aktarmış ve bu eşitliğin yalnızca kadınları bir grup olarak 

ilerletmekle kalmayıp, aynı zamanda kapitalist toplumun dönüşümünde de önemli 

bir rol oynayacağını savunmuştur (MacKinnon, 2020: 41). Marksist feminist teori, 

ataerkil ve kapitalist örgüt yapısında köklü değişimler gerçekleşmeden cinsiyet 

ilişkilerinde herhangi bir dönüşümün mümkün olmayacağını öne sürmüş ve 

özellikle cinsiyete dayalı iş bölümüne vurgu yapmıştır. Kadınlarla erkekler 

arasındaki eşitsizliklerle mücadele adına önemli bir perspektif sunan Marksist 

feminizm, örgüt çalışmalarında çok aktif olamamıştır. Bu durum, cinsiyete yapısal 

ve tarihsel bir perspektiften bakan teorinin, cinsiyet analizinden ziyade bir sınıf 

analizi olarak kalmasından ileri gelmiştir. Yine de sosyalist feminist yaklaşımlara 

örnek teşkil ettiği aşikârdır (Çelik, 2020: 236). 

1.4.5.Sosyalist Feminist Kuram 

Sosyalist feminizm 1960ların sonu 70’lerin başlarında kadınların ikincil 

konumda olmalarının tek bir sistemle açıklanamayacağını iddia etmesiyle ortaya 

çıkmış kadınların ezilmişliğinin kapitalist sistemin gelişmesiyle paralel olduğunu 

açıklamıştır (Pelizzon, 2009: 33). Özel alan ile birlikte anılan kadına bağımlı, 

korunmaya muhtaç gibi söylemler atfedilerek dişil özellikler yüklenirken erkek ise 

tam tersi bir pozisyona yerleştirilerek koruyan, güçlü olan, kamusal olan gibi 

söylemlerle daha da erilleştirilmiştir (Fiske, 1996: 120). Bu durumun bir sonucu 

olarak da kadın erkek tarafından baskılanan, onun istediği sınırlar içinde kalan bir 

nesneye dönüşmüştür (Berger, 1972: 45-7). 

Kapitalizm öncesi toplumlarda kadın erkek fark etmeksizin dayanışmanın 

olduğu sınıfsız toplum yapısı varken kapitalizmle birlikte ayrıştırmalar başlamış 

kadın ev işleri, çocukların bakımı gibi görevlerin yer aldığı özel alana, erkek ise 

ücretli işlerde çalışıp para kazanabileceği kamusal alana yönlendirilmiştir. Erkek 

ekonomik gücü eline almasıyla aile reisi konumuna kadının ise emeği göz ardı 

edilen ezilen konumuna geçmiş, kadın ve erkek arasındaki denge bozulmuştur 

(Engels, 1967: 151- 2). Dolayısıyla kapitalizm beraberinde sadece sosyal, siyasal 

ve ekonomik değişiklikleri getirmemiş kadının toplumsal statüsünün değişmesine 

de neden olarak cinsiyet farklarını doğmuştur. 

Bu cinsiyet farklılıklarını ortadan kaldırmak için yola çıkan Marksist 



45  

feministler kapitalizm ile ortaya çıkan özel ve kamusal alan arasındaki farkları ve 

özel alanın nasıl değersizleştirildiğini açıklayabilmiş fakat kapitalizmin kamusal 

alanı erkeklerin, özel alanı ise kadınların alanı olarak tanımlamasının nedenlerini 

açıklayamamıştı. Benzer şekilde, radikal feministler de kadına uygulanan baskının 

ekonomik temellerini ortaya koyarak ataerkilliği evrensel bir olgu olarak kabul 

etmişlerdi. Ortaya atılan çözüm önerileri değişimde yetersiz kalınca sosyalist 

feministler de bu iki teorinin sentezini yaparak kendi teorilerini oluşturmuş 

kadınların ikincil konumunu kapitalizm ve ataerkillik üzerinden 

değerlendirmişlerdir. Onlara göre kadınların ezilmesinin nedeni sınıfsal ayrımla 

birlikte toplumsal cinsiyet ve cinselliktir. Ayrıca kapitalizm ve ataerkilliğin 

karşılıklı etkileşim içinde olmaları kadınların ezilmesini süreklileştirerek 

‘kapitalist ataerkillik’ kavramını doğrulamakta ve bu ideolojideki zihniyetler kadın 

sömürüsünü yoğunlaştırmaktadır (Çetinel & Ersol Yılmaz, 2016: 132-3). İki farklı 

kuramın senteziyle oluşturulan sosyalist feminizm bu özelliğiyle ‘ikili sistemler 

kuramı (dual systems theory)’ olarak da adlandırılmaktadır. Bu kuram, toplumda 

ekonomik ve toplumsal cinsiyet sistemleri olarak iki ayrı sistemin etkilerinin 

bulunduğunu öne sürer. Özellikle kapitalizm ataerkil sistem üzerine inşa olarak 

gittikçe nüfuzunu arttırmakta, güç ilişkileri de ikisinin diyalojik ilişkisinden 

beslenmektedir. İkili sistem kapitalizmi üretim tarzı nedeniyle materyale 

dayandırır fakat ataerkillik sadece bir materyal değil bir ideoloji olarak da 

karşımıza çıkar (Calas & Smircich, 1999: 232). ‘Ataerkillik materyale dayanır’ 

söylemi feminist ekonomist Heidi Irmgard Victoria Hartman’ın görüşlerinden 

temellenir. Hartman, Marx’ın tarihsel materyalizmini inceleyerek, onun yeniden 

üretim ilişkileri ile ataerkillik arasındaki ilişkiye yeterince dikkat etmediğini 

belirtmiştir. Hartman’a göre, ataerkillik, erkeklerin birbirleriyle kurdukları sosyal 

ilişkiler aracılığıyla kadınlar üzerinde kurdukları tahakkümdür. Ayrıca, sınıf 

sistemi de ataerkillik gibi maddi temellere dayanmaktadır. Bu maddi temel ise 

erkeğin kadının ekonomik kaynaklara ulaşmadaki kontrolünden ve cinselliği 

üzerindeki hâkimiyetinden oluşmaktadır (Çelik, 2020: 236). ‘Ataerkillik 

ideolojidir’ söylemi ise sosyalist feminist Julite Mitchell’indir. Mitchell, kadının 

konumunun üretim ve yeniden üretim süreçlerindeki rolü (cinsellik, çocukların 

toplumsallaştırılması gibi) ile şekillendiğini ve kadının ezilmesinin, ekonomik 



46  

yapıda köklü bir değişiklik yaşanmadıkça süreceğini ifade etmiştir. Bu bağlamda, 

kapitalizmin materyal bir olgu, ataerkilliğin ise bir ideoloji olduğunu savunmuştur. 

Ayrıca ataerkilliğin mücadelesinde psikanalitik görüşlerinden yararlanılması 

gerektiğini iddia etmektedir (Calas & Smircich, 1999: 232). Bu teorinin eksikleri 

olduğunu iddia eden Zillah Eisenstein (1979) birleşik sistemler teorisi adını verdiği 

yeni bir kuram üzerine yoğunlaştı. Bu teori ile Eisenstein, kapitalizm ve 

ataerkilliğin varlıklarını devam ettirebilmek için birleşme eğilimi göstererek iç içe 

geçtiğini ve ikisini ayrı ayrı ele almanın daha fazla problemi beraberinde 

getireceğini iddia etmiştir. Kadın ezilmişliğinin sebebinin sınıfsal farklılıklardan 

değil aksine iş bölümü gibi daha temel kavramlardan kaynaklandığı öne sürmüş, 

bireylerin koşullarını belirleyen iş bölümüne bakıldığında, kadının arka planda ve 

erkeğe bağımlı bir yaşam sürdüğünü, ayrıca devlet politikalarının da bu bağımlılığı 

sürdürecek şekilde düzenlendiğini ileri sürmüştür. Dolayısıyla bu durum birleşik 

sistemler teorisinin savunduğu kapitalist sistem ve ataerkilliğin birbiriyle bağlantılı 

olduğu görüşünü desteklemektedir (Yazğan, 2024). 

Kadınların ikincil konumunu kapitalizm ve ataerkillik üzerinden ele alan 

sosyalist feministler, toplumsal cinsiyetin evrensel bir gerçeklik değil, aksine 

toplumsal bir inşa olduğunu savunur. Erillik ve dişilliğin tarihsel bağlamda nasıl 

ortaya çıktığı, birinin diğeri üzerinde nasıl tahakküm kurduğu ve egemenliğin 

kadın ve erkeklerin gerçekliğiyle nasıl ilişkilendirildiğini çözümlemeye çalışan 

sosyalist feministler cinsiyet ayrımının çözümü için sosyal alanda birbiriyle yer 

değiştirebilen kadınlar ve erkekler yaratmak gerektiğini iddia etmişlerdir. Bu 

düşüncenin gerçekleşebilmesi için sadece işyerlerindeki ilişkilerde değil kişisel 

ilişkilerde de yeniden yapılandırılmalara gidilmeli, aile ve çalışma alanlarında 

cinsiyete dayalı iş bölümü ortadan kaldırılmalıdır (Çetinel & Ersol Yılmaz, 2016: 

134). Bu kuram, toplumsal ve örgütsel yapılanmada köklü değişiklikler yapmayı 

amaçlayan çözümler sunsa da feminist mücadeleyi yalnızca kapitalizme karşı bir 

mücadeleye indirgemesi nedeniyle eleştirilmiştir (Yaman, 2024). 

1.4.6.Psikanalitik Feminist Kuram 

Freudcu kuram olarak da bilinen psikanalitik feminist kuram nörolog 

Sigmund Freud’un (1856-1939) insan gelişimi ve psikanaliz üzerine yaptığı 

çalışmalara dayanmaktadır. Freud’un kadın ve erkeğin aile içindeki rollerini ve 



47  

çocuğun toplumda yetişkinlik rolüne doğru gelişim sürecini belirlemeye yönelik 

çalışmaları çağdaş feminist kuramın yapı taşlarını oluşturmaktadır (Donovan, 

2005: 94). 

Bireyin ruhsal gelişimi ve cinselliği üzerine odaklana Freud, cinsiyet ve 

toplumsal cinsiyetin birbirini takip eden süreçler olduğunu ve insan ruhunun id, 

ego ve süper ego olarak adlandırılan üçlü yapıdan oluştuğunu belirtmektedir. İd, 

insanın doğuştan sahip olduğu içgüdüsel dürtüleri bilinçsizce tatmine zorlayan 

kişiliğin biyolojik parçasıdır. Ego, idden gelen dürtüleri düzenleyen, denge ve 

uyumu sağlayan kişisel benlik; süper ego ise çocukluk evresinde çocuğa ailesi ve 

toplum tarafından aktarılan geleneksel değerlerin etkileşimiyle ortaya çıkan 

vicdani benliktir (Lapsley & Stey, 2011: 5-7). Yine psikoseksüel gelişim 

olarak adlandırdığı kişinin ruhsal-cinsel gelişiminde oral (0-1 yaş), anal (1-3 yaş), 

fallik (4-6 yaş), latent (7-11 yaş) ve genital12-18 yaş) dönem olmak üzere beş 

farklı aşamanın olduğunu belirten Freud, bu aşamalardan üçüncü evrede (fallik 

dönem) ödipal çatışmaların yaşandığını, süper egonun oluştuğunu ve cinsel 

farklılıkların algılanmaya başlandığını belirtir (Parrish, 2010: 59-62). Cinsel 

yasakların öğrenilmeye başlandığı bu dönem başlangıcında kız ve erkek çocuk 

annesine karşı yoğun duygular besler. Daha sonra çocuklar karşı cinsten ebeveyne 

yönelik cinsel arzu beslemeye; kız çocuk anne yerine geçerek babaya, erkek çocuk 

ise baba yerine geçerek anneye sahip olma arzusunu yaşadığı döneme geçer. Bu 

evre ödipal çatışma evresi olarak adlandırılır. Freud kız çocuğun babaya ilgisinin 

yoğunlaştığı ve anneye kininin arttığı döneme Elektra kompleksi, erkek çocuğun 

anneye ilgisinin yoğunlaştığı ve babaya kininin arttığı döneme ise Oedipus 

kompleksi adını vermiştir (Salman, 2018: 149). Bu dönemde kız çocuk, karşı cinsin 

penise sahip olduğunu fark eder ve kendisinin bu organı taşımadığını anlayarak 

hadımlaştırıldığını düşünür (penis imgelemine imrenme). Bu eksikliğin 

değişmeyeceğini kavradığında ise, babasına bir çocuk doğurmayı dileyerek bu 

yoksunluğunu telafi etmeye çalışır. Freud, bu durumu ‘penis kıskançlığı’ olarak 

tanımlar. Anneyi rakip olarak gören kız çocuk zamanla anne ile yarışamayacağını 

anlayarak onun üstünlüğünü kabul eder ve ödipal karmaşasını anne ile özdeşim 

kurarak çözmeye çalışır (annenin makyaj malzemelerini kullanmak, topuklu 

ayakkabılarını giyinmek vb.) (Donovan, 2005: 182-4). Erkek çocuk ise rakip 



48  

olarak babasını görerek onu öldürme, onun yerine geçme düşüncelerine kapılır. 

Babanın kendisinden güçlü olduğunu ve bu düşüncelerinden dolayı 

cezalandırılabileceği (hadım etme/kastrasyon) korkusuyla babaya karşı dürtülerini 

bilinçdışına iterek ve babayla özdeşleşerek ödipal karmaşasını çözmeye çalışır (traş 

olma, kravat takma vb.) (Thurschwell, 2000: 47-8). Bu görüşler doğrultusunda, 

penis erkek çocuk için gelecekteki gücün simgesi, kız çocuk içinse güçten yoksun 

olma ve eksiklik duygusunun bir işareti olarak kabul edilir. Kız ve erkek 

çocuklarında ödipal dönemin başlama ve bitme nedenlerinin anatomik yapılardan 

kaynaklandığını savunan Freud kız çocuklarında bu çatışmanın belirsiz süre 

devam ettiğini ve tam olarak çözülemediğini de eklemiştir. Kız çocuklarında 

hadımlaştırılmış olma düşüncesi ve bir penise sahip olma isteği erkeklik 

kompleksinin oluşmasına, cinsel yasaklama ya da nevroza (kendinden şüphe 

duyma) ve normal kadınlığa karşı çıkmaya yol açtığını da iddia eder. Freud’un bir 

diğer görüşü de doğa, din ve toplumsal cinsiyet rollerinin etkisiyle kadının daha da 

edilgen yapısının olduğu hatta ‘penis kıskançlığı’ nın da kendilerini eksik 

görmelerinden kaynaklandığıdır (Freud, 1994: 55-6). 

Psikanalitik feminist kuramcıları Freud’un savunduğu anatomi ve penis 

kıskançlığı düşüncelerine karşı çıkmış özellikle ‘anatomi kaderdir’ söylemini 

biyolojik determinizm olarak değerlendirerek ciddi şekilde eleştirmişlerdir 

(Donovan, 2005: 192). Eleştiriler, kadın ve erkeğin psikolojik gelişimindeki 

farklılıkların, ataerkil aile gibi belirli toplumsal yapılar tarafından 

şekillendirildiğini savunur. Bu düşüncelerin değişmesi, toplumsal alanda erkek 

hâkimiyetinin azalmasına yol açacak bir zemin oluşturacaktır (Calas & Smircich, 

1999: 229). ‘Penis kıskançlığı’ eleştirisinde, Freud’un penisi erkeğin gücünü 

sembolize eden bir metafor olarak kullandığı savunulmuş olsa da psikanalitik 

feminist kuramcılar Freud’un kadını cinsel ve psikolojik açıdan gelişmemiş olarak 

değerlendirdiğini iddia etmektedirler (Andersen & Howard, 1996: 92). Eleştiriler, 

kadının cinsel kimliğinin gelişiminde babanın değil, annenin daha etkili olduğunu 

ve annelerin ezilmiş bir konumda olmalarına rağmen kızları üzerinde olumlu bir 

etki yarattıklarının göz ardı edildiğini vurgulamaktadır. Ayrıca, bu kuramın 

savunucuları, Freud’un kişilik gelişimine dair açıklamalarını erkek yanlısı olarak 

değerlendirmekte ve bu düşünce tarzının terk edilmesi gerektiğini 



49  

belirtmektedirler (Ecevit, 2011: 20). 

Freudcu kurama yapılan önemli eleştirilerden birisi sosyolog Nancy 

Chodorow (1944)’un Anneliğin Yeniden Üretimi, Psikanaliz ve Toplumsal 

Cinsiyetin Sosyolojisi (1978) adlı eserinde ele aldığı kadınların neden annelik 

yapmak istediğine dair standartlaştırılmış görüşleri reddetmesi ve feminist 

perspektiften yorumlamasıdır. Chodorow’un eleştirdiği ilk görüş ‘anneliğin 

kadınların doğası gereği kaderleri olduğu’ diğeri ise ‘kadınların anne olmaya 

toplum tarafından şartlandıkları’ dır. Bu görüşler cinsiyet rollerinin özgürce 

seçilebildiği iddiasını ortaya çıkarmakta ve Chodorow bu iddiayı reddetmektedir 

(Tong R., 2009: 153). Çünkü kadınlık genç bir kızın bilinçli olarak üstlenebileceği 

bir durum değildir. Anne olma isteği, kadın olma isteği gibi genç kızlara pre ödipal 

ilişkilerle kodlanmıştır. Dolayısıyla cinsiyete dayalı kişilik özellikleri, ailelerin 

psikodinamik yapıları içinde şekillenmektedir. Erkeklerde bağımsızlık ve rasyonel 

davranış, kadınlarda ise bağımlılık ve duygusal yoğunluk, toplumsal rollere 

dönüşür. Erkeğin kişilik özellikleri onu kapitalist üretim alanına hazırlar, kadının 

özellikleri ise onu anneliğin yeniden üretim alanına yönlendirir (Ecevit, 2011: 20). 

Chodorow Freudyen kuramın bu eril bakışını eleştirmekte ve eşit ebeveynliği 

savunmaktadır. Doğum gibi biyolojik işlevinin ötesinde bakım, yetiştirme, 

sorumluluk üstlenme gibi sosyokültürel işlevlerde erkeğin de rol üstlenerek iş 

bölümü yapması toplumsal temelli ezme-ezilme ilişkilerinin değişmesine katı 

sunacak ve erkeğin ebeveynliği paylaştığı aile yapısı toplumsal ilerlemede önemli 

bir adım olacaktır (Erdoğan, 2008: 82). 

Psikanalitik feminist teorinin yönetim ve organizasyon alanındaki 

etkilerine bakıldığında, kadınların farklı psikoseksüel gelişim süreçlerinden elde 

ettikleri deneyimlerin ve sahip oldukları dişil enerjilerin, yöneticilik davranışlarına 

yansıdığı gözlemlenmektedir. Margaret Henning ve Ann Jardim Yönetici Kadın 

(1988) adlı eserlerinde kadın ve erkeklerin erken toplumsallaşma deneyimlerinin 

ve ödipal çatışma için ürettikleri çözümlerin yöneticilik davranışlarına yansıdığını 

belirtmiş bu durumun da kadının pasif bir şekilde toplumsallaşmasının kendisini 

özne yerine mağdur olarak görmesinden kaynaklandığını savunmuşlardır (Calas & 

Smircich, 1999: 230). Liderlik ya da başarı toplumun ataerkil yapısı nedeniyle 

kadınla bağdaştırılmamış psikanalik feminist teorisyenleri de bu söylemlerin 



50  

psikolojik baskısını yok etmek için çabalamışlardır. Kadının farklı biyolojik 

yapısının aslında bir eksiklik değil bir avantaj olduğunu, kadınların empati kurma, 

ilişkisel yetenekleri, önsezi, bireyler arası duyarlılık gibi özelliklerinin işyerlerinde 

olumlu bir iklim oluşturduğu ve daha az hiyerarşik yapıların oluşmasına katkı 

sağladığını savunmuşlardır (Alvesson & Billing, 2009: 171). 

Psikanalitik feminist kuram yönetim ve organizasyon içerisinde liderlik 

gibi önemli örgütsel davranışı gündemleştirmiş cinsiyet kavramını bu durma neden 

olan değişken olarak değerlendirmemişlerdir. Ancak Freudcu bakış açısını kadınları 

aşağıladığı gerekçesiyle eleştiren psikanalitik feministler psikoseksüel gelişim, 

cinsiyet rolleri sosyalleşmesi, cinsiyete dair güç ilişkileri gibi Freud’un 

söylemlerinden faydalanılarak cinsiyet temelli uygulamalara ilişkin önemli 

savunmalar geliştirmişlerdir. 

1.4.7.Kültürel Feminist Kuram 

Kültürel feminizm kadınlara ilişkin kültürel tanımlamaların biyolojik 

farklardan çok toplumun ürünü olduğunu ve kadınlarla ilgili değerler sisteminin 

özel alandan kamusal alana doğru yayılması gerektiğini savunarak kadın ve erkek 

arasındaki psikolojik, sosyal ve fiziksel farkları ele alır. Kültürel feminizm 

kadınların barışçıl, işbirlikçi ve şiddet karşıtı özelliklere sahip olduğunu öne sürer 

ve bu değerleri temel alan bir kültür oluşturmayı amaçlar. ‘Kültürel’ vurgusu, bu 

kadınsı niteliklerin topluma yayılmasını ve genel kültürel yapıya entegre 

edilmesini ifade eder. Diğer bir ifadeyle kadınların niteliklerini öne çıkararak 

toplumsal yaşamdaki olumlu etkilerini belirginleştirmeyi, kültürün eril kimliğine 

ek olarak dişil kimliğin varlığını ortaya koymayı ve kültürün cinsiyetsizleştirilmesi 

amaçlanmaktadır. Kültürel feminist kuram özel alana dâhil edilen evlilik, aile, din 

ve yuva gibi kurumları sorunsallaştırır. Siyasal değişim yerine kültürel dönüşüme 

odaklanan kültürel feminizm kültürel yapının kadının eğitim almasını 

engellediğini ya da sadece ev içi konumlarına uygun dine göre temellenen 

toplumsal iş bölümü çerçevesinde eğitilmesinin sağlandığını böylece ikincil 

durumlarının devam ettiğini iddia eder. Kadının mutlaka eğitim alması gerektiğini 

vurgularlar böylece kadın toplumsal yapıda yer alarak toplumun 

değiştirebilecektir. Bu değişimin gerçekleşebilmesi için kültürel yapıda köklü 



51  

dönüşümler gereklidir. Bu dönüşüm, toplumsal düzenin dişil değerler etrafında 

şekillenmesiyle, yani anaerkil bir yapıya evrilmesiyle mümkün olabilir. Anaerkil 

bakış açısı; barışçıl politikalar, iş birliği, farklılıkların şiddetten uzak yollarla 

çözümlenmesi ve kamusal yaşamın uyum içinde düzenlenmesini esas alır 

(Donovan, 2005: 71-5). 

Kültürel feminist kuramın Sarah Magaret Fuller (1810-1850)’in On 

Dokuzuncu Yüzyılda Kadınlar (1845) adlı eseri ile ortaya çıktığı kabul edilir. Bu 

eser Avrupa romantik akımı ve Amerikan aşkıncılığının bir ürünü olsa da 

aydınlanma akılcılığından farklı olarak bilginin duygusal ve sezgisel yönüne vurgu 

yapar. Fuller kadının doğru bir bilinçle kendisini keşfederek büyüyüp yetişmesi ve 

gelişmesiyle toplumun da kadınla birlikte dönüşeceğine inanmaktadır. Kadının 

özgürleşmesi ile dünyanın iyileşmesi arasında doğrusal bir orantı kurmuştur 

(Özsöz, 2008: 53-4). Kültürel feminist teorinin şekillenmesinde önemli katkıları 

olan bir diğer feminist Charlotte Perkins Gilman (1860- 1935)’dır. Gilman, 

Darwinizmin kadın düşmanı öğelerini çürütmek için çabalamış ve teorinin erkek 

merkezli yorumlarını eleştirmiştir. Kadının doğası gereği bağımlı olduğu fikrine 

karşı çıkarak, bu anlayışın toplumsal cinsiyet eşitsizliğini pekiştirdiğini 

savunmuştur. Gilman’ın önemli eserlerinden biri kadınların yönettiği ütopik bir 

toplumu anlatan Kadınlar Ülkesi (1915)’dir. Eserde anaerkil sınıfsız toplum, barış 

ve birlik beraberlik içinde yaşama gibi temalara dikkat çeken Gilman ataerkil 

toplumda kadının hor görülmesine cadılıkla itham edilmesine de göndermelerde 

bulunmuştur (Davudova, 2022: 12). Gilman’ın diğer önemli eseri ise Yuva 

(1903)’dır. Ailenin ekonomik birim olarak görülmesini eleştiren Gilman erkeğin 

evdeki tavrını despotizm olarak tanımlamıştır. 

Gilman eleştirdiği aile yapısındaki sorunların çözülmesi için radikal bir 

değişimin olmasının gerekliliğini savunmuş, ev içi işlerinin melekleştirilmesini 

yemek yapma, beslenme ve çocuk yetiştirme konularında kadının eğitilmesi ve 

verdikleri hizmetler karşılığında para kazanmaları gerektiğini yani özel alanın 

kamulaştırılmasını talep etmiştir (Donovan, 2005: 100-4). Kadın hakları 

savunucusu Elizabeth Cady Stanton (1815-1902) da kültürel feminist tavrıyla ön 

plana çıkmış özellikle din ve Hıristiyanlığın ataerkil söylemlerini eleştirmiştir. 

Eleştirilerini Anaerkillik (1891) ve Kadının İncili (1895) adlı eserlerinde dile 



52  

getiren Stanton, dinin eril olmadığını ve kutsal kitaplarda Tanrı’nın iki cinsiyetli 

olduğunu iddia etmiştir. İlk eserinde kadınarı aşağı cins olarak algılayan bir dine 

bağlılığın kabul edilemez olduğunu savunan Stanton, ikinci eserinde ise İncil’in 

yarattığı olumsuz kadın imgesini yıkmaya çalışmıştır çünkü Hıristiyanlığı 

reddetmek ataerkilliğin reddidir ayrıca kendisinin yazdığı yeni İncil cinsiyetçi 

değildir (Donovan, 2005: 81-9). 

Kültürel feminizm duygusal ve sezgisel olana yaptığı vurguyla feminizmi 

bir adım öteye taşımıştır. Ancak kadının erkekten daha duygusal olduğu fikrini 

destekleyecek herhangi bir çalışma yapmadığı için eleştirilmiştir (İlic & Yıldırım, 

2018: 204). 

1.4.8.Varoluşçu Feminist Kuram 

‘’Kadın doğulmaz, kadın olunur.’’ (Beauvoir S., 1993: 315) 

Varoluşçuluk (egzistansiyalizm), 19. yüzyılın ortalarında Fransa’da ortaya 

çıkan bir felsefi akımdır. Bu akım, insanın özünü dışsal etkenlerden bağımsız 

olarak kendisinin belirleyebileceğini, varoluşunu kendi seçimleriyle 

şekillendirebileceğini ve geleceğini yine kendi iradesiyle inşa edebileceğini 

savunur (Çüçen, 2024). Varoluşçu feminizm ise Soren Kierkegaard (1813-1855), 

Martin Heidegger (1889-1976), Friederich Nietzsche (1844-1900), Jean Paul 

Sartre (1905-1980) gibi varoluşçu filozofların teorilerini feminizm alanına 

taşımaya çalışmaktadır. Bu filozoflar ‘varoluş özneden önce gelir’ tezini 

savunmakta önce insanın var olduğunu sonra da kendi özünü ve amacını özgürce 

belirlediğini iddia etmişlerdir: Yani kişinin kendini yaratması ve kendi benliğini 

oluşturması (İlic & Yıldırım, 2018: 205). Varoluşçu feminizmin kurucusu ve en 

önemli temsilcisi olan Simone de Beauvoir (1908-1986) kadının bu eylemlerin 

dışında kaldığını belirtmiştir. Bu görüşünü, ataerkil kültürde erkeğin veya eril 

olanın olumlu, kadının veya dişil olanın ise olumsuz, norm dışı ve öteki konumunda 

görüldüğünü vurgulayarak erkeğin özne kadının ise öteki olarak 

konumlandırıldığını söyleyerek gerekçelendirmiştir (Yörük, 2009: 70-3). 

Varoluşçu feminist kuramda kadın sorunlarının tartışılması ilk Simone de 

Beauvoir’ in İkinci Cins (1949) adlı eseri ile başlamıştır. Ona göre kadınlar hiçbir 

zaman özerk bir toplum kuramamış genelde erkeklerin yönettiği topluluklara 



53  

karışarak ikincil duruma düşmüşlerdir. Beauvoir bu durumu varoluşçu perspektife 

uyarlamış ve kadının ne yaratılıştan ne de genlerinin koşullandırmasından ikincil 

olarak konumlandırıldığını, bu farklılaşmanın nedeninin kadın doğasının olmayışı 

başka bir değişle içinde bulundukları toplumsal durumdan kaynaklandığını ifade 

etmiştir. Bu durumu somutlaştırmak isteyen Beauvoir ‘kadın doğulmaz kadın 

olunur’ söylemiyle de kadınların rollerinin toplumsal önyargılardan ve 

geleneklerden beslendiğini iddia etmiştir. Kadınların ikincil durumdan 

kurtulmaları için bir meslek edinerek ekonomik yönden bağımsız olmaları 

gerekliliğini vurgulamıştır. Beauvoir’in ele aldığı diğer bir konu varoluşçuluk 

felsefesinde sorun alanı olarak görülen ‘beden’ kavramıdır. Beden insanın 

özgürlüğünü kısıtlamakta, esaret nedeni olmakta hatta insanı ölüme götürmektedir. 

Kadınların bedeni aşması gerektiğini iddia eden Beauvoir hamilelik ve doğumu da 

kötülemiştir (Beauvoir S. D., 2020: 13-4). Bu görüşünü Jean Paul Sartre’nin benlik 

hakkındaki görüşleriyle temellendirmiştir. Sarte Varlık ve Hiçlik (1943) adlı 

eserinde benlik kavramını iki boyutlu olarak açıklamıştır. Birincisi kendi için 

benlik/kendi başına varlık (pour soi), ikincisi ise kendi içinde (en soi) 

benliktir/başkaları için varlıktır. İlki aşkın, yaratıcıdır ve geleceği düşünür diğeri 

ise içsel ve maddeleşmiş, nesneleşmiş benliktir (Donovan, 2005: 227). Pour soi 

özgürleşebilmek için en soi’yi aşmalı kendini gerçekleştirebilmek için öteki pour 

soiler ile savaşmalıdır. Böylece pour soi ötekini nesneleştirecektir (Yörük, 2009: 

71). Beauvoir bu varoluşçu kavramlara kısmen yeni anlamlar yükleyerek kadının 

durumunu incelemiş, erkeğin özneyken kadının öteki olduğunu iddia etmiştir 

(Beauvoir S., 1993: 17). Kendi için ve kendi içinde ilişkisi ele alındığında kadınlar 

kendi içinde /öteki benlik boyutuyla nesneleşir, erkekler ise kendi için benlik 

boyutuyla bağımsız ve aşkın konumu yakalarlar. Kadın öteki olarak kimliğini, 

kısmen kendi bedeninden alır çünkü regl, doğum, emzirme, menopoz vb. gibi 

durumlar kadını kendi bedenine yabancılaştırır. Bedenin dünya ile bağ kurmada 

önemli bağ olduğunu açıklayan Beauvoir, bedenlerinin kadınları sömürdüğü için 

yaratıcı pour soi boyutuna geçemediklerini iddia etmiştir (Donovan, 2005: 233). 

Simone de Beauvoir, kadının kültürel ve politik statüsünü açıklamak için 

varoluşçu vizyonu kullanarak feminist kurama önemli katkılar sunmuştur. Ona 

göre, kadınlar geleneksel kadınlık mitlerini reddederek kendi kimliklerini yeniden 



54  

inşa etmekte ve somut olarak bağımsızlıklarını kazanmaya çalışmaktadırlar. 

Kadınların özgürlüğü, onları bağımsız bireyler olarak görmeyen her türlü 

toplumsal ve kültürel yapıya karşı çıkmalarıyla mümkün olacaktır. Böylece 

kadınlarla erkeklerin eşit olduğu toplumsal roller yeniden inşa edilecek (Cingil, 

2022: 18) ve kadınları nesne olarak görenler onların varlığını özne olarak 

tanıyacaklardır. 

Bu kuram kadının birey olarak ‘benliğini’ oluşturması gerektiği görüşü ile 

kadın haklarına alternatif bir çözüm üretmiştir. Ancak Beyaz burjuva sınıfı ve ev 

kadınlarına odaklandığı için de eleştirilmiştir (Güngel, 2020: 14-5). 

1.4.9.Anarko-feminist (Anarşist) Kuram 

Anarko-feminizm, adından da anlaşılacağı üzere feminizmin anarşist 

yorumudur. Feminizm ve anarşizmi bir araya getirerek cinsler arasında eşit bir 

zemin yaratmayı amaçlayan anti otoriter bir akımdır. Genelde özgürlüğe tehdit 

olarak algıladığı otoriteye; özelde ise eril otoriteye karşı çıkar. Bu kuram feminist 

mücadele ile anarşist mücadelenin benzer görüşler savunduğunu iddia eder. L. 

Susan Brown (1959- ) Beyond Feminism: Anarchism and Human Freedom (1995) 

adlı eserinde anarşizmin bir siyaset felsefesi olarak tüm güç ilişkilerine karşı 

çıktığını ve bu nedenle doğası gereği feminist bir karakter taşıdığını savunmuştur. 

Ona göre, otoriteyi ve tahakkümü reddeden anarşizm, patriyarkal yapıları da 

sorgular ve kadınların özgürlüğünü savunan bir anlayışla örtüşür (Brown, 1995: 

153). 

Tüm hiyerarşik ilişkilere karşı çıkan anarşizmin ilkeleri gereği feminizmle 

bağlantılı olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü anarşizm yalnızca ekonomik ve 

siyasi iktidarı değil aynı zamanda cinsler arasındaki hegemonyayı da siyasal olanın 

bir parçası olarak görüp reddeder. Anarşizmde genellikle otorite; devlet, hükümet, 

erk, iktidar gibi siyasal kavramlarla tarif edilirken, feminizmde bu tanımlamalara 

ek olarak evlilik, aile, ataerkillik, erillik gibi doğrudan kadın ile bağlantılı sosyal 

yapılanmalar da eklenerek daha da vurgulanır. Bu bağlamda, anarko-feminizmin 

otorite karşıtlığının temelinde, otoritenin yalnızca kadınlar üzerindeki tahakkümü 

değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet eşitsizlikleri ve adaletsizlikleri de 

doğurduğu fikri yatar. Kadının devlet nezdindeki yeri ve işlevini sorgulayarak 



55  

devleti feminist anlamda eril olarak tanımlayan anarko-feminizm yasaların da 

kadınlara eril bakış açısıyla muamele ettiği savunur (Mackinnan, 2003: 188). 

Dolayısıyla, anarşizm ile feminizm, özgürlük, eşitlik ve adalet gibi ortak değerler 

etrafında birleşerek, anarko-feminizm adı verilen bir sosyal ve siyasal teoriye 

dönüşür. 

Anarko-feminist kuram, ilk olarak Amerika’daki feminist tartışmalarda 

ortaya çıkmış ve radikal feminizmin bir uzantısı olarak şekillenmiştir. Lidersiz, 

küçük bilinç yükseltme grupları aracılığıyla hızla yayılmış; kurama öncülük yapan 

ve anarko- feminizmin kurucusu olarak nitelendirilen Emma Goldman (1869-

1940)’ın yazıları aracılığıyla da kadınlar anarşizmi keşfetmişlerdir (Kamann, 1999, 

s. 100). Goldman kadın özgürleşmesinin ilk devrimcisi olarak nitelendirilen 

Wollstonecraft’ı örnek almış, feminizmi yüceltmekle beraber kurama otorite 

karşıtı, anarşist ve devrimci bir nitelik de kazandırmıştır (Marshall P., 2003: 570). 

Goldman kadınların özgürlüğü ve bağımsızlığının kendinden ve kendisi 

aracılığıyla olması gerektiğinin altını çizerek anarko-feminizmin de ana temasını 

belirlemiştir (Goldman, 2006: 87). 

1.4.10.İslami Feminist Kuram 

İslami feminizm Müslüman dünyasında birçok genç kadının aile ve toplum 

içinde kültürel olarak yerleşmiş ataerkil normların İslam’la ve gelenekle hiçbir 

ilgisinin olmadığını savunmalarına olanak sağlayan ve kadınların kendi haklarını 

savunmalarını mümkün kılan bir teoridir (Ahmad, 2015: 2). Merkezi metni olarak 

Kuran’ı alarak dini İslami söylemlere dayanır. Ortadoğu’daki laik rejimlerin 

halklarına demokrasi ve ekonomik refah sunamamaları nedeniyle yaşadıkları hayal 

kırıklığı 1970’lerin başında İslamcı hareketlerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Hem laik hem de dindar olan kadınlar, İslamcıların İslam’ın muhafazakâr 

yorumunun dayatılması ve giderek artan hakimiyetinden endişe duymaya başlamış 

bu İslamcılık şekline yanıt vermek için ilerici bir İslam sesinin acilen gerekli 

olduğunu vurgulamışlardır çünkü İslamcı hareketler kadınların özellikle eve 

çekilmesini talep ediyor ve bu durum, kadınların ikincil olarak 

konumlandırılmaları nedeniyle tedirginliğe yol açıyordu. 

1990’lı yıllarda entelektüel ve akademik çevrelerde İslami feminizm 



56  

kavramı eş zamanlı olarak dünyanın pek çok yerinde kullanılmaya başlasa da ilk 

çıkış noktası bir dizi süreli yayındaki din adamlarının cinsiyetçi yorumlarının 

tartışıldığı İran’dır. Bu tartışmalar İslami feminizmin entelektüel bir hareket 

olarak ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. 1992 yılında kurulan İran dergisi 

Zanan (Kadınlar)’da yayımlanan makaleler feminizmi aşağılayıcı söylemlerden 

arındıran bir feminizm olasılığının önünü açmış, ABD ve Avrupa’da sürgünde 

olan İranlı kadın akademisyenler de kuramı desteklemişlerdir. 1990’ların başından 

itibaren aralarında sonradan Müslüman olan Afro- Amerikalı ilahiyatçı Amina 

Wudud (1952-)’un da bulunduğu Arap ve Müslüman dünyasından pek çok kadın 

entelektüel metinlerin yeniden yorumlanması sürecinde yer almıştır. İslami 

feminizmin ayak sesleri aslında çok daha öncelerden gelmeye başlamış, hatta bunu 

öngören sosyolog Fatima Mernissi 1978’de Peygamber’e atfedilen bazı kadın 

düşmanı ‘hadislerin’ gerçekliğine karşı çıkarak Arap olmayan Müslüman 

dünyadaki entelektüel ve aktivist çevrelerde başlayan feminist dini tartışmalara 

neden olmuştur. Daha sonra bu tartışmalar çeşitlenerek İslam içindeki daha geniş 

bir reformist eğilimin parçası haline dönüşmüştür. 

1999’da sosyolog Ziba Mir-Hosseini, İran’daki dini tartışmalara ilişkin bir 

çalışma yayımlayarak Kum’daki teolojik ilahiyat okullarındaki cinsiyete ilişkin 

çeşitli düşünce akımlarını ve bunların çağdaş İran’daki sosyal ve politik meselelere 

ilişkin kamusal tartışmalar üzerindeki etkisini analiz etmiştir. Mir-Hosseini’ nin 

analizine göre ‘yerli ve yerel olarak üretilmiş bir feminizm’ olarak tanımladığı 

İslami feminizmin meşruiyetini kazanmaya başladığını ifade etmiştir. Yerel olma 

özelliğiyle bu yeni feminist kuram dini, ulusal ve kültürel bağlılıkların Batılılaşmış 

feminizmle çatışan ilkeleri arasında uzlaşı sağlamıştır. İslami feminizm kadınların 

bireyselleşmesi ve kadın haklarının demokratikleştirilmesinde rol oynamış, 

feminizmin yalnızca özgürleşme ve eşit hakları değil aynı zamanda kişisel 

gelişimi, bağımsızlığı, olasılıklar alanının genişlemesini de kapsayan geniş bir 

perspektife ulaşmıştır (Güç, 2008: 649- 62). 

1.4.11.Siyah Feminist Kuram 

Siyah feminizm 1970’lerde baskıya karşı toplumsal düşünce üretmek için 

ortaya çıkmıştır. Siyahi kadınların yaşanmış deneyimlerine dayanan entelektüel, 



57  

sanatsal, felsefi ve aktivist bir uygulama olmasının yanında baskıya karşı da siyasi 

bir mücadeledir. Siyahi kadınların doğası gereği değerli olduğu ve özgürlüklerinin 

bir başkasına ek olarak değil, insan olarak özerkliğe olan ihtiyaçtan dolayı bir 

zorunluluk olduğu görüşüyle temellenir. Siyah feminist kuram, Beyaz kadınlar 

dışında kalan kadınları ikinci sınıf vatandaş olarak algılayan ahlaki ve sosyal 

iklimin değişmesi gerektiğini ve kadınların, toplumun bir parçası olarak kendi 

bireysel kimliklerini tanımlamada özgür olması gerektiğini savunur. 

Siyah feminizm kavramını ilk kez 1989’da akademisyen Kimberlé 

Crenshaw (1959-) doktora tezinde, Siyahi bir kadının, Siyahi olmayı ve kadın 

olmayı ifade eden ‘çifte açmaz (double bind)’ kavramıyla uğraşmak zorunda 

olduğunu ifade etmek için kullanmıştır. Siyah feminizmle Beyaz olmayan 

kadınlara yönelik baskının ana nedeni olan ırkçılık konusuna vurgu yapılmıştır. 

Çünkü Siyahi kadınların çoğunluğu köle olarak çalıştırılmak üzere zorla 

Amerika’ya getirilmiş, kendilerini değersizleştiren bir toplumda yaşam mücadelesi 

vermişlerdir. Bu mücadelede hem izole edilmiş hem de insandan aşağı bir konuma 

layık görülmüşlerdir. 

Siyah feminist kuramcılar Siyah feminizm kavramını ırk ve cinsiyetin yanı 

sıra sınıf ve cinsellik konularını da kapsayacak şekilde genişletmiş, köleliğin 

kaldırılması yanlısı, kadın hakları savunucuları Maria W. Stewart (1803-1879), 

Sojourner Truth (1797- 1883) ve Frances E. W. Harper (1825-1911) da 

mücadeleleriyle kurama katkı sunmuşlardır. Feminist Afro-Amerikalı yazar Alice 

Walker (1944-), Beyaz feminizme kesişimsel (Beyaz olan kadınlar dışında kalan 

‘öteki’ diye adlandırılan diğer gruplara duyarlı perspektif) bir alternatif 

tanımlamak için 1979’da ‘Kadıncılık (womanism)’ terimini kullanmış, bu kavram 

ile Beyaz feminizmin ırkçı ve sınıfçı yönlerini ele alarak ayrılıkçı ideolojilere karşı 

çıkmıştır (Mojahan, 2022: 20-2). 

1.5. Edebiyatta Feminizmin Yansımaları  

1.5.1.Edebiyat ve Toplumsal Cinsiyet 

‘’Ataerkil sistemin sanat dalları içinde en propagandist (tanıtıcı) niteliği 

olan tür edebiyattır. Edebiyatın amacı, her iki cinsin yerini ve durumunu 



58  

ataerkil sistemin yapısına uygun olarak pekiştirmektir.’’ (Millet, 1873: 81)  

   Toplumsal cinsiyet kavramı kadın ve erkek arasındaki toplumsal ve kültürel 

olarak yapılandırılmış farklılıkları ifade etse de genellikle kadının erkek karşısında 

dezavantajlı konumuna gönderme yapmaktadır. Kız çocuklarının ‘güçlü ve tam’ 

olan babası karşısında ‘güçsüz ve eksik’ annesiyle özdeşleşmesi sonucu kadınlar 

çocukluklarından itibaren bilinçaltlarına yerleştirilen erkeklerin kendilerinden 

üstün olduğu koduyla büyümekte ve süregelen bu psikolojik durumun etkisi her 

alanda olduğu gibi sanatsal alanlarda da hissedilmektedir. Kadının ‘olumlanma’, 

‘kendini var etme’ arzusu özellikle edebiyatta karşılık bulmaktadır. Çünkü 

kadınlara eril söylemin dışına çıkarak arzu ve hislerini özgürce sergileyebilecekleri 

fırsatı edebiyat sunmaktadır. 

Kadınların yaşam içindeki ikincil konumları edebiyat alanında da 

geçerliliğini sürdürmüştür. Edebiyat üzerine yapılacak herhangi bir inceleme 

ağırlıklı olarak edebiyatta da erkeklerin egemen olduğunu somutlaştıracaktır. 

Sözgelimi; Homeros’un İlyada ve Odysseia’ sı da dahil olmak üzere, Sophokles, 

Dante, Boccaccio, Chaucher, Shakespeare, Cervantes’ ten James Joyce’ a, William 

Faulkner’e kadar pek çok yazarı sıralamak mümkündür. Fakat bu listenin bir 

benzerini kadın yazarlar için oluşturmak ekstra bir zaman gerektirecektir. Erkek 

egemen edebiyatta kadının tarih boyunca ‘temsil edilen’ olarak konumlandırıldığı 

görülmektedir. Örneğin Homeros İlyada’ sında Truvalılarla Akhaların 

mücadelesini Akhilleus ve Hektor üzerinden anlatırken okura savaş, güç ve 

yiğitliğin yüceltildiği eril bir dünya betimlerken, Helen’i savaşın nedeni, 

Hekabe’yi oğlu Hektor’un ölümüne tanıklık eden çaresiz anne, Andromakhe’ yi 

gözü yaşlı olarak okuyucuya sunmuştur. Odysseus’da esere adını veren kahraman 

maceradan maceraya atılıp dünyayı keşfederken eşi yokluğundaki yirmi yılı 

evinde oturup dokuma yaparak geçirir. Kral Oedipus’ daki Jocasta, İlahi 

Komedya’ daki Beatrice, Hamlet’ teki Ophelia, Don Quixote’ daki Dulcinea’ da 

betimlenen kadın eril düzende seslerini duyuramayan gölge karakterler 

olmuşlardır. Bu bağlamda erkek yazımında dışta tutulan, özel alana hapsedilen ve 

yazarın uygun gördüğü imgelerle tasviri yapılan kadının ‘öteki’ni temsil ettiğini, 

ikincilleştirildiğini söylemek mümkündür (Aytemiz, 2016: 66). Kate Millet, Cinsel 

Politika (1973) adlı eserinde edebiyatı erkeklerin kadınlara olan nefretlerini 



59  

yansıttıkları bir alan olarak tanımlar. Erkek yazınında kadınların gülünç yönlerinin 

ya da düzeltilmesi gereken davranışları olan zayıf karakterler olarak tasvir 

edilmeleri de Millet’in söylemini destekler niteliktedir. Bu durumda, edebiyatın 

kadın imgeleri, genellikle erkek yazarlar tarafından yaratılmış ve bu imgeler, 

erkeklerin bakış açısıyla şekillenmiştir. Edebiyatın içinde kadın, erkek yazarların 

kaleminden çıkan bir figür haline gelmiştir, yani edebiyatın kadın karakteri, 

erkeğin yazdığı bir ‘kadın’ olmuştur. Erkek yazarların benimsedikleri bu tavrın ise 

temelde kadınların edebiyatın dışında bırakılmasıyla ilişkili olduğu söylenebilir 

(Irzık & Parla, 2004: 9). 

1.5.2. Gölge Varlıktan Görünür Varlığa: Kadının Edebi 

Yazında Varoluş Mücadelesi 

İnsanlık erildir ve erkek kadını kendisi için değil, erkeğe göre 

tanımlar; kadın özerk bir varlık olarak görülmez. Erkek kadına referansla 

değil, kadın erkeğe referansla tanımlanır ve farklılaştırılır. Kadın 

rastlantısal olandır, özsel olana karşıt özsel olmayandır. Erkek öznedir 

(ben), mutlak olandır, kadın ise öteki cins’tir. Kadının erkekten daha aşağı 

olduğunu gösteren tek bir kanıt yoktur. Beden yapısında birtakım ayrılıklar 

vardır elbette, ama bunların hiçbiri erkeğe ayrıcalık sağlamaz (Beauvoir 

S. D., 1993: 17). 

 

Birinci Dalga Feminizmin öncüleri olan kadınlar kamuoyunda erkeklerle 

eşit haklara sahip olma taleplerini gündemleştirmiş, İkinci Dalga Feminizmin 

öncüleri ise cinsiyet, toplumsal cinsiyet ayrımı, ataerkil yapı ve eril sistemi 

eleştirmişlerdir. 1960’ larda toplumsal cinsiyet kavramının yaygınlaşmasıyla 

birlikte kadınlar sosyal bilimlerde tarih, hukuk, siyaset, ekonomi gibi alanlarda 

görünür olmuşlardır. Kadınların da erkekler gibi edebiyat eserleri ortaya 

koyabilecekleri düşüncesinin oluşumu kadınların edebi yazında yavaş yavaş yer 

almasını sağlamıştır (Şengül, 2016: 204). 

Amerikalı feminist eleştirmen Elaine Showalter (1941-), feminist 

edebiyatın üç aşamada gelişim gösterdiğini belirtmiştir: 

Birinci Aşama (1840-1880): Bu aşamada erkek egemen edebiyat geleneğinin 

şekillendirdiği kalıpları değiştirmek kolay olmayacağı için kadın yazarlar, erkek 

yazarları taklit etmiştir (Argunşah, 1999: 35). Feminist kuram, erkeklerin sanatsal 

üretim biçimlerini bir form olarak kabul edip, kadınların edebiyat alanında 



60  

erkeklerin yarattığı bu formları taklit ederek var olma çabasını, ataerkil edebiyatın 

dayatması olarak görmüştür. Dolayısıyla bu aşamada kadının kendini tanımlaması 

belirlenen formların kapsamında kalacağından kadın edebiyatının özgünlükten 

uzak bir gelişim gösterdiğini söylemek mümkündür. Kadın yazarlar erkek 

yazarların kendileri hakkında savundukları ‘kayda değer bir kadın yazar olmadığı 

ve edebiyatın erkeklere özgü bir alan olduğu’ için kadınların erkeklerle 

yarışamayacağı söylemlerini kabullenmiş, eril tahakkümü karşısında ‘özgün kadın 

yazını’ oluşturabilmeleri güçleşmiştir. 

Kadınların özel alanla sınırlı yaşam tecrübeleri yazın alanında da etkisini 

göstermiş, bireysel yaşamla sınırlı bir edebi literatürün; özellikle mektup ve günlük 

gibi özel hayata dair ayrıntıların olduğu otobiyografik eserlerin ön plana 

çıkmasına sebep olmuştur. Bu eserlerin birçoğu suçluluk psikolojisi ile yazıldığı 

öne sürülerek sakıncalı görülerek yayımlanmamış, öte taraftan yayımlanan 

eserlerin büyük bölümü de sanat eseri sayılmayarak ve ‘düşük- yüksek nitelikli’ 

şeklinde bir sınıflamaya tabi tutulmuştur (Gouma-Peterson & Mathews, 2008: 28). 

Böylesi bir durumun oluşmasında temel etken kadının kendine ait yazınsal bir 

dilinin olmamasıdır çünkü yazınsal anlamda var olmak isteyen kadın kendisine 

atfedilen kültürel-ideolojik kalıp yargıların ötesine geçmek zorundadır (Aksoy, 

2009: 54). Özel alana sıkıştırılmış (mutfak-çocuk-ev-aile), silikleştirilmiş bir 

yaşam tarzından görünür olmaya doğru atılan adımlar ilk aşamada elbette kolay 

olmamıştır. Eril edebiyat formu kadınlara sınırlı bir yazama alanı bıraktığı için 

kadın yazarlar da eserlerini yayımlayabilmek adına erkek mahlasları (male 

pseudonyms) kullanmak gibi farklı çözüm yolları denemişlerdir. Söz gelimi 

Geroge Eliot (Mary Ann Evans), George Sand (Armandine Lucile Aurore Duplin), 

Bronte Kardeşler Currer, Ellis ve Acton Bell (Charlotte, Emily ve Anne) gibi kadın 

yazarların kullandıkları mahlaslar edebiyatta erkek yazarlarla eşit şartlarda var 

olma çabasına örnektir (Şengül, 2016: 207). Kadın yazarların bir nevi kendilerini 

maskelemelerinin sebepleri arasında toplumsal önyargılar, erkek görüşlerine fazla 

saygı, eserlerinin yayımlanmama korkusunu, erkek yazarların yoğun eleştirisi ve 

yergisini, okur tarafından ciddiye alınmamayı, satış kaygıları gibi durumları 

gösterebiliriz (Uçar, 2020). Bu aşamada doğrudan bir feminizmden bahsetmek 

imkansızdır. 17.yüzyılın başından 19.yüzyılın başına kadar birinci aşama devam 



61  

etmiştir. 

İkinci Aşama (1880-1920): Bu aşamada kadın yazarlar erkek yazarları taklit 

etmeyi bırakmış, kendilerine karşı yapılan ayrımcılığın ortadan kaldırılması için 

mücadele etmişlerdir. 19. yüzyıldan itibaren eril düzenin kadına biçtiği rolü aşan 

kadın yazarlar gölge olmaktan çıkıp kendilerine özgü yazma geleneğini başlatmış, 

ezilmişliğe karşı yeni bir duruş sergileyerek mevcut kadın algısını yıkmaya 

çalışmışlardır. Eril söylemi yıkmaya çalışan ve kadın sorununu irdeleyen bir 

başkaldırı dili oluşturarak ikili karşıtlık (erkek/kadın, ruh/beden, akıl/doğa gibi 

ikincisinin birincisine oranla eksik ve kusurlu olması) yapısökümüne uğratılmış, 

yeni ifade şekli ile bilinçli olarak metnin dışında tutulan kadın yeniden 

konumlandırılarak özne olarak metne dahil edilmiştir (Karadeniz, 2019: 287-8). 

Ataerkile, sınıfsal ayrıma, dini baskılara maruz kalan kadınlar yaşadıklarını 

eserleri aracılığıyla gündemleştirerek kadın haklarının aranması ve eşitsizliklerin 

ortadan kalkması için Birinci Dalga Feminizm hareketini (1860- 1920) 

başlatmıştır. Örneğin Margaret Fuller (1810-1850) On Dokuzuncu Yüzyılda 

Kadınlar (1843) adlı eserinde kadınların eğitim almasının ve çalışma haklarını elde 

etmesinin gerekliliğine değinmiştir. Elizabeth Cady Stanton (1815-1902) ve 

Lucretia Mott (1793-1880) Seneca Falls Bildirgesini (1848) yayınlayarak feminist 

hareketin seyrini değiştirmişlerdir. Bildirgede erkekler ve kadınların eşit 

yaratıldığı, yaşam, mutluluk, özgürlük gibi devredilemez bazı hakların 

bahşedildiğini savunarak özellikle kadınların hem erkek hem de devlet ataerki 

tarafından ezilmesine dikkat çekmişlerdir (Wellman, 2004: 10). 

Üçüncü Aşama (1920- ): Bu aşama edebi kadın yazınlarının ortaya çıkmasında 

takınılan tepkisel yaklaşımların giderek nihayete erdiği süreçtir. Kadınlara özgü 

yeni ve özgün bir dil oluşmaya başlamasıyla birlikte feminist edebiyatın 

şekillendiği görülür (Argunşah, 1999: 37). 

Kadının edebi gelenek içerisindeki yeri, edebiyata katkısı, katkının nicelik 

ve nitelik olarak etkisi özellikle İkinci Dalga Feminizmle birlikte tartışmaya 

açılmış, kadınların toplumsal ve siyasal alandaki görünürlüklerini sorgulamaya 

başlamaları, edebiyat alanında da bir dönüşüme yol açmış ve bu süreç, feminist 

edebiyat eleştirisinin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Feminist edebiyat eleştirisi 



62  

edebi yazında kadının erkek bakış açısı ile sınırlandırılmış kurgusal nesneler olarak 

işlenmesine, belirli kalıp yargılar ile ilişkilendirilmesine ve hegemonik ilişki 

biçimlerinin metinlerde ele alınış biçimlerine eleştirel yaklaşır (Ulu, 2021: 38). 20. 

yüzyılın başında Virginia Woolf (1882-1941)’ un edebiyatın eril ideolojiden 

beslenerek eril yapıda devam ettiğini, edebiyattaki kadın temsilinin de erkek 

temsili gibi cinsiyetlendirilmiş olduğuna dikkat çekmesiyle feminist edebiyat 

eleştirisinin temel basamağını oluşmuştur. Woolf, 1929 yılında yayımladığı 

Kendine Ait Bir Oda eseriyle edebiyattaki eril kadın tasvirlerini deşifre eder. Bu 

eser ile kadının edebiyat alanında da ikincilleştirildiğini vurgulayan Woolf, bu 

ikincilliğin nedenlerini irdeleyerek kadın- edebiyat ilişkisini ortaya koymuştur 

(Şengül, 2016: 207). 

Üçüncü aşamada, feminist edebiyat eleştirisinin disiplinler arası ve çoğulcu 

yapısıyla, eril edebiyat geleneğinin yarattığı ve yaygınlaştırdığı kadın-erkek 

imgeleri çözümlenmiş ve kadına özgü bir edebi geleneğin ortaya çıkmasında 

önemli adımlar atılmıştır. Özellikle 1980’lerin sonlarından itibaren toplumsal 

cinsiyet çalışmalarının yaygınlaşmasıyla, edebi yazında kadının temsili güçlenmiş 

ve kadın, artık yalnızca gölge bir varlık değil, yazınsal alanda aktif bir yazar, okur 

ve temsil eden görünür bir varlık olarak varoluş mücadelesine devam etmiştir. Bu 

süreç, kadınların edebiyatın hem üreticisi hem de izleyicisi olarak daha fazla yer 

bulmalarını sağlamış ve toplumsal cinsiyet eşitliği perspektifinden edebi eserlerin 

yeniden şekillenmesine katkıda bulunmuştur. 

1.6.Feminist Çalışmalar 

1.6.1.Mary Wollstonecraft / Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi  

(1792) 

Liberal feminizmin önemli savunucularından olan Mary Wollstonecraft 

(1759- 1797) eseri Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi (A Vindication of the 

Rights of Woman)’nde Fransız Devrimini cinsiyetçi bir tutum sergilediği için 

eleştirmektedir. Feminist düşüncenin başlangıcı olarak düşünülen bu eserde 

eşitlik, özgürlük, adalet gibi talepler kadınlar açısından değerlendirilir. Fransız 

Devrimi öncülerinden filozof Jean- Jacques Rousseau (1712-1778) kadının 

doğasının erkeğe sunulmak üzere kurgulandığı, kadın ve erkeğin aynı şekilde 



63  

eğitilemeyeceği ve kadınların sadece haz vermek için eğitilmeleri gerektiğini 

savunur (Öztürk, 2017: 471). Kadınlara yönelik Rousseau’nun fikirlerini eleştiren 

Wollstonecraft, eserinde kadınların bu şekilde aşka ve şehvete köle olan yaratıklar 

gibi resmedilip küçük düşürülmesine karşı çıkmaktadır (Wollstonecraft, 2022: 41). 

Ayrıca Wollstonecraft insan kavramının sadece erkekleri kapsaması, kadınların 

anayasa dışında tutulması, kadınların rasyonel akıl sahibi olmadıkları gibi pek çok 

söylemi de eserinde eleştirmiş, kadın ve erkeklerin rasyonel akıllarının eşit 

olduğunu savunarak feminist düşüncenin temelini ortaya koymuştur (Yıldız, 2019: 

12).  

1.6.2.Sarah Moore Grimke / Eşitlik Üzerine (1838) 

18.yüzyıl liberal feministleri arasında önemli figürlerden birisi olan Sarah 

Moore Grimke (1972-1873) kadınların oy hakkı hareketinin annesi olarak kabul 

edilir. Köleliğin kaldırılması ve kadınların eşitlik mücadelesinde yer almış, kilise 

tarafından kadınların topluluk önünde konuşması yasaklandığı halde kadın-erkek 

eşitliği üzerine konferanslar vermiştir. Bu konferanslarda yazdığı notlarını Eşitlik 

Üzerine (Letters of Equality) adlı eserinde bir araya getirerek kadınların erkeklerle 

eşit anayasal haklara sahip olmasının gerektiğinin altını çizmiştir. Grimke aklın 

cinsiyetinin olmadığını, kadın ve erkeklerin eşit yaratıldığını savunmuştur (Orman, 

2018: 36). 

1.6.3. Margaret Fuller / 19. Yüzyılda Kadın (1845) 

Kültürel feminist geleneğin öncülerinden biri olarak kabul edilen Margaret 

Fuller (1810-1850), 19. Yüzyılda Kadın (Women in Nineteenth Century) adlı 

eseriyle bireyi ve evrenseli birleştirmeye çalışan Amerikan felsefesinin bir ürünü 

olarak, rasyonalist bakış açısının dışına çıkarak bilginin duygusal ve sezgisel 

yönüne dikkat çekmiş ve organik bir dünya görüşünü savunmuştur. Fuller, 

kadınların toplumsal rolünü ve potansiyelini vurgularken, entelektüel ve duygusal 

kapasitenin birleşiminin insanlık için daha bütünsel bir anlayış sunduğunu ileri 

sürmüştür. Ayrıca kadınların birlikte hareket etmeye ihtiyaçlarının olduğunu 

vurgulamış ve kadınların sezgilerinin kuvvetli olduğunu dile getirmiştir (Donovan, 

2005: 75-8). Kadınların düşünselliklerinin daha gelişmiş olduğunu savunan Fuller, 

toplumun refaha kavuşmasının kadının özgürleşmesiyle gerçekleşeceğini 



64  

savunmakta kadının değişim ve dönüşümünün iyi yönde sağlandığı takdirde de 

dünyanın radikal bir değişimle gerçekten iyi bir yer olacağını eklemektedir. Bu 

söylemleriyle Fullerin ‘dişil dünya’ temelli bir bakış açısı yaratarak feminizme 

katkı sağladığı söylenebilir (Yıldız, 2019: 13). 

1.6.4.Elisabeth Cady Stanton / Kadının İncili (1898) 

19. yüzyıl yurttaşlık hareketinin öncü isimlerinden olan Elisabeth Cady 

Stanton (1815-1902) kadın hakları ve köleliğin kaldırılması için mücadele vermiş, 

Hıristiyanlıkta kadının konumunu alçaltan girişimlere karşı duran bir tavır 

sergilemiştir. Ayrıca tıpkı Margaret Fuller gibi kültürel feminizmin gelişimine 

katkı sunmuş, kadının toplumsal statüsünün gelişmesi için anayasal, siyasi ve 

ekonomik anlamda erkeklerle eşit haklara sahip olması gerektiğini ve dini 

pratiklerde kadının konumunu değiştirecek adımlar atılmasının elzem olduğunu 

iddia etmiştir. Eseri Kadının İncili (The Woman’s Bible)’ nde İncil’deki kadınları 

aşağılayan ifadelere sorgusuz bağlılığın kadınların ezilmesine imkân sağladığını 

belirterek İncil’i eleştirmiş ve kadını doğal haklarından mahrum bırakan hiçbir dini 

inancın kabul edilemeyeceğini vurgulamıştır (Öke, 2024). 

1.6.5.Simone de Beauvoir / İkinci Cins (1952) 

Biyolojik, Marksist ve psikanalik kuramların kadına bakış açılarını 

tartışarak ataerkilliğin kendini nasıl oluşturduğunu ortaya koymanın yanı sıra 

erkek yazımında kadınların ve kadın erkek ilişkilerinin nasıl tasvir edildiğini 

sorunsallaştıran Simone De Beauvoir (1908-1986) varoluşçu feminizmin 

öncülerindendir. Simone de Beauvoir, İkinci Dalga Feminizmin temelini oluşturan 

ve Kızlık Çağı, Evlilik Çağı ve Bağımsızlığa Doğru alt başlıklarını taşıyan üç ciltlik 

İkinci Cins (The Second Sex) adlı eserinde, kadınlar konusundaki biyolojik, 

psikolojik, tarihsel ve maddeci görüşleri tartışmaktadır. Beauvoir, kadının 

toplumsal olarak nasıl ötekileştirildiğini incelerken, edebi yazının bu 

ötekileştirmenin pekiştirilmesindeki rolünü de derinlemesine irdelemiştir. 

Eserinde, kadının toplumda pasif ve ikincil bir konumda olmasının, biyolojik 

determinizm ve tarihsel bağlamda şekillenen sosyal normlarla nasıl ilişkili 

olduğunu ortaya koyar ve kadının bu duruma karşı nasıl bir özgürleşme mücadelesi 

verebileceğini sorgular (Beauvoir S., 1993: 32). Beauvoir, kadın ve erkeğin 



65  

biyolojik olarak farklı olduğunu ancak bu farklılığın ancak toplumsal düzenlemeler 

aracılığıyla anlam kazandığını vurgular. Toplumun kadını erkeğe göre 

tanımladığını savunan Beauvoir, erkeğin akıl ve güç gibi kavramlarla 

özdeşleştirilirken, kadının duygu ve zayıflıkla ilişkilendirildiğini belirtir. Bu 

çerçevede, kadınların ikincil konumda bırakılmasının biyolojik bir zorunluluk 

değil, toplumsal ve kültürel bir inşa sürecinin sonucu olduğunu ileri sürer (Humm, 

2002: 66). Ataerkil sistemde, erkek aşkıncı ve dışa dönük bir varlık olarak tasvir 

edilirken, kadın içkin ve içe dönük bir konumda gösterildiğini ve bu durumun 

kanıksandığını ifade eden Beauvoir bu kabul edişin kadınları toplum içinde hep 

ikincilliğe iteceğini iddia etmiştir (Yıldız, 2019: 13). 

1.6.6.Kate Millett / Cinsel Politika (1970) 

İkinci Dalga Feminizmin ve radikal feminist kuramın temel yapı taşlarından 

birini oluşturan Kate Millett (1934-2017)’ in Cinsel Politika (Sexual Politics)’ sı 

ataerkil sistemin yaşamın tüm alanlarına nasıl sindiğini, varlığını sürdürebilme 

nedenlerini ve cinsiyetçi ideolojinin yazındaki yansımalarını ele alır. Millett’in 

politika kavramı, erkeğin güç sahibi olduğu siyasi ilişkinin, toplumsal değerler ve 

rıza yoluyla meşrulaştırıldığını savunur. Ancak bu meşruiyetin ortadan kalktığı 

durumlarda, erkek egemen sistemin kadına şiddet aracılığıyla baskı uygulayarak 

otoritesini sürdürdüğünü belirtir. Bir başka deyişle güç ilişkilerini ve temsiliyet 

sorununa odaklanarak cinsler arası ilişkileri politika üzerinden irdelemeye çalışır 

(Millet, 1873: 2-6). 

1.6.7.Shulamith Firestone / Cinselliğin Diyalektiği (1970) 

Shulamith Firestone (1945-2012) Cinselliğin Diyalektiği (The Dialectic of 

Sex) adlı eserinde Sigmund Freud’un kadın üzerine geliştirdiği teorileri eleştirmiş, 

Freud’un tezlerinin ataerkil aile yapısı içindeki güç ilişkilerinin sonucu olduğunu 

iddia etmiştir. Firestone kadınların ezilmesinin, tahakküm altına alınmasının 

kaynağının kadınların biyolojilerinden ve yeniden üretimlerinden (doğurganlık) 

kaynaklandığını vurgular. Bu nedenle kadınların hem kendi bedenlerinin 

denetimini hem de doğurganlıklarının denetimini ellerine alması gerektiğini 

savunan Firestone, kadın doğurganlığının cinsiyete dayalı iş bölümünün nedeni 

olduğunu da ekler. Firestone cinsel sınıflaşmanın birkaç reform ve kadınların 



66  

işgücüne katılımıyla çözülecekmiş gibi görünmesinin yapay bir eşik olduğunu, 

kadınların ikincilliğinin ancak üreme teknolojilerindeki gelişmelerle (suni 

döllenme, embriyo transferi, kürtaj vb.) sağlanabileceğini iddia etmiştir. Kadınlar 

üremeyi kontrol eden ve üremeye yardımcı teknolojiler sayesinde bedenleri 

üzerinde kontrol sahibi olacak böylece cinsiyet rolleri ve biyolojik ailenin 

baskıcılığı ortadan kalkacaktır (Firestone, 1993: 12-22). 

1.6.8. Christine Delphy / ‘Baş Düşman’ (1970) 

Christine Delphy (1941-), Baş Düşman (L’Ennemi Principal) adlı 

makalesinde, Marksist kuramın kadınların özgül ezilmişliğinin nedenlerini 

yeterince incelemediğini belirterek, bu konuya yönelik maddeci bir analiz 

geliştirmiştir. Delphy, kapitalizm ve ataerkilliğin birbirinden bağımsız iki ayrı 

sistem olarak ele alınması gerektiğini savunur. Kapitalist sistemde metalar 

endüstriyel üretimle üretilirken, ataerkil sistemde kadınların ev içi emeği, çocuk 

bakımı ve hane işleri gibi faaliyetlerle aile üretim tarzının sürdürüldüğünü öne 

sürer. Bu bağlamda, kapitalizmin iş gücünü sömürmesi gibi, ataerkilliğin de kadın 

emeğini sömürerek toplumsal cinsiyet eşitsizliğini pekiştirdiğini ifade eder 

(Delphy, 1992: 84-88). Ataerkil sömürü, evli kadınların tamamını kapsadığı için 

ortak ezilmişlik, ev içi hizmetlerin karşılıksız olarak yerine getirilmesi yalnızca 

kadınlara ait bir yükümlülük olduğundan özgül ezilmişlik, kadınlar dışarıda 

çalışsalar bile sınıf aidiyetleri onların sömürülmesine zemin oluşturduğundan 

temel ezilmişlik şeklinde kadınlara uygulanmaktadır. Bu üç katmanlı ezilme 

biçimi, kadınların toplumsal ve ekonomik sistem içinde farklı şekillerde maruz 

kaldıkları baskıları açıklamakta ve ataerkilliğin, sınıfsal dinamiklerle birleşerek 

kadın emeğini çok yönlü bir şekilde sömürdüğünü göstermektedir (Delphy, 

1992: 89). 

1.6.9.Juliet Mitchell / Kadının Durumu (1971) 

Juliet Mitchell (1940-), Kadının Durumu (Women’s Estate) adlı eserinde, 

kadınların durumunun yalnızca Marksist feministlerin savunduğu gibi üretim 

yapılarıyla açıklanamayacağını öne sürer. Ona göre, kadınların toplumsal konumu, 

radikal feministlerin vurguladığı yeniden üretim ve cinsellik, liberal feministlerin 

savunduğu çocukların toplumsallaşması gibi unsurlar tarafından da 



67  

şekillendirilmektedir. Mitchell, kadınların tam anlamıyla özgürleşmesi için, 

kadınların konumunun ve işlevlerinin tüm bu yapılar içinde köklü bir dönüşüm 

geçirmesi gerektiğini savunur. Bu çok yönlü yaklaşımıyla, feminist kuram içinde 

farklı bakış açılarını birleştirerek kadınların ezilmişliğini daha geniş bir çerçevede 

ele alır (Cirhinlioğlu, 2008: 108-9).  

1.6.10.Elaine Showalter / Kendilerine Özgü Bir Edebiyat: Bronte’den    

Lessing’e İngiliz Kadın Romancılar (1977) 

Elaine Showalter (1941- ) Kendine Özgü Bir Edebiyat (A Literature of Their 

Own) adlı eserinde 19. ve 20. yüzyılda kadınların kendi yazınlarını oluşturmada 

karşılaştıkları güçlüklere dikkat çeker. Showalter edebiyatta kadın geleneğinin üç 

evrede şekillendiğini iddia eder. Birinci evreye ‘Dişil Evre’ adını verir. Bu evre 

1840’ta ilk erkek mahlasları kullanarak eser vermeden George Eliot’un hayata 

veda ettiği 1880 yılına kadar devam eder. İkinci evreye Feminist evre adını verir. 

Bu evre 1880’den kadınların oy verme hakkını kazandığı 1920’ye kadar devam 

eder. Son evreye ise kadın evresi adını veren Showalter bu sürenin 1920’de yeni 

bir öz bilincin başladığı ve günümüze kadar devam ettiği süreyi kapsadığını 

belirtir. Showalter, birinci evrede kadın yazarların erkek yazarları taklit ettiğini 

ikincisinde uygulana yöntem ve değerleri protesto ettiğini, üçüncüsün de ise kendi 

özerk kimlik arayışına yöneldiğini ifade eder (Showalter, 1982: 171-2).  

1.6.11.Nancy Chodorow / Anneliğin Yeniden Üretimi (1978) 

Nancy Chodorow (1944- ) Anneliğin Yeniden Üretimi (The Reproduction 

of Mothering) adlı eserinde Marksizm ve toplumsal cinsiyet arasında bağ kurmuş, 

aile içindeki cinsiyete dayalı iş bölümünün cinsler arasındaki farklılıkları ve 

sömürü ilişkilerini oluşturduğunu iddia eder. Eserinde feminist bir yaklaşımla 

sosyoloji ve psikanalizi birleştiren Chodorow, söylemlerini merkezine ‘annelik’ 

kavramını yerleştirerek kadının nasıl anne olduğunu, anneliğin hangi koşullarda 

yeniden üretildiğini irdeler. Cinsiyete dayalı rollerin aile içinde şekillendiğini 

savunan Chodorow, cins farklılıkları ve sömürü ilişkilerinin her ailede anne 

tarafından yeniden üretildiğini belirtir (Erdoğan, 2008: 81). Geleneksel aile 

ilişkileri ile kurulan anne çocuk ilişkileri erkeklerde bağımsızlık, kadınlar da ise 

bağımlılık temelli davranışların oluşumunu sağladığını savunan Chodorow, bu 



68  

durumun erkeğin kapitalist düzene entegre olmasını kolaylaştırdığını, kadınlar da 

ise anneliğin yeniden üretimine devam etmesini sağladığını ifade eder (Yıldız, 

2019:14).  

1.6.12.Judith Butler / Cinsiyet Belası: Feminizmin ve Kimliğin Altüst 

Edilmesi (1990) 

Queer teorisinin kurucularından biri olarak kabul edilen Judith Butler 

(1956-), Cinsiyet Belası: Feminizmin ve Kimliğin Altüst Edilmesi (Gender Trouble: 

Feminism and the Subversion of Identity) adlı eserinde, erillik ve dişilliğe dair 

basmakalıp anlayışlara itiraz ederek, kadınların statüsünü ve cinsiyet-toplumsal 

cinsiyet ayrımını yeniden değerlendirir. Butler, heteroseksüel çerçevenin kadınlık 

ve erkeklik arasındaki zorunlu ikili cinsiyet, beden, cinsellik ve toplumsal cinsiyet 

kategorilerini oluşturduğunu savunur ve heteroseksüelliğin tamamen reddedilmesi 

gerektiğini ileri sürer. Ayrıca heteroseksüel anlayışın ortadan kalktığı bir dünyada, 

kadınlık ve erkeklik arasındaki güç ilişkilerinin de doğal olarak ortadan 

kalkacağına inanır. Bu yaklaşım, toplumsal cinsiyetin sabit ve biyolojik bir 

kategori olarak değil, sürekli yeniden üretilen bir performans olarak görülmesi 

gerektiğini vurgular (Butler, 2016: 12). 

1.6.13.Virginia Woolf / Kendine Ait Bir Oda (1929) 

Virginia Woolf (1882-1941), Kendine Ait Bir Oda (A Room of One’s Own) 

adlı eserinde yazı yazmak isteyen bir kadının parası ve kendine ait bir odası olması 

gerektiğini söyleyerek kadının yazınsal alanda bulunabilmesinin koşullarını belirler 

(Woolf, 1992: 6). Ataerkil toplumun bir erkeğe sunduğu olanakla bir kadına 

sunduğu olanak arasında büyük fark olduğuna dikkat çeken Woolf, kadın ve erkek 

arasındaki eşitsizliklerin nedeni olarak kadınların ekonomik bağımlılıklarının 

olduğunu iddia eder. Ayrıca kadınların edebi yazımda ikincil konumda olmalarının 

nedenini de bu görüşüne bağlar. Çünkü Woolf’a göre maddi koşullar yaşam 

deneyiminin niteliği kadar yaratıcı süreci de etkilemektedir. 

Woolf bu görüşünü Shakespeare ve Judith örneğiyle somutlar. Woolf, 

Shakespeare’nin kendisine denk Judith adında bir kız kardeşi olsaydı 

Shakespeare’a sağlanan olanakların hiçbirinin, sadece kadın olarak dünyaya 

geldiği için, ona sağlanmayacağının altını çizer. Ayrıca Judith’in kalem ya da 



69  

kağıtla oyalanmak yerine çorap yamamak ve yemek pişirmek gibi telkinlerle 

büyüyeceğini için bir şeyler yazsa bile yazdıklarını ya saklayacağını ya da 

yakacağını iddia ederek kadın ve erkek arasındaki eşitsizlikleri örneklemiştir 

(Woolf, 1992: 54- 6). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70  

 2. POSTKOLONYALİZM ÖNCESİ TARİHSEL SÜREÇ 

 2.1.Kolonyalizm 

Kolonicilik, sömürgecilik ya da müstemlekecilik gibi isimlerle adlandırılan 

kolonyalizm, bir devletin başka ulusları, devletleri ya da toplulukları, siyasal ve 

ekonomik açıdan egemenliği altına alarak yayılmayı istemesidir (Ansiklopedi, 

2024). Kolonyalizmin etimolojik kökenine bakıldığında çiftlik, yerleşke ya da 

gayrimenkul anlamına gelen ‘colonia’ kelimesinden türediği anlaşılmaktadır. 

Colonia; colonus yani rençper, toprağı süren kişi; colere yani toprağın sürülmesi, 

üzerinde ikamet edilmesi anlamına gelen Latince terimlerle ilişkilidir (Gosden, 

2004: 1). Kolonyalizm özü itibariyle bir ülkenin başka bir ülke tarafından 

hakimiyet altına alınmasıdır. Daha genel tanımda ise bir ülkenin kendi sınırları 

dışında başka toprakları gerekirse zor kullanarak ya da işgal ederek kendisine 

siyasal ve ekonomik kazanç sağlamasının yanında sömürülen topraklarda sosyal ve 

kültürel yapıya müdahale etmesidir. Kolonyalizm ilk çağlarda itibar ve güç elde 

etme amacıyla yapılmış, Orta çağda bu fikir ticari ve dini amaçlara; 19. yüzyıl ve 

sonrasında ise ucuz hammadde ve işgücüne, yeni pazarlar bulma girişimine 

dönüşerek sömürgeci ilişkiyi ortaya çıkarmıştır. Sömürgeci ilişki bir devletin başka 

bir devleti egemenliği altına alarak siyasal kontrol sağlaması ile başlayıp 

sömürülenin ya bağımsızlığını kazanarak kendi yönetiminde söz sahibi olmasıyla 

ya da sömüren devletin egemenliği altına girerek yok olmasıyla sona eren süreci 

kapsar (Arargüç B., 209: 12-13). 

Kolonyal hareketin başlangıcı 1500’lü yıllara dayanır. Bu zaman diliminde 

İspanya Amerika kıtasının bazı bölgelerini sömürgeleştirmiş, altın ve 

mücevherlerine el koymuştur. Pusulanın bulunması ve coğrafi keşifler yeni 

yolların bulunmasına ve dolayısıyla kolonileşmenin yaygınlaşmasına zemin 

hazırlamış; yeni ulaşım araçlarının icadı, silah teknolojisindeki gelişmeler ise 

kolonileşmenin hızlanıp yeni bir boyut kazanmasına neden olmuştur. İngiltere, 

Fransa, Portekiz, İspanya, Almanya, Hollanda, İtalya, Belçika, Danimarka gibi 

Avrupa ülkelerinin Asya, Afrika, Ortadoğu, Orta, Kuzey ve Güney Amerika 

ülkelerinin zenginliklerinin sistematik bir şekilde sömürge hâline getirilmesi 

kolonyal hareketin kapsamını ortaya koymaktadır. Batı kendisi dışındakilerin ‘geri 



71  

kalmış’ olduğu yönünde bir bakış acısı geliştirerek, modern bilimi teknolojiye 

dönüştürmekteki başarısı nedeniyle de yönetme ve el koyma yetkisini kendisine 

hak görmüştür. Bu anlayış kendinden olanlar ve ötekiler ayrımını doğurmuş, 

Avrupalı Beyaz ırkın diğer ırklardan üstün olduğu varsayımıyla sonuçlanmıştır. 

Kolonyal hareket bu söylemi ile Beyaz ırk dışında kalanların evrim skalasında 

gerilerde bir yerlerde kalmış olduklarını ve tüm olumsuz sıfatları temsil ettiklerini 

savunarak, ‘kolonileştirilenlerin medeniyetten uzak olduklarını ve onları 

yöneterek medeniyete yaklaşmalarına aracılık ettikleri için aslında onlara büyük 

lütuf sundukları’ gerekçesiyle söylemlerine hem epistemolojik hem de ontolojik 

bir dayanak oluşturmuşlardır (Taşdelen, 2013: 74-84). Ancak Avrupa’nın din ve 

ten rengi olarak birçok açıdan kendisine benzeyen sömürgelerinin de olduğu 

unutulmamalıdır. İrlanda bu durma örnek olarak verilebilir fakat Avrupalılara 

benzerliklerinden dolayı her ne kadar İrlanda sömürülen devlet olsa da pek çok 

imtiyaza sahip olduğunun ve bu durumun benzer kolonilerde de yaşandığının altı 

çizilmelidir. Yine kolonilerin bağımsızlık kazanma süreçlerinde ilk bağımsızlık 

elde edenlerin kendileri ile benzer özellikleri gösteren devletler (Kanada gibi) 

olmaları Avrupalı sömürgecilerin ırkçı, kendilerinden olanlar ve olmayanlar tavrını 

sürdürmelerini örneklemektedir. Bu durumu Hint kökenli Prof. Ania Loomba 

Kolonyalizm/Postkolonyalizm adlı esrinde ‘’Bazı vakalarda deri rengi kültür ve ırk 

farklılığının en önemli göstereni olurken (signifier), bazı başka vakalarda renk 

daha az öne çıkıyordu.’’ (Loomba, 1999: 19) şeklinde ifade ederek Avrupalıların 

kolonyal söylemlerini özetlemiştir. 

Bilimsel gelişmeler, özellikle Charles Darwin’in Evrim Teorisi sömürge 

devletlerinin kendilerinden oluşan bir dünya düzeni kurma yolundaki adımlarını 

yasallaştırarak ‘üstün ırk’ söylemini zirveye taşımıştır. Batılı üstün ırk, daha 

öncede belirtildiği üzere, ‘öteki’ ırkları uygarlaştırmak zorunda oldukları 

gerekçesiyle sömürge kurma faaliyetlerini hızlandırmış, hakimiyet kurdukları 

topraklarda yaşayanları sözde uygarlaştırma söylemiyle sömürmüşlerdir. Yapılan 

sömürü faaliyetlerine sömürgecilerin kendilerini haklı çıkarmak ve sömürülerine 

devam etmek için ortaya attıkları Oryantalizm (Şarkiyatçılık) söylemi ile yeni bir 

form kazandırılmıştır (Aydın K., 1999: 12). Kelime anlamı olarak ‘Doğu bilimi’ 

anlamına gelen Oryantalizm Batı’nın Doğu hakkındaki imajını ve ırksal üstünlük 



72  

düşüncesini kapsamaktadır. Oryantalizme karşı ilk ciddi eleştiriyi gündeme getiren 

Edward Said (1935-2003) ise oryantalizmi şu şekilde yorumlamıştır: 

Oryantalizm, yalnızca kültür, bilim ve kurumlar aracılığıyla basitçe 

ortaya çıkan bir tema veya politika değil, Batı’nın Doğu üzerindeki 

egemenliğini haklı çıkarmak için geliştirilen bir düşünsel ve yapısal 

sistemdir. Bu sistem, estetik, bilimsel, ekonomik, sosyolojik ve tarihi 

metinlerle Doğu’yu belirli bir şekilde tanımlamayı ve anlatmayı amaçlar. 

Oryantalizm, coğrafi bir ayrım olmanın ötesinde, Batı’nın çıkarlarını 

koruyarak Doğu’yu kontrol etme ve şekillendirme çabalarını ifade eder. Bu 

çabalar, Batı’nın Doğu’yu yönlendirme, kullanma ve eritme amacı güden 

bir stratejiyi kapsar (Said, 1998: 26). 

 

Oryantalizm, dünyanın ikiye bölünerek Doğu ve Batı gibi ayrımlara tabi 

tutulmasını meşrulaştıran bir düşünsel yapıdır. Batı Doğu’yu ötekileştirerek 

kendisini tanımlamış, iyi şeylerin kendisinde, kötü olan şeylerin ise Doğu’da 

olduğunu iddia etmiştir. Dahası Doğu’nun kendisini temsil edemediği için temsil 

edilmesi gerektiğini savunmuştur (Bulut, 2004: 13). Kısacası özünde ırksal 

üstünlüğü barındıran Oryantalizm düşüncesiyle sömürgeleştirilen insanlar tek 

başlarına birey olarak değerlendirilmemiş, aksine Batı tarafından olumsuz 

özelliklerin hepsiyle bağdaştırılan isimsiz bir topluluk olarak görülmüşlerdir. Bu 

durum da Aime Cesaire’nin ‘şeyleşme (thingification) teorisi’ni desteklemektedir. 

Bu teori sömürgeleştirilenin metalaştırılarak yalnızca sömürgecilerin ihtiyaçlarını 

karşılayan nesnelere dönüştüğü tezini savunmaktadır. Kimliksizleştirilmiş ve 

sömürgeci için hiçbir anlam ifade etmeyerek vahşi varlık statüsüne konulan 

sömürgeleştirilen de teorinin ‘sömürgeleştirme=şeyleşme’ denklemini 

doğrulamıştır (Moglen, 2024). 

Kolonileşmenin itibar ve güç elde etme amacına dinsel boyutu da ekleyerek 

sömürüyü kolaylaştırma amacında olan Avrupalı devletler kendi dinlerinin 

yayılmasını isterken, başka dinlerin güç kaybederek yok olması için de faaliyetler 

sürdürmüşlerdir. Katolik ülkelerden özellikle İspanya sömürgeleştirdiği 

ülkelerdeki halkı Hıristiyanlaştırmaya çalışmıştır. Katolikler gibi Protestan 

devletler de yayılmacı politikalarında dini amaçlar güderek kolonyalizmin dinsel 

boyutunu meşrulaştırmışlardır. Dinsel faaliyetlerin yapılmasındaki asıl amaç 

hakimiyet altına alınan ötekilere üstün ırkın kendi inanç ve ideolojilerini 

benimsettirmektir çünkü onların kendilerine göre batıl sayılan farklı inanışları 



73  

vardır. Ayrıca ten renklerindeki farklılık onları barbar ve şeytani özellikleri olan 

yaratıklar yaptığı için onların ıslahı elzemdir. Bu nedenle Avrupalı devletler 

Vatikan’dan bu görev için gerekli izinleri alarak görevlerinin Tanrı tarafından 

kendilerine bahşedildiği söylemleriyle ‘ıslah etme’ faaliyetlerini sürdürerek 

yayılmacı politikalarına devam ederek Hıristiyanlığı sömürüyü kolaylaştırmak için 

bir kalkan görevinde kullanmışlardır (Arargüç F., 2002: 10). 

Kolonyalizmin ekonomik boyutuna bakıldığında ise üç farklı şekilde 

karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan ilki yerleşim kolonileridir. En tipik örnekleri 

arasında Avusturalya, Yeni Zelanda, Güney Afrika ve Amerika gösterilebilir. Bu 

kolonilere yerleşenler kendi kimliklerini koruyarak yerleşilen yerden kendilerini 

soyutlamış, yeni yerleri yeni yurtları olarak benimsemiş ve yerli halktan yardım 

almaksızın bağımsızlık mücadelelerini sürdürmüşlerdir. Bağımsızlıklarını ilan 

ettikten sonra üstünlük kurmak için tıpkı Amerika örneğinde olduğu gibi yerli halkı 

ya yok etmiş ya da kendi içlerinde eritmeye çalışmışlardır. İkinci kolonyalizm 

çeşidi sömürge kolonileridir. Kolonyalizmin modern dönemi olarak adlandırılan, 

on dokuzuncu yüzyılda varlığını gösteren ve hızlı bir gelişimin kaydedildiği 

sömürge kolonilerinin en tipik örneği Hindistan’dır. Bu çeşit genellikle yerleşim 

şeklinde görülse de buradaki yerleşim amacı ve işlevi yönünden yerleşim 

kolonilerinden ayrılmaktadır, çünkü bu yerleşimlerde siyasi, ekonomik ya da 

stratejik amaçlar tamamlandıktan sonra asıl anavatanlara geri dönüşler gerçekleşir. 

Bu kolonilere yerleşen kişiler genellikle tüccarlardır ve sömürge faaliyetlerini özel 

şirketler yürütür. Doğu Hindistan Şirketi, Doğu Afrika Şirketi gibi şirketler bu 

faaliyetleri sürdüren şirketlere örnek verilebilir. Sömürge kolonilerinin bir diğer 

örneği de fetihler ya da antlaşmalarla oluşturulan yerleşimlerdir. Fethedilen ya da 

stratejik önemi olduğu için vergi alınan yerlere daha sonra ticari amaçlar için 

yerleşimcilerin gelmesiyle sömürge kolonileri oluşur. Örneğin Tunus ve Fas 

fethedildikten sonra sömürge kolonileri olmuşlardır. Üçüncü kolonyalizm çeşidi 

ise hybrid (melez) kolonileridir. Bu koloniler yerleşim ve sömürge kolonilerinin 

karması, bir başka deyişle her iki koloni sürecinin gözlemlendiği yerleşimlerdir. 

Örneğin Güney Rodos ve Cezayir sömürge kolonisi iken gelen yerleşimcilerin 

buraları anavatan olarak benimseyip yerleşmeleri sonucunda yerleşim kolonisine 

dönüşmüştür (Ryan & Mullen, 1997: 221-4). Koloniler sömürgeci devletler için 



74  

hammadde kaynağıdır ve ülkeler kendilerine oluşturdukları Pazar sayesinde refah 

düzeylerini arttırmaktadırlar. Bu durumu örnekleyen ülkeler arasında İspanya’yı 

gösterebiliriz. İspanya Amerika’yı sömürerek Amerika’nın maden zengini 

topraklarını kendi çıkarı doğrultusunda işleyerek zenginleşmiştir. Bu yağma 

politikasının temelinde merkantalizm savunucularının teşvikleri yer almaktadır. 

Devletin elinde tuttuğu servet ya da anaparanın altın, gümüş miktarı veya ticari 

değeriyle temsil edildiği merkantalist bakış acısı bir ülkenin refahının öbür ülkenin 

kaybıyla doğru orantılı olduğunu savunur (Arargüç B., 209: 9). Dolayısıyla aynen 

İspanya örneğinde olduğu gibi sömürge statüsünde olan devlet onu kontrolü altına 

alan ülkeye zenginlik sağlamak zorundadır görüşü kolonyalizmin temel 

sebeplerinden birinin ekonomik çıkar olduğunu görüşünü desteklemektedir.  

2.2. Kapitalizm 

Değişen süreçle birlikte serbest rekabetle ilişkilendirilen kolonyalizm, 

Sanayi Devrimi ile kapitalizme dayalı yeni tip kolonyalizme evrilmiştir: Modern 

Kolonyalizm (Ferro, 2002: 48). Bu süreç klasik kolonyalizm ve emperyalizm 

arasında geçiş dönemidir. Klasik kolonyalizmde güçlü bir ülkenin ele geçirdiği 

toprağı kolonileştirme süreci vardır. Modern kolonyalizmde ise koloni haline 

getirilen bir yerde el altında tutulan ve amaçlar doğrultusunda faydalanmak için 

kazanılmış bir toprak söz konusudur. Her ne kadar modern kolonyalizm 

fetihlerden esinlense de el koyma yoluyla zenginlik sahibi olmak dışında 

hakimiyet kurulan yerin ekonomisinin yeniden canlandırılması, kaynak akışı 

sağlanması, anayurt ile kompleks ilişkiler kurulması gibi durumları da kapsar. 

Marksist düşünceye göre modern kolonyalizmin ortaya çıkmasının nedeni 

kapitalizmdir (Loomba, 1999: 22). Karl Marx (1818-1883) kapitalizmi üretim ile 

emek arasındaki yabancılaştırıcı ilişki temeline dayandırır. Ona göre eğer bir yerde 

sermaye sahipleri (burjuvazi) ve beden gücünü belli bir ücret karşılığında işverene 

arz eden işçiler (proleterya) var ise bunun adı kapitalizmdir (Alptekin Y., 2015: 

232). Bireyci ve akılcı olan kapitalizm tam rekabet olgusunu temel almış böylece 

sömürgeci uluslar arasındaki rekabeti arttırarak yeni bölgelerin korunması 

amacıyla ele geçirilmesi girişimlerini hızlandırmıştır (Gökten, 2018: 12). 19. 

yüzyılın sonu 20. yüzyılın başına gelindiğinde ise dünyanın %85 ini kontrol altında 



75  

alan Avrupa serbest rekabetten tekelci kapitalizme yani emperyalizme geçmiştir 

(Said, 1999: 133). 

2.3. Emperyalizm 

Kapitalizm sonrası kolonyalizm ya da tekelci kapitalizm olarak 

adlandırılan emperyalizm serbest rekabetin yerini tekel egemenliğinin almasıyla 

ortaya çıkmış ve kapitalizmle biçimlenen kolonyalizmin bir üst basamağı olarak 

tanımlanmıştır. Vlademir Lenin (1870-1924) Emperyalizm ile Batı dışındaki 

dünyanın, özellikle Avrupalı finans kapitalistleri tarafından sömürülmesi 

durumunu tanımlar. Batı dışında dünyanın geri kalanının Avrupalı finans 

kapitalistleri tarafından sömürülmesi durumuna emperyalizm demiştir. Batı 

sermaye fazlalığına, koloniler ise insan ve emek gücüne sahiptir. Fazla sermayenin 

karşılanabilmesi için emek gücüne ihtiyaç duyan Batı kendisi dışındaki 

gelişmemiş toplumlarda hakimiyet kurarak kolonyalizm faaliyetlerine devam 

etmiştir (Loomba, 1999: 23) fakat kapitalizm etkisi nedeniyle bu faaliyetlerin 

uygulama biçimlerinde farklılaşmalar görülmüş böylece yeni bir döneme 

geçilmiştir. Yeni dönem denilmesinde despot ya da keyfi yönetimler yerine 

tahakkümün (baskı) giderek görünmez hale gelmesi ve daha karmaşık ekonomik 

ilişkilerin ortaya çıkması etkilidir. Ayrıca emperyalizmle birlikte koloni olmasına 

rağmen başka bir gücün boyunduruğu altında olduğu açıkça anlaşılamayan sözde 

bağımsız yeni sömürgeler kurulmuştur. Sömürge haline getirilmiş ülkelerin çoğu 

1945- 1965 yılları arasında bağımsız olsalar da Batı hakimiyeti varlığını sürdürmüş 

bu yeni durum yerleşimcisi olmayan emperyalizm olarak nitelendirilmiştir çünkü 

fiili tahakküm dolaylı tahakküme dönüşse de ekonomik bağımlılık yeni şekillerde 

devam etmiştir (Ferro, 2002: 49-50). 1980’lerden sonra, yeni enerji kaynaklarının 

üretimde kullanılması ve ulaşım araçlarının daha verimli ve dayanıklı hale 

gelmesini sağlayan döküm yollarının geliştirilmesi, endüstriyel üretimin artmasına 

yol açmıştır. Bu gelişmeler, üretim süreçlerini daha verimli hale getirirken, aynı 

zamanda yeni pazarların ve hammadde kaynaklarının bulunmasına duyulan 

ihtiyacı artırmıştır (Ülman, 2002: 183). Böylece sermaye birikimi yeni yatırım 

alanlarına yönelimi hızlandırmıştır. Bu durum Marksist ekonomist Rudolph 

Hilferding (1877-1941) de belirttiği gibi kapitalist olmayan toplumların 



76  

parsellenmesinin ve dolaylı tahakkümün meşrulaştırılmasının ardındaki birincil 

itici gücün sermayenin ihracı olduğunu göstermektedir (Hilferding, 1981: 322). 

Dolayısıyla kapitalizmle biçimlenen yeni sömürgelerde doğrudan kolonyal bir 

yönelime gerek kalmamış bunun yerine sanayi ve sermayeye dayalı büyüyen 

kolonyal hakimiyete geçilmiştir. Koloni olmaktan şeklen kurtulmak egemenliğin 

biçim değiştirmesi anlamına gelse de Batı’ya ekonomik bağımlılık sömürgelerde 

devam etmiştir (Ferro, 2002: 49). Kolonyalizm ve emperyalizm arasındaki temel 

farkları şu şekilde sıralayabiliriz: 

a. Görünmezlik 

Emperyalizm kolonyalizmden daha gizli bir güçtür. Dolayısıyla fark 

edilmesi, kontrol altına alınması ve etkisiz hale getirilmesi kolay değildir. 

b. Meşruluk 

Kolonyalizmin doğrudan işgal etme amacı değişen dünya düzeninde kabul 

görmemiştir. Hatta bu durum başka toplumların haklarını gasp etme gibi de 

görülmektedir. Emperyalizm ise tam tersine kendini meşrulaştıracak pek çok 

olguyu bünyesinde taşımaktadır. 

c. Karşı Tepkiyi Önleme 

Sömürgeleştirme faaliyetlerde en çok önlem alınmaya çalışılan kısım 

sömürülen toplumun tepkisini ortadan kaldırmaktır çünkü kendi üstünlüğünü 

benimsetme ve sömürme kapsamında karşılaşılabilecek sağlam bir direnç 

istenilenin gerçekleşmesine engel olabilir. Ancak emperyalizmde çoğu zaman 

sömürülen tahakküm altında olduğunun bile farkına varamaz. 

Tarihsel süreç değerlendirildiğinde kolonyalizm güç kaybetmiş gibi 

görünse de aslında daha çok güçlenerek tehlikeli bir hal almıştır. Bu bağlamda 

emperyalizmin kolonyalizmden daha güçlü ve tehlikelidir çünkü emperyalizmle 

mücadele için bilek gücü yerine akıl gücüne ihtiyaç vardır (İplikçi, 2017: 1539-

40).  

2.4.Neo-Kolonyalizm 

Batılı halkların kendisi dışındakileri kolonileştirmesi ile başlayan ve çeşitli 

bağımlılık ilişkileri ile devam eden kolonyalist yapı, II. Dünya Savaşı sonrasında 



77  

neo- kolonyalizm adı verilen yeni bir adla sahada yerini almaya devam etmiştir. 

Batılı büyük devletlerin sömürgelerini koruma ve yeni sömürge toprakları elde 

etme düşünceleri iki büyük savaşın fitilini ateşlemiş çıkan I. ve II. Dünya 

Savaşlarında milyonlarca insan hayatını kaybetmiş, devletler parçalanmış, Avrupa 

insan gücünü, ekonomik ve siyasi üstünlüğünü başka ülkelere kaptırmıştır. Aldığı 

ağır yenilgi tahakküm yoluyla yanlarında tuttukları kolonilerin zaptını güçleştirmiş 

Hindistan, Mısır gibi ülkelerde sömürge karşıtı eylemler artmıştır. Afrika ve Asya 

ülkelerinin ulusal bağımsızlık girişimlerine silah, siyasi ve ekonomik destek 

Sovyetler Birliği’nden gelmiştir. Bu destek sömürgeci ülkelerin güç kaybetmesine, 

küresel güç dengelerinin değişmesine daha da önemlisi klasik koloniciliğin sona 

ermesine katkı sağlamıştır. Kolonilerin bağımsızlık sürecine dekolonizasyon 

denilmiş ve bu süreç iki aşamada nihayete ermiştir. Birinci aşamada (1945-54 

yılları) Asya ülkelerinin, ikinci aşamada (1955-56) Afrika ülkelerinin bağımsızlık 

mücadeleleri yer almıştır. Dekolonizasyonla sömürgeciliğin tam tasfiyesi mümkün 

olmamış, yeni koşullara uygun özellikle ekonomik yöntemlerden kaynaklı gözle 

görülmeyen bağımlılaşma ortaya çıkmıştır. Çünkü sözde bağımsız fakat dışarıdan 

ekonomisi, politik yönelimleri kontrol altında tutulan ülkeler sömürge devletlerine 

bağımlı hale gelmiş böylece ülkelerin tam bağımsızlığı değil bir tür yeni bir 

bağımlılık ilişkisi gelişmiştir (Nas, 2017: 97-105). Dolayısıyla neo-kolonyal 

dönem Asya ve Afrika ülkelerinin özgürlüklerini kazanmalarının yanında yeni 

bağımlılık ilişkileri ile Batının denetimine girdikleri bir dönem olmuş ve neo-

kolonyalizmden postkolonyalizme geçilmiştir. 

Neo-kolonyaldan postkolonyala geçişi aktarabilmek için 1970’ler ve 

sonrasında Avrupa ve Amerika’yı etkileyen siyasi, kültürel, felsefi ve ekonomik 

etkenlere değinmek yerinde olacaktır. 1970’lerden başlayarak küresel ekonomide 

değişimler yaşanmış serbest piyasayı arttırmayı hedefleyen ve neo-liberalizm adı 

verilen yeni bir iktisadi düzene geçilmiştir. Böylece Batı dışındaki ülkelerin ucuz 

iş gücü ve Pazar olanakları ile kolonyal ilişkilerin devamı sağlanmıştır. Almanya 

gibi hızlı sanayileşmeye geçen ülkeler dışarıdan işgücü ithaline girişmiş, para 

rezervleri karşılığında altın bulundurma zorunluluğu kalkmıştır. Aynı zamanda 

Asya-Pasifik bölgelerinden Japonya, Güney Kore, Malezya, Çin gibi ülkeler 

üretim faaliyetlerini arttırarak hızlı bir sanayileşme sürecine girmiştir. Bu durum 



78  

refah toplumu Batının ve Amerika’nın egemen güç statüsünü sarsmış ve dünyanın 

üretim üssü unvanı Asya- Pasifik bölgesine geçmiştir. 1973’te ortaya çıkan Petrol 

Krizi petrol tedarik etmede Ortadoğu’ya bağımlı olan Avrupa’yı krize 

sürüklemiştir. Benzin fiyatlarının artışı, benzin istasyonlarındaki kuyruklar 

yaşanan krizin boyutunu ve süper güç Avrupa’nın dışa bağımlı hassas yapısını 

gözler önüne sererken dünyanın ekonomik güç dengesinin değişmeye başladığının 

da sinyallerini vermiştir. 1980’lere gelindiğinde küreselleşme ile ulus devletlerin 

güç kaybettiği, tek devlet, tek siyasi yapının işlevselliğini yitirdiği gözlemlenmiştir. 

1980’lerden sonra postmodernizmin toplumsal ve kültürel etkilerini ifade eden 

postmodernite önem kazanmıştır. 

Modernin rasyonel ve birleşik öznesi yerine çoğulluk ve belirlenmemişliği 

savunan postmodern aynı zamanda Batının ahlaki üstünlük, coğrafi ve sosyolojik 

merkez olma iddiasını ve sömürücü kapitalizmi reddeder. Postmodern farklılığa, 

heterojenliğe öncelik veren bir adalet sağlama misyonuna sahiptir ve beslendiği 

temel kaynak postyapısalcılıktır. Postyapısal düşünce anlamın yapı içerisinde 

oluştuğunu savunur. Yani her yapı anlamlı bir bütündür ve birbirleri ile 

karşılaştırılamazlar. Dolayısıyla kültürler arası karşılaştırma yapılması, ileri-

geri bir hiyerarşi belirlenmesi, üstünlük-gerilik atfedilmesi de mümkün 

değildir. Her kültür değerli ve önemli ise Afrika sanatı ile Batı sanatı arasında 

diğerinin ötekinden üstün olma durumu da söz konusu değildir. Bu görüşler 

postkolonyal anlatıların yazılmasına ve postkolonyal düşünceye geçişe zemin 

hazırlamıştır (Nas, 2017: 106-14). 

 2.5. Postkolonyalizm 

Sonra’ anlamına gelen ‘post’ ön eki bazı durumlarda bilginin yeniden 

üretilme biçimini, bazı durumlarda ise mevcut durumu daha ilgi çekici ya da 

sempatik gösterimi için kullanılmaktadır. Postkolonyalizmdeki ‘post eki’ 

anlamının tersine sömürgecilik ve kolonileştirmenin bittiği sömürgecilik sonrası 

dönem değil aksine devamlılığı yani eski sömürgeci uygulamaların yeni hallerini 

ve kolonyal ilişkilerin yeniden ele alınmasına vurgudur. Postkolonyal çalışmalara 

katkı sağlayan teorisyenlerden Edward Said, Homi Bhabha, Gayatri Spivak da bu 

ekin sömürgecilik sonrasını değil sömürge öncesi dönemi sorunsallaştırdığını 



79  

belirtmiştir (Mutman, 2010: 119). Ania Loomba ise ‘post’ kavramının 

kolonyalizmin bitişini temsil etmediğini aksine kolonyalizmin geride bıraktığı 

mirasının değerlendirilmesi anlamına geldiğini ifade etmiştir (Loomba, 1999: 24-

29). 

Postkolonyalist teori, 1968’den sonra eleştirel düşünceye yeni bir bakış 

açısı getiren Jacques Derrida, Michel Foucault gibi filozofların modern ve Avrupa 

merkezciliğini sorguladığı ve postmodern teorilerle anlamlandırdığı araştırmalar 

bütünü olarak tanımlansa da postkolonyalizmin net bir tanımı tıpkı 

postmodernizmde olduğu gibi yoktur. Postkolonyalizmin temelleri Edwar Said’in 

Orientalism (1978) adlı eseriyle atılmış Gayatri Spivak, Homi Bhabha’nın ve 

İngiltere’de Stuart Hall ve öğrencilerinin ‘kültürel çalışmalar’ adını verdikleri 

disiplinle şekillenmiş ve son olarak Amerika’da yapılan postkolonyal çalışmalar 

ile birleşip gelişmiştir (Mutman, 2010: 117-8). 

Postkolonyalizm neokolonyalizme yapılan bir eleştiridir. Temel amacı 

bağımsızlıklarını ilan eden ulusların kimlik ve kültür dönüşümünde 

karşılaşabilecekleri olumlu ya da olumsuz durumları ortaya çıkarmaktır. 

Günümüzde bile bu devletler Batının ekonomik, kültürel, siyasi, sosyal baskısını 

üzerlerinde hissetmektedirler. Çünkü Batı öncesinde ‘yerli’ olarak etiketlediği 

Doğu ya da Güney toplumlarını günümüzde ise ‘modern yerliler’ olarak 

nitelendirmekte ve bu uluslara gelişmişliğin kendi düzeylerine çıkma olduğunu 

empoze etmektedir. Dahası Batı geri çekildiği yerlere tekrar nüfuz edeceği 

söylemiyle sömürgecilik faaliyetlerini meşrulaştırmaya çalışmakta ve bu durum 

postkolonyalizmin daha geniş çevrelerde yaygınlaşmasına neden olmaktadır. Ki 

nitekim her ne kadar temelleri Batı dünyasında atılsa da pek çok Doğulu bilim 

insanı tarafından benimsenmesi ve uluslararası ilişkileri anlamada etkili hale 

gelmesi bu durumu özetlemektedir (Çıtak E., 2014: 565). 

2.6.Postkolonyal Çalışmalar 

Edebiyat ve kültür alanındaki çalışmalardan oluşan postkolonyal 

çalışmalar, sermaye küreselleşmesinin Doğu toplumlarının dinamiklerini nasıl 

etkilediğinin ve dönüştürdüğünü araştırır. Güney Asya tarihçileri sosyalist kuramcı 



80  

Antonio Francesco Gramsci’nin (1891- 1937) 1930’larda hegemonya için 

kullandığı ‘madun’ kavramından etkilenmiş postkolonyal düşüncenin temellerini 

atmışlardır. Gramsci’ye göre madun, kamusal alanda söz sahibi olamayan, hâkim 

sistemden dışlanarak ötekileştirilen kesimleri ifade eder. Bu bağlamda madun 

toplumda kendini ifade edemeyen işçiler, köylü kadınlar, sessiz yığınlarıdır. Bu 

kavram sömürge tarihi ya da siyaset analizlerinde yer alarak postkolonyalizm ile 

birlikte kullanılmaya başlanmıştır. Postkolonyal çalışmalardaki artış çok 

kültürcülüğü doğurmuş madun da her yönden ezilen, azınlık durumuna düşen, 

mazlum ve mağdur olanları temsil etmeye başlamıştır (Dirlik, 2008: 7-8). 

Postkolonyal çalışmaların reddettiği temel düşünce yapılarını şöyle sıralayabiliriz: 

a. Modernleşme anlatısı 

b. Ötekini tarihsizleştiren Oryantalizm (Şarkiyatçılık) 

c. Avrupa-merkezciliği 

d. Üçüncü Dünya anlatıları 

e. Temelci tarih (Dirlik, 2008: 107). 

 

2.6.1.Edward Said / Oryantalizm (Şarkiyatçılık) 

Postkolonyal çalışmalara öncülük eden yirminci yüzyılın önemli 

entelektüellerinden olan Edward Said Oryantalizm (1978) adlı eseriyle Doğu-Batı 

ilişkisine yeni bir bakış açısı getirmiştir. Said’e göre Batı sömürge faaliyetlerini 

meşrulaştırmak için şarkiyat çalışmalarıyla hayali bir Doğu üretmiştir. Dünyanın 

merkezine kendisini alan Batı yaptığı çalışmalarının neticesinde tüm olumsuz 

imajları Doğu’ya atfetmiş, Doğu-Batı arasında sözde aşılamaz farklılıklar oluşmuş 

ve Batının her alandaki üstünlüğüne Doğu’nun yetişmesi imkansızlaşmıştır. 

Böylece Batı asıl amacına, Doğu üzerindeki vesayet ve tasarruf hakkını üzerine 

almıştır. Özellikle on dokuzuncu yüzyıl sonrasında gerçekleştirilen sömürge ve 

işgal faaliyetlerinde bu düşüncenin etkisi büyüktür. Bu nedenle oryantalizm 

göründüğü kadar masum bir disiplin değildir ve sorgulanması gerekmektedir (Said, 

2004: 22). Eseriyle Batının Doğu üzerindeki tahakküm şekillerini ortaya çıkaran 

Said Doğu-Batı arasında- ister epistemolojik ister ontolojik- ayrımına dayanan bir 

düşünce sisteminin kendisinden olmayan herkesi ötekileştirdiğini ifade etmiştir 



81  

(Kaya, 2017: 651). 

2.6.2.Gayatri Chakravorty Spivak / Madun Konuşabilir mi? 

Güney Asya ve Afrika gibi sömürgeler bağımsızlıklarını kazandıktan sonra 

dünyanın pek çok yerine yayılmış Amerikan hükümeti de bu sömürge 

topluluklarının sosyal ve siyasal sorunlarını incelemek için akademisyenler 

görevlendirmiştir. Çalışmalarında feminizm, Marksizm, yapısöküm ve 

küreselleşmeye odaklanan Gayatri Spivak bu akademisyenlerin araştırmalarında 

kullandıkları emperyal dili eleştirme cesareti gösteren ve Gramsci’nin madun 

(subaltern) kavramını yeniden ele alan sosyal bilimcidir. Spivak, postkolonyal 

çalışmaların önemli metinlerinden biri olan Madun Konuşabilir mi? adlı eserinde, 

özneyi sorunsallaştıran çağdaş Batılı yaklaşımları eleştirerek, Üçüncü Dünya 

öznesinin Batılı söylem içinde nasıl temsil edildiği sorununu tartışmaya açmıştır 

(Dastarlı, 2020: 89). Spivak madunu özne olmayan, kendine ait bir temsiliyeti 

bulunmayan insanları tanımlarken kullanmıştır. Bu durumu Hint toplumundaki Sati 

geleneğiyle örneklemiştir. Bu geleneğe göre, kocası ölen bir kadının, eşinin cenaze 

ateşine atlayarak intihar etmesi beklenmektedir. Spivak madunların da tıpkı bu 

örnekteki kadınlar gibi etkisiz olduklarını ifade etmiştir. Temsilleri yoktur, 

konuşmazlar çünkü özne değillerdir. Özne olabilmeleri için ölmeleri yani var 

olmaları için aslında yok olmaları gerekmektedir (Nas, 2017: 123). Dolayısıyla 

Spivak anlatmanın dünyadaki eşitsizliklerle mücadelede önemli olduğuna işaret 

ederek söylenmeyen ile söylenemeyenin birbirinden farklı olduğunu savunmuştur 

(Akbaş, 2023: 295). 

2.6.3.Homi Bhabha/ Kültürel Melezlik 

Postkolonyal çalışmalara ‘melezlik’ ve ‘arayerdelik’ kavramlarını 

kazandıran bir diğer önemli isim Homi Bhabha’dır. Modernizmin saf olmadığı 

için reddettiği melezlik çoğulculuğu savunan postmodernle önem kazanmıştır. Bu 

durumu doğuran en büyük etken ise küreselleşmeyle birlikte şirketlerde heterojen 

yapıların oluşumlarıdır. 

Bhabha, The Location of Culture (1994) adlı eserinde melezleşmeden 

üçüncü alan olarak bahseder. Üçüncü alan, sömürgecilerin sömürge ile iletişime 

girdikleri alanlarda hem dilsel hem de kültürel etkileşimlerin yaşanmasıdır ve bu 



82  

alanda siyasi kavramlara özgü ikili bölünme ve karşıtlıkların işlevi yoktur. Bu 

alanda sosyal, kültürel, dilsel yeniliklerin oluştuğu hibrit ve melez kimlikler 

oluşur. Anlatılar, davranışlar, değerler, kimlikler bu etkileşim sonucunda dönüşüm 

sürecine girer ve sınırlar belirsizleşince de melezleşir, üçüncü alanda ise yeniden 

yorumlanarak anlamlandırılır. Bhabha kültürlerin üçüncü alan olarak görülmesi 

gerektiğini ifade eder çünkü kültürler onları ayıran farklılıklarla iç içe geçip 

belirsizleşerek melezleşmekte ve kendilerini özgürce şekillendirmektedirler 

(Özbent, 2023: 232). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83  

      3. POSTKOLONYAL FEMİNİZM, TEMEL TARTIŞMA ALANLARI VE 

ÖNCÜLERİ 

     3.1. Postkolonyal Feminizm 

Batılı feminizm, genellikle eşitlik idealine odaklanarak ırkçılık ve 

sömürgeciliğin kadınlar üzerindeki etkisini göz ardı etmiştir. Ancak eşitliği 

sağlamak, her zaman adil bir çözüm sunmayabilir. Irkçılık ve kolonyal 

önyargılar tarafından beslenen yapısal farklılıklar devam etmekte, bu da 

mutlak eşitliğin dezavantajları daha da derinleştirmesine neden 

olabilmektedir (Şerbetçi & Arman, 2012: 80). 

Tüm kadınların erkeklerle eşit olması gerektiği inancına odaklanan Avrupa 

merkezli feminist kuram savunucuları (erken dönem birinci ve ikinci feminist 

dalga) kadınların sosyal, ekonomik ve kültürel farklılıklarını göz ardı etmiş ve tüm 

kadınların aynılığını savunarak dayanışmaları gerektiğini vurgulamışlardır 

(Mishra, 2013: 129). 1970’lerin sonları 1980’lerin başlarında Batıda yaşayan 

‘Siyah feministler’ bu görüşlere karşı çıkmış sömürgecilik ve kadınların tahakküm 

altına alınması arasında paralellik kurarak kadınların yaşamlarının ortaklığı ve 

evrenselliği fikrini reddetmişlerdir. Çünkü evrensellik sadece Batılı ‘Beyaz’ 

kadınları kapsıyor, kendisi dışında kalan ‘renkli’ kadınların sesleri duyulmuyordu 

(Donovan, 2005: 295-97). Seslerini duyurmak isteyen postkolonyal feministler 

cinsiyeti sömürgeciler gibi basit bir şekilde ele almak yerine tahakkümü kapsayan 

kölelik, göç, temsil, boyun eğme gibi pek çok konuyu da derinlemesine irdelemiş, 

sadece ‘Batılı Beyaz kadını’ temsil eden ve Üçüncü Dünya kadınlarını bu 

temsiliyetin dışında tutan ikinci feminist dalganın örtük ırkçı söylemlere karşı 

çıkmışlardır. Böylelikle dünyanın her yerinde varlığını sürdüren kadınların 

hayatlarını irdelemek için pek çok araştırma alanı açılmış, sosyal ve ekonomik 

olarak dezavantajlı gruplardaki eşitsizlikler, kadınların ikincil konumları 

eleştirilmeye başlamıştır (Nair, 2023: 418). Bir başka deyişle birinci ve ikinci 

feminist dalga kadınlar arasındaki ırk ve sınıf farklılıklarını göz ardı etmiş, sadece 

Beyaz Batılı kadınların sorunları üzerine yoğunlaşmıştır. 1980’lere gelindiğinde 

Beyaz feministler eleştirilere karşılık olarak küresel feminizmi benimsemiş, 

‘renkli’ kadınların varlıklarını tanımaya başlamışlardır. 1990’lara ise üçüncü dalga 

feminizm etkisini göstermeye başlamış, Batı feminizminin homojenleştirici 

eğilimleri eleştirilerek Üçüncü Dünya kadınlarının sorunlarını anlamaya yönelik 



84  

adımlar atılmıştır. Üçüncü Feminist Dalga Soğuk Savaş’ın sona erdiği, pek çok 

sömürgenin bağımsızlığını ilan ettiği ve milliyetçilik akımının ortaya çıktığı 

döneme denk gelmiş, sömürgenin tahakkümünden kurtulan kadınlar feminizmle 

ilgilenerek kendi haklarını aramaya başlamışlardır (Tyagi, 2014: 45-6). 

Her kadının yaşanmış deneyiminin doğasını yansıtmak için birçok başka ırk 

odaklı feminist hareketle birlikte 1980’lerde başlayan üçüncü dalga feminizm bir 

parçası olarak varlık gösteren postkolonyal feminizm oluşumunda Audre 

Lorde’nin (1934-1992) ‘The Master’s Tools Will Never Dismantle the Master’s 

House’ (1984) (Efendinin Araçları Asla Efendinin Evini Yerle Bir Etmeyecek) adlı 

makalesi etkili olmuş, Chandra Talpade Mohanty de (1955-) ‘Under Western Eyes’ 

(1984) (Batılı Gözler Altında) adlı makalesiyle üçüncü dünya kadınının 

homojenleştirilen Batılı feminist tasvirini analiz etmiştir. Pek çok esere öncülük 

eden bu eserler postkolonyal feminizmin oluşumunda önemli rol oynamıştır. 

Üçüncü Dünya kadınlarının modern emperyalizm ve ataerkilliğe maruz 

kalmalarını önleme, kadınların özgür insanlar gibi çalışma haklarının olması ve 

toplumdan dışlanmalarını önleme gibi konular postkolonyal feminizmin üzerine 

yoğunlaştığı temellerdir (Wulan, 2015: 7). Postkolonyal feminizmin tarihsel 

sürecine baktığımızda dört temel başlıkta toplamamız mümkündür: 

1.1960’lar – 1970’ler İlk Düşünsel Etkiler: Postkolonyal feminizm, ikinci dalga 

feminizmle aynı dönemde gelişmeye başlamış, Batılı feminist hareketlerin 

çoğunlukla Beyaz, orta sınıf kadınların deneyimlerine odaklanmıştır. Bu durum, 

Asya, Afrika, Latin Amerika ve Karayipler’de yaşayan kadınların eleştirilerine yol 

açmış; Frantz Fanon, Edward Said ve Gayatri Spivak gibi düşünürler, 

sömürgeciliğin bireyler ve toplumlar üzerindeki etkisini tartışarak postkolonyal 

çalışmalara temel sağlamıştır (Somuncuoğlu, 2025). 

2.1980’ler: Kavramsallaşma ve Eleştiriler: Chandra Talpade Mohanty’nin 

1984’te yayımlanan ‘Under Western Eyes’ makalesi, Batı feminizminin Üçüncü 

Dünya kadınlarını homojenleştirdiğini ve onların öznelliğini yok saydığını 

vurgulaması postkolonyal feminizm için önemli bir dönüm noktası olmuştur 

(Mohanty, 1984: 338). Gayatri Chakravorty Spivak’ın 1988’de yayımlanan ‘Can 

the Subaltern Speak?’ adlı makalesiyle de ezilen kadınların (subaltern) Batı 

tarafından nasıl temsil edildiği ve onların kendi seslerini duyurmasının neden zor 



85  

olduğunu tartışılarak postkolonyal feminizme yeni bir boyut eklenmiştir (Spivak, 

1988: 271-313). 

3.1990’lar -2000’ler: Teorik Genişleme ve Uygulamalar: Postkolonyal feminizm, 

ulusötesi feminizmle kesişerek küreselleşme, göç ve neoliberal politikaların 

kadınlar üzerindeki etkilerini incelemeye başlamış; bell hooks, Audre Lorde ve 

Angela Davis gibi Siyah feministler, ırk ve sınıfın kadın deneyimleri üzerindeki 

belirleyici etkisini vurgulamıştır (Dutt-Ballerstadt & Anderson, 2025). 

4.Günümüz ve Etkileri: Postkolonyal feminizm, günümüzde göçmen kadınların 

hakları, İslamofobi, savaş sonrası toplumlarda kadınların rolü ve iklim adaleti gibi 

konulara odaklanmaktadır. Hindistan, Nijerya, Brezilya gibi ülkelerde yerel 

feminizm akımları güçlenmiş ve Batı merkezli anlatılara alternatif oluşturmuştur. 

Sonuç olarak, postkolonyal feminizm, Batı merkezli feminizmin 

eksikliklerini eleştirerek, daha kapsayıcı ve çeşitliliği göz önünde bulunduran bir 

feminist teori geliştirmeye çalışmıştır. 

3.1.1.Postkolonyal Teori ile Arasındaki İlişki 

‘’Postkolonyal güvenlik yaklaşımlarına göre, Üçüncü Dünya, Küresel 

Güney veya çevre gibi kavramlar, Batı söyleminde temelde ikili bir dünya 

sistemini tanımlamak için kullanılır: modern olan ve öteki. Bu bağlamda, 

öteki olarak konumlandırılan Üçüncü Dünya, genellikle eksik ve aşağı 

olarak sunulmaktadır.’’ (Alsancak, 2019: 19) 

Sanayileşme sürecini tamamlamış bir toplumun kendisinden daha zayıf 

olana kültürel, ekonomik ve politik üstünlük kurmasıyla nihayete varan sürece 

kolonyalizm; bu sürecin ardından kolonileşen toplumda meydana gelen 

değişimleri irdeleyen kurama ise postkolonyal teori denilmektedir. Postkolonyal 

teori tarihsel süreç ve değişimle ilişkili olduğu için sanattan edebiyata, 

feminizmden dış ilişkilere kadar pek çok disiplinde etkisini göstermektedir. Bu 

durumun temel sebepleri arasında kolonyalizmin bitmiş olmasına rağmen siyasi, 

kültürel, ekonomik uzantılarının varlığını devam ettirmesi ve kolonyalizmin 

neokolonyalizme (yeni sömürgecilik) evrilmesi gösterilebilir (Örki, 2020: 226-7). 

Neokolonyalizmde sömürgecilerin fiziksel varlıkları gerekli değildir ancak 

özellikle ekonomi ve sosyal yaşam üzerindeki kontrolü sözde ‘medenileştirme 



86  

misyonu’ adı altında devam etmektedir. Neo kelimesi sömürgeciliğin gizli 

varlığının temsilidir. Çünkü sömürgecinin baskısı sömürge tarafından fark 

edilmese de yaşamlar bu gizli varlıktan etkilenmektedir (Young, 2021: 32). Bu 

bağlamda postkolonyal teori sömürgecilerin sömürgeler üzerinde bıraktıkları 

ekonomik toplumsal, kültürel, psikolojik ve dilsel değişimlerle mücadelelerini 

irdeler. Özellikle Edward Said’in Oryantalizm (1979) adlı eserinde Batı’nın 

emperyal genişlemeyle temasa geçtiği toplumları ‘Öteki’ olarak temsil ettiğini 

analiz etmesiyle sömürgeleştirmenin yer ve tarih sabitliğinden sıyrılarak farklı bir 

boyut kazanan postkolonyal teorinin başlıca söylemleri göç, kölelik, direniş, baskı, 

ırk, cinsiyet ve farklılıklar üzerinedir (Nair, 2023: 418). 

Postkolonyal feminizm postkolonyal teorisyenlerin çalışmalarından 

gelişen nispeten yeni bir feminizm türüdür ve herhangi bir toplumda yer alan baskı 

türlerine daha geniş bir perspektiften bakmayı sağlamaktadır. Postkolonyal 

feminizm başlangıçta Batı feminizmi ve postkolonyal teorinin eleştirisi olarak 

başlasa da daha sonraki süreçlerde her iki söylemdeki temel sorunları ele alan bir 

analiz yöntemine dönüşmüştür. Dolayısıyla postkolonyal feminizmi postkolonyal 

çalışmaların bir alt basamağı ya da alternatif bir feminizm çeşidi olarak görmek 

mümkün değildir. Çünkü hem postkolonyal hem de feminist çalışmaları değiştiren 

bir müdahale olmasının yanında tüm ana hatlarıyla kadının (yaşam, cinsellik, 

haklar, öznellik, sınıf, ırk, ulus) kolonyalizm ve neokolonyalizm ekseninde 

araştırılmasına olanak sağlayan çok disiplinli bir girişimdir (Mishra, 2013: 129- 30). 

Ayrıca tarihsel olarak sosyal ve ekonomik anlamda dezavantajlı gruplardaki 

yapısal eşitsizlikleri ele alan ‘Batı’nın dışındaki kadınların mücadelesini yansıtan 

entelektüel bir söylem olduğunu da söylemek mümkündür. Postkolonyal feminizm 

hem postkolonyal teorideki hem de Batı feminizmindeki algılanan zayıflıkları 

açıklamaya çalışsa da postkolonyal teorist ve postkolonyal feministlerin benzer 

hedefleri olduğunu da eklemek gerekmektedir: 

- Herkes için fırsat eşitliği, 

- Kolonyalizmin ırkçı emperyalist doğasını, küresel ve maddi sonuçlarını 

ortaya çıkararak özellikle en çok sömürülen üçüncü dünya kadınlarını da 

kapsayan yeni bir feminist temsilcilik, 

- Birden fazla sesin yer aldığı entelektüel otorite, 



87  

- Gayatri Spivak’ın ‘stratejik özcülük’ olarak nitelendirdiği marjinalleştirilmiş 

ve susturulmuş alt kimliklere muhalif temsiliyet sağlanması gibi konular 

postkolonyal teori ve postkolonyal feminizm arasındaki paralellikleri 

göstermektedir (Shenmugasundaram, 2025). 

3.1.2.Siyah Feminizm ile Arasındaki İlişki 

Postkolonyal feministler ve Siyah feministler Batı feminizminin ırksal 

farklılıkları görmezden geldiği konusunda hem fikirdedirler. Siyah feminist 

düşünce, gücün doğası ve siyah/ötekileştirilmiş kadınların toplumsal ilişkiler 

aracılığıyla sistematik olarak nasıl örgütlendiği anlayışına dayanır. Postkolonyal 

feminist yaklaşımlar ise sömürge zamanlarının sessiz gücünün, yeni çağdaş 

zamanlarda marjinalleştirilmiş, ırksallaştırılmış ve cinsiyetlendirilmiş kadınlarının 

konumlarına yoğunlaşır. Siyah kadınlar benzer marjinal konumları paylaşan 

sömürge sonrası ‘renkli kadınları’ kapsayan kolektif bir politik terimdir (Mirza, 

2025). 

3.1.3. Üçüncü Dünya Feminizmi ve Ulusötesi Feminizm ile Arasındaki 

İlişki 

Üçüncü Dünya feminizmi esas olarak Batı’da ortaya çıkan Beyaz, Batılı, orta 

ve üst sınıf kadınların deneyimini tüm kadınların baskın deneyimi olarak tasvir etme 

eğiliminde olan 1960’ların ikinci dalga feminist hareketlerine yanıt olarak gelişmiş; 

ortak baskı ve mağduriyet fikrine dayanan ancak sınıf çıkarlarını, ırksal baskıyı, 

emperyalizmi ve sömürge deneyimini hafife alan küresel kız kardeşlik söylemini 

sorunsallaştırmıştır. Bu dönemde Batı’daki bazı kadın kurtuluş aktivistleri, 

kolonilerde gerçekleşen güçlü ulusal kurtuluş hareketlerinden ilham alırken Audre 

Lorde, bell hooks, Patricia Hill Collins, Hazel Carby, Chandra Mohanty gibi Üçüncü 

Dünya feministleri, Siyah erkek patriarkların cinsiyetçiliğine ve ana akım feminizmin 

ırkçılığına meydan okumuştur. Sivil haklar hareketine ve Siyah kadınların feminist 

düşünceye ve örgütlenmeye katkılarının tarihine bakmış, bunu yaparken ikinci dalga 

feminizmden bağımsız entelektüel söylemler de geliştirmişlerdir. Üçüncü Dünya 

feminizmi hem farklılığı takdir etmeyi hem de baskıya karşı mücadelede sınırlar 

ötesinde ortak noktalar oluşturmayı amaçlamış, daha sonra postkolonyal feminizmin 

gelişimini etkilemiştir. Postkolonyal feminizm 1980’lerde postmodern dönüşümle 



88  

ortay çıkmış, kadınların ezilmesinin karmaşıklığını ve çeşitliliğini vurgulamış, 

milliyetçi söylemlerde kadınların geleneksel, bozulmamış, sömürge öncesi 

zamanların sembolleri olarak temsillerini yapıbozuma uğratarak Batı feminizmini 

eleştirmiştir. Üçüncü Dünya feministleri cinsiyetçilik, ırkçılık ve kapitalizmin aynı 

anda ezilmesinin Üçüncü Dünya kadınları için ‘üçlü tehlike’ ile sonuçlandığını iddia 

etmişlerdir. Bu feminizmlerin, küresel kızkardeşlik paradigmasını da reddeden 

ulusötesi feminizm de dahil olmak üzere, sınırları aşan dayanışmanın nasıl inşa 

edileceği konusuyla meşgul olmuştur (Ismail, 2021: 460-62). Ulusötesi feminizm 

çağdaş feminist bir paradigmadır. Küreselleşmenin ve kapitalizmin ulusları, ırkları, 

cinsiyetleri ve sınıfları nasıl etkilediğiyle ilgilenmektedir (Conway, 2017: 205). 

‘Ulusötesi’ kavramıyla uluslararası ve küresel feminizme tepki gösterilmiştir çünkü 

ulusötesi feministler uluslararası kavramının ulus-devletlere ayrı varlıklar olarak 

daha fazla vurgu yaptığına, küresel kavramıyla da renkli kadınların cinsiyet eşitsizliği 

ve küreselleşmenin doğası gereği ortaya çıkardığı diğer sorunlara ilişkin bakış 

açılarını göz ardı eden küresel kızkardeşlik konusundaki liberal feminist teorileri 

ifade ettiğine inanmaktadırlar (web, 2025). Ulusötesi feminizm, konum siyasetini 

(politics of location 3)hem baskın kimlik, güç ve ayrıcalık hiyerarşilerini yıkma hem 

de farklı coğrafi bağlamlardaki kadınlar arasında dayanışma inşa etme potansiyeline 

sahip bir yöntem olarak kullanarak, postkolonyal feminizmden yararlanmaktadır 

(Ismail, 2021: 462).  

3.2.Postkolonyal Feminizmin Batı Feminizmlerine Eleştirisi 

Batı feminizmi ağırlıklı olarak Batı Avrupalı ve Kuzey Amerikalı kadınların 

deneyimlerinden; postkolonyal feminizm ise Batı tarafından ‘geri kalmış’ olarak 

nitelendirilen üçüncü dünya ülkelerindeki sömürgeciliğin cinsiyete dayalı tarihinden 

ortaya çıkmıştır. Bu tarih Batılı olamayan ‘diğerlerinin’ sömürülmesidir ve 

postkolonyal feministler Avrupamerkezci bu rehaveti reddetmişleridir (Mishra, 

2013: 130-2). Batılı feministlerin ırk ve din farklılıklarını görmezden gelme, inkâr 

etme eğilimi, Üçüncü Dünya kadınlarını Batılı kadınların dünyasında var olma ve 

 
3 Konum siyaseti çağdaş ABD feministleri için politik tanımlama ve öz tanımlamanın temelini oluşturan 

tarihsel, coğrafi, kültürel, psişik ve hayali sınırlar için kullanılan kavram. 



89  

entosentrik4 baskılara zorlamaktadır. Postkolonyal feministler kadınların evrenselliği 

konusunda hemfikir değillerdir ve bu evrensellik fikrinden ortaya çıkan küresel kız 

kardeşlik söylemine de karşıdırlar. Bu söylem yerine birden fazla ancak iç içe geçmiş 

özgürleştirici bir söylem ile mücadeleyi sürdürmeyi amaçlamakta ve daha kapsamlı 

bir feminist hareket ile dünyanın dört bir yanındaki kadınların bireysel deneyimlerini 

kabul ederek Batı’nın ötesinde bir kültürel bakış açısı yakalamayı ummaktadırlar. 

Böylece tüm kadınlar teorik ortama dahil edilecek, homojenleştirişi söylem azalacak 

ve Üçüncü Dünya ‘ötekisi’ fikri ortadan kalkacaktır (web, 2025). Batı feminizminin 

eleştirilen bir diğer yönü de sömürgecilik tarihinin etkilerinin göz ardı edilmesidir. 

Postkolonyal feminizm, Batı’daki feminist hareketlerin, sömürgeci geçmişin 

yarattığı yapıları incelemeden ve bu yapıların kadınları nasıl etkilediğini anlamadan 

sadece bireysel özgürlükler üzerine odaklanmalarını problemli bulur. Batı’da 

kadınların eşitlik mücadelesi, çoğu zaman sömürgeci güçlerin yarattığı ve koruduğu 

sistemleri göz ardı eder. Bu nedenle, Batı feminizmi sıklıkla ırkçılık, sınıf farkları ve 

cinsiyetin kesişimsel analizini yetersiz bırakır (Mishra, 2014: 201-7). Postkolonyal 

feminizm, Batı’nın küreselleşme süreçlerinde, yalnızca ekonomik ve kültürel 

yayılmayı değil, aynı zamanda Batı’nın hegemonik cinsiyet normlarını ve patriyarkal 

yapıları diğer ülkelere dayatma sürecini de eleştirir. Batı’nın modernleşme anlayışı, 

çoğu zaman Batı dışındaki toplumları ve kadınları kendi değer sistemine entegre 

etmeye çalışırken, kadınların kendi kimliklerini, kültürel miraslarını ve özgün 

mücadelelerini yadsır (Coşkun, 2019: 83- 5). Ayrıca postkolonyal feminizm, Batı 

feminizminin tekdüzeliğe dayalı düşünce tarzını reddeder. Batı’nın kadın hakları 

mücadelesi, çoğu zaman belirli bir tür özgürlük anlayışını dayatırken, postkolonyal 

feministler, farklı kadın deneyimlerinin ve kimliklerinin zenginliğini kutlamayı 

savunurlar. Kadın hakları mücadelesinin, yalnızca Batı’dan gelen bir çözümle sınırlı 

kalmaması gerektiğini vurgularlar. 

Sonuç olarak, postkolonyal feminizm, Batı feminizminin ideolojik ve kültürel 

sınırlarını sorgular. Feminizmin evrensellik iddialarını sorgularken, her kadının 

 
4 Etnosentrizm ya da etnik merkezcilik, bireyin kendi kültürünü temel alarak diğer kültürleri bu 

perspektiften değerlendirmesi ve yargılaması olarak tanımlanan bir olgudur. Genellikle bir aşirete, 

kabileye, boya veya benzeri bir etnik gruba bağlılık üzerinden şekillenir ve kişinin kendi kültürünü 

üstün görmesine yol açabilir. 

 



90  

deneyiminin, ait olduğu toplumsal, tarihsel ve kültürel bağlamla şekillendiğini 

unutmamak gerektiğini savunur. Bu eleştiriler, küresel feminist hareketlerin daha 

kapsayıcı ve adil olabilmesi için önemli bir temel oluşturur.  

3.3. Postkolonyal Feminizmin Özellikleri  

3.3.1.Yerli Kültürel Eleştiri 

Postkolonyalizm, nerede olursa olsun, baskın, hegemonik güçlerin kültürel 

eleştirisi; postkolonyal feminizm ise kavramsallaştırma, köken ve gelişim açısından 

Batılı olan birinci ve ikinci dalga feminizmin eleştirisidir. Ayrıca feminist 

dalgaların yerli kadınların gerçek kültürel durumlarını yansıtmadığı gerçeğinin 

altını çizer. Sosyolog ve postkolonyal feminist Chandra Talpade Mohanty 

(1955-) Batı feminizminin renkli kadınları ‘birleşik, tekil, üçüncü dünya kadını’ 

olarak temsil ettiğini, bu algının keyfi bir yapıyı yansıttığını vurgulamış; hatta 

kadınların ezilmesini homojenleştirdiğini ve sistemleştirdiğini de eklemiştir 

(Mohanty, 1988: 66-85). 

Postkolonyal feminist teori, Batılı kadın ile yerli kadın arasındaki ilişkiyi 

analiz eder. Batılı kadınlar yerli kadınların haklarını savunmak için ataerkil baskı 

ve sosyo- kültürel uygulamalara dikkat çekip Afrika ve Hindistan kolonilerinde 

kampanyalar düzenleseler de savunuculuklarının yerli kadınların hayatlarında 

fayda sağlayıp sağlamadığını tartışmamışlardır. Bu durum postkolonyal 

feministler tarafından Batılı kadınlar için iyi olan şeylerin diğer kadınlar için de 

mutlak en iyisi olduğu yanılgısını ortaya çıkarmış, Üçüncü Dünya kadınlarının 

hayırsever Batılı kadınlar tarafından kurtarılması gerektiği fikrini çürütmüştür 

(Shenmugasundaram, 2025: 387-89). 

3.2.2.Heterojenlik, Çoğulculuk ve Kapsayıcılık 

Batı feminizmi kadını ırk, sınıf ve kültürel özellikler açısından homojen bir 

grup olarak ele alır. Fakat kadınlar kendi tarihlerinin de ana temalarıdır. Dolayısıyla 

kadınların deneyimlerinin salt cinsiyetleriyle ilgili değil aynı zamanda içinde 

yaşadıkları tarihsel süreçlerden de harmanlandığını söylemek mümkündür. 

Tarihsel süreçler kültürler arası değişim gösterdiğinden tüm kadınların ortak 



91  

deneyimlere, özelliklere ve sorunlara sahip olduğunu belirterek çoğulcu bir 

bağlamda birleştirmek olanaksızdır. Söz gelimi cinsiyetçi bir yaklaşım kadınları 

zayıf ve duygusal olarak etiketleyebilirken, benzer şekilde ‘mücadeledeki kız 

kardeşler’ kavramı üçüncü dünya kadınlarını güçsüz, sömürülen, taciz edilen, 

kurtarılmaya muhtaç olarak yansıtabilir. Dolayısıyla güçsüzlük bağlama göre 

değişkenlik göstermektedir. Postkolonyal feminizm güçlü Batı ile güçsüz 

‘diğerleri’ arasındaki ikiliği sorgular ve kadınların homojen olmadığını 

vurgulayarak, evrenselleştirilmeleri eğilimine karşı çıkar. Bu söylemi kadınların 

sosyo-ekonomik, kültürel ve konumsal özelliklerinin yanında kültürel ve 

ekonomik sürece uyum gösterme dereceleriyle de farklılaşmış heterojen gruplar 

olduğunu söyleyerek destekler (Mohanty, 1988: 66-88). 

3.2.3.Kadınların Çifte Kolonizasyonu (Double Colonisation) 

Postkolonyal feminizmin temel konularından birisi çifte kolonizasyondur. 

Sömürgeleştirilmiş ve sömürge öncesi toplumlarda kadınların ataerkil normlara 

uymaya zorlanırken aynı zamanda sömürgeci yöneticilerin de emirlerine itaate 

zorlandıkları ikili bir tahakküme karşı koydukları varsayılmaktadır. Kadınların 

hem ataerkil hem de sömürgeci yapıların baskılarıyla mücadeleleri çifte 

kolonizasyon olarak adlandırılmıştır. 1980’lerle birlikte postkolonyal feministler 

eleştirilerinde bu kavrama vurgu yapmış, böylece çifte kolonizasyon edebiyatta, 

özellikle postkolonyal anlatılarda yerini almıştır. 1986’da Anna Rutherford ve 

Kirsten Holst Petersen, Çifte Sömürgeleştirme: Sömürge ve Sömürge Sonrası 

Kadın Yazıları (A Double Colonization: Colonial and Postcolonial Women's 

Writing) adlı eserlerinde çifte kolonizasyonu ele alarak ataerkil egemen toplumla 

mücadele eden kadın yazarların içinde bulundukları zor durma dair eleştirel bir 

analiz sunmuş; (Aghasiyev, 2024, s. 502-3) böylece ataerkillik ve emperyalizm ile 

kadınların statüsünün kalıcı bir tanımı da ortaya çıkarak sömürgeleştirilmiş 

toplumlardaki kadınların ırkları ve cinsiyetleri nedeniyle iki kat daha fazla ezilmesi 

sorunsallaştırılmıştır (Shenmugasundaram, 2025: 389). 

3.2.4.Marjdan Merkeze 

Postkolonyal teori Batılı bakış açısının hakimiyetine vurgu yapmış, Batılı 

bakış açısının özgünlüğün tek sesi olarak kabul edildiğini, diğer bakış açılarının 



92  

Batılı düşünürler tarafından mit ya da folklor olarak görülerek küçümsendiği için 

marjinalleştirildiğini savunmuştur. Postkolonyal teorisyenler de Batılı bakış 

açısındaki ‘tek sesli otorite’ ye karşı çıkmışlardır. Afro-Amerikan feminist ve 

kültür eleştirmeni Bell Hooks (1952-2021)’ da bu konuda Feminist Teori: Marjdan 

Merkeze (1984) isimli bir kült eser kaleme almıştır. Bu eserin en önemli özelliği 

ataerkil söylemlerin ‘dipnotlarında’ yer alan Siyahi kadının bakış açısını ön plana 

çıkartarak merkeze almasıdır. Hooks kadın sorunlarına atıfta bulunurken 

feminizmin içinde yerinden edilmiş postkolonyal kavramlar olduğunu ve merkeze 

çıkarmanın gerekliliğini de gözlemlemiştir (Hooks, 1984: 1-15). 

3.2.5.Kesişimsellik (Intersectionality) ve Paralellik 

Kimlik, ırk, sınıf, cinsiyet, etnisite ve kültür arasındaki bağlantıları 

anlamak, postkolonyal feminizmin temel ilkelerinden biridir. Eleştirel ırk 

teorisyeni Kimberlé Williams Crenshaw’ın (1959) geliştirdiği kesişimsellik 

kavramı, kadınların deneyimlerinin sadece cinsiyetle değil, aynı zamanda 

sömürgecilik, ırkçılık ve ekonomik yapıların etkisiyle şekillendiğini ifade eder 

(Avcil, 2020: 1303). Postkolonyal ve feminist teoriler birbirleriyle paralellik 

gösterir ve pek çok noktada kesişirler. Kadının temsiliyeti, sömürgeleştirilmiş 

ırklar ve kültürlerdeki baskıyı eleştirme noktasında Batılı feminist teori ve 

postkolonyal teori birbirine paralel ilerler. Kesiştikleri noktalar ise, politik 

olmaları, baskı ve adaletsizliğe karşı mücadeleleridir. Her ikisi de hegemonik 

Beyaz erkek tarafından yönetilen ataerkil sistemi, eril güç ve otoritenin 

üstünlüğünü reddeder (Shenmugasundaram, 2025: 391). 

3.4.Postkolonyal Feminist Teori’nin Temel Tartışma Alanları 

Postkolonyal feminist teori, sömürgecilik sonrası toplumların tarihsel, 

kültürel ve toplumsal yapılarını anlamada önemli bir araç sunar. Bu alandaki temel 

tartışmalar, kadınların deneyimlerinin sadece cinsiyetle değil, aynı zamanda etnik 

köken, sınıf, kültür ve sömürgecilik tarihinin etkileriyle şekillendiğini vurgular. 

3.4.1.Beden Politikaları/Cinsellik 

Erkek cinsel siyaseti olarak da adlandırılan ve Üçüncü Dünya ülkelerindeki 



93  

kadınlar üzerinde uygulanan beden politikaları postkolonyal feminizmin önemli 

argümanları içerisinde yer almaktadır (Chowdhry & Nair, 2002: 21). Bu politikanın 

temel amacı kadınların cinselliğini kontrol altına almaktır. Kadın sünneti, vulva 

dikilmesi, sati geleneği bu uygulamalara örnektir. Böylece kadın erkeğe bağımlı 

olacak ve itaat etmesini sağlanacaktır. Postkolonyal feministler bu argümanların 

kendini savunmak zorunda kalan kadınlar ve şiddet uygulayan erkekler şeklinde 

iki farklı grup ortaya çıkardığını ve toplumsal cinsiyete dayalı farklılıkların 

kadınlar ve erkekler arasındaki ayrıma dönüştüğünü ileri sürmektedirler (Mohanty, 

2008: 36-8). 

3.4.2.Eğitim ve Sınıf (Kast) 

Postkolonyal feministlerin tartışma alanlarından biri de eğitim ve sınıf 

sistemi üzerinedir. Eğitim alanında Batı dışındaki toplumlarda kadınların çok az 

yer almaları eleştirilmiş özellikle kız çocuklarının okula gönderilmemesinin altı 

çizilmiştir. Söz gelimi Bagladeş’in kırsal kesimlerinde kız çocuklarına eğitim 

alanında herhangi bir düzenleme yapılmaz ve üçüncü sınıftan sonra okula 

gönderilmezken; erkek çocukları için gündüz çalışmaları gerekçe gösterilerek 

eğitim-öğretim akşam yapılmaktadır. Bu durumun sebepleri arasında en fazla 30 

öğrenci kapasitesi, elektrik olmadığı için iki fener alabilecek bütçelerinin olmaması 

ve sadece bir öğretmenin olması gösterilebilir. Dolayısıyla kızlar bu sistemin 

dışında tutulmaktadır (Şerbetçi, 2013: 80-1). Yine Güney Afrika’da yer alan 

ortaöğretim kurumlarında okul müdürlerine yönelik yapılan araştırmalarda ataerkil 

toplumun kadınların liderlik konumuna yükselmelerinde engel teşkil ettiği 

belirlenmiştir. Kadınların yeterli olduğu halde erkek meslektaşlarıyla eşit 

tutulmadıkları, aksine klişeler nedeniyle okul müdürlüğü gibi mevkilere 

getirilmediği ve erkek egemen bir liderlik sistemine boyun eğdirildikleri ortaya 

çıkmıştır (Mestry & Schmidt, 2022: 2). 

Sınıf sisteminde ise, sınıf (kast) ve patriarkanın anlaşılma biçimleri 

arasında dinamik ve zorunlu bir ilişkinin olduğunu söylemek mümkündür. 

Sözgelimi tarım ilişkileri sömürgeci düzenlemelerle ilişkilidir. Bu durum toprak 

sahibi grupların güçlenmesini, erkeklere mülkiyet hakkı doğarken kadınların bu 

haktan dışlanmasını ortaya çıkarmaktadır (Mohanty, 2008: 91). 



94  

3.4.3.Madunluk (Subaltern), Öteki (The Other) ve Temsili 

Madun kelimesini İtalyan dilbilimci ve sosyalist kuramcı Antonio Gramsci 

(1891- 1937) Hapishane Defteri (1929-1935) adlı eserinde hegemonya ile 

ilişkilendirilerek alt ve aşağı konumda olan bastırılmış, birey olamamış, kendini 

temsil etmekten yoksun, ezilen işçi sınıfı ile kadınları ifade etmek için kullanmıştır 

(Aydın F. M., 2019: 9). Feminist, yapıbozumcu ve kuramsal olarak değerlendiren 

sosyal ve kültürel çalışmalar içerisinde yer almasını sağlayan Hintli edebiyat 

teorisyeni ve feminist eleştirmeni Gayatri Chakravorty Spivak (1942-) ise 1988 

tarihli Madun Konuşabilir mi? adlı eserinde madun kavramını sesi kaybolmuş, 

temsili olmayan, statüsüz, üst konuma gelemeyecek olan, kendi sesiyle özne 

olamayacak grupları temsil etmek için kullanmıştır. Spivak madunun direniş 

bilinci olmadığı için toplumsal alanda kendi adına söz söyleme şansına 

erişemediğinin altını çizer. Bu bağlamda erkeğin ataerkil düzen nedeniyle kendini 

ifade edebilme şansının kadına oranla daha yüksek olduğunu da belirtir (İnaloğlu, 

2023: 1-5). 

Postkolonyal feminizm özellikle kadın madunların gerçek anlamda 

kendilerini ifade edip edemediklerini inceler. Postkolonyal feministler de kadın 

madunların kendilerine söz hakkı verilmediği için kendilerini ifade edemediklerini 

savunurlar (McLeod, 2000: 177). Ataerkil sistem içinde kadınların kendilerini 

ifade edemediği söylemi kendilerine benimsetildiği için kadınlar kendilerini 

erkeklerin bakış açısından seyreder özneler olarak konumlandırmışlardır (Loomba, 

1999: 187). Bu durum kadınların kendilerini mecburi olarak nesneye 

dönüştürmesine neden olur. Kendisine yabancılaşan kadın erkeğin bakış açısını 

kabullenerek kendini ifade edemez duruma gelir. Dolayısıyla ataerkil ideolojide 

erkeğe karşı dezavantajlı konumda olan kadınların -madunların- hegemonyaya 

karşı koyabilmesi için konuşması önemlidir (İnaloğlu, 2023: 5). Ayrıca 

postkolonyal teoride önemli bir kavram olan ‘öteki’, sömürgeci bakış açısıyla 

şekillenen bir kimlik inşasını ifade eder. Spivak’ın Madun Konuşabilir mi? adlı 

makalesinde ele aldığı gibi, Batı akademisi ve feminist hareketler genellikle 

Üçüncü Dünya kadınlarını ötekileştirir. Postkolonyal feminizm de kadına atfedilen 

bu temsil biçimlerine karşı çıkar ve sömürge sonrası toplumlarda kadınların kendi 

sesleriyle konuşabilecekleri alanlar yaratılmasını savunur (Gebara, 2021: 5-6). 



95  

3.4.4.Üçüncü Dünya Kadınlarının İş Gücüne Katılımı 

Üçüncü dünya kadınlarının işgücüne katılım oranı oldukça düşüktür ve kötü 

şartlar altında çalışmak zorundadırlar. Kadınların büyük çoğunluğu tarım işlerinde 

çalışmaktadır. Tarım işleri istatistiklere girmediği gibi işgücü olarak da kabul 

edilmemektedir. Şehirlerde de kayıt dışı istihdam söz konusu olduğu için aynı 

durum geçerliliğini korumaktadır. Küçük ticaretle uğraşma, temizlik işleri, hazır 

gıda satan yerlerde çalışma, aile işletmelerinde çalışma gibi istihdamlar söz konusu 

olsa da kayıt dışı tutuldukları için kadınların iş gücüne katılım oranı 

saptanamamaktadır. Postkolonyal feministler kadınların bu durumunun Birinci 

Dünya ve Üçüncü Dünya arasındaki uluslararası iş bölümünden kaynaklandığını 

iddia etmektedirler. ‘Uluslararası iş bölümü’ ülkeler arasındaki farklı görev ve 

sorumlulukların tahsisi; yani ülkelerin karşılaştırmalı avantajlarına bakılarak belli 

endüstri veya sektörde uzmanlaşmasıdır. Dolayısıyla bu iş bölümünden en çok 

zararı gören üçüncü dünya kadınları tarım, imalat, el sanatları, seks ve turizm 

sanayilerine mecbur bırakılmaktadır (Mohanty, 2008: 209). 

Postkolonyal feministlerin bu konudaki bir diğer eleştirisi de Marx’ın 

işgücü hakkındaki görüşleridir. Örneğin Gayatri Spivak, Marx’ın cins-kimliğini 

hesaba katmadığını ileri sürer. Bu savını yeni toplumun kadınları ev kadınlığına 

entegre ettiğini ve kadın emeğinin iş olarak görülmediği için ücretlendirilmediği 

gerekçesiyle savunur (Şerbetçi, 2013: 83). 

4.3.5.Melezlik (Hybridity) 

Postkolonyal feministler melezliği düzene istikrar kazandırmayı 

amaçlayan bir girişim olarak nitelendirir (Young, 2021: 79). Böylece, kan ve renk 

açısından mensup olduğu ırkın özelliklerini taşıyan, ancak dünya görüşü, estetik 

anlayış ve ahlaki değerler bakımından Batılı unsurları yansıtan kimlikler ortaya 

çıkmıştır (McLennan, 2003: 73). Postkolonyal feministler bu durumun bilinçli bir 

şekilde oluşturulduğunu, amaçlarının kendi ötekilerini modernleştirmenin yanında 

onları ötekilik konumunda sabitlemek olduğunun altını çizmişlerdir. Söz gelimi 

Hindistan’da doğup büyüyen ve İngilizce konuşan kişiler melezliğin kanıtıdır. 

Kolonileştirilen halk kolonistlerin dilini konuşarak çağdaşlaştırılmakta; aynı 

zamanda içinde doğdukları topluma ait kimliklerini değiştirememektedirler 



96  

(Şerbetçi, 2013: 83). 

Melezliğin bir başka boyutu da Siyahilerin kurtuluş, özerklik, yurttaşlık 

için hareket etmesiyle düşünsel ve politik çapraz döllenmelere sebebiyet 

vermesidir (Christophers, 2007: 294). Biyolojik olarak Afrikalı fakat düşünce ve 

yaşam biçimi olarak Amerikan kültürüne sahip Afro-Amerikalılar bu durumun en 

çarpıcı örneğidir. Ne Amerikalıların yaşam biçimlerini benimsemiş olmaları onları 

gerçek bir Amerikalı yapacak ne de Afrikalı olmaları nedeniyle de aslında bir 

‘öteki’ oldukları gerçeği değişecektir (Şerbetçi & Arman, 2012: 84). 

3.4.6.Küreselleşme 

Postkolonyal feministler küreselleşmeyi ekonomik olduğu gerekçesiyle 

kapitalizm ile birlikte değerlendirerek küresel kapitalizmi ortaya atmış, sınırsızlık 

çağının üretimi olarak yorumlamışlardır. Küresel kapitalizmin temel unsurları, 

mülkiyet, mal değişimi ve ekonomik gelişmelerdir (Mohanty, 1988: 247). Küresel 

kapitalizm daha önce hiç olmadığı kadar yüksek bir seviyeye taşınan rasyonalize 

edilmiş bir şiddeti en üst düzeyde uygulayan hegemonik bir uygulamadır. Sadece 

silahla değil, aynı zamanda kalpleri ve zihinleri kontrol etme girişimidir. İçeriğinde 

askeri-endüstriyel kompleks ve Batı hegemonik kültürel merkezlerin birleşik 

eylemleri mevcuttur. Dolayısıyla tekelci ve finans sermayesi tarafından elde edilen 

gelişmişlik düzeyine dayanır ve hem bilimsel ve teknolojik devrimin hem de ikinci 

endüstriyel devrimin faydalarıyla desteklenmektedir (Mohanty, 2003: 20). 

3.4.7.Militarizm, Milliyetçilik ve Savaş 

Batılı feminist teorilere göre savaşın önemli nedenleri arasında militarizm 

ve milliyetçilik öne çıkmaktadır. Militarizm, savaşın cinsiyet ilişkileri üzerindeki 

etkilerini inceler; zira savaş, cinsiyet ayrımını derinleştirirken erkek otoritesini de 

güçlendirir. Milliyetçilik ise sosyal, ekonomik ve kültürel düşüncelerin ve 

uygulamaların bir bütünüdür. Bu bağlamda anne, bacı ve eş gibi kavramlar namus 

ile sıkı bir şekilde ilişkilendirilir. 

Postkolonyal feminizm milliyetçiliği iki alanda ele alır. İlki postkolonyal bir 

alanın oluşmasında milliyetçiliğin güçlü bir etkiye sahip olmasıdır. Asya, Afrika 

ve Güney Amerika’daki kadınların özgürleşmesine yönelik hareketlerin temelinde 



97  

bu düşünce yatmaktadır. İkincisi ise milliyetçiliğin sömürgeden geçmiş kadınların 

üzerinde bir baskı aracı olmasıdır. Milliyetçi bakış açısının ulusal simgelerde 

kadını anne ya da eş olarak konumlandırması eleştirilmiştir. Sözgelimi coğrafi 

keşifler sonrasında Amerika’daki pek çok eyalete kadın isimlerinin verilmesi, 

(Louisiana, Pennsylvania…) kadının ulusu için erkek çocuk doğurmakla 

görevlendirilmesi bu durumun örnekleri arasındadır. Postkolonyal feministler 

milliyetçiliğin kadının ulus, aile gibi kavramlarla özdeşleştirerek dışarıdaki 

tehditlere karşı korunmaya muhtaç olarak nitelendirildiğini belirtmişlerdir 

(Şerbetçi & Arman, 2012: 67-71). 

Postkolonyal feministler, militarizmi savaş bağlamında inceleyerek, 

savaşın militarizmi, milliyetçiliği teşvik ettiğini ve ırkçılığa yol açtığını 

savunmuşlardır. Bu nedenle, çalışmalarında savaş ve savaş karşıtlığına odaklanmış 

ve şiddet kampanyalarına karşı çıkmışlardır. Baskı altındaki insanların 

kurtuluşunun bazen sadece silahlı mücadele ile kazanılabilineceği gerçeğinden 

yola çıkarak savaşı tamimiyle reddetmeseler de savaşlar aracılığıyla 

gerçekleştirilen tecavüzleri militarizm olarak görmüş ve eleştirmişlerdir. 

Postkolonyal feministler, savaşların kadın yaşamlarını militarize ettiğini ileri 

sürmüşlerdir. Ayrıca, politik ve cinsel üstünlük arasında önemli bir ilişki 

bulunduğunu, işgal altındaki bölgelerin kadınlaştırılmış veya hadım edilmiş 

tarifleriyle örneklendirmişlerdir (Enloe, 2000: 203-10). 

3.5.Postkolonyal Feminist Eleştiri 

Postkolonyal feminist eleştirmenler Üçüncü Dünya kadınlarını cehalet, 

kısıtlayıcı kültür ve dinlerin mağduru olarak betimleyen Avrupamerkezci söyleme 

karşı çıkarlar. Söz gelimi Chandra Mohanty ‘Under Western Eyes’ adlı 

makalesinde bu konu üzerine durmaktadır. Mohanty, Batılı feminist yazıların 

dolaylı bir şekilde Üçüncü Dünya kadınlarının yaşamlarındaki maddi ve tarihsel 

çeşitliliği kolonize ettiğini savunur. Ona göre, Üçüncü Dünya kadınına dair 

rastgele bir fikir izlenimi veren imge, Batılı hümanist söylemin otoriter bir 

damgasını taşımaktadır (Mohanty, 1984: 53). Mohanty, Üçüncü Dünya 

kadınlarının, Batılı kadınlar gibi, bulundukları toplumlar tarafından tarihsel ve 

kültürel olarak özgün biçimlerde özne olarak inşa edildiğini vurgular. Bu kadınlar, 



98  

yaşadıkları ortamda hem seslerini duyurmakta hem de fail olarak rol 

oynamaktadırlar. Aktivist M. Jacqui Alexander ile Chandra Mohanty’nin, 

Feminist Genealogies, Colonial Legacies, Democratic Futures (Feminist 

Soyağaçları, Sömürge Mirasları, Demokratik Gelecekler) (1997) adlı makale 

derlemesi için yazdıkları önsözde değişim için yürütülen politik mücadelede faillik 

duygusunun önemini vurgularlar: 

Kadınlar kendilerini hâkim yapıların kurbanı ya da bunların tebaası 

olarak tasavvur etmezler, kendi hayatlarının failleri olarak kurgularlar. 

Burada anlaşıldığı şekliyle faillik, birinin kendi varoluşunun koşullarını 

bilinçli ve sürekli olarak yeniden-üretirken bir yandan da bu sürecin 

sorumluluğunu üstlenmesidir. Faillik, birinin kendisini feminist 

kolektiflerin ve örgütlerin bir parçası olarak görmesi pratiği içinde tespit 

edilir. Bu, kapitalizm altındaki liberal, plüralist bireyci kişi değildir. Tam 

da bu nedenle, feminist demokrasinin tanımı ve imgelemi için 

dekolonizasyon merkezîdir (Mohanty & Alexander, 1997: xxviii). 

Üçüncü Dünya feministleri Batılı feministlerin bu söylemi ile ataerkillik 

pratikleri ve bunlarla ilgili kadınların rolü hakkındaki yorumlarına karşı 

çıkmışlardır. Söz gelimi radikal feminist Mary Daly’nin (1928-2010) klasik 

köktenci feminist metni Gyn/Ecology (Jinekoloji/Ekoloji) (1979) adlı eseri 

feminist Uma Narayan (1958-) tarafından eleştirilmiştir. Daly’nin sati geleneğini 

ele alış şeklinin kolonyal temsil biçimlerine yakın olduğunu açıklayan Naryan, 

Daly’nin kadını küresel ataerkilliğin kurbanı olarak betimlediğini ve Üçüncü 

Dünya kadınlarının sorunlarını ele alırken de meselenin özüne inmeden üstünkörü 

aktararak Batılı söylemi desteklediğini iddia eder. Çünkü Daly eserinde ne sati 

geleneğinin tarihsel arka planı ne sınıf ne de din gibi meselelere yoğunlaşmadan 

sadece büyük resmi ortaya koymuştur (Naryan, 1997: 45). 

3.6.Postkolonyal Feminizmin Günümüzdeki Etkileri 

Postkolonyal feminizm, günümüzde akademik çalışmalarda, uluslararası 

kalkınma politikalarında ve aktivizmde önemli bir rol oynamaktadır. Postkolonyal 

feminizmin etkilerini şu şekilde sıralayabiliriz: 

Müslüman Feminist Hareketleri: İslami feminizm çerçevesinde Müslüman 

feminist hareketler Batı merkezli olmayan kadın özgürlüğü anlayışları 

geliştirmektedir. Müslüman olan ülkeleri ‘geri kalmış’ olarak değerlendirip 



99  

kadın geri kalmışlığıyla ilişkilendiren yaklaşımlar özellikle kadınlarda savunmacı 

bir yaklaşım oluşturmuştur (Gürhan, 2010: 371). 

Yerel Kadın Hareketleri: Batı merkezli feminist yaklaşımların ötesine geçerek, 

sömürgecilik sonrası toplumlarda kadınların deneyimlerini ve mücadelelerini 

anlamayı hedefleyen postkolonyal feminizm yerel kadın hareketlerine önemli 

etkilerde bulunmuştur. Kadınların karmaşık rolleri ve şiddetin sürekliliği gibi 

konuları ele alarak, yerel kadın hareketlerinin marjinalleştirilmiş kadınların 

seslerinin harekete dahil olmasına katkı sağlamıştır (Parashar, 2025). 

Eleştirel Akademik Çalışmalar: Postkolonyal perspektiflerle tarih, edebiyat ve 

kültürel çalışmalar alanlarını dönüştürmüştür (Varol, 2022: 456). 

3.7.Postkolonyal Feminist Edebiyat ve Öncüleri 

 

Batılı feminist kuramın sadece orta sınıfa mensup Beyaz kadınların 

sorunlarını ele alan yaklaşımları 1980’li yıllardan itibaren eleştirilmeye başlanmış, 

Batı dışındaki toplumlarda yaşayan kadınların deneyimleri sorunsallaştırılarak 

literatürde yer almaya başlamıştır. Postkolonyal feministler, Batılı feminist tarihini 

yeniden değerlendirmiş ve hem gelişmiş hem de gelişmekte olan ülkelerdeki 

kadınların deneyimlerini kapsayan küresel bir feminizm oluşturma çabası içinde 

olmuşlardır. Kadınların farklı pratiklerine vurgu yapılarak kadınları kapsayan pek 

çok konuyu irdelemişlerdir. Kültür, cinsiyet, etnik köken, ırkçılık ve dil temelli 

sorunları, öteki olarak adlandırılan toplumlardaki kadınların bakış açısından 

değerlendirerek diğer feminizmlerden ayrılan postkolonyal feminizm sayesinde 

Batılı feminist hikayelerin eksik yönlerini ortaya konulmuş, feminist uluslararası  

ilişkiler çalışmalarına yeni tartışma alanları eklenmiştir. Böylece ‘Üçüncü Dünya 

kadınları’ olarak adlandırılan kadınlar, feminist çalışmalara katılarak kendi 

hikayelerini paylaşma fırsatı bulmuş; savaş ve sömürgeciliğin etkilerini dile 

getirebilmişlerdir. Bu isimler, postkolonyal feminist düşüncenin temel taşlarını 

oluştur muş, sömürge sonrası dünyada kadın olmanın farklı deneyimlerini, ırk, 

sınıf ve kimlik perspektifleriyle ele alarak Batı merkezli feminist teorilere meydan 

okumuşlardır. 

 



100  

3.7.1.Chandra Talpade Mohanty (1955-) 

Hindistan doğumlu Chandra T. Mohanty, özellikle ünlü eseri Feminism 

Without Borders (Sınırsız Feminizm) (2003) ile postkolonyal feminizme büyük 

katkı sunmuştur. Mohanty eserinde Avrupamerkezci ve Batılı kalkınmacı 

söylemleriyle Batılı feminist araştırmaların ırksal, cinsel ve sınıf temelli 

varsayımları irdelemiş; feminist kültürlerarası akademik çalışmaların radikal bir 

şekilde sömürgesizleştirilmesini talep etmiştir. Mohanty’nin vurguladığı noktalar, 

ilk kez ‘Under Western Eyes (Batılı Gözler Altında)’ adlı makalesini yazdığı günkü 

gibi bugün de geçerliliğini korumaktadır. Eser içerisinde de yer alan makalesinde 

Batı feminizminin Avrupa merkezli ve kadınları evrenselleştiren yapısını 

sorgulamış, Üçüncü Dünya kadınlarına bakış açılarını eleştirmiştir. Batılı feminist 

çalışmaların kadınların farklı pratiklerini görmezden geldiklerini, ‘Üçüncü Dünya’ 

farkına zemin hazırladıklarına değinmiştir (Haavardsholm, 2020: 17). 

Makalesinde ‘’Kendilerini temsil edemezler; temsil edilmeleri gerekir.’’ söylemini 

savunan Marx’ın fikrinin ötesine geçilmesi gerektiğini vurgulamakta, gelişmekte 

olan ülkelerdeki kadınlar üzerine Batılı feminist söylemde mevcut olan üç ilkenin 

eleştirisine odaklanmaktadır: İlki sınıf, etnik köken, ırksal konum ne olursa olsun 

aynı ilgi ve arzulara sahip, halihazırda oluşturulmuş, evrensel bir grup olarak 

kadınların varsayılmasıdır. İkincisi metodolojilerin eleştirel olmayan bir şekilde 

kullanılması, sonuncusu ise metodolojilerin ve analitik stratejilerin altında yatan 

politik ilkelerdir. Bu söylemler cinsel olarak kısıtlanmış, cahil, fakir, eğitimsiz, 

geleneklere bağılı, ev içi aile odaklı, kurban seçilmiş Üçüncü Dünya kadını 

klişesini oluşturmaktadır. Mohanty bir tanımın diğerini mümkün kıldığını ve 

sürdürdüğünü dolayısıyla Üçüncü Dünya olmadan birinci dünyanın da 

olamayacağını ileri sürmektedir. Bu söylemini Batılı kadınların laik, özgürleşmiş, 

kendi hayatlarından sorumlu olmadıklarını; öyle olsalardı kadın hareketine ihtiyaç 

duymayacaklarını ayrıca kendi tanımlamalarını haklı çıkarmaları için ‘Üçüncü 

Dünya kadınına’ ihtiyaç duyduklarını öne sürerek desteklemektedir (Mohanty, 

1984: 337-58). 

 

 



101  

3.7.2.Toni Morrison (1931-2019) 

Amerikalı Nobel ödüllü yazar Toni Morrison eserlerinde kadınların 

hissettiği sürekli kaygı ve katılığa değinerek Siyahi kadınların sorunlarını 

postkolonyal bağlamda irdelemiştir. Özellikle The Bluest Eye (En Mavi Göz) 

(1970) adlı eserinde kadınların erkeklere karşı pasif direnişini ele alır. Kadınlar 

kendilerini birey olarak ifade etme özgürlüğünden yoksun ataerkil bir Afro-

Amerikan toplumunda yaşam mücadelesi verirler. Erkek egemen toplumun 

yarattığı beklentiler kadınların hiç bitmeyen hiyerarşinin baskısı altında hayatta 

kalmak için uyum sağlamaları ve acımasız dünyada var olmak için her saniye 

kendilerini yeniden yaratma zorunluluklarını eleştirir. Kadınlar kölelik yıllarında 

birer mal olarak görülmüş ve ona göre de muamele görmüşlerdir. Ülkelerinden 

alınan Afro-Amerikalı kadınlar seks ticaretinde, tarlalarda, fabrikalarda 

çalıştırılmış, Beyaz erkek ve Beyaz kadının baskısına maruz bırakılmışlardır. Bu 

nedenle Siyahi kadınların yaşadıkları birinci dünya kadınlarının yaşadıklarıyla 

aynı değildir, dolayısıyla kadın sorunlarının evrenselliğinden bahsetmek 

imkansızlaşmaktadır. Ayrıca eserde Morrison, Siyahi kadınların hem Beyazlar 

hem de kendi toplumlarındaki erkekler tarafından ötekileştirildiklerini bu durumun 

çifte kolonizasyona neden olduğunun da altını çizmektedir (Demirtaş & Kara 

Erdemir, 2020: 199-212). 

3.7.3.Jean Rhys (1890-1979) 

İngiliz yazar Jean Rhys 1966 tarihi Wide Sargasso Sea (Geniş Sargasso 

Denizi) adlı eserinde Charlotte Bronte’nin Jane Eyre (1847) adlı eserinin 

postkolonyal ve feminist bir ön hikayesi olarak adlandırılır. Bu eserde Rhys 

erkekler ve kadınlar arasındaki ilişkilerin gücünü irdelemiş, Beyaz ataerkil bir 

toplumda sıkışıp kalmış bir Creole (hem Avrupalı hem de Siyahi kökenden gelen) 

kadın olan Antoinette karakteri üzerinden ırk ve asimilasyon temalarını işlemiştir. 

Rhys kadın haklarının değişen koşullarıyla, Creole kadınlarının cinsiyetleri, 

sınıfları, kimlikleri ve ırkları nedeniyle statülerini değiştirmeyi hedeflemiştir. Jane 

Eyre’ deki tavan arasındaki deli kadının hikayesini yeniden yazarak, kendi 

eserinde betimlediği ezilen Antoinette karakterini yok sayılan ve sömürülen tüm 

kadınların sembolü haline dönüştürerek postkolonyal feminizm literatürüne katlı 



102  

sağlamıştır (Bekler, 2023: 98-9). 

3.7.4.Alice Walker (1944-) 

Kariyeri boyunca Siyahi kadınların hayatları ve toplumda hayatta kalmak 

için karşılaştıkları mücadeleleri yazan Alice Walker en ünlü eseri The Color 

Purple (Renklerden Moru) (1982)’da hem fiziksel hem de cinsel olarak bastırılmış, 

şiddete maruz kalmış, çifte kolonizasyona uğramış kadınları kaleme almıştır. 

Eserdeki kadınlar sistematik olarak sömürgeci güce ve ataerkil sisteme aynı anda 

maruz kalırlar. Walker köleliğin gizli bir aile yapısı şeklinde inşa edildiğini 

dolayısıyla kadınların öz benliklerini bulamadıklarının altı çizer. Kadınların 

postkolonyal sistemlerdeki sıkıntılarına (Rani, 2024: 50-4), cinsiyet ilişkilerine, 

kimlik arayışlarına belirgin şekilde yer verilir. Yazar eserinde cinsiyetin kültürel 

ve toplumsal olarak inşa edildiği fikrini sorunsallaştırmakta böylece postkolonyal 

feminizmi örneklendirmektedir (Kuriakose, 2016: 109). 

3.7.5.bell hooks (1952-2021) 

bell hooks, Gloria Jean Watkins’in kullandığı takma adıdır. Kadın mirasına 

saygı göstermek için büyük annesinin (Bell Blair Hooks) adını kullanmış, 

kimliğine değil de fikirlerine dikkat çekmek için de adını küçük harflerle yazmıştır 

(bell hooks). Amerikalı aktivist ve akademisyen olan Watkins postkolonyal 

feminizm ve renkli kadınlar hakkında pek çok eser kaleme almıştır (Haavardsholm, 

2020: 14-5). Önemli eserleri arasında 1981 yılında yazdığı Ain’t I a Woman: Black 

Women and Feminism (Ben Kadın Değil Miyim: Siyah Kadınlar ve Feminizm)yer 

almaktadır. Watkins eserde Amerika’daki Siyahi ve Beyaz kadınların hayatlarının 

birbirinden nasıl farklı olduğunu detaylandırır. Özellikle Beyaz kadınların sadece 

cinsiyet ayrımcılığına maruz kalırken, Siyahilerin hem ırkçı hem de cinsiyetlerine 

dayalı çifte baskıyla mücadele etmek zorunda kaldıklarını iddia eder. Siyahi 

kadınların tamamen görünmez olduğunu ne ‘zenci’ ne de ‘kadın’ terimine dahil 

edilmediklerini de ekler. Geçmişte Beyaz feministlerin kadınların toplumsal 

statüsünün kölelik altındaki Siyahilerin konumuna benzediğini söyleyerek 

kadınlar ve Siyahiler arasında karşılaştırma yapıldığını belirterek kadın 

kavramının Beyaz kadınları, Siyahi ya da zenci gibi kavramların ise yalnızca 

Siyahi erkekleri ifade ettiğini ileri sürerek postkolonyal feminizme farklı bir bakış 



103  

açısı katar (Taş M. R., 2021: 203-9). 

3.7.8.Leila Ahmed (1940-) 

Mısır-Türk asıllı Amerikalı yazar Leila Ahmed’in Women and Gender in 

Islam (İslam’da Kadın ve Cinsiyet) (1992) adlı eseri postkolonyal feminist 

literatürde değerlendirilen bir eserdir. Ahmed postkolonyal feminizmin temel 

fonksiyonunun ‘öteki erkeğin ve onun kültürünün’ sömürge tarafından tahakküm 

altına alınması, tasfiye edilmesi ve yeniden kurgulanması olduğunu iddia eder. 

Antik Sümer’den günümüze kadar kadın cinsiyetinin gelişimine odaklanarak kadın 

sorunu ve konumuna genel bir bakış sağlayarak kadın düşmanı ataerkil toplumun 

nasıl oluştuğuna dair kapsamlı bir araştırma sunar (Güven, 2013: 88). 

3.7.9.Ania Loomba (1955-) 

Hintli edebiyatçı Ania Loomba Kolonyalizm Postkolnyalizm (2000) adlı 

eserinde sömürgecilik ve cinsel ilişkilerin Batı eserlerinde betimlemesini 

incelemiş, pek çok sanat dalında kıtaların kadın şeklinde tasvir edildiğini 

vurgulamıştır. Loomba, bu durumun kadın ve kadın bedeninin sahiplenilebilir, 

keşfedilebilir veya yağmalanabilir anlamlar taşıdığını belirtmiş ve eserlerde kadın 

bedeninin fethedilen bir bölge olarak simgelenmesini eleştirmiştir. Kadının eş, 

erkek kardeş veya baba tarafından korunması gereken bir nesne olarak 

algılanmasına neden olduğunu ifade eden Loomba tacavüz, kadın sünneti gibi 

cinsel suçlara maruz kalan kadınların deneyimlerini irdelemiştir (Tümez, 2021: 

71). 

3.7.10.Gloria Evangelina Anzaldúa (1942-2004) 

Amerikalı bir akademisyen olan Gloria E. Anzaldúa yarı otobiyografik 

eseri Borderlands/La Frontera: The New Mestiza (Sınır bölgesi: Yeni Melez 

Kadın) (1987) ile Amerika-Meksika eksenindeki sınırı ele alsa da fiziki sınırlarda 

kalanların deneyimlediği kültürel ve psikolojik ikili hayatı (Amerikalı-Meksikalı 

ya da Hintli- Amerikalı şeklindeki ikilikler), sınırda yaşayan ve karma(melez) ırk 

anlamına gelen mestiza yaşamlarını ele almıştır. Kendisi de bir mestiza olan 

Anzaldúa egemen kültürün zorbalıklarının yanında kendi kültürlerinde kadını arka 

planda tutup güçsüz gören ataerkil anlayışın zorluklarına değinerek baskının ana 



104  

sebeplerine dikkat çekmiştir. Yazar, geçmişte kadınların yönettiği bir egemenliğin 

dengeli olduğunu, ancak erkeklerin kontrolü ele almasıyla bu dengenin bozulup 

yağmacı ve işgalci bir duruma dönüştüğünü vurgulamaktadır. Gloria E. Anzaldúa 

melezliği, kültürel bir miras olarak kabul eder. Beyaz ve ötekiler arasındaki 

ayrımcılığın ortadan kalkmasında aracı olarak insanların kolektif hareket etmesini 

sağlayacağını belirtir. Batı söylemlerindeki melezliğin düşük statüyü temsilini de 

eleştirerek karma ırktan kadınların deneyimlerini postkolonyal feminist bakış 

açısıyla sorunsallaştırır (Özkutlu, 2023: 90-5). 

3.7.11.Maria Mies (1931-2023) 

Maria Mies, postkolonyal feminizm ve ekofeminizmi birleştiren 

görüşleriyle feminist akademik literatürde öncüdür. Tekdüze olan Batı 

feminizminin ‘öteki’ kadınları anlamak için yetersiz olduğunu savunurken, 

postkolonyal ülkelerde kadınların hala sömürülmesini küresel kapitalizme, 

kadınların evlere hapsedilmesine ve çevresel tahribata bağlar. The Last Colony: 

Women (Son Koloni: Kadınlar) (1988) adlı eserinde, kapitalizmin beraberinde 

yeni eşitsizlikler getirdiğini, kadınlar ve kolonilerin kapitalizme hizmet eden iki 

önemli öge olduğunu belirtmiştir. Eserin temel odağı, özellikle ev sorumlulukları 

bağlamında, kadınların emeğinin sıklıkla göz ardı edilen yönünü vurgulamaktır. 

Mies kapitalist çerçevede kadınların ev içi emeğinin sistemsel ihmalini ele almak 

için ‘ev hanımlığı’ kavramını ortaya atmıştır. Kapitalist sistemde öncelikle ev 

işlerine ayrılan kadın emeğinin sistematik olarak göz ardı edildiğini ve böylece 

küresel kapitalizmin hızlanmasına katkı sunduğunu iddia eden Mies, kadınların 

evdeki ücretsiz işinin yani en hanımlığı yönetiminin onları gayri safi yurtiçi 

hasıladan dışlayarak ve görünmez kılarak doğallaştırıldığını vurgulamakta, ev içi 

emeğin kapitalist patriyarka tarafından ‘bedava bir hizmet’ olarak görüldüğünü 

belirtmektedir (Kaymaz, 2024: 589). 

3.7.12.Audrey Geraldine Lorde (Audre Lorde) (1934-1992) 

Amerikalı şair ve yazar Audre Lorde feminist ve sivil haklar 

savunucusudur. Aynı zamanda lezbiyen bir kadın olarak kimlik ve toplumsal 

cinsiyetin kesişiminden doğan eşitsizlikleri ve adaletsizlikleri ele alan önemli bir 



105  

figürdür. Lorde özellikle Siyahiler, kadınlar ve marjinal grupların karşılaştığı 

toplumsal ve bireysel baskılara karşı güçlü bir direniş gösteren eserleriyle 

bilinmektedir. Toplumsal cinsiyet, ırk, sınıf ve cinsel yönelimlerin çok katmanlı 

bir baskı sistemi oluşturduğunu vurgulayan Lorde Beyaz feminist hareketlerin 

çoğu zaman Siyahi kadınları dışlamasını eleştirmiş ve bu grupların daha kapsayıcı 

olması gerektiğini savunmuştur. Özellikle kendi kimliğini kabul etmek ve bu 

kimlikleri kutlamak üzerine vurgular yaparak hem bireysel hem de toplumsal 

özgürlük için kendi kimliğini savunmanın ne kadar önemli olduğunu dile 

getirmiştir (Brandman, 2025). 1978 tarihli şiir koleksiyonu olan The Black 

Unicorn adlı eserinde Lorde hem kişisel hem de toplumsal kimliği derinlemesine 

incelemektedir. Eserde Siyahi kadınların deneyimleri, tarihsel travmalarını ve 

kültürel kimlikleri irdelenmekte, toplumsal eşitsizliklere karşı kadınların seslerini 

yükseltmesine olanak tanımaktadır (web, 2025). Siyah boynuzlu at imgesiyle 

mistik, mitolojik bir sembolizm kullanan Lorde bu imge ile Siyahi kadınların 

toplumda genellikle görünmeyen veya susturulmuş varlıklar olarak algılanmasının 

karşısında güç ve özgürleşme arayışıdır (web, 2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106  

4.İMAMIN DÜŞÜŞÜ VE YÜKSELEN GÜNEŞİN ÜLKESİNDE ADLı 

ESERLERİNİN POSTKOLONYAL FEMİNİZM 

AÇISINDANDEĞERLENDİRİLMESİ 

Bu bölümde postkolonyal feminizm açısından önemli olan İmamın Düşüşü 

(1987) ve Yükselen Güneşin Ülkesinde (2006) adlı eserlerinde Batı’nın sömürgeci 

etkilerinin toplumları, kültürleri ve kadınları nasıl şekillendirdiği irdelenecek ve 

bu etkilerin kadınların yaşamlarına ve toplumsal cinsiyet rollerine nasıl yansıdığı 

ele alınarak postkolonyal feminist perspektifinden değerlendirilecektir. 

4.1.Nawal El Saadawi / İmamın Düşüşü 

Eser toplumsal cinsiyet, iktidar, din ve bireysel özgürlükler gibi temalar 

etrafında gelişmekte ve Arap toplumlarında kadın- din- patriyarka ilişkilerinin 

kadın yaşamını nasıl şekillendirdiği derinlemesine irdelenmektedir. Esasında bir 

imamın ruhsal ve toplumsal çöküşünü anlatan hikâye ile Saadawi din ve 

partriyarkanın toplumsal yapıyı nasıl etkilediğini ve bireylerin bu yapılarla nasıl 

mücadele ettiğini açıklamaktadır. 

4.1.1.Nawal El Saadawi’nin (1931- 2021) Hayatı ve Dönemin Siyasi 

Gelişmeleri 

Feminist yazar, aktivist ve doktor olan Nawal El Saadawi; Arap dünyasının 

Simone de Beauvoir’i, Mısır’ın da en radikal kadını olarak adlandırılmaktadır. Arap 

Kadın Dayanışma Derneği’nin kurucusu, Arap İnsan Hakları Derneği’nin ise 

kurucu ortağıdır. Feminist sanat ve edebiyatın önemli yazarlarından biri olan El 

Saadawi içinde büyüdüğü toplumun yanlış düzenini eleştirmiş, İslam’da kadının 

yeri üzerine pek çok eser kaleme almış hatta eserleri tartışmalara neden olarak 

doktorluk mesleğinden uzaklaştırılmıştır. Arap toplumunda kadının konumunu 

değiştirmek için eylemlerde bulunan yazar pek çok türde eser yazmış ve eserleri 

en az 13 dilde yayımlanmıştır. Ulusal ve uluslararası konferanslara katılan El 

Saadawi 2004 yılında Avrupa Konseyi tarafından Kuzey-Güney Ödülüne, 2012 

yılında Uluslararası Barış Bürosu tarafından Seán MacBride Barış Ödülü’ne layık 

görülmüştür. 



107  

 

Nawal El Saadawi dokuz çocuklu üst-orta sınıf bir ailenin ikinci çocuğu 

olarak 22 Ekim 1931’de Mısır’ın Kafr Talha köyünde dünyaya gelmiştir. Babası 

Al-Sayed El Saadawi Eğitim Bakanlığı’nda çalışan bir memur, annesi Zaynab 

(Şukri) El Saadawi ise Osmanlı Türk ailesinden gelen ev hanımıydı. Babası kız 

çocuklarının da erkek çocuklar gibi eğitim alması gerektiğini savunduğu için El 

Saadawi’yi Arapça öğrenmeye teşvik etmiş, öz saygı ve düşüncelerini ifade 

edebilme cesareti kazandırmıştır. Ailesi ileri görüşlü olarak kabul edilse de 

yaşadıkları toplumun geleneklerinden uzaklaşamamış, altı yaşındayken İslam ile 

ilişkilendirilen genital mutilasyona (kadın sünneti) maruz kalmış, on yaşındayken 

de evlenmeye zorlanmıştır. Annesi onun tarafını tutarak evliliğe karşı direnmesine 

destek çıkmıştır. Anne ve babasını erken yaşta kaybeden El Saadawi kardeşlerine 

sahip çıkma ve geçindirme yüküyle karşı karşıya kalmıştır. Mısır’daki kadınların 

karmaşık ve çok yönlü ataerkil sistem karşısında ezildiklerini kendi 

büyükannesinin pratikleriyle de deneyimlemiştir. Özellikle büyükannesinin ‘’Bir 

erkek en az on beş kıza bedeldir.’’ söylemi, okulda çok çalışıp erkek kardeşinden 

yüksek notlar aldığı halde erkek kardeşinin övüldüğü gerçeğiyle yüzleşen El 

Saadawi bu cinsiyetçi bakış açısının değişmesi gerektiğinin farkına varmış, içinde 

yaşadığı erkek egemen toplumda, erkek çocuklarının kızlardan üstün tutulmasına 

karşı çıkmış ve koyu tenli Mısırlı kadın kimliğiyle gurur duymuştur. Nawal El 

Saadawi’nin doğduğu ülke olan Mısır milliyetçi ve ataerkil bir yapıya sahipti. 

1882’de sömürgeleştirildikten sonra, 1892’de II. Abbas iktidara gelmiş, İngiliz 

sömürgeciliğine karşı çıkmıştır. 1910’ların sonu 1920’lerin başında İngiltere I. 

Dünya Savaşı ve sonrası ile meşgulken Mısırlılar bağımsızlıklarını ilan etmiş, 

1923’te anayasal monarşi kurmalarına izin verilmiştir. Mısır’ın bağımsızlığı için 

pek çok grup girişimlerde bulunmuş, aşırı ulusalcı ve liberal Wafd Partisi 

(Delegasyon Partisi) ön plana çıkmıştır. Sultan Fuad kral olarak seçilmiş, seçimden 

iki yıl sonra Mısır’da İngiliz yönetiminin son bulması için Wafd partisi 

çalışmalarını arttırmış, Mısır ordusunun İngiliz komutanı da dahil olmak üzere 

İngiliz yetkilileri öldürmüşlerdir. Mısır’da baskı ve ataerkil yönetim artmış, aşırı 

milliyetçi zihniyet 1928’de Müslüman Kardeşlerin oluşumuna neden olmuştur. 

Köktendinci gruplardan ilki olan Müslüman Kardeşler, devleti şeriat kanunlarına 



108  

göre; Kur’an ve Sünnet üzere yönetilmesi gerektiğine inanıyorlardı. 

Mısır milliyetçi ve ataerkil baskıcılar tarafından yönetilse de Nawal El 

Saadawi babasının sisteme rağmen eğitime bakışı ve annesinin desteğiyle 

büyüdüğü için diğer kız çocuklarından daha şanslıydı. Ortaokulu tamamladıktan 

sonra Kahire Üniversitesi’ne kaydolmuş, tıp eğitimi almaya başlamıştır. Tıp 

okumaya çalışan çok az sayıda kızdan biri olan El Saadawi 1955’te psikiyatri 

alanında derece almıştır. Aynı yıl meslektaşı olan Ahmed Helmi ile evlenmiş ve 

bir kız çocuğu olmuştur. Bu evlilik Mısır’daki Süveyş Kanalı çevresinde yaşanan 

olaylardan (Süveyş Buhranı-1956) nasibini almış ve kısa sürmüştür. Sözgelimi 

dönemin cumhur başkanı Cemal Abdünnasır Çekoslovakya ile silah anlaşması 

imzalamış, bu durum ABD ve İngiltere’nin Mısır’a olan güvenlerini zedeleyerek 

Mısır’a finans akışını durdurmuşlardır. Bu duruma öfkelenen Abdünnasır Süveyş 

Kanalı Şirketi’ni millileştirmiştir. Durumu fırsat gören İsrail Süveyş Kanalı’nı 

işgal etmiş, İngiltere ve Fransa da desteklemiştir. Bu işgal sonucunda neredeyse tüm 

Mısır üsleri ve hava kuvvetleri yok olmuş, uluslararası alanda ses getirerek yapılan 

saldırı onaylanmamış ve neo-kolonyal bir saldırganlık olarak görülmüştür. 

Birleşmiş Milletler Acil Durum Kuvvetleri yapılan ateşkesin ardından bölgeye 

asker göndermiştir. Bu işgalin ardından Arap dünyasının desteğini alan Mısır’da 

köktendinci ve milliyetçiler baskı yaparak hükümeti İslam’a yönlendirmeye 

çalışmışlardır. Bu süreç içinde Nawal El Saadawi de savaşmak istemiş fakat kadın 

olduğu gerekçesiyle bu talebi reddedilse de eşi Ahmed Helmi savaşa katılmıştır. 

Yıkılmış bir şekilde savaştan dönen Helmi’ye geceleri uyuyamadığı için travma 

sonrası stres bozukluğu teşhisi konulmuş, bir dönem herkesin eşitliğini savunan 

Helmi savaş sonrası ‘Tanrı-ülke-aşk: Üç yanılsama’ şeklinde düşüncelerini 

değiştirmiş, alkol ve uyuşturucuya yöneldiği için de El Saadawi birlikteliklerini 

sonlandırmıştır. 

Süveyş Kanalı işgalinin ardından Abdünnasır Suriye ile ittifak kursa da 

1961’de bu ittifak bozulmuş, 1967’de de Nasır Birleşmiş Milletlerin sınırlarını terk 

etmesini talep etmiştir. Geri çekilme sonrasında sınırda Mısır güçlerini arttırarak 

İsrail’in Kızıldeniz’e erişimini engellemiştir. Bunun üzerine İsrail tekrar Mısır’a 

saldırmış ve 10.000’den fazla askerin ölümüne neden olmuştur. 1970’te 

Abdünnasır beklenmedik bir şekilde ölmüş yerine Enver Sedat geçmiştir. 



109  

Halefinin politikalarını sürdüreceğini söylemesine rağmen Mısır’ı pek çok yönden 

değiştirmiş; yasadışı olduğu gerekçesiyle hapiste tutulan Müslüman Kardeşleri 

serbest bırakarak Müslümanlar ile Mısırlılar arasında ittifak kurulmasına teşvik 

etmiştir. Şeriat yasasını anayasaya dahil etme ve kökten dinci örgütlerin 

kısıtlamalarını kaldırma yaptığı diğer değişikliklerdendir. Yaşanan siyasi 

istikrarsızlık Nawal El Saadawi’nin daha da muhalif hale gelmesine neden oldu. 

1955- 1971 yılları arasında doktor olarak çalıştığı süre yazıları üzerinde etkili oldu. 

Çalıştığı hastaların çoğu eserlerine ilham kaynağı oldu. Kendisine danışan 

hastaların çoğunluğunun alt sınıftan insanlar olması ilgisini çekti ve nedenlerini 

araştırmaya başladı. Sağlık hizmetlerine erişemeyenlere nasıl sağlıklı 

olacaklarını öğretmeye çalışsa da hükümet tarafından işinin sadece hastaları 

tedavi etmek olduğu söylenerek engellendi. Hekimliği sayesinde kadınların 

fiziksel ve psikolojik durumlarını gözlemleyen El Saadawi yaşanan sorunları 

ataerkil, sınıfsal, kültürel ve emperyalist baskılarla ilişkilendirdi. Bu süre 

içerisinde meslektaşı olan Rashad Bey ile evlense de kısa süre sonra ondan da 

ayrıldı. Doğduğu yer olan Kafr Talha’da çalışırken hastalarından birini aile içi 

şiddetten korumaya çalıştıktan sonra Kahire’ye çağrılmış, Halk Sağlığı 

Bakanlığında müdürlüğe terfi ettirilmiştir. Aynı ofiste çalıştığı doktor ve aynı 

zamanda yazar olan üçüncü eşi Sherif Hetata ile 1964’te evlendi. Bu evlilikten bir 

erkek çocuk sahibi olan El Saadawi 2010 yılında bu birlikteliği de sonlandırmıştır. 

1966 yılında halk sağlığı alanında yüksek lisans yapabilmek için New York’a 

taşınan Nawal El Saadawi Columbia Üniversitesi’ne başladı. Derecesini aldıktan 

sonra Mısır’a geri döndü. Tabibler Birliği’nin genel sekreter yardımcısı oldu. 

1968'de Mısır yetkilileri tarafından birkaç yıl sonra kapatılan Sağlık dergisinin 

genel yayın yönetmeni oldu. 1972’de kadın sünneti de dahil olmak üzere kadın 

bedenine yönelik saldırıları sert bir dille eleştiren El-Mar'ah ve'l-cins (Kadınlar ve 

Seks) adlı kitabını yayımladı. Kitap ikinci dalga feminizm savunucularının temel 

kitaplarından bir haline geldi. Kitap ve siyasi faaliyetler sonucunda El Saadawi’nin 

bakanlıktaki görevine son verildi. Yazıları sansüre uğradı ve köktendinciler 

tarafından tehditler almaya başladı. Sağlık dergisinin editörlüğünü ve Mısır 

Tabipler Birliği Genel Sekreterliğini de kaybetti (web, 2025). 1973-1976 yılları 

arasında devlet doktorluğundan kovulduktan sonra Kahire Ayn Şems 



110  

Üniversitesinde kadınlar ve nevrozlar üzerine araştırmalar yapan El Saadawi, 

1979-80 yılları arasında da Birleşmiş Milletler Afrika ve Orta Doğu Kadın 

Programı danışmanlığını yaptı. Kadınlar ve nevrozlar üzerine yaptığı araştırmaları 

Sıfır Noktasındaki Kadın (1975) gibi birçok kitabını yazmasına vesile oldu. 

Nawal El Saadawi’nin eserlerinin sansürleri, eleştirileri devam ederken 

Mısır’daki siyasi karışıklıklar da devam ediyordu. Enver Sedat 1977’de İsrail ve 

Mısır arasında barışı sağlamak için çalışmalar yürütmüş, müzakere yapmaya 

çalışmıştır. Diğer Arap ülkelerinin itirazına rağmen 1979’da İsrail ve Mısır 

arasında barış antlaşması imzalanmıştır. Sedat güç kaybetmiş, muhalifler ülkeyi 

tehdit ettikçe, ekonomik ve siyasi sorunlar da baş göstermiştir. 1981’de Enver 

Sedat içine düştüğü durumdan kurtulmak için aşırı sağcı Arap destekçilerini, barış 

antlaşmasından memnun olmayanları ve Nawal El Saadawi gibi dini uygulamaları 

eleştirenleri tutuklatarak hapse atmıştır (1500’den fazla kişi). Saadawi 

hapishanede Mısır’ın ilk yasal ve bağımsız grubu olan Arap Kadın Dayanışma 

Derneği’ni kurdu. Yazmasını engellemek için kâğıt kalem verilmediği halde El 

Saadawi kaş kalemi ve tuvalet kâğıdı kullanarak düşüncelerini dillendirmeye 

devam etti. Ezilenler için adalet ihtiyacı mesajını içeren kısa öyküler, romanlar, 

kurgu ve kurgu olmayan eserler yazdı. Enver Sedat’ın el-Cihad adındaki 

köktendinci bir grubun suikastıyla (1981) öldürülmesinden bir ay sonra serbest 

bırakıldı. 1982’de Arap Kadın Dayanışma Derneği’ni kurdu ancak dernek, 1992'de 

Kahire’nin Batı bölgesinde tüm fonlarına el konuldu ve o dönemde iktidarda 

olanlar El Saadawi’nin kadın sünnetine karşı eleştirilerini tasvip etmedikleri 

gerekçesiyle derneği kapattırdılar. 1993’te aldığı tehditler artınca Mısır’ı terk 

etmek zorunda kaldı. Kuzey Carolina Duke Üniversitesi Asya ve Afrika dilleri 

bölümünde ve Washington Üniversitesi’nde ders vermeye başladı. Daha sonra 

Harvard, Yale, Berkeley, Kaliforniya gibi pek çok üniversitede çalıştı. 1996’ya 

kadar Mısır’a dönmesine izin verilmedi. Sürgündeki zamanlarda dahil olmak üzere 

El Saadawi 13 yılı aşkın bir süre ‘Batı’da yaşadı. Nawal El Saadawi’nin karşı çıktığı 

diğer konulardan biri de ‘Doğu’, ‘Batı’, ‘Orta Doğu’ gibi kavramlardı. Bu 

kavramların sanki İngiltere dünyanın merkeziymiş gibi algı oluşturduğunu 

vurgulamış, halk ve sömürenler arasında belirgin bir fark olduğunu açıklamıştır. 

Saadawi’ye göre Batı ayrıştırmasında halk değil, gücü elinde bulundurup bunu da 



111  

kendi çıkarları için kullananlar sorumluydu. Çünkü dışarıda kaldığı süre zarfında 

Amerikan halkı ile herhangi bir çatışma yaşamamış, öğrencileri ile uyum içinde 

eğitimlerine devam etmişti. Saadawi çatışmanın paraya ve askeri güce sahip olanlar 

ile yoksullar ve kadınlar arasında olduğunu da eklemiş, medeniyetlerin 

çatışmasının olmadığını da iddia etmiştir. 

Saadawi yaşamına yönelik tehditler azalınca 1996’da Mısır’a geri dönmüş, 

aktivist çalışmalarına devam etmiştir. 2004’te Mısır cumhurbaşkanlığı 

seçimlerinde adaylığını bırakmış fakat hükümet tarafından ilerlemesi 

engellenmiştir. Yine 2004’te, insan haklarını savunan Avrupa Konseyi’nden köklü 

ve prestijli bir ödül olan Kuzey- Güney Ödülü’nü almıştır. 2011’de (80 

yaşındayken) Tahrir Meydanı’nda Mısır’daki okullarda din eğitiminin kaldırılması 

ve cumhurbaşkanı Hüsnü Mübarek’in istifası için yapılan protestolara katılmış; 

2016’da Londra’da düzenlenen Afrika Yazıyor edebiyat festivaline katılarak bir 

kadın yazar olmak üzerine bir söyleşi gerçekleştirmiştir. 2017’de BBC One 

televizyon dizisi Imagine’de yayımlanan Jill Nicholls’un yönettiği She Spoke the 

Unspeakable filminin konusu olmuş, 21 Mart 2021’de Kahire’de hayata gözlerini 

yummuştur (web, 2025), (Hussey, 2025). 

4.1.2.Kadın Sünneti (Genital Mutilasyon) 

Dilimizde ‘sünnet’ olarak bilinen kavram Fransızcada circoncision, 

İngilizcede circumcision, Arapçada hıtan olarak adlandırılır. Dil alimi İbn Manzûr 

(1233-1312) Lisânü’l-ʿArab adlı ansiklopedik sözlüğünde hıtan kelimesini erkek 

çocuğun erkeklik organının ucunun kesilmesi olarak ifade etmiştir. Kadınlar da ise 

hafd kelimesi kesilmeyi karşılamaktadır (Kadıoğlu, Aydın, & Bekiryazıcı, 2006: 

2). Bu bölümde kadın sünneti üzerine durulacaktır. Birçok toplumda kadına 

yönelik şiddet farklı tezahürlerde devam etmektedir. Kadınlar şiddete daha çok 

bedenen maruz kalmaktadır. Kadın sünneti de bu şiddettin bir başka boyutudur. 

Kadın sünneti, kadın genital organının kültürel nedenlerle işlevini yapamayacak 

bir şekilde işleme tabi tutulmasıdır. Gelenek görenek, kadın seksüalitesinin 

kontrolü, dini inançlar ve sosyopolitik entegrasyonu sağlama bu uygulamanın 

nedenleri arasındadır. Ayrıca kadının bakireliğini korumak, eşine olan bağlılığını 

arttırmak, çok eşliliği engellemek, doğurganlığı arttırmak ve kadının tecavüzden 



112  

korunmasını sağlamak gibi nedenlerle yapılması da söz konusudur. Kadın 

sünnetinin başlangıç tarihinin M.Ö’ sine dayandığı iddia edilse de somut kanıtlar 

yaklaşık 6000 yıl önce Mısır’da yapılan arkeolojik kazılarda ortaya çıkartılan 

kadın mumyalarda görülmüştür. M.Ö. 1600’lü yıllardan kalan duvar resimlerinde 

ise yapılma prosedürünün detaylı tasvirlerine ulaşılmıştır. Çeşitli araştırmalar 

sonucunda da sadece Mısır’da yapılmadığı, Fenikeliler, Hititler, Etiyopyalılar 

tarafından da uygulandığı ortaya çıkartılmıştır. Günümüzde yaklaşık 100 ila 140 

milyon kadın ve kız çocuğunun bu uygulamaya maruz kaldığı tahmin 

edilmektedir. Afrika başta olmak üzere Orta Doğu ve Asya ülkelerinde sıklıkla 

görülen kadın sünneti Avrupa ülkelerinde, Avusturalya, Yeni Zelanda, Kanada ve 

Amerika gibi ülkelerde de göçmenlerin geleneklerini sürdürme istemleri nedeniyle 

yapılmaktadır. Kadın sünneti, yeni doğan döneminden itibaren her yaştaki 

kadınlara uygulanabilir. Örneğin, Yemen'de doğumdan sonraki ilk iki hafta içinde, 

Etiyopya ve Nijerya’da sekiz günlükken, Mısır’da 5-14, Sudan'da 5-8 ve 

Somali’de 4-10 yaşları arasında yapılmaktadır. Birçok ülkede ise genellikle 13-15 

yaşları arasında, evlenmeden önce veya gebelik öncesi dönemde gerçekleştirilir 

(Akmeşe & Bilge, 2014: 101-3). Yerel ebe olarak bilinen ‘daya’ lar sünnet işlemi 

sırasında genital bölgeyi uyuşturmadan, steril olmayan aletler kullanarak bu işlemi 

gerçekleştirmektedir. Bu aletler arasında bıçak, keskin cam parçaları, tıraş bıçağı 

ve keskin teneke kenarları bulunmaktadır. Yarayı kapatmak için akasya ağacı 

dikenleri, iğne, hayvan kıllarından yapılmış deri ipler ve kemik çiviler 

kullanılmaktadır. İşlem sonrasında, sünnet mağduru ayağa kaldırılarak bacakları 

dizden kalçalara kadar sıkıca sarılarak birkaç hafta boyunca hareket etmemesi 

sağlanmaktadır. Sünnet esnasında daya dışında kızın etrafına kadınlar toplanmakta 

mağdurun kollarını ve bacaklarını sıkıca tutmaktadır. Dilini yutması ya da 

ısırmasını engellemek için de ağzına bez ya da sopa parçası yerleştirilmekte 

mağdurun çığlıklarını bastırmak için de def çalınıp yüksek sesle şarkılar 

söylenmektedir. Bir şölenmiş gibi yapılan sünnet büyümenin ve kadınlığa atılan 

adım için gerekli görülmektedir (Soyer, 2014: 408-9). 

Leonard J. Kouba ve Judith Muasher Afrika'da Kadın Sünneti: Genel Bir 

Bakış (Female Circumcision in Africa: An Overview) (1985) adlı eserlerinde kadın 

sünnetinin pek çok nedeni olduğunu belirterek uygulamanın sosyokültürel 



113  

sistemin ayrılmaz bir parçası olduğunu vurgulamışlardır. Kadın sünnetinin arınma, 

temizlik, sağlık, evlilik, doğurganlık, bekaret, iffet, saflık gibi ifadelerle de iç içe 

geçtiği görülmektedir (Kouba & Muasher, 1985: 107). Ayrıca Ellen Gruenbaum ve 

Elizabeth Wirtz Female Genital Cutting Debates (Kadın Sünneti Tartışmaları) 

(2010) adlı eserlerinde bekaret beklentisinin kız çocukları ve kadınların ahlakını 

koruma ile aile onurunu sağlama işlevi taşıdığını vurgulamıştır. Başka bir deyişle, 

kadın sünnetinin hem kız çocuğunun hem de ailenin ahlakını koruyarak aile 

onurunu güçlendirdiği iddia edilmiştir (Gruenbaum & Wirtz, 2010: 436). 

Kadın sünneti toplumların ayrımcı statü sisteminin bir parçası olarak 

değerlendirilmekte ve devam etmektedir. Bu toplumlarda kadınların mülkiyet 

edinmeleri veya çalışarak geçimlerini sağlamaları mümkün olmadığından, 

evlenememe durumu kadınları ekonomik açıdan zor bir duruma sokmakta, 

bekaretin sorgulandığı bu toplumlarda sünnet olmayan kadınların evlenme 

şanslarının düşük olduğu belirtilmektedir (Berkovitch & Bradley, 1999: 488). 

Ayrıca sünnetli olan kadınlar için başlık parası alma durumu da ortaya 

çıkmaktadır. Söz gelimi Somali’de erkek tarafı gelinin vücudunu inceleme hakkına 

sahiptir aynı zamanda anneler de sünnet olan kızlarının bekaretlerinin devam edip 

etmediğini görmek için kontrol etmektedirler. Bu bağlamda aileler kadın sünnetini 

kızlarının ‘saflığı’; dolayısıyla başlık parasının sağlayıcısı olarak görmektedirler. 

Evlenebilmek için gerekli görülen sünnet aynı zamanda evlendikten sonra eşine 

olan sadakatin korunabilmesi için de gerekli olan bir uygulamadır. Soy devamının 

önemli olduğu bu toplumlarda sünnet ile evlilik dışı cinsel yaşam önlenmekte ve 

babalık konusundaki belirsizlik ortadan kalkmaktadır (Althaus, 1997: 131). Kadın 

sünnetine atfedilen bir diğer anlam ise genç kızlıktan yetişkinliğe geçiş töreni 

olması yani evlenebilecek yaşa gelme ve doğurganlığın göstergesidir (Gruenbaum, 

2005: 436-7). Kadın sünnetinin devam etmesine neden olan bir diğer faktör de 

sünneti yapan kişinin para ya da mal karşılığında elde ettiği ekonomik fayda ve 

uygulayıcının elde ettiği statüdür (Kouba & Muasher, 1985: 107). Kadın sünnetinin 

sürdürülmesinde sosyal çevre ve grup dinamiklerinin rolü büyüktür. Sünnet 

olmamış kadınlar, akranları tarafından dışlanabilir ve etiketlenebilir; bu durum 

hem onların hem de aile üyelerinin yalnız kalmasına yol açabilir. Ayrıca pek çok 

kültürde sünnet olmaya direnen ailelerin üzerinde önemli bir toplumsal baskı 



114  

olduğu da görülmektedir. Söz gelimi Kenya Samburu’nda sünnet yapılmayan 

kızlar ‘kirli’ ve ‘sıradan’ olarak görülmekte, genellikle evlenmeden hemen önce 

14 veya 15 yaşlarında sünnet edilmektedirler (Althaus, 1997: 132). Sonuç olarak, 

kadın sünnetinin temelinde kültürel beklentiler ile harmanlanmış geleneksel 

uygulamalar yer almakta ve kadınların cinsel yaşamını disipline edilmektedir. 

4.1.3.Nawal El Saadawi’nin Eserleri 

Son elli yılın önemli feminist düşünürlerinden olan Nawal El Saadawi 

eserleriyle pek çok kadına yol göstermiş, yazdıklarıyla eleştiri ve tartışmaların 

kapılarını aralamıştır. Saadawi eserlerinde seks, cinsiyet, din gibi konuları ele 

almış, iç içe geçen sistemler olduğuna inandığı ataerkillik, kapitalizmin ve 

emperyalizmi irdeleyerek kadınlar üzerindeki etkilerine değinmiştir. Döneminin 

üretken yazarlarından olan Saadawi 50’den fazla, orijinalinde Arapça olan kurgu 

ve kurgu dışı eser yayımlamış ve kitapları pek çok dile çevrilerek küresel bağlamda 

ilgi görmüştür. 

Yaşamının erken dönemlerinden beri yazmaya başlayan Saadawi’nin ilk 

yazıları arasında I Learned Love (Aşkı Öğrendim) (1957) başlıklı kısa öykülerden 

oluşan bir şeçki, ilk romanı olan ve kadın sünneti, kızlık zarı gibi yerleşik ataerkil 

uygulamaların yoksul köy kadınlarının bedenlerine verdiği zararlı sonuçlara 

tanıklık ettiği deneyimlerini anlattığı Memoirs of a Woman Doctor’ı (Bir Kadın 

Doktorun Anıları) (1958) yazdı. Ardından çok sayıda roman, kısa öykü ve Memoir 

from the Women’s Prison (Kadınlar Hapishanesinden Anı) (1986) adlı kişisel 

anılarını kaleme almıştır. 1963’te Halk Sağlığı Genel Müdürü iken uluslararası 

forum ve konferanslara katıldı. Kendi toplumu dışındaki kadınların 

mücadelelerine tanıklık ettiği bu seyahatlerini My Travels Around the World 

(Dünyanın Etrafındaki Seyahatlerim) (1991) adlı eserinde aktaran Saadawi 

ataerkilliğin yalnızca Arap veya Müslüman toplumlarla sınırlı olmayan evrensel 

bir baskı sistemi olduğunu vurgulamıştır. 

Ataerkillik ve cinsiyet eşitsizliğinin temelinde Arap yenilgilerinin 

olduğuna inanan Saadawi 1970’lerde kendisini hükümet tarafından hedef haline 

getiren bir dizi feminist manifestosu yayınlamaya başladı. 1971 yılında 

yayımlanan kurgu dışı eseri Women and Sex (Kadın ve Seks) ile bekaret testleri, 



115  

namus cinayetleri, kadın sünneti, düğün gecesi bekaret bozma gibi kadın bedenine 

uygulanan şiddeti kınadı. Toplumun kadın bedeni ve cinselliği hakkındaki 

cehaletini ve uygulanan çifte standartları öne çıkaran Saadawi kadınların 

sömürüldüğü evliliklerin fuhuştan farksız olmadığını iddia etmiştir. Kapitalist bir 

toplumda cinsiyet adaletinin mümkün olmadığı konusunda ısrarcı olan Saadawi 

hükümete muhalif olduğu gerekçesiyle kitabın yayımlanmasından sonra hem işini 

kaybetmiş hem de kurduğu dergi kapatılmıştır. Hükümetin uygulamalarına karşı 

halktan aldığı olumlu dönütler neticesinde eleştirilerini dile getirdiği diğer eserleri 

The Female is the Origin (Kadın Kökendir) (1974), Woman and Psychological 

Struggle (Kadın ve Psikolojik Mücadele) (1976), Man and Sex (Erkek ve Seks) 

(1976) ve The Hidden Face of Eve’i (Havva’nın Gizli Yüzü) (1977) yazdı. 

Eserlerinde hastalarının anektodlarını, biyografisini, tıbbi ve sosyal 

araştırmalarını, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerine olan eleştirilerini hem bir kadın 

hem de bir aydın olarak bir araya getirerek harmanlamıştır. Saadawi toplum 

hakkındaki görüşlerini ifade etmek için çoğu zaman kurgu kullanıyordu. İlk kurgu 

romanı 1983 tarihli Woman at Point Zero (Sıfır Noktasındaki Kadın) idi. Ana 

kahraman işçi sınıfından olan Firdaus’un cinsel saldırıya uğraması ve 

tecavüzcüsünü öldürmesi sonucunda idam edilmesini anlatan eser, Arap feminist 

romanına katkı sağlasa da Saadawi’nin diğer eserleri gibi ilgi uyandırmamıştır. 

Kurgudaki esneklik daha sonraki eserlerinde özellikle dini konuları eleştirmek için 

Saadawi’ye alan sağlamış, Mısır hatta ötesinde kamusal alanı ele geçiren ve tabu 

kabul edilen dine karşı özgür ifadeler kullanabilmiştir. Sözgelimi Saadawi 1987 

tarihli The Fall of the Imam (İmamın Düşüşü) adlı eserinde siyasi meşrutiyeti 

desteklemek ve muhalifleri dışlamak amacıyla dini otoriteyi kullanan Enver 

Sedat’ın ataerkil rejimini eleştirmiştir. Öyle ki eser içeriği nedeniyle dönemin en 

yüksek dini mertebesine sahip El Ezher tarafından yasaklanmıştır. Bir diğer önemli 

kurgusuna God Dies by the Nile (Tanrı Nil Kıyısında Öldü) (1985) adını veren 

Saadawi eserinde dinin ve seksin kadınları ezmek için kullanıldığı savını Kafr El 

Teen adı verilen bir kasabanın belediye başkanının zulmüyle anlatır. The 

Innocence of the Devil (Şeytan’ın Masumiyeti) (1994)’ de ise Tanrı ve Şeytan’ı 

akıl hastanesindeki karakterler olarak betimleyerek hem İslam’ı hem de 

Hristiyanlığı kadınlara baskı yapmakla itham etmiştir. Saadawi yazdıkları 



116  

nedeniyle özellikle köktendincilerin hedefi haline gelmiş, sansür ve ölüm 

tehditlerine maruz kalmıştır. Yazındaki eleştirileri eserlerinin iki tür okuyucu 

kitlesi oluşturmasına neden oldu: Kendini Müslüman olarak adlandıranlar ve Batılı 

liberal akademisyenler. Hatta düşüncelerindeki keskinlik nedeniyle pek çok kişi 

tarafından da aşırı radikal olarak anıldı. Nihayetinde görüşleri nedeniyle 1981’de 

hapse atılarak bedel ödedi. Hapishane de bir seks işçisinin göz kalemi ve bir katilin 

tuvalet kâğıdı teminiyle hapishane deneyimlerini yazmaya başladı ve Memoirs 

from the Women’s Prison (Kadınlar Hapishanesinden Anılar) (1986) adlı eseriyle 

hapishane deneyimlerini yayımladı (Amireh, 2025). Love in the Kingdom of Oil 

(Petrol Krallığında Aşk) (1993)’da bir kadının kaybolması ve onu tanıyanların, 

bildiği her şeyi geride bırakma kararını sorgulayanların tepkisini anlatan El 

Saadawi ayrıca iki bölümlük bir otobiyografi de yazdı: A Daughter of Isis (Isis'in 

Kızı) (1999), çocukluğunu konu alıyor ve Mısır feminizmindeki aktivist rolünü 

anlatıyor; Walking through Fire (Ateşten Geçmek) (2002), Orta Doğu toplumunda 

kadınların rolünü değiştirmek için verdiği siyasi mücadeleleri konu alıyor. 

Değinilenler dışında Nawal El Saadawi pek çok kısa hikâye, novella, öykü, oyun, 

anı, kurgu ve kurgu dışı eserler de feminist literatüre kazandırmıştır. Özetle Nawal 

El Saadawi’nin eserlerinin ana temalarını şu şekilde özetleyebiliriz: 

- Arapları katı, tarih dışı teokrasilerden çıkarmak. 

-Toplumsal ve dini kurumlarda yer alan tüm kısıtlama ve paradoksları çözmek. 

- Kadınları bedenin, şeytanın ve kötü davranışların sembolü olmaktan çıkarmak. 

- Din adamlarının ikiyüzlülüğünü ve zorbalığını ortaya çıkarmak. 

- Kadınların doğuştan tabi oldukları önyargısını yıkmak ve kadına yeni bir 

kimlik kazandırmak. 

- Kadın bekareti ve iffetinin kadın yaşamından daha değerli olması algısını 

yıkmak. 

- Toplumsal cinsiyet rollerine bakış açısını değiştirmek (Alqahtani, 2017: 100- 25). 

 

4.1.4.Nawal El Saadawi’nin Eserlerine Yönelik Eleştiriler 

Müslüman bir ülkede feminist olan El Saadawi dinin kişisel bir mesele 

olduğu için kamusal yaşamda hiçbir rolünün olmaması gerektiğini savunduğu için 

dini, siyasi hatta entelektüel pek çok çevrenin eleştirisine maruz kalmış, eserlerinin 



117  

dini otoriteler tarafından yasaklanmasının yanında yaptığı çalışmalar Orta Doğu 

edebiyat eleştirmenleri tarafından da olumsuz karşılanmıştır. Yapılan eleştirilerin 

genelinde El Saadawi’nin bilinçli bir şekilde Batılı bir kitle için yazdığı bu nedenle 

gelenekçileri kışkırtarak yardım etmek istediği marjinalleştirilmiş kadınları daha 

da baskıladığı düşüncesidir. Bazı eleştirmenler Saadawi’nin eserlerinin olumsuz 

klişeleri güçlendirerek Batı’nın Müslüman karşıtı duygularını çağrıştırdığını iddia 

etmekte, bazıları da El Saadawi’nin Batı’daki takdirinin aslında göründüğü kadar 

masum olmadığını öne sürmektedirler. Sözgelimi Saadawi’nin kadınların haklarını 

savunduğu için değil aksine Batılı okuyuculara duymak istediklerini söylediği için 

beğeni aldığını iddia etmektedir. Saadawi’ye yapılan bir diğer eleştiri de feminist 

yanlısı ideolojisinin anti-feminist bir ideolojiyle iç içe geçtiğine olan inançtır. Öyle 

ki Saadawi’nin sömürgecisiyle (erkek) özdeşleştiğini ve erkeğin düşmanca 

ideolojisini içselleştirdiğini söyleyenler bile olmuştur (web, 2025). 

4.1.5.Nawal El Saddawi'nin Müslüman Kadınların Haklarına İlişkin 

Görüşleri 

‘’Baba, Tanrı, koca, aile, millet, güvenlik, istikrar, koruma, barış, 

demokrasi, aile planlaması,kalkınma, insan hakları, modernizm veya 

postmodernizm gibi farklı isimler altında bize dayatılan kurallara boyun 

eğersek yaratıcı olabilir miyiz? (Saadawi, 1997: 49) 

Nawal El Saadawi, Arap Müslüman ülkelerindeki erkek ataerkil sistemi 

açıkça eleştirmiştir. El Saadawi, ister bir erkeğe, ister bir kadına ait olsun insan 

doğasının aynı olduğuna ancak erkeğin veya kadının yaşadığı çevre ve topluma 

göre değişebileceğine inanır (Shehata, 2021: 66). Kadınların var oldurtulan aşağı 

konumlarını değiştirmek için öncelikle ekonomik ve sosyal olarak bağımsız 

olmaları gerektiğini vurgulayan Saadawi, Arian Fariborz ile yaptığı bir röportajda 

‘’köktendinciler tarafından desteklenen küresel postmodern kapitalist sistemin 

kadınların ezilmesinin ardındaki temel nedenlerden biri olduğunu ve dini liderlerin 

ikiyüzlü ve Tiran olduklarını söyler. Ayrıca Müslümanların küçük taşlar 

kullanarak şeytan taşlama ya da Kara Taş (Hacer- ü’l Esved)’ı öpme 

faaliyetleri gösterdikleri Hac vazifesini de eleştirir (Saadawi, 2014). Saadawi 

İslam dahil olmak üzere tek tanrılı dinlerde Tanrı’nın erkek olduğunu bu durumun 



118  

da erkeklerin daha fazla el üstünde tutulmasına neden olduğunu iddia eder ve bu 

durumu kendisi birçok yönden üstün olmasına rağmen kardeşine daha fazla 

ayrıcalık tanındığını sorguladığında annesinin ona Tanrı öyle istedi cevabını 

vermesiyle örnekler. Bir diğer örneği de okulda yaşadığı bir durumla verir. 

İlkokulda öğretmeni tarafından adını yazması istendiğinde ilk adı olan Nawal’i 

ardından annesini adı olan Zaynab’ı eklediğini, öğretmeninin ise annesinin adını 

çizerek yerine babasının adını yazması gerektiğini söylediğinde toplumdaki 

cinsiyet eşitsizliğinin bir kez daha farkına vardığını, kadınların sadece Tanrı’nın 

karşısında değil, aynı zamanda toplum karşısında da erkeklerden aşağıda 

görüldüğünü fark ettiğini açıklar (Shehata, 2021: 67). 

Nawal El Saadawi feminizm hakkında farklı görüşlere sahiptir. 2018 

yılında Krishnan Guru-Murthy’ ye verdiği bir televizyon röportajında feminizmin 

Batı’nın bir icadı olmadığını, hatta pek çok insan tarafından düşünülen Amerikalı 

kadınlar tarafından da ortaya çıkartılmadığını savunur. Ona göre feminizm 

tüm dünyadaki kadınların kültürüne ve mücadelesine yerleşmiştir. Feminist 

olmak ve kadınların kurtuluş duygularını benimsemenin küresel bir mesele 

olduğunu ve belirli bölgelerle sınırlandırılmayacağını da belirtmi, feminizm 

olmadığında kadınların ezilmesinin anlaşılamayacağını vurgulamıştır (Saadawi, 

2018). 1981 yılında Sarah Graham-Brown ile yaptığı bir başka röportajda 

düşmanın aynı mücadelenin farklı olduğunu ifade etmiştir (Saadawi, 1981). Laik 

feminizmin Batı’da kadınların erkeklerle eşit haklara sahip olmasında önemli 

bir rol oynasa da Batılı feministlerin Müslüman kadınların sorunlarını çözmekle 

uğraşmaması gerektiğini ifade etmiştir. Ayrıca El Saadawi dinleri toplumsal ve 

politik meselelerle karıştırmaya karşı olduğu için feminizmin dinden ayrılması 

gerektiği çağrısında bulunmuş, dinin bireylerin günlük yaşamlarını ve görevlerini 

etkilemeyen özel bir konu olduğunu iddia etmiştir. 2021 yılında Nichole Joseph 

ile yaptığı bir diğer röportajında ise kadınların tüm dinlerde ezildiğini ve hiçbir 

dinde kendini gerçekten özgürleştiremeyeceğini vurgulayarak İslami feminizmi 

reddetmiştir (Saadawi, 2021). El Saadawi kadınların ikincil konumlarından 

İslam’ı sorumlu tutmuştur. Batılı kadınların üstesinden geldiği fakat Müslüman 

ülkelerdeki kadınların ise cinsiyetler arasındaki hak eşitsizlikleri nedeniyle acı 

çektiklerini iddia eden El Saadawi, eserlerinde İslam’a karşı kadınları ve 



119  

deneyimlerini görmezden gelen cinsiyetçi din algısı oluşturmaktadır. 

Özellikle Kur’an’ın Hz. Meryem dışında hiçbir kadının adının 

anılmadığını, isimleri geçen pek çok erkeğe rağmen İslam uğruna canlarını feda 

eden kadınların görmezden gelindiği düşüncelerini sorgulamaktadır. Ayrıca tüm 

İslam toplumlarında kadınların ikincil konumlarının temelinde İslam hukuku ve 

Kur’an’ın erkek odaklı dilinin olmasını vurgularken, İslamiyet öncesi dönemde 

kadınların eş seçebilme ve boşanma gibi daha fazla özgürlük ve haklara sahip 

olduklarını iddia etmiştir (Shehata, 2021: 69-70). 

4.1.6.İmamın Düşüşü Romanının Olay Örgüsü 

Nawal El Saadawi’nin yedinci romanı olan İmamın Düşüşü (Soqout Al-

Imam) eşi Sherif Hetata’nın Arapçadan çevirisiyle 1987’de London: Methuen 

tarafından Büyük Britanya’da yayımlanmıştır. 39 bölümden oluşan eserde 

toplumun düzen ve kurallarından kaynaklanan aşırılıkları anlatılmaktadır. Eser 

Kahire’de yayımlandığında, Arap kültüründe ve devlette uygulanan dini kuralları 

insan haklarına aykırı olarak aktarması nedeniyle köktendinciler Saadawi’yi tehdit 

etmiş, 2004 yılında ise Sünni Müslüman öğreniminin en etkili merkezi olan El-

Ezher Üniversitesi tarafından eser yasaklanmıştır. Kadınların arzu ve 

yargılanmasını hikayeler aracılığıyla betimleyen Saadawi ölüm, din, ikiyüzlülük 

temalarıyla olay örgüsünü genişletir. Eserde dramatik olaylar sürekli tekrarlar ve 

yeniden ifadelerle anlatılarak roman formatından ziyade nesir-şiire daha yakın 

olan eliptik bir anlatı oluşturur. Ayrıca eserde 1986’daki Çernobil Nükleer 

Felaketine göndermeler de yer alır. (‘’Radyasyonlu süt hakkında söylenti 

yayanların dillerini kes.’’ (10)) 

Hikâye isimsiz bir Arap ülkesinde, bazen birinci bazen de üçüncü 

anlatıcıların anlatımıyla betimlenir. Bu ülke Hizbullah’ı (Allah’ın Partisi) yöneten 

hikâyenin ana karakterlerinden biri olan Büyük İmam tarafından yönetilmektedir. 

İmam yoksulluk içinde büyüdüğü için kendisinden daha şanslı doğan herkese 

nefret ve kin besleyen, halkı tarafından Allah’ın temsilcisi olduğuna inanılan 

ikiyüzlü dini liderdir. Dünyayı kontrol etmek ve katı bir yer haline getirme 

gayesiyle eylemlerini gerçekleştirir. Eserin diğer ana kahramanı ise gayrimeşru ve 

öksüz olan kendisine Bintullah (Allah’ın kızı) adı verilen bir kızdır. Bintullah’ın 



120  

annesi zina yaptığı gerekçesiyle recmedilir (taşlanarak öldürme). İnsanlar Allah’ın 

İmamına sadakatin ne anlama geldiğini asla bilmediğini, bir kâfir olarak ölüp 

cehennemde yanacağını söyleseler de Bintullah bunu asla kabul etmez, annesinin 

asla hain olmadığını ve zina yapmadığını savunur. Doğduğunda babası onu terk 

etmiştir fakat Bintullah babasının İmam olduğunu iddia eder. İnsanlar bu durumu 

kabullenmez ve günah işlediğini söylerler. Babasının İmam olduğunu 

söylediğinde, çığlık atarlar ve dilini keserler. Fakat yazar bu detayı her 

vurguladığında ayrıntılarda değişiklik yapar. Bazen taşlanarak öldürülür, bazen de 

bıçaklanır veya vurulur. Böylece olaylara farklı perspektiflerden bakılması 

sağlanır. 

Bu hikâye ile recmetmenin Tanrı’nın iradesine uymaktan çok muhalifleri 

terörize etmek ve eleştirilerini sonlandırmak için yapılan bir eylem olduğunu iddia 

eden yazar, yapılanların insan haklarına aykırı olduğunun altını çizmiştir.  

4.1.7. İmamın Düşüşü Romanında Postkolonyal Feminizmin 

Yansımaları 

Bir kız Bintullah gibi hürmetten yoksun bir ismi taşımaya nasıl 

cesaret edebilirdi (üstelik babasız bir çocuk taşımaya cesaret 

edebiliyordu)? Hıristiyanlık bir erkeğin İsa Mesih’in Tanrı’nın Oğlu olarak 

çağrılmasına izin veriyordu. Fakat kimse Bintullah yani Tanrı’nın Kızı 

ismini duymamıştı. Fakat bir gün, tam romanın ortasındayken genç kız bana 

bir soru sordu: Eğer ben Bakire Meryem olsaydım ve bir erkek yerine kız 

çocuğu doğursaydım ne olurdu? O kız İsa Mesih olur muydu? (Saadawi, 

2003: 7) 

 

Nawal El Saadavi İmamın Düşüşü adlı eserinin ön sözünde yayımlamadan 

önceki on yıllık süre içinde Mısır ve Orta Doğu’nun pek çok yerine ziyaretler 

gerçekleştirerek çeşitli deneyimler kazandığını açıklar. Özellikle Şeriat yasaları 

gereğince cezalandırılanların kurduğu ‘Uzuvları Kesilen İnsanlar Derneği’ ni 

ziyaretinden sonra erkeklerin erkeklere neler yapabileceğinin dehşetiyle yüzleşen 

El Saadawi, sistemin kadınlara ve çocuklara neler yapabileceğinin altını çizerek 

eserini kaleme aldığını ifade eder. Ayrıca Enver Sedat’ın noeliberal, ataerkil 

distopyasını eleştiren El Saadawi ilahi kadın olasılığını kurgulayarak radikal bir 

feminist bakış açısı geliştirmiştir (Fayed, 2025). Postkolonyal Mısır dini kurumlarla 

birlikte ataerkil otoriteyi güçlendiren ve kadınların hak ve özgürlüklerini sınırlayan 



121  

pek çok otoriter rejime tanıklık etmiş, Nawal El Saadawi de özellikle kadınların 

kimliklerini şekillendiren ve kısıtlayan baskıcı yapıları bu eserinde 

sorunsallaştırmıştır (Kumari, 2024: 319). Bu bölümde Nawal El Saadawi’nin 

postkolonyalist feminizmin temel konularından olan, cinsiyetleri nedeniyle 

Üçüncü Dünya kadınlarının maruz kaldığı çifte kolonileşme, beden politikaları, 

cinsellik, stratejik özcülük ve (marjinalleştirilmiş ve susturulmuş alt kimliklere 

muhalif temsiliyet sağlanması) madunluk (sesi kaybolmuş, temsili olmayan, 

statüsüz, özne olamayacak) ile milliyetçilik konularını ele alışı 

değerlendirilecektir. 

Toplumsal normlar bireylerin yaşamlarında büyük bir paya sahiptir. Hatta 

insanlar üzerinde baskılara neden olabilir. Bu baskılardan en çok payı alan 

genellikle kadınlardır. Özellikle dinin erkeklere göre manipüle edildiği Üçüncü 

Dünya ülkelerinde kadınların birey olarak var olma mücadeleleri daha yoğundur 

çünkü kendilerine ait bir yaşam söz konusu olmadığı gibi toplumsal baskılar 

nedeniyle de sürekli kısıtlanırlar. Söz gelimi dini argümanların dışına çıktıklarında 

ise kınanır hatta cezalandırılırlar. Nawal El Saadawi’nin eser boyunca tartışma 

alanlarından birisi kadınların din adı altında kısıtlamalara maruz kalması ve 

kadının sadece erkeğe itaat etme üzere yaratılan bireyler olarak görülmesidir. El 

Saadawi bu manipüleyi ‘’Tanrı’ya itaat bozulmaz bir yasadır, babaya ve kocaya 

itaat olmadan Tanrı’ya itaat olmaz.’’ (32) şeklinde dile getirmiştir. 

Kadın sömürüsü söz konusu olduğunda genellikle ataerkillik, sınıf ve ırk 

üçgeni içerisinde konular ele alınır. Fakat söz konusu Üçüncü Dünya ülkeleri ise 

bu argümanlara din ve toplum da eklenmelidir. Üçüncü Dünya ve gelişmekte olan 

ülkelerde kadınların tabi kılınması sadece sınıfsal durum ya da ataerkillikten değil, 

din ve toplumsal tahakkümden da kaynaklanmaktadır (Bhasin, Menon, & Nighat, 

1994: 6). Yönetme gücüne sahip olan erk, dini kendi lehine dönüştürerek var olan 

hukuk yasalarına kısıtlamalar ya da eklemeler yaparak özellikle kadınlar üzerinde 

otoritelerini arttırabilir. Hatta daha da ileriye giderek kadınların davranışlarını 

yargılama ve ceza kesme yetkisini kendilerinde bulur. Dini ve sosyal açıdan güç 

kazanan erkin bir üst adımı da kadınlar üzerindeki şiddet uygulamalarıdır. Böylece 

kadına yönelik şiddeti dini gerekçelere bağlayarak, kadın haklarını reddeder. 

Simone de Beauvoir İkinci Cins (1949) adlı eserinde güç, din ve şiddetin birbirine 



122  

bağlı olduğunu, ataerkil bir sistemin devamı için birbirlerini güçlendirdiklerini 

savunur. Beauvoir erkeklerin dinler aracılığıyla kadınlar üzerindeki güçlerini ve 

egemenliklerini pekiştirdiklerini de ekler (Beauvoir S. D., 2012: 11). Mısır’ın 

toplumsal yapısı Beauvoir’in söylemini desteklemektedir çünkü ataerkil kültürün 

gelenekleri kadınların şiddeti içselleştirmelerine zemin hazırlamaktadır. El 

Saadawi eserinde dini kendi siyasi çıkarları için kullanan ve dilediği gibi manipüle 

eden İmam imgesiyle erkeklerin elinde silaha dönüşmesini ‘’Çünkü İmam, 

Tanrı'nın Şeriatının yasalarına göre hükmediyordu. Zina eden kadınları taşlayarak 

öldürün. Hırsızlık yapanların ellerini kesin.’’ (10) sözleriyle ifade etmiştir. Ana 

kahramana alegorik anlamlar yükleyen El Saadawi İmam’ı sadece kurgusal bir 

karakter değil aynı zamanda İslami değerlerle yönetilen Mısır üzerinden diğer 

Üçüncü Dünya ülkelerinde olduğu gibi -Afganistan’da eğitilen Mısır’daki 

Müslüman Kardeşler, İran’da eğitilen Lübnan’daki Hizbullah gibi- inanılan ve 

Tanrı vasfı yüklenen kutsal dini lidere dönüşümünü ve dini dilediği gibi manipüle 

etmesini ‘’Kıyamet günü gökler ve yerler dahil olmak üzere bütün evreni 

kapsayacak ve Tanrı’nın iradesiyle tek istisna onun varisi, dünyadaki temsilcisi bir 

ve tek İmam olacaktır.’’ (86) sözleriyle örneklendirir. Toplumun İslami ilkelere ve 

kurallara uygun hareket ettiğini iddia eden bakış açısı ile ceza tercihleri arasında 

uyum olmadığı halde otoriteye boyun eğen ve sorgulamaktan yoksun kişiler İslam 

adı altında kendi çıkarlarına göre hareket etmekte ve masum insanları herhangi bir 

kanıta ihtiyaç duymaksızın cezalandırmaktadırlar. Bintullah İmam’ın kızı 

olduğunu söylediğinde lider ona ‘dilini kesme’ cezasını uygun görmüştür. El 

Saadawi bu eylemleri Hz. Muhammed’in hadisine atıfta bulunarak ‘’Tanrı onlara 

neden kızsın? Bilmiyorlar. Ne suç işlediklerini bilmiyorlar.’’ (18) yorumuyla 

aktarır ve sürü halinde yaşayan insanların Tanrı’nın kitabını okumadıkları için bu 

şekilde davrandıklarını varsayar (Bolat, 2023: 383). Kutsal kitapları okusalardı 

özellikle kadına karşı zulümleri ve vahşi cezaları yok edeceklerini de ekler. Oysa 

İmam taraftarları tam tersine İmam’ın her şeyi bildiğine ve Tanrı ile iletişimi 

olduğuna inandıkları için tüm iradelerini ona teslim etmişlerdir: ‘’ İmam insanları 

kendisine Tanrı’nın doğrudan elçisi olduğuna inanmaya yönetti ve böylece onu 

sorgulamaktan aciz hale getirdi.’’ (46). Sorgusuz itaatin kadınları acımasızca 

damgalamalarına ve cezalandırmalarına neden olduğunu aktaran El Saadawi eser 



123  

boyunca kadınların maruz kaldığı şiddeti ve zulmü tekrar tekrar ortaya koyarak 

olayın vahametini şöyle ifade etmiştir: 

Beni iplerle bağladılar ve bir çukura attılar, sonra bana taşlar 

fırlattılar, bir taş diğerini takip etti, gün be gün, bir gün diğerini takip etti, 

ta ki elli gün geçene kadar ya da yüz ya da bin. Vücudum öldü, ama ruhum 

pes etmedi. Çok fazla taş atmaktan bitkin düşmüşlerdi ve ellerinin 

yanlarında gevşekçe sarktığını, parmaklarından damla damla kan aktığını 

görebiliyordum, ama atardamarlarım henüz boşalmamıştı. Ruhum toz ve 

kum soludu, vücudumu kayaya çevirdi, taşların sekmelerini sağladı. (20) 

 

El Saadawi’nin kadınların maruz kaldıkları şiddeti ayrıntılı bir şekilde ele 

almasındaki ve ceza olarak recmetmeyi kullanmasındaki vurgu, baskıcı rejimlerin 

gücünü özellikle kadınlara karşı nasıl manipüle ettiğini ortaya koymaktır. 

Erkeklerin büyük çoğunluğu kadınları ‘’Bir öğün fiyatına satılacak başka hiçbir 

şeye sahip olmayan zavallı bir yaratık’’ (39) olarak görmektedir. İmam ise ‘’ kadın 

bir bedendir ve bunun dışında onda ona hitap eden hiçbir şey yoktur.’ (107) 

şeklinde yorumlamakta; dolayısıyla bir kadını taşlayarak öldürmede herhangi bir 

sakınca görmemektedir çünkü kadın alınıp satılabilen bir nesne olarak 

görülmektedir. Ayrıca kadınların durumunu: 

Bir adam kadının arkasından yürüyor ve kadın nefes almak için her 

durduğunda sopasını kalçasına vuruyordu. Dudaklarımdan bir hayret 

ifadesi kaçtı. Sığır dinlenirken su çarkını bir kadın mı döndürüyor? Onlar 

‘’Biz burada arz talep yasalarını uyguluyoruz. Pazarda bir sığır bir 

kadından daha pahalı, hal böyleyken erkekler dört kadınla evlenebiliyor 

ancak bir tek sığır almaya paraları yetiyor.’’ dedi. (13-4) 

 

sözleriyle sığırların kadınlardan daha değerli olduğu bir sistem yapısının olduğunu 

vurgulamıştır. Eser analiz edildiğinde kadınların recmedilmeden ya da 

cezalandırılmadan önce dinin uygun görmediği davranışlarda bulundukları 

söylenerek damgalandıkları görülmektedir. İmam ve taraftarlarına göre Bintullah; 

‘’Şeytan bir kadının kızı olan kızdı. Her ikisi de günah içinde doğmuştu. Bu kız en 

kötü günahları ve kötü suçları işleyebilir. Bununla baş etmek için onu ölünceye 

kadar taşlamaktan başka çare yoktur.’’ (127) Kadınlar kurban olmalarına rağmen 

ahlaksızlık ve kötülükle damgalanarak toplum tarafından dışlanırlar, bekaret, iffet 

ve ahlaksızlık söylemleriyle de dil kesme ya da recmedilme cezasına tabi 

tutulurlar. El Saadawi bu yöntemlerin uygunsuzlukları üzerinde durarak kadınların 

hem resmi hem de İslami hukukta güvende olmadıklarını vurgulamıştır (Bolat, 



124  

2023: 384). Bintullah kendisine karşı işlenen suçlara karşı kamu davası talep etse 

de bu talebi yerine getirilmemiş, bu durumla da El Saadawi kadınların haklarını 

ararken karşılaştıkları kısıtlamalara vurgu yaparak adaletsizliğe karşı 

mücadelelerinin bastırılarak kendi varoluş süreçlerinin engellendiğini ifade 

etmiştir. Bu durumu da ‘’ Neden her zaman suçluyu salıveriyor ve kurbanı 

cezalandırıyorsunuz?’’ (10) sözleriyle vurgulamıştır. Yine; 

Karnı büyüdüğünde olanları gizlemek için geniş, dökümlü bir elbise 

giydi. Bir gece, herkes derin uykudayken, çocuğunu doğurdu; ancak her 

zaman uyanık olan İmam’ın gözleri her şeyi gördü. Onu alıp götürdüler, 

kenevir ipiyle bağladılar, açık bir alana koydular ve birbiri ardına, acele 

etmeden, ölene kadar taşlayarak öldürmeye başladılar. (26) 

 

ifadeleriyle tecavüzcünün değil de tecavüze uğrayanın cezalandırılmasını erkin 

kadınlar üzerindeki tahakkümü olarak vurgulamaktadır. Bintullah gibi Üçüncü 

Dünya kadınlarının yasal ve dini bağlamda herhangi bir hak talep 

edemeyeceklerini anladıkları ikincil konumları sessizleşmelerine, sessizleşmeleri 

de erkeklerin onların haklarını daha fazla ihlal etmesine neden olmaktadır. 

El Saadawi eserde psikanalitik kavramlar ve dini sembolizm kullanarak 

birbirlerine karşı kullanılan iki paralel üçlü oluşturur: Tanrı-İmam-Vatan / Anne-

Kız- Eş (Fayed, 2025). İlk üçlü hepsi eril, güçlü ve muzaffer konumda ilken ikinci 

üçlü hepsi itaatkâr, zayıf ve ezilen konumdadır. Dolayısıyla ataerkillik karşısında 

dişinin söz sahibi olma olasılığı kalmamaktadır. Küresel eşitsizlik doğuran bu 

durum kadının özellikle çok eşlilik (polygamy) karşısında da susturulmasına ve 

sessizleştirilmesine neden olmakta, din gereği erkeğe hak görülen dört eş alma 

istenmeyen bir şey olmaktan çıkmakta aksine tipik bir olay olarak 

özümsenmektedir (Holden, 2017: 96). Yasal eş, nikahlı eş olarak diğer kadınlardan 

ayrılsalar da El Saadawi bu kabullenişi; ‘’Karanlıkta yataktan gizlice çıkıp diğer 

kadına gidiyordu, saklandığım yerden sıcak bir kucaklayışla ona sarıldığını 

görebiliyordum, kadını onun kollarında görmek kalbime acı veriyordu.’’ (144) 

cümlesiyle özetlemektedir. Ayrıca yasal eş, nikahlı eş gibi kavramların yanına 

metres, gayrı meşru çocuk gibi kavramlar da ekleyerek bir başka gerçeğe; ataerkil 

düzende aldatılmanın normalleştirilmesine de değinmektedir. Baskıcı rejimin 

altında kadınların parçalanmış kimliklerini gözler önüne seren El Saadawi bu 

normalleştirilmeyi; ‘’Yasal eşim odaya girer girmez gözleri yanımda duran 



125  

gayrimeşru kızımın yüzüne takıldı. Kızımın sağında annesi Cevahir, solunda ilk 

karım duruyordu.’’ (77) cümleleriyle aktarır, ki Cevahir Saadet Evi olarak 

adlandırılan genelev çalışanlarından biridir. Ataerkil sistemin bir diğer gerçeği de 

kadına yasal olarak hiçbir hak verilmemesi ve kendisini var etmesine izin 

verilmemesidir. Bu durum kadını erkeğe bağımlı şekilde yaşamak zorunda 

bırakmakta dolayısıyla şahsına yapılan tüm hakaretleri de sinesine çekmeye 

mahkûm etmektedir. El Saadawi bu sindirilmişliği şu şekilde dile getirmiştir: 

Kurban Bayramı akşamı karısına bir hediye getirmek yerine eve boş 

ellerle geldi ve sabah ayrılmadan önce ona ev için para bırakmayı unuttu. 

Gece eve boş ceplerle, kaybolan bilinçle, nefesi şarap ve kadın teri kokarak 

geç döndü. Nikahlı eşlerin dudakları sıkıca kapalı kaldı ve hiçbiri ağzını 

açmaya cesaret edemedi, çünkü açarsa erkeğin ağzı yarı açık, gözleri yarı 

kapalı sırtüstü yatarak boşanma yeminini üç kez tekrarlamasını duyma 

riskini göze alırdı ve ondan sonra bohçasını taşıyarak evi terk edişi 

görülürdü ve bir sonraki eş kalbinde boşanma korkusunu ölüm korkusu 

gibi taşıyarak gelirdi. (210) 

 

El Saadawi erkek ile kadın arasında büyük bir uçurum olduğunu eseri 

boyunca okuyucusuna yansıttırır. Söz gelimi erkek her zaman kadından üstündür 

ve kadın bu üstünlüğü toplumsal cinsiyet rollerinin dayatmalarıyla kabullenmiştir. 

Üçüncü dünya ülkelerinde ise kadının esamesi okunmaz. Tüm düzen erkek üzerine 

kurulmuştur ve din de erk tarafından manipüle edilerek kadınlar 

etkisizleştirilmiştir. El Saadawi bu durumu; 

Cennette sadece bakireler girebilecek. Nikahlı eşlerimiz hiçbir 

zaman cennete giremeyecek, dedi. Eğer onlardan bir tanesi bir şekilde 

içeriye sızarsa, o zaman ne olacak? Tanrı onu genç bir huriyle değiştirecek 

diye iddia etti. Cennette nikahlı eşler için yer yoktur. Aksi taktirde 

dünyadaki yaşantımız ile Cennet’teki arasında ne fark olurdu? (80) 

 

sözleriyle dile getirmiştir. Cennet’te girme hakkı bile ‘sadece bakire’ kalabilenlerle 

sınırlandırılmıştır. El Saadawi eserinde kadınları ve bedenlerini kontrol etme 

dürtüsünün yol açtığı bir başka tahakküm olarak peçe, örtü, vücudu örtmeyi ele 

alır. Peçenin kadınların rollerini ve faaliyetlerini sınırlayan ve onları toplumdaki 

yerlerinden uzaklaştıran baskıcı ataerkil yaptırımlar (Warah, 2025) olduğunu ileri 

süren El Saadawi bu söylemlerini ‘’Evlenmeden önce onu gözümün ucuyla bile 

görmemiştim, çok iffetli bir kadındı, peçe takıyordu ve kendisini erkeklere asla 

göstermiyordu.’’ (40) ‘’Ben karımı bir peçenin arkasına saklıyorum ve sokakta 



126  

arkamda yürümesini söylüyorum. Adını yazmayı bilmiyor, Tanrı’nın sözlerini 

okumayı bilmiyor.’’ (51) cümleleriyle destekleyerek kadınların sadece özel alana 

yerleştirildiğini vurgulamıştır. 

El Saadawi, eserde birden fazla anlatıcıya yer vererek doğrusal olmayan bir 

olay örgüsü kurgulamıştır. Saldırıya, tecavüze uğrayan; sistematik şiddete maruz 

kalan ve ezilen kadınları anlatarak aslında İmam rejimindeki siyasi yozlaşmanın 

altını çizmek isteyen El Saadawi bu çürüyen ideolojiye isyanını Bintullah 

(Tanrı’nın Kızı) ile gerçekleştirmeye çalışır, çünkü Bintullah kadınların ve 

yönetilenlerin çoğunun akılla hareket etmekten vazgeçtiği bir toplumda yapılanları 

reddederek standartların dışına çıkar. Saadawi kahramanının koşulsuz kabulü 

reddetmesini; 

Tanrı beni uyurken ziyaret etti, dedim. Tanrı kadınları ziyaret 

etmez, onlara yüzünü göstermez. Tanrı Bakire Meryem’i ziyaret etti ve o 

bir kadındı, dedim. Bana baktılar. Bu tarihte sadece bir kez oldu ve Yüce 

Tanrı bir yaptığını bir kez daha yapmayacak kadar uludur, dediler. Tanrı 

Muhammed peygamberi ziyaret etti ve birkaç kez kendisini ona gösterdi, 

ondan önce İbrahim’i ziyaret etti, peki aynı şeyi neden İmam ile tekrarladı? 

dedim. Uzun bir süre sessiz kaldılar. Birbirlerine baktılar, gözlerini 

yukarıda sallanan resme kaldırdılar. İmam Tanrı’yı birçok kez gördü, 

ancak Tanrı kendisini bize hiç göstermedi dediler (36). 

 

cümleleriyle ifade eder. Böylece Bintullah karakteriyle Üçüncü Dünya ülkelerinde 

kadının saf ve itaatkâr olarak görülmesi klişesini yıkar. Ayrıca Bintullah’ın kendini 

keşfetme ve özerkliğe doğru yolculuğu baskıcı toplumsal beklentilere ve ataerkil 

otoriteye mücadeleyi temsil eder. Bintullah’ın kimlik arayışı kökleşmiş kültürel ve 

dini kısıtlamalar karşısında benliğin keşfidir (Kumari, 2024: 325). Kendisine 

dayatılan roller ve kendini anlamlandırma arasında kalmış bir şekilde toplumsal 

normları sorgular.’’ Ben kimim ve neden bana söyledikleri gibi olmak 

zorundayım?’’ (45) düşüncesi dayatılan kimliklerin reddedilmesini ifade 

etmektedir. Böylece El Saadawi bir kadının değerinin baskıcı normlara uymasıyla 

belirlendiği fikrini ortadan kaldırır. ‘’Kaderimin yaratıcısı benim, İmam değil, 

yasalar değil.’’ (150) sözleriyle de kendi hayatı üzerindeki gücünü geri aldığını 

vurgular. Katı cinsiyet rolleri ve otoriter yönetimin olduğu toplumlarda bireyler 

için güçlü bir metefor olan Bintullah marjinalleştirilen Üçüncü Dünya kadınlarının 

kimliklerini kazanmaları için mücadele etmelerinde cesaret işlevi görerek stratejik 



127  

özcülüğü temsil eder. 

El Saadawi’nin eserinde üzerinde durduğu diğer bir konu ise 

milliyetçiliktir. Milliyetçilik siyasi bir ideoloji olmanın ötesinde sosyo-ekonomik 

pratikler bütünü ya da dünyayı algılayış şeklidir. Milliyetçi ideolojilerin cemaatçi 

bir yanı vardır ve bu durum kadının toplumdaki yerini ve işlevini temsil eder 

böylece anne, bacı, eş vatanı sembolize eder ve namusuna sahip çıkılması gereken 

bir olguya dönüşür. Sözgelimi toprak ya da ülke itaatkâr kadın imgesi olur. El 

Saadawi, ‘’Şeref ülkemizi savunmak, ülkemizi savunmak kadınlarımızın iffetini 

ve namusunu korumak demektir.’’ (174) sözleriyle bu durumu açıklar. 

El Saadawi eserinde bir ulusun hikayesini ele alarak ulusal alegori 

oluşturur. Ulusal alegori Üçüncü Dünya diye tabir edilen ülkelerin eserlerinde 

birey hikayelerini anlatır gibi görünse de aslında karakterler ve içine düştükleri 

dramatik çatışmalarla ait oldukları toplumların makro problemlerini irdelemesi 

anlamına gelmektedir (web, 2025). Bu anlatıda kadın karakter Bintullah ulusu 

(Mısır’ı) tanımlar ve özgürlük mücadelesi ile erkek tarafından yazılan ulusal 

alegori paradigmasını yok eder. Bintullah İmam’ın kızıdır. Sürekli recmedilen 

annesini anlatarak canlandırır. Bintullah ve annesi toprağın sembolik kullanımına 

dönüşür. Bintullah kurumsallaşmış İslam’da bulunan dini paradoksları ve 

ikiyüzlülüğü ortaya çıkarmak için milliyetçi lidere olumsuz bir tavır geliştirir. 

Eserde birden fazla ikililik üzerinden güç ilişkisini kurar: İbadet evi/ zevk evi, 

savaş siperi/ hastane, hapishane/okul, yasal eş /metres. Bu ikililik İmam’ın 

karakterine kadar devam eder. İmam’ın ikililiği hem ikiyüzlü oluşuna hem de 

tehlike olarak karşımıza çıkar. İmam hem Tanrı hem Şeytan’dır. Savaşın ve barışın 

kahramanıdır ve inancın koruyucusudur. Aynı zamanda inanç ve zafer adına 

hapseden, işkence eden ve yıkıma yol açan şeytani bir tirandır. Hem dini hem de 

siyasi despotizmin sembolüdür (Addis, 2025). Bu durum Bintullah’a 

zulmedenin ‘’Adı İmam’dır ve her yerdedir.’’ ifadesi ‘’Her yerde olan hiçbir yerde 

değildir.’’ (9) şeklinde yanıtlanarak özetlenir. 

Sonuç olarak, Nawal El Saadawi İmamın Düşüşü adlı eseriyle kadınlara 

uygulanan doğrudan şiddet unsurunu ele almış, damgalama, dışlama, 

cezalandırmanın toplumun baskın güç ilişkilerinden kaynaklandığının altını 



128  

çizmiştir. Manipüle edilmiş din gerekçesiyle iffetsizlik, zina, ahlaksızlık gibi 

çarpıtmalarla köktendinciliğin Üçüncü Dünya ülkelerinde kadınların özgürlüğü 

önündeki en büyük tehdit olduğunu, siyasi kazanç için nasıl kullanıldığını irdeleyen 

El Saadawi kadına yönelik şiddetin ana kaynağının ‘güç’ olduğunu gücün de din ile 

doğrudan ilişkili olduğunu ifade eder. İkili karakterler kullanarak ezen ve ezilen 

açısından değerlendirmelerde bulunur. Güç ezene cennet vaat ederken ezilene 

cehennemi deneyimlemesini sağlar. Bu cehennem kadınlar için oluşturulur çünkü 

erkin önünde kadının söz sahibi olması mümkün değildir. Ayrıca El Saadawi 

fiziksel şiddetin en fecisi ile kadınların uğradığı cinsel saldırıya, tecavüze de 

değinerek güç ve din ekseninde köktendinci rejimi karakterize ederek yozlaşmanın 

fallus merkezli sistemine vurgu yapmış ve postkolonyal feminizm bakış açısıyla 

karmaşık baskı katmanlarına ilişkin daha geniş bir perspektif sunmuştur. 

4.2.Chimamanda Ngozi Adichie / Yükselen Güneşin Ülkesinde 

Eser Batı Afrika’daki toplumsal ve kültürel yapıları irdeleyen bir anlatıdır. 

Adichie bu eserinde toplumsal cinsiyet, kimlik, geçmişle yüzleşme gibi temaları 

işler ve Afrika’nın tarihsel, kültürel ve toplumsal dinamiklerine yönelik önemli 

gözlemler sunar. Adichie modern dünyada kendi köklerinden ve kültürlerinden 

koparak Batı dünyasına entegre olmaya çalışan karakterleri aracılığıyla Afrika’nın 

sosyal yapısını irdeler. Bireysel ve toplumsal düzeyde kimlik ve aidiyet sorunları 

geleneksel ve modernleşme arasında bir çatışma şeklinde aktarılır. 

4.2.1.Chimamanda Ngozi Adichie’nin (1977-) Hayatı ve Dönemin 

Siyasi Gelişmeleri 

Reformist feminist olarak adlandırılan Chimamanda Ngozi Adichie ırk, 

kimlik, aşk gibi pek çok toplumsal sorunları kapsayan kurgu dışı roman ve hikâye 

anlatımında uzmanlaşmıştır. Reformist feminizm kadınlara karşı ayrımcılık yapan 

bireysel, sistematik, geleneksel ve modern kuralları eleştirir ve toplumsal 

boyunduruk altına alınan kadınlar için mutlu son öngörür. Adichie’nin düşünceleri 

bu ekol ile uyumludur, transatlantik köle ticareti, kolonyalizm, Biafra Savaşı, 

60’lardan 90’lara kadar süren Nijerya’yı sarsan siyasi darbeler ve istikrarsızlıkları 

kapsayan geniş bir yazın yelpazesine sahiptir. Adichie’nin eserleri otuzdan fazla 



129  

dile çevrilmiş, ilk romanı Purple Hibiscus (2003) ile Commonwealth Writers’ Prize 

ödülü, ikinci romanı Half of a Yellow Sun (2006) ile Orange Prize ödüllerine layık 

görülmüştür. Ayrıca 2013 basımlı eseri Americanah ile ABD Ulusal Kitap 

Eleştirmenleri Birliği Ödülü’nü kazanmış, eser The New York Times’ın 2013’ün 

En İyi On Kitabı’ndan biri seçilmiştir. 

Chimamanda Ngozi Adichie altı çocuklu bir Igbo (Nijerya’nın 

güneydoğusunda kabileler halinde yaşayan bir halk) ailesinin beşinci çocuğu 

olarak 15 Eylül 1977’de Nijerya’nın Enugu şehrinde dünyaya gelmiştir. 1967’de 

Nijerya’nın farklı grupları arasındaki ciddi ekonomik, etnik ve dinsel gerginlikten 

doğan Biafra Savaşı (Nijerya İç Savaşı) patlak verdiğinde babası James Nwoye 

Adichie, Biafra İşgücü Müdürlüğü’nde çalışmaya başlamış, 1970 yılında savaşın 

bitmesiyle de Nijerya Üniversitesi’nde istatistik profesörü olarak çalışmıştır. 

Annesi Grace Ifeoma ise 1973’te Nijerya Üniversitesi’nde idari memur ve daha 

sonra ilk kadın kayıt memuru olana kadar Enugu hükümeti için çalışmıştır. 

Chimamanda Ngozi Adichie doğmadan önce büyük büyük babalarını savaşta 

kaybetmiş, ailesinin de neredeyse hiçbir şeyleri kalmamıştır. Ailesi de daha önce 

Afrika edebiyatının ana figürü olarak kabul edilen Nijeryalı yazar ve eleştirmen 

Chinua Achebe (1930-2013) kampüste olan evlerine yerleşmiş Adichie de 

üniversite içinde yetişmiştir. Adichie, on üç yaşındayken babasının Biafra 

hikayelerini incelemeye başlamış, Abba’yı ziyaretlerinde yıkılmış evler ve yere 

saçılmış paslı mermiler görmüştür ve daha sonra bunları ve babasının anlattıklarını 

romanlarına dahil etmiştir. Bir Katolik olarak yetiştirilen Adichie hem Igbo hem 

de İngilizce dili olan okula başlamış ortaöğretimini en yüksek derece ve çok sayıda 

akademik ödülle tamamlamıştır. Daha sonra Nijerya Üniversitesi’ne kabul 

edilmiş, bir buçuk yıl tıp ve eczacılık okumuştur. Üniversite döneminde 

öğrencilerin yönetiminde olan The Compass dergisinin editörlüğünü yapmış, 1997 

yılında, 19 yaşında iken Desicions isimli ilk şiir kitabını yayımlamıştır. Okuduğu 

bölümlerin ona göre olmadığını düşünerek Pennsylvania, Philadelphia’daki 

Drexel Üniversitesi’nde iletişim okumak için ABD’ye taşınmıştır. 1998’de 

Amanda N. Adichie takma adıyla Biafra Aşkı İçin adlı bir oyun yazmıştır. 1999 

yılında Connectiut Eyalet Üniversitesi’ne geçiş yapmış, 2000 yılında kısa öykü 

olan My Mother, the Crazy African’ı yazmıştır. 2001 yılında siyaset bilimi ana dalı 



130  

ve iletişim yan dalını ‘en yüksek övgü’ lisans derecesiyle bitirmiş, 2003 yılında 

Johns Hopkins Üniversitesi’nden yaratıcı yazarlık alanında yüksek lisans 

yapmıştır. Princeton Üniversitesi’nde Hodder bursu alarak kurgu dersi vermiş, 

2008 yılında Yale Üniversitesi’nden Afrika çalışmaları alanında ikinci yüksek 

lisansını tamamlamıştır. Aynı yıl MacArthur bursu kazanmış, ayrıca Harvard 

Üniversitesi Radcliffe İleri Araştırmalar Enstitüsü bursu da dahil olmak üzere pek 

çok akademik ödüle layık görülmüştür. 2009 yılında Nijeryalı bir doktor olan Ivara 

Esege ile evlenmiştir. 2016’da kızlarını kucaklarına alan çift ABD’de 

yaşamaktadır (Tunca, 2011: 94-5). 

4.2.1.1.Biafra Şavaşı 

Nijerya, Afrika’nın batısında, Gine Körfezi kıyısında yer alan ve yaklaşık 

180 milyon nüfusa ve 900 bin kilometrekarelik bir alana sahip bir ülkedir. Ülke 

sınırları içinde 250’ye yakın etnik grup bulunmaktadır. 1960 yılında bağımsızlığını 

ilan eden Nijerya’da, üç yıl süren bir geçiş dönemi yaşanmış ve bu dönemin başına 

Igbo kökenli vali-General Nnamdi Azikiwe getirilmiştir. Aynı dönemde, Yoruba 

ve Hausa-Fulani etnik grupları siyasi partiler aracılığıyla bir araya gelerek, 

Igbo’ların iktidar olma çabalarını engellemek amacıyla bir ittifak kurmuş ve 1966 

yılında askeri bir darbe gerçekleştirmişlerdir. Darbe bastırılmış, Kuzey kökenli 

askerler öldürülmüştür. İktidarı General Johnson Aguiyi-Ironsi ele geçirdikten 

sonra, birçok Igbo kökenli kişiyi önemli pozisyonlara atamıştır. Ancak, ülkedeki 

gerilimler devam etmiş ve 1966 yazında orta ve kuzey bölgelerde yaşayan Igbolara 

karşı silahlı saldırılar düzenlenmiş, bu olaylar sonucunda birçok sivil hayatını 

kaybetmiştir. Kuzeyli General Yakubu Gowon liderliğindeki başka bir askeri 

cunta, yönetimi ele geçirerek karşı darbe gerçekleştirmiştir (Falola & Heaton, 

2008: 174). Bu süreçte, orta ve kuzey bölgelerde yaşayan yaklaşık 1 milyon Igbo, 

güvenlik endişeleri nedeniyle ülkenin güneyine, Igbo nüfusunun yoğun olduğu 

bölgelere göç etti. Igbo topluluğu, azınlık oldukları bir ülkede, kolonyal dönemden 

kalma bağlarını koruyarak hayatta kalmaya çalıştı. Mayıs 1967’de, Doğu Federe 

Bölgesi’nin başkanı Omudegwu Ojukwu, Igbo nüfusunun yoğun olduğu bölgede 

Biafra adında bir devletin kurulduğunu ilan etti. Devletin hedefi, komşu ülke 

Kamerun’daki akrabalarını da kapsayan daha büyük bir ulus oluşturmaktı. Ana 

hükümet, ülkenin bütünlüğünün tehlikeye girmesinin yanı sıra, başlıca ekonomik 



131  

kaynağı olan petrol üzerindeki kontrolünü kaybetme endişesi taşıyordu. Biafra, 

yalnızca birkaç ülke tarafından tanındı ve Afrika Birliği Örgütü tarafından da 

desteklenmedi. Bağımsızlık ilanının ardından çatışmalar daha da şiddetlendi ve iç 

savaşa sebep oldu. 1970’e kadar süren savaşta milyonlarca insan hayatını kaybetti. 

İç savaş, merkezi federal hükümetin bölgeyi kontrol altına almasıyla sona erdi. 

Savaşın ardından federal hükümet, Biafra bölgesini Nijerya’ya yeniden entegre 

etmek amacıyla çeşitli af ve yeniden hayata kazandırma programları uyguladı; 

ancak bu çabalar sonucunda bir mutabakat sağlanamadı (O'Neil, Fields , & Share 

, 2010: 540). 

4.2.2.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserleri 

Nijeryada’ki çocukluğu boyunca pek çok kitap okuyan Chimamanda Ngozi 

Adichie özellikle İngiliz çocuk kitap yazarı Enid Bylton’dan (1897-1968) 

etkilendiğini, kendi hikayelerini yazarken de Beyaz orta sınıf karakterler 

kurguladığını ifade etmiştir. Sekiz yaşına geldiğinde Chinua Achebe’nin 

Parçalanma (Things Fall Apart) (1958) adlı eserini okuduğunda Siyahi 

Afrikalıların kendi ülkelerinin tarihlerinin de eserlere konu olabileceğini anlayarak 

o günden sonra Afrika edebiyat geleneğine bağlandığını ifade eder. Hatta Chinua 

Achebe’den ‘kendi hikayelerini yazma izni veren yazar’ olarak bahseder (Adichie, 

2008: 42). Üçüncü Dünya edebiyatı örneklerinden olan özelde Nijerya genelde 

postkolonyal Afrika edebiyatının temsilcisi olan Adichie’nin eserlerinde ana tema 

sistematik şekilde sessizleştirilen Nijeryalı kadınların tarihsel ve kültürel 

özgüllüğünü (eşsiz olama) ortaya çıkarmaktır. 

Postkolonyal Afrika edebiyatı, Afrika’nın kolonyal ve postkolonyal 

dönemlerinde yazılan eserlerle kolonyalizmin temsillerini ekarte etmeye 

çalışırken, Afrika’nın öznelliğini ön plana çıkarmaya çalışmaktadır. Bu edebiyatın 

iki temel misyon etrafında şekillendiğini söylemek mümkündür. İlki Batılı 

kolonyalist yazarların Doğu için ürettikleri değerleri ve imgeleri ortadan 

kaldırmak, ikincisi ise Afrika’nın özgül deneyimlerini öne çıkarmaktır. Eserlerde 

Beyaz hegemonyasına karşı duruş sergilenerek kültürel çatışma ya da çözülmeye 

değinilmektedir. Postkolonyal Afrika edebiyatının ilk örnekleri Afrika kültürünün 

maddiyat ve modernitenin ürettiği mekanizmaya direnişinin ele alındığı Amos 



132  

Tutuola’nın (1920-1997) Palm Wine Drinkard (Palmiye Şarabı Ayyaşı) (1952) ve 

Avrupalı kolonyalistlerin Nijerya’da yürüttükleri sömürgecilik ve emperyalizmi 

sorunsallaştıran Chinua Achebe’nin Things Fall Apart (Parçalanma) (1958)’dır. 

Tutola ve Achebe’yi pek çok yazar ve şair takip ederek toplumlarının kültürlerini 

yeniden ön plana çıkarmışlardır. Wole Soyinka (1934-), Elechi Amadi (1934-

1016), Buchi Emecheta (1944-2017), Cybrian Ekwensi (1921-2007), Christopher 

Okigbo (1932-1967) Afrika’yı dünyaya tanıtan edebiyatçılardan bazılarıdır 

(Günel, 2022: 57). Postkolonyal Afrika edebiyatı yazarlarının uluslararası alanda 

tanınmalarının nedenleri arasında eserlerini ana dillerinde yazmalarıdır. Bu 

duruma gerekçeleri ise sömürgecilerin yeni boyun eğdirme politikalarında şiddetin 

yerini dilin alması olduğudur (Thiong'o, 2017: 57). 

Afrika’da kadınların yazınsal alanda kendilerini var etmeleri kolay 

olmamıştır. Modern Afrika edebiyatı da ilk olarak erkek yazarlar tarafından 

şekillenmiş, kadınlara bu alanda çok az yer verilmiştir. İlk örnekler kahramanlık, 

sömürge, toplum gibi konularla şekillense de kadınalar eş, anne ya da çiftlik 

çalışanı olarak betimlenerek ataerkil sistemin kadınlara biçtiği ev işlerinin 

yürütücüsü ya da kültürel değerlerin koruyucusu rolleri devam ettirilmiştir (Simon 

& Obeten, 2013: 202). Afrikalı kadınlara kültürün aktarıcısı olarak kutsal bir görev 

atfedilse de eğitimden yoksun bırakıldıkları için yaratıcı alanda var olmaları uzun 

zaman almış, erkekler tarafından şekillendirilen edebiyattan da uzak kalmışlardır. 

Kolonyalizmle şekillenen patriyarkal sistem nedeniyle hala Afrika toplumlarında 

kadınların kurgu yazmaları istisnai durumdur. Çünkü kadının bir birey olarak 

kendini ifade ediyor olması var olan düzene meydan okuduğu anlamına gelmekte, 

yazılarında ait olduğu toplumun ahlakına uygun ve kültürünü aktaran ayrıntılara 

yer verilmesi beklenmektedir. Biçilen rollerin dışına çıkıldığında kadının yaratıcı 

değil de başarısız olması istendiğinden toplumsal baskıya maruz kalmaktadırlar. 

Afrikalı kadın yazarların karşılaştıkları bir diğer zorluk da sömürge dillerini, 

özellikle İngilizceyi, çok iyi bilmek zorunda olmalarıdır. Çünkü uluslararası 

alanda tanınabilmeleri için eserlerini ana dilleri yerine sömürgecilerin dillerinde 

yazmaları gerekmektedir (Bruner, 1994: 7). Sömürgenin dezavantajlı koşulları ve 

patriyarkal baskılar nedeniyle Afrikalı kadın yazarlar feminist mücadelelere 

yönlenerek hem toplumlarının zihniyetini hem patriyarkal düzeni hem de 



133  

toplumsal cinsiyet rollerini eserlerinde eleştirmişlerdir. Afrikalı kadın yazarlar, 

Afrikalı kadınların deneyimlerini aktarırken güç ilişkilerini somut bir şekilde 

analiz etmekte ve bu ilişkilerin söylemsel etkilerini dikkate alarak bilinçli bir 

şekilde eserlerini kaleme almaktadırlar (Alcoff, 1991-2: 24). Ayrıca kadının kimlik 

oluşumunu etkileyen milliyetçilik, feminizm, din, evlilik gibi tüm sosyal bileşenleri 

de sosyo-kültürel gerçekliklerine göre değerlendirmektedirler. Özellikle 

postkolonyal feminizmin temel bileşenlerinden olan kesişimsellik 

(intersectionality) kavramının uygulanabilmesi için bu durumların göz önünde 

bulundurulması gerekmektedir. Söz gelimi, karakterlerin maruz kaldıkları 

eşitsizlikler değerlendirilirken onları bu eşitsizliklere sürükleyen tüm sosyal 

bileşenlerin de kesişimselliklerini bir arada değerlendirerek özgün yapıtlar ortaya 

koyma ve yanlış beyanlarda bulunmama önem arz etmektedir (Günel, 2022: 60). 

Postkolonyal feminizmin önemli öncülerinden biri olan Chimamanda 

Ngozi Adichie birbirlerinden farklı kültürlere ait toplumlarda farklı yaş ve farklı 

cinsel kimlik benimseyen göçmenleri, diasporaları, genelde Afrikalı özelde ise 

Nijeryalı kadınların gerek kendi ülkelerinde gerekse ABD’de maruz kaldıkları 

eşitsizlikleri kültürel özcülüğe (cultural essentialism)5 kapılmadan aktarır. Adichie 

kendisi gibi Nijeryalı olan ve modern Afrika edebiyatının annesi olarak kabul 

edilen Florence Nwanzuruahu Nkiru Nwapa’yı (1931-1993) kendisine örnek 

alarak yazınsal alanda ilerler. Eleştirmenler Nijerya edebi geleneğini üç nesle 

ayırırlar. Chinua Achebe gibi bağımsızlıktan (1960) önce ve hemen sonrasında 

eser yazanlar birinci nesle dahildir. Eserlerini Niyi Osundare (1947-) gibi Nijerya 

İç Savaşı’ndan (1966-67) sonra yazanlar ikinci nesle dahildir. Üçüncü nesil ise 

eserlerini 1980’lerin ortasında yazmaya başlayanlardan oluşur. Birinci ve ikinci 

nesil arasındaki fark şiirden romana geçiştir. Ayrıca ikinci neslin eserleri 

uluslararası alanda tanınmıştır (Adesanmi & Dunton, 2005: 8). Üçüncü neslin 

tematik özellikleri ise kentsel ortam, insan haklarının reddi, despot ve yozlaşmış 

rejim, toplumsal ilişkilerin bozulmasıdır. Adichie üçüncü nesil yazanlar arasında 

yerini almaktadır. 

Chimamanda Ngozi Adichie yazın hayatına ilk olarak 1998 yılında yazdığı 

 

5 Bir kültür içindeki veya diğer kültürlerden gelen insan gruplarını özsel niteliklere göre kategorize etme. 



134  

Biafra Aşkı İçin adlı oyunla başlamıştır. ‘Korkunç derecede melodramatik bir 

oyun’ olarak nitelendirdiği eser 1960 Nijerya ile Biafra arasındaki İç Savaşı anlatır. 

Bu savaş hakkında birkaç kısa hikâye de yazan Adichie, Eastern Connecticut Eyalet 

Üniversitesi’nde öğrenci iken 2003’te yayımlanan ilk romanı Mor Amber’i (Purple 

Hibiscus) yazmaya başlamıştır. Yirminci yüzyılın sonlarında Nijerya’da geçen 

eser 15 yaşında bir Igbo kızı olan Kambili’nin zengin ve saygın olmasına rağmen 

fanatik dindar olan babası tarafından şiddet görmesini anlatır. Adichie Mor Amber 

ile 2005’te En İyi İlk Kitap dalında Commonwealth Yazarlar Ödülü’nü, 2004’te 

Orange Kurgu ödülü’ne de aday gösterildi. 2006 yılında ikinci romanı Yükselen 

Güneşin Ülkesinde’yi (Half of a Yellow Sun)kaleme aldı. Bu eserinde Nijerya-

Biafra Savaşı sırasında ailesinin yaşadığı deneyimleri aktararak savaşın vahşetini 

betimledi. En çok satanlar listesinde birinci sırada yer alan eser 2007’de Orange 

Geniş Bant Kurgu Ödülü’ne layık görüldü. Basımından sekiz yıl sonra, bir önceki 

on yılın en iyi ödülünü kazana kişilere verilen özel bir ödül olan ‘En İyinin En 

İyisi’ Baileys Kadınlar Kurgu Ödülü’nü aldı. Eser Biyi Bandele yönetmenliğinde 

2013 yılında filme uyarlandı.Hodder ve MacArthur Vakfı burslarını 

tamamladıktan sonra Adichie çeşitli dergilerde kısa öyküler yayımladı. Bu 

öykülerden on ikisini 2009 yılında üçüncü kitabı olan Boynunun Etrafındaki Şey 

(The Thing Around Your Neck)adıyla yayımladı. Adichie öykülerinde Nijeryalı 

kadınların evlilik, diaspora, şiddet gibi deneyimlerine odaklanmaktadır. 2013 

yılında dördüncü eseri Amerikana’yı (Americanah) yayımlayan Adichie, 

Amerika’da Siyahi olmanın garip bir şey olduğunu vurgulayarak aslında yarı 

otobiyografik romanını yazmıştır. Nijerya’dan ABD’ye gelince ten rengiyle 

tanımlanmaya başladığını aktaran Adichie, ABD’de renkli bir insan olmanın ne 

demek olduğuyla yüzleşmiş ve eserinde de tartışmıştır. 2014 yılında Michigan 

Üniversitesi’nde düzenlenen Ünlü Afrikalı Yazarlar/Afrikalı Diaspora Sanatçıları 

Ziyaret Serisi’ne katıldı. ‘Tek Bir Hikâyenin Tehlikesi’ ve ‘Hepimiz Feminist 

Olmalıyız’ TEDx konuşmalarına katılarak çeşitli etkinliklere katılan Adichie 2015 

yılında bir arkadaşına yazdığı mektubu 2016 yılında facebookta paylaşmış, yapılan 

yorumların ardından feminist bir kız çocuğu yetiştirme konusundaki önerilerini 

içeren Sevgili Ijeawele veya On Beş Öneriden Oluşan Bir Feminist Manifesto 

(Dear Ijeawele, or A Feminist Manifesto in Fifteen Suggestions) yazmış 2017’de 



135  

yayımlanmıştır. 2020’de babsını kaybettikten sonra cinsiyetçilik ve bekar annelik 

üzerine yazdığı kısa öykü Ziroka’yı yayımlamış, The New Yorker’da daha sonra 

kitaba uyarlanan Keder Üzerine Notlar (Notes on Grief) adlı denemesini yazmıştır. 

Ayrıca ‘Hepimiz Feminist Olmalıyız’ı çocuklara uyarlamış ve eser pek çok dilde 

yayımlanmıştır. Adichie’nin son eseri ise 2023 yılında Nwa Grace James takma 

adıyla yayımladığı Annemin Uyku Eşarbı (Mama's Sleeping Scarf) adlı çocuk 

kitabıdır. Eser annesinin dönüşünü beklerken onun eşerbında teselli bulan küçük 

bir çocuk olan Chino’ nun hikayesini anlatmaktadır (N’selofona, 2023: 1875-85). 

Özetle Chimamanda Ngozi Adichie’nin eserlerinin ana temalarını şu 

şekilde özetleyebiliriz: 

- Igbo dili ve kültürünü aktarmak, 

- Afrikalı kadınların bekarlıklarında ya da evliliklerinde karşılaştıkları 

toplumsal adaletsizlikleri göstermek, 

- Irkçılık: Ten rengi yüzünden dışlanma, yalnızlaştırma, yadırgama, nefreti 

vurgulamak, 

- Toplumsal cinsiyet rolleri ve eşitsizliğinin altını çizmek 

- Homojenleştirilerek sessizleştirilen Nijeryalı kadınların seslerini duyurmak, 

- Aşk temasıyla kültürel kimlik ve kişisel kimliği ifade etmek, 

- Sınıf, kültür, cinsiyet, emperyalizm, din, güç arasındaki kesişimleri ortaya 

çıkarmak. 

4.2.3.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserlerinde Afrika Diasporası 

ve Pan- Afrikanizm Bilinci 

4.2.3.1.Afrika Diasporası 

Yunanca kökenli olan ‘diaspora’ kelimesi istemsiz göçü ve yerlilerin 

yerleşim yerlerinden yabancılaşmasını vurgular. Diaspora kelimesi önceleri 

Yahudilerin M.Ö 6. yüzyılda yaşamış oldukları sürgününü ifade etmek için 

kullanılmıştır. Daha sonra Ermeniler için kullanılan diaspora üçüncü ve en yaygın 

olarak on altıncı yüzyıldan on dokuzuncu yüzyıla kadar süren Transatlantik Köle 

Ticareti nedeniyle topraklarından kopartılan Afrikalılar için kullanılmıştır. 

Afrikalıların sömürge devletleri tarafından Atlantik Okyanusu üzerinden 



136  

Amerika’ya taşınması ve köleleştirilmeleri dünya tarihindeki en aşağılayıcı 

uygulamalardan birisidir. Kölelik Yeni Dünya’nın demografisini, toplumlarını, 

ekonomisini ve politikasını dönüştürmüş, köleler ve onların soyundan gelenler 

Afrika diasporası fikrini geliştirerek vatan duygusu eklemiş ve köklerine dönme 

özlemi çekmişlerdir. Ancak diaspora Afrika göçünü örneklemek için yaygın olarak 

1960’larda kullanılmaya başlanmıştır. 

Transatlantik Köle Ticaret’i üç aşamada gerçekleşmiş, birinci aşamada 

boncuk, metal eşya, giysi, silah, içki gibi üretilen mallar Avrupa’da Afrika’ya 

götürülerek Afrikalı kölelerle takas edilmiştir. İkinci aşama Orta Geçit (Middle 

Passage) olarak da adlandırılır. Bu aşamada yakalanan Afrikalılar köle gemileriyle 

Afrika’dan Amerika ve Karayipler’e taşındı ve köle olarak satılmış üçüncü 

aşamada ise kölelerin plantasyonlarda ürettiği şeker, pamuk, tütün gibi 

hammaddeler Amerika’dan Avrupa’ya götürülmüştür. Transatlantik Köle Ticareti 

yaklaşık 12,5 milyon köleyi yerinden etmiş, Orta Geçitte yaklaşık 2,5 milyon 

Afrikalı yaşamını yitirmiştir. Kölelik sırasında zorla dağıtılmaları, Avrupa ve 

Amerika’daki Afrikalı tebaanın varlığı ırkçılığa neden oldu ve Afrika diasporasına 

karşı nefret yarattı. Köleliğin 1807’de tamamen kaldırılmasına kadar devam eden 

bu durum kıtada ciddi bir nüfus azalmasına, ekonomi üzerinde yıkıcı etkiye, 

yoksulluk, savaş ve şiddete neden olmuştur. Vatanlarından zorla kopartılan 

köleler kültürsüzleştirildi, kimliksizleştirildi ve ana vatanları sadece hayallerinde 

kaldı. Böylece Afrikalı köleler Afrika diasporasının ilk örneklerini oluşturdu. 

Son yıllarda diaspora dağılma, zorla sürgün edilme anlamı dışında 

kullanılarak farklı zaman ve yerlerden (gönüllü) dağıtılmış ve yerinden edilmiş 

tüm göçmen, mülteci gruplarını veya topluluklarını da kapsayan bir kavrama 

dönüşmüştür. Her iki kullanımda da anavatandan uzak yaşamanın, yabancılığın, 

köksüzlüğün, ait olamamanın bilincini taşımaktadır. Afrika diasporası Afrika 

tarihinde bir parçalanma veya kopuşa ardından da kimlik kaybına neden olmuştur. 

Bu nedenle, Afrika diasporalarının kimlik oluşturma süreci iki yönlüdür: Kaybolan 

veya çarpıtılan kimliklerini yeniden canlandırma zorunluluğu ve geçmişlerini 

yeniden anlatarak ve Batı’nın Afrika’yı yanlış temsil etmesine itiraz ederek yeni 

kimlikler inşa etme zorunluluğu. Afrikalıların kimliği sömürgeciler ve onların güç 

politikalarıyla konumlandırılmıştır. Siyahiler ve yaşamları Beyazlar tarafından 



137  

yönetilmiş, sonunda Afrika kültürel mirası kaybolmuş ve geçmişte kalmıştır. 

Afrika kültürel kimliğini yöneten emperyal güçler onu deforme etmiş sonunda da 

renksiz, vatansız, köksüz toplumlara dönüştürmüştür. Dolayısıyla diaspora 

Afrikalılar için yabancı bir ülkedeki kimlik, bir sürekliliksizlik deneyimidir. 

Kökenler kültürel mirası canlandırmaya çalışmaktadır çünkü Afrika geçmişini 

anlatma veya yorumlama süreci, Avrupa’nın önyargılarına ve Afrika tarihi 

hakkındaki varsayımlara karşı mücadele içinde olmuştur. 

Genelde Afrika özelde ise Nijerya diasporasının bir parçası olan 

Chimamanda Ngozi Adichie özellikle kısa hikayelerinde Nijeryalı Afrikalı 

göçmenlerin kimlikleri ve tanınmaları üzerine yazmıştır. Eserleri Afrika 

kimliğinin yansıtılması, Afrika klişelerinin reddedilmesi, Amerika ve 

İngiltere’deki Afrika diasporalarının deneyimleri, Afrika ve halkının imaj inşasına 

atıfta bulunan önemli eserlerdir (Sucheta, 2025). Adichie eserlerinde aidiyet, 

uyum, ayrımcılık gibi temalarla Afrika diasporasını işler. Diaspora eserlerde çeşitli 

aktarımlarla karşımıza çıkar bazen asimilasyona uğramış karakterlerin adlarını 

değiştirerek ikiyüzlülüğü vurgular, bazen göç temasıyla harmanlayarak 

karakterlerin algı ve kimliklerinin farklı kültürlerle karşılaştıklarında nasıl 

değiştiğinin altını çizer. Örneğin Amerikana adlı eserinde ana karakter Ifemelu 

başlangıçta yeni yerin kültürü tarafından yabancılaştırmış, sonradan yeni toplumla 

iletişim kurmanın yollarını bulmuştur. Ifemelu yeni kültürde asimile olmamış onun 

yerine Afrika diasporasının bir parçası olma konusunda benliğini şekillendirerek 

ikili bir bakış açısı benimsemiştir (Bragg, 2017: 95). Siyahi ten Afrikalıların 

Amerika’da yabancılaştırıldıkları diğer bir konudur. Adichie eserlerinde Siyahi 

kimlik temasına değinerek, Siyahi kadınların fiziksel görünümleri, 

matalaştırılmaları hakkındaki klişeleleri irdelemiştir. Karakterlerine Afrika 

isimleri kullanarak politik öneme vurgu yapar ve renk ayrımcılığını reddeder 

(Sebola, 2020: 1- 4). 

4.2.3.2.Pan- Afrikanizm 

Köleliğin son dönemlerinde ortaya çıkan Pan-Afrikanizm, Afrikalıların ve 

Afrika diasporasının birleşerek tek bir Afrikalı devlet oluşturmayı hedefleyen bir 

siyasi projedir. Kültürel açıdan ise, edebi ve sanatsal faaliyetler aracılığıyla 

Afrikalıları ve diasporalarını bir araya getiren bir doktrin olarak tanımlanabilir. 



138  

Aynı zamanda, Afrika milliyetçiliği veya Siyahi milliyetçilik ile birleşen bir renk 

bilinci oluşturduğu da söylenebilir. Bu olgu, Kuzey Amerika, Batı Avrupa ve 

Karayipler’de gelişmiş ve düşünsel olarak ilk kez 19. yüzyılda ortaya konmuştur. 

Kölelik kalktıktan sonra Amerika kıtasında problem yaşayan Siyahiler kendilerine 

güvenli yer bulma kaygısı yaşamış, Pan-Afrikalizmle birlikte ‘Afrika’ya Geri 

Dönüş’ fikri tartışılır olmuştur. Amerika’da yaşayan Siyahiler kendilerinin 

bilinçlerine vararak kökenlerini önemser olmuş, bu bilinci siyasi, ekonomik ve 

kültürel alana taşımaya çalışmışlardır. ‘Beyaz Adam’ karşısında kendinin bilincine 

varma bir dayanışma ruhu ortaya çıkarmış, bu bilinçlenme ile de sömürgeciye karşı 

duran Frederick Douglass gibi liderlerin çıkmasına olanak sağlamıştır (Chipato, 

2023: 1-3). 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren renk ve ırk merkezli bir gelişim 

gösteren Pan- Afrikanizm, siyasi alanda tüm Afrikalıları tek bir devlet çatısı altında 

birleştirmeyi ve ırkçılık nedeniyle dışlanan Afrika diasporasının eski topraklarına 

geri dönüşünü hedefleyen bir düşünce haline gelmiştir. 20. yüzyılda coğrafi bir 

boyut kazanarak kıtasal bir hareket haline gelen Pan- Afrikanizm, kültürel olarak 

Afrika kökenli insanları hem kıta içinde hem de dışında belirli bir bilinç etrafında 

bir araya getirmeyi amaçlayarak; dayanışma, birlik, tek ırk, ortak kader ve tek kültür 

gibi kavramları vurgulamıştır (Jackson, 2020: 93-101). 

Kolektif Afrika kimliği söyleminin gelişimi, yirminci yüzyılın başlarında 

Jamaikalı aktivist Marcus Garvey (1887-1940) ve onun United Negro 

Improvement Association (Birleşik Zenci Geliştirme Derneği) (UNIA) adındaki 

örgütü ile daha da şekillendi. Bu birlik, ‘Afrika’ya Dönüşü’ ve ‘Afrikalılar için 

Afrika’ söylemleriyle Pan- Afrikan bir politika savunarak Siyahi insanların 

karşılaştığı sorunlara daha radikal bir yaklaşım sağlayan bir Siyahi bilinç ortaya 

koydu. Düşünceleri Pan-Afrikanist çabalar için önemli bir temel oluştursa da 

savunduğu ayrılıkçı ve özcü bir anlayışa dayanıyordu. Daha kalıcı ve daha az 

radikal tavır yirminci yüzyılın başlarındaki Pan-Afrikan kongreleri tarafından 

oluşturuldu ve etkili sosyolog W.E.B Du Bois (1868-1963) etkinlikleri organize 

etmede ve diasporik katılımcılarla tutarlı bir ideoloji oluşturmada kilit bir rol 

üstlendi. Bu toplantılar, 1945’te Manchester’da düzenlenen beşinci kongrede 

zirveye ulaştı ve yirminci yüzyılın ikinci yarısındaki kurtuluş hareketleri için 

ideolojik bir temel oluşturdu. Bir diğer önemli gelişme ise Pan-Afrikanizm ile 



139  

uluslararası komünist hareket arasında kurulan bağların artmasıydı, çünkü Pan-

Afrikanistler sömürgecilik ve kapitalizme dayalı uluslararası bir sistemi devirmek 

için küresel bir devrim fikrine ilgi duymaya başladılar. Du Bois sosyolog olarak 

yaptığı çalışmalarla küresel politikada ırkın rolünün analizini yapmış ve 

‘Afrosentrik’6  terimini türeterek Pan-Afrikanizm’e önemli bir katkı sağlamıştır. 

Özellikle Beyazları Beyaz olmayanlardan ayıran ve hem Amerika gibi sözde 

demokrasilerde hem de Karayipler’deki ve Afrika kıtasındaki kolonilerde ırka 

dayalı olarak insanların ekonomik olarak sömürülmesine izin veren küresel bir 

‘renk çizgisi’ belirlemede etkili olmuştur. 1970’lerde Afrika ve Karayip 

topraklarının çoğunluğunun bağımsızlıklarını ilanıyla dünya genelinde 

sömürgeciliğin nispeten hızlı çöküşü görüldü (Chipato, 2023: 3). 

Afrika’nın bağımsızlık döneminde yeni oluşan uluslardan ortaya çıkan 

Afrika romanı ‘ulusal kimlik inşa etme projesiyle’ eş anlamlıdır. Afrika 

edebiyatının önemli temsilcilerinden olan Chimamanda Ngozi Adichie de 

eserlerinde Pan-Afrikan bilinci ve özgürlük isteğini politik bir farkındalık ile işler. 

Örneğin Mor Amber ve Amerikana’da sivil itaatsizlik ve otoriteye karşı direniş 

örneklerle somutlaştırmıştır. 

4.2.4.Chimamanda Ngozi Adichie’nin Eserlerine Yönelik Eleştiriler 

Adichie’nin romanları özellikle akademik çevrelerde büyük ilgi görmesine 

rağmen, kısa öyküleri eleştirilmiştir. Bu durumun temel nedeni olarak da romanın 

diğer türlerden daha fazla rağbet görmesidir. Dolayısıyla kısa öykülere olan ilginin 

arttırılması gerekmektedir. Çünkü kısa öyküler Nijerya sorunlarını anlatmak için 

önemli bir potansiyel oluşturmaktadır. Adichie’nin de kısa öykülere yönelmesi 

gerektiği vurgulanmıştır (Alou, 2017: 105). Özellikle Amerikana ve Yükselen 

Güneşin Ülkesinde eserleriyle küresel alanda önemli bir figür haline gelen Adichie 

yine bu eserleri ile ilgili çeşitli eleştiriler almıştır. Eserlerinde genellikle feminizm, 

ırkçılık, kimlik ve postkolonyal toplumların dinamikleri üzerine yoğunlaşan 

Adichie özellikle Batı merkezli bir perspektif oluşturduğu ve Batı değerlerini 

benimsemiş karakterlere çokça yer verdiği için eleştirilmiştir. Bazı eleştirmenler 

anlatımlarında Afrika’nın kültürüne dair yüzeysel bir bakış sunduğunu iddia 

 
6 Afrosentrizm: Afrika merkeziyetçiliği, Siyahilerin ırksal bağlamda kendi kendilerini teyit etmeleri. 



140  

etmişlerdir. Modern, eğitimli ve şehirli karakterleri üzerinden küresel bir kimlik 

tartışmasına değindiğini, kırsal Afrika ve geleneksel yaşantılarını göz ardı ettiğini 

açıklamışlarıdır (Günel, 2022: 49-65). 

4.2.5.Yükselen Güneşin Ülkesinde Romanının Olay Örgüsü 

Biafra bayrağı kırmızı, siyah ve yeşil yatay bantların üzerinde yükselen bir 

güneş simgesinden oluşur. Chimamanda Ngozi Adichie’nin eserine adını veren 

‘yükselen güneş’ bayraktaki motiften alınmıştır. Chinua Achebe’ye göre bayrağın 

tasarım ilhamı Marcus Garvey’in Pan-Afrikanist doktrinlerinden ve Birleşik Zenci 

Geliştirme Derneği ve Afrika Toplulukları Birliği’nden (UNIA-ACL) alınmıştır. 

Achebe; Garvey’in doktrinlerindeki anlayışa göre bayraktaki kırmızının Afrika 

kökenli tüm insanları birbirine bağlayan ve ayrıca kölelik ve özgürlük 

mücadeleleri sırasında dökülen kanı, siyah UNIA-ACL tarafından ‘Afrika ulus 

devleti’ nin teyidi, atalarla bağın sembolü, yeşil ise Afrika’nın bol zenginliği, 

kaynakları ve parlak geleceğini temsil ettiğini iddia etmiştir. Ayrıca bayraktaki 

yükselen altın güneş on bir orijinal eyaleti, güneş ışınlarının da ulus özlemlerini 

vurguladığını ifade etmiştir (Achebe, 2012: 151). Adichie eserinde ana karakter 

Olanna Ozobia aracılığıyla bayrak tasvirini; ‘’Kırmızı, kuzeyde katledilen 

kardeşlerin kanıdır, siyah, onlar için yas tutmak, yeşil ise Biafra’nın sahip olacağı 

refahtır ve son olarak, yükselen güneş Biafra’nın görkemli geleceğidir.’’ (Adichie, 

2007: 281) sözleriyle aktarmıştır. 

Chimamanda Ngozi Adichie’nin ikinci romanı olan Yükselen Güneşin 

Ülkesinde 2006’da Harper Collins tarafından yayımlandı. 37 dile çevrilen eser 4 

bölümden oluşmakta özünde İngiliz sömürgeleştirilmesinden Nijerya-Biafra 

Savaşı sırasında yaşanan siyasi krizin yaşam koşullarına etkisini ortaya 

koymaktadır. Adichie eseriyle 2007 yılında Kadınlar Kurgu Ödülü’ne ve 2008 

yılında MacArthur Genius Grant Ödülü’ne7 layık görüldü. Eleştirmenler 

tarafından da övgüyle karşılanan eser New York Times’ın ‘Yılın En Önemli 100 

Kitabı’ listesine dahil edildi. 2019 yılında The Guardian tarafından 2000 yılında bu 

yana en iyi 10. kitap olarak değerlendirildi. Aynı yıl BBC News tarafından en etkili 

 
7 MacArthur Genius Grant, her yıl alanlarında olağanüstü olduklarını kanıtlamış ve gelecekte yaratıcı 

bir gelecek vaat eden belirli sayıda ABD vatandaşına verilen bir hibedir. 



141  

100 roman listesinde yerini aldı. Eser 2022’de cinsel ve şiddet içerikli 

betimlemeleri nedeniyle, Michiga’ daki Hudsonville Kamu Okulları, Florida’daki 

Clay Kasaba Okulları, Güney Carolina’daki Beaufort Kasaba Okulları ve 

Utah’daki Granite Okul Bölgelerinde yasaklanmıştır. Travma ve tarihi kurgu 

olarak nitelendirilen eser yaşanan travmatik olayları ve bunların insanlar 

üzerindeki etkilerini konu edinir. Anlatıcısı Ugwu adında Igbo bir çocuktur. Eserin 

ilk yarısında karakterlerin hikayeleri ve geçmişleri, ikinci yarısı ise Biafra Savaşı 

anlatılır. Böylece anlatıcı tarihçi/romancı konumuna gelir (Mey, 2010-2011: 27-

8). Sömürgeciliğin sona ermesinden sonraki yıllarda önceden var olan 

gerginliklerin doruğa ulaştığı bir ortamda Adichie insanların katlandığı yerinden 

edilmeyi, şiddeti, aşağılanmayı, kayıpları ve boşlukları; aşk, umut, ihanet, nefret, 

yoksulluk gibi temalarla harmanlar. Roman otobiyografik olmasa da (Adichie 

savaş bittikten birkaç yıl sonra doğmuştur) Adichie annesinin, babasının ve çok 

sayıda başka görgü tanıklarının deneyimlerinden esinlenmiştir. 

Hikâye Biafra Savaşı öncesi ve sırasında 1960’ların başında ve sonunda 

Nijerya’da geçer. Savaşın etkisi beş farklı karakterin bakış açısıyla aktarılır: 

Matematik profesörü Odenigbo, onun bir Igbo çocuğu olan hizmetçisi Ugwu, 

varlıklı bir aileden gelen güzel ve eğitimli olan Olanna, onun ikiz kız kardeşi 

Kainene ve Nijerya’da yaşayan ve sanat üzerine araştırmalar yapan İngiliz göçmen 

Richard. Birinci bölümde Odenigbo ve Ugwu Nsukka’ya gitmek zorunda kalırlar. 

Odenigbo zengin olan Olanna’ya âşık olur ve birlikte yaşamaya karar verirler. Çift 

arkadaş ve meslektaşlarından oluşan bir alanda birlikte yaşar ve her 

toplandıklarında siyaset tartışırlar. Odenigbo’nun cesaretlendirmesiyle Ugwu 

okula başlar. Araştırmacı yazar Richard da Olanna’nın ikizi Kainene’ye âşık olur 

ve sevgilisini terk ederek Nsukka’ya taşınmasının ardından Olanna ve Odenigbo 

ile arkadaş olur. İkinci bölümde Biafra’nın bağımsızlık ilan etmesiyle birlikte 

Hausa8 ve Igbo9 hakları arasında sorunlar çıkar ve Nijerya istikrarsızlaşır. 

Kuzey’de olan Igbo insanları katledilir. Savaşın pek çok yıkımına, şiddetine 

tanıklık ederler. Savaş devam ederken yaşam koşulları da kötüleşir. Düşman güçleri 

 
8 Batı Afrika’da Güney Nijer ve Kuzey Nijerya’nın Sahal ve seyrek savan bölgelerinde yaşayan 

homojen bir etnik gruptur. Çoğunluğu Müslümandır. 
9 Nijerya, Kamerun, Gabon ve Ekvator Gine’sinde bulunan etnik gruptur. Çoğunluğu Hristiyan’dır. 

Nijerya’nın bağımsızlığının ardından Biafra adında bağımsız ülke kurmaya çalıştılar bu durum da 

Nijerya İç Şavaşı’nı (1967-1970) tetiklemiştir. 



142  

yaklaştığı için Nsukka tahliye edilir. Odenigbo, Olanna, Ugwu bir de Baby adını 

verdikleri evlatlık bebek Odenigbo’nun annesini yanına Abba’ya yerleşir. Sonra da 

Umuahia adındaki mülteci kampına sığınırlar. Yaşam koşulları çok kötüdür pek 

çok kişinin ölümüne şahit olurlar 

Üçüncü bölümde yazar savaş öncesindeki döneme geri dönüş yapar. 

Olanna Londra’ya gitmiş, Odenigbo’nun annesi yanında Amala adında bir kızla 

oğlunu ziyarete gelir. Odenigbo Amala ile birlikte olur. Olanna bu durumu 

öğrenince Odenigbo’yu terkeder fakat sonra tekrar bir araya gelirler. Dördüncü 

bölümde savaş sonrasına geri dönülür. Biafra’ya yardımlar Nijerya tarafından 

engellendiği için, açlık başlar ve salgınlar patlak verir. Odenigbo’nun annesi ölür 

ve Odenigbo kendisini içmeye verir. Ugwu orduya alınır ve bir savaşta yaralanır. 

Kainene, Umuahia’nın Nijeryalılara yenilmesinden sonra Olanna’yı yanına alır. 

Savaşın sonlarında düşman hatlarını aşmaya çalışırken Kainene kaybolur ve bir 

daha asla bulunamaz. Savaş sona erdikten sonra Olanna ve Odenigo, düşman 

askerlerinin evlerini yağmaladığını görüp dehşete düştükleri Nsukka’ya geri 

dönerler. Ugwu, kendi köyüne döndüğünde kız kardeşinin toplu tecavüze 

uğradığını öğrenir ve deneyimlerini yazmaya başlar. Eser Richard ve Olanna’nın 

Kainene’nin kayboluşuna razı olmasıyla sona erer. 

Bu hikâye ile sömürgeciliğin Nijerya üzerindeki etkisini irdelemeye çalışan 

yazar iç savaşın etkisinin çok yıkıcı olduğu halde ülke halkı için gerçekte ne kadar 

az şey kazandırdığının altını çizmiştir.  

4.2.6.Yükselen Güneşin Ülkesinde Romanında Postkolonyal 

Feminizmin Yansımaları 

‘’Biz öldüğümüzde dünya sessizdi.’’ (258) 

Yükselen Güneşin Ülkesinde Nijerya’nın bağımsızlık öncesi ve sonrası 

dönemdeki travmatik durumu anlatır. Nijerya İç Savaşı ve sömürge sonrası 

bağlamda savaştaki kadınların rolleri temel odak noktadır. Altmışlı yılların başından 

sonuna doğru ilerleyen, kaotik tarzda yazılan eser sömürgeci/sömürgeleştirilmiş 

paradigması ve Nijerya’nın erken bağımsızlığından İç Savaşın sonuna kadar olan 

ayrıntılı tarihidir ayrıca çeşitli tanıklıklara sahiptir (Kara, 2020: 376). Adichie savaş 

ve katliamları, evlerinde birçok zor koşula rağmen iyi kızlar, anneler ve eşler olarak 



143  

öne çıkan kadın karakterleri aracılığıyla anlatır ve savaşın sonucu olan kimlik ve 

insan kayıpları gerçeğini açığa çıkarır. Ayrıca Nijerya’nın bağımsızlığından sonra 

sömürgeciliğin etkisini gösterir. Bu bölümde Chimamanda Ngozi Adichie’nin 

postkolonyal feminizmin temel tartışma alanları ve konularından olan çifte 

kolonileşme, marjdan merkeze, militarizm, heterojenlik, melezlik, paralellik ve 

kesişimsellik gibi konuları ele alışı değerlendirilecektir. 

Adichie Yükselen Güneşin Ülkesinde’nde sömürge sonrası Nijeryalı 

kadınların çifte kolonizasyonu tasvir eder. Farklı kadın karakterler özgürlük ve 

mutluluk elde etmek için sömürge rejimini ve yerel ataerkilliği yıkmaya 

çalışmaktadır. Çünkü ataerkillik ve sömürgecilik, erkeklerin yapabileceği hiçbir 

şeyi kadınların bilemeyeceğine ve yapamayacağına dair bir söylem geliştirerek 

doğruyu manipüle etmekte ve kadınların bu bilgiye inanmaları sağlamak için de 

hegemonyasını kullanmaktadır. Egemen güç ve söylemler, kadınlara olasılıklar 

üzerine eleştirel düşmelerine izin vermez. Ancak zihinlerini ve doğuştan gelen 

eleştirel düşünce niteliklerini kullanma ayrıcalığına sahip olan bazı kadınlar, 

merkezdeki konumlarını talep ederek dışlanmaları reddederek direnir (Pereira, 

2016: 52-4). Adichie de eserinde ana karakterleri ayrıcalıklı konumlarda betimler. 

Erkek tahakkümünün farkındadırlar ve bulabildikleri her fırsatı değerlendirerek 

kendilerini çifte kolonizasyondan kurtarmaya çalışırlar. Aksi takdirde, ataerkil 

ideolojide eğitildikleri erkin boyunduruğuna girmeyi kabulleneceklerdir. Olanna, 

Kainene, Anulika, Eberenchi, Odenigbo’nun annesi, Edna, Alice ve Bayan 

Mouleko, hepsi de ataerkil değerleri içsel ve dışsal olarak kabul etmiş Afrikalı 

kadınların temsilcileridir. Kadınlara karşı toplumun geleneksel tutumu nedeniyle 

sömürgeci-ataerkil düzene teslim edilmişlerdir. Richard Afrikalı kadınların ailede 

hem fiziksel hem de zihinsel işkenceye nasıl maruz kaldıklarını şu ifadelerle dile 

getirmiştir: ‘’Umunnachi halkını iyi tanırım, çok fazla sorun bulurlar.’’ dedi 

‘’Halkım kuzenimi bir Umunnachi erkekle evlenmemesi konusunda uyardı ama 

dinlemedi. Eşyalarını toplayıp babasının evine dönene kadar her gün dayak 

yiyordu.” (152) Bu ifade ile kadınların ikincil konumları, fiziksel ya da zihinsel 

acılarına önem verilmediği ve kendi gelişimleri için fırsat verilmediğini 

göstermektedir. 

Patriarkal toplumlarda, sadece erkekler değil, aynı zamanda geleneksel 



144  

normları ve değerleri kabul ederek büyüyen kadınlar da ailelerindeki ve 

toplumlarındaki diğer kadınlar üzerinde tahakküm kurarlar. Odenigbo’nun annesi 

kendisi de bir kurban olduğu halde Olanna ile evlenmesine karşı çıkmış, oğlunu 

ziyaretlerinde ona kötü davranmıştır. Bir kadın olsa da zihnine kadınları aşağılayan 

ve erkekleri üstün gören ataerkil fikirler nakşedilmiştir. Kadınların eğitimine 

karşıdır. Bu düşüncesini ‘’Çok fazla eğitim kadını mahveder, bunu herkes bilir. 

Kadına büyük bir kafa verir ve kocasına hakaret etmeye başlar. Bu nasıl bir eş 

olacaktır? (98) sözleriyle dile getirir. Ataerkil toplumun kadınlar üzerinde baskı 

kurduğu bir başka silahta ‘annelik’ söylemidir. Bir erkek çocuk doğurmak, 

kadınların ailedeki konumlarını istikrara kavuşturmaları için büyük bir öneme 

sahiptir. Bir anne olarak, özellikle erkek otoritesini koruyacak oğullar doğurursa, 

konumu biraz iyileşir. Tüm kimliği bir çocuk doğurmaya dayanan kadının kısır 

olması ise kadının başına gelebilecek en kötü durumdur. Kültürü tarafından bir 

başarısızlık olarak kabul edilir ve daha da kötüsü, bu başarısızlık 

içselleştirildiğinden, kendisi buna inanır. Eserde bu ataerkil değerler ve anne 

olmanın önemi derinden zihnine yerleşmiş olan karakter Anulika’dır. Köy kızı olan 

Anulika, erken yaşta evlenmeye hazırdır ve geleceğini güvence altına almak için 

önce bir erkek çocuk sahibi olma konusunda güçlü bir arzuya sahiptir. Bu 

düşüncesini ‘’Bugün ve yarın bir koca istiyorum.’’ ‘’Daha gençsin.’’ dedi. Olanna. 

‘’Şimdilik dikişine odaklanmalısın.’’ ‘’Dikiş dikmek bana çocuk verecek mi? ‘’ 

(67) şeklinde özetleyebiliriz. Ataerkil toplum kadınları hiçbir belirleyici niteliğe 

sahip olmayan pasif varlıklar olarak varsayar. Kişisel yaşamlarındaki konularda 

bile kendileri karar veremezler ve çoğu zaman ataerkil normların ve değerlerin 

elinde sadece piyon olurlar. Masum köy kızı Amala, Odenigbo’nun annesine itaat 

eden ve Odenigbo’dan çocuk yapmaya hazırlanan çaresiz bir karakterin örneğidir. 

‘’Sesi olmayan’’ (256) ve ‘’Çok çaresiz’’ (258) bir kurbandır. Odenigbo’nun 

annesine ev işlerinde hizmet eder ve Odenigbo ile cinsel ilişkiye girdikten sonra 

hamile kalır. Odenigbo’nun annesi gibi kendisi de bebeğin erkek doğmasını için 

güçlü bir arzu duyar. Ve bebeğin cinsiyetinin kız olduğunu duyunca da reddeder 

ve manipüle edilmiş ataerkil psikolojisi açığa çıkar (Gernandt, 2023: 20). 

‘’Annesinin ona dokunmayı reddettiğini biliyorsun.’’ dedi dadı, bebeği 

Odenigbo'ya verirken. ‘’Ne? diye sordu Olanna. ‘’Ona hiç dokunmadı. Bir sütanne 



145  

bakıyor.” (249) şeklindeki diyalog; bir annenin bebeğine sadece kız olduğu için 

dokunmayı reddetmesi, Nijeryalı kadının kaçınılmaz derin köklü psikolojik 

manipülasyonunu yansıtır. Gelişmiş ülkelerin birçoğunda tipik geleneksel 

uygulamalar kaldırıldı ve en azından kadınlar batıl inançlardan ve aşağılayıcı 

teslimiyetten kurtuldular. Ancak Üçüncü Dünya ülkelerinde veya az gelişmiş 

ülkelerde kadının konumunun aynı kaldığı ve hala kurban konumundan 

çıkamadığı gerçeği de unutulmalıdır. Nijerya gibi ülkeler politik olarak 

özgürleşseler de kültür ve ekonomik açıdan sömürgeleştirilmişlerdir. Kadınların 

bedeni, ataerkillik ve sömürgecilik tarafından yan yana kullanılmış ve istismar 

edilmiştir. Sömürgecilik tüm ulusu kontrol altına alırken, ataerkillik de kadınları 

kontrol altına alır. Kontrol sırasında kadınlar kısıtlanır, taciz edilir ve haklarından 

mahrum bırakılır. Dolayısıyla kadınlar, sömürgecilik ve ataerkilliğin mirası 

tarafından iki kat daha fazla kurban edilir. Hem sömürge mirası hem de ataerkil 

tarafından çifte kolonizasyona maruz kalırlar. 

Afrikalı kadınların imajını gerçekte oldukları gibi tasvir eden Adichie 

onları klişe biçimlerden ve algılardan azat eder. Böylece marjinalleştirilmiş 

Afrikalı kadınlar Adichie sayesinde onurlarını ve merkezdeki yerlerini yeniden 

kazanarak marjdan merkeze çekilir. Afrikalı kadının gücüne inanan Adichie, bu 

durumu romanında iyi eğitimli ikiz kız kardeşleri dahil ederek yansıtmış, özellikle 

eğitimin önemini vurgulamıştır. Çünkü eğitim olmadan insanların sömürgecilikle 

ve diğer sömürü biçimleriyle mücadele edemeyeceğinin altını çizmiştir. Babaları, 

romanın ana karakterleri olan kızları Olanna ve Kainene’yi, aslında kimsenin 

bilmediği Nijerya’daki prestijli bir İngiliz okuluna kaydettirmiştir, gerçek 

Avrupalılar olarak büyüseler de ikiz kız kardeşler kültürlerini tamamen terk 

etmemiş ve bunun yerine Batı bilgisini kendileriyle harmanlamışlardır. Bilgisiz, 

cahil olarak adlandırılan kadın bu eserde tam tersi bir duruş sergilemiş, ataerkil 

sistemin klişelerini yıkmıştır. Sözgelimi eserde yer alan ‘’Olanna’mız lisansüstünü 

yeni bitirdi. Londra Üniversitesi’nden lisansüstü! Kolay değil! ‘’ (65) cümleleriyle 

de bu durum geçerlik kazanmıştır. Benzersiz özellikleriyle, kocasının kontrolü 

altında geleneksel, itaatkâr ve dindar bir hayat süren annelerinden de ötedirler. Bu 

ikiz kız kardeşler, annelerinin aksine, kendi ayakları üzerinde durabilen, 

çevrelerindekilere destek olabilen ve adaletsizlik karşısında sessiz kalmayı 



146  

reddeden güçlü kadınlardır. Annelerinin sisteme dahil onların ise sistemin dışında 

kendilerini merkezde tutmalarını Adichie ‘’Ah okuyorsun.’’ Dedi annesi. Elinde 

bir top dantel vardı. ‘’ (55) cümleleriyle özetlemiştir. Yine Adichie eserin ilk 

bölümlerinde Olanna’yı kendi kararlarını alabilen ve bunları ailesine iletebilen bir 

kadın olarak betimlemiştir. Ailesi ona Lagos’ta çalışmasını söylediğinde Olanna 

‘’Nsukka’ya gitmeye karar verdim. İki hafta içinde buradan ayrılacağım. 

Nsukka? Doğru mu bu? Nsukka’ ya mı taşınmaya karar verdin? Evet. Sosyoloji 

bölümünde öğretim üyeliği için başvurmuştum. İşe alındım.’’ (35) diyerek cevap 

vererek kendi kaderini kendisinin tayin edebileceğini vurgulamıştır. Ayrıca 

Olanna’nın evliliğe bakış açısı da gelenekselci inançtan farklıdır. Odenigbo’ya 

karşı derin bir aşkı olmasına rağmen ‘’Evliliğin bunu sıradan bir ortaklığa 

dönüştüreceğinden korkuyorum.’’ (52) diyerek evlenme teklifini reddeder. 

Olanna’nın Gelenekselin dışına çıkmasının bir örneği de Ibadan’daki Bağımsızlık 

İçin Öğrenci Hareketi’ne katılmasıdır ki Olanna’nın bakış açısı, Batı eğitimi ve 

etkilerine ilişkin görüşleri, çoğu Afrika toplumu için yabancı kavramlardır. 

Olanna’nın ikiz kız kardeşi Kainene duygudan yoksun ve inatçı olarak betimlenir 

ve seçimlerini kendisi tayin eder. Kainene de Olanna gibi evliliğe karşıdır ve 

İngiliz olan Richard’a aşıktır ve onunla birlikte yaşarlar. Muhtemelen Afrikalı 

erkeklerin ataerkil olmaları nedeniyle Beyaz erkeklerle ilişki yaşamayı tercih 

ediyor. Ataerkil sistemin çok önemsediği bir kavram olan ‘anneliğe’ Olanna ve 

Kainene kayıtsızdır. Öyleki Olanna, Amala’nın çocuğunu evlat edinir, Kainene de 

Richard ile çocuksuz fakat mesut bir şekilde yaşamına devam eder. Adichie sadece 

eğitimli kadınları değil, aynı zamanda Mama Dozie gibi geleneksel güçlü kadın 

profillerini de öne çıkararak güçlü Afrikalı kadın imajını yalnızca eğitimli 

kadınlarla da sınırlandırmaz. Kocasının hasta çocuğunu terk edip sevgilisiyle 

buluşması üzerine kocasını dövdüğü söylenen Mama Dozie kötü davranışları 

nedeniyle onu penisini kesmekle tehdit eder. (193) Yine Adichie Olanna’nın 

eğitimsiz olduğu varsayılan Teyzesi Ifeka’nın düşünceleri vasıtasıyla kadınların 

güçlü olması gerektiğini Olanna’ ya verdiği bir tavsiye ile aktarır: ‘’Nsukka'ya geri 

döneceksin. Hayır! Senden onun evine geri dönmeni istemiyorum. Nsukka’ya geri 

döneceğini söyledim. Senin kendi dairen ve kendi işin yok mu? Asla hayatın bir 

adamınmış gibi davranmamalısın. Duyuyor musun? Hayatın sana ve sadece sana 



147  

ait.’’ (230) Adichie kadının kendi kederini kendi eline alması gerektiği yönündeki 

inancını yine Ifeka üzerinden ifade eder: ‘’Dayın benimle ilk evlendiğinde, 

dışarıdaki o kadınların gelip beni evimden edeceklerinden endişe ediyordum. 

Şimdi biliyorum ki onun yaptığı hiçbir şeyin hayatımı değiştiremez. Hayatım 

ancak ben istersem değişir. "Hayatın bir erkeğe aitmiş gibi davranmamalısın.’’ 

(226). Ayrıca Adichie evlilik içinde veya dışında bir ilişkide, her iki tarafın da eşit 

derecede sadık olmaya bağlı olduğunu ve sadakatsizliğin sadece erkeğin ayrıcalığı 

olmadığını Odenigbo’nun Amala ile Olanna’nın ise Richard’la birlikte olmasıyla 

gösterir. Adichie eseriyle çeşitli nedenlerle zaman zaman sömürüye ve ezilmeye 

maruz kalan Afrikalı kadınların kendilerini gölgede ve marjda bırakan ataerkil 

sisteme karşı çıkarak merkeze yerleştiklerinin altını çizmektedir. Adichie kadın 

karakterlerini marjdan merkeze çekmenin yanında ataerkil toplumlarda kadını 

metalaştırma vurgusunu da işlemiştir. Kadın bedeni en yüksek teklifi veren 

tarafından güvence altına alınacak bir mal haline getiren ataerkil söyleme de 

gönderme yapılır (Nkealah, 2015: 57). Olanna güzelliği nedeniyle babası 

tarafından iş sözleşmelerinin temini için ‘’seks yemi’’ (35) olarak görülmesiyle 

meta haline getirilir. Adichie ‘’Kabinedeki görevli bakanla sizi yalnız 

bırakabilelim diye babam beni verandadan adeta sürükleyerek götürdü. Babama 

sözleşmeyi verecek mi peki?’’ (36) sözleriyle bu durumu vurgular. Kadınların 

metalaştırılmasına genellikle kadın bedeninin cinselleştirilmesi eşlik eder. Güçlü 

ve güzel olan Olanna varlıklı olan Şef Okonji gibi erkeklerin ayrıcalığı gibi 

betimlenmiştir: ‘’ Anne ve babasının Şef Okonji ile birlikte olacağı sözünü ne 

şekilde verdiklerini merak ediyordu. Kelimesi kelimesine açıkça mı söylemişlerdi, 

yoksa sadece ima mı etmişlerdi?’’ (34) Yine bir kadının Kambili’ ye bakıp ‘’Kız 

olgunlaştı! Çok yakında güçlü bir genç adam palmiye şarabını getirecek.’’ (92) 

demesi bu durumu örnekler. Bu ideoloji yalnızca kadınları ve kızları ‘mal 

seviyesine’ indirgemekle kalmaz aynı zamanda kızları erkeklerin gözünde 

sevimlilik ve evlenilebilirlik dışında başka bir şey istememeye de 

şartlandırmaktadır (Sebola, 2020: 6). 

Adichie’nin eserinde değindiği postkolonyal feminizmin tartışma 

alanlarından biri de militarizmdir. Postkolonyal feministler baskı altındaki 

insanların kurtuluşunun bazen sadece silahlı mücadele ile kazanıla bilineceği 



148  

gerçeğinden yola çıkarak savaşı tamimiyle reddetmeseler de savaşlar aracılığıyla 

gerçekleştirilen şiddeti ve tecavüzleri militarizm olarak görmüş ve eleştirmişlerdir. 

Savaşların kadın yaşamlarını militarize ettiğini savunan postkolonyal feministler 

politik ve cinsel üstünlük arasında bağ olduğunu savunmuşlardır. Cinsel şiddet 

saldırganlık eylemidir ve birçok cinsel şiddet eyleminin altında yatan faktör 

sanıldığı gibi seks arzusu değil, güç ve kontroldür. Böylece kadınlar terörize 

edilerek kontrol altına alınmaya çalışılmıştır. Eserde savaş adına her türlü şiddet 

uygulanmıştır. Askerlerin masum sivilleri katlettiği, kadınlara tecavüz ettiği ve 

insanların mallarına zarar verdiği birçok olay örneklendirilmiştir. Adichie 

ülkesinin geçirdiği iç savaşın vahşetine ışık tutarak Kuzey halkının, eğitimsiz Igbo 

savaşçılarına ve savunmasız kadın ve çocuklarına karşı kullandığı vahşeti sert bir 

şekilde eleştirmiştir. Adichie, savaşa ilişkin canlı ayrıntıları ve temsili ile, 

ötekileştirilmiş kadınlar ve çocuklar için bir ses olmayı arzulamaktadır. 

Romanda, kadın karakterlerin savaşa doğrudan ve dolaylı katılımı ve savaşın 

dehşetine tanık olmaları, pitoresk bir şekilde gösterilir. Ayrıca Adichie karakterleri 

aracılığıyla şiddet temasını güçlendirmiştir. Bağımsızlık öncesi dönemde 

sömürgeciliğin bir sonucu olarak çeşitli aşağılanmalara ve baskılara maruz kalan 

Nijeryalı kadınlar, aynı zamanda iç savaş sırasında en çok mağdur olan grup 

olmuştur. Ayrıca, çocuklukta savaşa maruz kalmanın kadınların sağlığı ve eğitimi 

üzerinde olumsuz sonuçlar doğurduğu ve bu travmaların etkilerinin yetişkinliğe 

kadar devam ettiğini de belirtmek gerekir (Wosu, 2018: 124-5). Hausa/Igbo 

ikililiği ve bundan kaynaklanan şüphe/ güvensizlik şiddetin en belirgin örneğidir. 

Söz gelimi eski arkadaşlar ve komşular etnik ittifak ve bölgesel sadakatin bir 

sonucu olarak aniden düşman olmuşlardır. Önce Olanna’nın savaş öncesinde 

Kano’daki akrabalarını ziyareti sırasında hâkim olan atmosfer işlenir: 

Güneş, alçalmaya başlamadan önce gökyüzünde kırmızıya 

dönmüştü, o sırada Mbaezi dayı eve geldi. Olanna’ ya seslendi ve arkadaşı 

Abdulmalik’ le tanışmasını söyledi Abdulmalik pazarda Mbaezi dayının 

tezgahının yakınında deri terlikler satıyordu. Abdulmalik, kuka ağacındaki 

olgun kabak benzeri baklaları işaret etti ve şöyle dedi, ̀ Sen gel, bize misafir 

ol. Karım çok tatlı kuka çorbası pişiriyor. (56-57) 

 

Ardından kriz sırasında Kano’ya yaptığı sonraki bir ziyarette Olanna, kendi 

geniş ailesinin üyeleri de dahil olmak üzere kabilesindeki erkek ve kadınların 

katledilmesinden dehşete düşer. Oldukça misafirperver olan aynı Abdulmalik, 



149  

Igbolara karşı nefret kampanyasının öncüsü olmuştur. Anlatıcı korkunç olayı 

anlatır: ‘’Allah’ın isteğiyle bütün aileyi bitirdik!’’ diye seslendi adamlardan biri 

Hausa’da. Adam tanıdıktı. Abdulmalik’ti. Ayağıyla yerdeki bir cesedi dürttü ve 

Olanna, orada tıpkı kumaştan yapılmış bebekler gibi kaç tane cesedin yattığını fark 

etti.’’ (184) Kano’da Olanna’nın tanık olduğu katliam, onun ruhunda silinmez bir 

yara bıraktı. Anlatıcı, özellikle kendisine geçmiş olsun diye gelen ziyaretçileri 

kabul ettiği günlerde karabasanlar yaşadığını; ‘’Ağlamak için bile çok yorgun 

olduğunu ve sadece Odenigbo’nun ağzına koyduğu hapları yutacak kadar enerjisi 

olduğunu’’ (195) aktarır. Olanna savaşı ve korkunç sonuçlarını sadece 

gözlemlememiş, onlarla yüzleşmek zorunda da kalmıştır. Olanna Odenigbo’ ya 

gördüklerini şu şekilde betimlemiştir: ‘’Bahçede başsız bedenler vardı. Üzerindeki 

belirsizce tanıdık kıyafetler, Mbaezi Dayı’nın elindeki parmaklar hala seğiriyordu. 

Çocuğun başı geriye doğru yuvarlanmış gözleri ve bahçede yatan tüm cesetlerin 

tuhaf ten rengi vardı- düz, soluk gri, kötü silinmiş bir kara tahta gibi-.’’ (156). 

Kainene de savaşın dehşet verici deneyimlerini yaşamıştır. Kainene ise yüzleşmek 

zorunda kaldığı gerçeği şöyle aktarmıştır: ‘’Bizi bombalıyor ve top atıyorlardı ve 

bir şarapnel parçası kaçanlardan birinin kafasını kopardı, tamamen kafasını kopardı 

ve vücudu koşmaya devam etti. Vücudu koşmaya devam etti ve başı yoktu.’’ (344). 

Tecavüze ve cinsel tacize uğramak, savaş sırasında kadınlar için en 

travmatik koşullardan biridir. Kadınlar, savaş sırasında ordu mensuplarına cinsel 

zevk sağlamak için köleleştirilmiş ve kadınlara yönelik sistematik tecavüz, bir 

savaş stratejisi veya silahı olarak kullanılmıştır. Savaşta kadınlara yönelik tecavüz, 

ataerkilliğin yazılı olmayan kuralını teşvik etmek ve sürdürmek için kullanılan 

metodik ve sistematik bir egemenlik biçimine dönüşmektedir. Adichie eserde 

birçok Nijeryalı kadının tecavüz ve cinsel sömürü mağduru olduğu fikrini vurgular 

çünkü kadın karakterlerin çoğu tecavüzün travmasını yaşamaktadır ve yaşadıkları 

korkunç deneyimlerin neden olduğu iyileşemeyen yaraları nedeniyle de 

sessizleşmişlerdir (Wafa & Wala, 2023: 25). Söz gelimi Ugwu’ nun kız kardeşi 

Anulika eserin başlarında enerjik ve konuşkan bir karakter olarak tasvir edilmiştir. 

Savaş sırasında beş kişi tarafından toplu tecavüze uğrar. Adichie bu sahneyi şöyle 

betimlemiştir: ‘’ Beş tanesi ona saldırıp, zorla sahip oldular. Beş kişi. Onu neredeyse 

öldüresiye dövüyorlardı. Gözlerinden biri o günden beri iyi olarak görmüyor.’’ 



150  

(421). Bu olay Anulika’yı hem fiziksel hem de psikolojik olarak etkilemiş, enerjik 

ruhu gitmiş onun yerine sessizliğe bürünmüştür. Adichie, Aulika’nın kardeşi 

Ugwu ile karşılaştığında duyduğu rahatsızlığı şöyle aktarır: ‘’Diğer sorularının 

hiçbirine onun beklediği şekilde cevap vermedi, enerjik hareketleri yoktu, 

cevaplarında keskin bir zekâ yoktu. Chioke onu aradığında rahatlamış göründü ve 

hemen kalkıp gitti.’’ (420). Bu nedenle, tecavüz deneyimi onu kendi kardeşiyle 

bile herhangi bir sohbete girmekten kaçınan sessiz bir kişiye dönüştürüyor. Bir 

diğer örnekte Orlu kampındaki genç kızların durumudur. Kızlar rahip Peder 

Marcel tarafından yiyecek karşılığında cinsel tacize uğrarlar. Ücretsiz (!) 

dağıtılması gereken yiyecekleri vermek için kızlara tecavüz eder. Bu durumu 

Kainene fark eder: ‘’Görünüşe göre ben körmüşüm; tek olan o değil.’’ (398) der. 

Fakat tecavüze uğrayan kızlar tecavüz suçunu bildirmeyi reddeder ve sessizce acı 

çekmeyi seçerler. Bu durumu Adichie “Urenwa adlı genç bir kızın karnı büyümeye 

başladı ve Kainene bunun Kwashiorkor10 mu yoksa gebelik mi olduğundan 

emin değildi.” (390) sözleriyle anlatır. Genç kız hamileliği bunu ortaya çıkarana 

kadar katlandığı korkunç ıstırabı anlatmıyor. Böylece Adichie, Nijeryalı kadınların 

savaş sırasında karşılaştıkları baskıya ve sessizce hayatta kalma mücadelelerinin 

altını çizerek yiyecek ve barınak gibi temel yaşam ihtiyaçları karşılığında nasıl 

boyun eğdirildiklerini ve cinsel olarak nasıl kullanıldıklarını göstermiştir. Bir diğer 

örnekte Ugwu’nun sevdiği ve evlenmek istediği Eberechi’dir. Kardeşinin cepheye 

gitmesini önlemek için orduda temel hizmetler departmanında çalışması 

karşılığında ailesi tarafından bir ordu subayına verilmiştir. Kardeşinin çıkarı için 

feda edilmiştir. Hakları gasp edilen Eberrechi Kardeşinin cepheye gitmesini 

önlemek için orduda temel istismarın farkındadır fakat durumu kontrol edebilme 

gücü yoktur hakkında verilen kararı sessizce yerine getirir. Adichie eserde Batı 

feminizminin kadını ırk, sınıf ve kültürel özellikler açısından homojen bir grup 

olarak ele almasını da savaş karşısında pes etmeyen güçlü kadınlar imgesiyle yıkar. 

Çünkü kadınlar kendi tarihlerinin ana temalarıdır ve deneyimleri salt cinsiyetleriyle 

değil içinde yaşadıkları tarihsel sürece göre de şekillenmektedir. Postkolonyal 

 
10 Kwashiorkor, yetersiz protein alımından kaynaklanan bir durumdur. Erken belirtileri yorgunluk, 

sinirlilik ve uyuşukluktur. Protein eksikliği ilerledikçe büyüme geriliği, kas kaybı, ödem ve zayıf 

bağışıklık sistemi ortaya çıkar. Ayrıca, belirgin şekilde büyük ve çıkıntılı bir karın da sık görülür. 

 



151  

feministler kadınları bütüncül bir bağlamda birleştirmenin olanaksız olduğunu 

savunur. Üçüncü dünya kadınları güçsüz olarak gösterilirken içinde bulundukları 

duruma uyum göstererek heterojen gruplar haline dönüşebilirler. Söz gelimi 

Adichie eserinde Biafra İç Savaşı’nın işkence ve şiddetine maruz kalan Nijeryalı 

kadınların hem mağdur hem de güçlendirilmiş duruşunu tasvir eder. Adichie, hikâyeyi 

savaş gibi zorlu bir ortama yerleştirerek, kadınların en çetin koşullar altında bile 

dayanabileceğini kanıtlar. Tüm saldırılara ve tacizlere rağmen, Nijeryalı kadınlar 

beklenmeyeni başarır ve savaşın en hayati bileşenlerinden biri olurlar. Ayrıca, 

ticaret yaparak, düşman hatlarının ötesine geçerek ve en önemlisi çocuklarını ve 

kocalarını koruyup kollayarak sarsılmaz güçlerini gösterirler. Aslında bu durum, 

Afrika kadınının sahip olduğu potansiyel gücü çoktan ortaya koyduğunun, ayrıca 

daha önce gösterdikleri mücadelelerin Afrika kadınının zayıf ve belirsiz olduğu 

klişesiyle uyuşmadığının bir göstergesidir. Adichie’nin karakterleri Biafra 

Savaşı’nda aktif bir şekilde yer alırlar. Bu kadınlar yaşanan katliama sessiz kalmaz, 

‘’Bize silah verin.’’ (171) verin diye bağırırlar. İç savaş tüm şiddetini hissetmeye 

başladığında, ebeveynleri Olanna ve Kainene’e ülkeden kaçmaları için yalvarır, 

ancak her iki kız kardeş de kalmaya karar verir. Sadece topraklarında kalmakla 

kalmazlar, aynı zamanda savaş sırasında hayatlarını sürdürme mücadelesinden de 

vazgeçmezler. Olanna ‘’Her gün matematik, İngilizce ve yurttaşlık bilgisi 

öğreteceğiz. Onlara mükemmel İngilizce ve mükemmel Igbo konuşmayı 

öğreteceğiz. Onlara büyük ulusumuzla gurur duymayı öğreteceğiz.’’ (291) 

diyerek mücadelesine devam eder. Kız kardeşi Kainene de savaş sırasında asla 

umudunu kaybetmez ve kendi halkını kurtarmak ve onlara yardım etmek için 

elinden gelenin fazlasını yapar. Mültecilere yiyecekleri bizzat dağıtmak için 

gönüllü olur ve Tarım Araştırma Merkezi’nden bir şeyler ister (318). İkiz kız 

kardeşler bu zorlu koşullarda sadece kendileriyle mücadele etmekle kalmaz, aynı 

zamanda etraflarındaki insanları da bu mücadelenin bir parçası yapmak için çaba 

gösterirler. Kadınlar savaşın tüm olumsuzluklarına ve yaşadıklarına rağmen var 

olan duruma çabucak entegre olmaları nedeniyle savaş sırası ve sonrasında da hayati 

roller üstlenirler. Bu gibi durumlarda evin reisi olan erkek herhangi bir olumsuzluk 

yaşadığında – öldüğünde ya da yaralandığında- ailenin geri kalanının hayatta 

kalma mücadelesi için kadınlar yine ellerinden gelenin fazlasını sergileyecek 



152  

kapasiteye sahiptirler. Adiche’nin karakterlerinden olan Bayan Muokelu da bu 

durumu örnekler. Eşi savaşta yara almıştır ve çalışamayacak durumdadır. Bu 

sıkıntıya karşı duruşunu şöyle ifade eder: ‘’Beslemem gereken on iki kişi var.’’ 

dedi. Ve bu, Abakaliki’ den yeni gelen kocamın akrabaları dışında. Kocam savaş 

cephesinden tek bacakla döndü. Ne yapabilir? Biafra mücadelesine başlayacağım 

ve tuz satın alıp alamayacağıma bakacağım. Artık öğretmenlik yapamam.’’ (293) 

Bunun yanı sıra, Nijeryalı annelerin savaşın korkunç etkilerinden çocuklarını ve aile 

üyelerini korumak için çektikleri acılar romanda bolca yer almaktadır: ‘’Loş 

hastane koridoru idrar ve penisilin kokuyordu, kadınlar kucaklarında bebekleriyle 

oturuyorlardı, bebekleri kalçalarında ve gevezelikleri ağlamayla karışıyordu.’’ 

(269). Bu tür tasvirler, romanın endişeli annelerin acıklı ruh halini yansıtır. Bir 

bakıma, çocuklarını kurtaran bu anneler, Nijerya toplumundaki hayati rollerini yerine 

getirmişlerdir. Yine Olanna, zihninde sürekli bebeğiyle ilgili kaygıyla yaşayan 

koruyucu ve sorumlu bir annenin örneğidir: ‘’Onun (Olanna’nın) en büyük korkusu 

bebeğinin ölmesiydi. Düşündüğü ve yaptığı her şeyin altında yatan, iltihaplı korku 

oradaydı.’’ (266). Adichie, annelerin çocukları ve aile üyeleri için yiyecek almak için 

sıraya girdiği yardım merkezindeki sahneleri daha canlı bir şekilde anlatır. Bu 

şekilde Nijeryalı kadınlar, bir şekilde Biafra savaşında önemli rol oynayarak cesur 

postkolonyal kadınların özelliklerini ortaya koymuşlardır (Wafa & Wala, 2023: 

36-8). 

Adichie eserinde melezliğe de vurgu yapmıştır. Biyolojik olarak Afrikalı 

fakat düşünce ve yaşam biçimi olarak Amerikan kültürüne sahip Afro-Amerikalılar 

bu durumun en çarpıcı örneğidir. Olanna pek çok talibini reddetmiş Odenigbo ile 

birlikte yaşamaya başlamıştır. Ancak yine de eski erkek arkadaşı olan Nijerya’nın 

Kuzey kesiminden bir Hausa olan Mohammed’i ziyarete gidebilmektedir. 

Kainene resmi olarak evlenmeden Beyaz bir göçmen olan Richard ile birlikte 

yaşamayı seçer (Simiyu, Musungu, & Orina, 2021: 701). Richard yerel kültürü 

benimseyen, yerel törenlere katılan ve onların geleneklerine asimile olmaya 

çalışan Batılıları tanımlamak için kullanılan bir terim olan ‘yerlileşen’ bir Batılının 

örneğidir. Nijerya’nın sunduğu her şeye hayran olduğu ve aktif olarak gelenekleri 

ve kültürleri hakkında bilgi edinmeye çalıştığı için Ugwu’ya benzer bir şekilde 

taklit (mimicry) kullanır. Başlangıçta bir gözlemci olarak hareket eder, örneğin 



153  

Ugwu’nun köyünü ziyaret edip geleneksel bir festivale tanıklık ettiğinde, ancak 

alışkanlıklarını giderek gerçek bir Igbo gibi gördüğü noktaya dönüştürür. İçki 

içmek ve tartışmak için Odenigbo’ya davet edildiğinde, hepsi Afrikalı olan 

misafirlerin çoğu ten renginden dolayı ona karşı şüphecidir, ancak Olanna onu 

kendi şaşkınlığına rağmen sever ve bu durumu şu şekilde açıklar: ‘’Belki de bunun 

nedeni Afrikalıları, Afrikalıların kendilerini anladığından daha iyi anladıklarını 

düşünen İngilizlerin o tanıdık üstünlüğüne sahip olmamasıydı.’’ (36). Richard 

Igboları kendilerinden daha iyi anladığını düşünmese de sonunda onların dilini 

konuşması ve belirli geleneklere katılması anlamında kendini onlarla eşit görmekte 

ve diğer Igbolar onun dillerini konuşma becerisine şaşırdığında her zaman aşırı 

gurur duymaktadır. Utangaç bir İngiliz olarak başlayan Richard’ın ABD algısı, 

memleketi İngiltere’den Nijerya’daki Igbolara doğru değişim gösterse de 

sömürgeleştirilmiş bir tebaanın taklit etme girişiminin efendilerinin benzer ama 

aynı olmayan bir kopyasını yaratmaya mahkûm olması gibi Richard’ın bir Igbo 

olarak öz imajı da sorunludur çünkü bir kopya Igbo olması mümkün değildir. 

Adichie’nin romanındaki dört ana karakterden üçü Igbo’dur ve kültürel miraslarını 

yorumlama ve ifade etme biçimleri farklı olsa da yine de ortak bir ataları vardır. Öte 

yandan Richard hayatının çoğunda özgürce seyahat edebilen ve çalışabilen zengin 

bir Beyaz Britanyalıdır. Romanın büyük bir bölümünde Richard, savaş sırasında 

Igbolara karşı işlenen korkunç suçları ele alacağı ‘Öldüğümüzde dünya sessizdi’ 

adlı bir kitap yazmaya kararlıdır. Ugwu’nun annesiyle yaptığı konuşmada 

Nijeryalı orta sınıfla aynı çizgide olmak için ‘biz’i kullanması gibi Richard da 

Biafra’daki Igbolarla bağlantısını iddia etmek için bunu kullanır. Ancak Ugwu, 

Odenigbo ve Olanna gibi bir Igbo’dur ve hepsi çok farklı ortamlarda yetiştirilmiş 

olmalarına rağmen ortak bir dile ve başka deneyimlere sahiptir. Richard Igbo dilini 

öğrenmeyi başarmış ve bazı ritüellere katılmış olsa da savaş sırasında ten rengi gibi 

basit ama çok önemli bir faktör sayesinde nispeten güvendedir. Ve bunu durumunu 

havaalanında deneyimler. Bilet gişesinin arkasındaki adamı Igbo konuşma 

yeteneğiyle etkilemiştir. Çok geçmeden havaalanı Hausa askerleri tarafından 

basılır ve Hausalı ve Hausalı olmayanları lehçeleriyle ayırt etmek için herkesin 

‘Allahu Ekber’ diye bağırmaya zorlarlar. Richard’ın sohbet ettiği Igbo adam, 

aksanını ortaya koymadan kelimeleri telaffuz edemediğinde anında öldürülürken, 



154  

Richard’ın söylemesi bile istenmez (152-153). Askerler sadece yüzlerine bakarak 

kimin Igbo olup olmadığını belirleyemezler ve bu nedenle onları konuşmaya 

zorlarlar fakat Richard Beyaz olduğu için buna gerek yoktur. Olay son derece 

travmatiktir ve Richard Biafra savaşındaki gerçek konumunu bu olay sayesinde anlar 

ve şu şekilde ifade eder: ‘’Hayat katliamlara tanıklık eden insanlar için aynı değildi. 

Sonra belki de bir röntgenciden başka bir şey olmadığı düşüncesiyle daha çok 

korktu. Kendi hayatından korkmamıştı, bu yüzden katliam dışsal, onun dışında 

oldu; onları güvende olduğunu bilmenin rahatlığıyla izlemişti.’’ (168). Savaş 

başlamadan hemen önce aileye başka bir karakter daha katılmıştır, eser boyunca 

hiçbir zaman ismiyle hitap edilmeyen bunun yerine her zaman Baby (Bebek) olarak 

anılan bebek. Baby Odenigbo’nun bir köylü kızıyla Olanna’yı aldatması 

sonucunda doğmuştur. Annesi Baby’yi reddetmiş, Olanna’da kendi çocuğuymuş 

gibi sahiplenmiştir. Olanna kaotik savaş bölgesinde iyi bir çocukluk geçirmesi için 

çabalar fakat kabile Igbolarına karşı gerçek duyguları da ortaya çıkar. Mülteci 

kampında yaşamak zorunda kalan Olanna Baby’nin oynadığı kabile çocuklarından 

yerli aksanı ve ruhlara inanma gibi alışkanlıklar edinmesini istemez (331-327). 

Hatta Olanna yeniden yer değiştirmek zorunda kaldıklarında yer bulmasını 

istedikleri arkadaşlarından ‘’Profesör Achara’nın Baby’nin oynayabileceği doğru 

türde çocuklara sahip olması için diğer üniversite insanlarına yakın bir konaklama 

yeri bulmasını’’ kuvvetle umuyordu (186). Olanna’ya göre, ‘’Doğru insan türü 

Igbo kabilelerinden değil, üniversite mezunu insanlardır.’’ (128). Olanna mülteci 

kampındaki çocukların Baby’ ye dokunmasını bile istemediği için utanç duysa da 

artık fakir Nijeryalılardan hoşlanmadığını inkâr edemez. Nijerya kültürünün bir 

parçası olmak yerine Baby Batı tarzda yetiştirilmeli ve küçük yaştan itibaren 

İngilizce öğretilmelidir. Olanna Igbo dilini konuşuyor olsa da Baby’yi yıkarken 

Igbo yerine klasik bir eski İngiliz çocuk tekerlemesi olan ‘’London Bridge’’i söylüyor 

(122). Odenigbo roman boyunca Batı etkilerinden kaçınmak için elinden gelen her 

şeyi yapsa da Baby’i sonunda Igbo kültürüne göre değil, bir melez olarak 

yetiştirmektedir (Rönnhede, 2019: 20-5). Ayrıca eserde dilin de melezleşmesi söz 

konusudur. Dilde melezleşme iki veya daha fazla dilin sıklıkla birbirine karışması 

ile yeni bir melez dil türü ortaya çıkar. Karakterlerin İngilizce konuşması, onların 

İngiliz ideolojisini benimsedikleri anlamına gelmemektedir. İngilizceleri Igbo 



155  

kelimeleri ve ifadeleriyle iç içedir. Dolayısıyla karakterlerin kullandığı İngilizce 

dilinin melez yapısı dilin postkolonyal kimlik oluşumuna hizmet ettiğini de 

göstermektedir. Son olarak Adichie’nin eserinde postkolonyal ve feminist teoriler 

hem birbiriyle paralellik hem de kesişimsellik (intersection) gösterirler. 

Postkolonyal feminizm hem sömürgeci hem de feminist çalışmaların bir 

müdahalesidir. Kadınların hayatları, öznellikleri, işleri, cinsellikleri ve haklarıyla 

ilgili farklı mücadelelerde kolonyalizm ve neokolonyalizmin cinsiyet, ulus, sınıf, 

ırk ve cinsellikle kesişir. Üçüncü dünya kökenli feministlerin çalışmaları ve 

tanınabilir bir postkolonyal feminizmi tanımlamak için belirledikleri gündemlerle 

özdeşleştirilir. Hem feminizm hem de postkolonyal temsilin ve dilin oluşumu 

tanımlamak ve öznelliğin inşası için ne kadar önemli olduğuyla ilgilenen Adichie 

dili ataerkilliği ve emperyal gücü miras yoluyla altüst etmek için bir araç olarak 

kullanmıştır ve bu nedenle önceki kolonyal dil ve ilkel dişil dil aracılığıyla dilsel 

bir özgünlüğü geri kazanmaya çalışmıştır (Adhikary, 2020: 5). 

Sonuç olarak Chimamanda Ngozi Adichie Yükselen Güneşin Ülkesinde 

adlı eseriyle postkolonyal feminist teori ve tartışma alanlarından faydalanarak 

Üçüncü Dünya kadınlarının farklı yönlerine vurgu yapmaktadır. Adichie’nin 

karakterleri patriyarkanın, sömürgeciliğin ve savaşların ezilen, boyun eğen 

kurbanları yerine sesini çıkaran, muhalefet eden, sisteme karşı çıkan kişiler olarak 

öne çıkar. Savaşta bile hem savaş alanlarında hem de aile içinde hayati roller 

üstlenirler. Hem savaşta mücadele ederler hem de ailelerini savaşın ağır 

etkilerinden korumak için ellerinden gelenin en iyisini yapmaya çalışırlar. Ayrıca 

kadın karakterler kendi bedenleri ve cinsellikleri üzerinde kendi özgür ifadeleriyle 

hareket ederler. Böylece Adichie karakterleri ile Üçüncü Dünya kadınlarına karşı 

farklı bakış açıları geliştirmenin yolunu açmıştır. 

 

 

 

 

 



156  

DEĞERLENDİRME 

 

İmamın Düşüşü ve Yükselen Güneşin Ülkesinde eserlerinde El Saadawi ve 

Adichie kadınların sadece ataerkil sistem tarafından değil sömürge etkileriyle de 

şekillendiği vurgulamakta, kadın kimlikleri ve toplumsal rollere bakış açısıyla 

harmanlanan kadın mücadelesini yansıtmaktadırlar. İmamın Düşüşü’ nde Üçüncü 

Dünya ülkelerinin modernleşme sürecindeki kimlik krizleri, Batı’nın etkisiyle 

şekillenen toplumsal yapıları ve kadınların bu oluşumlara karşı mücadelesi 

vurgulanmakta, kadının içsel kimlik mücadelesi ve ataerkil baskılar karşısındaki 

sıkışmışlığı aktarılmaktadır. Yükselen Güneşin Ülkesinde de Batı’nın kültürel ve 

politik hegemonyasının Üçüncü Dünya ülkelerindeki kadın kimliklerinin nasıl 

dönüştürdüğü vurgulanmakta, kadınlar postkolonyal toplumlarda modernleşme ve 

geleneksel değerler arasından sıkışan kimliklerini keşfetme mücadelesi 

vermektedirler. 

Postkolonyal feminizm kadınlara atfedilen cinsiyet rollerinin sadece 

geleneklere göre değil, aynı zamanda sömürgenin etkileriyle de şekillendiğinin 

altını çizer. Bu savdan hareketle her iki eserde de kadın karakterler toplumsal 

normlara ve sömürge etkisine karşı özgürlük ve eşitlik mücadelesi vererek 

kimliklerini yeniden yapılandırmaya çalışırlar. İmamın Düşüşü’ nde kadınların 

partriyarkal yapıya karşı mücadeleleri sömürgeci ve Batı’nın kültürel baskılarıyla 

da harmanlanır. Kadınların baskılarla yüzleşmesi toplumsal ve bireysel anlamda 

yeniden kimlik inşasını zorunlu kılar. Benzer şekilde Yükselen Güneşin Ülkesinde 

de kadınlar hem Batı’nın sömürgeci etkileriyle şekillenen yeni düzene hem de 

toplumsal cinsiyet rollerine karşı mücadele ederler. Postkolonyal feminizm bu 

mücadelelerin sadece bireysel değil toplumsal bir değişime de yol açtığını savunur. 

Postkolonyal feminizm kadınların sömürgeci yapıları aşmalarıyla birlikte 

kendi kimliklerini özgürleştirdiklerini ve yeniden inşa ettiklerini vurgular. Bu 

bağlamda İmamın Düşüşü’ nde kadın kimliği toplumsal normların ötesinde 

Batı’nın dayattığı modernleşme fikriyle de şekillenmekte, kadın özgürlüğü 

geleneksel ve modernin çatışmasıyla gerçekleşmektedir. Yükselen Güneşin 

Ülkesinde ise kadınların geleneksele ve Batı etkilerine karşı direnişi 

postkolonyal bir özgürleşme sürecine eş değer olur. Kadın kimliğini geçmişin 



157  

izlerinden kurtulma ve kendini yeniden tanımlama çabasıyla şekillenir. Her iki 

eserde sömürgeci miras eleştirilir ve bu etkiden kurtulmaya çalışan kadınlar 

betimlenir. Her iki eserde hem toplumsal hem de kültürel açıdan kadınların 

karşılaştıkları baskılar ve bu baskılara direnme biçimleri postkolonyal bir 

perspektiften irdelenir. Her iki eserde toplumlardaki sömürgeci etkilerin kadının 

toplumsal rolünü nasıl dönüştürdüğü ve bu dönüşümün etkileri sorunsallaştırılır. 

Her iki eser postkolonyal feminizm bakış açısıyla kadınların kimlik mücadelesi ve 

toplumsal cinsiyet rollerine dair önemli temalar sunmakta hem patriyarkal zihne 

hem Batı’nın baskısına karşı direnerek özgürlük ve eşitlik mücadelesi veren 

kadınların özgürleşme sürecini ve bu süreçte karşılaştıkları zorlukları anlamamıza 

yardımcı olmaktadır. 

Sonuç olarak, Nawal El Saadawi’nin İmamın Düşüşü ve Chimamanda Ngozi 

Adichie’nin Yükselen Güneşin Ülkesinde, postkolonyal feminizm perspektifinden 

bakıldığında, kadınların toplumda karşılaştıkları çok katmanlı baskılar ve bu 

baskılarla nasıl başa çıktıkları konusunda derinlemesine bir inceleme sunar. Her iki 

yazar da kadınların kimliklerini ve toplumsal rollerini dönüştürme sürecinde, 

yalnızca patriyarkaya karşı değil, aynı zamanda sömürgecilik, etnik kimlik ve 

toplumsal normlara karşı verdikleri mücadeleyi anlatır. Adichie ve El Saadawi, 

kadınların kendi kimliklerini bulmaları, seslerini duyurmaları ve özgürleşmeleri için 

cesur adımlar atmalarını savunarak, postkolonyal feminizmin evrensel 

mücadelelerini vurgularlar. 

 

 

 

 

 

 

 



158  

SONUÇ 

Feminizmin temel öznesi olan kadına tarihsel süreç içerisinde kültürel ve 

toplumsal normlara göre çeşitli roller atfedilmiştir. Paleolitik dönemden 

aydınlanma dönemine kadar kadının toplumsal yeri farklılaşmış, kadınların 

fiziksel ve toplumsal rollerinin sorunsallaştırılması kadın hakları ve feminizmin 

doğmasına zemin hazırlamıştır. Paleolitik dönemde avcı toplayıcı hayat içerisinde 

kadınların konumunun daha eşitlikçi olduğu ve sadece ev içi yaşamla sınırlı değil 

dışsal faaliyetlerde de kadının aktif olduğu görülmüştür. Ortaçağ’a gelindiğinde 

Hıristiyanlığın da etkisiyle kadınların toplumsal yapı içinde rolleri sınırlandırılmış, 

anne, eş gibi kavramlarla özdeşleştirilerek evsel alana yönlendirilmişlerdir. 

Arından Rönesans dönemine geçilmiş, bu dönemde her ne kadar sanat ve bilimde 

büyük ilerlemeler kaydedilse de kadınların toplumsal rollerinde değişim olmamış, 

eğitim, iş gücü ve kamusal alanda erkeklerle eşit haklara sahip olamamışlardır. 

Kadınların eğitimi ve entelektüel gelişimleri ve ikincil konumları erken modern 

dönemde tartışılmaya başlanmış, böylece feminizmin temelleri atılmıştır. 

Ortaçağ’dan Aydınlanma Dönemine kadar kadınlar sınırlı toplumsal rollere 

hapsedilirken Aydınlanmayla birlikte kadın hakları ve toplumsal eşitlik üzerine 

düşünceler yeniden gün yüzüne çıkarılmıştır. Modern anlamda feminizmin 

temelleri on sekizinci yüzyılda atılamaya başlanmış, on dokuzuncu yüzyıl feminist 

hareketleriyle de ivme kazanmıştır. Kadınların toplumsal rollerini sorgulayan bu 

hareketler kadınlara eşit hak ve özgürlük talepleriyle günümüz feminizminin 

köklerini oluşturmuşlardır. 

Feminizm ve tarihsel süreçleri ele alındığında toplumlarda kadınlara 

yönelik tutumlarda ve kadın hakları konusunda giderek daha fazla farkındalık 

oluşturulduğu gözlemlenmektedir. Feminizmin erken dönemleri incelendiğinde 

Batı’da özellikle aydınlanma düşüncesiyle şekillendiği görülmektedir fakat 

Aydınlanma döneminde her ne kadar bireysel hak ve özgürlükler gibi evrensel 

değerler savunulsa da kadınlara eşitlik konusunda pasif kalınmıştır. Bu durumu 

eleştiren Mary Wollstonecraft gibi düşünürler eşit hak mücadelesi talep etmiş 

böylece kadınların toplumsal ve hukuki hakları gündeme gelmiştir. Bu süreçte 

özellikle kadınların oy kullanma hakkı kazanılmış ve kadınların siyasal alanda var 

olma mücadelesi verilmiştir. İlk dalga feminizm adı verilen bu süreci ikinci dalga 



159  

feminizm izlemiş; ikinci dalga feminizm de 1960’larda başlayıp 1980’ler de sona 

ermiştir. Bu dalgada sosyal, kültürel ve ekonomik eşitlik arayışına odaklanılarak 

feminizmin kapsamı biraz daha genişletilmiştir. Kadınların iş gücüne katılımı 

artmış, eşit işe eşit ücret hakkı ve iş yerinde cinsiyet ayrımcılığını ortadan 

kaldırmak için mücadele verilmiştir. 1960’larda doğum kontrol haplarının 

üretilmesiyle de kadınlar kendi bedenleri üzerinde daha fazla söz sahibi olmaya 

başlamıştır. Betty Friedan gibi düşünürler kadınların ev içindeki rollerine dair 

toplumsal normlara meydan okumuştur. 1990’larda ise üçüncü dalga feminizm 

çeşitlilik odaklı hareket ederek feminizme yeni bakış açıları kazandırmıştır. 

Yalnızca Beyaz, orta sınıf kadınların deneyimlerine odaklanan feminizm bu dalga 

ile birlikte farklı ırk, sınıf, etnik köken, cinsel yönelim ve kimliklerin çeşitliliğini 

de onaylamıştır. Kimberlé Crenshaw’ın kesişimsellik kavramı bu harekete büyük 

katkı sağlamış; kesişimsellik ile farklı kimliklerin birbirini etkilediği ve kadanların 

deneyimlerinin tekdüze olmadığı vurgulanmıştır. 

Küreselleşmeyle birlikte dördüncü dalgaya evrilen ve günümüzü de 

kapsayan feminist hareket sadece kadın haklarıyla değil, toplumsal cinsiyet 

eşitliğini savunan bir hareket olarak genişlemiştir. Özellikle internetin 

yaygınlaşmasıyla sosyal medya üzerinden örgütlenen toplumsal hareketler 

feminizmi küresel ölçekte güçlendirmiştir. Bu bağlamda feminizm için toplumsal 

değişimlerin ve kadın hakları üzerindeki mücadelenin göstergesi olduğunu 

söyleyebiliriz. Feminizm hâlâ evrilen bir süreçtir. İzmlerin baş kısmı değişse de 

cinsiyet ayrımcılığı ve kadın haklarının kısıtlanması var oldukça da devam 

edecektir. Önemli olan eşitliğin savunulması değil kadın erkek arasında adaletin 

sağlanması, toplumsal cinsiyet kodlarının değiştirilmesidir. Feminizm pratiğe 

dökülen bir mücadele alanı olarak ideolojisini besleyen ve kadın deneyimlerini 

derinlemesine irdeleyen kuramlarını da geliştirmiş; kuramlar ile toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğine karşı verilen mücadele bilimsel ve sistematik bir çerçeveye 

oturtturulmuştur. Feminist kuramlar feminizmin çeşitli yönlerini inceleyerek 

toplumsal, kültürel ve tarihsel bağlamda kadınların maruz kaldıkları baskıları ve 

eşitsizlikleri analiz ederek, bu eşitsizliklerin sebeplerini sorgulamış, ekonomik 

sistemler ve cinsiyet rollerinin kadını nasıl şekillendirdiği yönünde geniş bir 

perspektif sunmuştur. Feminizm toplumsal cinsiyet eşitsizliği ile mücadele etmek 



160  

için bir eylem planı sunarken, feminist kuramlar da bu mücadeleyi daha teorik bir 

düzeye taşımıştır. Söz gelimi, radikal feminist kuram pakriyarkanın toplumsal 

yapıları nasıl şekillendirdiğini analiz ederken, liberal feminist kuram kadınların 

hukuki ve siyasi haklarının iyileştirilmesi gerektiğini iddia etmiştir. Yine Marksist 

feminist kuram kadınların ekonomik bağımsızlığını ve kapitalist sistemin 

kadınları nasıl sömürdüğünü açıklarken, postkolonyal feminist kuram küresel 

bağlamda kadınların maruz kaldığı çok katmanlı baskıları ortaya koymuştur. 

Dolayısıyla feminizm cinsiyet eşitsizliklerine karşı toplumsal bir değişim talep 

eden bir hareketken feminist kuramlar ile toplumsal değişimi anlamlandırılarak, 

teorik temeller ortaya koyan bir episteme dönüşmüştür. 

Feminizm ve feminist kuramlar toplumsal cinsiyet eşitsizliklerine karşı 

Batı merkezli bir bakış açısı sunarak kadın deneyimlerini genellemiştir. Bu 

feminist yaklaşımlar, özellikle Batılı kadınların özgürlüğü için yasal haklar ve 

toplumsal yapılar üzerinde değişiklikler talep etmiş, dünya üzerindeki ‘öteki’ 

olarak adlandırılan kadınların farklı sosyal, kültürel ve ekonomik bağlamdaki 

mücadelelerini yok saymıştır. Özellikle ırk, sınıf ve coğrafya gibi faktörlerin kadın 

deneyimlerini nasıl şekillendirdiği göz ardı edilmiş ve homojen bir kadın figürü 

yaratılmıştır. Bu noktada postkolonyal feminist yaklaşım ‘öteki, Üçüncü Dünya 

kadını’ olarak adlandırılan, Batılı olmayan kadınların yaşadığı çok katmanlı 

baskıların anlaşılması için kritik bir aşama olmuştur. Postkolonyal feminizm Batı 

merkezli söylemi aşmayı amaçlayan bir yaklaşımdır. 20. yüzyılın ortalarından 

itibaren özellikle sömürgecilikten etkilenen bölgelerdeki kadınlar kendi özgürlük 

mücadelelerini vererek yeni bir feminist bakış açısı geliştirmişlerdir. Diğer 

feminizmlerden farklı olarak kadınların maruz kaldıkları toplumsal cinsiyet 

eşitsizliklerini sadece cinsiyet rolü üzerinden değil, aynı zamanda ırk, sınıf, kültür, 

etnisite ve tarihsel bağlam gibi çoklu bakış açılarından değerlendirir. Batı’nın 

kadın hak ve özgürlüğü arayış mücadelesinin yalnızca partriyarka karşı olmasını 

eleştiren postkolonyal feministler bu mücadelenin aynı zamanda emperyal güçlere 

karşıda da olduğunu savunur. Ayrıca Beyaz kadınların özgürlük mücadelesini 

evrenselleştiren ve kadın deneyimlerini tek bir çerçeveye sığdırmaya çalışan Batı 

feminizminin farklı coğrafyalardaki kadınların özgürlük mücadelesini 

anlamadığını iddia eder. ‘Üçüncü Dünya’ kadınlarının karşılaştığı özgül baskı 



161  

biçimlerine odaklanan postkolonyal feminizm sömürgecilik, sınıf, ırk, etnik kimlik 

ve ataerkil yapılar arasındaki kesişimselliği inceleyerek Batı dışında kalan 

kadınların seslerini duyulur kılmayı amaçlar. Batı merkezli feminist hareketlerin 

ötesinde kadın özgürlüğünün farklı yolllarla inşasının mümkün olabileceğini 

gösteren postkolonyal feminizm kesişimsellik, kültürel bağlam ve tarihsel 

deneyimleri dikkate alan bir analiz sunarak feminist teoriyi daha kapsayıcı hale 

getirerek feminizmi dönüştürmüştür. Aynı zamanda kadınların sömürgeci 

geçmişlerinden bağımsız bir şekilde kendi kimliklerini ve özgürlük mücadelelerini 

yeniden inşa etmelerine de olanak sağlamıştır. Bu bağlamda postkolonyal 

feminizm yalnızca bir teorik evrim değil, küresel ölçekte kadınların özgürlük 

mücadelesinin daha geniş ve kapsayıcı bir perspektifle ele alınması gerektiğini 

gösteren önemli bir adımdır. 

Postkolonyal feministler Batı merkezli feminist düşüncenin eksikliklerini 

sorgulayarak postkolonyal feminist edebiyatının doğmasında etkili olmuşlardır. 

Postkolonyal feminist edebiyat sömürgecilikten doğan kültürel, toplumsal ve 

politik etkileri inceleyen bir anlayışla şekillenmiş, kadının sadece patriyarka 

tarafından değil, sömürgecilik ve kültürel asimilasyon süreçlerinden de nasıl 

etkilendiğini sorunsallaştırarak sömürgeci etkinin sadece erkekler için değil 

kadınlar içinde belirleyici bir etki olduğunu ortaya koymuştur. Postkolonyal 

feminist yazarlar kadınların farklı kültürler içende yaşadıkları kimlik 

çatışmalarına, özellikle cinsiyet, sınıf ve ırk ekseninde nasıl bir arada olduklarına 

odaklanmış, sömürgeciliğin ataerkil yapılarla nasıl iç içe geçtiğini ortaya çıkararak 

kadının hem sömürge hem de ataerkil zihniyet tarafından ezilme biçimlerini 

irdelemiş ve tarihsel süreç içerisinde marjinalleştirilen kadınların seslerinin 

duyulmasını sağlamışlarıdır. Kültürel baskı ve tarihsel travmaların etkisi altında 

şekillenen kadın deneyimlerini eserlerinde görünür kılan pek çok postkolonyal 

feminist yazar kadınların çoklu deneyimlerini, kimliklerini merkeze alarak ‘öteki’ 

olarak atfedilen kadınların seslerini küresel alanda duyurmuşlardır. 

Postkolonyal feminist perspektifinden eser veren önemli yazarlardan birisi 

Arap dünyasında ve özellikle Mısır’da feminist düşüncenin önemli temsilcilerinden 

olan Nawal El Saadawi’dir. El Saadawi yalnızca kadın hakları ve toplumsal 

cinsiyet eşitsizliği hakkındaki eserleriyle değil, Arap toplumlarının geleneksel 



162  

yapıları ve ataerkil sistemlerine karşı verdiği mücadeleyle de ön plana çıkar. 

Eserlerinin feminist ana teması Arap toplumlularındaki kadınların ataerkil sistem 

tarafından nasıl kontrol altına alındığı ve özgürlüklerin nasıl kısıtlandığıdır. 

Postkolonyal feminist teması ise sömürgecilik sonrası Arap toplumlarının Batı 

etkisinde şekillenen toplumsal yapıları ve güç ilişkileridir. El Saadawi kadınları 

ataerkil yapıların ve kolonyal geçmişin hem kurbanı hem de sorgulayıcısı olarak 

betimlemekte ve kadınların farklı toplumsal, kültürel ve tarihsel koşullarda 

karşılaştıkları baskılara dikkatleri çekmektedir. Batılı güçlerin Arap toplumlarına 

dayattığı modernleşme sürecini eleştirirken kadınların bu dönüşümlerde nasıl 

ezildiği ve marjinalleştirildiğini vurgulayan El Saadawi kadınların sömürgeciliğin 

getirdiği yabancılaşma ve kimlik krizleriyle de baş etmek zorunda kaldıklarını 

iddia etmektedir. El Saadawi’nin bir diğer postkolonyal feminist teması da 

sömürgeci ve dini güçlerin Arap toplumlarındaki kadınlar üzerindeki etkisidir. El 

Saadawi Batı’nın kültürel etkisinin dini ideolojilerle birleşerek kadınları hem 

evrenselde hem de yerelde ikincil konuma düşürdüğünün ve kadınları kısıtlayan 

geleneksel yapılar oluşturduğunun altını çizmektedir. 

Nawal El Saadawi’nin postkolonyal feminist bakış açısıyla kaleme aldığı 

eserlerin başında İmamın Düşüşü (1987) gelmektedir. Bu eser Arap dünyasının 

toplumsal yapısı ve kadınların toplumdaki yeri üzerine derinlemesine bir eleştiri 

sunduğu ve hem dini hem de toplumsal baskıları irdelediği için oldukça önemlidir. 

El Saadawi Mısır’da dini ve politik gücü elinde bulunduran bir imam figürü 

betimleyerek toplumdaki toplumsal ve cinsiyet temelli hiyerarşileri ve bu yapıların 

birbiriyle nasıl iç içe geçtiğini gözler önüne serer. Ayrıca El Saadawi eseriyle 

toplumdaki otorite figürlerin kadınları nasıl tahakküm altına aldığını; sosyal ve 

dini normlar aracılığıyla da nasıl kontrol ettiğini sorunsallaştırır. Cinsiyet 

eşitsizliği, kadın bedeni üzerindeki kontrol, dini baskılar gibi temalarla 

güçlendirdiği kurgusunu kadının ataerkil düzen ve erkek egemen yapılarla da 

mücadelesini harmanlayarak genişletir. El Saadawi Batı’nın Arap dünyasındaki 

etkisini sadece ekonomik ve politik olmadığını aynı zamanda kültürel ve dini 

düzeyde de olduğunu vurgular. Bu söylemleriyle kadınların çok katmanlı baskı 

altında olduğunu savunur. Kadınların maruz kaldıkları baskılar nedeniyle seslerinin 

bastırıldığını iddia eden El Saadawi erkek egemenliğinin toplumda nasıl 



163  

sürdürüldüğünü ortaya çıkarır. Bu bağlamda İmamın Düşüşü Arap dünyasında 

yerleşik olan erkek egemen düzenin ve bu düzenin kadınlar üzerindeki etkilerinin 

hem yerel hem de küresel bir düzlemde nasıl şekillendiğini gösterir. Kadınların 

özgürleşmesinin önündeki engelleri toplumsal, cinsiyet, din ve politik güç ilişkileri 

çerçevesinde tartışarak, bu sorunların çözülmesi için toplumsal değişimin ve kadın 

direnişinin önemini vurgular. 

Postkolonyal feminist perspektifinden eser veren bir diğer önemli yazar da 

Chimamanda Ngozi Adichie’dir. Kadınların toplumdaki eşitsiz konumlarını 

sorgulayan ve onlara ses veren yazarlardan olan Adichie kadınların tüm toplumu 

dönüştürebilecek güce sahip olduklarını savunur. Eserlerinde kadınların eşit 

haklara sahip olmalarının sadece bir insanlık meselesi olmadığını aynı zamanda 

tüm toplumların daha adil, eşitlikçi ve sağlıklı şekilde gelişmesi için de kritik 

olduğunu ifade eder. Eserlerinin feminist teması kadınların sadece cinsiyet 

açısından değil kültürel, ekonomik ve toplumsal açıdan eşit haklara sahip olarak 

kendi kaderlerini kontrol etmeleri düşüncesidir. Postkolonyal feminist teması 

ise kimlik, aidiyet, toplumsal cinsiyet eşitsizliği, ırk, göç ve sömürgecilik sonrası 

toplumsal yapılardır. Batı merkezli feminist anlayışların yetersizliğini ve 

sömürgeci geçmişin kadınların deneyimleri üzerindeki etkilerini derinlemesine 

irdeleyen Adichie özellikle Afrika ve diasporadaki kadınların karşılaştığı 

toplumsal zorlukları ele alır. Adichie kimliklerin yalnızca bireyler tarafından değil, 

sömürgeci geçmiş ve kültürel normlar tarafından da şekillendirildiğini savunur. 

Adichie’nin eserlerinde kadın karakterler çoğu zaman kendi içsel güçlerini 

keşfederek kendi kimliklerini bulma mücadelesine girer, aile içi baskılara direnç 

gösterirler. Kadınları güçlü, bağımsız ve kendi kaderlerini şekillendirebilme 

potansiyeline sahip bireyler olarak betimleyen Adichie, yine karakterleri 

aracılığıyla toplumsal cinsiyetin toplumsal ve kültürel bağlamda ne kadar derin 

köklerinin olduğunu ve bu engelleri aşma mücadelesinin ne kadar karmaşık ve çok 

katmanlı bir süreç olduğunu gösterir. Adichie yerel bağlamda anlam kazanan bir 

özgürleşme ve eşitlik mücadelesi vererek eserlerini kadınların kendi kimliklerini 

ve haklarını savundukları güçlü bir anlatıya dönüştürür ve küresel feminizmi yerel 

bağlamda anlamlı ve etkili kılacak bir perspektif sunar. 

 



164  

Yükselen Güneşin Ülkesinde (2006) Adichie’nin en çok okunan eserlerin 

başında gelir. Adichie eseriyle sadece Afrika’nın tarihsel bir dönemini 

derinlemesine irdelememiş, savaşın, aşkın ve kimliğin insan hayatındaki 

dönüşümünü de okuyucuya aktarmıştır. Kadınların toplumsal yapılar ve savaş 

koşulları karşısında hayatta kalma ve kendilerini ifade etme mücadelelerini aktaran 

Adichie, Biafra Savaşı gibi büyük bir olayla bireysel ve toplumsal yaşam arasındaki 

bağlantıyı kurarak tarihsel bir arka planı dramla harmanlamıştır. Postkolonyal 

feminizm perspektifinden de savaşın ve sömürgeci geçmişin Afrika toplumlarında 

ve kadınların yaşadığı deneyimlerde nasıl izler bıraktığını irdeleyerek postkolonyal 

feminizmin ana tartışma alanları olan kimlik, toplumsal eşitsizlik, kültürel 

çatışmalar ve kadınların kendi seslerini bulma çabalarını detaylandırmıştır. Ayrıca 

Adichie erkek egemen toplumların kadınları nasıl baskıladığını, onları savaşın ve 

toplumsal yapının kurbanı haline dönüştürdüğünü de vurgular. Kadın karakterlerin 

yansıttığı direnç ve başkaldırı ile savaş ve patriyarkal yapılarla mücadele mesajını 

vererek kadınların kendi öykülerini yeniden yazmalarının önemini belirtir. Çünkü 

kadınlar sadece kurban değil aynı zamanda toplumlarını dönüştüren aktif 

bireylerdir ve kadının özgürleşmesi hem patriyarkaya hem de etnik ve kültürel 

ayrımcılığa karşı bir direniştir. 

Sonuç olarak Nawal El Saadawi ve Chimamanda Ngozi Adichie klasik 

feminizmin kadınları homojenleştirici bakış açısına karşı çıkarak özellikle 

sömürge geçmişi ve toplumsal yapılarıyla farklılaşan Üçüncü Dünya kadınlarının 

deneyimlerini derinlemesine işler. Her iki yazar eril söyleme ve ataerkil sisteme 

karşı durarak ve Batı feminizminin genelleme ve kültürel önyargılarında uzak 

durarak ‘ötekileştirilen’ kadınların deneyimlerine dair kendi bakış açılarından 

kapsamlı ve özgün bir analiz sunarlar. Nawal El Saadawi İmamın Düşüşü eserinde 

Arap dünyasında kadınların yaşadığı baskıların Batı feminizm anlayışından farklı 

olduğunu gösterir. Kadınların özgürlüğünün yalnızca cinsiyet temelli bir eşitsizlik 

meselesi olmadığını din, kültür ve toplumsal yapıların da özgürlük anlayışını 

şekillendirdiğini ifade eder. Batı feminizminde özgürleşme anlayışının cinsel 

özgürlük ve kişisel haklar üzerinden şekillenirken Arap dünyasında kadınların 

yaşadığı cinsel ve toplumsal baskılara dikkat çekerek kadın bedenine yönelik 

evrensel Batı yaklaşımlarının kültürel bağlamları göz ardı ettiğini ortaya koyar. 



165  

Chimamanda Ngozi Adichie ise Yükselen Güneşin Ülkesinde eserinde Batı 

feminizminin ırk, sınıf ve kültürel farklılıkları göz ardı eden evrenselci 

yaklaşımına karşı çıkar. Batı feminizminin evrensel özgürlük anlayışına karşı 

kadınların farklı coğrafyalarda karşılaştıkları özgürleşme yollarını anlatır. Adichie 

özellikle Nijerya’da etnik kimliklerin kadın yaşamlarına etkisini irdeler. Savaş ve 

etnik çatışmaların kadın kimliklerini nasıl şekillendirdiğini hatta bazen 

marjinalleştirerek toplumdan dışlanmasına neden olduğunu gösterir. Batı 

feminizminin cinsiyet ayrımcılığına odaklanmasını eleştiren Adichie Üçüncü 

Dünya kadınlarının etnik ve kültürel kimliklerinden dolayı da 

marjinalleşebileceklerini vurgular. Bu bağlamda El Saadawi ve Adichie Batı 

feminizminin genelleyici ve homojenleştirici bakış açısını eleştirerek Üçüncü 

Dünya kadınlarının deneyimlerine özgün bir perspektif geliştirirler. Her iki yazar 

da kadınların yaşadığı toplumsal ve kültürel baskıların Batı’daki kadınların 

deneyimlerinden farklı olduğunu ve bu farklılıkların kadın özgürleşme 

mücadelesinde önemli rol oynadığını belirtirler. El Saadawi dini ve kültürel 

baskıları, Adichie ise etnik kimlik ve savaşın kadınlar üzerindeki etkisini irdeler. 

Her iki yazar Batı feminizminin kadın kimliği ve özgürlüğü konusunda tek tip bir 

yaklaşım sunduğunu fakat Üçüncü Dünya kadınlarının verdiği özgürlük 

mücadelesinin çok daha katmanlı ve karmaşık olduğunu ortaya koyarlar. 

Dolayısıyla yazarların perspektiflerinin Batı feminizminin sınırlarını aştığını ve 

kadın özgürlüğünü daha kapsamlı bir şekilde ele almayı mümkün kıldığını 

söylemek mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 



166  

KAYNAKÇA 

 
Achebe, C. (2012). There Was a Country A personal History of Biafra. London :  

Penguin.  

Addis, E. (2025, 01 25). africanwords. https://africainwords.com/2020/02/03/a- 

dizzying-tale-of-duality-a-review-of-nawal-el-saadawis-the-fall-of-the-

imam/ adresinden alındı. 

Adesanmi, P., & Dunton, C. (2005). Nigeria's Third Generation  

Writing:Historiography and PreliminaryTheoretical Considerations. R. 

University içinde, English in Africa (s. 7- 19). JSTOR. 

Adhikary, R. P. (2020). Resistance to Patriarchal Ideology and Colonial Legacy in  

Adichie's Half of a Yellow Sun . International Journal of Arts Humanities 

and Social Sciences Studies , 1-8. 

Adichie, C. N. (2007). Half of a Yellow Sun. New York&London: Harper  

Perennial. Adichie, C. N. (2008). African “Authenticity” and the 

Biafran Experience.Transition:Indiana University Press. 

Adichie, C. N. (2013). Americanah. New York: Library of Congress Cataloging- 

in- Publication Data.  

Aghasiyev, K. (2024). Examining Double Colonization and Subalternity in  

Jamaica Kincaid's Girl through a Postcolonial Feminist Perspective. 

Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi , 500-12. 

Ahmad, A. (2015). Islamic Feminism - A Contradiction In Terms. Fes India Paper, 1- 

12. Akan, E. (2020). Feminizmin -e Hali : Dijital Feminizm Üzerine Bir  

Araştırma. UluslararasıSosyal Bilimler Dergisi, 1-22. 

Akbaş, A. (2023). Gayatri Chakravorty Spivak and Notes on Postcolonial Theory. Kültür  

Araştırmaları Dergisi, 292-30. 

Akmeşe, Z. B., & Bilge, A. (2014). Kadın Sünnetinin Kadının Ruhsal Durumuna Etkisi. 

Ege Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Dergisi, 101-110. 

Aksoy, N. (2009). Kurgulanmış Benlikler. İstanbul: İletişim  

Yayınları.  

Alcoff, L. (1991-2). The Problem of Speaking for Others. Cultural Critique,  

5-32.   

Y. (2017). Emerging Themes in Chimamanda N. Adichie’s Fiction: Ethnic and 

National Identity Narratives in Half of a Yellow Sun and “A Private Experience”. 
IOSR Journal Of Humanities And Social Science, 105-109. 

Alptekin, D. (2008). Üçüncü Dünya Ülkelerinde Kadın Hakları Bağlamında Feminizm. 

Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 21-33. 

Alptekin, Y. (2015). Kapitalizmin Ortaya Çıkışı:Jeo-Kültürel Yaklaşım. KTÜ SBE Sos. Bil. 

Dergisi, 231-241. 

 

Alqahtani, N. H. (2017). Muslim Feminisms and Fictions in a Postcolonial  

Frame: Case Studies of Nawal El Saadawi and Leila Aboulela. University 

of Kent, PhD thesis, 1- 351. 

https://africainwords.com/2020/02/03/a-


167  

Alsancak, N. D. (2019). Üçüncü Dünya Güvenlik ve Postkolonyal Güvenlik  

Yaklaşımları Arasındaki Farklılıklar: Devlet, Kültür ve Modernite. 

Uluslararası İlişkiler Dergisi, 13-31. 

Althaus, F. A. (1997). Female Circumcision: Rite of Passage or Violation of Rights? 
International Family Planning Perspectives, 130-133. 

Altınbaş, D. (2006). Feminist Tartışmalarda Liberal Feminizm. Kadın  

Araştırmaları Dergisi, 21- 52. 

Alvesson, M., & Billing, Y. D. (2009). Understanding Gender and Organizations. 

London: Sage Publications. 

Al‐wazedi, U. (2020). Postcolonial Feminism. Companion to Feminist Studies, 155-173. 

Amireh, A. (2025, 01 23). theconversation. https://theconversation.com/nawal-el-

saadawis- intellectual-life-reflected-eight-decades-of-arab-society-and-culture-157972 

adresinden alındı. 

 Anar, B. (2011). Evli ve Çalışan Yetişkinlikerin Toplumsal Cinsiyet Rolleri ile Evlilik  

Doyumu ve İş Doyumu İlişkisinin İncelenmesi. Çukurova Üniversitesi SBE  

Yüksek Lisans Tezi, 120. 

Andersen, M. L., & Howard, F. T. (1996). Sociology: Understanding a Diverse Society. 

USA: Thomson/Wadsworth. 

Ansiklopedi, Ö. (2024, 16 04). wikipedia.org. www.wikipedia.org/wiki/Sömürgecilik  

adresinden alındı. 

Anwar, R. H., Sadija, Z., & Urooj, Y. (2021). Third Wave Feminism Third Wave  

Feminism And Women's Invisibility In The Discourse Of Politics. Journal of 

Gender Studies, 133-152. 

Arargüç, B. (209). Sömürgecilik Sorunu Işığında İrlanda: Azizler ve Alimler. Atatürk  

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1-101. 

Arargüç, F. (2002). Sömürgeci ve Emperyalist Söylem Işığında Rudyard Kipling ve Kim. 

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, doktora tezi, 1-160. 

Argunşah, H. E. (1999). Kadın ve Edebiyat I. Kaşgar, 34-40. 

Atkinson, T.-G. (2014). The Descent from Radical Feminism to Postmodernism. A  

Revolutionary Moment: Women’s Liberation in the Late 1960s and the Early 

1970s (s. 27-29). Boston: Women’s, Gender, & Sexuality Studies Program. 

Avcil, C. (2020). Kesişimsellik: Feminizmde Kapsam Genişlemesine Doğru. Journal of  

Oriental Scientific Research, 1290-1312.  

Ay, Z. (2018). Feminizm ve Murathan Mungan Şiiri. Ardahan Üniversitesi Sosyal Bilimler  

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1-91.  

Aydın, F. M. (2019). Madunun sesi ve temsili: Kavramsal ve teorik değerlendirmeler. 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim Dalı Yüksek 

Lisans Tezi, 1-112. 

Aydın, K. (1999). Images of Turkey in Western Literature. London: The Eothen Press. 

Aydoğdu, F. (2017). Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Gelişimi ve Cinsel Eğitim. Ş. Ö. Aynal  

içinde, Çocuk Gelişimi I-II (s. 71-89). Ankara: Eğiten Kitap. 

Aytemiz, B. U. (2016). Edebiyat ve Toplumsal Cinsiyet. F. Saygılıgil içinde, Toplumsal  

Cinsiyet Tartışmaları (s. 51-67). Ankara: Dipnot Yayınları. 

 

file:///s:/theconversation.com/nawal-el-saad
file:///s:/theconversation.com/nawal-el-saad
http://www.wikipedia.org/wiki/Sömürgecilik


168  

Bayraktar, G. (2023). İkinci Dalga Feminist Hareketin Feminizmin Gelişimindeki  

Dönüştürücü Rolü. Advances in Women’s Studies, 49-56. 

Beauvoir, S. (1993). Kadın: İkinci Cins I Genç Kızlık Çağı çev: Bertan Onaran.  

İstanbul: Payel Yayınları.  

Beauvoir, S. D. (2000). Kadın: İkinci cins, Bağımsızlığa Doğru çev:Seçkin Selvi.  

İstanbul: Payel Yayınları. 

Beauvoir, S. D. (2012). The Second Sex. USA: Pei Koay. 

Beauvoir, S. D. (2020). İkinci Cinsiyet II çev. Gülnur Acar Savran. İstanbul: Koç  

Üniversitesi Yayınları.  

Bekler, E. (2023). A Cultural Materialist Reading of Wide Sargasso Sea by Jean Rhys. Van  

Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 88-101. 

Berger, J. (1972). Ways of Seeing. London: British Broadcasting Cooparation and Penguin  

Books.  

Berkovitch, N., & Bradley, K. (1999). The Globalization of Women's Status:  

Consensus/Dissensus in the World Polity. Sociological Perspectives, 481-498. 

Bhasin, K., Menon, R., & Nighat, S. (1994). Against All Odds - Essays On Women, Religion,  

and Development From India and Pakistan . New Delhi: Kali for Women. 

Bolat, E. (2023). Social Stigmatization and Penalization of Women in Saadawi’s the Fall  

of the Imam. Folklor Akademi Dergisi, 378 – 387.  

Boulding, E. (1977). The Underside Of History: A View Of Women Through Time. 

Boulder,Colo.: Westview Press.  

Bragg, B. (2017). Racial Identification, Diaspora Subjectivity, and Black Consciousness in  

Chimamanda Ngozi Adichie’s Americanah. South Atlantic Review., 121-138. 

Brandman, M. (2025, 02 13).   

https://www.womenshistory.org/education-

 resources/biographies/audre-lorde adresinden alındı 

Brindou, K. N. (2023). The Survival of the African Diaspora in Chimamanda Ngozi  

Adichie’s Americanah and Amma Darko’s Between Two Worlds. Université de San 

Pedro, 319-42. 

Brown, L. S. (1995). Beyond Feminism: Anarchism and Human Freedom. San  

Francisco: AK Press.  

Bruner, C. (1994). Unwinding Threads Writing by Women in Africa. Oxford: Heinemann  

Educational Publishers.  

Bulut, Y. (2004). Oryantalizmin Kısa Tarihi. İstanbul: Küre Yayınları. 

Burke, T. (2024, 05 01). History and inception. https://metoomvmt.org/get- 

to- knowus/history-inception/ adresinden alındı 

Buss, D. M. (1995). Psychological Sex Differences: Origins Through Sexual Selection. 

American Psychologist, 164-168. 

Bussey, K., & Bandura, A. (1999). Social Cognitive Theory of Gender Development and  

Differentiation. Psychological Review, 676-713.  

 

Butler, J. (2016). Cinsiyet Belası: Feminizmin ve Kimliğin Altüst Edilmesi çev:Başak Ertür. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

http://www.womenshistory.org/education-
http://www.womenshistory.org/education-
https://metoomvmt.org/get-


169  

Calas, M. B., & Smircich, L. (1999). From ‘The Woman’s’ Point of View: Feminist  

Approaches to Organization Studies. S. R. Clegg, & C. Hardy içinde, Studying 

Organization: Theory and Method (s. 218-258). London: Sage Publication. 

Carnaghan, E., & Bahry, D. (1990). Political Attitudes and the Gender Gap in the  

USSR:Evidence from FormerSoviet Citizens. Comparative Politics, 379-399.  

CharlotteKroløkke, & Sørenson, A. S. (2005). Three Waves of Feminism: From Suffragettes  

to Grrls. In Contemporary Gender Communication Theories , 1-23. 

Childs, P., & Williams, P. (1997). An Introduction To Post-Colonial Theory. London :  

Routledge.   

Chipato, F. (2023). The Global Politics of African Identity: Pan-Africanism and the. Global  

Studies Quarterly Challenge of Afropolitanism, 1-11.  

Chowdhry, G., & Nair, S. (2002). Power, Postcolonialism, and International Relations:  

Reading Race, Gender, and Class. London: Routledge Press.  

Christophers, B. (2007). Ships in the Night: Journeys in Cultural Imperialism and  

Postcolonialism. International Journal of Cultural Studies, 283-302.  

Cingil, T. (2022). Üniversiteli Kadın Öğrencilerin Feminist Kimlik Gelişimi, Toplumsal  

Cinsiyet Algısı ve Psikolojik İyi Oluş Arasındaki İlişkilerin İncelenmesi. Aksaray 

Üniversitesi SBE Yüksek Lisans Tezi, 1-147. 

Cirhinlioğlu, R. P. (2008). Feminist Düşünce. İstanbul: Gündoğan Yayınları. 

 Cochrane, K. (2024, 05 01). The fourth wave of feminsim: Meet the rebel  

women.https://www.theguardian.com/world/2013/dec/10/fourth-

wavefeminism-rebel- women adresinden alındı 

Collins, S. D. (1974). A Different Heaven and Earth. Pennsylvania: Judson Press. 

Conway, J. M. (2017). Troubling transnational feminism(s): Theorising activist  

praxis.Feminist Theory, 205-227. 

Coşkun, G. (2019). Postkolonyal Toplumlarda Feminizm Algısı: Afrikalılar Örneği. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi yüksek lisans tezi, 1-135. 

Cottais, C. (2024, 05 03). Liberal feminism. https://igg-geo.org/wp- 

content/uploads/2021/08/IGG_CCottais_Liberal_feminism2020.pdf 

adresinden alındı 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A Black feminist  

critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory, and antiracist politics. 

University of Chicago Legal Forum, 139-167.  

Çakır, S. (2011). 21. Yüzyıla Girerken Türkiye'de Feminist Çalışmalar, Prof. Dr. Nermin  

Abadan Unat'a Armağan. Feminist Tarih Yazımı: Tarihin Kadınlar İçin, Kadınlar 

Tarafından Yeniden İnşası (s. 505-533) içinde İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Çapçıoğlu, İ., & Çetin, K. (2020). Kavramsal Olarak Toplumsal Cinsiyete Kısa Bir Bakış.M.  

Talas içinde, Toplumsal Cinsiyet (s. 1-390). Ankara: İksad Publishing House. 

Çelik, D. (2020). Feminist Örgüt Kuramları. Journal of Academic Value Studies, 231-243.  

Çelikkol, İ. (2022). Modernizm ve Postmodernizm Tartışmaları Ekseninde Toplumsal 

Cinsiyet, Cinsel Yönelimlerve Cinsiyetsizleştirme. Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 1-163. 

Çetinel, E., & Ersol Yılmaz, S. (2016). Feminist Teori: Yönetim ve Organizasyon Alanına  

Eleştirel Bir Yaklaşım. Çankırı Karatekin Üniversitesi İİBF Dergisi, 119-148. 

http://www.theguardian.com/world/2013/dec/10/fourth-wavefeminism-rebel-
http://www.theguardian.com/world/2013/dec/10/fourth-wavefeminism-rebel-


170  

Çıtak, A. (2008). Kadınların Çalışmasına Yönelik Tutum: Cinsiyet, Cinsiyet Rolü ve  

Sosyoekonomik Düzeye Göre Bir Karşılaştırma. Ankara Üniversitesi SBE Yüksek 

Lisans Tezi, 1-182.  

Çıtak, E. (2014). “Postkolonyalizm ve Batı Sinemasında Doğu-Batı Ayrımına Yönelik  

Postkolonyal Öğeler. Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 561-578. 

Çüçen, a. (2024, 05 13). Varoluşçuluk. tubitak.gov.tr:   

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/varolusculuk adresinden 

alındı 

Dastarlı, E. (2020). Kimlik, Madun, Öteki Postkolonyal Teoriler Bağlamında Çağdaş Sanatı  

Tartışmak. Tykhe, 85-104. 

Davies, A. (2010). Liberal Feminism. A. J. Mills, G. Durepos, & E. Wiebe içinde,  

Encyclopedia of Case Study Research (s. 525-527). United States of America: SAGE 

Publications. 

Davudova, G. (2022). Buket Uzuner'in Romanlarının Feminist Edebiyat Kuramı  

Bağlamında İncelenmesi. Kastamonu Üniversiyeti Yüksek Lisans Tezi, 1-125. 

Delphy, C. (1992). Kadının Görünmeyen Emeği, Maddeci Bir Feminizm Üzerine  

çev:Gülnur Acar Savran, Nesrin Tura Demiryontan. İstanbul: Kardelen Yayınları.  

Demirtaş, E., & Kara Erdemir, G. (2020). A Postcolonial Feminist Approach to Toni  

Morrison’s The Bluest Eye. Haliç Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 199-212. 

Derin, N. (2020). Dünyadan ve Türkiye’den Örneklerle Cam Tavan Sendromu. Birey ve  

Toplum Sosyal Bilimler Dergisi, 137-154. 

Dirlik, A. (2008). Postkolonyal Aura. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Dixon, K. (2014). Feminist Online Identity: Analyzing the Presence of Hashtag Feminism. 

Journal of Arts and Humanities, 34-40. 

Dolma, S. (2011, 04 21). Postfeminizm, “Kadın”lık, Querr Teori ve Çok Cinsiyetlilik.  

Doltaş, D. (1995). Batıdaki Feminist Kuramlar ve 1980 Sonrası Türk Feminizmi:  

Türkiye'de Kadın Olgusu. İstanbul: Say Yayınları. 

Dominelli, L. (2002). Feminist Social Work Theory and Practice. London: Palgrave.  

Donovan, J. (2005). Feminist Teori çev: Aksu Bora, Fevziye Sayılan, Meltem Ağduk  

Gevrek.İstanbul: İletişim Yayınları. 

Dökmen, Z. Y. (2019). Toplumsal Cinsiyet Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: Remzi                       

Kitapevi. 

Durğun, S. (2019). Kamusal ve Özel:Rousseau'nun Eğitim Anlayışı Üzerine Bir  

Değerlendirme. Felsefe ve Sosyal Bilimler, 17-32. 

Dutt-Ballerstadt, R., & Anderson, K. (2025, 02 12). Oregonstate University. 

https://open.oregonstate.education/womenworldwide/chapter/transnational-  

feminisms adresinden alındı. 

Ecevit, Y. (2011). Psikanalitik Feminist Kuram. N. Karkıner, & Y. Ecevit içinde, Toplumsal  

Cinsiyet Sosyolojisi (s. 2-29). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayını. 

Elnur, A. (2022). Siberfeminiznden Teknofeminizme:Feminist Teknoloji Çalışmalarında  

Yaşanan Gelişmeler. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 321- 339. 

 

Engels, F. (1967). Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni Çev: Kenan Somer, Sol. 

Ankara: Sol Yayınları.  



171  

Enloe, C. (2000). Feminizm, Milliyetçilik ve Militarizm çev: Ayşe Gül Altınay Vatan,  

Millet ve Kadınlar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Erdemir, G. K., & Demirtaş, E. (2020). “A Postcolonial Feminist Approach to Toni  

Morrison’s The Bluest Eye. Haliç Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 199-212. 

Erdoğan, T. (2008). Nancy Chodorow’un Düşüncesinde Toplumsal Cinsiyet  

Organizasyonunun Merkezi Unsuru Olarak Annelik. Aile ve Toplum, 73-82. 
Evrim, S. (1972). Şahsiyet Alanında Psikososyolojik Bir Kavram Olarak Rol Sorununa  

Giriş.İstanbul: İstanbul University Press.  

Falola, T., & Heaton, M. (2008). A History of Nigeria. Cambridge: Cambridge  

University Press. 

Fayed, I. (2025, 01 24). madamasr.com.

 https://www.madamasr.com/en/2017/03/08/feature/culture/literary-gems-nawal-  

saadawis-the-fall-of-the-imam/ adresinden alındı 

Ferguson, M. L. (2017). Neoliberal Feminism As Political Ideology: Revitalizing  

TheStudy Of Feminist Political Ideologies. Journal Of Political Ideologies, 221-

235. 

Ferro, M. (2002). Fetihlerden Bağımsızlık Hareketlerine Sömürgecilik Tarihi: 13. yüzyıl-  

20. yüzyıl, çev:Muna Cedden. Ankara: İmge Kitapevi Yayınları. 

Figes, E. (1986). Patriarchal Attitudes. London: Red Globe Press. 

Firestone, S. (1993). Cinselliğin Diyalektiği: Kadın Özgürlüğü Davası çev: Yurdanur  

Salman. İstanbul: Payel Yayınları. 

Fiske, J. (1996). İletişim Çalışmalarına Giriş çev: Süleyman İrvan. Ankara: Ark  

Yayınları. Franzoi, S. L. (2014). Essentials of Psychology. Redding,CA: BVT 

Publishing. 

Freud, S. (1994). Psikanaliz Üzerine ÇEV: A. Avni Öneş. İstanbul: Say Yayınları. 

Gebara, J. (2021). Male Patriarchy and “Othering. Brave New World from a  

Postcolonial and Feminist Perspective, 1-28. 

Geçit, B. (2013). John Stuart Mill’de Kadının Toplumsal Konumu. Beytulhikme An  

International Journal of Philosophy, 105-127. 

Gedik, E., & Pehlivanlı Kadayıfçı, E. (2011). Feminist Mücadelede Mikro Dayanışmalr Kız  

Kardeşliklerin Önemi. Amargi, 30-32. 

Gernandt, C. (2023). Educated Women in Chimamanda Ngozi Adichie’s Half of a Yellow  

Sun. Possibilities, Choices or Obligations. University West Department of Social and 

Behavioural Studies, 1-33. 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji çev: Cemal Güzel. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Giddens, A., & Sutton, P. W. (2019). Sosyoloji çev: Emine Arzu Kayhan. İstanbul: Kırmızı  

Yayınları. 

Goldman, E. (2006). Dans Edemeyeceksem Bu Benim Devrimin Değildir çev:  

Necmi Bayram. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Gosden, C. (2004). Archeology andColonialism: Cultural Contact from 5000 BC to the  

Present. Cambridge: Cambridge University Press. 

Gouma-Peterson, T., & Mathews, P. (2008). Sanat Tarihinin Feminist Eleştirisi. A. Antmen  

içinde, Sanat/Cinsiyet çev:Esin Soğancılar, Ahu Antmen (s. 14-28). İstanbul: 

İletişimYayınları. 

Gökten, Y. S. (2018). Marksist Emperyalizm Teorileri Üzerine Bir Değerlendirme. 

Fiscaoeconomia, 1-19. 

http://www.madamasr.com/en/2017/03/08/feature/culture/literary-gems-nawal-


172  

Gömceli, N. (2023). Dördüncü Dalga Feminizm ve 21. Yüzyıl İngiliz  

(Feminist)Tiyatrosunda Görülen Etkileri Üzerine Bir Değerlendirme: #MeToo 

Örneği. Theatre Academy, 135-161. 

Gruenbaum, E. (2005). Socio-Cultural Dynamics of Female Genital Cutting: Research  

Findings, Gaps, and, Directions. Culture, Health & Sexuality, Themed Symposium: 

Female Genital Cutting, 429-444. 

Gruenbaum, E., & Wirtz, E. (2010). Female Genital Cutting Debates. United States: Purdue  

University.  

Güç, A. (2008). İslamcı Feminizm: Müslüman Kadınların Birey Olma Çabaları. Uludağ  

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 649-673.  

Gültekin, M. (2021). Feminizmin Queer Sınavı: Kadın Yoksa Feminizm Var mı? Tezkire  

Dergisi org., 159-175.  

Günel, Ö. Ş. (2022). Poskolonyal Eleştiri, Postkolonyal Feminizm ve Chimamanda Ngozi  

Adichie. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Fakültesi, yüksek lisans tezi, 1-64.  

Güngel, Ş. (2020). Varoluşçu Feminizm ve Simone De Beauvoir. Afyon Kocatepe  

Üniversitesi SBE Yüksek Lisans Tezi, 1-41.  

Gürhan, N. (2010). Toplumsal Cinsiyet ve İslami Feminist Söylem. International  

Symposium Samsun, 365-383.  

Güven, S. (2013). The Image of Veil in Leila Ahmed’s Women and Gender in Islam. 
Journal of History Culture and Art Research, 88-94.  

Güvendi, N. E. (2023). Toplumsal Cinsiyet Rolleri Bağlamında Türk Kültüründe Kadın:  

Kuramsal Bir Tartışma. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 551-564.  

Haavardsholm, K. (2020). An Introduction to Postcolonial Feminism and Postcolonial  

Feminist Theory . English & History , 1-25.  

Hall, K. (1996). Cyberfeminism Computer-Mediated Communication: Linguistic,Social  

and Cross-Cultural Perspectives. Amsterdam: John Benjamins Publishing 

Company. 

Hannam, J. (2007). feminism. Great Britain: Longman.  

Haytoğlu, E. (2024, 04 27). ataturkansiklopedisi. 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/cemiyet-i-akvam-milletler-cemiyeti-ve- 

turkiye/ adresinden alındı 

Heywood, L., & Drake, J. (1997). Third Wave Agenda: Being Feminist, Doing Feminism. 

Minnesota: U of Minnesota Press.  

Hilferding, R. (1981). Finance Capital. London: Routledge. 

Hirata, H., Laborie, F., Le Doare, ,. H., & Senotier, D. (2015). Eleştirel Feminizm Sözlüğü  

çev:Gülnur Acar Savran. Ankara: Dipnot Yayınları.  

Holden, S. (2017). The Polygamy Paradox A Feminist Re-Understanding of Polygamy,  

Human Movement and Human Rights . King's College London PhD Thesis, 1-256. 

Homans, M. (1994). Women of Color Writers and Feminist Theory. The Johns Hopkins  

University Press, 73-94.   

Hooks, B. (1984). Feminist Theory from Margin to Center. U.S: South End Press. 

Hooks, B. (2000). Feminism Is For Everybody. Cambridge: South End Press . 

Humm, M. (2002). Feminist Edebiyat Eleştirisi çev: Gönül Bakay. İstanbul: Say Yayınları. 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/cemiyet-i-akvam-milletler-cemiyeti-ve-


173  

Hundleby, C. (2012). Feminist Empiricism. Handbook of Feminist Research, 28-45. 

Hussey, S. (2025, 01 22). sahistory.org.  

https://www.sahistory.org.za/archive/biography- nawal-el-saadawi-sierra-hussey 

adresinden alındı 

İlic, D. T., & Yıldırım, P. (2018). Araçsal Akla ve Pozitivizme Karşı Çıkan Bir Feminist  

Metodoloji. Folklor / edebiyat, 201-210.  

İnaloğlu, E. (2023). Madun-Maduniyet Kavramları Çerçevesinde Feminist Hareketin İran  

Sineması Bağlamında İncelenmesi. Marmara Üniversitesi Kadın ve Toplumsal 

Cinsiyet Araştırmaları Dergisi, 1-21. 

İplikçi, A. (2017). Kolonyalizm ve Emperyalizm Üzerine Bir Değerlendirme. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 2017 21(4):1527-1540, 1527-1540.  

Irefin, P., Ifah, S., & Bwala, M. (2012). Organizational Theories and Analysis: A Feminist 

Perspective. International Journal of Advancements in Research & Technology, 

71- 97. 

Irzık, S., & Parla, J. (2004). Kadınlar Dile Düşünce Edebiyat ve Toplumsal Cinsiyet. 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ismail, F. (2021). Chandra Talpade Mohanty (1955- ) and Third World Feminism. 

goldsmiths university of London, 460-467. 

Jackson, Z. I. (2020). Becoming Human: Matter and Meaning in an Antiblack World. New  

York: New York University Press. 

Kadıoğlu, H. H., Aydın, İ., & Bekiryazıcı, E. (2006). Dini ve Tıbbi Açıdan Sünnet. Atatürk  

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 1-16. 

Kamann, F. (1999). Feminizmin Radikalleşmesi Olarak Anarko-feminizm. H.-J. Değen  

içinde, Anarşizmin Bugünü Tavırlar çev:Neşe Ozan (s. 99-111). İstanbul: Ayrıntı  

Yayınları. 

Kara, G. (2020). A New Historicist Approach to Chimamanda Ngozi Adichie’s Half of a  

Yellow Sun. Tarih ve Gelecek Dergisi, 376-392.  

Karadeniz, H. (2019). Feminist Edebiyat Eleştirisi ve Hatice Bilen Buğra’nın Mal  

Sahibi Adlı Hikâyesinin İncelenmesi. Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi (AEÜSBED), 284-298. 

Kart, M. E., & Güldü, Ö. (2009). Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Siyasal Tutumlar: Sosyal  

Psikolojik Bir Değerlendirme. Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi  

Dergisi, 97-116. 

Kaya, Y. (2017). Oryantalizm-Postkolonyalizm ve Sanat. Idil Journal of Art and  

Language, 647-665. 

Kaylı, D. Ş. (2013). Kadın Bedeni ve Özgürleşme. İzmir: İlya Yayınevi. 

Kaymaz, M. (2024). Looking at Post-Colonial Feminism: A Reading through the Views of  

Maria Mies. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 583-596. 
Kocabıçak, E. (2004). Teknolojik Değişimin Toplumsal Cinsiyet Üzerindeki Etkileri. 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü yüksek lisans tezi, 1-126. 

Kolay, H. (2015). Kadın Hareketlerinin Süreçleri, Talepleri ve Kazanımları. EMO Kadın  

Bülteni, 5-11. 

 

Kouba, L. J., & Muasher, J. (1985). Female Circumcision in Africa: An Overview. Africa:  

https://doi.org/10.2307/524569. 

http://www.sahistory.org.za/archive/biography-


174  

Kumari, J. (2024). Reimagining Identity: The Quest for Self in The Fall of the Imam by  

Nawal El Saadwi . The Academic, 318-330. 

Kuriakose, A. (2016). Politics of Representation of Black Woman: a Post Colonial Feminist  

Reading of Alice Walker’s the Color Purple. International Journal of English 

Language, 109-14. 

Lapsley, D., & Stey, P. C. (2011). Id, Ego, and Superego. Encyclopedia of Human  

Behavior, 5-6.  

Lerner, G. (1989). The Creation of Patriarchy. New York: Oxford University Press. 

 Lips, H. M. (1988). Sex and Gender: An Introduction. America: Mayfield  

Publishing Company. 

Loomba, A. (1999). Kolonyalizm Postkolonyalizm, çev: Mehmet Küçük. İstanbul: Ayrıntı  

Yayınevi. 

Mackinnan, C. A. (2003). Feminist Bir Devlet Kurumuna Doğru çev:Türkan Yöney.  

İstanbul: Metis Yayınları. 

MacKinnon, C. A. (2020). Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru çev: Türkan Töney,Sabir  

Yücesoy. İstanbul: Metis. 

Marshall, G. (2005). Sosyoloji Sözlüğü çev:Osman Akınhay,Derya Kömürcü. Ankara:  

Bilim ve Sanat Yayınları. 

Marshall, P. (2003). Anarşizmin Tarihi çev:Yavuz Alogan. Ankara: İmge Kitapevi. 

McLennan, G. (2003). Sociology, Eurocenterism and Postcolonial Theory. European 

Journal of Social Theory, 69-86.  

McLeod, J. (2000). Beginning Postcolonialism. Manchester: Manchester University Press.  

Mestry, R., & Schmidt, M. (2022). A Feminist Postcolonial Examination of Female 

Principals Experiences in South African Secondary Schools. In Gender and 

Education, 1-18. 

Mey, J. D. (2010-2011). The Intersection of History, Literature and Trauma in Chimamanda  

Ngozi Adichie’s Half of a Yellow Sun. Vakgroep Literatuur/ Engels, 1-60. 

Michel, A. (1979). Feminizm çev:Şirin Tekeli. Kadın Çerçevesi  Yayınları.  

Millet, K. (1873). Cinsel Politika çev:Seçkin Selvi. İstanbul: Payel Yayınevi.  

Millett, K. (2000). Sexual Politics. New York: University of Illinois Press. 

Mirza, H. S. (2025, 02 08). tandfonline. 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/13613320802650899 adresinden 

alındı 

Mishra, R. K. (2013). Postcolonial feminism: Looking into within-beyond-to difference. 

International Journal of English and Literature, 129-134. 

Mishra, R. K. (2013). Postcolonial Feminism: Looking into within-Beyond-to Difference.  

International Journal of English and Literature, 129-134.  

Mishra, R. K. (2014). Sömürgecilik Sonrası Feminizm: Farklılığın Ötesine Bakabilmek çev:  

Emine Öztürk. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 193-207. 

Mitchell, J. (1971). Woman's Eatate . Harmondsworth: Penguin. 

Moglen, E. (2024, 04 20). TWiki collaboration platform. Law in Contemporary Society:  

https://moglen.law.columbia.edu/twiki/bin/view/LawContempSoc/TemiAdenijiSeco 

ndPaper#:~:text='%20%E2%80%9D%20Cesaire's%20theory%20of%20'thingificati 

http://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/13613320802650899


175  

on,the%20needs%20of%20the%20colonizer adresinden alındı. 

Mohanty, C. T. (1988). Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial. JStor,  

333- 358. 

Mohanty, C. T. (2003). Feminism Without Borders Decolonizing Theory, Practicing  

Solidarity. Durham & London : Duke University Press . 

Mohanty, C. T. (2008). Sınır Tanımayan Feminizm: Teoriyi Sömürgeleştirmekten  

Kurtarmak Dayanışmayı Örmek Çev: Hatice Pınar Şenoğuz,. İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi. 

Mohanty, C. T., & Alexander, M. (1997). Feminist Genealogies, Colonial Legacies,  

Democratic Futures. Londra: Routledge. 

Mojahan, H. (2022). An Overview on the Feminism and Its Categories. Research and  

Advances in Education, 11-26. 

Mutman, M. (2010). Post-kolonyalizm: Ölü Bir Disiplinin Hatıra Defteri. Toplumbilim, 117-  

126. 

N’selofona, P. B. (2023). A Biographical Analysis of Chimamanda Ngozi Adichie's Person  

and Works. Global Scientific Journal, 1873-1885. 

Nair, D. B. (2023). Postcolonial Feminism; A Theoritical Perspective for Diversity. 

International Journal for Research Trends and Innovation, 418-20. 

Naryan, U. (1997). Dislocating Cultures: Identities, Traditions and Third World Feminism. 

Londra: Routledge. 

Nas, F. (2017). Yüzyılın Sorunları ve Sosyoloji II. Ankara: Gece Kitaplığı. 

Nkealah, N. (2015). Anne Tanyi-Tang and Bole Butake: Two Anglophone Cameroonian  

Playwrights with Contrasting Visions of Women. Imbizo, 57–73. 

Notz, G. (2018). Feminizm çev:Sinem Derya Çetinkaya. Phoneix. 

O'Neil, P. H., Fields , K., & Share , D. (2010). Cases in Comparative Politics. New York &  

London: W. W. Norton & Company. 

Orman, B. T. (2018). Feminist Teoride Özne Sorunu. İstanbul Üniversitesi SBE  

Yüksek Lisans Tezi, 1-167.  

Öke, M. (2024, 06 11). Amerikali Jeanne Darc Elizabeth Cady Stanton.  

gaiadergi.com:https://gaiadergi.com/amerikali-jeanne-darc-elizabeth-cady-

stanton/ adresinden alındı 

Ölmez, H. (2023). İlkokul Dördüncü Sınıf Öğrencilerinin Olumlu Toplumsal Cinsiyet  

Rollerinin Geliştirilmesine Yönelik Bir Eylem Araştırması. Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, 1-84. 

Örki, A. (2020). Postkolonyal Feminizm ve Uluslararası İlişkiler. Balkan Zirvesi 3. 

Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi (s. 225-33). Edirne: Ubak Uluslararası 

Bilimler Akademisi. 

Özbent, S. (2023). A Translational Perspective on Homi Bhabha's Concept of “Cultural  

Translation. Kültür Araştırmaları Dergisi, 225-247.   

Özdemir, a., & Aydemir, D. (2019). Ekolojik Yaklaşımlı Feminizm/Ekofeminizm  

Üzerine Genel birDeğerlendirme: Kavramsal Analizi, Tarihi Süreci ve Türleri. 

Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi, 261-278. 

Özkazanç, A. (2024, 05 01). https://feministbellek.org/queer-feminizm/ adresinden  

alındı. 

https://gaiadergi.com/amerikali-jeanne-darc-elizabeth-cady-
https://gaiadergi.com/amerikali-jeanne-darc-elizabeth-cady-


176  

Özkutlu, M. V. (2023). Bir İyileşme Projesi: Gloria Anzaldua'nın Sınır Teorisi. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 90-102. 

Özsöz, C. (2008). Kültürel Feminist Teori ve Feminist Teorilere Giriş. Sosyoloji Notları,  

51- 55.  

Öztekin, D. C. (2024, 05 31). https://dundarcanoztekin.com.tr/blog/evrimci-psikoloji-

ve-  

sosyal-rol-kurami-arasindaki-benzerlik-ve-farkliliklar/#google_vignette adresinden 

alındı. 

Öztürk, H. K. (2017). Mary Wollstonecraft'ın Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi  

Kitabında Rousseau Eleştirisi. Ahi Evran Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi 

Dergisi (KEFAD), 471-485. 

Papa, R. (2024, 05 04). Formative Feminism. egyankosh:  

https://egyankosh.ac.in/bitstream/123456789/3296/1/Unit-1.pdf adresinden 

alındı. 

Parashar, S. (2025, 02 11). kurdarastirmalari. https://kurdarastirmalari.com/yazi-detay-oku-  

197?utm adresinden alındı.  

Pardiñas, V. B. (2023). Chimamanda Ngozi Adichie's Americanah: (Re)Opening a  

Conversation About Race and Beauty. Santiago de Compostela, 1-63. 

Parrish, M. (2010). Social Work Perspectives on Human Behaviour. Maidenhead: Open  

University Press. 

Pehlivan, P. V. (2017). Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Kuramsal Yaklaşımlar: Bir Literatür  

Taraması. İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 497-521. 

Pelizzon, M. S. (2009). Kadının Konumu Nasıl Değişti? Feodalizmden Kapitalizme 

çev:  

İhsan Ercan Sadi Cem Somel. Ankara: İmge Kitapevi. 

Pereira, I. C. (2016). Deconstructing the single story of Nigeria: Diasporic identities in  

Chimamanda Ngozi Adichie’s The Thing Around Your Neck. Blue Gum,, 21-53. 

Phoca, S., & Wright, R. (1999). Introducing Postfeminism. UK: Icon,Totem Books.  

Plant, S. (1998). Zeros and Ones: Digital Women and the New Technoculture.  

London:Fourth Estate. 

Rani, R. (2024). Postcolonial Feminism and Representation of Women In The Novels  

of Alice Walker and Khaled Hussaini. Annals of the Bhandarkar Oriental 

Research Institute, 49-54. 

Reis, H. (2009). Kitaplarda Kadın Olmak: Chaucer ve Ortaçağ İngiliz Edebiyatında  

Kadın Söyleminin Sorunsallığı. International Periodical For the Languages, 487-

506. 

Rottenberg, C. (2014). The Rise of Neoliberal Feminism. Cultural Studies, 418-437.  

Rowbotham, S. (1994). Kadınlar, Direniş ve Devrim çev: Nilgün Şarman. istanbul:  

Payel Yayınevi. 

Rönnhede, G. (2019). “Fragments held in a fragile clasp”: The struggle for identity in 

Adichie’s Half of a Yellow Sun. Centre for Languages and Literature Lund 

University, 1-33. 

Ryan, J., & Mullen, A. C. (1997). Unpresented Nations and Peoples Organizations. 

Amsterdam, Netherlands: Brill - Nijhoff. 

https://kurdarastirmalari.com/yazi-detay-oku-


177  

 

Saadawi, N. E. (1981, Mart/Nisan). Feminism in Egypt: A Conversation with Nawal  

Sadawi. (S. Graham‐Brown, Röportaj Yapan) 

Saadawi, N. E. (1997). The Nawal El Saadawi Reader. London: Zed Books. 

Saadawi, N. E. (2003). İmam'ın Düşüşü çev: GüldenDedeağaç. İstanbul: Gendaş  

A.Ş. 

Saadawi, N. E. (2014, 05 07). They don't want any really courageous people! (A. Fariborz,  

Röportaj Yapan) 

Saadawi, N. E. (2018, 06 13). Nawal El Saadawi on feminism, fiction and the illusion of  

democracy. (K. Guru-Murthy, Röportaj Yapan)  

Saadawi, N. E. (2021, 11 09). From a Different Perspective: Interview with Nawal El  

Sadaawi and Sherif Hetata. (N. Joseph, Röportaj Yapan) 

Said, E. (1998). Oryantalizm, çev:Nezih Uzel. İstanbul: İrfan Yayınevi.  

Said, E. (1999). Şarkiyatçılık, çev:Berna Ünler. İstanbul: Metis. 

Said, E. (2004). Oryantalizm, Batı’nın Şark Anlayışlar çev:Berna Ünler. İstanbul: Metis  

Yayınları.  

Salman, S. (2018). Psikanalitik Yaklaşım Açısından Baba-Oğul İlişkisi: Gişe Memuru ve  

Beş Vakit Filmleri. SineFilozofi dergisi, 145-159. 

Saulnier, C. F. (2013). Feminist Theories and Social Work Approaches and Applications.  

New York: Routledge.  

Scott, J. W. (1996). Feminism and History. U.S.A.: Oxford University Press . 

Sebola, M. (2020). ‘Some Reflections on Selected Themes in Chimamanda Ngozi Adichie’s  

Fiction and Her Feminist Manifesto. Literator- Journal of Literary Criticism, 1-8. 

Sebola, M. (2020). Some Reflections on Selected Themes in Chimamanda Ngozi Adichie's  

Fiction and Her Feminist Manifesto. South Africa: Bureau for Scholarly Journals, 

1- 8. 

Shehata, A. (2021). An Islamic Feminist Critique of the Work of Nawal El Saadawi. 
University of Ottawa, yüksek lisans tezi, 1-190.  

Shenmugasundaram, Y. (2025, 01 06). Postcolonial Feminizm. egyankosh:  

http://egyankosh.ac.in//handle/123456789/3269 adresinden alındı. 

Showalter, E. (1982). A Literature of Their Own: British Women Novelists from Bronte to  

Lessing. London: Virago Press. 

Siegel, D. L. (1997). The Legacy of the Personal: Generating Theory in Feminism's Third  

Wave. Hypatia, 47-70.  

Simiyu, B. N., Musungu, J., & Orina, F. (2021). Cultural Hybridity as a Panacea to  

marginalization and Subjugation: A Reading of Ogola’s the River and the Source 

and Adichie’s Half of a Yellow Sun. International Journal of Research and 

Innovation in Social Science (IJRISS), 698-704. 

Simon, E. D., & Obeten, I. (2013). Impact of Pan-Africanism on African Feminism: A  

Study of Buchi Emecheta’s Destination Biafra. International Journal of 

Humanities and Social Science, 202-208. 

Somuncuoğlu, E. (2025, 02 12). Postkolonyalizm-Postcolonialism.  

iletisimansiklopedisi:https://iletisimansiklopedisi.com/2023/07/06/postkolonyaliz

m-postcolonialism adresinden alındı. 

http://egyankosh.ac.in/handle/123456789/3269


178  

 

Soyer, S. (2013). Mısırlı Nevâl Sa’dâvî ile Duygu Asena’nın eserleri ve edebi kişiliklerinin  

karşılaştırılması. İstanbul Üniversitesi, doktora tezi, 1-304.  

Soyer, S. (2014). Kadın Sünneti: Kültürel Dayanakları ve Yol Açtığı Sorunlar. Ekev  

Akademi Dergisi, 403-414. 

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak? Marxism and the Interpretation of  

Culture, 271-313. 

Sucheta. (2025, 01 28). Transnational African Diaspora Hybridity and Identity Formation  

in Select Works of Chimamanda Ngozi Adichie and Sefi Atta. Shodhganga : a 

reservoir of Indian theses @ INFLIBNET: 

https://shodhganga.inflibnet.ac.in/bitstream/10603/425083/4/04_chapter%201.pdf 

adresinden alındı 

Sultana, A. (2010-11). Patriarchy and Women’s Subordination:A Theoretical Analysis. 

University of Dhaka The Arts Faculty Journal, 1-18. 

Şener, M., & Zengin, O. (2020). Feminist Kuram:Tarihsel Gelişim, Ana Akım ve  

Sosyal Hizmet. S. Öztürk içinde, Sosyal ve Beşerı Bilimlerde Teori ve 

Araştırmalar II (s. 139-159). Ankara: Gece Kitaplığı. 

Şengül, M. B. (2016). Kadın Edebiyatı: Bir Varoluş Mücadelesi. The Journal of Academic  

Social Science Studies, 203-211. 

Şerbetçi, D. (2013). Post-Kolonyal Feminizm Bağlamında ‘Küresel Kız Kardeşlik’  

Kavramının İncelenmesi: Hindistan Örneği, . Adnan Menderes Ün. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 1-130. 

Şerbetçi, D., & Arman, M. N. (2012). Postkolonyal Feminist Teoride Milliyetçilik,  

Militarizm ve Savaş Karşıtlığı. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 65-83. 

Taş, G. (2016). Feminizm Üzerine Genel Bir Değerlendirme: Kavramsal Analizi, Tarihsel  

Süreçleri Ve Dönüşümleri. The Academic Elegance, 163-165. 

Taş, M. R. (2021). Reading Bell Hooks’s “Ain’t I a Woman: Black Women and  

Feminism” through the lens of Triple Oppression Theory. BSEU Journal of Social 

Sciences, 203-209. 

Taşdelen, V. (2013). Kolonyalizm ve Edebiyat. Hece, 1-196. 

Thiong'o, N. W. (2017). Zihni Sömürgeden Azad: Afrika Edebiyatında Dil Politikası çev:  

Şebnem Nantu. Ankara: Hece Yayınları. 

Thurschwell, P. (2000). Sigmund Freud. London: Routledge. 

Tong, R. (2009). Feminist Thought A More Comprehensive Introduction. USA:  

Westview Press. 

Tong, R. P. (2006). Feminist Düşünce çev:Zafer Cirhinlioğlu. İstanbul: Gündoğan  

Yayınları.  

Tunca, D. (2011). Adichie, Chimamanda Ngozi. H. L. Jr, & E. Akyeampong içinde,  

Dictionary of African Biography (s. 94-95). New York: Oxford University Press.  

Turan, S. L. (2021). Queer Teori ve Aktivist Sanat. International Journal of Arts & Social 

Studies Dergisi, 158-173. 

Tümez, E. D. (2021). Post-kolonyal Feminizm Açısından Savaşta Kadın: Bosna Örneği. 



179  

Uludağ Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, 1-244. 

Tyagi, R. (2014). Understanding Postcolonial Feminism in Relation with Postcolonial and  

Feminist Theories. International Journal of Language and Linguistics, 45-50.  

Uçar, S. S. (2020, 02 15). Erkek Mahlaslı Kadın Yazarlar. Fırtına Dergi Bağımsız Gernçlik  

Mecmuası, s. https://www.firtinadergi.com. 

Ulu, A. (2021). Feminist Edebiyat Eleştirisi Bağlamında Yeniden Yazım: Lavinia Örneği. 

Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi, 35-62. 

Upmanyu, A. (2023, 08 17). feminisminindia.com.   

https://feminisminindia.com/2017/08/17/9-women-authors-postcolonial-feminism 

adresinden alındı. 

Ülman, A. (2002). I. Dünya Savaşı’na Giden Yol ve Savaş, s. 183-4. Ankara: İmge Kitapevi. 

Varol, S. F. (2014). Kadınların Teknolojiyle ilişkisine Ütopik Bir Yaklaşım: Siberfeminizm. 
International Journal of Social Science, 219-243.  

Varol, S. F. (2022). İletişim Çalışmalarına Postkolonyal Müdahale. Selçuk İletişim  

Dergisi, 450-476. 

Vatandaş, C. (2011). Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rolerinin Algılanışı. Istanbul  

Journal of Sociological Studies, 29-56. 

Vincent, A. (2006). Modern Politik İdeolojilerçev:Arzu Tüfekçi. İstanbul: Paradigma  

Yayınları. 

Wafa, B., & Wala, H. (2023). Postcolonial Trauma: Case Study of Chimamanda 

Ngozi Adichie’s Half of a Yellow Sun (2006). Université de 8 Mai 

1945/Guelma, 1- 68. 

Wajcman, J. (2004). TechnoFeminism. Cambridge: Polity  

Press.  

Walby, S. (1990). Theorizing Patriarchy. Oxford, UK: Basil 
Blackwell. Walters, M. (2005). Feminism çev: Hakan Gür. 

Ankara: Dost Kitapevi.  

Warah, R. (2025, 01 26). theelephant.  

https://www.theelephant.info/analysis/2021/05/15/a- dangerous-woman-at 

ribute- to-nawal-el-saadawi/ adresinden alındı. 

web. (2025, 02 09). https://en.wikipedia.org/wiki/Transnational_feminism#cite_ref- 

Mohanty2003_6-0 adresinden alındı. 

web. (2025, 02 09). https://en.wikipedia.org/wiki/Postcolonial_feminism adresinden alındı 

web. (2025, 02 13). 

https://www.goodreads.com/book/show/50684.The_Black_Unicorn?utm 

adresinden alındı. 

web. (2025, 02 13). https://litdevices.com/poems/black-unicorn-poem/?utm adresinden alındı. 

 

web. (2025, 01 22). britannica. https://www.britannica.com/biography/Nawal-El- Saadawi  

adresinden alındı. 

web. (2025, 01 26). eksisozluk. https://eksisozluk.com/ulusal-alegori--1687311  

adresinden alındı. 

web. (2025, 01 23). El Saadawi, Nawal 1931–. encyclopedia:  

https://www.encyclopedia.com/arts/culture-magazines/el-saadawi-

http://www.firtinadergi.com/
https://feminisminindia.com/2017/08/17/9-women-authors-postcolonial-feminism
http://www.theelephant.info/analysis/2021/05/15/a-
http://www.goodreads.com/book/show/50684.The_Black_Unicorn?utm
http://www.britannica.com/biography/Nawal-El-%20Saadawi
http://www.encyclopedia.com/arts/culture-magazines/el-saadawi-nawal-1931


180  

nawal-1931 adresinden alındı. 

web. (2025, 01 22). wikipedia. https://en.wikipedia.org/wiki/Nawal_El_Saadawi  

adresinden alındı. 

Wellman, J. (2004). The road to Seneca Falls: Elizabeth Cady Stanton and  

the First Woman’s Rights Convention. ABD: University of Illinois 

Press. 

Wollstonecraft, M. (2012). Kadın Haklarının Müdafaası, çev:Kevser Erol İstanbul:  

Doruk Yayınları. 

Wollstonecraft, M. (2022). Kadın Haklarının Gerekçelendirilmesi çev: Burcu Şahinli. 

İstanbul: Can Yayınları. 

Woolf, V. (1992). Kendine Ait Bir Oda çev:Suğra Öncü. İstanbul: Afa  

Yayınları. Wosu, K. (2018). Writing and Discourse: Chimamanda 

Ngozi  Adichie’s Half of a Yellow Sun as a Civil War Narrative. 

Africology: The Journal of Pan African Studies, 121- 133. 

Wulan, R. R. (2015). Analysis of Postcolonial Feminism Theory: Note of a Woman  

Struggle in a Novel 'Panggil Aku Kartini Saja. Faculty of Communication & 

Business Telkom University , 1-13. 

Yaman, M. (2024, 05 08). Sosyalist Feminizm  

feministbellek:https://feministbellek.org/sosyalist

feminizm/ adresinden alındı. 

Yazğan, F. (2024, 05 08). Sosyalist Feminizm ve Patriarşik Kapitalizmin Savaşı. 

tuicakademi: https://www.tuicakademi.org adresinden alındı. 

Yıldız, S. Ö. (2019). Toplumsal Cinsiyet Çalışmalarının Tarihçesi. A. Altunoğlu  

içinde,Toplumsal Cinsiyet Çalışmaları (s. 3-23). Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Young, R. J. (2021). Postcolonialism A Very Short Introduction. New Delhi:  

Oxford University Press. 

Yörük, A. (2009). Feminizm / ler. İ. Demir içinde, Sosyoloji Notları (s. 1-95).  

Ankara: Yaygın Sosyoloji Dergisi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.encyclopedia.com/arts/culture-magazines/el-saadawi-nawal-1931
http://www.tuicakademi.org/


181  

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, Adı : ALTUN, Özlem 

Uyruğu : T.C. 

ORCID : 0000-0001-8348-9793 

 

Eğitim 

Derece EğitimBirimi   ve Mezuniyet tarihi 
 

 

Yüksek lisans Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, İngiliz Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı.    (2025) 

Lisans             Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, İngiliz Dili ve 

Edebiyatı Bölümü            (2021) 

Önlisans        Ankara Üniversitesi Turizm Rehberliği Bölümü             (2008)                                                           

İş Deneyimi 

Yıl Yer Görev 

2021 - 2023 TED Koleji İngilizce Öğretmeni 

2024 - devam ediyor Bahçeşehir Koleji İngilizce Öğretmeni 

 

Yayınlar 

 

Bildiriler: 

Altun,Özlem & Tanrıtanır, Bülent Cercis Tanrıtanır (2022).Post-Apocalyptic 

Hope in David Brin’s the Postman and James Howard Kunstler’s World Made by Hand, 

I. International Symposium on Literature, Culture and Language, Mersin,13-20. 

Tanrıtanır, Bülent Cercis & Altun, Özlem (2023). An Allegory of American 

Imperialism: ‘Us and Others’ in the Weight of Heaven by Thrity Umrigar, II. International 

Symposium on Literature, Culture and Language, Ankara 33-40. 

 

Kitap Bölümü: 

Altun, Özlem & Görmez, Aydın, (2024). Anlatıbilim,Teori ve Uygulamada 

Sosyal Bilimler I, Duvar Yayınları, İzmir, 160-180. 

 

 

 

 



182  

 

 


