
 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİNLER TARİHİ YÜKSEK LİSANS PROGAMI 

 

 

JACOB JOSEPH FRANK VE FRANKİSTLER 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

ZEHRA HAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2025 



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİNLER TARİHİ YÜKSEK LİSANS PROGAMI 

 

 

JACOB JOSEPH FRANK VE FRANKİSTLER 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

ZEHRA HAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tez Savunma Jürisi 

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. İsmail TAŞPINAR 

2. Üye: Prof. Dr. Dursun Ali AYKIT                             

3. Üye: Dr. Öğr. Üyesi Ömer Faruk YIKAR 

 

 

 

İSTANBUL, 2025 

 



I 
 

ÖZET 

Ortodoks Yahudiliğin inanç esasları arasında ahir zamanda gelmesi beklenen bir 

kurtarıcı mesih inancı bulunmaktadır. Mesih, bozulan dini düzeni yeniden kurmakla, yıkılan 

Süleyman Mabedi’ni inşaa etmekle ve İsrailoğulları’nı kutsal topraklara yerleştirmekle görevli 

üstün niteliklere sahiptir. Yahudi tarihinde yaşanan zor olaylar, mesih inancının 

şekillenmesinde etkili olmuştur. Bu bağlamda MÖ. 586 yılında yaşanan Babil Sürgünü, Roma 

İmparatorluğu’nun Kudüs’ü işgal ederek Mabedi yıkması, Yahudilerin kendilerini Yahve 

tarafından seçilmiş halk olarak görmeleri ve Yahudi dininin özellikleri, mesih inancının 

şekillenmesinde önemli rol oynamıştır.  

Mesih inancı, çoğu zaman yaşanılan kötü ve bunalımlı dönemlerde kendini gösterir. Bu 

bağlamda özellikle Babil Sürgünü ile beraber dağınık halde yaşamaya başlayan Diaspora 

Yahudileri arasında bir kurtarıcı inancı benimsenmeye başlamıştır. Bunun sonucunda benzer 

toplumsal kriz dönemlerinde zaman zaman Yahudiler arasında kendini mesih olarak tanıtan 

şahsiyetler ortaya çıkmıştır. Şimon bar Kohba ( ö. MS. 135) , İshak b. Yakub Obadiah (ö. 756?) 

ve öğrencisi Yudghan (ö. ?), Menahem b. Şlomo (David Alroy) (ö. 1316), Abraham Abulafia 

(ö.1291), David Reubeni (ö. 1535), Şlomo Molho (ö. 1532), Sabetay Sevi (ö. 1676) ve Jacob 

Joseph Frank (Yakov Yosef Frank) (ö.1791) bunlardan bazılarıdır.  

Sabetay Sevi, XVII. yüzyılda mesihlik iddiasıyla Yahudi dünyasında büyük yankı 

uyandırmıştır. XVIII. yüzyılda Jacob Joseph Frank, Sabetay Sevi’nin mirasını sürdürmüştür. 

Zira Sabetayizm, hareketin kurucu lideri Sabetay Sevi’nin ölümünden sonra Doğu Avrupa’da 

bilhassa Jacob Frank’ın yaşamını sürdürdüğü Polonya’da hızla yayılmıştır. 

Mesihlik iddiasıyla Yahudi dünyasında büyük bir yankı uyandıran Sabetay Sevi’nin 

ölümünden sonra onun düşüncelerini benimseyen ve onun reenkarnayonu olduğunu iddia eden 

sahte mesih Jacob Frank’ın liderliğinde XVIII. yüzyılda Frankizm hareketi ortaya çıkar. Doğu 

Avrupa’da ortaya çıkan Frankizm, Yahudiler arasında önemli bir tartışma ve ayrışma yaratır. 

Nitekim Jacob Frank’ın Yahudiliğin dini emirlerini ve Talmud’u reddetmesi, dönemin 

geleneksel Yahudiliği temsil edenler arasında oldukça büyük bir tepkiye yol açar. Bu nedenle 

geleneksel Yahudiler, Frankizm’i sapkın bir hareket olarak görür. Frankistler kendilerini 

“ma’aminim” (inananlar), “Zoharistler” ve “Talmud Karşıtları” olarak adlandrırlar. Geleneksel 

Yahudiler bu inançları sebebiyle Frankistlere herem cezası verir. Herem cezası sonrasında 

Katolik Kilisesi’nin himayesine sığınan sahte mesih Jacob Frank, Sabetay Sevi’nin fikirlerini 

genişleterek daha farklı ve daha radikal bir teoloji geliştirir. Söz konusu bu teoloji ile Frank, 

taraftarlarına da Hıristiyanlığı kabul etmeleri yönünde çağrıda bulunmuş ve böylece alternatif 



II 
 

bir kurtuluş paradigması sunmuştur Bu bağlamda araştırma Jacob Frank’ın hayatı, faaliyetleri 

ve mistik teolojik görüşlerini kapsamlı biçimde ele almaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Yahudilik, Mesih, Sahte Mesih, Polonya, Hıristiyanlık, 

Sabetay Sevi, Jacob Frank, Frankistler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 
 

ABSTRACT 

Among the fundamental beliefs of Orthodox Judaism is the belief in a savior messiah 

expected to come in the end of times. The messiah has superior qualities to re-establish the 

broken religious order, rebuild the destroyed temple, and settle the Israelites in the Holy Land. 

Difficult events in Jewish history have an impact on the formation of the Messianic belief. In 

this context, the Babylonian Exile in 586 BC, the Roman Empire's occupation of Jerusalem and 

the destruction of the Temple, the Jews’ perception of themselves as the chosen people of 

Yahweh, and the characteristics of the Jewish religion are important in the formation of the 

Messianic belief. 

Belief in the messiah often manifests itself in bad and depressing times. In this context, 

especially among the Diaspora Jews who began to live in scattered conditions after the 

Babylonian Exile, a messianic belief began to be adopted. As a result, during similar periods of 

social crisis, figures who introduced themselves as messiahs emerged among the Jews from 

time to time. Some of these are Simon bar Kokhba (d. M.S. 135), Isaac b. Yaqub Obadiah (d. 

756?) and his student Yudghan (d. ?), Menachem b. Solomon (David Alroy) (d. 1316), 

Abraham Abulafia, (d. 1291), David Reuveni (d. 1535), Solomon Molcho (d. 1532), Sabbatai 

Zevi (d.1676) and Jacob Joseph Frank (d. 1791). Sabbatai Zevi caused a great impact in the 

Jewish world with his messianic claim in the 17th century. After Sabbatai, Jacob Joseph Frank 

(d. 1791) continued his legacy in the 18th century. Because Sabbateanism spread rapidly in 

Eastern Europe, especially in Poland, where Jacob Frank lived, after the death of Sabbatai Zevi, 

the founding leader of the movement. 

After the death of Sabbatai Zevi, who caused a great resonance in the traditional Jewish 

world with his messianic claim, the Frankism movement was formed in the 18th century under 

the leadership of the false messiah Jacob Frank, who adopted his ideas and claimed to be his 

reincarnation. Frankism, which emerged in Eastern Europe, created a significant debate and 

division among Jews. Indeed, Jacob Frank's rejection of the religious commandments of 

Judaism and the Talmud caused a great reaction in the Jewish society of the period. For this 

reason, traditional Jews saw Frankism as a heretical movement. Because the Frankists called 

themselves “ma’aminim” (believers), “Zoharists” and “anti-Talmudists,” the Jews 

excommunicated the Frankists for these beliefs. After the herem punishment, the false messiah 

Jacob Frank, who took refuge under the protection of the Catholic Church, expanded on 

Sabbatai Zevi's ideas and developed a different and more radical theology. With this theology, 



IV 
 

Frank presented a new path of salvation for his followers by accepting Christianity. In this 

context, the research includes the life, activities and mystical theological views of Jacob Frank. 

Keywords: Judaism, Messiah, False Messiah, Poland, Christianity, Sabbatai Zevi, 

Jacob Frank, Frankists. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 
 

ÖN SÖZ 

Geleneksel Yahudi inançlarını reddeden ve Kabala’ya (Yahudi mistisizmi) oldukça 

hakim olan Frank, İzmir ve Selanik’te bulunduğu zamanlarda Sabetayistlerin Karakaşlar kolu 

ile sık sık zaman geçirir. Polonya’ya döndüğünde kendisinin Sabetay Sevi’nin reenkarnasyonu 

olduğunu ve bu bağlamda mesih olduğunu iddia ederek Polonya’daki Sabetayistlerden bir grup 

taraftar kazanır. Böylece Polonya’da kitlesel bir mesih hareketi oluşmaya başlar. Frank, Yahudi 

dininin önemli yasalarını göz ardı eder ve yaşadığı mistik tecrübelerle dini yasaların ötesine 

geçmeye çalışır. Bu durumdan endişelenen geleneksel Yahudiler, Frank taraftarlarına herem 

cezası verir. Hıristiyan otoritelerden de Frankistlerin cezalandırılmasını isterler. Frank’ın 

faaliyetleri, geleneksel Yahudi cemaatleri tarafından sapkınlık olarak görüldüğü için büyük 

tartışmalara sebep olur ve sonuç olarak Frank’ın taraftarları zulme uğrar. Ancak durum bu olsa 

da Frank’ın teolojisi, Polonya ve çevre ülkelerde yankı uyandırmayı başarır. Zira Frankistler 

kendilerini Talmud Karşıtları olarak adlandırınca Katolik Kilisesi’nin onlarla ittifak kurması 

geleneksel Yahudilerin planlarını boşa çıkarır.  

Frank, kilisenin kendilerini korumalarına karşılık olarak kiliseye Yahudiler ile halka 

açık iki tartışma gerçekleştirme ve vaftiz olma vaadi verir. Gerek Yahudi din adamlarının 

Frankistleri dışlamaları gerekse Hıristiyan yetkililerin Frankistleri koruyarak olaya müdahale 

etmeleri, Frank ve taraftarlarının Katolikliği benimsemesiyle sonuçlanır. Bu bağlamda 

Frankizm’in durumu ile Sabetayizm’in durumu benzerlik gösterir. Nitekim tıpkı Sabetay 

Sevi’nin Müslümanlığı benimsemesini meşrulaştırması gibi Frank da Katolikliğe geçişini 

meşrulaştırır. Frankist hareket ilk zamanlarında Yahudiler arasında filizlenerek büyüyen bir 

hareket olsa da zamanla Hıristiyanlık ile kaynaşarak teolojisinde Hıristiyanlık’tan izler 

barındıran bir hareket haline gelir. Böylece Frank taraftarlarına, geleneksel Yahudi 

inançlarından sapmayı emreden ve Yahudiliğin insan yaşamını kısıtlayan katı kurallarını 

reddeden bir teoloji sunar. Bu nedenle Frank’ın teolojisi nihilist ve antinomianist (şeriat 

karşıtlığı) olarak görülür. Frank’ın dini emirlerin bağlayıcılığını kabul etmemesi, kendisi ve 

taraftarları için uygulanması zor olan gerek dini gerekse ahlaki uygulamalarda radikal bir 

özgürlüğün ve teolojinin de kapısını aralar. 

Bu çalışmada birçok kişinin katkısı olmuştur. Öncelikle yüksek lisans sürecinde 

danışmanım olan tez konusunun seçiminden tezin yazım ve tamamlanma süreci boyunca 

benden hiçbir konuda yardımını esirgemeyen, sabrıyla ve verdiği motivasyonla bana rehberlik 

yapan çok kıymetli hocam Prof. Dr. İsmail TAŞPINAR’a saygılarımı ve teşekkürlerimi 

sunarım. Yüksek lisans eğitimi sürecindeyken bana birçok konuda yol gösteren değerli 



VI 
 

hocalarım Prof. Dr. Dursun Ali AYKIT’a ve Doç. Dr. Ömer Faruk ARAZ’a da teşekkürlerimi 

arz ederim. Ayrıca tezi okuyarak önemli katkılarda bulunan Dr. Öğr. Üyesi Ömer Faruk YIKAR 

hocama da bir teşekkürü borç bilirim. 

Yüksek lisans sürecimde destekleri ile yanımda olan kıymetli arkadaşlarım Arş. Gör. 

Aybike ÇAĞLAR, Şüheda KAHRAMAN, Ayşe Nur OKUMUŞ ve Ayşe Nur AKPINAR’a da 

teşekkürlerimi sunarım. 

En büyük teşekkürlerimi ise tez yazım sürecinde maddi ve manevi desteklerini bir an 

olsun bile esirgemeyen çok sevgili anneme, babama ve kardeşlerime arz ediyorum.  

 

Zehra HAN  

            Mayıs, 2025 

 

 

 



VI 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................................... 2 

ABSTRACT ................................................................................................................................. III 

ÖN SÖZ .......................................................................................................................................... V 

ARAŞTIRMANIN KONUSU ....................................................................................................... 1 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ .................................................................................................... 3 

LİTERATÜR DEĞERLENDİRMESİ ....................................................................................... 4 

 

GİRİŞ 

YAHUDİLİKTE MESİH İNANCI VE TEOLOJİK ZEMİN 

1. YAHUDİLİKTE MESİH KAVRAMI VE İNANCI..................................................................... 8 

2. BABİL SÜRGÜNÜ ÖNCESİ MESİH İNANCINA ZEMİN HAZIRLAYAN UNSURLAR .... 11 

3. BABİL SÜRGÜNÜ SONRASI DÖNEMDE YAHUDİLİKTE MESİHE DAİR OLUŞAN 

TEMEL İNANÇLAR ...................................................................................................................... 15 

4.YAHUDİ MEZHEPLERİNDE MESİH ANLAYIŞI .................................................................. 18 

5.BEKLENEN MESİHİN ÖZELLİKLERİ ................................................................................... 19 

6.MESİHİN GELİŞİNDEN ÖNCE YAŞANACAK OLAYLAR ................................................... 20 

6.1.Yusuf Oğlu Mesih ................................................................................................................... 20 

6.2.Armilus ................................................................................................................................... 20 

6.3. Peygamber Eliyahu ................................................................................................................ 21 

7. MESİHİN GELİŞİ İLE BERABER YAŞANACAK OLAYLAR .............................................. 21 

I. BÖLÜM 

JACOB JOSEPH FRANK’IN ÖNCÜSÜ OLARAK SABETAY SEVİ VE 

SABETAYİZM HAREKETİ 

 

1.SABETAY SEVİ’NİN HAYATI, EĞİTİMİ VE KİŞİLİĞİ ........................................................ 23 

2.SABETAY SEVİ’Yİ MESİHLİĞE YÖNELTEN ŞARTLAR .................................................... 24 

2.1. Doğu Avrupa’da Yaşayan Yahudilerin Durumu ...................................................................... 24 

2.2. XVII. Yüzyılda Osmanlı’daki Yahudilerin Durumu ................................................................ 26 

2.3. Kabala’nın Sabetay Sevi Üzerindeki Etkisi ............................................................................. 27 

3. SABETAY SEVİ’NİN MESİHLİĞİNİ İLAN ETMESİ ............................................................ 29 

3.1. Mesihliğinin Birinci İlanı ve Misyon Faaliyetleri .................................................................... 29 

3. 2. Mesih’in Peygamberi: Gazzeli Nathan ................................................................................... 31 

3.3. Sabetay Sevi’nin İzmir’de Mesihliğinin İkinci İlanı ................................................................ 33 

4. SEVİ’NİN MÜSLÜMAN OLUŞU VE SABETAYİZM HAREKETİNE ETKİSİ .................... 34 

5. SABETAYCILIĞIN POLONYA’DA FRANKİZM’İN ORTAYA ÇIKIŞINA ETKİSİ ........... 36 

5.1. XVIII. Yüzyıl Öncesi Polonya’da Yahudi – Hıristiyan İlişkileri .............................................. 37 



VII 
 

5.2. Yahudi Özerkliği: Dört Ülke Konseyi ..................................................................................... 39 

5.3. Polonya’da Sabetayist Hareket ............................................................................................... 41 

5.4. XVIII. Yüzyılda Frankizm Öncesi Emden - Eysbeschutz Tartışması ....................................... 43 

II. BÖLÜM 

 JACOB JOSEPH FRANK VE FRANKİSTLER 

2. JACOB JOSEPH FRANK’IN HAYATI .................................................................................... 46 

2. 1. Jacob Joseph Frank’ın Hayatının İlk Yılları ........................................................................... 46 

2.2. Jacob Frank’ın Podolya’ya Gelişi ve Frankizm’in Kuruluşu .................................................... 50 

2.3.Dokuz Maddelik İnanç Bildirgesi ............................................................................................ 54 

2.4. Kamaniec Tartışması ve Sonuçları .......................................................................................... 55 

2.5. Frank’ın Polonya’ya Dönüşü ve Lvov’daki Tartışma .............................................................. 57 

2.6. Frankistlerin Vaftizi ............................................................................................................... 59 

2.7. 1759-1772 Yılları Arasında Frank’ın Częstochowa Kalesine Hapsedilişi ................................ 61 

2.8. Jacob Joseph Frank Sonrası Frankistler ................................................................................... 65 

2.9. Frankist Dini Literatürü .......................................................................................................... 68 

2. 9.1. Divrey ha-Adon (Zbiór Słów Pańskich) .......................................................................... 68 

2.9.2.  Kırmızı Mektuplar .......................................................................................................... 69 

2.9.3. İşaya’nın Kehanetleri ....................................................................................................... 70 

2.9.4. Ksiega Snow Panskich ..................................................................................................... 70 

2.9.5. Kronika Panska ............................................................................................................... 70 

2.9.6. Ein Yakov’a Dair Yorumlar ............................................................................................. 70 

III.  BÖLÜM  

FRANKİSTLERİİN MİSTİK TEOLOJİK GÖRÜŞLERİ 

3.1. FRANKİSTLERİN MİSTİK GÖRÜŞLERİ VE HIRİSTİYANLIK ...................................... 71 

3.1.1. Kabala’ya Dair Görüşleri ..................................................................................................... 71 

3.1.1.1. Tsadik Doktrini ............................................................................................................. 72 

3.1.1.2. Yükselmek için Alçalmak Doktrini ............................................................................... 72 

3.1.1.3. Zohar Doktrini .............................................................................................................. 73 

3.1.1.4. İkili Tora Doktrini ........................................................................................................ 75 

3.1.2. Frankistler ve Hıristiyanlık .................................................................................................. 76 

3.2. TANRI VE İSA MESİH ANLAYIŞI ....................................................................................... 78 

3.2.1. Tanrı Anlayışı ..................................................................................................................... 78 

3.2.1.1. Kabalacı Tanrı Anlayışı ................................................................................................ 78 

3.2.1.2. Teslisci Tanrı Anlayışı .................................................................................................. 79 

3.2.1.3.  Gnostik Tanrı Anlayışı ................................................................................................. 81 

3.2.2. İsa Mesih Hakkındaki Görüşleri .......................................................................................... 83 

3.3. GERÇEK YAKUB VE HAVARİLER İNANCI ..................................................................... 84 



VIII 
 

3.3.1. Gerçek Yakub: Jacob Frank ................................................................................................. 84 

3.3.2. On İki Kardeş – On Dört Cariye İnancı ................................................................................ 86 

3.4.BAKİRE MERYEM VE EVA FRANK ................................................................................... 89 

3.4.1. Şekina ve Bakire Meryem Kültü .......................................................................................... 90 

3.4.1.1. Yahudilikte Şekina İnancı ............................................................................................. 90 

3.4.1.2. Şekina İnancının Hıristiyanlık ile İlişkisi ....................................................................... 90 

3.4.1.3. Frankistlerde Şekina İnancı ........................................................................................... 91 

3.4.2. Kutsal Kadın Eva Frank....................................................................................................... 93 

3.5. ŞERİAT VE MASA DUMA ÖĞRETİSİ ................................................................................. 95 

3.5.1. Frank’ın Nihilist Teolojisi ................................................................................................... 95 

3.5.2. Şeriat ve Günahın Kutsanması ............................................................................................. 96 

3.5.2. Masa Duma Öğretisi ............................................................................................................ 99 

3.6. KUDÜS VE SÜLEYMAN MABEDİ ANLAYIŞI ................................................................. 100 

SONUÇ.......................................................................................................................................... 102 

KAYNAKLAR .............................................................................................................................. 105 

EKLER.......................................................................................................................................... 126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

ARAŞTIRMANIN KONUSU 

Dinler bir arada yaşarken genelde ya çoğulcu (pluralist) ya dışlayıcı (exclusive) ya da 

kapayıcı (inclusive) yaklaşımlardan birini benimser. Frankizm hareketi, Yahudi geleneği 

içerisinde hâkim olan Avrupa kültürünü kapsayıcı olarak tasvir edilebilecek bir dini akımdır 

denebilir. Nitekim Frankizm, kendisini Avrupa kültürüne ve dinine entegre eden ve Yahudiliği 

de bunun bir parçası haline getirerek toplum içinde yer edinmenin bir çözüm yolu olarak ortaya 

çıkan bir harekettir. Bu doğrultuda Frankizm gettodan bir çıkış umudu ve insanları içlerine 

kapanmayı değil de diğer kültürlere açılarak entegre olmayı savunan dini bir akımdır. Ancak 

Frankist hareketi, pasif anlamda bir entegre hareketi olarak görmek gerekir.  Zira Frankizmin 

Avrupa kültürüyle entegresinde Katolik Kilisesi’nin destekleri ve olumlu yaklaşımları önemli 

bir rol oynar. Bu bağlamda araştırmada Frankist hareketin Hıristiyan kültürüne entegrasyonu 

sağlamak için mi ya da Katolik Kilisesi’nin Frankistleri Hıristiyanlaştırma politikasının bir 

uzantısı mı olduğu sorusuna cevap arayacağız.  

Frankizm aslında genel hatlarıyla içinde yaşanılan kültürel ortamın artık sürdürülemez 

olduğu ve bir çıkış yolu olarak içinde bulundukları ülkenin kültürüne entegre olmayı sunar. Bu 

bağlamda Frankizm, kültürel entegrasyon fikrinin dini olarak ifade edilmesi bakımından da 

ilginç bir harekettir. Nitekim Jacob Joseph Frank’ın yaptığı her faaliyet, Geleneksel Ortodoks 

Yahudiliğin katı ve değiştirilemez fikirlerinden kurtulmak ve Yahudilerin Avrupa’daki 

entegrasyon sorununun ortadan kaldırılmasını hedeflemektedir. Örneğin Frank’ın 

Hıristiyanlığa yaklaşmak için taraftarlarına kendisinin İsa Mesih olduğunu ifade etmesi, 

Hıristiyan gibi yaşamanın gerekliliğini ön plana çıkarması, Yahudi gibi inansalar da Hıristiyan 

gibi yaşamalarının gerektiğini söylemesi; aslında içinde bulunduğu kültüre adapte olmak için 

yaptığı faaliyetlerdir. Ayrıca Frank’ın Yahudilliğin ahlaki normlarını hiçe saymasının temel 

nedeni de kendisini Hıristiyanlıkta var olan kültürel rahatlığa adapte edebilmek içindir. 

Frankistlere göre gettoda yaşayan Yahudiler için çözüm yolu, geleneksel Yahudiliğin 

dini yasalarına bağlı olarak kalmak olamaz. Bu yönüyle Frankizm, daha ziyade içinde yaşanılan 

toplumun dini inançlarına yani Hıristiyanlığa entegre olarak onların inançlarına adapte olmayı 

bir çözüm yolu olarak gören fikrin bir ürünüdür denebilir. Aslında bir bakıma İslam ülkelerinde 

görünürde Müslüman gibi yaşayan Sabetayist hareketin Hıristiyan versiyonu ile karşı 

karşıyayız denebilir. Nitekim Sabetaycılık, İslam dünyasında yaşayan Yahudiler için tek çıkış 

yolunun ancak Müslümanlar ile entegre olmuş bir Yahudi inancı şeklinde okunmaktadır. 

Benzer bir anlayışla Frankist hareketin de Avrupa’daki Yahudilerin asırlardır çektiği 



2 
 

dışlanmanın doğurduğu kimlik krizine karşı senkretik ve mesiyanik unsurlar içeren bir dini-

toplumsal bir tepki olarak düşünmek mümkündür. 

Buradan hareketle araştırmada Frank faaliyetlerinde ne kadar başarılı olduğu, hayatta 

iken neleri başardığı, ne kadar taraftar kazandığı, varsa faaliyetlerinin geleneksel Yahudiliğe ne 

kadar etkisi olduğu, Frankizm’in Reformist Yahudiliğin ortaya çıkışına zemin hazırlayıp 

hazırlamadığı ve Frankistlerin günümüzdeki durumunun ne olduğu gibi sorulara cevap 

aranacaktır. 

Çalışma giriş ve üç ana bölümden oluşmaktadır. “Yahudilikte Beklenen Eskatolojik 

Kurtarıcı Figür Olarak Mesih” başlıklı giriş bölümünde Yahudilikte mesih inancının tarihi seyri 

Babil Sürgünü öncesi ve Babül Sürgünü sonrası olmak üzere iki alt başlıkta ele alınmaktadır. 

Bu bölümde Mesih inancının özellikle Babil Sürgünü ile beraber Yahudi inancında yer 

edinmeye başladığı ortaya konmaktadır. Ayrıca bu bölümde Yahudi mezheplerinde mesih 

inancına da kısaca değinilecektir. Son olarak beklenen mesihin özellikleri, Frankizm hareketi 

bağlamında mesihin gelişinden önce ve gelişi ile beraber yaşanacak olaylara da değinilecektir. 

“Jacob Joseph Frank’ın Öncüsü Olarak Sabetay Sevi ve Sabetayizm Hareketi”  başlıklı 

birinci bölümde Jacob Frank’ın düşüncelerinde Sabetay Sevi’den ne ölçüde etkilendiğini 

belirlemek amacıyla Sabetay Sevi ve başlattığı Sabetayizm hareketine ve Sabetaycılığın 

Frankizm hareketinin çıkışındaki önemine değinilecektir. Zira Frank ile ilgili tezimizin aslında 

benzer bir durumunu Sabetayizm’de de görmekteyiz. Sabetay Sevi’nin Müslüman gibi 

görünmesinin altında aslında Müslümanlarla bir arada yaşamanın ve böylece toplumun bir 

parçası olarak görünmenin bir yolunu bularak daha rahat bir yaşam sürme ihtiyacı olduğu 

söylenebilir. yaşadığı coğrafyanın, kültürel ortamın ve geleneklerin Frank’ın Yahudiliğe 

bakışını anlayabilmekte önemli bir yere sahiptir. Bu çerçevede Polonya’da Yahudi-Hıristiyan 

ilişkisi ve bu bağlamda Polonya’da Sabetayist hareketin varlığı ve gelişimi konusuna 

değinilecektir. Sabetaycı Karakaşlar’ın önderliğini yapan Baruhya Roso’nun (Osman Baba) 

Polonya’da misyonerlik faaliyetleri yürütmesi ve Frank’ın bu faaliyetlerden etkilenmesi 

bölgede Frankistler topluluğun oluşumuna zemine hazırlar. Nitekim Frankizm, XVIII. yüzyılda 

Polonya’da Sabetaycılığın radikal bir kolu olarak ortaya çıkan bir harekettir denebilir. Tıpkı 

Sabetaycılığın kurucu lideri Sabetay Sevi’nin görünürde İslam’ı benimsemesi gibi Frank da 

Katolik Kilisesi’ni benimser. Ancak Frankizm zamanla hem geleneksel Yahudiliğe hem de 

Hıristiyanlığa bir başkaldırı olma özelliğini gösterecektir. 

“Jacob Joseph Frank ve Frankistler” başlıklı ikinci bölümde Jacob Frank’ın başlattığı 

mesihî hareketi daha iyi anlamak için Frank’ın hayatı ve faaliyetleri hakkında bilgi verilmiştir. 



3 
 

Son olarak kaynaklarda geçtiği kadarıyla Frankistlerin dini literatürü hakkında da kısaca bilgi 

verilmiştir. 

Teolojisi ile geleneksel Yahudilikten sapan Frank, taraftarlarına Tanah’ın ve dini 

emirlerin mistik bir yorumunu sunar. Nitekim Frankizm, dini emirlere (halaka) sıkı sıkıya 

bağlılık da dahil olmak üzere geleneksel Yahudiliğin birçok temel inancını reddeder ve 

geleneksel Yahudiliğe aykırı uygulamaları ve öğretileri benimser. Nitekim bu sebeple 

geleneksel Yahudiler tarafından herem cezası verilir. Ancak durum bu olsa da Frank, günah 

yoluyla kurtuluş ve Tanrı ile doğrudan mistik bir deneyim gibi radikal yaklaşımlarla dini 

emirlerin uygulamasının kendilerine çok ağır geldiğini düşünen Yahudileri kendisine çekmeyi 

başarır. Nitekim ona göre yaşamın nihai amacı, ahlakın ve dini emirlerin sebep olduğu 

kısıtlamaları ortadan kaldırmaktır. Bu bağlamda Frank taraftarlarına, cinsel ahlaksızlığı 

benimsetmiş ve günah yoluyla kurtuluş anlayışıyla manevi kurtuluşa ve nihai özgürlüğe giden 

yolu inşa edebileceklerini vurgulamıştır. Bu durum, Frankizm’in geleneksel Yahudiler 

tarafından “ahlaksız ve sapkın” bir hareket olarak adlandırılmasına sebep olur. Nihayet 

“Frankistlerin Mistik Teolojik Görüşleri” başlığını taşıyan son bölümde ise; Frank’ın Kabala, 

Hıristiyanlık ve zaman zaman Gnostisizm’den izler taşıyan mistik teolojisine ve bu teolojinin 

Frankizm hareketi için önemine değinilecektir.  

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırma hazırlanırken ilk olarak kaynak taraması yapılmıştır. Yahudilikte mesih 

inancının gelişimi, Frank’ın öncüsü olarak Sabetay Sevi’nin yaşamı ve son olarak da Jacob 

Joseph Frank ve Frankizm hareketi ile ilgili yazılan akademik kitaplar, ansiklopedi maddeleri 

ve makaleler tespit edilimiştir. Bu kaynaklar içinden tezin konusu ve amacına uygun olan 

kaynaklar başta olmak üzere ilgili okumalar yapılmış ve bu doğrultuda çalışmanın başlıkları 

oluşturulmuştur. Frank ve Frankizm ile ilgili genel bir anlayış oluştuktan sonra buna uygun 

olarak çalışma yazılmaya başlanmıştır. Böylece giriş ve üç ana bölümden olmak üzere 

çalışmanın ana hatları oluşmaya başlamıştır. İnternet veritabanları ve kütüphaneler aracılığıyla 

çalışmanın literatürüne ulaşılmıştır.  

Elde edilen verileri düzenlemede doküman incelemesi yöntemine başvurulmuştur. Bu 

yöntem ile Yahudilikte mesih inancı, Sabetay Sevi ve Sabetayizm; Jacob Joseph Frank ve 

Frankistler ile ilgili yazılan kitap,  makale vb. çalışmalar sınıflandırılmış, olabildiğince objektif 

bir şekilde incelenerek analiz edilmiştrir.  Çalışmanın tüm safhasında elde edilen bilgiler nesnel, 

açık ve anlaşılır bir şekilde ortaya konulmuştur. Bu doğrultuda Sabetay Sevi ve Jacob Frank’ın 



4 
 

hayatı, faaliyetleri ve görüşleriyle ilgili bilgileri objektif bir şekilde aktarmak amacıyla Dinler 

Tarihi alanında oldukça fazla kullanıılan tarihsel, mukayeseli ve deskriptif metot kullanılmıştır.  

LİTERATÜR DEĞERLENDİRMESİ 

Araştırmada kullanılan birincil kaynaklar; Zohar, Talmud, bizzat Jacob Frank’ın 

öğrencileri tarafından İbranice kaleme alınan Zbiór Słów Pańskich (Üstad’ın Sözleri) adlı 

kitabın İngilizce tercümesi ve Polonyalı yazar Olga Tokarczuk’un Leh dilinde kaleme aldığı 

2018 Księgi Jakubowe (Yakup’un Kitapları) kitabının Türkçe tecümesidir. Zohar Kitabı’nın 

Nathan Wolski ve Joel Hecker’ın tercüme ettiği ve Stanford University Press’de basılan The 

Zohar: Pritzker Edition versiyonu, Talmud’un ise Rabbi Epstein’in editörlüğünü yaptığı The 

Babylonian Talmud esas alınmıştır. Bunun dışında birçok araştırmacının konuya dair kaleme 

aldığı ikincil kaynaklar da kullanılmıştır. Araştırma boyunca ilk aşamada var olan literatür 

taranarak Yahudilikte Mesih inancı, Sabetay Sevi ve Jacob Frank’ın hayatı ve faaliyetleri 

hakkında yazılmış önemli eserler ve makaleler incelenmiştir. Bu bağlamda yazılan metinlerin 

İngilizce tercümeleri esas alınmış olup zaman zaman Türkçe kaynaklardan da faydalanılmıştır.  

Giriş bölümünde Yahudilikte mesih inancını ele aldığımız başlıklarda Batı 

literatüründeki kullanılan ikincil kaynaklar, Harris Lenowitz’in Yahudilikte mesih inancı ve 

mesih hareketleri detaylı bir şekilde anlattığı The Jewish Messiahs from the Galilee to Crown 

Heights ve Julius H. Greenstone’nun Yahudi tarihi, dini ve kültürüyle ilgilenen araştırmacılar 

için değerli bir kaynak olan ve Yahudilikte gelişen mesih inancına etkileyici bir bakış açısı 

sunan The Messiah Idea in Jewish History’dir (1906).  

Araştırmanın ilk bölümünde farklı kaynaklar kullanılmıştır. Ülkemizde Sabetay 

Sevi’nin hayatını ve hareketini ele alan ilk bölümünde ise akademik anlamda yazılan ilk Türkçe 

eser 1992’de Dönmeler (Sabatayistler) Tarihi’ni yazan Abdurrahman Küçük’e aittir. 

Abdurhaman Küçük, bu eserde hareketin tarihini ve inançlarını anlatmış, fakat Sevi’nin özel 

hayatına dair bilgi vermemiştir. Yine de Sabetaycılığın doktrini ile ilgili derli toplu bir çalışma 

olan bu eser çaılışma boyunca kullanılmıştır. Aynı konu hakkında Cengiz Şişman’ın 

Suskunluğun Yükü Sabatay Sevi ve Osmanlı-Türk Dönmelerinin Evrimi adlı eseri ise Sabetay 

Sevi’nin hayatı, ailesi, aldığı eğitimi, yaşadığı dönem ve şahsi hayatı ile ilgili sosyolojik ve 

tarihsel bilgiler verdiğinden önemli kaynaklarımız arasındadır. Ayrıca Cengiz Şişman, bu 

eserinde Sevi’nin ailevi ve şahsi hayatını birinci el kaynakları kullanarak ön plana çıkarmıştır.  

Batı’da Sabetay Sevi ve Sabetaycılık ile ilgili yazılmış eserlerin çoğu Gershom Scholem 

tarafından kaleme alınmıştır. Bu bağlamda The Messianic Idea in Judaism: And Other Essays 



5 
 

on Jewish Spirituality, Kabbalah, Major Trends in Jewish Mysticism ve Sabbatai Ṣevi: The 

Mystical Messiah, 1626–1676 isimli kitaplardan istifade edilmiştir. Yine aynı yazarın 

Encyclopaedia Judaica’da yazdığı Shabbetai Ẓevi maddesinden ve Türkçe’ye çevrilen Sabatay 

Sevi: Mesih mi? Sahte Peygamber mi? isimli kitabına da yer yer atıfta bulunulmuştur. Bunun 

dışında Batı literatüründe Joseph Kastein’in yazmış olduğu İzmirli Mesih Sabatay Sevi (2011), 

John Freely’nin yazdığı Kayıp Mesih Sabatay Sevi’nin İzini Sürerken (2003) ve Sabetayist 

yazar Ilgaz Zorlu’nun Evet Ben Selanikliyim Türkiye Sabataycılığı (1999) adlı eserler de önemli 

kaynaklarımız arasında yer almaktadır.  

Birinci bölümde ayrıca Polonya’da Yahudi-Hıristiyan ilişkileri ve Polonya’da 

Sabetayizm’in yayılması konusunda Simon Dubnow’un 1916’da İngilizce’ye tercüme edilen 

History of the Jews in Russia and Poland from the Earliest Times Until the Present Day 

eserinden; Polonyalı yazar Iwo Cyprian Pogonowski’nin yazdığı Jews in Poland: A 

Documentary History; The Rise of Jews as a Nation from Congressus Judaicus in Poland to 

the Knesset in Israel eserinden ve son olarak 2010 yılında Antony Polonsky’nin The Jews in 

Poland and Russia 1350 to 1881 eserin birinci cildinden istifade edilmiştir. 

 Polonya’daki Yahudilerin durumu ile ilgili Israel Shahak’ın Jewish History, Jewish 

Religion The Weight of Three Thousand Years adlı eseri de önemli bir kaynak olmuştur. Israel 

Shahak, bu eserinde yaptığı analizler ile Polonya’daki Yahudilerin durumuna farklı 

perspektiflerden bakılmasını sağlamıştır. Zira Shahak, Yahudi dininin, Yahudi olmayanlar 

karşısındaki tutumunun ortaya konulduğu tartışmanın asıl çerçevesini dikkatli ve objektif bir 

şekilde ifade etmiştir. 

Araştırmanın ikinci bölümünde Frank’ın hayatı, ailesi ve mesihî faaliyetleri hakkında 

yazılmış başta İngilizce olmak üzere Lehçe ve Fransızca yazılan eserlere de başvurulmuştur. 

Bu bağlamda Frank’ın hayatını ilk defa detaylı bir şekilde kaleme alan Alexandre Kraushar’ın 

eserine başvurulmuştur. Kraushar, Frank ile ilgili yazdığı biyografik kitabı, Frank’ın 

ölümünden bir asır sonra yani 1895 yılında Leh dilinde kaleme almıştır. Frank i Frankiści 

Polscy, 1726-1816: Monografia Historyczna Osnuta na Źródłach Archiwalnych i 

Rękopiśmiennych adlı bu kitapta Kraushar, Frank’ın biyografisini 2 ciltte anlatmıştır. 

Yararlandığımız bir diğer önemli biyografik eser ise 1979 yılında Arthur Mandel tarafından 

yazılan Militant Messiah: Or, the Flight from the Ghetto: The Story of Jacob Frank and the 

Frankist Movement  adlı eserdir. Bazı orijinal araştırmalara dayanan bu kitap, Frankist 

hareketinin başlangıcından XIX. yüzyılın başına kadar olan tarihini inceliyor. Eserde Frankizm 



6 
 

ile XVIII. yüzyılın sonlarında ortaya çıkan devrimci hareketler arasındaki etkileşim de 

anlatılmaktadır. 

Frank’ın biyografisini, teolojisini ve Frankist hareketin tarihini anlatan ve Polonya’da 

konu ile ilgili yazılan kaynakların kapsamlı bir analizini yapan Polonyalı yazar Pawel 

Maciejko’nun The Mixed Multitude: Jacob Frank And The Frankist Movement, 1755-1816 

(2011) adlı kitabına başvurulmuştur. Mevcut tüm kaynakların incelendiği bu eserde yazar 

Yahudi, Hıristiyan ve Frankist belgeler ışığında Frankizm’in Yahudi ve Hıristiyan dini 

otoritelerin uyguladıkları baskıya bir yanıt olarak ortaya çıktığını savunmaktadır. Eser ayrıca 

İbranice, Rusça ve Lehçe’ye de çevrilmiştir.  

Jay Michaelson, 2022’de yayımlanan The Heresy of Jacob Frank: From Jewish 

Messianism to Esoteric Myth adlı kitabında Frank’ın sözlü öğretilerinden faydalanmış, Frank’ın 

sapkın ve yenilikçi dini fikirlerinin analizini sunmuştur. Konumuz bağlamında Frankizm, 

Sabetaycılık ve Yahudi mistisizmi gibi konulara ışık tuttuğu için bu eserden de oldukça 

faydalanılmıştır.  

Ayrıca Charles Novak’ın Frank’ın hayatını ele aldığı ve 2012’de yazdığı Jacob Frank, 

Le Faux Messie: Déviance de la Kabbale ou théorie du complo (Sahte Mesih Jacob Frank: 

Kabbala’dan Sapma ya da bir komplo teorisi) başlıklı Fransızca eserden de zaman zaman 

istifade edilmiştir.  Bunun dışında Frank’ın hayatı, ailesi, eğitimi ve yaşadığı dönemin tarihsel 

bağlamı hakkında Jan Doktór tarafından yazılan “Jakub Frank, a Jewish Heresiarch and His 

Messianic Doctrine” (1997), “The Non-Christian Frankists” (2002),  “Frankism: The History 

of Jacob Frank or of the Frankists” (2018) başlıklı makaleler de sıklıkla yararlandığımız ikincil 

kaynaklardır. 

Frank’ın mistik teolojik görüşleri bağlamında birincil kaynağımız Frank’ın sözlerinin 

ve öğretilerinin yer aldığı The Collection of the Words of the Lord [Jacob Frank] from the 

Polish Manuscripts isimli eserdir. Zbiór Słów Pańskich (Üstad’ın Sözleri) ismiyle Jacob 

Frank’ın öğrencileri tarafından kaleme alınan bu eserin orijinal dili İbranice’dir. Eser, Harris 

Lenowitz tarafından 2004 yılında İngilizce’ye çevrilmiştir. Ayrıca Polonyalı yazar Olga 

Tokarczuk’un Leh dilinde kaleme aldığı 2018 Nobel Edebiyat Ödüllü Księgi Jakubowe kitabı 

da araştırmanın birincil kaynakları arasındadır. Söz konusu bu eser 2024 yılında Neşe Taluy 

Yüce tarafından Yakup’un Kitapları ismi ile Türkçe’ye çevrilmiştir. Araştırmada eserin Türkçe 

tercümesi dikkate alınmıştır. Ardından konu hakkında yazılan ikincil kaynaklardan istifade 

edilmiştir. Bu bağlamda sıklıkla yararlandığımız Ada Rapoport-Albert’in 2011 yılında 

İngilizce’ye çevrilen Women and the Messianic Heresy of Sabbatai Zevi 1666-1816 adlı 



7 
 

kitaptır. Eserde Frank’ın mistik teolojisi detaylı bir şekilde anlatılmakta ve özellikle kadın 

konusuna dair pek çok söyleme de yer verilmektedir.  

Araştırma konusu ile ilgili Batı literatüründe çok sayıda çalışma yapılmışken Türkçe 

literatürde sadece iki müstakil eser vardır. Prof. Dr. İsmail TAŞPINAR’ın 2022 yılında 

yayınladığı Dinler, Tarih ve İnançlar adlı kitabındaki “Kripto Yahudi Katolikler: Jacob Frank 

ve Frankistler” başlıklı makalesidir. Yine aynı yılda Doç. Dr. Ömer Faruk ARAZ tarafından 

“Yahudilikte Sahte Mesih Travmasının Önemli Bir Halkası: Jacob Joseph Frank” başlıklı 

makale yayınlanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

GİRİŞ 

YAHUDİLİKTE MESİH İNANCI VE TEOLOJİK ZEMİN 

Çeşitli dinlerde var olan kurtarıcı inancı, farklı isimlerle ifade edilir.1 Kurtarıcının ahir 

zamanda ortaya çıkması, dinde reform (tahrif edilmiş dini özgün haline kavuşturma) ve 

düşmana karşı zafer elde ederek tek egemen güç olması kurtarıcı figürlerin görüldüğü dini 

inançlarda üç ortak özellik olarak ön plana çıkmaktadır (Sarıkçıoğlu, 2017, ss. 16-26). 

1. YAHUDİLİKTE MESİH KAVRAMI VE İNANCI 

Yahudilikte beklenen kurtarıcıya mesih denilir. İbranice karşılığı “Ha-Maşiah ha-

Meleh” (Kral Mesih) olan mesih terimi, Tanrı’nın dini bir görev vermek için seçtiği, başına yağ 

sürülerek kutsadığı şahsiyet anlamına gelir (Ginsberg, 2007, s.110). Mesih ifadesinin kökeni 

Babil Talmudu’nda olduğu gibi “Maşiah”dır ve Aramca bir kelimedir (Buttenwieser, 1912, s. 

505). Mesih ifadesi, Yunanca’da “Christos”, Latince’de “Christus”tur (Emmet, 1915, s. 572).  

Yahudilikteki mesih inancının kökenleri konusunda farklı görüşler vardır. Bu bağlamda 

Tarihçi Alfred Jeremias (ö. 1935) ilk defa Sümerlerde ve Babillilerde görülen mesih inancı 

diğer dinlerde kurtarıcı inancına zemin hazırladığını ifade etmektedir. Ona göre; 

Mezopotamya’da zamanın giderek kötüleşeceği, günahların dünyada hâkim olacağı ve 

kurtuluşun bizzat Tanrı sayesinde ve yahut göndereceği bir kişi sayesinde gerçekleşeceği inancı 

bulunur. Asur kralı olan I. Sargon (MÖ 2350 yılları) ve Babil kralı Hammurabi (M.Ö 1728-

1686) başları meshedilerek kurtarıcı kral vasfında göreve başlarlar. Mısır, M.Ö. 2000 yıllarında 

bu inançtan etkilenir (Sarıkçıoğlu, 2011, s. 351). 

Yahudilik dışında çevre kültürlerde de gelenek olarak yönetici ve din adamlarının 

göreve başlamadan önce başları meshedilir. Antik Mısır’da kralların ya da göreve yeni başlayan 

kişilerin meshedilme geleneği vardır (Sipahioğlu, 2020, s. 69). Yapılan araştırmalar, Suriye-

Filistin’de kralların göreve başlarken meshedilmesi ritülelinin Mısır‘dan geldiğini 

göstermektedir. Firavunların kendileri meshedilmese de firavunlar için çalışan vasallar 

efendilerine itaatin bir işareti olarak meshedilirler. Nitekim Mısır çivi yazılarından yola 

çıkılarak Kenan diyarındaki vasalların mesh edildiği ifade edilmektedir. Bu sebeple 

muhtemelen Mısır’dan Suriye- Filistin bölgesine taşınan bu anlayışı daha sonra yeniden 

                                                             
1 Eski Amerika yerli halklarından olan Aztekler “Quetzalcoatl”, Mayalar “Kukulcan”, Perulular “Viarcorcha”, Algonkinler 
“Heilbringer”; Eski Mısırlılar “Ameni”, Sabiiler “Praşai Şiva”, Budistler “Maitreya”, Hindular “Kalki”, Mecusiler “Saoşyant”,  
Hıristiyanlar ise “Mesih” terimleriyle kurtarıcı figürü tanımlarlar(Gündüz, 1995, s. 128; Sarıkçıoğlu, 2017, ss. 16-21). 



9 
 

yorumlayarak Yahudiler de benimser. Kralların mesh edilmesi, krallarının Yahve’nin tebaası 

olduğunun tanınması anlamına gelir (Williams, 1971, ss. 274-275). 

Yahudilikteki mesih fikrinin Zerdüştlükten2 geldiğini ileri sürenler, mesih beklentisinin 

bilhassa Babil esaretinin ardından ortaya çıkması sebebiyle İran mitolojisini kaynak olarak 

gösterirler. M.Ö. 538’de İran kralı Cyrus (Koreş), Babil’i işgal eder. Ardından Yahudiler İran 

hakimiyetine girerler ve dolayısıyla İran’ın kültüründen etkilenirler. Üstelik Cyrus’un Babil’i 

işgal etmesi ile Yahudiler onu bir mesih olarak görür. Bu bağlamda İşaya 44/28 ve 45/1’de3 

Cyrus, bir Mesih olarak tasvir edilir (Batuk, 2003, s. 70). Abdurrahman Küçük’e göre ise İran 

kültürü, Yahudilikte mesih inancının yerleşmesine yardımcı olarak mesih anlayışına Yahudi bir 

karakter kazandırmıştır (Küçük, 2021, s. 109). 

Mesih inancının her dinin tarihi, psikolojik ve sosyolojik koşullarına göre doğduğu fikri 

de vardır. Yahudilikte mesih inancı, Kral Davud’a duyulan özlemden ve Yahve’nin Davud’un 

saltanatını sonsuz kılacağına dair ahdinin gerçekleşeceği umudu ile ortaya çıkmıştır. Buna göre 

bu inanç dış dünyadan etkilenmeden ortaya çıkar (Harman, 2017, s. 56). 

Mesih inancının teşekkülünde Yahudilerin inanç esasları da mühim bir kaynaktır. 

Yahve’nin Davud ile yaptığı antlaşma mesih inancının oluşmasında oldukça önemlidir. Yahve 

bu antlaşmada, Davud’un krallığının sonsuz olacağını, kendisini ve halkını muhafaza edeceğini, 

günahkâr olmalarına rağmen ahir zamanda kendilerini ödüllendireceğini söyler. Bu nedenle, 

böylesine bir milletin sürekli olarak kötülüğe ve zulme maruz kalması düşünülemez. Zira 

Yahudileri Mısır sürgününden kurtaran yine Tanrı’dır. Yahve, bunu Yahudilerle yaptığı 

ahitleşmeye bağlar. Zira bu durum Çıkış 6/5’te şu şekilde geçer: “Mısırlıların köleleştirdiği 

İsrailoğulları’nın iniltisini de işittim; ve ahdimi hatırladım.”  

Netice itibariyle Yahudilikteki mesih inancının kaynağının tüm bu zikredilenlerden 

sadece biri olduğunu ifade etmek doğru olmayacaktır. Çünkü Yahudilerin kendi tarihleri, 

inançları ve temas halinde oldukları halkların kültürleri bu inancın oluşumunda etkilidir. Ancak 

Yahudilikte ortaya çıkan mesih fenomeni, ilerleyen bölümlerde ifade edileceği üzere, zamanla 

Yahudiliğe has bir görünüm kazanacaktır (Batuk, 2003, ss. 71-72).  

                                                             
2 Zerdüştlükte, “Düalizm” prensibi gereği, iyiliğin temsilcisi Ahura Mazda ile kötülüğün simgesi Angra Mainyu devamlı 
mücadele halindedir. Bu mücadelede, Ahura Mazda’ya yardım etmek için dünyanın kötülükten arınmasını gerçekleştiren ve 
mükemmele dönüşü tamamlayan kurtarıcı olarak tasvir edilen  “Saoşyant” isimli bir kurtarıcı gelecektir (Alıcı, 2011, s. 199). 
3 İşaya 45/1: “RAB meshettiği kişiye, Sağ elinden tuttuğu Koreş'e sesleniyor. Uluslara onun önünde baş eğdirecek, Kralları 
silahsızlandıracak, Bir daha kapanmayacak kapılar açacak.” 

 



10 
 

 ‘Mesih’ (Maşiah) kelimesi Tanah’ta ilk defa Levililer 4/3-5’te “meshedilmiş kâhin” 

olarak geçer (Topcan, 2020, s. 431). Tanah’ta dört, Ketuvim’de on dört ve Neviim’de yirmi 

olmak üzere toplam otuz sekiz defa geçer. Ancak bu kullanımlar daha sonra kazanacağı 

karizmatik kurtarıcı anlamından ziyade genellikle Tanrı tarafından güç ve liderlikle donatılan 

kişiyi ifade eder (Ginsberg, 2007, s. 110; Waardenburg, 2004, s. 306). Mesih kelimesinin 

eskatolojik anlamda kullanıldığı tek kaynak ‘yağlanarak meshedilen’4 ifadesini içeren Daniel 

Kitabı’dır5 (MÖ. 165) (Gürkan, 2022, s. 214).  

Mesih kelimesi, yağ ile meshedilmiş kralları veya rahipleri ifade etmek için kullanılan 

bir kelimedir. Bir ritüel olan meshedilme, eski İsrailoğulları krallarının göreve başladıklarında 

din adamları tarafından kutsanmasını içeren kritik bir merasimdir. Böylece kutsal olan 

meshedilmiş kral, Tanrı adına halkı yönetme yetkisini kazanır (Russell, 1964, s. 304). 

Tanah’taki meshedilme anlatıları, meshedilen kişi ve Tanrı arasında bir bağın olduğunu gösterir 

(Lenowitz, 1998, s. 11). Yahudilikte kral yağ ile meshedildiğinde kendisinin Yahve tarafından 

bahşedilen hayat veren güç olarak görülen ilahi ruha sahip olduğu kabul edilir. Tanrı’nın seçtiği 

krala verilen isim olan Mesih ifadesi, Tanah’ta Saul, Davud, Süleyman ve İsrail kralları için 

kullanılır (Harman, 2017, s. 48). Mesih kelimesi, Yahudi olmayan bir kral için de kullanılmıştır. 

İran kralı Cyrus bunlardan biridir (Batuk, 2003, s. 68). 

Samuel, Kral Saul6 ve Davud’u7 yağla meshederek onları kral olarak göreve hazırlar. II. 

Samuel 7/12-13; 22/51’de Saul öldükten sonra Davud’un saltanatının sonsuz olacağı ve 

Tanrı’nın yardımı ile güçleneceği ifade edilir.8 Bu durum Mesih teriminin “Davud’un krallık 

soyunun sembolü” anlamında kullanımasının önünü açmıştır. Bu nedenle Yahudiler zor 

zamanlarda Davud’un soyundan gelen birinin İsrailoğulları’nı kurtaracağı beklentisine 

girmişlerdir. Örneğin krallık tehdit altındayken, Yeremya 23/5-6’da Peygamber Yeremya 

İsrailoğulları’nın Davud soyundan bir kral tarafından kurtulacağı haberini verirken İşaya, 9/5-

                                                             
4 Daniel 9/25: “Şunu bil ve anla: Yeruşalim’i yeniden kurmak için buyruğun verilmesinden meshedilmiş olan önderin gelişine 
dek yedi hafta geçecek.” 
5 M.Ö. 160 civarında yazıldığı düşünülen ve Yahudilere sürgündeyken güç, azim ve cesaret veren Daniel kitabı, mesih inancı 
açısından oldukça önemlidir (Bağır, 2015b, s. 74). 
6 I. Samuel 10/l: “Sonra Samuel yağ kabını alıp yağı Saul’un başına döktü. Onu öpüp şöyle dedi: “RAB seni kendi halkına 
önder olarak meshetti.”  
7 I. Samuel 16/13: “RAB Samuel’e, “Kalk, onu meshet. Seçtiğim kişi odur” dedi. Samuel yağ boynuzunu alıp kardeşlerinin 
önünde çocuğu meshetti. O günden başlayarak RAB’bin Ruhu Davut’un üzerine güçlü bir biçimde indi. Bundan sonra Samuel 
kalkıp Rama’ya döndü.”. 
8 II. Samuel 7/12-13:  “RAB senin için bir soy yetiştireceğini belirtiyor:  Sen ölüp atalarına kavuşunca, senden sonra soyundan 
birini ortaya çıkarıp krallığını pekiştireceğim. Adıma bir tapınak kuracak olan odur. Ben de onun krallığının tahtını sonsuza 
dek sürdüreceğim.” II. Samuel 22/ 51: “RAB kralını büyük zaferlere ulaştırır, Meshettiği krala, Davut’a ve soyuna sonsuza dek 

sevgi gösterir.” 



11 
 

7’de ise Peygamber İşaya, Davud’un krallığını sonsuza dek süreceğini bildirir (Waardenburg, 

2004, s. 307).  

I. Krallar, l/39’da geçtiği üzere Süleyman, Tsadok tarafından yağla meshedilir ve kral 

olur. Davud yaşlanınca, Davud ve Hagit’in oğlu Adoniya kendini kral ilan eder. Ancak 

Peygamber Nathan ve Batşeba’nın uyarısına yanıt olarak Davud oğlu Süleyman’ı kral ilan 

eder.9 Bu nedenle Süleyman, babası hala hayattayken kral olarak göreve başlar. İlk doğan 

çocuğun10 kral olması gibi bir şart olmadığı için Davud’un küçük oğlu Süleyman’ı kral ilan 

etmesi kötü olarak görülmez (Harman, 2010, s. 56; Waardenburg, 2004, s. 307).  

MÖ. III. yüzyılda ise; Mesih ifadesi yaşayan bir kralı belirtmekten ziyade İsrail 

krallığını tekrardan tesis etmek ve adil bir toplum yaratarak halkın kurtuluşunu sağlayacak 

eskatolojik anlamda bir Mesih fenomenini tabir etmek için kullanılmaya başlanır 

(Waardenburg, 2007, s. 307). Babil sürgünü ile Davud neslinden bir kral beklentisi artarak 

devam eder.  

2. BABİL SÜRGÜNÜ ÖNCESİ MESİH İNANCINA ZEMİN HAZIRLAYAN 

UNSURLAR 

Mesih inancı, tarihi olaylardan etkilenerek ve belirli zamanlarda farklı unsurlara 

dayanarak sürekli bir değişim geçirir. İsrail halkının kendi topraklarında hala bağımsız bir siyasi 

hayat yaşadığı zamanlarda, ahlaki mükemmellik ve dünyevi mutluluk daha fazla ön plana 

çıkarılmış ve evrensel anlamda bir kurtuluş beklentisi vardır. Ancak İsrail halkının sürgün gibi 

sıkıntılı zamanlarında milliyetçilik unsuru çok daha önemli hale gelir ve ulusal kurtuluş 

beklentisi ortaya çıkar (Klausner, 1955, s. 10). Nitekim bu durum, erken dönem peygamberler 

(neviim rişonim) ve sonraki dönem peygamberlerin (neviim aharonim)  gelecek ile ilgili 

fikirlerindeki farklılıklarda görülür. Örneğin İşaya, İsrail’in siyasi zaferle birlikte dünyadaki 

manevi fethinden bahsederken daha sonraki peygamberler, özellikle sürgün sırasında ve hemen 

                                                             
9 Krallar, 1/ 1-53; I. Tarihler, 29/24. 
10 Behor: İlk doğan oğul manasına gelen İbranice “behor” kavramı ve bu kelimeden türeyen kelimelerin manası biraz belirsizdir. 
“Seçmek” anlamındaki bahar (בחר) kökünden türemiş olan behor/ilk doğan (firstborn- primogeniture) “babanın ilk gücü (און 
 nü temsil etmektedir. Ayrıca bu ifade kavramsal olarak, gerek tek gerekse çok eşli olsun bir babanın doğan ilk oğlunun’(ראשית
sahip olduğu üstünlükleri, olanakları ve hususi hakları içermektedir ki bunlar, ilk doğanın vücudundaki ve karakterindeki 
mevcut olduğuna inanılan gücün sonucudur. Behor hem İsrâiloğullarına hem de antik çağ topluluklarında olan dinî, hukuki ve 
sosyal-kültürel bir görüştü. Bu bağlamda ilk doğan her hususta diğer kardeşlere tercih edilirdi. Zira ilk doğana gösterilen bu 

ayrıcalıkla beraber aşkın bir manevi güce bağlılığı ve ilahî kutsanma hakkını (beraha) da elde ettiği düşünülürdü. Tesniye 
21/15-17'de de belirtildiğine göre ilk doğanın mirastan iki pay alması ve babasından sonra yerine ailenin önderi olarak kâhinlik 
âdetini sürdürmesi bunun göstergesidir. Üstelik Tanrı ile atalar arasında yapılan sözeleşmenin de ilk doğan üzerinden 
sürdürüldüğü düşünülmektedir. Aynı zamanda behor hakkı, ataların soyundan gelecek nesillere ait kabileler içerisinde politik 
ve maddi anlamda üstünlük sağlamaktaydı. Bilhassa büyük evladın kültsel uygulamalarda üstlendiği sorumluluk, İsrail 
Tanrısı’nın her varlığın ilk meyvesinin Tanrı’ya sunulmasına dair emri ile alakalıdır. Ancak, behorluk hakkı İsmail, Esav ve 
Reuven için uygulanmamış; onların yerine İshak, Yakub ve Yusuf’a verilir (Levine, 2007, ss. 45-48). 



12 
 

sonrasında peygamberlik yapanlar, düşmanın yok edilmesinden, sürgünden kurtuluştan ve 

bağımsızlıktan söz eder (Greenstone, 1906, s. 43).  

Mesih inancı genel anlamda tarihteki sıkıntılı olaylardan sonra bir kurtuluş inancı olarak 

şekillenir. Patriyarklar döneminden11 itibaren Yahudi halkı acı ve sıkıntı içinde yaşamışlardır.  

Nitekim patriyarklar, yabancı topraklarda yaşarken o toprakların krallarının zulmüne maruz 

kalmışlardır. Mısır esareti ile İsrailloğulları, geçmişlerinin talihsiz olması nedeniyle iyi bir 

gelecek için kurtarıcı beklentisi içinde yaşamıştır. Bu bağlamda ilk kurtuluş Musa ile meydana 

gelmiştir. İsrailoğulları’nı maddi sorunlarından, esaretten ve zulümden kurtaran Musa, kurtarıcı 

bir figür olarak görülür. Musa, Sotah 12b, 11b, 13a ve Sanhedrin 101b’de bir ‘kral, savaşçı’ 

olarak betimlenir.12 Kurtarıcı ile Mısır’dan çıkış, Musa ile de mesih arasında bir bağ oluşur. 

Musa ilk kurtarıcı olarak betimlenirken mesih de son kurtarıcı olarak betimlenir.13 Nitekim 

Talmud ve Midraş yazarları, çeşitli ifadelerle Musa’yı mesihe benzetmişlerdir (Klausner, 1955, 

ss. 15-19). 

İsrailoğulları, kutsal topraklara varmadan önce Musa vefat eder ve yerine önceden 

belirlediği Nun oğlu Yeşu geçer.14 Yeşu da Yahve’nin yardımıyla İsrailoğulları’nı Kenan 

topraklarına ulaştırır ve her kabileye kendi paylarına düşen toprakları pay eder.15 Yeşu 

döneminde İsrailoğulları hem Filistinliler16 ile hem de Kenan dinî kültürü ile mücadele ederler. 

Yeşu’dan sonra İsrailoğulları Yahve’den vahiy alan Şoftim isimli Hakimler tarafından idare 

edilir. Hakimler, savaşçı özellikleriyle kriz anlarında durumu idare eden, İsrailoğulları’nı 

düşmanların saldırılarından koruyup onları rahata kavuşturan geçici siyasi-askeri liderlerdir 

(Sevilla-Sharon, 1981, ss. 11-13). İsrailoğulları hakimlerin ikazlarına rağmen Kenanlı 

kavimlerin tanrılarına tapınca ve çevre halkların saldırılarına maruz kalınca düzenleri bozulur 

(Gürkan, 2022, s. 39).17 

                                                             
11 Üç büyük İbrani ata İbrahim, oğlu İshak ve torunu Yakub’tur. Bu döneme atalar dönemi de denilmektedir (Aykıt & Kurt, 
2020, s. 157). 
12 Sotah 12b, 11b, 13a. Sanhedrin 101b. 
13 Örneğin; Musa kendi halkını kurtardığı gibi, Mesih de kurtuluşu getirecek; Musa’nın Firavun’un sarayında düşmanlarının 
içinde yaşaması gibi, Mesih de Roma şehrinde, ülkesini yok edenlerin içinde yaşayacak; Musa’nın Medyen’den Mısır’a eşeğe 

binerek geçmesi gibi13 Mesih de eşeğe binerek gelecektir; Musa nasıl gökten man yağdırdıysa, Mesih de mucizevi bir şekilde 
muhtelif yiyecekler çıkaracaktır; Musa’nın çölde İsrailoğulları’na kuyu ve pınar bahşettiği gibi, Mesih de çölde ırmaklar 
akıtacaktır. Musa’nın sembolü haline geldiği Mesih beklentisi, İsrailoğulları tarihindeki gelişmeler sayesinde güç kazanarak 
derin kökler salmaya başlar (Klausner, 1955, ss. 15-19). 
14 Yasa’nın Tekrarı, 31/7-8. 
15 Yeşu, 24/28-30. 
16 Her ne kadar kaynaklarda Antik dönemde Kenan bölgesinde yaşayanlara Filisti kelimesi kullanılsa da biz İbranice bir ifade 
olan Filisti kavramı yerine Türkçe bir ifade olan Filistin kavramını kullanmayı tercih edeceğiz. 
17 Hakimler 2/6-19 ve Hakimler, 2/18. 



13 
 

Hakimler hem peygamber hem de birer kurtarıcıdırlar.18 Hakimler gibi ileride gelecek 

olan mesihin de Tanrı tarafından gönderilen bir kurtarıcı olarak tasvir edilmesi ikisi arasında 

bağın kurulmasına neden olur. Zira bu durumu Hakimler, 2/18’deki “RAB onlar için ne zaman 

bir hâkim gönderdiyse, onunla birlikte oldu; hâkim yaşadığı müddetçe onları düşmanlarının 

elinden kurtardı. Baskı ve zulüm altında inledikleri zaman RAB onlara acıyordu.” ifadesi izah 

eder (Meymun, 2021, s. 330). Böylece, antik dönemden itibaren, Ortadoğu kültüründe kurtarıcı 

bekleme veya tanrı tarafından bir kurtarıcı gönderilmesi inancı ve düşüncesinin söz konusu 

coğrafyada yaygın olduğu anlaşılmaktadır. 

Yahudi tarihinde krallık dönemine geçme sürecinde birkaç neden etkilidir. 

İsrailoğulları’nın saldırılara maruz kalması ve Filistinlilerin Ahit Sandığı’na el koymaları 

merkezi bir yönetime, düzenli bir ordu ve kendilerini yönetebilecek bir lidere ihtiyaç 

duyulmasına neden olur. İsrailoğulları, o dönemde hakim ve peygamber olan Samuel’e giderek 

I. Samuel, 8/5’te yer alan şu ifadeyi dile getririler: “Diğer uluslardaki gibi bize bizi yönetecek 

bir kral ata”.19 Samuel, bu yönetim tarzının olumsuz yanlarından bahsetse de onların ısrarcı 

tavırları üzerine I. Samuel, 10/12-26’da geçen ifadelere göre Samuel, halkın isteği olarak Saul’ü 

İsrailoğulları’nın ilk kralı olarak atar (Sevilla-Sharon 1981, ss. 14- 15). 20 

I. Samuel, 10/12-26’da geçen ifadelere göre Samuel, halkın isteği olarak Saul’ü 

İsrailoğulları’nın ilk kralı olarak atar.21 Yahve, halkın kral talebini I. Samuel 9/15-16’da şu 

şekilde kabul eder: “Saul gelmeden bir gün önce RAB Samuel’e şunu açıklamıştır: “Yarın bu 

saatlerde sana Benyamin bölgesinden birini göndereceğim. Onu halkım İsrail'in önderi olarak 

meshedeceksin. Halkımı Filistliler’in elinden o kurtaracak. Halkımın durumuna baktım; çünkü 

haykırışları bana ulaştı.” Böylece, Yahudi kültüründe sürgün öncesi ortamda gelişmiş olan 

mesih inancıyla ilgili şu dört özellik ilk defa Saul’de karşımıza çıkmaktadır: Tanrı tarafından 

seçilen, kurtarıcı, kral ve başı yağ ile mesh edilen. 

                                                             
18 Hakimler 3/9: “Ama RAB’be yakarmaları üzerine RAB onlara Otniel adında bir kurtarıcı çıkardı. Kalev’in küçük kardeşi 
Kenaz’ın oğlu Otniel onları kurtardı.” Hakimler 3/15: “...Ama RAB’be yakarmaları üzerine RAB onlar için Ehut adında bir 
kurtarıcı çıkardı. Benyaminli Gera’nın oğlu Ehut solaktı. İsrailliler Ehut’un eliyle Moav Kralı Eglon’a haraç gönderdiler.” 
19 I. Samuel 8/5. Aynı zamanda benzer ifade Bakara suresi 246.ayette şöyle geçmektedir:  

Mûsâ’dan sonra İsrâiloğulları’nın ileri gelenlerini görmedin mi? Peygamberlerinden birine “Bize bir hükümdar 
gönder de Allah yolunda savaşalım” dediklerinde o, “Üzerinize savaş farz kılındığında savaşmayacağınızdan 
korkarım” cevabını verdi. “Yurtlarımızdan ve çocuklarımızdan uzaklaştırıldığımız halde Allah yolunda 
savaşmayıp da ne yapacağız?” dediler. Üzerlerine savaş farz kılınınca da, içlerinden azı müstesna, yüz 
çeviriverdiler. Allah zalimleri iyi bilmektedir. 

20 I. Samuel 10/12-26. I. Samuel 8/19-20’de de geçtiği gibi “Hayır, bizi yönetecek bir kral olsun. Böylece biz de bütün uluslar 
gibi olacağız. Kralımız bizi yönetecek, önümüzden gidip savaşlarımızı sürdürecek.” 
21 I. Samuel 10/12-26. 



14 
 

Saul kralken, Yehuda soyundan Beytlehem’de yaşayan Yesse’nin en küçük oğlu Davud, 

Samuel tarafından başı meshedilerek kral olarak kutsanır (Sevilla-Sharon, 1981, s. 17).22  

Krallığı boyunca kurmuş olduğu güçlü ordusu ile dağınık halde bulunan İsrailoğulları’nı 

birleştiren ve Sion şehrini ele geçirerek burayı merkez ilan eden Davud, Kutsal Mabedin 

inşasına öncülük ederek İsrailoğulları’nı uzun yıllar boyunca refah içinde yaşatır. Davud’un 

ilahiliği, cesareti, savaştaki başarısı ve halkını birleştirme yeteneği onu Yahudiler arasında 

önemli hale getirirerek onun soyundan gelecek olan mesihten de beklenir (Sherbok & Sherbok, 

2010, s. 38). Bu çerçevede mesih inancı, Tanrı’nın izniyle Davud soyundan gelecek kudretli bir 

kral beklentisine dönüşür (Greenstone, 1906, ss. 25-26,43). 

Yahudi geleneğinde Davud’un Krallığı idealize edilmiştir. Bu durum II. Samuel 7/12’de 

Yahve’nin “Sen ölüp atalarına kavuşunca, senden sonra soyundan birini ortaya çıkarıp 

krallığını pekiştireceğim” sözleriyle mesih beklentisinin önünü açmıştır (Mowinckel, 1954, s. 

157). Böylece Kral Davud, bir Yahudi kralının örneği ve ideali haline gelerek ilerleyen 

dönemlerde şekillenen mesih beklentisinin asıl prototipi haline gelir. Nitekim halkın bir 

kurtarıcıya olan özlemi ancak Davud’un başa geçmesi ile tamamen tatmin olur. 

I. Krallar 1/32-35’te Davud, oluşturduğu düzen ve huzurun devamı için Yahve’nin 

izniyle oğlu Süleyman’ın meshedilerek kral olmasını emreder. I. Krallar 2/1-12’de ise Davud 

Süleyman’a ilahi görevler verir. Kral Süleyman, bilge kişiliği, putperest prenseslerle evlilikleri 

sayesinde oluşan kuvvetli diplomasisi gibi meziyetleriyle ülkesini zenginleştirerek Eski Orta 

Doğu’nun önemli bir gücü haline getirir. I. Krallar 5-8, 1. Krallar 8/12 -21 ve II. Tarihler 2-8’ 

de geçen ifadelere göre Süleyman, Kudüs’te bir mabed (bet Yahve) inşa ederek Ahit Sandığı’nı 

Mabed’de özel olarak hazırlattığı kutsal bölüme (Kudsü’l-Akdes) yerleştirir. Böylece 

İsrailoğulları için Kudüs hem siyasi hem de dinî bir merkez haline gelir (Sherbok & Sherbok, 

2010, ss. 39-40).  

I. Krallar, 11/1-13’te geçen ifadelere göre Süleyman’ın saltanatı sırasında ülkenin 

birliğinin bozulduğuna dair işaretler görülür. Putperest eşleri ve cariyeleri Süleyman’ın 

Yahve’den uzaklaşmasına ve sonraki dönemde onların tanrılarına tapmasına neden olur. Sonuç 

olarak ülkenin birliği ve dayanışması sarsılır (Sherbok & Sherbok, 2010, ss. 39-40; Yıkar, 2024, 

s. 221). Süleyman’ın ölümünün ardından krallık oğulları arasında ikiye bölünür. Rehavam 

güneyde Yahuda Krallığı’nı, Yerovam ise kuzeyde İsrail Krallığı’nı kurar (Sarıkçıoğlu, 2016, 

s. 225). Davud ve Süleyman’ın çağı, mesih idealinin Yahudi halkının zihninde daha kesin bir 

                                                             
22 I. Samuel 15/1-34; 16; 1-13; 17-18. 



15 
 

şekil aldığı dönem olarak kabul edilir. Zira mesih fikri bu dönemde geliştirilerek Yahudi dininin 

yerleşik bir ilkesi ve Yahudilerin kollektif bilincinin tamamlayıcı bir parçası haline gelir. 

İkiye bölünen bu devletler, Babilliler ve Asurlular tarafından yıkıldıktan sonra 

Yahudiler ya sürekli olarak başka ülkelerin egemenliği altında yaşarlar ya da sürgün edilirler. 

Özellikle Babillilerin tutumları Yahudileri derinden etkiler. M.Ö. 586’da Mabed’in yıkılması 

sonucu Yahudiler Babil’e sürgün edilir. Babil Sürgünü, Yahudi tarihinde dini ve siyasi hayatı 

etkileyen önemli bir olaydır. Zira sürgün esnasında Yahudilerin dini ve manevi hayatı, Musa 

yasasına ve Yahudilerin bir kez daha bağımsız bir millet olacağı beklentisine dayanır (Ayğan, 

2011, s. 46; Taşdemir, 2021, s. 15).  

Tanah’ta sürgün fenonemi, halkın Tanrı ile yapmış oldukları ahdi göz ardı etmeleri, 

yabancı tanrılara taparak günaha girmeleri ve Yahve’nin emirlerini yerine getirmemelerinin bir 

sonucu olarak yorumlanır.23 Ayrıca Yeremya 18/5-11; 27/5-7 peygamberler hem Babil Sürgünü 

öncesinde Süleyman Mabedi’nin yıkılışı ve sürgünle sonuçlanacak büyük felaketi önceden 

duyururlar hem de İsrailoğulları’nın daha sonra Kudüs’e dönüp yeniden eski günlerine 

kavuşacakları müjdesini haber verir (Goldhill, 2011, ss. 51-52). 

Yahudi tarihinde önemli bir rol oynayan Cyrus, Kudüs’ü ilhak ettikten sonra çıkardığı 

emirle Babil’deki Yahudilerin Kudüs’e dönmelerine müsaade ederek Tanrı’nın emrini yerine 

getirir. Bu durum Kudüs’e dönüş umudunu pekiştirir (Akbıyık, 2010, s. 117). Bu anlamda İşaya 

45/1’de Pers kralı Cyrus’u Tanrı tarafından atanmış bir kurtarıcı, Rabbin meshettiği ve 

desteklediği kişi olarak tanımlanır (P. Johnson, 1987, s. 85; Werblowsky, 2007, s. 5974). 

Babil Sürgünü sırasında Davud’un şehri Yeruşalayim (Kudüs) ve Süleyman Mabedi’ne 

duyulan özlem, geçmişin bir hatırası olarak kalmaz, aynı zamanda geleceğe dair bir umudun 

korunmasına da yol açar. Bu umut, diasporada kök salmış eskatolojik inançların oluşumuyla 

kendisine teolojik bir zemin bulur. Zira Kral Davud’un kurtarıcı mesih beklentisi bu dönemde 

şekillenmiştir (Altuncu & Kılıç, 2016, s. 520; Batuk, 2003, ss. 70-72).  

3. BABİL SÜRGÜNÜ SONRASI DÖNEMDE YAHUDİLİKTE MESİHE DAİR 

OLUŞAN TEMEL İNANÇLAR  

Yahudilik tarihinde mesih beklentisinin belli zamanlarda önemli bazı kişilerde 

gerçekleştiğine inanılır. Yahudileri Babil Sürgünü’nden kurtararak tapınaklarını tekrardan inşa 

etmelerine izin verdiği için beklenilen kurtarıcı mesih düşüncesi Pers kralı Cyrus ile az da olsa 

karşılanır (Kurt, 2006, ss. 445-450). Bu dönemde Yahudiler, krallığın yeniden kurulması 

                                                             
23 Yeremya 34; 36/30-31; 18/5-11; 27/5-7, Hezekiel 5/5-17; 6/16-17; 8/5-17, Hoşea 1-13. 



16 
 

beklentisine girerler. Böylece M.Ö. 520’de Yehuda valiliğinden sorumlu olan ve Davud’un 

neslinden24 olan Zerubbabel tarafından tapınak yeniden inşa edilmeye başlanır. İsrail halkı, 

Zerubbabel’in başarılı olacağına güvenir. Nitekim Hagay 2/22-23’te geçen ifadelerde Tanrı’nın 

Zerubbabel’i mesih olarak kutsayacağı bildirilir (Ayğan, 2011, s. 47; Lenowitz, 1998, s. 12). 

M.Ö. 332’de Büyük İskender Babil ve Filistin’i fethetmesiyle Helenistik dönem başladığında 

Yahudiler tekrar sıkıntıya düşerler. Helenistik kültürün ezici etkisinin ağır gelmesiyle 

Yahudiler her alanda asimile olurlar (Greenstone, 1906, s. 66; Türem, 2017, s. 19). 

İkinci Tapınak döneminin son iki yüzyılı boyunca, apokaliptik literatürde Tanrı’nın 

İsrailoğulları’nı kurtarması ile ilgili umutların yeşerdiğine dair açıklamalar vardır. Acı çeken 

ulusun çok fazla cesaretlendirilmesi ve Tanrı’nın adaletine olan güveninin güçlendirilmesi 

gereklidir. Bu bağlamda, peygamberlerin Yahudi halkı için iyi bir gelecek sözü, apokaliptik 

yazarlar tarafından ahir zamana atıfta bulunarak daha büyük umutların temeli haline getirilir 

(Greenstone, 1906, s. 66). Böylece apokaliptik dönemde, Tanah metinlerinde görülen, 

Zerubbabel’de olduğu gibi hem siyasi hem de ahlaki gelişimi sağlayacak bir kurtarıcı fikri 

eskatolojik anlamda bir kral fikri haline gelir (Mowinckel, 1954, s. 271).  

Selevkos hükümdarı IV. Antiokus (ö. M.Ö. 164) döneminde (M.Ö. 175–163) şiddetli 

zulümler neticesinde Yahudiler, yeniden eskatolojik-mesihi umutlara sarılır. Zira bu durum, bu 

dönemde yazıldığı kabul edilen Daniel Kitabı’nda da geçer (Werblowsky, 2007, s. 5974). 

Helenistik kültürde başlayan baskı bu dönemde artar. IV. Antiokus’un kral olduktan sonra, 

sünnetin yasaklanması, Şabat’ın kutlanması ve evlerde kutsal kitap bulundurulması gibi dini 

kısıtlamaları Yahudileri isyana teşvik eder. Makabi ailesinden Haşmoni-Yahudi Devleti M.Ö. 

165’te kurulur ve hem Mabed hem de Kudüs pagan hâkimiyetinden kurtarılarak Mabed’in 

yeniden eski haline gelmesi sağlanır (Aydın, 2010, ss. 265-266).  

Ancak Makabiler’in başarısı ile yeniden kazanılan kurtuluş umudu üzücü bir hayal 

kırıklığıyla son bulur. “Kötülüğün krallığı” olarak tanımlanan Roma İmparatorluğu’nun baskıcı 

tavrına karşı M.S. 65-70’te ayaklanmalar başlar. Bu dönemde Kudüs ve İkinci Tapınak yıkılır. 

M.S.132–135 yıllarındaki Bar Kohba önderliğinde yürütülen isyan ile Filistin Yahudiliği 

bozulur. Yaşanan bu olumsuz gelişmeler sonucında Yahudilerde kurtarıcı inancı daha da 

önemli hale gelir (Werblowsky,  2007, s. 5974; Glickman, 2013, s. 6).  

Orta Çağ’da Saadia Gaon (ö. 942) ve Maimonides (Rambam)  (ö.1204) sayesinde mesih 

beklentisi bir iman ilkesine dönüşür. Saadia Gaon, Talmud’u temel alarak mesih inancına dair 

                                                             
24 I. Tarihler 3/19. 



17 
 

bir iman esası oluşturur ve bunu sekiz maddeden oluşturduğu amentüye yerleştirir: “Mesih‟i 

beklemek, hesap ve nihai yargı haktır.” (Saracheck, 1932, ss. 27-50). Rambam ise oluşturduğu 

on üç maddelik amentünün içerisine mesih ilkesini “Maşiah‟ın geleceğine tam bir inançla 

inanıyorum ve eğer gelmekte gecikirse bile, her şeye rağmen onun gelmesini her gün 

bekleyeceğim.” şeklinde belirtir (Glickman, 2013, s. xvıııı). XIII. yüzyılda Zohar’ın 

yayınlanmasının ardından ise mesih inancı Kabala literatüründe yerini alır (Dan, 2015, s. 114).  

XV. yüzyıla kadar, Yahudilikte mesih algısı yalnızca bir inanç esası ve kurtuluş 

çerçevesinde kalır. Kabala’daki bazı gruplar, mesih kavramını inanç açısından derinleştirir, 

işlevsel bir nitelik kazandırır ve hatta onu siyasi bir olgu haline getirir (Demirci, 2015, s. 6). 

Yahudi tarihçi Gershom Scholem bu değişimin nedenini, 1492 yılında İspanya'dan sürülmeleri 

olduğunu ifade eder. Zira bu olay, Yahudi halkı için sosyo-ekonomik bir değişim ve Kabala 

için bir kırılma noktasıdır (Scholem, 2016, s. 18). Nitekim ilk dönem Kabalacılar mesih ve 

kurtuluş konularına fazla ilgi göstermez. Scholem’e göre, Kabala merkezinde daima kozmoloji 

kuramlarına yer verir ve 1492 yılına kadar mesih fikrini barındırmaz (Scholem, 1995b, ss. 28-

29). 

XVI. yüzyılın sonlarına doğru Kabalada ortaya çıkan yeni gelişmelerin merkezi Safed 

olur (Rossoff, 1991, ss. 115-116). Sürgün acısını mistik boyuta taşıyan Safed Kabalacılığı ile 

Kabala’nın merkezine kurtuluş ideası girer. Tikkun kavramı (ideal düzeni eski haline geri 

döndürme eylemi) açısından insanı ön plana çıkaran Safedli Kabalistlerle beraber mesih, 

tanrının suduru olan Sefirot25 ile bağlantılı olarak kozmik bir nitelik kazanır. Yitshak Luria’ya 

(ö.1572) göre, insan varoluşunun en temel hedefi tikkundur. Tikkun, ilahi ışığın her türlü 

biçimiyle maddi âlemdeki hapsolmuşluğundan kurtarılması, yükseklerdeki kaynağına geri 

döndürülmesi ve tüm dünyaların kozmosun yapısı içindeki uygun yerlerine yükselmesini içerir. 

Tikkun, yaratılış sırasında sefirotların kırılmasıyla sürekli olarak düşen ışık parçacıklarını 

toplayan İsrailoğulları’nın elindedir. Tikkun, mesihin gelişi için yeterli bir sebeptir. Tikkun için 

ibadetlerin yerine getirilmesi gerekir. Böyle bir onarım Luria ve çevresi tarafından hem 

                                                             
25 Sefirot: Tanrının mutlak ve en mükemmel hali olan Ein Sof’tan sudur eden on farklı alem (Sefira) bulunur. Her bir sefira bir 
öncekinden kopar. Her yeni Sefira kendinde Tanrının bir şeklini alır ancak aşağıya inildikçe Tanrı’nın en mutlak halinden 
uzaklaşılır. Fakat bu düşüş aynı zamanda kendi içinde saklı olan gücün tezahürü anlamına da gelir. Yahudi mistisizmin temel 
yapı taşlarından biri olan Sefira (ya da Sefirot), Tanrı’nın yaratılış ve dünyayı yönlendirme biçimlerini açıklayan bir kavramdır. 
Tanrı’nın nurunun ve kudretinin yeryüzünde yansımasını ifade eden on sefira vardır. Sefira, insan ile Yahve arasındaki ilişkiyi 
anlamaya yardımcı olur. “Hayat Ağacı” adı verilen msitik bir tabloda sıralanan her bir sefira, Yahve’nin bir özelliğini içinde 
barındırır. Birbirleriyle etkileşim içinde olan söz konusu on sefira;  Keter (Taç) - Hokmah (Bilgelik), Binah (Anlayış), Hesed 
(Lütuf), Gevurah (Güç), Tiferet (Güzellik), Netzah (Zafer), Hod (Onur), Yesod (Temel), Malkut (Krallık) şeklinde sıralanır 

(Demirci, 2015, s. 19; Lenowitz, 1998, s. 196). 



18 
 

mesih’in kurtuluşu hem de kişinin kendi kurtuluşu olarak görülür (Fine, 2003, ss. 144-145; 

Taşpınar, 2015, s. 265). 

Safed Kabalacılarına göre insanlar, Tanrı’yı nihai kurtuluş ve mesihin bir an önce 

gelmesi için yönlendirebilme gücüne sahiptirler. Bu nedenle, geleneksel Yahudi inancına göre 

Mesih’in gelişi tamamen Tanrı’nın elindeyken, Safedli Kabalacılar ile beraber insanlar da bu 

sürece dahil olur. Ayrıca Safed Kabalacılarının Siyon’a dönüş fikrine vurgu yapmaları, mesih 

inancının Safedlilerle beraber siyasi bir anlam kazandığını gösterir (Dan, 1987, s. 252).  

4. YAHUDİ MEZHEPLERİNDE MESİH ANLAYIŞI 

Yahudi mezhepleri arasında mesih inancı ile ilgili farklı yaklaşımlar vardır. Mesih 

inancı, özellikle Ortodoks Yahudiler arasında yaygındır (Hasanoğlu, 2018, s. 416). Ortodoks 

Yahudiliğe göre, Yahudiliğin birçok kurumunun ve kurallarının onarımı mesihin gelişine 

bağlıdır (Adam, 2004, s. 66).  

 İlk dönem Yahudi mezheplerinden olan Ferisiler, birçok inancı Tanah’a dayandırdıkları 

gibi Mesih inancını da Tanah’a dayandırırlar ve inançlarında Mesih beklentisine yer verirler 

(Doğu, 2023, s. 51). Dünyevi arzulardan uzak duran, mistik hayata yönelen Esseniler’de mesih 

inancı vardır. Üstelik Esseniler, mesihin geliş zamanını hesaplamaya çalışırlar. Saduki mezhebi 

insanın kurtuluşuyla ilgilenmez ve bu sebeple bir kurtarıcı inancına yer vermez (Pinhas, 2007, 

ss. 654-655). Ortaçağ Yahudi mezheplerinden biri olan Rabbinik Yahudilikte ise mesihin 

Yahudileri Siyon’da toplayacağına dair inanç vardır (Jacobs, 1995, ss. 342-343). Mesih inancı, 

Rabbinik Yahudilikte olduğu gibi Karaîlikte de önemlidir. Karaîler arasında mesihin çoktan 

geldiğini ayrıca Yahudilerin inşa etmeyi umduğu tapınağın Zerubbabel tarafından inşa 

edildiğini ve başka bir tapınağın olmayacağını iddia edenler vardır (Mainz, 1956, s. 115).  

XVIII. yüzyılda Rabbani Yahudiliğin Doğu Avrupa’daki Yahudilerin sorunlarına çare 

olamaması sonucu oluşan Polonya’da ortaya çıkan Hasidiliğin de mesih itikadına karşı tutumu 

oldukça farklıdır (Kurt, 2016, s. 50). Hasidilikte mesihî kurtuluş önemlidir; ancak asıl vurgu 

bireysel kurtuluştur. Hasidizm’e göre, bir kişi ile Tanrı arasında ilahi bir elçi olarak 

görevlendirilen “tsadik” (veli zat, mürşid, doğru kişi), aynı zamanda mesih çağının yaşayan 

ümididir. Bu nedenle, Hasidizm’in Gazzeli Nathan’ın (ö.1680) mesih kavramına ilişkin Tanrı 

ile İsrailoğulları arasındaki aracı varlık kuramından etkilendikleri kesindir (Dan, 2015, s. 126).   

XIX. yüzyılda ortaya çıkan Reformist Yahudilik ise mesih doktrinini iki şekilde yeniden 

yorumlar. İlk olarak bireysel bir mesih inancının yerine mesihi bir çağ inancını koyar. İkinci 

olarak ise sürgündekilerin Siyon’a geri dönüş algısını değiştirmeleridir. Tapınağın yıkılması ve 



19 
 

Yahudi halkının sürgün edilmesi, bir felaket olarak değil, Yahudiliğin tüm insanlığa yönelik 

misyonunun yerine getirilmesi için daha büyük fırsatlar sağlayan bir hadise olarak görülür 

(Jacobs, 2007, s. 114). Siyonist Mordecai Menahem Kaplan (ö.1983) tarafından kurulan 

Yeniden Yapılanmacı Yahudilik mesih inancını reddederken Muhafazakar Yahudilik ve Ultra-

Ortodoks Habad Lubaviç grubu ise mesih inancını kabul eder (Gürkan, 2022, s. 221). 

Dolayısıyla XIX. yüzyıldan itibaren mesih inancı Yahudilikte homojen bir şekilde varlığını 

sürdüremez. Ancak Yahudilerin bütün bir şekilde benzer inancı paylaşmaması, Yahudiler 

arasında mesih inancının etkisini azaltmaz. 

5. BEKLENEN MESİHİN ÖZELLİKLERİ 

İşaya Kitabı 11/1-9’da mesihin özellikleri şöyle nakledilir:  

Yesse’nin kütüğünden bir filiz çıkacak ve kökünden bir fidan meyve verecek. Rabbin ruhu, 

hikmet ve anlayış ruhu, öğüt ve kuvvet ruhu, bilgi ve Rab korkusu ruhu onun üzerinde kalacak. Ve 

onun zevki Rab korkusunda olacak ve gözlerinin gördüğüne göre hükmetmeyecek, kulaklarının 

işittiğine göre karar vermeyecek fakat fakirlere adaletle hükmedecek ve memleketin hakirleri için 

doğrulukla karar verecek... Kurt ile kuzu beraber oturacak, kaplan oğlakla beraber yatacak, buzağı 

ve genç aslan ve besili sığır bir arada olacak ve onları küçük bir çocuk güdecek.  

Mesih dünyayı kurtarmak için gökten gelecek doğaüstü biri değildir (Eliade, 2012, s. 

293). Lakin ona verilen beraha (kutsanmış olma) ve meshedilmiş olması sebebiyle kutsal gücü 

vardır. Zira mesih, Yahve’nin temsilcisi olacak. Mesih ilahi ve cismani iki tabiata sahiptir. Bu 

bağlamda mesihin dünyevi yönünü Davud’un soyundan gelerek halkını bir araya toplayıp 

eziyetten kurtaracak olan Kral-Mesih;  ilahi yönünü ise Tanrı’nın ruhunu benliğinde taşıyarak 

Yahve’nin hizmetkârı olan İlahi-Mesih oluşturur. Mesih’in ilahi tabiatlı olması onu 

peygamberler gibi günahsız ve masum yapar (Buttenwieser, 1912, s. 508). 

Mesih, Beytlehem’de veya Kudüs’te, bazılarına göreyse Roma’da doğacaktır (Gürkan, 

2022, s. 154). O, doğmadan önce semada ikamet edecektir. Geleceği günü burada bekleyen 

mesih, bakire bir kızdan doğacaktır. Immanuel (Tanrı bizimle) ismiyle, Yahve’nin ilahi gücüyle 

donanmış olacak ve dünyada Yahve’yi temsil edecektir (Sarıkçıoğlu, 2011, s. 385).26 (Küçük, 

1992, s. 145). Mesih, peygamber olmanın yanı sıra savaşçı, hâkim, kral ve Tanah’ı öğreten 

kişi27 sıfatlarına da sahip olacaktır (Blidstein, 2007, s. 112).  

Yahudiler mesihin savaşçı bir karaktere sahip olduğunu kabul etmektedirler 

(Charlesworth, 1992, ss. 20-21).  Yahudilere göre mesihin en önemli görevi herkese Yahve’ye 

                                                             
26 İşaya 7/14. 
27 Sanhedrin 98b-99a. 



20 
 

olan inancı anlatmak ve Yahve’nin varlığını öğretmektir. Mesih, Tanah’ı yalnızca Yahudilere 

değil herkese öğretecektir. Tanrı’dan gelen gerçekleri insanlara iletecek, böylece insanlar 

imanla dolacaktır (Sarıkçıoğlu, 1997, s. 85). 

6. MESİHİN GELİŞİNDEN ÖNCE YAŞANACAK OLAYLAR  

Yahudi geleneğine göre, mesihin gelişinden hemen önce büyük olaylar gerçekleşecektir. 

Yusuf oğlu Mesih, Armilus’un ve Peygamber Eliyahu’nun gelişi bu zamanda gerçekleşmesi 

beklenen en önemli olaylar arasındadır. 

6.1.Yusuf Oğlu Mesih 

Davud oğlu Mesih’in gelişinden önce Yusuf soyundan gelecek bir mesih dolayısıyla -

Rahel’in de soyundan- ortaya çıkacaktır. Yusuf oğlu Mesih, Davud soyundan gelecek gerçek 

mesih için uygun koşulları yaratma görevini üstlenecektir. Ayrıca Malaki 3:1 pasajı bu durumu 

desteklemektedir: “İşte habercimi gönderiyorum. Önümde yolu hazırlayacak.” Haham 

otoritelerince Yakub’un Yusuf’u kutsaması, Yusuf oğlu Mesih anlayışını doğurur. Nitekim 

Yaratılış 49/24’te bu husus “… Ama onun yayı sağlam, Kolları esnek çıktı; Yakub’un güçlü 

Tanrısı, İsrail’in Kayası, Çobanı olan Tanrı sayesinde” şeklinde geçer (Shakak & Mezvinsky, 

2015, s. 138). Babil Talmudu Sukkah 52a-b’de Yusuf oğlu Mesih’in gerçek isminin Nehemya 

b. Huşiel b. Efrayim b. Yusuf olduğu, Celile Dağı’nın yamaçlarında belireceği ve Yahudileri 

etrafında toplayacağı bildirilir. Yusuf oğlu Mesih, Kudüs’ü Romalılardan arandırarak 

taraftarlarıyla birlikte bir süreliğnie burada ikamet edecektir (Karahan, 2019, s. 383) .  

6.2. Armilus 

Yahudiler, mesihin düşmanı olarak niteledikleri varlığa Armilus derler. Gog-Magog 

“Yecüc ve Mecücü” belirtmek amacıyla kullanılırken Armilus ise “Deccal”ı sembolize etmek 

için kullanılır (Demirci, 2019, s. 67). Armilus kelimesi Roma’nın kurucusu olan Romulus 

isminden gelir (Berger, 1985, s. 157). Nitekim Armilus’un Roma’dan çıkacağına dair rivayetler 

vardır. Bunun sebebi ise söz konusu rivayetler ortaya çıktığında Roma İmparatorluğu’nun 

İsrailoğulları’na baskı ve zulüm uygulamalarıdır. Dolayısıyla İsrailoğulları, kendilerine kötü 

davranan Roma İmparatorluğunu şeytan gibi görerek Roma’yı kötülüklerin merkezi ilan eder 

(Klatzkin, 2007, s. 474). 

Hezekiel Kitabı 38 ve 39. bölümlerde yetmiş milletten oluşan bir şer topluluğu olan Gog 

ve Magog, ahir zamanda İsrail topraklarında saldırı düzenleyeceği ifade edilir. Ancak, Tanrı, 

onları yok edip Yahudileri koruma altına alacaktır. Böylece bütün dünya milletleri, Yahudilerin 



21 
 

Tanrı koruması altında olduğunu ve yok edilemeyeceklerini bilecektir (Taşdemir & Başaran, 

2023, s. 195).   

Armilus kıssasına göre kendini tanrı ilan eden Armilus on kralla birleşecek, Kudüs ve 

Antakya’yı ele geçirecek, Yahudi halkını Kudüs topraklarından sürecek, Yusuf oğlu Mesih 

dahil Yahudilerin bir kısmını öldürecektir (Klatzkin, 2007, ss. 474-475). Zekeriya Kitabı 12/10 

ve 14/1-2’de geçtiği gibi Armilus, Yahudilerin bir kısmını ise esir alacak ve onları kırk gün 

kadar sürecek olan sürgüne bırakacaktır (Bağır, 2015a, s.19-20). Armilus, Yusuf oğlu Mesih’i 

öldürünce Tanrı, gerçek kurtarıcı olarak kabul edilen ve Davud oğlu Mesih’i (Menahem ben 

Amiel) gönderecek. Bu olaydan sonra İşaya 11/4’te geçtiği gibi Yahve, Armilus ve taraftarlarını 

Arbel’de yerle bir edecek. Armilus’un hayatına mesihin nefesiyle son verilecektir (Demirci, 

2019, ss. 67-69; Inbari, 2012, s. 38). 

6.3. Peygamber Eliyahu 

Yahudilere göre Davud oğlu Mesih’in müjdecisi Eliyahu’dur. Malaki, 4/5’te “Rabb’in 

büyük ve korkunç günü gelmeden evvel size Peygamber Eliyahu’yu göndereceğim” geçen ifade 

ile mesihin gelişinden önce Eliyahu’nun geleceği ve mesihi müjdeleyeceği ifade edilir. II. 

Krallar/ 2’deki “Dağları aşıp gelen müjdecinin ayakları ne güzeldir! O müjdeci ki, esenlik 

duyuruyor. İyilik müjdesi getiriyor, kurtuluş haberi veriyor. Siyon halkına, “Tanrınız egemenlik 

sürüyor!” diye ilan ediyor” ifadesine göre İşaya peygamber, Eliyahu’nun, mesih’in gelişinden 

üç gün önce geleceğini haber vermiştir. Rabbilerin görüşüne göre ve Babil Talmudu, Eruvin 

43b’de de geçtiği üzere Eliyahu, Şabat veya bayramlarda yürütülen hazırlıkları bozmamak için 

bu günlerde gelmeyecektir. İşaya 52/7’de geçen ifadeler Eliyahu’nun mesihin gelişinden üç gün 

önce Filistin’de görüneceğini ve mesihin gelişini ilan edeceğini belirtir. Daha sonra mesihe 

başkohenlik yapacak, dini meseleleri düzenleyecek ve Yahudilerin yaşamını düzenleyecektir 

(Greenstone, 1906, s. 96; Sarıkçıoğlu, 2011, s. 410)  

Bu üç olayın dışında, mesihin gelişinden önce dünyada inançsızlık ve ahlaksızlık 

yaygınlaşacak; Kudüs düşmanlar tarafından saldırıya uğrayacak. İnsanlar utanma duygusunu 

kaybedecek ve sapkınlığa sürüklenecek. Alimler arasında cehalet yaygınlaşacaktır. Doğal 

afetler peş peşe gelecek ve tarım arazileri verimsizleşecek. Yahudiler sefalet içinde dolaşacak 

ve kimse onlarla ilgilenmeyecek (Sarıkçıoğlu, 2011, ss. 360-361). 

7. MESİHİN GELİŞİ İLE BERABER YAŞANACAK OLAYLAR  

Dünyanın ve tüm insanlığın rahata ereceği bir çağ olan mesihi çağda Mesih, kayıp on 

kabile ile beraber sürgündeki tüm Yahudileri kurtararak onları tekrardan kutsal topraklara 



22 
 

yerleştirecektir (Kellner, 1991, ss. 38-39; Zephyr, 2013, s. 36). Nitekim bu durum İşaya 

51/11’de “RAB’bin kurtardıkları dönecek, Sevinçle haykırarak Siyon’a varacaklar. Yüzlerinde 

sonsuz sevinç olacak. Onların olacak coşku ve sevinç, Üzüntü ve inilti kaçacak” şeklinde ifade 

edilir. 

Mesih,  III. Mabed’in yapımına liderlik yapacaktır. Mesih ifadesi çoğunlukla Kral mesih 

(meleh ha-Maşiah) tabiriyle geçer. Dolayısıyla mesihin dini yönünden çok siyasi yönü daha 

belirgindir.  Zira onun hem kutsal emanetleri (aran ha-koş)28 bulması hem de Musa’nın asasını 

kullanması, kral rolüyle geleceğini gösterir. Mesih tüm siyasi gücüyle Yahudi halkını 

yaşadıkları zor durumdan kurtaracak ve böylece mesihin geldiği dönemde İsrailoğulları en 

mutlu ve en güçlü zamanlarını yaşayacaktır. Zira bu dönemde dini uygulamalar ihya olacak, 

topraklar verimli hale gelecek ve İsrailoğulları dünya üzerinde tek egemen güç olacaktır (Meral, 

2021b, s. 127). 

Talmud’da29 bulunan bir hesaplamaya göre mesih’in 440 veya 471’de zuhur etmesi 

bekleniyordu (Friedmann, 1905, ss. 251-252; Sarıkçıoğlu, 2011, s. 363). Orta Çağ’da ise 

Mesih’in gelişiyle ilgili ilk hesaplama Yahudi müfessir Raşi’ye aittir. Raşi’nin bu konuda iki 

farklı görüşü bulunmaktadır. Ona göre mesih, Mısır’dan çıkıştan 2874 yıl sınra yani 1352 

yılında gelecektir. Bir diğer hesaplamasına göre ise 1478 yılı civarında gelecektir (Yıkar, 2024, 

ss. 215-216). Yahudi din adamları, Mesih’in gelmeyişini insanların günahkâr olmasına bağlar. 

Yahudilerin bir ya da iki Şabat gününe uymalarının karşılığında Mesih’in hemen geleceği iddia 

edilir (Şeker, 2014, s. 183). Nitekim Sanhedrin, 98’de de belirtildiği gibi beklenen Mesih, 

insanların ya tamamen iyi ya da tamamen kötü olduğu zaman ortaya çıkacaktır. Ancak genel 

olarak mesihin ya Nisan ayında ya da Tişri ayında ortaya çıkacağı ifade edilmektedir 

(Greenstone, 1906, s. 106). 

 

 

 

                                                             
28 Kutsal emanetler Ahit sandığı, asa, man testisi (Mısır çıkışı kırk yıllık çöl hayatı sırasında İsrailoğulları’na mucizevi bir  
şekilde gökten indirilen yiyecektir. Tanah’ta Çıkış Kitabı 16. babta anlatılmaktadır. Mabed’in perdeleri, başkohenin elbisesi 
gibi emanetlerden söz edilmektedir. Söz konusu kutsal emanetlerin sonu ile ilgili genel kanı, emanetlerin MS. 70 yılında 
Titus’un Mabed’i yağmalamasından sonra Roma’ya götürüldüğüdür. Bizans kroniklerinde, İstanbul’un imparatorluk başkenti 
olması hasebiyle kutsal emanetlerin İstanbul’a gönderildiği şeklinde ifadeler de bulunur (Meral, 2019, ss. 26-27). 
29 Sanhedrin/ 97b, Avodah Zarah/ 9b. 



23 
 

I. BÖLÜM 

JACOB JOSEPH FRANK’IN ÖNCÜSÜ OLARAK SABETAY SEVİ VE 

SABETAYİZM HAREKETİ 

Mesih inancı, Yahudileri sıkıntılı dönemlerde kenetleyerek bir arada olmalarını 

sağlayan bir inançtır. Yahudiler, Mabed’in yıkılışından ve sürgün hayatı ile beraber 

egemenlikleri altında yaşadıkları topraklarda sosyal, siyasal ve dini bakımdan sorunlarla karşı 

karşıya gelir. Bu olumsuzluklar karşısında mesihin geleceğine dair inanç güçlenmiş; kutsal 

topraklara ve Mabede tekrardan sahip olma isteği diri tutulmuştur. Bu sebeple tarih boyunca 

kendisini Mesih olarak tanıtan çok sayıda kişi ortaya çıkar (Türem, 2017, ss. 41-42).  

Yahudi tarihinde görülen en büyük mesihi hareketlerden biri olan Sabetaycılık, XVII. 

yy’da İzmir’de Sabetay Sevi’nin liderliğinde ortaya çıkmıştır. Yahudilikte mevcut olan 

umutsuzluğun oldukça yoğun hissedildiği zamanda mesih olduğunu iddia eden Sevi, Yahudi 

cemaatleri arasında kısa süre içinde dikkatleri kendi üzerine çekmeyi başarır (Zorlu, 1999, s. 

7). Nitekim Sabetayist hareket mesih ve vaat edilen kutsal topraklara yeniden sahip olunması 

fikri bakımında önemli bir harekettir. Sabetay Sevi’nin teolojisi XVIII. yüzyılda Jacob Joseph 

Frank (ö.1791) aracılığıyla Doğu Avrupa Yahudileri arasında benimsenir.  

1. SABETAY SEVİ’NİN HAYATI, EĞİTİMİ VE KİŞİLİĞİ    

Sabetay Sevi, 1626 yılının Ağustos ayında30 İzmir’de doğmuştur (Scholem, 2001, s. 

100). Aşkenaz ya da Romaniyot31 kökenli olduğu düşünülen Sabetay’ın babası Mordehay Sevi, 

Yahudilerin çoğunlukta olduğu Patras’tan Doğu Akdeniz’de önemli bir merkez olarak gelişen 

İzmir kentine gelir (Galante, 2000, s. 34; Kastein, 2011, s. 21). Mordehay Sevi, İzmir’in Doğu 

ticaretinin merkezi olmasıyla beraber İngiliz ticaret şirketinde bir müdür olarak çalışmaya 

başlar (Küçük, 2021, s. 255).  

Osmanlı toprakları, birçok bakımdan XVII. yüzyıl boyunca Batılı tüccarların 

faaliyetlerini ve uzun süreli ticari girişimlerini gerçekleştirebilecekleri verimli bir topraktır. 

Bunun en çarpıcı örneği, İzmir’in imparatorluktaki Batı ticaretinin ana pazaryerlerinden biri 

olarak zirvede olmasıdır. Dünyanın çeştili yerlerinden gelen tüccarların çeşitli mal alarak 

                                                             
30 Birinci ve İkinci tapınakların yıkılışının anıldığı gün olan Tişa Beav ayının dokuzunda (1626 Ağustos’unda) doğmuştur. Bu 

gün, aynı zamanda dini anlamda önemli bir gündür. Zira bu durum, Birinci ve ikinci tapınağın yıkılış gününün mesihin doğum 

tarihi olacağına ilişkin eski bir Rabbani rivayeti ile örtüşür (Scholem, 2001, s. 100). 
31 Romaniyot: Roma coğrafyasında yaşayan Yahudilere verilen isimdir. İkinci Mabed’in M.S. 70’te Romalılar tarafından 
yıkılmasının ardından sürgün veya paralı asker olarak Anadolu’ya getirilen Yahudilerin oluşturduğu topluluğa verilen isimdir. 
Roma yönetimi altında yaşayan Bizans Yahudilerine Romaniyotlar ya da Griegos de denilir. Konuştukları dile Yevanik veyahut 
Judeo Grek denilir. Yazılı eserleri İbranice olsa da zaman zaman Yunanca da kullanılmıştır. Kendilerini Yahudiliğin 
aristokrasisi olarak gören Bizans Yahudileri,  Avrupa'dan gelen Yahudileri küçük görürlerdi (Nahya, 2007, s. 9; Shaw, 1991, 
s. 44). 



24 
 

sattığı, hareketli bir ticaret şehri haline gelen İzmir’de Müslüman çoğunluğun yanı sıra, Rumlar, 

Avrupalılar ve Yahudiler de bulunur. Osmanlı pazarının nüfuza açık olması, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Avrupa ticaretinin genişlemesi için güvenli bir liman olduğunu gösterir 

(Eldem, 2006, s. 308). 

Sabetay’ın Tanah’a ve mistisizme olan ilgisi ailesi tarafından fark edilince İzmir’in ünlü 

hahamlarından ders almaya başlar (Kastein, 2011, s. 21).  İlk öğretmeni İsak d’Alba’ (ö. ?) ona 

dindarlıkla ilgili konuları, Tanrı’ya hizmetin usullerini öğretir ve onu Tanah ve Talmud 

konusunda eğitir. Ardından bölgenin ünlü hahamı ve sonrasında muhalifi olacak olan Yosef 

Eskapa’dan (ö. 1662) ilahiyat ve mistisizm dersleri alır. Eğitimini tamamladıktan sonra yeşivayı 

terk ederek Kabala ve ezoterik bilgilerle uğraşmaya başlayan Sevi 18 yaşındayken hahamlık 

görevine başlar (Scholem, 2001, s. 104). 

Sevi, 1642 ile 1648 yılları arasında inziva hayatı yaşamaya başlar. Bu dönemde, manik-

depresif psikoz32 vakası olarak tanımlanan hastalık ile uyuşan bir karakter sergiler. İlerleyen 

zamandlarda Sevi’nin bu halleri onun mesihliği ile ilişkilendirilir. Nitekim Sevi’nin sergilediği 

‘ma’asim zarim’ (tuhaf/dine aykırı eylemler) Sevi’nin taraftarlarınca psikopatolojik değil 

‘aydınlanma’ veya ‘Tanrı’nın yüzünü ondan gizleme durumu’ gibi teolojik terimlerle 

tanımlanır (Maciejko, 2011, ss. 11-12; Scholem, 2007a, s. 341). Zira Sevi’ye göre dini kuralları 

ihlal ve mesih alametleri birbirine bağlıdır. Çünkü o, Tanrı’nın yasasının mesih döneminde 

değişeceği ve geleneksel halaha (Yahudi dini emirleri) sisteminin en nihayetinde geçersiz 

kılınacağı yönünde bir düşünceye sahiptir (Goldish, 2004, s. 3; Sevilla-Sharon, 1981, s. 205). 

2. SABETAY SEVİ’Yİ MESİHLİĞE YÖNELTEN ŞARTLAR   

1648’de yaşanan Yahudi katliamı, XVII. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda yaşayan 

Yahudilerin durumu ve Kabala, Sabetaycılığın ortaya çıkışı ve yayılması arasında bağlantılar 

olduğu görülür.  

2.1.Doğu Avrupa’da Yaşayan Yahudilerin Durumu  

1648 yılında Kazakların ve Ukraynalıların Polonya hâkimiyetinden kurtulmak için çaba 

göstermesi, Polonya hâkimiyetinden memnun olan masum Yahudilerin de öldürülmesi ile 

neticelenir. Yaşanan Yahudi katliamlarının sonucunda oluşan melankolik ruh hali mesih 

                                                             
32 Manik- depresif psikoz: İki uçlu bozukluk ya da diğer adıyla bipolar bozukluk; bireyin iki hastalık dönemini dönemsel olarak 
yaşamasıdır. Kişi hastalık döneminin birinde yaşamın birçok alanına yansıyan taşkınlık dönemi gösterir ve bu döneme mani 
denilir. Depresyon dediğimiz ikinci dönemde ise birey çökkün bir ruhsal bozukluk yaşar. Bu dönemler birbirine zıt özellikler 
taşır ve birey yatışma-alevlenme dönemlerini yaşayabilir. Bireye uygun tedavi yöntemi uygulandığında hastalık dönemi dışında 

normal bir hayat sürmeye devam eder (Yeloğlu, 2017, s. 41). 



25 
 

beklentisinin giderek artmasına neden olur ve Sabetayizm kendine uygun bir ortam bularak 

hızla yayılmaya başlar (Demirci, 2012, s. 627). 

Polonya’ya önemli bir Yahudi göçü XIII. yüzyılda başlar ve ardından Batı ve Orta 

Avrupa’daki Yahudilerin sürgünüyle birlikte Casimir zamanında giderek artar. XVI. yüzyılda 

krallığın zayıflamasıyla birlikte bilhassa I. Sigismund (ö. 1548) ve II. Sigismund Augustus (ö. 

1572) döneminde Polonya’daki Yahudiler her anlamda imtiyaz kazanırlar. Kralın güç 

kaybetmesiyle birlikte kralın Yahudilere karşı oynadığı rol soylulara geçer. Bu durum, hem 

Yahudilerin kendileri hem de Polonya halkı için kötü sonuçlar doğurur. Yahudiler, krallığa 

bağlı kasabaların ticari gücünü baltalamak için soylular adına ajan olarak kullanılır. Soylular, 

Yahudileri kendi arazilerine yerleştirerek bir bakıma onları kendi emellerine alet ederler. 

Nitekim bu durum kalıcı bir çatışmaya neden olur.  Çatışmanın en kötü sonuçları Polonya’nın 

doğu eyaletlerinde görülür ve burada hiç kraliyet kasabası yoktur. Kasabalar soylular tarafından 

kurulur ve haliyle soylular da buralara tamamen Yahudileri yerleştirir. Kasabaların dışındaki, 

özellikle Polonya’nın doğusundaki çok sayıda Yahudi, köleleştirilmiş köylülerin doğrudan 

denetlemekle görevlidirler. Polonya’daki soyluların yönetiminde olan Yahudiler, kasabalarda 

köy halkını sömüren ve kasabanın tek hak sahibi olan kesimi oluştururlar (Shahak, 2002, ss. 

62-63) .  

En kötü Yahudi karşıtı zulümlerde Yahudiler her zaman üst düzey yöneticilerin 

desteğini alırlar. Yahudilerin düşmanları ise genellikle daha fazla baskıya maruz kalan ve 

sömürülen sınıflardan oluşur. Üst düzey yöneticiler, Yahudileri insani sebeplerle veya onlara 

özel bir sempati besledikleri için değil, yöneticilerin kendi çıkarlarını koruma amacıyla ileri 

sürdükleri nedenlerle savunurlar. Yahudilerin kendilerine ekonomik olarak fayda sağlaması, 

düzeni koruma gerekliliği, alt sınıflara duyulan hoşnutsuzluk ve Yahudi karşıtı isyanların daha 

geniş bir halk isyanına dönüşmesinden korkulması bu nedenler arasındadır (Shahak, 2002, ss. 

64-65). 

 Kazak subaylarının isyanı olarak başlayan ancak kısa sürede serflerin de katılarak 

büyük bir halk hareketine evrilen 1648 yılında Hmelnitski isyanı sırasında yaşanan büyük 

Yahudi katliamı, en çarpıcı Yahudi katliamıdır (Shahak, 2002, ss. 65-66). 1648 yılında Bogdan 

Hmelnitski (ö. 1657) ve Kırım Tatar Hanı’nın yardımı ile köylüler, Katolik Polonyalı 

efendilerine, din adamlarına ve Yahudilere karşı ayaklanırlar (Stoye, 1988, s. 46; Şişman, 2022, 

s. 50). Tarihlerinin İbranice sayısal değerine göre (Gematria) İbranice’de “Gzerot tah ve’tat” 

(kötü zamanlar- 1648 felaketi) olarak bilinen bu dönem, Polonya Yahudilerinin sözde Altın 

Çağı’nın sonu olur (Guesnet, 2018, s. 799). 



26 
 

Katliam Doğu Avrupa Yahudilerinin bilincinde ne köylülerin aşırı baskıya karşı haklı 

bir saldırısı ne de Polonya soylularının tüm hizmetkarlarına yöneltilen bir intikam olarak olarak 

iz bırakır. Aksine Yahudilere karşı yersiz bir antisemitizm eylemi olarak canlılığını korur 

(Shahak, 2002, ss. 65-66). Sonuç olarak Hmelnitski ayaklanmasından sonra Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Yahudi dünyası Sabetaycı mesih hareketi ile yeni bir evreye girer. Bu 

olaylar kurtuluş idealinin alevlenmesine yol açar (Kastein, 2011, ss. 50-51).  

2.2. XVII. Yüzyılda Osmanlı’daki Yahudilerin Durumu 

Osmanlı Devleti’nin siyasal, toplumsal, ekonomik ve dinsel bağlamı Sabetaycı 

hareketin kabullenilmesinde, yayılmasında ve gidişatının şekillenmesinde hiç şüphesiz en 

önemli etkenlerden biridir. XVII. yüzyılda Osmanlı ekonomik, politik, askeri ve dini anlamda 

birçok kriz ve dönüşüme tanık olur. Sonuç olarak ortaya çıkan savaşların ve isyanların Osmanlı 

yetkilileri tarafından şiddetli bir şekilde sonlandırılması, XVII. yüzyılın bir şiddet dönemi, kriz 

ve değişim çağı olarak görülmesine sebep olur (Faroqhi, 1994, ss. 411-623). 

Çeşitli yerlerden gelen Yahudiler, Osmanlı’nın büyük şehirlerinde birçok yeni Yahudi 

topluluğunun ortaya çıkmasına yol açar. Romaniyotlar ve Karaimler33 ilk Yahudi topluluğunu 

oluşturur (Şişman, 2022, s. 44). Nitekim XVI ve XVII. yüzyılda Sefarad Yahudileri34 ile 

Marranolar35 Osmanlı’ya yerleşir (Shmuelevitz, 1984, s. 13).  Bu bağlamda Kanuni (ö. 1566) 

ve II. Selim (ö. 1574) zamanında Osmanlı’daki Yahudiler Avrupa’nın çeşitli ülkelerinden gelen 

Yahudiler aracılığıyla önemli bir konuma gelirler (Şişman, 2022, s. 44). Osmanlı’daki 

Yahudiler, Avrupa’da yaşadıkları baskılardan sonra Osmanlı’da elde ettikleri geniş özgürlükler 

sonucunda mesihin yakın zamanda geleceği fikrine kapılırlar ve bu fikir hızlıca yayılır. Ayrıca 

Osmanlı topraklarında yaşayan ünlü Kabalist Yitshak Luria’nın (ö. 1572) oluşturduğu ortam, 

                                                             
33 Karaimler: Karai kelimesi, İbranice okumak manasına gelen kara' fiiline dayanır. Sürekli Tanah’ı okudukları için bu isim 
onlara verilmiştir. Anan b. David öncülüğünde 8 ve 9. yy’da Irak’ta ortaya çıkan bu mezhep, lafzi anlamdan ziyade zahiri 
anlama önem veren ve bu bağlamda Talmud Yahudiliğine karşı çıkan bir mezheptir. Mezhep ilk zamanlarda Anan b. David’e 
binaen “Annaniye” olarak adlandırılsa da ilerleyen zamanlarda “Karaimler” adını alır (Meral, 2021a, s. 111; Yasak, 2017, s. 
15). 
34 Sefarad: İbranice’de İspanya kelimesinin karşılığı “Sefarad”dır. günlük yaşamlarında Ladino’yu kullanan Sefarad 
Yahudilerinin çoğunluğu İspanya-Portekiz ve İber Yarımadası’ndaki Yahudilerden oluşur. Sefaradlar Hıristiyanların baskıları 
sonucunda Osmanlı’ya yerleşmeye başlarlar. Çoğunluğu İslam aleminde yaşamını sürdüren ve Orta Çağ’da Osmanlı’da giderek 

yükselen İslam kültürü ve medeniyetinin tesiriyle oluşan gerek dini gerekse kültürel bakımdan elverişli bir atmosferden istifade 
ederler (Gürkan, 2013, s. 192; Şaul, 2015, s. 113). 
35 Marranolar: XIV ve XV. yüzyılda İspanya ve Portekiz’de Katoliklerin Yahudilere karşı baskılarının artmasıyla Yahudiler 
zorla Hıristiyanlığı benimsemek zorunda kalırlar. Yahudiler, bu kişileri anusim (zorla din değiştirenler) veya meshummadim 
(dinden dönen) olarak adlandırırken; Hıristiyanlar bu kişilerin samimiyetinden şüphe duydukları için Kripto Yahudi veya daha 
aşağılayıcı bir terim olan ve domuz anlamına gelen “marrano”  şeklinde adlandırırlar. Ayrıca bu kişilerin, toplum içinde 
Hıristiyan gibi davransalar da kendi içlerinde Yahudiliğe uygun davranmaları sonucunda Hıristiyanlar onların samimiyetinden 
şüphe duyarak onları Kripto Yahudi olarak da adlandırırlar (M. A. Cohen, 2007, s. 559; S. Nadler, 1999, s. 2; Salihoğlu, 2011, 

s. 106). 



27 
 

Sabetay’ın Mesih iddiasıyla ortaya çıkmasının zeminini hazırlayan nedenlerden biridir (Eroğlu, 

2013, s. 226, 228). 

Bazı önemli istisnalar bir yana, Osmanlı-Yahudi ilişkisi Avrupa’ya nispetle daha 

olumludur. Osmanlı’da Yahudi pogromu36 olmasa da Yahudi karşıtı duyguların patlak vermesi, 

Osmanlı’nın XVII. yüzyılda İslamlaşma politikasını benimsemesi, varlıklı Yahudilerin 

öldürülmesi ve Yahudilerin 1660 yılındaki geniş çaplı yangında zarar görmesi gibi istisnalar 

Yahudilerin güvensizliğini artırır (Krstić, 2011, ss. 12-16; Kunt, 1982, s. 63; Terzioglu, 2013, 

ss. 79-80). Bunun bir sonucu olarak Yahudiler, Osmanlı’daki nufüzlarını yitirirler (Gerber, 

2011, s. 154). Bu kaygı durumu Sabetaycı hareketi besleyen kaynaklardan birisi olarak görülür 

(Şişman, 2022, ss. 38-39).  

XVI. yüzyılda bir bakıma ‘Altın Çağ’larını yaşayan Osmanlı’daki Yahudiler, XVII. 

yüzyılda ekonomik, politik ve dini anlamda gerilemeye başlarlar (Ben-Naeh, 2009, ss. 139-

141). Osmanlı’nın XVII. yüzyılda gerilediğini savunan tarihçi Bernard Lewis’e (ö. 2018) göre, 

İber Yarımadası’ndan gelen Yahudi göçlerinin durması, Osmanlı’da Yahudilere sunulan 

olanakların azalması, Hıristiyanlar ile rekabet edemez duruma gelmek gibi sebepler XVII. 

yüzyılda Yahudilerin yaşam şartlarının kötüleşmesi sonucunu doğurur (Braude & Lewis, 1982, 

s. 24) 

Moshe Idel, Scholem’in de savunduğu, mesih hareketlerinin genellikle Yahudilerin 

1492 yılında İspanya’dan kovulması gibi felaketlere yanıt olarak kriz zamanlarında ortaya 

çıktığı yönündeki yaygın inancı çürütür. Nitekim Idel, mesih hareketlerinin genel olarak siyasi 

durgunluk dönemlerinde büyük popülerlik elde ettiğini ifade eder (Idel, 1998, s.183). Ancak bu 

görüşün tartışmaya açık bir görüş olduğu belirtilmelidir. Mesihi hareketlerin kriz dönemlerinde 

arttığı dikkate alınmalıdır. 

2.3. Kabala’nın Sabetay Sevi Üzerindeki Etkisi 

Kabala, Sevi’nin mesihlik faaliyetlerinde etkili olur (Goldish, 2004, s.50). XIV ve XV. 

yüzyılda Kabala’nın mesih anlayışı önce İspanya’da, sonra Avrupa ve Kuzey Afrika’da yayılır. 

İspanya’daki Yahudilere yönelik zulümler, Yahudilerin İspanya’dan sürgün edilmeleri ile 

neticelenir ve Kabalanın mesih doktrini ortaya çıkacak uygun zemini bulmuş olur (Taşpınar, 

2022, ss. 181-182).  

                                                             
36 Pogrom: Rusça bir ifade olup, ülkenin bir kesiminin diğer bir kesimine karşı gerçekleştirdiği, yıkımı ifade eder. Daha özel 

anlamda ise pogrom,Doğu Avrupa’daki Yahudilere karşı gerçekleştirilen saldırılar anlamına gelir (Slutsky, 2007, s. 279). 



28 
 

1492’de Yahudiler’in İspanya’dan sürülmesiyle birlikte Kabala, yavaş yavaş küçük ve 

ezoterik çevrelerin alanı olmaktan çıkarak halkı da etkilemeye başlar. XVI. yüzyılda, birkaç 

gelişme bu süreci kolaylaştırır. Bunlardan biri, İtalya’da Zohar’ın basılmasıdır. Böylece gücü 

yetenler Zohar’ın bir nüshasını alabilme fırsatı bulur ki bunlar arasında Kabala’yı Hıristiyanlık 

bağlamında izah etmekle ilgilenen Hıristiyan bilginler de bulunur. Bir diğer gelişme ise Safed 

Kabalacılığının özellikle Lurianik Kabalacılığın benimsenerek yaygınlaşmasıdır (Goldish, 

2004, s. 50). 

Scholem’e göre Sabetaycılık, Kabala tarihinde gerekli olan bir üst aşamayı temsil eder. 

Ona göre bilhassa Yahudiler, İspanya’dan kovulduktan sonra ümitsizliğe kapılarak bir mesih 

beklentisi içine girerler. Bu sebeple Kabala yeni bir ivme kazanır. Nitekim bu durum, Luria’nın 

birey, alem ve Tanrı ile ilgili fikirlerine yansır. Buna göre; Tanrı dünyayı yaratırken hata yaptığı 

için iyilik nurları aşağıya düşerek dağılmış (şevirat ha-kelim) ve dağılan nur parçaları dünyada 

bulunan kötülük aleminin (kelipot) içinde kaybolmaya başlar. Yahudiler bu nurları kurtararak 

ilahi köküne yerleştirmekle (tikkun olam) görevlidir. Bu da yalnızca Tanrı’nın yasalarına sıkı 

bir şekilde uyarak yerine getirilebilir. Zira Tanrı’nın hatasını düzeltmek için insan çaba 

göstermelidir. Fakat nurlardan biri büyük bir kabuğun içinde Keter sefirasının içinde 

hapsolmuştur ki onu kurtarmaya sadece mesih güç yetirebilir. Bu anlayış mesihe yeni bir vazife 

yükleyerek Sevi’ye yer açar (Scholem, 2007a, s. 34).  

Scholem’le birlikte Sabetayizm’e ilişkin araştırmalar yeni bir yöne doğru evrilmiştir. 

Ona göre tüm Yahudilerin, muhtemel mesih olarak Sabetay’ı kabul etmelerinin altında ikna 

edici genel bir faktör olmalıdır. Bu bağlamda Scholem, Nathan ve Sabetay’ın Lurianik 

Kabala’yı kullanmasının dünyanın her yerindeki Yahudiler arasında ilgi uyandırdığını ve 

hareketin başlaması için ivme sağladığını dile getirir. 1492 İspanya sürgünü ile beraber uzun 

bir süre boyunca mesih hareketleri var olmuştur. Bu hareketlerin başarısız olsa da daha sonra 

gerçekleşecek mesihî hareketlerinin önünü kesmez. Nitekim Rabbi Yitshak Luria’nın 

dünyadaki ilahi varlığın sürgüne gönderilmesi ve onun kurtarılmasına ilişkin doktrinleri 

aracılığıyla mesih hareketlerini canlandırır. Sonuç olarak XVI. yüzyılda Lurianik Kabala 

Yahudi dünyasında yayılmaya başlayınca Sabetay ve Nathan, Lurianik Kabala ile misyonlarını 

Yahudilere etkili bir biçimde açıklar (Goldish, 2018, ss. 504-505). 

Scholem’in Sabetaycılığın başarısıyla ilgili büyük teorisini son zamanlarda ciddi 

eleştiriler almıştır. Bunların başında Idel gelmektedir. Idel, Lurianik Kabala’nın XVII. yüzyılın 

sonuna kadar pek bilinmediğinden Sabetay’ın Lurianik Kabala hakkında bir bilgisinin 

olmadığını ifade eder (Idel, 1993, ss. 79-97). Idel, XIII. yüzyıl sonlarında Yosef Aşkenazî’nin 



29 
 

(ö. 1572) önderliğinde gelişen Kabala’nın Sabetay’ın mesihi faaliyetlerine çok daha fazla katkı 

sağladığını iddia eder. Ayrıca, mesihi anlatılara sahip olan Satürn ile ilgili astrolojik ifadeler 

(İbranice’de Sabetay veya Satürn’ün anlamı aynıdır) Sabetay’ın fikirleri için zemin 

hazırlamada, mesih çağrışımlarıyla dolu olduğu iddia edilen Lurianik kavramlardan daha da 

mühimdir (Idel, 1998, ss. 173-202). Ayırıca, Scholem’in mistisizm ve mesihçiliğin birbirleriyle 

uyumsuz olduğu görüşünün aksine, Idel bu iki eğilimin birbirleriyle yakından bağlantılı manevi 

olgular olduğunu düşünür. Dolayısıyla diğer mesih hareketleri gibi Sabetaycılık da mistik 

deneyimlerden ortaya çıkar. Idel, Kabala’nın başlangıcından beri mesihçi bir yönünün 

olduğunu belirtir (Idel, 1998, ss. 27-28, 183-211). 

3. SABETAY SEVİ’NİN MESİHLİĞİNİ İLAN ETMESİ 

3.1. Mesihliğinin Birinci İlanı ve Misyon Faaliyetleri 

Sabetay Sevi’nin mesihlik ilanı ile ilgili John Freely (ö. 2017) şunları aktarır: 1648 

yılında gezerken Tanrı'nın ruhunun kendisine inerek: “Sen Davud oğlu Mesih, Yakub’un 

Tanrısı tarafından kutsanan İsrailoğulları’nın Mesihi’sin. Senin kaderin İsrailoğulları’nı 

kurtarmak ve bir araya getirerek kutsal topraklara götürmektir.” (Freely, 2003, s. 38).  

Sevi, 1648 yılında İzmir’de bir sinagogta Tanrı’nın telaffuz edilmesi yasak ismini dile 

getirerek mesihî faaliyetlerine başlar (Galante, 2000, s. 24). Bu olaydan sonra Sabetay’dan 

güzel bir koku gelir. Bir hahamın bu şekilde güzel kokması söylentilere yol açar.  Bu sebeple 

Sevi, bu kokunun kutsal yağdan kaynaklı olduğunu dile getirir.  Nitekim Sevi,  bu durumu 

Moses Pinhero’ya “Bir sesin geceler boyunca üç kere ‘Benim kutsal yağla yağlanmış Sabetay 

Sevi’me dokunmayın’ dediğini ve üçüncüde kendisini kutsal yağla yağlayan ataların onu 

görmeye geldiği” şeklinde anlatır (Scholem, 2011, ss. 133-134).   

 İzmir hahambaşısı Eskapa ve İzmir’in diğer hahamları, Sevi’nin yaptıklarını hoş 

karşılamaz. Bu sebeple Sevi’yi vazgeçirmek için iki bet din37 üyesi seçilir. Ancak Sevi, ısrarla 

mesih olduğunu iddia eder. Sonuç olarak Sevi ve öğrencilerine herem cezası verilir (Galante, 

2000: 35). Sevi’nin dini yasayı ihlal etmesi ve mesih olduğuna dair tekrarlanan iddiaları 

sonunda öğretmeni Eskapa da dahil olmak üzere hahamların müdahale etmesine yol açar ve 

1651 yılında İzmir’den sürülür (Scholem, 2007a, ss. 341-342).  

İzmir’den sürülen Sevi, Selanik’e gider. Yahudilik ile bağdaşmayan birtakım ayinler 

düzenleyerek Selanik’teki Kabalistlerin arasına yerleşmeye çalışır. Bu durum karşısında 

Selanik’teki hahamlar, onun deli olduğunu öne sürer. Sevi, Fısıh, Şavuot ve Sukkot 

                                                             
37 Bet-din: Yahudi hukuk mahkemesini ifade etmek kullanılan bir terimdir (Cohn, 2007, s. 512). 



30 
 

bayramlarını hepsini bir hafta içinde kutlamakla kalmaz, aynı zamanda dini emirlerin 

kaldırıldığını ilan eder (Scholem, 2007a, s.342).  Ancak Selanik’ten harekete dair iz bırakarak 

ayrılır. Zira ilerleyen dönemlerde Selanik hareketin merkezi olur (Küçük, 2021, s. 225). Burada 

da mesihlik iddiasında bulununca hahamlar tarafından ihraç edilir (Kastein, 2011, s. 70; Küçük, 

2021, s. 225; Scholem, 2001, s. 126; Shaw, 1991, s. 133). 

Sevi, 1658’de İstanbul’a gelir. Burada Kudüs cemaatinin elçiliğini yapan ünlü Kabalist 

David Ḥabillo (ö. 1661) ile tanışır. Sevi, Ḥabillo aracılığıyla misyonuna maddi olarak yarar 

sağlayacağı düşüncesiyle Kudüs’teki yoksullara ekstra yardımlarda bulunur (Scholem, 2007a: 

342). Ayrıca burada şehrin nüfuzlu din bilginlerinden olan Abraham ha-Yakini ile tanışarak 

onun desteğini alır. Zira Abraham ona misyonunu yayması için Sevi’nin mesih olduğunu iddia 

eden bir belge düzenler. Söz konusu bu belgede mesihin 1666 yılında geleceği ve Sabetay 

adında birinin olacağı yazmaktadır (Gövsa, 2009, ss. 19-20; Küçük, 2021, s. 221). Belge şu 

şekildedir: “Şöyle bir ses duydum: 1626’da Sabetay isminde erkek bir çocuk doğacak. O, 

gerçek bir mesihtir ve silahı olmadan savaşacak. Tanrı’nın tahtına kurulacak. Onun kurduğu 

ülke sonsuza kadar sürecek ve onun haricinde İsrail’in bir kurtarıcısı gelmeyecektir” (Küçük, 

2021, s. 221).  

Sevi, bu belgeyi misyonunda kullanmak amacıyla yayar. Böylece, 1666 yılı için 

hazırlıklara başlar. Belge dini bir eser olarak görüldüğünden Yahudilerin tükenen ümitleri 

tekrar gün yüzüne çıkar. Bu bağlamda Sevi’nin Yahudiler üzerindeki etkisi büyür. Ancak 

Eskapa, İstanbul’daki hahamları, Sevi ve arkadaşlarının faaliyetlerine karşı dikkatli 

davranmaları konusunda uyarınca Sevi, İstanbul’dan ayrılır (Küçük, 2021, s. 223). 

Sevi, 1662’de Kudüs’e gider ve yaklaşık bir yıl burada kalır. 1663-1665 yılları arasında 

Yahudi cemaati tarafından Kudüs elçisi olarak Mısır’a gönderilir. Bu süre zarfında münzevi ve 

Kabala’ya ilgili olan duyan Mısır Yahudilerinin başı Rafael Yosef/Yusuf Çelebi’nin (ö. ?) 

çevresindekilerle dostluk kurar (Scholem, 2007a, s. 342).  

Sevi, Kahire’de Sara isimli Aşkenazi bir kadınla ile evlenir. Sara, 1648 Hmelnitski 

katliamında ailesini yitirdiği için Polonyalı bir soylunun yetiştirdiği bir kadındır. Sevi’nin 

söylediklerinin aksine, yaygın söylentilere göre Sara iffetsizdir. Taraftarları onun bu evliliğini 

Hoşea peygamberin iffetsiz bir kadınla olan evliliğine benzetirler. Böylece bu evlilik ile 

harekete, cinsel ahlaksızlık da girer. Nitekim Sabetaycılıkta mesih çağının tüm insanların ya 

doğru ya da günahkar olacağı zaman geleceği öğretisi daima varlığını sürdürür (Sisman, 2015, 

s. 30). Van der Haven, Sabetaycılıkta antinomian unsurun güçlü bir şekilde var olmasında 

Sara’nın vazgeçilmez bir figür olduğu görüşündedir (Van der Haven, 2012, s. 8). 



31 
 

Sevi, Kudüs ziyareti sırasında öğretilerinin yayılmasında ona katkıda bulunacak olan ve 

Lurianik gelenekle yetişen Gazzeli Nathan (ö. 1680) ile tanışır. Kudüs’teki ünlü Kabalist Yakov 

Hagiz’in (ö. 1674) yanında eğitim görürken Sabetay’dan haberdar olan Nathan, Sabetay’ın 

gerçek mesih olduğuna dair rüyalar gördüğünü de öne sürer (Sisman, 2015, s.38).  

Nathan, bir gece gökten gelen bir sesin kendisine kısa süre içinde Davud oğlu Mesih’in 

Krallığı tekrardan kurulacağını haber verdiğini ve bir mektup yazarak bunu dünyadaki bütün 

Yahudilere bildirir (Galante, 2000, s. 40). Bu bağlamda Nathan, kendisini Mesih Sabetay’ın 

gelişini haber verecek olan Peygamber Eliyahu (İlyas) görevini devraldığını duyurur (Küçük, 

2021, s. 233).  

3. 2. Mesih’in Peygamberi: Gazzeli Nathan  

Nathan’ın varlığı Sabetayist harekete has bir özelliktir. Hareket ismini Sabetay Sevi’den 

alsa da Nathan, Sabetaycılığın felsefesinde ve yayılmasında büyük pay sahibidir. Nitekim 

Sabetay Sevi  hareketi temsil ederken Nathan da hareketin felsefi alt yapısını kurgulamıştır 

(Demirci, 2015, s. 50). Nathan’ın mesih teolojisi, teoride Lurianik terim ve dünya görüşünü 

kullanmasına rağmen pratikte Lurianik öğretilerin tam tersidir. Luria, tikkun’u gerçekleştirmek 

adına dini emir ve ritüllerin önemini vurgularken, Nathan mesihe iman etmenin öneminden 

bahseder. Nitekim Nathan’a göre, dağınık halde olan nur parçalarını sadece kurtuluşu 

sağlayacak olan mesih bir araya getirebilir (Biale, 1979, s. 157; Demirci, 2015, s. 50). Ayrıca 

Luria, insan ile Tanrı arasında doğrudan bir ilişki kurarken ve tikkun’u, her bireyin kurtuluş 

sürecine aktif bir şekilde katılımı olarak tanımlarken; Nathan, mesih fenomenini Tanrı ile insan 

arasında aracı olarak konumlandırır. Böylece bireyin Tanrı’ya ulaşmasını dolaylı hale getirir. 

Dolayısıyla mesihe olan tam inancı ifade etmek zorunludur. Sabetayistler inançlarını genellikle 

“emuna” (inanç) terimiyle belirtirler. Mesih, insanlardan aldığı bu tinsel güç ile misyonunu 

gerçekleştirecektir (Dan, 2006, ss. 87-88).  

Nathan, Musa tarafından getirilen ve Yahudilerin takip ettiği Tora’yı “yaratılış” 

katmanına ait olarak niteler ve Tora da Beriah olarak tanımlar. Emir ve ibadetler bu Tora’ya 

aittir. Söz konusu bu Tora’nın yerini alan, Tora da Atzilut ise en yüksek tinsel katmana ait olan 

ilahi yayılımların Tora’sıdır. Mesih çağı ait olan Tora da Atzilut, inanç ve aydınlanma ile ilgili 

olan tinsel karakterli bir Tora’dır. Sevi’nin Müslümanlığa geçişiyle sınırları aşan tuhaf 

davranışları, söz konusu bu Tora’nın bir yansımasıdır. Bu kavramlar, antinomian faaliyetler 

için kapıyı aralar (Dan, 2006, s. 90; Demirci, 2015, ss. 51-52). 



32 
 

Gazze’ye geri dönen Sevi ve Nathan buradaki Yahudilere tövbe etmeleri ve kendilerine 

itaat etmeleri gerektiğini söyler. Çünkü Sevi yakın zamanda ikinci defa mesihliğini ilan 

edecektir. Nathan’ın çabaları sayesinde burada küçük bir taraftar kitlesi oluşur. Sevi, 

Kudüs’teyken bir grup takipçi toplar ve onları İsrail’in On İki Kabilesi’nin temsilcileri ilan eder. 

Bununla birlikte taraftarları ona ‘Amirah’ adını verir. Bu isim “Adoneynu Malkenu yuram 

hodo” (Rabbimiz ve Kralımız, makamınız yücelsin) ifadesinin kısaltmasıdır (Sisman, 2015, ss. 

38-40). 

Bu olaylar yaşanırken Kahire’den mektuplar gelir. Söz konusu bu mektuplarda Kudüs 

hahamlarının Sevi hakkında Osmanlı yargıcına şikâyette bulundukları, Sevi’nin Osmanlı 

saltanatında gözü olduğu ve yürütmüş olduğu hareket için topladığı vergilerden kendisine bir 

miktar ayırdığı yazılıdır (Freely, 2003, s. 81). Sevi’nin Kadı ile şahsen görüşmeye gittiğinde 

neler olduğu kesin olarak bilinmemektedir. Ancak onun hapse atılmaması ya da olay yerinde 

öldürülmemesi bazı Yahudiler tarafından bir mucize olarak görülür (Goldish, 2017, ss. 497-

498).  

Sevi, Kudüs’te hahamların direnişleriyle karşılaşsa da küçük bir taraftar kitlesi 

toplamayı başarır (Meral, 2021b, s. 54). Kudüs, Yahudi, Hıristiyan ve Müslüman toplulukların 

her biri için önemli olduğu için Sevi Kudüs’te küçük bir grup kurduğunda Osmanlı bunu 

engellemez. Sosyal ve ekonomik yaşamını bozabilecek bir kitle hareketi olmadığı sürece zimmi 

işlerine karışmak Osmanlı’ya uyacak bir davranış değildir. Sabetayizm,  önemli bir toplumsal 

düzensizliğe sebep olmadığı için Kadı ona sadece bir ikazda bulunur. Fakat sonrasında 

Sabetay’ın artan bir şekilde sergilediği antinomian faaliyetleri gerek Yahudi gerekse Osmanlı 

otoritelerini kızdırır ve Temmuz ayında hem Yahudi hem de Osmanlı otoritelerinin katılımıyla 

bir kez daha şehirden sürgün edilir (Şişman, 2022, ss. 67- 68). 

Ocak 1666’da İzmir’den Kudüs’teki hahamların Sevi’nin günahları nedeniyle ona öfkeli 

olduklarını ve üstelik onu öldürmeyi planladıklarını belirten bir mektup gelir. Aynı tarihlerde 

Kudüs’ten Hollanda’ya gönderilen mektuplarda, Sevi’nin tuhaf davranışları nedeniyle 

Kudüs’teki hahamlar tarafından şehirden atıldığı bildirilir. Sevi’nin Kudüs’ten kovulması 

kararını Kudüs hahambaşısı Abraham Amigo (ö. 1683), Kabalacı Yakov Semah (ö. 1665), 

Samuel Garmizan ve Sabetay’ın öğretmenlerinden Yakov Hagiz (ö. 1674) imzalar. Thomas 

Coenen (ö. 1688) Kudüs’teki hahamların Sabetay’ı şehirden kovarak herem cezası verdiklerini 

ve onların bu haberi İstanbul’daki hahamlara da ilettiklerini bildirir. Bunun üzerine 

İstanbul’daki hahamlık, Osmanlı’daki Yahudilere Sevi’ye herem cezası verildiği haberini 

duyurur. Yomtob ben Yakar’ın (ö. 1677) imzasıyla Hayim Benveniste’ye (ö. 1673) İzmir’deki 



33 
 

cemaat adına gönderilen mektupta Sabetay için ölüm fermanı niteliğinde bir yazı vardır: 

“Sabetay Sevi sapkındır. Onu öldürecek olan insan birçok canı kurtarmış olarak kabul 

edilecektir. Zira onu vuran eller Tanrı ve insanların gözünde kutsanmış sayılacaktır” (Freely, 

2003, ss. 81-82; Galante, 2000, s. 41; Scholem, 2007a, s. 343). 

Sevi, hahamların baskıları artınca Kudüs’te etkili olamayacağını anlayarak Ekim 

1665’te İzmir’e döner (Meral, 2021b, s. 54). Burada halkın büyük ilgisi ile karşılanır. Nathan 

ise propagandasını sürdürmek için Gazze’ye gider. Nihai kurtuluş, Sevi savaşmadan tacı Türk 

kralından alarak sultanı kendisine hizmetkâr yaptığında başlayacaktır. Sevi, kayıp on kabileyi 

geri getirmek için Sambatyon Nehri’ne38 gidecek ve son olarak düşman Edom’a (Hıristiyanlığa) 

karşı savaş ilan edecektir. Yahudiler, mesihî çağının başlaması için tövbe etmeli ve ibadetlerini 

yerine getirmelidirler. Bu nedenle Nathan cemaate kitaplar hazırlar. Bunlar, 1665 sonbaharında 

mesihin gelişiyle ilgili duyurularla birlikte Avrupa’ya ve diğer yerlere gönderilir (Scholem, 

2007a, s. 343). 

3.3. Sabetay Sevi’nin İzmir’de Mesihliğinin İkinci İlanı 

Sevi, İzmir’de ilk zamanlar sakin bir hayat yaşar. Sinagoga giderek burada Sefarad 

geleneğine uygun dualar eder, bağışlarda bulunur, yoksullara onlara yiyecek ve para vererek 

hayırlı davranışlar bulunur. Onun bu davranışlarının arkasındaki neden kendisi hakkında 

hahamlar tarafından verilen ölüm cezasının haberini almasıdır. Ancak birkaç ay sonra tekrar 

açık bir şekilde mesihliğini duyurmaya başlar (Galante, 2000, ss. 41-42; Goldish, 2004, s. 89). 

Taraftarları iyice çoğalan Sevi, cesaretini toplar ve İzmir sokaklarında dolaşmaya başlar. Onun 

Yahudiler arasında meydana getirdiği bu dalgalanma sadece İzmir’de değil Osmanlı 

Devleti’nin her tarafında hissedilir. Hatta Almanya ve Polonya’ya dahi ulaşır (Gövsa, 2009, s. 

39).  

Haham Hayim Pena’nın sinagogta Sevi ve müritlerine hakaret eder. Bunun üzerine Sevi 

ve arkadaşları Portekiz Sinagogu’ndaki hahamlardan Pena’ya herem cezası verilmesini isterler. 

Ancak bet din yetkilileri bu isteği reddedince Sevi taraftarlarıyla Portekiz Sinagogu’na gider. 

Sevi kürsüye çıkar ve ayini dini kurallara uymadan yönetir. Tanah’ı geleneksel el yazması 

tomardan değil basılı bir kopyadan okur. Orada bulunan haham ve Levilileri görmezden gelerek 

kardeşlerini ve diğer birçok erkek ve kadını Tanah okumaya çağırır ve ardından herkese 

Tanrı’nın telaffuz edilmesi yasak olan adını söyletir (Freely, 2003, s. 107; Galante, 2000, s. 

                                                             
38 Sambatyon Nehri, İsrail’in kuzey bölgesinde kendi krallıklarını oluşturan ve Yahudilikten uzaklaşarak putlara tapan ve M.Ö. 
722’de Asurlularca sürgün edilen ve kendilerinden haber alınmayan kayıp on kabileyi içine çeken ve yalnızca Şabat zamanı 

akmayan efsanevi karakaterli bir nehirdir (Adam, 2012, s. 123). 



34 
 

42,47; Scholem, 2001, s. 239). Ayrıca koşer kurallarını ihlal eder, oruç günlerini kaldırır, yeni 

bayramlar ilan eder ve yeni dualar başlatır (Maciejko, 2011, s. 14). Bu olaylardan sonra Portekiz 

Sinagogu, hareketin İzmir’deki üssü konumuna gelir (Scholem, 2001, s. 239). Sabetay 

sinagogta yaptığı konuşmasını bitirince yüksek bir yere çıkar ve kendini “Tanah’ın kocası” ilan 

ederek eline bir Tanah tomarı alır. Zira ona göre Tanah bizatihi Kutsal Şekina39 yani mesihtir 

(Freely, 2003, s. 109).  

Kendinden emin olan Sevi, ikinci defa mesih olduğunu açıkça ilan eder (Freely, 2003, 

s. 110; Galante, 2000, s. 42). Sabetay, günlük ibadetlerde yüzyıllardır süregelen bir Sefarad 

geleneği olan padişahın adını söyleme uygulamasını kaldırarak yerine kendi ismini söyletir.  

Osmanlı, hareketin İzmir’in yetki alanı içinde tutulamayacağını anlayınca sadrazam Sevi’yi 

İstanbul’a çağırır (Sisman, 2015, s. 49).  

Sevi, Osmanlı Sadrazamı Köprülüzade Fazıl Ahmet Paşa (ö. 1676) aracılığıyla 

Gelibolu’ya sürülür.  Beklenilenin aksine bu durum, Sevi’nin mesih iddialarını daha güçlü hale 

getirir. Zira taraftarları mesihin kurtuluş uğruna acı çekmesi gerektiğini iddia ederler. Ayrıca 

sürgünde kendisine sağlanan rahatlık sayesinde zamanını verimli kullanır. Örneğin, bir Fısıh 

kuzusu kurban ederek yağıyla beraber kızartır ve etrafındakilere bu haram yemeği yedirir. 

Tapınağın yıkılışı anısına yas ve oruç günü olan Av ayının dokuzunu da –ki bu günü kendi 

doğum gününe çevirerek yeni bir bayram ilan eder- içermekle beraber üzere birçok Yahudi 

bayramını kaldırır (Sisman, 2015, ss. 57-58). 

4. SEVİ’NİN MÜSLÜMAN OLUŞU VE SABETAYİZM HAREKETİNE ETKİSİ 

Sevi’nin cemaati içerisindeki skandallarının doruk noktasına ulaşması 16 Eylül 1666’da 

gerçekleşir. Yahudi otoritelerinin sapkın olarak gördükleri Sevi ve taraftarlarını Osmanlı 

yetkililerine bildirmesi üzerine Sevi tutuklanır. Sevi sorguya çekildiğinde kendisini mesih 

olarak ilan etmediğini ve bunun bir söylenti olduğunu dile getirir. Ölüm cezasından kurtulmak 

için Edirne’de dönemin Padişahı IV. Mehmed’in önünde Hayatizade vasıtasıyla İslam’ı 

                                                             
39 Şekina: Kabala’ya göre Tanrının mutlak ve en mükemmel hali olan Ein Sof’tan sudur eden on farklı alem (Sefirot) bulunur. 
Özellikle bilgelik ve anlayış, sevgi-şefkat ve yargı gibi özelliklere sahip olan sefiralar dişil niteliklere sahiptir. Onuncu sefirot 
dişil olarak tasvir edilen, dünyadaki ilahi mevcudiyeti ifade eden Malkut Sefirası Şekina ile bağlantılıdır. Şekina ikamet etmek 

anlamına gelen İbranice bir kelimedir. Şekina, başlangıçta hiçbir cinsiyet belirtmeden sadece Tanrı’nın yarattıkları arasındaki 
varlığını belirtmek için kullanılsa da XIII. yüzyılda Kabala (Yahudi mistisizmi) kullanımının artması ile beraber genellikle 
Tanrı’nın dişil yönünü belirtmek için kullanılır. Şekina; sevgi, şefkat ve adalet gibi özelliklere sahiptir. Kabala, Şekina’yı en 
alt sefira olan Malkut ile özdeşleştirir. Ay gibi olan Şekina’nın diğer sefiralardan farklı olarak kendi ışığı yoktur. Bu nedenle 
etrafındaki sefiralardan ilahi ışıkları alt dünyaya iletir. Kabala’nın merkezinde içinde bu dünyanın parçalanmışlığı, sürgün, 
kötülük, acı ve ölümle yaşadığımız gerçeğinin nedeni olarak Şekina’nın sürgünü; yani diğer sefiralardan özellikle ilahi eşi olan 
Tiferet’ten (Güzellik) ayrılması yatar. Tiferet, genellikle Hakadosh Barukh Hu (Kutsal Olan, O kutsansın) olarak anılır ve 
güneşle özdeşleştirilir. Adem ve Havva’nın günahıyla başlayan Şekina’nın bu sürgünü, mesih döneminde sona erecektir(Patai, 

1964, ss. 275-277; Weissler, 2006, s. 61) (Patai, 1964, ss. 275-277; Weissler, 2006, s. 61). 



35 
 

benimser. Müslüman olan Sevi, Aziz Mehmet ismini alır (Baer, 2016, s. 23; Maciejko, 2011, s. 

7). 

İstanbul’daki hahamlar, başta İzmir olmak üzere diğer önemli merkezlere Yahudi 

yetkililerden Sabetayistlerin tüm kalıntılarını ortadan kaldırmalarını ve kendilerini büyük bir 

tehlikeden koruduğu için padişaha minnettar olduklarını belirten mektup gönderirler (Sisman, 

2015, s. 88). Nitekim bu durumu Paul Rycaut (ö. 1700) eserinde şu şekilde anlatmaktadır:  

Size emrediyoruz ki, sizin yetkinizle, herem ve diğer cezaların cezası altında, o adamın 

söyledikleri bütün bu ibadet ve dualar kaldırılsın ve bir daha asla bulunmasın. Böylece bir daha asla 

kalbinize girmesin. Kral Sultan Muhammed’e40 minnettarız; çünkü onun döneminde İsrail için 

büyük bir kurtuluş gerçekleşti ve onun krallığı daim olsun (Rycaut, 1680, s. 182). 

Nathan, Sevi’nin din değiştirmesi ile kurtuluş çağının başladığını ifade eder. Sabetay’ın 

din değiştirmesi sitre ahra (kötülük âlemi) ile mücadelesinde etmesinde gerekli bir adımdır. 

Kötülük aleminin çekirdeğindeki güçlere karşı zafer dışarıdan bir müdahale ile elde edilemez. 

Bu sebeple Sevi, kötülük aleminin içine girerek çekirdekteki güçleri içeriden yenilgiye 

uğratmak için onlardan biriymiş gibi davranarak İslam’ı benimsemiştir. Bundan sonra Sevi, 

sözde mesih, görünüşte Müslüman olarak iki ayrı kişilik olarak yaşayacaktır (Scholem, 2007a, 

s. 343; Örs, 1966, s. 441). 

Sevi, İsrailoğulları’nın kurtuluşu için günah işlemiştir. Bu sebeple Sabetayizm’de 

“günahın kutsallığı” anlayışı hakim olur. Nathan’a göre bu davranış bundan sonra Sevi’nin 

takipçileri için de zorunluydu; onlar da farklı bir dinin üyeleri gibi görünmelidir. “Nathan, her 

Yahudi’nin mesihe inanarak ona manevi güç vermesi gerektiğini söyler. Zira mesih daha sonra 

kendisine verilen manevi güçleri kötülüğün güçlerine karşı nihai zafer için kullanacaktır.” 

(Dan, 2006, s. 87,114). 

Nathan’ın ifadeleri, Sevi’nin taraftarlarını sakinleştirir. Sevi, sarayda Müslüman gibi 

davranırken Yahudiler arasındayken Müslümanlığı kötüler. Padişah ve Müslüman din 

adamlarına Yahudilerin İslam’ı seçmesi için Yahudiler ile iletişimi kesmemeyi söyler ve 

sinagoglarda Yahudi dini inançlarını anlatarak Yahudileri görünürde Müslüman olmaya çağırır. 

Yahudiler de bunu kabul eder. Zira bunun için birçok ülkeden Yahudi gelir. Geliştirdiği bu 

taktik sayesinde Sevi tekrardan mesih olduğunu dile getirir. Gayesi çoğu Müslümanı Yahudi 

yapmaktır. Böylelikle hem Müslümanları kendisine çekmekte hem de Yahudileri görünürde 

Müslüman yapar. Kendisine inananların uyması gereken on sekiz maddelik bir talimatname 

                                                             
40 IV. Mehmed zikredilmektedir. 



36 
 

hazırlar. Sabetay taraftarları zamanla “Sabetaycılık” adı altında yaşamlarını sürdürmeye 

başlarlar (Küçük, 2021, ss. 274-275; Şişman, 2022, ss. 220-225). 

Osmanlı yetkilileri Sevi’nin Müslümanlığına şüpheyle yaklaştıkları için onu takibe 

alırlar. Kendisine inananlar ile irtibat halinde olması ve görüşlerini anlatmayı sürdürmesi 

üzerine, Sevi 1673’te Osmanlı yetkililerince Karadağ Ülgün’e sürgün edilir. Mesihlik 

iddiasında ısrarcı olan Sevi, ölümüne kadar çevresinde topladığı gizli taraftarları ile Ülgün’de 

yaşar (Meral, 2021b, s. 57). 

Sevi’nin ölümünden sonra hareketin merkezi Selanik olur ve Sabetaycılar; Yakubiler, 

Karakaşlar ve Kapancılar olmak üzere üçe ayrılır. Yakubiler ve Kapancılar, Karakaşlar grubuna 

kıyasla küçük topluluklardır. Sabetay Sevi’nin ölümünden sonra ruhu Yakubiler kolunun 

başında olan Jacob Querido’da (Yakov Çelebi) (ö. 1690) tekrardan doğar. Kısa bir süre sonra 

Querido, Sabetay’ın yolunda devam etmesi ve dinden dönmesi için onu teşvik eden vahiyler 

alır. Bu vahiylerin ardından, yaklaşık üç yüz Yahudi aile 1683’te Selanik’te İslam’a geçer. 

Querido, 1690’da Mekke’ye yaptığı hac ziyareti sırasında ölür. Liderlik ilkesi Sabetay Sevi’nin 

ruhunun yeni bir liderde yeniden reenkarne olduğu fikrine dayandığından, mesihin ruhunun 

kendisinde reenkarnasyona uğradığını iddia eden sahte mesihler ortaya çıkar. Karakaş kolunun 

lideri olan Baruhya Roso’nun (ö.1720) takipçileri onu yalnızca Mesih Sabetay’ın ruhunun 

değil, aynı zamanda İsrail Tanrısı’nın da enkarnasyonu ilan ederler. 1720’deki ölümüne kadar 

Baruhya Roso, Selanik’teki bazı Sabetaycılar arasında Signor Santo yani Kutsal Lord olarak 

kabul edilir. Reenkarnasyon inancını benimseyen Karakaşlar, zamanla Sabetaycılığın üç ana 

kolu arasında en antinomianist (şeriat karşıtı) kolu haline gelir. Selanik merkezli Karakaş 

grubuna mensup olan Baruhya Roso (Osman Baba) mesih olarak ilan edilmesinin ardından 

Osmanlı toprakları dışında Doğu Avrupa’da da taraftar toplar (Scholem, 1971, ss. 154-155). 

Osmanlı’da ticaret ile uğraşırken Sabetayistlerin Karakaşlar kolu ile temas halinde olan Jacob 

Frank ve taraftarları, XVIII. yüzyılda Polonya’da Frankizm hareketini başlatır (Baer, 2016, ss. 

30-31; Gürkan, 2022, s. 159) 

5. SABETAYCILIĞIN POLONYA’DA FRANKİZM’İN ORTAYA ÇIKIŞINA ETKİSİ 

Frankist hareket XVIII. yüzyıl Polonya’da ortaya çıkarken Yahudiler arasında uzun 

süredir devam eden dini tartışmalar sonucunda geleneksel Yahudilikten ayrılan yorumlar ortaya 

çıkmıştır. Genel anlamda tartışmaların temelinde Yahudilerin yaşadıkları sürgün hayatının 

sebep olduğu acılara geleneksel din yorumlarının bir çözüm yolu sunmayışını düşünmeleri 

yatar. Böylece Yahudi halkı yeni arayışlara girmeye başlar. Bunun yanısıra özel olarak 

Frankizm’in doğuşunda önemli iki husus vardır. Bunlardan ilki Polonya’daki Yahudilerin 



37 
 

yaşamlarında karşılaşıtıkları sosyo-ekonomik değişimler ve 1648 yılında gerçekleşen 

Hmelnitski isyanı sonucu gerçekleşen Yahudi katliamıdır. Sabetaycıların Polonya’da gizli bir 

şekilde faaliyetlerine devam etmeleri ise ikinci nedendir. Ayrıca Frank görüşlerini hayatı 

boyunca karşılaştığı koşullara ve taraftarlarının beklentilerine göre şekillendirmiştir. 

5.1. XVIII. Yüzyıl Öncesi Polonya’da Yahudi – Hıristiyan İlişkileri 

Yahudilerin Doğu Avrupa’daki varlığı çok eskidir (Dubnow, 1916, ss. 13-16). 

Polonya’da Yahudi cemaatinin büyük bir topluluk olarak ortaya çıkışı, XIII. yüzyılın sonlarında 

gerçekleşmiştir. Batı ve Orta Avrupa ülkelerindeki yaşam koşulları, Yahudilerin Polonya’ya 

göçünün temel nedenidir. Nitekim bu durum, 1290 yılında İngiltere’den, 1306 yılında 

Fransa’dan kısmen ve 1394’te Fransız monarşisinin topraklarından tamamen sürülmeleri ile 

başlamış, XV ve XVI. yüzyılın başlarında birçok Alman eyaletinden ve şehrinden ve son olarak 

1492 ile 1500 yılları arasında İspanya’dan sürgün edilmeleri ile devam etmiştir. Portekiz’deki 

Yahudilerin zorla din değiştirmesi aynı yıllarda gerçekleşmiştir. Yaşanan olaylar karşısında 

Yahudi halkı sürekli olarak yok olma tehlikesiyle yüzleşir (Polonsky, 2010, ss. 9-10). Polonya 

ise bu durumda Yahudilere karşı ılımlı davranan tek Doğu Avrupa ülkesi olur (Sherbok & 

Sherbok, 2010, s. 101). Polonya birkaç yüzyıl boyunca Batı ve Doğu Hıristiyanlığı arasında yer 

alan bir ülke haline geldiğinde diaspora Yahudilerinin dramı, Polonya topraklarının tarihinde 

somutlaşır. Zira Yahudilerin demografik durumlarına bakıldığında Polonya’nın, Yahudilerin 

hayatta kalmaları için hayati öneme sahip olduğu anlaşılmaktadır (Pogonowski, 1998, s. 13).  

Polonya yöneticilerinin hoşgörülü tavrı, Moğol istilası ile Polonya’daki ekonomik 

durumun kötüleşmesi ve bölgenin Yahudilerin iş gücüne duyduğu ihtiyaç; Yahudilerin 

Polonya’ya yerleşmesine etki eden en önemli nedenler arasındadır (Sasson., 2007, s. 289). 

Nitekim Polonya’daki yöneticiler, Yahudilerin, toprakların geri kazanılmasına ve ticaretin 

geliştirilmesine yardımcı olacağını ve böylece kraliyet hazinesine fayda sağlayacak nitelikli 

işçiler olacağını ummaktadırlar (Bukovec, 2012, s. 2). 

Polonya Yahudileri araştırmacısı Wiktor Weintraub (ö.1988) bu durum ile ilgili şunları 

belirtmektedir:  

Yahudiler, başka ülkelerde sürekli rahatsız edilirken, Polonya diğer ülkelerden Yahudileri 

kabul etmeye başlar. Neticede, Yahudi halkı buradaki yaşam şartlarının, geldikleri yerlere göre daha 

da katlanılabilir olduğunu görürler. Nitekim Yahudiler Polonya’da diğer ülkelerden çok daha fazla 

özyönetim hakkına sahip olmaya başlarlar (Weintraub, 1971, ss. 21-44). 

Polonya, Yahudilere benzeri görülmemiş ve uzun süreli ayrıcalıklar tanır. V. 

Boleslaw’ın (ö. 1279) 1264’te çıkardığı Kalisz Tüzüğü (Kaliş Tüzüğü), Avrupa’daki 



38 
 

Yahudilere koruma sağlayan ilk genel yasa olarak bilinir. Tüzük, Yahudilere hem dini özgürlük 

hem de ticaret özgürlüğü sağlamanın yanında Yahudilerin haklarını sömürenlere karşı 

korumayı da garanti etmektedir. Tüzük sayesinde Polonya’daki Yahudiler daha önce 

bulamadıkları eşsiz bir korumaya sahip olurlar. Yahudilerin Polonya’da toplumsal, ekonomik, 

politik ve kültürel anlamda özgürleşmesiyle bu ülkede Yahudi kültürü yeniden şekillenir 

(Pogonowski, 1998, s. 269).  

İlk olarak XII. yüzyılın ortalarında Polonya’ya göç etmeye başlayan Yahudilerin büyük 

göç dalgası XIV. yüzyılda, Hıristiyan Avrupa devletlerinin baskıları sonucu gerçekleşir. 

Polonya’ya geldikleri ilk zamanlarda Yahudiler batıdaki yaşananlardan dolayı tek başlarına 

yaşamaya ve kendilerini Hıristiyanlardan soyutlamaya karar verirler. Dolayısıyla, Yahudiler, 

Polonya’daki Hıristiyanlarla önemli ekonomik ve ticari bağlantıları olsa da kendi istekleri 

doğrultusunda Hıristiyanlardan uzak, izole edilmiş bir kültür oluşturlar. Polonya devletinin 

çalkantılı tarihi boyunca Polonyalılar ve Yahudiler, aralarındaki ilişkiye yansıyan iyi ve kötü 

zaman geçirirler (Pogonowski, 1998, s. 247).  

XIV. yüzyıl Yahudiler için Polonya, Avrupa’daki en güvenli ülke olarak görülür. 

Yahudilerin Polonya ekonomisini inşa etme arzusu sonucu XIV. yüzyılda Kral III. Casimir (ö. 

1370) Yahudilerin gerçek bir temsilcisi olarak onlara özel ayrıcalıklar tanır. Casimir “Büyük 

Casimir” olarak bilinse de feodaller tarafından ona “Yahudilerin efendisi” denilir (Kriwaczek, 

2007, s. 147; Pogonowski, 1998, s. 269).  

Yahudiler, Polonya’da XV, XVI ve XVII. yüzyılın ilk yarısında altın çağlarını yaşarlar. 

Uzun süre boyunca Yahudi yaşamının en önemli merkezi haline gelen Polonya, Haçlı Seferleri 

sırasında Renanya ve Bohemya’dan gelen Yahudilerin ve 1492’de İspanya ve Portekiz’den 

kovulan Yahudilerin sığınağı olur (Pogonowski, 1998, s. 247). XVI. yüzyılda Almanya, 

Bohemya ve Moravya’daki Yahudilerin yaşamının giderek kötüleşmesi ve Macaristan’ın 

gerilemesi karşısında Yahudiler hem Polonya krallarının hem de ekonomik bütünleşmelerine 

müsaade eden toprak sahiplerinin olumlu tutumlarını görünce Doğu Avrupa’ya göç etmeye 

karar verirler (Ruderman, 2010, s. 30).  

Sonuç olarak XVI. yüzyılın sonu ve XVII. yüzyılın başından itibaren dünya 

Yahudilerinin dörtte üçü gibi büyük bir çoğunluğu Polonya’da yaşamaya başlar. Kendilerine 

tanınan özgürlükler sayesinde Yahudiler gerek entelektüel ve dini yaratıcılıkta gerekse 

ekonomik refahta büyük bir gelişim gösterirler. Nitekim tanınan bu özgürlükler sonucu XVI. 

yüzyılın sonu ve XVII. yüzyılın başlarında Polonya, sansürün olmadığı, her fikre ait eserlerin 

yayınlandığı bir ülke haline gelir ve bu yüzden sapkınların ülkesi olarak bilinir. XVIII. yüzyılın 



39 
 

sonunda Polonya’nın ilk bölünmesi sırasında, dünyadaki Yahudi nüfusunun yüzde 70’inden 

fazlası Rusya ve Avusturya tarafından Polonya’dan ilhak edilen topraklarda yaşamakta idi 

(Pogonowski, 1998, ss. 13, 247, 269).  

5.2. Yahudi Özerkliği: Dört Ülke Konseyi  

Polonya’da Yahudilere tanınan ayrıcalıkların en önemlisi 1582-1764 yılları arasında 

yürürlükte olan Yahudi özerkliği olur. Yahudilerin özyönetim biçimleri XVI. yüzyılda 

değişime uğrar. Yahudi toplulukları giderek daha çok plütokratik (yönetme gücünün maddi 

açıdan üstün olanda bulunması) bir yönetici sınıf tarafından yönetilmeye başlandığında, 

zenginler ile fakirler arasında çıkar çatışmaları meydana gelir. Krallığın sürekli yüksek vergi 

borçları nedeniyle Yahudi toplulukları yerel manastırlardan büyük borçlar almak zorunda kalır 

ve manastırın aldığı faiz Yahudilerin yoksullaşmasına sebep olur. Bu sebeple Polonya’da 

Yahudi çıkarlarını temsil etmek için, ülke genelindeki Yahudi toplulukları, 1582’de Büyük 

Polonya (Poznan), Küçük Polonya (Krakow-Lublin), Lvov41 (Lviv) ve Volhinya’yı (Ostrog-

Kremenetz) içine alan Dört Ülke Konseyi’ni oluşturmak üzere bir araya gelir. Podolya Eyaleti 

ise, başhahamlığın merkezi olan Lvov’da bulunan Rutenya’ya aittir (Bukovec, 2012, s. 3; 

Maciejko, 2011, s. 9). 

Yaklaşık iki yüzyıl boyunca faaliyet gösteren Dört Ülke Konseyi, Polonya 

Yahudilerinin kurumsal temsilcisi olarak görev yapar. Kahal olarak da adlandırılan bu konsey, 

‘büyük’, ‘özerk ve özerk olmayan topluluklar’ olarak ayrılan yerel topluluklardan (Va’ad ha-

Galil) güç alır (Bartal, 2005, s. 19; Dubnow, 1916, s. 110; Polonsky, 2010, ss. 58-59). Dört 

Ülke Konseyi’nde bulunan yetkililer, konseye bağlı olan topluluklardan krallığa ödenmesi 

gereken vatandaşlık vergisini toplamakla görevlidir. Haham ise yerel din mahkemelerinin 

vermiş olduğu kararlara atfen yapılan temyiz başvurularını değerlendiren mahkemenin 

başkanıdır (Maciejko, 2011, s. 9).  

Hahamlık ve konsey gelir getiren kuruluşlar olarak kabul edilir. Zira konseye verilen 

yetkilerin arkasındaki niyet budur (Dubnow, 1916, s. 189). Konseyin gelirleri doğrudan ve 

dolaylı vergileri kapsar. Konsey, vergileri sabit bir miktar sistemiyle topluluklara bildirir. 

Toplanan ile yetkililere verilen miktar arasındaki kalan fazla para, konseyin serbestçe hareket 

etmesini ve Yahudi haklarını himayesini sağlamak için bir kenara bırakılırdı (Hundert, 2004, 

ss. 86-87,95; Pogonowski, 1998, s. 81). 

                                                             
41 Lvov: Günümüzde Lviv olarak bilinir. 



40 
 

Konsey hem Yahudi cemaatinin resmi makamı hem de tüm kurumlar için bir şemsiye 

görevi görmektedir. Vergi düzenlemeleri, denetimler, mahkemeler, mali yardım ve kaynak 

yardımı dışında, her türlü kuralın yasallaştırılması, yani Yahudilerin menfaatini sağlamaktan 

yaşamın örgütlenmesine kadar her şey konseyin yükümlülükleri arasındadır (Bartal, 2005, s. 

21; Dubnow, 1916, ss. 106-107; Rosman, 2010, s. 86). Ayrıca konsey, Yahudi matbaalarında 

bazı düzenlemeler yapar. Zira kitap basımı hahamların ve konseyin iznine tabi tutulur. Birinin 

bastığı eseri başka biri basmasın diye matbaayı kapatmak gibi önlemler alınır. Bunun nedeni 

piyasayı ve yazarın haklarını himaye etmektir (Meral, 2015, ss. 100-102).  

Her ne kadar konseyin gücünü hahamların Tanah ve Talmud bilgisine dayandırması dini 

bir yapı niteliği taşıdığını düşündürse de konsey içinde kral ve soyluların belirttiği yasalara 

uygun seçilen laik liderlerin bulunması konseyin gerçek anlamda dini bir kurum olmadığını 

gösterir (Polonsky, 2010, s. 48). Yahudi tarihçi Adam Teller, hahamlıktaki suistimal ve 

yolsuzluğun nedenlerinin burada aranması gerektiğini ileri sürer. Adam ayrıca, laik liderlerin 

soyluların otorite mücadelesindeki artan etkisinin hahamlığın güç kaybetmesinde etkili 

olduğunu ifade eder (Teller, 2004, ss. 1-18). 

Krallığın pratik amaçlarını gerçekleştirme işlevi gören bu konsey ile Yahudilerin ortak 

bir iletişim ağı sağlanmış, toplumun farklı kesimleri arasında daha rahat bir yönetim anlayışı 

benimsenmiş ve vergilerin tek elde toplanmasıyla mali kaynaklar güvence altına alınır 

(Dubnow, 1916, s. 113). Ayrıca ekonomik ve siyasal güce sahip olan konsey ile cemaatin var 

olan yapıları korunmuş ve Yahudi kimliği ve bilincinin savunulması ile Yahudilerin çıkarları 

da korunmuştur (Dinur, 1991, ss. 102-113). 

Nüfus artışına bağlı olarak vergi tutarlarında bazı ayarlamalar yapılır. Vergiler çoğu 

zaman nüfus ile orantılı olarak belirlenir ve eşit miktarlarda bölünerek topluluklara gönderilir. 

Ayarlamalar kişinin gelirine ve belirli bir rotasyona dayalı olmasına rağmen bazen zenginler 

bazen de topluluklar başkalarının vergilerini öder (Kalik, 2009, ss. 39-40). Fakat vergi 

toplamada baskıcı bir yöntem izlendiği düşüncesi ve konseyin krallık üzerindeki bağlılığının 

artması ile konsey “Yahudiler arasında bir sömürü aracı” olarak görülür (Haumann, 2002, s. 

39). Konseyin kendisini Yahudilerin koruyucusu olarak görmesi ve vergi toplama işini 

Yahudileri korumak adına üstlenmesi zamanla Yahudilerin gözünde konseyin itibarını düşürür 

(Bartal, 2005, s. 35; Dubnow, 1916, s. 108; Nadler, 2000, s. 215).  

Konseyin devletle iyice bütünleşmesi, dönemin diğer yapılarından farklı olması ve 

bireyden çok topluluk odaklı bir yapıya sahip olması sonucunda Yahudiler, devlet içinde devlet 

olma özelliğine sahip olur (Ruderman, 2013, s. 59,64). Simon Dubnow’a (ö. 1941) göre daha 



41 
 

önce hiçbir yerde bu kadar büyük bir Yahudi topluluğu ve özerk bir gelişme görülmemiştir. 

Zira Dubnow, konseyi devletin yerine geçen bir kurum olarak ve Yahudilerin kimliklerini ifade 

etmede önemli bir unsur olarak görür. Nitekim konsey, kimsesiz bir dini topluluğa birliktelik 

kazandırma, yaşama isteğini uyandırma ve Yahudilerin kendilerini devletin bir parçası gibi 

görmelerini sağlamada önemli bir rol oynamıştır (Bartal, 2005, s. 20; Hundert, 2004, s. 237). 

Osmanlı-Lehistan Savaşı sonucunda 1672’de Osmanlı Podolya’yı topraklarına katar. 

1699 Karlofça Antlaşması’na kadar Osmanlı yönetiminde kalan Podolya Yahudilerinin 

Polonya Yahudilerinin merkezi idaresinden bağımsız olması durumlarını etkiler. Nitekim 

Podolya Yahudileri, Osmanlı’daki Yahudiler ile yakın bağlar kurar. Türk, Eflak ve Moldova 

Yahudileri bölgeye yerleşir. Bu nedenle konsey kontrolü elinden kaçırır. Podolya’daki 

Yahudiler, Lviv’deki Rutenya Bölgesi’nin kararlarına karşı çıkar. Kendi bölgesindeki 

durumdan hoşnut olmayan ve hahamların uyguladığı denetimden bir nebze olsun kurtulmak 

için çoğu kişi Podolya’ya taşınır. Podolya topluluklarının Ruthenya’ya vatandaşlık vergisi 

ödemeyi reddetmesi diğer bölgelere binen mali yükü ciddi şekilde artırır. Bunun üzerine 

1713’te Kral II. Augustus’un (ö.1733) emriyle konsey beş ülkeye ayrılır. Ancak, merkezi 

Yahudi otoriteleri Podolya’nın Ruthenya’dan ayrılmasını bölge üzerindeki güçlerine yönelik 

bir tehlike kaynağı olarak görmeye devam ederler. Bu nedenle, birkaç kez Podolya’yı önceki 

haline yeniden entegre etmeye çalışırlar. Zira Podolya Yahudileri arasında Sabetaycılığın 

giderek yayılması hem hahamların endişelerinin nedeni hem de onların müdahaleleri için her 

zaman hazır bir bahane olmuştur (Maciejko, 2011, s. 10). Söz konusu bu Dört Ülke Konseyi, 

aynı zamanda Sabetayistlerin de toplumda güçlenmesinin yolunu açmıştır. Bu durum doğrudan 

veya dolaylı olarak Frankistlerin ortaya çıkışını da etkilemiştir. 

5.3. Polonya’da Sabetayist Hareket 

Podolya, XVIII. yüzyılın ortalarında muhaliflerin toplandığı ve sapkınlıkların aleni 

olarak işlendiği bir eyalete dönüşür. Nitekim çoğu Yahudi’nin açıkça Sevi’yi takip ettiği 

Podolya’da birçok haham Sabetayist olurken kendi topluluklarını da Sabetaycılığa dahil ederler 

(Maciejko, 2011, s. 10). 1648’de Polonya’da yaşanan Yahudi katliamı Sevi’nin mesihlik 

seyahatleri sırasında yürüttüğü propagandaların başarılı olmasını sağlar. Yahudi dünyasının 

heyetlerle Sevi’yi ziyaret ettiği yıllarda Polonya’daki Yahudi cemaati de Sevi’nin mesihlik 

iddiasının doğruluğunu araştırmak için heyet gönderir. Sabetayistliğin merkezi olan Selanik’e 

yakınlık, Polonya’da Sabetaycılığa özel bir ilginin oluşumuna neden olur. Bu durum Yahudi 

halkında XVII. yüzyılın sonlarından XVIII. yüzyılın sonuna kadar manevi bir hareketlilik 

sağlar. Hareketin ana merkezi ise Podolya olur (Dubnow, 1916, ss. 204-207). 



42 
 

Sabetayizm’in Podolya’da yayılmasında etkili olan isim Hayim Malak’tır (ö.1717). 

1655’te Kalisz’de doğan Hayim Malak, yaşamının ilk yıllarında saygın bir Rabbi ve Kabalist 

olarak tanınır. Kısa sürede Sabetayist hareketten etkilenir ve Vilna’da Sabetayist Heshel Zoref 

(ö. 1700) ile temasa geçer. 1690 yılında hareket adına bir görev için İtalya’ya gider. Burada 

İtalyan Sabetayist liderler olan Abraham Rovigo (ö. 1713) ve Benjamin Cohen (ö. ?) ile birlikte 

Luria ve Nathan’ın eserleri üzerinde çalışırlar. Böylece Malak, Sabetayist geleneğin gizli 

öğretilerini elde eder. Malak, 1694’te Polonya’ya geri döner. Malak’ın burada hahamlar 

arasında Sabetayist bir misyoner olarak faaliyetlerde bulunması, düşmanı olan Jacob Emden’in 

(Rabbi Yakov Emden) (ö1776) babası Rabbi Ẓevi Aşkenazi’nin (ö. 1718) dikkatini çeker. 

Malak, faaliyetlerinin burada sürdürülmesine izin verilmediği için Osmanlı topraklarına gider. 

Sıkı bir takipçisi olduğu Samuel Primo (ö. 1708) ile bir müddet Edirne’de kalır. Ardından 

Bursa’ya giderek Sabetayistleri ziyaret eder. Burada gördüğü bir vizyon sonucunda Polonya’ya 

geri döner ve kendisi gibi Sabetayist bir lider olan Yehuda Hasid ha-Levi’ye (ö. 1700) katılır. 

Malak, Sevi’nin gerçek mesih olduğunu ve 1706 yılında dirilerek Yahudi halkını kurtaracağını 

iddia eder. Kısa süre sonra kendisine Yehuda Hasid ha-Levi (ö.1700) de iştirak eder (Kohler & 

Seligsohn, 1914, s. 275; Scholem, 1972, ss. 818-819, 2007b, ss. 505-506). 

İtalya’da Kabala çalışmaları yapan Yehuda Hasid ha-Levi, Polonya’ya geldiğinde 

buradaki gençlere Sabetaycılığı anlatır. Yehuda Hasid ha-Levi de Malak gibi 1706 yılında 

Sabetay Sevi’nin ikinci gelişi için halkı hazırlamada aktif bir rol oynar. Malak, Sabetaycı 

takipçilerini de yanına alarak Yehuda Hasid ha-Levi çevresine katılır. Sayıları giderek artmaya 

başlayınca hahamlar tarafından zulme uğrarlar. Zulüm görenler gelmesi yakın olan mesihi 

zaferle karşılamak için Kudüs’e bir göç hareketi başlatırlar. Hasid ha-Levi ve Malak’ın 

öncülüğünde büyük bir birlik propagandaya katılır. Hasid ha-Levi, Kudüs’e vardıktan kısa bir 

süre sonra ölür (Scholem, 2007b, s. 505-506). 

Malak birkaç taraftarıyla birlikte Kudüs’te kalır. Kudüs’ü terk etmeye zorlanan sapkın 

Malak, Podolya’ya döner. Fakat Buchach, Nadvirna ve Rutenya’da Sabetayist gruplar kurduğu 

ve Zhovkva’daki bet midraş’ı radikal Sabetaycılığın merkezi haline getirdiği için hahamlık 

tarafından herem cezası uygulanır. 1717’de öldüğünde taraftarları onun izinden gitmeye devam 

eder (Hundert, 2004, s. 154). 

Sabetayistlerin çalışmaları Galiçya ve Podolya’da devam eder. Av ayının 9. günü 

tutulan orucun Sabetay’ın doğum günü ile aynı zamana denk gelmesi hasebiyle bir bayrama 

dönüştürülmesi gibi birçok ibadeti ihmal ederler. Hem asketik hem de sefahat unsurlarını 

barındıran ibadetleri vardır. Bazıları kendilerini tövbeye, işkence etmeye ve Siyon için yas 



43 
 

tutmaya adarken; diğerleri kendilerini her türlü sefahat ve sapkınlığa kaptırırlar. Onların bu 

tehlikeli sapkınlıklarından dolayı kaygılanan haham yetkilileri önlem almaya karar verir. 

1722’de bir grup haham Lvov’da toplanarak kendilerine verilen süre içerisinde hatalarından 

dönmeyen tüm Sabetaycılara herem cezası verir. Alınan önlem kısmen başarılı olur. Birçok 

Sabetayist başlangıçta günahlarını itiraf ederek ağır kefaretlere boyun eğse de daha sonra 

tekrardan “Sabetayist” sapkınlıklara inatla sarılmaya başlarlar. Bu sebeple 1725’te hahamlar 

ikinci bir herem cezası uygular. Bu yeni herem cezasıyla her Ortodoks Yahudi, bildiği tüm 

Sabetayisti hahamlara bildirir. Herem cezası birçok topluluğa gönderilir ve sinagoglarda alenen 

okunur. Ancak bu da onların sapkınlığını ortadan kaldırmaz. Gizli Sabetaycılık, Podolya ve 

Galiçya’da yayılmaya devam eder ki sonunda Frankizm olarak bilinen harekete dönüşür 

(Dubnow, 1916, ss. 210-211).  

5.4. XVIII. Yüzyılda Frankizm Öncesi Emden - Eysbeschutz Tartışması 

Rabbi Jacob Emden (ö. 1776), Almanya’da yaşayan önemli Talmud alimi ve Sabetayist 

hareketin sıkı bir muhalifidir. Bu yönüyle Emden, Doğu Avrupa’da Ortodoks Yahudilerin 

Sabetaycılığa karşı verdikleri mücadelede önemli bir rol oynar. Talmud bilgini ve kabalist 

Jonathan Eysbeschutz (ö.1764) Almanya’daki Altona-Hamburg-Wandsbeck üçlü cemaatin 

başhahamıdır. Çekya, Almanya ve Polonya bölgelerinde etkili olan Eysbeschutz hem büyük bir 

dini otorite hem de ciddi suçlamaların odağında yer alır. Nitekim Eysbeschutz, resmi olarak 

Ortodoks Yahudiliği temsil etse de, bazı Kabalistik yazılarında Sabetaycılığa yakın ifadeler 

kullandığı gerekçesiyle eleştirilmiştir. Emden tarafından gizli bir Sabetayist olmakla suçlanır. 

Bu bağlamda, özellikle Emden ile yaşadığı meşhur tartışma, Sabetay Sevi sonrası Yahudi 

dünyasında dini otoritenin sınırları ve gizli inançların rolü üzerine yapılan en önemli 

tartışmalardan biridir (Schacter, 1988, s. 2). 

Sabetaycılık ile bağlantılı olan Emden-Eybeschutz tartışması, XVIII. yüzyılda patlak 

veren dini tartışmalardan biridir. Frankist hareketin doğuşu da bu tartışma ile aynı zamana denk 

gelir. Tartışma, hahamları sapkınlara karşı harekete geçirmekte başarılı olan ve Elisheva 

Carlebach’ın deyimiyle “hahamlık kurumunu Sabetaycılığın peşinde koşan güçlü ve saldırgan 

bir güce” dönüştüren Haham Moses Hagiz (ö.1750) tarafından yönetilir (Carlebach, 1990, s. 

80).  

Eybeschutz’ün Sabetayist olduğuna dair suçlamalar 1725 yılında başlar. Jacob Frank’ın 

amcası Moses Meir Kamenker (ö. ?), Malak’ın Kudüs’e gitmeden önce ders verdiği ve 

Sabetayist çalışmaların yürütüldüğü önemli bir merkez olan Zhovkva’daki bet midraş’ta yazma 

kitaplar satar. Polonya’dan Mannheim’a seyahat eden Sabetayist elçi Meir Kamenker’in 



44 
 

üzerinde heretik literatür olarak kabul edilen Sabetaycı teosofinin özeti niteliğindeki Va-Avo 

ha-Yom el ha-Ayin’in (Bugün Bilgeliğin Kaynağına Geldim) bir el yazması bulunur. Meir 

Kamenker hahamlık yetkililerince soruşturulur. Yapılan soruşturma sonucunda, Kamenker’in 

eserin nüshalarını Avrupa’daki Sabetayistlere dağıttığı ortaya çıkar ve Avrupa’da Sabetayistleri 

birbirine bağlayan gizli bir ağın varlığı anlaşılır. Eser, anonim olarak yayımlanmasına rağmen, 

Eybeschutz’e atfedilir. Eybeschutz sapkınlık suçlaması nedeniyle Sabetaycılardan uzaklaşarak 

onları resmen kınayan bir kararname imzalar (Carlebach, 1990, ss. 123-159; Maciejko, 2011, 

s. 8).  

Tartışma bir süreliğine kapansa da Eybeschutz, Emden tarafından tekrar Sabetayist 

olmakla itham edilir. 1751 yılında Emden, Eybeschutz’ün Altona, Hamburg ve Wandsbeck 

üçlü topluluğundaki cemaat üyelerine Sabetay’ın mesih olduğuna dair iddialar içeren muskalar 

verdiğini açıklar. Bunun üzerine başka bir tartışma çıkar. Eybeschutz’e yöneltilen bu itiraz hem 

bir haham olması hem de kendisine yöneltilen önceki suçlama nedeniyle çok tartışmalı ve 

önemlidir. Bu tartışma ile durum kontrolden çıkar. Nitekim Eybeschutz’ün suçlamalara tepkisi 

birbirinden farklı olur. Eybeschutz başlangıçta Sevi’nin mesihliğini savunduğu yönündeki 

göndermeleri aslında Tanah’tan alınan bir dizi kodlanmış kelime olarak açıklar. Ardından metni 

gerçek anlamını bilmeden yazdığını iddia eder. Son olarak muskanın kendisine ait olduğunu 

tamamen reddeder. Buna Sabetaycı eğilimlerin açıkça inkarı eşlik eder. Sonuç olarak 1725 

yılında gerçekleşen olayın etkileri yerel olsa da 1751’deki tartışma kamusal ve uluslararası bir 

tartışmaya dönüşür (Carlebach, 1990, ss. 177-182; Maciejko, 2007, s. 137). 

İkili arasındaki tartışma erken modern dönemin en büyük hahamlık anlaşmazlığına 

dönüşür. Polonyalı hahamların, yetki alanına girmeyen bir meseleye haksız bir şekilde 

karışmaları Polonya devlet yetkilileri tarafından yasaklanır. Fakat Avrupa’daki büyük 

cemaatlerin ve önde gelen hahamların tartışmada bir taraf seçmeleriyle Yahudiler iki düşman 

gruba bölünür. Karşılıklı herem cezası verilir. Emden kendi özel matbaası aracılığıyla 

kendilerini destekleyen ve karşı tarafı yeren broşürler basarak dağıtır (Maciejko, 2007, ss. 151-

154). Nitekim Emden, Tora ha-Kenaot isimli bir polemik eserinde Sabetaycılığı Yahudiliğe 

karşı dünya çapında bir komplo olarak yorumlar (Schacter, 2012, s. 363). 

Her iki tarafın Yahudi olmayan mahkemelerde adalet aramaya başlamasıyla Yahudi 

olmayan yetkililer de tartışmaya dahil olur. Bilhassa Hıristiyan bilginler tartışmaya büyük ilgi 

göstermeye başlar. Nihayetinde 1753’te, Yahudi özerk yönetiminin en önemli organı olan 

Polonya Dört Ülke Konseyi meseleye müdahalede bulunur. Konseyin bazı hahamları Emden’in 

suçlamalarında doğruluk payı olduğunu savunur. Ancak konsey daha sonrasında bir bütün 



45 
 

olarak kamuoyundaki anlaşmazlığı ortadan kaldırmak ve Yahudi liderliğinin homojenliğinin 

parçalanmış imajını tekrar eski haline getirmek adına her iki tarafı da destekleyen yayınların 

basılıp dağıtılmasını yasaklar. Sabetaycılık hem hahamlık kurumunun saygısını zedeleyen bir 

olgu hem de Yahudileri Yahudi olmayan otoritelerin müdahalelerine ve merakına açık hale 

getirir. Nitekim Emden, Yahudilerin çoğunun iç mesele olarak kalmasını istediği bu 

anlaşmazlığı, Yahudi olmayan otoritelerin önüne serer (Maciejko, 2011, ss. 8-9). 

Eybeschutz’e karşı şüpheler nedeniyle hem Polonya hem de Almanya’daki Sabetaycılar 

ile ilgili soruşturma başlatılır. 1735 yılında Brody cemaat üyelerinden Hahambaşısı Rabbi 

Elazar Rokeah, (ö.1741) Rabbi Moses Hayim Luzzatto’nun (ö. 1746) eserlerinde Sabetayist 

ideolojilerin yer aldığı şüphesiyle sapkın kitapların yasaklanmasında etkili olur. 1753’te ise 

Leibl Prosnitz’e (ö. 1730) herem cezası verilir (Elior, 1993, ss. 310-311). Rabbani otoritelerin 

gizli Sabetaycıların ihbar edilmesi için Yahudi halkına yönelik baskıları sonucunda dahi 

bilhassa Polonya’da Sabetaycılar faaliyetlerine gizli bir şekilde devam eder (Scholem, 1978, s. 

280). 

Emden- Eybeschutz tartışması, Sabetaycılığa karşı mücadelenin tarihinde ve tartışmasız 

bir şekilde Yahudilik tarihinde bir dönüm noktası oluşturur. Yürürlükte olan yasakların, 

Sabetaycılığın büyümesi ve yayılması üzerindeki etkisinin önemsiz olduğu fark edilir. 

(Carlebach, 1990, s. 192). Nitekim Moshe Rosman’ın belirttiği gibi “birbiri ardına gelen 

yasaklar neredeyse tüm yasakları anlamsız hale getirmiştir” (Rosman, 2010, s. 61). İşte, 

Sabetaycılığın Polonya’da maruz kaldığı söz konusu bu müdahaleler ve tepkiler, Frankist 

hareketin oluşumunun altyapısını oluşturacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

II. BÖLÜM 

JACOB JOSEPH FRANK VE FRANKİSTLER 

Sabetay Sevi’nin ölümünden sonra görüşleri Selanik’te ve Doğu Avrupa’da farklı 

isimler aracılığıyla devam ettirilmiştir. Nitekim bir asır sonra görüşleri Selanik’te Karakaşlar 

grubu ile temas halinde olan Jacob Joseph Frank tarafından Polonya başta olmak üzere Doğu 

Avrupa’nın çeşitli yerlerinde yayılmıştır. Bu bölümde Jacob Joseph Frank’ın hayatı, faaliyetleri 

ve Frankist hareketin tarihi işlenecektir. 

2. JACOB JOSEPH FRANK’IN HAYATI 

Sabetay Sevi’nin ardından onun reenkarnasyonu olduğunu ileri sürerek mesihlik 

iddiasında bulunan liderler ortaya çıkar. Jacob Frank da bunlardan biridir (Taşpınar, 2022, s. 

185). Doğu Avrupa Yahudileri, Sevi’nin ruhunu taşıdığı iddiasıyla mesihlik iddiasında bulunan 

ve ölümünün ardından Tanrılık mertebesine yükseltilen Karakaş cemaatinin önderi Baruhya 

Roso (Osman Baba) (ö.1720) aracılığıyla Sabetayizm’den etkilenir. Nitekim Karakaşlar 

hareketi ile bağlantısı olan ve Polonya’da mesihlik iddiasında bulunan Jacob Frank, yeni bir 

dönme hareketi olan Frankizm hareketinin lideri olur (Michaelson, 2022, s. 14). 

2. 1. Jacob Joseph Frank’ın Hayatının İlk Yılları 

Tam adı Jacob b. Judah Leib olan Jacob Frank, 1726 yılında Sabetayist bir ailede dünyaya 

gelir. Frank’ın doğduğu yer ile ilgili olarak kaynaklarda Podolya’nın Korolówka, Berczaine, 

Ujscie ve Buczacz gibi çeşitli kasaba isimleri yer alır. Ailesinin bölgedeki güçlü Sabetayistler 

ile bağları bulunduğu için Frank, çocukluğundan itibaren Sabetayist bir çevrede büyür. Nitekim 

ailesi, Osmanlı İmparatorluğu’ndan Podolya’ya taşınan Sabetayistlerdendir (Maciejko, 2011, s. 

10). 

Jacob Frank’ın annesi Rzeszów’lu Rachel Hirschl batı Galiçya’nın Rzeszow kentinde 

varlıklı bir aileden gelir. Frank’ın babası Moses Meir Kamenker’in kardeşi olan Yehuda Leyb 

Buchbinder’dir (Mandel, 1979, ss. 9-10). Babasının Podolya, Bukovina ve Eflak’taki Sabetayist 

topluluklarla da bağlantısı vardır. Tüccarlık yapan Yehuda Leyb Buchbinder, seyahatlerinde 

Frank’ı sık sık yanına alır. Bu sebeple Frank küçük yaştan itibaren Sabetayistler ile temas 

halinde olur (Lenowitz, 1998, ss. 170-171; Scholem, 2007c, s. 182).  

Frank’ın babası aynı zamanda Berezanka ve Çernivsti’de bir beyin hizmetinde, 

köylülerden vergi toplama görevini yerine getirmektedir. Alınan ağır vergiler nedeniyle 

köylüler ve Yehuda Leyb arasında anlaşmazlıklar yaşanır. Köylülerin ona rahat vermeyeceğini 

anlayınca bölgeden ayrılmak zorunda kalır. Zira kaynaklarda geçen bilgilere göre Yahudiler, 



47 
 

Yehuda Leyb’in, Gazzeli Nathan’ın yazılarını okuyan garip, ne yapacağı belli olmayan biri 

olduğunu belirtir. Yahudiler, Yehuda Leyb’i Sabetayist ve sapkınlık suçlamalarıyla haham 

olarak hizmet ettiği topluluktan kovar. Yahudiler tarafından lanetlendikten sonra dönemin 

hahamları da ona sırt çevirerek istifa etmesini ve Osmanlı yönetimi altında sakin bir şekilde 

yaşayabileceği Eflak’a gitmesini isterler. Böylece, Frank henüz birkaç aylıkken ailesi 

Polonya’yı terk etmek zorunda kalır (Dubnow, 1916, ss. 211-212; Tokarczuk, 2024, ss. 890-

891). Frank, Çernivsti ve Sniatyn’de eğitim gördükten sonra Bükreş’e gider. Dini eğitim almış 

olmasına rağmen Talmud cahili olduğunu iddia eder. İlerleyen yıllarda bu cahilliğiyle ve bir 

‘prostak’42 olarak sahip olduğu niteliklerle kendisini över (Scholem, 2007c, s. 182). Nitekim 

Frank, kendisini Tanrı tarafından korunan ve ilahi bir görev için seçilmiş bir meczup olarak 

tanıtır (Michaelson, 2022, s. 35). Frank’a göre kendisi Tanrı’nın gizemli planında özel bir rolü 

olan kişidir. “Beni bir prostak olarak görüyorsunuz; o hâlde bilin ki tüm dinler ve öğretiler 

yıkılacaktır.” Tanrı’nın lütfu, bilgeliği ya da kutsallığı artık yüksek mevkilerde, rabbilerde, din 

adamlarında, bilginlerde değil; prostak gibi görünüşte “değersiz”olanlardadır. Zira tıpkı 

Sabetay Sevi gibi Frank için de Tanrı ile doğrudan mistik deneyim, kutsal metinlerin geleneksel 

yorumu ya da dini bilgi birikimiyle ulaşılandan daha yüksek ve daha saf kabul edilir (Maciejko, 

2017, s. 142). 

Frank, Tuna prenslikleri olan Moldavya ve Eflak’ta Sefarad Yahudilerin yoğun olduğu 

bir ortamda büyür. Eflak’ta önce bir dükkânda kâtip olarak çalıştıktan sonra kasaba ve köylerde 

kuyumculuk işine başlar. Eflak’tan sonra Çernivtsi, İzmir, İstanbul ve Bükreş de dahil olmak 

üzere Osmanlı İmparatorluğu ve sınırları çevresinde farklı şehirlerde yaşamını sürdürür 

(Doktór, 1997, s. 54).  

Bükreş’te tüccar olarak çalışmaya başlayan Frank, değerli taşlar, altın, inci ve ipek dâhil 

her türlü malın ticaretini yapar. İşi sebebiyle 1752 ile 1755 arasında dönüşümlü olarak İzmir ve 

Selanik’te yaşar. 1750’lerin başında Frank, İzmir’e yerleşir. Mücevher ticareti yaparken 

Pidhaytsili Haham Isahor’un (ö. ?) önderliğini yaptığı Kabalist bir gruba katılır. Dolayısıyla 

babasının yanı sıra hocasının da Sabetayist olması sebebiyle küçük yaştan itibaren sürekli 

olarak Sabetayist hareketle içli dışlı bir hayat sürer. Frank, Haham Isahor sayesinde Zohar 

kitabının mistik anlatıları üzerinde çalışmaya başlar. Ayrıca ticari faaliyetlerinden kalan boş 

zamanlarını okültizm43 uygulamalarıyla uğraşır (Kraushar, 1895a, ss. 48-49). 

                                                             
42  Prostak: Lehçe’de meczup, mecnun anlamına gelmektedir (Michaelson, 2022, s. 35). 
43 Okultizm: Latince “occulo” fiilinden türeyen ve gizlemek anlamına gelen okültizm, kavranabilmesi için gizli bilgi ve 

düşüncelerin gerekli olduğu bilgilerin genel bir ifadesidir (Çiftçi, 2017, s. 195). 



48 
 

Bu olaylar yaşanıken Karakaş koluna mensup iki elçi Mordehay Ben Elijah Margalit (ö. 

?) (ünlü haham Eysbeschutz’ün öğrencisi Reb Mordke olarak da tanınır) ve Busk Hahamı 

Nahman (ö. 1792), Polonya’dan İzmir’e gelir. Mordehay ve Nahman, Polonya’dan gelen ve 

İzmir’i çok iyi bilen Nussen isimli tüccar sayesinde Haham Isahor ile tanışır (Tokarczuk, 2024, 

s. 886). Böylece, Frank’ın ünlü Haham Isohar’ın öğrencisi olduğunu öğrenirler. Onların bu 

ziyareti, Haham Isahor’ın kendisine Sabetay ile ilgili verdiği bilgiler ve halihazırda mesih 

hayalleriyle heyecanlanan Frank’ın harekete geçmesinde etkili olur. Çünkü Polonya’daki 

Yahudiler, Mordehay ve Nahman’ın Frank ile görüşmesini, içinde bulundukları kötü durumdan 

kendilerini kurtarmak için başvurdukları mesihî bir hareketin işareti olarak yorumlarlar. 

Böylece Frank, Sabetay’ın ayak izlerini takip ederek Yahudiler arasında mesih rolüne 

bürünmeye karar verir (Kraushar, 1895a, s. 49).  

Frank, “Sabetayist” geleneğe uygun bir düğünle 1752 yılında Nikopol’de (Niğbolu- 

Bulgaristan) Hannah (ö. 1770) adında bir kadın ile evlenir. Düğüne iki Sabetayist elçi olarak 

Nahman ve Mordehay da katılır. Nitekim bu iki elçi Frank ve Hannah’ın evliliğini ayarlayarak 

Frank’ı Polonya’ya elçi olarak gönderme niyetindedirler. Zira onlar bekar bir Yahudinin 

ciddiye alınmayacağını düşünüyorlardı. Hannah ile evlendiğinde Frank saygıdeğer biri 

olacaktır (Tokarczuk, 2024, s. 826).  Düğün gecesi, iki elçi Frank’a Sabetayistlerin inanç sırrını 

açıklarlar. Böylece Frank harekete dahil olur. Düğün gecelerinde harekete yeni üye kabul etme 

Sabetayist bir gelenektir. İnanç sırrı Sevi’nin taraftaralarına söylediği gizli bir bilgidir ve içeriği 

hareketin önde gelenleri arasında sözlü olarak aktarılır (Maciejko, 2011, s. 13; Tokarczuk, 

2024, s. 826, 901, 905). 

Evlendikten sonra Frank’ın iş hayatı, Sabetayist bir “mesih” rolüne nazaran arka planda 

kalır. Misyon faaliyetlerine başlayan Frank’ın Selanik’te Karakaşlar ile görüşmüş, Üsküp’te 

Nathan’ın mezarına, birkaç defa da Edirne, İstanbul ve İzmir’e gittiği ifade edilir. Frank, 1753 

yılının Kasım ayında Mordehay ile Sabetayistlerle olan temasının daha da derinleşeceği 

Selanik’e gitmeye karar verir. Burada Sabetay Sevi’den sonraki liderlerden olan Baruhya 

Roso’nun görevini kaldığı yerden devam ettirir (Scholem, 1978, s. 288). Frank’ın Sabetayist 

bir lider olarak kariyerinin ilk aşaması, 1753’ün sonlarında Selanik’te bir dönme cemaatinin 

önünde transa geçmesiyle başlar. Baruhya Roso’nun (Signor Santo) ruhunun bedenine girdiğini 

iddia ederek kendisini mesih (Santo Senor) ilan eder (Mandel, 1979, s. 31). Kendisini mesih 

olarak ilan eden Frank,  

Ruah ha-Kodeş (Kutsal Ruh) üzerime indi. Bir sesin, sanki birine şu sözleri dediğini işittim: 

‘Git ve bilge Yakub’u odalara götür. Sen ve o birinci odaya geldiğinizde bütün kapıları açacağım.’ 



49 
 

Odaya girdiğimde, bir sonrakine geçebilmem için bir işaret olarak bana bir gül verildi. Böylece bir 

odadan diğerine böyle devam ettim. Dünyanın daha önce hiç görmediği güzelliğine sahip iki bakire 

eşliğinde dolaştım. Bu odalarda çoğunlukla kadın gördüm. Ancak bazılarında sadece öğrenci ve 

öğretmen grupları toplanmıştı. Bu odalardan sayısız vardı ve sonuncusunda, öğrencileriyle birlikte 

öğretmen olarak oturan Sabetay Sevi’yi gördüm. Bana şöyle dedi: ‘Bilge Yakub sen misin? Güçlü 

ve cesur yürekli olduğunu duydum. Bu noktaya kadar geldim, ama buradan daha ileriye gidecek 

gücüm yok. Pek çok ata bu yükü üzerine aldı ama başarılı olamadı. Tanrı’nın yardımı ile kendini 

güçlendir.’ Sonrasında ‘Peki o zaman, ben bunu başaracağım! Öyleyse bana yardım et Tanrım!’ 

şeklinde haykırdım, der (Mandel, 1979, ss. 31-32). 

Frank kendini mesih ilan etse de Selanik’te çok kabul görmez. Burada gördüğü kötü 

muamele yüzünden hastalanır. Mordehay ve Nahman, Frank’a çok sayıda Sabetayist’in mesihin 

dönüşünü beklediği Polonya’ya gitmesini tavsiye eder. Bu sırada düzenli olarak transa geçer. 

Rüyasında Peygamber Eliyahu (İlyas) ve İsa Mesih’in kendisine Polonya’ya dönmesini 

emrettiğini gördüğünü söyler. O, bu vizyona ilk başta itaat etmez. Ancak birkaç gün sonra 

rüyasında yaşlı bir adamın ona “Polonya’da iyileşeceksin; burada öleceksin” dediğini görür. 

Bunu da umursamaz ama sonrasında daha da hastalanır; durumu sesini kaybedecek ve 

vucüdunu hareket ettiremeyecek kadar kötüleşir (Mandel, 1979, s. 32; Novak, 2012, s. 45).  

Frank bir konuşmasında,  

Karşımda sakallı bir adam gördüm. Bana Polonya’ya gitmemi söyledi. Duvara doğru 

döndüm. Duvarda yüzü tekrar belirdi ve çok korktum. Elimden tutarak kalkmamı söyledi. Kendimi 

kurtarıp bir yere sığındım, ama o, odanın ortasında duruyordu. Bana dedi ki, “Sana Eliyahu’yu 

gönderdim, ama beni dinlemedin. Bu yüzden geldim. Polonya’ya gitmelisin.” Ben de ‘Burada bir 

işim ve benimle gelemeyecek genç bir eşim var.’ dedim. Bana dedi ki, ‘Sen önce git, o daha sonra 

gelecek. Sana gerçek inanca inananları tanıyacağın bir işaret vereceğim. İşler zorlaştığında, sana 

Eliyahu’yu göndereceğim.’ Bu sözlerle ortadan kayboldu ve onu bir daha hiç görmedim. 

Etrafımdaki insanlar ise bu yaşananları ne görmüş ne de duymuşlardı, der (Mandel, 1979, ss. 33-

34). 

Kararlı ve baskın karakterli olan Frank, hocası ve arkadaşlarının yönlendirmesiyle yeni 

bir lider olarak Polonya’ya doğru yola çıkar (Scholem, 1978, s. 288). 1754 yılının Mayıs ayında 

Frank, Mordehay ve Nahman birlikte Selanik’ten ayrılırlar. Çernitsvi’de birkaç ay geçirirler. 5 

Aralık 1755’te Dinyester Nehri’ni geçerek Polonya’ya gelir. Burada uzun zamandır gizli bir 

şekilde faaliyet gösteren Sabetaycılar tarafından coşkuyla karşılanır (Schacter, 2012, s. 359).  

Frank, faaliyetinin ilk yıllarında kendisini Karakaş kolunun sahip olduğu temel ilkeleri 

takip eden yeni bir temsilci olarak sunar. Ancak zamanla gerek yaşadıklarına gerekse 

taraftarlarının beklentilerine uyarak harekete kendine has yeni bir karakter kazandırır (Scholem, 



50 
 

1978, s. 288). Polonya’daki Sabetayistler davranışlarında biri aşırı, diğeri ılımlı olmak üzere iki 

gruba ayrılır. Kudüs’ten dönen Hayim Malak’ın etkisi altındaki grup katı tutumlu 

Sabetayistlerdir ve geleneksel Tanah anlayışını tamamen reddederler. Asketik bir yaşam tarzı 

benimseyen ılımlı Sabetayist grup ise inançlarını dikkatli bir şekilde gizlemeyi tercih ederler. 

Ancak bu yaşam tarzı Frank tarafından açıkça reddedilir. Böylece Frank, bu iki grubu kendi 

liderliği altında toplar (Hundert, 2004, ss. 155-156). 

Frank Polonya’da Hayim Malak’ın izini takip eder. Sabetaycılığın başlıca merkezleri 

olan Korolowka, Jezierzany, Podhajce ve Nahman’ın haham olduğu Busk’a ziyaretlerde 

bulunur. Ardından Podolya’daki en önemli Sabetayist aile olan Şor ailesi ile temas kuracağı 

Rohatin’e gelir. Aile, haham bilginleri arasında büyük saygı gören Tevuat Şor adlı kitabını 

yazarı olan Rabbi Zalman Naftali Şor’un (ö. 1674) soyundan gelmektedir. Elişa Şor (ö. 1757), 

bölgedeki Sabetayist hareketin başlıca lideri olarak bilinirken, kızı Haya ise bir peygamber 

olarak kabul edilir. Şor ailesi evlilik yolu ile eyaletin tüm büyük kasabalarındaki Sabetaycılarla 

bağ kurduğundan Frank için önemlidir. Zira Frank’a göre bu aileyi kendi hareketine katabilirse, 

Podolya’daki başarısı garanti altına alınacaktır. Nitekim çok geçmeden Elişa’nın üç oğlu Şlomo 

(ö. 1813), Nathan (ö. ?) ve Leyb (ö. ?), Frank’ı kendi liderleri olarak kabul ederler (Maciejko, 

2011, ss. 17-18). 

 2.2. Jacob Frank’ın Podolya’ya Gelişi ve Frankizm’in Kuruluşu 

Frank’ın Podolya’ya gelişinden yaklaşık iki ay sonra, 27 Ocak 1756’ta, Yahudiler Frank 

ve destekçilerini Kamieniec Podolski (Kamyanets-Podilski) yakınlarındaki Landskron’da 

orjiyalist44 bir dans yaparken yakalarlar. Frank ve taraftarlarının Sabetayist inançlarını gösterişli 

bir şekilde ortaya koyduğu bu ritüel Frankizm hareketinin kurucu eylemi olarak kabul edilir 

(Doktór, 1997, s. 57; Kahana, 2012, s. 596). 

Landskron olayı olarak da bilinen bu eylemin çeşitli anlatımları bulunur. Kilise 

kaynaklarına göre Frank ve taraftarları ritüel sırasında mistik şarkılar söylemekte; Frankist 

kaynaklara göre, topluluk şarkı söyleyerek dans etmektedir. Ancak Yahudi kaynaklarına göre, 

Frank ve taraftarları, Sabetayist yazıların bulunduğu ve Haya Şor adlı kadının yarıçıplak bir 

                                                             
44 Sabetaycılarda olduğu gibi Frankistlerde de orji, yasaya meydan okumak ve kurtuluşu müjdelemek için yapılan mistik bir 

eylemdir. Gerek Sabetaycılar gerekse Frankistler mesihi bir çağda yaşama fikrinin cinsel yasakları ihaml etmede görürler. Bu 
bağlamda Sabetayist gelenekte var olan Kuzu Bayramı önemlidir. Kuzu Bayramı’nda 22 Adar gecesi (Mart ayının ortalarına 
denk gelir) çiftler bir araya gelir ve törensel bir şekilde bir dizi ritüel gerçekleştirirler. Akşam yemeğinde en önemli yemek, 
özenle seçilmiş mevsimlik kuzu etidir. Bu günden önce inananların koyun eti yemekten kaçınmaları gerekir. İlahiler, şarkılar, 
dualar ve içkiler eşliğinde yemek yenilir. Gecenin sonunda, mumlar söndürülür ve çiftler rastgele eşlerini değiştirir. O gece 
hamile kalan kadınların doğuracağı bebeklerin kutsal ve geleceğin mesihleri olacağına inancı bulunur. Bu yönüyle Kuzu 
Bayramı, mesihi beklentilerin de somutlaştığı bir toplu ritüel niteliği taşır (Gövsa, 2009, s. 73; Şişman, 2022, ss. 235-236). 



51 
 

şekilde dâhil olduğu cinsel içerikli bir töreni gerçekleştirirken yakalanırlar. Ritüel 

gerçekleştilirken Frank’ın tavsiyesi üzerine pencerenin kasten açık bırakılması ile Yahudi halkı 

cinsel içerikli dini ayini fark eder. Bunun üzerine Yahudiler ve Frankistler arasında büyük 

tartışmalar yaşanır (Doktór, 2018, s. 264; The Collection of the Words of the Lord § 1311).  

Frank emirleri açıkça ihlal ederek bölgedeki Yahudi liderlere meydan okur. Yahudi dini 

otoriteleri, yeni bir mesihi hareketin doğmasından endişe duyarak Hıristiyan yetkililerle temasa 

geçer. Kendi yetkilerine yönelik bu şekilde açıkça meydan okumayla karşı karşıya kalan 

hahamlar, Frank ve taraftarlarının ritüellerinde ahlaki olmayan uygulamaların bulunduğunu öne 

sürerek, bu grubun hem Yahudiler hem de Hıristiyanlar tarafından kınanması ve gerekli 

görülürse idam edilmeleri gerektiğini savunurlar. Bu durum Frank taraftarları ile hahamlar 

arasında 1757 ve 1759’da halka açık iki tartışmanın sahnelenmesine yol açacaktır (Maciejko, 

2011, ss. 29-30; Sisman, 2015, s. 152).  

‘Antinomianizm’, mitsva ha-ba'a be-avira, dini yasakları tersine çevirerek çiğnemektir 

(Scholem, 1971, ss. 78-141). Frank’ın cinsel antinomianizmi kendisinin mi ortaya çıkardığı 

veya bunu Sabetayistlerden mi ödünç aldığını kesin olarak belirlemek zordur. Yahudi ile 

Tanah’ın mistik evliliği kavramı ve Simha Tora ritüeli, Yahudi mistik geleneğinde derin 

köklere sahiptir. Ayrıca cinsel antinomianizmin en başından beri Sabetayist çevrelerinin bir 

parçası olduğu bilinmektedir. Bu nedenle, Frank’ın bu uygulamaları Sabetayistlerden alıp 

amacına uygun olarak radikalleştirmiş olma olasılığı yüksektir (Şişman, 2022, s. 200).  

Scholem bu tür açıklamalara dayanarak Frankizm’in Sabetaycılığın sadece radikal bir 

kolu olup görünürde Katolik bir görünüme sahip olduğunu ileri sürer (Scholem, 1971, s. 160). 

Ancak tarihçi Pawel Maciejko’ya göre Scholem’in iddiası kısmen doğrudur. Zira Frank ve 

taraftarlarının Sabetaycılığın özellikle radikal kolunu takip etmesi Katolik görünümlerini 

kazanmalarından önce, yani Frank’ın Podolya’daki faaliyetinin ilk iki ayına kadar gitmektedir. 

Frank, Katolikliği benimsedikten sonra yavaş ve bilinçli bir şekilde Sabetaycılıktan uzaklaşır. 

Daha sonra, Frankizm tamamen farklı bir vecheye dönüşür (Maciejko, 2011, s. 18). Cengiz 

Şişman’a göre ise Frank, kısmen Sabetayist olarak kalır (Sisman, 2015, s. 154). 

Landskron olayı sonrasında Frank ve taraftarlarının uygulamaları ve ilkeleri hakkında 

Podolya bölge hahamı tarafından bir soruşturma başlatılır. Bölge hahamı bu amaçla dini yargı 

yetkisine sahip olan Satanov’daki bet din’e başvurur. Frank’ın taraftarları yerel yetkililer 

tarafından hapse atılırken, Frank’ın kendisi Osmanlı vatandaşı kabul edildiği için tutuklanmaz. 

Böylece Frank bunu fırsat bilerek Osmanlı’ya kaçar. Olayla ilgili soruşturma devam ederken 

yetkililerin dikkati bölgedeki Sabetayistlere yönelir. Jacob Emden soruşturmanın bulgularını 



52 
 

Haziran 1756’da Brody’deki hahamlık mahkemesine verir. Haim Kohen Rapaport (ö.1771) 

başkanlığındaki Brody’nin büyük bet din’i, Temmuz 1756’da, Frankistler ile her türlü teması 

yasaklar ve Frank ve taraftarlarına karşı bir herem emri çıkarırlar. Frankistler görüşlerini 

Zohar’ın mistik, kabalistik yorumlarına dayandırdıklarından Rabbani otoriteler ceza 

kapsamında tüm Yahudilere Zohar ve Kabala üzerinde çalışmak için kırk yaş sınırı getirir. 

Alınan bu kararlar Büyük Polonya (Poznan), Küçük Polonya (Krakow-Lublin), Belarus (Lvov) 

ve Volhinya’yı (Ostrog-Kremenetz) içine alan Dört Ülke Konseyi tarafından da onaylanır 

(Schacter, 2012, ss. 359-373; Scholem, 1978, s. 289).  

Frank, taraftarlarının yanına dönmek için yola çıktığında Kopyczynce’de tutuklanır 

ancak tekrar serbest bırakılır. Yaklaşık üç yıl daha Osmanlı topraklarında kalır. 1757’nin 

başlarında Frank, Ahmet ismini alarak Müslüman olduğunu belirtir. Haziran ve Ağustos 

1757’de taraftarlarıyla görüşmek için gizlice Rohatin’e gelir. Aralık 1758’de ise bir grup 

taraftarıyla birlikte Polonya’ya geri döner (Scholem, 1978, s. 289; Sisman, 2015, s. 152). Bu 

sırada Frankistler, Lvov başpiskoposuna Yahudileri dini amaçlar için Hıristiyan kanı 

kullanmakla suçladıkları bir mektup verir. Mektupta Frankistler kendilerinin Hıristiyanlığı 

benimsemeye hazır olduklarını da belirtirler. Bu ve benzeri olaylar, genellikle Frankistlerin 

Yahudi topluluğu tarafından sürekli dışlanmalarına karşı koruma arayışı olarak açıklanır 

(Hundert, 2004, s. 157).  

Yahudilerin verdiği herem cezası Frankistlerin, hahamlardan nefret etmesi için yeterli 

bir sebeptir. Frank ve taraftarları “Talmud Karşıtları ve Zoharistler (Kabalacılar)” ismi altında 

(Frankist ismi XIX. yüzyıldan sonra kullanılmaya başlanır) kiliseden yardım talep ederler 

(Schacter, 2012, s. 360; Scholem, 2007c, s. 183).  Frankistler, Yahudi düşmanı olarak bilinen 

Kamieniec Podolski (Kamyanets-Podilski) Piskoposu Mikolaj Dembowski’ye (ö. 1777) 

başvururlar. Frankistler kiliseye, inançlarının Hıristiyanlığa yakın olduğu için Yahudilerin 

kendilerine kötü davrandıklarını ifade ederler. Nitekim kendilerinin Talmud Karşıtı olduklarını, 

Talmud’un saçmalık ve tezatlıklarla dolu olduğunu ve Yahudilerin Hıristiyan kanı dökme 

konusunda istekli olduklarını dile getirmeleri bu duruma bir kanıttır. Piskopos zamanı gelince 

onların tam anlamıyla Hıristiyanlığı benimseyeceklerini umduğu için Frank ve taraftarlarına 

destek verir (Schacter, 2012, s.360; Scholem, 2007c, s. 183). 

Frankistlerin kendilerini Talmud Karşıtları olarak isimlendirmelerinin arka planında 

kilisenin tutumu önemlidir. Nitekim Avrupa’da İbranice eser basan matbaalarda Talmud’un 

basımını yapmak kolay değildi. Çünkü kilise tarafından erken dönemlerde Talmudlara yönelik 

kararların yayımlanması ve Talmud’un toplanarak meydanlarda yakılması Talmud’un 



53 
 

Hıristiyanlar arasında “sapkın bir kitap” olarak görülmesine yol açmıştır (Altuncu, 2022, s. 

419). 

Yahudilik ile özdeşleşen en önemli eserlerden biri olan Talmud,  Hıristiyanlar tarafından 

asırlardır İsa’ya karşı iftiraların yer aldığı Hıristiyan karşıtı bir kitap olarak görülmüştür. Orta 

Çağ kilisesi, Yahudilerin ihaneti ve sapkın fiilleri olarak gördükleri unsurların ve Hıristiyanlığı 

benimsememelerinin arka planında Talmud’u görmüşlerdir. Roma Kilisesi sürekli Talmud’u 

bir hedef haline getirmiş ve böylece Talmud; imha, yakılma ve sansür gibi faaliyetlerin 

merkezinde yer edinmiştir. Talmud’a yönelik bu tutumlar 1240’ta Paris’te başlamıştır. Böylece 

XIII. yüzyıldan itibaren Talmud, Hıristiyanların saldırılarının hedefi olmuş ve Hıristiyanların 

Yahudi karşıtlığında önemli bir rol oynamıştır. 17 Haziran 1244’te ilk olarak yaklaşık dört 

vagon yükünde ardından altı vagon yükünde Talmud ve muhtelif İbranice eserler toplanarak 

Paris’e götürülmüş ve meydanlarda halkın gözü önünde yakılmıştır. Talmud, Yahudilerin Musa 

Yasası’na itaat etmediklerinin delili olarak görülmüş, İsa Mesih’e, Meryem’e ve kiliseye küfür 

ve hakaretlerle dolu bir kitap olarak kabul edilmiştir. Talmud’un büyü ve şeytani fikirler 

içerdiğine vurgu yapmıştır. Talmud, XIII. yüzyıldan XVI. yüzyılın yarısına kadar din 

yetkililerin ve yerel yöneticilerin en fazla tepki gösterdiği, toplattığı ve halka açık bir şekilde 

meydanlarda yaktırdığı bir eser olmuştur. Katolikler, Talmud’un Yahudilerin Hıristiyanlığı 

geçişinde bir engel olarak kabul edilmiştir. Bu nedenle XVI ve XVII. yüzyılda birçok Avrupa 

ülkesinde Talmud basımı yapılmamıştır (Altuncu, 2023, ss. 39-43,48). 

Talmud’a yönelik bu katı tutum, Yahudilerin Hıristiyanlığı benimsemelerine yönelik 

hedeflerle de ilgilidir. Nitekim Talmud, XVI. yüzyılda din değiştirme baskılarına maruz kalan 

Yahudilerin Hıristiyanlığı benimsemelerinde bir engel olarak kabul edilmiştir. Bu bağlamda 

Talmud’u yakma politikası ile Yahudilerin din değiştirmelerini sağlamak hedeflenmiştir. 

Bundaki amaç Talmud’da yer alan sapkın ifadelerin Hıristiyanlığa yayılmasını önlemektir. 

Böylece Talmud’un yakılması ile beraber Kabala ve Zohar ön plana çıkmıştır (Altuncu, 2023, 

ss. 48-49; Şengül, 2022, s. 46).  

Mikolaj Dembowski, Frank taraftarlarının kilise meclisinde sorgulanmasını ve herem 

cezasını imzalayan hahamların çağırılmasını emreder. Dembowski, tutukluların serbest 

bırakılmasını ve ardından hahamlarla aralarında dini bir tartışma düzenleme emri verir. Polonya 

Yahudilerine Kaliş Tüzüğü (1264) uyarınca din özgürlüğü tanındığı ve bu tüzüğün onları bu tür 

tartışmalardan açıkça muaf tutmasına rağmen piskopos bilerek yasal yetkisini aşar. Tartışmaya 

hiçbir Yahudi gelmeyince, piskopos tartışma için yeni bir tarih belirler. Piskopos Yahudilere 

eğer bu defa da gelmezlerse onları kırbaçlama ile tehdit eder. Bunun üzerine bir Yahudi heyeti, 



54 
 

iddialarını Kaliş Tüzüğü ile destekleyerek kendilerine yapılanların yasalarla çeliştiğini 

belirterek itiraz eder. Ancak piskopos onların bu itirazını reddeder (Mandel, 1979, ss. 48-49). 

Dembowski’ye göre sapkınlık davaları yasa gereği kendi yetkisindedir. Buna göre 

Yahudi hahamlarından Frank taraftarlarından tutuklanmış olanların serbest bırakılmasını 

emreder. Bir süre Frank taraftarlarına güvenli geçiş izni verir. Frank, taraftarlarına bu güvenli 

geçiş izni ile inançlarını yayarak kendilerini açığa çıkaracaklarını ve inançlarının meşrulaşması 

konusunda kendilerine fırsat sunacağını ifade eder. Geçiş izni sona erdiğinde Frank ve 

taraftarlarının izni uzatmaya çalışıp çalışmadıkları bilinmez. Ancak, piskoposun izni 

uzatmayarak kendi insafına bırakılan Frank ve taraftarlarını Hıristiyan inancını benimsemeye 

zorlamak istemesi oldukça olasıdır (Doktór, 1997, ss. 57-58; Scholem, 1978, s. 289).  

Frank ve taraftarlarının Yahudiler ile arası gittikçe bozulur. Bu sebeple Frankistler, 

kilise ve devletten koruma talep ederler. Piskopos Dembowski’yi Landskron davasının 

duruşmasını Kamieniec Podolski’de (Kamyanets-Podilski) kendisinin başkanlık edeceği halka 

açık bir tartışma ile birleştirmeye ikna ederler. Ancak piskopos, öncesinde Frank ve 

taraftarlarından tartışmanın bir temelinin olması için sahip oldukları inanç ilkelerini yazılı 

olarak sunmalarını ister (Doktór, 1997, s. 59). 

2.3. Dokuz Maddelik İnanç Bildirgesi  

Frankistlerin dokuz maddelik inanç bildirgesi, Kamieniec piskoposluğunda 23 kişi 

tarafından imzalanır. Ancak söz konusu bu bildirgenin Frank’ın en yakın taraftarlarından Elişa 

Şor ve oğulları Şlomo, Nathan, Leyb ile Nahman ve Mordehay tarafından imzalanmaması 

dikkat çekicidir. Bildirge, tartışmada kullanılmak üzere Lehçe ve Frankistlerin kilisenin 

koruması altında tüm Orta Avrupa’ya dağıtacağı bir propaganda aracı olarak İbranice yazılır. 

Bildirgenin en önemli özelliği, ifadelerinin ve argümanlarının belirsiz olması nedeniyle açıkça 

yanlış yönlendirmesi ve Frankistlerin kendi teolojilerini gizlemesidir (Doktór, 1997, s. 60; 

Scholem, 1978, s. 290).  

Söz konusu 9 maddelik inanç önermesi şunlardır:  

1. Tanah’ta Tanrı tarafından öğretilen ve emredilen her şeye inanırız. 

2. Tora ve Neviim Kitapları Tanrı’nın gizli bilgeliğiyle doludur. Bu nedenle, İlahi 

Lütuf’un yardımı olmadan insan aklı tarafından kavranamazlar.  

3. Talmud içerisinde birçok masal, yalan ve hem Tanrı hem de Tanah’a karşı çok fazla 

saçmalık, tezatlık ve düşmanlık vardır.  



55 
 

4. Başlangıcı ve sonu olmayan, göklerin ve yerin, bilinen ve bilinmeyen her şeyin 

yaratıcısı olan tek bir Tanrı’nın varlığına inanırız. 

5. Hiçbir bölünme olmadan tek tanrıda, üç eşit unsurun varlığına inanırız.45 

6. Tanrı insan kılığına girebilir, doğabilir, büyüyebilir, yiyebilir, içebilir, hissedebilir, 

uyuyabilir ve günah dışında tüm insan tutkularına sahip olabilir. 

7. Kudüs yeniden inşa edilmeyecektir. 

8. Yahudilerin mesihin gelmesini beklemeleri ve mesihin onlara mutluluk getireceği 

ve diğer insanlar üzerinde üstünlük sağlayacağı inancı boşunadır. 

9. Tanrı, kendisini enkarne eden mesihtir. Tanrı dünyanın lanetlendiği tüm günahların 

kefaretini üstlenecek ve gelişi ile dünya tüm kötülüklerden temizlenecektir 

(Scholem, 1978, s. 291).  

Kamieniec Podolski ve Lwow’da yapılacak olan tartışmanın konularını söz konusu bu 

dokuz inanç bildirgesi belirler. Bölgenin hahamları ile Dembowski’nin himayesi altındaki 

Frankist grup arasındaki çatışma yaklaşık üç yıl sürer (Kahana, 2012, ss. 596-597). 

2.4. Kamaniec Tartışması ve Sonuçları 

Frank, Osmanlı topraklarında olduğu için hareketi zor zamanlarında Yehuda Leib Krysa 

yönetir. Bu sebeple Frank’ın uzaktan harekete ne kadar liderlik yaptığı belirsizdir. Frankistler 

kendilerini “Sabetayist” yerine “Talmud Karşıtları” olarak tanıttığından Yahudilerin planları 

istedikleri gibi sonuçlanmaz. Zira Frank taraftarları, Frank’ın tavsiyesi üzerine kilisenin gözüne 

girmek için Hıristiyanlığın temel ilkeleriyle ortak inançlara sahip olduklarını vurgularlar. 

Frankistler, Haziran 1757’de Kamieniec’te düzenlenen halka açık tartışmada Yahudilere ve 

Talmud’a karşı iddialarda bulunurlar. Bunun üzerine Piskopos Dembowski, Ekim ayında 

Talmud Karşıtları’nı tartışmayı kazanan taraf olarak ilan eden bir ferman yayınlar (Michaelson, 

2022, s. 20).  

Frankistlere Yahudilik içinde özerklik tanıyan bu ferman başta yalnızca Kamieniec 

piskoposluğun sınırları içinde geçerli olacak şekilde planlanır. Ancak piskopos sonrasında 

fermanı tüm Polonya’yı içine alacak şekilde geçerli kılmak için Polonya kralından özel bir izin 

ister. Sonuç olarak Kral  ‘Talmud Karşıtları’nı krallık içinde tanınan Yahudiliğin meşru bir 

biçimi olarak tanımlar. Böylece Talmud Karşıtları diğer Yahudiler ile aynı hak ve ayrıcalıkları 

elde eder (Maciejko, 2011, s.131). 

                                                             
45 Frankistlere göre üç unsur İyi Tanrı, Büyük Birade ve Şekina’dır (Scholem, 1978, s. 293). 



56 
 

Kilise sürekli olarak Frank taraftarlarını Yahudi karşıtı propagandalar hazırlamaya ve 

Polonya’daki Yahudilerin ortadan kalkmasına yardımcı olacak bildiriler hazırlamaya zorlar. Bu 

da Frankistler ve Yahudiler arasında karşılıklı düşmanlığını artırır. Bu süreçte Frank, 

takipçilerine Hıristiyanlığa yakın davranmanın yolunu gösteren manevi bir rehber olmanın 

dışında dikkat çekmemeye özen gösterir (Scholem, 1978, ss. 289-290) 

Talmud’un yalan ve hurafelerle dolu olduğunu söyleyerek Talmud’u küçümseyen 

Frankistler, kendilerine zulmeden hahamlardan intikam almak isterler. Onlar bu amaçla 

Yahudilerin Hıristiyan kanı akıttığı iftirasını doğrularlar. Talmudların yakılmasında 

Hıristiyanlığa geçen Yahudilerin büyük bir rolü vardır. Nitekim Kilisenin Frankistlere verdiği 

destek, Talmud’un Kamieniec, Lvov, Brody, Zolkiew ve doğu Galiçya ve Podolya’daki Yahudi 

toplulukları önünde yakılmasına yol açar. Piskoposun kararı ilk önce Talmud’u hedef alsa da 

kaynaklar Şulhan Aruh ve Zohar’ın da yakıldığını doğrular. Zohar’ın bu şekilde yakılma 

işlemine dahil edilmesi özellikle ilginçtir. Zira buradan Piskoposun, tartışma sırasında çok 

önemli bir rol oynayan Kabala ile Sabetayizm arasındaki bağı koparmak istediği anlaşılır. 

Nitekim Dembowski Kabala’nın batıl bir inanç olduğunu ifade eder. Zira ona göre Kabala 

insana Tanrı’ya ibadet edilmemesi gereken bir şekilde ibadet etmeyi ve geleceği tahmin etme 

yeteneği olduğunu öğretir. Piskoposa göre Kabala bir bakıma büyüyle uğraşmayı içerir ve 

Tanrı’dan değil Şeytan’dan gelmektedir (Altuncu, 2023, s. 50; Elior, 2008, s. 178; Kraushar, 

1895b, s. 111; Maciejko, 2011, s. 86). 

Tartışmalar Frankistler ile geleneksel Yahudi cemaatinin ilişkilerini koparır. Bilhassa 

Frankistlerin asırlardır süregelen kan iftirasını kabul ederek Yahudilerin kendilerine 

yaptıklarının intikamını aldıklarını düşünmeleri bu bağlamda önemlidir. Ancak bunun yanı sıra 

Hıristiyan yetkililerin Frankistlerin içinde bulundukları durumdan faydalanarak Frankistleri bu 

iftiraya zorladıklarını dile getiren kaynaklar da mevcuttur (Maciejko, 2011, ss. 96-100). 

Piskopos Dembowski’nin 9 Kasım 1757’de ani ölümü, geleneksel Yahudilerin lehine 

ve Frankistler aleyhine bir değişiklik yaratır. Bu durum geleneksel Yahudiler tarafından ilahi 

bir müdahale olarak da görülür. Zira işler Frankistler için tersine döner. Talmud’un yakılması 

durur ve Frankistlere uygulanan zulümler daha da büyük bir şiddetle tekrar başlar.  Birçok 

Frankist, Frank’a katılmak için Osmanlı’ya gider. Birçoğu burada İslam’a geçer ve hatta bir 

grup Selanik’teki Dönmeler’e katılır. Bu arada “Talmud Karşıtları”nın sözcüleri Polonya’nın 

siyasi ve dini otoritelerinden Dembowski’nin kendilerine verdiği sözü, yani kendi inançlarını 

sürdürmelerine olanak tanıyan ayrıcalığın uygulanmasını isterler. Ayrıca yağmalanan 

mallarının iadesini ve Osmanlı’ya sığınan Frank taraftarlarının Polonya’ya geri dönmelerine 



57 
 

izin verilmesini de talep ederler. Polonyalı yetkililer arasında bazı iç anlaşmazlıklar yaşansa da 

Kral III. Augustus (ö. 1763), 16 Haziran 1758’de Frank ve taraftarlarına “Tanrı’nın dinini 

(Hıristiyan) kabul etmeye yakın kişiler” olarak kraliyet koruması sağlayan bir imtiyaz verir. 

Böylece, Frank taraftarları Eylül ayı sonunda Podolya’ya geri döner. Hotin yakınlarındaki 

İvanya kasabasında toplanırlar. 1759 yılının başında Frank da lwanie’ye gelerek taraftarlarının 

çoğunu buraya yerleştirir. Frankistlerin İvanya’da yaşadıkları dönemde hareketin teolojik 

görüşleri oluşmaya başlar (Doktór, 1997, s. 61; Hundert, 2004, s. 157; Scholem, 1978, ss. 291-

292). 

2.5. Frank’ın Polonya’ya Dönüşü ve Lvov’daki Tartışma 

Frank, 1758 yılında Katolik din adamlarının, özellikle de Lvov Başpiskoposu Konstanty 

Władyslaw Łubieński’nin (ö. 1767) güvenini kazanmayı başarır. Polonya hükümeti tarafından 

Polonya’ya davet edilen Frank, bir süre Kamieniec piskoposunun yanında kalır. Söz konusu bu 

davet, kilise ve devletin Frankistlere yönelik tutumlarında köklü bir değişimin olduğunu 

göstemektedir. Zira kilisenin tekrar Katolikliğe kazandırmaları yönünde Frank ile ilgili planları 

vardır. Frank, kendisi gibi Müslüman olan taraftarlarıyla birlikte Polonya’ya geri döner ve 

1759’da Polonya’ya bu ikinci gelişini mesihi faaliyetlerinin başlangıcı olarak sunar (Doktór, 

2018, ss. 265-266). 

Yahudiler tarafından dışlanan Frank ve taraftarları yaşamlarının tehlikede olduğunu 

anladıklarında Katolik Kilisesi’nden kendilerini korumalarını isterler. Bu sebeple teslis 

doktrinini kabul etme ve Katolikliği benimseme vaadiyle Katolik Kilisesi ile pazarlık yaparlar. 

Frankistlerin bu vaadi, Polonya Kilisesi’nin üst düzey yöneticileri arasında tartışma konusu 

olur. Başpiskopos Łubieński ve Papa Nuncius Serra (ö. 1767), Frankistlerin bu teklifine şüphe 

ile yaklaşırlar. Ancak Lvov piskoposluğunun geçici yöneticiliğini yapan Mikulski (ö. ?), 

Frankistlerin teklifinin kabul edilmesinde ısrarcı bir tutum sergiler. Böylece Mikulski’nin 

önderliğinde 1759’da Lvov’da Yahudiler ve Frankistler arasında on bir oturumdan oluşan ikinci 

bir tartışma gerçekleşir. Yahudiler, Rabbi Haim Kohen Rapoport (ö.1771) başkanlığındaki bir 

grup Talmudist tarafından temsil edilirken, Frankistler Şlomo Şor ve Leib Krysa ile birkaç 

Katolik din adamı tarafından temsil edilir. Frank ise tartışmanın sadece son oturumuna katılır 

(Dubnow, 1916, ss. 216-217).  

Söz konusu bu buluşmada yedi maddede özetlenen ve Yahudi inançlarını eleştiren şu konular 

tartışılır:  

1. Mesihin gelişi ile ilgili Tanah’ta bulunan kehanetler zaten yerine gelmiştir.  



58 
 

2. Mesih, kurtuluşumuz uğruna acı çekmek için insan formunda enkarne olan gerçek 

Tanrı’dır.  

3. Mesihin gelmesiyle Tanah’taki yasaların hükmü ortadan kalkmıştır.  

4. Kurtuluş için herkes mesihin dinini ve öğretilerini takip etmelidir. 

5. Mesihin mührü olan haç, teslisin işaretidir.  

6. Kişi yalnızca vaftiz yoluyla mesihe gerçek bir şekilde iman etmiş olur.  

7. Talmud, Yahudilerin Hıristiyan kanına ihtiyaç duyduğunu ve Talmud’a inanan herkesin 

Hıristiyan kanı dökmekte istekli olduğunu öğretir (Doktór, 1997, s. 62).  

İlk altı madde hakkındaki tartışmalar oldukça sakin geçer. Bunun en büyük nedeni, 

Hıristiyanların dini hassasiyetlerini eleştirmek istemeyen hahamların kendi görüşlerini 

açıklamaktan kaçınmalarıdır. Ancak son maddede yer alan kan iftirası suçlamasına 

gelindiğinde, hahamlar bu iftirayı çürütmek için ısrarcı olurlar (Dubnow, 1916, s.217).  

Frank, teslis doktrinini kabul etme ve Katolikliği benimseme vaadinin yanı sıra Yahudi 

kimliğine sahip Katolikler olarak ayrı bir yaşam sürdürmek için de izin talep eder. Bu sebeple 

Frankistler, Polonya Kralı ve Katolik Kilisesi yetkililerine aralarından 5.000 kişinin vaftizi 

kabul etmeye hazır olduklarını dile getirmenin yanında taleplerini içeren bir de metin hazırlar 

(Scholem, 1978, s. 298; Taşpınar, 2022, s. 190).   

Talepler, yalnızca kendi aralarında evlenme hakkı; kiliseye pazar günlerinde gitmenin 

yanı sıra Şabat’a riayeti sürdürmek; domuz eti yemekten kaçınmak; peyotlarını (Yahudi 

erkeklerin kulakların kenarından yüze doğru uzayan saçları) ve sakallarını kesmeye 

zorlanmamak; Hıristiyan olduktan sonra Yahudi isimlerini kullanabilmek ve Kabala 

çalışmalarına izin vermektir. Ayrıca, Doğu Galiçya’da kimliklerini koruyabilecekleri 

kendilerine has bir yerleşim yeri de talep ederler. Frankistlerin Hıristiyan olduktan sonra dahi 

geleneksel Yahudi yaşam tarzını koruma talepleri, kendi iç dünyaları ile dış dünyaları 

arasındaki çatışmayı açıkça göstermektedir. Nitekim onlar, kendilerini hala birer Yahudi gibi 

görerek ve Sabetayist öğretilere bağlı kalarak yüzeysel bir şekilde Hıristiyanlığı benimserler. 

Ancak Katolik Kilisesi’nin Frankistleri koruma şartı, ön koşulsuz vaftiz olmayı kabul etmeleri 

olduğu için Frankistlerin bu talepleri reddedilir (Elior, 2008, s. 178). Böylece onlar artık 

Yahudilik ile Hıristiyanlık arasında var olan konumlarını sürdüremeyeceklerini ve eski 

konumlarını yeniden elde etmek için tek yolun vaftiz olduğunu anlarlar. Bu sebeple Frankistler 

kilisenin kendilerini korumaları karşılığında vaftiz olmayı kabul ederler (Scholem, 1978, s. 

295).   



59 
 

 2.6. Frankistlerin Vaftizi 

Gerçekleşen tartışmalardan istediklerini elde edemeyen Frankistler, Hıristiyanlığa 

yakınlıklarını vaftiz olarak kanıtlarlar. Bu sırada Frank, misyonuyla ilgili Sabetay Sevi’nin ayak 

izlerini takip etmesini emreden ilahi vahiyler aldığını öne sürer. Tıpkı Sevi’nin geçici ve 

zorunlu olarak görünürde Müslüman olması gibi Frank da taraftarlarına görünürde Katolikliğe 

geçişin gerçek mesih inancına giden bir basamak olduğunu açıklar (Dubnow, 1916, s. 216).  

Vaftiz töreni Lvov kiliselerinde gerçekleşir. Polonyalı soylular Frankistlerin vaftiz 

babası olur. Böylece Frankistler vaftiz babalarının soyadlarını alarak Polonyalı soylular safına 

kabul edilirler. Vaftiz olanların sayısını tam olarak belirlemek zor olsa da Alexander Kraushar 

(ö.1931), vaftizin gerçekleştiği yerel kiliselerin kayıtlarına dayanarak 1759 Eylül ile 1760 

Kasım arasında Lvov’da 514 (Kraushar, 1895a, ss. 328-377), 1759 Ekim ile 1761 Temmuz 

arasında Kamieniec’te 20 (Kraushar, 1895a, ss. 216-219)  ve 1760 yılının Ocak ve Nisan ayları 

arasında ise Varşova’da 14 kişinin vaftiz olduğunu belirtir (Kraushar, 1895a, ss. 207-220). 

Kraushar’ın listesinde eksik kişiler de vardır. Zira Kraushar vaftizden sonra Michał ve 

Franciszek Wołowscy olarak isim değiştiren Nathan ve Şlomo Şor gibi önde gelen 

Frankistlerden bazılarının ismini listede zikretmez (Maciejko, 2011, s. 127). Bir yıl sonra 

yaklaşık 1.000 kişi daha vaftiz olur. 1790 yılında ise, bu sayı yaklaşık 24.000’e yükselir 

(Taşpınar, 2022, s. 191) 

Frank, Lvov’daki vaftiz töreninin ardından Varşova’da da bir vaftiz töreni gerçekleştirir. 

Tören 1759 yılında, kraliyet ailesi ve sarayın ileri gelenlerinin huzurunda gerçekleşir. Polonya 

kralı Kral III. Augustus, Frank’ın vaftiz babası olur ve Frank, vaftiz sonrası Joseph adını alır. 

Vaftiz olanların çoğunluğu Varşova, Krasnystaw ve Zamość bölgelerine yerleştirilir. Ancak 

Varşova dışındaki toplulukların hiçbiri Frankist hareketin gelişiminde etkin bir rol oynamaz 

(Dubnow, 1916, ss. 217-218; Duker, 1963, s. 297; Maciejko, 2011, s. 166). 

Ayrıca, Frank’ın tüm taraftarları arasında Katolikliğe geçmeyerek Frank hareketiyle 

bağlarını devam ettiren Yahudiler de vardır. Kilise, Katolikliği benimseyen Frankistleri 

özerklik vaatleriyle kendilerine çekmeye çalışır. Zira Katolik Kilisesi yetkilileri söz konusu 

vaatlerin işe yaramayacağını ve Frankistlerin Hıristiyan nufüs tarafından hızlı bir şekilde 

asimile edilebileceğini düşünür. Bu sebeple kilise, Katolikliği benimseme eğilimi bulunan 

birçok Frankisti kendilerine çekmek için Frank’ı desteklerler. Öyle ki, Frank’ın aşırılıklarına 

ve güç kullanmasına, hatta Yahudiler arasında mesih propagandaları düzenlemesine dahi izin 

verirler. Bu nokta, Frankizm’in mesihi bir hareket olarak nitelendirilmesi bağlamında 



60 
 

mühimdir. Zira 1759’un son dört ayı Frankist hareketin gerçekten de kitlesel bir mesihi hareket 

olarak görüldüğünün bir göstergesidir (Maciejko, 2011, s. 166). 

Katolikliği benimseme fikri, Frank’ın kendi planının bir parçası olmasının yanında aynı 

zamanda Katolik din adamları ve hahamlarının baskıları sonucu ortaya çıkan bir fikirdir. Her 

iki taraftan da baskıya maruz kalmaları Frank ve taraftarlarını köşeye sıkıştırır ve onlara 

Hıristiyanlığa geçmekten başka seçenek bırakmaz. Frank aynı zamanda, Katolikliği 

benimsemeyi hem Yahudilerin uyguladıkları dini zorbalıktan hem de topraksızlığın 

zorbalığından kurtulmak olmak üzere çift taraflı bir kurtuluş olarak görür. Ona göre Frankistler 

asker, Frankist liderler ise birer askeri komutandır. Frank’ın da belirttiği üzere askeri 

komutanların dini olmayacağından Yahudiliği terk etmeleri doğaldır. Frank’ın bu ‘militarist’ 

görüşü, yapısı itibariyle yerleşim için toprak kazanma ile ilişkili olduğu için Frank’a göre 

dönemin şartları göz önüne alındığında Katolikliği benimseme, toprak elde etmenin en kısa 

yoludur. Frank, Yaratılış Kitabı’nda (17/8) geçen ifadeden yola çıkarak Tanrı’nın İsrailoğulları 

ile ilgili niyetinin en başından beri onların Tanah’ı incelemek değil de toprak kazanmaları 

olduğunu ileri sürer. Nitekim Tanrı İbrahim’e, Vaadedilmiş Toprakları kendisine ve onun 

nesline verdiğini vaat eder. Yahudilik, doğal düzeni tersine çevirirken Frankistler doğal düzeni 

rayına oturtmayı amaçlar. Bu nedenle Frank, Tanrı’nın Yahudi yasalarını öğreten din 

adamlarını lanetler. Zira tanrısı olmayanlar yasayı öğrenmelidir (Kraushar, 1895b, s. 333; 

Maciejko, 2011, s. 160; The Collection of the Words of the Lord § 1292).  

Sabetayistlerin İslam’ı ve Frankistlerin Katolikliği benimsemeleri gibi kitlesel din 

değiştirmede, kurtarıcının ayak izlerini takip etme olarak adlandırılan ‘imitatio messaie’ 

kavramından ilham alır. Nitekim yaşanan bu kitesel din değiştirme hareketleri, kötü 

egemenliklere nüfuz ederek onları içeriden yıkmanın bir yolu olarak görülür (Carlebach, 1989, 

s. 1). 

Frank’ın görüşlerini Siyonist ideoloji perspektifinden değerlendiren Yahudi tarihçi 

Gershom Scholem’e göre militarizm ve uygun bir ülkeye yerleşerek vatan kurma ideali 

Frankizm’in iki önemli özelliğidir. Frankistlerin militarizm anlayışı Diaspora Yahudiliğinin 

kısmen veya tamamen ortadan kaldırır. Zira Frankistler Kudüs’ün kutsallığını reddeder. Uygun 

bir ülkeye yerleşerek vatan kurma ideali ise Frank taraftarlarının Yahudilerin ulusal ve 

ekonomik varlığının yeniden inşa etme ümidini ifade eder. Scholem’e göre, Frank’ın kurtuluş 

ile İsrail topraklarına dönüş arasındaki ilişkiyi reddetmesi onun Sabetayist görüşe olan bir 

katkısıdır (Scholem, 1971, s. 91,127). 



61 
 

Din değiştirenlerin çoğunluğu halkın yoksul kesimden olmuştur. Zira yoksul kesim 

hahamların baskın otoritesi sebebiyle kendilerini aşağılanmış görürler. Bu sebeple daha iyi 

standartlarda bir hayat sürme düşüncesi ve kendilerine sunulacak olan kalıcı bir yerleşim yeri 

onları Katolikliği benimsemeye çeker (Theiner, 1864, s. 164). Zira olayı ekonomik açıdan 

değerlendiren Suraiya Faroqhi’nin de belirttiği gibi insanların Katolikliği kabul etme eğilimi 

yalnızca kendi kimliklerinden daha güçlü yabancıların kimliğini alma uğruna vazgeçmeye hazır 

olma olarak görülmemelidir. Çünkü böyle bir ortamda Frankistlerin Katolikliği benimsemeleri 

aynı zamanda eğitim ve sosyal imkanlara erişimde izin kolaylık sağladığı için genellikle 

rakiplerine karşı da avantaj sağlar (Faroqhi, 2010, s. 218). 

 2.7. 1759-1772 Yılları Arasında Frank’ın Częstochowa Kalesine Hapsedilişi  

Kilise, daha önce verdikleri sözlerin aksine, Frankistlerin tam anlamıyla Katolikliği 

benimsemediğini düşünerek onların samimiyetinden şüphe duymaya başlar. Frankistlerin 

Yahudi ritüellerini gizlice yerine getirdiklerine, mesihi umutlar beslediklerine, Hıristiyanlar ile 

evlenmeyi reddettiklerine ve koşer kurallarına riayete devam ettiklerine inanırlar (Endelman, 

1997, s. 49). Nitekim 1759 yılının Kasım ayında, Frank’ın bazı taraftarları kilise yönetcisi olan 

Gaudenty Pikulski’ye (ö. 1763) Frank’ın sapkın biri olduğunu ve onun Katolikliğe geçişinin 

samimi olmadığını bildirirler. Kendisinin bir mesih hatta Tanrı olarak görüldüğünü söyleyerek 

Frank’ı ele verirler. Frank’ın hareket adına bağışlanan fonları kendisi için kullandığını, onun 

kendilerine dünyanın sonunun yaklaşmakta olduğunu haber verdiğini ve kendisinin Selanik’te 

Hıristiyanlara zulüm edecek olan Deccal’i (Antichrist) gördüğünü iddia ettiğini söylerler. 

Deccal’in gelişi dinlerin nihai birleşmesinin başlangıcının ve ‘tek bir sürü ve tek bir çoban 

olacağının’ bir işaretidir. Frank’ın taraftarlarından on iki kişiyi havari olarak seçtiğini de dile 

getirirler. Tüm bunların yanında Katolik Kilisesi’nin yetkilileri ise yaptıkları bir aramada, 

Frankistlere ait Yeni Ahit nüshalarında İsa isminin silinerek yerine Yakub isminin yazılı 

olduğunu görürler. Sonuç olarak Frank, Katolikliğe geçişinin sahte oluşu ve sapkın 

faaliyetlerini sürdürmesi nedeniyle 7 Ocak 1760’da Varşova’da tutuklanarak Katolik Kilisesi 

mahkemesine teslim edilir (Doktór, 2018, s. 267; Lenowitz, 1998, s. 172).  

Frank sorgu esnasında, Tanrı’nın birliğine, Teslis’e ve İsa’nın insani ve ilahi tabiata 

sahip olduğuna dair inancını açıklar. Ahir zamanın yaklaştığına inandığını belirtir ancak 

Deccal’i gördüğünü yalanlar. Ayrıca, tüm mesihlik iddialarını reddederek, kendisini asla mesih 

olarak ilan etmediğini dile getirir. Frank soruşturmanın ardından 26 Şubat’ta Częstochowa’ya 

gönderilir. 1 Mart 1760’ta, Kilise Frank ile ilgili bir bildiri açıklar. Söz konusu bildiride kilise, 

soruşturmanın Katolikliğe geçen Frankistlerin inançlarında samimi olduklarını, Teslis inancına 



62 
 

ve İsa Mesih’in ilahlığına gerçek anlamda inandıklarını belirtir. Ancak Frank’ın oluşturduğu 

olumsuz etki, taraftarlarını mesihin gelişi ve ahir zaman konusunda yanlış inançlara yönelttiği 

için kilise yetkilileri Frank’ın taraftarlarından ayrılması gerektiği fikrine varırlar (Maciejko, 

2011, ss. 165-167). Frankistler, liderleri tarafından yanlış yönlendirildiğinden onlara yönelik 

tüm suçlamalar reddedilir ve Katolik Kilisesi onları daimi olarak kendi saflarında tutmak için 

Hıristiyanlara çağrıda bulunur (Kraushar, 1895a, ss. 204-206).  

Frank’ın taraftarlarıyla iletişim kurmasını engellemek için onu 13 yıl boyunca esaret 

altında kalacağı Częstochowa kalesine hapsedilir (Dubnow, 1903, s. 477; Scholem, 1978, s. 

301). Fakat Jan Doktór, Frank’ın burada hapis hayatı yaşamadığını, bilakis Katolik Kilisesi’nin 

onu koruduğunu, ailesi ve en yakın taraftarlarının dahi sürekli olarak Frank ile beraber 

olduklarını dile getirir. Zira Częstochowa’dayken taraftarlarından çoğu onu terk etse de 

kendisine inanmaya devam edenlerle olan bağını kale içinde icra ettiği ritüeller aracılığıyla 

sürdürmesi bu durumun bir göstergesidir (Doktór, 2018, ss. 267-271). 

Taraftarlarına göre Frank’ın kaderi tıpkı Abydos kalesine hapsedilen Sevi’nin kaderine 

benzer. Sevi gibi Frank da hapis cezasını ilahi takdir olarak görür (Dubnow, 1916, s. 218). 

Frank’ın dini fikirleri, içinde bulunduğu şartların kendi çıkarlarıyla örtüşmesi sonucu değişiklik 

gösterir. Zira tutuklu kaldığı yer, Katolik inancı ile ilgili olan bilgilerinin artarak değişiklik 

göstereceği yer olan Polonya’nın ulusal tapınağı Jasna Gora Manastırı’dır. Jasna Gora 

Manastırı dünyanın en büyük Meryem Ana mabedlerinden biridir. Frankistler, yüz binlerce 

Katoliği Jasna Gora Manastırı’na çeken etkileyici ayinlere katılırlar. Bu süre zarfında Frank’ın 

mesih doktrini ile ilgili düşünceleri değişir. Bu sebeple hareketin teolojik boyutunun da 

değişime uğrayacağı yer burası olur (Doktór, 2018, s. 64; Maciejko, 2011, ss. 167-179).  

Jasna Gora Manastırı’ndaki Black Madonna46 ikonasına verilen önemden ilham alan 

Frank için bu ikona, tam anlamıyla ilahi varlığın mekanıdır. Zira Frank, Şekina’nın, Black 

                                                             
46 Black Madonna:  XIV. yüzyıldan beri Polonya ulusal kimliğinin ve Katolik inancının önemli bir simgesidir. Meryem Ana’nın 
elinde bebek İsa’yı tuttuğu bu ikona, Polonya’nın Częstochowa kentindeki Jasna Góra Manastırında bulunur (Horne, 2024). 
Black Madonna olarak bilinen ikonun sanatçısı ve yapım tarihi kesin olarak bilinmemektedir. Geleneksel rivayet, eserin 6. 
yüzyılda Aziz Luka tarafından resmedildiğini ileri sürer. Bununla birlikte, sanat tarihçileri ikonun stilistik özelliklerine 
dayanarak Bizans etkileri taşıdığını ve 12. ile 14. yüzyıllar arasında üretildiğini öne sürmektedir (Kłoczowski, 2000, s. 45). 
İkona ilişkin en erken tarihî belgeler, 15. yüzyılın sonlarına tarihlenmektedir. Bu kaynaklar, eserin Konstantinopolis’ten 
günümüz Ukrayna sınırları içinde yer alan Belz kentine nakledildiğini göstermektedir. Daha sonra ikon, Opole Dükü tarafından 

edinilmiş ve 1382 yılında kurulan Jasna Góra Manastırı’na getirilmiştir. Bu tarihten itibaren ikon, hem Polonya ulusal kimliği 
hem de Katolik halk inançları açısından önemli bir kutsal emanet hâline gelmiştir (Niedźwiedź, 2012, ss. 23-28). Frankistler, 
Black Madonna’yı Kabala’daki Tanrı’nın sürgündeki dişil yönü olan Şekina olarak yeniden yorumlarlar. Geleneksel Kabalistik 
anlayışta Şekina saf bir figürken, Frank onu karanlık, cinsel ve kurtarıcı bir güç figürüne dönüştürür. Black Madonna, karanlığa 
hapsolmuş, düşmüş Şekina’yı temsil eder. Bu bağlamda Black Madonna’ya tapınma, Sitre Ahra (Karanlık Dünya) aracılığıyla 
ilahi olanla birleşmenin bir simgesi hâline gelir. Frankistler ikonaya radikal ve mistik bir anlam yüklemişlerdir. Bu figür, 
Kabalistik, Hıristiyan ve antinomian yorumların birleşimiyle yeniden şekillendirilmiştir (Doktór, 2018, s. 64; Maciejko, 2011, 
ss. 167-179) . 

 



63 
 

Madonna’da saklandığını iddia eder (Doktór, 2018, s. 64; Maciejko, 2011, ss. 167-179). Ancak 

Frank için Tanrı’nın ilahi dişil formu, bir ikonla tasvir edilen imgeyi de aşarak ete kemiğe 

bürünür. Bu bağlamda Yahudi tarihinde ilk defa bir kadına mesihi rol verilir (Fagenblat, 2014, 

ss. 32-33). Dolayısıyla Frank, Şekina, Black Madonna ve kızı Eva ile ilgili senkretik ve 

karmaşık bir teoloji geliştirir. Zira Frank, burada kaldığı süre boyunca, geleneksel Yahudilik, 

Kabala ve Sabetaycı teosofinin unsurlarını, Katolik Meryem inancı ve kendi dini görüşleri ile 

birleştirerek son derece özgün öğretiler ortaya koyar (Elior, 2008, s. 183; Michaelson, 2022, s. 

23).  

Frank, 1772 yılı ve öncesinde, Podolya ve Galiçya’daki Yahudileri din değiştirmeye 

davet eden mektuplar gönderir. Polonya’daki siyasi manzara değiştiğinde Frank, Rus Ortodoks 

Kilisesi ile yakın ilişkiler kurmaya başlar. 1772’de Polonya’daki isyanlar sonucunda Rus 

ordusu Polonya’yı işgal edince kendisi serbest bırakılır. Birkaç gün Varşova’da kaldıktan sonra 

öğretilerini yaymak amacıyla Moravya’daki Brno (Brünn) kentine gider. 1786 yılına kadar 

burada kalır. Bu süre boyunca öğretilerinin ve anılarının çoğu taraftarlarınca kaleme alınır 

(Kraushar, 1895b, s. 28). Frank, Brno’da Sabetayist topluluğun koruculuğunu yapan Dobruşka 

ailesi başta olmak üzere yeni, daha zengin ve daha eğitimli taraftarlar kazanır. Kendisini Moses 

Dobruşka’nın (vaftiz ismi Franz Thomas von Schönfedl) (ö. 1794)  kuzeni olarak tanıtır. Bu 

bağ sayesinde Frank, Brno’da rahat bir şekilde yaşamını sürdürür. Nitekim Frank ve taraftarları 

Brno’da Frankist hareket için gerekli fonları toplama fırsatı bulmuşlardır (Mandel, 1979, ss. 

93,121).   

Frank ile dönemin ezoterik hareketleri arasında önemli tarihi bağlar vardır. Bu bağlamda 

Frankist hareketin arkaplanında 1780 yılında Almanya’da kurulan ‘Asiatic Brothers’47 önemli 

bir gruptur. Ezoterik bir grup olan Asiatic Brothers, dönemin dini ve felsefi alt-akımlarından 

beslenen özgün bir mistik yapılanmayı temsil eder. Bu yapı, özellikle Frank’ın önderliğinde 

şekillenen Frankist hareketin mirasını taşıyan, aynı zamanda Sabetaycı geleneklerle derin 

bağlar sürdüren kişiler tarafından oluşturulmuştur. Katılımcıları arasında gizli Sabetaycılar ve 

Frankist geçmişe sahip bireyler önemli bir yer tutar. Nitekim Frank’ın güçlü bir müttefiki olan 

Moses Dobruşka, Asyalı Kardeşlerin kurucu üyelerinden biridir. Bu grubun öğretileri, 

antinomian eğilimler, mistik mesiyanizm, ve bireysel kurtuluşun merkeziyetini öne çıkaran bir 

teoloji etrafında şekillenir. Özellikle Lurianik Kabala’nın tikkun (onarım) ve şevirat ha-kelim 

(sefirotların kırılması) kavramları bu topluluğun teolojik çerçevesinde belirleyici bir yer tutar. 

                                                             
47 İnglizce’de “Asiatic Brothers” olarak geçen bu topluluğun ismi çalışmamızın bu kısmından sonra “Asyalı Kardeşler” olarak 

geçecektir. 



64 
 

Bu bağlamda günahın, aslında tikkun sürecinde kaçınılmaz ve hatta gerekli bir araç olduğuna 

inanırlar. Bu yaklaşım, doğrudan Frank’ın “günah yoluyla kurtuluş” öğretisininden gelmektedir 

(Michaelson, 2022, s. 173).  

Asyalı Kardeşler, Kabala öğretilerinden ve Hıristiyan ezoterizminden oluşan senkretik 

bir anlayışı takip ederler. Hem Frankizm’in hem de Kabala’nın ezoterik uyarlamalarının izlerini 

taşımaktadır. Frank, Brno’da bulunduğu süre grubun kurucularıyla bağlantı kurar ve onlara 

kendi görüşlerini açıklar. Masonluğun bazı uygulamalarını, kıyafetlerini ve tarzlarını dahi 

benimser. Frank, Masonların bağlantıları aracılığıyla tanıştığı Prens II. Wolfgang Ernst’ten (ö. 

1803) Gotteshaus adını vereceği bir saray ödünç alır. Söz konusu bu saraya, Asyalı Kardeşler 

grubuna inisiyasyon için yeni üyeler de gelmiştir. Ancak grubun varlığı uzun sürmemiş, 

1817’de dağılmıştır (Lenowitz, 1998, s. 173; Maciejko, 2011, ss. 233-236; Michaelson, 2022, 

s. 173).  

Frank, 1775’te Viyana’da Avusturya Kraliçesi Maria Theresa (ö. 1780) ile görüşür. 

Şüphesiz, Frank Katoliklerin gözünde çok sayıda Yahudiye Katolik inancını benimsetmesiyle 

ünlü bir Yahudi reformist olarak görüldüğünden oldukça değerli bir kişidir. Avusturya arşidükü 

II. Joseph (ö. 1790) bir dizi dini reformla Yahudileri özgürleştirmeyi, onları Ortaçağ 

kısıtlamalarının boyunduruğundan kurtarmayı, onlara eğitim fırsatı sağlamayı ve sanayi ve 

ticaret alanındaki faaliyetlerinin kapsamını genişletmeyi amaçlar. Ancak II. Joseph döneminin 

dini akımı bu reformlara bir istisna olarak izin verse de Maria Theresa’nın sarayındaki din 

adamlarının ezici çoğunluğu Yahudileri Hıristiyanlaştırma fikrine teşvik etmek gibi daha 

radikal reformlar istemektedir. Zira Frank’ın Maria Theresa ile görüşme talebinin hiç 

beklemediği bir şekilde kabul görmesini sağlayan da bu düşüncedir. Bu bağlamda Frank, Maria 

Theresa için önemli bir figürdür ve istediği reformu gerçekleştirmek için Frank’tan yardım 

alması onun yararına olacaktır (Kraushar, 1895b, s. 18).  

İmparator II. Joseph (ö. 1790) ile yaşanan bir tartışmadan sonra Frankistler 1786 yılında 

Brno’dan ayrılarak Offenbach’a yerleşir (Sutcliffe, 2013, s. 300). Frank burada “Offenbach 

Baronu” unvanını kazanır. Kızı Eva’nın yardımıyla Polonyalı ve Moravyalı taraftarlarından 

topladığı destekle burada da lüks içinde yaşar (Dubnow, 1916, s. 220).  

Frank, son yıllarında, Eva’nın aslında Romanov hanedanından İmparatoriçe 

Katerina’nın (ö.1796) gayri meşru kızı olduğunu ve kendisinin onun yalnızca koruyucusu 

olduğunu dile getirir (Scholem, 1978, s. 303). Frank 1791’de öldüğünde hareketin başına kızı 

Eva geçer. Frank ölmeden önce Eva’yı bu role hazırlar. Frank’ın ölümünden sonra hareket 



65 
 

dağılır. Bu sebeple toplanan bağışlar da kısa süre sonra durur. 1791’de Varşova’da 6.000 olmak 

üzere Polonya'daki tüm Frankistler’in sayısının 24.000 olduğu tahmin edilse de Eva Frank’ın 

1816’daki ölümüne kadarki süreçte bu sayı giderek azalır (Lenowitz, 1998, ss. 172-173; 

Mandel, 1979, s. 94; Sisman, 2015, s. 152). 

 2.8. Jacob Joseph Frank Sonrası Frankistler 

Frank’ın ölümünden sonra mesihin halefi için bir mücadele başlar. Frank’ın üç çocuğu 

Josef (ö. 1807), Rochus (ö. 1813) ve Eva’nın haricinde Moses Dobruşka (Franz Thomas von 

Schönfedl) da bu mücadelede yer alır. Moses Dobruşka’nın taraftarları onun son kurtarıcı, 

mesihin ruhunun enkarnasyonu olduğuna dair bir kehanet ortaya atarlar. Bu bağlamda o, 

Frankist tarihinde öne çıkan önemli bir figür haline gelir. Tüm bunların yanında o, Frank’a 

açıkça karşı çıkan nadir insanlardan biridir. Nitekim Dobruşka, 1783 yılında, Frank’ı suçlayıcı 

ifadeler kullanır ve herkesi Frank’a karşı kışkırtır. Bu sebeple ona bir yıl ev hapsi cezası verilir. 

Ancak 1784’te Frank’ın huzurunda Kabala temelinde Yahudi-Hıristiyan sentezi oluşturmaya 

çalışan “Asyalı Kardeşler” grubuna katılır. Hem Yahudileri hem de Hıristiyanları saflarına 

kabul etme amacıyla 1780-1781 yılları arasında Viyena’da kurulan “Asyalı Kardeşler” hem 

Frankizm’in hem de Kabala’nın ezoterik uygulamalarının izlerini taşır. Ancak Dobruşka, 

Frank’ın çocukları tarafından yenilgiye uğratıldıktan sonra Fransa’ya gider. Burada Junius Frey 

adıyla Fransız Devrimi’nde etkili siyasi bir topluluk olan Jakobenler’e katılır. 1794’te ise 

giyotinle idam edilir (Doktór, 1997, ss. 67-68; Katz, 1970, s. 26; Mandel, 1979, s. 101; 

Michaelson, 2022, ss. 26, 173). 

Frank’ın sekreteri Antoni Cerniewski (ö. ?) de bu mücadelede aktif rol oynar. Antoni 

Cerniewski, Frank’ın ölümünden sonra dahi Frankistlere mesaj iletmesi için kendisiyle sürekli 

temas halinde olduğunu ileri sürer. Ancak Polonyalı Frankistler onun iddialarını kabul 

etmeyince Cerniewski yaklaşık 50 Frankist ile beraber Offenbach’tan ayrılarak Bukovina’ya 

yerleşir (Doktór, 1997, ss. 68-69).  

1791 ve 1792 yıllarında Frank’ın halefi olarak Moses Dobruşka’nın rolüne karşı çıkan 

ve Frank’ın çocuklarının liderliğini tam olarak kabul etmeyen hemen hemen tüm Polonyalı 

Frankistler, Offenbach sarayından ayrılır ki bu durum Offenbach cemaat kayıtlarında da 

geçmektedir. Polonyalı Frankistlerin kayıtlardaki vaftiz, ölüm ve evlilik oranları 1791’de büyük 

ölçüde azalmaya başlar ve daha sonra Frankistlerin azalmasıyla neredeyse tamamen ortadan 

kalkar. Nitekim ünlü Frankist Löw Hönigsberg (ö. 1811), 1791’de tüm Polonyalı Frankistlerin 

yola çıkmak üzere toplandıkları Offenbach sarayından ayrılarak Varşova’ya gittiklerini ve 



66 
 

onların yerlerini Yahudiliği terk etmeyen ve Frankizm hareketinden uzak duran Çek ve 

Moravyalı Sabetayistlerin aldığını ifade eder (Doktór, 1997, s. 69). 

Frank’ın ölümünden sonra Offenbach sarayından ayrılan Frankistler Polonya, Prag, 

Moravya, Bohemya ve Offenbach’ta dağınık halde yaşamaya başlarlar. Birkaç kuşak 

varlıklarını devam ettirseler de zamanla Hıristiyan toplulukları içinde erirler (Endelman, 1997, 

s. 34-35). Prag’daki Frankistler zengin ve eğitimli ailelerden oluşmaktaydı. Bu bağlamda 

Wehle ailesi önemlidir. Frankistlerin Kabala üzerinde çalışmalar yürütmek için evlerinde 

toplandıkları önemli tüccarlar olan Jonas Baer Wehle (ö. 1823) ve Aaron Baer Wehle (ö. 1825) 

Prag’daki önemli Frankist liderlerdendi. Bohemya ve Moravya’daki Frankistlerle güçlü 

bağlantıları olan Jonas Wehle, damadı Löw Hoenigsberg’in desteğini alır. Bu grup, özellikle R. 

Ezekiel Landau’nun (ö. 1793) yaşamı boyunca uzun süre büyük bir ihtiyatla hareket eder ve 

onun huzurunda Frankist olduklarını inkar ederler. Ancak, onun ölümünden sonra daha belirgin 

bir hale gelirler. 1799’da Landau’nun halefi R. Eleazar Fleckeles (ö. 1826), Franksitlere karşı 

sert bir tutum sergiler. Nitekim Prag’daki arşivlerde Frankistler ile ilgili önemli belgeler, devlet 

tarafından imha edilmiştir. Ancak Frankistler tarafından Yahudi cemaatine gönderilen Kırmızı 

Mektuplar’ın toplumda yarattığı iç karışıklıklar, Prag ve Prossnitz’de yıllarca küçük ve belirgin 

bir Frankist grubunun varlığını sürdürmesine yardımcı olur (Feiner, 2010, s. 228; Scholem, 

1978, s. 304). 

Yahudi cemaati içinde kalan ve sosyal statü bakımından iyi durumda olan Prag, 

Moravya ve Bohemya’daki Frankistler, Haskala hareketi ile yakın bağlar kurar. Moravya ve 

Bohemya’da Frank’ın etkisi altında din değiştirenlerin bir kısmı yüksek yönetimde ve 

Avusturya aristokrasisinde yer edinir. Ancak Frankist gelenek ve görenekleri korurlar. Bu 

sebeple üyelerin Katolikliği benimseyip benimsemediklerine veya Yahudilikle bağlantılarını 

koruyup korumadıklarına bakılmaksızın Yahudilik ve Hıristiyanlık arasındaki sınırların 

belirsizleştiği bir tabaka oluşur. Avusturya’daki Hoenig ve Dobruşka aileleri bu duruma bir 

örnektir (Scholem, 1978, s. 304).  

Moravya ve Bohemya’daki önemli Frankist aileler; Hoenigsberg, Dobruşka, Porges, 

Bondi, Brandeis, Mauthner, Goldmark, Dembitz, Schwabacher ve Lichtenberg ailelerinden 

oluşmaktaydır. Bu ailelerin çoğu 1848’de kendi aralarında evlenme geleneğini de sürdürerek 

ABD’ye göç ederler. İçlerinden en önemlileri Hoenigsberg ve Dobruşka aileleridir. 

Hoenigsberg ailesine mensup olan Von Hoenigsberg, Von Hoenigstein, Von Bienefeld aileleri 

soyluluğa yükseldikten sonra dahi Frankist Yahudiler olarak kalırlar ve bazıları üst burjuvazi 

ve yüksek Avusturya yönetimiyle bağlantı kurarlar. Dobruşka ailesinin üyeleri ise bütünüyle 



67 
 

Hıristiyanlığa geçerler ve orduda subay olarak görev yaparlar (Mandel, 1979, ss. 100-101; 

Michaelson, 2022, s. 26; Scholem, 1978, s. 304). Bir diğer önemli Frankist ise Brandeis ailesine 

mensup olan ve 1916-1939 yılları arasında ABD Yüksek Mahkemesi’nde yargıçlık yapan ve 

masasında Eva Frank’ın (ö. 1816) bir portresi bulunan Siyonist Louis Dembitz Brandeis’tir (ö. 

1941). Eşi de tıpkı onun gibi Frankist olan Alice Goldmark’tır (ö. 1945) (Doktór, 1997, s. 68; 

Mandel, 1979, s. 101; Michaelson, 2022, ss. 26, 173). 

1803’te Offenbach’taki Frankistlerin çoğu Frank’ın çocukları Josef (ö. 1807), Rochus 

(ö. 1813) ve Eva’yı yalnız bırakarak Polonya’ya geri döner. Josef ve Rochus mirasçı 

bırakmadan ölürler. Eva Frank ise 1816’da ardında borç bırakarak ölür (Scholem, 1978, s. 305). 

Eva Frank’ın ölümü üzerine hareket giderek zayıflar. 1823’te Frank’ın eşinin ailesinden Elias 

Kaplinski (ö. 1823) Frankistleri Carlsbad’da gerçekleşen bir konfreransta toplamaya çalışsa da 

konferansa yeterli sayıda katılım sağlanmaz ve hareket kısa sürede dağılır (Duker, 1963, s. 289). 

Dağınık halde bulunan ailelerin çeşitli yazılarını bir araya getirmek için elçiler gönderilir. 

Frankist dini literatürün bu şekilde kasıtlı olarak gizlenmesi, hareketin kendi tarihiyle ilgili 

yeteri kadar bilgi edinemememizin başlıca nedenlerinden biridir. Ayrıca Frankistlerin çoğunun 

kendi meseleleriyle ilgili herhangi bir araştırmayı destekleme konusundaki var olan isteksizliği 

de bunun nedenleri arasındadır. Bu bağlamda Frankistler arasında erken dönemlerine dair anı 

bırakan tek kişi vaftiz adı Von Portheim olan Moses Porges’tir. (ö. 1870). (Scholem, 1978, s. 

307).  

1793, 1830 ve 1863 yıllarında Polonya’da gerçekleşen isyanlara da katılan vatansever 

Frankistler, iş adamı, avukatlık, yazarlık ve müzisyenlik gibi önemli meslek gruplarında 

çalışırlar. Polonya’nın büyük şairlerinden Adam Mickiewicz’in (ö.1855) annesi, babası ve eşi 

Frankist’tir. Mickiewicz, Frankist temalarla iç içe geçmiş mistik bir drama olan Dziady’sinde, 

Polonya Yahudi halkının başında insanlığı özgürlüğe götürecek mesih olduğuna dair örtülü 

imalarda bulunur ki bu imalar Frank’ı çağrıştırır. Mickiewicz ayrıca Yahudilerin Polonya’da 

bulunmalatını ilahi takdir olarak görmekte ve onları da kapsayan bir Polonya’yı savunmaktadır 

(Cała, 2018, s. 119; Duker, 1963, s. 287,293,305-306; Mandel, 1979, s. 108; Michaelson, 2022, 

s. 26).  

Polonya’daki Frankistler, görünürde Katolik olsalar da öldüğü güne kadar Frank’a sadık 

kalırlar. Uzun bir süre kendi aralarında evlenirler ve XIX. yüzyıl boyunca genel olarak 

Hıristiyanlığa dönenleri ifade eder, ancak Polonya’da özellikle Frankistleri ifade etmek için 



68 
 

kullanılan “Neofitler”48 adı altında tanınırlar. Frankistlerin vaftiz yoluyla Hıristiyanlığa 

geçmesi, onları Katolik Kilisesi gözünde yeni inananlar (neophytes) haline getirmiştir. Bu, 

Hıristiyan toplumda resmi olarak kabul edilmeleri için zorunlu bir statüydü (Dubnow, 1916, s. 

220). Zira yüksek doğum oranı ve Frank’ın otokratik liderliği ile birlikte elde ettikleri yüksek 

statü sayesinde ekonomik anlamda hızlı yükseliş, Frankistlerin grup dışında evlenmeden bir 

süre bütünlüklerini korumalarını sağlar (Duker, 1963, s. 298). Ancak XIX. yüzyılın ortalarında 

durum değişir. Kendi aralarında evlenmeye devam eden birkaç aile kalır ve bu aileler uzun süre 

Sabetaysitler ile gizli temaslarını sürdürürler. Polonya’daki Frankistler ile Hıristiyanlar 

arasındaki evlilikler gitgide artmaya başlayınca Frankistler zamanla Katolik nüfusla 

bütünleşirler. Bu sebeple Frankistler bir hareket olma özelliklerini kaybederler ve nihayet 

tamamen Polonya çevreleri tarafından asimile olurlar (Dubnow, 1916, s. 220; Scholem, 1978, 

s. 307).  

Öte yandan, Frank’ın Polonya’nın seçilmiş topraklar olduğu yönündeki öğretileri, 

Polonya kültürüne, Polonya devrimci faaliyetlerine katılıma, Yahudi aidiyetinin Polonya 

vatanseverliğiyle değiştirilmesine ve sonunda asimile olmaya karşı olumlu tutumlara yol açar. 

Ekonomik ilerleme ve daha yüksek sosyal statü arayışı da Frankistlerin Polonya toplumu 

tarafından asimile olmasında etkili olan faktörlerdir (Duker, 1963, s. 301).  

2.9. Frankist Dini Literatürü 

Polonya’daki Frankist kaynaklar ya bizzat Frankistlerin eylemleriyle ortadan kaybolur 

ya da Naziler tarafından yok edilir. Nitekim bu durum Frankizm’in sürekliliğine ilişkin 

gerçekleri ortaya koymanın zorlukları, belgelerin kasıtlı olarak imha edilmesi göz önüne 

alındığında açıkça ortaya çıkmaktadır (Duker, 1963, s. 330). 

2. 9.1. Divrey ha-Adon (Zbiór Słów Pańskich) 

Bilinen ilk Frankist eser XVIII. yüzyılın sonunda Frank’ın öğretileri ve anılarından 

oluşan ve yaklaşık 2300 söz içeren Divrei ha-Adon’dur (Üstad’ın Sözleri). Orijinal olarak 

İbranice olan eser, İbranice’ye yeteri kadar hakim olmayan Frankistler için Zbiór Słów 

Pańskich (Üstad’ın Sözleri) adıyla Lehçe’ye çevrilir. Harris Lenowitz ise eseri 2004 yılında 

İngilizce’ye çevirir. Lehçe nüshalar başta bazı Frankist aileler tarafından saklanır veya halk 

kütüphanelerine dağıtılır (Michaelson, 2022, s. 210; Novak, 2012, s. 21).  

Eser, Şor ailesinden iki kardeş Franciszek ve Michael Wolowski ve Andreas 

Dembowski (Yeruham Lippmann) tarafından yazılır. II. Dünya Savaşı’ndan önce, bu el 

                                                             
48 Neofitler: Dini bir gruba yeni giren kişiler için kullanılan bir kavramdır (Doktór, 2018, s. 271). 



69 
 

yazmasının en az dokuz farklı versiyonu bulunmaktaydı. Ancak bunlar, Nazi işgali zamanında 

yok edilmiş veya kaybolmuştur. Günümüzde bilinen tek Frankist el yazmaları Kraków’daki 

Jagiellonian Kütüphanesi’nde ve Lublin’deki H. Łopaciński Halk Kütüphanesi’ndedir 

(Lenowitz, 1998, s. 175; Scholem, 1978, ss. 305-306).  

Eser, Frank’ın kariyerinin son dönemindeki sözlü öğretilerinin kronolojik olarak 

düzenlenmiş bir koleksiyonudur. Eserde Frank’ın hayatı, dine yönelik eleştirisi ve misyonu 

işlenir. Frank’ın manevi dünyası, Yahudilik, Hıristiyanlık ve hareketin üyeleriyle olan ilişkisi 

de anlatılır. Sina’daki indirilen vahiy, kötü bir gücün İsrail halkına anlamsız ve zararlı yasalar 

bahşedildiği korkunç bir aldatmaca olarak sunulur (Stünkel, 2023). Eserde Frank’ın, dinlerde 

reformun gerekliliği ve tüm dinlerin yok olması ile ilgili göndermeler, Masa Duma öğretisi 

(Sessizliğin Yükü), mesihin kişiliği ve Katolik Kilisesini, “Edom’un Kutsal Da’at’ını (Bilgi)”, 

kabul etme gibi anlatımlar yer alırken; Katolik Kilisesi’nden ayrılma ve Yahudilerin siyasi 

anlamda kurtuluşu ihtimali ile ilgili söylemler bulunmaz (Doktór, 2023, s. 196; Liebes, 1993, 

s. 101; Michaelson, 2022, s. 215). 

2.9.2.  Kırmızı Mektuplar 

Frank’ın kızı ve iki oğlu hiçbir zaman onun sahip olduğu etkiye ve güce sahip olamazlar. 

Zira kendisinden sonra halefi olan kızı Eva Frank’ın döneminde yapılan tek faaliyet, bölgedeki 

Yahudi halklarına “Kırmızı Mektuplar” gönderilmesidir. Söz konusu bu mektuplar, Frankist 

hareketi ayakta tutmak için hummalı bir girişimin ürünüdür (Scholem, 1978, s. 305; Wacholder, 

1982, s. 266). Frankistler, Yahudilikten vazgeçmeyi inançlılarının bir görevi olarak görürler. 

Bu nedenle Frank’ın çağrısına rağmen Katolikliği benimsemeyenleri kabul etmezler. 

Mektuplar, 1800 yılında Polonyalı Frankistlerin üç lideri tarafından, Franciszek Wołowski, 

Michał Wołowski ve Jędrzej Dębowski tarafından özellikle Doğu Avrupa Yahudilerine hitaben 

yazılır (Doktór, 1997, s. 69; Michaelson, 2022, s. 25; Novak, 2012, s. 99). 

Mektupların özü, Yahudilerin tek kurtuluşlarının “Edom’un kutsal dini”nde yattığıdır. 

Frank, Yahudilerin “Edom’un kutsal dinini” yani Hıristiyanlığı benimsemediği sürece Avrupa 

Yahudiliğinin sonunun geleceğini öngörür. Taraftarları Frank’ın bu tarz mistik söylemlerinden 

ve mektuplarından ilham alırlar (Dubnow, 1916, s. 218). Frank’ın taraftarları Yahudileri 

yaklaşan kötü son hususunda uyaran ve onları Edom’un dinine çağıran apokaliptik tarzda 

mektuplar gönderirler. Söz konusu bu mektuplar kırmızı renk ile yazıldığından “Kırmızı 

Mektuplar” olarak bilinir. Mektupların kırmızı mürekkeple yazılmaları, Edom’un, Yahudi 

geleneğinde Roma yani Hıristiyanlık ile özdeşleştirilen bir kavram olması ve İbranice “adom” 

(kırmızı) kelimesi arasında sembolik bir anlatım bulunur. (Scholem, 1978, s. 305).  



70 
 

2.9.3. İşaya’nın Kehanetleri 

Frankist kaynaklarda, dinsel boyuttan politik boyuta doğru geçiş, İşaya’nın Kehanetleri 

adlı kitapta kendini gösterir. İşaya’nın Kehanetleri, Wehle ailesinin üyeleri tarafından bir araya 

getirilir. Fransız Devrimi’nden sonra Lehçe yazılmış anonim bir eser olan İşaya’nın Kehanetleri 

adlı kitap, varlığını Nazi işgaline kadar Varşova Yahudi cemaatinin kütüphanesinde korusa da 

kütüphanenin Naziler tarafından yıkılmasıyla eser ortadan kaybolur. Ancak söz konusu bu 

eserin büyük bir kısmı Kraushar’ın iki ciltten meydana gelen Frank i Frankiści Polscy adlı 

kitabında yayınlanır. İşaya kitabının metaforlarını Frankist kullanımına sunan bu kitapta 

hareket mensuplarının devrimci ve ütopik beklentileri hakkında güvenilir bilgiler yer alır 

(Scholem, 1978, s. 306). Eserde Frank’ın başka din ve milletlerden de kabul göreceği 

zamanların geleceği ifade edilir. Genel olarak İşaya’nın Ağıtları, İşaya Kitabı ve Yuhanna 

Kitabı’ndan yararlanılan eserde, yaklaşan savaşların ve felaketlerin kıyametvari bir anlatımı 

sunulur (Kraushar, 1895b, ss. 187-188, 211; Maciejko, 2011, s. 245).  

2.9.4. Ksiega Snow Panskich 

Ksiega Snow Panskich (Rabbin Sözlerinin Kitabı), Eva Frank’ın Offenbach’ta kaldığı 

süre boyunca (1786- 1816) gördüğü rüyaları ve vahiyleri anlatan bir eserdir. Moses Porges von 

Portheim bu eseri Almanya’nın Fürth kentinde bulunan hahamlık mahkemesine teslim eder ve 

mahkeme de kitabı imha eder (Novak, 2012, s. 21). 

2.9.5. Kronika Panska 

Kronika Panska adlı eser, Offenbach’ta Frank’ın yaşamındaki olayların ayrıntılı bir 

kroniğini içermektedir. Eserde Frank’ın uyguladığı cinsel içerikli ritüeller açık ve ayrıntılı bir 

şekilde açıklanır. Kronika Panska, araştırmacı Kraushar’ın Katolikliği benimsemesiyle ortadan 

kaybolur (Novak, 2012, s. 21). 

2.9.6. Ein Yakov’a Dair Yorumlar 

Prag’da da Frankist harekete dair birçok literatür vardır. Söz konusu bu literatürde Ein 

Yakov adlı eserde toplanan Aggada üzerine bir yorum ve inançlarına ilişkin büyük bir mektup 

koleksiyonu yer almaktadır. Ayrıca bu esere, XIX. yüzyılın başlarında Loew Hoenigsberg 

tarafından Almanca, Yidiş ve İbranice yazılmış Tanah’tan çeşitli pasajlar üzerine yorumlar 

eklenmiştir. Eser, Aaron Jellinek (ö. 1893)  elinde olsa da söz konusu kitap daha sonra ortadan 

kaybolur  (Novak, 2012, s. 22; Scholem, 1978, s. 307). 

 



71 
 

III. BÖLÜM 

FRANKİSTLERİN MİSTİK TEOLOJİK GÖRÜŞLERİ 

Geleneksel Yahudilikle bağdaşmayan Frankistlerin farklı mistik teolojik görüşleri, 

doğal olarak geleneksel Yahudiliğe mensup olanların Frankistleri tamamıyla sapkın bir hareket 

olarak görmelerine sebep olur. Dolayısıyla söz konusu görüşleri nedeniyle geleneksel 

Yahudilik tarafından dışlanırlar. Nitekim geleneksel görüşe göre Frankistler, Kabala, Tsadik ve 

Zohar konularındaki görüşleriyle Yahudi tarihinde görülen sapkın hareketlerin en radikal hali, 

yıkıcı ve antinomianizmin en uç örneğidir (Dan, 2006, s. 92). 

3.1. FRANKİSTLERİN MİSTİK GÖRÜŞLERİ VE HIRİSTİYANLIK 

3.1.1. Kabala’ya Dair Görüşleri    

Frank’ın Kabala ile ilişkisi, hem ona bağlılık hem de radikal sapma içerir. Onun 

öğretileri, geleneksel Kabalistik doktrinleri temel alır, ancak bunları kendi amacı doğrultusunda 

kullanır. Nitekim Frankistler arasında cinsel ahlaksızlık, günahın kutsallığı, normların 

bozulması gibi uygulamalar tikkun’un parçası olarak görülür. Bu bağlamda günah olan 

eylemlerin kurtarıcı bir eylem olarak, gizli (İyi Tanrı) ve yaratıcı Tanrı anlayışı, din emirlerin 

ilahi bir zorunluluk olarak yıkılması Frank’ın radikal Kabala anlayışını vurgular. Frankizm ile 

geleneksel Kabalacılar arasındaki en önemli fark ise dini emirlerin uygulanması hususundadır. 

Kabalacılar, dini emirlere riayet etseler de Frankistler, antinomianizmle özdeşleştirildiği 

noktada dini emirlerin uygulanması hususunda onlardan ciddi bir şekilde ayrılır. Bu bağlamda 

Luria’nın geleneksel Yahudilik anlayışı Frank ile beraber Yahudi yasalarının ve normlarının 

tamamen reddedilmesine dönüşür (Dan, 2006, s. 92; Fine, 2003, s. 188).  

Frankistler teolojlerinde Kabala’dan yararlansa da Geleneksek Yahudi anlayışına göre 

sapkın bir hareket, toplumun temellerine, Talmud’a, dini emirlere ve Rabbani otoriteye karşı 

büyük bir saldırı olarak görülür (Feiner, 2010, s. 22). Nitekim Frank, Kabala’nın özünü 

değiştirerek kendi teolojisini ortaya koyar. Frank’ın Lurianik Kabala’nın kaynaklarına erişimi 

sınırlı olsa da onun teolojisi dikkat çekicidir. Özellikle teolojisinde kendi sağlam karakterini 

yüceltmesinde Frank, Lurianik Kabala’dan etkilenen Sevi’nin önüne geçer. Nitekim Frank, 

Sabetayistlerin antinomian inanç ve uygulamalarına bağlı olsa da zamanla kendi teolojisini ve 

mitolojisini oluşturur. Geleneksel Rabbinik kaynakları iyi bilen Frank, mistik çevrelerden 

etkilenir. Frank teolojisinde Tanah’a Zohar’a, Lurianik Kabala’ya ve Sabetaycılık’a zaman 



72 
 

zaman atıfta bulunur. Ancak Kabala’da yer alan sefirot, partzufim49 ve dört alem düşüncesine50 

teolojisinde yer vermezken şevirat ha-kelim (sefirotların kırılması) ve tikkun fikirlerine yer 

verir. Ancak durum bu olsa da Frank, zaman zaman kendi amaçları doğrultusunda sefirot 

düşüncesi kullanır (Buber, 1948, s. 15-19; Lenowitz, 1998, s. 173).  

3.1.1.1. Tsadik Doktrini 

Kabala’da mesih inancı ile tsadik inancı arasında bir bağ vardır. Yahudilerin, kendi 

sorumluluklarını üstlenecek ve kendilerini her konuda yönetecek bir yönetici düşüncesi, Frank 

taraftarlarının, Frank ile ilgili düşüncelerinde kendini gösterir (Araz, 2021, s. 136). Kabala’yı 

dayanak göstererek kitlesel dönüşümün mümkün olduğu, Sabetay Sevi’nin Müslümanlığı 

benimsemesinde olduğu gibi Frank ve taraftarlarının Katolikliği benimsemesinde kanıtlanır. 

Nitekim Kabala’da yer alan, kötülük alemine (kelipot) dağılan nur parçalarını yeniden bir araya 

getirme (zimzum) düşüncesini Frankistler de benimser. Frank’ın Esav’ın yoluna yani 

Hıristiyanlığa geçişi ve ma’asim zarim adı verilen diğer tüm sapkın fiilleri, bir bakıma mesihin 

kötülükler alemine inerek burada bulunanları da kurtarması bağlamında düşünüldüğünde makul 

görülür (Buber, 1948, s. 42; Dan, 2005, s. 3790). Nitekim İşaya Kitabı 53/ 4-6’daki ifadeler, 

Frank’ın dine aykırı eylemlerine dayanak oluşturur Söz konusu ifadeler şu şekildedir: 

Aslında hastalıklarımızı o üstlendi, Acılarımızı o yüklendi. Bizse Tanrı tarafından 

cezalandırıldığını, vurulup ezildiğini sandık. Oysa bizim isyanlarımız yüzünden onun bedeni deşildi, 

Bizim suçlarımız yüzünden o eziyet çekti. Esenliğimiz için gerekli olan ceza ona verildi. Bizler onun 

yaralarıyla şifa bulduk. Hepimiz koyun gibi yoldan sapmıştık, her birimiz kendi yoluna döndü. Yine 

de RAB hepimizin cezasını ona yükledi. 

Frankistlerin isyanları ve suçları önceden işlenen günahların ve daha sonra işlenecek olan 

günahların karşılığı olarak yorumlanmıştır. Böylece bu durum tsadik doktrinine zemin 

hazırlamıştır. İsrailoğulları’nın büyük kurtuluşuna vesile olan Ester de bu duruma örnektir. 

Ester her ne kadar putperest biri ile evlenerek günahkarmış gibi gözükse de Yahudileri yok 

olmaktan kurtardığı için bir günahkar sayılmaz (Blau, 1944, s. 77; Scholem, 1971, ss. 97-98). 

3.1.1.2. Yükselmek için Alçalmak Doktrini 

Frank’ın teolojisinde yükselmek için alçalmak (yerida letzoreh aliya) doktrini vardır. Bu 

inanca göre kötülüğü yenmek için ona yaklaşmak gereklidir. Bu anlamda Sevi’den sonra Frank 

                                                             
49 Partzufim: Yüz ya da görünüş anlamlarına gelen “partzuf” kelimesi, Tanrı’nın kudretinin farklı yüzlerini simgeleyen 
arketipler olarak kabul edilir. Yaratılış sırasında ortaya çıkan Tanrı’nın başka bir suretle ortaya çıktığı Sefirot’a ait veya onun 
sıfatından biri olan varlıkları ifade etmek için kullanılır. Her Sefirot’un Adam Kadmon gibi bir partzufim veya 
somutlaşmış/kişileşmiş özellikleri vardır (Scholem, 1995a, s. 269). 
50 Dört alem düşüncesi: Safedli Kabalistler’in öne sürdüğü gibi yaratılış veya sudur aşamasında Atzilut, Beriah, Yetzirah ve 

Assiah olmak üzere dört farklı alem zuhur eder (Demirci, 2015, s. 37). 



73 
 

da Sevi’nin peygamberi Nathan’ın mesihin kötülükle başa çıkması için kötülüğe yakın olması 

fikrini, din değiştirmesinin arkasında yatan nedeni açıklamak için kullanır. Zira tıpkı Sevi’nin 

Müslümanlığı geçici bir basamak olarak görmesi gibi Frank ve taraftarları da Katolikliği sadece 

bir kılık değiştirme ve gerçek mesih inancına giden bir basamak olarak görürler. Böylece, 

Frank’ın Katolikliği benimsemesiyle Yahudilerin umutları canlı tutulmaya çalışılarak 

kurtuluşun hala mümkün olduğu fikri Polonya başta olmak üzere Doğu Avrupa’daki Yahudi 

halklarına izah edilir (Buber, 1993, s. 42; Dan, 2005, s. 3790; Levine, 1997, s. 182; Scholem, 

1971, ss. 94-97). 

3.1.1.3. Zohar Doktrini 

Frank, Kabala’nın temel kitabı olan Zohar’ın radikal ve yıkıcı bir yorumuna sahiptir. 

Zohar, geleneksel olarak ana akım Kabalistik ve Hasidik düşüncede saygı görürken, Frank onu 

geleneksel Yahudiliğe karşı bir araç olarak kullanır. Ayrıca Frank, antinomian ve mesihçi 

ideolojisini desteklemek için Zohar’ın sembolik dilini kendi amaçlarına uygun bir şekilde 

kullanır. Frank’ın taraftarları Frank’ı ezoterik bilginin bir ustası olarak görürler. Zbiór Słów 

Pańskich adlı eserde Zohar kitabına ve Lurianik Kabala’ya doğrudan atıflar bulunur. Sayı 

olarak bu atıflar, Tanah, Midraş, Polonya ve Ukrayna halk masalları ve Aggada’ya yapılan 

atıflardan çoktur (Maciejko, 2011, s. 81). Ancak durum bu olsa da Frank aslında Kabala’yı 

alaya alır. Söz konusu bu eserde geçen “Zohar benim için yeterli değil ve Kabala’ya ihtiyacımız 

yoktur” cümlesi Frank’ın Zohar’ı açıkça reddettiğini gösterir (The Collection of the Words of 

the Lord § 1088).  

Frank, yine Zbiór Słów Pańskich adlı eserde Sabetayistlerin tersine Kabala’yı tümüyle 

reddettiğini ifade eder. Frank hareketin ilk zamanlarında teorilerini oluştururken teorilerini 

Kabala ve Zohar’a dayandırsa da Hıristiyanlar tarafından kabul edilebilmek için dış 

söylemlerinde Kabala ve Zohar’ı kabul etmediklerini ifade etmişlerdir. Zohar’ı kabul 

etmediklerini söylemeleri de mistik anlamda ‘gizlenme doktrini’ sebebi ile ifade etmişlerdir. 

Ancak bu sözde kalmıştır. Zira Hıristiyanlarla ilişkilerini geliştirmek için gerektiğinde Zoharı’ı 

açıkça reddedebilmişlerdir. Yine aynı eserde, Yahudilere ithafen “Zohar ve diğer bütün Kabala 

kitaplarınız anlamsızdır, zira mühim olan Tanrı’ya ve tabii ki Frank’ın kendisine olan imandır” 

sözleri bu durumu kanıtlar niteliktedir. Kendisi mesihtir ve Tanrı da bizzat mesih olduğuna göre 

yasa anlamsızlaşmaktadır. Bu bağlamda Frank, kendisinin Yahudi dini literatüründen bağımsız 

olduğunu da vurgular. Zira ona göre Yahudi dini literatürü ve yasalar anlamsızdır (The 

Collection of the Words of the Lord § 320, § 2188; Michaelson, 2022, s. 164). 



74 
 

Genel anlamda hareketin ilk yıllarında Frankistlerin kendilerini tanımlamak için 

kullandıkları tek bir isim yoktur. Nitekim Frankistler zaman zaman Sabetayistlere verilen terim 

olan ma’aminim (Lehçe: prawowierni) (gerçek inananlar) olarak adlandırılırlar. Franksit dini 

literatüründe geçen Kompaniya (topluluk) ifadesi de Frankistleri belirtmek için kullanılan bir 

adlandırmadır. Frank karşıtı Emden, Franksitlerin kendilerine Zoharistler şeklinde hitap 

ettiklerini dile getirirken Emden’in Polonya’daki destekçisi Baruch Yavan (ö. ?) ise 

Franksitlerin her şeyi Zohar kitabına dayandırarak yaptıkları için kendilerine Kabalacılar 

şeklinde hitap ettiklerini dile getirir. Her iki tanımlamada da Kabalacılar için kullanılan İbranice 

ifade olan mekubalim kelimesi kullanılmaz ki bu durum Frankistlerin gerçek anlamda 

Kabalistler olmadığını, aksine onların Kabala geleneğiyle geçerli bir bağı olmayan heretikler 

olduğunu gösterir (Scholem, 1971, s. 79; Maciejko, 2011, ss. 80-81). 

Emden ve Yavan’ın söylediklerinin aksine Frankistlerin kendilerine bu isimleri 

verdiklerine dair herhangi bir kanıt yoktur. Zira Zoharistler veya Kabalacılar terimleri, daha 

önce kullanılmayan yeni terimlerdir ve Frankistlere ait olan literatürde de geçmez. Daha da 

önemlisi, Frank’ın kendisi Kabalacılar olarak nitelendirilmeyi reddeder. Nitekim Talmud 

Karşıtları (Lehçe: Kontratalmudystowie) terimi sadece bir defa zorunlu olarak Lvov 

tartışmasında geçer. Söz konusu bu terimi Frankistler, kendi benlik algılarını yansıtmaktan çok, 

tartışmaya katılan Katolikleri kendilerine çekmek için kullanır. Ayrıca Frankistler Talmud 

Karşıtları isimlendirmesi ile Yahudilerin nefretlerini de üzerlerine çekerler.  Bu bağlamda 

Yahudi kelimesi (Lehçe: Żydzi) ise hiçbir zaman Frankistleri tanımlamak için kullanılmaz 

(Maciejko, 2011, ss. 80-82).  

Frankistler “Talmud Karşıtları” ve “Zoharistler” olarak tanımlandıkça, geleneksel 

Yahudilik anlayışını benimseyen Yahudiler de kaçınılmaz olarak “Talmudistler” ve “Zohar 

Karşıtları” olarak tanınır. Bu durum Frank karşıtlarının kendilerini sürekli Kabala’yı 

sapkınların eline teslim etme tehlikesine atar (Maciejko, 2011, s. 80). Frank’ın Kabala 

mistisizmini mesihlik iddialarına kaynak oluşturmak amacıyla kullanarak din değiştirmesi ve 

Lvov’daki Frankistleri koruyan Katoliklerin de Kabala’ya ilgi duymaya başlaması bu durumu 

kanıtlar. Nitekim XV. yüzyılın sonlarından itibaren Kabala’nın Hıristiyanlar tarafından 

misyonerlik faaliyetlerinde araç olarak kullanıldığı bilinen bir durumdur. Aynı zamanda 

Katoliklerin bu ilgilerini zamanla Yahudiler arasında misyonerlik çalışmalarında kullanmaları, 

Rabbani Yahudiliğe mensup din adamlarının Kabala’ya karşı olumsuz yaklaşımlarını daha da 

artırır (Araz, 2022, s. 179; Blau, 1944, ss. 15, 100-101; Galas, 2002, s. 155; Liebes, 1993, s. 

131). 



75 
 

Yahudilerin mistik metinleri, Yahudilikten Hıristiyanlığa geçenler başta olmak üzere 

birçok Hıristiyan tarafından bilinir. Nitekim Kabala, Kilise’nin Yahudilere Hıristiyanlığın 

gerçek din olduğunu ispatlama konusundaki çabalarında, Kilise’nin argümanlarını destekleme 

konusunda da yardımcı olur (Baron, 1969, s. 160). Her ne kadar Yahudi Kabala’sından 

esinlenilse de Hıristiyan Kabalacılar Kabala’yı kendi inançlarına göre yeniden uyarlarlar. Batı 

ezoterizminin önemli bir ilkesi olan Hıristiyan Kabala anlayışındaki amaç Hıristiyanlığın temel 

ilkelerini Yahudi ezoterik kaynakları ile doğrulamak ve Hıristiyanların kendi dini metinlerini 

yorumlamada gemetria gibi Yahudilerin Kabala’yı yorumlama tekniklerine başvurmaktır 

(Wirszubski, 1989, ss. 162, 169). Sonuç olarak Frankistler ile Yahudiler arasında yaşanan 

tartışmalarda Frankistlerin Kabalacılar olarak adlandırılmaları onların, halihazırda var olan 

Hıristiyan Kabala ve Yahudiliğin ezoterik bilgisinden yararlanmalarını da sağlar (Maciejko, 

2011, ss. 84-85). 

Frankistlerin Kabala’yı ahlaksız davranışlarını meşrulaştırmak için de kullanmaları 

Yahudi halkında Kabala’ya karşı farklı tutumların oluşmasına neden olur. Ortodoks Kabalacılar 

olanlardan etkilenmeyip yollarına devam ederken, Geleneksel Yahudiler Kabala’yı toplum 

hayatından uzak tutarak Kabala’yı kırk yaş ve üzeri, belirli bir eğitime sahip insanların meşgul 

olabilecekleri bir olgu haline getirme çabasına girerler (Caravella, 2011, s. 400; Dan, 2005, s. 

3786; Elior, 2008, ss. 86-90; Feiner, 2010, s. 80; Scholem, 1995a, ss. 18-19). 

3.1.1.4. İkili Tora Doktrini 

Zbiór Słów Pańskich adlı eserde Frank gizli güçlere sahip, korkusuz bir birey olarak 

sunulur. Kabala’da gizli olan bilgileri açıkça anlayan tek kişinin kendisi olduğunu iddia ederek 

taraftarlarını sadece kendisinin görüp kontrol edebildiği mistik ve mitolojik varlıkların varlığına 

inandırır. Taraftarlarına bu gizli güçlerden korunmak için kendisine tam teslimiyet şartını ortaya 

koyar. Ayrıca Frank teolojisinde Lurianik Kabala’nın geliştirdiği iki Tora doktrinine yer verir. 

Bu doktrine göre Tora da Beriah ve Tora da Atzilut olmak üzere iki Tora anlayışı vardır. Frank, 

Musa’nın getirdiği Tora olan Tora da Beriah’da (Bilgi Ağacı- Yaratılış Tora’sı) yer alan 

yasalara dayalı dünya düzenini ortadan kaldırmayı da amaçlar. Bu sebeple Frank, Tora da 

Atzilut  (Hayat Ağacı- İlahi Sudur Tora’sı) ile yönetilen ve iyi ile kötü gibi sınırlamaların 

olmadığı, yalnızca kendisine inananların erişebildiği bir dünya düzeni önerir. Mesihin gelişi ile 

şu anda var olan Tora’nın geçerliliği yok olur ve bugüne kadar manası gizli olan Hayat Ağacı 

Tora’sı geçerli hale gelir. Hayat Ağacı Tora’nın gizli sırları, Zohar ve mesih aracılığıyla 

açıklanacaktır. Bu bağlamda Frank, Bilgi Ağacı perspektifinden bakıldığı zaman önemsiz olan 



76 
 

bir eylemin Yaşam Ağacı bağlamında yorumlandığında nasıl büyük önem taşıdığını 

göstermeye çalışır (Demirci, 2012, s. 631; Elior, 2008, ss. 184-185, 190). 

3.1.2. Frankistler ve Hıristiyanlık    

Frank, Hıristiyanlık ve Yahudiliğin ötesine geçerek asırlardır var olan bölünmeleri aşan 

yeni evrensel bir din tasavvur eder. Bunu yaparken, tartışmalara sebep olsa da Frank yeni bir 

manevi yola, “Esav yoluna” doğru ilerlemenin özgürleştirici duygusunu ortaya çıkarır 

(Schuchard, 2011, s. 272) Geleneksel Yahudilikte Esav’ın ülkesi anlamına gelen Edom, 

Hıristiyanlığı ifade etmek için kullanılan bir terimdir (Cohen, 1967, ss. 19-48). Edom51, 

Frank’ın teolojisinde jeopolitik olarak artık Kutsal Roma İmparatorluğu’ndan ziyade 

Polonya’yı ifade eder (Hacohen, 2019, s. 180).  

Frank, Yakub’un Esav’a verdiği vaadin geçtiği Yaratılış 33/12-17’ye atıfta bulunur. 

Buna göre, Yakub Lavan’dan ayrıldıktan sonra Esav ile buluşur. Esav kardeşinin kendisiyle 

birlikte gelmesini ister. Yakub, Esav’a önden gitmesini ve kendisinin de onu takip edeceğini 

söyler. Ancak, Esav Seir’e giderken, Yakub Sukkot’a gider. Frank kendini yeni Yakub olarak 

görür ve Yakub ve Esav arasında yaşananları teolojik yeniliğini destekleyebilecek şekilde son 

derece özgün bir şekilde tekrar düzenler. Frank bir bilgin olmasa da Midraş ve Kabala’yı ustaca 

dönüştürerek geleceğe işaret eden ve kendisi için yolu açan Sevi tarafından kaçırılmış fırsatları 

değerlendirir. Bu bağlamda Frank, misyonunu Yakub’un Esav’a verdiği yerine getirilmemiş 

vaadin yerine getirilmesi olarak açıklar. Dolayısıyla Frank, Katolikliğe geçişini “Esav’a giden 

yol” olarak adlandırır (The Collection of the Words of the Lord § 939; Hacohen, 2019, ss. 

179,182). 

Frank için Edom dini sadece Hıristiyanlık değildir; vaftiz de Hıristiyanlığın içeriden 

yıkmak için gerekli bir geçit ve bir kılık değiştirmeden başka bir şey değildir (Lenowitz, 1998, 

s. 186). Frankizm’de mistik anlamda kabul edilen Hıristiyanlık, Roma Katolik Kilisesi’nin veya 

herhangi bir Hıristiyan mezhebinin benimsediği Hıristiyanlık değildir. Nitekim Geleneksel 

Yahudi mistiklerine göre, “Edom’un egemenliği” Hıristiyanlığı temsil ederken; Frankistler için 

tüm kuralların tersine çevrileceği “kutsal günah” alanı olarak görülür. Frankistlere göre Esav, 

kudreti hiçbir yasaya tabi olmadığı için insanı özgürleştiren bir yaşamı sembolize eder. 

Dolayısıyla söz konusu bu yaşama varmak için insanın gücünü kısıtlayan yasalar, öğretiler ve 

uygulamalar ortadan kaldırılmalıdır ve bu da ancak görünürde Katolikliği benimsemekle 

mümkündür (Doktór, 1997, s. 73; Scholem, 1978, ss. 295-296; Schuchard, 2011, s. 271). 

                                                             
51 Yaratılış 32/3 “Yakub, Edom topraklarında, Seir ülkesinde yaşayan ağabeyi Esav'a önceden haberciler gönderdi.” 



77 
 

Frank taraftalarına “Esav’ın Yolu” ile genelde Hıristiyanlığı özelde ise Polonya’daki 

Katolik Kilisesi’ni benimseme daveti yapar. Nitekim Frankistlerin teolojisinde Edom, Polonya 

ve onun resmi dini olan Katoliklikle eş tutulur. Böylece Frank, geleneksel Yahudiliğin tarih 

boyunca oluşturduğu söyleme muhalefet eder. Frank, 1755 yılında Dinyester üzerinden 

Polonya’ya girişini bir başarı olarak yorumlar ve bu durumu, Musa’nın İsrail topraklarına 

girememesiyle karşılaştırır. Frank, Musa’nın başarısız olmasının sebebini, Musa’nın Tanah’a 

bağlı olmasına ve yeterince cesur olmamasına bağlar. Kendisini ise dini kısıtlamalardan uzak 

tutan gerçek bir Edom kralı olarak niteler (Freedman & Simon, 1939, ss. 559, 581, 610; 

Lenowitz, 1998, s. 188). 

Şulhan Aruh kitabının Or Ahayim 472/1 bölümünde de geçtiği gibi Yahudilere yönelik 

“kan iftirası” iddiasına göre, Yahudiler Fısıh Bayramı’nda Hıristiyanların çocuklarını öldürerek 

kanlarını mayasız ekmek yaparken kullanırlar. Söz konusu bu iddianın Hıristiyanlar arasında 

çok fazla rağbet görmesi, Hıristiyanların yoğun olduğu bölgelerde yaşayan Yahudilerin hayatını 

tehlikeye atar.  Bu bağlamda Frankistler söz konusu kan iftirasını yaşanan tartışmalarda 

Hıristiyanların korumalarını kazanmak amacıyla kullanırlar (Brustein, 2003, ss. 53-54; 

Johnson, 2012, ss. 1-5; Leiman, 2002, ss. 148-149). 

Frank’ın kurtuluş için Katolikliği benimsemesini haklı göstermek amacıyla öne sürdüğü 

temel sebeplerden biri de Hıristiyanlıkta kadına verilen önemde saklıdır. Frankistlere göre 

İslam’ın aksine Hıristiyanlık, kadınlara nezaketle davranan ve hatta Bakire kültü ile kadınları 

yücelten bir din olarak görülür ki bu durum Frankistlerin teolojisi için oldukça önemlidir 

(Rapoport-Albert, 2011, ss. 200-201,209). Yahudilerin kurtuluşu ancak kadının kurtuluşu ile 

mümkündür. Sevi bir mesih olarak gerçekleştirmesi gereken kurtuluş görevini İslam 

topraklarında yerine getirememiştir. Bu nedenle Frankistlere göre kurtuluş yalnızca Katolik bir 

ülkede, Bakire kültü aracılığıyla kazanılacaktır (Ciucu, 2016, s. 81). 

Frankistler, Hıristiyanlıkta bir gizem olduğuna ve Hıristiyanlıktaki sakramentlerde 

Hıristiyanlara açıklanamayan bir büyü olduğuna inanırlar. Dolayısıyla sakramentler Frankistler 

tarafından sadece basit birer tören olarak görülmez. Frankistler vaftiz ve son yağlama 

sakramentlerinin hastaları iyileştirici gücüne sahip olduğuna inandıkları için bu iki sakramenti 

son derece ciddiye alırlar. Fakat öte yandan Frankistler, Kilise’nin kutsal ayinleri yönetmede 

tek söz sahibi olduğuna inanmazlar. Öyle ki Lvov ve Varşova’daki resmi vaftizlerden uzun süre 

sonra dahi bazen bir kişi için birden fazla olmak üzere, kendi aralarında gizli vaftizlerini 

yönetmeye devam ederler (Kraushar, 1895a, s. 156; Maciejko, 2006, s. 40; Pikulski, 1760, s. 

319). 



78 
 

Hıristiyanlık, Edom’un gerçek inancının saklı olduğu bir perdedir. Frank, Hıristiyanlığa 

uyum sağlamaktan veya onu meşrulaştırmaktan çok o perdenin ötesine geçerek teolojisinin 

temellerini atmakla ilgilenir (Levine, 1997, s. 185). Frank’ı Kabala’dan etkilenen Yahudi 

dininden dönen Hıristiyan bir Kabalist olarak görmek mümkündür. Ancak Frank’ın oluşturduğu 

senkretizm nihilisttir. Zira Frank ne Kabalistik imgeler veya epistemoloji kullanarak 

Hıristiyanlığı doğrulamakla ilgilenmekte ne de Hıristiyanlığın bağımsız bir disiplin olarak 

mistik bir yorumunu sunmakla ilgilenir. Her ne kadar Kabala ve Hıristiyanlık Frank için hem 

sembolik hem de araç olarak önemli olsa da Frank’ın kendisi gerçek anlamda ne bir Hıristiyan 

ne de bir Kabalist olma peşindedir. Nitekim Frank, taraftarlarını yeni inançları olan 

Hıristiyanlığa sadık kalmaya teşvik etmek yerine,  Hıristiyanlığı sosyal, politik ve ekonomik 

statülerini değiştirme hayalleri için kullanarak onları senkretik bir inanca teşvik eder. Kabala 

ise ona bir köprü, bir sebep veya mantıklı bir açıklamadan çok, taraftar kazanmak için gerekli 

olan dili sağlar (Dubnow, 1916, s. 216; Levine, 1997, ss. 182, 185). 

3.2. TANRI VE İSA MESİH ANLAYIŞI 

3.2.1. Tanrı Anlayışı 

Frank’ın Tanrı ve yarattığı dünya ile bağlantısı, kendi varlığına verdiği ontolojik ve 

teolojik değer, bireyin kurtuluşu ve Tanrı’ya yakınlaşması için yapılması gerekenler 

hususundaki fikirleri birbiriyle ilişkilidir. Dolayısıyla Frank’ın teolojisinde yer alan Tanrı 

anlayışında Kabala’ya ek olarak Hıristiyanlığın teslis doktrininin ve Gnostisizmin de tesiri 

vardır. Bu yüzden, Frankistlerin Tanrı anlayışlarının anlatımında farklı boyutlar görmek 

mümkündür. 

3.2.1.1. Kabalacı Tanrı Anlayışı 

Frankistler, gerçek inancı Kabalistik kavramlar olan Atika Kadişa (Kutsal Kadim)52, 

Malka Kadişa (Kutsal Kraliçe) ve Şekina’ya dair yaptıkları yorumlarla açıklamaya çalışırlar. 

Frank, Gerçek ve İyi Tanrı’nın yaratılan dünya ile bir ilişkisi olmadığını ve Tanrı’nın “Krallar 

Kralı” ve yahut kendi deyimiyle metafizik anlamda kendisinin ikizi olarak kabul edilen “Büyük 

Birader”in arkasında saklandığını ifade eder. Frank’a göre Tanrı, insana yakın olan ve şu anda 

dünyayı yöneterek amaçsız bir hukuk sistemi dayatan üç dinin egemenliğini kırmak için 

çabalaması gereken gerçek inancın Tanrısıdır (Maciejko, 2006, ss. 21-25; Scholem, 1978, s. 

293).  

                                                             
52 Atika Kadişa: Kutsal Kadim anlamına gelen Aramice bir kavram olup Kabala’da yer ve zamanın dışında var olan Tanrı’nın 

aşkın ve ebedi doğasını ifade etmek için kullanılır (Scholem, 1978, s. 293). 



79 
 

Büyük Birader’in konumu, Frankistlerin terminolojisinde “Bakire” (alma‘ veya betula) 

anlamına gelen Şekina ile bağlantılıdır ve zamanla Şekina kavramı Bakire inancı haline 

dönüşür.  Nitekim Katolik Meryem Ana öğretisinden etkilenen Frank’a göre Bakire Meryem, 

Tanrı’dan bir parça taşır. Onun bakış açısına göre Hıristiyanlık, Tanrı’nın dişil yönünü 

keşfetmesine yardımcı olur. Söz konusu Tanrı’nın dişil yönü, Częstochowa’daki Black 

Madonna ikonasında saklıdır. Açıkça görülüyor ki Frankistler bilinçli bir şekilde, Şekina 

kavramını mümkün olduğunca Hıristiyanlıktaki Bakire kavramına benzetmeye çalışır 

(Maciejko, 2011, s. 176; Scholem, 1978, s. 293).  

Sabetaycılığın Karakaşlar kolu, Sevi ve Baruhya Roso’da “İsrail’in Tanrısı” Malka 

Kadişa’nın bir reenkarnasyonunu gördükleri gibi Frank da kendisini Yakub’un reenkarnasyonu, 

gerçek Yakub olarak görür. Frank nihayet kendini, Sabetay Sevi ve Baruhya Roso’nun yarım 

bıraktığı görevi tamamlayan, Tanrı’nın gücünün yaşayan temsilcisi ve kendisini selefleri 

İbrahim ve İshak’ın işini tamamlayan Yakub’la kıyaslayarak kendini “gerçek Yakub” olarak 

tanıtır. Nitekim Frank’a göre İbrani atalardan başlayarak Sevi ve Baruhya Roso gibi önderler 

Tanrı’ya giden yolu bulmaya çalışsalar da başarılı olamazlar. Frank’a göre Tanrı’nın ortaya 

çıkması için, İsrail halkının henüz ayak basmadığı, tamamen yeni bir yol olan Esav’ın yoluna 

girilmesi gerekir (Maciejko, 2011, s. 176; Scholem, 1978, s. 293, 2007c, s. 184).  

3.2.1.2. Teslisci Tanrı Anlayışı 

Frank’ın Tanrı anlayışında hem Sabetayist geleneklerin, hem de Kabala’nın ezoterik 

yorumlarının izleri vardır. Ayrıca, bu anlayışta Hıristiyanlıktaki teslis öğretisinin etkileri de 

gözlemlenir. Bu bağlamda Frank, “gerçek inanç”ı izah ederken Kabala’da geçen “Kutsal Kadîm 

Olan ve Tanrılığın sonsuz, ulaşılmaz yönünü simgeleyen Atika Kadişa, “Kutsal Kral ve 

Tanrı’nın daha kişisel ve yönetici yönü, erkek ilahi figürü simgeleyen Malka Kadişa, ve 

Tanrı’nın dünyadaki dişil ilahi yönünü simgeleyen Şekina kavramlarına farklı yorumlar yapar 

(Maciejko, 2017, ss. 142-143; Scholem, 1978, s. 293, 2007c, s. 184). 

Frank’a göre, bu dünya, Gerçek ve iyi Tanrı’nın doğrudan yarattığı ya da yönettiği bir dünya 

değildir. İyi Tanrı kendini “Krallar Kralı” ya da Frank’ın ifadesi ile “Büyük Birader”in arkasına 

gizlemiştir. Günahları ve yasakları çiğnemek, Büyük Birader ile temas kurmanın yoludur. Bu 

yolda rehber, Tanrı değil, Tanrı’nın seçtiği “Kral” ya da “Mesih” figürü olan Frank’tır. Büyük 

Birader, Şekina ile de ilişkilidir. Zamanla Frank Şekina’yı Hıristiyanlıktaki Bakire Meryem 

Kültü’ne uyarlayacaktır. Karakaşlar grubunun Barukya Roso’yu “İsrail’in Tanrısı” ve “Malka 



80 
 

Kadişa”nın reenkarnasyonu” kabul etmeleri gibi, Frank da kendini “Büyük Birader”in elçisi 

olduğunu ilan eder (Maciejko, 2017, ss. 142-143; Scholem, 1978, s. 293, 2007c, s. 184). 

Frankistler teolojilerinde Tanrı’yı somutlaştırmaya çalışırlar. Dolayısıyla insanın Tanrı 

ile bağlarının güçlenerek birleştiği ve ete kemiğe bürünmüş olan bir Tanrı’ya inanan 

Hıristiyanlık, Frankistleri oldukça cezbeder. Nitekim Scholem, Frankistler için “kurtuluşun, 

tanrısallığın reenkarnasyonlarıyla dolu bir süreç” olduğunu belirtir. Bu bağlamda Frank’a göre 

kurtuluş için ruhun ve benzer şekilde tanrısallığın somutlaştırılması gerekir. Frankist hareket, 

yalnızca Lurianik Kabala’nın antinomian yorumuyla değil, aynı zamanda Tanrı anlayışındaki 

radikal dönüşümle de dikkat çeker. Frank’ın öğretilerinde Tanrı, soyut ve ulaşılmaz bir varlık 

olmaktan çıkar; tarihe, bedene ve hatta günaha bürünerek somutlaşan bir güç haline gelir. Zbiór 

Słów Pańskich adlı metninde yer alan öğretilerde Tanrı’nın bir kişi, hatta Frank’ın kendisi 

olarak bedenlenmesi gerektiği fikri, yalnızca teolojik değil, aynı zamanda kurtarıcı bir 

zorunluluktur. Frank’a göre, Tanrı ancak günahın içine girerek kurtarıcı olabilir. Frankist 

düşünce bu noktada Hıristiyanlıkla benzeşir; zira Frank da Tanrı’nın beden alması gerektiğini 

savunur. Ancak ayrışma şu noktadadır: Frankist Tanrı, yalnızca beden almaz, aynı zamanda 

yasayı çiğneyerek tezahür eder. Bu yönüyle Frankistlerin teolojisinde kurtarıcı, günahın dışına 

değil, tam merkezine yerleşir. Dini emirlere riayet etmeyen, ahlaki sınırları aşan Frank’ın 

kişiliği bu figürlerle doğrudan örtüşmektedir (Doktór, 1997, s. 73; Rapoport-Albert, 2011, ss. 

227-228; Scholem, 1971, s. 125).   

Frankizm’in erken dönemlerine ait belgelerde Frankistlerin teslis inancı ile ilgili 

görüşleri yer alır. Kamieniec tartışmasında yayımlanan bildiride Frankistler, teslis doktrininden 

övgü ile bahseder. Ayrıca bildiride Frankistler, Zohar Kitabı’ndan yola çıkarak teslis doktirinin 

gizemi hakkında bir anlayışa vardıklarını da dile getirirler. Ancak bundan uzun süre şüphe 

ettiklerini ve Talmudistlerin teslise inananlara zulüm ettikleri için kendilerinin bu inançlarını 

Talmudistlerden hatta kendilerinden dahi gizlediklerini dile getirirler. Söz konusu yine aynı 

bildiride Frank’ın hareketin ilk yıllarındaki faaliyetlerinde ‘kasaba kasaba dolaşarak teslis 

inancını savunan Kabala’yı öğretmek’ olduğundan bahseder (Kraushar, 1895a, ss. 177, 189; 

Pikulski, 1760, ss. 172, 327, 329). 

Tanrısallığın üçlü bir şekilde bölünmesine ilişkin yapılan atıflar, Tanah ve Zohar’da 

oldukça yaygındır. Frankistler de tartışmalarda argüman olarak bu atıfları kullanarak tartışmayı 

yürütürler. Frankistlerin teslis inancına dair tezleri şu şekildedir: “Üç tane yüze (partzufim) 

sahip, birbirine eşit ve birbirinden ayrılamaz tek bir Tanrı olduğuna inanan Frankistler’e göre 



81 
 

Tanah’ta bu inancın izleri vardır. Yaratılış Kitabı’nın 1/26 bölümünde Tanrı “Kendi 

suretimizde, kendimize benzer insan yaratalım” der (Maciejko, 2006, s. 20). 

Maciejko’ya göre Frankistler, Zohar III, 162a’daki ifadeyi şöyle yorumlar: “İki 

kişidirler ve bir kişi onlarla birleşir. Böylece üç kişi olduklarında birleşerek bir olurlar.” 

Ayrıca Yaratılış 11/5’te “RAB insanların yaptığı kentle kuleyi görmek için aşağıya indi. Tek 

bir halk olup aynı dili konuşarak bunu yapmaya başladıklarına göre, düşündüklerini 

gerçekleştirecek, hiçbir engel tanımayacaklar” dediğinde Rab burada kime seslenir? Tanrı 

burada emir verebileceği ve sormasına gerek olmayan hizmetkarları olan meleklere değil de 

kendisiyle aynı konumda olan yakınlarına söyler. Bu da Tanrı’nın çok yönlü olduğunun başka 

bir kanıtıdır (Maciejko, 2006, s. 20). 

3.2.1.3.  Gnostik Tanrı Anlayışı 

Sabetayist Baruhya Roso, Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’ı bir araya getirerek tek bir 

din yaratmak isterken; Frankistlerin bu konudaki görüşleri daha ileri bir söyleme sahiptir 

(Doktór, 2002, s. 130; Schuchard, 2011, s. 258). Bu bağlamda das (da’at), Frankist arayışın 

hem Yahudiliği hem de Hıristiyanlığı aşan gnosis (bilgi) anlamına gelir. Frankizm’in merkezi 

doktrini olan Das, aynı zamanda Batı ezoterizminin merkezinde yer almaktadır ve hem dünyevi 

güç ve ölümsüzlük sağlayan hem de geleneksel dinleri aşan ezoterik bir gnosistir (Michaelson, 

2022, ss. 152, 175; Versluis, 2007, s. 85). 

Gnostisizm kelimesinin kökeni bilgi anlamına gelen Yunanca Gnostikos kelimesine 

dayanır (Jonas, 1958, s. 33; King, 2003, ss. 5-6). Gnostisizm terim olarak Tanrı, alem, insan ve 

herbirinin birbirleriyle olan ilişkilerini izah etmeyi amaçlayan mistik, ezoterik, dini ve felsefi 

hareketleri kapsar (Gündüz, 2000, ss. 51-53). Tanrı anlayışı tüm inançlarda olduğu gibi 

Gnostisizmin de merkezi kavramlarındandır. Hemen hemen tüm Gnostik gruplarda Tanrı ile 

ilgili ortak bir görüş vardır. Gnostikler “Kurtuluşumuzu isteyen Yüce Tanrı niçin bu kötülükler 

dünyasını yarattı?” sorusunu merkeze alarak Tanrı ile ilgili anlayışlarını ortaya koymuşlardır 

ve bu soruyu Yüce Tanrı ve Demiurge şeklinde düalist bir anlayış ile izah etmişlerdir(Störig, 

2013, s. 208). Yüce Tanrı üstündür. Dünya Yüce Tanrı tarafından değil, Demiurge adı verilen 

daha aşağı, Tanrı tarafından yaratılmıştır. Bu bağlamda Demiurge, Yaratıcı Tanrı’dır. Erken 

dönem Basilidenyanizm, Marcionizm ve Valentinyanizm gibi Gnostik Hıristiyan anlayışlarda 

Demiurge dünyanın yaratılışı ve var olması ile açıklanmıştır (Martin, 2010, ss. 25-28).  



82 
 

Frank’ın da teolojisinde Gnostik Tanrı anlayışından etkileri bulunmaktadır. 

Tannaimlerin53 çağdaşları olan Gnostikler, iyi ama kendisini gizleyen bir Tanrı ile Tanah’ın 

adil Tanrısı ile özdeşleştirdikleri dünyanın yaratıcısı olan Tanrı arasında ayrım yapmanın 

gerekli olduğuna inanırlar. Gnostikler hem Yahudilerin inandıkları Tanrı’nın üstünlüğünü inkar 

ederler hem de bu Tanrı için en aşağılayıcı terimleri kullanırlar. Dünyayı yaratan Tanrı’nın 

yasalarından ve adaletsizliğinden kurtarmak için iyi Tanrı tarafından gönderilen elçiler 

insanların kurtuluşunu sağlayacaktır (Scholem, 1995b, s. 140). Teolojisinde “İyi Tanrı” 

kavramını ön plana çıkaran Frank’a göre kurtuluşu sağlamak için seçilen elçi kendisidir.  

Frank, taraftarları hariç herkese gizli olan ve ilahi güçlere sahip İyi Tanrı’ya ait olan bir 

dünyanın da var olduğunu ileri sürer. O, iyi Tanrı’nın ‘Krallar Kralı’ ya da kendi deyimiyle 

‘Büyük Birader’in arkasında saklandığını ifade eder (Scholem, 1995b, s. 168). Frank aynı 

zamanda İyi Tanrı’ya inananları bu dünyanın kötü yasasını çiğnemeye çağırarak dine aykırı 

eylemlerini dünyanın yaratılışından veya yasanın verilmesinden sorumlu olmayan iyi bir Tanrı 

teorisiyle haklı çıkarır (Biale, 1979, s. 138). Frank, bu durumu şöyle açıklamaktadır: 

Gerçek Tanrı’nın, insanın ölmesi ve ayrılması gereken ve bu kadar çok eksikliğin 

bulunduğu bu dünyayı yaratması nasıl mümkün olabilir? Bu, onun kendi saygınlığına aykırı olurdu. 

Bundan çıkan sonuç şudur ki, bu dünyayı yaratan şüphesiz gerçek Tanrı'nın kendisi değildir; O, her 

şeyi onararak tam bir bütünlük meydana getirmelidir. (The Collection of the Words of the Lord § 

586). 

Frank buradan dünyadaki kötülüklerin dünyanın gerçek Tanrı tarafından 

yaratılmadığının kanıtı olduğunu, Tanrı’nın tam bir bütünlük sağlamak için her şeyi onarması 

gerektiğini söyler. Dünya ve Adem, İyi Tanrı tarafından yaratılmamıştır. Eğer durum bu 

olsaydı, o zaman dünya sonsuza dek istikrarlı olurdu ve sonuç olarak Adem de ölümsüz olurdu. 

Ancak İyi Tanrı tarafından yaratılmadıkları için dünya ve dolayısıyla her insan ölümlüdür. 

Fakat Frank’ın inandığı Tanrı hayattadır, iyidir ve istikrarlı bir dünya kurmaya çalışır. Nitekim 

Frank’a göre Kral Süleyman, Nasıralı İsa ve son olarak Sabetay Sevi gibi büyük liderler bu 

dünyaya ölümsüzlüğü getiremediği için kendisi bu görevi yerine getirme amacıyla gönderilir. 

Zira Frank, “Sizin bildiğiniz İsa, dünyayı Şeytan’ın elinden kurtarmak için geldi. Ben ise 

dünyayı şimdiye kadar var olan bütün emir ve kuralların boyunduruğundan kurtarmaya geldim. 

Bunu yapmalıyım ki İyi Tanrı dünyanın yaratıcısı ve yöneticisiyle aynı olmayan gizli Tanrı 

                                                             
53Tannaimler Dönemi: Tannaimler Dönemi’nin Rabbâni Yahudiliğin hâkim olmasını sağlayan Hillel, Şammay Hillel ve 
Şammay’ın öğrencileri ile yaklaşık olarak M.S. 10-20 yıllarında başlayarak Mişna’nın redaktörü Yehuda ha-Nasi’nin (ö. 220) 
akranları ile 210-220 yıllarında tamamlandığı ve altı kuşaktan oluşan bir dönemi kapsamaktadır (Araz, 2019, s. 130-131). 
Tannaimler, Kudüs’te yaşayan ilk dönem Yahudi din alimleridir. Tannaim dönemi yaklaşık 210 yıl (M.S. 10-220) varlığını 
sürdürmüştür. Tannaimler genel olarak sözlü yasa, özel olarak Mişna bilginleridirler (Aykıt & Kurt, 2020, s. 195; Lauterbach, 

1912, s. 49). 



83 
 

kendini göstersin” der  (The Collection of the Words of the Lord § 586; Maciejko, 2017, s. 160; 

Michaelson, 2022, s. 166). 

3.2.2. İsa Mesih Hakkındaki Görüşleri    

Frank, İsa hakkında “Sabetay Sevi ve Baruhya Roso İslam’ı seçmek zorundaydı; lakin 

ben, her şeyin nihai gerçekleştiricisi olan Yakub, Katolik inancına geçmek zorundayım. Çünkü 

Nasıralı İsa, gerçek mesihe giden yolda bir kabuktur. Onun gelişine yalnızca gerçek mesihin 

gelişine yol hazırlamak için izin verildi” der (The Collection of the Words of the Lord § 729). 

Bu ifade aynı zamanda Maciejko’ya göre, İsa’nın ruhunun Kabala’da kelipot terimi (kötülükten 

ibaret olan alemi) ile ifade edilen şeytani kabuktan meydana gediğini ifade eden teze de açık 

bir göndermedir. Nitekim Frank’a göre İsa, insanın hangi bilgeliğe yönelmesi gerektiğini 

göstermek için gönderilmiştir ama bu görevini yerine getirememiştir. Eğer İsa misyonunda 

başarıya ulaşsaydı dünyada büyük bir zafer kazanmış olacaktı. İvanya’da bulunduğu yıllarda 

Frank, Hıristiyanlığa geçişini haklı çıkarmak için Nathan’ın fikirlerine de başvurur. Sabetay 

Sevi’nin peygamberi Gazzeli Nathan’ın mesihin din değiştirmesi gerektiği yönündeki 

görüşünü, İsa’yı kötülük âlemiyle ilişkilendirmek amacıyla kullanır. Nitekim Nathan’ın ifade 

ettiği fikirlerinde İsa ve kelippot hakkındaki ifadelerin mesihin dininden dönmesi konusuyla 

ilgili hiçbir bağlantı bulunmazken Frank kendi teolojisinde, İsa’nın kendisi için gerekli yolu 

açması ile kendisinin Hıristiyanlığa geçişi arasında bir bağ olduğunu ortaya koyar. Nitekim İsa, 

Frank’ın gelişine hazırlık yapan ama artık yerini ona bırakması gereken bir figürdür (Maciejko, 

2012, s. 124). 

Frank, aynı zamanda gerçek mesihin İsa ile özdeşleşmesi gerektiği özel görüşü de 

benimser. Katolikliği benimsemesinden sonra Frank’ın bu düşüncesi, onun öğretilerinin odak 

noktalarından biri haline gelir. Nitekim Frank Polonya’daki faaliyetinin başlarında bir rüyada 

İsa’nın havarileri ile beraber berrak, canlı su kuyusunun yanında oturdukları ancak ardından 

kuyunun İsa ve havarilerini terk ederek kendi yanına geldiğini görür. Babil Talmudu, Brahot 

risalesi 56b pasajına göre, rüyada canlı bir su kuyusu görmek Tanah’ı bulmayı sembolize eder. 

Maciejko’ya göre bu rüyanın en belirgin yorumu, Frank’ın İsa’yı gölgede bırakacağı ve aynı 

zamanda ondan Tanah’ı miras alacağıdır. Bu bağlamda görünürde Katolik olan Frankistlerin 

dönüşümlerinden birkaç ay sonra Yeni Ahit nüshalarındaki İsa ismini silerek yerine Yakub 

ismini yazmalarının altında yatan sebebin, İsa’nın Frank tarafından ortadan kaldırılmasının 

olduğu anlaşılmaktadır (Lenowitz, 2004, s. 161; Maciejko, 2012, s. 126). 



84 
 

   3.3. GERÇEK YAKUB VE HAVARİLER İNANCI 

   3.3.1. Gerçek Yakub: Jacob Frank 

Frankistlerin teolojisinde İsrailoğulları’nın ataları olan İbrahim, İshak ve Yakub önemli 

şahsiyetlerdir. Frank; Sevi’yi İbrahim ile Baruhya Roso’yu İshak ile kendisini ise Yakub ile 

özdeşleştirir. Dolayısıyla Frank, Sevi’den “Birinci”, Baruhya Roso’dan ise “İkinci” olarak 

bahsederken kendisinden “Üçüncü” olarak söz eder. Tıpkı Yakub’un İbrahim ve İshak’ı takip 

etmesi gibi, Frank da Sevi ve Baruhya Roso’nun izinden gider. Nitekim taraftarlarına İslam’ı 

açan Sevi İbrahim gibi iken, Hıristiyanlığı taraftarlarına açıklayan Baruhya Roso da İshak 

gibidir. Ancak ikisi de başarılı olamazlar ve kurtuluşu sağlayamazlar. Bu sebeple Frank, 

kurtuluşu sağlamak için kendisinin gönderildiğini belirtir (Čtvrtníčková, 2006, ss. 20-21).  

Yaratılış Kitabı 27/1-40’da Yakub’un kardeşi Esav’ın yerine geçerek babası İshak 

tarafından kutsandığı anlatılır. Kutsandıktan sonra Yakub’un geleceği güvence altına alınır. 

Kardeşinin planlarından dolayı ilk oğulluk hakkından mahrum bırakılan Esav ise kılıcıyla 

yaşar. Onun kılıcı, kaybedecek hiçbir şeyi olmayanların gücünü temsil eder. Frank da Yakub 

ile ilgili tüm anlatılanların doğrudan kendisi ile ilgili olduğunu belirtir. Esav ile ilgili tüm 

anlatılanların ise kendisinin takip edeceği mesihi faaliyetlere dair olduğunu ifade eder. Bu 

bağlamda Frank, sürgün hayatından kendi önderliğinde bir kurtuluş hayatına geçişi ‘Esav’ın 

yolu’ olarak adlandırır. Böylece Frank, yalnızca kendi adını taşıyan Yakub ile isim olarak bir 

özdeşlik kurmakla kalmaz; aynı zamanda bu figürün etrafında şekillenen mitsel ve mistik 

anlatıları kendi mesih kimliğini temellendirmek için de yeniden yorumlar (Elior, 2008, s. 188; 

Hacohen, 2019, s. 173).  

Tanah’taki kıssaları mistik olarak yorumlayan Frank’a göre Havva’ya ve Adem’e 

benzeyen iki insan vardır. Bunlar Adem ve Havva’nın işlediği ilk günahı düzelten Rebeka ve 

Yakub’tur. Zohar I/139a’da bu günahın ardındaki güç, dolambaçlı ve kurnaz bir yılan 

olduğundan, Rebeka ve Yakub’un da Esav’ ile temsil edilen yılan ile kurnaz bir şekilde başa 

çıkmak zorunda olduğu anlatılır. Burada da görüleceği üzere yılan, Esav ile eş tutulur. Frank; 

Rebeka ve Yakub’un kurnazca hareket etmesi ile bilhassa kardeşi ve annesinin Esav’ı 

hakkından mahrum etmesine atıfta bulunur. Nitekim Zohar I/138b’de Yakub, Esav’ın kendisine 

tutunmak zorunda olduğunu bildiği için onunla olan ilişkilerinde bir yılan gibi kurnazca hareket 

ettiği belirtilir (Maciejko, 2012, ss. 127-128). 

Frank, birçok söyleminde Yakub’u kendisi için bir arketip olarak konumlandırır. Bu 

strateji, kendi eylemlerinin sembolik anlamını, Yakub ile Esav arasında tezahür eden ve 

Yahudilik ile Hıristiyanlık arasındaki çatışmayı simgeleyen daha geniş bir mitsel çerçeveden 



85 
 

yorumlamasına olanak sağlar. Tanah’ta Yakub’un, Adem’e benzerliği nasıl insani 

mükemmelliği ve varoluşsal bütünlüğü temsil ediyorsa, Frank da Yakub figürüyle özdeşleşir 

ve böylece Frank, Adem’in bir tezahürü olarak ortaya çıkar. Her iki durumda da Adem’e 

benzerlik, insanın mükemmelliğini ve mesihi çağrışımlara sahiptir. Frank, bu anlatıyı kendi 

teolojik iddialarına uyarlarken Zohar’daki olayları geleceğe taşır. Frank’a göre, Yakub’un 

geçmişte gerçekleştirdiği onarım (tikkun), kendisi aracılığıyla gelecekte tamamlanacaktır. 

Dolayısıyla Frank, yalnızca Yakub’un reenkarnasyonu değil, aynı zamanda onun mesihsel 

misyonunun nihai taşıyıcısı olan Gerçek Yakub’tur. Yakub’un Esav’ın hakkını elinden alması 

ise Frank’ın da İsa Mesih’in yerini alması anlamına gelir. Bu bağlamda Frankistlerin 

teolojisinde Esav, Hıristiyanlıkla özdeşleştirilir (Maciejko, 2012, s. 128). 

Frankist teolojiye göre, Tanah’ta Yakub’un dönüşünü kolektif bir kurtuluş olarak sunan 

pasajlar vardır. Örneğin İşaya 10/21’de geçen “Geriye kalanlar, Yakub soyundan sağ kalanlar, 

Güçlü Tanrı’ya dönecekler” ifadesi bu duruma bir örnektir. Tanrı’ya dönüş, Yahudi halkının 

ulusların arasına karışmakla ilişkilendirilir. Bu konuda Hezekiel 39/25 “Bundan ötürü egemen 

RAB şöyle diyor: Yakub’un sürgündeki soyunu geri getirecek, İsrail halkına acıyacağım. Kutsal 

adımı kıskançlıkla koruyacağım” ve Mika 5/7’daki “Yakub’un soyundan geride kalanlar, 

Birçok halkın arasında RAB’bin gönderdiği çiy gibi, kimseye dayanmadan, kimsenin onayını 

beklemeden otları sulayan sağanak yağmurları gibi olacaklar” pasajları delil olarak kullanılır. 

Yine Nahum 2/2’de geçen “Çünkü RAB Yakub’un soyunu İsrail’in eski görkemine 

kavuşturacak; Düşmanları onları perişan edip asmalarını harap etmiş olsa bile” ifadeleri de 

bu duruma örnek olarak zikredilir. Hıristiyanlar da Yakub’un dönüşünü Yahudilerin kolektif 

bir biçimde Hıristiyanlığa geçişi olarak algılarlar. Nitekim bu konuda Frank da şöyle bir görüşe 

sahiptir: Kendisi geri dönen gerçek Yakub’tur ve kendisine inananlar ile beraber Edom’un dini 

olan Hıristiyanlığı benimsemelidir (Hacohen, 2019, s. 178; Kalik, 2004, s. 500; Scholem, 1978, 

ss. 292-293). 

Frank’ın mesih anlayışı, Sabetay Sevi ve Baruhya Roso’nun mesih anlayışından farklıdır. 

Bilhassa Frank’ın kadın figürüne verdiği merkezi rol, bu farklılığın en dikkat çekici boyutudur. 

Frank, geleneksel Kabala ve önceki mesihi hareketlerinin, eril ve dişil tanrısal unsurların 

birleşmesine dair anlatılanların eksik kaldığını ifade eder. Ona göre, Zohar’da Yakub, 

Rebeka’nın yardımıyla Esav’ın (yılanın) kurnazlığını alt ederek, Adem’in rolünü üstlenir ve bu 

durum da Tanrı ile dişil yönü olan Şekina’nın birleşmesini mümkün kılar. Ancak Frank’a göre, 

bu anlatılar yalnızca eril figürlere odaklandıkları için yetersizdir. Ona göre, kurtarıcı birliğin 

tam anlamıyla gerçekleşebilmesi için sadece yeni bir Adem-Yakub değil, aynı zamanda yeni 



86 
 

bir Havva-Rahel’e de ihtiyaç vardır. Frank, Sevi’nin İslam ile olan ilişkisini de bu bağlamda 

eleştirir; çünkü İslam’da dişil bir tanrısal varlık bulunmadığından, Sevi mesih görevi 

tamamlayamamıştır. Bu nedenle Frank, kurtarıcı kadın figürünü merkeze koyar. Bakire 

Meryem’de örneklenen ve Black Madonna’da cisimleşen Bakire, Frank’ın mesih modeli olur. 

Frank, yeni Adem-Yakup, kızı Eva ise Bakire, yeni Havva-Rahel idi. Böylece Frankist teolojide 

ilk kez kadın, sadece pasif bir sembol değil, mesihi kurtuluşun aktif ve vazgeçilmez parçası olur 

(Hacohen, 2019, s. 181-182; Rapoport-Albert, 2011, ss. 175-236). 

3.3.2. On İki Kardeş – On Dört Cariye İnancı  

   Yahudilikte var olan Yakub’un 12 soy ağacı önemlidir. Talmud’a54 göre İsrail halkının 

“kardeşlik” anlayışı, Yakub’un on iki oğluna dayanmaktadır. Yakub’un on iki soy ağacı; 

Ruhen, Şimeon, Levi, Yahuda, Dan, Naftali, Gad, Aşer, İssakar, Zebulun, Yusuf, Ben-

oni/Benyamin şeklindedir. Yakub ve oğullarının aile içi ilişkileri, hem Yahudi aile hukuku ve 

ahlak inancını hem de dini-siyasi yaşamını etkilemiştir. Ayrıca onlar Yakub’un seçilmişliğini 

İsrail halkına aktaran atalardır. Talmud55 bununla ilgili şöyle der: “İsmail, İbrahim’den geldi; 

Esav ise İshak’tan geldi fakat Yakub’dan gelen on iki atanın hepsi kusursuzdu.” Böylece 

Talmud, hem Yakub’un İbrahim ve İshak’a karşı üstünlüğünü hem de İsrailoğullarının diğer 

halklara rağmen seçilmişliğinin önemine dikkat çekmektedir (Aykıt & Kurt, 2020, s. 158; 

Çınar, 2018, s. 141). 

Frank, Hıristiyanların yoğun olarak yaşadığı İvanya’da kaldığı süre boyunca 

Hıristiyanlıktaki havari anlayışından etkilenerek taraftarlarından 12 kişiyi kardeş (Havari) 

olarak seçer. Tören, Frankistlerin din değiştirmesinden yaklaşık iki ay önce gerçekleşir. Bu da 

Frank’ın İsa’yı taklit etme veya onunla özdeşleşme konusundaki fikirlerinin Hırisitiyanlığı 

benimsemeden önce de var olduğunu gösterir. Ayrıca bu durum, Sabetaycılık’ta da vardır. 

Nitekim Sevi de taraftarlarından on iki kişi seçer. Seçilen on iki kişi, her ne kadar İsrail’in On 

İki Kabilesini temsil etme ihitmalini düşündürse de İsa’nın seçtiği on iki havariye de bilinçli bir 

gönderme olarak düşünülebilir (Maciejko, 2012, s. 127; Rapoport-Albert, 2011, ss. 158-163; 

Scholem, 1978, s. 294). 

Frank’a göre İsa’nın kendisi mesih değildir. Yahudilerin onu kabul etmemesini delil 

olarak ileri sürmektedir. Bu konudaki görüşünü şu şekilde ifade eder:  

                                                             
54 Bava Batra, 8/110b. 
55 Şabat, 22/145b. 



87 
 

Size Lvov’dan Varşova’ya ilk seyahatimde aklımda neler olduğunu açıklayacağım. Herkes 

sizi kardeş olarak seçtiğime şahitlik etti. Etrafımdakiler bana, ‘Ne yapıyorsun?’ diye sorarlardı. Ben 

ise ‘Ben İsa’yım ve bunlar da benim kardeşlerim (havarilerim) derdim. Sizi kiliseye götürürdüm ve 

orada her şeyi kırarak, ‘İsa, mesih değildir, çünkü eğer mesih ise o zaman kendisi gibi Yahudiler 

tarafından öldürülmezdi (The Collection of the Words of the Lord § 1293). 

On iki kardeşin (havari) isimleri Simun Petrus (iki), Büyük Yakub, Küçük Yakub, 

Bartalmay, Luka, Taday, Matta, Yuhanna (iki), Andreas ve Pavlus’tur. Görüldüğü üzere 

Frank’ın kardeşlerine verdiği bazı isimler Hıristiyanlıktaki Havarilerin isimleri ile benzerlik 

gösterir. Ancak Filipus, Tomas ve Kenanlı Simun (Yurtsever Simon)  yerine, Yuhanna ve 

Petrus isimlerini ikişer defa ve farklı olarak Luka isimli bir havariyi zikretmektedir (Maciejko, 

2006, s. 40).  

İsa’nın on iki havarisi Sinoptik İncillerden Markos 3/14-19 ve Matta 10/2-4’te şöyle 

geçmektedir: “Birincisi Petrus adıyla bilinen Simun, onun kardeşi Andreas, Zebedi'nin oğulları 

Yakup ve Yuhanna, Filipus ve Bartalmay, Tomas ve vergi görevlisi Matta, Alfay oğlu Yakup ve 

Taday, Yurtsever Simun ve İsa’ya ihanet eden Yahuda İskariot.” 

Yeni Ahit’te havari kavramı insanların, Tanrı’nın buyruklarına inanmaları için 

gönderilen ve Tanrı’nın otoritesini temsil eden kişiye verilen isimdir. Havari, Yahya’nın vaftiz 

döneminden başlayarak İsa ile beraber olup İsa’nın dirilişine şahit olmak ve İsa’nın ismini 

duyurmak için vazifelendirilmiş kişidir. Luka İncili ve Resullerin İşleri’nin yazarı Luka on iki 

havariyi tarihi İsa’nın havarileriyle sınırlamış ve bu bağlamda Pavlus’a havari unvanının 

verilmesini reddetmiştir. Fakat Luka, Resullerin İşleri 14/4; 14/14’te Pavlus’tan havari olarak 

söz etse de bu kullanım havari kavramının ifade ettiği anlamdan farklı olarak herhangi bir elçilik 

vazifesi manasında kullanılmıştır (Aykıt, 2006, ss. 49-50).  

Hıristiyanlıkta havari kavramına çokça önem verilmesinin nedeni, Pavlus’un havariliği 

ile ilgili yaşanan tartışmalardır. Zira Resullerin İşleri 1/21-22’deki ifadeler havari olabilmenin 

ölçütleri olarak kabul edildiği takdirde Pavlus havari olarak kabul edilemez. Pavlus, 

Hıristiyanlığı benimsedikten sonra elçilik yapmaya başlar. Pavlus’un I. Korintliler’e Mektuplar 

1/1’de “Tanrının isteğiyle Mesih İsa’nın elçisi olmaya çağrılan ben Pavlus” yer alan havari 

kelimesi, kendi havari anlayışının Luka’dan farklı olduğunu gösterir. Nitekim Pavlus, Şam 

vizyonundan sonra havari kavramına İsa dönemindeki manasından biraz farklı bir anlam 

vererek kendini elçi ilan eder. Ayrıca Pavlus, kendisini gentilenin (Yahudi olmayanların) elçisi 

olarak sunar (Aykıt, 2006, ss. 49-53; Taşpınar, 2011, s. 182).  



88 
 

Frankistlerin Hıristiyanlığa karşı tutumu birçok bakımdan Hıristiyan misyonerlerin 

Yahudiliğe karşı tutumunun aynadaki yansımasıdır (Maciejko, 2006, s. 41). Frank’ın 

havarilerden birine Pavlus ismini vermesi onu Kanonik Hıristiyanlığın dışına çıkarmaktadır. 

Nitekim mistik tecrübe yaşayan Pavlus, Frank için önemli kabul edilmektedir. Frank’ın on iki 

havarinin isimlerini değiştirmesi de bu bağlamda ilgi çekicidir. Zira kendisinin kilise içerisinde 

ayrı bir yere sahip olduğunu vurgulayan Pavlus da görüşlerini yaymak için Korintoslular’a I. 

Mektup 9/19-22’de şöyle der:  

Ben özgürüm; kimsenin kölesi değilim. Ama daha çok kişi kazanayım diye herkesin kölesi 

oldum. Yahudileri kazanmak için Yahudilere Yahudi gibi davrandım. Kendim şeriata bağlı 

olmadığım halde, şeriata bağlı olanları kazanmak için onlara şeriata bağlıymışım gibi davrandım. 

Güçsüzleri kurtarmak için onlarla güçsüz oldum. Ne yapıp yapıp bazılarını kurtarmak için herkesle 

her şey oldum. 

Hıristiyanlıktan farklı olarak Frank, on iki kardeşin yanı sıra cariyeleri olarak hizmet 

etmeleri için on dört kadın temsilci (kız kardeş) de seçer. Frank ilk olarak yedi kız kardeş seçer. 

Seçtiği kişilere verdiği isimler Eva, Sara, Rebeka, Batşeba, Rahel, Lea ve Şunemli Avişak’tır. 

Frank’ın seçtiği diğer yedi kişinin isim listesi mevcut değildir. Frank’ın kız kardeş seçmesi, 

Ester Kitabı 2/9’da da ifade edildiği üzere Ahaşveroş’un Ester’e verdiği yedi hizmetçiyi 

sembolize ettiği düşünülmektedir. Nitekim Frank kariyerine Ester’in kardeşi olduğunu iddia 

ederek başlar. Ester, Sevi’nin kendisini taklit ettiği bir karakter olarak kabul edildiği için 

Sabetaycılar, Sevi’yi Tanrı’nın dişil yönü olarak sunarlar. Bu durum mesihin kadın olabileceği 

düşüncesinin de önünü açar. Bu bağlamda Frank’ın sembolik olarak hem Sevi’nin hem de 

İsa’nın kardeşi konumunu üstlendiği ifade edilebilir. Nitekim Frank, kendisini Sabetaycılık ile 

Hıristiyanlık arasında bir figür olarak görür (Maciejko, 2012, ss. 132-133). 

Sabetayist Baruhya Roso ile başlayan cinsel ayinler kardeşler ve kızkardeşler arasında 

da devam eder. Bu şekilde hareket etmeye alışık olan Frankistler, Frank’ın bu uygulamasını 

kınamazlar (Scholem, 1978, s. 294). Frank, Polonya’da sorguya çekildiği zaman, ona ‘Onlara 

kızkardeşlerim dediğin halde onlarla nasıl bu şekilde yakın olabiliyorsun?’ diye sorulur. Bu 

bağlamda Frank, İbrahim ve Sara’nın Mısır topraklarını ziyaret ettiklerinde birbirlerine kardeş 

ve kızkardeş dediklerini belirtir (The Collection of the Words of the Lord § 375).56 Dolayısıyla 

Frank, kardeşler ve kız kardeşlerin diğer insanlar gibi yargılanmaması gerektiğini belirtir. Zira 

onlar, cinsel yasaklardan muaf olmalıdır (Michaelson, 2022, s. 94).  

                                                             
56 Yaratılış 12/10-13. 



89 
 

Frank’a göre on dört kız kardeş, dünyada var olan yedi gizli krallık ve bu yedinin 

haricinde var olan yedi krallıkla ilişkilidir. Ancak Frank’ın mistik teolojisinde her şey bir “alt 

ve üst sefira”ya sahip olduğu için krallıkların sayısı da iki katına çıkar. Frank bunu, 

Sabetaycıların üst ve alt tehiru57 doktrinine bir gönderme olan ‘tahira’ ile ilişkilendirir (The 

Collection of the Words of the Lord § 468). Ancak Frank, tahira kelimesinin, krallıkların gizli 

kapılarını ifade eden Yidişçe ‘thieren’ kelimesi ile ilişkili olduğunu dile getirerek kelimeyi 

yeniden yorumlar. On dört kız kardeş, krallıklarının taçlarını teslim edecek olan on dört üstün 

hükümdarla birleşmek için seçilir. Bu sebeple Frank on dört kadını temsilci olarak seçer 

(Michaelson, 2022, ss. 166-167; The Collection of the Words of the Lord § 305). 

Frank’ın taraftarlarından bir kısmını seçerek grup oluşturmasında birkaç neden vardır. 

Bu gruplar ilk olarak kendi aralarında yardımlaşma ve birbirlerini korumakla görevlidirler. 

Böylece Frank’ın yakın taraftarları birbirlerini rahat bir şekilde gözetleyebilme imkanı elde eder 

(Lenowitz, 2011, s.284). Hıristiyanlığı benimseyen kardeşler, Yahudilik ve Hıristiyanlığı 

aşarak Frank’ın Das (Da’at) adını verdiği gizli, yeni bir din oluşturmakla da görevlidirler. Bu 

grup ayrıca ölümsüzlüğün sırlarına erişmek, Frank’ın kendi ikizi olarak bahsettiği Büyük 

Birader ve onun maiyeti ile olan birliği aramak ve dünyada gücü elde etmekle de görevlidirler 

(Lenowitz, 1998, s. 173; Michaelson, 2022, s. 92).   

3.4.BAKİRE MERYEM VE EVA FRANK 

Frankistlerin teolojisindeki mesih anlayışı, geleneksel Yahudiliğin mesih anlayışıyla 

uyuşmaz (Michaelson, 2017, s. 352). Frank, kurtuluş için hem Şekina’nın hem de Bakire’nin 

aynı anda enkarnasyonu olan ve mesihin olma kapasitesine sahip ‘gerçek’ bir kadını arar 

(Maciejko, 2011, ss. 171-172; Rapoport-Albert, 2011, ss. 184, 234-235; The Collection of the 

Words of the Lord § 552, § 609).  Frank, taraftarlarının Częstochowa’daki Black Madonna 

ikonası ile ‘Bakire’ye (Şekina) ulaşacağını iddia eder. Częstochowa’da kaldığı süre boyunca 

Frank, burada Black Madonna ikonasının yüce Bakire’nin gizli özünü temsil ettiği için 

tapınıldığını fark eder ve bu ikona aracılığıyla Kutsal Bakire’yi yani Şekina’yı ve dolayısıyla 

kendi kızını özdeşleştirir (Lenowitz, 1998, s. 185; Maciejko, 2011, s. 176; Rapoport-Albert, 

2011, ss. 185, 194, 224). 

Frank, kurtarıcı Bakire’nin kendi kızı Eva’da reenkarne olduğu fikrini savunduğu andan 

itibaren, Bakire kültü taraftarlarına yaptığı hitaplarda sık sık bundan bahsetmiştir. Bakire kültü 

                                                             
57 Tehiru: Yaratılışın başlangıcında Ein Sof’un kendi içine çekilmesiyle (zimzum, daralma) dışarda boşluk bir alan oluşur. 
Tehiru adı verilen bu boş alan yaratılışın bütün formlarının var olacağı imkanlar alemidir. Her şey tanrının ‘büzülmesi’ ile açığa 
çıkan bu boş alanda var edilecek. Böylece tehiru, sefiraların kırılmasının bir ürünü olarak üst ve alt dünyalara bölünür (Demirci, 

2015, s. 36). 



90 
 

ayrıca Frank’ın faaliyetlerinin ilk zamanlarında yüce alemlerdeki bir nevi ikizi olarak 

yorumladığı, kendi mesihi rolünü üstlenen, insanüstü ve her şeye gücü yeten Büyük Birader ile 

bu inanç rekabet eder hale gelmiştir (Rapoport-Albert, 2011, ss. 204-205). 

3.4.1. Şekina ve Bakire Meryem Kültü 

3.4.1.1. Yahudilikte Şekina İnancı  

Aramice şekinta (shekhinta) kelimesi, tam anlamıyla içeride bulunmak veya mevcut 

olma anlamına gelen soyut bir isimdir. Somut anlamda ise ilk olarak Tanah’ın Aramice çevirisi 

olan Targum’da, insanların algılayabileceği belirli bir yer veya belirli bir olay sırasında 

Tanrı’nın mevcudiyeti kavramını ifade etmek için kullanılır. Örneğin varlığı M.S. II. yüzyıla 

dayanan Targum Onkelos’un tercümesi, Çıkış 25/8’de geçen ‘Aralarında yaşamam için bana 

kutsal bir yer yapsınlar’ ifadesini ‘Ve adıma bir mabet yapsınlar; ta ki varlığım şekinti 

(shekhinti) aralarında dursun’ biçiminde aktarır (Etheridge, 1865, s. 527). 

Tanrı’nın yeryüzünde ikamet etmesinin tasvirleri zamanla antropomorfik görünüm 

kazansa da erken dönem kaynaklarda Şekina’nın cinsiyeti belirtilmez. Ancak Şekina kelimesi 

dişil formda olduğundan Kabala’da Tanrı’nın dişil yönünün ete kemiğe bürünmüş hali olarak 

kullanılmaya başlanır. Bu bağlamda Kabala’nın etkisi ile beraber XII. yüzyılın sonu ve XIII. 

yüzyılın başlarında Şekina ilk defa dişi bir figür olarak betimlenir. Kabala’nın kullanımı arttıkça 

Şekina, yeryüzündeki kadınlarda reenkarne olarak İlahi Kadın haline gelir. Frank’a göre Şekina 

artık gizli olmayan, bilakis insan formunda tüm insanlara genç bir bakire olarak görünür. 

Nitekim İbrahim zamanında Sara, İshak zamanında Rebeka, Yakub zamanında ise Rahel Şekina 

olarak kabul edilir. Frank’a göre,  İbrahim, İshak ve Yakub Şekina’yı kurtarmak için çabalasalar 

da başarısız olurlar (Čtvrtníčková, 2006, s. 20; Gikatilla, 2023, s. 415; Mandel, 1979, s. 43).  

Erken dönem Rabbinik literatürde de Şekina aynı anlamda kullanılır. Babil Talmudu 

Megilla 29a’da ve Roş Haşanah 31a’da Şekina’dan, inşa edilen iki Kudüs Tapınağı’nda da 

yaşayan ve İsrailoğulları’nın Mısır ve Babil sürgünlerinde yanında olan ilahi varlık olarak 

bahsedilir. İkinci Tapınak yıkıldıktan sonra Şekina, mesih geldiğinde geri dönmek üzere 

sürgüne giderek kendini gizlemeye başlar (Maciejko, 2011, s. 171). 

3.4.1.2. Şekina İnancının Hıristiyanlık ile İlişkisi 

Frank’ın teolojisinde Şekina zamanla “Bakire” haline dönüşecek ve böylece Frank 

Şekina’yı zamanla Hıristiyanlıktaki Bakire Meryem Kültü’ne uyarlayacaktır. Frank’a göre 

kurtuluş çağı Şekina’nın kurtarılması ile başlayacaktır. Ancak Sabetay Sevi ve Baruhya Roso, 

Şekina’yı kurtarmak için saklandığı Katolik Kilisesi’ne katılmamışlardır. Bu bağlamda Frank, 



91 
 

Sevi’nin ‘Birinci’ ve Baruhya Roso’nun ‘İkinci’ kurtarıcı olarak isimlendirilmesini, ikisinin 

kendisi için gerekli yolu hazırlamasına bağlar. Nitekim Sevi, Şekina’nın artık Yahudilikten 

ziyade İslam’da aranmasını söyleyen ilk kişidir. Baruhya Roso ise Şekina’nın Hıristiyanlıkta 

aranması gerektiğini ileri süren ilk kişidir. Frank da kurtuluşu gerçekleştirmek ve Black 

Madonna’da saklı olan Şekina’yı ortaya çıkarmak için, Edom’un kutsal bilgisi (da’at ha-kadoş 

el Edom) adını verdiği Katoliklikte aranaması gerektiğini söyler (Mandel, 1979, s. 70).   

Geleneksel Kabala’da, sürgün olgusunu Tanrı’nın erkek ve dişil yönlerinin birbirinden 

ayrı olmasına bağlamak ve mesih çağını bu iki yönün birleşimi olarak tasvir etmek yaygın bir 

söylemdir. Bu bağlamda Frank, Tanrı’nın dişil yönünün bir insanda ete kemiğe bürünerek 

enkarnasyonunu savunur. Frank, Tanrı’nın dişil yönünü Hıristiyanlıkta keşfeder. Onun 

öğretilerine göre Rabbinik Yahudiliğine kıyasla Hıristiyanlığın göreceli üstünlüğü tam olarak 

Meryem Ana kültününün yüceltilmesinde saklıdır ve bu kültün Yahudilikte herhangi bir 

eşdeğeri de yoktur (Maciejko, 2012, s. 129). 

3.4.1.3. Frankistlerde Şekina İnancı  

Kabala’da yer alan Sefirot doktrini, Frankistlerin teolojisinde de ön plandadır. 

Sefirotların en önemlilerinden biri de Sefira Malkut’tur.58 Ancak Frankistlerin teolojisinde 

Sefira Malkut kavramı yerine Şekina ismi tercih edilir. Frankizm’de Şekina’ya Ebedi Bakire, 

Göklerin Kraliçesi veya Hayırsever Kadın da denilir. Nitekim Şekina, Frankistler için önemli 

bir figürdür. Zira insan sadece Şekina ile Sefirot alemine mistik anlamda bir giriş yapma fırsatı 

bulur. Tıpkı kabuğun meyveden önce gelmesi gibi yalnızca Şekina aracılığıyla Tanrı’ya açılan 

kapıya erişilebilir. Tanrı ile Şekina’nın birliği ile ilahi dünyada tam bir birlik sağlanmış olur 

(Čtvrtníčková, 2006, s. 20; Tokarczuk, 2024, s. 517). 

Frankizm’de Şekina, Bakire kavramı üzerinde belirgin bir etkiye sahiptir. Nitekim 

Frank, Bakire’ye atıfta bulunmak için Şekina kavramını kullanır. Frankizm’de Bakire, 

Şekina’nın isimlerinden olan ‘şoşana’ (shoshanah) (zambak) olarak da tanımlanır. Tıpkı Malkut 

sefirasının sefirot dünyasına açılan kapı olması gibi Şekina da diğer dünyaya açılan kapıdır 

(The Collection of the Words of the Lord § 410). Bu bağlamda Frank’ın seçtiği Kardeşler, 

Şekina’nın kanatlarının altına sığınırlar (The Collection of the Words of the Lord § 1052; 

Michaelson, 2022, s. 130).  

Franksitlerin teolojisinde Bakire, Frank’ın üstün ve model olarak yöneldiği Büyük 

Birader’in kadın karşılığıdır. Nitekim Frank’ın kendi ikizi Büyük Birader olduğu gibi Eva’nınki 

                                                             
58 Sefira Malkut: Kabala’ya göre içinde yaşadığımız aleme malkut denir (Scholem, 1978, s. 170). 



92 
 

de Bakire’dir (Lenowitz, 2011, s. 287). Frank, kendi teolojisinde Bakire inancını oluştururken 

Częstochowa’daki Black Madonna ikonası ile Meryem Ana kültünden güçlü bir şekilde 

etkilenir. Frank, onun Tanrısallığın bir unsuru olduğunu iddia ederek Şekina’nın gerçek 

meskeninin Black Madonna ikonası olduğunu ifade eder (Čtvrtníčková, 2006, s. 20). Frank’ın 

Częstochowa’ya hapsedilmesinin kurtuluş açısından anlamı, Bakire’yi ikonadan kurtararak 

Tanrı’nın dişil yönünü açığa çıkarmaktır. Buna göre Bakire kurtulduğunda Frankistleri başka 

bir Bakire’ye götürecektir. Söz konusu bu bakire ise Frank’a göre gerçek bir insan bedeninde 

reenkarne olan kızı Eva Frank’tır (Maciejko, 2011, ss. 176-177).  

Frankistlerin teolojisinde Bakire sembolizmi, Rahel ile de ilişkilendirilir. Örneğin 

Frank, “Peki, atalarımıza Yakub’un ölmediğini söylemeleri de nereden çıktı? İbrahim’in ve 

İshak’ın kuyu kazdığını, Yakub’un ise kuyunun başına geldiğini görürler. Yakub burada 

Rahel’in sadece suretini görmesine rağmen orada ölümsüzlüğü bulur. Bu sebeple Yakub 

kuyuda Rahel’in suretini gördüğü için sonsuza dek yaşar” der (The Collection of the Words of 

the Lord § 240). Böylece Frankistlerin teolojisinde Bakire, ölümsüzlüğü simgeleyen Rahel 

karakteriyle de ilişkilendirilir (Michaelson, 2022, s. 130). 

Frank’a göre İbrani ataların kendi görevleri hakkında bir görüşleri yoktur.  Oysa ataların 

tüm çabaları, tüm hayatın bağlı olduğu ve her türlü kötülükten koruyan o Bakire’yi takip etmek 

olmalıdır. Belki de aralarından bazıları aradıklarının Bakire olduğunu biliyorlardı. Nitekim 

Yakub’un Rahel’i kuyunun yanında bulması gibi Musa da kuyuya vardığında Bakire ile 

karşılaşmıştır (Tokarczuk, 2024, s. 517). 

Geleneksel Yahudilik anlayışının tersine Frank, mesihin kadın olacağını savunur. 

Nitekim Frank’a göre her şeyin temeli dişil ilkedir. Böylece Frank mesihçilik anlayışına radikal 

bir yenilik getirir. Frank bu durum ile ilgili “Siz mesihin erkek olacağını düşündünüz ancak bu 

mümkün değildir. Gerçek mesih, Bakire-Şekina’dır. Davud ve Sevi, Şekina’ya giden gerekli 

yolu hazırlamak için gelseler de başarılı olamadılar. Bu sebeple ben, yarım kalan işi 

tamamlamak için gönderildim” der (Tokarczuk, 2024, s. 517; The Collection of the Words of 

the Lord § 1051).  

Frank’a göre Mısır esaretinden insanların bir kısmının kurtarılmasının nedeni onları 

kurtaranın bir erkek olmasıdır. Ancak gerçek ve tam kurtuluş bir Bakire sayesinde 

gerçekleşecektir. Söz konusu bu Bakire, Jasna Gora Bakiresi’nin parlayan yüzündeki 

Şekina’dır. Frank’a göre Davud ve Sabetay kendilerinde gizli olan dişil bir yöne sahiplerdi ve 

kurtuluşun gerçekleşmesi için bu dişil yönün gizli olmaması gerekirdi. Bu sebeple kurtarıcı bir 

kadın olmalıdır. Dünyanın başlangıcından itibaren bu Bakire Frank’a adanmıştır, çünkü onu 



93 
 

tam anlamıyla yalnızca o koruyabilcektir (Čtvrtníčková, 2006, s. 20; Tokarczuk, 2024, ss. 330-

331). 

Frankistlerin teolojisinde mesihlik, başlangıçta hareketin lideri olan ve Frank’ın 

metafizik anlamda ikizi olarak kabul edilen Büyük Birader’in kişilik kültü olarak ortaya çıkmış 

olsa da zamanla Frank kendisinde toplanan tüm dikkati ve adanmayı Tanrı’nın dişi 

reenkarnasyonuna, yani kızı Eva Frank’a yönlendirir. Bu sebeple Frankistlerin teolojisinde 

merkezi figür, Panna olarak isimlendirilen ve gerçek mesih olan Bakire’dir (Rapoport-Albert 

2011, s. 204). 

3.4.2. Kutsal Kadın Eva Frank  

Frankist hareketin gelişim aşamasında Frank’ın eşi ve iki oğlu harekette önemli bir rol 

oynamamıştır. Frank, halefi olarak kızı Eva Frank’ı (ö. 1816) seçer. Frankistlerin Hıristiyanlığa 

geçişiyle tanınmış olan Eva Frank, hareketin teolojisinin oluşumunda önemli bir şahsiyet ve 

seçkin bir figürdür (Idel, 2007, s. 474). Eva Frank’ın aristokrat tavırları ve Fransızca’daki 

ustalığı, sosyal statü bakımından özellikle Polonya’yı terk edip batılı soylu aileler ile bağlarını 

güçlendirerek Frank’ın misyonunun gerçekleşmesinde çok yardımcı olur. Teolojik açıdan ise 

cinsiyeti, yani Frank’ın Eva’yı Tanrısallığın dişil yönünü yansıtan bir figür olarak görmesi, 

Frank’ın teolojisini oluşturmada yardımcı olur (Idel, 2019, s. 181; Lenowitz, 2011, s. 282).  

Frank hem Yahudiliği hem de İslam’ı kadına verdikleri değer açısından eleştirir. 

Hıristiyanların ise sahip oldukları Bakire kültünü kusurlu bulur. Nitekim Hıristiyanlar için 

Meryem Ana, ilahi enkarnasyonun insan bedenine girmesine aracılık etmesi yönüyle yüce bir 

insandır. Ancak Frankist teolojide Eva, bizzat tanrısallığın ete kemiğe bürünmüş halidir 

(Maciejko, 2011,s. 176).  Bu bağlamda daha da ileriye giden Frank, kızı Eva Frank’ı hem Mesih 

hem de Bakire olarak tanıtır. Bu durumda Frank, Eva’yı tıpkı Meryem gibi saflığın ve sevginin 

kapsayıcı bir kişiliği ve insanlığın güçlü bir temsilcisi olarak resmeder (Lenowitz, 1998, s. 188). 

Zohar I, 145b ve146a’da erkek ve dişi olmak üzere ikili mesih çifti fikrine gönderme 

yapılır. Zohar’da geçen bu ifadelerin etkisi altında kalan Frank, kendi teolojisinde bir erkek ve 

bir kadında enkarne olan ikili mesih anlayışına yer verir (Rapoport-Albert, 2011, ss. 157-179, 

233; The Collection of the Words of the Lord § 143). Bu ikili mesih anlayışında Frank, Davud 

oğlu Mesih rolünü üstlenmez. Aksine gerçek dişi bir mesihin habercisi olarak Yusuf oğlu Mesih 

rolünü üstlenir. Bu bağlamda Frank kendi ilahi misyonu ile ilgili iddialarda bulunur. Büyük bir 

savaşın yaklaştığını ve Hıristiyanlığın devrilmesinin yakın olduğunu iddia eder. Nitekim 

Frank’a göre kendisi Tanrı’nın seçilmiş elçisidir. Yaklaşan kıyameti önceden haber verecek ve 



94 
 

Sabetay Sevi’nin aksine kendisi başarılı olacaktır. Böylece tıpkı Yusuf oğlu Mesih’in yapacağı 

gibi Frank da gerçek mesih olarak gördüğü kızı Eva Frank’ın yani ‘Bakire’nin yolunu hazırlar 

(Čtvrtníčková, 2006, s. 21; Goldish, 2011, ss. 25-27). Bu durum, Frank’ın geleneksel 

Yahudilikte var olan toplumsal cinsiyet normlarını tersine çevirme eğiliminin radikal bir ifadesi 

olacaktır (Rapoport-Albert, 2011, ss. 175- 179).  

Tanrısallığın dişil güçlerinin yani mesihin ruhunun yer aldığı ilahi alemin ‘en alt’ alemi 

olan Malkut Sefirası’nın, eril güçlere kıyasla doğrudan fiziksel dünyayla bir bağı vardır. Bu 

bağ, kurtuluşun anahtarıdır. Zira kurtuluş, alt ve üst alemlerin birleşmesi olarak görülür. Üst ve 

alt alemlerin birbirine değdiği yer, tam da Tanrısallığın dişil güçlerinin sorumluluğunda olan 

alandır. O halde, mesihi çağda, somut bir bedende tezahür eden Tanrısallığın, dişil güce sahip 

olması şaşırtıcı değildir. Böylece dişil güçler, tıpkı Hıristiyanlıkta Bakire’nin gerçek bir kadın 

figüründe yani Meryem’de tezahür etmesi gibi Frankizm hareketinde de Bakire, Eva’da tezahür 

eder. Frank’a göre Tanrısallığın dişil güçleri ile uyuşmayan Sabetay Sevi, mesihi faaliyetlerinde 

başarıya ulaşamaz. Nitekim Sabetay Sevi’nin sadece erkekler için bir din olan İslam’ı 

benimsemesi, kendisinin mesih vaadini yerine getirememesine neden olur (Rapoport-Albert, 

2011, ss. 208-209). 

Eva Frank’ın Yahudi ismi, Rahel’dir. Rahel ismi, Şekina’nın en yaygın isimlerinden 

biridir. Nitekim Şekina; İbrahim zamanında Sara, İshak zamanında Rebeka, Yakub zamanında 

ise Rahel’dir. Frankistlerin teolojisinde kurtuluş, sıklıkla Rahel ve eşi Yakub’un birleşmesi 

olarak tasvir edilir (Scholem, 1991, s. 145,183). Frankistlere göre beşeri ve ilahi tabiata sahip 

olan Yakub ve Rahel, Adem ve Havva’nın göksel birleşmesini örnekleyerek kendilerini eril ve 

dişil tanrı olarak kabul ederler. Ayrıca Frankist teolojiye göre Yakub ve Rahel’in gelişi, Adem 

ve Havva’nın düşüşünün üstesinden gelecektir ve hem ruhsal hem de fiziksel olarak sonsuz 

yaşamı getirecektir (Hacohen, 2019, ss. 181-182).  

Rahel, Bakire’nin hipostazını belirtmek için kullanılan isimlerden biridir. İbrani 

atalardan Yakub, bir kuyu aradığında kuyunun İbrahim ve İshak tarafından zaten kazılmış 

olduğunu görür. Yakub kuyunun başında Rahel’i bulur. Ancak Frankistlere göre bu Rahel 

mükemmel olan Rahel değildir. Nitekim Frank, Częstochowa’daki Black Madonna’nın 

arkasında gizlenmiş olan Bakire’nin yanısıra, kurtarıcı, güzel ama korunaklı ve bulunması 

kolay olmayan bir ‘Gerçek Rahel’i bulur ki o da kızı Eva Frank’tır (Lenowitz, 2011, s. 295). 

Ḥokhmah veya diğer adıyla Sophia’nın Kabala’daki Şekina fenomeni ile bağlantısı 

vardır. Bu bağlantı Frankistlerin teolojisinde önemlidir. Nitekim Eva’ya vaftiz sırasında Sophia 

ismi verilir. Sophia ismi, Tanah’taki İlahi Bilgelik figürüyle yani Tanrı’nın ilk yarattıkları ile 



95 
 

ilişkilidir. Nitekim Frank’a göre Süleyman’ın Özdeyişleri’nde yer alan (8/25) “Dağlar daha 

oluşmadan, Tepeler belirmeden, RAB dünyayı, kırları ve dünyadaki toprağın zerresini 

yaratmadan doğdum” ifadeleri bilgeliğin ezelden beri yaratıldığını ve tüm yaratılışı 

yönlendirdiğini belirtir (Kraushar, 1895a, s. 209).  

Zbiór Słów Pańskich adlı eserde ise Eva Frank için bu iki isimden başka Imość veya 

Jejmość (Majesteleri) ve Hawacza veya Hawaczunia isimleri de kullanılır. Sonuç olarak Eva-

Rahel-Sophia isimleri, sırasıyla İnsanlığın Annesi, İlahi Varlığı ve Tanrı’nın Bilgeliğini temsil 

etme gibi teolojik çağrışımlara sahiptir (Maciejko, 2011, s. 177; The Collection of the Words 

of the Lord § 2197).   

3.5. ŞERİAT VE MASA DUMA ÖĞRETİSİ 

Frank’a göre dini yasa sadece ölüme götürür ve bu sebeple ölümsüzlüğü bulmak gerekir 

(The Collection of the Words of the Lord § 805). Bu bağlamda Frank için tek kurtuluş, 

Sabetayist fikirleri içeren ve herhangi bir dini ve ahlaki unsurdan yoksun olan Edom’un kutsal 

dinindedir. Bu ahlaki yoksunluk durumu, taraftarlarına alaycı bir şekilde kendini ifade eden 

Frank için de geçerlidir. Nitekim Frank, taraftarlarını dünyaya geliş amacının ‘dünyayı bugüne 

kadar var olan tüm yasalardan kurtarmak’ olduğuna inandırır (Dubnow, 1916, s. 219). Mistik 

bilginin (gnosis) ışığı ve sessizliğin yükü altında uçurumun derinliklerinden geçilmesi gereken 

bu yola “Esav’ın yolu” da denir. Bu yol, son Yakub yani Jacob Frank’ın eylemlerini haber veren 

İbrani atalardan Yakub’un izlediği yoldur. Bu hedefe ulaşan kişi, özgür bir hayat yaşar. Zira 

artık bu kişi hiçbir dini yasaya uymak zorunda değildir (Scholem, 1971, s. 171). Scholem’e 

göre Frank, bu görüşleri sebebiyle Yahudi tarihinde görülen en dehşet verici figürlerden biridir. 

Nitekim Frank, gerek tamamen kendi çıkarına olsun gerekse başka sebeplerden ötürü olsun, 

tüm fiillerinde gerçek anlamda sapkın ve aşırıya giden dini bir liderdir (Scholem, 1971, ss. 128-

129).  

 3.5.1.  Frank’ın Nihilist Teolojisi 

Frank’ın benimsediği antinomianizm, Tanah’ın bir yasa olarak konumunu sorgular. 

Tanah’ı, Tanrı’nın anlamsız dini emirlerini kapsayan ve insanlara bu emirleri yerine 

getirmekten başka bir çare bırakmayan amaçsız bir yasa olarak tanımlar (Buber, 1948, s. 16). 

Bu nedenle Frank’a göre din, insanları dolu dolu bir hayat yaşamaktan alıkoyduğu için kötüdür. 

Bu bağlamda Frank, nihilizmden etkilenir. Nihilizm, yaşamın bir anlamı, amacı veya içsel 

değeri olmadığını ve sonuç itibariyle dini yasanın anlamsız olduğunu savunan felsefi bir 

görüştür. Yaşam ile bir fikrin bütün ya da bazı yönlerinin reddedilmesi veya olumsuzlanması 

olarak karşımıza çıkan nihilizm kavramının anlamı; ruh, irade, tanrı, akıl gibi olguların 



96 
 

geçerliliklerinin yitirilmesidir. Bununla beraber nihilizm; nesnelliğin, tarihin ve bilginin 

herhangi bir sonunun olmaması nedeniyle var olan umutsuzluğu ve hayal kırklığını da 

içermektedir (Cevizci, 2005, s. 1234). Yasanın anlamsız olduğunu savunan Frank da aynı 

sebepten dolayı zevke düşkün olan saf hedonist ve hiçbir dini olguya değer vermeyen bir 

nihilisttir (Michaelson, 2017, ss. 339, 342). 

Scholem’e göre Frankizm, dini nihilizmden ibarettir (Scholem, 1971, s. 132). Aynı 

şekilde, Rachel Elior’e göre Frank, geleneksel Yahudiliğin temelini baltalar. Nitekim Frank’ın 

nihilist yaklaşımı anomiye ve anarşiye yol açar. Yine Elior’a göre Frank, nihilist mesihçi ve 

ahlak karşıtı bir vizyona sahip yeni radikal bir Sabetayist harekete öncülük eder. Elior, Frank’ın 

taraftarlarının tamamen kendisine tabi kılındığını da ifade eder. Bu bağlamda Elior, 

Frankistlerin gizlilik, günah, boşa çıkan beklentiler, ceza ve suçluluk ortamında aşağılanmaya 

ve yabancılaşmaya maruz kalan, sosyal olarak izole edilmiş bir grup olduğunu belirterek bu 

görüşe açıklık getirir (Elior, 2008, s. 187). 

3.5.2. Şeriat ve Günahın Kutsanması  

Frank, dünyadaki kötülüklerin günahın varlığına kanıt olduğu şeklindeki geleneksel 

Yahudi inancına karşı çıkar. O daha ziyade günahsız insanların acı çektiklerini ve öldüklerini 

söyleyerek bu dünyanın mükemmel bir dünya olmadığını savunur. Gizli günah ve bu günahın 

cezası fikrini tamamen reddeden Frank’a göre işlenen günahlardan suçluluk duyulmamalıdır. 

Bu bağlamda Frank’ın yeni dini, das/dat ortaya çıkar. Frank, taraftarlarına geleneksel 

Yahudiliğe, Yahudi dini metinlerine ve Yahudiliğe teslimiyet psikolojisine bağlı kalmadıkları 

sürece söz konusu bu yeni dine ulaşabileceklerini ifade eder (Lenowitz, 1998, s. 190). 

Frankizm, dini emirlerin yerine getirilmesinin İsrailoğulları’nın kurtuluşunu 

sağlayacağı görüşünde olan geleneksel Yahudi anlayışından kopuşu temsil eder. Hareketin 

lideri Frank, geleneksel Yahudiliğin sembollerini nihilist bir şekilde yeniden yorumlayarak 

Sabetaycılığın radikal ideolojisini daha da ileriye götürür. Bu bağlamda Frankizm, dini yasalara 

meydan okuma, hahamlık otoritesini yıkma ve dini yaşama ilkelerini reddetme yoluyla 

kurtuluşun gerçekleşeceğini savunur (Engel, 2017, s. 146; Green & Silverstein, 2003, s. 260). 

Frank, İsa’nın dünyayı Şeytan’ın elinden kurtarmak için gönderildiğini söyler. 

Kendisinin ise dünyayı şimdiye kadar var olan tüm dini emirlerden ve kurallardan yani şeriattan 

kurtarmak için gönderildiğini ifade eder. Nitekim Frank’a göre İyi Tanrı yani dünyanın 

yaratıcısı ve yöneticisiyle aynı olmayan gizli Tanrı’nın ortaya çıkması için şeriat ortadan 

kaldırılmalıdır (Buber, 1948, s. 15).  



97 
 

Frank, insanlığa zarar veren, ölüm getiren ve uçuruma sürükleyen tüm dini yasaların 

egemenliğini ortadan kaldırmayı amaçlar. Frankistlerin Hıristiyanlığı benimsemesi, 

Yahudilerin dışlamalarına karşı koruma arayışı olarak açıklanır (Hundert, 2004, s. 157). 

Frank’ın kişinin her dini benimsemesi ve reddetmesi gerektiğine olan inancı da onun Hıristiyan 

olmasının bir gerekçesidir. Amaçları uğruna Hıristiyanlığı kullanan Frank, neticede 

Hıristiyanlık da dahil olmak üzere tüm dinlerin tamamen ortadan kaldırılmasını savunur. İşte 

bu nedenle Frankistlerin teolojisinde ‘Edom'un kutsal inancı’, zamanla Frank’ın oluşturmak 

istediği inancı yani das/dat’ı ifade etmeye başlar (Scholem, 1971, ss. 131, 138-141; Scholem, 

1978, ss. 284, 293-294). Bu bağlamda Frank’a inananların izlemesi gereken ‘gerçek yol’ tüm 

dinlerin yok edilmesinden geçer. Nitekim Frank’a göre Polonya’ya gelmesinin tek sebebi bütün 

dini yasaları ortadan kaldırarak dünyaya hayat getirmektir”  (The Collection of the Words of the 

Lord § 130). Ancak din ortadan kaldırılırsa insanlar gerçekten yaşayabilirler. Frank’ın hedefi, 

yasalara bağlı kalarak uçuruma sürüklenmek değil, zenginlik ve şehvetle dolu bir yaşamı elde 

etmektir (Michaelson, 2022, s. 52). 

Frank, taraftarlarına kutsal olan her şeyi kirletmelerini ve her yasağı tersine çevirerek 

çiğnemelerini emreder. Dolayısıyla Frankizm’de işlenmesi günah olan eylemler apaçık bir 

şekilde işlenir hale gelir. Söz konusu işlenen günah eylemler; Şabat’ın kutsallığını bozma, koşer 

kuralına uymama, var olan oruçları kaldırma ve çeşitli cinsel günahlar gibi önemli dini 

yasaklarla ilgilidir (Feiner, 2010, s. 77, 82). Sonuç olarak Frank’ın Tanah’ta yer alan dini 

emirlerin artık geçerli olmadığı görüşü ile Frankistler arasında ‘günah yoluyla kurtuluş’ olarak 

tanımlanan bir anlayış ortaya çıkar. Ayrıca Frank, herhangi bir kuralın yokluğunun yarattığı 

boşluğu kendi kişiliğiyle doldurur. Böylece Frankistler arasında Frank, itaat ve teslimiyet 

gerektiren ilahi gücün kaynağı olarak görülür (Dubnow, 1903, s. 477; Scholem, 1971, ss. 120-

121). 

Sabetaycılık merkezinde dini doktrinler, törenler ve Kabalistik fikirleri barındırsa da 

toplum hayatına yansıdığında Sabetaycılık esas olarak liberal ve ahlaksız davranışlar yoluyla 

dine karşı bir başkaldırıdır. Frankizm de bu anlamda Sabetayizm’den etkilenir. Nitekim daha 

geniş bir bakış açısıyla bakıldığında Frankizm, dönemin Avrupa toplumunda var olan sefahat 

dünyasına da uygundur. Zira Frankizm, toplumsal denetimden kaçan ve dini yasalara ve ahlaki 

normlara aykırı davranan bireyler için özgürlük ve özerklik alanı sunar (Feiner, 2010, ss. 77-

82). 

Frank, dini kuralları göz ardı ederek hareketi örgütleme ve taraftarlarının üzerindeki 

kontrolünü sağlama açısından önemli sonuçlar elde eder. Frank’ın taraftarlarına dini yasaları 



98 
 

ihlal etme emrindeki amacı, taraftarlarının Yahudiler tarafından kınanarak onları Yahudi 

cemaatinden olabildiğince koparmaktır. Zamanla geleneksel Yahudi toplumundan tecrit edilen 

Frankistler, Frank’ın liderliğine bağımlı hale gelir. Böylece Frank’ın istediği sonuç gerçekleşir. 

Zira sonuç itibariyle hareket içindeki dayanışma, sadakat ve taraftarlarının Frank’a olan 

bağlılığı güçlü hale gelir. Frank’ın bu tutumu, taraftarlarının dini sınırları aşmalarına ve asla 

dini bir topluluğun parçası olmamalarına neden olur (Elior, 2008, s. 187; Levine, 1993, s. 292). 

Frank’ın taraftarlarını ölümsüz bir hayata götürmek için çizdiği yol “V” harfiyle 

sembolize edilir. V doktrinine göre yükselmek için önce alçalmak gerekir. Frank, yükselişten 

önce günaha düşüşün gelmesi gerektiğini vurgular (Lenowitz, 2011, s. 284). Buna göre kişi, 

önce uçurumdan aşağılanmanın en alt seviyesine inmeli, ardından tekrar hayata tırmanmalıdır. 

Frank’a göre, İbrahim, İshak, Yakub, Musa ve Sabetay Sevi bu yolu takip etmeye çalışsalar da 

başarılı olamazlar (Čtvrtníčková, 2006, s. 21).  

Frank’a göre tüm dinlerin ve yerleşik inanç sistemlerinin ortadan kaldırılması, “gerçek 

yol” olarak kabul edilir ve kendisine inananlardan bu yolu takip etmelerini bekler. Frank, 

yıkımın ve kaosun kurtarıcı gücü hakkında şu ifadeleri dile getirir: “Adem’in bastığı yerlerde 

şehirler kuruldu, ama ben nereye ayak basarsam orası yıkıma uğrayacak. Çünkü ben bu 

dünyaya yalnızca yıkmak ve yok etmek için geldim. Ancak benim kurduğum şey sonsuza dek 

kalacaktır.”der (Scholem, 1971, ss. 169-170). 

Frank’a göre insanlık, mevcut düzeni temsil eden ‘kötü’ yasalarla amansız bir savaş 

içindedir. Frank şöyle seslenir: “Size söylüyorum, gerçek birer savaşçı olmak isteyenler 

dinlerini terk etmelidir. Bu da kişinin kendi gücüyle özgürlüğe ulaşması ve Hayat Ağacı’na 

ulaşarak ona sahip çıkması gerektiği anlamına gelir.” Frank başka bir ifadesinde 

ise“Yükselmek için önce alçalmak gerekir. ‘Hiçbir insan dağın eteklerine inmeden bir dağa 

tırmanamaz.’ Bu nedenle, alçalmamız ve en alt basamağa düşmemiz gerekir; çünkü ancak o 

zaman sonsuza tırmanabiliriz.” Bu, Yakub’un gördüğü V şeklindeki merdiveninin Frank’a 

göre mistik bir yorumudur. Ona göre, insan “uçuruma” düşmeli, tüm dünyevi ve dini 

bağlılıklarını terk etmeli ve ancak oradan “Tanrı’nın yardımıyla” yeniden yükselebilir 

(Scholem, 1971, ss. 169-170).  

Frank burada mistik bir dil kullanır. Yakub’un merdiveni ve Hayat Ağacı gibi Kabalistik 

sembollerle insanın iniş-çıkışını ifade eder. Yalnızca alemdeki kötülüklerin hepsi işleyip 

bitirildiğinde mesihi krallık dönemi yaşanabilir hale gelir. Nitekim dini düzeni yıkmak ve 



99 
 

kurtuluşa hazırlanmak için günahın va karanlığın derinliklerine inilmelidir. Frank kendini 

mesihin yerine kızını ise Bakire Meryem’in yerine geçirmektedir. Ancak Frank, İlahi varlık 

olan Meryem’in yerine geçen Eva Frank için Bakire kavramını sembolik olarak kullanmaktadır. 

Bakire sıfatı yalnızca Meryem’e özgüdür. Ayrıca Bakire kültü kadar cinsel ahlaksızlığın da 

Frank’ın teolojisinde önemli olmasının sebebi Frank’ın kötülükleri işleyerek mesihi krallık ile 

vaad edilen iyilikleri bulacaklarını ifade ettiği içindir. 

Frank başka bir ifadesinde: “Bu dünyaya sizi yüceltmek için gelmedim; aksine, sizi 

uçurumun en dibine atmek için geldim. Bundan daha aşağısı mümkün değildir ve insan kendi 

gücüyle tekrar yükselemez; yalnızca Tanrı, kudretli eliyle onu derinliklerden çıkarabilir.” der. 

Uçuruma iniş, sadece tüm dinlerin ve geleneklerin reddini değil, aynı zamanda “tuhaf 

eylemlerde” bulunmayı da gerektirir. Bu da, kişinin kendi benlik duygusunu gönüllü olarak 

aşağılamasını ve tam bir yüzsüzlük haline ulaşmayı zorunlu kılar. Bu hâl ise, ruhun tikkun’u 

(onarım/düzelme) ile bir ve aynıdır (Scholem, 1971, ss. 169-170).  

Bu konuda Frank,  

Size söylüyorum, Yahudiler diğer insanlar tarafından hor görülür. Bana inanan taraftarlarım 

ise Yahudilerden bile daha fazla küçümsenmektedir. Adem’in günahından dolayı dünya sürekli 

olarak daha da aşağı düşer. Kişi ancak en aşağı indiğinde sonsuza dek yukarı çıkmaya başlayabilir. 

Yakub, bu merdiveni görmesine rağmen korkudan aşağıya inmeye cesaret edememiştir, der (The 

Collection of the Words of the Lord § 164, § 542). 

 “V” doktrini, Edom, Şekina ve Das’ın birliğini kapsar. Bu durum ise Frankistlerin 

Edom’a yani onları sürgünden kurtaracak ve Das’a götürecek olan “Bakire”ye (Şekina) 

ulaşmak için vaftiz olmaları gerektiği anlamına gelir. Nitekim Das’a giriş, Frankistlerin 

Hıristiyan topluluğuna karışıp onlar tarafından kabul edildiklerinde başlayacaktır. Bu nedenle 

Tanah’ın geleneksel değerlerinin geçerliliği ortadan kalkar (Čtvrtníčková, 2006, s. 21).  

3.5.2. Masa Duma Öğretisi    

Frank, taraftarlarından Hıristiyanlığa geçmelerini ve bununla birlikte kendilerini 

gizlemelerini de emreder. Bu bağlamda Masa Duma (sessizliğin yükü) öğretisi, Frankistlerin 

Hıristiyanlığa geçişini tüm sonuçları ile beraber çevreleyecek olan sessizliği ifade eder 

(Scholem, 1971, s. 132). Masa Duma, İşaya 21/11’deki  “Duma ile ilgili bildiri: Biri Seir’den 

bana sesleniyor: “Ey gözcü, geceden geriye ne kaldı? ifadesinden bir alıntıdır. Duma, Edom’un 

eşanlamlısı olarak kabul edilir, çünkü İşaya 21/11’de Seir’le paralellik gösterir. Ayrıca Zohar 



100 
 

III, 22a’da pasajda geçen Duma ve Edom kelimelerinin sessizlik anlamında gelen “dom” 

kelimesinden türetildiği ifade edilir (Liebes, 1993, s. 27; Wacholder, 1982, ss. 283-284).  

Duma’nın iki anlamı daha vardır. Buna göre Frankistler insanlardan gelen hakaretleri 

duymalı, onlara katlanmalı ve sessiz kalmalıdır. Bu nedenle Frankistler için Masa Duma, 

hareketin sırlarını kendilerine saklamaları konusunda bir uyarıdır. Duma’nın bir anlamı daha 

vardır: Duma bazen Ruma olarak da okunur. Örneğin Frankistler, Yeşu 15/52’de geçen Duma 

kelimesini Roma olarak ele alırlar. Bu nedenle Masa Duma, Frankistlerin Roma’yı yenilgiye 

uğratma yönündeki kehanetin nihai olarak yerine getirilmesi için bir şifre olarak kullanıldığı da 

söylenir (Wacholder, 1982, ss. 283-284). 

Frank, misyonunun bir parçası olan Masa Duma öğretisi ile taraftarlarını kendi 

öğretilerini sorgusuz sualsiz takip ettikleri bir sürece ve ölümsüzlüğün güvence altına alınacağı 

mitolojik bir dünyaya götürür. Bu süreçte Frank, taraftarlarından kendilerini toplumdan tecrit 

etmeleri, geleneksel Yahudi yaşam biçimini reddetmeleri, Tanah’ı terk etmeleri ve kendi 

emirlerine uymaları konusunda ısrarcı olur (Elior, 2008, s. 186).  

Frank’a göre Frankistler, tüm yasaların ve dinlerin yok edildiği uçuruma girmekle 

yükümlüdürler. Fakat bu yolda ‘Tanrı’ ve ‘güç’ bulunduğu için tehlikelidir. Onlardan kaçınmak 

ve ilerlemek gerekir. Bunu ne Süleyman, ne İsa, ne de Sabetay Sevi başarabildi. Bunu başarmak 

için kişinin tamamen sessiz, hatta gerekiyorsa aldatıcı olması zorunludur (Scholem, 1971, ss. 

170-171). 

Frank, Masa Duma öğretisi ile ilgili,  

Lvov’da vaftiz edildiğimde sana şunu söyledim: Şimdiye kadar her şey yolunda! Ama 

bundan sonrası ancak bir sessizlik yükü! Ağzınızı kapatın!” “Atalarımız her zaman sadece 

konuştular. Konuşmaları onlara herhangi bir fayda sağlamadığı için sonunda başarısız oldular. Ama 

biz sessizliğin yükü altındayız: burada sessiz olmalı ve gerekeni yapmalıyız, der (The Collection of 

the Words of the Lord § 358). 

3.6. KUDÜS VE SÜLEYMAN MABEDİ ANLAYIŞI 

Frank, hiçbir zaman Kudüs’te Yahudi özerkliğini yeniden kurmakla uğraşmaz. Bu 

sebeple Frank, mesihin İsrailoğulları’nı Kudüs’e yerleştirerek burada Süleyman Mabedi’ni 

yeniden inşa edeceği düşüncesini de benimsemez (Goldish, 2011, s. 26). Böylece Frank, Kudüs 

ve Süleyman Mabedi hakkındaki tutumlarıyla geleneksel Yahudilikten ayrılır. (Maciejko, 2011, 

ss. 160-162). Nitekim Frank, dokuz inanç bildirgesinde Kudüs veya Süleyman Mabedi 

hakkında bir beklentisi olmadığını açıkça ifade eder. Zira Frank, Kudüs yerine Polonya 

topraklarının kutsal topraklar olduğunu savunur. Frank’ın en önemli hedefi, Polonya’da 



101 
 

kendisine inananlar ile beraber yaşayacakları küçük bir toprağa sahip olmaktır (Taşpınar, 2022, 

s. 188). 

Frankizm’de tapınaklar tarihsel veya teolojik açıdan ziyade gücü simgeleyen yerler 

olarak görüldüğü için önemlidir (Faivre, 1994, ss. 149-157, 163-176). Yani kutsal tapınaklar, 

dini bağlamı nedeniyle değil de belirli bir gücün var olduğu bir yerde inşa edildiği için kutsal 

kabul edilir. Frank’ın, altınla dolu bir mağaranın tepesine inşa edilen Częstochowa’ya bakışı bu 

şekildedir (Michaelson, 2022, ss. 175-176). Bu konuda Frank, her krallığın güçlü bir figür 

tarafından korunduğunu ifade eder. Bu bağlamda Polonya’yı Częstochowa’daki Jasna Gora 

Manastırı korur (The Collection of the Words of the Lord § 85). 

Adem’in işlediği günah ile beraber Şekina göğe yükselmiştir. İbrahim, İshak, Yakub ve 

Musa’nın yükselişi ise Şekina’yı tekrar yeryüzüne yakınlaştırır. Frank’a göre gerçek Siyon 

Dağı, Şekina’nın meskeni olan Częstochowa’dadır. Bu bağlamda Şekina’nın yeryüzünde ortaya 

çıkışı ise İsrail topraklarına dönüş ile değil Polonya’nın Częstochowa şehrinde yer alan Black 

Madonna ikonuna yapılacak hac yolculuklarına bağlıdır (Kraushar, 1895b, ss.189,191; Idel, 

2005, s. 108; The Collection of the Words of the Lord § 135 ve § 831). 

Kudüs yerine çoğu Yahudinin yaşadığı Polonya’nın önemine vurgu yapma 

Sabetayizm’de de vardır. Örneğin Frank’a göre Sevi’nin Polonyalı Hıristiyan bir kızla 

evlenmesi ve Baruhya Roso’nun Polonya’ya gidememesinden yakınması bu durumu kanıtlar 

niteliktedir (The Collection of the Words of the Lord § 376). Nitekim Gazzeli Nathan’ın 

“şimdilik Kudüs’e gitmemek daha iyi” sözü de buna örnektir (Liebes, 1993, s. 98; Taşpınar, 

2022, s. 188). Frank, Polonya’yı ‘vaat edilen ülke’ olarak niteler ve diğer tüm ülkeler değerli 

taşlarla dolu olsalar dahi Polonya’dan ayrılmayacağını ifade eder (Kraushar, 1895a, s. 308).  

Gematriya’ya göre Zufen (kuzey) ve Polonya kelimeleri aynı değere sahiptir. Bu 

bağlamda Frank, Yeremya 1/14’te geçen “RAB şöyle dedi: “Ülkede yaşayanların tümü üzerine 

kuzeyden felaket salıverilecek” ifadesinden yola çıkarak kurtuluşun kuzeyde bulunan 

Polonya’da başlayacağını ifade eder (Tokarczuk, 2024, s. 503). 

 

 

 

 

 



102 
 

 

SONUÇ 

Tanrı Yahve’nin Yahudilere zamanı geldiğinde göndereceği belirtilen mesih fenomeni, 

Yahudilerin yaşadığı zor ve sıkıntılı zamanlarda kurtuluş umudu beklentisi sonucunda ortaya 

çıkmıştır. Yahudi tarihinde mesihlik iddiasında bulunan sahte mesihler, Yahudilere 

sıkıntılardan kurtulma ve kutsal topraklara yerleşme sözü verseler de bu sözün hiçbir zaman 

gerçekleşmemesi Yahudi halkını her defasında hayal kırıklığına uğratmıştır. Hemen hemen her 

yüzyılda yaşanan bu hayal kırıklıkları, Yahudilerde etkisini uzun süre devam ettiren derin izler 

bırakmıştır.  

Doğu Avrupa’da Yahudilerin karşılaştıkları zor ve sıkıntılı durumlar geleneksel 

Ortodoks Yahudiliğin otoritesinin sorgulanmasına zemin hazırlamıştır. Bilhassa XVII. 

yüzyıldan itibaren çeşitli Kabalacı gruplar arasında dinin yeniden yorumlanma girişimleri 

başlamıştır. Bu bağlamda Safed Kabalacılığının etkisiyle Sabetay Sevi Osmanlı’da kendini 

mesih ilan etmiştir. Sevi’nin faaliyetleri Doğu Avrupa’da yaşayan Yahudiler arasında da 

yayılmaya başlamıştır. Sabetaycılığın Doğu Avrupa’da yayılmasını durdurmak isteyen 

hahamlar, dağılma tehlikesi altında olan geleneksel Ortodoks Yahudiliği bir araya getirerek 

toplamayı görev olarak görmüşlerdir. Ancak kısa süre sonra hahamlar bu göreve meydan 

okuyan Sabetaycılığın devamı olarak kabul edilen Frankizm hareketi ile karşılaşmışlardır. Zira 

Frank açık ve kesin bir ifade ile deneyimlediği vizyonların otoritesine dayanan ve özünde 

antinomian (şeriat karşıtı) olan bir Yahudilik anlayışı sunmuştur. Bu yönüyle çalışma boyunca 

belirtildiği gibi XVIII. yüzyılda Polonya’da kurtuluş vaadi ile taraftar toplayan ve kendini 

Sabetay Sevi’nin reenkarnasyonu ilan eden Jacob Frank önderliğinde ortaya çıkan Frankizm 

hareketi, önemli sahte mesih hareketlerinden biri olmuştur.  

İşledikleri sapkın faaliyetler sonucu geleneksel Ortodoks Yahudiler tarafından 

kendilerine herem cezası verilen Frankistler, Polonya Katolik Kilisesi’ne kendilerini “Zoharist” 

ve “Talmud Karşıtları” olarak tanıtırlar ve kilise onları potansiyel Hıristiyan olarak görür. 

Böylece Frank, Polonya’daki Katolik Kilisesi’nin desteğini desteğini kazanır. Bu süreçte 

kilisenin emri üzerine Frank taraftarlarının meydanlarda Rabbani Yahudiliğin önemli 

kaynaklarından Talmudları yakmaları ve uzun süredir Hıristiyanların Yahudilere yönelttiği kan 

iftirasını doğrulamaları hassaten Doğu Avrupa’daki Yahudi halkında oldukça derin izler 

bırakmıştır. Zira Talmud’un hurafelerle ve Hıristiyanlara karşı düşmanca ifadelerle dolu 

olduğunu öne sürerek toplatılması ve meydanlarda yakılması hem Yahudi dini literatürünün en 



103 
 

önemli eserinin yok olmasına neden olmuş, hem de inançlı Yahudilerin büyük bir hayal kırıklığı 

ve öfke duymalarına neden olmuştur. Frankistlerin kan iftirasını doğrulamaları da Yahudilerin 

içinde bulundukları toplumdan kendilerini soyutlamaya sebep olmuştur. Zira Hıristiyanların 

Yahudi halkına karşı besledikleri nefret duygusunun giderek yoğunlaştığı bu dönemde kan 

iftirasının da doğrulanması, Yahudilerin daha çok zulme uğramalarına ve toplumsal 

huzursuzlukların artmasına sebep olmuştur.  Sonuç olarak Yahudiler ve Frankistler ile 

gerçekleşen tartışmalar gerçekleşir ve böylece her iki grup arasındaki ilişkiler zayıflar. Nitekim 

tartışmalardan istediklerini elde edemeyen Frankistler, Hıristiyanlığa olan yakınlıklarını 

kanıtlamak vaftiz olmuşlardır. Hahamlar bu durumu, Yahudi toplumu içinde bölünmelere yol 

açan bir tehlike olarak görmüşlerdir. Zira bu durum zaten sayı olarak fazla olmayan Yahudi 

nüfusun daha da azalmasına neden olmuştur. Yaşanan tüm bu durumlar Frankistlerin 

faaliyetlerinin geleneksel Ortodoks Yahudiliğe etkisinin ne ölçüde etkili olduğu sorusuna bir 

cevap niteliğindedir.  

Frankizm, Yahudi geleneği içerisinde hâkim olan Avrupa kültürünü kapsayan dini bir 

hareket olmuştur. Nitekim Frank, faaliyetleriyle hareketi Avrupa kültürüne ve dinine entegre 

etmiştir. Böylece Frank, hareketin ilk zamanlarında Hıristiyan cemaati içinde bir yer edinmeyi 

başarmıştır. Zira hahamların uyguladığı baskı sonucunda Frankistler, kendilerine olumlu 

yaklaşan Katolik Kilisesi’nin desteklerini kazanarak Avrupa kültürüyle entegre olmuş ve bu 

durum hareketin oluşumunda ve gelişiminde önemli bir rol oynamıştır. Ayrıca Frank başlarda 

Sevi’nin görüşlerinden etkilense de zamanla bu görüşleri içinde bulunduğu Hıristiyan kültürün 

etkisiyle radikalleştirerek kendi mistik teolojisini ortaya koymuştur. Frank teolojisi ile 

kendisinin var olan dinlerin, geleneklerin ve adetlerin yıkıcısı olduğunu öne sürmüştür. Böylece 

Frank, kendisine inananları cinsiyet, sınıf ve dinin baskısından kurtarmış olur. Nitekim 

Frankizm,  liberal, sapkın ve ahlaksız davranışları ile dine karşı bir başkaldırı hareketidir. Bu 

yönüyle Frank, dönemin Avrupa toplumunun kültüründe var olan sefahat dünyasına ve 

Hıristiyanlığa uygun mistik bir teoloji ortaya koymuştur. Bu yönüyle geleneksel Ortodoks 

Yahudiliğin denetimlerden kaçan ve dini ve ahlaki normlara aykırı davranan Frankistler için 

özgür bir alan sunulmuştur. Buradan hareketle Frank ve taraftarlarının, Yahudi kimliklerinden 

vazgeçerek Hıristiyan toplumuna entegre olma sürecinde gerek geleneksel Ortodoks 

Yahudiliğe mensup hahamların gerekse Hıristiyanların kendilerine karşı tutumları etkili olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır.  

Frankistler Katolikliği benimsedikten sonra çoğunlukla Varşova, Prag ve Offenbach’ta 

Katolik cemaati içinde Kripto Yahudi Katolikler olarak yaşamlarını sürdürürmüşlerdir. 



104 
 

Katolikliği benimseyen Frankistlerin sayısının Varşova’da toplam 6.000 ve tüm Polonya’da ise 

24.000 olduğu ifade edilmektedir. Bu durum Frank’ın faaliyetlerinde başarılı olduğunu ve 

azımsanmayacak çoğunlukta bir taraftar kitlesi kazandığı sonucuna götürmektedir. Ancak 

hareket, Frank’ın ölümü ile canlılığını yitirmeye başlar. Zira görünürde Hıristiyanlığı 

benimseyen Frankistler, bir süre daha varlıklarını devam ettirdikten sonra zamanla kendi 

kimliklerini koruyamaz hale gelmişlerdir. Fransız Devrimi ve Haskala Hareketi gibi çeşitli 

hareketlere de dahil olan Frankistlerin XIX. yüzyılın sonunda Hıristiyanların içinde 

kaybolmaya başlamaları, Frankistlerin günümüzdeki durumunun ne olduğu sorusuna cevap 

vermektedir.  

Frank’ın mesihlik iddiasının asılsız çıkması, Yahudi toplumunun Mesih’in gelişine dair 

olan inançlarını ve beklentilerini sarsmıştır. Nitekim kendisinin gerçek mesihten önce gelecek 

olan Yusuf oğlu Mesih olarak tanıtmıştır. Gerçek mesihin bir kadın olduğunu vurgulayarak kızı 

Eva Frank’ı mesih ilan etmiştir. Bu söylemleri ile Frank, geleneksel Yahudiliğin Mesih 

anlayışıyla uyuşmadığı da belirtmiştir. Ayrıca Frank’ın Yahudi halkını kutsal topraklara 

yerleştirme hususunda herhangi bir vaat veya umut sunmaması, mesihlik iddialarının 

geleneksel Ortodoks Yahudiler tarafından sapkın sayılmasına sebep olmuştur. Ancak, Frank’ın 

vaat edilmiş topraklar yerine Polonya’nın kutsiyetine vurgu yapması, Yahudiler için bir başka 

büyük eksikliktir. Sonuç olarak Frankizm, bilhassa başta Polonya olmak üzere Doğu Avrupa’da 

yaşayan ve kurtuluş ümidi arayan Yahudi cemaatini hayal kırıklığına uğratmıştır. Zira 

Frankizm’in yaşanılan sıkıntılara bir çözüm yolu sunmayışı, Yahudileri başta mesih inancı 

olmak üzere geleneksel Yahudiliğin inanç esaslarından uzaklaştırmıştır. Böylece bu durum, 

çalışmanın başında sorduğumuz ‘Reformist Yahudiliğin ortaya çıkışında Frankist hareketin 

etkisinin olup olmadığı’ sorusuna Frankist hareketin Yahudiliğin var olan katı dini 

kurallarından kurtulma yolu olarak ortaya çıktığı ve böylece Reformist Yahudiliğin ortaya 

çıkışına zemin hazırladığı şeklinde cevap bulunmuştur.  

Araştırmada Jacob Frank’ın hayatı, mesihi faaliyetleri ve geleneksel Ortordoks 

Yahudiliğe aykrı olan mistik teolojik görüşleri detaylı bir şekilde açıklanmıştır. “Jacob Frank 

ve Frankistler” başlıklı bu araştırma, Türkçe literatürde Frank ve Frankizm hareketi ile ilgili 

yazılan ilk yüksek lisans tezi olma özelliğine sahiptir. Araştırmada genellikle İngilizce 

tercümelerden yararlanılmıştır ancak Leh dilinde yapılmış olan kaynaklar da bulunmaktadır. 

Yeni yapılacak çalışmalar, doğrudan Leh dilindeki kaynakların kullanılarak yapılmalıdır. 

Ayrıca Doğu Avrupa Yahudilerinin mesih inancı ile ilgili geliştirdikleri birtakım inançların 

detaylı olarak ele alınması ile o bölgedeki dini hayatın daha çok ortaya çıkarılacağı çalışmalar 



105 
 

yapılabilir. Akademimizdeki bu boşluğun doldurulması ile Doğu Avrupa Yahudilerini daha 

yakından tanıma fırsatı elde edebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

KAYNAKLAR 

 

Adam, B. (2004). Kutsal Toprak, Mesih Ve Terör. Dini Araştırmalar, 7(20), 61-72. 

Adam, B. (2012). Sept Yahudileri. Bütün Yönleriyle Yahudilik, 121-128. 

Akbıyık, S. (2010). Babil Esaretinin Yahudiler Üzerindeki Sosyal, Kültürel ve Dini Etkileri 

[Yüksek lisans tezi]. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Alıcı, M. (2011). Mecusi Geleneğinde Tektanrıcılık ve Düalizm İlişkisi [Doktora tezi]. İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Altuncu, A. (2022). İtalya’da Kilise Sansürü Öncesinde Soncino Matbaalarında Basılan 

Talmudlar. İçinde A. Altuncu (Ed.), Tarihten Günümüze Yahudilik (1. baskı, ss. 399-

443). İlahiyat Kitap. 

Altuncu, A. (2023). Kilise ve Sansür: Papalığın İbrani Matbuatına Yönelik Sansürü (Birinci 

Baskı). Ankara Okulu Yayınları. 

Altuncu, A., & Kılıç, S. (2016). Yahudi Geleneği Bağlamında Sürgün. 516-524. 

Araz, Ö. F. (2019). Yahudilikte Tefsir Geleneği: Midraşik Literatürün Tarihsel Gelişimi. İz 

Yayıncılık.  

Araz, Ö. F. (2021). Tarihten Günümüze Hasidik Yahudiler ve Kendilerine Özgü Dindarlık 

Anlayışları. Dergiabant, 9(1), 124-150. https://doi.org/10.33931/abuifd.867612 

Araz, Ö. F. (2022). Yahudilikte Sahte Mesih Travmasının Önemli Bir Halkası: Jacob Joseph 

Frank. İçinde A. Altuncu (Ed.), Tarihten Günümüze Yahudilik (1. baskı, ss. 153-183). 

İlahiyat Kitap. 

Aydın, M. (2010). Anahatlarıyla Dinler Tarihi. Hayrat Neşriyat. 

Ayğan, F. (2011). Hz. Peygamber’in nübüvvetini kanıtlama açısından beşâirü’n-nübüvve 

[Doktora tezi]. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Aykıt, D. A. (2006). Misyon ve İnciller: Misyonerliğin Tarihsel Kökenleri (1. baskı). Kesit 

Yayınları. 



107 
 

Aykıt, D. A., & Kurt, A. O. (2020). Dinler Tarihi. BİLAY (Bilimsel Araştırma Yayınları). 

Baer, M. D. (2016). Selanikli Dönmeler: Yahudilikten Dönenler, Müslüman Devrimciler ve 

Seküler Türkler (1. baskı). Doğan Kitap. 

Bağır, M. A. (2015). Yahudi Düşünür Saadia Gaon: Hayatı, Eserleri, İnanç Tarihindeki Yeri 

(Birinci Baskı). Gözlem Yayınları. 

Baron, S. W. (1969). A Social and Religious History of the Jews: Late Middle Ages and Era of 

European Expansion 1200-1650 (C. 13). Columbia University Press. 

Bartal, I. (2005). The Jews of Eastern Europe, 1772-1881 (C. Naor, Çev.). University of 

Pennsylvania press. 

Batuk, C. (2003). Tarihin Sonunu Beklemek: Ortadoğu Dinlerinde Eskatoloji Mitosları. İz 

Yayıncılık. 

Berger, D. (1985). Three Typological Themes in Early Jewish Messianism: Messiah Son of 

Joseph, Rabbinic Calculations, and the Figure of Armilus. AJS Review, 10(2), 141-164. 

Biale, D. (1979). Gershom Scholem: Kabbalah and the counter-history. Harvard university 

press. 

Blau, J. L. (1944). The Christian Interpretation of the Cabala in the Renaissance. Columbia 

University Press. https://doi.org/10.7312/blau93200 

Blidstein, G. J. (2007). Messiah (in Rabbinic Thought). İçinde Encyclopaedia Judaica (C. 14, 

ss. 110-113). Thomson Gale. 

Braude, B., & Lewis, B. (Ed.). (1982). Christians and Jews in the Ottoman Empire: The 

Functioning of a Plural Society. Holmes and Meier. 

Brustein, W. (2003). Roots of Hate: Anti-semitism in Europe before the Holocaust. Cambridge 

University Press. 

Buber, M. (1948). Hasidism. The Philosophical Library. 



108 
 

Buber, M. (1993). The Origin and Meaning of Hasidism (Maurice Friedman, Çev.). Humanities 

Press. 

Bukovec, P. (2012). Jakob Frank und der Frankismus. EGO | Europäische Geschichte Online. 

Buttenwieser, M. (1912). The Jewish Encyclopedia. Içinde Messiah (C. 8). Funk and Wagnalls 

Company. 

Cała, A. (2018). Jew. the Eternal Enemy? The History of Antisemitism in Poland (Mikołaj 

Gołubiewski, Ed.; J. Burzyński, Çev.; 1st ed). Peter Lang GmbH, Internationaler Verlag 

der Wissenschaften. 

Caravella, M. B. (2011). The Mystic Heart of Judaism. New Delhi: Science of the Soul Research 

Centre. 

Carlebach, E. (1989). הנוצרי-היהודי והפולמוס שבתאות / Sabbatianism and the Jewish-Christian 

Polemic. Proceedings of the World Congress of Jewish Studies / למדעי העולמי הקונגרס דברי 

 .1-7 ,י ,היהדות

Carlebach, E. (1990). The Pursuit of Heresy: Rabbi Moses Hagiz and the Sabbatian 

Controversies. Columbia University Press. 

Cevizci, A. (2005). Felsefe Sözlüğü (6. Baskı). Paradigma Yayıncılık. 

Charlesworth, J. H. (1992). The Messiah: The First Princeton Symposium on Judaism and 

Christian Origins; Developments in Earliest Judaism and Christianity (J. H. 

Charlesworth, Ed.). Princeton Symposium on Judaism and Christian Origins, 

Minneapolis. Fortress Press. 

Ciucu, C. (2016). A Female Messiah? Jewish Mysticism and Messianism in the Seventeenth 

and Eighteenth Centuries (R. Kramer, Çev.). Clio. Women, Gender, History, 44, 63-93. 

Cohen, G. D. (1967). Esau as Symbol in Early Medieval Thought. Içinde Alexander Altmann 

(Ed.), Jewish Medieval and Renaissance Studies (ss. 19-48). Harvard University Press. 



109 
 

Cohen, M. A. (2007). Marrano. İçinde Encyclopedia Judaica (Second Edition, C. 13). Thomson 

Gale. 

Cohn, H. H. (2007). Bet din and judges. İçinde Encyclopaedia Judaica (2nd ed, C. 3, ss. 512-

524). Thomson and Gale. 

Čtvrtníčková, P. (2006). Frankismus na Moravě [Bakalářská práce, Masarykova Univerzita, 

Filozofická fakulta, Katedra Religionistiky]. https://theses.cz/id/4qea7y/#panel_bibtex 

Çınar, A. (2018). Yahudi Geleneğinde On İki Ata: İsrail’in Oğulları. Sosyal Bilimler Dergisi, 

16, 137-172. 

Çiftçi, H. A. (2017). Çeşitli Kültürlerdeki Okült İnanç ve Uygulamaların Türk-İslam Kültürüne 

Yansıması Üzerine Bir İnceleme. İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, 2, 195-219. 

Dan, J. (1987). Gershom Scholem and the Mystical Dimension of Jewish History. NYU Press. 

Dan, J. (2005). Hasidism. İçinde Encyclopaedia of Religion (C. 6, ss. 3785-3790). Macmillan 

Reference USA. 

Dan, J. (2006). Kabbalah: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

Dan, J. (2015). Kabala (H. Gür, Çev.). Dost Kitabevi. 

Demirci, K. (2012). Sabetayizmin Avrupa Yahudiliğine Etkileri. Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 16(2), 625-634. 

Demirci, K. (2015). Yahudi Mistisizmi veya Kabalacılık: İnançlar ve tarih (1. baskı). 

Ayışığıkitapları. 

Demirci, K. (2019). Deccal. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi (C. 9, ss. 67-69). TDV Yayınları. 

Dinur, B.-Z. (1991). The Origins of Hasidism and Its Social and Messianic Foundations. İçinde 

Gershon David Hundert (Ed.), Essential Papers on Hasidism: Origins to Present (ss. 

86-208). New York University Press,. 

Doğu, S. (2023). Ferisiler’in İnanç, Ritüel, Dindarlık Örüntüleri [Yüksek Lisans Tezi]. 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



110 
 

Doktór, J. (1997). Jakub Frank, a Jewish Heresiarch and His Messianic Doctrine. Acta Poloniae 

Historica., 76, 53-74. 

Doktór, J. (2002). The Non-Christian Frankists | Polin: Studies in Polish Jewry. 

https://www.liverpooluniversitypress.co.uk/doi/abs/10.3828/polin.2002.15.131 

Doktór, J. (2018). Frankism: The History of Jacob Frank or of the Frankists (B. Howard, Çev.). 

İçinde A. Polonsky, H. We˛grzynek, & A. Zbikowski. (Ed.), New Directions in  the 

History of the  Jews in the  Polish Lands (ss. 261-279). Academic Studies Press ; POLIN 

Museum of the History of Polish Jews. 

Doktór, J. (2023). Jakub Frank i jego mesjańska droga: Nowe spojrzenie (Wydanie 1-sze). 

Żydowski Instytut Historyczny im. Emanuela Ringelbluma. 

Dubnow, S. M. (1903). Frank, Jacob, and the Frankists. İçinde The Jewish Encyclopaedia (C. 

5, ss. 475-748). Ktav Publishing House. 

Dubnow, S. M. (1916). History of the Jews in Russia and Poland from the Earliest Times Until 

the Present Day (I. Friedlaendf, Çev.; C. 1). The Jewish Publication Society of America. 

Duker, A. G. (1963). Polish Frankism’s Duration: From Cabbalistic Judaism to Roman 

Catholicism and from Jewishness to Polishness: A Preliminary Investigation. Jewish 

Social Studies, 25(4), 287-333. 

Eldem, E. (2006). The Cambridge history of Turkey; The Later Ottoman Empire 1603-1839 (S. 

Faroqhi, Ed.; C. 3). Cambridge University Press. 

Eliade, M. (2012). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi II: Gotama Budha’dan Hıristiyanlığın 

Doğuşuna (A. Berktay, Çev.; 3.Basım). Kabalcı Yayıenvi. 

Elior, R. (1993). Hasidism– Historical Continuity and Spiritual Change. Içinde P. Schäfer & J. 

Dan (Ed.), Gershom Scholem’s “Major Trend in Jewish Mysticism” 50 Years After: 

Proceedings of the Sixth International Conference on the History of Jewish Mysticism 

(First Edition, ss. 310-311). J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). 



111 
 

Elior, R. (2008). The mystical origins of Hasidism (Shalom Carmi, Çev.; First edition). The 

Littman Library of Jewish Civilization. https://doi.org/10.3828/9781874774846 

Emmet, C. W. (1915). Encyclopaedia of Religion and Ethics. Içinde Messiah (C. 8). 

http://archive.org/details/in.gov.ignca.31189 

Endelman, T. M. (1997). Jewish Converts in Nineteenth-Century Warsaw: A Quantitative 

Analysis. Jewish Social Studies, 4(1), 28-59. 

Engel, A. (2017). Gershom Scholem: An Intellectual Biography. The University of Chicago 

press. 

Eroğlu, A. H. (2013). Osmanlı Devleti’nde Yahudiler: XIX. yüzyılın sonuna kadar (1. basım). 

Berikan Yayınevi. 

Etheridge, J. W. (1865). The Targums of Onkelos and Jonathan Ben Uzziel on the Pentateuch: 

With the Fragments of the Jerusalem Targum, From the Chaldee; Leviticus, Numbers 

and Deuteronomy. Longman. 

Fagenblat, M. (2014). Frankism and Frankfurtism: Historical heresies for a metaphysics of our 

most human experiences. Bamidbar; Journal for Jewish Thought and Philosophy, 1(7), 

21-55. 

Faivre, A. (1994). Access to Western esotericism. State University of New York Press. 

Faroqhi, S. (1994). Crisis and Change, 1590–1699. Içinde An economic and social history of 

the Ottoman Empire. 2: 1600—1914 (Reprint. in paperback, digital print, C. 2, ss. 411-

623). Cambridge University Press. 

Faroqhi, S. (2010). Osmanlı İmparatorluğu ve etrafındaki dünya (A. Berktay, Çev.; 2. Baskı). 

Kitap Yayınevi. 

Feiner, S. (2010). The Origins of Jewish secularization in eighteenth-century Europe. 

University of Pennsylvania Press. 



112 
 

Fine, L. (2003). Physician of the soul, healer of the cosmos: Isaac Luria and his kabbalistic 

fellowship. Stanford University Press. 

Freedman, H., & Simon, M. (Ed.). (1939). Midrash Rabbah (H. Freedman, Çev.). The Soncino 

Press. 

Freely, J. (2003). Kayıp Mesih Sabetay Sevi’nin izini Sürerken (A. Ç. Tekçe, Çev.; 2. Basım). 

Remzi Kitabevi. 

Friedmann, H. G. (1905). Pseudo-Messiahs. İçinde The Jewish Encyclopaedia (C. 10, ss. 251-

255). Funk and Wagnalls Company. 

Galante, A. (2000). Sabetay Sevi ve Sabetaycıların Gelenekleri (E. Ağca, Çev.; 1. baskı). Zvi-

Geyik Yayınları. 

Galas, M. (2002). The Influence of Frankism on Polish Culture. İçinde A. Polonsky (Ed.), 

Polin: Studies in Polish Jewry Volume 15: Focusing on Jewish Religious Life, 1500-

1900 (ss. 153-158). Liverpool University Press. 

Gerber, H. (2011). Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy, and 

Society. Gorgias Press. https://doi.org/10.31826/9781463226015 

Gikatilla, J. (2023). Gates of Light (Amiram Markel & Yehudah S. Markel, Çev.). The Neirot 

Foundation. 

Ginsberg, H. L. (2007). Messiah. Içinde Encyclopaedia Judaica (2nd ed, C. 14). Thomson Gale. 

Glickman, E. R. (2013). The Messiah and the Jews: Three thousand years of tradition, belief, 

and hope. Jewish Lights Publishing. 

Goldhill, S. (2011). Kudüs Tapınağı: Yahudi, Hıristiyan ve Müslümanlar için Kutsal Olan bir 

Sitenin Olağandışı Tarihi (İbrahim Şener, Çev.; 1st ed). Doruk yayınları. 

Goldish, M. (2004). The Sabbatean prophets. Harvard University Press. 



113 
 

Goldish, M. (2011). Jacob Frank’s Innovations in Messianic Leadership. Içinde R. Ascarelli & 

K. Davidowicz (Ed.), Along the Road to Esau: Studies on Jakob Frank and Frankism 

(ss. 11-28). Bibliotheca Aretina. 

Goldish, M. (2017). Sabbatai Zevi and The Sabbatean Movement. İçinde J. Karp & A. Sutcliffe 

(Ed.), The Cambridge History of Judaism (1. bs, ss. 491-520). Cambridge University 

Press. 

Goldish, M. (2018). Could Early Modern Messianic Movements Cross Religious Boundaries? 

Journal of the Economic and Social History of the Orient, 61(1-2), 124-146. 

https://doi.org/10.1163/15685209-12341445 

Gövsa, İ. A. (2009). Sabatay Sevi (4. basım). Ağaç Kitabevi Yayınları. 

Green, W. S., & Silverstein, J. (2003). The Doctrine of the Messiah. İçinde J. Neusner & A. J. 

Avery-Peck (Ed.), The Blackwell Companion to Judaism. Blackwell Publishers. 

Greenstone, J. H. (1906). The Messiah Idea In Jewish History. The Jewish Publication Society 

of America. http://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.31842 

Guesnet, F. (2018). The Jews of Poland- Lithuania (1650–1815). Içinde J. Karp & A. Sutcliffe 

(Ed.), The Cambridge History of Judaism: The Early Modern World, 1500–1815 (First 

Edition, C. 7, ss. 798-829). Cambridge university press. 

Gündüz, Ş. (1995). Sâbiiler Son Gnostikler. Vadi Yayınları. 

Gündüz, Ş. (2000). Pavlus Teolojisinde Gnostik Unsurlar. Dini Araştırmalar, 2(6), 51-76. 

Gürkan, S. L. (2013). Yahudilik. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi (C. 43, ss. 187-197). TDV 

Yayınları. 

Gürkan, S. L. (2022). Yahudilik (9.Basım). İSAM Yayınları. 

Hacohen, M. H. (2019). Jacob & Esau: Jewish European History Between Nation and Empire 

(First Edition). Cambridge University Press. 



114 
 

Harman, Ö. F. (2017). Beklenen Kurtarıcı İnancının İslam Öncesi Dinî Arka Planı. İçinde Yusuf 

Şevki Yavuz (Ed.), Beklenen Kurtarıcı İnancı (ss. 41-59). KURAMER Yayınları. 

Harman, Ö.F. (2010). Süleyman. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi (C. 38, ss. 56-60). TDV 

Yayınları. 

Hasanoğlu, E. (2018). Yahudilik. İçinde S. Turan & M. Alıcı (Ed.), Dinler Tarihi I-II (ss. 369-

425.). Lisans Yayıncılık. 

Haumann, H. (2002). A History of East European Jews. Central European University Press. 

Horne, E. (2024). The Black Madonna. İçinde Encyclopedia Britannica. 

https://www.britannica.com/topic/The-Black-Madonna 

Hundert, G. D. (2004). Jews in Poland-Lithuania in the eighteenth century: A genealogy of 

modernity. University of California Press. 

Idel, M. (1993). One from a Town, Two from a  Clan"-The Diffusion of Lurianic  Kabbala and 

Sabbateanism: A Re-Examination. Jewish History, 7, 79-104. 

Idel, M. (1998). Saturn and Sabbatai Tzevi: A New Approach to Sabbateanism. İçinde M. 

Cohen (Ed.), Toward the Millennium (ss. 173-202). BRILL. 

https://doi.org/10.1163/9789004378995_011 

Idel, M. (2007). Ben: Sonship and Jewish Mysticism. Continuum ; Shalom Hartman Institute. 

Idel, M. (2019). The privileged divine feminine in Kabbalah. De Gruyter. 

İbn Meymun. (2021). Delaletu’l-Hairin—Aklı Karışıklar İçin Rehber (Ö. Akdağ & O. Bayder, 

Çev.; 1.Basım). Albaraka Yayınları. 

Inbari, M. (2012). Messianic religious Zionism confronts Israeli territorial compromises. 

Cambridge University Press. 

Jacobs, L. (1995). The Jewish Religion: A Companion. Oxford Univ. Press. 

Jacobs, L. (2007). Messiah. İçinde Encyclopaedia Judaica (2nd Edition, C. 14). Keter 

Publishing House. 



115 
 

Johnson, H. R. (2012). Blood Libel: The Ritual Murder Accusation at the Limit of Jewish 

History. The University of Michigan Press. 

Johnson, P. (1987). A History of the Jews (1st Perennial Library ed). Harper Perennial. 

Jonas, H. (1958). The Gnostic Religion the Message of the Alien God And the Beginnings of 

Christianity. Beacon Press. 

Kahana, M. (2012). The Allure of Forbidden Knowledge: The Temptation of Sabbatean 

Literature for Mainstream Rabbis in the Frankist Moment, 1756–1761. Jewish 

Quarterly Review, 102(4), 589-616. https://doi.org/10.1353/jqr.2012.0033 

Kalik, J. (2004). Christian Kabbalah and Polish Jews: Attitudes of the Church to Jewish 

Conversion and the Idea of ‘Jacob’s Return’. Polish-Lithuanian Commonwealth in the 

18th Century, 212, 492-501. 

Kalik, J. (2009). Scepter of Judah: The Jewish Autonomy in the Eighteenth-Century Crown 

Poland. Brill. https://doi.org/10.1163/ej.9789004166011.i-404 

Karahan, S. (2019). Siyonizmin Teolojik Temelleri [Yüksek lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kastein, J. (2011). Sabetay Sevi-İzmirli Mesih (Orhan Düz, Çev.; 8. Basım). İlgi Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Katz, J. (1970). Jews and Freemasons in Europe: 1723 - 1939. Harvard University Press. 

Kellner, M. M. (Ed.). (1991). Maimonides on Judaism and the Jewish people. State University 

of New York Press. 

King, K. L. (2003). What Is Gnosticism? Harvard University Press. 

Klatzkin, J. (2007). Armilus. İçinde Encyclopaedia Judaica (Second Edition, C. 2, ss. 474-475). 

Thomson and Gale. 

Kłoczowski, J. (2000). A History of Polish Christianity (1. Edition). Cambridge University 

Press. 



116 
 

Kohler, K., & Seligsohn, M. (1914). Ḥayyim Mal’ak. İçinde Jewish Encyclopedia (C. 6, s. 275). 

Funk and Wagnalls Company. 

Kraushar, A. (1895a). Frank i frankiści polscy, 1726-1816: Monografia historyczna osnuta na 

źródłach archiwalnych i rękopiśmiennych (C. 1). Skład Główny U G. Gebethnera I 

Spółkı. 

Kraushar, A. (1895b). Frank i frankiści polscy, 1726-1816: Monografia historyczna osnuta na 

źródłach archiwalnych i rękopiśmiennych (C. 2). Skład Główny U G. Gebethnera I 

Spółkı. 

Kriwaczek, P. (2007). Yahudi Medeniyeti (A. B. Dehni, Çev.). Pegasus Yayınları. 

Krstić, T. (2011). Contested Conversions to Islam: Narratives of Religious Change in the Early 

Modern Ottoman Empire (1. Edition). Stanford University Press.  

Kunt, M. (1982). Transformation of Zimmi into Askeri. İçinde Bernard Lewis & Benjamin 

Braude (Ed.), Christians and Jews in the Ottoman Empire. Holmes. 

Kurt, A. O. (2006). İkinci Mabed Dönemi Yahudiliğine Genel Bir Bakış. Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(2), 437-454. 

Kurt, A. O. (2009). İki Kral - İki Hikâye: Kral Saul ve Kral Davut-Tarih ve Mitoloji Işığında 

Bir Okuma-. Milel ve Nihal, 6(1), 261-287. 

Kurt, A. O. (2016). Fundamentalist Yahudiler (2. baskı). Eskiyeni Yayınları. 

Küçük, A. (1992). Dönmeler Tarihi (2. Baskı). Rehber Yayınları. 

Küçük, A. (2021). Dönmeler (Sabatayistler) Tarihi (10. Baskı). Berikan Yayınevi. 

Lauterbach, J. Z. (1912). Tannaim and Amoraim. İçinde Jewish Encyclopedia (C. 12, ss. 49-

54). The Kopelman Foundation. https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14240-

tannaim-and-amoraim 

Leiman, S. Z. (2002). Rabbi Jonathan Eibeschuetz’s Attitude towards the Frankists. İçinde 

Polin: Studies in Polish Jewry Volume 15 (ss. 145-152). Liverpool University Press. 



117 
 

Lenowitz, H. (1998). The Jewish Messiahs From the Galilee to Crown Heights. Oxford 

University Press. 

Lenowitz, H. (Ed.). (2004). The Collection of the Words of the Lord [Jacob Frank]  from the 

Polish Manuscripts (H. Lenowitz, Çev.). 

Lenowitz, H. (2011). Me’ayin yavo ‘ezri? The Help of Jacob Frank  and His Daughter, Ewa. 

İçinde Glenn Dynner (Ed.), Holy dissent: Jewish and Christian Mystics in Eastern 

Europe (ss. 281-306). Wayne State University Press. 

Levine, B.A. (2007). Firstborn. İçinde Encyclopaedia Judaica (Secon edition, C. 7, ss. 45-48). 

Thomson and Gale. 

Levine, H. (1993). Frankism as Wordly Messianism. Gershom Scholem’s Major Trends in 

Jewish Mysticism 50 Years after : Proceedings of the Sixth International Conference on 

the History of Jewish Mysticism, 283-300. 

Levine, H. (1997). Jacob Frank as Christian Kabbalist. Içinde J. Dan, The Christian kabbalah: 

Jewish mystical books & their Christian interpreters: A symposium (ss. 181-186). 

Harvard College Library. 

Liebes, Y. (1993). Studies in Jewish myth and Jewish messianism (Batya Stein, Çev.). State 

University of New York Press. 

Maciejko, P. (2006). Christian Elements in Early Frankist Doctrine. GAL-ED On the History 

and Culture of Polish Jewry, 20. 

Maciejko, P. (2007). The Jews’ entry into public sphere: The Emden-Eibeschütz controversy 

reconsidered. Simon Dubnow Institute Yearbook, 6, 135-154. 

Maciejko, P. (2011). The mixed multitude: Jacob Frank and the Frankist movement, 1755-

1816. University of Pennsylvania Press. 



118 
 

Maciejko, P. (2012). Jacob Frank and Jesus Christ (with an excursus on Nathan of Gaza). İçinde 

Jesus among the Jews: Representation and Thought (First Edition, ss. 119-136). 

Routledge. 

Maciejko, P. (Ed.). (2017). Sabbatian Heresy: Writings on Mysticism, Messianism, and the 

Origins of Jewish Modernity. Brandeis University Press. 

Mainz, E. (1956). Comments on the Messiah in Karaite Literature. Proceedings of the American 

Academy for Jewish Research, 25, 115-118. https://doi.org/10.2307/3622345 

Mandel, A. (1979). The militant messiah: Or, The flight from the ghetto: the story of Jacob 

Frank and the Frankist movement. Humanities Press. 

Martin, S. (2010). Gnostikler: “İlk Hıristiyan Sapkınlar” (E. Çağdaş. Babaoğlu, Çev.; 1.baskı). 

Kalkedon Yayınları. 

Meral, Y. (2015). Erken Dönem İbrani Matbaacılığında Haham Onayları ve Cemaat İçi Sansür. 

Dini Araştırmalar, 18(47), 96-118. 

Meral, Y. (2019). Yahudi Dini Literatüründe Mesih, Deccal ve Gog-Magog (Birinci Baskı). 

Ankara Okulu Yayınları. 

Meral, Y. (2021a). Yahudilik. İçinde Ş. Gündüz (Ed.), Dünya Dinleri (ss. 61-114). Milel Nihal  

Yayınları. 

Meral, Y. (2021b). Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik (Birinci Baskı). Milel Nihal  

Yayınları. 

Michaelson, J. (2017). Conceptualizing Jewish Antinomianism in the Teachings of Jacob 

Frank. Modern Judaism - A Journal of Jewish Ideas and Experience, 37(3), 338-362. 

https://doi.org/10.1093/mj/kjx031 

Michaelson, J. (2022). The Heresy of Jacob Frank: From Jewish Messianism to Esoteric Myth. 

Oxford University Press. 



119 
 

Mowinckel, S. (1954). He that cometh: The Messiah concept in the Old Testament and later 

Judaism (G. W. Anderson, Çev.). Abingdon Press. 

Nadler, A. (2000). Eastern Europe, Practice of Judaism. İçinde Jacob  Neusner, Alan J. Avery-

Peck, & William Scott Green (Ed.), The Encyclopaedia of Judaism (C. 1, s. 213). E.J. 

Brill. 

Nadler, S. (1999). Spinoza: A Life. Cambridge University Press. 

Nahya, Z. N. (2007). Anadolu’da Bir Kayıp Yahudi Halkı: Romanyot Yahudileri. Kırkbudak-

Anadolu Halk İnançları Araştırmaları Dergisi, 12, 5-21. 

Niedźwiedź, A. (2012). The Image and the Figure: Our Lady of Częstochowa in Polish Culture 

and Popular Religion. Jagiellonian University Press. 

Novak, C. (2012). Jacob Frank, le faux messie: Déviance de la kabbale ou théorie du complot. 

l’Harmattan. 

Örs, H. (1966). Musa ve Yahudilik. Remzi Kitabevi. 

Patai, R. (1964). The Shekhina. The Journal of Religion, 44(4), 275-288. 

Pikulski, G. (1760). Złość żydowska przeciwko Bogu y bliźniemu, prawdzie y sumieniu na 

obiaśnienie Talmudystow, na dowod ich zaślepienia y religii dalekiey od prawa 

boskiego przez Mojżesza danego. W Lwowie: w drukarni Jana Szlichtyna. 

Pinhas, S. (2007). Sadducees. İçinde Encyclopaedia Judaica (Second Edition, C. 17, ss. 654-

655). Thomson and Gale. 

Pogonowski, I. C. (1998). Jews in Poland: A Documentary history; the Rise of Jews as a Nation 

from Congressus Judaicus in Poland to the Knesset in Israel. Hippocrene Books. 

Polonsky, A. B. (2010). The Jews in Poland and Russia 1350 to 1881 (C. 1). The Littman 

Library of Jewish Civilization. 

Rapoport-Albert, A. (2011). Women and the Messianic Heresy of Sabbatai Zevi 1666-1816 (D. 

Greniman, Çev.). Littman Library of Jewish Civilization. 



120 
 

Rosman, M. (2010). The Authority of the Council of Four Lands outside Poland–Lithuania. 

Polin: Studies in Polish Jewry, 22, 83-108. 

Rossoff, D. (1991). Sha’ar Books. Sha’ar Books. 

Ruderman, D. B. (2010). Early modern Jewry: A new cultural history. Princeton University 

Press. 

Ruderman, D. B. (2013). Erken Modern Dönem Yahudi Tarihi (Lizet Deadato, Çev.). İnkılap 

Kitabevi. 

Russell, D. S. (1964). The Method and Message of .Jewish Apocalyptic. The Westminster Press. 

Rycaut, P. (1680). The History of the Turkish Empire from the Year 1623 to the Year 1677. 

Salihoğlu, M. (2011). Marranolar ve Dini İnançları. Ekev Akademi Dergisi, 49, 105-115. 

Sarıkçıoğlu, E. (2011). Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti ve Tezahur Şekilleri). Fakülte 

Kitabevi. 

Sarıkçıoğlu, E. (2016). Başlangıçtan Günümüze Dinler Tarihi. Fakülte Kitabevi. 

Sarıkçıoğlu, E. (2017). Dinlerde Mehdi ve Mesih Tasavvuru. Düşün Yayıncılık. 

Sasson., H. H. B. (2007). Poland. İçinde Encyclopaedia Judaica (Vols. 1-16, ss. 287-300). 

Thomson and Gale. 

Schacter, J. (1988). Rabbi Jacob Emden: Life and Major Works. Harvard University Press. 

https://books.ms/main/98BAC6F4C0B9E8E341D20C4422E47FD3 

Schacter, J. J. (2012). Rabbi Jacob Emden, Sabbatianism, and Frankism: Attitudes toward 

Christianity in the Eighteenth Century. Içinde E. Carlebach & J. J. Schacter (Ed.), New 

Perspectives on Jewish-Christian Relations (ss. 359-396). BRILL.  

Scholem, G. (1971). The Messianic Idea in Judaism. Schocken Books. 

Scholem, G. (1972). Hayyim ben Solomon Malakh. İçinde Encyclopedia Judaica (1st Edition, 

C. 11, ss. 818-819). Keter Publishing House. 

Scholem, G. (1978). Kabbalah (1st Edition). A Meridian Book: New American Library. 



121 
 

Scholem, G. (1991). On the Mystical Shape of the Godhead: Basic Concepts in the Kabbalah 

(J. Neugroschel, Çev.). Schocken Books. 

Scholem, G. (1995a). Major Trends in Jewish Mysticism. Schocken Books. 

Scholem, G. (1995b). The Messianic Idea in Judaism: And Other Essays on Jewish Spirituality. 

Schocken Books. 

Scholem, G. (2001). Sabatay Sevi Mesih mi Sahte Peygamber mi? (S. Ayaz, Çev.). Burak 

Yayınları. 

Scholem, G. (2007a). Shabbetai Ẓevi. İçinde Encyclopaedia Judaica (Second Edition, C. 18, 

ss. 340-359). Thomson and Gale. 

Scholem, G. (2007b). Judah Ḥasid (Segal), Halevi. Içinde Encyclopaedia Judaica (2nd ed, C. 

11, ss. 505-506). Thomson Gale. 

Scholem, G. (2007c). Frank, Jacob, and the Frankists. İçinde Encyclopaedia Judaica (C. 7, ss. 

182-191). Thomson and Gale. 

Scholem, G. (2016). Sabbatai Ṣevi: The Mystical Messiah, 1626–1676. Princeton University 

Press. 

Schuchard, M. K. (2011). From Poland to London  Sabbatean Influences on  the Mystical 

Underworld of Zinzendorf,  Swedenborg, and Blake. İçinde Glenn Dynner (Ed.), Holy 

Dissent: Jewish and Christian Mystics in Eastern Europe (ss. 250-280). Wayne State 

University Press. 

Sevilla-Sharon, M. (1981). İsrail Ulusu’nun Tarihi. Graph Press. 

Shahak, I. (2002). Jewish History, Jewish Religion: The Weight of Three Thousand Years. Pluto 

Press. 

Shaw, S. J. (1991). The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. Palgrave 

Macmillan UK. 



122 
 

Sherbok, L. C. & Sherbok, D. C. (2010). Yahudiliğin  Kısa Tarihi (B. Baş, Çev.; 2.Basım). İz 

Yayıncılık. 

Shmuelevitz, A. (1984). The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and The 

Sixteenth Centuries: Administrative, Economic, Legal, and Social Relations as 

Reflected in the Responsa. E.J. Brill. 

Sipahioğlu, M. (2020). Antik Mısır’da rahip sınıfı [Yüksek Lisans Tezi]. Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Sisman, C. (2015). The Burden of Silence: Sabbatai Sevi and the Evolution of the Ottoman-

Turkish Dönmes. Oxford University Press. 

Slutsky, Y. (2007). Pogroms. İçinde Encyclopaedia Judaica (2nd edition, C. 16, ss. 279-282). 

Thomson and Gale. 

Stoye, J. (1988). Europe Unfolding, 1648—1688 (2nd Edition). Blackwell. 

Störig, H. J. (2013). Vedalardan Tractatus’a Dünya Felsefe Tarihi (N. Epçeli, Çev.; 2. Baskı). 

Say Yayınları. 

Sutcliffe, A. (2013). Messianism and Modernity: Jacob Frank and the Sexual Politics of 

Transgression in Jewish Eastern Europe. Eighteenth-Century Studies, 46(2), 299-301. 

Şaul, L. (2015). Sefarad Şarkılarınının Tarihçesi, Oluşumu Ve Yapısı. Ege Üniversitesi Devlet 

Türk Musikisi Konservatuvarı Dergisi, 7, 111-119. 

Şeker, C. (2014). Yahudilikte Mesihlik İnancı ve Tarihsel Gelişimi. Akademik Araştırmalar 

Dergisi, 16(63), 163-200. 

Şengül, F. S. (2022). Yahudi-Hıristiyan Münazaralarında İsa ve Mesih Tartışmaları-Paris, 

Barselona, Tortosa Örnekleri- [Doktora tezi]. Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Şişman, C. (2022). Suskunluğun Yükü: Sabatay Sevi ve Osmanlı-Türk Dönmelerinin Evrimi (A. 

Demirhan, Çev.; 4.Baskı). Doğan Kitap. 



123 
 

Taşdemir, Y. (2021). Yahudilikteki Mesih İnancı ile Ehl-i Sünnetteki Mehdi İnancının 

Karşılaştırılması [Yüksek lisans tezi]. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Taşdemir, Y. & Başaran, İ. (20223). Kurtarıcılık Bağlamında Yahudilikteki Mesih İnancı ile 

Ehli Sünnetteki Mehdi İnancının Karşılaştırmalı Olarak Değerlendirilmesi. Balıkesir 

İlahiyat Dergisi, 17, 189-213. 

Taşpınar, İ. (2011). Mesnevi’de Erken Dönem Hıristiyanlık ve Pavlus. Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 28, 173-191. 

Taşpınar, İ. (2015). Yahudi Kaynaklarına Göre Yahudilik’te Ahiret İnancı (3. Baskı). M.Ü. 

İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 

Taşpınar, İ. (2022). Kripto Yahudi Katolikler: Jacob Frank ve Frankistler. İçinde Dinler Tarih 

ve İnançlar (1. Baskı, ss. 181-192). Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları. 

Teller, A. (2004). Rabbis Without a Function? The Polish Rabbinate and the Council of Four 

Lands in the 16th-18th Centuries. Jewish Theological Seminary, 1, 371-400. 

Terzioglu, D. (2013). Where Ilm-i Hal Meets Catechism: Islamic Manuals of Religious 

Instruction in the Ottoman Empire in the Age of Confessionalization. Past & Present, 

220(1), 79-114. 

Theiner, A. (1864). Vetera Monumenta Polo niae et Lithuaniae gentiumque finitimarum 

historiam illustrantia maximam partem nondum  edita ex tabulariis vaticanis 

deprompta collecta ac serie chronological disposita. Typis Vaticanis. 

Tokarczuk, O. (2024). Yakup’un Kitapları (N. T. Yüce, Çev.). Everest Yayınları. 

Topcan, Ü. Ö. (2020). Yahudilikte Mesih Anlayışı. İçinde Yunus Emre TANSÜ (Ed.), İbn 

Haldun Anısına Türkiye Ve Türk Dünyası Araştırmaları (ss. 429-446). İksad Publishing 

House. 



124 
 

Türem, Ş. İ. (2017). Mesih İnancının Yahudi Toplumundaki Sosyal Ve Siyasal Yansımaları 

(XVIII. Yüzyıldan İtibaren [Doktora tezi]. Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Van der Haven, A. (2012). From Lowly Metaphor to Divine Flesh: Sarah the Ashkenazi, 

Sabbatai Tsevi’s Messianic Queen and the Sabbatian Movement. Menasseh ben Israel 

Instituut. 

Versluis, A. (2007). Magic and Mysticism: An Introduction to Western Esotericism. Rowman 

& Littlefield Publishers. 

Waardenburg, J. (2004). TDV İslam Ansiklopedisi. İçinde Mesih (C. 29, ss. 306-309). TDV 

Yayınları. 

Wacholder, B. Z. (1982). Jacob Frank and the Frankists Hebrew Zoharic Letters. Hebrew Union 

College Annual, 265-293. 

Weintraub, W. (1971). Tolerance and Intolerance in Old Poland. Canadian Slavonic Papers, 

13(1), 21-44. 

Weissler, C. (2006). Meanings of Shekhinah in the “Jewish Renewal” Movement. Nashim: A 

Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 10, 53-83. 

Werblowsky, R. J. Z. (2007). Messianism: Jewish Messianism. Içinde Encyclopedia of Religion 

(2nd Edition, C. 9, ss. 5974-5979). Thomson and Gale. 

Williams, R. J. (1971). Egypt and Israel. İçinde The Legacy of Egypt (ss. 257-290). Clarendon 

Press. 

Wirszubski, C. (1989). Pico della Mirandola’s encounter with jewish mysticism. Harvard 

University Press. 

Yasak, A. (2017). Bir Yahudi Mezhebi Olarak Karaîliğin İnanç Esasları Ve İbadetleri [Yüksek 

Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



125 
 

Yeloğlu, Ç. H. (2017). Önemli Bir Ruh Sağlığı Sorunu: Bipolar Bozukluk. Mustafa Kemal 

Üniversitesi Tıp Dergisi, 8(30), 41-54. 

Yıkar, Ö. F. (2024). Yahudi Kutsal Kitap Yorumcusu Raşi. Eskiyeni Yayınları. 

Zephyr, A. (2013). Rabbi Akiva, Bar Kokhba Revolt, and the Ten Tribes of Israel. Universe 

LLC. 

Zorlu, I. (1999). Evet, Ben Selânikliyim: Türkiye Sabetaycılığı (7.Baskı). Belge Yayınları. 

 

 

 

 

 

 



126 
 

EKLER 

 

(Maciejko, 2011, s. xiv). 

XVIII. Yüzyılda Frank’ın Osmanlı İmparatorluğuna Ait Olan Bölgelerde Bulunduğu 

Yerler (Sarı İşaretli Yerler) 

-Salonika (Selanik) 

-Smyrna (İzmir) 

-Nikopol (Niğbolu) 

-Constantinople (İstanbul) 

 



127 
 

XVIII. Yüzyılda Doğu Avrupa’da Frank’ın ve Taraftarlarının Bulunduğu Yerler 

(Kırmızı İşaretli Yerler) 

- Bucharest (Bükreş) 

- Wallachia (Eflak) 

- Czernowitz 

- Korolowka 

- Częstochowa 

- Lublin 

- Iwanie (İvanya) 

- Nadworna (Nadvirna) 

- Buczacz (Buchach) 

- Rohatyn (Rohatin- Rutenya) 

- Lwów- Lvov (Eski adı: Lemberg günümüzde Lviv olarak bilinir) 

- Kamieniec Podolski (Kamyanets-Podilski) 

- Podhajce 

- Żółkiew 

- Busk 

- Chocim (Hotin) 

- Czernowitz (Çernitsvi) 

- Lanckoron (Landskron) 

- Brünn 

- Prossnitz 

- Vienna (Viyana) 

- Prague 

- Warsaw (Varşova) 



128 
 

- Offenbach am Main 

 

 

 

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖN SÖZ
	I. BÖLÜM
	JACOB JOSEPH FRANK’IN ÖNCÜSÜ OLARAK SABETAY SEVİ VE SABETAYİZM HAREKETİ
	ARAŞTIRMANIN KONUSU
	ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ
	LİTERATÜR DEĞERLENDİRMESİ
	GİRİŞ
	YAHUDİLİKTE MESİH İNANCI VE TEOLOJİK ZEMİN
	1. YAHUDİLİKTE MESİH KAVRAMI VE İNANCI
	2. BABİL SÜRGÜNÜ ÖNCESİ MESİH İNANCINA ZEMİN HAZIRLAYAN UNSURLAR
	3. BABİL SÜRGÜNÜ SONRASI DÖNEMDE YAHUDİLİKTE MESİHE DAİR OLUŞAN TEMEL İNANÇLAR
	4. YAHUDİ MEZHEPLERİNDE MESİH ANLAYIŞI
	5. BEKLENEN MESİHİN ÖZELLİKLERİ
	6. MESİHİN GELİŞİNDEN ÖNCE YAŞANACAK OLAYLAR
	6.1. Yusuf Oğlu Mesih
	6.2.  Armilus
	6.3. Peygamber Eliyahu

	7. MESİHİN GELİŞİ İLE BERABER YAŞANACAK OLAYLAR
	I. BÖLÜM (1)
	JACOB JOSEPH FRANK’IN ÖNCÜSÜ OLARAK SABETAY SEVİ VE SABETAYİZM HAREKETİ (1)
	1. SABETAY SEVİ’NİN HAYATI, EĞİTİMİ VE KİŞİLİĞİ
	2. SABETAY SEVİ’Yİ MESİHLİĞE YÖNELTEN ŞARTLAR
	2.1. Doğu Avrupa’da Yaşayan Yahudilerin Durumu
	2.2.  XVII. Yüzyılda Osmanlı’daki Yahudilerin Durumu
	2.3.  Kabala’nın Sabetay Sevi Üzerindeki Etkisi

	3. SABETAY SEVİ’NİN MESİHLİĞİNİ İLAN ETMESİ
	3.1. Mesihliğinin Birinci İlanı ve Misyon Faaliyetleri
	3. 2. Mesih’in Peygamberi: Gazzeli Nathan
	3.3. Sabetay Sevi’nin İzmir’de Mesihliğinin İkinci İlanı

	4. SEVİ’NİN MÜSLÜMAN OLUŞU VE SABETAYİZM HAREKETİNE ETKİSİ
	5. SABETAYCILIĞIN POLONYA’DA FRANKİZM’İN ORTAYA ÇIKIŞINA ETKİSİ
	5.1. XVIII. Yüzyıl Öncesi Polonya’da Yahudi – Hıristiyan İlişkileri
	5.2. Yahudi Özerkliği: Dört Ülke Konseyi
	5.3. Polonya’da Sabetayist Hareket
	5.4. XVIII. Yüzyılda Frankizm Öncesi Emden - Eysbeschutz Tartışması

	II. BÖLÜM
	JACOB JOSEPH FRANK VE FRANKİSTLER
	2. JACOB JOSEPH FRANK’IN HAYATI
	2. 1. Jacob Joseph Frank’ın Hayatının İlk Yılları
	2.2. Jacob Frank’ın Podolya’ya Gelişi ve Frankizm’in Kuruluşu
	2.3.  Dokuz Maddelik İnanç Bildirgesi
	2.4. Kamaniec Tartışması ve Sonuçları
	2.5. Frank’ın Polonya’ya Dönüşü ve Lvov’daki Tartışma
	2.6. Frankistlerin Vaftizi
	2.7. 1759-1772 Yılları Arasında Frank’ın Częstochowa Kalesine Hapsedilişi
	2.8. Jacob Joseph Frank Sonrası Frankistler
	2.9. Frankist Dini Literatürü
	2. 9.1. Divrey ha-Adon (Zbiór Słów Pańskich)
	2.9.2.  Kırmızı Mektuplar
	2.9.3. İşaya’nın Kehanetleri
	2.9.4. Ksiega Snow Panskich
	2.9.5. Kronika Panska
	2.9.6. Ein Yakov’a Dair Yorumlar


	III. BÖLÜM
	FRANKİSTLERİN MİSTİK TEOLOJİK GÖRÜŞLERİ
	3.1. FRANKİSTLERİN MİSTİK GÖRÜŞLERİ VE HIRİSTİYANLIK
	3.1.1. Kabala’ya Dair Görüşleri
	3.1.1.1. Tsadik Doktrini
	3.1.1.2. Yükselmek için Alçalmak Doktrini
	3.1.1.3. Zohar Doktrini
	3.1.1.4. İkili Tora Doktrini

	3.1.2. Frankistler ve Hıristiyanlık

	3.2. TANRI VE İSA MESİH ANLAYIŞI
	3.2.1. Tanrı Anlayışı
	3.2.1.1. Kabalacı Tanrı Anlayışı
	3.2.1.2. Teslisci Tanrı Anlayışı
	3.2.1.3.  Gnostik Tanrı Anlayışı

	3.2.2. İsa Mesih Hakkındaki Görüşleri

	3.3. GERÇEK YAKUB VE HAVARİLER İNANCI
	3.3.1. Gerçek Yakub: Jacob Frank
	3.3.2. On İki Kardeş – On Dört Cariye İnancı

	3.4.BAKİRE MERYEM VE EVA FRANK
	3.4.1. Şekina ve Bakire Meryem Kültü
	3.4.1.1. Yahudilikte Şekina İnancı
	3.4.1.2.  Şekina İnancının Hıristiyanlık ile İlişkisi
	3.4.1.3.  Frankistlerde Şekina İnancı

	3.4.2. Kutsal Kadın Eva Frank

	3.5. ŞERİAT VE MASA DUMA ÖĞRETİSİ
	3.5.1.  Frank’ın Nihilist Teolojisi
	3.5.2. Şeriat ve Günahın Kutsanması
	3.5.2. Masa Duma Öğretisi

	3.6. KUDÜS VE SÜLEYMAN MABEDİ ANLAYIŞI
	SONUÇ
	KAYNAKLAR
	EKLER

