
   

S
o
n

er A
K

P
IN

A
R

 
İS

L
A

M
 T

A
R

İH
İ V

E
 S

A
N

A
T

L
A

R
I A

N
A

B
İL

İM
 D

A
L

I 
D

o
k

to
ra

 T
ezi                             2

0
2
5
 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

 
EMEVÎLER DÖNEMİNDE  

İKTİDAR VE MUHALEFET AHLAKI 

 
Hazırlayan 

Soner AKPINAR 

 
Danışman 

Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

 
 

Doktora Tezi 

 
Temmuz 2025, KAYSERİ 



 
 

  



 
 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

 
EMEVÎLER DÖNEMİNDE 

İKTİDAR VE MUHALEFET AHLAKI 

(Doktora Tezi) 
 

 
Hazırlayan 

Soner AKPINAR 

 
Danışman 

Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

 
Temmuz 2025, KAYSERİ 

  



i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve referans 

gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

      Soner AKPINAR 

        İmza 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI 
 

                              T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

   Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Anabilim Dalı : İslâm Tarihi ve Sanatları   

Program Adı          : Doktora 

Tez Başlığı            : Emevîler Döneminde İktidar ve Muhalefet Ahlâkı 

Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Ön söz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam   255 

sayfalık kısmına ilişkin 06/07/2025 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda 

belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik 

oranı:%6‘dır. 

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az örtüşme 

içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama Esaslarını 

inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez 

çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi durumunda 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum 

bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

Gereğini bilgilerinize arz ederim.  10.07.2025 

  

     

   Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN Soner AKPINAR 

İmza İmza 

 

 



iii 

KILAVUZA UYGUNLUK 
 

 

“Emevîler Döneminde İktidar ve Muhalefet Ahlâkı” başlıklı Doktora Tezi, Erciyes 

Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma Yönergesine uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

 

                Hazırlayan        Danışman 

   Soner AKPINAR     Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

 

 

 

 

 

İslâm Tarihi ve Sanatları ABD Başkanı 

Prof. Dr. Funda DEMİRTAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 
 

 

Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN danışmanlığında Soner AKPINAR tarafından 

hazırlanan “Emevîler Döneminde İktidar ve Muhalefet Ahlâkı” adlı bu çalışma 

jürimiz tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslâm Tarihi ve 

Sanatları Anabilim Dalı’nda Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

17/06/2025 

(Tez Savunma Sınav Tarihi yazılacak) 

 

 

JÜRİ: 

Danışman : Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN  İmza 

Üye : Prof. Dr.  Şaban ÖZ  İmza  

Üye : Prof. Dr. Kenan HAS  İmza 

Üye : Prof. Dr. Funda DEMİRTAŞ  İmza  

Üye : Doç. Dr. Murat BIYIKLI  İmza  

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun …. /…./…… tarih ve  …….. sayılı kararı 

ile onaylanmıştır. 

……. /…..…../ ……..… 

Prof. Dr. Atabey KILIÇ 

     Enstitü Müdürü 

 

 

 



v 

ÖN SÖZ 
 

Siyaset, insanlık tarihi boyunca yalnızca toplumsal düzenin tesisi değil aynı zamanda 

ortak yaşam iradesinin yönlendirilmesi ve kamusal yetkinin meşruiyet sınırları içinde 

kullanılması bakımından temel bir işlev görmüştür. Bu bağlamda siyasi iktidar, sadece 

bir yönetim aracı değil ahlâki değerlerle temellenmiş, hukuki normlarla desteklenmiş ve 

toplumsal rızaya dayalı bir yapı olarak varlık göstermiştir. Ancak tarihi süreçte hiçbir 

iktidar mutlak olmamış, her otoritenin karşısında onu denetleyen ve ona alternatifler 

sunan bir muhalefet doğal biçimde ortaya çıkmıştır. Bu nedenle iktidar ve muhalefet, 

yalnızca birbirine karşıt siyasi pozisyonlar değil aynı zamanda bir toplumun vicdanını, 

ortak hafızasını ve değerler sistemini yansıtan iki temel bileşen olarak görülmelidir. 

İslâm siyasi düşüncesi bağlamında bu karşıt yapının en belirgin biçimde gözlemlendiği 

dönemlerden biri Emevîler devridir. Râşid Halifeler döneminde şekillenen şûra, adalet, 

ehliyet ve halk rızasına dayalı yönetim anlayışı, İslâm’ın temel siyasi değerlerini 

oluştururken Emevîler devriyle birlikte bu ilkelerin yerini soya dayalı saltanat, otoriter 

merkezileşme ve siyasallaşmış dini söylemler almıştır. Hilafet, temsili bir kurum 

olmaktan çıkarak hanedan çıkarlarını önceleyen bir yapıya dönüşmüştür. Bu köklü 

değişim, yalnızca siyasi yapıyı değil siyaset ahlakını da derinden etkilemiştir. 

Emevî yönetimi, iktidarını meşrulaştırmak amacıyla dini referansları siyasi çıkarlar 

doğrultusunda araçsallaştırmıştır. Ömer b. Abdülazîz ve Yezîd b. Velîd gibi bazı halifeler 

bu durumdan istisna edilse de genel olarak Cebriyye ve İrcâ gibi itikadi yaklaşımlar, 

yöneticiler tarafından iktidarın ilahi iradenin bir tezahürü olduğu savıyla kullanılmıştır. 

Bu anlayış çerçevesinde muhalefet “fitne” olarak yaftalanmış; şûra, adalet ve hesap 

verebilirlik gibi İslâmi değerler, mevcut düzenin istikrarını tehdit eden unsurlar olarak 

sunulmuştur. Aynı zamanda Emevî yönetimleri hilafetin Kureyşlilere, özelde ise 

Ümeyyeoğullarına ait olduğunu savunarak siyasi meşruiyetlerini bu iddiaya 

dayandırmışlardır. Bu yaklaşıma karşılık dönemin muhalif hareketleri, Emevî iktidarının 

İslâm’ın kurucu ilkeleriyle çelişen uygulamalarına karşı çıkarak kendi meşruiyet 

söylemlerini oluşturmuşlardır. Muhalefet yalnızca siyasi bir duruş değil aynı zamanda 

ahlâki ve dini bir sorumluluk olarak şekillendirilmiştir. Ancak muhalefet hareketleri, her 

ne kadar farklı siyasi söylemlerle ortaya çıksalar da zaman zaman Emevîlerle benzer 



vi 

siyasi zaaflara düşmekten kurtulamamışlardır. İşte bu çerçevede şekillenen tez çalışması, 

Emevîler döneminde iktidar ve muhalefet ilişkilerini yalnızca kronolojik bir tarih anlatısı 

şeklinde değil siyaset ahlakı bağlamında ele almayı ve bu ilişkilerin tarihi süreçte nasıl 

şekillendiğini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Çalışmanın temel odağı, Emevî yönetiminin 

iktidarını meşrulaştırma stratejileri, bu stratejilere karşı muhalefetin geliştirdiği söylemler 

ve bu çatışmanın siyaset ahlakı üzerindeki etkileridir. Nitekim bu çalışma, bir siyasi 

otoritenin yalnızca zor aygıtlarıyla değil adalet, liyakat, toplumsal rıza gibi evrensel 

yönetim ilkeleriyle meşrulaştırılması gerektiğini ortaya koymuş, siyaset ile ahlak 

arasındaki kopmaz ilişkiye dikkat çekerek İslâm siyaset anlayışına farklı bir bakış açısı 

getirmeyi amaçlamıştır.  

Neticede bu çalışmanın ortaya çıkmasında bilgi, rehberlik ve katkılarıyla yolumu 

aydınlatan kıymetli danışmanım Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN’a en içten şükranlarımı 

sunarım. Ayrıca kaynak temininden düşünsel desteğe kadar her aşamada katkı sağlayan 

Prof. Dr. Şaban ÖZ, Prof. Dr. Kenan HAS, Prof. Dr. Funda DEMİRTAŞ ve Doç. Dr. 

Murat BIYIKLI hocalarıma, destekleriyle yanımda olan dostlarıma ve eşime 

minnettarım. Bu çalışmanın İslâm tarihi ve siyaset ahlakı alanında yürütülen akademik 

tartışmalara katkı sunmasını ve Emevîler dönemi üzerine yapılacak yeni araştırmalara 

ışık tutmasını temenni ediyorum. 

 

Soner AKPINAR 

Haziran 2025, Kayseri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE İKTİDAR VE MUHALEFET AHLÂKI 

 

Soner AKPINAR 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, Temmuz 2025 

Danışman: Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

 

ÖZET 

 

Doktora tezi, Emevîler döneminde iktidar ve muhalefet ilişkilerini siyaset ahlakı 

çerçevesinde incelemektedir. Amaç, dönemdeki siyasi çekişmelerde tarafların izlediği 

stratejileri ve sergiledikleri tutumları belirleyerek bunların dönemin siyaset anlayışına 

etkilerini ortaya koymaktır. Çalışmada, iktidar ve muhalefetin değer temelli yaklaşımları, 

meşruiyet arayışları ve siyaset ahlakına dair tavırları, klasik kaynaklar ve modern literatür 

ışığında analiz edilmiştir. Nitel araştırma yöntemlerinin uygulandığı çalışmada, dönemin 

tarihi olayları şartları içinde değerlendirilmiş; farklı rivayetler karşılaştırmalı biçimde ele 

alınmış, özellikle tarafların ahlâki çelişkileri nesnel bir yaklaşımla ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Tezin önemi, Emevîler dönemindeki iktidar ve muhalefet ilişkilerini yalnızca 

tarihi bir çatışma olarak değil siyaset ahlakı bağlamında etik ve siyasi değerlere dayalı bir 

sorgulama alanı olarak görmesinden kaynaklanmaktadır. Bu kapsamda çalışma, iktidar 

ve muhalefetin söylem ve eylemleriyle İslâm siyaset anlayışını nasıl şekillendirdiğini 

ortaya koymakta, siyasi otoritenin ve muhalefetin yalnızca güçle değil adalet, ehliyet, 

liyakat, eşitlik, biat ve toplumsal rıza gibi evrensel ilkelerle meşrulaştırılması gerektiği 

sonucuna ulaşmaktadır. Bu yönüyle siyaset ve ahlak arasındaki ayrılmaz ilişkiyi 

vurgulayan tez, İslâm siyaset düşüncesine değer temelli yeni bir yorum kazandırmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Emevîler, Siyaset, Ahlâk, İktidar, Muhalefet. 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

THE ETHICS OF POWER AND OPPOSITION IN THE UMAYYAD ERA 

Soner AKPINAR 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences 

PhD Thesis, July 2025 

Supervisor: Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

 

ABSTRACT 

 

This doctoral dissertation examines the relationship between political authority and 

opposition during the Umayyad period within the framework of political ethics. The 

primary aim is to analyze the strategies employed and attitudes adopted by both ruling 

authorities and opposition groups amid political conflicts, and to reveal their impact on 

the political thought of the period. The study explores the value-oriented approaches, 

quests for legitimacy, and ethical-political behaviors of both sides through a 

comprehensive analysis of classical sources and modern literature. Employing qualitative 

research methods, the dissertation evaluates key historical events within their original 

context. Various narrative traditions are compared, and particular emphasis is placed on 

identifying the ethical contradictions in the actions of both the ruling power and the 

opposition through an objective lens. What distinguishes this study is its approach to the 

Umayyad-era power-opposition dynamics not merely as a historical conflict, but as a 

space for ethical and political reflection rooted in the principles of political morality. 

Accordingly, the research demonstrates how the discourses and actions of both the 

government and opposition helped shape the moral foundations of Islamic political 

thought. It concludes that political authority and opposition must not be legitimized solely 

through power, but also through universal principles such as justice, meritocracy, 

competence, equality, allegiance, and public consent. By emphasizing the inseparable 

bond between politics and ethics, this dissertation offers a value-based reinterpretation of 

Islamic political thought. 

Keywords: Umayyads, Politics, Ethics, Authority, Opposition. 

 

 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 
 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE İKTİDAR VE MUHALEFET AHLÂKI 
 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK .................................................................................. i 

TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI ........................................................................................ ii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI .................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................ v 

ÖZET ............................................................................................................................. vii 

ABSTRACT ................................................................................................................. viii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. ix 

KISALTMALAR VE SİMGELER LİSTESİ ............................................................. xii 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. Temel Kavramların Analizi........................................................................................ 9 

   1.1.1. Devlet .................................................................................................................. 9 

   1.1.2. İktidar ................................................................................................................ 12 

   1.1.3. Muhalefet ........................................................................................................... 15 

   1.1.4. Meşruiyet ........................................................................................................... 18 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSLÂM’DA SİYASET VE AHLÂK İLİŞKİSİ 

2.1. Siyaset ve Ahlâk Kavramları ................................................................................... 20 

2.2. Siyaset- Ahlâk İlişkisi .............................................................................................. 22 

2.3. İslâm’da Siyaset Ahlâkı ........................................................................................... 24 

2.4. Siyasette Ahlâki Esaslar .......................................................................................... 26 

   2.4.1. Adalet, Merhamet ve Eşitlik .............................................................................. 26 

   2.4.2. Denetim ve Muhâsebe Etme .............................................................................. 28 

   2.4.3. İnsan Hakları ve Hukukun Üstünlüğü ............................................................... 28 

   2.4.4. İyiliği Emretmek ve Kötülükten Sakındırmak................................................... 29 

   2.4.5. Şûrâ ve İstişare .................................................................................................. 30 

   2.4.6. Biat ve İtaat ........................................................................................................ 31 

   2.4.7. Emanet, Ehliyet ve Liyakat ............................................................................... 32 



x 

   2.4.8. Kamu Malının Kullanımı .................................................................................. 33 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE İKTİDAR AHLÂKI 

3.1. Emevî Halifelerinin Siyaset Anlayışı ve Muhalefete Yaklaşımları ......................... 35 

   3.1.1. Muâviye b. Ebû Süfyân ..................................................................................... 35 

   3.1.2 Yezîd b. Muâviye ................................................................................................ 66 

   3.1.3. Muâviye b. Yezîd ............................................................................................... 77 

   3.1.4. Mervân b. Hakem .............................................................................................. 78 

   3.1.5. Abdülmelik b. Mervân ....................................................................................... 84 

   3.1.6. Velîd b. Abdülmelik ........................................................................................... 99 

   3.1.7. Süleymân b. Abdülmelik ................................................................................. 104 

   3.1.8. Ömer b. Abdülazîz ........................................................................................... 111 

   3.1.9. Yezîd b. Abdülmelik ........................................................................................ 122 

   3.1.10. Hişâm b. Abdülmelik ..................................................................................... 128 

   3.1.11. Velîd b. Yezîd ................................................................................................. 139 

   3.1.12. Yezîd b. Velîd ................................................................................................. 144 

   3.1.13. İbrâhim b. Velîd ............................................................................................. 147 

   3.1.14. Mervân b. Muhammed .................................................................................. 148 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE MUHALEFET AHLÂKI 

4.1. Muhalefetin Gerekçeleri ........................................................................................ 155 

4.2. İsyan Boyutundaki Muhalefet Hareketleri ............................................................ 158 

   4.2.1. Hâricîlerin Muhalefeti ..................................................................................... 158 

   4.2.2. Ehl-i Beyt ve Taraftarları Şiîlerin Muhalefeti .................................................. 163 

      4.2.2.1. Hucr b. Adî’nin Muhalefeti ....................................................................... 166 

      4.2.2.2. Hüseyin b. Ali’nin Muhalefeti ................................................................... 171 

      4.2.2.3. Tevvâbîn Hareketinin Muhalefeti .............................................................. 177 

      4.2.2.4. Muhtâr b. Ebî Ubeyd es-Sekafî’nin Muhalefeti ........................................ 180 

      4.2.2.5. Zeyd b. Ali’nin Muhalefeti ........................................................................ 186 

      4.2.2.6. Abdullah b. Muâviye’nin Muhalefeti ........................................................ 190 

   4.2.3. Abdullah b. Zübeyr’in Muhalefeti ................................................................... 191 

   4.2.4. Harre Vakasında Medinelilerin Muhalefeti ..................................................... 200 



xi 

   4.2.5. Mevâlî Toplumun Muhalefeti .......................................................................... 205 

   4.2.6. Bazı Emevî Valilerinin Muhalefeti .................................................................. 211 

      4.2.6.1. Abdurrahmân b. Muhammed b. el-Eş’as ................................................... 211 

      4.2.6.2. Yezîd b. Mühelleb ...................................................................................... 214 

      4.2.6.3. Hâris b. Süreyc .......................................................................................... 217 

   4.2.7. Abbâsîlerin Muhalefeti .................................................................................... 219 

4.3. İsyan Boyutuna Ulaşmayan Muhalif Hareketler .................................................... 226 

   4.3.1. Fırkaların Muhalefeti ........................................................................................ 226 

      4.3.1.1. Cebriyye .................................................................................................... 226 

      4.3.1.2. Kaderiyye .................................................................................................. 230 

      4.3.1.3. Mu‘tezile .................................................................................................... 231 

      4.3.1.4. Mürcie ........................................................................................................ 235 

   4.3.2. Ulemânın Muhalefeti ....................................................................................... 237 

SONUÇ ........................................................................................................................ 246 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 257 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

KISALTMALAR VE SİMGELER LİSTESİ 

B./ b.  : Bin 

Bt./bt.  : Binti 

Bkz.  : Bakınız 

Bs.  : Baskı 

c.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

DİA  : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

Ed.  : Editör 

h.  : Hicrî 

Hz.  : Hazreti 

Mad.  : Madde 

MEB  : Millî Eğitim Bakanlığı 

nşr.  : Neşreden / Naşir 

s.a.v.  : Sallallâhu Aleyhi Vesellem 

SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sy  : Sayı 

t.y.  : Tarih yok 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

Thk.  : Tahkik eden 

Trz.  : Tarihsiz 

v.b.  : Ve benzerleri 

vd.  : Ve diğerleri 

yy.  : Yayın yeri yok 

Vkf.  : Vakıf 

Yay.  : Yayınları / Yayımlayan 

  



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

İnsan, doğası gereği sosyal bir varlıktır ve bu durum, topluluk halinde yaşama ihtiyacını 

zorunlu kılmıştır. Toplumsal yaşam, bireylerin birlikte hareket etmesini gerektirirken aynı 

zamanda yönetilme olgusunu da ortaya çıkarmıştır. Sosyalleşmenin olduğu her yerde 

belirli kurallar şekillenmiş ve bireyler bu kurallara uymak durumunda kalmıştır. En basit 

toplumsal yapıdan en karmaşık siyasi sistemlere kadar bireylerin bu kurallara tabi olması, 

toplumsal düzenin sürdürülebilirliği açısından hayati bir öneme sahiptir. Kurallara 

uymayan bireyler ise belirli yaptırımlara maruz kalmaktadır. Toplumsal düzenin belirli 

normlar çerçevesinde şekillenmesi, siyasal iktidar ilişkisini zorunlu hale getirmektedir. 

Siyasi iktidar, toplumu oluşturan bireylerin düzeni sağlamak adına belirlenen kurallara 

uymasını güvence altına alan bir yapıyı ifade etmektedir. Siyasi iktidarın doğası, içinde 

bulunduğu toplumun yapısına bağlı olarak değişkenlik gösterirken her toplum tipi kendi 

siyasi iktidar modelini üretmektedir.1    

İktidar kavramı, bir bireyin, grubun veya kurumun, başka bir bireyin, grubun ya da 

kurumun davranışlarını, düşüncelerini ve kararlarını belirleme, yönlendirme ve 

değiştirme yeteneği olarak tanımlanabilir.2 Bu bağlamda iktidar kavramı yalnızca siyasi 

düzlemle sınırlı olmayıp aile yapısından eğitim sistemine ve geniş anlamda devlet 

yönetimine kadar farklı alanlarda kendini göstermektedir. Örneğin aile içinde 

ebeveynlerin çocuklar üzerindeki etkisi, eğitim sisteminde öğretmenin öğrenciler 

üzerindeki otoritesi ve siyasi sistemde hükümetin vatandaşlar üzerindeki gücü, iktidarın 

farklı biçimlerde tezahür edebileceğini göstermektedir. Bu bağlamda iktidar olgusu 

                                                            
1  Cemal Ali Akal, Devlet, Yasa, Hakimiyet (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1990), 48. 
2  Hasan Eren ve Nevzat Gözaydın vdğr., “İktidar”, içinde Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları, 1988), 1063. 

 



2 

yalnızca siyasi alanla sınırlı olmayıp toplumsal düzenin her noktasında farklı şekillerde 

ortaya çıkmaktadır. 3   

Modern dönem öncesinde, siyasi sistemler genellikle otoriteye meşruiyet kazandıran 

geleneksel yapı ve anlayışlar üzerine inşa edilmiştir. Bu yapı, karşıt düşüncelerin ve 

muhalefet hareketlerinin gelişmesini büyük ölçüde sınırlandırmıştır. Ancak modern 

dönemde yaşanan dönüşümler, siyasi iktidarın gücünü sınırlandırmaya yönelik önemli 

değişiklikler meydana getirmiştir. Batı dünyasında gerçekleşen Magna Carta, Coğrafi 

Keşifler, Rönesans ve Reform hareketleri, Sanayi Devrimleri ve Aydınlanma gibi 

süreçler, egemenliğin halkın iradesine dayanması gerektiği fikrinin güçlenmesine neden 

olmuştur.4 Egemenlik kaynağının halk iradesine dayanması ve siyasi iktidarın 

sınırlandırılması düşüncesi, anayasacılık hareketlerinin gelişimini tetiklemiş, devletin 

yetkilerinin ayrıştırılması ve siyasi iktidarın kimler tarafından ve nasıl kullanılacağının 

belirlenmesi üzerinde önemli etkiler yaratmıştır.5 Bu süreç, genel ve eşit oy ilkesinin 

kabul edilmesi, seçimle belirlenen siyasi iktidar anlayışının yerleşmesi ve demokratik 

düşüncenin küresel ölçekte yaygınlaşmasını sağlamıştır. Bu bağlamda muhalefet kavramı 

demokrasinin temel unsurlarından biri haline gelmiş ve demokratik sistemin ayrılmaz bir 

parçası olarak kabul edilmiştir. Zamanla demokrasi ve muhalefet kavramları birbirini 

tamamlayan unsurlar haline gelmiş ve temsili demokrasilerde muhalefet, siyasi partiler 

aracılığıyla kurumsal bir kimlik kazanmıştır. 6 

Siyasi iktidarın meşruiyet kazanması, halkın kabul edeceği saygın bir yönetim anlayışına 

dayanmasına bağlıdır. Muhalefet ise iktidarı eleştirirken hak, adalet ve yeterlilik temelli 

bir söylem geliştirmelidir. Bu söylemler, dini, ahlâki, mali ve sosyal boyutları da 

içermelidir. Bu çerçevede, iktidar ve muhalefetin neden dini ve ahlâki söylemler 

geliştirdiği ve bu söylemlerin siyasi süreçlere etkisi analiz edilmelidir. Çünkü siyasi 

aktörlerin ahlâki söylemleri ve bunların uygulamaları, dini, siyasi, sosyal ve ekonomik 

dinamiklerce şekillenir. 

                                                            
3  Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison (Newyork: Vintage Books: 1975), 

54. 
4  Quentin Skinner, The Foundations of Modern Political Thought ( London: Cambridge University 

Press, 1978), 98. 
5  Samuel Huntington, Demokrasinin Üçüncü Dalgası (Ankara: Yetkin Yayınları, 1995), 31. 
6  Skinner, The Foundations of Modern Political Thought, 101-102.  



3 

İslâm siyasi tarihinde de iktidar ve muhalefet ilişkileri iktidarın izlediği stratejilere göre 

şekillenmiştir. İktidarlar, meşruiyetlerini sağlamak ve otoritelerini sürdürmek için dini ve 

siyasi söylemleri kendi çıkarları doğrultusunda kullanmıştır. Muhalefet ise bu söylemlere 

karşı ahlâki ve siyasi temelli alternatifler üretmiştir. Bu durum, siyasi mücadelenin 

yalnızca politik değil aynı zamanda ahlâki bir tartışma boyutuna da taşınmasına neden 

olmuştur. 

İslâm’ın ilk dönemlerinde siyasi otoritenin devri ve denetimini sağlayacak kurumsal 

yapılar tam anlamıyla oluşmamış, bu durum iktidar değişimlerinin genellikle güç 

mücadelesine dayalı, istikrarsız ve çatışmalı süreçler şeklinde yaşanmasına neden 

olmuştur. Meşruiyeti sağlayacak yapılar tam olarak oluşturulamadığı için muhalefet farklı 

gerekçelerle ortaya çıkmış ve çeşitli stratejiler geliştirmiştir. Bu nedenle İslâm siyasetinde 

iktidar-muhalefet ilişkisi sadece bir güç mücadelesi değil aynı zamanda siyasi otoritenin 

hangi ahlâki ve hukuki temellere dayanarak meşru kabul edilmesi gerektiği tartışmasının 

da merkezinde yer almıştır. Bu bağlamda Hz. Peygamber ve Râşid Halifeler döneminde 

siyasi iktidar ahlâki ve hukuki ilkelerle şekillenmişken Emevîler döneminde bu yapı 

değişmiş, hilafet saltanata dönüşmüştür. Bu dönüşümle birlikte siyaset ve ahlak ilişkisi 

yeniden tanımlanmış, siyasi meşruiyetin dayandığı temeller değişmiş ve muhalefetin rolü 

farklılaşmıştır. Bu açıdan Emevîler dönemi, siyaset ahlakının dönüşümünü anlamak için 

önemli bir tarihi örnektir. 

 

Araştırmanın Konusu 

Çalışmada, Emevîler döneminde iktidar ile muhalefet arasındaki siyasi mücadele, siyaset 

ahlakı açısından incelenmiş; bu süreçte her iki tarafın benimsediği yöntemler ve tutumlar 

ayırt edici yönleriyle ele alınmıştır. Yaklaşık bir asır süren bu dönemdeki tüm gelişmeleri 

kapsamlı biçimde değerlendirmek mümkün olmadığından, analiz İslâm tarihine yön 

veren ve sonraki dönemleri etkileyen belli başlı olaylarla sınırlandırılmıştır. 

Emevîler döneminde iktidar ile muhalefet arasında yaşanan siyasi gelişmeler, siyaset 

ahlakı çerçevesinde çeşitli problem alanlarını gündeme getirmiştir. Öncelikle hilafetin 

saltanata dönüşmesiyle birlikte İslâm siyaset anlayışı köklü bir değişime uğramış; bu 

dönüşüm, meşruiyetin kaynağı ve yönetişim ilkeleri açısından önemli sorunları 

beraberinde getirmiştir. Bu çerçevede, hilafetin saltanata evrilmesiyle doğan yeni yönetim 



4 

biçiminin, dini ve ahlâki temellerle ne ölçüde örtüştüğü sorgulanmaktadır. Bununla 

bağlantılı olarak Kerbelâ hadisesi yalnızca trajik bir olay olarak kalmamış, aynı zamanda 

İslâm dünyasında ciddi siyasi ve mezhebi bölünmelere yol açarak muhalefetin niteliğini 

derinden etkilemiştir. Bu olayın muhalefet hareketlerini nasıl dönüştürdüğü ve bu 

dönüşümün siyasal alanda ne tür yansımalar doğurduğu önemli bir inceleme konusudur. 

Abdullah b. Zübeyr’in Yezîd’e karşı başlattığı isyan ise Emevî otoritesine yönelik ciddi 

bir siyasi meydan okuma olarak değerlendirilmektedir. Bu isyan, iktidarın meşruiyeti ve 

merkezi otoriteyi koruma kapasitesi açısından yeni sorular doğurmaktadır. 

Bir diğer problem alanı Muaviye b. Yezîd’in hilafeti şûraya bırakma yönündeki iradesinin 

neden hayata geçirilemediğidir. Bu başarısızlık, dönemin siyasi güç dengeleri ve yönetim 

anlayışı açısından değerlendirilmesi gereken önemli bir husustur. Ayrıca Ömer b. 

Abdülazîz’in uzlaşmacı ve adalet temelli siyaset anlayışı, kısa süreliğine uygulama 

imkânı bulmuş ancak sürdürülememiştir. Bu durum barışçıl bir siyaset anlayışının 

kalıcılığı ve iktidar-muhalefet ilişkilerindeki etkisi bakımından problem teşkil etmektedir. 

Son olarak Yezîd b. Velîd’in iktidarı zor kullanarak ele geçirmesi ve gerçekleştiremediği 

reform vaatleri, Emevî Devleti'nin çözülme sürecini hızlandırmıştır. Bu gelişme, siyasi 

istikrarsızlık ile reformist söylemler arasındaki çelişkiyi gözler önüne sermektedir. 

Araştırmanın Amacı Ve Önemi  

Araştırmanın amacı, Hz. Peygamber ve Râşid Halifeler dönemindeki siyaset anlayışının 

Emevîler döneminde iktidar ve muhalefet ahlakı bağlamında nasıl değiştiğini 

incelemektir. Bu kapsamda Emevîler dönemindeki iktidar-muhalefet ilişkilerinin 

dayandığı etik ve siyasal ilkeler belirlenerek bu ilişkilerin toplumsal ve siyasal 

yansımaları ortaya konulacaktır. 

Emevîler dönemi, önceki siyasi ve toplumsal gelişmelerden bağımsız düşünülemez; 

iktidar mücadeleleri, geçmişin mirasıyla şekillenmiştir. Bu durum, hem yönetenlerin hem 

muhalefetin tutum ve yöntemlerine yansımış, İslâm siyaset düşüncesinin teorik ve pratik 

yönünü derinden etkilemiştir. Ayrıca bu dönem, mezheplerin oluşum sürecini 

hızlandırmış ve İslâm toplumunun siyasi yapısında köklü değişimlere yol açmıştır. Siyasi 

aktörlerin siyaset ahlakına dair tutumları ise sonraki nesiller için kalıcı bir miras bırakmış, 

hem tarihi hem güncel tartışmalara zemin oluşturmuştur. Tüm bu yönleriyle Emevîler 

dönemi, İslâm siyaset düşüncesine anlamlı bir katkı sunmaktadır. 



5 

Araştırmanın  Yöntemi  

Çalışma dört bölümden bir sonuç ksımından oluşmaktadır. Birinci bölümde, “Kavramlar 

Analizi” başlığı altında devlet, iktidar, muhalefet ve meşruiyet kavramları açıklanarak 

İslâm siyaset düşüncesindeki anlam ve işlevleri ele alınmıştır. İkinci bölümde “İslâm’da 

Siyaset ve Ahlak İlişkisi” başlığıyla siyaset ve ahlak ilişkisi, Kur’an ayetleri ve Hz. 

Peygamber’in sünneti doğrultusunda değerlendirilmiş; ahlâki değerlerin yönetime etkisi 

analiz edilmiştir. Üçüncü bölüm olan “Emevîlerde İktidar Ahlakı” ve dördüncü bölüm 

olan “Emevîlerde Muhalefet Ahlakı” başlıkları altında ise tarafların birbirine karşı 

geliştirdiği siyasal tutumlar incelenmiş ve bu tutumlar, ikinci bölümde sunulan ahlâki 

ilkeler ışığında sonuç bölümünde değerlendirilmiştir. 

Nitel araştırma yöntemlerinin uygulandığı bu çalışmada, dönemin tarihi olayları kendi 

bağlamı içinde değerlendirilmiş, farklı rivayetler karşılaştırmalı olarak incelenmiş ve 

tarafların ahlâki çelişkileri nesnel bir yaklaşımla analiz edilmiştir. Çalışma, sadece 

kronolojik anlatıma değil tematik yapıya da dayandırılmış; konu başlıkları arasında 

mantıklı ve sistematik bir bütünlük sağlanmıştır. Ayrıca tarihi referanslarda hem hicri hem 

miladi takvim sistemleri birlikte kullanılmış, kaynak gösteriminde akademik kurallara 

uygun açık ve anlaşılır bir yöntem izlenmiş, eser adlarına eksiksiz biçimde yer verilmiştir. 

Araştırmanın Kaynakları 

Araştırma konusunun çok yönlü yapısı nedeniyle çalışmada farklı disiplinlerden geniş bir 

kaynak yelpazesine başvurulmuştur. Bu çerçevede, tabakât, fütûhât, coğrafya, neseb, 

ricâl, vefeyât, mezhepler tarihi ve siyaset tarihi gibi İslâm tarihinin temel klasik eserleri 

başlıca başvuru kaynakları olarak değerlendirilmiştir. Ayrıca doğrudan siyasi içerik 

taşımamakla birlikte dönemin tarihi ve sosyo-kültürel arka planını anlamaya katkı 

sağlayan edebiyat, şiir, hadis, fıkıh, harâc ve fadâil literatüründen de faydalanılmıştır. 

Konunun çağdaş akademik yaklaşımlarla çok boyutlu bir biçimde ele alınabilmesi adına 

yüksek lisans ve doktora tezleri, akademik makaleler, modern tarihçilerin çalışmaları, 

ansiklopediler ve sözlükler de dikkate alınmış; araştırma klasik ve modern kaynaklarla 

zenginleştirilmiştir. 

Araştırmanın kaynakları içinde öncelikli sırada genel tarihi bilgileri ihtiva eden temel 

İslâm Tarihine dair eserler yer almaktadır. Bu bağlamda Halife b. Hayyât’ın (ö. 240/854) 



6 

et-Tarih, Dineverî’nin (ö. 282/892) Ahbâru’t-Tıvâl, Ya’kûbî’nin (ö. 284/897) Târîhu’l-

Ya’kûbî, Taberî’nin (ö. 310/932) Târihu’t-Taberî, Mes’ûdî’nin (ö. 346/957) Murûcu’z-

Zeheb, İbnü’l Cevzî’nin (ö. 597/1201) el-Muntazam fî Tevârihi’l-Mulûk ve’l-Ümem, 

İbnü’l-Esîr’in (ö. 630/1233) el-Kâmil fî’t-Tarih, İbn Kesîr’in (ö. 774/1301-1302) el-

Bidâye ve’n-Nihâye, Nüveyrî’nin (ö. 732/1332) Nihâyetü’l-Ereb adlı eserleri tezde sıkça 

kullanılan eserlerdir. Özellikle Halife b. Hayyât, İbnü’l Cevzî, Taberî, İbnü’l-Esîr ve İbn 

Kesîr’in eserleri, olayları yıllara göre tasnif ettikleri için karşılaştırmalı bir analiz yapmak 

amacıyla temel kaynaklar olarak kullanılmıştır. Dineverî, Taberî, Ya’kûbî, Mes’ûdî ve 

İbnü’l-Esîr, genellikle erken dönem İslâm tarihi ve bölgesel gelişmeler hakkında ayrıntılı 

bilgiler sunmuştur. Halife b. Hayyât ve Taberî, olayları yıllara göre derleyerek farklı 

ravilerin bir konu hakkındaki rivayetlerini bir araya getirmiş, rivayetlere yönelik tercihi 

ise okuyucuya bırakmıştır. Bu yaklaşım, farklı anlatımların birlikte değerlendirilmesine 

olanak sağlamıştır. 

Başta Kureyş kabilesi olmak üzere muhtelif kabileler ve fertler hakkında geniş bilgilerin 

yer aldığı neseb, tabakât, vefeyât kitapları faydalanılan diğer eserler arasındadır. 

Muhammed b. Sa’d’ın (ö. 230/844) “Tabakât’ı, İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) Kitâbu’l-

Meârif, Belâzürî’nin (ö. 279/895) Ensâbu’l-Eşrâf adlı eserleri Emevîler döneminde 

yaşamış halifeler, valiler, komutanlar, önemli şahıslar, alimler ve şairler hakkında ayrıntılı 

bilgiler vermektedir. Bunların dışında Zehebî’nin (ö. 748/1347) Siyeru A’lâmi’n-

Nübelâ’sı ve Tarihu’l-İslâm’ı, İbn Hallikân’ın (ö. 681/1282) Vefeyâtu’l-A’yân’ı da 

yararlanılan bu tür kaynaklar içinde yer almaktadır. 

Edebiyat ve şiir kitapları da Emevîler döneminde siyasi gelişmelerin toplumdaki 

yansımalarını ve sosyal hayat üzerindeki etkilerini anlamada önemli bilgiler sunmaktadır. 

Câhız’ın (ö. 255/868) el-Beyân ve’t-Tebyîn, İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) Uyûnu’l-Ahbâr, 

Müberred’in (ö. 285/898) el-Kâmil fi’l-Luga ve’l-Edeb, İbn Abdirrabbih’in (ö. 327/938) 

el-Ikdu’l-Ferîd, Isfahânî’nin (ö. 356/966) Kitâbu’l-Egâni adlı eserleri araştırmada 

kullanılan temel kaynaklar arasındadır. Bu eserlerde, dönemin siyasi ve dini gruplarını 

temsil eden şair, hatip ve bilge kişilere dair zikredilen metinler, muhalefet hareketlerinin 

arka planını ve dönemin siyasi yapısını anlamada önemli veriler sunmaktadır. 

Fethedilen bölgelerin idari yapıları, para basımı, divanların Arapçalaştırılması gibi birçok 

yenilik ve bunların yanı sıra çeşitli tarihi olaylara dair bilgiler sunan fütûhât kitapları da 



7 

çalışmada başvurulan önemli kaynaklar arasındadır. Belâzürî’nin Fütûhu’l-Büldân; İbn 

A’sem’in (ö. 320/932) el-Futûh adlı eserleri ile Emevîlerin Kuzey Afrika siyasetine 

yönelik önemli bilgiler sunan İbn Abdülhakem’in (ö. 257/871) Futûhu Mısır ve 

Ahbâruhâ, Makrizî’nin (ö. 845/1442) el-Hıtatü’l-Makriziyye, İbn Tağrîberdî’nin (ö. 

874/1470) en-Nücûmü’z-Zâhire adlı eserleri futûhât türü eserleri içinde en hacimli 

olanlarındandır. Bu kaynaklardan başka halifeler hakkında bilgi veren Cahşiyârî’nin (ö. 

331/942-943) Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, bir bölümü devlet adamlarına yol gösterici 

ilkeleri ihtiva eden bir siyasetname özelliği taşıyan, ayrıca Emevîler ve diğer devletler 

hakkında detaylı bilgiler sunan İbn Tiktakâ’nın (ö. 709/1309) el-Fahrî, İbn Kuteybe’nin 

(ö. 276/889) el-İmâme ve’s-Siyâse, dönemin vergi politikaları hakkında bilgi veren Ebû 

Yûsuf’un (ö. 182/798) Kitâbu’l-Harâc, Emevîler dönemi siyasi gelişmelerine yönelik 

sosyolojik çözümlemeler bulunulan İbn Haldûn’un (ö. 808/1406) Mukaddime adlı eserleri 

tez kapsamında yaralanılan diğer  eserler arasındadır.  

Emevîler dönemine dair bilgi sunan klasik kaynaklarda pek çok rivayet yer alsa da iktidar 

ve muhalefet ahlakını doğrudan ve bütüncül biçimde ele alan müstakil bir eser 

bulunmamaktadır. Bu durum, söz konusu kaynakların çoğunlukla nakle dayalı bir tarih 

anlayışıyla yazılmış olmasından kaynaklanmaktadır. Aynı olayın farklı veya çelişkili 

biçimlerde aktarılması da bu yöntemin doğal bir sonucudur. Bu eserler genellikle siyasi 

olaylar, yöneticiler ve toplumsal grupların faaliyetlerine odaklanmakta; Fakat siyaset 

ahlakına dair sistematik değerlendirmelere yeterince yer vermemektedir. Mevcut literatür, 

ağırlıklı olarak kişi veya grup merkezli çalışmalar ile genel iktidar-muhalefet ilişkilerine 

odaklanan araştırmalardan oluşmakta, siyaset ahlakına dair yorumlar ise çoğunlukla 

yüzeysel ve dağınık kalmaktadır. 

Modern dönemde İslâm siyaset tarihinde iktidar ve muhalefet ilişkilerinin teorik ve pratik 

temellerini ortaya koyma noktasında en fazla başvurulan kaynaklardan biri, Nevin 

Abdülhalik Mustafa’nın İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet adlı eseridir. Söz konusu 

çalışmada, iktidar ve muhalefet kavramları hem kavramsal düzeyde hem de tarihi 

örneklikler çerçevesinde ele alınmaktadır. Aynı şekilde siyaset kavramı ile bağlantılı 

olarak devlet, iktidar, muhalefet ve meşruiyet gibi temel kavramları ele alan, siyasetin 

yönetim mekanizmalarıyla ilişkisini irdeleyen Batılı ve Müslüman yazarların eserlerinden 

de azami ölçüde faydalanılmaya çalışılmıştır. Mustafa Aydın’ın Siyasetin Sosyolojisi, 



8 

Münci Kapani’nin Politika Bilimine Giriş, Platon’un (Eflatun) Devlet, Fârâbî’nin (ö. 

339/950) Medinetü’l Fazıla, Mâverdî’nin (ö. 450/1058) el-Ahkâmü’s-Sultâniyye ve’l-

Vilâyâtü’d-Dîniyye, Ebû Ya’lâ’nın (ö. 458/1066) el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, Nichola 

Machiavelli’nin Prens adlı eserleri bu kapsamda faydalanılan eserler arasında yer 

almaktadır. Yine Emevî siyasi tarihini farklı bakış açışlarıyla ele alan çağdaş 

yazarlarından Hüseyin Atvan’ın el-Ümeviyyûn ve’l-Hilâfe ve er-Rivâyetü’t-Tarihiyye fi 

Bilâdi’ş-Şam fi Asri’l-Emevîyye, Yusuf Işş’ın ed-Devletü’l-Ümeviyye ve’l-Ahdâsilleti 

Sebekathâ, Îsa Riyâd’ın el-Hizbiyyetü’s-Siyâsiyye münzü Kıyâmü’l-İslâm hattâ Sukûti’d-

Devleti’l-Ümeviyye ve en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’l Ümeviyye, Süheyl Takkuş’un 

Târihu’l-Devleti’l-Ümeviyye, Nebih Âkil’in Hilâfetü Benî Ümeyye adlı eserleri de tez 

konusu kapsamında faydalanılan güncel eserlerdir. Ayrıca araştırma kapsamında, Batılı  

araştırmacıların eserlerinden makalelerinden de faydalanılmıştır. Bu kapsamda 

Wellhausen’in Arap Devleti ve Sükutu, Montgomery. G. Watt’ın İslâm Düşüncesinin 

Teşekkül Devri, Philip K. Hitti’nin Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi adlı eserleri 

faydalanılan kaynaklardan sadece birkaçıdır. Ancak burada özellikle vurgulanması 

gereken husus Batılı araştırmacıların İslâm tarihi ve siyaset düşüncesine dair 

yaklaşımlarının İslâm dünyasındaki yazarların bakış açısından yer yer farklılıklar arz 

ettiğidir. Bu tür çalışmalarda farklı bakış açılarına dayanan yorumlara rastlanabildiği için 

söz konusu eserlerin dikkatli ve eleştirel bir yaklaşımla değerlendirilmesi gerektiği 

düşünülmektedir. 

Araştırma kapsamında ülkemizde Emevîler dönemi ile ilgili yapılmış nitelikli bazı 

eserlerden de istifade edilmiştir. İrfan Aycan’ın Saltanata Giden Yolda Muaviye b. Ebû 

Süfyan, İbrahim Sarıçam’ın Emevî-Haşimi İlişkileri, Adnan Demircan’ın İtaat ve İsyan 

Arasında Dört Âlim ile İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi ve Haricîlerin 

Siyasi Faaliyetleri, Şaban Öz’ün Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, Şefaettin 

Severcan’ın Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, Mustafa Özkan’ın Emevîler 

Döneminde İktidar Ulemâ İlişkisi, Abdurrahim Şen’in İslâm Hukuk Düşüncesinde İktidar 

ve Meşruiyet adlı eserleri ile diğer ilim adamlarının eserleri bu kapsamda sayılabilir.  

 

 



9 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. Temel Kavramların Analizi  

1.1.1. Devlet 

Siyasi yapılar tarih boyunca yönetenle yönetilen arasındaki ilişkilerin belirli bir 

sistematiğe oturmasıyla kurumsallaşmıştır.7 Bu bağlamda devlet, egemen bir otoriteye 

sahip ve belirli sınırlarla tanımlanmış bir coğrafyada faaliyet gösteren, anayasal bir 

düzene tabi, örgütlü bir siyasi oluşumdur.8  

Devletin gerekliliği ve fonksiyonları konusunda Batı siyasi düşüncesinde farklı 

yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bir görüş, devleti kutsal bir yapı olarak ele alırken diğer 

görüş bireyi merkeze koyarak devletin rolünü önemsizleştirmektedir. Hegelci düşünceye 

göre devlet, toplumun üst yapısını oluşturan ve ahlâki düzenle birleşerek bireyleri 

yönlendiren bir organizmadır. Hegel, toplumu devletin bir yansıması olarak görmekte ve 

bireyin devletin varlığı için araçsallaştırılmasını savunmaktadır. Buna karşın 19. yüzyılın 

ortalarında ortaya çıkan bazı düşünceler, devletin gereksiz bir aygıt olduğunu ileri 

sürmüş, toplumsal düzenin devlet olmaksızın da sürdürülebileceğini iddia etmiştir. 9 Antik 

Yunan filozoflarından Platon, devleti, bireylerin kendi başlarına yetememeleri sebebiyle 

bir araya gelerek oluşturduğu bir yapı olarak tanımlar,10  Aristoteles’e göre devlet, 

insanların tüm ihtiyaçlarını karşılayabilen bir organizasyondur.11 Grotius, devletin temel 

                                                            
7  Mustafa Aydın, Siyasetin Sosyolojisi, 4. baskı (Ankara: Açılım Kitap, 2015), 19. 
8  M. Beşir Eryarsoy, İslâm Devlet Yapısı (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2013), 13. 
9  M. Hanifi Macit, Faşizm ve Nazizm (Ankara: Savaş Yayınevi, 2007), 55-56. 
10  Platon (Eflatun), Devlet, çev. M. A. Cimcoz ve S. Eyüboğlu (İstanbul: Remzi Yayınevi, 1958), 31. 
11  İlhan Akın, Kamu Hukuku (Devlet Doktrinleri -Temel Hak ve Özgürlükler), (İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Yayınları, 1974), 12-13. 

 



10 

fonksiyonunun barış ve düzeni sağlamak olduğunu vurgularken,12 Thomas Hobbes 

devleti, toplumsal kaosu önleyen ve hukukun uygulanmasını sağlayan bir organ olarak 

değerlendirmiştir.13 Sofist filozoflar hukukun doğasına eleştirel bir yaklaşım getirerek 

insanın her şeyin ölçütü olduğunu savunmuş ve devletin otoritesini reddetmiştir.14 

Marksist düşünce ise devleti, burjuvazinin işçi sınıfını sömürmek için geliştirdiği bir 

baskı mekanizması olarak görmüş ve zamanla yok olması gereken bir aygıt olarak 

değerlendirmiştir.15 Daha radikal yaklaşıcımlar arasında yer alan Pain ve Godwin gibi 

anarşistler, devletin insan aptallığının bir ürünü olduğunu savunmuş ve toplumsal düzenin 

gönüllü birliktelikler yoluyla sağlanabileceğini ileri sürmüştür.16 

Devletin gerekliliği, İslâm düşüncesinde de tartışılmış ve genellikle devletin zorunlu 

olduğu yönünde görüşler benimsenmiştir. Kur’an’da devletin varlığını ve otoritesini 

destekleyen çeşitli ayetler17 bulunmakta olup İslâm peygamberi Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

yönetime dair açıklamaları, devletin İslâm toplumları için merkezi bir unsur olduğunu 

ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Hz. Peygamber’in “Üç kişi yolculuğa çıkarsa aralarından 

birini başkan seçsinler!” 18 hadisi ile Yemen’e atadığı Vali Amr b. Hazm’a gönderdiği 

mektubunda, “Muhakkak ki Allah, idarecileri zayıflar için bir yardımcı, güçlüler için de bir 

engelleyici olarak tayin etmiştir. Onlar, güçlüyü zulümden alıkoyarlarken güçsüze de hak üzere 

yardım ederler”19 şeklindeki sözleri, bir yandan yönetimin gerekliliğine işaret etmekte, 

diğer yandan devlet adamının görevini tanımlamakta ve devletin niçin gerekli olduğunu 

açıklamaktadır.20 Hz. Ali (ö. 40/661) de “İyi insanların huzura kavuşması ve kötülerin 

zararlarından korunabilmesi için imam tayini gereklidir”21 sözüyle dolaylı olarak devletin, 

toplumdaki huzur ve güvenliği sağlayan zorunlu bir kurum olduğuna işaret etmektedir. 

                                                            
12  Yıldırım Torun, Hugo Grotiusun Hukuk ve Siyaset Felsefesi (İstanbul: Kaknüs Yay., 2005), 129-130. 
13  Thomas Hobbes, Leviathan, çev. Semih Lim (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2011), 96. 
14  Yıldırım Torun, Siyaset Felsefesi Tarihinde Devlet (Ankara: Orion Kitabevi, 2011), 53. 
15  Marx Engels, Komünist Manifesto, çev. Levent Kavas (İstanbul: İthaki Yayınları, 2003), 115. 
16  Peter Marshall, Anarşizmin Tarihi, çev. Yavuz Alagon (Ankara: İmge Yayınları, 2003), 37. 
17  “…Öyleyse aralarında Allah'ın indirdiğiyle hükmet ve sana gelen haktan sapıp onların hevalarına 

(istek ve tutkularına) uyma. Sizden her biriniz için bir şeriat ve bir yol-yöntem kıldık...”Mâide 5/48;    

“Ey iman edenler, Allah'a, Rasülüne, sizden olan emir sahiplerine itaat edin...” Nisâ 4/59. 
18  Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî (Ebû Dâvûd), es-Sünen, thk. Muhammed     

Muhyiddin Abdülhamid (Beyrut: el-Mektebü’l-Asriyye, t.y.), "Cihad", 80. 
19  Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, thk. Mustafa es-Sekkâ 

vdğ., (Beyrut: Dârü'l-Mârife, 1990), IV: 502. 
20  Muhammed Hamidullah, Mecmûatu’l-Vasâiki’s-Siyâsiyye, 5. bs (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1985), 167. 
21  Muhammed Ebû Zehra, İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi, çev. Abdulkadir Şener, c. 3 (Ankara: Hisar 

Yayınları, 1978): 118. 



11 

İslâm düşünürlerinden Fârâbî (ö. 339/950), devletin temel amacının adaleti sağlamak 

olduğunu ifade ederken22 Gazzâlî (ö. 505/1111) ise dini emirlerin uygulanabilmesi için 

itaat edilen bir devlet başkanına ve kurumsallaşmış bir yönetime ihtiyaç duyulduğunu 

vurgulamıştır.23 İbn Haldûn (ö. 808/1406) devletin toplumsal çatışmaları önlemek adına 

zorunlu bir mekanizma olduğunu belirtirken24 Ebû Ya’lâ (ö.458/1066) ise devlet 

başkanının atanmasının dini bir zorunluluk olduğunu ileri sürmüştür.25 Ancak İslâm 

dünyasında devletin zorunlu olmadığını savunan görüşler de vardır. Mu‘tezile ve 

Hâricîlerin bir kısmı, devletin değil yalnızca dini hükümlerin uygulanmasının gerekli 

olduğunu savunmuş, dolayısıyla insanlar bu konuda uzlaşı sağladıkları takdirde devlete 

ihtiyaç duymayacaklarını ifade etmiştir.26 Onların bu görüşü benimsemesinde, gördükleri 

kötü yönetimin etkisi vardır. Oysa Kur’an’da, mülk (iktidar/devlet) hiçbir zaman varlığı 

nedeniyle kötülenmemiş, yöneticilerin kötü davranışları kınanmıştır. Nitekim Hz. Dâvut 

ve Hz. Süleyman, mülk sahibi olmalarına rağmen Allah tarafından övgü ile anılmış 

peygamberlerdir.27 İslâm dininin getirdiği hukuki düzenlemeler de bir siyasi 

yapılanmanın varlığını öngörmektedir.28  

Görüleceği üzere devletin varlığı tarihi ve toplumsal süreçlerin bir gerekliliği olarak 

ortaya çıkmıştır. Devlet yalnızca yasaları uygulayan bir otorite değil aynı zamanda 

toplumsal istikrarı sağlayan bir yapı olarak önem taşımaktadır. Zira devletin yokluğu, 

bireyler arası ilişkilerde düzensizliğe ve karışıklığa yol açacağı için yönetim 

mekanizmalarının varlığı kaçınılmazdır. Özellikle kamu hizmetleri, güvenlik, eğitim ve 

altyapı gibi temel ihtiyaçların karşılanması açısından devlet, toplumlar için vazgeçilmez 

bir kurumdur. Devletin tanımı ve gerekliliği belirlendikten sonra siyasi yapının 

                                                            
22  Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî, İdeal Devlet (Medinetü’l Fazıla), 

çev. Ahmet Arslan (Ankara: Vadi Yayınları, 1990), 67, 85. 
23  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, el-İktisad fi’l-İtikâd, çev. 

Agah Çubukçu ve Hüseyin Atay (Ankara: Nur Matbaası, 1962), 224. 
24  Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Haldûn, Mukaddime, ed. Süleyman Uludağ, 7. 

bs. (İstanbul: Dergah Yayınları, 2011), 547. 
25  Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Halef el-Ferrâ’ (Ebû Ya‘lâ), el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, thk. 

Muhammed Hamid el-Fâkî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013), 19. 
26  İbn Haldûn, Mukaddime, 425. 
27  Sâd 38/1-2. 
28  Ahmet Yaman, İslâm Hukukunun Oluşum Süreci ve Sonrasında Siyaset Hukuk İlişkisi (İstanbul: Esra 

Yayınları, 1999), 16. 



12 

işleyişinde önemli bir yer tutan iktidar ve muhalefet kavramlarının değerlendirilmesi 

gerekmektedir. 

1.1.2. İktidar  

Devlet, örgütlü bir siyasi yapı olarak yönetenler ile yönetilenler arasındaki ilişkileri 

düzenleyen meşru bir çerçeve sunar. Devletin varlığıyla birlikte siyaset sahnesinde öne 

çıkan iki temel kavram iktidar ve muhalefet olmuştur. İktidar, yöneten kesimi ve onun 

sahip olduğu egemen gücü ifade eder. Bu kavramın tanımı siyasi yapıların tarihi süreçte 

değişen özellikleri, dayandıkları ilkeler ve meşruiyet kaynaklarına göre farklılık 

gösterebilir. Genel anlamda iktidar, “bir toplumu idare etme gücüne ve yetkisine sahip 

kişi veya kurumlar” 29 olarak tanımlanabilir.  

Çağdaş siyaset teorisinde de iktidara yönelik farklı yaklaşımlar söz konusudur. Örneğin 

Kapani iktidarı “başkalarının davranışlarını kontrol edebilme gücü”, 30 Aydın “siyasi güç”,31 

Uyanık, “otorite ile özdeşleşen özel bir etki biçimi”,32 Russell “alınan kararların bir sonucu”;33 

Duverger ise “yasal etki veya güç”34 olarak tanımlamıştır. Bu farklı tanımların ortak 

noktası, iktidarın toplumu yönlendiren egemen bir güç olduğudur. Bu çalışmada da 

iktidar, “toplumu yöneten egemen siyasi güç” olarak ele alınacaktır. 

İslâm'da iktidar kavramını anlamak için öncelikle bu kavramın hangi terimlerle ifade 

edildiğini incelemek gerekir. Kavramlar, ait oldukları kültürün yönetim anlayışını 

yansıtan önemli göstergelerdir. İslâm tarihinde iktidar kavramı farklı dönemlerde değişik 

kelimelerle tanımlanmıştır. Emevîler döneminde iktidara karşılık olarak “hilâfet” kavramı 

kullanılmıştır.35 Hz. Ali, Muâviye b. Ebî Süfyân’a gönderdiği mektupta, “...hilâfet 

tulekâdan olanlara helal değildir...”36 demiştir. Bazı durumlarda ise Kur’an’da geçen “el-

                                                            
29  Ebû’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Manzûr, “dvl” md., içinde Lisânü’l-Arab, thk. Abdullah el-

Kebîr vdğ. (Beyrut: Dâru Sâdır, 1955-56), XI: 252-254. 
30  Münci Kapani, Politika Bilimine Giriş (Ankara: Bilgi Yayınları, 1999), 29. 
31  Mustafa Aydın, Kurumlar Sosyolojisi, ed. Yasin Aktay (Ankara: Vadi Yayınları, 1997), 162. 
32  Mevlüt Uyanık, İslâm Siyaset Felsefesinde Sivil İtaatsizlik (Ankara: Otorite Yayınevi, 2014), 55. 
33  Bertrand Russel, İktidar, çev. Mete Ergin, 1. bs. (İstanbul: Cem Yayınları, 1990), 35. 
34  Maurice Duverger, Siyaset Sosyolojisi, çev. Şirin Tekeli (İstanbul: Varlık Yayınları, 1995), 125. 
35  Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-İmâme ve’s-Siyâse (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2006), I: 98. 
36  Nasr b. Müzâhim el-Minkarî, Vak’atu’s-Sıffîn, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn (Beyrut: Dâru’l-

Cîl, 1990), 29. 



13 

emr” (yönetim işleri) kelimesi tercih edilmiştir. Kur’an'da yer alan “Ulu’l-Emr”37 ifadesi, 

yönetimi elinde bulunduran otorite sahiplerini ifade etmektedir.38 Bu bağlamda Emevî 

yönetimi siyaset ile ilişkisini “el-emr” kavramı üzerinden açıklamıştır.39 

İslâm kaynaklarında iktidar ve yönetim için kullanılan “hükm” kelimesi, yönetme 

yetkisini, adaleti sağlama gücünü ve toplumsal düzeni temin etmeyi içeren bir anlam 

taşımaktadır.40 Hâkim kelimesi ise ilim sahibi ve adaletle karar veren kişi anlamına 

gelir.”41 İbn Abdirabbih de hükümdarı, hukukun düzenleyicisi ve toplumsal düzenin temel 

taşı olarak tanımlamaktadır.42 

Kur’an, mutlak anlamda hükümranlığın Allah’a ait olduğunu vurgulamakta ve 

yöneticilerin ancak ilahi adaleti sağlamak amacıyla yönetim yetkisini devralabileceğini 

belirtmektedir. Nitekim Kur’an’da “Eğer kendilerine yeryüzünde bir iktidar verirsek, namazı 

dosdoğru kılarlar, zekâtı verirler, iyiliği emreder ve kötülükten alıkoyarlar” 43 ayeti, yönetimin 

temel görevlerini ortaya koymaktadır. Ayrıca, Kur’an’da yönetim için “mülk”, yönetici 

için “imam” terimleri kullanılmıştır. Kur’an, iyi ve kötü yöneticiler arasındaki farkı da 

vurgulayarak Tâlût'u iyi bir yönetici, Firavun’u ise kötü bir yönetici olarak örnek 

göstermektedir.44 Kur’an’ın bu ifadelerinden bir yöneticinin mutlak anlamda adalet, 

sorumluluk bilinci ve toplumsal refahı gözetme anlayışına sahip olması gerektiği   

anlaşılmaktadır. Çünkü devlet yönetimi sorumluluk bilinci ve birikim gerektiren ağır bir 

görevdir. Bu nedenle İslâm toplumunun yönetiminde idareci pozisyonunda bulunan 

halife/vali gibi her kim varsa başıboş bırakılmamış, sorumluluklarının bilincinde olmaları 

için bir takım uyarılara ve tedbirlere muhatap kılınmışlardır.45 Bu hususta Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) yöneticinin sorumluluğuna vurgu yaptığı birçok hadis vardır. 

                                                            
37  Nisâ 4/59, 83. 
38  Vecdi Akyüz, Siyasi Kavramlar (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1998), 135-36. 
39  Nevin Abdulhalik Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet-Hz. Muhammed Devrinden    

Abbâsîlerin II. Yüzyılına Kadar (Hicri I- 232/ Miladi 622 846), çev. Vecdi Akyüz (İstanbul: İz   

Yayıncılık, 1990), 152. 
40  Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen b. Düreyd, “Cemharetül-Luğa”, thk. Remzî Münîr Baalbaki 

(Kahire: Daru’l-İlm li’l-Melâyin, 1987), II: 564. 
41  Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, “ḥkm” md., içinde “Kitâbü’t-

Taʿrîfât”, thk. İbrâhim el-Ebyârî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983), 133. 
42  Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Abdirabbih,, el-Ikdul-Ferîd, thk. M. Muhammed 

Kumayha (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 806/1404), I: 9. 
43  Hac 22/41. 
44  Bakara 2/247-248. 
45  Mücahit Yüksel, İlk Dönem İslâm Tarihinde İktidar Muhalefet İlişkisi (İstanbul: Siyer Yay., 2021), 19. 



14 

Bunlardan en önemlilerinden biri “çoban” metaforu’dur. Hz. Peygamber “Hepiniz 

çobansınız ve hepiniz sürünüzden sorumlusunuz. İmam çobandır ve sürüsünden 

sorumludur. Erkek ailesinin çobanıdır ve sürüsünden sorumludur. Kadın, kocasının 

evinde çobandır ve sürüsünden sorumludur. Hizmetçi, efendisinin malından sorumludur 

ve sürüsünden mesuldür 46 hadisiyle yöneticinin halkın haklarını gözeten ve toplumu 

yalnızca kendi çıkarı için bir araç olarak görmeyen bir anlayışa sahip olması gerektiğini 

ifade etmiştir. Görüldüğü üzere İslâm gerek ayetler gerekse hadisler aracılığıyla iktidara 

toplumun refahı, huzuru ve idarede istikrarın sağlanması konusunda önemli 

sorumluluklar yüklemektedir. Bu çerçevede halkla olan ilişkilerde uyumu sağlamakla 

görevli olan iktidarın rolü son derece kritiktir. Fârâbî de bu durumu “Erdemli Devlet” in 

temel niteliklerinden biri olarak görür. Zira erdemli yönetimlerde yöneticiler, toplumu 

sadece kendi çıkarları için bir araç olarak görmez, toplumun mutluluğu doğrultusunda 

sorumluluk üstlenir.47 

Batı’da iktidar anlayışı, tarihi süreçte çeşitli evrelerden geçerek günümüze ulaşmıştır. 

Batılı düşünürler iktidarı çoğu zaman güç ve otorite ekseninde ele almış, bu doğrultuda 

farklı ve kimi zaman uç yorumlar geliştirmişlerdir. Doğal hukuk düşüncesinin 

temsilcilerinden Grotius, halk egemenliğine dayalı yönetim anlayışını reddetmiş, 

yöneticiler yetkilerini kötüye kullansa bile görevden alınmalarını meşru kabul 

etmemiştir.48 Machiavelli ise gücü ve iradeyi, başarılı bir iktidarın temel unsurları olarak 

değerlendirmiştir. Ona göre güçlü olmak, değişken koşullara uyum sağlamak ve mevcut 

siyasi konumu koruyabilmekle mümkündür.49 Öte yandan bazı Oryantalistler, kendi 

iktidar anlayışları doğrultusunda İslâm’ın bir devlet yapısına sahip olmadığını ve bu 

nedenle İslâm’a özgü bir iktidar anlayışının bulunmadığını iddia etmektedir. Örneğin 

Antony Black, İslâm’ın kabilecilikten doğduğunu ve anayasal bir sistem ortaya 

koymadığını savunur.50 Oryantalistlerin devlet kelimesinin Kur’an’da açıkça geçmediğini 

                                                            
46  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, (Beyrut: Daru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, t.y.), "Ahkâm", 1. 
47  Yaşar Aydınlı, “Fârâbî”, Siyaset Felsefesi Tarihi, ed. Ahu Tınçel ve Kurtul Gülenç (Ankara: Doğu 

Batı Yayınları, 2014), 105. 
48  Ali Taşkın, “Hugo Grotius”, içinde Siyaset Felsefesi Tarihi, ed. Ahu Tınçel ve Kurtul Gülenç (Ankara:     

Doğu Batı Yayınları, 2014), 205. 
49  Kurtul Gülenç, “Nichola Machiavelli”, içinde Siyaset Felsefesi Tarihi, ed. Ahu Tınçel, 2. Baskı     

(Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014), 163. 
50  Black Anthony, Siyasal İslâm Düşüncesi Tarihi-Peygamberden Bugüne-, çev. Sevda Çalışkan ve 

Hamit Çalışkan (Ankara: Dost Yayınevi, 2010), 37. 



15 

öne sürerek seküler bir yaklaşımla İslâm’da iktidar anlayışının ve dolayısıyla devlet 

yapılanmasının bulunmadığını iddia etmeleri, tarihi gerçeklerle örtüşmemektedir. Her ne 

kadar devlet lafız olarak Kur’an’da yer almasa da lafzın delaleti ve anlam alanı 

çerçevesinde bu kavramın varlığına işaret edilmektedir. Başka bir ifadeyle Kur’an’da 

doğrudan kullanılmasa da kavramı, lafzın anlamını tamamlayan ve dış dünyada doğal 

olarak var sayılan bir gerçeklik olarak kabul edilmektedir.51 Bu bağlamda devletin başı 

olan otoriteye itaat edilmesinin istenmesi,52 Hz. Yusuf döneminde Mısır’da gelişmiş bir 

devletin varlığına Kur’an’da yer verilmesi,53 İslâm’ın devlet yapılanmasına dair bir bakış 

açısı sunduğunu göstermektedir. Ayrıca Hz. Muhammed’in (s.a.v) Medine’de siyasi 

kararlar almak için toplumsal uzlaşıyı sağlayan Medine Vesikası’nı ilan etmesi,54 şehrin 

adını ve sınırlarını belirlemesi55 ve nüfus sayımı yapması,56 İslâm'da bir devlet 

yapılanmasının varlığını kanıtlayan önemli unsurlardır. Sonuç olarak İslâm siyaset 

felsefesinde iktidar, sorumluluğa dayalı bir yapı olarak görülmekte, halkın çıkarlarını 

gözetmesi ve adaleti esas alması gerektiği vurgulanmaktadır. Bu çerçevede devlet aygıtı 

içinde iktidarla aynı siyasi alanı paylaşan muhalefetin de değerlendirilmesi önem taşır.  

1.1.3. Muhalefet  

İktidarın bulunduğu her ortamda muhalefet kaçınılmaz bir olgu olarak ortaya çıkmakta,57 

bu durum siyasette muhalefetin vazgeçilmez bir unsur olduğunu göstermektedir.58 Arapça 

“muaraza” kavramı muhalefeti ifade etmek için kullanılmakta, karşı çıkmak, rekabet 

etmek ve alternatif üretmek anlamlarına gelmektedir.59 Bu bağlamda muhalefet, iktidarın 

söylem ve uygulamalarına karşı fikir üretme hakkı olarak tanımlanabilir.60  

                                                            
51  Şefaettin Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Asr-ı Saadet Dönemi (Ankara: Fecr Yayınları, 2020), 88-89. 
52  Nisâ 4/59. 
53  Yûsuf 12/55, 56. 
54  İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, II: 147-150. 
55  Şefaettin Severcan, Hz. Muhammed Davetten Devlete Medine, c. 2 (Ankara: Fecr Yay., 2019), 31-34. 
56  Buhârî, "Cihâd", 33-34. 
57  Şaban Öz, “Siyasî Muhalif Modeli Olarak Hz. Muhammed”, Siyer Araştırmaları Dergisi 1, sy 1 

(Haziran 2017): 68. 
58  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 15. 
59  İbn Manzûr, "ard" md., içinde Lisânü’l-Arab, VII: 175. 
60  Muhammad Asad, The Principles of State and Government in Islam, (California: University of 

California Press, 1961), 112. 



16 

Görüş ayrılıkları ve çıkar çatışmaları ile birlikte psikolojik faktörler muhalefetin başlıca 

nedenleridir.61 Çünkü insanlar, başkaları tarafından yönetilmeyi kabul edemeyebilir ve 

iktidar olma hırsıyla muhalefete yönelebilirler.62 Bununla birlikte muhalefet yalnızca 

meşru olmayan iktidarlara karşı değil bazen iktidar arzusuyla meşru yönetimlere karşı da 

gelişebilir.63 Yanlış siyasi uygulamalar, geleneklerin ihlali, halkın beklentilerinin 

karşılanamaması ve sosyo-ekonomik düzenin bozulması da muhalefetin gerekçeleri 

arasında yer almaktadır.  

Muhalefet, belirtilen sebeplere dayanarak her türlü siyasi yapıda bir izin ya da yasak 

olmaksızın ortaya çıkabilmektedir.64 Muhalefetin yasal olup olmadığına karar verirken 

hangi ölçütlerin temel alındığı önemlidir. Bu ölçüt, hem iktidarın hem de muhalefetin 

meşruiyetini belirlediği gibi halkın, tarafların eylemlerini kabul edip etmeyeceği ile ilgili 

muhalefet şeklini de belirler.65 Demokratik sistemlerde muhalefet anayasal güvencelere 

dayanırken66 İslâm’da bu ölçütler Kur’an, Sünnet ve örfi kurallara dayanmaktadır. Bu 

bağlamda dine karşı muhalefet haram, dine aykırı uygulamalara karşı çıkmak vacip, 

istişareye açık konularda muhalefet ise mübahtır.67 Dolayısıyla mübah konularda 

muhalefet, şûra;  haram ve vacip konularda muhalefet ise iyiliği emredip kötülükten 

sakındırmak ilkeleriyle şekillenir.68 

İslâm siyasetinde muhalefet, Batı'daki kurumsal yapıdan farklı olarak bireysel düzeyde 

ve ahlâki sorumluluk temelinde şekillenmiştir. Hilafete itaat esas alınmış, bu durum 

muhalefetin kurumsallaşmasını sınırlamıştır. 69 Yine de yöneticinin İslâmi ilkeleri ihlal 

etmesi durumunda muhalefet meşru kabul edilmiştir.70  Bu muhalefet çoğu zaman iyiliği 

emretmek, nasihat, danışma ve denetim gibi dini kavramlar üzerinden yürütülmüştür. 71 

                                                            
61  Roger Owen, State, Power, and Politics in the Making of the Modern Middle East (London&New 

York: Routledge, 2004), 88. 
62  Bernard Lewis, The Political Language of Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1988), 44. 
63  John L. Esposito, Islam and Politics (New York: Syracuse University Press, 1998), 74. 
64  Ali Bulaç, İslâm ve Demokrasi (İstanbul: İz Yayıncılık, 1997), 57. 
65  Nükhet Turgut, Siyasal Muhalefet, 1. Baskı (Ankara: Birey ve Toplum Yayıncılık, 1984), 37. 
66  Philip K. Hitti, Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi, çev. Salih Tuğ  (İstanbul: Boğaziçi Yay., 1989), I: 219 
67  Abdurrahim Şen, İslâm Hukuk Düşüncesinde İktidar ve Meşruiyet (İstanbul: Klasik Yay., 2020), 97. 
68  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 132. 
69  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 41-45. 
70  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 51. 
71  İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri (İstanbul: İz Yayıncılık, 1994), 193. 



17 

İslâm'da muhalefet iki şekilde görülür: İlki, ıslah amaçlı yapıcı eleştiriler, ikincisi ise 

yöneticinin meşruiyetini kaybettiği durumlarda ortaya çıkan silahlı direnişlerdir. Haricîler 

ve Şiîler bu ikinci gruba örnek gösterilebilir. Ancak İslâm siyaset anlayışı genellikle 

barışçıl yöntemleri ve toplumsal düzenin korunmasını öncelemiştir. Kur’an ve hadisler, 

yönetime itaatin sınırlarını çizerken gerektiğinde hak ve adalet uğruna muhalefeti meşru 

kabul etmektedir. Kur’an’da geçen “Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, Peygamber’e itaat 

edin ve sizden olan emir sahiplerine de. Eğer bir konuda anlaşmazlığa düşerseniz onu Allah’a ve 

Resulü’ne götürün…”72 ayeti, itaatin mutlak olmadığını, yöneticilerin İslâmi değerlere 

uygun hareket etmesi gerektiğini vurgular.  Aynı zamanda yönetilenlere iyiliği emretmek 

ve kötülükten sakındırmak görevi yüklenmiştir.73 Hz. Peygamber'in zalim yöneticiye 

karşı hakkı savunmayı “en faziletli cihad” olarak nitelemesi de bu anlayışı destekler.74 

Öte yandan muhalefetin nasıl yapılacağına dair İslâm geleneğinde belirli sınırlar çizilmiş, 

toplumsal düzenin korunması esas alınmıştır.  Hz. Peygamber’in “Kim bir kötülük görürse 

onu eliyle düzeltsin, buna gücü yetmezse diliyle düzeltsin, buna da gücü yetmezse kalbiyle karşı 

koysun. Bu, imanın en zayıf derecesidir”75 hadisi, muhalefetin yöntemine dair dereceli bir 

yaklaşım sunar. Buna rağmen İslâm siyasi tarihinde muhalefet kurumsallaşma çabalarına 

rağmen genellikle nasihat boyutu ile sınırlı kalmış, bu durum etkin bir denetim 

mekanizması kurulmasını zorlaştırmıştır. Muhammed Abid el-Câbirî, bu pasif yapıyı 

eleştirerek İslâm siyasetinde iktidarın sınırlandırılamadığını savunmuştur. Ona göre 

muhalefet çoğunlukla dini ve ahlâki çerçevede kalmış, bu da onu aktif bir kontrol gücü 

yerine nasihat eden bir pozisyona indirgemiştir. Bu çerçevede İslâm hukukçularının 

“faziletli olanın daha faziletli olanı yönetmesi caizdir”76 yönündeki fetvası, zamanla fitne 

çıkmasını önlemek amacıyla zorunlu bir anlayışa dönüşmüş, “zalim bir yönetici, 

yöneticisiz kalmaktan evladır” görüşü yaygınlık kazanmıştır. Bu yaklaşım, halkın ve 

ulemanın iktidara karşı pasif ve itaatkâr bir tavır geliştirmesine zemin hazırlamıştır.77 

Fakat Câbirî’nin eleştirilerine rağmen Ehl-i Sünnet uleması mutlak itaati savunmamış, 

                                                            
72  Nisâ 4/59. 
73  Âl-i İmrân 3/104. 
74  Ebû Dâvûd, es-Sünen, “Melâhim”, 17. 
75  Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, Sahîhu Müslim (Kahire: Dâru’l-Fikr, 

1374/1955),“İman”, 78. 
76  Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye ve’l-

Vilâyâtü’d-Dîniyye, 1. bs. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985), 27. 
77  Muhammed Âbid Câbirî, Çağdaş Arap-İslâm Düşüncesinde Yeniden Yapılanma, çev. Ali İhsan Pala 

ve Mehmet Şirin Çıkar, 2. bs. (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011), 152. 



18 

yönetimin ancak daha ehil biri bulunduğunda ve fitne riski olmadığında 

değiştirilebileceğini belirtmiştir.78 İbn Teymiyye (ö. 728/1328) de Ehl-i Sünnet 

ulemasının büyük kargaşaya yol açacağı gerekçesiyle silahlı başkaldırıyı caiz 

görmediğini ifade etmiştir.79 Neticede İslâm siyaset geleneğinde muhalefet, yöneticilerin 

hatalarını düzeltmeye yönelik meşru bir sorumluluk olarak kabul edilmiştir. Bu 

sorumluluğun çatışma yerine ıslah ve yapıcı eleştiri temelinde gerçekleştirilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. 80 

1.1.4. Meşruiyet  

Meşruiyet, bir kural, kurum veya uygulamanın kendisinde üstün olan din, hukuk ya da 

ahlak kurallarıyla uyumlu olmasıdır.81 Siyasi alanda ise iktidarın otoritesini nereden aldığı 

ve halkın bu otoriteye neden itaat ettiği sorularına yanıt verir.82 Bu bağlamda yönetimin 

karar alma yetkisi ile halkın bu kararlara uyma yükümlülüğü meşruiyetle açıklanır.83 Bir 

iktidarın devamlılığı ve halk desteği, meşruiyet algısının gücüne bağlıdır.84 

Günümüzde meşruiyet sorunu iki temel eksende incelenmektedir: İlki, yönetimin 

bireylerin temel haklarını koruyup korumadığı, ikincisi ise iktidarın halkla yapılan 

toplumsal sözleşmeye dayanıp dayanmadığıdır. Hukuka aykırı uygulamaların artması 

halkın güvenini sarsar, meşruiyetin zedelenmesine yol açar. Bu süreçte halka baskı 

uygulanması, yöneten-yönetilen ilişkisini bozar ve yönetimin meşruluğunu kaybettirir.85  

Buna karşılık yasal temele dayanan bir iktidar, kararlarını uygulama yetkisine sahiptir. 

Zorlayıcı önlemler ise yalnızca hukuki sınırlar içinde ve toplumsal düzeni korumaya 

yönelik olduğunda meşru kabul edilir.86 

                                                            
78  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 234-35. 
79  Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm b. Teymiyye, Mecmûatü’l-

Fetavâ, thk. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım (Riyâd: Mektebetu’l-Maʿârife, 1961–1980), 

XXXV: 21.  
80  Tâhâ Câbir el-Alvânî, Müslümanlar Arasında Görüş Ayrılığı ve İslâm’da İhtilaf Usulü (İstanbul: 

Risale Yayınları, 2017), 53. 
81  Bilal Aybakan ve İbrâhim Kafi Dönmez, “Meşru”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) 

içinde, (Ankara: TDV Yay., 2004), 29: 378. 
82  Yusuf Tekin, Şeriat Meşruiyet ve Meşrutiyet (İstanbul: Pınar Yayınları, 2020), 15. 
83  Şen, İslâm Hukuk Düşüncesinde İktidar ve Meşruiyet, 23. 
84  Ejder Okumuş, Meşruiyet Ekseninde Din ve Devlet (İstanbul: Pınar Yayınları, 2003), 47. 
85  Cengiz Anık, Meşruiyetin Sosyal Psikolojisi (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2015), 28-29. 
86  Aybakan ve Dönmez, “Meşru”, 379. 



19 

Meşruiyet genellikle iktidar merkezli ele alınsa da bu yaklaşım yetersizdir. Meşruiyet 

krizi sadece iktidardan değil muhalefetten de kaynaklanabilir. Toplum, meşruiyet ilkeleri 

çiğnendiğinde alternatif oluşturma hakkına sahiptir. Bu nedenle meşruiyet, hem iktidar 

hem muhalefet için geçerlidir.87 Her iki taraf da toplumun inancı, hukuku ve değer 

yargıları çerçevesinde değerlendirilir. 88 

Tarihi süreçte din, yönetimlerin meşruluk kazanmasında belirleyici bir rol üstlenmiştir. 

Fakat dinin iktidar ya da muhalefet tarafından araçsallaştırılması din istismarına yol 

açmamalıdır.89 İslâm siyasetinde meşruiyetin kaynağı Kur’an ve Sünnettir. Bunun 

yanında toplumsal rıza da önemlidir.90 Bu kapsamda yönetici, halkın katılımını ifade eden 

biat ve şûra ilkesine önem vermeli, ehlü’l-hal ve’l-akd konumundaki temsilcilerin 

görüşlerine başvurmalıdır.91 Sonuç olarak meşruiyet, hukuka, ahlaka ve toplumsal kabule 

uygunluktur. Siyasi meşruiyet ise iktidarın halk tarafından rızaya dayalı olarak kabul 

edilmesidir. İslâm’a göre bu meşruiyet, yöneticinin ilahi iradeye aykırı hareket etmemesi, 

halkın rızası ve toplumsal istikrarla mümkündür.92 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
87  Okumuş, Meşruiyet Ekseninde Din ve Devlet, 48. 
88  Tekin, Şeriat Meşruiyet ve Meşrutiyet, 16. 
89  Okumuş, Meşruiyet Ekseninde Din ve Devlet, 108. 
90  Şen, İslâm Hukuk Düşüncesinde İktidar ve Meşruiyet, 56. 
91  Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, 68. 
92  Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Salih Tuğ (İstanbul: İrfan Yay., 1993), II: 734-735. 



20 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSLÂM’DA SİYASET VE AHLÂK İLİŞKİSİ 

Siyaset ile ahlak arasındaki ilişki, tarih boyunca sıkça tartışılmıştır. Siyasetin ahlâki 

ilkelerle uyumlu yürütülüp yürütülemeyeceği ve ahlâki değerlerden bağımsız bir siyaset 

anlayışının doğuracağı sonuçlar, İslâm siyaset düşüncesinde de önemli bir yer tutmuştur. 

Teorik olarak siyaset ile ahlakın uyumlu olması mümkün görünse de uygulamada bu 

birliktelik her zaman sağlanamamaktadır. Günümüzde siyaset, güven kaybı, yolsuzluk ve 

adaletsizliklerin arttığı, ahlâki değerlerin ihmal edildiği bir alan olarak algılanmaktadır. 

Bu çerçevede siyaset ahlakı genellikle bireysel ahlakla sınırlı tartışılmakta, kamu 

hizmetlerinin etik kurallarla yürütülmesi çoğu zaman göz ardı edilmektedir. Oysa kamu 

yararını gözetmemek, siyasi gücü kişisel çıkarlara yönlendirmek ve muhalefeti bastırmak 

siyaset ahlakı açısından ciddi sorunlardır. Siyasetin yalnızca bir güç mücadelesi olarak 

görülmesi toplumsal ahlak açısından da tehdit oluşturur. Bu nedenle siyaset ahlakı 

bireysel sorumlulukla sınırlı kalmamalı, kamu ahlakını da içeren geniş bir çerçevede ele 

alınmalıdır. Bu noktada İslâm, hukuki ve ahlâki normları birleştirerek siyasetin etik 

ilkeler temelinde yürütülmesini amaçlamaktadır. Bu yüzden İslâm’ın siyaset-ahlak 

ilişkisini neden merkezi bir mesele olarak ele aldığı iyi kavranmalıdır. Dolayısıyla  

konunun sağlıklı anlaşılabilmesi için öncelikle siyaset ve ahlak kavramlarını ele almak 

gerekir. 

2.1. Siyaset ve Ahlâk Kavramları  

Siyaset kavramının farklı bağlamlarda geniş bir kullanım alanına sahip olması nedeniyle 

tüm kesimlerce kabul gören ortak bir tanımı yapılamamıştır. Kimilerine göre siyaset 

iktidar mücadelesidir,93 kimilerine göre uzlaşı ve ortak çıkarların sağlanmasına yönelik 

                                                            
93  Max Weber, Sosyoloji Yazıları, çev. Taha Parlak (İstanbul: Hürriyet Vakfı Yayınları, 1998), 104. 

 



21 

bir araçtır.94  Başka bir görüşe göre ise halkı yönlendirme ve yönetme sanatıdır. 95 Bu farklı 

tanımlamalara rağmen siyasetin iki temel anlamı öne çıkmaktadır. İlki, siyaseti devleti 

yönetme ve dış ilişkileri düzenleme sanatı olarak tanımlar; lâkin bu yaklaşım devletsiz 

toplumlarda siyasetin varlığını sorgulatır.96 İkinci anlam, siyaseti bireyler arasındaki çıkar 

ve düşünce farklılıklarının yol açtığı çatışmaları yönetme süreci olarak görür.97 Bu 

anlayışa göre siyaset, iktidarın kazanılması ve ondan yararlanılmasıdır. Oysa siyaset 

yalnızca çatışma değil aynı zamanda toplumun ortak iyiliğini hedefleyen bir süreçtir.98 

Genel bir tanımla siyaset, bireyler arası çıkar çatışmalarının ve mücadelenin yönetim 

süreçlerine yansıyan biçimidir. Farklı düşünceler ve sosyo-ekonomik yapılar siyasetin 

doğasını belirler.99 Bu nedenle siyaset, mücadele ve uzlaşma süreçlerini kapsar. İktidar 

mücadelesi ve toplumsal değerlerin paylaşımı da siyasetin temel yönlerindendir. Bu da 

siyasetin ahlâki yönünü gündeme getirir. 

Ahlak, Arapça “hulk” kelimesinin çoğulu olup “huy” anlamına gelir100 ve toplumda 

zamanla oluşan norm ve değerlerin bütünüdür.101 Ahlak ile etik sıkça karıştırılsa da 

farkları vardır. Ahlak bireylerin davranışlarını yönlendirirken etik bu davranışları felsefi 

açıdan değerlendirir. Etik, doğru ve yanlış üzerine düşünsel bir çerçeve sunar, norm 

koymaz. 102 

Siyaset ve ahlakın tanımlanması, bu iki alanın ilişkisini anlamak açısından önemlidir. 

Siyaset ahlâki değerlerle uyumlu olabilir mi? Ahlaka dayalı bir siyaset mümkün müdür? 

Bu sorular, ahlakın insan ve toplum hayatındaki etkisini de sorgular. Esas mesele, insan 

davranışlarının ahlâki değerlere ne ölçüde bağlı olduğudur. Bu soruya net bir yanıt 

verilmeden siyaset ve ahlak ilişkisini tam olarak anlamak mümkün değildir. Bu nedenle 

önce bu ilişki ele alınmalı, ardından “siyaset ahlakı” kavramı açıklanmalıdır. 

                                                            
94  Kapani, Politika Bilimine Giriş, 17-18. 
95  Ünal Akyüz, “Siyaset ve Ahlak”, Yasama Dergisi, sy 11 (2009): 94. 
96  Platon, Devlet, 94. 
97  Carl Schmitt, Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört Bölüm, çev. A. Emre Zeybekoğlu 

(İstanbul: Dost Kitabevi, 2013), 55. 
98  Abdulvahap Akıncı, “Siyaset Ahlakı İle İş Ahlakına Teorik Bir Bakış”, “İş, Güç” Endüstri İlişkileri 

ve İnsan Kaynakları Dergisi 15, sy 2 (2013): 83-85. 
99  Michel Foucault, İktidarın Gözü, Çev. Işık Ergüden (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2003), 124. 
100  Cürcânî, “hulk" md., içinde “Kitâbü’t-Taʿrîfât”, 94 
101  Aliya İzzetbegoviç, Doğu ve Batı Arasında İslâm (İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), 78. 
102  Hakan Poyraz, “Siyasi Ahlakın Coğrafi Sınırları: Ahlak Felsefesi ve Siyaset”, Yerel Siyaset Dergisi 3, 

sy 25 (2008): 3-4. 



22 

2.2. Siyaset- Ahlâk İlişkisi  

İnsan bilinçli tercihlerle hareket eden ve davranışlarını amaca göre yönlendiren tek 

varlıktır. Bu durum siyasi etkinliklerde de belirli ilke ve kuralların geçerli olmasını 

gerektirir. Siyasi davranışlar genellikle güç, otorite ve etkileme arzusuna dayanır.103 Bu 

unsurlar, siyasetin ahlâki bir boyut taşıyıp taşımaması gerektiğini gündeme getirir. 

Dolayısıyla siyasetin kamu yararına mı yoksa kişisel çıkara mı hizmet ettiği sorusu, 

siyaset-ahlak ilişkisi açısından kritik önemdedir.104 

Siyaset, iktidar mücadelesi ekseninde farklı öneri ve uygulamalarla şekillenen bir alan 

olup hem iktidarda bulunanlar hem de muhalefet konumundaki tüm siyasi aktörler için 

ahlâki sorumlulukları beraberinde getirir. Siyasetin ahlakla ilişkisi genel olarak iki temel 

düzlemde ele alınmaktadır: Birincisi, siyasi eylemlerin hangi amaçlar doğrultusunda 

yönlendirilmesi gerektiğidir; ikincisi ise, iktidar ve muhalefetin hangi etik ilkelere bağlı 

kalarak hareket etmeleri gerektiğidir. 105 

Ahlâk, insan davranışlarını yönlendiren temel normlar ortaya koyar. Bu normlar, siyasi 

alanda kamusal hizmetin etik kurallara uygun biçimde yürütülmesini sağladığı gibi 

toplumsal yaşamın da ahlâki değerler çerçevesinde şekillenmesine katkı sunar. Ahlâk, 

bireye sorumluluk bilinci kazandırırken siyaset alanında ise “siyaset ahlâkı” kavramı 

kapsamında, siyasi davranışların etik sınırlar içinde kalmasını amaçlar.106  Bu kavram, 

bireyin özel hayatındaki ahlâki tutumunu siyasi alanla da ilişkilendirerek bütüncül bir etik 

duruş geliştirmesini öngörür.107 Fakat günümüzde, siyaset ile ahlâk arasında giderek 

derinleşen bir ayrışma yaşandığına dair eleştiriler dikkat çekmektedir. Bu bağlamda 

siyasetin ahlâki mi yoksa pragmatik mi olması gerektiği yönündeki tartışmalar, siyaset 

felsefesinin temel meselelerinden birini oluşturmaktadır. Etik değerlerle örtüşen siyasi 

eylemler, toplumsal ahlâkla uyum içinde ilerlerken asıl tartışma noktası, siyasi 

faaliyetlerin ilke temelli mi yoksa çıkar odaklı mı yürütülmesi gerektiğidir.108   

                                                            
103  Fuat Keyman, Türkiye’de Demokrasi, Sivil Toplum ve Siyaset (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2017), 55. 
104  Ahmet Arslan, Siyaset Felsefesi (Ankara: Adres Yayınları, 2018), 103. 
105  Mehmet Aydın, İslâm’da Siyaset ve Ahlak (İstanbul: İnsan Yayınları, 2016), 65.  
106  Sabahat Bayrak Kök, “Siyaset-Ahlak İlişkisi”, Türk Yurdu Dergisi 31, sy 291 (2011): 145, 149. 
107  Akıncı, “Siyaset Ahlakı ile İş Ahlakına Teorik Bir Bakış”, 89. 
108  Ahmet Arslan, Siyaset Felsefesi (Ankara: Adres Yayınları, 2018), 112. 



23 

Batı siyaset tarihinde bu ilişki üç ana yaklaşımla değerlendirilmiştir: Birincisi, Platoncu 

yaklaşımdır. Bu yaklaşım, siyasetin temel amacının insanı erdemli kılmak olduğunu 

savunur. Bu bağlamda devletin dolayısyla yöneticinin görevi, bireyleri erdemli kılmak ve 

onlara doğruyu öğretmektir.109 Aristoteles de bu görüşü benimseyerek devletin temel 

amacının ortak mutluluğun sağlamak olduğunu ifade eder.110 Bu idealist yaklaşım, İslâm 

düşünürlerini de etkilemiş, Fârâbî siyaset ile ahlakı bir bütün olarak görmüş,111 İbn Rüşd 
(ö. 595/1198) ise siyaseti ahlakın bir uzantısı olarak kabul etmiştir.112 Lâkin Platoncu 

anlayış tarihi süreçte bireysel özgürlükleri sınırlayan baskıcı yönetimlere zemin 

hazırlamıştır.113 İkinci yaklaşım, Makyavelist bakış açısıdır. Makyavelist yaklaşım, 

siyaseti ahlaktan bağımsız görür. Machiavelli, yöneticinin temel hedefinin iktidarı 

korumak olduğunu savunur.114 Bu bağlamda Prens/iktidar varlığını korumak için ahlâki 

ilkelere bağlı kalmamalıdır; fakat halk, sadakat ve vatan sevgisi gibi bir dizi ahlâki 

prensiplerle hareket etmeli ve yönetime uymalıdır. Machiavelli bu yaklaşımı ile ahlakı, 

siyasetin emrine vermekte, böylece siyaseti adeta ahlakın varlığının ön koşulu haline 

getirmektedir.115 Bu bakış açısı yönetimde etik olmayan uygulamaların yaygınlaşmasına, 

siyasi çıkarların öncelik kazanmasına neden olmaktadır. Yöneten tarafından amaca giden 

her yolun meşru görülmesi de büyük krizleri beraberinde getirmektedir. Bundan dolayı 

muhalefete yönelik her eylem bir gereklilik olarak görülmektedir.116 Cemil Meriç, 

Makyavelist siyaset anlayışındaki ahlâki tutarsızlığı şu sözlerle eleştirmektedir: 

“Hükümdar yazarına göre dürüstlük özel hayatta olur. Politikanın tek kuralı iktidarın 

menfaatidir. Politika ahlâk dışıdır, çünkü namussuzlar arasında yüzde yüz namuslu 

kalmak isteyen er geç mahvolur. Tarihi eylem içinde iyi kalplilik insanı felakete götürür. 

Zulüm, yufka yüreklilikten daha az zâlimdir. İç savaşları önlemek için üç beş kelle 

koparmak zulüm değil vazifedir…”117  

                                                            
109  Platon, Devlet, 45. 
110  Aristoteles, Politika, çev. Mete Tunçay (Ankara: İmge Kitabevi, 2020), 78. 
111  Fârâbî, İdeal Devlet (el-Medinetü’l Fazıla), 112. 
112  Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Rüşd el-Kurtubî, Tahsîlu Saʿâde, thk. Ahmed 

Şarafeddin (Beyrut: Dâru’l-Âfak el-Cedîde, 1982), 75. 
113  Davut Dursun, “Siyaset ve Ahlak; Gerçeklikle İdealin Bağdaşmazlığı Sorunu”, İçinde -2. Siyasette 

Etik Sempozyumu, Editör. M. Emin Köktaş, I, (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, 2005), 17 . 
114  Halide Aral, “İçbütünlük Sorunu ve Modern Politik Ahlak”, Journal of Arts and Sciences, 1 sy 10 

(2008): 12. 
115  Machiavelli, Prens, 111. 
116  Nihat Bulut, “Siyaset-Ahlak İlişkisi Bağlamında Siyasi Etik Komisyonu Kurulması Çalışmalarının 

Değerlendirilmesi,” Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 11, sy 3-4 (2007): 5. 
117  Cemil Meriç, Umrandan Uygarlığa (İstanbul: İletişim Yayınları, 1996), 178. 



24 

Üçüncü yaklaşım ise demokratik yaklaşımdır. Bu yaklaşım, devletten ahlâki ortamı 

sağlamasını beklerken bireysel hak ve özgürlükleri korumayı da temel görev sayar.118 Bu 

anlayış Batı siyasetinin gelişiminde etkili olmuştur.  

İslâm siyaset anlayışı ise Batı'dan farklıdır. Kaynağını vahiy ve sünnetten alır. İslâm’da 

siyaset, sadece dünyevi düzeni sağlamakla kalmaz, uhrevî sorumluluğa da hizmet eder. 

Bu nedenle İslâm siyaset ahlakını anlayabilmek için İslâm’ın siyaset kavramına bakışını 

doğru kavramak gerekir. 

2.3. İslâm’da Siyaset Ahlâkı  

Hz. Peygamber bir hadisinde “İsrailoğulları’nı peygamberler siyasa ediyorlardı 

(yönetiyorlardı)”119 buyurmuştur. Kur’an ayetleri ve bu gibi hadisler, İslâm’da siyasetin 

teşvik edildiğini ve Müslümanlara sorumluluk olarak yüklendiğini gösterir. 

İslâm’da siyaset iç ve dış olmak üzere iki yönlüdür. İç siyasette yöneticiler kamu düzenini 

sağlar, halk ise denetim sorumluluğunu üstlenir. Kur’an’da “Allah’ın indirdiğiyle hükmet, 

Haktan sapma…”120 gibi ayetler yönetim ilkelerini belirlerken “İyiliği emredip kötülüğü 

engelleyin…”121 ayeti halkın denetleyici rolünü vurgular. Hz. Peygamber de “İleride 

birtakım kötü emirler olacaktır. Tanıyacaksınız ve inkâr edeceksiniz. Kim tanırsa beri olur. Kim 

inkâr ederse kurtulmuş olur”122 sözüyle kötü yöneticilere karşı bilinçli olunmasını 

öğütlemiştir. Dış siyasette Müslümanların görevi, fesat ve zulmü ortadan kaldırmak ve 

Allah’ın dinini yeryüzüne hâkim kılmaktır. Bu nedenle “Fitne kalmayıncaya ve din tamamen 

Allah'ın oluncaya kadar onlarla (kâfirlerle) savaşın”123 ayetiyle cihat farz kılınmıştır. Ancak 

cihat sadece savaş değil kültürel ve siyasi mücadeleyi de kapsar. Bu görevlerin yerine 

getirilmesi için siyaset zorunludur. 

İslâm’da yönetimin amacı dünya ve ahiret mutluluğunu sağlayacak ortamı oluşturmaktır. 

Bu nedenle yöneticilerin nitelikleri kadar yönetimin amacı da önemlidir. Siyasi yetkinlik 

                                                            
118  John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge: Harvard University Press, 1999), 54. 
119  Buhârî, “Enbiya”, 50. 
120  Mâide 5/44. 
121  Âl-i İmrân 3/104. 
122  Müslim, “İmâre”, 63. 
123  Enfâl 8/39. 



25 

Kur’an ve sünnet temelinde tanımlanmış, Hz. Peygamber’in uygulamaları ve Râşid 

Halifelerin yönetimiyle şekillenmiştir. 

İslâm dini birey ve toplumun davranışlarını ahlâki kurallarla uyumlu hale getirmeyi 

amaçlar. Kur'an’ı Kerîm’de,  

“Yüzlerinizi doğudan ve batıdan yana çevirmeniz iyilik (birr) değildir. Asıl iyilik Allah'a, 

ahiret gününe, meleklere, kitaba ve peygamberlerine iman eden; ona olan sevgisine 

rağmen malı yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmışa, isteyip dilenene ve kölelere 

veren; namazı dosdoğru kılan, zekâtı veren ahitleştiklerinde ahitlerine vefa gösterenler 

ile zorda, hastalıkta ve savaşın kızıştığı zamanlarda (direnip) sabredenlerin tutum ve 

fiilleridir. İşte bunlar doğru olanlardır ve muttaki olanlar da bunlardır”124 

ayeti ile ahlak ile iman arasındaki doğrudan ilişkiye dikkat çekilir. Hatta bu ayetten yola 

çıkarak İslâm'ın bütün emir ve yasaklarının ahlak kapsamı içerisinde ele alındığını 

söylemek bile mümkündür.125 Hz. Peygamber de “En kâmil mümin, ahlakı en güzel 

olandır”126  ve “Ben güzel ahlakı tamamlamak için gönderildim127 hadisleriyle bu ilişkiye 

dikkat çekmiş, siyaset ahlakını da içeren mükemmel bir yaşam örnekliği sergilemiştir.128 

Bu kapsamda İslâm, ahlaka önem vermekle birey ve toplumu korumayı, onların 

geleceğini sağlamayı hedeflemektedir. Ayrıca İslâm, ahlâki düzeni birey ve toplumdan 

başlayarak yukarı doğru yükseltmeyi amaçlamaktadır. Zira İslâm, ahlâki düzeni sadece 

sosyolojik çerçeve ile sınırlamamış, insanı kuşatan bütün alanlara yaymak istemiştir. Bu 

amacın gerçekleştirilmesi için ahlâki ilkeler üzerinde ısrarla durmuş ve ahlâkı, sosyal 

hayatın kaynağı olarak görmüştür.129  

Neticede ahlâk kavramı, insanın tüm davranışlarını kapsadığı gibi siyaset ahlâkını da 

içermekte ve siyasi eylemleri ahlâki kurallara tabi kılmaktadır. Bu bağlamda İslâm 

yönetim anlayışında, yönetenlerle yönetilenler arasındaki ilişkileri düzenlemek amacıyla 

adalet, emanet, ehliyet ve liyakat, biat ve itaat, istişare ve şûra gibi temel yönetsel ilkeler 

belirlenmiştir. Bu ilkeler, siyaset ahlakının korunmasını sağlayacak bir yönetim ortamı 

oluşturmayı hem yöneticilere hem de yönetilenlere sorumluluk olarak yüklemektedir. 

                                                            
124  Bakara 2/177. 
125  Ejder Okumuş, İmandan Ahlâka Yenilenme (İstanbul: İnsan Yayınları, 2014), 44. 
126  Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî, el-Muvattâ, thk. Muhammed 

Fuad Abdulbâki (Kahire: Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1382/1962)  "et-Terğib", 9. 
127  İmam Mâlik, el-Muvattâ, “Husnu’l-Hulk”, 8. 
128  Ahzâb 33/21. 
129  Okumuş, İmandan Ahlâka Yenilenme, 48. 



26 

Dolayısıyla İslâm dini, siyaset alanına dair belirlediği ilke ve esaslarla yönetimi büyük 

bir emanet olarak görmekte, bu bağlamda yöneticilerden ve yönetime talip olan diğer 

siyasi aktörlerden siyasi sorumluluk bilinciyle hareket etmelerini, emanete riayet 

etmelerini, adalet ve eşitlik gibi temel erdemleri gözetmelerini beklemektedir. Bu 

ilkelerin nihai hedefi ise dindar ve ahlaklı bir siyasetçi kimliğinin inşa edilmesidir.130 Bu 

ilkeler, bir yandan Müslüman siyasi aktörlere rehberlik ederken diğer yandan yönetimde 

dikkate alınması gereken siyaset ahlakına yönelik teorik ve pratik çerçeveyi 

belirlemektedir.131 Bu nedenle İslâm'ın siyasi faaliyetlerin yürtülmesi sırasında 

yöneticilere yönelik belirlediği ahlâki esaslara değinmek gerekmektedir. 

2.4. Siyasette Ahlâki Esaslar 

İslâm toplumunda siyasi hayatın ahlâki ilkelere dayanması, hem dini hem de toplumsal 

meşruiyetin temelini oluşturmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm ve Hz. Peygamber’in sünneti, 

siyasi otoriteyi elinde bulunduran kişilerin görevlerini yerine getirirken uymaları gereken 

zorunlu ve tavsiye niteliğindeki ahlâki ilkeleri açık biçimde ortaya koymuştur. Bu 

bağlamda yöneticilerin karar alma, yönetim ve uygulama süreçlerinde bireyin temel 

haklarını ve kamu yararını gözetmeleri zaruridir. Zira bu ilkeler, siyasi faaliyetlerin İslâm 

siyaset ahlakına uygun biçimde yürütülmesini temin ettiği gibi devlete duyulan güveni 

pekiştirir ve kamu düzeninin istikrarlı işlemesine katkı sağlar. Siyasetçilerin uyması 

gereken tüm ahlâki esasları burada ayrıntılarıyla ele almak mümkün olmamakla birlikte 

gerek iktidarda gerek muhalefette yer alan her aktörün riayet etmesi gereken bazı temel 

ilkeler şu şekilde sıralanabilir. 

2.4.1. Adalet, Merhamet ve Eşitlik  

Adalet, doğru davranmak, hakkı sahibine vermek ve ölçülü hareket etmektir.132 İslâm 

ahlakçılarına göre adalet, bireysel ve toplumsal düzeni sağlayan ahlâki bir erdemdir.133 

Siyasi anlamda adalet, aşırılıklardan uzak hakkaniyetli yönetimdir. Kur’an’a göre adaletin 

                                                            
130  Yusuf el-Kardavi, İslâm’da Siyaset ve Ahlâk (İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), 85. 
131  Ali Bardakoğlu, İslâm Düşüncesinde Siyaset ve Hukuk (İstanbul: Klasik Yayınları, 2010), 196. 
132  Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, "adl" md., içinde el-      

Müfredât fî Garîbi’l-Kurʾân, thk. Muhammed Seyyid Keylânî (Kahire: Daru’n-Nadha, 1381/1961), 

493. 
133  Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kûb b. Miskeveyh, Tehzîbu’l-Ahlâk (Ahlak Eğitimi), çev. 

Abdulkadir Şener, Cihat Tunç, ve İsmet Kayaoğlu (İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2013), 66. 



27 

ölçüsü haktır ve meşruiyetin temelidir.134 Bir yönetimin adil olup olmaması, siyasi 

meşruiyetin belirleyicisidir.135 Hz. Peygamber adaleti titizlikle uygulamış, Mahzûmî 

kabilesinden hırsızlık yapan kadının affı istenince “Sizden öncekiler fakirleri cezalandırır, 

zenginleri affederdi. Bu yüzden helak oldular”136 buyurarak adaletin ayrımsız uygulanması 

gerektiğini vurgulamıştır. 

Merhamet, İslâm ahlakının temel ilkelerindendir.137 İnsanlar için şefkat ve yardım 

duygusunu ifade eder.138 Fakat merhamet sadece bir duygu değil harekete geçmeyi 

gerektiren bir eylemdir. Adalet yapılanın karşılığını vermeyi, merhamet ise affetmeyi öne 

çıkarır.139 İslâm’da adalet merhametle dengelenir.140 Hz. Peygamber, kendisini öldürmek 

isteyen bir Necidliyi affederek bu dengeyi örneklemiştir.141 Kur’an “Bir topluluğa olan 

kininiz sizi adaletsizliğe sürüklemesin”142 ayetiyle aşırı duyguların adaleti gölgelemesine 

karşı uyarmıştır.  

Eşitlik ilkesi de adaletle bağlantılıdır. Tarih boyunca eşitliğin ihlali, toplumsal 

huzursuzluklara neden olmuştur. Halk, adil olmayan uygulamalara tepki gösterirken 

yöneticiler de zaman zaman halkın adaletsizliğinden yakınmıştır. Bu yüzden eşitlik pek 

çok sorunu çözecek temel ilkedir. İslâm, yaratılışta tüm insanları eşit kabul eder. Hz. 

Peygamber Veda Hutbesi'nde “Üstünlük sadece takvadadır”143 diyerek bu ilkeyi 

vurgulamıştır. Siyasi eşitlik temel hakların ve özgürlüklerin adil uygulanmasını ifade eder. 

İslâm hukukuna göre herkes hukuk önünde eşittir. Devlet başkanı da sıradan bir birey de 

aynı suçu işlerse aynı cezayı alır. Hz. Peygamber, vefatından önce “Benim üzerimde hakkı 

olan varsa, çekinmeden alsın”144 diyerek hukuk önünde ayrıcalıklı olmadığını açıkça beyan 

                                                            
134  A’râf 7/159, 181; Nisâ  4/135. 
135  Mustafa Çağrıcı, “Adalet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV 

Yay., 1988),1: 341. 
136  Buhârî, “Hudûd”, 12. 
137  Volkan Ay, “Nietzsche’de ‘Merhamet’ Kavramının Yeniden Değerlendirilmesi”, Beytulhikme An 

International Journal of Philosophy 3, sy 1 (2023): 202. 
138  İsfahânî, "raheme", mad., içinde el-Müfredât fî Garîbi’l-Ḳurʾân, 607. 
139  Oğuzhan Tan, “Öğrenilmiş Merhametsizlik”, içinde Hz. Peygamber ve Merhamet Eğitimi (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012), 34. 
140  Şûrâ 42/40. 
141  Bkz. İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, II: 230; Buhârî, "Cihâd",  93. 
142  Mâide 5/8.  
143  Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî, el-Müsned, thk. Ahmed Muhammed Şâkir 

(Mısır: Daru’l-Maârif, 1368/1949), V: 411. 
144  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî. Târîhu’t-Taberî, thk. Muhammed Ebû’l-

Fadl İbrâhim, 2. bs (Kahire: Dâru’l-Maârif, 1967), II: 580. 



28 

etmiştir. Buna rağmen tarihte eşitliğin ideal ile uygulama arasında farklılaşması kötü 

yönetim örneklerini artırmış, siyasetin adaletsizlikle anılmasına yol açmıştır. Eşitsiz 

uygulamalar devletleri ve toplumları krize sürüklemiştir. 

2.4.2. Denetim ve Muhâsebe Etme  

İslâm siyaset anlayışında, yöneticinin denetime tabi tutulması ve gerektiğinde muhâsebe 

edilmesi, toplumsal huzurun ve adaletin tesisi açısından temel bir ilkedir. Fakat bu ilke, 

sadece yöneticileri değil aynı zamanda yönetilenleri de kapsayan çift yönlü bir 

sorumluluk mekanizmasını ifade eder. Bu nedenle siyasi tasarruflar hukuki ve idari 

denetime açık olup gerekirse yasal müdahalelerle sınırlandırılabilir. Yöneticinin 

egemenliği ve sahip olduğu yetkiler, İslâm’ın belirlediği sınırlar içinde geçerlidir.145 Buna 

karşın tarih boyunca iktidarlarını dini istismar ederek meşrulaştırmak isteyen zorba 

yöneticiler, sorumluluktan kaçmak için bu ilkeyi uygulamaktan uzak durmuşlardır.146 Bu 

sebeple İslâm tarihinde halkın yöneticilerini seçmesi ve idareyi denetlemesi büyük önem 

taşımıştır. Kur’an’da geçen “O gün, nimetlerden mutlaka hesaba çekileceksiniz!”147 ayeti bu 

sorumluluğu açıkça vurgular. Hz. Peygamber ve Râşid Halifeler dönemi, yöneticilerin 

idari tasasruflardan dolayı gerektiğinde denetlenip hesap verdiği dönemler olmuştur. Hz. 

Peygamber, “Hepiniz çobansınız ve güttüğünüz sürüden sorumlusunuz…”148 hadisi ile 

İslâm’da hesap verilebilirliğin ve sorumluluk bilincinin sadece yöneticilere değil bireyleri 

de kapsadığını haber vermiştir. Hz. Ömer (ö. 23/644) de bir hutbesinde valilerini neden 

görevlendirdiğini açıklamış, halkı zulme uğramaları durumunda kendisine bildirmeye 

çağırarak denetim ve muhâsebe etme ilkesine verdiği önemi ortaya koymuştur.149  

2.4.3. İnsan Hakları ve Hukukun Üstünlüğü 

İslâm siyaset anlayışında insan haklarına saygı ve hukukun üstünlüğü, adil yönetimin 

temel taşlarındandır. Bir yönetimin meşruiyeti, bireylerin doğuştan sahip olduğu hakları 

koruması ve hukuk kurallarına uymasıyla mümkündür. İslâm hukuku yaşam hakkı,150 

                                                            
145  Alaaddin Şenel, Siyasal Düşünceler Tarihi, 7. bs (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 1998), 103. 
146  İlhami Güler, Politik Teoloji Yazıları (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2002), 70. 
147  Tekâsür 102/8. 
148  Buhârî, "Ahkâm", 1. 
149  Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsîn et-Türkî (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 2007), VII: 101-102. 
150  Maide 5/32. 



29 

inanç ve ibadet özgürlüğü,151 mülkiyet hakkı ile özel hayatın gizliliği ve ifade 

özgürlüğünü152 güvence altına alır. Kur’ân’ı Kerîm’de, “Biz insanoğlunu şerefli kıldık...”153 

ayetiyle insan haklarının ilahi temele dayandığı vurgulanmıştır. 

Hukukun üstünlüğü, keyfi yönetimi ve despotizmi engeller. İktidar ve muhalefet, 

hukukun çizdiği sınırlar içinde kalmalıdır. Hz. Peygamber “Kızım Fatıma bile hırsızlık 

yapsaydı, onun da elini keserdim”154  diyerek hukukun evrenselliğini ve eşit uygulanması 

gerektiğini vurgulamıştır. Râşid Halifeler döneminde de bu ilke titizlikle uygulanmıştır. 

Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634), “Allah’a ve Resulüne itaat ettiğim sürece bana itaat edin. Aksi hâlde 

itaat sorumluluğunuz yoktur”155  diyerek hukuka bağlılığını ortaya koymuştur. 

2.4.4. İyiliği Emretmek ve Kötülükten Sakındırmak  

İslâm siyaset anlayışında iyiliği emretmek ve kötülükten sakındırmak (el-emru bi’l-

ma‘rûf ve’n-nehyu ani’l-münker) ilkesi, toplumsal düzenin ve adaletin teminatı olarak 

kabul edilir. Bu ilke yalnızca hukuki normlara bağlılığı değil aynı zamanda yöneticilerin 

ve bireylerin toplumu ahlâki açıdan doğruya yönlendirmesini de zorunlu kılar.  

Kur’ân’da, “Sizden hayra çağıran, iyiliği emreden ve kötülükten men eden bir topluluk 

bulunsun”156 ayetiyle toplumsal ıslahın önemi vurgulanır. Bu bağlamda yöneticiler, 

yalnızca idareci değil ahlâki denetim sorumluluğu taşıyan bireyler olarak görülmelidir. 

Adil yönetim, toplumsal yozlaşma ve yolsuzluk gibi olumsuzluklarla mücadeleyi 

gerektirir. Aynı sorumluluk bireylere de aittir. İslâm’a göre bu ilke tüm topluma 

yüklenmiş bir görevdir. Bu çerçevede kötülükten sakındırma, siyasi hayatta muhalefeti 

doğuran bir hak olarak ortaya çıkar. Çünkü bu hak, yanlış politikaların düzeltilmesini 

talep etmeyi içerir. Hz. Ebû Bekir’in “Güzel davranırsam bana yardım edin, kötülük edersem 

beni doğrultunuz157 şeklindeki sözü, halkın yöneticiyi denetleme sorumluluğunu açıkça 

ifade eder. 

                                                            
151  Bakara 2/256. 
152  Bakara 2/188. 
153  İsrâ 17/70. 
154  Buhârî, “Hudûd”, 12. 
155  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, thk. Mahmud Abdullah Ebû’l-

Hayr (Amman: Dâru’l-Furkân, t.y), 82. 
156  Âl-i İmrân 3/104; A’râf 7/165. 
157  Taberî, Târîhu’t-Taberî, II: 438. 



30 

Kur’an ve Sünnet bu ilkeye özel bir değer atfetmiştir. “Bir toplum kendilerinde olanı 

değiştirmedikçe Allah da onlardakini değiştirmez”158 ayeti, toplumsal adaletin bireysel 

çabaya bağlı olduğunu gösterir. “İçinizden yalnızca zulüm yapanlara dokunmakla kalmayacak 

bir fitneden sakının”159 anlamındaki ayet ise kötülüğe karşı kayıtsız kalınmaması 

gerektiğini belirtir. Hz. Peygamber de “Sizden kim bir kötülük görürse onu eliyle düzeltsin, 

buna gücü yetmezse diliyle düzeltsin, buna da gücü yetmezse ona kalbiyle buğz etsin. Bu kadarı 

imanın en zayıf mertebesidir”160 hadisiyle kötülüğe karşı tavır almayı bireysel bir 

sorumluluk olarak tanımlar ve bu tutumun muhalefet hakkını da meşrulaştırdığını ortaya 

koyar. Ayrıca zalim yönetici karşısında gerçeği söylemeyi en faziletli amellerden biri 

sayması,161 bu ilkenin baskı dönemlerinde dahi yerine getirilmesi gerektiğini gösterir. Bu 

açıdan bakıldığında iyiliği emretme ve kötülükten sakındırma ilkesi, toplumsal 

bilinçlenme ve siyasi sorumluluk açısından İslâm siyaset  düşüncesinin temel taşlarından 

biridir. 

2.4.5. Şûrâ ve İstişare  

İslâm siyaset anlayışının temel ilkelerinden biri şûra ilkesidir. Şûra, bireylerin yönetime 

katılımını, taleplerini dile getirmesini, muhalefet hakkını kullanmasını ve iktidara 

gelmesini mümkün kılan bir mekanizmadır. İstişare ise karar alacak kişinin ehil kimselere 

danışarak doğru sonuca ulaşmasıdır.162 Kur’an’da “Onların işleri aralarında şûra iledir”163 

ayetiyle bu ilkenin önemi vurgulanmıştır. Bu yönüyle şûra, yalnızca yönetime değil birey 

ve toplumların karar alma süreçlerine yönelik hukuki ve ahlâki bir ilkedir. 

Şûra, katılımcılığı esas alarak keyfi yönetimi önler.164  Üç temel işlevi vardır: iktidarın 

tek taraflı kararlarını engellemek, toplumun yönetime katılımını sağlamak ve adil kararlar 

alınmasına katkı sunmaktır.165 Hz. Peygamber, savaş stratejileri, toplumsal meseleler ve 

hukuki düzenlemelerde istişareyi bizzat uygulamış ve bu ilkeye bağlı kalınmasını 

                                                            
158  Ra'd 13/11. 
159  Enfâl 8/25. 
160  Müslim, “İman”, 78. 
161  Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî 

(Kahire: Dâru Íhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1952), "Kitâbü’l-Fiten", Bâb: el-Emru bi’l-maʿrûf, 4011.  
162  İbrahim Kafi Dönmez, İslâm'da Devlet ve Yönetim (İstanbul: Ensar Yayıncılık, 2017), 126. 
163  Şûrâ 42/38. 
164  Mehmet Akif Aydın, İslâm Hukuku ve Hukuk Sistemi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015), 154. 
165  Fethi Abdülkerîm, ed-Devletü ve’s-Siyadetü fi’l-Fıkhi’l-İslâmî:Dirasetü’n Mukarenetün, 2. bs. 

(Kahire: Dâru’n-Nahda, 1404/1983), 344. 



31 

öğütlemiştir.166 Râşid Halifeler döneminde ise şûra kurumsallaşarak bir yönetim biçimi 

hâline gelmiştir. Özellikle Hz. Ömer, devlet işlerinde sahabenin görüşlerine başvurarak 

şûrayı etkin şekilde kullanmıştır.167 Nitekim şûra, siyaset ahlakı açısından da büyük önem 

taşır. Bireysel düzeyde ihmal edilmesi yöneticilerin keyfi kararlar almasına, halkın güven 

kaybına ve pasifleşmesine neden olur.168 Toplumsal düzeyde yönetime katılım 

engellendiğinde adalet duygusu zayıflar, muhalefet bastırılır, huzursuzluk artar.169 Devlet 

düzeyinde şûranın devre dışı bırakılması, despotizmi ve siyasi istikrarsızlığı doğurur.170 

Bu nedenle şûra, sadece yönetime katılımı değil muhalefetin meşruiyetini de sağlar.  

2.4.6. Biat ve İtaat  

Biat, “karşılıklı anlaşmak ve anlaşmaya bağlı kalmak”171 anlamına gelir. Terim olarak 

yöneticinin meşruiyetini, halkın ise bağlılığını ifade eden bir sadakat sözleşmesidir.172 

Biat bir yandan yönetime hukuki zemin kazandırır diğer yandan halkın siyasi 

sorumluluğunu belirler.173 Bu yönüyle İslâm siyasetinde hem iktidarın meşruiyeti hem 

halkın sorumluluğu açısından temel bir ilkedir. Biat, gönüllülük esasına dayanmalı ve 

meşruiyeti Kur’an ve Sünnet’e uygunluk belirlemelidir. Kur’an’da bu konuda “Sana 

yeminle bağlılık sözü verenler gerçekte bu sözü Allah’a vermiş oluyorlar...” 174 ayeti, biatin dini 

boyutundaki sorumluluğa işaret eder. Hz. Peygamber döneminde biat, dini bağlılık olarak 

uygulanmıştır. Râşid Halifeler döneminde halkın özgür iradesine dayanmıştır. Ancak 

Emevîler döneminde zorunlu hale gelmiş ve yönetime mutlak itaat aracı olarak 

kullanılmıştır.175 Böylece biat, siyasi otoritenin dini meşruiyet kazanmasına yönelik bir 

unsur olarak öne çıkmıştır.176 

                                                            
166  Bedir Savaşı öncesinde ordunun konumlandırılması konusunda yapılan istişare için bkz. İbn Hişâm,  

es-Sîretü’n-Nebeviyye, II: 263-264. 
167  Hz. Ömer'in halife seçiminde şûra heyetini belirlemesi için bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, III: 218. 
168  Recep Şentürk, Sosyal Adalet ve Katılımcı Yönetim (İstanbul: İSAM Yayınları, 2019), 214. 
169  Taha Akyol, İslâm ve Demokrasi (İstanbul: Doğan Kitap, 2016), 175. 
170  Yusuf Şevki Yavuz, İslâm Düşüncesinde Yönetim İlkeleri (Ankara: TDV Yay., 2020), 146. 
171  İbn Manzûr, "beyʿa" mad., içinde Lisânü’l-Arab, I: 215. 
172  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Asr-ı Saadet Dönemi, 118. 
173  Cengiz Kallek, “Biat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 

1992), 6: 120. 
174  Fetih 48/10. 
175  Mustafa Özkan, “Emevî İktidarının İşleyişinde Biat Kavramına Yüklenen Anlam ve Biatın 

Fonksiyonu”, Hitit ÜİFD 7, sy 13 (2008): 114. 
176  Narin Çiftçi, “Emevî Devletinde İktidar ve Muhalefetin Dini Söylem Analizi” (Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019), 64. 



32 

Biatla ilişkili olan itaat da İslâm siyasetinde merkezi bir kavramdır. İtaat, otoriteye boyun 

eğmek ve gönüllü olarak tabi olmak şeklinde tanımlanır.177 Kur’an’da “Allah’a ve Resulüne 

itaat edin”178 ayeti ile itaat, ilahi bir emir olarak sunulur. Hz. Peygamber, “Cemaatten 

ayrılan, Cahiliye üzere ölür”179 hadisiyle meşru yönetime bağlılığın önemini vurgular. 

İslâm hukukçuları da meşru yönetime itaatin şartlarını Kur’an ve Sünnet’e bağlılık ve 

halkın gönüllü biatıyla sınırlandırmıştır.180 Ancak zorla iktidara gelen yöneticiler 

konusunda görüş ayrılıkları vardır. İbn Abdirabbih, devlet başkanına itaat etmeyi imanın 

gereği olarak görmüştür.181 Bu görüş, İslâm âlimlerinin genelince benimsenmemiştir. 

Halifelik makamının aynı anda iki kişiye verilmesi ise İslâm hukukçularınca uygun 

görülmemiştir. Bu konuda Hz. Peygamber’in “İki halifeye birden biat edildi mi, onlardan 

ikincisini öldürün”182 şeklindeki hadisi delil olarak gösterilmiştir. Bu yolla İslâm 

toplumunda birlik ve düzenin korunması esas alınmış siyasi ayrışmanın fitneye yol 

açacağı vurgulanmıştır.183 Sonuç olarak İslâm siyaset anlayışında yöneticinin yetkileri 

sınırsız, halkın itaati mutlak değildir. Zulmeden yöneticiye biat caiz değildir.184 Böylece 

biat ve itaat ilkeleriyle yöneten ile yönetilen arasında dengeli bir bağ kurulması 

amaçlanmıştır.185 

2.4.7. Emanet, Ehliyet ve Liyakat 

Emanet kişinin güvenilir olması ve kendisine bir şeyin çekinmeden teslim edilebilmesi 

anlamına gelir.186 İslâm düşüncesinde emanet, hem maddi hem manevi değerleri kapsar 

ve yönetim de bu kapsamda bir emanettir.187 Kur'an’da, “Hiç şüphe yok ki Allah size 

emanetleri ehline teslim etmenizi emrediyor”188  ayetiyle bu ilke açıkça belirtilmiştir.  

                                                            
177  İbn Manzûr, "tâʿa" mad., içinde Lisânü’l-Arab, VIII: 12. 
178  Âl-i İmrân 3/32. 
179  Buhârî, "Fiten”, 2. 
180  Zehra, İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi, 106-7. 
181  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 11. 
182  Müslim, “İmâre", 61. 
183  İbn Haldûn, Mukaddime, 427. 
184  Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm b. Teymiyye, es-

Siyâsetü’ş-Şerʿiyye fî Islâhi’r-Râʿî ve’r-Raʿiyye, (Kahire: Daru'l-Hadis, 1999), 92.  
185  Hamidullah, İslâm Peygamberi, II: 732. 
186  Cürcânî, “emanet" mad., içinde “Kitâbü’t-Taʿrîfât”, 27. 
187  Ebu’l’Ala Mevdûdî, Tefhimu’l-Kur’an, çev. Muhammed Han Kayanî, Yusuf Karaca, ve Nazife Şişman 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), III: 404. 
188  Nisâ 4/58. 



33 

Ehliyet bir kişinin bir işi yapabilecek zihinsel, bedensel ve ahlâki yeterliliğe sahip 

olmasıdır.189 İslâm hukuku bağlamında ehliyet, bireyin dini ve hukuki yetkinliğidir.190 

Siyasette ehliyet ise yöneticinin bilgili, deneyimli, dürüst ve adil olmasıdır191 Bu 

niteliklerden yoksun birinin yönetim sorumluluğunu taşıması uygun görülmemiştir. İslâm 

uleması da hilafeti üstlenecek kişinin bedenen, zihnen, ahlâki olgunluk ve yönetsel 

tecrübeye sahip olması gerektiği konusunda görüş birliğine varmıştır.192 Bu bağlamda Hz. 

Peygamber kamu görevlerini ehliyetli ve güvenilir kişilere vermiş, yöneticileri eğitmiş, 

örnek bir yönetim anlayışı sergilemiştir. “Emanet ehil olmayan kimseye verildiği zaman 

kıyameti bekleyin”193 hadisiyle de ehliyetsiz yöneticiliğin toplumsal çöküşe yol açacağını 

vurgulamıştır. Ayrıca sahabeden Ebû Zer’in görev talebine “Sen zayıf bir adamsın”194 

anlamındaki sözüyle liyakatsizliğini gerekçe gösterip olumsuz yanıt vermiştir.  

2.4.8. Kamu Malının Kullanımı 

İslâm, idareyi elinde tutan yöneticilerden ve bu göreve talip olan muhalefetten yönetim 

alanına yönelik belirlediği ilkelere uymalarını ister. Bu kapsamda kamu kaynaklarının 

kullanımında yöneticilerden azami hassasiyet beklemektedir. Çünkü kamu malları 

bireylere değil topluma ait birer emanettir ve bu malların kullanımı şahsi çıkar sağlayıcı 

tasarruflara kapalıdır. Üstelik bu malların idaresinde yöneticilere büyük sorumluluklar 

yüklenmiştir. Kur’an’da, “Allah size emanetleri ehline vermenizi ve insanlar arasında 

hükmettiğinizde adaletle hükmetmenizi emreder”195 ayetiyle bu ilke açıkça belirtilmiştir. Hz. 

Peygamber de bir kamu görevlisinin topladığı vergileri sunarken ayrıyeten kendisine ait 

olduğunu iddia ettiği malı sunması üzerine “Bu senin kendi mülkün olduğunu nasıl 

söylüyorsun? Eğer sen evinde otursaydın, bu mal sana verilir miydi?”196 diyerek tepki 

göstermiş, kamu görevlilerinin devlete ait makamları veya malları kişisel kazanç aracı 

yapmasını kesin bir dille yasaklamıştır. Hz. Ebû Bekir halife olduğunda ailesinin geçimini 

                                                            
189  İsfahânî, "ehliyet" mad., içinde el-Müfredât fî Garîbi’l-Kurʾân, 28.  
190  Ali Bardakoğlu, “Ehliyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV 

Yay., 1994),10: 534. 
191  İbn Teymiyye, Siyasetü'ş-Şer'iyye, 35.  
192  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî, Te’vilatu’l-Kur’an (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risale, 2004), III: 276. 
193  Buhârî, “İlim”, 2. 
194  Müslim, “İmâre” 17. 
195  Nisâ 4/58. 
196  Müslim, “İmâre” 24. 



34 

karşılayacak kadar maaş almış,197 Hz. Ömer liyakat esasına göre atamalar yapmış ve 

haksız servet edinenleri göreve getirmemiştir.198 Hz. Ali, Basra Valisi Osman b. Huneyf’e 

gösterişli yaşamı nedeniyle “Ben halktan biri gibi yaşamak zorundayım”199 diyerek 

ikazda bulunmuştur. Öte yandan Kur’an’da “Mallarınızı aranızda haksız yollarla yemeyin. 

İnsanların mallarından bir kısmını yemek için onu yetkililere aktarmayın”200 buyrularak rüşvet 

ve yolsuzluk kesin olarak yasaklanmıştır. Hz. Peygamber, kamu görevinde bulunan 

kişilerin rüşvet almalarını büyük bir günah olarak nitelendirmiş ve “Rüşvet alan da veren 

de ateştedir”201 buyurmuştur. Neticede İslâm dini siyaset alanına yönelik belirlediği 

ilkelerle yöneticilerden kamu malını korumalarını, cimrilikten ve israftan kaçınmalarını, 

rüşvet ve yolsuzluktan uzak durmalarını istemiştir. Aksi halde hem dünya hem de ahiret 

sorumluluğuna dikkat çekmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
197  Muhammed b. Sa’d b. Meni el-Hâşimî, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, thk. Ali Muhammed  Ömer, 1. bs. 

(Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1421), III: 137. 
198  Taberî, Târîhu’t-Taberî, IV: 163. 
199  Ebû Hamid Izzuddin Abdülhamid b. Hibetillah b. Muhammed el-Medainî (İbn Ebü’l-Hadid), Şerhu 

Nehci’l-Belâğa, thk. Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhim, 1. bs. (Beyrut:Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

1959), I: 423. 
200  Bakara 2/188. 
201  Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, thk. Ahmed Muhammed Şâkir, 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî, vdğr, 2.bs. (Kahire: Şerîketü Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Bâbi el-

Halebî, 1395/1975), “Ahkâm", 1337. 



35 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE İKTİDAR AHLÂKI 

Emevîler dönemi (40/661–132/750), İslâm tarihinde yönetim anlayışında köklü 

değişimlerin yaşandığı bir süreçtir. Râşid Halifeler döneminde siyasi meşruiyetin temelini 

oluşturan şûrâ, istişare ve ehliyet ilkeleri, Emevîler döneminde yerini hanedan temelli, 

kalıtsal bir saltanat anlayışına bırakmıştır. Bu dönüşüm, iktidarın meşruiyetini sağlama 

biçimlerini ve muhalefetle ilişkileri de etkilemiştir. Emevî yönetimi merkezi otoriteyi 

güçlendirmek, dini meşruiyeti pekiştirmek ve muhalefeti bastırmak amacıyla sert 

politikalar uygulamıştır. Bu durum iktidar ahlakı bağlamında çeşitli eleştirileri 

beraberinde getirmiştir. Ancak dönemi sadece otoriterlikle sınırlamak da doğru değildir. 

Bazı halifeler kamu düzeni, ekonomik kalkınma ve idari reformlar konusunda önemli 

çabalar sergilemiştir. Dolayısıyla Emevîler dönemini siyaset ahlakı çok boyutlu bir yapı 

arz etmiştir. Bu bölümde, Emevî halifelerinin yönetim anlayışları, muhalefete karşı  

tutumları, iktidarı koruma stratejileri, dönemin siyaset ahlakı bağlamında incelenecektir. 

3.1. Emevî Halifelerinin Siyaset Anlayışı ve Muhalefete Yaklaşımları 

3.1.1. Muâviye b. Ebû Süfyân  

Muʿâviye b. Ebû Süfyân’ın (ö. 60/680) siyaset anlayışı ve muhalefete yaklaşımı, İslâm 

siyaset düşüncesi açısından dikkate değer bir örnektir. Hz. Osman’ın şehadetiyle başlayan 

fitne süreci, Hz. Ali’nin halifeliği döneminde Emevî-Hâşimî rekabetine ve fiili 

çatışmalara dönüşmüştür. Bu süreçte Şam Valisi Muâviye Hz. Ali’ye karşı isyan etmiş, 

Hz. Ali’nin suikast sonucu vefatının ardından,202 Hz. Hasan’ın hilafeti barış yoluyla 

Muâviye’ye devretmesiyle yönetimi ele almıştır.203 Hicrî 40/661 yılındaki bu gelişmeler 

                                                            
202  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, III: 273; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 146. 
203  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 158-160. 

 



36 

neticesinde Emevî devleti kurulmuş, hilafet ise oğlu Yezîd’i veliaht tayin edip biat 

almasıyla hanedan merkezli bir saltanat sistemine dönüşmüştür. Bu dönüşümle birlikte 

Râşid Halifeler döneminde hâkim olan adalet, şûra ve halk rızasına dayalı siyaset anlayışı 

yerini, merkeziyetçi ve otoriter bir yönetim tarzına bırakmıştır. 

Muâviye’nin yirmi yıllık hilafet dönemine dair siyaset anlayışını değerlendirmeden önce 

Emevî tarihine ilişkin kaynakların çoğunlukla olumsuz temsiller içerdiği ve bu nedenle 

söz konusu dönemin genellikle zulme dayalı bir süreç olarak yansıtıldığı eğiliminin 

dikkat çekici olduğu belirtilmelidir. Rivayetlerin hem olumlu hem de olumsuz unsurlar 

barındırması, tarih yazımında nesnellik sorununu beraberinde getirmektedir. Bu durumun 

temel nedeni, Emevî tarihinin büyük ölçüde Abbâsîler döneminde kaleme alınmış olması 

ve dolayısıyla söz konusu anlatıların dönemin siyasi ve ideolojik yönelimlerinden 

etkilenerek biçimlenmiş olmasıdır.204 Ayrıca tarihçilerin sosyal çevreleri, mezhep 

aidiyetleri ve siyasi yönelimleri, Emevîlere ilişkin değerlendirmelerini doğrudan 

etkilemiştir.205 Hz. Peygamber’e isnat edilen ve Emevîler hakkında övgü ve eleştiri 

barındıran rivayetlerin bir arada bulunması,206 bu dönemin değerlendirilmesinde dikkatle 

ele alınması gereken bir diğer önemli unsurdur.207 Nitekim Emevî halifeleri bazı alanlarda 

başarılı uygulamalara imza atmış olsalar da kaynaklardaki olumsuz temsiller, siyaset 

anlayışlarının genellikle eleştirel bir çerçevede değerlendirilmesine yol açmıştır. Bu 

bağlamda Muâviye, eleştirilerin en yoğunlaştığı figürlerden biridir. Hz. Ali’nin hilafetine 

karşı çıkması ve iktidarı ele geçirme süreci, onun meşruiyeti üzerinde tartışmalara neden 

olmuş, Ali gibi İslâm tarihinde faziletli bir şahsiyetle kıyaslanması, bu eleştirilerin 

sertleşmesine zemin hazırlamıştır. Bazı modern tarihçiler, Muâviye’nin siyaset tarzını 

Makyavelist ilkelere dayandırmakta, korku ve güç politikası, kabilecilik temelli yönetim, 

devrimci muhalefetin etkisizleştirilmesi ve Cebriyye ile İrcâ gibi itikadi eğilimlerin siyasi 

                                                            
204  Hamdi Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti İftiralar ve Gerçekler, çev. Kasım Koç (İstanbul: Beka Yay., 

2019), 22. 
205  Cengiz Güleç, Politik Psikoloji Penceresinden Siyaset Ahlâkı, Kimlik ve Laiklik (Ankara: Ümit 

Yayıncılık, 2004), 137. 
206  Kaynaklarda Emevîleri öven ve yeren hadisler bir arada sunulmuştur. Bunların sahihliği hususu      

tartışmalıdır. Örneğin bir yandan Emevîleri yeren “Hilafet otuz yıl sürecektir. Ondan sonra krallık 

gelecektir” hadisine yer verilmekte, diğer yandan  Muâviye b. Süfyân'ı öven “Allah’ım, onu   

(Muâviye’yi) hidayete erdir ve onunla başkalarını da hidayete erdir” şeklindeki hadise 

değinilmektedir. bkz. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, IV: 216, hadis no. 17222; V: 220, hadis no. 21919.  
207  İrfan Aycan-M. Mahfuz Söylemez, İdeolojik Tarih Okumaları (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

1998), 100-102.  



37 

meşruiyet aracı olarak kullanılması şeklinde tanımlamaktadır.208 Bu çerçevede 

Muâviye’nin iktidarını sürdürmek amacıyla bazı İslâmi ilkeleri ihmal ettiği ve 

muhaliflerine karşı meşruiyeti tartışmalı yöntemler kullandığı yönünde değerlendirmeler 

bulunmaktadır. Bazı kaynaklarda Abdurrahman b. Hâlid b. Velîd (ö. 46/666) ve Hasan b. 

Ali’nin (ö. 50/670) ölümlerinin suikastla ilişkilendirilmesi,209 Muâviye’nin siyasi 

rakiplerini bertaraf etmek için sert yöntemler benimsediği yorumlarına neden olmuştur. 

Ayrıca hilafeti babadan oğula geçecek şekilde düzenleyerek saltanata dönüştürmesi, 

halkın halife seçme hakkını ortadan kaldırdığı gerekçesiyle eleştirilmiş ve ümmetin siyasi 

yapısında köklü bir dönüşüme yol açtığı ifade edilmiştir.210 

Muâviye b. Ebî Süfyân’ın siyasi yaklaşımını doğru bir biçimde analiz edebilmek için 

öncelikle onun hilafet anlayışının temel esaslarını ortaya koymak gerekmektedir. Zira 

Muâviye’nin yönetim biçimi, sadece dönemsel bir iktidar anlayışı ve pratiği değil aynı 

zamanda siyasi stratejilerinin ideolojik altyapısını belirleyen bir çerçeve niteliğindedir. 

Bu anlayış hem yönetim erkini kullanma tarzını hem de meşruiyet arayışındaki tutumunu 

şekillendirmiştir. Muâviye, hilafeti güç yoluyla elde eden bir liderdir. Buna karşılık Hz. 

Peygamber, Mekke’de muhalif bir lider, Medine’de ise bir devlet başkanı olarak dini ve 

siyasi faaliyetlerinde meşruiyete büyük önem vermiştir. Hedeflerine meşru yollarla 

ulaşmayı ilke edinmiş, istişareye açık bir yönetim anlayışı sergilerken vahyin denetimine 

de bağlı kalmıştır.211 Hz. Peygamber’in siyasetinde öncelik barışa verilmiş, gerektiğinde 

güç kullanımından da kaçınılmamıştır. Ne var ki onun güç kullanmadaki temel amacı 

iktidar elde etmek değil İslâm’ı korumak ve yaymak olmuştur.212 Seçim ve şûra ile göreve 

gelen Râşid Halifeler de iktidarın güç yoluyla el değiştirmesini benimsememiştir. Buna 

karşın Muâviye’nin hilafeti kılıç gücüyle ele geçirmesi, ciddi muhalif tepkilere yol 

açmıştır.  Bu tepkilerin bir yansıması olarak muhalifler, Emevî halifelerine “melik (kral)” 

unvanıyla hitap ederek onların meşruiyetini sorgulamıştır. Nitekim Sa’d b. Ebî Vakkas (ö. 

                                                            
208  Ali Sâmî Neşşâr, Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefî fi’l-İslâm, 8. bs. (Lübnan: Dâru’l-Maârif, 1981), II: 229. 
209  bkz. Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm b. Teymiyye, 

Minhâcü’s-Sünne en-Nebeviyye fî Nakdi Kelâmi’ş-Şîʿa el-Kaderiyye, (Kahire: el-Matbaatü’l-

Emîriyye, 1321/1903), II: 225. 
210  Muhammed Ahmed Hilmî, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî, 1. bs (Kahire: Dâru'l-Kütübi'l 

İlmiyye, 1981), 158-59. 
211  Muhammed Said Ramazan el-Bûtî, Fıkhu's-Sîre, çev. Ali Nar ve Orhan Aktepe (İstanbul: Gonca 

Yayınevi, 1992), 84.  
212  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî, Fıkhu’s-Sîre, 

Çev. Resul Tosun, (İstanbul: Risale Yayınları, 1991), 226.  



38 

55/674), Muâviye’ye “Selam sana ey kral!” diyerek seslenmiş, Muâviye bu hitaptan 

rahatsız olup kendisine “Müminlerin Emiri” denmesini istemiştir. Ancak Sa’d, “Vallahi! Ben 

bu makamı senin elde ettiğin şekilde elde etmeyi istemezdim” diyerek doğrudan eleştiride 

bulunmuştur.213 Bu tepkiler üzerine Muâviye, yönetimini meşrulaştıracak politikalar 

geliştirme yoluna gitmiştir.  

Muâviye, hilafetin Kureyş’e ait olduğunu savunmuş ve bu görüşünü Hz. Peygamber’in 

Kureyş kabilesine mensup olmasıyla temellendirmiştir. Emevîlerin de aynı soydan 

geldiğini belirterek hilafet üzerindeki haklarını vurgulamıştır.214 Yönetimini kamuoyunda 

meşrulaştırmak amacıyla hutbelerinde ve meclis konuşmalarında kader anlayışına atıfta 

bulunmuş, iktidarının Allah tarafından takdir edildiğini söylemiş, ayrıca maddi nimetler 

vaad ederek halkın rızasını kazanmaya çalışmıştır.215 Bazı çağdaş yazarlar, Muâviye’nin 

bu kader vurgularını Cebrî inancın temeli olarak değerlendirmiş ve onun siyasetinde 

yöneticilere itaati Allah’a itaate, isyanı ise Allah’a isyana eşdeğer gördüğünü iddia 

etmişlerdir.216 Diğer bazı araştırmacılar ise Emevîlerin dini referansları dönemin 

şartlarında araçsallaştırdığını kabul etmiş; ancak Cebrî görüşün tüm Emevîlerce resmî 

ideolojiye dönüştüğü fikrine karşı çıkmışlardır. Onlara göre bu anlayış, kader 

tartışmalarının etkisiyle zamanla siyasi eleştirilerin genelleştirilmesine neden olmuştur.217 

Muâviye’nin bu tür söylemleri muhalefet tarafından tepkiyle karşılanmış, dini değerleri 

siyasi çıkarlar için kullanmakla eleştirilmiştir. Bir gün, “Allah halifeleri seçti ve onlara 

güzellikler verdi. Onları ateşten korudu. Cenneti vacip kıldı. Onların yardımcıları da Şam 

ehlidir” dediği vakit Ali taraftarı Sa’sa’ b. Suhân (ö. 50/670) ona, “Halifelik ne zamandan 

beri zorla alınan bir makam olmuştur? İnsanları kandırarak ve hile ile yönetmek ‘halifelik’ 

değildir”218 diyerek karşı çıkmıştır. Râşid Halifeler ise yönetim anlayışlarında kendilerini 

                                                            
213  Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî (İbnü’l-Esîr), el-Kâmil 

fi’t-Târih, thk. Abdullah b. Abdulmuhsîn et-Türkî (Beyrut: Hajar Yayın Dağıtım, t.y.), III: 417. 
214  Mehmet Saîd Hatiboğlu, “İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik: Hilafetin Kureyşiliği”, Ankara     

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23, sy 3-4 (1978): 84, 87; Seyyid Abdülazîz Sâlim, Tarihu’d-

Devleti’l-Arabiyye (Beyrut: Dáru’n-Nahdati’l-Arabiyye, 1986), 614. 
215  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 337; Ebü’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. 

Ahmed eş-Şehristânî, el-Milel veʼn-Nihal thk. Muhammed Seyyid Kîlânî (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 

1395/1975), I: 87, 118, 121.  
216  Câbirî, Çağdaş Arap-İslâm Düşüncesinde Yeniden Yapılanma, 113; Musa Bağcı, “Kader İnancının 

Siyasetle İliskisi ve Bu İlişkinin Hadis Uydurmadaki Rolü”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, II sy 4 (2000): 106. 
217  Adnan Demircan, Emevîler, (İstanbul: Beyan Yayınları, 2015), 108. 
218  Ahmed b. Yahyâ el-Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr ve Riyâḍ ez-Ziriklî, 1. bs. (Mısır: 

Dâru’l-Fikr, 1996), V: 215. 



39 

Allah ve Resulü’nün emirleriyle sınırlandırmış, sadece iyilikte itaat edilmesini ve 

yanlışlarında düzeltilmelerini istemişlerdir.219 Halkı dünyevi menfaatlerle değil ahlâki 

sorumlulukla yönetmişlerdir. Gerçi Hz. Osman (ö. 35/656) da hilafete Allah’ın 

dilemesinin bir sonucu olarak geldiğini belirtmiş 220 ama sorumluluk bilinci ile eleştirilere 

açık olmuş ve idaredeki hatalarını telafi etmeye çalışmıştır. Fakat Muâviye’nin hilafete 

bakışı Ömer b. Abdülazîz gibi bazı halifeler dışında sonraki Emevî halifelerinin birçoğu 

tarafından da benimsenmiş, bu anlayış zamanla hatalı uygulamaların örtbas edilmesini 

sağlayan bir araca dönüşmüş ve neticede dinin siyaset uğruna istismar edilmesine zemin 

hazırlamıştır. 

Muâviye, Hz. Hasan’dan yönetimi devraldıktan sonra hac için gittiği Medine’de halka 

hitaben yaptığı hutbesinde şu ifadeleri kullanmıştır: 

“…Allah'a yemin ederim ki yönetimin başına geçtiğim zaman bu durumuma 

sevinmediğinizi biliyordum. Ben kalbinizdeki duygulardan haberdarım. Ancak şu kılıcımı 

kullanarak yönetimi ele geçirdim. Kendimi (yönetimde) Ebû Bekir gibi davranmaya 

zorladım ama bunu yapamayacağımı anladım. Ömer gibi olmak istedim, nefsimin bundan 

kaçtığını gördüm, bunu yapamayacağımı anladım. Osman'ın yolundan gitmeye gayret 

gösterdim, nefsim bunu da yapamadı. Ebû Bekir, Ömer ve Osman gibileri nerede? 

Onların yaptıklarını kim yapabilir, Heyhat! Onlardan sonra hiç kimse onların fazilet ve 

üstünlüğüne ulaşamaz. Allah'ın rahmet ve hoşnutluğu onların üzerine olsun. Yalnız ben 

kendimi, hem benim hem de sizin için yararlı olacak bir yola sevkettim. Herkes için bu 

yolda güzelce yemek ve güzelce içmek vardır. Gidişat dürüst olup itaat güzel olunca 

herkes halinden memnun olacaktır. Beni en hayırlınız olarak görmeseniz de ben sizin en 

hayırlınızım. Allah'a yemin ederim ki kılıcı olmayana kılıç çekmeyeceğim. 

Bildiklerinizden her kim bana karşı ileriye çıkarsa ben onu kulak ardı ederim. Bütün 

haklarınızı yerine getirmediğimi gördüğünüzde, yerine getirmiş olduğum haklarınızın bir 

kısmından ötürü benden memnun olun. Çünkü hak, yumurta içindeki yavru gibidir. Sel 

geldiğinde her şeyi silip yok eder. Ama su az miktarda geldiğinde ihtiyacı karşılar, 

fitneden sakının. Çünkü fitnekarlık geçimi ve hayatı bozar. Nimeti bulandırır. Ümmetin 

kökünün kazınmasına sebep olur...”221 

Muâviye b. Ebî Süfyân bu konuşmasında yeni dönemde benimsediği siyaset anlayışını 

açık bir şekilde ortaya koymuştur. Konuşmanın içeriği incelendiğinde, başlangıçta Râşid 

                                                            
219  Vâkıdî, Kitâbu’r-Ridde, 82. 
220  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V:141; Ebû Nuaym el-İsfahânî, Hilyetü’l-Evliyâ ve Tabakâtü’l-Asfiyâ, thk. 

Mustafa Abdülkadir Atâ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997), I: 61. 
221  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 55. 



40 

Halifeler’in yönetim anlayışına bağlı kalma yönünde bir irade gösterdiği; ancak zamanla 

bu çizgiyi devam ettiremeyip siyasetinde önemli değişikliklere gittiği görülmektedir. 

Muâviye, “asi olunmadıkça özgürlük ve yeme içmede ortaklık” ilkesiyle özetlenebilecek 

bir yönetim tarzını benimsemiş, bunun nedenini halkın Râşid Halifelerin modeline dair 

beklentilerini karşılayamamasıyla açıklamıştır.222 Ona göre toplumsal yapı değişmiş, 

sahabe kuşağı büyük ölçüde hayata veda etmiş ve yeni nesil, dini hassasiyetlerden çok 

dünyevi çıkarlarla öne çıkmıştır. Bu durum Muâviye’yi mevcut şartlara uygun yeni bir 

yönetim tarzı geliştirmeye yöneltmiştir. Lâkin bu değişim, onun siyasi çizgisinden 

tamamen kopması olarak değil dönemin şartlarına uygun bir siyasetin yeniden 

yapılanması olarak değerlendirilmelidir. Nitekim 642 yılında fethedilen Mâhân 

bölgesinin ileri gelenlerinden Dînâr adlı kişinin Kûfe’ye gelerek “Kûfeliler cimrilik, 

hıyanet, hile ve darlık gibi kötü huylara sahip olmuştur”223 sözleri, halkın ahlâki yapısındaki 

değişimi ve toplumsal dönüşümü yansıtan önemli bir örnektir. Bu tür rivayetler, 

Muâviye’nin siyaset anlayışındaki değişimin ardındaki toplumsal dinamikleri anlamada 

değerli ipuçları sunmaktadır. 

Muâviye’nin hutbesi üzerinden siyaset anlayışını değerlendiren Câbirî, onun 

politikalarını “liberal demokrasi” kavramıyla ilişkilendirerek yönetim anlayışını şöyle 

özetlemiştir: Muâviye hilafeti zorla aldığını kabul etmiş, ancak verdiği sözleri tutacağını 

taahhüt etmiştir. Seleflerinin izinden gitmeyeceğini belirtmiş, yönetimini dünyevi 

nimetler üzerine kuracağını ifade ederek halkına iktidar nimetlerine dayalı bir sözleşme 

önermiştir. Fitne ortamının ekonomik istikrarsızlığa yol açtığını görerek halkı biata 

çağırmış ve iktisadi menfaatleri siyasi istikrarın temeli olarak sunmuştur. Siyasi ve dini 

açıdan önceki halifelerle kıyaslandığını bildiği için seleflerinin yönetim anlayışıyla aynı 

çizgide hareket edeceği yönünde bir vaatte de bulunmamış, onun yerine iyi bir yönetici 

olacağı mesajını vermiştir. Bu durum hilafete yüklenen manevi anlamı dönüştürmüş, 

yöneticilik yeteneği ön plana çıkmıştır.224 Sonuç olarak iktidarın dayandığı unsurlar 

değişmiş, muhalefete karşı şiddet, siyasi rüşvet olarak verilen makamlar, camilerde 

                                                            
222  M. Bahaüddin Varol, “Raşı̇d Halı̇feler Dönemı̇ Toplumsal Değı̇şme Üzerı̇ne Bazi Değerlendı̇rmeler”, 

İslâm San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 3, sy 6 (2005): 209. 
223  Hz. Ömer zamanında Mâhan’ın fethinde kendisiyle akdedilen Dinar’ın o dönem Müslüman toplumu 

ile Muaviye dönemi Müslüman toplumunu karşılaştırması için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, III: 22-23.  
224  Muhammed Âbid Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, çev. Vecdi Akyüz (İstanbul: Kitabevi Yay., 1997), 

464. 



41 

şairlerin yürüttüğü propaganda yöntemleri belirginleşmiştir.225 Oysa Hz. Peygamber, 

amaç uğruna ahlâki olmayan araçları reddetmiş, her şartta doğruluk ve adaleti esas 

almıştır. Onun ve Râşid Halifelerin dönemini farklı kılan da bu ahlâki yönetim anlayışı 

olmuştur. Zira amaca ulaşmak için her yolun meşru görülmesi, Nebevi yönetim anlayışla 

bağdaşmamaktadır.226 Bununla birlikte Muâviye’nin yönetimi tamamen din dışı 

görülmemelidir. Her ne kadar bazı uygulamaları eleştirilmişse de birçok tarihçi, onun 

siyasetini bütünüyle dine aykırı saymamıştır. Medine’de verdiği hutbede Kur’an ve 

Sünnet’i hiçe saydığını ifade etmemiştir. Bilakis fitneden kaçınılması çağrısı, yönetimin 

dinle bağlarını koparmadığını göstermektedir.227 Bu durum, dinin siyasetinde tamamen 

dışlanmadığını, pragmatik şekilde yorumlandığını ve İslâmi değerlere faydacı 

yaklaşıldığını ortaya koyar. Ancak bu tutumu, onu çıkar temelli siyasetle ilişkilendiren 

eleştirilere açık hale getirmiştir. Bazı yorumlarda siyaseti Makyavelizm ile 

özdeşleştirilmiş, amaca ulaşmak için her yolun meşru görüldüğü öne sürülmüştür. 228 

Fakat Muâviye’nin siyaseti sadece çıkar odaklı olarak değerlendirilmemelidir. Bu, 

dönemin toplumsal ve idari koşullarını ihmal eden eksik bir analiz olur. Nitekim yönetimi 

sırasında iktidar nimetlerinden faydalanmak isteyen yeni bir bürokratik elit ortaya çıkmış, 

bu süreçte Hristiyan kökenli Sarcunî ailesinin mali alandaki tecrübelerinden 

yararlanılmıştır.229 Bu örnek dönemin bürokratik yapısında yaşanan dönüşümün ve 

Muâviye’nin pratik idari gerekliliklere dayalı yönetim tarzının bir göstergesidir. 

Muâviye b. Ebî Süfyân’ın siyaset anlayışı, sahip olduğu yönetsel kabiliyetler ve kişisel 

özellikler çerçevesinde şekillenmiştir. Hilafeti güç kullanarak ele geçirmesi eleştirilse de 

dönemin kaynaklarında onun ehliyetli ve liyakatli bir yönetici olduğu vurgulanır. Tarihçi 

Mes‘ûdî, Muâviye’nin günlük yaşamını planlama ve devlet işlerini yürütme biçimini 

ayrıntılı şekilde aktarır.230 Bazı kaynaklar ise onun hitabeti, siyasi zekâsı, hoşgörüsü ve 

cömertliğine dikkat çeker.231 Muâviye, muhaliflerini doğrudan baskıyla değil daha çok 

                                                            
225  Vecdi Akyüz, “Emevîlerin Kuruluş Devrinde İslâm Amme Hukukunun Gelişmesi”, (Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1989), 85. 
226  Öz, “Siyasî Muhalif Modeli Olarak Hz. Muhammed”, 63. 
227  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 466. 
228  Neşşâr, Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefî fi’l-İslâm, II:230. 
229  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 11; Fahamettin Başar, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, 

ed. Kenan Seyithanoğlu, (İstanbul: Çağ Yayınları, 1992), II: 569. 
230  Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Meâdinü’l-Cevher, nşr. 

Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd (Beyrut: Daru’l- Ma’rife, 1983), II: 39. 
231  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 238; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, VIII: 121-123 . 



42 

yumuşak ve kapsayıcı yöntemlerle etkisiz hâle getirmiştir.232 Bilhassa kamu kaynaklarını 

kullanarak halkın desteğini kazanma yolunu tercih etmiş, bunu “Bir savaş bundan daha 

fazlasına mal olur” 233 sözüyle gerekçelendirmiştir. Bu anlayış, onun faydacı siyasetinin ve 

Emevî tarzı yönetimin belirgin bir göstergesi olmuştur. Görüleceği üzere Muâviye, 

muhaliflerini kazanmak adına siyasetinde öncelikle ılımlı bir politika izlemiştir. Halkla 

doğrudan iletişim kurarak talepleri dinlemiş, uzlaşma odaklı bir yaklaşım sergilemiştir. 

“İnsanlarla aramda asla koparmayacağım bir dostluk bağı vardır. Eğer onlar bu bağı gererlerse 

ben gevşetirim, gevşettiklerinde ise ben asılırım234 sözü bu yaklaşımını yansıtır. Ayrıca 

muhalefete karşı hoşgörülü bir sınır çizmiş, “Mülkümle arama girmedikçe kimin ne söylediği 

beni ilgilendirmez”235 diyerek eleştirilere açık bir tavır sergilemiş, siyasetinde muhalefete 

müdahale sınırlarını belirlemiştir. 236 

Muâviye, reel politiği esas alan bir yönetim anlayışı benimsemiştir. O, değişen şartlara 

hızla uyum sağlayarak hedeflerine ulaşmayı amaçlamıştır. Katı ve tutucu bir siyaset 

anlayışından uzak durmuş, siyasi krizleri saplantı hâline getirmeden esnek politikalarla 

aşmaya çalışmıştır. Ancak bu esnek yaklaşımı siyasetinde çelişkili uygulamalara neden 

olduğu gerekçesiyle eleştirilmiştir. Örneğin Horasan’a gönderdiği Vali Ubeydullah b. 

Ziyâd’a (ö. 67/686) adaletli olmasını tavsiye ederken237 Vali Ziyâd b. Ebih’e (ö. 53/673) 

gerektiğinde sert ve otoriter bir yönetim sergilemesini emretmesi,238 bu çelişkiye işaret 

etmektedir. Fakat Muâviye’nin siyasetteki farklı tutumları, dönemin toplumsal ve siyasi 

koşulları göz önünde bulundurulduğunda bir çelişki değil pragmatik uyum arayışı olarak 

da değerlendirilebilir. Zira ziyaretine gelen Basra heyetinden Ziyâd hakkında aldığı 

eleştirel ve olumlu bilgiler üzerine ona yazdığı mektupta tek bir yönetim tarzına bağlı 

kalınmaması gerektiğini belirtmesi, yönetimde esneklik ilkesini benimsediğini ortaya 

koymaktadır. “İktidarın sağladığı nimetlere nankörlük edenler ve bu nimetlerin ellerinden 

gitmesini isteyenler dışında herkesle anlaşabilir ve onları yönetebilirim”239 şeklindeki sözü ise 

                                                            
232  Osman Nuri Dural, “Muâvı̇ye Bı̇n Ebî Süfyân’a Yöneltı̇len Eleştı̇rı̇ler” (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2007), 56. 
233  İbn Kesîr, el-Bidâye, VIII: 13. 
234  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 9; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 28; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-

Ferîd, V: 112. 
235  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 336. 
236  Başar, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, IX: 519. 
237  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 401. 
238  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 98. 
239  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 99. 



43 

faydacı bir siyaset anlayışının ifadesidir. Bununla birlikte her yönetici gibi Muâviye de 

öncelikle gücü değil ikna ve diyalogu öncelemiş; lâkin devletin bekası söz konusu 

olduğunda siyasetin hileli yollarına başvurmaktan da çekinmemiştir. “Dilimle, Ziyâd’ın 

kılıcıyla kazandığından daha fazlasını elde ettim” sözü de bu faydacı siyasetin özeti 

niteliğindedir. Öte yandan izlediği siyaset açısından Muâviye’nin seleflerinden farklı 

olduğunu ayrıca belirtmek gerekir.240  

Muâviye’nin siyaset anlayışına dair çizilen genel çerçeve yukarıdaki gibidir. Ancak onun 

siyaset anlayışını gereği gibi ortaya koyabilmek için iktidarını koruma ve sağlamlaştırma 

sürecinde rakip ve muhalif unsurlara karşı izlediği siyasi yöntemlere de değinmek gerekir. 

Zira Muâviye, izlediği bu yöntemler sebebiyle çeşitli suçlamalara maruz kalmıştır. Bu 

yöntemlerin başında, devlet otoritesini sağlamlaştırmak amacıyla yetkin bir bürokratik 

kadro oluşturması gelir.  

Muâviye, ehliyetli ve liyakatli yöneticilere önem vererek Amr b. el-As (ö. 43/664), 

Muğîre b. Şu'be (ö. 50/670), Ziyâd b. Ebîh gibi isimleri görevlendirmiştir. Bu valiler, 

Hâricîler ve Ali taraftarlarının muhalefetini bastırarak devletin devamlılığını temin 

etmişlerdir. Kûfe Valisi Muğîre, ılımlı yaklaşımıyla muhalefete sınırlı ifade alanı 

tanımıştır. Buna karşılık Ziyâd b. Ebîh, baskıcı ve sert yönetimiyle öne çıkmıştır.241 Fakat 

Ziyâd’ın sert politikaları Muâviye’nin bilgisi dâhilindedir;242 çünkü Muâviye, onu 

bürokratik kadroya alarak sadece siyasi değil asayiş sorunlarını da çözmeyi 

hedeflemiştir.243 Muâviye, valilerinin baskıcı politikalarını çoğu zaman görmezden 

gelmiş, bu nedenle eleştirilmiştir. Özellikle Ziyâd gibi valilerin sert uygulamalarını, 

otoritesinin zedelenmesini önlemek amacıyla görmezden gelmiştir. Örneğin Ziyâd’ın 

yönetimi, İslâm'ın bilinen hükümleriyle bağdaşmayan uygulamalar içermektedir. Ziyâd, 

Basra ve Irak genelinde düzeni sağlamak için yargı sürecini hiçe sayarak doğrudan 

infazlar gerçekleştirmiş, gece yasağını ihlal eden bir bedeviyi öldürtmüş, zan üzerine 

hareket ederek suç işlemesi muhtemel görülen birçok kişiyi hapsettirmiştir.244 Ancak 

Ziyâd’ın sert yönetimi halk arasında korkuya yol açsa da kamu düzenini sağlama 

                                                            
240  Dural, “Muâvı̇ye Bı̇n Ebî Süfyân’a Yöneltı̇len Eleştı̇rı̇ler”, 117. 
241  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 99. 
242  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 98. 
243  M. Abdullatif Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî (Kahire: Dâru’s-Selâm, 2008), 109. 
244  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 172; Taberî, Târihu’t-Taberî, V: 219-220.  



44 

konusundaki başarısı bazı kesimlerce takdir edilmiştir.245 Zira Ziyâd, kamu düzenini 

sağladığı gibi kamu mallarını halkın yararına kullanmış, Basra’yı adeta bir “erzak şehri” 

hâline getirmiştir.246 Dikkat edilirse Ziyâd’ın yönetimi, Muâviye’nin siyaset anlayışıyla 

örtüşmektedir. Muâviye, halk düzeni bozmadıkça özgürlüklerini kısıtlamamış, Ziyâd da 

itaat edenlere kamu imkânlarını sunarken isyan edenleri sert biçimde cezalandırmıştır. 

Bununla birlikte Muâviye, valilerine tam yetki vermemiştir. Yönetimde kontrolü elinde 

tutmak isteyen bir halife olarak gelen şikâyetler doğrultusunda onları sorgulamış, 

gerekirse görevden almıştır. Bu bağlamda Basra Valisi Semüre b. Cündeb’in (ö. 65/680) 

görevden alınması dikkat çekici bir örnektir. Semüre, zekâtını ödediği ve namazını kıldığı 

hâlde muhalif birini öldürdüğü için halkın tepkisini çekmiş ve bu nedenle Muâviye 

tarafından görevden alınmıştır. Semüre, görevden alınmasına tepki olarak “Allah, 

Muâviye’ye lanet etsin! Eğer ona itaat ettiğim kadar Allah’a itaat etmiş olsaydım, ebediyen azap 

görmezdim” 247 diyerek onun uğruna meşruiyet dışı uygulamalara karıştığını ima etmiştir. 

Benzer şekilde Basra Valisi Abdullah b. Gaylân (ö. 55/674), Dabbeoğullarından bir kişiyi 

yargılamadan cezalandırdığı için Muâviye tarafından görevden alınmıştır. Bu olayda 

Muâviye, “Tayin ettiğim valilerime kısas uygulamam mümkün değil; ancak adamınızın diyetini 

beytü'l-mâl’dan ödeyebilirim”248 diyerek cezayı tazminatla telafi etmeyi tercih etmiş, 

valisine ise yaptırım uygulamamıştır. Bu olayda Muâviye’nin valisini görevden alması 

olumlu görünse de İslâm hukukunun gereği olan kısasın uygulanmaması siyasi bir 

tercihle açıklanmış ve bu durum ahlâki açıdan eleştirilmiştir. Zira Hz. Peygamber, en 

yakınları söz konusu olduğunda bile adaletten taviz vermemiştir.249 Öte yandan 

Muâviye’nin bazı valileri görevden alırken Ziyâd gibi sert politikalar yürüten valilere 

dokunmaması,250 siyasi tutumlarında çifte standart uyguladığı yönündeki eleştirileri 

doğurmuştur. 

Muâviye hilafetinde kendisine rakip olabilecek düzeyde tecrübeli yöneticilerin yetkilerini 

sınırlamış veya görevden almıştır. Çünkü bu kişilerin devlet yönetiminde sahip oldukları 

deneyim, düzenin sağlanması açısından avantaj olsa da iktidar hırsı gibi zaafların 

                                                            
245  Abdulkâdir Selman el-Mûâdaydî, Vâsıt fi’l Asri’l Umevî (Bağdat, y.y., 1976), 272. 
246  Taberî, Târihu’t-Taberî, V: 222. 
247  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 448. 
248  Taberî, Târihu’t-Taberî, V: 227. 
249  Buhârî, “Hudud”, 12. 
250  Mûâdaydî, Vâsıt fi’l Asri’l Umevî, 272. 



45 

doğurabileceği tehlikeler barındırmaktadır. Muâviye’nin kendi iktidara geliş süreci göz 

önüne alındığında benzer şekilde başka bir yöneticinin de yönetimi ele geçirme ihtimali 

her zaman var olmuştur.251 Muâviye, iktidarını korumak adına en yakın çevresindekileri 

bile potansiyel tehdit olarak görmüş, bu kişilerin birleşerek kendisine karşı cephe 

oluşturmalarını önlemek için kamu imkânlarını dengeli biçimde dağıtarak onları 

susturmuştur. Ayrıca aralarındaki rekabeti kışkırtarak haset duygularını artırmış, böylece 

doğabilecek birlikteliği engelleyip siyasi avantaj elde etmiştir. Bu stratejiye örnek olarak 

Mervân b. Hakem (ö. 65/685) ile Saîd b. Âs’ı (ö. 59/678) dönüşümlü olarak Medine’ye 

vali atayarak aralarındaki rekabeti körüklemesi gösterilebilir.252 Aynı şekilde Muâviye, 

muhalefetin güçlü olduğu Irak ve Horasan gibi stratejik bölgelere genellikle Taifli Sakîf 

kabilesinden valiler atarken kendi ailesi ve kabilesinden olanları gelir bakımından zayıf 

Hicaz bölgesine yönlendirmiştir.253 Böylece iktidarını dengelemek ve muhalefeti kontrol 

altında tutmak istemiştir. Ayrıca Muâviye, Hâricîlerin isyanlarını Ali taraftarlarıyla 

bastırarak muhaliflerini birbirine karşı kullanmış, bundan hem siyasi hem de askerî olarak 

faydalanmıştır.254  

Muâviye, kamu kaynaklarını müttefiklerini güçlendirmek ve muhalefeti bastırmak 

amacıyla etkin biçimde kullanmıştır.255 Muâviye’nin kamu kaynaklarını siyasi amaçlarla 

kullanması, muhalefet tarafından “dünyalık menfaatler karşılığında insanları satın almak” 256  

şeklinde değerlendirilmiştir. Bu durum, siyasetinde ahlâki sorgulamaları da beraberinde 

getirmiş, mali uygulamalarında dini hassasiyetleri ihmal etmek, kaynakları taraflı ve keyfi 

kullanmakla suçlanmasına neden olmuştur.257 Şu rivayet onun döneminde menfaatin 

siyaset ahlakını nasıl etkilediğini göstermesi açısından dikkat çekicidir. Rivayete göre 

Kûfe eşrafından etkili şahsiyetler olan Ahnef b. Kays (ö. 67/686), Câriye b. Kudâme (ö. 

64/683), el-Cevn b. Katâde el-Abşemî (ö. 75/694), el-Hutât b. Yezîd (ö. 60/680) ve Ebû 

Menâzil el-Mücâşî (ö. 63/682), Muâviye ile görüşmek için yanına gitmişlerdir. Muâviye, 

kendisine bağlılıklarını kazanmak amacıyla bu kişilerin her birine yüzer dinar hediye 

                                                            
251  Melek Gömbeyaz, “Muâviye b. Ebi Süfyân’ın Muhaliflerini Bertaraf Etme Yöntemleri”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19, sy 1 (2014): 306. 
252  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 172; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 251. 
253  Adem Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi-3 Emevîler Dönemi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015), 42. 
254  İrfan Aycan, “Emevîler Dönemi İç Siyasi Gelişmeleri (41-132/661-750)”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 39 (1999): 148. 
255  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 138. 
256  Corci Zeydan, İslâm Uygarlığı Tarihi, çev. Necdet Gök, 3. bs. (İstanbul: İletişim Yay., 2013), II: 313. 
257  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 138. 



46 

ederken Hutât b. Yezîd’e yetmiş dinar vermiştir. Dönüş yolunda kendilerine verilen 

mükâfatları karşılaştıran grup içinde kendisine yetmiş dinar verildiğini gören Hutât, bu 

durumu kabul edemeyerek geri dönmüş ve Muâviye’ye bunun sebebini sormuştur. 

Muâviye’nin Hutât’a verdiği yanıt, siyasetinde menfaatin nasıl bir araç olarak 

kullanıldığını ortaya koymaktadır: “Ben bu adamların dinlerini satın aldım, seni ise dininle 

baş başa bıraktım ve Hz. Osman hakkındaki görüşünden dolayı sana bu şekilde davrandım.” 

Bunun üzerine Hutât, “Benim de dinimi onlardan satın aldığın gibi satın al” diyerek 

Muâviye’ye karşılık vermiştir.258 Muâviye’nin muhaliflere yaptığı mali yardımlar, 

bazılarınca siyaseten onları satın alma girişimi olarak bazılarınca ümmetin maslahatı için 

yapılan dini destekleyici ve fitneyi önleyici doğru bir uygulama olarak görülmüştür.259 

Muâviye’nin bu uygulamalarına meşruiyet zemini kazandırmak için Hz. Peygamber’in 

müellefe-i kulûba yaptığı bağışlar örnek gösterilmiş, bu bağlamda halkın desteğini 

kazanmanın dini bir dayanağı olduğu ileri sürülmüştür.260 Muâviye’nin muhaliflerine 

yaptığı yardımlar bağlamında onun Ehl-i Beyt’e mali destek sağlayarak onlara karşı özel 

bir strateji izlediği görülür. Hz. Hasan’ın hilafet talebinden vazgeçmesinin ardından ona 

her yıl hediyeler göndermiş ve maaşa bağlamıştır. 261 Aynı şekilde Muâviye, Hüseyin b. 

Ali’ye (ö. 61/680), Abdullah b. Abbâs’a (ö. 68/687) ve Abdullah b. Ca’fer’e (ö. 80/699) 

de çeşitli hediyeler ve bağışlar yapmıştır.262 Fakat bu destek, hem Ehl-i Beyt’i koruma 

imajı vermek hem de onları ekonomik açıdan bağımlı hale getirerek siyasi etkilerini 

sınırlamak amacı taşımıştır. Zira Muâviye, Hz. Hasan’a, hilafeti teslim alması 

karşılığında yapmış olduğu anlaşmaya binaen borçlarının ödenmesi, Irak beytülmalinin 

gelirinin teslim edilmesi, ayrıca beş veya altı milyonluk dirhemlik bir meblağın verilmesi, 

Fars illerindeki Fesâ ve Dârabcerd şehrinin haracının her yıl kendisine bağlanması 

taahhütlerini yerine getirmeyerek sözünde durmamıştır.263 Şayet Muâviye anlaşmadaki 

sözlerini yerine getirse Ehl-i Beyt’e yardımda bulunma ihtiyacına zaten gerek 

kalmayacaktı. Öte yandan Muâviye, muhaliflerine kamu görevleri olmamasına rağmen 

mali yardımlarda bulunmuş, bu yardımlar bireylerin şahsi niteliklerinden ziyade onların 

                                                            
258  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 101. 
259  Fehmî Abdülcelîl, “el-Emevîyyûn ve’l-Fey”, Mecelletü Nedvetü’t-Târîhi’l-İslâmî 7, sy 1 (1989): 72. 
260  Ebü’l-Ferec Zeynüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdirrahmân Receb, el-İstihrâc li Ahkâmi’l-

Harâc, thk. Seyyid Abdullah Sıddîk (Beyrut: Dâru’l-Maʿrifet, 1405/1985), 25. 
261  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 68. 
262  İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belâğa, XV: 25. 
263  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 160. 



47 

kabile ve toplumsal çevrelerine nüfuz sağlamak amacıyla yapılmıştır.264 Bu strateji, 

muhalif grupların etkisini azaltmak için dolaylı bir yöntem olarak değerlendirilmiştir. Söz 

konusu yardımlar kamu hazinesinden karşılanmasına rağmen alıcılar bunları hediye 

olarak görmüş ve geri çevirmemiştir.265 Dikkat çekici olan, benzer uygulamaları yapan 

muhalif liderlerin Muâviye kadar eleştirilmemiş olmasıdır. Örneğin Abdullah b. 

Zübeyr’in (ö. 73/692) kardeşi Musab b. Zübeyr (ö. 72/691), Irak’tan getirdiği malları 

Mekke’de dağıtmıştır. 266 Bu örnekler, hem iktidarın hem muhalefetin kamu kaynaklarını 

siyasi amaçlarla kullandığını, bu davranışlarını ümmetin menfaatiyle meşrulaştırdıklarını 

göstermektedir. 

Muâviye'nin kamu mallarını kullanımındaki tercihler, siyaset ahlakı çerçevesinde önemli 

tartışmalara yol açmıştır. Şairlere yönelik cömert harcamaları bu tartışmaların 

merkezindedir. Saray meclislerinde şiire ve şairlere geniş yer ayıran Muâviye, onları 

ödüllendirmiş, hatta muhalif şairleri mali teşviklerle kendi safına çekmeye çalışmıştır.267  

“İrfanınızın çoğu şiirden oluşsun”268 diyerek bu politikayı savunmuş, gelen eleştirilere 

rağmen uygulamayı sürdürmüştür. Örneğin Ali taraftarı olan Ebû't-Tufeyl en-Kinânî'yi 

(ö. 100/718)  Şam'da ağırlamış, hediyeler sunarak gönlünü kazanmaya çalışmıştır.269 Bu 

bağlamda Emevîler, Hz. Peygamber'in Ka'b b. Züheyr'e (ö. 26/647) hırkasını hediye 

etmesi ve Hassân b. Sâbit'in (ö. 54/674)  şiir yoluyla İslâm'ı savunmasını teşvik etmesini 

dayanak göstererek bu uygulamaları meşrulaştırmaya çalışmıştır.270 Ancak bu 

referansların, siyasi bir politikanın meşrulaştırılması amacıyla araçsallaştırılması, dini 

hassasiyetlerle bağdaşmamaktadır. Dönemin genelinde lüks ve bolluk kültürü egemen 

olmuş, kamu mallarından şairlere yapılan bağışlar yalnızca Emevîlerce değil valiler, 

aristokrat kesimler ve muhaliflerce de sürdürülmüştür.271 Dolayısıyla Muâviye'nin bu 

                                                            
264  Muhammed Ferîd b. Abdirrezzâk b. Muhammed Kürd Ali, el-İslâm veʼl-Hadâratü’l-Arabiyye, 3. bs. 

(Dımeşk: y.y, 1968), II: 161. 
265  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 452. 
266  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 150. 
267  Ahmed Muhammed Havfî, Edebü’s-Siyâse fi’l-‘Asri’l-Emevî (Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1975), 232-236. 
268  Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, eş-Şir ve’ş-Şu’arâ, nşr. Ahmed 

Muhammed Şâkir (Kahire: Dârü’l-Maârif, 1958), I: 149-150. 
269  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 215.  
270  İbn Kuteybe, eş-Şir ve’ş-Şu’arâ, I: 154, 158. 
271  Hasan İbrâhim Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî ve’d-Dînî ve’s-Sekâfî ve’l-İctimâî (Kahire: Mektebetü 

Nahdati’l-Mısriyye, 1939), I: 221. 



48 

uygulaması dönemin örfi eğilimleriyle örtüşmektedir ve siyaset ahlakı açısından 

eleştiriye açıktır. 

Muâviye, Şamlı taraftarlarına maaş ve erzakta öncelik tanırken muhaliflere karşı 

ekonomik yaptırımlar uygulamıştır. Haricîlerle savaşmayan Ali taraftarlarının maaş ve 

erzaklarını kesmiş ya da geciktirmiştir.272 Bu politika, muhalefeti zayıflatmayı ve taraftar 

desteğini pekiştirmeyi amaçlamıştır. Muâviye’nin dsetekçisi Suriyelilere ekonomik 

ayrıcalık tanımasının dine ve hukuka aykırılık teşkil etmediği de öne sürülmüş, 

seleflerinin de benzer politikalar izlediği iddia edilmiştir.273 Uygulamayı meşrulaştırmak 

için Bedir Savaşı'na katılmayan Osman b. Affân ve Talha b. Ubeydullah’a (ö. 36/656) 

ganimetten pay verilmesi ile Huneyn'de müellefe-i kulûba fazla mal bağışlanması;274 

Halife Ömer’in İslâm’a ilk girenlere ve Hz. Peygamber’in akrabalarına öncelik 

tanıması275 örnek gösterilmiştir. Bu bağlamda Muâviye ve diğer Emevî halifelerinin 

iktidarlarını destekleyen Şamlıları devlete bağlılıkları ve gösterdikleri fedakârlıklar 

sebebiyle isyan eden muhaliflerden üstün tutarak kamu imkânlarından öncelikli 

faydalandırması, dönemin koşulları gereği kaçınılmaz bir uygulama olarak 

değerlendirilmiştir.276 Fakat bu uygulamanın kamu malının adil kullanımını değil de 

ayrımcılığı meşrulaştırma çabasını yansıtması nedeniyle siyasi etik açısından tartışmalı 

olduğunu belirtmek gerekir. Çünkü bu uygulama toplumsal ayrışmayı derinleştirmiş, 

Emevîler dönemi isyanlarınının temel nedenlerinden biri olmuştur. 

Muâviye'nin ganimetlerin merkeze gönderilmesini istemesi, iktidar ve servet biriktirme 

amacı taşıdığı gerekçesiyle eleştirilmiştir.277 Mûaviyenin Horasan ganimetlerinin 

ayıklanarak değerli olanlarının kendisine gönderilmesi emrine karşı çıkan komutan 

Hakem b. Amr el-Gifârî'nin (ö. 50/670) Allah'a isyan olan yerde mahlûka itaat edilmez  

diyerek ganimetleri dağıtması, hapsedilmesi ardından vefat etmesi bu eleştirileri 

güçlendirmiştir.278  Ancak bu tür olayların tekrarlanmaması, sonraki dönemlerde aynı 

                                                            
272  Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, çev. Mustafa Fayda (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay.,1987), 444. 
273  Ali Hasenî Harbutlî, Târîhu’l-Irak fî Zılli’l-Hukmi’l-Emevî (Beyrut: Dâru’l-Maârif, 1959), 417. 
274  İbn Receb, el-İstihrâc li Ahkâmi’l-Harâc, 26. 
275  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 252. 
276  Zeydan, İslâm Uygarlığı Tarihi, IV: 84-85. 
277  Ebû’l’Ala Mevdûdî, Hilâfet ve Saltanat, çev. Ali Genceli (İstanbul: Hilal Yayınları, 1972), 233-36. 
278  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 223. 



49 

uygulamanın sürmemesi ve başka örneklerin bulunmaması, bu iddiaların Muâviye’yi 

karalamaya yönelik olabileceğini düşündürmektedir.279 

Muâviye’ye yöneltilen en önemli ithamlardan biri, devlete ait toprakların iktidar ailesi ve 

destekçileri lehine haksız tahsis edilmesidir. Fedek arazisini Mervân b. Hakem’e iktâ 

etmiş, bu arazi daha sonra diğer Emevî halifelerine miras yoluyla geçmiştir.280  Ayrıca 

Harre bölgesindeki hurma bahçelerini mülkiyetine kattığı,281 ülkenin çeşitli 

bölgelerindeki savâfî (terk edilmiş) topraklara el koyarak bunları hanedan mensuplarına 

iktâ ettiği tarihçi Ya'kûbî tarafından aktarılmıştır.282 Bu ithamlara karşılık bazı kaynaklar, 

Muâviye’nin Fedek arazisini Mervân’a kira (icâre) iktası yoluyla tahsis ettiğini,283 

Şam’daki savâfî toprakların da Arap eşrafına ve bazı Kureyşlilere temlik değil kira 

yöntemiyle verildiğini belirtmiştir.284 Lehte ve aleyhte rivayetlerin çeşitliliği, kesin bir 

yargıya varmayı güçleştirse de Muâviye'nin saltanat sistemine geçişle birlikte toprak 

tasarrufu konusunda öncekilerden farklı bir yol izlediği açıktır. Hz. Peygamber ve Râşid 

Halifeler döneminde iktâ sistemi kamu yararı ve İslâm’ın yayılmasını esas alırken 

Muâviye döneminde öncelik Emevî hanedanı ve destekçilerine verilmiştir.285  Bu anlayış, 

servetin belirli zümrelerde toplanmasına ve toprakların mülkiyetinin fiilen el 

değiştirmesine neden olmuştur. Sonraki dönemlerde kiralama süresinin uzamasıyla 

birlikte bu araziler satılabilir, devredilebilir ve miras bırakılabilir hâle gelmiş; kamu 

toprakları üzerindeki tasarruflarda suistimallerin önü açılmıştır. 286   

Muâviye’nin yönetiminde dini unsurları siyasi bir araç olarak kullanması, iktidarını 

meşrulaştırma stratejisinin temelini oluşturmuştur. Daha önce belirtildiği üzere kader 

inacını referans alarak hilafetinin meşruluğunu ilahi otoritenin iradesine dayandırmaya 

                                                            
279  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 428. 
280  Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, çev. Onur Özatağ, 2. bs (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1408/1987), 231. 
281  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 277.  
282  Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kûb İshâk b. Ca‘fer b. Vehb b. Vâzıh el-Ya‘kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, thk. 

el-Mu’temid Alellah el-Abbâsî (Necef: Murtedaviyya Kütüphanesi, 1358/1939), II: 334. 
283  Ebû’l-Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bekrî el-Bağdâdî (İbnü'l-Cevzî), Sîretü ve 

Menâkıbu Ömer İbni Abdülazîzi’l-Halîfeti’z-Zâhid, thk. Seyyîd Cemîlî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1984), 136. 
284  Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşkī (İbn Asâkir), Târîhu

 Medîneti Dımeşk, thk. Sekîne eş-Şihâbî (Dımeşk: Mecmau’l-Lügati’l-ʿArabiyye, 1986), I: 595. 
285  Robert Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi (VII.–XI. Yüzyıllar), çev. İsmet Kayaoğlu (Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1981), 114. 
286  Mustafa Demirci, İslâm’ın İlk Üç Asrında Toprak Sistemi (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2003), 59, 

103. 



50 

çalışması, bu stratejinin en belirgin yönlerinden biridir.287 Hz. Peygamber’in Medine’deki 

minberini ve asasını Şam’a nakletme girişimi,288 dini sembolleri siyasi otoriteye 

dönüştürme çabasının somut örneğidir. Ancak bu girişim kamuoyunun tepkisi nedeniyle 

geri çekilmiştir.289 Aynı şekilde hac emirlerini Ümeyyeoğulları arasından seçmesi, dini 

bir uygulamanın ötesinde ailesinin itibarını artırma ve Emevîler’in dini hassasiyetlerinin 

olmadığı şeklindeki eleştirileri bertaraf etme amacı taşımaktadır.290 Muâviye’nin dini 

hükümler karşısındaki tutumu ise ciddi tartışmalara yol açmıştır. Ziyâd’ı, Hz. 

Peygamber’in “Çocuk yatak sahibine aittir, zina edene mahrumiyet vardır”291 hadisine rağmen 

kendi nesebine katması, dine aykırı bir tasarruf olarak değerlendirilmiştir. Bu mesele tarih 

boyunca tartışmalı kalmışsa da hem klasik ulema hem de modern araştırmacılar arasında 

yaygın kanaat, bu kararın dini hükümlerle çeliştiği yönündedir.292 Öte yandan bu 

hamlenin, Ziyâd gibi güçlü bir muhalifi etkisizleştirip kendi yönetimine bağlama amacı 

taşıyan stratejik bir karar olduğu da ileri sürülmüştür.293 

Muâviye’nin yönetim anlayışı, şûra ilkesinin işlevsizleştirilmesi yönündeki eleştirilerle 

karşılaşmıştır. Gerçekten de bazı kararları tek taraflı almış, bu da şûranın etkisizleştiği 

izlenimini doğurmuştur. Ancak bu uygulamalar, şûranın tamamen ortadan kaldırıldığı 

anlamına gelmemektedir. Muâviye, şûrayı önceki halifelerden farklı olarak daha dar bir 

çerçevede, kendi seçtiği kimselerle istişare etmek üzere yeniden şekillendirmiştir. Bazı 

konularda halkın temsilcilerinin görüşlerine dolaylı biçimde başvurmuş, bu temsilcilerin 

talepleri doğrultusunda valilerle ilgili idari tasarruflarda bulunmuştur.294 Oğlu Yezîd’e ve 

bazı valilere verdiği öğütler, halkın taleplerine kulak verilmesini ve kamu düzeninin 

                                                            
287  Abdulnasır Süt, “İslâm Düşüncesinde İlk Muhalifler: Ma’bed el- Cühenî ve Gaylân ed-Dımeşkî” 

(Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005), 77. 
288  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 81. 
289  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 470. 
290  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 151-152; Îsa Riyâd, en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’l Ümeviyye Devruhu 

fî Sükûti’l-Hilâfeti’l-Emevîyyeti, thk. Süheyl Zekkâr (Beyrut: Dâru Hassân, 1985), 56. 
291  Ebû’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (İbn Hacer), Fethu’l-Bârî bi Şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1407/1987), XIII: 172. 
292  Muâviye'yi bu konuda eleştirenlerle mazur görenlerin öne sürdüğü deliller için bkz. Ebû Osmân Amr      

b. Bahr el-Câhiz, Risaletü Benî Ümeyye, thk. Abdüsselâm Hârun (Kahire: Mektebetü’l-Hancî,      

1385/1965), 124; Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 135; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 214-215; İbnü’l-Esîr, 

el-     Kâmil fi’t-Târih, III: 221, 445; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 28; Muhammed Tahir 

Aşur,     İslâm Hukuk Felsefesi, çev. Vecdi Akyüz ve Mehmet Erdoğan (İstanbul: İklim Yay., 1988), 

249. 
293  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 14-16. 
294  Basra valisi Abdullah b. Amir'i azletmesi için bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 213. 



51 

sağlanmasını hedeflemiştir.295 Ona göre halkın sesine belirli ölçüde kulak vermek, 

toplumsal gerginliği azaltmanın ve isyanları önlemenin en az maliyetli yoludur. Bu 

çerçevede, Muâviye döneminde şûra ilkesi tamamen terk edilmemiş; fakat muhalefetin 

dahil edilmediği, sınırlı ve seçmeci bir yapıya bürünmüştür. Bu durum, istişarenin ruhuna 

aykırı bir biçimde uygulanmasına yol açmıştır. Sonuç olarak şûra ilkesi Muâviye 

tarafından korunmuş gibi görünse de işlevselliği kısıtlanmış, siyasi meşruiyetin sadece 

destekçi çevreler üzerinden tesis edilmeye çalışıldığı bir yapıya dönüşmüştür. 

Muâviye’nin muhalefeti etkisizleştirmek için başvurduğu yöntemlerden biri, durmuş 

fetihleri yeniden başlatarak muhalif gücü cihada yönlendirmek olmuştur. Bu strateji, dış 

başarılarla içteki adaletsizlikleri örtbas etmekle eleştirilmiştir. Eleştirilere göre Muâviye, 

fetihleri sadece muhalefeti uzaklaştırmak ve kendi iktidarını güçlendirmek için bir araç 

olarak kullanmıştır.296 Ancak bazı tarihçiler, bu politikayı dönemin karışık yapısı içinde 

zorunlu bir istikrar hamlesi olarak değerlendirir. İç savaşların yıprattığı toplumda 

fetihlerin birleştirici etkisinin göz ardı edilmemesi gerektiğini savunurlar.297  Yine de bu 

yaklaşım, Muâviye’nin fetihlerden elde ettiği güç ve kaynakları sadece destekçilerine 

tahsis etmesini ve muhalifleri dışlamasını haklı kılmaz. Bu bağlamda Muâviye, Hz. 

Peygamber’in zaferlerden iç siyasette yararlanma yöntemine benzer bir çizgi izlemiş,298 

ancak kazanımları adaletle değil ayrımcılıkla dağıtmıştır. Fetihlerde can veren 

muhaliflerin bu paydan mahrum bırakılması, siyasi etik açısından ciddi bir sorundur. Bu 

nedenle uygulama, muhalefetin sert tepkisini çekmiş ve toplumsal huzuru zedelemiştir. 

                                                            
295  Yezîd b. Muâviye'ye nasihati için bkz. "…Irak halkına dikkat et! Senden her gün bir valiyi 

azletmelerini isterlerse onu azledip onlardan uzaklaştır. Zira bir valinin azledilmesi yüz bin kılıcın 

çekilmesinden  daha hafiftir…” İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 129. 
296   Zeydan, İslâm Uygarlığı Tarihi, IV: 93.      
297  Muhammed Ahmed Hilmî, Muaâviye'ye yönelik suçlamayı şu gerekçelerle kabul etmemektedir.    

Muâviye'yi eleştirenler İslâm devletinin sadece Irak ve Horasan coğrafyasından ibaret olmadığı 

gerçeğini bütüncül bir değerlendirme yapmadan bilinçli/ bilinçsiz bir şekilde atlamaktadırlar. Bu bölge  

halkları dâhil toplumun genel kesiminin- bazı istisnalar dışında- Muâviye’nin yönetimine fitne      

ardından, gönüllü veya gönülsüz de olsa istikrar ve düzen adına bağlandıklarını veya en azından karşı 

olmadıklarını unutmaktadırlar. Muâviye döneminde fetihlere yeniden başlanmasına rağmen Ali 

taraftarlarıyla Hâricîlerin muhalefet hareketlerine devam ettikleri görmezden gelinmektedir. Şayet 

iddia ettikleri gibi Muâviye, sırf muhalefetin enerjisini boşaltmak için fetihlere giriştiyse bu isyan 

hareketlerinin nasıl açıklanacağı merak konusudur. Bu nedenle suçlamalar geçerliliği noktasında 

sıkıntılıdır. bkz. Hilmî, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî, 210-213. 
298  Cemîl Abdullah Mısrî, “el-Fütûhât beyne Devâfihâ’l-İslâmiyye ve Deâvî’l-Müsteşrikîn”, içinde 

Mecelletü el-Menhel, 50, sy 471 (Mayıs 1989): 7. 



52 

Muâviye’ye yöneltilen en ağır suçlamalardan biri, iktidar hırsıyla öldürülmesi haram olan 

kişilerin gayrimeşru yollarla ortadan kaldırılmasıdır. Abdurrahman b. Hâlid b. Velîd’in 

halk nezdindeki itibarı ve Yezîd’e rakip olma ihtimali, Muâviye’yi tedirgin etmiş, bu 

nedenle onu Humus’taki Zimmî reisine zehirlettiği iddia edilmiştir.299  Benzer şekilde 

Hasan b. Ali’nin (ö. 50/670), eşi Câ’de bt. Eş’as b. Kays aracılığıyla zehirlendiği ve bu 

planın arkasında Muâviye’nin olduğu öne sürülmektedir.300 Ancak bu iddialar, sağlam ve 

tarafsız delillerden yoksundur. İslâm hukukunda delil ve şahitlik esastır. Dolayısıyla 

isnatlar kesinlik taşımadıkça Muâviye’yi suçlu ilan etmek hukuki değildir. Bu 

rivayetlerin, iç savaş sonrası zihinsel ayrışmaların sürdüğü bir dönemde ortaya çıkmış 

olması da dikkatle değerlendirilmelidir.301 Ayrıca Muâviye’nin, liyakat sahibi valilerle 

çalıştığı bilinmektedir. Amr b. el-Âs, Muğîre b. Şû’be ve özellikle ülkenin yarısını 

yöneten Ziyâd b. Ebîhi302 gibi isimler, Abdurrahman’dan çok daha güçlü siyasi figürlerdi. 

Eğer Muâviye, güçlü yöneticileri tehdit olarak görseydi, öncelikle bu isimleri hedef 

alması beklenirdi. Hasan b. Ali’nin öldürülmesiyle ilgili rivayetlere gelince, her ne kadar 

o dönem koşullarında Muâviye’nin en güçlü siyasi rakibi olarak görülse de Hasan’ın 

halifeliği barış yoluyla devretmiş ve siyasetten uzak durmayı tercih etmiş olması, onun 

artık doğrudan bir tehdit oluşturmadığını göstermektedir. Bu nedenle Muâviye’nin onu 

sadece muhalif bir figür olduğu için öldürttüğü iddiasına temkinli yaklaşmak gerekir. 

Buna karşılık, Hucr b. Adî’nin idamı doğrudan muhalefeti bastırmaya yönelik bir örnek 

olarak daha somut ve dikkat çekicidir. Bu olay, ayrıca ele alınması gereken ciddi bir siyasi 

vaka niteliğindedir.303 

Muâviye’nin kabileler arası çekişmeleri siyasi çıkarları doğrultusunda kullandığı ve bu 

süreçte tarafsızlık ilkesini ihlal ettiği iddia edilmektedir. Rivayetlere göre onun 

döneminde Arapların güneyli (Kelbliler) ve kuzeyli (Kaysîler) kolları arasında sürekli bir 

gerilim yaşanmıştır.304  Tarihçilere göre Muâviye, Kelb kabilesine yakınlık kurmak 

                                                            
299  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 117-118; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 228. (Daha sonra kaynaklarda Urve   

b. Zübeyr’e atfedilen bir rivayette, “İbn Usâl’ın babasını öldürdüğünü öğrenen oğlu Hâlid b.     

Abdurrahman Hıms’a gitmiş ve İbn Usâl’ı öldürmüştü. Hâlid b. Abdurrahman yakalanıp Muâviye’ye     

götürüldüğünde Muâviye onu birkaç gün hapsetmiş, fakat sonra İbn Usâl’ın diyetini ödeterek serbest 

bırakmıştı” şeklinde bilgiye yer vrilmektedir.  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, III: 395. 
300  Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî el-İsfahânî, Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn, 

thk. Seyyid Muhammed Sakr (Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî, 1407/1987), 42.  
301  Şefaettin Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi (Ankara: Fecr Yayınları, 2021), 307. 
302  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 76. 
303  "Hucr b. Adî'nin Muhalefeti" adlı başlığa bkz.   
304  Henri Lammens, “Muâviye”, içinde İslâm Ansiklopedisi c. 8 (İstanbul: MEB Yayınları, 1979.), 441. 



53 

amacıyla Kelbli eşi Meysûn bt. Bahdel ile evlenmiş, maaş dağıtımında Yemenli 

kabilelere öncelik tanımış, Kayslıları ise geri planda bırakmıştır.305 İsfahânî’ye göre 

Muâviye başlangıçta sadece Yemenîlere maaş vermiş, Adnânîlerin zayıflamasıyla birlikte 

bu politikayı değiştirerek Kayslılardan dört bin kişiyi maaş sisteme yeniden dâhil 

etmiştir.306 Ancak bu örnekler incelendiğinde, Muâviye’nin Kelbli eşiyle evliliğinin 

tarafgirlikten çok kuzeyli bir Emevî olarak kabileler arası dengeyi sağlama amacı taşıdığı 

anlaşılır.307 İsfahânî’nin rivayeti tutarsızdır; zira maaş divanı Hz. Ömer döneminde 

kurulmuş olup Kayslıların bu sistemden gelen kazanılmış hakları vardır.308  Üstelik 

Muâviye’nin Kayslılara yönelik maaş kesintisinin gerekçesi açık değildir. Hz. Ali’ye 

karşı savaşta destek aldığı bu kabileyi tamamen dışlaması siyaseten tutarsız 

görünmektedir. Nitekim Büsr b. Ertât el-Âmirî ve Abdullah b. Kays el-Câsî gibi Kayslı 

komutanların ordu ve donanmadaki etkin rolleri, bu iddiayı zayıflatmaktadır.309 Bu 

durumda İsfahânî’nin Kayslıların tamamen dışlandığına dair rivayeti temelsiz 

kalmaktadır. Muâviye, asabiyetin olumsuz sonuçlarını bilen bir lider olarak kabileler 

arasında sert ayrımlar yapmamış, Hz. Ömer’in denge siyasetini benimsemeye çalışmış, 

Hz. Osman gibi yönetimi tamamen Emevîlerle doldurmaktan kaçınmıştır.310 Ancak 

Muâviye’nin Ümeyyeoğullarını yönetimde geri planda tutması onların devletle bağını 

zayıflatmış, Yezîd’i veliaht ilan etmesi ise Süfyânîler ile diğer Emevî kolları arasındaki 

gerilimi derinleştirmiştir.311 Sonuç olarak Muâviye’nin belirli bir kabileye ayrıcalık 

tanımaktan ziyade asabiyeti kendi siyasi çıkarları doğrultusunda sınırlı biçimde 

kullandığı söylenebilir. Onun için Arap asabiyeti, hem Arapların yönetimdeki ayrıcalığını 

sürdürme hem de bu ayrıcalığı Emevî hanedanının iktidar hedefleri için araçsallaştırma 

anlamı taşımıştır. 312 

Muâviye’ye ve genel olarak Emevî yönetimine yöneltilen eleştirilerden biri, sarayda 

uygulanan protokoller ve lüks yaşam nedeniyle halktan kopuk bir yönetim tarzı 

                                                            
305  Abdülemir Hüseyin Deksen, el-Hilâfetü’l-Emevîyye, 1. bs. (Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, 

1977), 143-44. 
306  Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî el-İsfahânî, Kitâbu’l-Eğânî, thk. 

İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1429/2008), XV: 149. 
307  Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 189. 
308  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, III: 295-296. 
309  Taberî, Târihu’t-Taberî, IV: 260-261. 
310  Dural, “Muâvı̇ye Bı̇n Ebî Süfyân’a Yöneltı̇len Eleştı̇rı̇ler”, 41. 
311  Muhammed Tayyib Neccâr, ed-Devletü’l-Emevîyye fi’ş-Şark beyne Avâmili’l-Binâ ve Meâvili’l-Fenâ 

(Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1962), 20. 
312  Süheyl Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, çev. Mücahit Yüksel, 2. bs (İstanbul: Hikmetevi Yay., 2019), 25. 



54 

sergilemeleridir. Lüks ve gösteriş içindeki yaşam tarzları doğrudan haram sayılmasa da 

dünyevileşmeyi teşvik ettiği ve uhrevi değerleri gölgelediği gerekçesiyle eleştirilmiştir. 

Bu yargılar, Muâviye ve Emevîlerin yaşam biçimlerinin sade ve takvalı sahabe nesliyle 

kıyaslanmasına dayanmaktadır.313 Muâviye’nin protokol uygulamalarını savunanlar, bu 

tutumu devletin kurumsallaşması ve güvenliği için gerekli görürken314  eleştirenler, onu 

halktan uzaklaşmakla suçlamış ve Râşid Halifeler dönemindeki doğrudan iletişim 

anlayışını hatırlatmıştır. Özellikle Muâviye’nin Bizans etkisindeki şatafatlı yönetim tarzı, 

saray törenleri, lüks kıyafetleri ve ihtişamlı karşılamaları bu eleştirilerin odağında yer 

almıştır.315 Hz. Ömer’in “Arabın Kisrâsı”316 nitelemesi bu anlayışı eleştiren duruşun bir 

göstergesidir. Bununla birlikte Muâviye, farklı bir yönetim anlayışı benimsediğini açıkça 

ilan etmiş, halkla bağını koparmadığını vurgulamış ve şikâyetlere kulak verdiğini ifade 

etmiştir.317  Buna rağmen Emevî sarayındaki lüks, siyasi hiyerarşi ve otorite algısı 

özellikle ulema sınıfı tarafından hoş karşılanmamıştır. Ulema, yöneticilerden siyasi 

sorumluluk, dini adalet ve geleneksel değerlere bağlılık beklemiş, bu beklenti 

karşılanmayınca toplumda dini rehberlik beklentisi daha çok ulemaya yönelmiştir.318 Asıl 

kırılma ise hilafetten saltanata geçişle başlamıştır. Halifeliğin veliaht yoluyla 

devredilmesi, zamanla halifeliğin siyasi yönünü ön plana çıkararak dini yönünün arka 

planda kalmasına neden olmuş, bu durum mevcut siyasi koşullarda halifede bulunması 

gereken niteliklerin tartışılmasını beraberinde getirmiştir.319 Bu dönüşüm halkın halifeye 

bakışını değiştirmiş, siyasi bir lider olarak görülmesine neden olmuştur. Muâviye sonrası 

dönemde bu bağ daha da zayıflamış, Emevî yöneticilerinin dini değerlerden uzaklaştığı 

algısı giderek güçlenmiştir. 320 

Muâviye’ye yöneltilen en temel eleştiri, hilafeti saltanata dönüştürerek yönetimi Emevî 

ailesinin mülkü haline getirmesidir. Bu değişim, yalnızca siyasi bir yönelim değil aynı 

                                                            
313  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 167. 
314  İbn Haldûn, Mukaddime, 667-668. 
315  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 531. 
316  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 155. 
317  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 28; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, V: 112. 
318  M. Ira Lapidus, “İlk Dönem İslâm Toplumlarında Kurumsallaşma”, çev. Ahmet Çakin, İnönü 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 1 (1) (2010): 309. 
319  Ayhan Bıçak, Türk Düşüncesi I: Kökenler (İstanbul: Dergah Yayınları, 2009), 234. 
320  Muhibul Han, Ortaçağ İslâm Siyasetinde Devlete Karşı Ayaklanma Teorileri, ed. Kazım Güleçyüz 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 1995), 157. 



55 

zamanda İslâm toplumunda köklü bir yönetim değişikliğidir.321 “Ben hükümdarların ilki, 

halifelerin sonuncusuyum” 322 sözüyle Muâviye, bu dönüşümün farkında olduğunu açıkça 

ortaya koymuştur. Oğlu Yezîd’e veliahtlık biatini almasıyla birlikte bu dönüşümü fiilen 

uygulamaya koymuş, böylece halifelik makamı bir ailenin tasarrufuna bırakılmıştır. Bu 

durum toplumda ciddi rahatsızlığa yol açmış ve özellikle diğer siyasi grupların iktidar 

umutlarını ortadan kaldırması nedeniyle güçlü bir muhalefeti beraberinde getirmiştir. 323 

Muâviye’nin hilafeti aile yönetimine dönüştürme girişiminin doğurduğu siyasi tepkilerin 

tam olarak anlaşılabilmesi için Muâviye’nin bu tercihe yönelmesinde etkili olan dönemin 

şartlarını ve veliahtlık fikrinin nasıl doğduğunu analiz etmek gerekir. Bu mesele sadece 

Muâviye’nin kararı değil aynı zamanda iktidarla muhalefetin çıkar çatışmasının 

merkezidir. Bir görüşe göre Muâviye, ümmetin yeniden fitneye sürüklenmesini önlemek 

adına bu tercihi yapmış, diğer görüşe göre ise asıl amacı iktidarı Emevî ailesinin elinde 

tutmak ve bunu meşrulaştırmak için fitne söylemini araçsallaştırmaktır. Kaynaklar her iki 

görüşü de destekleyen unsurlar içerdiğinden dönemin siyaset anlayışını bütüncül 

değerlendirmek gerekir. 

Kur’an’da devlet başkanının nasıl belirleneceğine dair açık bir hüküm konulmamış, Hz. 

Peygamber de halef tayin etmeden bu yetkiyi ümmete bırakmıştır.324 Râşid Halifeler farklı 

yöntemlerle seçilmiş; ancak ortak bir model oluşmamıştır.325 Bu belirsizlik ve geçmişte 

yaşanan sorunlar, Muâviye’yi kendi sonrasında doğabilecek krizi öngörmeye zorlamıştır. 

Zira onun dönemi, görünürde birlik sağlansa da çatışma ihtimallerini barındıran kırılgan 

bir siyasi zemin üzerindedir.326 Bu doğrultuda Muâviye, oğlunu veliaht tayin kararını 

rastgele almamış, “ehl-i hal ve’l-akd” kavramını yeni koşullara göre yorumlamış ve kendi 

kontrolündeki bu yapının onayıyla Yezîd’i belirlemiştir. İbn Haldûn, “Muâviye'yi Yezîd'i 

vasiyet etmeye yönelten asıl sebep, toplumda gözettiği maslahat ve bunun ehlü'l-hal ve'l-akd 

meclisindekilerin arzularına uygun olmasıydı. Çünkü o dönemde ehlü'l-hal ve'l-akd meclisi 

                                                            
321  Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed el-Makrîzî, 

en-Nizâ ve’t-Tehâsüm Fîmâ Beyne Benî Umeyye ve Benî Hâşîm, thk. Hüseyin Mûnis (Kahire: 

Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1419/1998), 56. 
322  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 232; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 135. 
323  Sâlim, Tarihu’d-Devleti’l-Arabiyye, 615. 
324  Hüseyin Tekin Gökmenoğlu, “İslâm Kamu Hukuku ve Siyasi Düşüncesinde Veliahd Tayini ve İstihlaf 

(Kaynak ve Tarihi Süreç Eleştirisi )”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 7 (1997): 246. 
325  Albert Hourani, Arap Halkları Tarihi, çev. Yavuz Alagon (İstanbul: İletişim Yayınları, 2013), 49. 
326  Mustafa Sarıbıyık, “İslâm Siyaset Düşüncesinde Hilafet Kurumunun Aşılamayan Sorunları Üzerine 

Bazı Mülahazalar”, Şarkiyat Mecmuası, sy 23 (2013): 171. 



56 

Emevîlerden oluşmaktaydı. Emevîler, Kureyş'in ve bütün Müslümanların (asabiyet yönünden) en 

güçlüleriydiler. Dolayısıyla başkasının halifeliğine razı olmazlardı”327 sözüyle Muâviye’nin 

kararını maslahatı gözeterek ve Emevîlerin gücünü dikkate alarak aldığını belirtir. Ancak 

bu noktada Muâviye’nin üstün siyasi pozisyonunu meşruiyet aracı olarak kullandığı, 

sadece Emevîlerden oluşan bir yapının halkın tüm kesimlerini temsil edemeyeceği açıktır. 

Ayrıca Muâviye, Ebû Bekir’in Ömer’i halife tayin etmesini örnek gösterse328 de bu kıyas 

doğru değildir. Çünkü Ömer, Ebû Bekir’in istişareleri sonucunda ve herhangi bir 

zorlamaya maruz kalmadan Medine halkının onayıyla halife olmuştur.329 Üstelik Ömer, 

Ebû Bekir’in akrabası da değildir.330 Fakat Muâviye’nin hilafetinin son dönemine 

gelindiğinde, sahabe kuşağının büyük ölçüde vefat etmiş olması ve Hz. Ömer’in 

oluşturduğu şûra sistemine dahil olan isimlerin kalmamış olması, halife belirleme 

sürecinde ciddi bir boşluk doğurmuştur. Bu durum, ehl-i hal ve’l-akd kavramının içerik 

ve temsil bakımından değişmesine yol açmış, toplumsal meşruiyeti sağlayacak bir seçim 

zemini büyük ölçüde ortadan kalkmıştır. Yezîd dışında dikkat çeken adaylar arasında 

Abdullah b. Ömer (ö. 73/693), Hüseyin b. Ali (ö. 61/680) ve Abdullah b. Zübeyr (ö. 

73/692) gibi isimler yer almasına rağmen bu şahsiyetler arasında bir uzlaşı oluşmamış, 

her biri diğerine üstünlüğü kabul etmemiş ve toplumsal zemin başka bir isimde 

birleşememiştir.331 Bu çok başlılık, güçlü bir adayın ortaya çıkmasını engellemiş ve siyasi 

dengeyi belirleyen kabile asabiyetleriyle birlikte süreci daha da karmaşık hale getirmiştir. 

Böyle bir ortamda yapılacak bir seçim, yeni çatışmalara ve toplumsal bölünmelere kapı 

aralayacaktı. Özellikle fitne dönemini henüz geride bırakmış bir toplum için bu risk 

oldukça büyüktü. Bu siyasi karışıklık karşısında, Şam halkı Muâviye döneminde elde 

ettikleri siyasi ve ekonomik ayrıcalıkları koruma refleksiyle hareket etmiş,332 Emevîler de 

iktidarın devamı için mücadeleye hazır olduklarını ortaya koymuştur.333 Muâviye de bu 

tabloyu göz önünde bulundurarak “Benim ve onların evlatlarından başka seçenek kalmadı. 

                                                            
327  İbn Haldûn, Mukaddime, 296. 
328  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 153. 
329  Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-Me’arif, thk. Servet Ukkâşe, 2. Baskı 

(Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1412/1992), 182. 
330  Mehmet Ali Kapar, İslâm’ın İlk Döneminde Bey’at ve Seçim Sistemleri (İstanbul: Beyan Yayınları, 

1998), 136. 
331  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 304. 
332  Yusuf Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye ve’l-Ahdâsilleti Sebekathâ ve Mehhedet lehâ İbtidâ min Fitneti 

Osman, 2. Baskı (Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1982), 161. 
333  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, II: 253; İbn Kesîr, el-Bidâye, VIII: 79; İbn Haldûn, Mukaddime, 604. 



57 

Oğlum bana onların evlatlarından daha sevimlidir”334 diyerek Yezîd’i tercih ettiğini açıkça 

ifade etmiştir. Yezîd’in veliahtlığına ilişkin yaptığı istişarelerde Muâviye, bilhassa Şam 

halkının hilafetin kendi ellerinde kalması konusundaki ısrarına tanıklık etmiştir. Bu 

tutum, Medine’nin önde gelenlerinin biate yanaşmaması karşısında daha da 

belirginleşmiş, Şamlılar “Allah’a yemin olsun ki, insanların gözü önünde ona biat etmedikleri 

sürece buna razı olmayacağız, yoksa boyunlarını vururuz” 335  diyerek açık bir baskı ve tehdit 

dili kullanmışlardır. 

Veliahtlık düşüncesinin sosyolojik boyutuna bakıldığında ise hilafetin babadan oğula 

geçmesi Hicaz için yabancı bir uygulama iken Bizans idaresine alışkın Şam halkı ve 

Sâsânî etkisindeki Iraklılar için daha kabul edilebilirdi.336 Iraklıların Ehl-i Beyt’e olan 

bağlılığı, onların Hz. Hasan’a vasiyetsiz biat etmelerinde de kendini göstermiştir.337 

Dolayısıyla Yezîd’e yönelik itirazlar, siyasi ve toplumsal gerekçelere dayanmaktadır. 338  

Bu nedenle fitne endişesiyle başka bir aday etrafında uzlaşılamayacağı düşüncesi, 

Muâviye’nin kararını savunmak için kullanılmıştır. Ancak bu savunma, o dönemde yeterli 

nitelikte başka adayların bulunduğu gerçeğini görmezden gelmektedir. Oysa o sırada 

istişare yoluyla bir uzlaşı sağlanabilecekken hem iktidarın hem de muhalefetin siyasi 

hırsları, bu imkânı ortadan kaldırmıştır. 

Muâviye’nin Yezîd’i veliaht tayin etme süreci, yalnızca siyasi bir tercih değil aynı 

zamanda siyaset ahlakı ve muhalefetle ilişkiler bakımından da tartışmalı bir dönemeçtir. 

Veliahtlık düşüncesinin ortaya çıkışıyla ilgili kaynaklarda iki temel görüş öne çıkar. 

Birinci görüşe göre bu fikir ilk kez Muğîre b. Şu‘be tarafından ortaya atılmıştır. 

Rivayetlere göre Muğîre, Kûfe valiliğinden azledileceğini öğrenince siyasi geleceğini 

güvence altına almak amacıyla Şam’a gitmiş, Yezîd’le görüşerek ona veliahtlık fikrini 

aşılamış, ardından Muâviye’ye ümmetin fitneye sürüklenmesini önlemek amacıyla bu 

öneriyi sunmuştur. Karşılığında da valilik görevini korumuştur.339 Tarihçi Ya‘kûbî’nin 

                                                            
334  Ebû Muhammed Ahmed b. A‘sem el-Kûfî el-Ahbârî, Kitâbü'l-Fütûh, thk. Ali Şîrî (Beyrut: Dâru’l-

Edvâ, 1411/1991), IV: 229. 
335  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 197; İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-Kavâsım, 42. 
336  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, I: 447-48. 
337  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 146-147. 
338  İbrâhim Şuût, Ebâtî'l-Yecibü en Tümhâ mine’t-Târîh (Cidde: Dâru’ş-Şurûk, 1989), 234-35; Erol 

Efiloğlu, “Emevîlerin Dini Siyaseti” (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2019), 59. 
339  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 186-187; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 302. 



58 

aktardığına göre Muğîre, bu öneriyi kabul ettirdikten sonra Muâviye’nin kâtibine, “Öyle 

bir iş ortaya attım ki, onu kandan başkası temizlemez”340 demiştir. Bu ifade, onun bu fikrin 

ileride ciddi siyasi krizlere yol açabileceğinin farkında olduğunu gösterir.341 Akkâd da 

Muğîre’nin bu hamleyi ya valiliğini korumak ya da Muâviye ile Yezîd arasında ihtilaf 

çıkararak intikam almak amacıyla yaptığı yorumunu yapar.342 Buna karşılık bazı 

araştırmacılar, Muğîre gibi tecrübeli bir siyasetçinin bu aşamada böyle bir girişimde 

bulunmasını mantıklı görmemekte, Muâviye’nin de bu oyunu fark edemeyecek kadar saf 

olmasını gerçekçi bulmamaktadırlar.343 Fakat Muğîre’nin Kûfe’ye döndükten sonra ileri 

gelenleri para ve mal ile Yezîd’in lehine etkilemeye çalıştığı; ancak başarılı olamayınca 

bir heyeti mali teşviklerle Şam’a gönderdiği rivayet edilmektedir. Buna göre heyettekiler, 

Muâviye’ye Yezîd’in veliahtlığına destek verdiklerini belirtmiş; ancak Muâviye’nin 

sorularına verdikleri çelişkili cevaplar nedeniyle asıl fikir sahibinin Muğîre olduğu 

anlaşılmıştır. Bunun üzerine Muâviye, heyetin lideri Musa b. Muğire’ye, “Baban bu 

adamların dinini kaça satın aldı?” diye sormuş, o da “Otuz bin dirhem veya dört yüz dinara” 

şeklinde yanıt vermiştir. Muâviye ise “Dinlerini bir hayli ucuza satmışlar” diyerek 

insanların henüz böyle bir değişime hazır olmadığını anlamış ve süreci aceleye 

getirmemeleri konusunda onalrı uyarmıştır.344 Eğer bu rivayetler doğruysa Muğîre’nin 

niyetinin ümmetin maslahatını değil kendi makamını güvence altına almak olduğunu 

göstermektedir. Nitekim idari görevlerle ilgili bir soruya verdiği “Posta ile gelen ve 

ölümden beter olan azledilme korkusu”345 cevabı, bu tutumunu açıklar. Batılı araştırmacıların 

onu, “insafsız, şöhret düşkünü, ahdine güvenilmeyen fırsatçı”,346 “daima yalan söyleyen 

emirliğinin sonuna kadar çaldıklarından zevk ile faydalanan”347 biri olarak tasvir etmeleri bu 

bakışı desteklese de Hucr b. Adî hadisesinde “Muâviye için ahiretimi yakamam”348  diyerek 

siyasi baskılara karşı ahlâki bir çizgide durduğunu göstermesi, onun tümüyle menfaatçi 

bir karakter olmadığını da düşündürmektedir. İkinci görüşe göre ise veliahtlık fikri 

                                                            
340  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 220. 
341  Henri Lammens, “Muğira b. Şu’ba”, içinde İslâm Ansiklopedisi c. 8 (İstanbul: MEB Yay., 1979), 451. 
342  Abbas Mahmud Akkâd, Muâviye b. Ebî Süfyân fi’l-Mîzân (Kahire: Dâru’l-Hilâl, 1993), 31. 
343  Vecdi Akyüz, Hilafetin Saltanata Dönüşmesi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1992), 154. 
344  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 303; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 505. 
345  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 78. 
346  Carl Brockelmann, İslâm Milletleri ve Devletleri Tarihi, çev. Neşet Çağatay (Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1964), 29, 65. 
347  Julius Wellhausen, Târîhu’d-Devleti’l-Arabiyye, çev. Muhammed Abdülhâdî (Kahire: Lecnetu’t-

Te’lîf ve’n-Neşr, 1958), 111. 
348  Taberi, Tarihu’t- Taberi, V/255; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 91. 



59 

doğrudan Muâviye’ye aittir.349 Bu görüşü savunanlara göre Muâviye, zaten hilafetin kendi 

soyunda kalmasını istemekteydi. Muğîre’nin önerisi ise bu düşüncenin pratiğe 

aktarılmasına vesile olmuştur.350  Bu bağlamda Muâviye’nin, “ümmetin fitneye 

sürüklenmesini önleme” söylemi kamuoyuna yönelik bir meşrulaştırma aracı olarak 

değerlendirilmelidir.351 Gerçekte ise asıl amaç, iktidarın Emevî hanedanı içinde kalmasını 

sağlamak olmuştur. Dolayısıyla Muâviye’nin Yezîd için biat alma sürecinde muhalefete 

karşı izlediği yöntemler, siyaset ahlakı bakımından dikkatle değerlendirilmelidir. 

Muâviye, Yezîd’e biat toplama sürecinde karşılaştığı muhalefeti iki stratejiyle aşmaya 

çalışmıştır. İlk olarak Yezîd’in toplum nezdindeki imajını güçlendirmeye çalışmıştır. Bu 

bağlamda onun eğlenceye, içkiye ve avcılığa düşkün olduğu yönündeki iddialar, hilafete 

layık olmadığı algısını güçlendirdiğinden352 Muâviye bu durumu düzeltmek için Yezîd’i 

İstanbul seferine katılmaya teşvik etmiş,353 hac emiri olarak görevlendirmiştir.354  Böylece 

ona toplum içinde saygınlık kazandırmaya çalışmıştır.355 İkinci ise kamuoyunu 

hazırlamak için zamanlamayı ustaca kullanmasıdır. Bu süreçte Yezîd’in hilafete uygun 

bir aday olduğu fikrini her ortamda işlemeye devam etmiş,356 siyasi baskı ve diplomatik 

manevralarla süreci lehine çevirmeye çalışmıştır. Bu stratejik zemini güçlendirmek adına 

Muâviye, öncelikle bürokrat desteğini almayı amaçlamış; lâkin Vali Ziyâd b. Ebîh'in 

muhalefeti nedeniyle onun vefatına kadar süreci ertelemiştir.357 Muâviye’nin Yezîd’in 

veliahtlığını Ziyâd b. Ebîh hayatta iken resmileştirmemesi, siyasi dengeleri gözeten 

stratejik bir tercihtir. Ziyâd’ın sahip olduğu nüfuz ve doğu eyaletlerindeki etkisi göz 

önünde bulundurulduğunda onun desteği olmaksızın böyle bir girişimin ciddi muhalefet 

doğurabileceği anlaşılmaktadır. Ziyâd’ın bu sürece karşı mesafeli duruşunun arkasında 

                                                            
349  Abdülmün’im Mâcid, Târîhu’s-Siyâsî li’d-Devleti’l-Arabiyye (Kahire: Mektebetü’l-Enclu’l-

Mısriyye, 1957), II: 62. 
350  İbrâhim Sarıçam, İslâm Öncesinden Abasilere Kadar Emevî-Hâşimî İlişkileri (Ankara: TDV 

Yayınları, 1997), 301. 
351  Adnan Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi (İstanbul: Beyan Yay., 2014), 121.            
352  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 224. 
353  Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî, et-Târîh, thk. Ekrem Ziya Umerî, 1. baskı 

(Necef: Dâru’l-Kalem, 1387/1967), 159; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 421. 
354  Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdûs b. Abdillâh el-Cehşiyârî. Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, 

thk.Mustafa es-Sekkâ ve İbrâhim el-Ebyârî (Kahire: Mektebetü’l-Halebî, 1357/1938), 27-28; Tâhâ 

Hüseyin, el-Fitnetü’l-Kübrâ (Mısır: Dâru’l-Maârif, 1953), 103; Hüseyin Atvan, er-Rivâyetü’t-

Târîhiyye fî Bilâdi’ş-Şâm fî ʿAsri’l-Emeviyye (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1986), 63. 
355  İrfan Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2014), 202. 
356  Ünal Kılıç, Tartışmaların Odağındaki Halife Yezîd (İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 2013), 27, 53. 
357  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 506. 



60 

ise iki temel etken bulunmaktadır. İlki, mevcut yetki ve nüfuzunu Yezîd’in yönetimi 

altında kaybetme ihtimalidir. Bu durum onun siyasi geleceğine dair duyduğu kaygının bir 

yansımasıdır. İkincisi ise kişisel siyasi emelleridir. Muâviye’ye yazdığı bir mektupta 

Irak’ı onun adına kontrol altına aldığını belirtmiş; ancak diğer bölgeler için kendisine bir 

yetki tanınmadığını ima ederek Hicaz valiliğini talep etmiştir.358 Bu talebe karşı 

Muâviye’nin sessiz kalması, aralarındaki siyasi rekabetin boyutunu ortaya koymaktadır. 

Nitekim Ya‘kûbî’nin aktardığına göre Ziyâd’ın Yezîd’e biat etmeyi reddetmesi üzerine 

Muâviye’nin “Biri Ziyâd’a benden sonra emir olacağını söylemiş olmalı”359 şeklindeki ifadesi, 

onun bağımsız iktidar arzusu taşıdığı yönündeki algıyı pekiştirmektedir. Bu gelişmeler, 

halef tayini sürecinin yalnızca bir yönetim tercihi değil aynı zamanda güç ilişkilerinin ve 

siyasi hesapların yoğun biçimde etkili olduğu bir zemin olduğunu göstermektedir. 

Muâviye, halk desteğini sağlama amacıyla valilere heyetler gönderilmesini önererek 

kendisini istişare zemininde konumlandırmış; ancak bu süreci, halkın görüşlerini 

yönlendirme aracı olarak kullanmış ve danışma mekanizmasını siyasi bir manipülasyon 

alanına dönüştürmüştür. Örneğin Şam’daki konuşmasında İslâm’ın emirleri vurgulanmış, 

ardından Dahhâk b. Kays (ö. 64/684) aracılığıyla “fitne çıkacağı” tehdidi kullanılarak 

Yezîd’e biat zorunluluğu imâ edilmiştir.360 Muâviye, yürüttüğü siyasi manipülasyonlarla 

halk temsilcilerine Yezîd’e biat etmemenin fitneye sebep olacağı fikrini sistemli biçimde 

empoze etmiş, bu yolla alternatif adaylara yönelimin önünü kesmiştir. Halife seçimi gibi 

toplumsal ve siyasi meşruiyet açısından son derece kritik bir konuda, halkın yöneticilerini 

belirleme sürecindeki özgür iradesine müdahale edilmesi, siyaset ahlakı bakımından ciddi 

bir sorun teşkil etmektedir. Bu yaklaşım, olguların kamuoyu nezdinde serbest tartışma 

ortamında değerlendirilmesini engelleyerek gerçekliğin yerine algının ikame edilmesine 

neden olmuştur. Böylece halk iradesi gölgelenmiş, siyasi bir olgu algı yönetimi yoluyla 

kaçınılmaz ve meşru bir zorunluluk olarak sunulmuştur. Bu bağlamda Muâviye’nin 

Abdullah b. Ömer’e “Benden sonra halkın başıboş koyunlar gibi yöneticisiz kalmasından 

korktuğum için Yezîd’i veliaht tayin ettim”361 sözü oldukça anlamlıdır. Zira bu ifadesi izlediği 

stratejinin hem iç manipülasyon hem de psikolojik yönlendirme yönünü ortaya 

koymaktadır. Fakat bu yöntem beklenen etkiyi tam olarak yaratmamıştır. Kamuoyunda 

                                                            
358  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 110. 
359  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, I: 498. 
360  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 189-191; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 507-508. 
361  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 304. 



61 

fitne korkusu yaygın kabul görmemiş, aksine sonraki dönemde tahta geçişteki rekabetleri 

ve muhalif hareketleri artmıştır. Böylelikle Muâviye’nin bu stratejik imaj çalışmalarının 

sınırlı etkisi ortaya çıkmıştır.362   

Muâviye, Yezîd’e biat alabilmek için maddiyatı da etkin bir biçimde kullanmıştır. Bu 

süreçte kabile temsilcilerine mâli teşvikler sunulması, muhalefetin “oy eşittir para” 

anlayışına karşı ciddi itirazlara yol açmıştır.363 Bunun çarpıcı örneklerinden biri Yezîd’e 

biat etmeyen Abdurrahman b. Ebû Bekr (ö. 53/673) ve Abdullah b. Ömer’e (ö. 73/693) 

yüz bin dirhem teklif edilmesine rağmen reddetmiş olmalarıdır.364 Bu tavır, muhalefetin 

ilkeli duruşunu göstermektedir. Bu örnekler Muâviye’nin siyasi hayatı boyunca 

muhalefeti bastırmak için maddiyatı etkin bir yöntem olarak kullandığını ortaya 

koymaktadır. Nitekim bu yöntemi kullanırken izlediği siyaset ahlakını özetleyen şu 

meşhur sözü oldukça manidardır. “Paranın iş gördüğü yerde söze, sözün iş gördüğü yerde 

kırbaca, kırbacın iş gördüğü yerde ise kılıca gerek kalmaz. Son çare olarak kılıca başvurulur.”365 

Bunun yanı sıra Muâviye’nin muhalif liderler Hüseyin b. Ali (ö. 61/680), Abdullah b. 

Zübeyr (ö. 73/692), Abdurrahman b. Ebî Bekr ve Abdullah b. Ömer’e, Yezîd’in onlara 

muhalefet etmeyeceği garantisini sunarak işbirliği teklif etmesi, siyaseti bir denge ve 

çıkar ilişkisine indirgediğini göstermektedir. Ancak bu liderlerin teklife sıcak 

bakmamalarına rağmen kabu etmekle reddetmek arasında stratejik sessizlik halinde 

beliren tavırları hem halk nezdindeki duruşlarını koruma hem de Muâviye’nin olası 

ithamlarını önleme çabası olarak okunmalıdır. 366 Baskı unsuru ise sürecin başka bir 

boyutunu teşkil etmektedir. Özellikle Ahnef b. Kays’ın “Doğruyu söylesek sizden, yalan 

söylesek Allah’tan korkarız”367 sözleri, ifade özgürlüğünün sınırlandığı bir atmosferi gözler 

önüne sermektedir. Ahnef’in sözlerine Şamlıların “Kılıçlarımız Iraklıların üzerine iner”368 

şeklinde tehditkâr bir karşılık vermesi, siyasette korku ikliminin nasıl 

işlevselleştirildiğine işaret eder. Ahnef’in Muâviye’ye karşı zaman zaman sert bir tutum 

sergilediği de rivayet edilir. Onun biate zorlanmaları halinde karşılık vereceklerini 

                                                            
362  Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân, 205. 
363  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 507-508. 
364  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 138. 
365  Ya’kûbî, Tarihu'l-Ya’kûbî,, I: 238; İbn Abdirabbih, el-Ikdü'l-Ferîd, I: 25. 
366  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 216-217; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 511. 
367  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, IX: 94. 
368  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 56. 



62 

belirterek tehditte bulunduğu da aktarılır.369 Benzer şekilde Muâviye’nin Hicazlı muhalif 

liderler Hüseyin b. Ali, Abdullah b. Zübeyr ve Abdullah b. Ömer’e de Yezîd’e biat için 

baskı yaptığı; hatta Mekke’de yaptığı konuşmasında onlarda öldürülme tehdidi ile zorla 

biat aldığı nakledilmektedir.370 Fakat kimi kaynak bu baskıyı reddetmektedir. Taberî ve 

Ya‘kûbî’ye göre Muâviye doğrudan baskı uygulamamış; farklı görüşler bire bir iletilmiş 

ve muhalif her bir lider diğerlerinin de biat etmeleri karşılığında kendi şartlarında biat 

edeceğini söylemişlerdir.371 Rivayetlerdeki bu çelişki, baskı ile ikna arasındaki 

inandırıcılık sınırlarını ortaya koymuştur. Fakat tüm bu rivayetler bir arada 

değerlendirildiğinde Muâviye’nin öncelikle ikna ve yumuşak güç unsurlarını kullanarak 

Yezîd’e biat edilmesini sağlama yoluna gittiği; ancak bu süreçte karşılaştığı direniş ve 

muhalefet karşısında giderek daha sert ve baskıcı yöntemlere başvurduğu görülmektedir. 

Neticede Muâviye'nin siyaset anlayışı, gönüllülüğe dayalı biat ilkesinden saparak güç 

odaklı bir meşruiyet inşa etmeye yönelmiş, bu da bireylerin iradi tercihlerini sınırlamış 

ve siyaset ahlakı açısından tartışmalı bir zemin oluşturmuştur. İşte bu noktada 

muhalefetin de kendi siyasi gerekçelerini öne sürdüğü bir siyasi tavrı ortaya çıkmıştır.  

Muâviye’nin Yezîd’e biat sürecinde karşılaştığı en belirgin direniş, Hicaz bölgesinden, 

bilhassa Medine merkezli muhalefetten yükselmiştir. Dini ve siyasi merkez olma niteliği 

taşıyan Medine’deki bu muhalefet, yalnızca yerel bir itirazı değil İslâm coğrafyasının 

tamamına etki potansiyeli taşıyan bir muhalefet hareketini temsil etmektedir. Bu 

bağlamda Hüseyin b. Ali, Abdullah b. Zübeyr, Abdullah b. Ömer ve Abdullah b. Abbas 

gibi isimlerin yer aldığı grup, hilafetin babadan oğula geçmesini İslâmi yönetim 

ilkeleriyle bağdaştırmamış, şûraya dayalı meşru yönetim anlayışını zedelediğini 

savunmuştur.372 Bu muhalefetin bir diğer boyutunu ise Ümeyye ailesi içindeki içsel 

çekişmeler oluşturmuştur. Özellikle Süfyânîler dışındaki hanedan mensuplarının tepkisi, 

yalnızca yönteme değil aynı zamanda beklenti ve çıkarların zedelenmesine yöneliktir.373 

Bu kesimin önde gelen isimlerinden Mervân b. Hakem’in Yezîd’in veliahtlığını 

                                                            
369  Ahnef b. Kays'ın tehdit dolu sözleri için bkz. Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. 

İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân, thk. İhsan Abbas (Beyrut: 

Dâru’s-Sekâfe, 1398/1978), II: 186–187 
370  Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 511; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 138-142. 
371  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 228; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 303-304. 
372  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 130; Apak, Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi-3 

Emevîler Dönemi, 74. 
373  Neccâr, ed-Devletü’l-Emevîyye fi’ş-Şark, 204. 



63 

öğrendiğinde gösterdiği sert tepki, sürecin tek taraflı yürütüldüğü ve istişari ilkelerin göz 

ardı edildiği yönünde ciddi eleştiriler barındırmaktadır.374 Mervân’ın şu sözleri bu 

rahatsızlığı açıkça ortaya koyar:  

“Ne oluyor da sütten kesme işi bize ait ve sütten kesilenlerin sahibi olduğumuz halde süt 

verme işinde bize danışılmıyor? Allah'a yemin ederim ki eğer teyit edilmiş ahitler ve 

yapılmış akitler olmasaydı, bunlardan sorumlu olanın eğriliğini ben düzeltirim Ebû 

Süfyân'ın oğlu! Durumu düzelt ve çocukları amir yapmaktan kaçın. Bilesin ki kavmine 

karşı bir fikrin var onların da sana karşı sığınakları vardır”375  

Bu ifadeler yalnızca danışma mekanizmasının dışlanmasına değil aynı zamanda hanedan 

içi dengelerin altüst edilmesine bir itiraz niteliğindedir. Zira bu söylemde siyasi katılım 

talebiyle birlikte liyakat ve temsil sorunu da gündeme gelmektedir. Muâviye, bu iç 

muhalefeti bastırmak ya da yatıştırmak amacıyla siyaset ahlakı bakımından sorgulanabilir 

bazı adımlar atmıştır. Mervân’a hitaben kullandığı ve çeşitli imtiyazlar sunduğu;  

“Ey amcaoğlu! Vallahi seninle bu işlerin eğriliğinin düzelmesini, zorluğunun 

kolaylaşmasını ve karanlığının aydınlanmasını umuyoruz. Senin sayende büyük küçülsün 

ve devasa olanların üstesinden gelinsin. Sen müminlerin emirinden sonra onun 

benzerisin. Her zorlukta gücüsün. Onun veliahdının veliahdısın. Seni kavminin sorumlusu 

yaptım. Haraçtan da payını büyük yaptık. Seninle gelenlere de ikramda bulunacağız. 

Maaşını da attırdık..."376 

şeklindeki sözleri, sürecin ahlâki bütünlüğünden ziyade siyasi çıkarların öncelendiğini 

göstermektedir. Bu tarz ödün ve tavizlerle muhalefetin etkisizleştirilmesi, kamusal fayda 

ve adalet ilkelerinden sapma anlamına gelmektedir. 

Muâviye’nin Yezîd için yürüttüğü biat sürecinde en ciddi engel, Hicazlı liderlerin açık 

muhalefeti olmuştur. Hüseyin b. Ali, Abdullah b. Zübeyr, Abdullah b. Ömer, 

Abdurrahman b. Ebû Bekr ve Abdullah b. Abbas (ö. 68/687) gibi dönemin önde gelen 

isimleri, yalnızca bireysel kanaatleriyle değil aynı zamanda temsil ettikleri geniş 

toplumsal zümreler aracılığıyla da siyasi süreci doğrudan etkilemişlerdir. Bu muhalefetin 

ahlâki ve siyasi gerekçeleri, bilhassa Abdurrahman b. Ebû Bekr’in “Siz bu işi Heraklius’un 

ve Kisra’nın biatına döndürdünüz”377 şeklindeki tepkisinde net biçimde görülmektedir. Her 

                                                            
374  bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 513-514. 
375  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 142. 
376  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 143. 
377  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 506-507. 



64 

ne kadar bu sözlerin tarihi doğruluğu bazı araştırmacılarca tartışmalı bulunsa378 da ifade 

ettiği düşünce, muhalefetin genel tutumunu ve endişesini yansıtması bakımından 

önemlidir. Bu tavır, siyaset ahlakı açısından yönetimin meşruiyetinin halk iradesine ve 

danışmaya dayanması gerektiğini savunan bir anlayışı temsil etmektedir. Onlar, Hz. 

Peygamber ve Râşid Halifeler dönemindeki biat uygulamasına atıfla halifeye bağlılığın 

halkın özgür iradesiyle gerçekleşmesi gerektiğini savunmuşlardır. Bu bağlamda zorla 

veya yönlendirme yoluyla alınan biatin meşru olmayacağını vurgulamışlardır.379  

Muâviye’nin Medine’den Şam’a dönmeden önce son bir hamle ile muhalif liderlerden  

Yezîd’in veliahtlığına direnmemelerini talep etmesi biat sürecini meşruiyet çerçevesinden 

çıkaran bir adım olarak değerlendirilmiştir. Bu talebe Hüseyin b. Ali ve Abdullah b. 

Ömer’in verdikleri yanıtlar dikkat çekicidir. Hüseyin, hilafetin Ehl-i Beyt’in hakkı 

olduğunu belirterek Muâviye’yi bu hakkı gasbetmekle suçlamış, Abdullah b. Ömer ise 

halifeliğin babadan oğula geçmeyeceğini, aksi takdirde Hz. Ömer’in kendisini halife tayin 

etmiş olacağını hatırlatmıştır.380 Muhalefetin tutumunun değişmeyeceğini anlayan 

Muâviye, bu kez Abdullah b. Zübeyr, Abdurrahman b. Ebû Bekr ve Abdullah b. Ömer’i 

fitne çıkarmakla suçlamış ve biati engellememeleri yönünde sert ifadeler kullanmıştır. 

Buna karşılık İbn Zübeyr’in, “Eğer hilafetten çekilmeye niyetin varsa o zaman Yezîd’e biat 

edelim”381 şeklindeki tepkisi, Muâviye’nin aynı anda hem halife kalmaya devam edip hem 

de oğluna biat almaya çalışmasının siyasi ve ahlâki tutarsızlığını gözler önüne 

sermektedir. Bu tartışmalar, sürecin siyaset ahlakı açısından ciddi bir meşruiyet krizine 

yol açtığını ortaya koymaktadır. 

Muâviye’nin halef belirleme sürecinde en dikkat çekici tartışmalardan biri halifelik 

makamının seçimle mi yoksa tayinle mi belirleneceği hususunda yaşanmıştır. Muhalif 

liderler, bu süreçte özellikle şûra ilkesinin göz ardı edilmesini eleştirmiş, hilafetin tek 

taraflı bir kararla Yezîd’e devredilmesini siyaset ahlakına aykırı bulmuşlardır.382 

Muhalifler bu konuda en güçlü itirazlarını Abdullah b. Zübeyr aracılığıyla dile getirmiştir. 

Onlar, Muâviye’nin halife tayininde ya Resûlullah (s.a.v) gibi hiç kimseyi tayin etmeden 

                                                            
378  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 512; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 473 
379  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 161-164. 
380  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 139-141. 
381  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 217. 
382  Hüseyin Atvan, el-Ümeviyyûn ve’l-Hilâfe (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1986), 51-52. 



65 

ümmete bırakmasını ya Ebû Bekir gibi ehil gördüğü birine feragat etmesini ya da Ömer 

gibi şûra oluşturarak istişareye başvurması gerektiğini savunmuştur. Muâviye ise bu 

önerilere karşılık Ebû Bekir gibi birinin o anda aralarında mevcut olmadığını ve 

Müslümanların bu konuda ayrılığa düşeceğini söyleyerek teklifi reddetmiştir.383 Fakat bu 

öneriler, bir yönüyle danışma geleneğini esas alıyor gibi görünse de belirli grupları 

dışlayan bir nitelik taşıdığı için kendi içinde çelişkiler barındırmıştır. Zira önerilen 

yöntemlerden hiçbiri Yezîd’in veya herhangi bir Emevî mensubunun halife olmasına 

imkân tanımamıştır. Dolayısıyla bu şartlar altında uzlaşmak mümkün değildi. Şayet 

muhalifler gerçekten şûrayı halkın iradesini temsil eden bir seçim mekanizması olarak 

kabül ediyorlarsa Yezîd’in de toplumun bir ferdi olarak aday olmasında bir sakınca 

olmamalıydı. Bu durumda Yezîd’in aday olup olamayacağına karar vermesi gereken 

merci, halkı temsilen oluşturulacak bir şûra olmalıydı. Dolayısıyla muhaliflerin ileri 

sürdüğü şûranın sadece belirli kabileleri kapsaması, halk iradesi iddiasını zedelemekte ve 

temsil adaletine zarar vermekteydi. Görülen o ki, her iki taraf da bu süreçte siyasi zemini 

kendi lehine şekillendirme çabası içine girmiştir. Böylece siyasi ahlak, usul tartışmaları 

içinde ikinci plana itilmiştir. Öte yandan muhalif bu liderler de şûrayı öne sürmelerine 

rağmen uygulamada Muâviye’ye karşı dayatmacı bir siyaset izleyerek aslında onun 

izlediği siyasetin bir benzerini ortaya koymuşlardır. Oysa Hz. Peygamber, kendi 

yönetiminde istişareye önem vererek muhalefeti yumuşatmayı ve olası çatışmaları 

önlemeyi amaçlamış, bu stratejisiyle farklı kesimlerin kendilerini ifade etmelerine zemin 

hazırlamıştır.384 Râşid Halifeler de halife seçimi başta olmak üzere önemli meselelerde 

şûra yöntemine uygun hareket etmişlerdir.385 Ancak Ali ile mücadele ettiği dönemde 

hilafet işinin şûraya bırakılmasını savunan386 Muâviye, kendi iktidarında oğlunu tek 

taraflı bir kararla veliaht tayin ederek siyaset ahlakı açısından çelişkili bir tutum 

sergilemiştir.387 Buna rağmen Muâviye’nin şûraya gitmemesinin haklı olduğunu 

savunanlar da olmuştur. Onlara göre Râşid Halifeler dönemindeki şûra anlayışı değişen 

toplumsal ve siyasi koşullar karşısında işlevsiz hâle gelmişti. Bu nedenle Muâviye’nin 

                                                            
383  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 164; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fî't-Târih, III: 511-513. 
384  Öz, “Siyasî Muhalif Modeli Olarak Hz. Muhammed”, 68.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         
385  Talip Türcan, “Şûra”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde. (İstanbul: TDV Yay., 

2010), 39: 321. 
386  Ebû Nasr el-Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, el-Bed’u ve’t-Târîh, nşr. Halîl İmrân el-Mansûr (Beyrut: 

Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 1997), I: 235. 
387  Akyüz, Hilafet’in Saltanata Dönüşmesi, 171. 



66 

şûrayı devre dışı bırakarak hilafeti veliahtlık yoluyla bir hanedan rejimine dönüştürmesi, 

siyasi istikrarı sağlama amacıyla atılmış zorunlu bir adımdı. 388   

Yezîd’in ahlâki ve siyasi yetersizliği de muhalefetin temel eleştiri noktası olmuştur.389  

Ancak bu eleştirilerin çoğu, muhalif liderlerin kendi siyasi hedefleriyle bağlantılıdır. Zira 

muhalif bu liderler kendilerini Yezîd ile kıyaslayarak hem siyasi hem de dini açıdan 

ondan üstün olduklarına inanmışlar,390 eğer yönetim saltanata dönüşmüşse Yezîd yerine 

kendilerinin bu makama daha uygun olduğunu yok eğer seçimle halife belirlenmesi 

gerekiyorsa bu hususta Yezîd’in gerekli niteliklere sahip olmadığını savunmuşlardır.391   

Kısacası Yezîd’in kişisel ve ahlâki zaafları, liderlik yarışında siyasi ve dini bir araç olarak 

kullanılmıştır.392 Hangi adayın daha ehil olduğu konusu ise dönemin koşullarında öznel 

bir mesele olarak kalmıştır.  

Sonuç olarak muhalefetin Yezîd’e karşı çıkışını hem siyasi yetenek ve ahlâk açısından 

öne sürdükleri iddialar çerçevesinde hem de sürecin meşruiyet zemini bağlamında 

değerlendirmek mümkündür. Bununla birlikte Muâviye’nin şûra sistemini görmezden 

gelen kararı, halifeliğin Kureyş’e ait olduğu genel kabulüne bağlı kalarak Emevî 

hanedanının tekeline indirgemiş ve bu durum saltanat sisteminin önünü açmıştır.393 

Nitekim bu değişim, sonraki iktidar mücadelelerinin de fitilini ateşleyerek İslâm 

toplumunun siyasi yapısında kalıcı etkiler yaratmıştır. 

3.1.2 Yezîd b. Muâviye  

Yezîd b. Muʿâviye b. Ebî Süfyân’ın (ö. 64/683) halife olması, İslâm siyasi tarihinde 

yalnızca bir iktidar değişimini değil aynı zamanda siyasi meşruiyetin temel ilkeleri 

açısından bir kırılmayı temsil etmektedir. Muâviye’nin Yezîd’i veliaht tayin ederken 

izlediği yöntemler siyasetin ahlâki temellerini zedelemiş, rıza ve istişare yerine baskı, 

maddi teşvikler ve siyasi manevralar ön plana çıkmıştır. Bu durum, ilerleyen yıllarda 

                                                            
388  Muhammed Hudarî, Muhâdarâtu fî Târihi’l-Umemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-Ümeviyye, nşr.          

Muhammed el-Osmanî (Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1986), 120. 
389  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 228. 
390  Kılıç, Tartışmaların Odağındaki Halife Yezîd, 129. 
391  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 36. 
392  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 103, 170-172. 
393  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, I: 284. 



67 

Yezîd’in yönetimine karşı ortaya çıkan hoşnutsuzluğun ve muhalefet harketlerinin 

gerekçelerini oluşturmuştur.  

Yezîd’in şahsiyetine dair kaynaklarda yer alan rivayetler, onun dini ve ahlâki karakteri 

bakımından çelişkili portreler sunmaktadır. Bir yandan onun İstanbul seferinde önemli 

sahabelerin komutası altında yer aldığı ve bu sefer sırasında olumlu ve övgüye değer işler 

yaptığı,394 hac emirliği görevinde bulunduğu ve çeşitli olumlu nitelikler taşıdığı 

belirtilirken395 diğer  yandan şarap içen,396 eğlenceye düşkün,397 av ve hayvanlarla meşgul 

olan bir kişiliğe sahip olduğu;398 hatta gayri meşru evlilikler yaptığı,399 namazı ihmal 

ettiği ve zındıklıkla itham edildiği,400 yönündeki ağır eleştiriler öne çıkarılmıştır. Bu 

olumsuz tasvirler, çoğu zaman onun şahsi zaaflarının ötesine taşarak Emevî siyasetinin 

genel ahlâki yapısına yönelik bir eleştiri aracına dönüşmüştür. Özellikle muhalif çevreler, 

Yezîd’in bireysel kusurlarını yönetim ehliyeti açısından bir eksiklik olarak sunmuş, bu 

eksiklikler de onun hilafetine karşı geliştirilen itirazların ve isyanların temel 

gerekçelerinden biri olmuştur. 401  

Yezîd’in lüks ve gösterişe dayalı yaşam tarzı,402 halk nezdinde dini sorumluluklarını 

ihmal eden bir yönetici403 algısının oluşmasına neden olmuş, bu da siyasi muhalefeti 

güçlendirmiştir. Onun döneminde hilafet makamının meşruiyeti, hem ahlâki hem de dini 

temeller açısından sorgulanmış, bu da İslâm tarihinde derin krizlerin ve siyasi 

istikrarsızlıkların yaşandığı bir sürecin başlamasına yol açmıştır. Bu çalkantılı dönemde 

muhalefet, yalnızca siyasi değil aynı zamanda ahlâki bir duruşun da temsilcisi haline 

gelmiş, Yezîd’in yönetim biçimi ise İslâm siyasetinde adalet, liyakat ve istişare gibi temel 

değerlerden uzaklaşmanın sembolü olarak değerlendirilmiştir. Muâviye’nin oğluna 

bıraktığı siyasi vasiyetler, bu kaygıların farkında olunduğunu göstermektedir. Ona, halkla 

istişare içinde olması, öfke ve kibirden uzak durması, özellikle Mekke ve Medine halkının 

                                                            
394  Ünal Kılıç, “Yezid b. Muaviye” (Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1999), 

49. 
395  Cahşiyârî, Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, 103. 
396  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 160. 
397  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 317-318. 
398  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 77. 
399  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 65. 
400  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 209. 
401  bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 65; Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III:77. 
402  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 232. 
403  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 210. 



68 

onurunu gözetmesi, halka ihsanda bulunması, dini değerlere bağlı kalması ve valileriyle 

sürekli iletişim hâlinde olması gibi siyaset ahlakına uygun tavsiyelerde bulunmuştur.404 

Ancak Yezîd, bu ilkeleri hayata geçirmek yerine devletin askerî ve siyasi gücüne 

yaslanarak baskıcı bir yönetim anlayışını benimsemiş, muhalefeti uzlaşı ve meşveretle 

değil sindirme ve tahakkümle kontrol altına alma yoluna gitmiştir. 

Yezîd b. Muâviye döneminde, İslâm toplumunu derinden etkileyen ve uzun vadeli siyasi-

dini sonuçlar doğuran üç önemli olay yaşanmıştır. Bunlardan en dikkat çekeni, Hz. 

Hüseyin ve ailesinin Kerbelâ’da şehit edilmesidir. Bu trajik olayda Yezîd ve valisi 

Ubeydullah b. Ziyâd’ın (ö. 66/685) sorumluluk derecesi, tarih boyunca tartışmalı bir 

mesele olmuştur. Rivayetlerin çoğu Yezîd ve İbn Ziyâd’ı doğrudan sorumlu tutarken bazı 

anlatımlar ise bu sorumluluğu hafifletme eğilimindedir. Kerbelâ Olayını sağlıklı biçimde 

değerlendirebilmek için İbn Ziyâd’ın rolü, Kûfe halkının tutumu ve Yezîd’in genel siyasi 

yaklaşımını ele almak gerekir. Ayrıca olayın toplumda uyandırdığı yankıları 

anlayabilmek adına hem iktidarın hem de muhalefetin verdiği tepkiler analiz edilmelidir. 

Bu bağlamda Hz. Hüseyin’in duruşu ve sergilediği muhalif çizgi, “Muhalefet Ahlakı” 

bölümünde olayın genel çerçevesini kavramak adına ayrı bir başlık altında 

değerlendirilecektir. 405 

İlk dönem kaynaklara göre Hz. Hüseyin ve ailesinin Yezîd’in Kûfe valisi Ubeydullah b. 

Ziyâd’ın doğrudan emirleriyle Kerbelâ’da kuşatılıp şehit edilmesi, siyaset ahlakı 

açısından telafisi güç bir kırılmaya yol açmıştır. Hz. Hüseyin’in çatışmayı önlemek için 

sunduğu üç barışçıl teklifin reddedilmesi,406 İbn Ziyâd’ın yalnızca halifenin emrine değil 

aynı zamanda düşmanca niyetlerine hizmet ettiğini göstermektedir. Onun Hüseyin için 

“Şimdi pençelerime düşmüşken kurtulmayı mı umuyorsun?”407 ve “O, beni öldürmek için geldi; 

ben ondan önce davrandım ve onu öldürdüm”408 şeklindeki ifadeleri bu sürecin başından 

itibaren uzlaşıdan uzak zorba bir yönetim anlayışını benimsediğini ortaya koyar. İbn 

Ziyâd’ın bu eylemi Yezîd’e sadakat adına gerçekleştirdiği iddiası bazı kaynaklarca dile 

                                                            
404  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 108-109, 154; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 6; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve'n-Nihâye, VIII: 374. 
405  "Hüseyin b. Ali" adlı başlığının içeriğine bakınız.  
406  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 389; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 57. 
407  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 55. 
408  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 411, 423. 



69 

getirilmiştir.409 Fakat bu yaklaşım onun siyasi hırslarını ve düşmanca tutumunu 

perdelemeye yetmemiştir. Zira İbn Ziyâd’ın daha sonra Ömer b. Sa’d’a gönderdiği 

Hüseyin ve beraberindekilerin teslim olmamaları hâlinde öldürülmelerini emreden 

mektubunu410 geri istemesi, bu katliamda onun birinci dereceden sorumlu olduğunu 

göstermektedir. Öte yandan İbn Ziyâd’ın Hüseyin’in yakınları huzuruna getirildiğinde 

Ali b. Hüseyin’e, “Allah, babanı ve yakınlarını öldürmemi istedi”411 şeklinde hitap etmesi, 

suçu ilahi iradeye yükleyerek meşruiyet zemini oluşturmaya çalıştığını göstermektedir.412 

İbn Ziyâd bu anlayışını Hüseyin’in şehit edilmesi ardından yaptığı konuşmasında “Allah’a 

hamd olsun ki, hakkı ve hak ehlini ortaya çıkarmış, Müminlerin Emiri Yezîd’i ve taraftarlarını 

galip getirmiş, yalancı oğlu yalancı Hüseyin b. Ali’yi ve taraftarlarını öldürmüştür”413 

ifadeleriyle açıkça ortaya koymuştur. Neticede İbn Ziyâd, siyasi kariyerini korumak ve 

Yezîd’e olan sadakatini göstermek amacıyla bu trajik kararı almış,414 otoritesini 

pekiştirmek için dini ve siyasi meşruiyeti aynı zeminde harmanlayarak kullanmaya 

çalışmıştır. 

Kerbelâ’da yaşananlar yalnızca merkezi yönetimin değil halkın da siyaset ahlakı 

açısından sorgulanmasına neden olmuştur. Çoğu tarihçi, Hz. Hüseyin’in davet edilip 

ardından yalnız bırakılmasında Kûfelilerin İbn Ziyâd’dan sonra en büyük sorumluluğa 

sahip olduğunu belirtir.415 Zira Hz. Hüseyin’e gönderilen çok sayıdaki mektup ve elçi, 

yalnızca bir çağrı değil, imam olarak ona biat edildiğinin ve tam destek verileceğinin açık 

bir beyanıydı.416 Ancak bu sözde bağlılık İbn Ziyâd’ın sert yönetimi karşısında hızla 

çözüldü. Kûfe eşrafı ve halkı, siyasi ve ekonomik çıkarlarını koruma kaygısıyla Hz. 

Hüseyin’e sırt çevirmiş,417 pasif kalmakla yetinmeyip bir kısmı doğrudan Emevî 

yönetimine destek vermiştir.418 Bu ihanetin ardından gelen pişmanlık beyanları ise 

                                                            
409  Muhammed İzzet Derveze, Târîhu’l-Arab fi’l-İslâm: Tahte Râyeti’l-Hulefâi’l-Ümeviyyîn (Sayda: 

Mektebetü’l-Asriyye, 1984), 383-84. 
410  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 242-243; İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, XIV: 220; İbnü’l-Esîr, 

el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 58. 
411  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, III: 412; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 458; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, IV: 83. 
412  Şaban Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 105. 
413  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 84; İbn Kesîr, el-Bidâye, VIII:588. 
414  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 147. 
415  Süleyman Ömer el-Ukaylî, “Vakatü Kerbelâ”, içinde Mecelletü’l Küllyetü’l-Adâb XIII, sy 2 (Riyad, 

1986): 478. 
416  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, III: 369.  
417  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, III: 370.  
418  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 436; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 551. 



70 

samimi bir özeleştiriden çok sorumluluktan kaçma çabası olarak görülmüştür.419 Şebes b. 

Ribʿî’nin (ö. 70/689) önce Hüseyin’i davet edip sonra ona karşı savaşan ordunun saflarına 

katılması, bu ahlâki kırılmanın en açık örneklerinden biridir. Daha sonra pişmanlıkla “Bu 

şehirde biz Hüseyin’e karşı savaştık, bu apaçık bir sapkınlıktı”420 demesi, sorumluluğun 

boyutunu ortaya koymaktadır. Öte yandan bazı tarihçiler, Kûfelilerin güçlü bir otorite 

karşısında çaresiz kaldığını veya sosyal yapının karmaşıklığı nedeniyle pasif kaldıklarını 

ileri sürerek bu tavrı mazur göstermeye çalışmışlardır.421 Ancak bu açıklamalar, Kûfe 

halkının ilkesiz, güce meyilli ve siyasi çıkarı önceleyen tavrının üzerini örtmeye 

yetmemektedir. Nitekim Kûfeliler, ilkesel bir muhalefet geliştirememiş, zulme karşı 

direnmek yerine boyun eğmeyi tercih ederek422 Hüseyin’in ve ailesinin acımasız bir 

şekilde şehit edilmesinde doğrudan veya dolaylı biçimde sorumluluk üstlenmişlerdir. 

Kerbelâ Olayı’nda Yezîd b. Muʿâviye’nin siyasi sorumluluğu da İslâm tarihi boyunca 

yoğun tartışmalara konu olmuş ve farklı yaklaşımlarla değerlendirilmiştir. Bazı tarihçiler 

Yezîd’i doğrudan suçlayarak her ne kadar Hz. Hüseyin’in öldürülmesini açıkça 

emretmediğini iddia etmiş olsa da bu vahim hadisenin önüne geçmek için hiçbir girişimde 

bulunmamasının onu ahlaken sorumlu kıldığını savunmuştur.423 Bu bakış açısına göre 

Kûfe Valisi İbn Ziyâd’ın Hz. Hüseyin ve yakınlarını şehit etmesi, Yezîd’in bilgisi ve 

siyasi onayı doğrultusunda gerçekleşmiş, bu olay Yezîd’in iktidarını sağlamlaştıran bir 

gelişme olarak değerlendirilmiştir.424 Nitekim bazı rivayetlere göre Yezîd, başlangıçta bu 

gelişmelerden hoşnut olmuş; ancak kamuoyunun tepkisini fark edince İbn Ziyâd’a öfke 

göstermiş ve ona lanet ederek suçu valisine yüklemeye çalışmıştır.425 Bu tutum klasik 

siyaset geleneğinde yöneticilerin ağır sorumlulukları astlarına yükleyerek meşruiyetlerini 

koruma refleksine uygun düşmektedir. Yezîd’in Hüseyin’in ailesine göstermelik 

iyiliklerde bulunması ve yardım etmesi de bu siyasi manevranın bir parçası olarak 

yorumlanmıştır.426 Özellikle İbn Ziyâd’ı görevden almayıp cezalandırmaması, onun 

                                                            
419  M. A. Köksal, İslâm Tarihi: Hazret-i Hüseyin ve Kerbelâ Fâciası, c. 4 (Ankara: Akçağ Yay., 1984), 

22. 
420  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 437. 
421  Mâcid, Târîhu’s-Siyâsî li’d-Devleti’l-Arabiyye, II: 79. 
422  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 88-89. 
423  İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünne, II: 225-226; III: 550, 557-558. 
424  Julius Wellhausen, el-Havaric ve’ş-Şiâ, çev. Abdurrahman Bedevî, 2. bs. (Kuveyt: Vekâletü’l-

Matbaati’l-Kuveyt, 1976), 186. 
425  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 393, 460.  
426  Julius Wellhausen, İslâmiyet’in İlk Devrinde Dini Siyasi Muhalefet Partileri, çev. Fikret Işıltan, 2. bs. 

(Ankara: Tarih Kurumu Yayınları, 1996), 114-115. 



71 

“öldürülmesini istemedim” şeklindeki savunusunun inandırıcılığını zayıflatmıştır.427 

Buna karşılık bazı tarihçiler, Yezîd’in doğrudan emir verdiğine dair kesin bir delilin 

bulunmadığını öne sürerek onu mazur göstermeye çalışmıştır. Bu görüşe göre tüm 

sorumluluk, kendi başına hareket eden Vali İbn Ziyâd’a aittir.428 Daha uç bir yaklaşım ise 

ne Yezîd’in ne de valisinin suçlu olduğunu; çünkü Hüseyin’in mevcut halifeye 

başkaldırısının isyan sayıldığını ve devletin bekası için bu müdahalenin gerekli olduğunu 

iddia etmiştir.429 Ancak bu tür savunular, olayın ahlâki boyutunu göz ardı eden ve siyasi 

gücü meşruiyetin tek ölçütü sayan bir anlayışın ürünüdür. Yezîd’in tutumuna dair 

nakledilen farklı rivayetler, onun bu trajik hadiseye nasıl yaklaştığını net biçimde ortaya 

koymaktan uzaktır. Bir rivayette, Hüseyin’in başı getirildiğinde “Bunu yapmadan da bana 

itaat edebilirdi”430 diyerek gereksiz bir kan döküldüğünü ifade ettiği aktarılır. Başka 

rivayetlerde ise kamuoyu baskısını hafifletmek için İbn Ziyâd’a lanet ettiği;431 hatta 

olaydan duyduğu memnuniyeti gizleyemeyerek cahiliye dönemine ait bir şiiri okuyarak 

sevincini dile getirdiği ve sonradan pişman olduğu bildirilmiştir.432 İbn Kesîr’in aktardığı 

“Yezîd bu durumdan hoşlanmadığını da memnun olmadığını da açıkça beyan etmedi”433 ifadesi 

ise onun tutumundaki belirsizliği teyit etmektedir. Fakat bu belirsizlik kamuoyunun 

gözünde Yezîd’i sorumluluktan kurtaramamış ve tarihi yönden suçun baş aktörü olarak 

anılmasına engel olmamıştır. 

Yezîd’in Hz. Hüseyin’e bakışında kişisel dini faziletiyle siyasi muhalefeti birbirinden 

ayıran bir anlayış dikkat çeker. Hüseyin’in Ehl-i Beyt’ten biri olarak üstünlüğünü inkâr 

etmeyen Yezîd, onun hilafete dair iddialarını ise meşru görmemiştir. Nitekim şehadet 

sonrası yaptığı bir konuşmada Hüseyin’in soyundan övgüyle bahsetmiş; ancak siyasi 

iddiasını ilahi takdire aykırı bulduğunu ifade etmiştir.434 Bu yaklaşım, Muâviye’nin 

“Haşimoğulları bizden daha hayırlı, biz ise onlardan daha iyi siyasetçiyiz”435 şeklindeki 

                                                            
427  Bahriye Üçok, İslâm Tarihi- Emevîler Abbâsîler- (Ankara: Sevinç Matbaası, 1968), 41. 
428  Ahmet Ağırakça, Emevîler Döneminde Kıyamlar (Saltanata Karşı Hilafet Mücadeleleri), (İstanbul: 

Şafak Yayınları, 1994), 113-14. 
429  Derveze, Târîhu’l-Arab fi’l-İslâm: Tahte Râyeti’l-Hulefâi’l-Ümeviyyîn, 385. 
430  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 458; Ebû Hanîfe Ahmed b. Dâvûd b. Venend ed-Dîneverî, 

Ahbârü’t-Tıvâl, thk. Ömer Ferruh et-Tabbah (Beyrut: Dâru’l-Erkâm, trz.), 329. 
431  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 393, 460.  
432  Keşke Bedir'deki efendilerim görseydi,    

       Hazreç Sazlık olayından ürktü” İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 390. 
433  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 333. 
434  Konuşmanın tam metni için bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 464; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fi’t-Târih IV: 86. 
435  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 307. 



72 

anlayışıyla örtüşmektedir. Yezîd, bu siyaset tarzıyla Hüseyin’in ahlâki meşruiyetini 

tanımış; fakat onun siyasi meşruiyetini reddetmiştir. Bu noktada tarafların siyaset 

anlayışları arasında belirgin bir fark gözlenir. Hz. Hüseyin, siyasi adalet, hakkaniyet ve 

meşveret ilkeleri doğrultusunda muhalif bir çizgi izlemiş, Yezîd ise iktidarı koruma ve 

muhalefeti bastırma temelinde hareket etmiştir.436 Hüseyin’in öldürülmesine doğrudan 

emir vermemiş olsa bile bu süreci engellememesi ve olaydan siyasi çıkar elde etmesi, onu 

ahlâki ve tarihi anlamda sorumlu kılmıştır.  

Emevî yönetimi içerisinde de Kerbelâ’ya yönelik farklı tutumlar sergilenmiştir. Bir 

kesim, Yezîd’in otoritesini korumak adına olayın zorunlu bir siyasi tercih olduğunu 

savunmuş, diğer kesim ise hem dini hem de ahlâki açıdan bu olayı ciddi bir yanlış olarak 

değerlendirmiştir. Bu çelişkili tutumların somut örneklerinden biri Mervân b. Hakem’in 

tavırlarında gözlemlenmektedir. Rivayetlere göre Muâviye’nin vefatından sonra halife 

olan Yezîd’in Hz. Hüseyin ve Abdullah b. Zübeyr’den zorla biat alınmasını emretmesi 

üzerine Medine Valisi Velîd b. Utbe (ö. 64/684), bu emri Mervân ile istişare etmiş, 

Mervân, Muâviye’nin ölüm haberi yayılmadan önce bu iki isimden biat alınmasını, aksi 

hâlde öldürülmelerini önermiştir.437 Bu öneri onun Yezîd’in iktidarını pekiştirmek 

amacıyla sert bir siyasi çizgi izlenmesi gerektiğini düşündüğünü göstermektedir. Ancak 

aynı Mervân, Hüseyin’in Kûfe’ye hareket ettiği dönemde Vali İbn Ziyâd’a gönderdiği bir 

mektupla Hüseyin’e zarar verilmemesi konusunda uyarıda bulunmuştur.438 Olay 

gerçekleştikten sonraki tutumu ise rivayetlerde belirsizlik arz etmektedir. Şam’a getirilen 

Hz. Hüseyin’in kesik başı karşısında sessiz kalmış, doğrudan bir yorum yapmaksızın 

oradan ayrılmıştır. Buna karşın kardeşi Yahya b. Hakem, olaya sert tepki göstererek 

Yezîd’i eleştirmiş, “Kıyamet günü artık Muhammed’i göremeyeceksiniz”439 sözleriyle bu 

katliama karşı duruşunu açıkça ortaya koymuştur. Ne var ki bu tür anlatımların çelişkili 

olması, bu rivayetlere ihtiyatla yaklaşılması gerektiğini ortaya koymaktadır. Zira bu 

çelişkili nakiller Mervân’ın olay karşısındaki gerçek niyet ve tavrını belirlemeyi 

güçleştirmektedir. Öte yandan Hüseyin’in şehit edilmesi Emevî sarayında da hoş 

karşılanmamış, Yezîd’in hanımı Kûfelilerin tepkilerini duyduğunda eşine Hüseyin için 

                                                            
436  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 448. 
437  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 339-340. 
438  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 561. 
439  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 469. 



73 

yas tutmasını önermiş ve İbn Ziyâd’ı suçlamıştır.440 Medine’de ise farklı tavırlar ortaya 

çıkmıştır. Hüseyin’in ölüm haberinin duyurulmasıyla birlikte Haşimoğulları’nın kadınları 

ağıtlar yakarken Vali Amr b. Saîd bu tepkilere kayıtsız kalmış, rivayete göre Hüseyin’in 

şehit edilmesini Hz. Osman’ın şehit edilmesi ile kıyaslayarak kötü bir tavır takınmıştır.441 

Mescitte yaptığı konuşmada ise Hüseyin’i överken aynı zamanda onun yönetime karşı 

ağır ithamlarda bulunduğunu belirterek yönetiminin yaptığı bu zulmü meşrulaştırma 

çabasında bulunmuştur.442 Tüm bu gelişmeler Emevîler arasında Kerbelâ Olayı’na dair 

homojen bir tutumun olmadığını göstermektedir. Bu durum Kerbelâ’nın Emevîler içinde 

de ciddi bir kırılmaya neden olduğunu ve bu trajedinin iktidarın meşruiyetini zedeleyen 

önemli bir gelişme olarak algılandığını ortaya koymuştur. 

Kerbelâ Olayı, sadece bir trajedi olarak değil aynı zamanda İslâm siyaset tarihinde 

muhalefet ahlakını belirginleştiren bir dönüm noktası olarak değerlendirilmiştir. Bu 

olayın hemen ardından Haşimîler başta olmak üzere Ehl-i Beyt mensupları, Emevî 

iktidarına karşı derin bir öfke geliştirmiştir. Ya‘kûbî’nin aktardığına göre Hz. Hüseyin’in 

şehadetinin ardından Abdullah b. Abbas, Yezîd’e gönderdiği mektubunda onu Hüseyin’e 

zulmetmekle Mekke’den ayrılmaya zorlamakla ve nihayetinde katline sebep olmakla 

suçlamıştır.443 Bu mektup, yalnızca bireysel bir tepki değil Haşimîlerin Emevî 

yönetimiyle bağlarını kopardıklarını ve siyasi meşruiyetini sorguladıklarını gösteren bir 

belge niteliğindedir. Haşimîlerin tepkisi sadece Emevîlere yönelik olmamış, aynı 

zamanda Hüseyin’i Irak’a gitmeye teşvik ettiği gerekçesiyle Abdullah b. Zübeyr’i de 

hedef almıştır. İbn Abbas, Hüseyin’in şehit edilmesinden sonra taziyeye gelen İbn Zübeyr 

hakkındaki “Doğrusu İbn Zübeyr’in sevinci bana Hüseyin’in öldürülmesinden daha acı geldi” 

şeklindeki sözü, dönemin önde gelen şahsiyetleri arasındaki derin görüş ayrılıklarını ve 

karşılıklı sorumluluk tartışmalarını gözler önüne sermektedir. İbn Zübeyr’in “Onun yola 

çıkmasını teşvik ettim, ama ölmesini istemedim”444 şeklindeki savunusu ise bu tartışmanın 

yalnızca siyasi değil ahlâki bir boyut taşıdığını da göstermektedir. 

                                                            
440  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 85. 
441  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 466. 
442  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 450. 
443  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 179. 
444  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 451. 



74 

Kerbelâ Olayı’nın yankıları, sadece dönemin bireysel ve siyasi ilişkileriyle sınırlı 

kalmamış, aynı zamanda Emevî yönetimine karşı gelişen muhalefet hareketlerine 

meşruiyet kazandıran bir gerekçe olarak uzun vadede etkili olmuştur. 445 Olay, özellikle 

Şiîlik düşüncesi içerisinde derin bir kırılma yaratmış, bu mezhebi nazarî bir itikattan daha 

fazlası haline gelmiştir. Şiî gelenekte Kerbelâ, sadece bir yas değil aynı zamanda bir siyasi 

bilinç ve muhalefet ahlakı üretme aracına dönüşmüştür.446 Zamanla bu trajedi, Şiî 

kimliğinin merkezî referansı olmuş, kuşaktan kuşağa aktarılarak Emevî yönetiminin 

gayrimeşruluğunu vurgulayan sembolik bir hafızaya dönüşmüştür.447 Ancak bu aktarım 

süreci zamanla mistik ve efsanevi boyutlar kazanmış, Kerbelâ anlatısı tarihi bir olaydan 

çok metafizik bir anlatı haline gelmiştir. Bu durum olayın siyasi bağlamının yer yer geri 

planda kalmasına neden olsa da Kerbelâ’nın Emevî siyaset ahlakı karşısında şekillenen 

muhalefet düşüncesinde merkezi yerini koruduğu açıktır. Böylece Kerbelâ sadece bir 

tarihi kırılma değil aynı zamanda ahlâki ve siyasi meşruiyetin sınırlarının sorgulandığı bir 

temel olay haline gelmiştir. 

Yezîd b. Muʿâviye döneminin önemli siyasi hadiselerinden biri, Abdullah b. Zübeyr’in 

isyanıdır. Hz. Hüseyin’in Kerbelâ’da şehit edilmesinin ardından adaleti sağlama ve 

intikam alma iddiasıyla ortaya çıkan İbn Zübeyr, kısa sürede Emevî yönetiminden 

rahatsızlık duyan halk tabakalarının desteğini kazanmış ve meşruiyet iddiasında 

bulunmuştur. Bu gelişme, Yezîd açısından yalnızca siyasi değil aynı zamanda meşruiyet 

ve otoriteye karşı bir tehdit olarak algılanmış ve bu tehdidi bertaraf etmek için izlenen 

yöntemler, siyaset ahlakı bağlamında dikkatle değerlendirilmelidir.  

Yezîd, isyanın ilk anlarından itibaren uzlaşıdan çok baskıya dayalı bir yaklaşımı 

benimsemiştir. Medine valisine gönderdiği emirle İbn Zübeyr’in zincire vurularak 

huzuruna getirilmesini istemiştir.448 Bu tavır, muhalefeti kamusal alanda küçük düşürme 

ve sindirme amacı taşımaktadır. Ancak valinin bu emri uygulamaktan çekinmesi, 

toplumsal tepkiyi gözetme gerekliliğinin farkında olunduğunu göstermektedir. Yezîd 

daha sonra strateji değiştirerek İbn Zübeyr’e rüşvet niteliğinde bazı ayrıcalıklar ve Hicaz 

                                                            
445  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 116. 
446  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 245. 
447  Bkz. Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 176; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 599-600. 
448  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 193; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 99. 



75 

valiliği teklif etmiş; fakat bu girişimler de reddedilmiştir.449 Uzlaşma çabalarının 

başarısızlığı, Yezîd’i askerî müdahaleye yöneltmiştir. Bu doğrultuda Vali Amr b. Saîd’e 

gönderdiği mektupla maaş divanına kayıtlı askerlerden bir ordu kurulmasını 

emretmiştir.450 Ancak halkın bu savaşa gönüllü katılmak istememesi, meşruiyeti 

sorgulanan bir savaşın kamuoyunda karşılık bulmadığını ortaya koymuştur. Yezîd bu 

tepkiye savaşmayı reddedenlerin maaşlarını kesmekle tehdit ederek yanıt vermiş; böylece 

insanları baskıyla taraf olmaya zorlamış ve muhalefeti pasifleştirmeyi hedeflemiştir. 451 

Bu süreçte, kardeşi Amr b. Zübeyr komutasında bir orduyu Mekke’ye göndererek kutsal 

şehre karşı da askerî bir müdahale başlatmıştır. Bu karar, siyasetin artık kutsal mekânlara 

saygı sınırını aştığını göstermektedir. Amr’ın, “Kâbe’nin içinde olsa bile Abdullah ile 

savaşacağız”452 şeklindeki sözü, siyaset ahlakının yerini siyasi tahakküme bıraktığının 

açık göstergesidir. Mervân b. Hakem’in bu söze memnuniyetle karşılık verdiği rivayet 

edilse de savaştan kaçınılması gerektiğini ifade ettiği başka rivayetler de mevcuttur.453 Bu 

çelişkili tavırlar, Emevî yönetimi içinde dahi siyasetle ahlak arasında yaşanan gerilimleri 

ortaya koymaktadır. Döneme dair dikkat çekici bir başka rivayet ise sefere katılmak 

istemeyen bazı kişilerin yerlerine para karşılığı asker kiralamalarıdır. Haris b. Mâlik’in 

“Sana annesiyle bile evlenmekten çekinmeyecek kadar çıkarcı bir adam getirdim”454 diyerek 

sunduğu kişi, savaşın ahlâki meşruiyetini değil maddi karşılığını temsil eden bir unsur 

haline gelmiştir. Bu örnek, toplumsal düzeyde siyasetin ve savaşa katılımın ne derece 

yozlaştığını gözler önüne sermektedir. Neticede Yezîd’in Abdullah b. Zübeyr isyanına 

karşı geliştirdiği siyaset, uzlaşıya dayalı bir yönetim ahlakından ziyade baskı, tehdit, 

rüşvet ve kutsal değerlere saygısızlık gibi uygulamaları içeren bir zorbalık stratejisi olarak 

ortaya çıkmıştır. Bu tavır, siyaset ahlakının iktidar lehine askıya alındığı ve muhalefetin 

bastırılmasında meşruiyet ilkelerinin büyük ölçüde ihlal edildiği bir süreci 

yansıtmaktadır. 

Yezîd b. Muʿâviye döneminde yaşanan en çarpıcı hadiselerden biri de Medine halkının 

Abdullah b. Hanzale (ö. 63/683) önderliğinde gerçekleştirdiği isyandır. Harre Vakası 

                                                            
449  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 194. 
450  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 185, 238; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 327. 
451  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 181. 
452  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 18; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 545. 
453  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 329; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 344-346. 
454  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 181. 



76 

olarak bilinen bu olay, Yezîd’in muhalefete yönelik siyaset anlayışının ve güç merkezli 

yönetim tarzının vahim sonuçlarını göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Olay, 

Yezîd’in baskı, rüşvet ve şiddet yoluyla muhalefeti bastırmaya yönelik politikalarının 

siyasi ve ahlâki sınırlarını belirginleştirmiştir. 

İsyan öncesinde Yezîd, görünüşte yumuşak bir strateji izlemiş ve Medine halkının 

hoşnutsuzluğunu gidermek amacıyla sert tutumlarıyla bilinen Medine Valisi Velîd b. 

Utbe’yi görevden alarak yerine daha ılımlı biri olan Osman b. Muhammed b. Ebû 

Süfyân’ı atamıştır.455 Aynı zamanda muhalefeti bastırmak için ekonomik teşviklere 

başvurmuş, Medine eşrafından bir heyeti Şam’a davet ederek onları büyük hediyelerle 

etkilemeye çalışmıştır. Heyet lideri Abdullah b. Hanzale’ye yüz bin dirhem, oğullarına 

onar bin dirhem verilmiş,456 bu da iktidarın meşruiyet üretme çabasının rıza yerine maddi 

çıkar üzerinden kurgulandığını göstermiştir. Ancak bu girişim ters etki doğurmuş, 

dönüşlerinde heyet üyeleri Yezîd’i ahlâki yozlaşma ile suçlamış ve halkı isyana teşvik 

etmiştir.457 

Yezîd, çatışmayı önlemek için görünürde bazı uzlaşı çabaları sergilemiş, Nu‘mân b. 

Beşîr’i (ö. 65/684)  elçi olarak göndererek Medinelilerle müzakere yolunu denemiştir.458 

Ardından isyandan vazgeçmeleri durumunda tüm ayrıcalıkların tanınacağına dair 

Abdullah b. Ca‘fer (ö. 80/699) aracılığıyla yeni tekliflerde bulunmuştur.459 Ancak bu 

girişimler başarısız olmuş ve Yezîd nihayetinde askerî çözüm yolunu seçmiştir.460  

Müslim b. Ukbe el-Murrî (ö. 63/683) komutasında gönderilen Şam ordusu, Medine’ye 

ulaştıktan sonra üç kez itaate çağrıda bulunmuş, halk teslim olmayı reddedince kanlı bir 

çatışma yaşanmıştır.461  Harre Vakasında, Emevî ordusu kutsal şehirde büyük bir 

katliama, yağmaya ve haysiyet kırıcı uygulamalara imza atmıştır. Bu süreçte Yezîd’in 

gerçek niyeti kaynaklarda çelişkili biçimde aktarılmıştır. Bazı rivayetlerde yaşananlardan 

                                                            
455  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 195. 
456  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 337-338. 
457  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 70. 
458  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 218-219, 224. 
459  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 145. 
460  Rivayete göre Yezîd, Medinelilerin Ümeyyeoğullarını Medine'de kuşatıp zorla sürgün etme kararı 

aldıklarını ve bu nedenle Ümeyyeoğularının acil yardım isteğini haber alınca "Benim karakterim olan 

tahammülü değiştirdiler. Ben de onlara karşı yumuşaklığımı sertlikle değiştirdim" demiştir. İbnü’l-

Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 109. 
461  Bkz. Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 196; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 482-485. 



77 

dolayı üzüntü duyduğu, halkın gönlünü almak için Medine’ye yardım gönderdiği462 

belirtilse de diğer rivayetlerde Yezîd’in isyanın bastırılmasından memnun olduğu ve zafer 

duygusuyla Uhud Savaşı’nda müşriklerin Müslümanlardan aldığı intikamı öven şiirler 

okuduğu nakledilmektedir. Şair Abdullah b. Zibâra’ya  atfedilen ve “Keşke Bedir’deki 

atalarım görseydi…”463 diye başlayan şiiri okuduğu rivayeti, Yezîd’in bu olaya nasıl 

baktığına dair ağır bir suçlama içermektedir. İbn Kesîr, bu rivayetin doğru olması 

durumunda Yezîd’e lanet okunmasını savunmuş, bu tür söylemlerin vahametini 

vurgulamıştır.464 

Yezîd’in en çok eleştirildiği hususlardan biri, Müslim b. Ukbe’ye Medine’nin üç gün 

boyunca yağmalanması için izin vermesidir.  Bu karar, şehirde yaşanan tahribatı ve halk 

nezdinde Emevî otoritesinin ağır şekilde sorgulanmasını beraberinde getirmiştir. Harre 

Vakası sonrasında bazı âlimler Yezîd’i açıkça lanetlemiş,465 bazıları ise onun o sırada 

meşru bir halife olduğunu söyleyerek “Düzeniniz sağlanmış ve ittifakınız kurulmuşken, bir 

kimse sizi bölüp parçalamak için size geldiğinde, kim olursa olsun onu öldürün”466 şeklindeki 

hadisini delil göstererek isyana karşı müdahalesinin meşru sayılabileceğini ileri 

sürmüştür.467 Bu görüşler, dönemin siyaset ahlakına ilişkin yaklaşımların ne denli 

farklılaştığını göstermektedir. Sonuç olarak Yezîd’in yönetim anlayışı siyaset ahlakından 

uzak, güce dayalı, muhalefeti tahakkümle bastıran bir yapı sergilemiştir. Kerbelâ ile 

başlayan bu ahlâki ve siyasi çözülme, Harre Vakası ile derinleşmiş, halkla yönetim 

arasındaki bağları koparmış ve Emevî iktidarını tarihi olarak sarsan bir süreci 

tetiklemiştir. 

3.1.3. Muâviye b. Yezîd  

Yezîd b. Muʿâviye’nin ölümünün ardından halifelik makamına oğlu Muâviye b. Yezîd 

(ö. 64/684) geçmiş,468 onun yönetimi Emevîler döneminde siyaset ahlakı bakımından 

dikkat çeken kısa fakat anlamlı bir kesit olarak İslâm siyasi tarihinde yerini almıştır. İç 

                                                            
462  Ebü’l-Fazl (Ebû Abdillâh) Şemsüddîn Muhammed b. Alî b. Ahmed b. Tûlûn, Kaydü’ş-Şerîd fî Ahbârı 

Yezîd, thk. Fâtima Âmir (Beyrut: Dâru’l-Ulûm li’t-Tibâa, 1398/1978), 40-41. 
463  Şiir için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 110; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 355. 
464  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 356. 
465  Ebû’l-Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bekrî el-Bağdâdî (İbnü'l Cevzî), el-Mevzûât, thk.   

Abdurrahmân Muhammed Osmân (Medine: el-Mektebetü’s-Selefiyye, 1966), II: 28. 
466  Müslim, “İmâre”, 59. 
467  İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-Kavâsım, 234. 
468  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 379. 



78 

isyanların yoğunlaştığı, toplumsal huzursuzluğun arttığı bir dönemde hilafete geçen 

Muâviye b. Yezîd’in siyasi hayata doğrudan müdahil olduğuna dair yeterli bilgi 

bulunmamakla birlikte halifelik meselesine dair ortaya koyduğu yaklaşım, döneminin 

siyaset ahlakı anlayışından belirgin şekilde ayrılmaktadır. Onun en dikkat çekici tutumu, 

kendisinden sonra bir halife tayin etmeyerek bu yetkiyi yeniden ümmete ve şûraya 

bırakmasıdır. Halkı muhatap alan hitabında, Râşid Halifeler döneminde uygulanan 

yöntemlere işaret etmiş, benzer yollarla yeni bir halifenin belirlenmesini teklif etmiştir.469 

Çevresindeki Emevî yöneticilerinin bu yaklaşımı hoş karşılamamış olması,470  bu kararın 

mevcut iktidar yapısı içinde ne denli aykırı ve rahatsız edici bulunduğunu göstermektedir. 

Zira bu çağrı, Emevîlerin hanedan sistemi temelinde inşa ettiği yönetim modeline açık bir 

eleştiriydi. 

Muâviye b. Yezîd’in şûra ilkesini yeniden gündeme getirmesi ve hilafeti kendi iradesiyle 

terk etmesi, onun siyasi bilinç düzeyinin ve ahlâki duruşunun bir göstergesi olarak 

değerlendirilmelidir. Bu davranışı, bireysel çıkar veya ailevi saltanat uğruna ümmetin 

iradesini göz ardı eden bir yönetim anlayışına karşı ahlâki bir itiraz niteliği taşımaktadır. 

Halifelik makamını bir emanet olarak gören bu yaklaşım, tarihte “ısırıcı saltanat” olarak 

eleştirilen otoriter yönetim biçimlerine karşılık şûra temelli siyasi adalet anlayışını 

önceleyen bir tavırdır.471 Ne var ki Muâviye b. Yezîd’in bu ilkeli tutumu, dönemin etkin 

siyasi güç odakları tarafından desteklenmemiştir. Emevî elitleri, kazanımlarını kaybetme 

endişesiyle şûra temelli bir seçim sürecine karşı çıkmış, böylece teorik olarak meşruiyeti 

savunulan istişare ilkesinin pratikte uygulanamadığı bir kez daha ortaya çıkmıştır. 

Neticede bu erdemli duruş kısa ömürlü olmuş, Emevî hanedanı içinde ve diğer siyasi 

çevrelerde başlayan iktidar mücadelesi, bu ahlâki çıkışı sonuçsuz bırakmıştır. 

3.1.4. Mervân b. Hakem  

Muâviye b. Yezîd’in halef bırakmadan vefat etmesi, Şam merkezli Emevî iktidarında 

ciddi bir boşluk doğurmuştur. Bu boşluk, yalnızca bir liderlik meselesi değil aynı 

zamanda İslâm siyasetinde meşruiyet, istikrar ve ahlak ilkeleri açısından yeni bir krizi 

tetiklemiştir. Dönemin valisi Dahhâk b. Kays, bu krizi aşmak için Abdullah b. Zübeyr’e 

                                                            
469  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 130. 
470  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 637. 
471  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 314. 



79 

gizlice biat etmiş, ardından halkı da aynı yönde teşvik etmiştir.472 Ancak bu tutum, Emevî 

yanlısı Yemenî kabilelerin tepkisini çekmiş, Şam'daki kabile asabiyeti temelli ayrışmaları 

daha da keskinleştirmiştir. Kaysîler, İbn Zübeyr üzerinden nüfuz kazanmak isterken 

Yemenîler Emevî iktidarının devamını savunmuştur.473 Dahhâk’ın amacı Kaysîlerin 

siyasi gücünü yeniden canlandırmaktı; fakat halkın Emevîlerin sağladığı istikrara 

duyduğu alışkanlık, bu çağrıya tam bir karşılık bulamamıştır.474 Bu karmaşık denklemde 

Mervân b. Hakem (ö. 65/685), başlangıçta İbn Zübeyr’e biat etmeye yönelse de bu tercih 

stratejik bir zorunluluktan ibaretti.475 Etrafındaki Emevî bürokratlar ve askerî seçkinler, 

özellikle Ubeydullah b. Ziyâd ve Amr b. Saîd, onu hilafet için teşvik etmişlerdir. “Sen 

Kureyş’in büyüğüsün”476 diyerek desteklerini göstermiş ve böylece Mervân’ın iktidar 

hırsını açıkça ortaya çıkarmışlardır. Mervân’ın, Muâviye b. Yezîd’in mezarı başında 

Eznam el-Fezârî’nin fitne ve hâkimiyet içerikli beyitlerini okuması, yaklaşan güç 

mücadelesinde aktif bir rol üstleneceğini ilan etmesi anlamına gelir. 477 

Emevîler içinde iktidar mücadelesinin yaşandığı bu dönmede Şam’da üç grup ortaya 

çıkmıştır. İlki, Dahhâk b. Kays liderliğinde İbn Zübeyr’i destekleyen Kaysî grubudur. 

İkincisi, Hassân b. Mâlik’in yönlendirmesiyle o sırada küçük yaştaki Hâlid b. Yezîd’i (ö. 

85/704)  halife adayı olarak öne süren Yemenîlerdir.478 Üçüncüsü ise Mervân’ın 

çevresinde toplanan, sayıca az fakat siyasi ve askerî deneyim açısından güçlü Emevî 

seçkinleridir. Bu gruplar arasındaki rekabet, halkın halife seçiminde büyük bir belirsizlik 

ve fitne ortamına sürüklenmesine neden olmuştur. Bu karmaşa üzerine taraflar Câbiye’de 

bir toplantı yapma kararı almıştır. Bu toplantı, görünüşte şûra işleyişini canlandırmakla 

birlikte gerçekte sadece Şam’daki güç odaklarının kendi çıkarlarını uzlaştırma zeminiydi. 

Dahhâk toplantıya katılmayı kabul etmiş; fakat Maʽan b. Sevr’in ağır eleştirisi sonrası bu 

kararından vazgeçerek yeniden İbn Zübeyr’e yönelmiştir.479 Câbiye’de her grup kendi 

adayını öne sürmüştür. Mâlik b. Hübeyre, Hâlid b. Yezîd’i savunmuş; ancak Husayn b. 

                                                            
472  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihâye, VIII: 672. 
473  İbrâhim Beydûn, Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye fi’l Karni’l-Evvel’i-Hicriyyi (Beyrut: Dâru’n-

Nahdati’l-Arabiyye, 1979), 19; Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 79. 
474  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 142. 
475  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 545. 
476  Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 94; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 145. 
477  “Ben kazanları kaynatan fitneler görüyorum./ Ebû Leyla’dan sonra mülk galip gelenindir" İbn Sa’d, 

VII: 44; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 127. 
478  İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, XII: 448-449. 
479  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 266; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 146-147. 



80 

Nümeyr yaşını gerekçe göstererek bu talebi reddetmiştir.480 Husayn, Mervân’ı 

desteklemiş, bunun karşılığında Kinde kabilesi için Belkâ bölgesinde iskân hakkı 

almıştır.481 Bu örnek, kararların ne derece çıkar ilişkilerine dayandığını ve kabile 

asabiyetinin ne kadar belirleyici olduğunu göstermektedir. Çünkü Yemenî kabilelerin 

Emevî iktidarının devam etmesini sağlamak ve elde edilen imtiyazları korumak için 

Câbiye’de bir araya geldikleri görülmektedir.482 

Toplantıda farklı halife adayları da sunulmuştur. Abdullah b. Ömer ismi gündeme gelmiş 

ama ümmeti temsil edecek vasıflardan yoksun olduğu gerekçesiyle kabul edilmemiştir. 

İbn Zübeyr’in dini fazileti kabul edilmiş ama muhalif kimliği nedeniyle reddedilmiştir. 

Hâlid b. Yezîd, yaşının küçüklüğü nedeniyle uygun görülmemiştir. Sonuçta Ravh b. 

Zinbâ’nın (ö. 84/702) önerisi doğrultusunda483 Mervân b. Hakem halife ilan edilmiş, 

ardından Hâlid b. Yezîd ve Amr b. Saîd sırayla veliaht olarak belirlenmiştir.484 Alınan bu 

karar, farklı çıkar gruplarının taleplerini gözeten ve siyasi dengeleri koruyan bir çözüm 

olarak değerlendirilmiştir.485 Fakat dönemin şartları göz önüne alındığında, Câbiye 

toplantısı bazı yönleriyle şûra ilkesini hatırlatsa da İslâm’ın öngördüğü farklı kesimlerin 

temsil edildiği şûrâ anlayışından uzaktır. Zira toplantıya yalnızca Şam’daki kabile ve 

siyaset elitleri katılmış, muhalif kesimler dışlanmıştır. Bu nedenle Rayyis’in “anayasal 

kongre”486 yorumu her ne kadar siyasi organizasyon açısından anlamlı olsa da ümmetin 

bütününü temsil etmeyen bu toplantı gerçek bir şûra olarak değerlendirilemez.487 Câbiye, 

daha çok Emevî iktidarını yeniden yapılandırma ve mevcut asabiyet sistemini koruma 

çabasıdır. Bu yönüyle toplantıda alınan karar, şûranın değil siyasi pazarlıkların 

sonucudur.  

Mervân b. Hakem’in hilafete yükselişinde belirleyici iki aktör, Ubeydullah b. Ziyâd ve 

Amr b. Saîd el-Eşdak’tır. Her ikisi de Yezîd’in vefatıyla ortaya çıkan siyasi boşlukta 

                                                            
480  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 536;İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 148. 
481  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 544. 
482  Hugh Kennedy, “The Origins of the Qays-Yaman Dispute in Bilad al-Sham”, ed. Muhammed Adnan 

Bekhit (The IV th International Conference on Bilad al-Sham, Amman, 1987), I: 173, 174. 
483  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 537. 
484  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 199; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 148. 
485  Mustafa Fayda, “Câbiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV 

Yay., 1992), 6: 538. 
486  Ziyaüddin Rayyis, Abdülmelik b. Mervân ve’d-Devletü’l-Emevîyye (Mısır: Sicillü’l-Arab, 1969), 39. 
487  Abdülkerim Özaydın, “Eşdak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 2001), 11: 460. 



81 

kendi iktidar hesaplarını yapmış, süreci Emevî hâkimiyetinin devamı lehine 

şekillendirmiştir. Bu bağlamda Irak Valisi Ubeydullah b. Ziyâd, Halife Yezîd’in ölümü 

sonrasında Basra’da yaptığı konuşmasında, her ne kadar halka yönetime dair serbestiyet 

tanıdığını söylese de amacı onları kendi liderliği etrafında toplamaktı.488 Fakat geçmişteki 

zalimce yönetimi sebebiyle kamuoyunda güven kaybına uğramış,489 halk tarafından 

şehirden çıkarılmıştır. Ardından Şam’a yönelmiş ve yolda, eğer halk birlik sağlayamazsa 

onları “koyun gibi” güdeceğini ima etmiştir.490 Bu ifade, onun siyaset anlayışının 

fırsatçılık, baskı ve zorbalık, halkı amaçları doğrultusunda yönlendirme üzerine kurulu 

olduğunu göstermektedir. 

Ubeydullah b. Ziyâd Şam’a ulaştığında hâlâ halife belirlenememişti. Bu durumu kendi 

lehine kullanan İbn Ziyâd, Mervân’ı İbn Zübeyr’e biat etmekten vazgeçirmiş ve hilafet 

iddiasına yönlendirmiştir.491 Hâlid b. Yezîd’in küçük yaşına ve Kelb kabilesinin 

çıkarlarına hizmet edebileceği ihtimaline dikkat çekerek Ümeyye ailesini Mervân’ın 

etrafında toplanmaya çağırmıştır.492 Zira onun için hilafetin meşruiyetinden ziyade kim 

tarafından kontrol edileceği önemliydi. Hâlid’in Kelbîlerin desteğiyle iktidara gelmesi, 

bu kabileyi devlette etkili kılabilir ve Ümeyye mensuplarının nüfuzunu zayıflatabilirdi. 

Bu nedenle İbn Ziyâd, böyle bir senaryoyu kendi siyasi geleceği açısından tehdit olarak 

görmüştür. Aynı şekilde İbn Ziyâd, Mervân’ın iktidara giden yolunu açmak için siyasetin 

hileli yollarına başvurarak Dahhâk b. Kays’a da tuzak kurmuş, kendi adına biat almasını 

sağlayarak kamuoyu önünde itibarını zedelemiştir.493 Sonraki yıllarda Dahhâk’ın 

gerçekten kendisi için mi yoksa İbn Zübeyr adına mı hareket ettiği tartışmalı kalmıştır.494  

                                                            
488  Basralılara isterlerse güçlü bir liderin etrafında birleşerek bağımsız hareket edebilecekleri yönünde  

dolaylı bir mesaj vermiştir. Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 29-30; İbn Kesîr, el-Bidâye,VIII: 674. 
489  İbn Ziyâd'ın azatlısı Mihran'ın onun başa geçme isteği üzerine okuduğu şu beyitler dikkat çekicidir.   

"Korkuttun insanların kalacak mısın başında, Uzaktır bu doğru görüş, aklın varsa başında!" Dîneverî, 

Ahbârü’t-Tıvâl, 259. 
490  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 199; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 134-139. 
491  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 262. 
492  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 278. 
493  İbn Ziyâd, Dahhâk’ı  İbn Zübeyr’e biat etmek yerine kendisi adına halife olarak biat almasını, güçlü 

desteği olduğunu hatırlatarak askerlerini toplamasını ve  Şam dışında hâkimiyet kurmasını söyleyerek 

onu tuzağa çekmiştir. Bu nedenle Dahhâk, Merc-i Rahit’e çıkmış, amacına ulaşan İbn Ziyâd, 

Mervân’a, Dahhâk’ı çöle saldığını, Amr b. Saîd’in yerine Şam’a gideceğini söylemiştir. Bkz. Ebû 

Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, el-Iber fî Haberi men Gaber,  thk. 

Muhammed Saîd Beysun (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985), I: 70; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve'n-Nihâye,VIII: 640 . 
494  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 548. 



82 

Amr b. Saîd el-Eşdak da benzer şekilde Mervân’a destek verirken gelecekte hilafeti elde 

etme niyetindeydi. Câbiye toplantısında üçüncü veliaht olarak belirlenmesi onun için 

hilafet yolunda bir adımdı. Mervân ile seferlere katıldı, başarılar elde etti.495 Fakat siyasi 

entrikalar ve güç mücadelesi, Amr’ın hilafet yolundaki ilerleyişini sekteye uğratmıştır. 

Amr, “İş Mervân’dan sonra benimdir. Beni veliahd kıldı”496dediği vakit Mervân’ın onun 

halife olmasına karşı olan Hassân b. Mâlik’in desteğiyle oğulları Abdülmelik ve 

Abdülazîz’e biat alması, tüm gayretlerini boşa çıkarmıştır.497 Bu gelişme, Emevî 

siyasetinde şûra ilkesinin nasıl şeklen işletildiğini, fiiliyatta kişisel ve hanedan 

çıkarlarının belirleyici olduğunu açıkça ortaya koyar. Mervân, Muâviye’yi hilafeti veraset 

sistemine dönüştürmekle eleştirmişken iktidarı ele geçirdiğinde aynı yöntemi 

benimseyerek önceki görüşleriyle çelişen bir tutum sergilemiştir.498 Böylece Câbiye’de 

şûraya göre belirlenen haleflerini devre dışı bırakmış, oğullarını veliaht yapmıştır. Bu 

durum, İslâm’ın öngördüğü yönetim ahlakında temel ilkeler olan adalet, ahde vefa ve şûra 

prensiplerinin yerini; fırsatçılığa, güç temelli ittifaklara ve siyasi manevralara 

bırakmasına neden olmuştur. Sonuç olarak hilafet makamı, halkın ortak iradesini yansıtan 

bir yapı olmaktan çıkarak, entrikalarla şekillenen hanedan mirasına dönüşmüştür. 

Mervân b. Hakem, hilafeti ele geçirdikten sonra muhalefete karşı uzlaşmadan çok şiddeti 

esas alan bir siyaset izlemiştir. Her ne kadar Merc-i Rahit Savaşı’ndan sonra Dahhâk b. 

Kays’ın başı getirildiğinde “Yaşım ilerledi, insanlar birbirini boğazlıyor, ben de bunu 

seyrediyorum”499 demişse de uygulamaları bu sözlerle çelişmiştir. İç istikrarı sağlamak 

adına muhalefeti tamamen bastırmayı tercih etmiş, dahası bu tutumu bir mecburiyet 

olarak meşrulaştırmıştır. Savaşta Dahhâk’ın ölümüyle Kaysîler ağır darbe almış,500  

Şam’da Emevî iktidarı yeniden sağlamlaşmış, İbn Zübeyr’in bölgedeki etkisi 

sarsılmıştır.501  Ancak bu zafer, yalnızca geçici bir istikrar getirmiştir. Savaşın ardından 

veraset anlayışı daha yaygın kabul görmüş, güçlü ve kararlı bir liderin ümmet adına en 

                                                            
495  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 174. 
496  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 189. 
497  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 57, 287. 
498  Fuad S. Seyyid, Muʿcemü’l-Evâʾil fî Târîḫi’l-ʿArab ve’l-Müslimîn (Beyrut: Dâru’l Menâhil, 1985), 

29. 
499  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, thk. 

Şuayb Arnavud (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985), III: 245. 
500  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 547; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 534, 546. 
501  Ali Hasenî Harbutlî, Abdullah b. ez-Zübeyr (Kahire: el-Müessesetü’l-Mısriyyetü’l-Amme, t.y.), 141. 



83 

uygun tercih olduğu görüşü hâkim olmuştur.502 Ne var ki bu eğilim, İslâm siyaset 

ahlâkında bir yöneticide bulunması gereken başta liyakat ve ehliyet gibi temel ilkeleri 

gölgede bırakmaya başlamıştır. Ancak takvanın bireysel bir alan olup Allah ile kul 

arasındaki bir bağa dayanması, Mervân dahil diğer Emevî yöneticilerin genel olarak 

ehliyetsiz ve liyakatsiz olduğu yönündeki değerlendirmenin doğru bir yaklaşım olup 

olmadığının sorgulanmasına neden olmaktadır. Bu nedenle Emevî yöneticilerinin siyaset 

ahlakını değerlendirmeyi takva üzerinden değil de dönemin mevcut siyasetinde izlediği 

siyaset ahlakı bağlamında değerlendirmek daha doğru bir yaklaşım olacaktır. Bu 

bağlamda Mervân b. Hakem’in siyasi parçalanmanın ve güç mücadelelerinin yoğunlaştığı 

bir dönemde hilafeti ele geçirmesi, devleti yeniden istikrara kavuşturması ve muhalefeti 

kontrol altına alması, en azından onun yönetme ehliyetine sahip olduğunu göstermektedir. 

Öte yandan Merc-i Rahit, Yemenî-Kaysî ayrımını kalıcı hâle getirmiştir. Emevî yönetimi, 

kabileleri ödüllendirerek iktidarını pekiştirmeye çalışmış, bu durum siyasi ahlâkı 

zedelemiş, iktidarı adalet değil sadakat belirlemiştir. Amr b. Kays’ın “Sizin elleriniz mendil 

gibi oldu, her gelen onunla temizleniyor”503 sözü, bu yozlaşmanın halkta nasıl bir farkındalık 

oluşturduğunu göstermektedir. 

Mervân’ın en önemli yapısal değişikliği, ardışık veliaht tayini olmuştur. Ancak bu 

uygulama, hanedan içi çekişmeleri artırmış, muhalefeti derinleştirmiştir.504 Aile içi 

hizipler zamanla iktidar için birbirine karşı entrikalara başvurmuştur.505 Mervân, 

iktidarının başlangıcında siyasi dengeyi sağlamak için Hâlid b. Yezîd’e çeşitli idarî 

görevler vermiş506 fakat gücü tekeline aldığında Hâlid’in hilafet üzerindeki olası iddiasını 

ortadan kaldırmak amacıyla onun annesi Fahite bt. Hâşim ile evlenmiş ve bu yolla 

Hâlid’in siyasi meşruiyetini zayıflatmayı hedeflemiştir.507 Bununla yetinmeyen Mervân, 

Hâlid’i toplum nezdinde itibarsızlaştırmak için hakaret edip onu küçük düşüren ifadeler 

kullanmıştır.508 Rivayetlere göre bu hakaretler, eşinin onu öldürmesine neden olmuştur.509 

                                                            
502  Hilmî, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî, 113. 
503  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 335. 
504  Neccâr, ed-Devletü’l-Emevîyye fi’ş-Şark, 204. 
505  Kapar, İslâm’ın İlk Döneminde Bey’at ve Seçim Sistemleri, 67. 
506  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 335-338; İbn Hacer, el-İsâbe fi Temyizi’s Sahâbe, II: 318. 
507  Mesûdî, Murûc, III: 98; Ebû Ca‘fer Safiyyüddîn (Celâlüddîn) Muhammed b. Alî b. Tabâtabâ (İbn 

Tiktakâ), el-Fahrî fi’l-Adâbi’s-Sultaniyye ve’d-Düveli’l-İslâmiyye, (Beyrut: Dâru Sâdır,345/1927), 

88. 
508  Mervân'ın Hâlid'e “Allah’a yemin ederim ki sen ahmaksın! Gel buraya, ey pis kadının oğlu!” dediği 

rivayet edilir. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 680. 
509  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 42-43; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 610-611. 



84 

Bu hadise saray içindeki entrika siyasetinin ne kadar yıkıcı sonuçlar doğurabileceğini 

göstermektedir. 

3.1.5. Abdülmelik b. Mervân  

Mervân b. Hakem’in’ın vefatının ardından halife olan510 Abdülmelik b. Mervân’ın siyaset 

anlayışı, erken dönem kaynaklarında genellikle otoriter ve merkeziyetçi bir yapı olarak 

tasvir edilmiştir. Onun halkın eleştiri ve ifade özgürlüğünü sınırlandırdığı, istişareyi 

sadece kendi tayin ettiği bürokratlarla yürüttüğü ve yönetimde baskı ile şiddeti temel 

yöntem olarak benimsediği belirtilir. Câhiz onu, “halka hitabı yasaklayan ilk Emevî halifesi” 

olarak tanımlar; ancak ne tür konuşmaları yasakladığını belirtmez.511 Bu eleştirilerin 

odağında, Abdülmelik’in İbn Zübeyr isyanı sonrasında Medine’de yaptığı sert konuşma 

yer alır. Halife bu konuşmasında, Hz. Osman, Muâviye ve Yezîd’e göndermede 

bulunarak kendisini şu sözlerle tanımlar: “Ben zayıf halife değilim... dalkavuk da değilim... 

ahmak da değilim... Bana itaat düzelinceye kadar ümmetin hastalıklarını kılıçla tedavi 

edeceğim... Allah'a yemin olsun ki, bu oturuşumdan sonra kimse bana Allah’tan korkmamı 

söylemesin, yoksa boynunu vururum.”512 

Abdülmelik’in bu konuşması, otoritesini pekiştirme çabasındaki bir liderin sert ve 

tehditkâr dili olarak yorumlanmış ve özellikle adalet, şûrâ ve iyiliği emretme ilkeleri 

açısından eleştirilmiştir. Eleştirenlere göre Abdülmelik, muhalefeti bastırmak adına sözle 

ve güçle korkutma yöntemine başvurmuş, böylece siyaset ahlakında olması gereken 

açıklık ve muhasebe edilme ilkelerini gölgelemiştir.513 Öte yandan onu savunanlar, bu 

sözlerin isyan ve fitne zamanlarında yönetim istikrarını sağlamak için sarf edildiğini 

belirtir. Onlara göre Abdülmelik bütün Medine halkını değil sadece devlete başkaldıran 

unsurları hedef almıştır. Bu bakışa göre onun konuşması muhalefeti kontrol altına alma 

stratejisinin bir parçasıdır.514 Görüleceği üzere Abdülmelik’in siyaseti hakkındaki 

değerlendirmeler, onun otoriterliğini eleştirenlerle bu otoritenin zor bir dönemde gerekli 

olduğunu savunanlar arasında ikiye ayrılmıştır. Ancak her iki bakış da halifenin adalet ile 

                                                            
510  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 269; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 241. 
511  Ebû Osman Amr b. Bahr el-Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, thk. Hasan Sendûbî (Kahire: Mektebetü’t-

Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1350/1932), II: 192. 
512  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 218-19. 
513  Mevdûdî, Hilâfet ve Saltanat, 223. 
514  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 367. 



85 

otorite arasında kurduğu dengenin İslâm siyaset ahlakı bağlamında tartışmaya açık 

olduğunu göstermektedir. Bu nedenle Abdülmelik’in tavrı, yalnızca siyasi başarılarıyla 

değil aynı zamanda bu başarıların hangi etik ilkelerle elde edildiği yönüyle de analiz 

edilmelidir. 

Abdülmelik’i zorba bir yönetici olarak tasvir edenlere göre onun siyaset anlayışı, İslâm 

siyaset ahlakının temel ilkeleri açısından tartışmalı bir profil çizmektedir. Özellikle 

adalet, merhamet, halkla istişare ve zulme karşı duruş gibi esaslar bağlamında eleştirilen 

halife, birçok rivayete göre otoriter bir yönetime yönelmiş ve muhalefete karşı oldukça 

sert bir tavır sergilemiştir. Bu çerçevede zikredilen örneklerden biri, sahabî Câbir b. 

Abdullah’ın (ö. 78/697) Medine kuşatmasının kaldırılması için yaptığı talebin, halife 

tarafından sert sözlerle reddedilmesi ve aşağılanarak huzurdan kovulmasıdır. Veziri 

Kâbisa b. Züeyb’in (ö. 86/705) bu durumu “Artık bu insanlar kral olmuşlardır”515 şeklinde 

yorumlaması, yönetiminin halk iradesiyle bağının zayıfladığına işaret etmektedir. Bir 

diğer olay da Yemeni kökenli bir kişinin vali Haccâc’ın zulmünden şikâyet etmesi üzerine 

Abdülmelik’in onu ölümle tehdit ettiği hadisedir. Bu şahıs, yönetimin önce nübüvvet, 

sonra hilafet, ardından zorbalığa dönüştüğünü ifade ederek516 iyiliği emretme ve 

kötülükten sakındırma görevini yerine getirmiştir. Ancak halifenin buna verdiği sert 

karşılık, hem eleştiriye kapalı bir anlayışı hem de halkın söz hakkını tanımayan bir 

yönetimi yansıtmaktadır. Abdülmelik’in yönetimde neden şiddeti tercih ettiğine dair 

yaptığı açıklama ise dikkat çekicidir. Halife, Hz. Osman’ın yumuşak huyluluğunun 

felaketle sonuçlandığını, Hz. Ömer’in sertliğinin ise düzeni koruduğunu savunarak 

“Yönetici, halkın durumuna göre değişmelidir”517 demektedir. Bu yaklaşım, dönemin 

şartlarını gözetme açısından pragmatik görünse de adalet ve ölçülülük ilkesini ikinci 

plana itmesi nedeniyle problemli görülmüştür. Bu noktada modern araştırmacılardan 

Zeydan’ın değerlendirmesi önemlidir. Zeydan, Abdülmelik’i güç ve şiddeti onaylayan, 

hilafet öncesinde dindarlığıyla bilinen; ancak halife olduktan sonra iktidarın cazibesine 

kapılarak dini hassasiyetlerini geri plana atan zalim bir yönetici olarak tanımlar. Ona göre 

Abdülmelik’in yönetim anlayışı, siyaset ahlakı açısından tutarsızdır.518 

                                                            
515  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 228. 
516  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 223. 
517  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 229.  
518  Zeydan, İslâm Uygarlığı Tarihi, IV: 90. 



86 

Abdülmelik b. Mervân’ın siyaset anlayışı, kişisel takvâsı ve ahlâki duyarlılığına rağmen 

zamanla otoriterliğe evrilmiş, bu değişimin farkında olan halife, yönetim sürecinde 

geçirdiği dönüşümü bizzat dile getirmiştir. Halife olmadan önce kalbinin yumuşak 

olduğunu; fakat insanların tutumları sebebiyle zamanla katılaştığını belirtmiş,519 bu 

beyanı, iktidarın insan ruhu üzerindeki yıpratıcı etkisini açıkça göstermektedir. Ölüm 

döşeğinde iken yaptığı en büyük iyiliğin gazveye katılmak olduğunu belirtmiş520 ve çıkar 

amacıyla yöneticilerin kapısını aşındıran insanları uyarmış ve siyasetten uzak durmaları 

gerektiğini söylemiştir.521 Abdülmelik'in bu tür açıklamaları, takvâ, iç muhasebe ve nefis 

murakabesi gibi siyaset ahlâkının özsel boyutlarıyla ilişkilendirilebilir. Zira iyi niyetle 

göreve gelen bir yöneticinin bile zamanla halk baskısı, siyasi krizler ve otoriteyi koruma 

kaygısıyla sertleşebileceği hususu insan fıtratının zayıflığına işaret etmektedir. Bununla 

birlikte Abdülmelik’e yöneltilen bazı eleştirilerin tarihi adalet ilkesi açısından tartışmalı 

olduğu görülmektedir. Bilhassa eman verip sonrasında öldürttüğü Amr b. Saîd olayı, onun 

“ahde vefa göstermeyen ilk halife” olarak tanınmasına yol açmıştır.522 Fakat aynı 

dönemde Mus‘ab b. Zübeyr’in benzer şekilde eman verdiği halde Muhtâr’ın adamlarını 

öldürmesi,523 tarih yazımında ölçüsüz eleştirilerin her zaman eşit dağılmadığını 

göstermektedir. Dolayısıyla Abdülmelik’in uygulamalarını değerlendirirken dönemin 

siyasi koşulları mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. Her ne kadar onun iktidar anlayışı 

otoriter özellikler taşısa da bu yaklaşım dönemin derin iç karışıklıkları ve istikrarsızlık 

ortamı bağlamında okunmalıdır. Aksi takdirde yapılacak tek yönlü değerlendirmeler, 

siyaset ahlâkı açısından eksik ve indirgemeci yorumlara neden olacaktır. 

Abdülmelik b. Mervân hakkındaki tarihi değerlendirmeler, sadece baskıcı bir yönetici 

olduğu yönünde değildir. Bazı kaynaklar onun İslâmi geleneklere bağlı, adaletli ve 

istişareye önem veren bir halife olduğunu belirtir.524 Bu çerçevede Mısır’a vali tayin ettiği 

oğlu Muhammed’e yaptığı nasihatlerde, idarede dostları ve ulemayla istişare etmesini, 

çözüme kavuşmayan konularda kendisine danışmasını, hakları sahiplerine vermesini ve 

doğru söze sadık kalmasını tavsiye etmiştir.525 Ayrıca devlet işlerinde ulemaya danıştığı, 

                                                            
519  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf,  VII: 220. 
520  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 211. 
521  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 467. 
522  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 244-45. 
523  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 107. 
524  Bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 223; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 178.  
525  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 194, 269. 



87 

veziri İbn Zer‘a ile yaptığı bir konuşmada Kur’an’a referansla526 adaletli yönetim 

konusunda uyarıldığı aktarılmaktadır.527 Abdülmelik’in her Cuma halkın şikâyetlerini 

dinlemek için meclis kurduğu, doğrudan davaları ele aldığı; ancak bu görüşmeleri 

protokol gereği muhafızlarla yaptığı rivayet edilir.528 Bu durum, onun halkla arasına 

mesafe koyduğu529 izlenimini doğursa da büyük bir imparatorluğu yöneten bir devlet 

başkanı olarak bu protokol anlayışının kurumsallaşma gereği olduğu ifade edilmiştir.530 

Halifenin hem halka hem de bürokratlarına karşı ciddi ve resmi bir idare anlayışı 

benimsediği belirtilmiştir.531 Bu yönüyle sadece muhalefete baskı uygulayan bir yönetici 

olarak tanımlanması yetersizdir. Nitekim bazı rivayetler onu adaleti gözeten, Kitap ve 

Sünnet’e bağlı, dindar bir lider olarak tasvir eder.532 Kureyş ve Şam halkının genel olarak 

onun hilafetine itiraz etmemesi de bu olumlu algıyı destekler.533 Bununla birlikte 

Abdülmelik’i dini hassasiyetlerden uzaklaşmakla suçlayan eleştiriler de bulunmaktadır.534 

Ne var ki Abdülmelik’e yönelik eleştirilerin önemli bir kısmı, Emevîlerin yıkılmasının 

ardından iktidara gelen Abbâsîler döneminde kaleme alınan kaynaklar aracılığıyla 

yayılmıştır. Bu kaynaklardaki çelişkili rivayetlerin varlığı, onun yönetim anlayışının 

siyaset ahlâkı açısından daha temkinli, eleştirel ve çok boyutlu bir yaklaşımla 

değerlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. 

İlk dönem kaynaklarında Abdülmelik b. Mervân, iktidarına bağlı valilerin baskıcı 

uygulamalarına sessiz kalmak, kavmiyetçi bir siyaset izleyerek belirli gruplara imtiyaz 

tanımak ve dini değerleri siyasi amaçlar doğrultusunda araçsallaştırmakla eleştirilmiştir. 

Kubbetü’s-Sahrâ’yı inşa ettirip Hac ibadetini engellediği yönündeki iddialar, Mekke ve 

Medine’nin haremliğini ihlal etmesi ve kamu mallarını yandaşlarına tahsis etmesi gibi 

uygulamalar, adalet, kamu hakkı ve kutsal değerlere saygı ilkeleri açısından ciddi 

eleştirilere zemin hazırlamıştır. Bu tür tasarruflar, Abdülmelik’in yönetim anlayışının 

                                                            
526  Sâd 38/26. 
527  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 266. 
528  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 109-110. 
529  Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl el-Askerî, el-Evâil, nşr. Abdurrezzâk G. el-Mehdî (Beyrut:   

Dâru’l-Beşîr, 1997), 183-184. 
530  Kürd Ali, el-İslâm veʼl-Hadâratü’l-Arabiyye, II: 166. 
531  Julius Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, çev. Fikret Işıltan (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1963), 104. 
532  Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Kitâb-u Târih-i Medineti’s-Selâm (Târih-u Bağdat), thk. 

Beşşar Avvâd Marûf (Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 2001), X: 388. 
533  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II. 24, 34. 
534  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 466. 



88 

yalnızca siyasi değil, aynı zamanda ahlaki yönleriyle de derinlemesine incelenmesini 

gerekli kılmaktadır. 

Abdülmelik b. Mervân’ın yönetiminde öncelik siyasi istikrar ve iktidarın korunmasıdır. 

İslâm siyaset ahlakının “adalet” ve “denetim” ilkeleri gereği yöneticilerin halkı gözetmesi 

ve idarecilerini kontrol etmesi beklenirken Abdülmelik valilerinin sert uygulamalarına 

çoğu zaman sessiz kalmış, bu tutumuyla özellikle Haccâc b. Yusuf es-Sekafî (ö. 95/714)  

gibi yöneticilerin zulmüne dolaylı meşruiyet sağlamıştır.535 Ancak valiler, halk nezdinde 

tehlikeli bir noktaya ulaştığında müdahale ettiği de olmuştur. Haccâc’ın Hicaz’dan alınıp 

Irak’a gönderilmesi536 ve İbnü’l-Eş‘as isyanı sırasında görevden alınmasının gündeme 

gelmesi,537 Abdülmelik’in sadakat ile kamu düzeni arasında pragmatik bir denge kurmaya 

çalıştığını göstermektedir. Bu yaklaşım, siyaset ahlakında denge ve sorumluluğun 

yeterince içselleştirilmediğine işaret etmektedir. 

Abdülmelik b. Mervân, iktidarını koruma ve devlet bütünlüğünü sağlama adına zaman 

zaman kabile asabiyetine dayalı bir siyaset izlemiş ve bu yönüyle eleştirilmiştir. Kelb 

kabilesine tanıdığı ayrıcalıklar, muhalif Kaysîlere karşı bir denge unsuru olarak 

değerlendirilmiş,538 bu da adalet ve eşitlik ilkelerinin gölgelenmesine yol açmıştır. 

Bununla birlikte Abdülmelik’in bu politikayı sadece destekçilerini kayırmak amacıyla 

değil iç savaşlar ve Haricî isyanları gibi tehditler karşısında siyasi istikrarı sağlamak 

amacıyla yürüttüğü de söylenmiştir.539 Öte yandan Kays-Kelb mücadelesinin Abdülmelik 

döneminde başlamayıp tarihi bir miras olarak devralındığı, bu nedenle onun Keblilerden 

yana bir tutum takınmasının tamamen doğal bir durum olup şahsi bir tercih olmadığı,540 

bunun dönemi siyasi zorunluluğundan kaynaklandığı ifade edilmiştir.541 Tüm eleştirilere 

rağmen Abdülmelik’in Kelblilere ayrıcalık tanıdığı halde onların tüm taleplerini 

karşılamaması;542 hatta İbn Zübeyr’e karşı hareket eden ve yönetimine düşman kesilen 

Kaysîlerle uzlaşma yoluna gitmesi, kabileler arasında tam bir tarafgirlik izlemediğine 

                                                            
535  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, II:141; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 45-46. 
536  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 204-209, 211 vdğ. 
537  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 423. 
538  Bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 135; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 237. 
539  Muhammed Abdulhayy Shaban, Islamic History, A.D. 600–750 (New York: Cambridge Unıversity 

Press, 1971), 124. 
540  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 205. 
541  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 321. 
542  Kelbli bazı liderlerin onu eleştiren şiirleri için bkz. Ebû Temmâm Habîb b. Evs b. Hâris et-Tâî, 

Dîvânü’l-Hamâse bi Şerhit-Tebrîzî (Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1913), I: 212, 216. 



89 

işaret etmektedir. Örneğin, Kaysî lider Züfer b. Hâris el-Kilâbî ile geçici bir mutabakata 

varması,543 Abdülmelik’in barış ve toplumsal birliği sağlama adına zaman zaman esnek 

bir siyaset izleyebildiğini göstermektedir. Bununla birlikte kamu görevlerine atamalarda 

kabile dengesini gözetip gözetmediği tartışmalı kalmıştır.544 Bazı çağdaş araştırmalarda, 

kuzeylilerin valilikte, güneylilerin ise bürokraside tercih edildiği ileri sürülmüş;545 ancak 

bu konuda sistematik bir ayrım yapıldığına dair kesin kanıt bulunmamaktadır.546 Öte 

yandan Abdülmelik’in Horasan Valiliği karşılığında Bükeyr b. Vişâh’a Abdullah b. 

Hâzim’i (ö. 72/691) öldürtmesi547 gibi örnekler, onun zaman zaman siyasi çıkarı, ahlâki 

ilkelere tercih ettiğini ortaya koyar. Neticede Abdülmelik’in kabileler arası denge 

siyaseti, yer yer pragmatik bir zemine otursa bile genel olarak devletin bekası ve iç barışın 

korunması gibi meşru amaçlarla temellendirilmiştir. Ancak bazı örneklerde siyaset ahlakı 

ilkeleri ikinci plana itilmiş, bu durum onun yönetiminin adil mi yoksa çıkarcı mı olduğu 

sorusunu tartışmalı kılmıştır. 

Abdülmelik b. Mervân’a yöneltilen önemli eleştirilerden biri, Kâbe’ye alternatif olarak 

Kudüs’te Kubbetü’s-Sahra’yı inşa ettirip Şam halkını oraya yönlendirmesi ve bu suretle 

dini siyasi amaçlarla araçsallaştırmasıdır.548 Rivayetlere göre bu uygulamasını, İbn Şihab 

ez-Zührî’nin fetvasına dayandırmıştır.549 Ancak bazı tarihçiler, bu fetvanın ve dayanak 

hadisin550 uydurma olduğunu savunmuş,551 Zührî’nin yaşı ve konumu itibariyle böyle bir 

                                                            
543  Karkisyayı kuşatmasına rağmen alamayınca “Allah, Mudar’ın adamlarını kahretsin. Onların 

öldürülmesi züldür, bırakılmaları ise üzüntü ve pişmanlıktır” diyerek Kayslı lider Züfer b. Hâris ile 

anlaşmak zorunda kalmıştır. Bkz. Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Abdilvehhâb en-Nüveyrî,     

Nihâyetü’l-Ereb fî Fünûni’l-Edeb, thk. Ali Muhammed el-Bicáví (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-

Âmme, 1396/1976), XXI: 130. 
544  Muhammed Abdulhayy Shaban, Islamic History, A.D. 600–750 (New York: Cambridge Unıversity      

Press, 1971), 124. 
545  Deksen, el-Hilâfetü’l-Emevîyye, 178; Abd al-Ameer Dixon, The Umayyad Caliphate Abd al-Malik 

İbn Marwan (65-86/684-705): A Political Study (London: Luzac and Company, 1971), 118, 119. 
546  Patricia Crone, "Were the Qays and Yemen of the Umayyad Period Political Parties?” Der Islam LXX, 

no. 1, (1994): 11-12. 
547  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, IV: 345; Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr     

(İbn Hallikân), Vefeyâtü’l-Aʿyân ve Enbâʾu Ebnâʾi’z-Zamân, thk. İhsan Abbas (Beyrut: Dâru’s-ekâfe, 

1398/1978) III: 72. 
548  Taberî, Târîhu’t-Taberî,  VII: 94; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân, III, 74. 
549  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 261; Kürd Ali, el-İslâm veʼl-Hadâratü’l-Arabiyye, I: 149. 
550  “Yalnızca üç mescide yolculuğa çıkabilirsiniz: Mescid-i Haram (Mekke), Benim Mescidim (Medine) 

ve Aksa Mescidi (Kudüs).” Buharî, Câmiu’s-Sahîh, “Fadlu’s-Salât”, 212 . 
551  Hafize Yazıcı, “Üç Mescid Dışında Dini Amaçlı Yolculuk Yoktur” Hadisi ve Çağdaş Hadis 

Tartışmalarındaki Yeri”, içinde V. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler Kitabı (Isparta: 

İLEM, 2016), 17. 



90 

yetkiye sahip olmadığını belirtmişler,552 o dönemde Suriye bölgesinde çok sayıda fakih 

ve âlim bulunmasına rağmen dine aykırı bir uygulamaya karşı herhangi bir itirazın 

gelmemesinin mümkün olamayacağı ifade edilerek Abdülmelik’e yönelik bu eleştiriye  

şüpheyle yaklaşmışlardır.553 Eleştirilerde öne çıkan görüş, Abdülmelik’in, İbn Zübeyr’in 

hac sırasındaki propagandasını engellemek amacıyla Kudüs’ü alternatif bir merkez hâline 

getirdiği yönündedir. İbn Kesîr’in naklettiği rivayet bu uygulamaya değinmektedir.554  Bu 

rivayet ise tartışmalıdır. Öte yandan bu rivayetin sıhhati konusu tartışmalı da olsa 

Abdülmelik’in aldığı bu karar, bir yönüyle  dini sembollerin korunması, ibadet özgürlüğü 

ve kutsallara saygı gibi temel ahlâki ilkelerle çelişmiş; diğer yönüyle de Abdülmelik’in 

siyasi hedefleri doğrultusunda dini sembolleri ve ibadet mekânlarını araçsallaştırdığı 

algısını güçlendirmiştir.555  

Abdülmelik b. Mervân’a yönelik ciddi suçlamalardan biri de İbn Zübeyr’e karşı 

gönderdiği Şam ordusunun Mekke ve Medine’ye zarar vermesine göz yummasıdır. 

Özellikle Mekke kuşatması sırasında Kâbe’nin taşlanması ve yanması, siyaset ahlakı 

bağlamında en çok eleştirilen hadiselerden biridir. Ancak kaynaklardaki rivayetler 

çelişkilidir; bazılarına göre Kâbe’ye doğrudan saldırı yapılmış,556 bazılarına göre ise 

Kâbe’nin yanması İbn Zübeyr’in adamlarının hatasından kaynaklanmıştır.557 Bu 

karışıklık, savaş ortamında failin tespitinin güçlüğü ile açıklanmaktadır.558 Her şeye 

rağmen kutsal mekânların tahribi, ister kasıtla ister hata ile olsun, İslâm siyaset ahlakının 

kutsallara saygı, kamu düzeninin korunması ve zararın önlenmesi ilkeleriyle çelişmiştir. 

                                                            
552  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 558-565; Deksen, el-Hilâfetü’l-Emevîyye, 40-41; Ignaz 

Goldziher, Muslim Studies, translated by C. R. Barber ve S. M. Stern (Londra: GeorgeAllen & Unwin;     

Albany: State University of New York Press, 1971), I: 101.    
553  Mahmud Şâkir, Hz. Âdemden Bugüne İslâm Tarihi, çev. Ferit Aydın (İstanbul: Kahraman Yayınları, 

1993), II: 455. 
554  İbn Kesîr, el-Bidâye, VIII: 681. 
555  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 225. 
556  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 181; İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, IV: 276. 
557  Vâkıdî’den aktardığı bir rivayette "Abdullah b. Zübeyr, Kâbe'ye tik ağacından yapılma tahtalar 

dayamıştı. Üstteki tahtaların üzerine kadife kumaşlar ve kilimler koymuştu. Üzerine taş düşerse      

Beytullah'a isabet etmeyip yere düşerdi. Bu tahtalar altında tavaf yapıyorlardı. Taş, kilim ve      

kadifelerin üzerine düşünce sesi işittiklerinde tekbir getirirlerdi. Abdullah b. Zübeyr, Mescid-i      

Harâm'ın bir köşesinde bir çadır kurmuştu. Arkadaşlarından her kim yaralanırsa o çadıra alınırdı. 

Mızrağının ucunda ateş olan bir adam geldi. Çadırda ateşi kızıştırınca ateş Kâbe'ye sıçradı. Ahşap      

kısmı yandı, Rükn-ü Yemânî çatladı ve Kâbe'nin örtüleri yanıp yere düştü” denilmektedir. Taberî,     

Târîhu’t-Taberî, V: 498. 
558  Bkz. İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II:14-18, 167; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 190; İbn 

Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 392; İbrâhim Beydûn, ed-Devletü’l-Emevîyye ve’l-Muârada, (Beyrut: 

el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1405), 340-41. 



91 

Ancak Abdülmelik’in Haccâc’a gönderdiği eman mektubunda, halkı koruma ve zarar 

vermekten sakınma talimatı verdiği belirtilmektedir.559 Bu durum, onun doğrudan kutsal 

mekânlara zarar verme niyetinin olmadığını göstermektedir. Ayrıca diplomatik yolları 

denediği, fakat netice alamayınca zorunlu olarak güç kullandığı da ifade edilmiştir.560 Öte 

yandan Kâbe’yi savunma hattı hâline getiren İbn Zübeyr’in de bu zarardan sorumlu 

olduğu yönünde eleştiriler vardır.561 Sonuç olarak iki taraf arasındaki iktidar mücadelesi, 

kutsal şehirlerin zarar görmesine yol açmış; bu olay siyaset ahlakı açısından her iki tarafın 

da sorumluluğunu gündeme getirmiştir.  

Abdülmelik b. Mervân, kamu malı kullanımına dair uygulamaları nedeniyle yoğun 

biçimde eleştirilmiştir. Özellikle devlete ait sahipsiz (savâfî) ve ölü toprakları (arzu’l-

mevât) şahsî mülk haline getirmesi, emanete riayet ve kamu malında adalet ilkeleriyle 

çelişmiştir. Güney Irak’taki Batiha arazisinin bir kısmını kendi adına tescil ettirmesi562  

ve ilerleyen dönemde harac arazilerini iktâ edilecek savâfî arazisi kalmayınca iktidarını 

destekleyen kabilelerin baskıları sonucunda iktâ etmesi,563 bu uygulamanın somut 

örneklerindendir. Ayrıca Abdülmelik, iktidar propagandası amacıyla şairlere yaptığı 

cömert bağışlar sebebiyle israfla suçlanmıştır. Onlara kamu kaynaklarından ödüller 

vermesi, kamu malının ölçüsüz harcanması yönünde eleştirilmiş, bu uygulama kamu 

kaynaklarının kişisel ve siyasi çıkar için kullanılması bağlamında değerlendirilmiştir. 

Abdülmelik’in “Şairlere vermek israftandır, fakat yayılacak eleştirilere karşı bu gerekli 

olabilir”564 sözü, bu harcamaları meşrulaştırma çabasını göstermektedir.  

Abdülmelik b. Mervân’ın Emevî ailesi içindeki muhalefete karşı izlediği siyaset ahlakına 

gelince muhalefeti ile öne çıkan iki figür dikkati çeker. Bunlar, Emevîler içinde lider 

konumunda bulunan Amr b. Saîd el-Eşdâk (ö. 70/689) ve Hâlid b. Yezîd’dir (ö. 90/708). 

Bu bağlamda en dikkat çekici olay, halifelik hakkı olduğunu düşünen ve siyasi bir tehdit 

oluşturan Amr b. Saîd el-Eşdâk’ın öldürülmesidir. Amr, Câbiye toplantısında Mervân 

                                                            
559  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 349; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 744. 
560  Deksen, el-Hilâfetü’l-Emevîyye, 38. 
561  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 206. 
562  Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 275-278; Abdülazîz Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, çev. Sabri Orman 

(İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991), 40. 
563  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fî’t-Târîh, V: 123; Demirci, “Emevîler Devrinde Aşağı Irak (Sevad)’ta Büyük 

Çiftliklerin Doğuşu ve Gelişmesi”, 67. 
564  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 206. 



92 

sonrası halife olması kararlaştırılan kişiler arasında yer almış;565 ancak Mervân’ın oğulları 

için aldığı biatla bu hak fiilen ortadan kaldırılmıştır.566 Amr, bu durumu kabullenmemiş, 

Şam’da iktidarı geçici olarak ele geçirerek muhalefetini sürdürmüştür.567 Abdülmelik 

onunla yaptığı anlaşma çerçevesinde eman vererek Şam’a girmiş; fakat kısa süre sonra 

düzenlediği bir planla Amr’ı öldürmüştür.568 Bu olay, “eman” ve “ahde vefa” ilkelerinin 

ihlali anlamına gelmiş, kaynaklarda Abdülmelik’in İslâm tarihinde eman verdikten sonra 

sözünü tutmayarak muhalifini öldüren ilk halife olduğu ifade edilmiştir.569 Amr’ın siyasi 

nüfuzu ve Abdülmelik’in otoritesini sarsacak biçimde davranmaya devam etmesi,570 

Abdülmelik açısından bu durumu bir tehdit hâline getirmiştir. Abdülmelik’in onu 

öldürmeden önce “Allah'a yemin ederim ki sana bundan daha fazla bir şey yapmadığım takdirde 

bunu yanıma bırakacağına ve Kureyş'in durumunu düzelteceğine inansaydım seni serbest 

bırakırdım. Fakat herhangi bir beldede ikimizin durumunda iki kişi bir araya gelmişse kesinlikle 

biri diğerini çıkarmıştır”571 şeklindeki sözleri öldürme kararını siyasi zorunlulukla 

gerekçelendirdiğini gösterir. Bu ifade, meşruiyeti değil güç dengesini koruma saikiyle 

hareket ettiğine işaret eder. Amr’ın öldürülmesine tepkiler ise sert olmuştur. Abdullah b. 

Zübeyr bu olayı “zalimlerin birbirine musallat edilmesi” olarak tanımlarken572 Muhammed 

b. Hanefiyye emanı bozmayı büyük günah saymış ve ilgili ayetler573 ve hadislerle574 

Abdülmelik’i eleştirmiştir.575 En dramatik tepki ise Amr’ın eşine aittir. Abdülmelik ondan 

eman mektubunu isteyince kadın, mektubu Amr’ın mezarına gömdüğünü ve kıyamet 

günü Amr’ın bu mektubu Allah’a delil olarak sunacağını belirtmiştir.576 Abdülmelik’in 

bu olaydan sonra pişmanlık duyduğu da nakledilmiştir. Bir gün birine “Yaşamıyor 

muyum?” diye sorduğunda aldığı “Ahde vefasız kişi yaşamıyor sayılır” cevabına karşı “Bunu 

daha önce duysaydım, Amr’ı öldürmezdim” dediği rivayet edilir 577  Bu da onun iç dünyasında 

                                                            
565  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 199; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 148. 
566  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 287; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV:189. 
567  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 303. 
568  Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 110; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 492. 
569  İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, XLVI: 40; Rayyis, Abdülmelik b. Mervân, 205. 
570  Abdülmelik’in insanlara ait malları ve maaşları hazineden vermesini emretmesi üzerine Amr'ın “Bu 

paralar senin değildir, bu şehir de senin değildir. Buradan çek git” diyerek halife gibi davrandığı     

nakledilmiştir. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 142; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 488. 
571  Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 286. 
572  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 276. 
573  “Her kim sözünden cayarsa, kendi aleyhine caymış olur” Fetih 48/10. 
574  “Kıyamet günü, yapılmış olan gadr ölçüsünde ona bir sancak dikilecektir” Müslim, “Cihâd”, 17. 
575  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 276; Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi, 204. 
576  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 278; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 493-494. 
577  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 73. 



93 

bu olayın bir vicdan yükü hâline geldiğini göstermektedir. Neticede Abdülmelik’in bu 

olayda sergilediği tutum, “Ahde vefasızlık etmeyin”578 ayetinde dikkat çekilen ve İslâm 

siyaset ahlakı esaslarından biri olarak kabul edilen ahde vefa göstermek ilkesine aykırıdır. 

Her ne kadar siyasi gerçeklikler bu kararı zorunlu kılmış gibi görünse de ahlâki açıdan bu 

eylem meşrulaştırılamamış ve güvenilirliğe zarar veren bir davranış olarak İslâm 

düşüncesinde olumsuz bir örnek olarak yer bulmuştur. 

Abdülmelik b. Mervân, halifeliğini sağlamlaştırma sürecinde Süfyânî muhalefetine karşı 

hem temkinli hem baskıcı bir siyaset izlemiştir. Mervân’ın ardından halife olması 

beklenen Hâlid b. Yezîd, biat hakkını kaybedince Abdülmelik’e karşı bir tür iç muhalefet 

haline gelmiştir.579 Abdülmelik ise bu muhalefeti tamamen bastırmak yerine iktidar 

dengesini koruyacak biçimde Süfyânîleri yönetimde tutmuş, boyun eğmeyen Süfyânileri 

ise ekonomik baskılarla sindirmiştir. Bu süreçte Abdülmelik muhalefetle karşılaştığı vakit 

Hâlid ve diğer Süfyânileri tehdit ederek kendilerine tahsis edilen mal ve erzakı kesmiş, 

Amr b. Utbe’nin araya girmesiyle bu kararından vazgeçmiştir. Bununla birlikte onlara 

olan desteğini açıkça başa kakarak “Benim atıyyemi ancak onu almayı arzu edenler hak 

eder”580 şeklinde küçümseyici bir tavır takınmıştır. Yine de Abdülmelik, Süfyânîlerle açık 

çatışmaya girmekten kaçınmış ama onları tehdit ederek itaate zorlamıştır. Oğulları Velîd 

ve Süleyman’a biat ettirdikten sonra Hâlid ve kardeşini çağırmış, bir kılıç çıkararak “Aksi 

bir söz söyleseydiniz boynunuzu vuracaktım” 581 demiştir. Bu tutum, yöneticinin halkına karşı 

ikna yerine korkuya dayalı bir yönetimi tercih ettiğini gösterir. Bu gerilim sadece 

tehditlerle değil psikolojik tahkirle de sürmüştür. Abdülmelik onları aşağılamak için 

geçmişteki ailevi zayıflıklarını ve kişisel eksikliklerini toplum önünde dile getirmiştir. Bu 

bağlamda Abdülmelik, Hâlid’in babası Yezîd’in Harre olayındaki tavrına atıfla onun 

soyunu küçümsemiş, “Hükümdarlar bir şehre girdiklerinde orayı bozar, onurluları 

alçaltırlar”582 ayetini okuyarak bunu ima etmiştir. Hâlid ise buna karşılık “Bir şehri yok 

etmek istediğimizde, oranın şımarıklarına emir veririz, onlar yoldan çıkınca da o şehir yok 

olur”583 ayetini okuyarak zulme dayalı yönetimin çöküşe yol açacağını ifade etmiştir. 

                                                            
578  Nahl 16/95. 
579  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 224. 
580  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 26. 
581  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 183. 
582  Neml 27/34. 
583  İsrâ 17/16. 



94 

Velîd’in Hâlid’e yönelik “Sen ne kervancı ne de hac yol göstericisisin” şeklindeki sözüne 

karşı Hâlid, kendi ailesinin Hz. Peygamber döneminde toplumda oynadığı sorumluluk 

rollerini hatırlatmıştır. Aynı zamanda Mervân’ın geçmişte koyun otlatan ve Tâif’e sürgün 

edilen bir kişi olduğunu anımsatarak liyakat ve soyluluğun değil güç ve zorbalığın öne 

çıkarıldığını vurgulamıştır.584 

Abdülmelik b. Mervân’ın hilafeti süresince karşılaştığı en güçlü muhalefet, Abdullah b. 

Zübeyr’in oluşturduğu siyasi yapılanmadır. İbn Zübeyr, Emevîlerin zayıfladığı bir 

dönemde halk desteğini arkasına alarak Hicaz’da bağımsız bir yönetim kurmuş ve 

Abdülmelik’in yeniden bütünlük sağlama çabasına ciddi bir tehdit oluşturmuştur. 

Abdülmelik, öncelikle iç muhalefeti bertaraf etmiş, ardından valilelerinin hataları585 

nedeniyle nüfuzu ve halk desteğini yitirmiş İbn Zübeyr’in içinde bulunduğu durumu 

siyaseten bir fırsat bilmiş, İbn Zübeyr’den beklediğini bulamayan ve siyasetinden dolayı 

ondan soğuyan Iraklı eşraf ve komutanlara mal ve makam vaadiyle mektuplar göndererek 

onları tarafına çekmiştir.586 Bu strateji sonucunda Deyrü’l-Cesâlik Savaşı’nda (72/691) 

Musab b. Zübeyr’e karşı zafer kazanmış ve Irak’a hakim olmuştur.587 Savaş sonrasında 

söylediği “Ben ve Musab eski dostuz. O, insanlar arasında en çok sevdiğim kişidir; fakat şu 

hükümdarlık ve saltanat ne kadar uğursuzdur. Kadınlar artık Musab gibisini kim bilir ne zaman 

doğururlar?”588 ifadesi, iktidar için yapılan mücadelelerin insani bedelini fark ettiğini 

gösterir. Bu söz, merhamet duygusunun ve dünyevi ihtirasların yol açtığı yıkımın 

farkında olduğunu ima eder. Dönemin siyaset ahlakı, Abdülmelik b. Umeyr’in her gelen 

yöneticinin bir öncekini öldürüp başını taht önüne getirttiği çarpıcı gözlemiyle 

özetlenebilir.589 Kûfe’de yaptığı konuşmasında ise Abdülmelik, “Amr b. Saîd’in boynuna 

takılmış bulunan pranga hâlâ yanımdadır. Allah’a yemin ederim ki onu kimin boynuna takarsam, 

göğsünün üzerine çıkmadıkça almam, normal olarak onu çözüp çıkarmam. O bakımdan herkes 

kendisini kollasın, kanını başkasına içirtmesin”590 diyerek muhalefete karşı yönetimini korku 

                                                            
584  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, VIII: 155. 
585  Musab b. Zübeyr'in Basra'ya düzenlenen akınlarda Emevîlere destek veren Basralılara hakaret etmesi, 

Basra şurtasının ileri gelenini öldürüp bazı Basralıların evlerini yaktırması için bkz. Mesûdî, 

Murûcu'z-Zeheb, III: 112; Rayyis, Abdülmelik b. Mervân, 207. 
586  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 81; VII: 85, 89; Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 311. 
587  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 91-98; Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 113-118. 
588  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 96, 100. 
589  Abdülmelik b. Umeyr’in, "...Kûfe'deki hükümet konağına gittim. Bu defa da Musab'ın kesik  başının 

bir kalkan içinde Abdülmelik b. Mervân'ın önünde durduğunu gördüm. Abdülmelik b. Mervân tahtta     

oturuyordu" şeklindeki sözlerinin tamamı için bkz. İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, VIII: 513. 
590  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 109; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 298. 



95 

ve cezalandırma üzerine kurduğunu açıkça beyan etmiştir. Bu doğrultuda Irak eşrafına 

verdiği vaatlerin çoğunu yerine getirmemiş, bazılarını “Şam’ı ifsat eden fasıklar”591 olarak 

nitelendirip idam ettirmiştir. Bu durum, ahde vefa ve doğruluk ilkelerinin ihlali olarak 

değerlendirilebilir. 

Abdülmelik, Hicaz üzerine gönderdiği Haccâc komutasındaki orduyla Mekke’yi 

kuşatmış, şehre ambargo uygulamış ve halkı kıtlıkla karşı karşıya bırakmıştır.592 Bu 

esnada İbn Zübeyr’e eman vermiş, mal ve makam önererek teslim olmasını istemiş;593  

fakat İbn Zübeyr bu teklifi reddederek savaşta ölmeyi seçmiştir.594 Bu tutum, İbn 

Zübeyr’in şahsî onurunu ve inançlarını siyasi çıkarlara feda etmediğini göstermektedir. 

Ne var ki Abdülmelik’in daha önce Yezîd’in Mekke kuşatmasını “Keşke gök yerin üstüne 

inseydi!”595 diyerek eleştirmişken benzer bir saldırıyı kendisinin gerçekleştirmesi, siyaset 

ahlâki açısından tutarlı olmamıştır. 

Abdülmelik b. Mervân, İbn Zübeyr’i ortadan kaldırarak Emevî otoritesini yeniden tesis 

ettikten sonra Irak ve Horasan gibi muhalefetin güçlü olduğu bölgelerde hâkimiyetini 

pekiştirmeye yönelmiştir. Bu amaçla önce kardeşi Bişr b. Mervân’ı vali tayin etmiş; 596 

lâkin onun başarısız yönetimi üzerine kamu düzenini sağlamak için Haccâc b. Yusuf’u 

Irak ve Horasan valisi yapmıştır.597 Haccâc, vali Ziyâd b. Ebîh gibi “demir yumruk” 

anlayışıyla yönetime başlamış,598 Irak halkına hitabında “olgunlaşmış kelleleri sarıklarla 

birlikte kanlar içinde görüyorum…”599 şeklindeki tehditkâr sözleriyle baskı ve korku yoluyla 

asayiş sağlamayı hedeflediğini açıkça beyan etmiştir. Bu yaklaşım, İslâm siyasetinde esas 

olan hak ve hukuk ilkeleriyle bağdaşmamaktadır. Haccâc’ın uygulamaları sadece 

toplumsal huzuru zedelememiş, aynı zamanda siyasi meşruiyeti de tartışmalı hâle 

getirmiştir. Sürekli zulme uğrayan halkın feryatlarına rağmen Abdülmelik’in müdahale 

etmemesi, yöneticinin kamu hakkına riayet etme sorumluluğunu yerine getirmediğini 

göstermektedir. Nitekim İbn Abdirabbih, kötü idarecilerin görevde tutulmasının 

                                                            
591  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 310. 
592  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 349. 
593  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 127. 
594  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 128-130. 
595  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 111-113. 
596  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, VIII : 617. 
597  İbn Kuteybe, el-Me'arif, 397; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 273. 
598  Salih Dırâr, Haccâc b. Yûsuf es-Sekafî (Beyrut: Daru’n-Nadha, 1390), 10. 
599  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 274. 



96 

yönetime yönelik halk eleştirilerini meşrulaştırdığını ifade etmiştir.600 Bu baskıcı 

uygulamalar, muhalefetin isyanlarını haklı gösterme aracı hâline gelmiş, Abdullah b. 

Carûd’un başlattığı gibi birçok ayaklanmaya zemin hazırlamıştır.601  Dahası Haccâc’ın 

şiddet politikaları Emevî hanedanı içinde de tepki çekmiştir. Hâlid b. Yezîd ve Ömer b. 

Abdülazîz gibi isimler onun bu tutumuna karşı çıkmıştır. Hâlid’in “Kaç kişiyi öldürdün?” 

sorusuna Haccâc’ın “Baban Yezîd’in içkici olduğunu söyleyen kalmayıncaya kadar” 602 

şeklindeki cevabı, şiddeti siyasi intikam aracı olarak kullandığını göstermektedir. 

Haccâc b. Yusuf’un siyaset anlayışı, baskı ve şiddeti, ahlâki bozulmaya uğramış bir 

toplumu düzene sokmak için zorunlu bir yöntem olarak görmesine dayanır. Siyasi 

istikrarsızlığın hâkim olduğu bu dönemde, iyi niyetli yöneticiler çoğu zaman suistimale 

uğramış, bu da otorite temelli yönetim anlayışını beslemiştir. Ancak bu yaklaşımın sürekli 

hâle gelmesi, adalet ve hukukun üstünlüğü ilkelerine aykırıdır. Haccâc özelinde, şiddetin 

kalıcı bir yöntem hâline gelmesi ve meşru sınırların aşılması, onu İslâm tarihinde zalim 

bir figür olarak öne çıkarmıştır.603 Bununla birlikte rivayetlerde Haccâc, yalnızca bir zorba 

değil aynı zamanda dilde ve hitabette yetkin, alim ve hatip bir kişi olarak da 

tanıtılmıştır.604 Arap gramerine katkıları,605 onun çok yönlü bir kişiliğe sahip olduğunu 

göstermektedir. Ancak bu çok yönlülük, çelişkili bir siyasi duruş da doğurmuştur. Bir 

konuşmasında Irak halkını “facirlikten sonra küfre sapanlar” 606 diyerek sert şekilde itham 

eden Haccâc, başka bir konuşmasında ise “Sabır, Allah’ın azabına katlanmaktan daha 

kolaydır” 607 diyerek dindar bir dil kullanmıştır. Bu tutarsızlık onun hem baskıcı hem de 

dini referanslarla meşruiyet arayan bir yönetici profili sergilediğini göstermektedir. 

Haccâc’a karşı halkın tepkisi de bu ikiyüzlülüğü hedef almıştır. Mecliste bir kişinin ayağa 

kalkarak “Ne kadar da utanmazsın! Yaptıkların ortada, hâlâ nasihat ediyorsun!”608 demesi 

buna örnektir. Haccâc’ın bu kişiye ceza vermemesi ise onun zorbalıkla dini söylemi 

dengelemeye çalışan pragmatik bir tutum benimsediğini gösterir. Bu çelişkili duruş, 

                                                            
600  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I:42. 
601  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 207. 
602  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 216. 
603  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, VII: 718; IX: 220. 
604  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî, Kitâbu'l-Muhabber, tsh. Ilse 

Lıchtenstadter (Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1361/1942), 475. Ahmet Lütfi Kazancı, “Haccâc b. 

Yusuf es-Sekafî (95/714)”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4, sy 4 (1992): 118. 
605  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân, II: 23. 
606  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 255. 
607  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, IX: 207. 
608  İbn Kesîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IX: 208. 



97 

siyaset ahlakı açısından istikrar, kamuya karşı dürüstlük ve adalet ilkelerinden uzak bir 

yönetimi işaret etmektedir. 

Haccâc’ın Emevî yönetimindeki konumu ve uygulamaları, siyaset ahlakı açısından ciddi 

tartışmalara yol açmıştır. Onun kişiliği hakkında yapılan değerlendirmeler tarihi 

bağlamda farklı yorumlarla ele alınmış, bazıları onu zalim ve gaddar bir yönetici olarak 

tanımlarken bazıları da dönemin siyasi şartlarının onu bu tutuma zorladığını 

savunmuştur.609 Haccâc ise muhalifleri “isyan eden asiler” olarak görmüş, 610 kendisini 

devletin hukukunu koruyan bir yönetici olarak kabul etmiştir. Buna karşılık muhalefet 

cephesi, Haccâc’ın uygulamalarını zulüm olarak görmüş, onun gibi zalim yöneticilere 

karşı direnmenin dini bir zorunluluk olduğunu öne sürmüştür.611 Nitekim onun uyguladığı 

sert yönetim, yalnızca muhalif asker ve yöneticileri değil sahabe ve âlimleri de hedef 

almıştır. Enes b. Mâlik gibi sahabelerin ellerine mühür vurdurması,612 Saîd b. Cübeyr gibi 

âlimleri öldürtmesi,613 dini ve hukuki sınırların aşıldığını göstermektedir. Bu uygulamalar 

sebebiyle onun ölümü pek çok kişi tarafından memnuniyetle karşılanmış, Hasan-ı 

Basrî'nin “Allahım, onu ortadan kaldırdığın gibi sünnetini de kaldır”614 duası, dönemin dini 

çevrelerinde Haccâc’a duyulan tepkinin yoğunluğunu ortaya koymuştur. Abdülmelik b. 

Mervân’ın bu süreçteki sorumluluğu ise Haccâc’a tanıdığı sınırsız yetkiler bağlamında 

değerlendirilmiştir. Her ne kadar amaç devlette düzeni sağlamak olsa da zulümle düzen 

sağlamak siyaset ahlakı açısından meşru görülmemektedir. Nitekim İbnü’l-Esîr 

Abdülmelik hakkında, “Kötülüklerinden sadece biri Haccâc olan bir kişi, kendisini nelerin 

beklediğini iyi bilir”615 derken Suyûtî daha ileri giderek “Allah onu affetmesin ve ona 

merhamet etmesin”616 ifadelerini kullanmıştır. Bu tür yorumlar, Abdülmelik’in yönetimde 

kamu ahlakına ve hukukuna siyasi çıkarları kadar riayet ettiğine işaret etmektedir. Bu 

bağlamda Abdülmelik’in o dönem şartlarında kamu görevlilerini belirlerken aslında 

siyaseten ehliyet sahibi kimseleri görevlendirdiğini ama bununla dini kaygılardan çok 

                                                            
609  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 120. 
610  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 185. 
611  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 199. 
612  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 135. 
613  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 466. 
614  Ebü’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî. Fadlu’l-İtizâl ve 

Tabakâtu’l-Mu‘tezile, thk. Fuâd Seyyid (Tunus: Dâru’t-Tûnusiyye, 1393/1974), 224;İbn Kesîr, el-    

Bidâye ve'n Nihaye, IX: 139. 
615  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 468. 
616  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 247. 



98 

siyasi kaygıları öncelediğini, devlete ve halifeye sadakati esas aldığını söylemek 

mümkündür.  

Abdülmelik b. Mervân’ın Hâricî muhalefetine karşı yürüttüğü siyaset, baskı ve şiddete 

dayalı bir yaklaşımı esas almıştır. Bilhassa Haccâc gibi valileri aracılığıyla uygulanan bu 

katı siyaseti, toplumsal ıslahı sağlamak adına meşru gibi gösterilse de zaman zaman temel 

hak ve özgürlüklerin ihlaliyle sonuçlanmıştır. Nitekim Haccâc’ın Kûfelileri Mühelleb’in 

Hâricîlerle yürüttüğü savaşa zorla sürmek için maaş ve erzaklarını kesmek ve öldürmekle 

tehdit etmesi,617 irade hürriyetinin göz ardı edildiğini göstermektedir. Bununla birlikte 

Abdülmelik sadece zor kullanmakla yetinmemiş, muhalefeti bölme stratejisi kapsamında 

mali teklifleri de kullanmıştır. Necde b. Âmir’e (ö. 73/692) valilik ve af vaadinde 

bulunarak biat teklif etmiş, bu girişim reddedilmiş olsa da Haricîler içinde bölünmelere 

neden olmuş ve Necde taraftarlarınca öldürülmüştür.618 Benzer şekilde İbâdî lider Câbir 

b. Zeyd’e (ö. 93/711-12) ilminden dolayı kadılık teklif edilmiş, kabul etmese de ona maaş 

bağlanmıştır.619 Bu durum Abdülmelik’in zorbalıkla birlikte maddiyatı siyasi araç olarak 

kullandığını ve muhalefete yaklaşımda ilke ve değerleri değil mevcut duruma uygun 

çözümleri öncelediğini gösterir.  

Ehl-i Beyt’e karşı tutumu ise görece daha ılımlıdır. Siyasi iddiada bulunmayan Ehl-i Beyt 

mensuplarına maddi destek sağlamış, onları korumuş ve onlara karşı kamu önünde 

itibarsızlaştırıcı girişimlere izin vermemiştir. Özellikle Muhammed b. Hanefiyye’ye 

yönelik uygulamalarında temkinli bir politika izleyerek onun halk nezdindeki etkisini 

gözetmiştir. Şam’a çağırdığı halde şehir içine sokmaması,620 bir yandan destek sağlamak 

isterken diğer yandan kontrolü elden bırakmak istemediğini göstermektedir. Haccâc’ın 

bu kişiye uyguladığı baskıya karşılık Abdülmelik’in müdahalede bulunarak onu 

koruması,621 dini saygınlığı olan şahsiyetlere karşı ihtiyatlı davranma çabasına işaret eder. 

Benzer şekilde Haccâc’ın Hz. Peygamber ailesinden bir kadınla yaptığı evlilik üzerinden 

dini sembolleri araçsallaştırma çabası da Abdülmelik tarafından engellenmiştir. Hâlid b. 

                                                            
617  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 181. 
618  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 186; Dixon, Abd al-Malik İbn Marwan, 174. 
619  Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Saîd ed- Dercînî, Kitabu Tabakâti’l-meşâyih bi’l-Mağrib, (Cezayir:      

Matbaatu’l-Baʿs, 1992), II: 211; Roberto Rubinacci, “al-Ibâdiyya,” Califfo ‘Abd el-Melîk b. Mervân 

egli Ibâditi, cilt III, no. II (Napoli: Accademia Italiana per l'Organizzazione delle Nazioni (AIUON), 

1954), 105. 
620  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 230. 
621  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 232; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, VIII: 724. 



99 

Yezîd’in uyarısıyla Haccâc’a baskı yapılmış ve bu evlilik sonlandırılmıştır.622 Bu örnek, 

Abdülmelik’in siyasi sertliğe rağmen dini değerlere ve Ehl-i Beyt’in toplumsal 

haysiyetine zarar verecek adımlara izin vermediğini ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak Abdülmelik’in muhalefete karşı siyaset anlayışı; Haricîler söz konusu 

olduğunda sertlik ve en işe yarar ve sonuç getiren çözümler, Ehl-i Beyt söz konusu 

olduğunda ise itibar ve dini saygı ile birlikte temkinli siyaset  dengesinde şekillenmiş;  

fakat bu süreçte ahlâki ilkeler zaman zaman siyasi amaçlara feda edilmiştir. 

3.1.6. Velîd b. Abdülmelik  

Velîd b. Abdülmelik’in siyaset anlayışı, babası Abdülmelik b. Mervân’dan devraldığı623  

otoriter ve kurumsallaşmış devlet düzeninin muhafazası ekseninde şekillenmiştir. Halife 

olduktan sonra halka hitaben yaptığı konuşmasında, toplumsal bütünlüğü “cemaat” 

vurgusuyla öne çıkararak itaatin zorunlu, muhalefetin ise cezalandırılması gereken bir 

durum olduğunu belirtmiştir: “Kim bize karşı çıkarsa onun gözlerinin yer aldığı yeri 

vururuz.”624 Bu tür tehditkâr dil, yöneticinin iktidarını koruma refleksini ortaya koysa da 

ifade özgürlüğü ve eleştirel muhalefetin tanınması gibi temel siyaset ahlakı ilkeleriyle 

açık bir çelişki sergilemektedir. Velid konuşmasında, muhalefeti bastırmada şiddeti 

meşru gören otoriter tavır benimsediğini, itaatin korunmasını esas aldığını 

göstermektedir. Öte yandan Velîd’in muhalif söylem ile fiili isyanı ayırmaya çalışarak 

“fitne” söylemiyle müdahalelerini meşrulaştırma çabası da dikkat çekicidir. Ne var ki 

Cuma hutbesini uzattığı için uyarıda bulunan bir kişinin cezalandırılması625 gibi örnekler, 

onun teoride vadettiği sınırlı hoşgörüyü fiiliyatta uygulamadığını göstermektedir. Bu da 

tahammül ve hakkı söyleme özgürlüğü gibi ilkeler bakımından sorunlu bir tutumdur. 

Velîd b. Abdülmelik’in yönetiminde dikkat çeken hususlardan biri, otoriterlik ile adalet 

arasında kurmaya çalıştığı denge arayışıdır. Dönemin önde gelen isimlerinden Ömer b. 

Abdülazîz’in “Irak’ta Haccâc, Şam’da Velîd, Medine’de Osman ve Mekke’de Hâlid... Allah’ım! 

Dünya zulüm ve haksızlıkla dolup taştı; artık sen bu insanlara rahat yüzü göster”626 şeklindeki 

                                                            
622  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, IX: 60, 136. 
623  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 225. 
624  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 424; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 464. 
625  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 151.  
626  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 251; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 525. 



100 

sözleri hem Velîd’in hem de tayin ettiği valilerin sert uygulamalarının toplumda bıraktığı 

olumsuz izlenimi yansıtmaktadır. Bununla birlikte Velîd’in adalet ve sorumluluk ilkesine 

dikkat ettiği bazı örnekler de kaynaklarda yer alır. Halkla doğrudan ilişki kurmaya 

çalışarak minberde söylediği, “Size konuştuğumda yalan söylersem, sözümü tutmazsam... bana 

itaat gerekmez”627 ifadesi, onun meşruiyeti sadece güce değil doğruluk ve emanete riayet 

gibi ahlâki temellere dayandırma çabasını yansıtmaktadır. Benzer şekilde Medine valisi 

Hişâm b. İsmail’i görevden alıp halkın onunla hesaplaşmasına imkân tanıması,628 halkın 

hakkını gözetmek ve zulmün hesabını sormak yönünde atılmış olumlu bir adım olarak 

değerlendirilebilir. Ancak aynı dönemde Haccâc ve Hâlid b. Abdullah el-Kasrî gibi zalim 

valilerin görevde kalmasına ses çıkarmaması629 istikrarı sağlama uğruna adalet ilkesinden 

ödün verdiğini, valilerinin otoriteyi sağlamaya yönelik baskıcı ve sert politikalarını 

desteklediğini göstermektedir. Velîd’in yönetimi bu yönüyle yer yer siyaset ahlakının 

bazı ilkelerini gözeten örnekler barındırsa da genelde otoriterlik ile denge siyaseti 

arasında pragmatik bir çizgi izlemekte, muhalefete karşı ise güce dayalı bir meşruiyet 

anlayışını sürdürmektedir. 

Velîd’in yönetim anlayışında dikkat çeken bir diğer yön, halkla doğrudan iletişim kurması 

ve gerektiğinde sahip olduğu güç ve yetkiye rağmen kamuoyu karşısında hesap vermeyi 

göze almasıdır. Nitekim Şam Camii’nin inşası sırasında beytülmal kaynaklarını israf 

ettiği iddiasıyla karşı karşıya kaldığında, bu suçlamaları baskı ya da şiddetle bastırmak 

yerine doğrudan halkın karşısına çıkarak kendisini savunmuştur. Camide halkı toplayarak 

hazine mallarını sergilemiş ve ithamların asılsız olduğunu bizzat göstermiştir.630 Bu 

bağlamda eğer Velîd salt otoriter bir yönetime sahip olsaydı, bu tür suçlamalara karşı 

tepkisini şiddete başvurarak gösterebilirdi. Dolayısıyla bu yaklaşım, onun yönetiminde 

sadece zorlayıcı unsurların değil ikna edici ve halkla uzlaşmacı yöntemlerin de yer 

aldığını ortaya koymaktadır. 

Velîd b. Abdülmelik’in yönetiminde şûrâ ilkesine teorik olarak yer verildiği; fakat bu 

ilkenin uygulamada sınırlı kaldığı görülmektedir. İstişare süreçleri çoğunlukla iktidara 

yakın ve sadakatiyle bilinen isimlerle yürütülmüş, muhalif unsurların görüşlerine alan 

                                                            
627  Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, II: 165. 
628  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 428-429; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 472. 
629  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 428. 
630  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n Nihaye, IX: 148. 



101 

açılmamıştır. Velîd’in en çok danıştığı figürlerden biri Haccâc b. Yusuf’tur. Haccâc’tan 

talep ettiği yönetime dair tavsiyeler, baskı ve ödül esasına dayanan otoriter bir anlayışı 

yansıtmaktadır.631 Abbad b. Ziyâd’la yapılan bir başka danışmada ise Ziyâd b. Ebîh’in 

daha ölçülü ve halk desteğini önceleyen yönetimi ile Haccâc’ın toplumu bölen baskıcı 

tarzı karşılaştırılmıştır.632 Bu örnekler, Velîd döneminde danışmanın kurumsal olarak var 

olduğunu ama tamamen siyasi temsili sağlayacak kapsayıcı bir yapı gibi işletilmediğini 

ortaya koymaktadır. 

Velîd b. Abdülmelik, babasından devraldığı kurumsal yönetimi sürdürmüş, istikrarı 

korumak adına yöneticileri büyük ölçüde yerlerinde bırakmıştır.633 Dış politikaya ağırlık 

vererek634 fetihlerle prestij kazanmış;635 fakat bu başarılar, kamu refahı ve adalet 

ilkeleriyle tam örtüşmemiştir.636 Zira artan ekonomik imkânlar, Şam merkezli elitler ile 

yönetimi destekleyenlere aktarılmış, muhalif bölgelere yeterince yansımamış, bu durum 

adalet ve eşitlik ilkelerinin gölgelenmesine, buna bağlı olarak muhalefetin güçlenmesine 

yol açmıştır. Kabilecilik zayıflamış gibi görünse de bu durum yapısal çözümden ziyade 

fetihlerle sağlanan geçici bir yönlendirme olmuştur.637 Velîd’in yönetimi bu yönüyle 

güçlü bir iktidar meşruiyetine rağmen ahlâki temsilde bölgesel ayrımcılık ve adaletsizlik 

eleştirilerine açık bir zemin bırakmıştır. 

Velîd b. Abdülmelik’in muhalefete yaklaşımı, babası Abdülmelik’in “İnsanları biate davet 

et! Kim yüz çevirirse kılıcını indir” 638 vasiyetinden ilhamla şekillenmiş, bu da onun sert ve 

otoriter bir yönetim tarzını benimsemesine yol açmıştır. Ancak bu sertlik, mutlak bir 

katılık değil gerektiğinde stratejik yumuşamalarla dengelenen bir siyaset anlayışına 

dönüşmüştür. Nitekim Medine örneği, bu pragmatik siyasetin en dikkat çekici 

yansımasıdır. Halkla barışmak ve muhalefeti yumuşatmak için adaleti ve dindarlığı ile 

bilinen Ömer b. Abdülazîz’i vali olarak ataması, adalet ve kamu rızası gibi siyaset ahlakı 

                                                            
631  Haccac b. Yusuf'un mektubunda verdiği cevap için ayrıca bkz. İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 23. 
632  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 74. 
633  Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi, 105. 
634  Adem Apak, “Emevîlerin Irak Siyaseti”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18, sy 1 

(2009): 118. 
635  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 72. 
636  Bkz.Yusuf Şanverdi, “Emevî Halifelerinin Günlük Hayatları” (Yüksek Lisans Tezi, Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019), 73. 
637  İsmail Şahin, “Emevîler Döneminde Kaysî ve Yemenî Kabileler Arasındaki Mücadeleler” (Yüksek 

Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2021), 42. 
638  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 225. 



102 

ilkelerine uygun bir hamle olarak değerlendirilmiştir. Ömer’in idareyi ulema ile istişare 

içinde yürütmesi, yönetime olan güveni artırmıştır.639 Bu adım aynı zamanda halka 

zulmeden Vali Hişâm b. İsmail’in cezalandırılmasıyla desteklenmiş,640 böylece zulüm 

karşısında adaletin tesisi yönünde bir mesaj verilmiştir. Abdülmelik döneminde halifeye 

yaranmak için şiddete başvuran ve dalkavukluk eden Vali Hişâm, Velîd’in halk nezdinde 

güven kazanma siyasetinin gereği olarak kolayca harcanmıştır.641 Fakat Medine’deki bu 

olumlu hava Mescid-i Nebî’nin genişletilmesi kararıyla gölgelenmiş ama Hz. Âişe’nin 

odasının dışarıda bırakılıp Hz. Peygamber’in kabrinin muhafaza edilmesiyle uzlaşı 

sağlanmıştır.642 Bu örnek Velîd’in baskıcı yönüne rağmen halkın kutsal değerlerine karşı 

duyarsız kalmadığını göstermektedir.  

Velîd b. Abdülmelik döneminde Medine’de uygulanan adalet temelli ve ılımlı yönetim 

anlayışı, Ömer b. Abdülazîz’in valiliğiyle somut bir örnek teşkil etmiştir. Onun yönetimi 

kısa sürede şehirde güvenlik ve toplumsal huzuru sağlamış, yönetime muhalif farklı 

mezhep ve siyasi eğilimlere sahip grupların Medine’ye yönelmesine yol açmıştır.643  

Ancak bu gelişme, merkezi otorite açısından potansiyel bir tehdit olarak değerlendirilmiş 

ve zamanla Velîd ile Ömer arasındaki güven ilişkisi bozulmuştur.644 Bu sürecin arka 

planında Haccâc b. Yusuf’un belirleyici bir rolü olmuştur. Medine ziyareti sırasında 

halkın Ömer’e duyduğu sevgiyi bizzat gözlemleyen Haccâc, Irak’a döndükten sonra 

halifeye yazdığı mektupta, “Halk yalnızca onu tanıyor ve onunla hareket ediyor” 645  diyerek 

Ömer’in etkisinin halife otoritesini gölgelediğini ima etmiştir. Bu söylem, Velîd’in 

zihninde bir kuşku oluşturmuş ve onu Ömer’i görevden almaya sevk etmiştir. Oysa Ömer 

b. Abdülazîz, Velîd’e yazdığı mektubunda Medine’ye sığınan muhaliflerin asıl sebebinin 

Haccâc’ın baskıcı yönetimi olduğunu ifade etmiş, bu insanları himaye etmesinin devlet 

düzenine zarar vermediğini, güvenlik ve istikrarı korumayı amaçladığını vurgulamıştır. 

Buna rağmen Haccâc, Ömer’in ılımlı siyasetini “kararsızlık” olarak yorumlamış ve 

                                                            
639  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 2. 
640  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 472. 
641  Adnan Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim (İstanbul: Beyan Yayınları, 2021), 110. 
642  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 435; Ahmed b. Ömer İbn Rüste, A‘lâku’n-Nefîse, ed. Fuat Sezgin           

(Frankfurt: Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992), VIII: 68; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil     

fi’t-Târih, IV: 477-78. 
643  Beydûn, Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye, 323-24. 
644  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 157. 
645  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 77. 



103 

halifeyi ikna ederek görevden alınmasını sağlamıştır.646  Nihayetinde Velîd’in Ömer b. 

Abdülazîz’i görevden alma kararı, sadece idari bir tasarruf değil aynı zamanda siyaset 

ahlakı açısından ciddi bir zafiyetin göstergesidir. Adil ve halkın teveccühünü kazanmış 

bir yöneticinin, kıskançlık ve tahakküm arzusu taşıyan bir figürün yönlendirmesiyle 

görevden alınması,  yönetimde basiretin kaybolduğunu göstermektedir.  

Velîd b. Abdülmelik döneminde valiler arasındaki kıskançlık ve rekabet, yönetim 

kararlarını doğrudan etkilemiştir. Bu bağlamda en dikkat çekici örneklerden biri, Horasan 

Valisi Yezîd b. Mühelleb’in görevden alınmasıdır. Onun azledilmesi, Haccâc b. Yusuf’un 

kişisel husumetinin sonucu olarak gelişmiş, bu da kamu görevlerinin bireysel çıkarlarla 

şekillendiğini göstermiştir. Haccâc, Mühelleb ailesini önce ihanetle647 ardından Zübeyrî 

eğilimle suçlamış,648 onların artan nüfuzunu kendisi için tehdit görmüş649 ve bu nedenle 

Yezîd b. Mühelleb’in kendisine ve halifeye itaatten uzaklaştığını söyleyerek ısrarlı 

girişimler sonucunda Abdülmelik devrinde görevinden azlettirmiş,650 Velîd döneminde 

halifenin iznini alarak Yezîd’i hapse attırmış ve cezalandırmıştır.651 Yezîd’in hapisten 

kaçarak Süleyman b. Abdülmelik’e sığınması,652 Emevî ailesi içinde de iktidar 

dengelerinin ne kadar kırılgan olduğunu göstermiştir. Bu olaylar adil bir yönetimin 

tesisinde gerekli olan siyaset ahlakı ilkelerinin kişisel hırslar ve rekabetten kaynaklı 

kıskançlık ve düşmanlık gibi siyasi zaaflar nedeniyle yer yer ihmal edildiğini gözler 

önüne sermektedir. Nitekim bu gelişmeler, Haccâc’ın sistematik tasfiye politikalarını ve 

Velîd’in valileri arasındaki rekabeti dengelemek zorunda kalan bir yönetici olduğunu da 

ortaya koymaktadır. 

Velîd b. Abdülmelik’in oğlu Abdülazîz’i veliaht tayin etme teşebbüsü, Emevîler içinde 

şûrâ ve ahde vefa ilkeleri açısından önemli bir kriz doğurmuştur. Zira halefin Süleyman 

b. Abdülmelik olacağı daha önce yazılı bir taahhütle belirlenmişti.653 Velîd bu 

düzenlemeyi kendi soyunun lehine değiştirmek istemiş; lâkin bu girişimi yalnızca bazı 

                                                            
646  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 129; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 518-19. 
647  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 292. 
648  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 451. 
649  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 452; Fatih Erkoçoğlu, “Yezîd b. Mühelleb İsyanı”, içinde İslâm    

Tarihi ve Medeniyeti-3-Emevîler (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 200-201. 
650  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 452, 469. 
651  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 327. 
652  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 448-453; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 488-490. 
653  İsmet Kayaoğlu, “Halifelik”, İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi 4, sy 4 (1980): 142. 



104 

güçlü bürokratlardan (örneğin Haccâc ve Kuteybe) destek görmüş,654 Süleyman ise 

Velîd’in kendisini ikna etmek adına teklif ettiği servet ve malı reddetmiş ve halifelik 

hakkından vazgeçmemiştir.655 Bu olay güç aktarımında meşruiyetin istişareyle 

sağlanması ilkesinin hanedan çıkarlarına feda edilmek istendiğini; ancak iç muhalefet 

nedeniyle bu teşebbüsün sonuçsuz kaldığını göstermektedir. Öte yandan Velîd’in Ehl-i 

Beyt’e yönelik siyaseti, adalet ile siyasi denge arayışı arasında şekillenmiştir. Ali 

taraftarlarına karşı sert ve bastırıcı bir politika izlenirken Ehl-i Beyt mensuplarına karşı 

görece temkinli ve zaman zaman koruyucu bir tutum benimsenmiştir. Ali b. Hüseyin’e 

yönelik “İnsanlar içinde ondan daha değerli biri yoktur”656 sözü, bu hassasiyetin bir 

ifadesidir. Lâkin aynı dönemde Hz. Ali’ye hakaret geleneğinin devam ettirilmesi,657 

ahlâki tutarlılık açısından büyük bir çelişki doğurmuştur. Buna karşın Ali b. Hüseyin’in, 

sabır ve itidal çağrısıyla doğrudan bir muhalefete yönelmemesi,658 Velîd’in Ehl-i Beyt’in 

kamuda yer eden dini saygınlığına önem vererek potansiyel bir isyanı önlemeyi 

başardığını göstermektedir. Velîd’in Hişâm b. İsmail’i cezalandırması da bu çerçevede 

yalnızca bir adalet uygulaması değil aynı zamanda siyasi krizleri önleme ve toplumsal 

barışı koruma amacı güden stratejik bir hamledir.659 Böylece Velîd, Ehl-i Beyt'e yönelik 

politikada zorbalıkla meşruiyeti değil dengeli ve itidalli bir yönetimi tercih etmiş 

görünmektedir. 

3.1.7. Süleymân b. Abdülmelik  

Süleyman b. Abdülmelik’in (ö. 99/717) yönetimi, selefi Velîd’in otoriter siyasetinden 

farklı olarak halkla devleti kaynaştırmaya yönelik daha ılımlı ve şûraya dayalı bir çizgiye 

yönelmiştir. Halifeliği devraldıktan sonra yaptığı konuşmasında “Allah’ın kitabını 

kendinize rehber edinin”660 ifadesiyle Kur’an’a bağlılık vurgusu yapması, onun meşruiyet 

arayışını açıkça ortaya koymuş, danışmanları Ömer b. Abdülazîz ve Recâ b. Hayve (ö. 

112/730) gibi isimlerle istişare ederek karar alması ise istişare ilkesine bağlılığını 

göstermiştir.661 Bu bağlamda Süleyman’ın adalet ve merhamet odaklı uygulamaları dikkat 

                                                            
654  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 17. 
655  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 68, 87. 
656  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 218. 
657  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 121-123. 
658  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 214. 
659  Huhg Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates (London: Routledge, 2004), 108-111.       
660  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 290. 
661  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 99. 



105 

çekicidir. Haccâc’ın atadığı zalim memurları görevden alması,662 mahkûmları affetmesi663 

ve özellikle namaz vakitlerini zamanında kılma emriyle dini hassasiyetleri öne 

çıkarması,664 onun kamu sorumluluk bilincine sahip olduğunu göstermektedir. Ulema 

çevrelerinden gelen olumlu tepkiler, örneğin Muhammed b. Sîrîn’in “Allah, Süleyman’a 

rahmet etsin. Halifeliğine namazın vaktinde kılınması emriyle başladı, Ömer b. Abdülazîz’i halife 

atayarak bitirdi”665 ifadesi, bu yaklaşımın halkta ve âlimler nezdinde karşılık bulduğunu 

göstermektedir. Bununla birlikte Süleyman da yönetiminde uygulamaya aldığı bazı siyasi 

kararları nedeniyle çeşitli ithamlara maruz kalmıştır. Kuteybe b. Müslim (ö. 96/715) ve 

Musa b. Nusayr (ö. 97/716)  gibi başarılı komutanları şahsi nedenlerle görevden alarak 

öldürtmesi, kabile rekabetini körüklemesi ve muhalif gördüğü Ebû Hâşim’i (ö. 98/717) 

zehirlettiği yönündeki iddialar, keyfi yönetim ve intikamcı siyaset izlediği eleştirilerine 

yol açmıştır.666 Ayrıca bu kararların fetihlerin durmasına ve devletin zayıflamasına neden 

olduğu ileri sürülmüştür.667 Bu eleştiriler nedeniyle Süleyman, kişisel hırslarını konrol 

edemeyen sert mizaçlı, sinirli ve intikamcı bir halife olarak tasvir edilmiştir.668 Ancak 

Süleyman b. Abdülmelik’in yönetimine dair yapılan değerlendirmeler olumlu ve olumsuz 

yönleri birlikte barındırmakta, bu da onun siyaset anlayışının siyaset ahlakı ilkeleri 

çerçevesinde bütüncül biçimde yeniden ele alınmasını zorunlu kılmaktadır. Özellikle 

Kaysî-Yemenî çekişmesini körüklediği ve bazı devlet adamlarını rakip kabilelerin eliyle 

tasfiye ettiği iddiaları, ilk bakışta ahlâki ilkelere aykırı gibi görünse de dönemin siyasi 

yapısı dikkate alındığında daha karmaşık bir tablo ortaya çıkmaktadır. Zira bu tür 

yöntemler yalnızca Süleyman’a değil Emevî siyasetinin genel işleyişine mahsus yaygın 

stratejiler arasında yer almaktadır.669 Örneğin Horasan Valisi Kuteybe b. Müslim ile 

Haccâc’ın Mühelleb ailesine karşı tutumları, bu çekişmenin Süleyman öncesinde de 

mevcut olduğunu göstermektedir.670 Süleyman ise bu çatışma ortamında dengeleri 

                                                            
662  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 107. 
663  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî (İbnü'l-Cevzî), el-Muntazam      

fi’t-Tarihi’l-Mülûk ve’l-Umem, thk. Muhammed Abdülkâdir Ata (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’i-İlmiyye, 

1992), VII: 113. 
664  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 296. 
665  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-

Meşâhir ve’l-A’lâm, thk., Ömer Abdü’s-Selam Tedmûrî, (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1413/1992), 

VI: 379. 
666  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, VI: 226; Atvan, er-Rivâyetü’t-Tarihiyye fi Bilâdi’ş-Şam, 173-74. 
667  Aycan, “Emevîler Dönemi İç Siyasi Gelişmeleri”, 166. 
668  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, I: 331; Mâcid, Târîhu’s-Siyâsî li’d-Devleti’l-Arabiyye, II. 256. 
669  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 184. 
670  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VII: 135. 



106 

yeniden kurmaya çalışarak Haccâc’a bağlı olanları görevden almış ve muhalif kabileleri 

kısmen dengelemiş;671 ancak bu hamleleri doğrudan şahsi kin ve düşmanlıkla değil672 

yönetimde olumlu değişimler gerçekleştirmek amacıyla danışmanları ile yaptığı 

istişareler sonucunda gerçekleştirmiştir.673 Bu durum onun şûrâ ilkesine belli ölçüde bağlı 

kaldığını göstermektedir. 

Süleyman’ın bu süreçte asıl hedefi, adaletli ve toplumsal huzura dayalı bir yönetim 

anlayışını tesis etmek olmuştur. Nitekim Haccâc döneminin sert ve cezalandırıcı 

uygulamalarını yumuşatmaya çalışmış,674 zorla göç ettirme gibi halkı zorlayan politikaları 

kaldırarak kamunun huzur ve refahını öncelemiştir.675 Devletin genişlemesini takiben 

gelen durağanlık döneminde halkın beklentilerini karşılamaya yönelik bu adımlar, onun 

yalnızca güç temelli değil aynı zamanda toplum yararını önceleyen bir siyaset yürütmeye 

gayret ettiğini gösterir. Sonuç olarak Süleyman b. Abdülmelik’in yönetiminde yer yer 

şahsi etkiler gözlemlense de siyasetini sadece öç alma saikiyle açıklamak indirgemeci bir 

tutumdur. Onun siyasi kararları, hem dönemin zorlu şartları hem de adalet temelli bir 

denge kurma çabası içinde değerlendirilmelidir. Bu bakımdan Süleyman, siyaset ahlakı 

perspektifinden değerlendirildiğinde hem eleştiriye açık uygulamalara yönelmiş hem de 

dengeleyici politikalar izleyerek örnek bir yönetici profili çizmiştir. 

Süleyman, kardeşi Velîd b. Abdülmelik’in miras bıraktığı güçlü bürokratik kadroları 

etkisizleştirerek kendi otoritesini inşa etmek istemiş, bu süreçte Haccâc’ın tayin ettiği 

yöneticileri tasfiye ederek Yemenî kabilelerle yeni bir denge kurmaya çalışmıştır. Ancak 

bu siyasi strateji, siyaset ahlakı açısından ciddi sınavlara neden olmuştur. Bu bağlamda 

Horasan Valisi Kuteybe b. Müslim’in akıbeti, yalnızca bir güç mücadelesi değil aynı 

zamanda ahlâki değerler ile siyasi hesapların çarpıştığı sembolik bir örnek hâline 

gelmiştir. Kuteybe, Süleyman’a gönderdiği üç ayrı mektupla onunla uzlaşmaya çalışmış; 

ancak üçüncü mektubunda, Yezîd b. Mühelleb’in Horasan’a vali tayin edilmesi hâlinde 

biat etmeyeceğini bildirerek açık bir meydan okumada bulunmuştur.676 Bu dil, siyaset 

                                                            
671  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 107. 
672  Aycan, “Emevîler Dönemi İç Siyasi Gelişmeleri”, 167. 
673  İsmail Yiğit, “Ömer b. Abdülazîz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 2007), 34: 53. 
674  Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 163-64. 
675  Hasan Ahmed Şerîf, el-Âlemu’l-İslâmî fi’l-Asri’l- Abbâsî, çev. Ahmed İbrâhim, 5. bs. (Kahire:     

Dâru’l-Fikri’l-Arabî, t.y.), 33. 
676  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 506. 



107 

ahlakı açısından itidalin, uzlaşmanın ve hürmete dayalı muhalefet sınırlarının aşıldığını 

göstermektedir. Süleyman, ilk aşamada doğrudan bir tasfiye yerine Kuteybe’yi görevde 

bırakmış677 ve bu hamlesiyle onu kendi eylemleriyle açığa düşürmeye çalışmıştır. Bu 

yönüyle halife, açık bir zorbalıktan ziyade stratejik sabır ve tedrici bir dengeleme 

politikası izlemiştir. Ancak Kuteybe’nin kendisini Şam’daki siyasi iktidarın üstünde 

görmesi ve “Kays’ın ahmağı halife oldu... O obur şişman deve ile mücadele edeceğim”678 gibi 

küçültücü ifadeler kullanması, onun sadece askerî başarılarına yaslanan679 bir meşruiyet 

anlayışına sahip olduğunu gösterir. Bu bağlamda isyan etmeyi tercih etmesi, yönetime 

muhalefet ederken ahlâki ve siyasi sınırların nasıl zorlandığını ortaya koyar. Süleyman’ın 

bu isyanı bastırmak için Kuteybe’ye en yakın kişilerden biri olan Vekîʿ b. Ebî Sûd’u 

devreye sokması, onun siyasetinde amaçlar uğruna araçları kullanma şeklindeki 

pragmatik yönü gösterir. Ancak ardından Vekîʿ’yi görevden alması ve hapse attırması, 

vasıta olarak kullanılanların bile uzun vadede güvence altında olmadığını, siyasetin ahlâki 

tutarlılık ilkesinden sapabileceğini göstermektedir. Nitekim Vekîʿ’in şu sözleri bu durumu 

özetler: “Kuteybe’yi öldürdüm, Süleyman bana ihanet etti.”680 Olayın geneline bakıldığında, 

Kuteybe’nin kişisel ihtirasları,681 Mühellebîlerle olan düşmanlığı ve Kaysî asabiyetine 

dayalı siyaset anlayışı682 onun sonunu hazırlamıştır. Öte yandan Süleyman bir yandan 

devlet otoritesini korumayı esas alırken diğer yandan bu süreci insaf, ölçülülük ve uzun 

vadeli kamu menfaati yerine entrika ve siyasi hesaplarla yürütmüştür. Bu nedenle 

Kuteybe’nin ortadan kaldırılması, sadece bir halifenin muhalefeti bastırması değil aynı 

zamanda siyaset ahlakının sınırlarının ne ölçüde esnetilebileceğinin dramatik bir örneği 

olmuştur. Sonuç olarak bu olayda ahde vefa, kişisel kinlerden uzak kalma gibi siyaset 

ahlakının temel ilkeleri ciddi şekilde ihmal edilmiş, güç mücadeleleri bireysel 

hesaplaşmalarla iç içe geçmiş ve bu süreç hem halife Süleyman’ı hem de muhalif 

Kuteybe’yi ahlâki sorumluluk açısından tartışmalı bir zemine çekmiştir. 

Süleyman b. Abdülmelik’in fetihleriyle tanınan önemli bir komutan olan Musa b. 

Nusayr’a yönelik tutumu, siyaset ahlakı açısından oldukça tartışmalı bir örnektir. Velîd 

                                                            
677  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 170. 
678  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 114. 
679  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 516. 
680  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 150. 
681  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 508. 
682  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VII: 135. 



108 

döneminde Endülüs ve Kuzey Afrika’da büyük başarılar kazanmış olan Musa, bu 

başarılarıyla siyasi nüfuzunu artırmış683 ve özellikle ganimetlerin paylaşımı,684 hilafet 

meselesine dair tutumu ve halk üzerindeki etkisi nedeniyle Süleyman’ın dikkatini 

çekmiştir. Bu bağlamda Musa’nın Velîd’in oğlu Abdülazîz’in halife olması yönündeki 

girişimleri desteklemesi685 ve Süleyman’ın halifeliği kesinleşmeden Şam’a gelerek 

kazandığı zaferlerin Velîd dönemine mâl edilmesine katkı sunması,686 Süleyman nezdinde 

ciddi bir güvensizlik oluşturmuştur. Süleyman, Musa’nın bu tavrını, zaferlerin şanı ve 

ganimetlerin Velîd’e atfedilmesini bilerek mümkün kılmak şeklinde yorumlamış, halife 

olduktan sonra Musa’ya karşı son derece sert bir tutum sergilemiştir. Ona hakaret etmiş 

ve yaşlı olmasına rağmen onu güneş altında bekleterek cezalandırmıştır.687 Süleyman’ın 

Musa’ya yönelik cezalandırıcı tavrı, ilk bakışta şahsi bir öfkenin sonucu gibi görünse de 

olayların arka planında siyasi denge kaygıları, güç kontrolü ve merkezi otoritenin 

korunması gibi stratejik hesapların belirleyici olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim 

Süleyman’ın Musa’nın başarıları ile elde ettiği güç ve nüfuz karşısında “Onun gücü, halkın 

ona olan sevgisi, malları ve insanları kontrol edebilmesi, ancak kılıçla ortadan kaldırılabilecek 

bir tehlike oluşturuyor”688 şeklindeki ifadesi, Musa’nın sadece bir askerî figür değil 

potansiyel bir siyasi tehdit olarak algılandığını göstermektedir.689 Bununla birlikte 

Süleyman’ın, Musa’yı Ömer b. Abdülazîz’in ricasıyla affetmesi ve cezasını para cezasına 

dönüştürmesi,690 danışman olarak ataması,691 fetihlerde görevlendirmediği için daha sonra 

pişmanlık duyarak “Musa gibi birinin benzeri yok ki ona ihtiyaç duyulmasın”692 demesi, 

halifenin sadece cezalandırıcı değil aynı zamanda kontrol edici ve dengeleyici bir siyaset 

                                                            
683  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 141-142, 278. 
684  Musa b. Nusayr'ın Târık b. Ziyâd'ın Endülüsteki fetihlerini kıskandığı ve bu nedenle Târık'a yazarak      

emrini dinlemediği için azarladığı ve onu cezalandırdığı, Târık'ın da onu fetih mallarından bir kısmını      

gizlemekle halifeye şikayet ettiği, Velîd’in elçisi Mugîs er-Rûmî'nin de kıskançlıkla halifeyi Musa'ya      

karşı kışkırttığı konusunda bkz. Ya’kûbî, Târîh, II: 23-33; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, IV: 506-508; İsmail      

Hakkı Atçeken, “Endülüs Fâtihlerinden Musa b. Nusayr’ın Akibeti”, Milel ve Nihal: İnanç, Kültür ve     

Mitoloji Araştırmaları Dergisi 12, sy 1 (2015): 19-20. 
685  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 507-508. 
686  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 508-509; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 278-282. 
687  Ebû Bekr Muhammed b. Ömer b. Abdilazîz b. İbrâhîm el-Endelüsî (İbnü’l-Kûtiyye), Târîhu İftitâhi’l-

Endülüs, thk. İbrâhim el-Ebyârî (Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-İslâmiyye, 1982), 36. 
688  Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb min 

Gusni’l-Endelüsi’r-Ratîb, thk. İhsan Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 1388/1968), I: 285-289. 
689  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 129. 
690  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 246-247; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 243. 
691  Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh b. Abdilhakem el-Mısrî el-Kureşî, Fütûhu Mısr ve Ahbâruha 

(Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1991), 241. 
692  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 251 



109 

izlediğini ortaya koymaktadır. Yine de Musa’nın uzun süre güneş altında bekletilmesi,693 

hakaret edilerek kendisine ve ailesine siyasi ve mali baskılar uygulanması694 gibi 

uygulamalar insan onuruna saygı ve adil muamele gibi siyaset ahlakının temel ilkeleriyle 

çelişmektedir. Olayın başka bir yönü ise Musa’nın kendisini haklı görecek şekilde ifade 

ettiği ve içinde bulunduğu durumu mecazlarla açıkladığı şu sözlerinde görülür: “Bir çocuk 

bir tuzak kurar, içine bir buğday tanesi koyar ve çavuş kuşunu kandırır... Kuş önce sakınır ama 

sonunda mukadderat onu tuzağa düşürür.”695 Bu anlatım, Musa’nın kendisi hakkında 

Süleyman’ın çevresindeki kıskanç ve düşman çevrelerin entrikalarıyla oluşturulan siyasi 

tuzakların farkında olduğunu ima ederken aynı zamanda bir liderin basiret ve feraset 

ilkelerinden sapması hâlinde nasıl kolayca adaletsizliğe düşebileceğini göstermektedir. 

Neticede Süleyman’ın Musa b. Nusayr’a yönelik siyaseti hem kişisel hassasiyetlerin hem 

de devletin bütünlüğünü koruma reflekslerinin bir arada yürütüldüğü karmaşık bir süreci 

yansıtır. Ancak bu süreçte insan haklarına riayet, liyakatli şahsiyetleri onurlandırma ve 

adaletle hükmetme gibi temel siyaset ahlakı ilkelerinin zaman zaman ihlal edildiği ve 

Musa’nın yaşadıklarının iktidarın taşıdığı yük ile ahlâki sorumluluklar arasındaki çetin 

dengenin ne kadar zorlayıcı olduğunu ortaya koyduğu söylenebilir. 

Süleyman b. Abdülmelik’in hilafetinin son döneminde gerçekleşen veliaht tayini süreci, 

Emevî hanedanı içerisindeki güç dengelerini yeniden şekillendirmiş ve siyaset ahlakı 

açısından dikkat çekici bir örnek olmuştur. Özellikle kendi soyundan gelen Abdülazîz b. 

Velîd’in (ö. 110/728) halifelik iddiası ile kardeşi Yezîd b. Abdülmelik’in beklentileri 

arasında kalan Süleyman, başlangıçta oğlu Eyyûb’u veliaht tayin ederek hanedan içinde 

iktidarı kendi soyuna devretme eğiliminde bulunmuş,696 bu yönüyle daha önce eleştirdiği 

Velîd b. Abdülmelik’in miras siyasetini andıran bir tercih yapmıştır. Ancak Eyyûb’un 

erken vefatı,697 Süleyman’ı hem siyaseten hem de vicdanen yeni bir arayışa sevk etmiştir. 

Bu süreçte danışmanı Recâ b. Hayve’nin yönlendirmesiyle Ömer b. Abdülazîz’i halife 

tayin etmesi, hayatının sonunda siyaset ahlakı adına en anlamlı kararlarından biri 

olmuştur. Ancak bu tercih, Emevî ailesi içerisinde ciddi rahatsızlık yaratmış, Hişâm b. 

                                                            
693  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 246-247; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 243. 
694  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 26; İsmail Hakkı Atçeken, “İlk Endülüs Vâlisi Abdülazîz b. Musa 

b. Nusayr ve Öldürülmesi”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14, sy 14 (2002): 86. 
695  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 244. 
696  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 32. 
697  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 37. 



110 

Abdülmelik gibi güçlü hanedan mensupları tepki göstermişlerdir. Recâ b. Hayve’nin 

mektubu açıklamadan önce biat alınmasını sağlaması ve ardından halifenin Ömer 

olduğunu ilan etmesi,698 aslında meşruiyeti kamuoyu önünde tahkim etme stratejisinin bir 

yansımasıdır. Yine de bu sürecin “biat etmezseniz öldürülürsünüz”699 şeklindeki tehditlerle 

yürütülmesi o sırada zorunluluktan kaynaklı bu siyasetin, şûrâ ve rıza ilkelerine gölge 

düşüren bir yöntem olduğu gerçeğini değiştirmemektedir. Öte yandan Süleyman’ın, 

Ömer’i birinci Yezîd’i ikinci sırada veliaht göstermesi hem adaletli bir geçişi sağlama 

hem de muhtemel bir iç savaşı önleme amacına yöneliktir. Bu yönüyle Süleyman, 

döneminin güç mücadelesiyle şekillenmiş siyasi gerçekliğini göz ardı etmeden akıl, 

maslahat ve adalet dengesini kurmaya çalışan çelişkili ama dikkatli bir ahlâki yöneliş 

sergilemiştir. Özetle Süleyman’ın son hamlesi, bir yandan Emevî iktidarı içinde istikrarı 

güvence altına almayı amaçlarken diğer yandan İslâm siyaset ahlakı adına kalıcı bir miras 

bırakma çabası olarak değerlendirilebilir.  

Süleyman’ın Ömer b. Abdülazîz’i yerine neden halife olarak belirlediği hususu da siyaset 

ahlakı bakımında değerlendirilmesi gerekli bir husustur. Onun bu tercihi, yalnızca 

Ömer’in zühd, dindarlık ve adalet gibi şahsi meziyetlerine dayanmamış700 aynı zamanda 

Emevî iktidarının yıpranmış meşruiyetini yeniden inşa etme çabasının bir yansıması 

olmuştur. Nitekim kaynaklarda geçen, onun Ömer’i “ahirette kendisini kurtuluşa ulaştıracak 

bir köprü”701 olarak görmesi yönündeki rivayet, bu kararın hem uhrevî sorumluluk 

bilinciyle hem de dünyevî istikrar arayışıyla alındığını göstermektedir. Bu kararla birlikte 

Süleyman, Emevî siyasetinde yaygın olan akaraba kayırmacılığı eğiliminden kısmen 

uzaklaşarak liyakat ilkesini gözettiği izlenimini vermiştir.702 Ömer’in daha önce Medine 

valiliğinde gösterdiği adil yönetim, halkla kurduğu iyi ilişki ve ulemanın güvenini 

kazanmış olması, onu Emevî hanedanı içindeki en meşru halef adayı hâline getirmiştir.703 

                                                            
698  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 550. 
699  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 329-331; Ebû Muhammed Abdullah b. Abdilhakem b. A‘yen      

b. Leys el-Mâlikî, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, thk. Ahmed Ubeyd, 2. Basım (Kahire: Mektebetü Vehbe, 

1954), 18. 
700  Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, el-Kâmil fi’l-Luğa ve’l-Edeb thk. Muhammed 

Ebû’lFadl İbrâhim, (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1997), I: 244. 
701  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 128. 
702  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 189. 
703  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 42-43. Bir rivayette Süleyman’ın Ömer ile görüştüğü bir sırada   

(şayet başa gelmesi halinde dikkat etmesi gerektiğini ima eder şekilde) zamanın muktedir ve kılıç      

adamı olma zamanı olduğunu, zira emniyette olmayan hayvan sürülerine kurtların saldırdığını      

söylediği ifade edilmiştir. Bkz. İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 131. 



111 

Dolayısıyla bu tercihin sadece kişisel erdemlere değil toplumsal temsiliyet ve kamusal 

güven gibi siyaset ahlakının önemli ilkelerine dayandığı da söylenebilir. Ne var ki 

Süleyman dönemi tam anlamıyla istikrarın yaşandığı bir dönem olarak görülmemelidir. 

Onun bilhassa Ehl-i Beyt mensuplarına yönelik bazı tutumları, bu dönemde adalet ve 

merhamet ilkelerinin her zaman gözetilmediğine işaret etmektedir. Bu bağlamda 

Muhammed b. Hanefiyye’nin oğlu Ebû Hâşim’in zehirlenerek öldürüldüğüne dair 

rivayetler,704 dikkat çekicidir. Her ne kadar bu iddialar çelişkili ve kesinlikten uzak705da 

olsa Ebû Hâşim’in halifeyle görüşmesinin hemen ardından vefatı, yönetim tarafından 

potansiyel bir tehdit olarak görüldüğü izlenimini vermektedir. 

3.1.8. Ömer b. Abdülazîz  

Süleyman b. Abdülmelik’in vefatının ardından hilafet makamına geçen Ömer b. 

Abdülazîz, görevinin ilk anlarından itibaren adalet, eşitlik ve toplumsal barışı önceleyen, 

Emevî yönetiminde İslâm siyaset ahlakının temel ilkelerini esas alarak hayata geçirmeye 

çalışan bir idari anlayışı benimsemiştir. Bu bağlamda Ömer, saltanatla şekillenmiş iktidar 

yapısının doğurduğu zulümleri ortadan kaldırmayı, devleti İslâmi değerlere göre yeniden 

inşa etmeyi ve halkla yönetim arasındaki bağı güçlendirmeyi hedeflemiştir. Ömer hilafet 

makamına geçmesi ardından yaptığı konuşmasında şu hususlara vurgu yapmıştır. 

Halifeliğin bir ayrıcalık değil ağır bir sorumluluk olduğunun altını çizerek “Ben sizden 

daha hayırlı değilim, fakat yükü en ağır olanınızım” demiş, yönetimi bir tahakküm aracı değil 

emanet olarak görmüştür. “Zalim yöneticiden kaçan adam zalim değildir, asıl günahkâr olan o 

zalim yöneticidir” sözleriyle zulme karşı durmanın sadece bireysel bir hak değil aynı 

zamanda ahlâki bir yükümlülük olduğunu savunmuş, halkın körü körüne itaate değil adil 

ve meşru bir yönetime bilinçli olarak tabi olmasını hedeflemiştir. “Yaratana isyan olan bir 

konuda yaratılana itaat yoktur” sözü onun siyaset anlayışının temelini oluşturur. Bu ifade, 

yönetimde meşruiyetin kaynağını sorgulayan değil inşa eden bir duruştur. Ömer’in 

kendini “bid'atçı değil tâbiî” olarak tanımlaması ise yönetimde bireysel heva ve siyasi 

çıkarların değil dini referansların esas alınması gerektiğine dair bir duruşu yansıtır.706 Her 

ne kadar bazı çevreler onun bu yaklaşımını “aşırı muhafazakârlık” 707 veya “devlet 

                                                            
704  İsfahânî, Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn, 124; Yazar Meçhul, Ahbâru’d-Devleti’l-Abbâsiyye, thk. Abdülazîz 

Dûrî ve Abdülcebbâr el-Muttalibî (Beyrut: Dârü’t-Talia, 1971), 188.. 
705  Sallâbî, Emevîler, II: 138. 
706  Bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 334; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 262. 
707  Beydûn, ed-Devletü’l-Emevîyye ve’l-Muârada, 34. 



112 

zafiyeti” olarak yorumlamış;708 hatta onu “körler içindeki tek gözlü” ya da “vera ve takva 

iddiasında bulunan münafık” şeklinde ağır biçimde eleştirmişlerse709 de Ömer’in icraatları 

bir siyasetçinin sadece kişisel dindarlığını değil aynı zamanda kamu düzeninde adaleti 

tesis etme sorumluluğunu esas aldığını göstermiştir.710 Nitekim onun yönetimi, İslâm 

tarihinde “Râşid Halifeler” çizgisinin bir devamı olarak değerlendirilmiştir.711 Hz. 

Peygamber’in ve Hz. Ömer’in uygulamalarını model alan bu yönetim tarzı, toplumsal 

güveni yeniden tesis etmiş ve halk uzun yıllar sonra adalet ve kamu hakkına riayet edilen 

bir iktidarı tecrübe etmiştir. 

Ömer b. Abdülazîz’in yönetimi, İslâm siyaset ahlakının temel ilkeleri olan adalet, kamu 

malına riayet, ehliyet-liyakat, muhasebe ve denetim prensiplerinin kurumsallaştırılması 

yönünde sergilediği istikrarlı çabalarla öne çıkmaktadır. Halifeliği süresince halkla 

yönetim arasındaki güveni yeniden tesis etmeye yönelik uygulamaları, onu Emevîler 

arasında istisnai bir lider konumuna taşımıştır.  

Ömer’in yönetim anlayışının merkezinde, kamu görevinin bir emanet olduğu bilinci yer 

almıştır. Gösterişten uzak durarak mescide halktan biri gibi gitmesi, saray hayatını 

reddetmesi ve kıymetli eşyalarını hazineye iade etmesi,712 onun riya ve kibirden uzak, 

halkla bütünleşmiş bir liderlik anlayışını benimsediğini göstermektedir. Bu tutumu, 

yalnızca bir kişisel tercih değil ahlâki örneklik açısından sistemli bir duruşun sonucudur. 

Kamu malının korunmasına yönelik hassasiyeti de Ömer’in siyaset ahlakı açısından en 

belirgin yönlerinden biridir. Devlet işlerinde kullandığı kandili şahsi işlerinden 

ayırması,713 yalnızca sembolik değil aynı zamanda mali adaletin sınırlarını netleştiren 

ilkeli bir tutumdur. Günlük gelirini iki dirhemle sınırlaması,714 sadece zühd değil halkla 

eşitlik temelinde bir yaşam sürme çabasının da göstergesidir. Ömer, sadece kendisiyle 

sınırlı kalmayan bu yaklaşımı idari mekanizmaya da yaymıştır. Vali Ebûbekir b. Hazm’a 

                                                            
708  Van Vloten Gerlof, es-Saytaratü’l-Arabiyye ve’t-Teşeyyu’ ve’l-Mu’tekadâtü’l-Mehdiyye, çev. İbrâhim 

Beydûn, 2. Baskı (Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1985), 114-115. 
709  Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, II: 68; İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belâğa, XV: 254; Makrîzî, en-

Nizâ ve’t-Tehâsüm, 16. 
710  Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 174. 
711  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, V: 130-131. 
712  Bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 287; İbnü’l-Cevzî, Sîretü ve Menâkıbu Ömer, 78. 
713  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 400. 
714  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 60; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 265. 



113 

kâğıt tahsisatının artırılması talebine karşı verdiği ölçülü ve tasarruf odaklı cevap,715 onun 

mali disiplini sistematik hâle getirme iradesini ortaya koyar. Aynı şekilde devlet 

görevlilerinin hem özel hem de kamu bütçesinden maaş almasını yasaklaması ve usulsüz 

tahsis edilen malları geri alarak israfa karşı kararlı tavır alması,716 siyasi yöneticilikte 

emanete riayet ve kul hakkından sakınma ilkelerini uyguladığını açıkça göstermektedir. 

Ömer b. Abdülazîz, yöneticiliği halkın üstünde bir mevki değil halka karşı bir sorumluluk 

olarak görmüş, tevazu ve adalet ilkelerine dayalı bir yönetim anlayışı benimsemiştir. İbn 

Abdirabbih’in “idareyi nefsinden büyük gören bozulmaz”717 sözüyle uyumlu biçimde, iktidarı 

kuvvetlendikçe tevazu ve adalete sarılmıştır. “Bu ümmetin doğu ve batıdaki her ferdi mutlaka 

benden hakkını talep etmekte...”718 ifadesiyle yöneticiliğin ağır yükünü açıkça dile 

getirmiştir. Eşi Fâtıma’nın “Keşke bizimle ‘Halifelik’ arasında, güneşin doğuşu ve batışı 

arasındaki mesafenin uzaklığı kadar bir uzaklık olsaydı. Allah'a yemin ederim ki halifeliği 

aldığımızdan beri sevindiğimizi asla görmedim”719 sözleri ise Ömer’in bu sorumluluğu özel 

hayatına kadar taşıdığını göstermektedir. 

Ömer b. Abdülazîz, yönetimde zor kullanmayı merkeze alan otoriter yaklaşımları 

reddetmiş, adaletin halkın gönüllü bağlılığıyla sağlanabileceğini savunmuştur. “Kılıçla 

yapılan işte (yönetimde) hayır yoktur”720 ve “Zulümle ıslah olmaz, dinimi feda ederek insanları 

düzeltemem”721 sözleri, güce değil meşruiyete dayalı yönetim anlayışını yansıtır. Vali Adî 

b. Ertat’a (ö. 102/720) hukuki meselelerde verdiği, Kur’an, Sünnet ve içtihada dayalı 

hüküm sıralaması722 ise onun adaleti İslâm’ın temel kaynaklarına dayandırdığını 

göstermektedir. Böylece Ömer, hem meşruiyet hem de hukukun üstünlüğü ilkesine bağlı 

kalmıştır. 

Ömer b. Abdülazîz, adaletin tesisi ve yönetime erişimin kolaylaştırılması için halk ile 

arasındaki bürokratik engelleri kaldırmış, karar alma süreçlerinde yerinden yönetim 

                                                            
715  Ömer gönderdiği mektubunda valisine, "Kaleminin ucunu incelt, satırları sık tut, ihtiyaçlarını ayrı 

ayrı değil toptan yaz. Müslümanların malından lüzumsuz harcamaya kaynak ayıramam” cevabını    

vermiştir. Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III:186. 
716  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 367. 
717  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 200. 
718  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 320; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 262. 
719  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 396. 
720  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 177. 
721  İbn Abdilhakem, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, 75. 
722  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 155. 



114 

esasını benimsemiştir. Halkın önce yerel yöneticilere başvurmasını, adaletsizlik 

durumunda ise doğrudan kendisine ulaşmasını sağlamıştır.723 Bu yaklaşımın somut 

örneği, Humus Valisi Abbas b. Velîd’in (ö. 132/750) bir zimmîye ait araziyi gasbetmesi 

üzerine Ömer’in bizzat müdahale ederek toprağı sahibine iade ettirmesidir.724 Bu tutum, 

onun bireysel haklara, hukukun üstünlüğüne dayalı yönetim anlayışını yansıtır. 

Ömer b. Abdülazîz, idari yapıyı ehliyet ve liyakat ilkeleri doğrultusunda yeniden 

düzenlemeye çalışmış, yöneticilerin seçimi konusunda dindar ve ahlaklı olmayı, ilmi ve 

idari yetkinliği esas almıştır.725 Göreve gelir gelmez Haccâc’a bağlı yöneticileri azletmesi, 

bu titizliğin en açık göstergesidir. Ancak bazı zorba yöneticilerin (örneğin Yezîd b. 

Mühelleb ve çevresi) görevde kalmaya devam etmesi, siyasetle ahlâki hassasiyet arasında 

denge gözetmeye çalıştığını ortaya koyar.726 Yine de Ömer yönetimde zorbalığa ve keyfi 

uygulamalara müsamaha göstermemiş, valilerin baskıcı ve sert yönetim anlayışını 

benimsedikleri durumlarda onları görevden almaktan çekinmemiştir. Haksız mal 

edinimini önleme yönünde de adımlar atan Ömer, gasp edilen malların sahiplerine iadesi 

için soruşturmalar başlatmış,727 bilhassa kendisine miras kalan Fedek arazisini Hz. Ali’nin 

ailesine iade etmiştir.728 Bu karar, hem gasbedilmiş bir hakkın iadesiyle adaleti hem de 

Peygamber dönemine dönüş idealini yansıtır. Adil yönetimi halkta memnuniyet 

doğurmuş, Mesleme b. Abdülmelik’in ifadesiyle kendi döneminde Emevîlere yönelik 

kötü algıyı yumuşatmıştır.729 Fakat bu adımlar, Emevî ailesi içinde rahatsızlığa yol açmış 

ve Ömer’in adalet temelli reformlarına karşı muhalefet sürmüştür. 

Ömer b. Abdülazîz, yönetiminde istişare ilkesini merkeze alarak devlet işlerinde tek 

taraflı karar almaktan kaçınmış, ileri gelen âlimlerden oluşan bir şûra meclisi kurmuştur. 

Şûra üyelerine hitaben söylediği “Görüşünüzü veya sizden yanımda hazır bulunanların 

görüşünü almadan hiçbir konuda kesin karar vermek istemiyorum”730 sözü, onun yönetimde 

ortak akla verdiği önemi göstermektedir. Şam’a gelemeyen âlimlerle yazışarak onların 

                                                            
723  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 337. 
724  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî (İbnü'l-Cevzî), Sıfatü’s-

Safve, thk. Ebû Amr el-Eserî (Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maârif el-Osmaniyye, 1355/1936), II: 116. 
725  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 322-325. 
726  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 557. 
727  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 130. 
728  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 377. 
729  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 362; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, III: 166. 
730  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 328. 



115 

görüşlerine de başvurması,731 danışma mekanizmasını sadece dar bir çevreyle sınırlı 

tutmadığını ortaya koyar. Bu yaklaşım, bilgiye dayalı, kapsayıcı ve iştirakçi bir yönetim 

tarzının benimsendiğini ve halkın temsilcileri konumundaki âlimlerin devlet yönetiminde 

aktif rol üstlenmesini sağladığını göstermektedir.  

Ömer b. Abdülazîz, yönetimde denetim mekanizmalarını İslâm siyaset ahlakının temel 

ilkelerinden biri olarak benimsemiş ve bu ilkeyi etkin biçimde hayata geçirmiştir. Hz. 

Ömer’in uygulamalarını örnek alarak valilerin icraatlarını hem vilayetlerden gelen elçiler 

hem de görevlendirdiği denetim memurları aracılığıyla düzenli olarak takip etmiş, 

adaletin ihlali durumunda doğrudan müdahalede bulunmuştur.732 Horasan Valisi Cerrah 

b. Abdullah’ın, Müslüman mevâlîye haksız yere vergi yüklemesi sebebiyle görevden 

alınması,733 denetim konusundaki hassasiyetinin somut örneğidir. Ömer’in valilerine 

gönderdiği talimatlarda eşitlik, halkla iç içe olma, istişareye başvurma ve ihtiyaç 

sahiplerine yardım etme gibi ilkeler öne çıkmış, böylece yönetimde sorumluluk bilinci 

güçlendirilmiştir. Bununla beraber denetimi yalnızca merkezden taşraya yönelik bir 

kontrol aracı olarak görmemiş, halkın da yöneticileri denetleme hakkı olduğunu 

savunmuştur.734 Muhafızlarının komutanı Amr b. Muhâcir el-Ensârî’ye hitaben söylediği 

“Ey Amr! Benim haktan saptığımı görürsen yakamdan tut, sonra beni sars ve ‘Ne yapıyorsun?’ 

de”735 şeklindeki ifadesi, hem bireysel anlamda bir yönetici olarak gerektiğinde muhâsebe 

edilebilirlik anlayışını benimsediğini hem de halkla kurduğu ahlâki temelli denetim 

ilişkisini göstermektedir. Ayrıca “iyiliği emretme ve kötülükten sakındırma” ilkesini 

yönetim sistemine entegre ederek hem yöneticilerin hem de halkın karşılıklı 

sorumluluklarını kurumsal çerçevede tanımlamıştır.736 Bu yönüyle Ömer, denetimi 

yalnızca bir yönetim aracı olarak değil aynı zamanda ahlâki bir sorumluluk olarak 

görmüş, böylece kamu gücünün muhase edilip denetlenebilmesini meşru zemine oturtan 

örnek bir liderlik sergilemiştir. 

Ömer b. Abdülazîz, hilafeti süresince sosyal adaletin sağlanması ve bireysel-kamusal 

hakların korunması hedefiyle siyaset ahlakına dayalı bir yönetim inşa etmeye çalışmıştır. 

                                                            
731  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 427. 
732  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 360. 
733  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 559. 
734  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 332. 
735  İbnü’l-Cevzî, Sîretü ve Menâkıbu Ömer, 225.  
736  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 245. 



116 

Onun ekonomi politikası, salt mali düzenlemelerle sınırlı kalmamış aynı zamanda adalet 

ve merhamet eksenli bir yönetim anlayışını yansıtmıştır. Bu çerçevede, Müslüman 

mevâlîye uygulanan ayrımcılığı ortadan kaldırmış, haksız yere alınan cizye ve haraçları 

kaldırarak Araplarla mevâlî arasında mali eşitlik sağlamıştır.737 Bu uygulama, sadece 

eşitlik ilkesine değil yöneticinin bütün topluma adaletle yaklaşma sorumluluğuna da 

işaret etmektedir. Gayrimüslim tebaaya karşı da sorumluluk duygusuyla hareket etmiş, 

ekonomik yükümlülüklerini yerine getiremeyen din adamları ve muhtaç olanlarından 

vergiyi kaldırmış, ihtiyaç sahiplerine hazineden yardım tahsis ettirmiştir.738 Bu durum, 

onun kamu kaynaklarını yalnızca vergi toplama aracı olarak değil sosyal dayanışmayı 

sağlama vasıtası olarak gördüğünü göstermektedir. “Vergiler halktan alınır ama halkın 

hakkı da gözetilerek harcanır” anlayışı, Ömer’in ahlâki duruşunun temelini 

oluşturmuştur. Toprak yönetiminde ise Ömer, toprakların akrabalara tahsis edilerek 

iktidar gücünün suistimal edildiğini düşündüğü için739 kamu malının şahıslara geçmesini 

engellemek adına savâfî arazilerin haksız mülkiyetini iptal etmiş,740 bunları halka tahsis 

ederek741  hem sosyal adaleti tesis etmiş hem de üretimi artırarak devletin mali gücünü 

adil yollarla desteklemiştir. Hazineden ayrılan özel fonlarla borçlulara yardım edilmesi 

ve yollara sadaka su temin edilmesi742 gibi kamu hizmetlerinin yaygınlaştırılması ve 

sadece ihtiyaç sahiplerine ayrılmış aşevleri,743 onun sosyal sorumluluk temelli bir siyaset 

anlayışını benimsediğini ortaya koymaktadır. Tüm bu uygulamalar, Ömer’in kamu malı 

üzerindeki tasarrufunu kişisel çıkar değil halkın hakkı ve toplumsal refah doğrultusunda 

şekillendirdiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda onun ekonomi politikaları, sıradan bir 

vergi düzenlemesinden ibaret olmayıp ahlâki duyarlılık, toplumsal adalet ve yöneticilik 

sorumluluğu ile yoğrulmuş bir anlayışın ürünüdür. Bu yaklaşım, Ömer’in siyaset ahlakına 

dayalı mirasını hem Emevîler dönemi bağlamında hem de İslâm siyaset düşüncesi 

açısından kalıcı ve yönlendirici bir örnek haline getirmiştir. 

                                                            
737  Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî. Kitâbu’l-Emvâl, çev. Cemalettin Saylık (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 1981), 65 vdğ. 
738  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 336-339. 
739  Kürd Ali, el-İslâm veʼl-Hadâratü’l-Arabiyye, II: 175. 
740  İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, I: 596. 
741  Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d (Ebû Yûsuf), Kitâbu'l-Harâc (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1979), 59. 
742  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 343. 
743  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 368. 



117 

Ömer b. Abdülazîz’in siyaset ahlakı, istişareye dayalı ve toplumsal uzlaşıyı önceleyen bir 

yönetim anlayışı üzerine inşa edilmiştir. Tek taraflı otorite yerine paylaşımcı ve kapsayıcı 

bir yaklaşımı benimseyen Ömer, sadece kendi destekçilerini değil Emevî yönetimine 

karşı mesafeli duran Şîa ve Hâricîler gibi muhalif grupları doğrudan muhatap alarak 

devlet yönetimine entegre etmeye çalışmıştır. Bu bağlamda onun uzlaşmacı siyaseti 

sayesinde aktif muhalefeti pasif hâle getirdiği veya ortadan kaldırdığı görülmektedir. Bu 

ılımlı yaklaşım yalnızca farklı mezhep ve gruplara değil aynı zamanda gayrimüslimlere 

karşı da bir hoşgörü siyasetiyle tamamlanmış, onları İslâm’a davet eden yumuşak bir dille 

ve adil uygulamalarla desteklenmiştir.744 Fakat bu siyasi yaklaşım, Emevî aristokrasisinin 

geleneksel politikalarına ters düştüğü için içten muhalefeti de beraberinde getirmiştir. 

Nitekim Ömer’e yönelen en sert muhalefet, ailesi olan Emevîler içinden yükselmiştir. 

Emevîlerin Ömer’e karşı muhalefetinin iki temel gerekçesi bulunmaktadır. Bunlardan 

ilki, Ömer’in hilafete geliş biçimidir. Mervânî koluna mensup olmasına ve veraset 

sistemiyle gelen diğer Emevî halifeleri kadar hak sahibi olmasına rağmen Süleyman’ın 

olağan veliaht belirleme sürecinin dışında onu halef olarak ataması özellikle Yezîd b. 

Abdülmelik ve Hişâm b. Abdülmelik gibi isimlerde ciddi rahatsızlık yaratmıştır.745 

Yezîd’in sonraki halife olacağının kesinleşmesi746 ve biat etmeyenlerin öldürüleceği 

yönündeki uyarılar,747 bu rahatsızlığın fiili bir isyana dönüşmesini engellemiştir. Ömer’in 

karşılaştığı muhalefetin ikinci ve daha belirleyici nedeni, yönetiminde adalet, ehliyet ve 

kamu hakkını esas almasıdır. Önceki halifeler döneminde haksız şekilde edinilmiş mal ve 

toprakların geri alınması,748 liyakatsiz Emevîlerin görevden uzaklaştırılması ve ayrıcalıklı 

konumlarının sona erdirilmesi,749 aile içinde ciddi tepkiye yol açmıştır. Devleti bir 

“arpalık” olarak gören anlayışa karşı Ömer’in kararlılıkla durması, onu doğrudan hedef 

hâline getirmiştir. Hatta bu durum, Emevîler içindeki muhalefeti o kadar ileri bir noktaya 

taşımıştır ki halife doğrudan ölümle tehdit edilmiştir. Halası Fatıma’nın Mervânîlerin 

isyanından korktuğunu söylemesi üzerine Ömer, bu tehditlere karşı “Devletin merkezini 

Medine’ye taşır, hilafeti şûraya devrederim”750 restini çekerek sadece siyasi değil ahlâkî bir 

                                                            
744  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 161. 
745  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 550. 
746  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III:183. 
747  İbn Abdilhakem, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, 18. 
748  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 130. 
749  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 61. 
750  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 338. 



118 

pozisyon almıştır. Şûrâ vurgusu, saltanata dayalı veraset sisteminin terk edilip hilafetin 

asli ilkelerine dönülmesi ihtimalini gündeme getirmiştir.751 “Kıyamet gününden başka bir 

günün şerrinden korkmuyorum”752 sözü ise onun siyasi ahlâkını dünyevi çıkarlar yerine 

uhrevî sorumlulukla temellendirdiğini açıkça ortaya koymuştur. Bu yüksek sorumluluk 

bilinci, Emevîler içinde onu bir tehdit hâline getirmiş ve nihayetinde muhalefetin şiddeti, 

zehirlenerek ortadan kaldırılmasına kadar varmıştır.753 Böylece Ömer b. Abdülazîz, 

adaleti esas alan yönetiminin bedelini canıyla ödemiştir. 

Ömer b. Abdülazîz, halifenin belirlenmesi sürecinde Emevî iç dinamikleri gereği 

doğrudan bir şûraya başvuramasa da bu ilkeyi bir siyasi baskı aracı olarak kullanarak 

Emevî ailesi üzerinde etkili olmuş ve böylece yönetim meşruiyetini güçlendirmiştir. 

Bilhassa tehditkâr mektuplarla yöneltilen aile içi baskılara karşı “Mervânoğullarında 

Allah’ın bir kurban hakkı vardır. Allah’a yemin ederim ki bu kurban benim ellerimle olabilir”754  

sözü, onun izlediği siyaset anlayışındaki kararlılığını ortaya koymaktadır. Bu tutum, 

Ömer’in iktidar karşısında eğilip bükülmeyen bir ahlâki direniş sergilediğini ve verasete 

dayalı Emevî iktidar sistemine karşı ciddi bir sorgulama geliştirdiğini göstermektedir. 

Nitekim onun “hilafeti şûrâya devretme” tehdidi, sadece bir politik manevra değil aynı 

zamanda otoritenin meşruiyetini halkın iradesine dayandırma idealinin açık bir 

yansımasıdır. Bazı araştırmacılar bu tavrı, Ömer’in Emevî saltanat anlayışını kökten 

değiştirme arzusu olarak değerlendirmiştir.755 Bu bağlamda halifeliğe geliş süreciyle ilgili 

alternatif rivayetler de Ömer’in bu bilinçli yöneticilik tarzını desteklemektedir. Genel 

tarihi anlatıya göre Ömer, Recâ b. Hayve’nin tavsiyesiyle Süleyman b. Abdülmelik 

tarafından veliaht tayin edilmiştir.756 Ancak bazı kaynaklarda Ömer’in hilafet beklentisi 

içinde olduğu, bu arzuyu Recâ’ya açıkça ilettiği ve Recâ’nın onu “acelecilikle” suçladığı 

aktarılmıştır.757 Bu rivayet, Ömer’in yönetimi bilinçli bir şekilde arzuladığını ve bu 

makam için hazırlandığını ortaya koymaktadır. Ömer’in daha önce Medine valiliği ve 

merkezî danışmanlık görevlerinde bulunmuş olması, onun yönetim sorumluluğunu sırf 

                                                            
751  İsmail Hakkı Atçeken, “Emevîlerin Siyasî Tarihi,” İslâm Tarihi ve Medeniyeti, ed. Mahfuz Söylemez, 

cilt 3 (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 45. 
752  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 302. 
753  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 656; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 340. 
754  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 338. 
755  Hüseyin Algül, İslâm Tarihi, c. III (İstanbul: Gonca Yayınevi, 1991), 23. 
756  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 168; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 550. 
757  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 333. 



119 

nasip yoluyla değil adalet ve liyakat bilinciyle üstlendiğini göstermektedir. Eğer hilafeti 

gerçekten istemeseydi, bu görevleri kabul etmeyerek kendi köşesine çekilebilirdi. Buna 

rağmen görevi kabul etmesi ve aile içinden gelen ağır baskılara rağmen adalet eksenli bir 

yönetim sürdürmesi, Ömer’in siyaset ahlakı çerçevesinde sorumluluk bilinciyle hareket 

ettiğini ortaya koymaktadır. 

Ömer b. Abdülazîz’in hilafeti talep etmesi, sıradan bir iktidar hırsının değil İslâmi 

esaslara dayalı adil bir yönetimi tesis etme iradesinin bir tezahürü olarak 

değerlendirilmelidir. Çünkü onun siyasi hedefi, iktidarı elde etmekten ziyade iktidarı 

ahlâki ve ilahi sorumluluk bilinciyle dönüştürmeye yöneliktir. Bu yönüyle Ömer, hilafeti 

bir amaç değil dine hizmet eden bir vasıta olarak görmüştür. Dolayısıyla Ömer’in “Ben 

hilafeti istemiyordum”758 sözü, yalın bir güç reddiyesi olarak görülmemeli, belirli bir 

yönetim anlayışına işaret eden bir tutum olarak değerlendirilmelidir. Ömer, veraset 

sistemiyle iktidara gelmiş olmasına rağmen şûraya dayalı yönetim anlayışını savunmuş 

ve bunu fiilen uygulamak istemiştir. Özellikle Emevî hanedanından gelen baskılar 

karşısında şûra tehdidinde bulunması,759 onun hilafeti meşru kılan en önemli ilkenin 

ümmetin ortak iradesi olduğu yönündeki kanaatini açıkça göstermektedir. Ne var ki 

dönemin siyasi ve toplumsal dengeleri, bu idealin hayata geçirilmesini engellemiştir. 

Emevî elitlerinin yanı sıra Şam merkezli kamuoyunun saltanata bağlılığı, şûraya dayalı 

bir iktidar modeline geçişi fiilen imkânsız hâle getirmiştir. Ayrıca Hâricîler ve Şiîler gibi 

muhalif grupların da hilafete dair kendi beklentileri ve ideolojik duruşları, tüm ümmeti 

kapsayan bir uzlaşı zemininin oluşmasını daha da güçleştirmiştir. Ömer’in bu yöndeki 

çabalarını kısıtlayan bir diğer unsur da Süleyman b. Abdülmelik’in onun hilafetinden 

sonra Yezîd b. Abdülmelik’in halife olacağı yönündeki yazılı şartıdır.760 Bu şart, 

Mervânîlerin iktidarını teminat altına alma amacı taşımış ve Ömer’in elini bağlayan 

politik bir zorunluluk hâline gelmiştir. Böylece Ömer, şûra teklifinden ümmetin fitneye 

sürüklenmemesi adına vazgeçmek durumunda kalmıştır. Ancak bu geri çekilme, onun 

Nebevî yönetim anlayışını yaşatma iradesinden bir sapma olarak değil ahlakî meşruiyeti 

ve ümmetin selametini koruma anlayışının bir uzantısı olarak değerlendirilmelidir. 

                                                            
758  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 168. 
759  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 556. 
760  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 329-331. 



120 

Ömer b. Abdülazîz, toplumsal barışı temin etmek amacıyla muhalif tüm kesimleri siyasi 

düzene dâhil etmeye çalışmış, bu çabasını İslâmi değerlerle çelişen hiçbir öneriye itibar 

etmeden ve de dini ilkelerden taviz vermeden sürdürmüştür. Bu bağlamda Ehl-i Beyt 

mensuplarına ve onlara bağlı olan Ali taraftarlarına yönelik yaklaşımında özel bir 

hassasiyet göstermiştir. Ömer, Emevî yönetimince kurumsallaştırılmış olan Hz. Ali’ye 

lanet okutma uygulamasına son vermiş, valilerine bu uygulamanın tümüyle kaldırılması 

için emir göndermiştir.761 Bu karar, Ehl-i Beyt çevrelerinde memnuniyetle karşılanmış, 

Ömer’e yönelik olumlu kanaatleri pekiştirmiştir. Babası Abdülazîz ile arasında geçen bir 

anısı, bu konuda Emevî siyasetinin pragmatizmini gözler önüne sermektedir. Ömer, 

Cuma hutbelerinde Hz. Ali’ye lanet okunan bölümde konuşmasının akıcılığının her 

defasında kesintiye uğramasının nedenini babası Abdülazîz’e sorduğunda, babası ona şu 

dikkat çekici yanıtı vermiştir:“Çevremizdeki insanlar eğer bizim Ali hakkında bildiğimiz iyi 

şeyleri bilselerdi, bizden ayrılarak Ali’nin çocuklarına koşarlardı.”762 Bu ifade, geçmiş Emevî 

yönetimlerinin siyasi menfaatleri uğruna siyaset ahlâkını nasıl hiçe saydıklarını 

göstermektedir. Ömer, lanet uygulamasını kaldırmakla kalmamış, tekrarını da kesin 

şekilde yasaklamıştır. Nitekim Basra Valisi Adi b. Ertat’ın Hz. Ali’ye hakaret ettiği 

öğrenildiğinde Hasan-ı Basrî’nin bildirimi üzerine Ömer valisini sert bir biçimde uyarmış 

ve bu davranışın devamı hâlinde görevden alınacağını belirtmiştir.763 Bu tutum yalnızca 

Hz. Ali’ye değil sahabe arasında yaşanan ihtilaflara dair genel bir tavrı yansıtmaktadır. 

Zira Ömer, Hz. Osman’a da hakaret edilmesini yasaklamış, bu yasağı çiğneyenlere ceza 

verilmesini emretmiştir. Osman’a hakaret eden bir kişiye on kırbaç cezası uygulattığı 

rivayet edilmiştir.764 Tüm bu uygulamalar, Ömer’in şahsi hassasiyetlerinden ziyade 

ümmetin birliğini korumayı hedefleyen siyaset ahlakı temelli bir yönetim anlayışının 

ürünüdür. Sahabe dönemindeki iç savaşların ve kutuplaşmaların halk nezdinde yeniden 

canlandırılmasını uygun görmeyen Ömer, siyasi ve mezhebi fay hatlarını yumuşatarak 

ümmet içinde birlik ve kardeşliği tesis etmeyi hedeflemiştir. 

Ömer b. Abdülazîz’in iç siyasette barış ve istikrarı tesis etme çabaları kapsamında, 

muhalif gruplarla geliştirdiği diyalog ve uzlaşma temelli ilişkiler de dikkat çekicidir. Bu 

                                                            
761  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 382; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 41. 
762  Abdülazîz b. Mervân'ın konuşması için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 42-43; İbn Tiktakâ, 

el-Fahrî, 129. 
763  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 159. 
764  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 176. 



121 

bağlamda muhatap aldığı kesimlerden biri, öteden beri merkezi otoriteye karşı çıkan 

Hâricîlerdir. Ömer, bu gruba yönelik şiddet yerine ikna yöntemini benimsemiş, 

bozgunculuk ve kan dökme gibi eylemlere başvurmadıkları sürece onlara baskı 

uygulamamıştır. İsyan eden Hâricî lider Bistam’a gönderdiği mektupta, “Senin Allah ve 

Peygamber adına ayaklandığını duydum. Bu konuda benden önde değilsin. Gel konuşalım; biz 

haklıysak sen bize katılırsın, yok eğer sen haklıysan biz de tutumumuzu gözden geçiririz” 765 

diyerek onu açık bir tartışmaya davet etmiştir. Kur’an, Sünnet ve Râşid Halifelerin 

uygulamalarıyla delillendirdiği bu yaklaşım, muhaliflerini hem ahlâki hem ilmî zeminde 

ikna etmeye yöneliktir.766 Nitekim Bistam, “Senden başkası bana hükmedemezdi”767 diyerek 

Ömer’e biat etmiştir. Bu süreçte Ömer’in baskıdan uzak diyalog siyaseti, Hâricî 

muhalefetini etkisiz hâle getirmiş; fakat onun ölümünün ardından Emevîler eski baskıcı 

politikalarına dönünce Hâricîler yeniden isyan etmiştir. 

Ömer b. Abdülazîz’in siyaset ahlakında gayrimüslimlere yönelik adaletli yaklaşım önemli 

bir yer tutar. Müsteşrikler, onun gayrimüslimlere yönelik kıyafet düzenlemeleri, binek 

hayvanı sınırlamaları ve kamu görevlendirmelerinde yer vermeme gibi uygulamalarını 

ayrımcı politikalar olarak değerlendirmişlerdir.768 Fakat İslâmi kaynaklarda bu tür 

düzenlemelerin dönemin şartları içinde anlamlı olduğu vurgulanır.769 Ömer, 

gayrimüslimlerin yaşam koşullarını iyileştirmek amacıyla önemli adımlar atmış, 

Mısır’daki bazı kiliseleri vergi muafiyetine tâbi tutmuş, Müslüman olan 

gayrimüslimlerden, onların din adamlarından ve muhtaç olanlarından cizye vergisini 

kaldırmış, ihtiyaç sahiplerini ise doğrudan devlet koruması altına almıştır770 Kamu 

görevlerinde ise Müslümanların daha etkin olmasını istemiştir. Bu nedenle valilerine 

“Müslümanların işlerini zimmet ve haraç ehline vermeyin”771 emrini vermiştir. Bu, ayrımcılık 

değil Müslümanları yönetime teşvik etme politikasıdır.772 Nitekim Ömer, Müslüman olan 

gayrimüslimlerin kamu görevine getirilebileceğini de belirtmiştir.773 

                                                            
765  İbn Abdilhakem, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, 99-102. 
766  Beydûn, Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye, 386. 
767  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 218. 
768  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 151; Hitti, Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi, I: 368-69. 
769  İrfan Aycan, “Ömer b. Abdülazîz ve Gayri Müslimler”, Dini Araştırmalar Dergisi 1, sy 3 (1999): 72. 
770  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 370. 
771  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 64. 
772  Necde Hammaş, “Emevîler Döneminde Mevâlî ve Zimmîlerin İdaredeki Rolü”, çev. İrfan Aycan, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 37 sy 3-4, (1997): 187. 
773  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 65. 



122 

Ömer b. Abdülazîz’in iç politikada öncelik verdiği alanlardan biri de mevâlîye yönelik 

ayrımcılığı sona erdirerek İslâm toplumunda eşitliği sağlamaktır. Önceki dönemlerde 

Araplara kıyasla ikinci sınıf görülen ve bu yüzden devlete küsen mevâlî, Ömer’in 

döneminde adil muamele görmüş, üzerlerindeki baskılar kaldırılmıştır. Horasan Valisi 

Cerrâh b. Abdullah’ın (ö 112/730), mevâlîye karşı sert önlemler alacağını bildirmesi 

üzerine Ömer onu uyararak, yalnızca açık isyan durumunda müdahalede bulunmasını 

emretmiştir.774 En önemli adımı, Müslüman olan mevâlîden alınmaya devam eden haraç 

ve cizye vergilerini kaldırmasıdır.775 Ayrıca savaşçılara verilen maaşları yalnızca 

Araplara değil tüm Müslümanlara vererek askerî ve mali eşitliği sağlamaya çalışmıştır.776 

Öte yandan Ömer, valilerine gönderdiği emirlerde “mevâlî” kelimesini özellikle 

kullanmamış,777 böylece kimlik aidiyetinin kabile değil İslâm üzerinden tanımlanmasını 

hedeflemiştir.778 Bu reformlar, mevcut düzeni korumak değil onu adalet temelinde 

dönüştürmek isteyen cesur adımlar olarak değerlendirilmiştir.779 Ancak bazı çevreler, 

mevâlînin topluca İslâm’a girmesiyle devletin cizye gelirlerinin düştüğünü ve hazinenin 

zarar gördüğünü ileri sürerek Ömer’i eleştirmiştir.780 Bu eleştirilere karşı Ömer, “Allah, 

Hz. Muhammed’i vergi toplayıcı olarak değil davetçi olarak göndermiştir” 781 cevabını 

vermiştir. Bu yaklaşım, siyasetinin merkezine maddi çıkarlar yerine adaleti ve İslâmi 

değerleri yerleştirdiğini göstermektedir. 

3.1.9. Yezîd b. Abdülmelik  

Ömer b. Abdülazîz’in vefatının ardından hilafeti devralan782 Yezîd b. Abdülmelik, 

kaynaklarda çoğunlukla yetersiz ve dini duyarlılığı zayıf bir yönetici olarak tasvir 

edilmiştir.783 Döneminde, Ömer b. Abdülazîz’in adalet, eşitlik ve şûraya dayalı yönetim 

                                                            
774  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 559-560. 
775  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 339. 
776  İbn Abdilhakem, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, 69-70. 
777  Ömer'in Mısır valisine gönderdiği talimatı için bkz. İbn Abdilhakem, Fütûhu Mısr ve Ahbâruha, 94-

95. 
778  Süheyl Takkuş, et-Târihu’l-İslâmi el-Veciz, 5. Baskı (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2011), 165. 
779  Mahmud Mikdad, el-Mevâlî ve Nizâmü’l-Velâ mine’l-Câhiliyye ilâ Evâhiri’l-Asri’l-Ümevî (Dımaşk: 

Dârü’l-Fikr, 1988), 237; Ziyaüddin Rayyis, İslâm’da Siyasi Düşünce Tarihi, çev. İbrahim Sarmış      

(İstanbul: Nehir Yay., 1995), 70. 
780  Gerlof, es-Saytaratü’l-Arabiyye, 115; Beydûn, ed-Devletü’l-Emevîyye ve’l-Muârada, 34. 
781  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 384, 386. 
782  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 22. 
783  İsfahânî, Kitâbu’l-Eğânî, IV: 247; Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lâm, V: 120. 



123 

ilkeleri terk edilmiş,784 onun Arap olmayan halklara yönelik müsamahalı yaklaşımı yerini 

Arap asabiyetinin güçlendiği,785 toplumsal bütünlüğü zedeleyen bir politika anlayışına 

bırakmıştır. Yezîd’in eğlenceye düşkünlüğü ve lüks yaşamı öncelemesi786 sonucu devlet 

işlerinden uzak durması kamu sorumluluğu ilkesine aykırı bir yönetim pratiği oluşturmuş 

ve bu durum, toplumda güven duygusunun zedelenmesine neden olmuştur. Nitekim 

Suyûtî’nin, Emevîlerin “dini Yezîd b. Muâviye döneminde, asaletlerini ise Yezîd b. Abdülmelik 

döneminde kaybettikleri”787 yönündeki nakli, bu ahlâki zayıflamanın altını çizmektedir. 

Dönemin önde gelen âlimlerinden Hasan-ı Basrî’nin, Vali Ömer b. Hubeyre’ye verdiği 

“halifeden değil Allah’tan kork”788 şeklindeki uyarısı, siyasetçinin yalnızca dünyevî 

otoriteye değil ilahi ve ahlâki sorumluluğa da tabi olması gerektiğini vurgulayan İslâm 

siyaset düşüncesiyle örtüşmektedir. Bu bağlamda Yezîd’in uygulamaları yalnızca 

yönetim zaafiyeti değil siyaset ahlakı bakımından da ciddi sorunlar barındıran bir yönetim 

tarzı olarak öne çıkmaktadır. Lâkin onun kişiliği ve siyasetine dair farklı rivayetlerin 

bulunduğu da göz önüne alınmalı, bu eleştiriler dönemin siyasi bağlamı içinde dikkatle 

değerlendirilmelidir. 

Yezîd b. Abdülmelik’in en çok eleştirilen yönlerinden biri, devlet işlerini ihmal etmesidir. 

Halifeliği süresince idareyi çoğunlukla valilere bırakmış, bu da yöneticilik 

sorumluluğuyla çelişmiştir. Cariyesi Habbâbe’nin Yezîd üzerindeki etkisi çokça 

tartışılmıştır. Bilhassa Irak valiliğine atanan Ömer b. Hubeyre’nin (ö. 110/728), 

Habbâbe’ye sunduğu hediyelerle bu görevi aldığı iddia edilmiştir.789  Bu durum, kamu 

görevlerinde ehliyet yerine kişisel ilişkilerin öne çıktığını göstermektedir. Ancak, bu tür 

tekil örneklerden yola çıkarak bütüncül bir genelleme yapmak ihtiyatla ele alınmalıdır. 

Zira Yezîd’in döneminde bazı valilik değişikliklerine doğrudan müdahale ettiği ve askerî 

başarısızlıklar karşısında sorumlularla hesaplaştığı kaynaklarda yer almaktadır.790 

                                                            
784  Ömer Ferruh, Tarihu Sadri’l-İslâm ve’d-Devletü’l-Emevîyye (Beyrut: Daru’l-İlmu’l-Melâyîn, 1970), 

174. 
785  Ahmet Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiyâ, ed. Mahir İz (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

1985), II: 80. 
786  Yezîd b. Abdülmelik’in eğlence meclislerine düşkün, içki içen ve müziğin etkisiyle cariyeleriyle dans 

edip şiirler okuyan, müzik aletleri kullanan, israfa kaçan biri olduğu bildirilmektedir. Bkz. İsfahânî, 

Kitâbu’l-Eğânî, IV: 249; Şevki Dayf, el-Fen Ve’l- Mezahib Fi’ş-Şi’iri’l- Arab, 11. Baskı (Kahire: 

Daru’l-Mearif, t.y.), 58.  
787  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 279. 
788  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 202. 
789  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf,  VIII: 243-244; Ahmed Şelebî, Mevsûatü’t-Târîhi’l-İslâmî (Kahire:     

Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1984), II: 95. 
790  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, IV: 260. 



124 

Özellikle Hazarlarla yapılan savaşta başarısız olan Sübeyt en-Nehranî’yi sorgulayarak 

görevden alması ve yerine Cerrah b. Abdullah el-Hakemî’yi ataması,791 muhasebe etme 

ve denetim ilkelerine zaman zaman riayet ettiğine işaret etmektedir. Dolayısıyla Yezîd’in 

kişisel zevklerine düşkünlüğü ve yönetim tarzındaki gevşeklik, onun kamu otoritesini 

bütünüyle terk ettiğini göstermemektedir.792  

Yezîd b. Abdülmelik’in dini hassasiyetten uzak olduğu yönündeki eleştiriler, kaynaklarda 

farklı biçimlerde aktarılmıştır. Onu eleştiren rivayetler kadar, dini yönünü öven anlatılar 

da vardır. İbn Kesîr, bu olumsuz görüşlerin oğlu Velîd b. Yezîd ile karıştırılmasından 

kaynaklandığını belirtir.793 Zehebî de halifeliğinden önce âlim Mekhûl’un meclislerine 

katıldığını794 ve hilafetinin başında Ömer b. Abdülazîz’i örnek alarak namazlarını 

cemaatle kıldığını aktarır.795 Ancak zamanla bu dini duyarlılığı zayıflamış, yönetimde 

baskıcı bir tutum öne çıkmıştır.796 Bu yüzden onun dindarlığına dair değerlendirmelerde 

tek taraflı yargılardan kaçınılmalı, farklı rivayetler ve dönemsel değişimler dikkate 

alınmalıdır. 

Yezîd b. Abdülmelik’in en çok eleştirilen yönlerinden biri, kabileler arasında adil bir 

denge kuramaması ve bu nedenle iç çatışmaları körüklemesidir.797 Kaysîleri ön plana 

çıkarıp Yemenîleri dışladığı iddia edilmiş, bu tutum onun halife değil kabile reisi gibi 

davrandığı şeklinde yorumlanmıştır.798 Yezîd’in Irak valisi Ömer b. Hubeyre’nin aşırı 

Kaysî yanlısı politikalarına müdahale etmemesi, kabileci asabiyeti teşvik eden bir 

yönetim tarzına sessiz kalındığını göstermektedir.799 Bu yaklaşım, Yezîd b. Mühelleb’in 

isyanına zemin hazırlamakla eleştirilmiştir.800 Buna karşılık bazı kaynaklar, bu politikanın 

kabilecilikten çok şahsi sebeplere dayandığını savunur. Yemenî kabilelerin büyük 

                                                            
791  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 96; Ahmed b. Zeynî Dahlan, Fütuhât-ı İslâmiyye Ba’de Mudiyyi’l-     

Fütühâti’n-Nebeviyye (Kahire: Matbaat-ı Mustafa Muhammed, 1354/1935), I: 241. 
792  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 229. 
793  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 232. 
794  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, V: 150. 
795  Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lâm, V: 280; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, IV: 

535. 
796  M. Akif Fidan, “Yezîd b. Abdülmelik ve Dönemi Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi XLIX, sy II (2008): 342. 
797  Hitti, Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi, IV: 232. 
798  İmadüddin Halil, İslâm Tarihi Bir Yöntem Araştırması, Çev. Ubeydullah Dalar (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 1985), 101. 
799  İbn Kuteybe, el-Me’arif, 364; İrfan Aycan, Emevîler, 9. bs. (Ankara: TDV Yayınları, 2017), 76-77. 
800  Mâcid, Târîhu’s-Siyâsî li’d-Devleti’l-Arabiyye, II: 272. 



125 

kısmının isyana katılmaması ve Emevî ordusuna destek vermesi buna delil gösterilir.801 

Nitekim Yezîd, kabileler arası adaleti sağlayamamış, siyaseti zamanla denge yerine 

tarafgirliğe kaymıştır. Bu da yönetimde, muhalefeti bastırmak için düşman kabilelerden 

faydalandığını, 802 kamu yararını değil güç mücadelesini öncelediğine işaret eder.  

Yezîd b. Abdülmelik’e yöneltilen önemli eleştirilerden biri de valilerinin keyfî ve 

adaletsiz uygulamalarına göz yummasıdır. Seleflerinde de görülen bu yaklaşım, iktidarın 

devamını sağladığı sürece adaletin ihmal edilmesini meşrulaştıran bir yönetim zaafına 

işaret eder. Yezîd’in Afrika Valisi Yezîd b. Ebî Müslim’in yerli halka yönelik ağır vergi 

tahsilatı ve kötü muamelesi, nihayetinde isyanla sonuçlanmış ve vali halk tarafından 

öldürülmüştür. Yerine halkın tercih ettiği Muhammed b. Yezîd atanmış, Yezîd b. 

Abdülmelik ise bu fiilî durumu kabullenmek zorunda kalmıştır.803 Bu süreçte dikkat 

çeken nokta, Yezîd’in yeni vali hakkında “Kureyşli mi?” sorusunu yönelterek liyakatten 

çok kabile aidiyetine önem vermesidir. Kureyşli olmadığı öğrenildiğinde duyduğu 

rahatsızlık ve kısa süre sonra Kelbî asıllı Bişr b. Safvân’ın valiliğe getirilmesi, kayırmacı 

bir siyaset anlayışını ortaya koymaktadır.804 Bu yaklaşım, hem Kureyşlilik asabiyetinin 

devlet yönetiminde belirleyici olduğunu hem de Yezîd’in atamalarda ehliyet ve adalet 

yerine akrabalık ve yakın çevreye öncelik tanıdığını göstermektedir.805 Tüm bu 

değerlendirmeler, Yezîd b. Abdülmelik’in basiretli ve feraset sahibi bir halife 

olmadığını,806 günlük politikalarla devlet yönetimine yön verdiğini,807 halkın talepleriyle 

değil dar bir hizbin çıkarlarıyla uyumlu bir yönetim anlayışı benimsediğini 

göstermektedir. Bu tutum, hem halk nezdinde güven kaybına hem de yönetime karşı 

isyanların artmasına zemin hazırlamıştır. 

Yezîd b. Abdülmelik’in muhalefete karşı tutumu, otoriter ve tahakkümcü bir siyaset 

anlayışının yansımasıdır. Emevî geleneğini sürdüren Yezîd, hem hanedan içindeki 

muhalif sesleri hem de genel kamu muhalefetini bastırmak için baskı ve tehdit araçlarına 

                                                            
801  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 280. 
802  Ünal Kılıç,  “Kabile Asabiyeti Bakımından Yezîd b. Abdülmelik’in Hilafeti”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 14, sy 1 (2010), 69. 
803  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 88. 
804  Ebû Abdillâh Abdurrahmân b. Kâsım, Târîhu İfrîkiyye ve’l-Mağrib, thk. Abdullah A. Zeydan ve  

İzzeddin Ö. Musa (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1990), II: 13. 
805  Fidan, “Yezîd b. Abdülmelik ve Dönemi Üzerine”, 346. 
806  Cehşiyârî, Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, 57. 
807  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 152-53. 



126 

başvurmuş,808 siyasette affedicilik ve rıza gibi ahlâki ilkeleri gözetmekten uzak bir çizgi 

benimsemiştir. Özellikle kardeşleri Hişâm ve Mesleme gibi hanedan mensuplarının 

Yezîd’in eğlenceye düşkünlüğü ve idaredeki ilgisizliğini eleştirmeleri,809 yönetim krizine 

dair endişeler doğurmuştur. Hişâm’ın uyarıları, Yezîd nezdinde bir tehdit olarak 

algılanmış, Yezîd ona gönderdiği mektupta, “Benim ölümümü isteyen sensin” diyerek kinini 

açıkça ifade etmiş ve üstü kapalı biçimde, Hişâm’ın hilafeti döneminde yalnız kalacağına 

dair bir uyarıda bulunmuştur. Hişâm ise cevap verdiği mektubunda, halifenin 

çevresindekilerin fitneci olduğunu belirterek siyaset ahlakına uygun bir şekilde affedici 

olmasını tavsiye etmiş;810 fakat Yezîd’in sert tutumu nedeniyle geri çekilerek siyasi 

süreçlerden uzak durmayı tercih etmiştir.811 Benzer şekilde Mesleme b. Abdülmelik (ö. 

121/739) de kardeşi Yezîd’i uyararak onun dikkatini tekrar devlet işlerine çekmeye 

çalışmış ama bu girişimi kalıcı bir etki yaratmamıştır.812 Aralarındaki ilişkiler özellikle 

Mesleme’nin Irak valiliğinden azledilmesiyle daha da gerilmiş ve siyasi bir hesaplaşmaya 

evrilmiştir. Mesleme b. Abdülmelik’in görevden alınması süreci ise Yezîd’in idarede 

denetim ilkesini tam olarak işletmeyip hakkaniyeti gözetmediğini gösterir. Kaynaklarda 

Mesleme’nin azline dair iki farklı gerekçe zikredilmiştir: Bunlardan ilki, haraç gelirlerini 

arttıramadığı için başarısız görülmesidir.813 İkincisi ise ganimet mallarını keyfi harcadığı 

ve Şam’a düşen payı göndermediği yönündedir.814 Bu iki farklı rivayetten ilki, 

Mesleme’nin yönetim konusunda başarısız olduğunu, ikincisi ise onun kamu mallarını 

şahsi çıkarları için kullandığını ifade etmektedir. Bazı kaynaklara göre ise Mesleme’nin 

görevden alınmasında esas sebep, Yezîd’in çevresindeki kimselerin onu kıskanarak 

halifeye karşı kötülemesidir. Bu bağlamda Yezîd, doğruluğunu araştırmadan “Teftiş 

edilmiş, mükâfatlandırılmış bir kişi hâlâ Irak’ın vergilerinden alıyorsa yazıklar olsun!”815 

diyerek Mesleme’yi görevden almıştır. Bu yaklaşım yöneticilikte itibar suikastlarına karşı 

basiretli olunması gerektiğini vurgulayan siyaset ahlakı ilkeleriyle çelişmektedir. 

Yezîd’in Irak Valisi İbn Hubeyre’ye yazarak bölgedeki ikta arazilerinden bir kısmını 

                                                            
808  H. Şakir Hüseyin, “Hükmü Yezîd b. Abdilmelik”, içinde Âdâbu’r-Râfideyn, c. XVI (Musul,1986): 

354. 
809  Hasan, Siyasî-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, I: 420. 
810  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, IV: 213. 
811  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 746. 
812  Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed (İbnü’l-İmâd), Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y.), II: 29. 
813  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 615. 
814  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, XII: 731.  
815  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 269. 



127 

kendisi için ayırmasını emretmesi karşısında valinin bu emri yerine getirmesine rağmen 

halk tepkisi nedeniyle geri adım atması816 kendisinin de kamu malına riayet ilkesine 

aykırı hareket ettiğini göstermektedir. Daha çarpıcı olanı, Vali İbn Hubeyre’nin büyük bir 

serveti cariyesine emanet etmesine rağmen görevde kalmasına izin verilmesidir.817 Bu 

durum, Yezîd’in adalet konusunda çifte standart uyguladığını ve kamu düzenini kişisel 

ilişkilere göre şekillendirdiğini göstermektedir. Tüm bu gelişmeler Mesleme’nin 

görevden alınmasının adli ya da idari gerekçelerle değil hanedan içi siyasi rekabetin ve 

kıskançlığın bir sonucu olduğunu ortaya koymaktadır. Buna rağmen Mesleme, sahip 

olduğu meşru güç potansiyeline karşın iktidar mücadelesine girmemiş, sadakatle devlete 

hizmet etmeye devam etmiştir.818 Onun bu tavrı kişisel çıkarı değil kamu sorumluluğunu 

önceleyen yüksek bir siyaset ahlakının göstergesidir. Öte yandan Yezîd dönemi hem 

merkezde hem taşrada üst düzey yöneticiler arasında yoğun kıskançlık ve çıkar 

çatışmalarının yaşandığı bir dönem olmuştur. Mesleme örneğinde olduğu gibi bu tür 

çekişmeler, sadece bireysel rekabetle sınırlı kalmamış, devlet işleyişini olumsuz 

etkilemiştir. İdareciler genellikle halifeye yaranmak, mevkilerini korumak ve nüfuzlarını 

artırmak amacıyla hareket etmiş, bu da siyasetin ahlâki ilkelerden uzaklaşmasına neden 

olmuştur. Bu bağlamda Vali Ömer b. Hubeyre'nin dürüstlüğüyle tanınan Salih b. 

Abdurrahman’ı, kâtibi Muhammed b. Sa’d’ın itirazına rağmen iftirayla devre dışı 

bırakması dikkat çekicidir.819 Bu olay, dönemin yöneticileri arasında yaşanan siyasi 

çekişmelerin, ahlâki ilkeleri geri planda bıraktıracak ölçüde sertleştiğini ve siyasette etik 

değerlerin göz ardı edildiğini göstermektedir.  

Yezîd b. Abdülmelik, baskı ve şiddeti yalnızca aile içindeki muhaliflere karşı değil 

devlete öteden beri karşı olan gruplara karşı da bir siyaset aracı olarak kullanmıştır. Hâricî 

isyanlarına karşı Mesleme b. Abdülmelik’in komutasındaki birliklerle sert müdahalelerde 

bulunmuş, bu grupları kanlı şekilde bastırmıştır.820 Hâricîler, merkezi otoritenin zayıf 

olduğu Mağrib ve Horasan bölgelerine çekilerek faaliyetlerine burada devam etmiştir.821 

                                                            
816  Bkz. Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 359-360. 
817  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 277. 
818  Mehmet Azimli, “Mesleme B. Abdülmelik ve Fütuhatı”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

II, sy 4 (2000): 100, 102. 
819  Öldürme planının detayları için bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 275-276. 
820  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 218; Adnan Demircan, Hâricîlerin Siyasi Faaliyetleri (İstanbul: 

Beyan Yayınları, 1996), 145. 
821  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 1982, 282. 



128 

Bununla birlikte Yezîd, nadiren de olsa bazı krizleri barışçıl yöntemlerle çözmeyi tercih 

etmiştir. Cezire bölgesinde Ukfân önderliğindeki Hâricî isyanını, danışmanlarının 

tavsiyesiyle ailelerini aracı kılmak suretiyle bastırmış,822 bu durum bazen uzlaşmacı 

çözümlere açık olduğunu göstermektedir. Ehl-i Beyt’e yönelik tutumu ise görece 

yumuşaktır. Döneminde Ehl-i Beyt mensupları siyasetten uzak kalmış, genel olarak 

huzurlu bir hayat sürmüştür. Ancak Hicaz Valisi Abdurrahman b. Dahhâk’ın Hz. 

Hüseyin’in kızı Fatıma’yı zorla evlenmeye teşebbüs etmesi üzerine Yezîd olaya bizzat 

müdahale etmiş, valisini görevden almış ve yerine geçen valiye onu cezalandırma emri 

vermiştir.823 Bu tutum, Yezîd’in Ehl-i Beyt’le doğrudan çatışmadan kaçınma ve siyasi 

gerilimi tırmandırmama çabasını göstermektedir. Sonuç olarak halk, Yezîd’den selefi 

Ömer b. Abdülazîz gibi adaletli bir yönetim beklemiştir. Halifeliğinin ilk dönemlerinde 

bu beklentiyi karşılamaya çalışmış; fakat zamanla kişisel zaafları, isyanlar ve iktidar 

kaygısı gibi nedenlerle bu çizgiden sapmıştır. Nitekim Yezîd, yeniden baskı ve şiddet 

politikalarına yönelmiş, otoriter bir yönetim tarzı benimseyerek Emevîlerin klasik iktidar 

anlayışını sürdürmüştür. 

3.1.10. Hişâm b. Abdülmelik  

Yezîd b. Abdülmelik’in vefatından sonra halifelik makamına geçen Hişâm b. Abdülmelik 

b. Mervân (ö. 125/743) dönemi, Emevîler tarihinde görece bir istikrar ve düzen devri 

olarak öne çıkmaktadır.824 Hişâm, selefi Yezîd’in miras bıraktığı dağınık yönetimi 

düzeltmeye çalışmış, bilhassa idari yapının ıslahı ve halkla ilişkilerin yeniden 

yapılandırılması konusunda gayret göstermiştir. 825 

Yönetim anlayışında iki temel ilkeye dayandığı görülmektedir: Halkla doğrudan temas 

ve yönetime güvenin tesisi. Bu doğrultuda halife olarak halka daha erişilebilir bir yapı 

kurmak istemiş, sarayında bir hacib görevlendirerek ona, “Yetimleri, düşkünleri, dul 

kadınları, ilim ve ahlak sahibi kimseleri bana yaklaştır, güç ve kudret sahiplerini ise benden uzak 

tut”826 talimatını vermiştir. Bu yaklaşım, güçlüyü değil mazlumu önceleyen bir yönetim 

                                                            
822  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 353-354; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 101. 
823  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 12 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 97. 
824  İsmail Hakkı Atçeken, Devlet Geleneği Açısından Hişâm b. Abdülmelik (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2001), 87. 
825  İsmail Hakkı Atçeken, Devlet Geleneği Açısından Hişâm b. Abdülmelik (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2001), 87. 
826  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, III: 206. 



129 

iradesine işaret etmektedir.827  Hişâm, bu sayede halkın taleplerini korku ya da aracı 

olmaksızın doğrudan kendisine ulaştırabileceği bir düzen kurmuştur. Benzer bir tutumu 

valilerine de benimsetmeye çalışmıştır. Ömer b. Hubeyre’nin Müslim b. Saîd b. Eslem’i 

bir beldeye amil olarak atarken “Hâcibini salihlerden seç; çünkü o senin niyetinin ve iradeni 

dışa yansıtır. Ayrıca her bölge halkına kendi yöneticilerini seçme hakkı tanı. İyi olursa senin 

yararınadır, kötü olursa halk sorumludur”828 şeklindeki tavsiyesi, bu anlayışın taşraya da 

yansıdığını gösterir. Öte yandan Hişâm’ın siyaset ahlakının bir diğer boyutu, ulemayla 

olan ilişkilerinde ortaya çıkar. Dini otoriteyle gerginlikten kaçınan bir tavır benimsemiş, 

ilmi ehliyeti olan kimselere saygılı yaklaşmıştır. Nitekim Hâlid b. Safvân el-Ehtem (ö. 

135/752) halifeye, yöneticilere Allah’ı hatırlatma görevinden dolayı çekinerek bir uyarıda 

bulunduğu zaman Hişâm onu azarlamak yerine takdir etmiş ve ihtiyaçlarının 

karşılanmasını emretmiştir.829 Bu tür yaklaşımlar, Hişâm’ın ulemanın desteğini kazanarak 

yönetimine yönelik olası muhalefeti yumuşatmasına ve toplumsal meşruiyetini 

güçlendirmesine katkı sağlamıştır. 

Hişâm b. Abdülmelik’in yönetim anlayışının ikinci boyutu, devlet işleyişinin istikrara 

kavuşturulmasına yönelik reformlar ve idari disiplin politikalarıdır. Bu bağlamda 

Hişâm’ın şahsî özellikleri olan titizlik, düzen tutkusu ve disiplin anlayışının devlet 

mekanizmasına doğrudan yansıdığı görülmektedir. Özellikle yönetimin her kademesinde 

ayrıntılara dikkat eden, idari işleyişi yakından takip eden bir halife profili sergilemiştir. 

Devlet işlerinin en küçük ayrıntılarına kadar bizzat ilgilenmesi, merkezi otoritenin taşra 

üzerindeki denetimini artırma çabasının bir göstergesi olmuştur. Bu doğrultuda güvenilir 

şahıslardan oluşan güçlü bir teftiş ve kontrol sistemi kurmuştur.830 Söz konusu sistem 

vasıtasıyla valiler ve diğer kamu görevlileri sıkı biçimde denetlenmiş, halkı mağdur eden 

uygulamalar ve kamu güvenliğini tehdit eden unsurlar zamanında tespit edilmiştir. 

Hişâm’ın siyaset ahlakında öne çıkan bir diğer yön, kamu malına yaklaşımıdır. Mali 

düzenin tesisi konusunda gösterdiği hassasiyet, onun adalet ve sorumluluk anlayışının bir 

parçası olarak değerlendirilebilir. Merkezi divanlarda düzenin sağlanmasına özel önem 

                                                            
827  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 247. 
828  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 110. 
829  Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, Uyûnü’l-Ahbâr, thk. Muhammed 

İskenderâni (Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1983), IV: 342. 
830  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 180-182. 



130 

vermiş,831 gelir-gider dengesine dikkat etmiş ve hazineyi israf unsurlarından koruma 

yönünde ciddi tedbirler almıştır.832 Bu yönüyle hem bireysel hem de kamusal 

harcamalarda israfa karşı mesafeli bir duruş sergilemiştir. Fakat bazı tarihçiler, mali 

konulardaki dikkatini “cimrilik” olarak nitelendirmiştir.833 Ancak bu tür yorumlar, 

dönemin sosyo-politik bağlamı dikkate alınmadan yapıldığında eksik ve indirgemeci 

değerlendirmelere yol açabilir. Zira Hişâm’ın mali tutumu, bir kişisel karakter zaafı değil 

kamu malını koruma ve toplumsal istikrarı sağlama amacı taşıyan, siyaset ahlakına dair 

bir uygulama olarak anlaşılmalıdır. 

Hişâm b. Abdülmelik yönetimde istişareye önem vermiş, kendisine ulaşan bilgileri 

danışmanlarıyla değerlendirip halkın taleplerini doğrudan dinlemiştir. Mısır halkının Vali 

Abdurrahmân b. Hâlid b. Müsafir el-Fehmî’nin (ö. 127/745) aşırı müsamahakâr 

tutumundan duyduğu rahatsızlık üzerine onu görevden alması,834 halkın beklentilerini 

dikkate aldığını ve idari otoriteyi koruma hassasiyetini göstermektedir. 

Hişâm b. Abdülmelik kabileler arasında denge siyaseti izlemiş, hiçbir grubun devlette 

tekelleşmesine izin vermemiştir. Başlangıçta Yemenîleri desteklemiş, sonra Kaysîlere 

yönelerek dengeyi gözetmiştir.835 Vali atamalarında bu hassasiyeti sürdürmüş, Kuzey 

Afrika’ya Kaysî Ubeydullah es-Sülemî’yi, Irak’a ise itirazlara rağmen Yemenî Hâlid b. 

Abdullah el-Kasrî’yi tayin etmiştir.836 Fakat daha sonra Kaysî kökenli Ubeydullah ve 

Yemenî kökenli Esed b. Abdullah el-Kasrî (ö. 120/738) gibi görevi kötüye kullanan 

kavmiyetçi valileri görevden alarak tarafsız kalmaya çalışmıştır.837 Ancak Cüneyd b. 

Abdurrahman ve Nasr b. Seyyâr (ö. 131/748) gibi valilerin yalnızca Mudarîleri tercih 

etmesi Yemenîleri rahatsız etmiş,838 Hişâm ayrımcılık yapmakla suçlanmıştır.839 Valilerin 

                                                            
831  Hişâm b. Abdülmelik döneminde devletin kurumsal hafızasını güçlendirmek amacıyla divan ayıtlarını  

Abdullah b. Ali b. Abdullah başkanlığında bir heyete tercüme ettirerek düzenletmiş ve rşivletmiştir. 

Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 383; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 205. 
832  Nadir Özkuyumcu, “Hişâm b. Abdülmelik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, 

(İstanbul: TDV Yay., 1998), 18: 148. 
833  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 274; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 219. 
834  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 300-302; Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Tağrîberdî, en-

Nücûmü’z-Zâhire fî Mülûki Mısr ve’l-Kahire, thk.Muhammed Hüseyin Şemsüddîn  (Kahire: Dâru’l-     

Kütübi’l-Misriyye,1929), I: 281. 
835 Abdülmecid Muhammed Sâlih el-Kübeysî, Asru Hişâm b. Abdülmelik (H. 105–125 / M. 724–743) 

(Bağdat: y.y., 1975), 64. 
836  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 106. 
837  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 47-49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 121, 132. 
838  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 156. 
839  Kübeysî, Asr-u Hişâm b. Abdulmelik, 176. 



131 

bağımsız hareketleri ve adam kayırmacılığı bu konuda izlenilen siyaseti boşa çıkarmış840 

olsa bile izlenilen denge siyaseti sayesinde büyük kabile çatışmalarının önüne geçilerek 

görece bir istikrar sağlanmıştır.841 

Kaynaklar, Hişâm’ın hilafetinin sonlarına doğru siyaset ahlakında gözlenen zafiyetlere 

dikkat çekmektedir. Başlangıçta istikrarlı ve mutedil bir yönetim sergileyen Hişâm’ın, 

ilerleyen yıllarda asılsız ithamlar, kabilevi veya kişisel sebeplerle veya çevresel etkilerle 

bazı başarılı vali ve komutanları görevden aldığı; hatta haksız uygulamalara göz yumduğu 

nakledilmektedir. Örneğin Ermenistan’da fetihlerde gösterdiği başarısına rağmen Sa‘îd 

el-Hareşî’nin görevden alınarak yerine Mesleme b. Abdülmelik’in atanması, şahsi 

tercihlerin idareye yansımasına işaret etmektedir.842 Horasan Valisi Cüneyd b. 

Abdurrahmân’ın (ö. 117/734), Yezîd b. Mühelleb’in kızı Fâzıla ile evlendiği için 

görevden alınması ve ardından öldürülmesi de yönetimde keyfiliğe örnek 

gösterilmiştir.843 Bu süreçte valiler arasında artan rekabetin ve entrikaların, halifenin 

kararlarını etkilediği görülmektedir. Görevlerini kaybetmek istemeyen ya da daha yüksek 

makamlara gelmeyi arzulayan yöneticiler, rakiplerini gözden düşürmek için halifeyi ve 

çevresindekileri yönlendirmeye çalışmıştır. Özellikle Horasan gibi ganimet ve şöhret 

imkânı sağlayan bölgelerdeki valilikler bu rekabetin odağında yer almıştır. Nitekim Irak 

Valisi Yusuf b. Ömer’in (ö. 127/744), Horasan’daki başarılı yönetimi nedeniyle Vali Nasr 

b. Seyyâr’a düşmanlık beslediği ve halifeye onun görevden alınmasını teklif ettiği 

nakledilmektedir.844 Hişâm döneminde bu tür rekabetlerin, ehliyetli kadroların liyakatsiz 

kimselerle yer değiştirmesine neden olduğu, böylece kamu yönetiminde güvenin 

sarsıldığı anlaşılmaktadır. Devletin arpalık zihniyetiyle görülmesi, yönetimde yozlaşmayı 

artırmıştır. Örneğin Cüneyd’in Horasan valiliğini elde edebilmek için Hişâm’ın eşi 

Ümmü Hâkim’e rüşvet olarak mücevher dolu bir kutu hediye ettiği ve bunun ardından 

göreve getirildiği rivayet edilmektedir.845 Ayrıca Hişâm’ın Rakka’daki savâfî 

topraklarından Heniyye ve Meriyye adlı iki büyük çiftliği şahsi mülküne kattığı 

                                                            
840  Ramazan Şeşen, Emevîler ve Abbasîler Tarihi (İstanbul: İFAV Yayınları, 2014), 110-112. 
841  Ağırakça, Emevîler Döneminde Kıyamlar, 217. 
842  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, IV: 280; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 162. 
843  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 93; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 151. 
844  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 211. 
845  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 94; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 132. 



132 

belirtilmektedir.846 Bu örnekler Hişâm’ın hilafetinin son dönemlerinde kayırmacılık ve 

şahsi çıkarlara dayalı yönetim anlayışının ön plana çıktığını ortaya koymaktadır. 

Hişâm b. Abdülmelik’in muhalefete karşı izlediği siyaset, genellikle otoriteyi korumaya 

yönelik baskıcı bir çizgide ilerlemiş, devletin kurumsallaşmasına yönelik bazı adımlar 

atılmış olmakla birlikte muhalefetle ilişkileri düzenleyecek siyasi ve yapısal çözümler 

üretme konusunda yetersiz kalmıştır. Kaynaklarda onun bu yaklaşımına dair iki farklı 

görüş öne çıkar. İlkine göre Hişâm, kan dökmekten kaçınan, mutedil ve uzlaşmacı bir 

siyaset izlemiştir.847 İkinci görüş ise iktidarını pekiştirmek amacıyla sert ve otoriter bir 

yönetim benimsediğini savunur.848 Bu iki yaklaşım dikkate alındığında Hişâm’ın 

muhalefete karşı tavrı dönemin siyasi gelişmeleriyle şekillenen değişken bir politikadır. 

Bu bağlamda uzlaşma ya da sertlik, çoğunlukla şartlara göre belirlenmiş, tutarlı bir siyaset 

ahlakına dönüşmemiştir. Bu nedenle uygulamaları çoğu zaman geçici çözümlerle sınırlı 

kalmıştır. 

Hişâm b. Abdülmelik’e yönelik aile içi muhalefetin başlıca kaynağı, yeğeni Velîd b. 

Yezîd’in hilafet üzerindeki hak iddiasıdır. Yezîd b. Abdülmelik, oğlu Velîd’in veliaht 

olmasını istemiş; fakat küçük yaşta olması nedeniyle hilafet Hişâm’a geçmiştir. Bu 

durumun ardından Yezîd’in “Hişâm’ı seninle benim arama koyanı Allah’a havale ediyorum” 

diyerek duyduğu pişmanlığı dile getirdiği rivayet edilmiştir.849 Hişâm’ın kendi oğlu 

Mesleme’yi veliaht yapma girişimi Velîd’in muhalefetiyle karşılaşmış850 Hişâm ise onu 

bu kararı kabul etmeye zorlamış ve Mesleme adına biat almıştır.851 Ancak bu durumun 

hukuken geçerli olabilmesi için Velîd’in veliahtlıktan alınması gerekiyordu. Bu hedefe 

ulaşmak isteyen Hişâm, Emevî bürokrasisindeki etkili isimleri mal ve makam vaadiyle 

yanına çekmeye çalışmıştır. Nitekim Ömer b. Hubeyre’ye Irak valiliği teklif etmiş ve 

onun desteğini sağlamıştır. Bu durum Velîd’in tepkisine yol açmış ve Ömer’i menfaat 

karşılığında satılmakla suçlamıştır.852 Velîd’in Şam siyasetinde Kaysî kabilelerinden ve 

                                                            
846  Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 272; Demirci, Toprak Sistemi, 97. 
847  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 309; İsmail Yiğit, Emevîler ve Abbasîler Dönemi: Siyasal, Kültürel ve Dini 

Gelişmeler (İstanbul: Ensar Yayınları, 2017), 142-143. 
848  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 132; Şeşen, Emevîler ve Abbasîler Tarihi, 96. 
849  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 442; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 221. 
850  Ali Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı” (Doktora Tezi, Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020), 57. 
851  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 209. 
852  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 38. 



133 

halkın bir kesiminden destek görmesi, Hişâm’ın planlarını boşa çıkarmıştır. Bazı kişilerin 

“Bir kimse üç gün hilafette kalırsa ateşe girmez” diyerek Velîd’in veliahtlığını dinen 

meşrulaştırmaya çalışması karşısında Hişâm öfkelenmiş, bu söylemleri “batıl ve asılsız” 

olarak nitelemiştir.853 Aslında Hişam biat alma sürecinde kamuoyunda kötü hasletleri ile 

öne çıktığı iddia edilen Velîd’e halk desteğinin olmasına şaşırmıştır. Ne var ki Velîd’in 

veliahtlık hakkını dini argümanlarla meşrulaştırmaya çalışanları eleştiren Hişam da 

benzer bir çelişkiye düşerek “Allah’a hamd olsun ki Allah bu makamla beni ateşten kurtardı” 

demiştir. Bu sözü duyan Muhammed b. Ömer b. Hazm ise “Ömer b. Abdülazîz hutbe verdiği 

zaman kötülük yapanın cezalandırılacağını söyleyerek ağlardı”854 diyerek Hişâm’ı, yönetimde 

sorumluluk bilincinden uzak bir siyaset izlemekle eleştirmiştir. Bu gelişmeler, Hişâm’ın 

hilafeti kendi hanedan çizgisi içinde devam ettirme arzusunun aile içi muhalefeti 

tetiklediğini, bu süreçte hem siyasi hem ahlâki açıdan tutarsızlıklar sergilediğini ortaya 

koymaktadır. 

Hişâm b. Abdülmelik, merkezi otoritenin zayıflamasına yol açabilecek valilerin artan 

nüfuzuna karşı temkinli bir siyaset izlemiştir. Doğrudan isyan etmeyen ama yönetim 

politikalarına aykırı hareket eden valilere karşı iki yönlü bir strateji benimsemiştir. Bir 

yandan rakip valileri birbirine karşı kullanarak güçlerini dengelemiş,855 diğer yandan 

müsamahakâr bir yönetim anlayışını teşvik etmiş, bu yaklaşıma uymayanları görevden 

almıştır.856 Bu politika, hem merkezî otoritenin korunmasını hem de kamu düzeninin 

sağlanmasını hedeflemiştir; ancak uzun vadede sürdürülebilir ve kalıcı bir denetim 

mekanizması oluşturmakta yetersiz kalmıştır. 

Hişâm b. Abdülmelik’in güçlü valilere karşı siyasetinde dengeyi gözeten ama fırsatçı ve 

aynı zamanda hesapçı bir yaklaşım benimsediğini Ömer b. Hubeyre (ö. 110/728),  örneği 

açıkça ortaya koymuştur. Vali olmak için halifeye rüşvet niteliğinde hediyeler sunan 

Ömer b. Hubeyre, bu yolla Hişâm’a yakınlaşmaya çalışmıştır. Fakat bu davranışı 

hakkında çıkan söylentiler Şam siyasetinde rahatsızlık uyandırdığı vakit Hişâm onu 

cezalandırmayı düşünmüştür. Ancak Velîd b. Yezîd’in veliahtlıktan azledilmesi 

                                                            
853  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 213. 
854  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 406. 
855  Bkz. Hakan Temir, "Emevîlerde Valilik Kurumu", (Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013), 225. 
856  Atvan, el-Ümeviyyûn ve’l-Hilâfe, 183. 



134 

sürecinde Hişâm, duyduğu siyasi destek ihtiyacı nedeniyle Ömer’i kendi safına çekmiş 

ve bu desteğin karşılığında ona Irak valiliğini vermiştir.857 İlerleyen dönemde ise onun 

sert yönetimi ve hakkında çıkan iddialar üzerine görevine son vermiş, hatta yeni vali 

Hâlid b. Abdullah’a (ö. 125/743),  teslim ederek cezalandırılmasına imkân tanımıştır.858 

Bu örnek Hişâm’ın siyasi dengeyi koruma adına güçlü valileri nasıl manipüle ettiğini ve 

gerektiğinde çıkar ilişkisine dayalı bağları hızla koparabildiğini göstermektedir. 

Hişâm’ın önemli valilerinden biri olan Hâlid b. Abdullah el-Kasrî, Mervânoğulları’nın 

itirazlarına rağmen Irak ve Horasan’a bölge valisi olarak  atanmıştır.859 Fakat zamanla 

izlediği iktisadi ve siyasi politikalar, Hişâm’ın merkeziyetçi anlayışıyla çatışmış ve 

görevden alınmasına neden olmuştur. Hâlid’in haracı şahsi menfaati doğrultusunda 

kullanması, zirai gelirlerini gizlemesi, denetim mekanizmasına direnç göstermesi860 ve 

Yemenîlere öncelik tanıyan kavmiyetçi uygulamaları Kaysî çevrelerde rahatsızlık 

yaratmıştır.861 Ayrıca halifenin oğlu Mesleme b. Hişâm’ın veliahtlığına karşı duruşu,862 

onun gözden düşmesinde etkili olmuştur. Rakiplerinin Hâlid’in büyük serveti ve artan 

itibarını kıskanarak onu kamu malını zimmetine geçirmekle suçlamaları da bu süreci 

hızlandırmıştır.863 Ancak asıl etken, Hâlid’in bölgede giderek artan nüfuzu, kibirli ve 

gücüne güvenen biri olarak halifeyi küçümseyen ifadeleriyle864 otoriteye meydan okuyan 

bir tutum sergilemesidir. Hâlid’in Irak valiliğini yetersiz görüp daha geniş nüfuz alanları 

talep etmesi,865 Hişâm’ın güvenini sarsmış ve onun sadakatten uzaklaştığı kanaatini 

doğurmuştur.866 Bu örnek Emevîler döneminde taşrada güçlenen valilerin merkezce tehdit 

görüldüğünü ve Hişâm’ın bu tehdide karşı siyasi tedbir aldığını göstermektedir. 

                                                            
857  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 38. 
858  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, IX: 431. 
859  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 26-27; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, V: 106. 
860  Cehşiyârî, Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb, 65-66. 
861  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 147-150. 
862  Rivayete göre Mesleme b. Hişâm ile Hâlid'in arası açıktı. Kardeşi Esed öldüğü zaman Mesleme, 

Hâlid'in soyunu küçümseyip alay ettiği bir şiir ile Hâlid'e taziyede bulundu. Hâlid, buna öfkelendi.      

Şair Kümeyt, Hişam'ın oğlunu halef ilan etmesi üzerine Velîd'in ardından Ebû Şakir lakaplı 

Meslemenin halife olacağını söyleyen bir şiir yazmıştı. Bunu duyan Hâlid ise "Künyesi “Şâkir” olan        

bütün halifeleri inkâr ediyorum" demiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 180; Aksu, “Mervân b.      

Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 189. 
863  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 181-182. 
864  Hâlid, yaptığı bir konuşmasında alaycı bir dille halifenin kendi oğluna dahi muhtaç olduğunu ifade      

etmiş, dolaylı biçimde Hişâm’ın kendisine bağımlı olduğu imasında bulunmuştur. bkz. Ya’kûbî,   

Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 322; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 143; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 182. 
865  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 44. 
866  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 148. 



135 

Hişâm b. Abdülmelik’in hilafetinin son döneminde Irak’a vali tayin ettiği Yûsuf b. Ömer, 

yönetimde sergilediği keyfi uygulamalarla Hişâm’ın barış ve istikrarı sağlama politikasını 

büyük ölçüde zedelemiştir. Onun muhalefeti bastırmak gayesiyle gayrimüslim unsurları 

öne çıkarması tepkilere yol açmış, İbnü’l-Esîr onun döneminde zimmîlerin devlet 

işlerinde öne çıkmasının Müslümanları küçük düşürdüğünü belirtmiştir.867 Yûsuf’un bir 

yandan dindar ve yumuşak huylu gösterilmesi, diğer yandan cezalandırmada aşırıya 

giderek halka zulmetmesi, tutarsız ve adaletsiz bir yönetim anlayışını yansıtmaktadır.868 

Bu durum, Hişâm’ın hilafetinin son yıllarında ehliyetli ve mutedil yöneticiler bulmakta 

zorlandığını, istişare ve liyakat ilkesinin zayıfladığını göstermektedir. Nitekim Horasan’a 

vali ararken güçlü kabile desteği olmayan Nasr b. Seyyâr’ı (ö. 130/748) “aşireti benim”869 

diyerek devletin tüm gücüyle göreve getirmek zorunda kalmıştır. Diğer adayların 

liyakatsizlik, ahlâki zaaflar ve kavmiyetçi tutumlar gerekçesiyle elenmesi,870 Emevî 

bürokrasisinde ciddi bir çözülme ve yozlaşmanın yaşandığını göstermektedir. Görev 

verdiği valilerin dahi düzeni bozan tutum sergilemesi, yönetimdeki yozlaşmayı 

derinleştirmiştir. Nasr b. Seyyâr da merkezi siyasetin dışına çıkarak sadece Mudarî 

kabilelere yönelmiş, bu tavır Yemenîlerin tepkisini çekmiştir. Bir Yemenî temsilcisinin, 

“Ondan daha çok kabilecilik yapan biri görülmedi”871 sözü, kamu görevinde adalet ve 

tarafsızlığın kaybına açık bir örnek teşkil etmektedir. 

Hişâm b. Abdülmelik döneminde Ehl-i Beyt mensupları, Hâricîler ve diğer muhalif 

gruplar faaliyetlerini sürdürmeye devam etmiş, halife ise bu grupları genel olarak denetim 

altında tutma gayreti içinde olmuştur. Hişam da Emevîlerin genel politikasına uyarak Ehl-

i Beyt’e karşı görünürde saygılı, fiiliyatta bir baskıcı bir politika benimsemiştir.872 Fakat 

hilafetinin ilk yıllarında daha temkinli ve yumuşak bir üslup tercih ettiği anlaşılmaktadır. 

Medine ziyareti sırasında, Hz. Osman’ın torunu Saîd b. Abdullah’ın Hz. Ali’ye lanet 

okuması yönündeki talebini reddetmiş, “Sadece ibadet maksadıyla burada bulunuyorum”873 

diyerek kutuplaşmayı tahrik edecek tavırlardan kaçınmıştır. Bu tutum, kamu düzenine 

                                                            
867  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 185. 
868  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 186. 
869  Taberî, VII: Târîhu’t-Taberî, 154.  
870  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 187. 
871  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 156; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 188. 
872  Muahmmed Ebû Zehra, İmam Zeyd, Hayatı, Fikirleri ve Çağı, çev. Salih Parlak ve Ahmet Karababa 

(İstanbul: Şafak Yayınları, 1993), 52-54. 
873  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 558. 



136 

öncelik verdiğini ve toplumsal huzuru korumaya çalıştığını göstermektedir. Nitekim 

hilafeti boyunca Ehl-i Beyt mensupları genel olarak huzur içinde yaşamıştır.874 Hicaz’da 

olduğu gibi Irak’ta da temkinli bir Ehl-i Beyt politikası izlenmiş, Irak Valisi Hâlid b. 

Abdullah el-Kasrî, Ali taraftarlarını kontrol altında tutmuş, zaman zaman onlara ikramda 

bulunmuştur.875 Ancak Zeyd b. Ali’nin isyanı bu ılımlı süreci sona erdirmiştir.876 Zeyd’in 

öldürülmesi ve cesedine yapılan kötü muamele, Hişâm’ı baskıcı ve zalim bir yönetici 

olarak tanıtmıştır.877 Öte yandan bazı kaynaklar, Hişâm’ın bu tutumu onaylamadığını ve 

olaya müdahil olmadığını ileri sürer.878 Rivayete göre Hişâm, “Keşke bütün mallarımı 

verseydim de Zeyd ve arkadaşları ölmeseydi”879 demiş; hatta Haşimoğulları’ndan özür 

dilemiştir.880 Bu ifadeler, Hişâm’ın siyasi sorumluluktan kaçındığını ve mesuliyeti valisi 

Yusuf’a yüklemeye çalıştığını göstermektedir.881 Ancak merkezi otoritenin bu kadar 

güçlü olduğu bir yapıda halifenin böyle bir gelişmeyi engelleyememesi inandırıcı 

görünmemektedir. Dolayısıyla Hişâm’ın en azından bu olaya göz yumduğu söylenebilir.  

Zeyd’in isyanı, Emevî iktidarının meşruiyetini zedelemiş, devletin çöküş sürecini 

hızlandırmıştır. Hişâm, Ehl-i Beyt taraftarlarını tamamen karşısına almamak için yeni bir 

siyaset geliştirmiş, Zeyd’e destek veren bazı âlimlere görev teklif ederek onları kontrol 

altına almaya çalışmıştır. Bu teklifleri kabul eden âlimler olduğu gibi Ebû Hanîfe (ö. 

150/767) gibi reddeden âlimler de olmuş, bu nedenle baskıya maruz kalmışlardır.882 Ali 

taraftarı şair Kümeyt, Zeyd’i öven şiirleri nedeniyle tutuklanmış, daha sonra affedilerek 

kendisine ihsanda bulunulmuştur.883 Bu örnekler Hişâm’ın Ehl-i Beyt’e karşı mutlak bir 

sertlik değil siyasi kontrolü önceleyen, bazen baskıcı ama yer yer yumuşatılmış bir siyaset 

izlediğini ortaya koymaktadır. Her ne kadar gerilim ortadan kalkmamışsa da bu strateji, 

onun hilafeti süresince büyük çaplı bir isyanın çıkmasını önlemiştir.  

                                                            
874  Ali Abdurrahman Amr, Hişâm b. Abdülmelik ve’d-Devletü’l-Ümeviyye, 2. bs. (Beyrut: Dârü’l- 

Kütübi’l-İlmiyye, 1412/1991), 157-58. 
875  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 200; Muhammed Cemâlüddîn Sürûr, el-Hayâtü’s-Siyâsiyye fi’d-

Devleti’l-Arabiyyeti’l-İslâmiyye (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1964), 149. 
876  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 191-203. 
877  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VIII: 28-34, 60; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 202-205. 
878  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 347-48. 
879  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 9. 
880  Ebû Zekeriyyâ (Ebû Zekve) Yezîd b. Muhammed b. İyâs el-Mevsılî el-Ezdî, Târîhu’l-Mevsıl, nşr. Ali 

Habibe (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1387/1967), 44-45. 
881  Zehra, İmam Zeyd, 68. 
882  İbnü'l-İmâd, Şezeratü’z-Zeheb fi Abari Men Zeheb, II: 231. 
883  Bkz. İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 183-184; İsfahânî, Kitâbu’l-Eğânî, VIII: 1-8. 



137 

Hişâm b. Abdülmelik dönemi, Abbâsî muhalefetinin teşkilatlanarak güç kazandığı bir 

sürece denk gelir. Rivayete göre Abbâsî liderlerinden Ali b. Abdullah (ö. 118/736), Hişâm 

ile yaptığı görüşmede “Oğullarım halife olacak” demiş; ancak Hişâm bu sözü yaşlılığa 

bağlayıp küçümseyici ve alaycı bir tavırla ciddiye almamıştır. Ali ise bu sözünün mutlaka 

gerçekleşeceğine yemin etmiştir.884 Bu diyalog, Alioğulları’nın etkinliğini yitirdiği bir 

dönemde Abbâsoğullarının siyaseten ön plana çıkmaya başladığını göstermektedir. 

Hişâm, başlangıçta Abbâsîlere karşı tehdit oluşturmadıkları sürece müsamahakâr 

davranmıştır. Bu nedenle Abbâsoğulları, hilafetinin sonuna kadar görece huzurlu bir 

dönem geçirmiştir.885 Ancak istihbarat kanallarıyla Abbâsî faaliyetlerinden haberdar olan 

Hişâm, tavrını sertleştirmiştir. Özellikle Horasan’daki valilerine, Abbâsî davetçilerini 

yakalamalarını; fakat kan dökmemelerini emretmiştir. Ne var ki taşradaki bazı valiler bu 

talimatlara rağmen sürgün ve şiddet gibi yöntemlere başvurmuştur.886 Bu baskıcı 

uygulamalar, Abbâsî hareketini durdurmak bir yana, onu daha da gizli ve organize hale 

getirmiştir. Böylece Hişâm’ın güvenlik temelli ama baskıya dayalı siyaset anlayışı, 

muhalefeti bastırmak yerine daha dirençli bir yapıya dönüşmesine zemin hazırlamıştır. 

Hişâm b. Abdülmelik, Hâricî muhalefete karşı sert ve tavizsiz bir siyaset izlemiştir. Yezîd 

b. Abdülmelik döneminde zayıflatılan Hâricîler, Kuzey Afrika ve Horasan gibi bölgelere 

yönelmiş, bilhassa Berberîler arasında etkili olmuşlardır. Hişâm döneminde ise Kuzey 

Afrika’daki Berberî isyanlarında belirleyici bir rol oynamışlardır.887 Irak bölgesinde ise 

Vali Hâlid b. Abdullah’ın bazı uygulamalarını bahane ederek ayaklanmışlardır. Bu 

gruplar, yönetimi gayrimüslimlere imtiyaz tanımakla suçlayarak halkın desteğini almaya 

çalışmışlardır.888 Ancak halk, Hâricîlerin radikal dini görüşleri ve hilafet anlayışları 

nedeniyle bu çağrılara itibar etmemiştir. Bu durum, halkın siyasi meşruiyet arayışında 

sadece yöneticilerin zaaflarını değil muhalefetin ahlâki ve fikri tutarlılığını da dikkate 

aldığını göstermektedir. Vali Hâlid’in sert müdahaleleri isyanların yayılmasını 

engellemiş, bölgedeki otorite tesis edilmiş, kamu düzeni büyük ölçüde korunmuştur. Bu 

örnek Hişâm döneminde devletin güvenlik merkezli siyaset ahlakının toplum katındaki 

                                                            
884  Müberred, el-Kâmil fi’l-Luğa ve’l-Edeb, II: 218-219. 
885  Atvan, el-Ümeviyyûn ve’l-Hilâfe, 203. 
886  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 108-109. 
887  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 1982, 296. 
888  Hâriciler Irak valisi Hâlid’in mescitleri yıkıp cami ve kiliseler yaptırdığını, gayrimüslim erkeklerle 

Müslüman kadınları evlendirdiğini, yönetimde Mecûsi kimselere yer verdiğini ileri sürmüşlerdir. bkz.  

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 173 vdğ. 



138 

meşruiyetini yalnızca güçle değil karşıtlarının eksiklikleriyle de kazandığını 

göstermektedir. 

Hişâm b. Abdülmelik döneminde mevâlîye yönelik ayrımcı uygulamalar zamanla 

isyanlara dönüşmüştür.889 Müslüman oldukları hâlde cizye ve haraç ödemeye devam 

etmeleri ve vergi tahsilindeki insan onuruna yakışmayan bazı sert yöntemler, tepkileri 

artırmıştır.890 Kuzey Afrika’da başta ılımlı bir politika izlenmişse de valiler Ubeyde b. 

Abdurrahman es-Sülemî ve Ubeydullah b. Habhâb’ın baskıcı yönetimi Berberîleri 

huzursuz etmiştir.891 Bu süreçte Hâricî davetçilerin “eşitlik ve adalet” vurgulu çağrıları bu 

topluluklar üzerinde etkili olmuş, kıvılcım Berberî isyanıyla ateşlenmiştir.892 Berberî 

temsilcileri taleplerini iletmek için Şam’a gitmiş; ancak Hişâm’la görüşemeden 

dönmeleri, krizi derinleştirmiştir.893 Adalet ve eşitlik taleplerinin Kur’an ve Sünnet’e 

dayandırılması ise isyanın yalnızca sosyal ve ekonomik değil aynı zamanda ahlâki bir 

zemine oturtulmaya çalışıldığını göstermektedir.894 Ancak Hişâm’ın taleplerine tamamen 

duyarsız kalmadığını gösteren örnekler de mevcuttur. Afrika Valisi Ubeydullah es-

Sülemî’nin kötü yönetimi nedeniyle görevden alınması,895 Huns halkının isteğiyle oğlu 

Saîd b. Hişâm’ın azledilmesi ve cezalandırılması,896 Horasan Valisi Nasr b. Seyyâr’ın 

mali ıslahatlarla Müslüman mevâlîden alınan cizyeyi kaldırması,897 bu bağlamda 

zikredilebilir. Bu örnekler, bazı sert uygulamaların doğrudan Hişâm’ın politikası değil 

taşradaki görevlilerin keyfi icraatları olduğunu düşündürmektedir. 

                                                            
889  Hakkı Dursun Yıldız, “Berberîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 1992), 5: 481. 
890  Horasan valisi Eşres b. Abdullah es-Sülemi, Semerkand ve Maveraünnehir taraflarındaki zimmîleri 

İslâm'a girmeye davet etmiş ve buna karşılık onlardan cizyeyi kaldıracağını vadetmiştir. Onlar bu      

çağrıya icabet etmiş ve çoğu Müslüman olmuştur. Eşres daha sonra haraç amilinin vergilerin azaldığını 

söylemesi üzerine yazdığı cevabi mektupta, insanların cizyeden kurtulmak için Müslüman olduklarını, 

haracı kaldırmak için kimlerin sünnet olduğuna bakılmasını, farzları ikame etmesini ve  Kur’an’dan 

bir sure okumasını onlardan istemesini ve ondan sonra haracın kaldırılmasını söylemiştir.  Daha sonra 

da tamamen ilk uygulamaya dönülmesini, Müslüman da olsa o yöre halkından cizye alınmasını 

emretmiştir. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VIII: 54-56. 
891  Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. İzârî el-Merrâküşî, Kitâbu Beyâni’l-Muğrib fi Ahbâri Endelüs 

ve’l-Mağrib, çev. G. S. Colin ve I. Lewi (Frankfurt: Leiden, 1948), I: 51. 
892  Demircan, Hâricîlerin Siyasi Faaliyetleri, 323. 
893  İsmail Hakkı Atçeken, “Hişâm b. Abdülmelik’in Halifeliği ve Şahsiyeti” (Doktora Tezi, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1997), 97. 
894  İsmail Hakkı Atçeken, “Hişâm b. Abdülmelik’in Halifeliği ve Şahsiyeti” (Doktora Tezi, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1997), 97. 
895  İbn İzâri, Kitâbu Beyâni’l-Muğrib fi Ahbâri Endelüs ve’l-Mağrib, I: 52. 
896  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 448. 
897  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 73. 



139 

Hişâm b. Abdülmelik döneminde zimmî isyanları, çoğunlukla yerel düzeyde kalmış ve 

dini gerekçelerden ziyade siyasi ve iktisadi sıkıntılardan kaynaklanmıştır. Emevîlerin 

zimmî politikalarını ele alan bazı çağdaş değerlendirmelerde ise Hişâm devri, devletin 

tebaasıyla ciddi problemler yaşadığı bir dönem olarak görülmekte, bu bağlamda 

zimmîlere baskı ve şiddet uygulandığı ileri sürülmektedir. Bilhassa müsteşrikler ve 

dönemin uygulamalarına eleştirel yaklaşan bazı İslâm tarihçileri, bu iddialarını Hişâm 

tarafından görevlendirilen bazı valilerin zimmîlere yönelik sert ve adaletsiz 

uygulamalarına dayandırmaktadır.898 Örneğin Mısır Valileri Abdullah b. Abdülmelik ve 

Kurra b. Şerik’in Kıptîlere yönelik ağır vergi uygulamaları, mal gaspları ve kiliselerin 

basılması gibi bazı uygulamalar halk arasında huzursuzluğa ve isyanlara yol açmıştır. 

Fakat bu tür örnekler yönetimin genel politikası olarak görülemez.899 Zira Hişâm’ın Hz. 

Peygamber’in zimmîlere adaletli davranılması yönündeki ilkelerine900 bağlı kaldığına 

dair birçok örnek de mevcuttur. Oğlu Muhammed’in bir Hıristiyanı dövdürmesi üzerine 

Hişâm müdahale etmiş, suçlu hizmetçiyi cezalandırmış ve oğlunu azarlamıştır.901  Ayrıca 

ibadet özgürlüğüne müdahale etmemiş, kilise tamirine izin vermiş902 ve Melkî 

Hıristiyanlarının patriklik seçimlerine karışmamıştır.903 

Neticede Hişâm, devlet düzenini koruma çabasında olsa da bazı valilerinin haksız 

icraatları halkın devlete olan güvenini zedelemiştir. Buna karşın zaman zaman yaptığı 

müdahaleler, çözülme sürecini yavaşlatmıştır. Onun vefatının ardından gelen şu 

değerlendirme dönemi özetler niteliktedir: “Hişâm öldüğünde Emevî saltanatı da sona erdi. 

Cihad işleri geriledi, yönetim zayıfladı, düzen çöktü…”904  

3.1.11. Velîd b. Yezîd  

Velîd b. Yezîd’in hilafeti (ö. 126/744), Emevîler döneminde siyasi çözülmenin hızlandığı, 

bir halifenin isyanla devrilip öldürüldüğü ilk dönem olması bakımından tarihi bir dönüm 

noktasıdır. Erken dönem kaynaklarında Velîd’in kişisel ve ahlâki zaaflarına ilişkin pek 

                                                            
898  Zeydan, İslâm Uygarlığı Tarihi, I: 356. 
899  Râgıb Sercânî, Mustakbelü’n-Nasârâ fi’d-Devleti’l-İslâmiyye, 2. bs. (Kahire: Dârü Aklâm, 2011), 66. 
900  Ebû Dâvûd, es-Sünen, “Harâc”, 31-33. 
901  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 218; Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 193. 
902  Gaston Wiet, “Kıptîler”, içinde İslâm Ansiklopedisi, c. VI (İstanbul: MEB Yayınları, 1967), 729. 
903  Antakya’daki Melkî Hıristiyanların patrik atamaları konusunda müsamahakâr davranarak dostu 

olarak nitelediği Stephanus’un patrik olmasını istemiştir. Bkz. Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 

164. 
904  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 9. 



140 

çok eleştiri yer almakla birlikte onu hem yeren hem de öven rivayetlerin bir arada 

bulunması, bu halife hakkındaki değerlendirmelerin temkinli ve çok boyutlu biçimde ele 

alınmasını gerekli kılmaktadır. Hişâm b. Abdülmelik’in onu hilafetten uzaklaştırma 

çabasına vurgu yapan çoğu tarihçi bu girişime Velîd’in dini ve ahlâki zayıflıklarını 

gerekçe göstermiştir.905 Zührî’nin onu fasık olarak nitelemesi,906 dönemin dini 

çevrelerinin tepkisini yansıtırken Kâdı Ebü’l-Ferec’in (ö. 597/1201)  Velîd’e karşı halkı 

uyarmayı bir görev bilmesi907 de ahlâki düzeydeki meşruiyet krizini ortaya koymaktadır. 

Hz. Peygamber’e nispet edilen “Velîd adında biri ümmeti fesada sürükleyecektir”908 

şeklindeki rivayetin uydurma olduğu İbn Kesîr tarafından belirtilmiştir.909 Öte yandan 

Velîd’in yalnızca kötü bir yönetici olarak tanımlanması, bazı rivayetleri göz ardı etmek 

anlamına gelir. Cömertliği ve edebi yönü (Şair),910 hac emirliği yapmış olması911 ve Fakih 

Ebû Ulâse’nin onu zındıklıkla suçlamamış olması,912  Velîd hakkında yapılan eleştirilerin 

bir kısmının siyasi saiklerle dile getirildiği ihtimalini gündeme getirir. Özellikle Abbâsî 

propagandasıyla şekillenen bazı kaynaklar, Velîd’i Mushaf’ı oklarla delip alay eden,913  

İslâm’ın kutsallarına açıkça saldıran914 bir figür olarak tasvir etmişlerdir. Fakat bu tür 

anlatımların önemli bir kısmı, muhalefet çevrelerinin hilafeti gayrimeşru göstermek adına 

ürettiği söylemler olabilir.915 Dolayısıyla Velîd’in siyaset ahlakı, sadece şahsi hataları 

veya abartılı rivayetler üzerinden değil hilafeti süresince sergilediği tutum ve kararlar 

üzerinden değerlendirilmelidir. Bu çerçevede Velîd’in halifeliğe giden süreçte Hişâm b. 

                                                            
905  Bkz. İbn Kuteybe, el-Me’arif, 366; Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 321; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 253; 

Makdîsî, el-Bed’u ve’t-Târîh, VI: 51; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 295. 
906  Zührî Hişam'a destek verdiği için kendisini tehdit eden Velîd'e, “Ey fasık! Allah seni benim başıma 

musallat kılmayacaktır” diyerek karşılık vermiştir. İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 16. 
907  bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, III: 142; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 21. 
908  Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, I: 81. 
909  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 20. 
910  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 242. 
911  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 98.  
912  Abbasi halifesi Mehdi zamanında Velîd’den söz edildiğinde Mehdi, onun zındık olduğunu söyleyince 

Fakih Ebû Ulase ayağa kalkarak; “Ey Müminlerin Emiri! Allah hilâfet makamını ve ümmetin işlerini     

zındıklardan uzak tutmuştur. Onun içki içtiğine ve oyun oynadığına şahit olan birisi, daha sonra      

temizlenip namaz kıldığını söylemiştir… Sence bu Allah’a inanmayan birinin yapacağı bir iş mi?” 

demiş ve bu nedenle Mehdi onu takdir etmiştir. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 244; Ebû Zeyd 

Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’ ve’l-Haber fî 

Târîhi’l Arab ve’l-Berber ve Men Âsarahum min Zevi’ş-Şe’ni’l-Ekber, thk.Halil Şehhâde, 2. bs.    

(Beyrut: Dâru’lFikr, 1988), III: 83-84. 
913  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VII: 137-140; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 243. 
914  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 295. 
915  Tâhâ Hüseyin, Hadîsü’l-Erbiâ (Kahire: Dâru’l-Maârif, 1413/1992), II: 173.ahin, Emevîler ve Emevî 

Devleti, 25. 



141 

Abdülmelik’le yaşadığı meşruiyet mücadelesi ve bu mücadele karşısında sergilediği 

duruş, onun siyasi ahlak anlayışını anlamak açısından önemlidir. 

Velîd b. Yezîd’in halifeliğe giden süreci, Emevî ailesi içinde süregelen meşruiyet 

mücadelesi ve siyaset ahlakı açısından dikkat çekici örnekler barındırır. Hişâm b. 

Abdülmelik, oğlu Mesleme’yi veliaht tayin etmeyi arzulamış, bu yönde kamuoyunu 

etkilemek için ona büyük bir servet bırakmış, itibarını artırıcı adımlar atmıştır.916 Ancak 

Emevî hanedanı içinden Mervân b. Muhammed ve Abbas b. Velîd gibi isimlerin Velîd’i 

desteklemeleri,917 bu planın tam başarıya ulaşmadığını göstermiştir. Bu durum, Hişâm’ın 

Velîd’e yönelik “fasıklık” propagandasının saray dışı çevrelerde karşılık bulmadığını 

ortaya koyar. 918 

Velîd ise kendisine yönelik bu ithamlara oğul Mesleme üzerinden cevap vermiş, onu 

küçük düşürmeye çalışmıştır. Bir gün Hişâm’ın huzuruna çıktığında, orada bulunan ve 

“Ebû Şakir” künyesiyle bilinen Mesleme’ye “Zarif (Kibar), adın ne?” diyerek hitap etmiş, 

ardından onunla dalga geçerek “Şarzenci”919 demiş, buna öfkelenen Hişâm’ın kendisini 

ahlaksızlıkla suçlayıp İslâm’a bağlılığını sorgulaması üzerine oğlunun da kendisiyle aynı 

yaşantıya sahip olduğunu belirtmek için ona, 

 

“Ey dinimizi bize soran kişi! Biz Ebû Şakir’in dini üzereyiz.  

Biz katıksız içiyoruz. Bazen su ile karıştırarak içiyoruz” 920  

şiiriyle karşılık vermiştir. Bu tartışma, siyasetin meşruiyetini sağlamak için rakiplerin özel 

hayatına dair suçlamaların nasıl araçsallaştırıldığını gösterir. Bu nedenle Hişâm, 

Mesleme’nin meşruiyetini artırmak için onu hac emiri yapmış,921 mallar dağıtmış,922 

ibadete teşvik etmiş,923 böylece şahsi kusurlarını örtmeye çalışmıştır. Velîd ise gönderdiği 

mektuplarda, babası Yezîd’in kendisini veliaht tayin ettiğini hatırlatarak biatin geçersiz 

                                                            
916  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 388. 
917  O dönemde bile Velîd ile ilgili bazı iddialar insanlar tarafından kabul görmemiştir. bkz. Belâzürî, VIII:     

Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 389.İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 243. 
918  Hudarî, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 547; Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 198. 
919  Şarzenci ise çok içki içen ve tambur çalan Habeşli zenciler için kullanılan bir kelimedir. 
920  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 409; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 221. 
921  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, VII: 239. 
922  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 222. 
923  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 411. 



142 

sayılmasını eleştirmiş ve iktidar hakkının gasp edildiğini savunmuştur. 924 Hilafete 

geçtiğinde ise bir yandan halifeliğine engel olanlara karşı intikam duygusuyla hareket 

etmiş,925 diğer yandan sosyal adımlarla halk desteğini kazanmaya çalışmıştır. Özellikle 

sakat, kör ve yoksullara yardım edilmesini emretmiş, halkın sıkıntılarını hafifletmeye 

yönelik bazı adımlar atmıştır.926 Ancak bu politikaların daha çok Şam çevresiyle sınırlı 

kaldığı, muhalif merkezlere karşı ise cezalandırıcı uygulamalara yöneldiği görülmektedir. 

Nitekim Zeyd b. Ali’ye destek veren Kûfe halkının maaşlarını ve erzaklarını kesmiştir.927 

Velîd’in dini ve ahlâki yaşam tarzı ise kamuoyunda hoşnutsuzluk yaratmış, yönetim 

anlayışındaki zafiyetler siyasi desteğini zayıflatmıştır.928 Şam halkının isyan sırasında onu 

yalnız bırakması ve isyancılarla hareket etmesi bu hoşnutsuzluğun göstergesidir. Velîd, 

halka yaptığı yardımlara rağmen ölüm tehdidini anlamlandıramamış, halkı vefasızlıkla 

suçlamıştır.929 Oysa yönetimindeki zulüm, keyfî uygulamalar ve siyaset ahlakını 

zedeleyen tutumu, onu bu noktaya sürüklemiştir.  

Velîd b. Yezîd’in siyaset anlayışı, baskı ve intikama dayalı, ayrımcı bir çizgi izlemiş, 

yönetimi şahsi hesaplar ve kabile asabiyeti temelinde şekillenmiştir. Halife olur olmaz 

Hişâm’ı destekleyen akrabaları ve bürokratları görevden almış, mallarına el koymuş,930 

geçmiş yazışmaları bahane ederek cezalandırmıştır.931 Bu tutum siyasette hesaplaşma 

aracı olarak cezalandırmayı meşrulaştırma çabasını yansıtır. Aynı şekilde Kaysîleri 

önemli mevkilere getirip Yemenîleri tasfiye etmesi,932 yönetimde adaletten değil 

asabiyetten yana bir tutum sergilediğini gösterir. En dikkat çekici örneklerden biri, 

Yemenî lider Hâlid b. Abdullah el-Kasrî’nin Hişâm döneminde sakladığı ileri sürülen 

haraç gelirlerini teslim etmediği gerekçesiyle düşmanı Yusuf b. Ömer’e teslim edilerek 

öldürülmesidir.933 Sadık bir devlet adamına yapılan bu muamele zulüm ve vefasızlıkla 

                                                            
924  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 212-214, İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 222. 
925  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 215-216. 
926  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 164; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 217-218; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil V: 

224.  
927  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 191. 
928  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 166. 
929  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 42. 
930  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 224, 235. 
931  Ahmet Zeki Safvet, Cemheretü resâʾili’l-ʿArab fî ʿuşûri’l-ʿArabiyyeti’z-zâhire (Beyrut: Mektebetü’l-

İlmiyye, 1937), II: 375. 
932  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 106-110, 171. 
933  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 319-20; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 236. 



143 

eşdeğer görülmüş, bu zulüm Yemenîlerin muhalefetini pekiştirmiştir.934 Neticede Velîd, 

denge siyasetini tamamen terk etmiş, kabile çatışmalarını daha da derinleştirmiştir. 

Velîd’in muhalefetle ilişkisine gelince onun devlet otoritesini kamu düzeni yerine 

muhalefeti sindirmek için kullanması Emevîler içinde iki cepheli bir ayrışmaya neden 

olmuştur.935 Bu ayrışma sadece onun zulmünden değil siyaseten bazı Emevî çevrelerinin 

çıkar kaybından da kaynaklanmıştır. Dolayısyla Velîd’e karşı geliştirilen eleştirilerin 

önemli kısmı, ahlâki gerekçelerle değil iktidar paylaşımından dışlanma kaygısıyla dile 

getirilmiştir. Bu bağlamda Yezîd b. Velîd’in başlattığı isyanın arka planında hem Velîd’in 

dini ve ahlâki zaafları hem de Yezîd’in kardeşleriyle birlikte sürgün edilmesi  gibi 

yönetimsel hatalar yer alır.936 Başlangıçta isyana mesafeli duran Yezîd, zamanla hilafet 

arzusu doğrultusunda hareket etmiş,937 kardeşi Abbas b. Velîd (ö. 132/750) ise bu isyanın 

Emevî iktidarını çökerteceği endişesiyle karşı çıkmıştır.938 Onun şu sözü, bu kaygıyı 

açıkça ifade eder: “Kurtlar yemeye başlarsa doymak bilmez.” 939 Velîd, çeşitli uyarılara 

rağmen gereken tedbirleri almamış, halkın desteğini kaybetmiştir. Mervân b. 

Muhammed’in, Saîd b. Abdullah b. Mervân’a (ö. 132/750) yazarak isyanı önlemesini 

istemesi şeklindeki gayreti de Velîd’in umusamaz tavrı nedeniyle sonuçsuz kalmış,940 

nihayet Yezîd b. Velîd liderliğindeki isyan başarıya ulaşmış, Velîd sığındığı kalede 

yakalanarak öldürülmüştür.941 Bu gelişme, Emevî tarihinde ilk defa bir halifenin darbe ile 

indirilmesi ve hanedan içi ahlâki-siyasi çözülmenin açık bir göstergesi olmuştur. 

Velîd b. Yezîd’in öldürülmesi sırasında isyancılarla halife arasında yaşanan diyalog, ona 

duyulan tepkinin gerekçelerini ve siyaset ahlakındaki çözülmeyi gözler önüne serer. Yezîd 

b. Anbesî’nin “Allah’ın haramlarını çiğnediğin, şarap içtiğin, üvey kardeşlerinin anneleriyle 

evlendiğin için savaşıyoruz” sözleri ayaklanmanın ahlâki temelli bir söylemle 

meşrulaştırıldığını göstermektedir. Velîd’in, “Allah’ın helal kıldığı şeylerden söz ettin” 

diyerek bu suçlamalara karşılık vermesi, onun halk nezdinde sarsılan meşruiyetini telafi 

                                                            
934  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 259; Hakkı Dursun Yıldız, “Velîd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1986), 13: 297. 
935  İsmail Hakkı Atçeken, "Velîd II", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 2013), 43: 32. 
936  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 166.  
937  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 167. 
938  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 237.  
939  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 174. 
940  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 237-238. 
941  bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 239-252. 



144 

edememiştir.942 Bazı rivayetlerde, Kur’an okuduktan sonra “Tıpkı mazlum Osman gibi beni 

de öldürün” 943 dediği aktarılır. Ancak İbn Haldûn, bu isyanın temelinde siyasi ihtirasların 

bulunduğunu, halkın Velîd’den hoşnut olmayıp Yezîd’e halifelik teklif ettiğini belirtir.944 

Sonuçta Emevî tarihinde ilk kez bir halife darbe ile devrilmiş, bu durum sadece siyasi bir 

değişim değil aynı zamanda kamu otoritesinin adalet ve meşruiyet zemininden 

uzaklaşmasının bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Velîd’in sonu, siyaset ahlakı 

ilkelerinden uzaklaşıldığında iktidarın nasıl kırılganlaştığını açıkça göstermiştir. 

3.1.12. Yezîd b. Velîd  

Yezîd b. Velîd b. Abdülmelik (ö. 127/744), Emevî tarihinde zulme karşı çıkan bir isyan 

sonucu halifelik makamını elde eden ilk yöneticidir. Şam halkına hitaben yaptığı 

konuşmasında hilafet arzusunun dünyevî hırslarla ilgili olmadığını, Velîd b. Yezîd’in din 

ve ahlâk dışı yönetimini sona erdirmek amacıyla bu görevi üstlendiğini açıklamıştır. 

Amacının halkı Kur’an’a ve Hz. Peygamber’in sünnetine yöneltmek olduğunu söylemiş, 

adaletli bir gelir dağılımı, kamu haklarının korunması, zayıfların gözetilmesi ve halkın 

yönetime erişiminin kolaylaştırılması gibi hususları temel ilkeler olarak belirlemiştir. 

Gayrimüslimlerin haklarının çiğnenmeyeceğini, maaşların zamanında ödeneceğini 

söylemiş, halktan sadece itaat değil gerektiğinde kendisini uyarmalarını da istemiştir. 

Eğer halk daha ehil birini tercih ederse ona ilk biat edenin kendisi olacağını belirtmiş ve 

yöneticinin itaate, Allah’a itaati sürdürdüğü sürece layık olduğunu vurgulamıştır.945  

Yezîd b. Velîd’in halka hitaben yaptığı konuşma, dönemin siyasi ve toplumsal 

sorunlarına dair önemli ipuçları sunmuş, bazı araştırmacılar tarafından bir ıslah ve adalet 

manifestosu olarak değerlendirilmiştir.946 Konuşmasında Râşid Halifeler ile Ömer b. 

Abdülazîz’in söylemlerine atıfta bulunması ve Yezîd’in yönetimde onu örnek aldığını 

açıkça ifade etmesi dikkat çekicidir.947 Bazı yorumcular, bu hitabı bir nevi halife-ulema 

sözleşmesi olarak görmüş,948 zira Yezîd, Kur’an ve Sünnet’e uymadığı takdirde 

                                                            
942  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 252; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 240-241. 
943  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 365. 
944  İbn Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, III: 129. 
945  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 365; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 268-269. 
946  Aksu, “Yezîd b. Velîd’in Hayatı ve Halifeliği”, 297. 
947  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, VII: 251; Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 169. 
948  Tom L. Beauchamp, Standing on Principles: Collected Essays (London: Oxford University Press, 

2010), 45. 



145 

halifelikten azledilebileceğini ifade etmiştir.949 Hatta halkın başka bir adayı tercih etmesi 

hâlinde ona ilk biat edecek kişi olacağını belirtmesi, imametin mutlak bir hak değil halkın 

iradesine dayalı bir sorumluluk olduğunu benimseyen Kaderiyye görüşüne yakın 

bulunmuştur.950 Bununla beraber Yezîd’in bu açıklamalarının samimi mi yoksa taktiksel 

mi olduğu tartışmalıdır. Kimi araştırmacılar, onun dini değerleri siyasi meşruiyet için 

kullandığını; zira konuşmasında verdiği sözlere uymayarak kavmiyetçilik yaptığını 

savunmuştur.951 Kimi kaynaklarda ise Yezîd adil ve dindar bir yönetici olarak tasavir 

edilmiştir.952 Yönetim süresinin altı ay gibi kısa bir dönemle sınırlı kalması, vaatlerinin 

tam olarak gerçekleşmemesine neden olmuş, bu durum hakkında yapılan 

değerlendirmelerin ihtiyatla ele alınmasını gerekli kılmıştır. Fakat halk huzurunda verdiği 

taahhütler,953 onun yönetimi ahlâki sorumluluk ve emanet bilinciyle üstlendiğini ve 

siyaset anlayışında adalet, hakkaniyet ve kamu yararını esas aldığını göstermektedir. 

Yezîd’in kavmiyetçilik yaptığı iddiasına gelince bu durum dönemin iç siyasi dengeleriyle 

ilişkilidir. Velîd b. Yezîd taraftarlarının çıkardığı isyanlarla mücadele eden Yezîd, 

iktidarını borçlu olduğu Yemenî kabilelere yönelmiş; fakat bu tercih, tarafsızlık ilkesine 

gölge düşürmüştür. Kaysî asıllı Yusuf b. Ömer’in görevden alınıp yerine Yemenî Mansûr 

b. Cumhûr’un (ö. 135/753), Afrika Valisi Hanzale b. Safvân’ın yerine Abdurrahman b. 

Habîb’in (ö. 138/755) atanması bu bağlamda zikredilmiştir.954 Fakat rivayetler birlikte 

değerlendirildiğinde, Yusuf’un zulüm ve yolsuzlukla itham edildiği,955 Mansûr’un ise 

bilgi sahibi olmakla birlikte yetersiz bir idareci olduğu anlaşılmaktadır.956 Nitekim 

Mansûr’un göreve getirilmesi yalnızca bölgedeki Ali taraftarlarını değil merkezî 

bürokrasi ve ulema tarafından da tepkiyle karşılanmıştır.957 Bu eleştirilere kulak veren 

Yezîd, Mansûr’u görevden alarak yerine Ömer b. Abdülazîz’in oğlu Abdullah b. Ömer’i 

                                                            
949  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 365; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 268-269. 
950  Muhammed Abdülhay Şa’ban, Sadru’l-İslâm ve’d-Devletü’l-Emevîyye (Beyrut: Mektebetü’l-Ehliyye, 

1983), 174; Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 173. 
951  Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 66. 
952  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 36. 
953  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 268-269. 
954  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 296, 310. 
955  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 30. 
956  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 32; Riyad, en-Nizâ, 158-59; Başar, Büyük İslâm Tarihi, I: 428. 
957  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 271. 



146 

(ö. 132/750)  tayin etmiş,958 bu da onun hem istişareye verdiği önemi hem de ehliyet ve 

liyakate dayalı bir yönetim tesis etme iradesini ortaya koymuştur. 

Yezîd b. Velîd’in muhalefete yaklaşımı genel olarak ılımlı ve uzlaşmacı bir çizgi izler. 

Baskı ve cebre dayalı yönetim anlayışını reddeden halife, öncelikle halkın taleplerine 

duyarlı bir tavır sergilemiş, siyasi sorunları diyalog ve müzakereyle çözmeye çalışmıştır. 

Affetme, eman verme ve ikna yöntemlerini ön planda tutarak muhalefeti bastırmak değil 

kazanmak hedeflenmiştir. Ancak kamu düzeninin tehdit altında olduğu durumlarda zor 

kullanmaktan da çekinmemiştir. Ayrıca kamu kaynaklarını siyasi bir araç olarak 

kullanarak muhalefeti kontrol altına alma yolunu tercih etmiş, böylece bazı muhalif 

unsurların desteğini kazanarak otoritesini tahkim etmeye çalışmıştır. 

Yezîd b. Velîd’in hilafeti, büyük ölçüde iç isyanlarla mücadeleyle geçmiştir. Velîd b. 

Yezîd’in intikamını bahane edenler ile öteden beri devlete muhalif olan grupların 

isyanları karşısında Yezîd, önce diyalog ve uzlaşı yollarını denemiştir. Örneğin Humus 

halkının isyanı karşısında şûra önererek halk iradesini öncelemiş;959 ancak sonuç 

alınamayınca otoriteyi tesis etmek için şiddete başvurmuştur.960 Buna rağmen intikam 

gütmeyerek maaşları kesmemiş ve isyancılardan uygun gördüklerini görevlendirerek 

toplumsal barışı yeniden tesis etmeye çalışmıştır. Humus isyanının lideri Muâviye b. 

Yezîd’i vali ataması da bu bağlamda affedicilik ve uzlaşı siyasetine örnektir.961 

Şam’da başlayan bölünmeler Irak, Horasan ve Kuzey Afrika’ya da yansımıştır. Mervân 

b. Muhammed’in isyanı, kamu kaynakları ve idari imtiyazlar kullanılarak şiddetsiz 

biçimde yatıştırılmıştır.962 Lâkin Nasr b. Seyyâr gibi bazı valiler, görevden alınmalarını 

reddederek bağımsızlık arayışına girmiş;963  bu durum Horasan’daki kabile rekabetini 

alevlendirmiştir.964 Yezîd, devletin daha fazla zayıflamasını önlemek adına Nasr’a özerk 

bir konum vermek zorunda kalmıştır. 965 

                                                            
958  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII, 284; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 302. 
959  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 262-268.  
960  Hudarî, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 549. 
961  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 245. 
962  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VIII: 295-298. 
963  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 272; Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 271. 
964  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 287-289. 
965  Şa’ban, Sadru’l-İslâm ve’d-Devletü’l-Emevîyye, 178. 



147 

Yezîd, Ömer b. Abdülazîz’in adalet merkezli yönetimini örnek alarak reformlar 

gerçekleştirmeye çalışmıştır. Baskıcı yönetimle eleştirilen Mansûr’un yerine Abdullah b. 

Ömer’i Irak valiliğine atamış;966 fakat bu değişim bölgedeki muhalefeti yatıştırmaya 

yetmemiştir. Abdullah, kimi zaman ikna ve ikram yolunu seçmiş, kimi zaman ise zor 

kullanmak zorunda kalmış, eşit maaş uygulaması ise Şamlıların tepkisini çekmiştir.967 Bu 

da dönemin siyasi sadakatlerinin çıkar ilişkileriyle şekillendiğini göstermektedir. Bununla 

beraber Yezîd, Haris b. Süreyc’e eman verip çocuklarını serbest bırakarak muhalefeti 

şiddetsiz yöntemlerle sona erdirmeye çalışmış,968 ayrıca mevâlîye yönelik ayrımcılığı 

sonlandırmak istemiştir. Bu doğrultuda Yezîd, vergilerin toplandıkları yerlerde adil 

şekilde harcanması gerektiğini vurgulamış, mevâlîden alınan vergilerin eşit biçimde 

dağıtılması için gayret göstermiştir.969 Hilafetin halkın rızasına dayanmasını istemiş, 

ancak bu önerisi hanedan çıkarlarını koruyan kabilelerce reddedilmiştir. Kısa süren 

iktidarında birçok vaadini gerçekleştiremeden vefat etmiştir.  

3.1.13. İbrâhim b. Velîd  

İbrâhim b. Velîd b. Abdülmelik (ö. 132/750), kardeşi Yezîd’in vefatının ardından hilafeti 

üstlenmiş;970 ancak Velîd b. Yezîd’in intikamını alma iddiasıyla isyan eden Mervân b. 

Muhammed’in iktidarı ele geçirmesiyle görevi sona ermiştir.971 Hakkında sınırlı bilgi 

bulunması nedeniyle kısa süren hilafetinde nasıl bir siyaset izlediğini ve muhalefete karşı 

tutumunu kesin olarak belirlemek güçtür. Mevcut rivayetler, İbrâhim’in ehliyet ve dirayet 

açısından zayıf olduğunu,972 siyasi, sosyal, ekonomik krizlere çözüm üretemediğini ve 

halk nezdinde itibar görmediğini göstermektedir. Yemenîler hariç, Şam ve çevresindeki 

şehirlerin çoğu ona biat etmemiş,973 halkın onu bazen halife, bazen sadece emir olarak 

anması974 meşruiyet krizini ortaya koymuştur.  

                                                            
966  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 251. 
967  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 221; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 284; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, V: 253. 
968  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 293-94; İbn Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, III: 135, 155. 
969  Hüseyin Atvan, eş-Şûrâ fi’d-Devleti’l-Ümeviyye (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1990), 309-11; Mustafa, 

İslâmSiyasi Düşüncesinde Muhalefet, 299. 
970  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 257. 
971  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 269. 
972  İbnü'l-İmâd, Şezeratü’z-Zeheb fi Abari Men Zeheb, III:342; Marshall G.S. Hodgson, 

İslâm’ınSerüveni-Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih-, çev. İzzet Akyol ve Alp Eker (İstanbul: 

İz Yayıncılık, 1995), 225.. 
973  Âkil, Hilâfetü Benî Ümeyye (Beyrut: Dâru’s-Sadr, 1394), 354. 
974  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 257-258. 



148 

İbrâhim’in muhalefetle ilişkisi ise baskı ve tarafgirlik temellidir. Yemenîleri kayırması 

kabileler arası dengeyi bozmuş, bu da Mervân’ın isyanına zemin hazırlamıştır.975 

Şam’dan kaçmadan önce muhtemel bir intikam korkusuyla Velîd’in küçük yaştaki iki 

oğlunun öldürülmesini emretmesi,976 siyaset ahlakı açısından çarpıcı bir örnektir. Aynı 

şekilde Süleyman b. Hişâm’ın hazineyi yağmalayarak kaçması,977 siyasetin şahsi çıkarlara 

indirgenmesini göstermektedir. İbrâhim’in Irak’ta cülus bahşişlerini artırarak muhalefeti 

yatıştırmaya çalışması978 ve ganimetleri dağıtması bir siyasi manevra olarak 

değerlendirilse979 de bu uygulamalar Suriyelilerde tepki doğurmuş;980  Iraklılar ise bunu 

merkezî otoritenin zayıflığına yorarak isyan etmiştir.981 Sonuç olarak İbrâhim kısa süren 

hilafetinde ne siyasi istikrarı sağlayabilmiş ne de halk desteğini kazanabilmiştir. 

3.1.14. Mervân b. Muhammed  

Emevîlerin son halifesi Mervân b. Muhammed (ö. 132/750), iktidar öncesi ve sonrası 

politikalarıyla ahlâki ilkelerden ziyade pragmatik stratejilere dayalı bir siyaset anlayışı 

ortaya koymuştur. Velîd b. Yezîd döneminde, Yezîd b. Velîd’in isyanını Emevîler için 

yıkıcı bir gelişme olarak değerlendiren982 Mervân’ın daha sonra hem Yezîd’e hem de 

İbrâhim’e karşı isyan ederek hilafeti zorla ele geçirmesi,983 onun istikrarlı bir siyasi 

tutumdan ziyade çıkar odaklı bir strateji izlediğini ortaya koyar.984 Onun, Yezîd’in 

isyanına doğrudan müdahil olmayarak görünürde tarafsız kalması bazı kaynaklarda 

siyaseten mutedil bir tutum olarak değerlendirilmiştir.985 Fakat Velîd b. Yezîd’e 

gönderdiği mektubunda biat ettiğini belirtirken986 aynı zamanda Hişâm’ın oğlunu veliaht 

tayin etmesini eleştirmesi,987 ahde vefa ilkesiyle çelişen ikircikli bir tutum sergilediğini 

                                                            
975  Muhammed Ferîd b. Abdirrezzâk b. Muhammed Kürd Ali, Hıtatü’ş-Şâm, 3. bs (Dımeşk: y.y., 1928), 

I: 129. 
976  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 269. 
977  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 145-148. 
978  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 312. 
979  Shaban, Islamic History, A.D. 600–750, 189-191. 
980  İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, VI: 221-224. 
981  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VII: 185-188. 
982  Mervân b. Muhammed, Velîd b. Yezîd döneminde, Saîd b. Abdülmelik’e yazdığı mektupta, “Velîd 

düşecekse kendilerinin de nimet içinde yüzecekleri bir hal kalmaz” diyerek Yezîd b. Velîd’in isyanının     

Emevîler için zararlı olacağını söylemiştir. Safvet, Cemheretü Resâili’l-Arab, II: 394-396. 
983  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 314. 
984  Hüseyin Atvan, Sîretü’l-Velîd b. Yezîd (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1980), 289. 
985  Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 30. 
986  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 15. 
987  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, IV: 289; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 148-149 Dahlan, Fütuhât-ı 

İslâmiyye Ba’de Mudiyyi’l-Fütühâti’n-Nebeviyye, I: 224. 



149 

ortaya koymaktadır. Bu tür davranışlar, Mervân’ın siyasi ilişkilerini sadakatten çok 

karşılıklı çıkarlara dayandırdığını düşündürmektedir. Hişâm döneminde Mesleme’yi 

kıskanarak halifeye şikâyette bulunup bu sayede Ermenistan valiliğini elde etmesi,988 

Yezîd’in hilafeti sırasında Velîd’in ölümünü siyasi bir komplo olarak nitelendirip989 onun 

intikamını alma ve çocuklarını hilafete taşıma iddiasıyla isyan ettikten sonra uzlaşı yoluna 

giderek Cezîre ve Musul valiliklerini kazanması,990 onun siyasi değişimlere göre pozisyon 

alan, fırsatları lehine çevirebilen esnek bir siyaset anlayışını benimsediğini açıkça ortaya 

koymaktadır.991 Bu bağlamda Mervân’ın iktidara yönelirken izlediği yöntemler, siyaset 

ahlakı açısından eleştiriye açıktır. Çünkü İbrâhim b. Velîd’in zayıf yönetiminden 

faydalanarak iktidarı ele geçirmeye çalışması, siyasi meşruiyetini tesis etmek için yoğun 

bir çaba içinde olduğunu göstermektedir. Mervân’ın Cezîre halkından aldığı biat 

sonrasında yaptığı konuşmada kendi durumunu Hz. Osman’ın kanını talep eden Muâviye 

ile özdeşleştirmesi,992 geçmişteki adaletsizlikleri öne çıkararak kamu vicdanını etkileme 

stratejisi olarak görülebilir. Konuşmasında Velîd b. Yezîd’i “mazlum halife” olarak 

nitelemesi ve onun intikamını alma çağrısıyla biat toplaması,993 muhalefete karşı 

yürüttüğü siyasetin dini ve duygusal temeller üzerine inşa edildiğini göstermektedir. Bu 

süreçte Mervân, asıl hilafet hedefini gizleyerek biatları doğrudan kendisi adına değil 

Velîd’in oğulları Hakem ve Osman adına almış,994 böylece muhalefetin dikkatini 

dağıtarak halkın desteğini toplamayı başarmıştır. Fakat bu tavır, Mervân’ın hedeflerine 

ulaşmak için siyasi hilelere başvurduğunu göstermektedir.995 Nitekim İbn Haldûn’un da 

belirttiği üzere halk Mervân’a doğrudan değil Velîd’in intikamını alacağı beklentisiyle 

dolaylı biçimde destek vermiştir.996 Bu bağlamda onun hilafeti doğrudan talep etmediğini 

ima eden rivayetlerin, gerçekte halk desteğini sağlama stratejisinin bir parçası olduğu 

söylenebilir. Neticede Mervân’ın bu süreci dikkatle yönettiği, hilafeti açıkça talep etmese 

                                                            
988  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, IV: 289; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 148-149 Dahlan, Fütuhât-ı 

İslâmiyye Ba’de Mudiyyi’l-Fütühâti’n-Nebeviyye, I: 224. 
989  Muhammed Hudarî, ed-Davetü’l-Abbâsîyye, thk. eş-Şeyh Muhammed el-Osmânî (Beyrut: Dâru’l-    

Kalem, 1986), 25-26. 
990  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 298; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 259. 
991  Ya'kûbî’ye göre Mervân başlangıçta Yezîd’i iktidardan uzaklaştırmayı amaçlamış; ancak Harran’a 

geldiğinde halktan gizlice biat alarak hilafeti ele geçirmeye karar vermiştir Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî,     

II: 437. 
992  Yüksel, “İbrâhim b. Velîd’in Kişiliği ve İktidar Mücadelesi”, 71. 
993  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, X: 199; Safvet, Cemheretü Resâili’l-Arab, II: 400-402. 
994  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 268. 
995  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 277. 
996  İbn Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, III: 136. 



150 

de gelişmelerin onu bu makama yönelttiği izlenimini oluşturmak istediği anlaşılmaktadır. 

Zindanda tutulan Ebû Muhammed es-Süfyânî’nin, Velîd’in oğullarının Mervân’ı halef 

ilan ettiğini iddia etmesi ile genç yaştaki Hakem’e atfedilen övgü şiiri,997 tarihi açıdan 

şüpheli bulunmuş, bu söylemlerin halk nezdinde Mervân’ın meşruiyetini pekiştirmek 

amacıyla kullanıldığı ifade edilmiştir.998 Bu tür örnekler, onun siyasi meşruiyetini büyük 

ölçüde siyasi manevralar ve yönlendirmeler yoluyla tesis etmeye çalıştığını 

göstermektedir. 

Mervân b. Muhammed’in hilafeti zorla ele geçirmesi, siyaset ahlakı bağlamında 

eleştirilmesine, dolayısıyla muhalif Emevî çevrelerinde meşruiyetinin sorgulanmasına 

neden olmuş, döneminde isyanlara zemin hazırlamıştır. Mervân dirayetli ve kudretli bir 

halife olarak999 tanımlansa da yıkılmak üzere olan bir devleti yönetmek zorunda kalması 

dezavantıjı olmuştur. Bu koşullarda devleti korumak için sert tedbirlere başvurmuş, bu da 

zalim bir lider olarak anılmasına yol açmıştır.1000  Bu olumsuz tasvirde Abbâsî 

propagandasının da etkisi büyüktür. Düşmanları “el-Ca‘dî”1001 “Himâr (eşek)” 1002 gibi 

lakaplarla onu küçük düşürmüşlerdir. Ebu’l-Abbas’ın huzuruna çıkan Abdullah b. Ayyâş, 

“Cezîre’nin Himârını, Resûlullah’ın amcası Abdülmuttalib’in oğlu ile değiştiren Allah’a 

hamdolsun”1003 sözleri ile Abbâsî iktidarını yüceltirken Mevân’ı aşağılamıştır. Fakat 

yönetimi yalnızca sertlikle anılmamalıdır. Hilafeti ele geçirdikten sonra İbrâhim b. Velîd 

ve Süleyman b. Hişâm (ö. 129/747) gibi rakiplerine yönelik cezalandırıcı bir tutum 

sergilememesi, ayrıca ihanet eden Sâbit b. Nuaym’ı ödlürtmemesi, şartlara göre affedici 

bir yaklaşım benimsediğini göstermektedir.1004  Öte yandan iktidarına düşman unsurlara 

oldukça katı davranmıştır. Kaderiyye mensuplarını cezalandırmış,1005 Yezîd’in 

mezarından çıkartıp astırtmış, destekçilerini öldürtmüştür.1006 Fakat bu zıt tavırlar, 

muhalefete karşı sertlikle affedicilik arasında gidip gelen bir siyaset anlayışını 

yansıtmaktadır. 

                                                            
997  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 311-312; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 270. 
998  Atvan, eş-Şûrâ fi’d-Devleti’l-Ümeviyye, 111-12. 
999  Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lâm, V: 534. 
1000  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, VI: 74-75. 
1001  Makdîsî, el-Bed’ ve’t-Tarih, VI: 54. 
1002  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 348. 
1003  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 443; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 348. 
1004  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 284, 313; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 257. 
1005  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 217; Safvet, Cemheretü Resâili’l-Arab, II: 402.  
1006  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 205.  



151 

Mervân b. Muhammed, sert ve otoriter tutumuyla öne çıksa bile kimi uygulamalarında 

halkın taleplerini dikkate alan bir yaklaşım sergilemiştir. Vali atamalarında halkın 

önerilerini dikkate alması, böylece yetkilerini yerel iradeyle paylaşması,1007 Emevî 

tarihinde ender görülen bir siyaset tarzı olarak değerlendirilmiştir.1008 Fakat bu tavır, 

istişareye dayalı adil yönetim ilkesinden çok zorla elde ettiği iktidarını meşrulaştırma ve 

halk desteğini kazanma amacıyla şekillenmiş görünmektedir. Bununla beraber Mervân, 

yönetim sorunlarının çözümünde danışmanlarıyla istişare etmiş, bilhassa iç karışıklıklar 

döneminde danışma mekanizmasına sıkça başvurmuştur. Yezîd’in isyanı sırasında Saîd b. 

Abdülmelik’e yazdığı mektup,1009 hem kendi siyasi çıkarlarını gözeten hem de toplumsal 

düzeni ilgilendiren bir istişare örneği olarak öne çıkar. Fakat bu istişarelerin geniş 

katılımlı bir yönetim anlayışına dönüşmediği görülmektedir. 

Kamu kaynaklarının kullanımı konusunda Mervân, Hişâm’ın tutumlu çizgisi ile Velîd’in 

savurganlığı arasında orta yol izlemeye1010 çalışsa da bu denge siyasi çoğu zaman 

bozulmuştur. Muâviye döneminden itibaren şekillenen “güç ve maliyet temelli” yönetim 

anlayışının bir yansıması olarak1011 halk desteğini sağlamak için maaşları artırmış, bolca 

bağış yapmıştır. Nitekim İbrâhim’e karşı sefere çıktığında askerlerin maaşını artırmak 

için Mısır halkının ödemelerini geçici olarak kesmiş, ardından özür dileyerek telafi 

etmiştir.1012 Bu, siyasi sadakatin ekonomik teşviklerle sağlandığını ve kamu malının bu 

yolda seferber edildiğini gösterir. Mervân’ın şairlere yaptığı yüklü bağışlar, onun kamu 

kaynağını israf etmekle  suçlanmasının başlıca nedenlerinden biri olmuştur. Tureyh b. 

İsmail’e yazdığı övgü şiiri karşılığında büyük bir ödül vermesi, Zü’r-Rahme’ye nesebi 

dolayısıyla binlerce dinar bağışlaması bu eleştirilerin örnekleri arasındadır.1013 Mervân 

aynı zamanda eğlenceye düşkünlükle itham edilmiş; ancak bazı kaynaklar onun 

meclislerde kadınlarla arasına perde koydurduğunu,1014 savaşlarla geçen yöneticiliği 

                                                            
1007  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 235. 
1008  Necde Hammaş, eş-Şâm fî Devri’l-İslâm mine’l-Feth hattâ Sukûtü Hilâfeti Benî Ümeyye (Dımaşk: 

Dâru’l-Kalem, 1987), 191. 
1009  Safvet, Cemheretü Resâili’l-Arab, II: 396. 
1010  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, II: 216; Belâzürî, Ensâbu'l-Eşrâf, IX: 218. 
1011  Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân, 67. 
1012  Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf b. Ya‘kûb b. Hafs el-Kindî et-Tücîbî, Vulâtu Mısr ve Kudâtuha, thk. 

Hüseyin Nassâr (Beyrut: Dâru Sâdır, 1959), 217-218. 
1013  Sa’dî Ebû Cîb, Mervân b. Muhammed ve Esbâbü Sukûtü’d-Devleti’l-Ümeviyye (Dımaşk: Dâru’t-

Tallâs, 1982), 112. 
1014  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 254. 



152 

nedeniyle eğlenceye vakit ayıramadığını;1015 hatta siyasi sorumluluğu nedeniyle özel 

hayatında bu tür aktivitelerde sınırlamalara gittiğini belirtmiştir.1016 Kamu arazilerini 

şahsi amaçlarla kullanması ise en ciddi eleştiri konularındandır. Azerbaycan’daki savafî 

ve ölü topraklardan bazı bölgeleri şahsına ait çiftlikler kurmak üzere tahsis etmesi ve 

halkın ortak mülkü olan Tarîh Gölü’nü özel malı ilan ederek oğluna miras bırakması,1017 

kamu malına ilişkin emanet ve adalet ilkeleriyle bağdaşmayan bir yönetim anlayışını 

yansıtmaktadır. Kabile siyaseti yönünden Mervân, iktidara gelmesine destek veren 

Kaysîlere özel bir yakınlık göstermiştir.1018 Devlet görevlerinde onları öncelikli kılmış, 

Yemenîlere güvenmeyip başkenti Harran’a taşımıştır.1019 Her ne kadar Yemenîleri 

kazanmak için bazı adımlar atsa da bu girişimler Yemenî lider Saîd b. Nuaym’ın ihaneti 

nedeniyle karşılıksız kalmıştır.1020 Bu durum, Emevî siyasetinde kabile asabiyetinin ne 

denli belirleyici olduğunu ve merkezi otoritenin zayıflamasındaki payını açıkça ortaya 

koyar. Nitekim kabile çıkarlarının öncelenmesi, hem birlik duygusunu zedelemiş hem de 

Emevîlerin çöküşünü hızlandırmıştır. 

Mervân b. Muhammed’in muhalefetle ilişkisi ise hilafeti dönemindeki yoğun iç 

karışıklıklar çerçevesinde değerlendirilmelidir.1021 Velîd b. Yezîd’in öldürülmesiyle 

başlayan süreçte Emevî hanedanı içindeki taht mücadeleleriyle birlikte Hâricîler, Şiîler 

ve nihayet Abbâsîler, Emevî egemenliğini hedef almıştır. Bu nedenle Mervân, muhalefete 

karşı yeknesak bir siyaset izlemek yerine şartlara göre şekillenen politikalar 

benimsemiştir. Şehir halklarını kazanmak için zaman zaman uzlaşmacı bir yol izlemiş, 

örneğin onların önerdiği valileri görevlendirerek yerel desteği artırmaya çalışmıştır.1022  

Fakat isyanların devam etmesi üzerine Humus’ta katliam yapmak1023 ve Guta ile Mizze’yi 

                                                            
1015  Ebû Osman Amr b. Bahr el-Câhiz, et-Tâc fî Ahlâki’l-Mulûk, thk. Ahmed Zeki Paşa (Kahire: el-

Matbaatu’l-Emîriyye, 1332/1914), 175-76. 
1016  Seyyid Emir Ali, Muhtasaru Târîhi’l-ʿArab ve’t-Temeddüni’l-İslâmî, neşr. Riyâd Ra’fet (Kahire: 

Lecnetü’t-Ta’lîf ve’n-Neşr, 1998), 167; Nebi Bozkurt, “Eğlence”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10: 485. 
1017  Belâzürî, Fütûhu’l-Büldân, 203; Demirci, Toprak Sistemi, 97, 192. 
1018  Hitti, Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi, I: 438. 
1019  Adem Apak, “Son Emevî (661-750) Halifesi Mervân b. Muhammed’in Harran’da Emevîler Devletini  

Yeniden Diriltme Çabaları Üzerine”, içinde I. Uluslararası İslâm Tarihi ve Medeniyetinde Şanlıurfa       

Sempozyumu, ed. Kasım Şulul, c. I (Şanlıurfa: Şanlıurfa Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 

2016), 150. 
1020  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 297. 
1021  Riyad, en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’i Ümeviyye,  13-174, 234. 
1022  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 217. 
1023  Nüveyrî, Nihâyetü’l-Ereb, XXI: 511. 



153 

ateşe vermek1024 gibi sert önlemler almış, bu da zulümle anılmasına yol açmıştır. Filistin 

Valisi Saîd b. Nuaym’ın iki kez ihanet etmesi üzerine idam edilmesi,1025 Mervân’ın 

güvene dayalı ancak cezai yaptırımdan da çekinmeyen yaklaşımını yansıtır. Ayrıca Şam 

halkına mali yardımlar dağıtarak meşruiyetini ekonomik teşviklerle pekiştirmeye 

çalışmış, Ümeyye Camii’ne astırdığı bildiride halkı “Allah’ın verdiği fey ve ganimetleri 

almaya” davet etmiştir.1026 

Hâricîler karşısında ise doğrudan askerî yöntemler benimsemiştir. Irak’ta Dahhâk eş-

Şeybânî önderliğinde (ö. 128/746) gelişen Hâricî hareketi, Abdullah b. Ömer, Süleyman 

b. Hişâm gibi Emevî muhaliflerinin desteğiyle büyümüştür.1027 Bu ittifaklar, fikri bir 

ortaklıktan ziyade iktidar karşıtlığına dayanan çıkar birliktelikleridir. Dahhâk’a biat eden 

Vali Abdullah b. Ömer’in onun arkasında namaz kılması üzerine Hâricî Şübeyl b. Azere 

ed-Dıbî’nin “Allah’ın dinini nasıl desteklediğini ve Kureyş’in Bekr b. Vail’in arkasında namaz 

kıldığını görmez misin?”1028 sözü, Kureyşli yöneticilerden bazılarının Haricî bir lidere tabi 

olmasının onlarda yarattığı şaşkınlığı ve sembolik zafer duygusunu yansıtır. Bu olay 

Emevî yöneticilerinin iktidar hırsı uğruna verdikleri tavizlerin devletin meşruiyetini nasıl 

zayıflattığını açıkça ortaya koymaktadır. 

Abdullah b. Muâviye’nin isyanı, Emevî döneminde Şiîlerin bir Ehl-i Beyt mensubu 

liderliğinde gerçekleştirdiği son büyük ayaklanmadır.1029 Ancak asıl tehdit, Abbâsîlerin 

örgütlü ve uzun vadeli isyan hareketidir. Mervân, bu isyanı başlangıçta diğerleri gibi 

sıradan görmüştür. Horasan Valisi Nasr b. Seyyâr’ın uyarılarını ciddiye almamış, 

“Yalnızca olayın içinde olan, dışarıdakinin göremediği şeyleri görür”1030 diyerek meseleyi 

yerelleştirmiştir. Bu cevap, merkezî yönetimin zaafını ortaya koyar. Nasr ise Abbâsî 

propagandasına karşı Ebû Müslim’in hareketini “Mecûsî isyanı” olarak tanımlamış,1031 

“Araplar tehlike altındadır”1032 söylemiyle kabileleri Arap asabiyeti etrafında birlik 

                                                            
1024  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 55. 
1025  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 313. 
1026  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 309. 
1027  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 318, 321. 
1028  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 378. 
1029  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 304-308, 328; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 270-273, 342-343; İbn 

Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, IV: 242-243. 
1030  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 369; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 303. 
1031  Yazar Meçhul, Ahbâru’d-Devleti’l-Abbâsiyye, 104. 
1032  Nasr, isyan karşısındaYemenî ve Mudarîlerin yok olma tehlikesiyle karşı karşıya kalacağını dile  

        getiren şiirinde; 



154 

kurmaya çağırmıştır. Ancak kabile çekişmeleri ve Abbâsîlerin ayrıştırıcı siyaseti bu 

çabayı sonuçsuz bırakmıştır.1033 Hareketin lideri İbrâhim b. Muhammed’in öldürülmesi 

bile bu isyanı bastıramamıştır.1034 Neticede Mervân, iktidara isyanla gelmiş, bir başka 

isyanla tahtını kaybetmiştir. Bu tablo, siyasetinde baskı ve güç temelli yöntemlere öncelik 

verdiğini, bu nedenle muhalefeti doğru okuyamadığını göstermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
         "Merv’deki Rebîalılara ve Yemenlilere bildirin, öfkelenmenin fayda vermediği an    

         gelmeden öfkelensinler, 

         Dinsiz ve soysuz kişiler bir düşman gibi etrafınızı sarmıştır. 

         Arap değillerdir onlar; neseplerine bakılırsa mevâlî de değil… 

         Onların dini Arab’ı helâke sürüklemektedir…  

         Söylediklerini ne Hz. Peygamber’den işittim, ne de Kur’ân’da var"  

        diyerek kabileleri ittifak kurmaya çağırmıştır.  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 304. 
1033  İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü’z-Zâhire, I: 393; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 305-306. 
1034  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 343-34; Hasan Kurt, “Mervân II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (Ankara: TDV Yay., 2004), 29: 229. 



155 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EMEVÎLER DÖNEMİNDE MUHALEFET AHLÂKI 

Tarih boyunca siyasi iktidar ile muhalefet arasındaki ilişkiler, meşruiyet, yönetim anlayışı 

ve siyaset ahlakı bağlamında tartışmalara konu olmuştur. Bu çerçevede Emevîler dönemi, 

merkezi otoritenin tahkimi ile buna karşı adalet ve hak arayışı temelinde gelişen 

muhalefetin en keskin biçimde karşı karşıya geldiği bir süreçtir. Emevî iktidarı istikrarı 

sağlamak adına çeşitli politikalar geliştirirken Abbâsîler, Hâricîler, Şiîler, mevâlî ve 

ulemâ gibi unsurlar, farklı gerekçelerle bu yönetimi sorgulamış ve siyaset ahlakına dayalı 

alternatifler üretmiştir. Bu bölümde Emevîler döneminde muhalefet hareketlerinin ortaya 

çıkış nedenleri ve iktidara karşı izledikleri stratejiler, siyaset ahlakı ekseninde analiz 

edilerek bu hareketlerin salt bir güç mücadelesinden ibaret olup olmadığı sorgulanacaktır. 

 

4.1. Muhalefetin Gerekçeleri    

İslâm dini, siyaset alanında belirlediği ilkeler doğrultusunda Müslümanlara yöneticileri 

sorgulama ve gerektiğinde muhalefet etme hakkı tanımıştır. Ancak İslâm siyaset tarihinde 

bu muhalefet, Batı’daki gibi kurumsal bir yapıya dönüşmemiştir.1035 Şûrâ ve ehlü’l-hal 

ve’l-akd gibi mekanizmalar bulunsa da bunlar çoğunlukla bireysel muhalefete alan açmış, 

sistematik ve örgütlü muhalefete kapı aralamamıştır. Bu nedenle muhalefet edilen kişi 

bizzat halifeyse ve eleştirileri dikkate almıyorsa onu denetleyecek bir üst kurumun 

olmaması ciddi bir boşluk doğurmuştur. Bu noktada iktidarın zulme varan uygulamaları 

karşısında muhalefet, sahabenin Hz. Ömer’e söylediği “Yanlış yaparsan seni kılıçlarımızla 

                                                            
1035  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 41. 

 



156 

düzeltiriz”1036 sözüne benzer biçimde bir zorunluluk hâline gelmiş, haklı taleplerin karşılık 

bulmaması ise çatışma ve istikrarsızlığı beraberinde getirmiştir.1037 

Tarihte her yönetim çeşitli muhalefetlerle karşı karşıya gelmiştir. Emevîler de kısa süren 

doksan yıllık iktidarları boyunca Şiîler, Hâricîler, Zübeyrîler ve mevâlî gibi farklı 

gruplarla mücadele etmiştir. Bu muhalif hareketler çoğunlukla iktidarı değiştirmeye 

yönelik hareketler şeklinde belirmiş, bunun temelinde ise Emevîlerin izlediği siyaset 

yatmıştır. Zira Emevî yönetimi muhalefete karşı uzlaşmacı yaklaşımlara yer vermekle 

birlikte genelde baskı ve zor kullanmayı tercih etmiş, bu yaklaşım da muhalefeti daha da 

körüklemiştir. Bastırılan muhalefet her fırsatta yeniden ortaya çıkmış, bu durum sorunun 

sistemsel boyutunu göstermiştir. 

Emevîler’e yönelen muhalefetin temelinde siyasetle dinin iç içe geçmesi kadar sosyal ve 

ekonomik etkenler de yer almıştır. En büyük siyasi itiraz, hilafetin şûrâ ve ehliyet 

ilkelerinden uzaklaşıp saltanata dönüşmesidir.1038 Hz. Peygamber’in danışmaya dayalı 

adil yönetimi yerine hilafetin hanedan çıkarlarına hizmet eden bir yapıya evrilmesi 

muhalif gruplar nezdinde Emevî yönetimini gayrimeşru hâle getirmiştir.1039 Bu nedenle 

muhalifler, kamuoyuna yönelik Emevî otoritesinin meşruiyetini sorgulayan bir söylemle 

yaklaşmışlardır.1040 Tüm muhalif grupların ortak itiraz noktası, Emevîlerin otoriter ve 

dışlayıcı yönetim anlayışıdır. Halk desteğini amaçlayan muhalif hareketler, bu baskıcı 

düzene karşı memnuniyetsiz kitlelerin korku ya da çıkar nedeniyle sessiz kalmasından 

yakınmışlardır. Ayrıca iktidar destekçisi Suriyelilere tanınan ayrıcalıklar ve tavizsiz bir 

dini yönetimin yeniden kurulması gerektiğine duyulan inanç,1041 adalet beklentisinin boşa 

çıkması, muhalefeti besleyen temel ortak gerekçelerden olmuştur.  

Emevî iktidarına muhalefet eden tüm kesimler, meşruiyetini çoğunlukla dini gerekçelere 

dayandırmıştır. Muhalifler, Emevî yönetimini zulümle özdeşleştirmiş ve bu zulme karşı 

                                                            
1036  Alî b. Hüsâmiddîn b. Abdilmelik b. Kâdîhân el-Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ʿummâl fî süneni’l-akvâl 

ve’l-efʿâl, trc. Hayyânî Bekrî ve Saffet es-Sakâ (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985), II: 118. 
1037  Munî‘uddîn Ahmed Nedvî, Asr-ı Saâdet, çev. Ali Genceli (İstanbul: Sebilürreşad Neşriyat Bürosu, 

1967), I: 257. 
1038  İsmet Kayaoğlu, İslâm Kurumları Tarihi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

1984), 17. 
1039  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 121-122. 
1040  Sâlim, Tarihu’d-Devleti’l-Arabiyye, 614-15. 
1041  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 270. 



157 

çıkmayı Kur’an ve Sünnet uyarınca bir cihat olarak değerlendirmiştir.1042 Hâricîler, 

Muâviye’ye karşı savaş çağrısını “şüpheye yer bırakmayan bir cihat ortamı”1043 olarak 

tanımlarken Hz. Hüseyin yönetimin dini ilkelere aykırı olduğunu savunarak kıyama 

kalkmıştır.1044 Mu‘tezile ise “emr bi’l-ma‘rûf nehiy ani’l-münker” ilkesini siyasi 

muhalefetin dayanağı olarak görmüştür.1045 Ayrıca Emevî halifelerinin lüks yaşamları ve 

İslâm’a aykırı olduğu düşünülen davranışları da muhalifler tarafından eleştirilmiştir.1046 

Öte yandan Emevî yönetimleri, muhalif hareketleri düzeni bozan “fitne” hareketleri 

olarak nitelendirerek meşruiyetini savunma yoluna gitmiş, bu söylemle muhalefeti 

gayrimeşru saymıştır. Fakat her muhalif grup, bu söyleme karşı kendi siyasi hedeflerini 

meşrulaştırmak adına farklı dini gerekçeler ileri sürmüştür. Şiîler, hilafetin Ali soyuna ait 

olduğunu savunarak “imamet” düşüncesini sistemleştirmiş,1047 Hâricîler ise Kur’an’daki 

“Allah’ın indirdiğiyle hükmetmeyenler kafirlerdir”1048 ayetini tevil ederek Emevîleri; hatta 

kendileri dışındaki muhalif kesimleri tekfir etmiştir.1049 Ulema sınıfı ise genellikle 

fitneden sakınmak adına mevcut yönetimlere bağlı kalmayı tercih etmiştir. Ancak 

Hâricîler hariç, diğer muhalif isyanlar bihassa Alioğullarının hareketleri ulema tarafından 

genelde meşru görülmüştür.1050 Bununla birlikte muhalefeti besleyen yalnızca dini 

nedenler değil aynı zamanda ekonomik ve toplumsal adaletsizliklerdir. Kûfelilerin maaş 

ve erzaklarının kesilmesi,1051 mevâlînin cizye ve haraçla yükümlü tutulmaya devam 

edilmesi yanında vergilerin toplanması sırasında valilerin veya görevlilerin bir takım 

insani olmayan uygulamalarda bulunması,1052 Emevîlerin mevâlîyi yeterli görmemeleri 

                                                            
1042  Bernard Lewis, İslâm Tarihi Kültür ve Medeniyeti, çev. Hasan Aktaş vdğ., (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 1988), I: 94. 
1043  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 417. 
1044  Lût b. Yahyâ b. Saîd b. Mihnef, Kerbela Vakıası (Vak’atu’t-Taff), çev. Nuri Sönmez (İstanbul:       

Kevser Yayınları, 2012), 50. 
1045 W. Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı (İzmir: İzmir      

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017), 286. 
1046  İrfan Aycan, “İslâm Toplumunda Eğlence Sektörünün Ortaya Çıkışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi c. 38 sy 1-4 (1998): 181. 
1047  Çiftçi, “Emevî Devletinde İktidar ve Muhalefetin Dini Söylem Analizi”, 84,  
1048  Mâide 5/44. 
1049  Çiftçi, “Emevî Devletinde İktidar ve Muhalefetin Dini Söylem Analizi”, 84,  
1050  Mustafa Özkan, “Emevî İktidarının Siyasi İcraatları Karşısında Ulemanın Tavrı”, İslâm San’at, Tarih, 

Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 6, sy 11 (2003): 103. 
1051  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 255; Aycan, “Emevîler Dönemi İç Siyasi Gelişmeleri”, 147. 
1052  Horasan valisi Eşres b. Abdullah es-Sülemi, haraç amilinin vergilerin azaldığını söylemesi üzerine 

yazdığı cevabi mektupta, insanların cizyeden kurtulmak için Müslüman olduklarını, haracı kaldırmak        

için kimlerin sünnet olduğuna bakılmasını, farzları ikame etmesini ve Kur’an’dan bir sure okumasını 

onlardan istemesini ve ondan sonra haracın kaldırılmasını söylemiştir. Daha sonra da tamamen ilk 

uygulamaya dönülmesini, Müslüman da olsa o yöre halkından cizye alınmasını emretmiştir. Taberî, 

Târîhu’t-Taberî, VIII: 54-56. 



158 

veya güvenmemeleri nedeniyle onları, devletin ihtiyaç duyduğu alanlar dışında1053 

kamuda fazlaca istihdam etmemeleri,1054 Arapların kızlarını özgür dahi olsalar mevâlî 

erkeklerle evlendirmeyişi ve bu tür evliliklerin toplumda genelde hoş karşılanmaması gibi 

sosyal hayatta karşılaştıkları bir takım küçümseyici ve aşağılayıcı uygulamalar,1055 

muhalif gruplarda huzursuzluğa yol açmış, sonuçta isyana zemin hazırlamıştır. Neticede 

bu gerekçeler ışığında Emevîlere yöneltilen muhalefeti, yöntem bakımından iki grupta 

değerlendirmek mümkündür.  

1. Aktif muhalefet: Emevî yönetimine karşı tepkilerini isyan boyutuna taşıyanlar. 

2. Pasif muhalefet: Emevî yönetimine karşı tepkilerini fikri düzlemde kalarak dile 

getiren; ancak fiili isyana katılmayanlar. 

4.2. İsyan Boyutundaki Muhalefet Hareketleri 

4.2.1. Hâricîlerin Muhalefeti 

Hâricîler, erken İslâm tarihinde özellikle Emevî yönetimine karşı geliştirdikleri katı ve 

ilkeli muhalefetleriyle öne çıkan bir gruptur. Siyasi tavırlarını doğrudan dini ilkelere 

dayandıran bu hareket, Hz. Ali ile Muâviye arasındaki tahkim olayına tepki olarak 

doğmuş, “lâ hukme illâ lillâh (Hüküm yalnızca Allah’ındır)” sloganıyla insanların 

yönetim konusunda karar vermesine karşı çıkmıştır.1056 Zahirî din yorumuna sıkı bağlılık 

ve ibadetlere düşkünlük,1057 büyük günah işleyeni tekfir etme1058 ve adaletsiz yönetime 

karşı silahlı mücadeleyi meşru görme1059 anlayışlarıyla muhalefet ahlaklarını sert 

çizgilerle inşa eden Hâricîler bu özellikleriyle diğer gruplardan ayrılmışlardır.1060 Bu 

                                                            
1053  Haraç toplamakla görevli (Fars kökenli) Dihkanlardan bahsedilmektedir. Bkz. Taberî, Târîh, VII: 73;       

İbnü'l-Esîr, el-Kâmil, IV: 24. 
1054  Adnan Demircan, İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi (İstanbul: Beyan Yay., 1996),       

92. 
1055  İbn Abdirabbih, el-Ikdu'l-Ferîd, III: 413; Neşet Çağatay,  İslâm’dan Önce Arap Tarihi ve Cahiliyye       

Çağı (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yay., 1975), 120. 
1056  Ethem Ruhi Fığlalı, “Hâricîlîğin Doğuşu ve Fırkalara Ayrılışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi   

Dergisi 22, sy 1-2 (1978): 246. 
1057  Ethem Ruhi Fığlalı, “Hâricîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 1997), 16: 169. 
1058  Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, çev. 

Mehmet Dalkılıç ve Ömer Aydın (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2005), 102. 
1059  Neşet Çağatay ve Agah Çubukçu, İslâm Mezhepleri Tarihi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1985), 18. 
1060  W. Montgomery Watt, İslâmi Tetkikler, çev. Süleyman Ateş (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1968), 165. 



159 

bağlamda Hz. Ali, Muâviye ve tahkime katılan diğer sahabeleri tekfir etmişler,1061 Emevî 

yönetimini günahkâr ve adaletsiz olarak nitelendirip1062 yeni bir halife seçilmesi 

gerektiğini savunarak isyan hareketlerine girişmişlerdir.1063 Bununla birlikte Hâricîler 

devlet başkanlığına dair yaklaşımlarında yalnızca Hz. Peygamber, Ebû Bekir ve Ömer 

dönemleri ile Hz. Osman’ın ilk altı yıllık hilafet süresini örnek kabul etmişler,1064 hilafetin 

saltanata dönüşmesini ve sonraki yönetimleri İslâmi ilkelerden sapma olarak 

değerlendirmişlerdir.1065 Siyaset ahlaklarını üç temel ilkeye dayandırmışlardır: Halifenin 

şûra ile belirlenmesi, biatın yalnızca Allah için olması ve iyiliği emredip kötülüğü 

yasaklama (emr bi’l-ma‘rûf nehiy ani’l-münker).1066 Bu ilkeler çerçevesinde hem 

muhalefet ederken hem yönettiklerinde tavizsiz bir çizgi izlemişlerdir. 

Halife seçiminde şûra ilkesini benimseyen Hariciler, halifenin belirli bir kabileye veya 

soya dayalı olmaması gerektiğini ileri sürmüş,1067 bu yönüyle halifenin Ali ve soyundan 

gelmesi gerektiğini savunan Şiîlere ve Sünnîlerin Kureyş şartına karşı çıkmışlardır.1068 Bu 

tavır, onları Kureyş’in siyasi imtiyazına ilk meydan okuyan gruplardan biri hâline 

getirmiştir.1069 Bazı araştırmacılar, Hâricîleri dindar bir ihtilal partisi olarak 

değerlendirerek onların haksız yönetime karşı direndiklerini, toplumsal eşitliği 

savunduklarını belirtmişlerdir.1070 Nitekim her Müslümanın halife olabileceğini 

savunmaları,1071 şûra çağrısı,1072 teoride eşitlikçi bir yapı sunduklarını göstermektedir. 

Ancak pratikte katı dini anlayışları ve diyaloga kapalı tutumları bu iddialarla çelişmiştir. 

Kureyş’i hilafeti uhdesine almakla suçlamalarına rağmen kendileri de kabilevi liderlikten 

                                                            
1061  Şehristânî, el-Milel veʼn-Nihal, I: 125. 
1062  Roberto Marin Guzman, “Orta Asya ve Horasan’da Abbâsî İhtilali: Vergi, İhtida ve Dini Grupların 

İhtilalin Başlamasındaki Rolü Hakkında Analitik Bir İnceleme”, çev. Mustafa Demirci, İSTEM 6, sy 

12 (2008): 274. 
1063  Zehra, İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi, 76. 
1064  Selîm Nu'aymî, “Hâricîlerin Doğuşu”, çev. Harun Yıldız, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, sy 10 (1998): 519. 
1065  Ahmet Akbulut,“Hâricîliğin Siyasi Görüşlerinin İtikadileşmesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 31, sy 1-4 (1989): 342. 
1066  Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed, es-Sîretü’n-Nebeviyye ve Ahbâru’l-Hulefâ, thk. Seyyid 

Azîz Bey (Lübnan: el-Kutubü’s-Sekâfiyye, 1417/1996), II: 295. 
1067  Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi, 180. 
1068  Ahmed Emîn, Fecrü’l-İslâm (Kahire: Müessesetü’l-Hindâvî, 2011), 372. 
1069  Abdülazîz Dûrî, İlk Dönem İslâm Tarihi, çev. Hayrettin Yücesoy (İstanbul: Endülüs Yay., 1991), 59. 
1070  Wellhausen, Dini Siyasi Muhalefet Partileri, 17; Mahmud İsmail, el-Harekâtü’s-Sırriyyeti’l-İslâm 

(Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1973), 14-15. 
1071  Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki  

Farklar (el-Fark beyne’l-fırak), çev. Ethem Ruhi Fığlalı (İstanbul: Kalem Yay., 1979), 54. 
1072  Mantran, İslâm’ın Yayılış Tarihi, 180. 



160 

kopamamış,1073 ilk halifeleri Abdullah b. Vehb er-Râsibî’yi (ö. 38/658) kendi içlerinden, 

Râsib kabilesinden seçmişlerdir.1074 Hâricîler'in şûraya yaptığı vurgu, farklı görüşlere 

kapalılık nedeniyle uygulamada karşılık bulamamış, teorik düzeyde kalmıştır.1075 Bu dar 

yaklaşım, zamanla kendi içlerinde de çatışmalara yol açmış, birbirlerini tekfir ederek 

ayrışmış ve birbirleriyle savaşan fırkalara bölünmüşlerdir.1076  Böylece siyaset ahlakında 

savundukları ilkeler ile uygulamaları arasında ciddi tutarsızlıklar ortaya çıkmıştır. 

Hâricîler, İslâmi meşruiyetten yoksun gördükleri Emevî iktidarına karşı sürekli 

başkaldırmış, bu nedenle Emevî halifeleri tarafından ciddi bir tehdit olarak görülmüşler 

ve sert biçimde bastırılmışlardır. Muâviye’nin halifeliğiyle birlikte Ferva b. Nevfel 

liderliğinde, “Şüpheye yer bırakmayan bir cihat vakti doğmuştur” 1077 diyerek isyan eden 

Hâricîler, zulümle özdeşleştirdikleri Emevî yönetimine karşı cihat çağrısı yapmıştır. 

Ferva’nın ardından Vedâ b. Havsere’nin, “Kâfir bir mızrakla ölmek, oğluma olan sevgimden 

daha değerlidir”1078 sözleri, Emevîleri tekfir ederek onlara karşı şiddeti meşru görmelerini 

ve bu bağlamda kendilerinin de benzer bir sertliğe sapmalarını ortaya koymaktadır.1079 

Hâricîlerin bu tavrı, yalnızca Ömer b. Abdülazîz döneminde geçici bir uzlaşmaya 

dönüşmüştür. Onun adil ve müzakereye açık siyaset tarzı, Hâricîlerle çatışmadan ziyade 

diyaloğu öncelemiştir.1080 Bu dönemde isyan eden Bistam, Ömer’in kendisine gönderdiği 

mektup ve daveti üzerine elçilerini Şam’a göndermiş, Ömer de onlara Kur’an, Sünnet ve 

Râşid Halifelerin uygulamalarına dayanarak cevaplar vermiştir. İkna olan Bistam, 

“Emîrü’l-Müminîn, senden başkası bana hükmedemezdi” diyerek ona biat etmiştir.1081  

Hâricîler, iktidara karşı yürüttükleri mücadelede maddi araçlara da başvurmuş, davalarına 

destek sağlamak için zaman zaman mali teşvikler kullanmışlardır. Ancak bu yaklaşım, 

Emevîleri eleştirdikleri uygulamalarla çeliştiği için kendi içlerinde tepkilere yol 

                                                            
1073  Emîn, Fecrü’l-İslâm, 372. 
1074  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 75. 
1075  Şelebî, Mevsûatü’t-Târîhi’l-İslâmî, II: 271-272. 
1076  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 145-147; Eş‘arî, İlk Dönem İslâm Mezhepleri, 102-27; Takkuş, 

Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 28. 
1077  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 417. 
1078  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 419. 
1079  Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân, 171. 
1080  Hatice Özdemir, “Ömer b. Abdülazîz’in Siyasi ve Sosyal Gruplarla İlişkileri” (Yüksek Lisans Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010), 59. 
1081  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 216-217; İbn Abdilhakem, Sîretü Ömer b. Abdülazîz, 99-102.  



161 

açmıştır.1082 Nitekim Hâricî lider Necde b. Âmir’in Bekir b. Vâil eşrafından Mâlik b. 

Misma’yı kazanmak için ona on bin dirhem vermesi, cemaat içinde iyi 

karşılanmamıştır.1083 Öte yandan Hâricîler, Emevîlere karşı yürüttükleri muhalefette 

sosyal adalet ve eşitlik söylemleriyle öne çıkmış, bu söylem zulümden mustarip halklar 

nezdinde etkili olmuştur.1084 Yezîd b. Abdülmelik döneminde ağır kayıplar veren 

Hâricîler, devlet otoritesinin zayıf olduğu İran, Horasan ve Mağrib gibi bölgelere 

yönelmişler, bu coğrafyalarda ayrımcı ve baskıcı yönetim anlayışına karşı eşitlik temelli 

söylemleriyle halkın ilgisini çekmişlerdir.1085 Bilhassa Kuzey Afrika’daki valilerin sertlik 

yanlısı ve ayrımcı politikaları, yöneticilerle yerli Berberî halk arasında onarılması güç bir 

kopukluk meydana getirdiği vakit,1086 bu boşluğu sosyal eşitliği savunan ve İslâm’ın 

kardeşlik ilkesini ön plana çıkaran görüşleriyle Hâricîler doldurmuştur.1087  

Hâricîlerin muhalefetinde en etkili yöntem ise dini argümanlara dayalı propaganda 

olmuştur. Ebû Hamza el-Ezdî’nin (ö. 130/748) Mescid-i Nebevî’de verdiği hutbe 

Emevîleri tekfir eden bu söylemin tipik bir örneğidir.1088 Fakat tekfir siyaseti yalnızca 

Hâricîlere özgü kalmamış, iktidar ve diğer muhaliflerce de kullanılmıştır. Emevîler, 

Hâricîlere karşı savaşlarını meşrulaştırmak amacıyla “Mârika” hadisi1089 gibi rivayetleri 

kullanarak onları dinden sapmakla itham etmişlerdir.1090 Fakat Resûlullâh’ın (s.a.v.) 

münafıklara tavrında bile bu tür söylem içinde olmadığına dikkat çekilerek Müslümanları 

karşı karşıya getirebilecek bu tür hadislerin gerçekten ona ait olup olmadığı konusuna 

şüpheyle yaklaşılması gerektiğine vurgu yapılmıştır.1091 Bu tutum, muhalefet ahlakını 

                                                            
1082  Abdülcelîl, “el-Emevîyyûn ve’l-Fey”, 72-73. 
1083  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 273. 
1084  Demircan, Hâricîlerin Siyasi Faaliyetleri, 231. 
1085  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf , VIII: 218; Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 282. 
1086  İbn Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, IV: 242-244. 
1087  Şakir, Hz. Âdemden Bugüne İslâm Tarihi, III: 343. 
1088  “…Hz. Peygamber’den sonra lanetli babanın lanetli oğlu Muâviye b. Sufyan başa geçti. Bedevilerin 

ayak takımındandır, müstevli müşriklerin kalıntısı, para ile İslâm olmuştur… Kendisinden sonra oğlu  

Yezîd, ayyaş Yezîd, doğancı Yezîd, panterci Yezîd, avcı maymuncu Yezîd, Kur'an'a muhalefet etti, 

kâhinlerin ardından gitti. Ölümüne kadar arzularının esiri oldu. Allah lanet etsin ve cezasını        

versin…"  Hutbe tam metni için bkz. Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 384; İbn Kuteybe, Uyûnü’l-Ahbâr,  

II: 249. 
1089  Hz. Peygamber’in Hâricîler hakkında, “Sizden bir topluluk çıkacak, namazlarınızı kendi namazları 

yanında ve amellerinizi de kendi amelleri yanında küçük görecekler, Kur’an okuyacaklar ancak       

gırtlaklarından aşağı geçmeyecektir. Okun yaydan çıktığı gibi dinden çıkacaklardır” dediği iddia 

edilmiştir. İbn Mâce, es-Sünen, I: 298, "Fî Sıfati’l-Harûriyye",  (Hadis No: 174). 
1090  Mehmet Said Hatiboğlu, “Siyasi-İçtimai-Hadiselerle Hadis Münasebetleri” (Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1967), 89. 
1091  Demircan, Hâricîlerin Siyasi Faaliyetleri, 258. 



162 

zedelemiş, dini meşruiyet söylemi karşılıklı tekfirin aracı hâline gelerek siyasi 

mücadeleyi uzlaşıdan uzak yok edici bir çatışmaya dönüştürmüştür.1092 Bununla birlikte 

Emevîlerin son döneminde ortaya çıkan Hâricîlerinin erken dönem Hâricîlerinden farklı 

bir muhalefet anlayışına yöneldiği iddia edilmektedir. Buna göre devletin son 

dönemlerinde ortaya çıkan Hâricîler, halifenin meşruiyetinden çok adaletsiz yönetime 

karşı sessiz kalmanın dini açıdan caiz olup olmadığını tartışmıştır.1093 Mervân b. 

Muhammed devrinde Medine’yi ele geçiren Ebû Hamza el-Hâricî, Emevîlerin adaletsiz 

uygulamalarını eleştirerek halkı zulme karşı durmaya çağırmış, Hişâm döneminde kıtlık 

esnasında halifeden yardım istenmesine rağmen sonuç alınamamasını örnek göstererek 

yönetime karşı çıkışını meşrulaştırmıştır.1094 Ne var ki Ebû Hamza’nın kendi yönetiminde 

baskıcı tedbirler uygulaması ve halkı tehdit eden bir dil kullanması,1095  eleştirdiği Emevî 

yöntemlerini tekrarladığına işaret eder. O, “İyiliği emretme ve kötülükten sakındırma” 

ilkesini zorlayıcı bir biçimde uygulamış, büyük günah işleyenleri tekfir ederek ağır 

cezalara çarptırmıştır.1096 Bu tavır halkta tepki doğurmuşsa da uzun süredir zulme uğrayan 

halkın bu söylemlerden etkilenmesi dikkat çekicidir. Zencî b. Hâlid’in “Ebû Hamza’nın 

anlattıkları karşısında basiretli olan bile şüpheye düştü” 1097 sözü, halkın yönetime duyduğu 

güvensizliğin ne denli derin olduğunu gösterir. Böylece Hâricîler, muhalefet ahlakı adına 

meşruiyet temelli bir eleştiri yöneltseler de uygulamada adalet ilkesinden saparak 

kendileriyle çelişmişlerdir. 

Neticede Emevîler döneminde Hâricîlerin muhalif tavrı, katı din anlayışı ekseninde 

şekillenmiş, siyasi tutumları değişen toplumsal gerçeklikleri kavramaktan uzak idealize 

edilmiş bir yönetim tasavvuruna dayalı olmuştur. Bu anlayışları, halk nezdinde geniş bir 

kabul görmemiş; çünkü şiddeti meşru gören tutumları muhalefet ahlakı açısından ciddi 

sorunlar doğurmuştur. Ancak Hâricîlerin tamamını tek bir kalıba sokmak da yanıltıcıdır. 

Bazı Hâricî liderler, bihassa Ebû Bilâl Mirdâs örneğinde olduğu gibi sivil hassasiyet 

                                                            
1092  Çiftçi, “Emevî Devletinde İktidar ve Muhalefetin Dini Söylem Analizi”, 84-85. 
1093  Van Vloten Gerlof, Emevî Devrinde Arap Hâkimiyeti, Şîa ve Mesih Akideleri Üzerine Araştırmalar, 

çev. Mehmet Saîd Hatiboğlu (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1986), 48. 
1094  Verdiği hutbe için bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 394. 
1095  bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 294-299. 
1096  Ebû Hamza'nın zina eden ile hırsızlık yapanı zahire göre hükmederek büyük günah işlediği için kâfir 

ilan ettiği ve ardından öldürttüğü nakledilmiştir. bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 397. 
1097  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 387. 



163 

taşıyan ve şiddete sınırlı yaklaşan görüşler de ortaya koymuştur.1098 Bu durum, Hâricî 

muhalefetin dini samimiyet ile eylemsel aşırılık arasında derin bir çelişki barındırdığını 

göstermektedir. Bu konuda İbn Abdirabbih’in onlar hakkındaki yorumu dikkat çekicidir. 

O, bütün bidat ehli ve delalet fırkaları arasında Hâricîler kadar basiretli, cihada düşkün ve 

ölüme meydan okuyan hiçbir fırka olmadığını söylemiştir.1099 İbn Abdirabbih bu rivayeti 

onları övmek için değil aslında onların zihniyetinde din ile şiddeti nasıl bir araya 

getirdiğinin şaşılacak bir durum olduğunu belirtmek için nakletmiştir. Fakat Hâricîlerin 

dini, kişisel ihtiraslarına alet ettiği görüşü üzerinde iyi düşünmek gerekir. Zira 

rivayetlerden anlaşıldığı kadarıyla onlar, kendi muhalif duruşlarında samimi olduklarını 

düşünmüşlerdir.1100 Fakat bu çelişkili tavır, muhalefet ahlakı açısından ele alındığında, 

niyetin samimiyeti ve nasslara bağlılık kadar eylemlerin doğurduğu sonuçların da önem 

taşıdığını belirtmek gerekir. Zira Hâricîlerin giriştiği isyanların siyasi bir çözüm 

üretmekten çok iç savaşlara, toplumsal kaosa ve büyük can kayıplarına yol açtığı 

ortadadır. Bu nedenle Hâricî muhalefetini değerlendirirken onları sadece isyana sevk eden 

gerekçeler üzerinden değil ortaya çıkardıkları tahribat ve siyasi başarısızlıklar açısından 

da ele almak gerekir.1101 Neticede Hâricîler adalet ve dindarlık iddiasıyla çıktıkları yolda, 

siyaset ahlakı açısından büyük bir çelişki üretmiş ve ideal bir yönetim modeli sunamadan 

tarihten silinmişlerdir. 1102 

4.2.2. Ehl-i Beyt ve Taraftarları Şiîlerin Muhalefeti 

İslâm tarihinde hilafet meselesi, siyasi ve dini çekişmelerin merkezinde yer almış, bu 

çekişmelerin temel aktörlerinden biri de Ehl-i Beyt ve onların bağlıları olmuştur. Emevî 

dönemindeki Ali taraftarları, bazı araştırmacılara göre mezhepleşmiş Şiîliğin ilk örneğini 

teşkil ederken1103 bazılarına göre ise henüz sistematik bir mezhep değil sadece siyasi 

                                                            
1098  Ebû Bilâl Mirdâs, sorgulanmadan kimsenin öldürülmesini kabul etmemiştir. Kadınlarla çocukların       

öldürülmelerini haram sayarak şöyle demiştir: “Biz ancak bizimle savaşanlarla savaşır ve 

korumadığımız kimselerden haraç toplamayız.” Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 80-81; 
İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 519. 

1099  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 184. 
1100  Nâfi b. Ezrak'a bağlı Hâricîlerin Abdülmelik b. Mervân'ın Musab b. Zübeyr'i öldürdüğü haberini 

kendileriyle savaşan Mühelleb b. Ebî Sufre'ye bağlı Irak ordusundan önce öğrenmesi sonrasında  

Iraklılar ile Musab'a bağlı olup olmadıkları üzerinden davalarına sadık olup olmamaları tartışmasına   

girmesi, onların davalarına Iraklılardan daha sadık oldukları izlenimi vermektedir. Aralarındaki 

diyaloğ için bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 172. 
1101  Adnan Demircan, Çağdaş İslâmî Hareketler ve Şiddet Sorunu (İstanbul: Beyan Yayınları, 2015), 32. 
1102  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 390-391. 
1103  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 2017, 45. 



164 

bağlılık hareketidir.1104 Bu görüş ayrılığı, Şiîliğin ne zaman mezhep haline geldiği 

tartışmasından kaynaklanmaktadır. Şiî kaynaklar, bu süreci Hz. Peygamber dönemine 

kadar götürürken1105 Sünnî kaynaklar genellikle daha geç bir tarihlendirme yapar.1106 Bu 

nedenle erken dönem Şiîliği, başlangıçta siyasi bir dayanışma hareketi olarak başlamış, 

zamanla siyasi ve itikadi boyutları gelişerek mezhepleşmiştir.1107 Nihayetinde Şiîlik, Ehl-

i Beyt’in dini ve siyasi otoritesine dayalı bir muhalefet anlayışı geliştirmiştir. Bu anlayış, 

Emevî iktidarına karşı sadece siyasi bir direniş değil aynı zamanda dini meşruiyet, adalet 

ve ahlâki sorumluluk temelinde şekillenen bir muhalefet ahlakıdır. Bu muhalefetin 

dayanaklarını anlayabilmek için Şiîlerin iktidara yönelttiği dini ve hukuki eleştirilerin 

esaslarına kısaca temas edilmelidir. 

Şiî düşüncesi, İslâm toplumunun doğal ve hukuki liderliğinin Hz. Peygamber’den sonra 

Hz. Ali’nin imameti ile devam ettiğine inanır.1108 Fakat Ehl-i Beyt ile Şiîler arasında bu 

konuda yaklaşım farklılığı bulunmaktadır. Şiîler, imametin Ali ve soyundan gelenlere 

ilahi bir nassla verildiğini savunmuş, bunu bir inanç doktrini haline getirerek imam 

tayininde şûrâ ilkesini reddetmişlerdir.1109 Bu anlayışı temellendirmek için Kur’an ve 

hadislerden deliller getirmiştir. Şiî âlimi Küleynî, “Sizin dostunuz ancak Allah, O'nun 

Peygamberi ve namaz kılan, zekât veren ve rükû eden müminlerdir”1110 ayetinin Hz. Ali’nin 

velayetine işaret ettiğini; fakat Hz. Peygamber’in bu velayeti açıkça tebliğ etmediğini ileri 

sürmüştür.1111 Bu yorum, vahyin eksiksiz bildirildiğini vurgulayan “Ey Peygamber, 

Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer (bu görevini) yapmayacak olursan, O'nun elçiliğini 

tebliğ etmemiş olursun…”1112 ayetiyle çelişmektedir. Şiîler ayrıca Hz. Peygamber’in “Ben 

                                                            
1104  Bkz. Hasan Onat, “Şiîliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicrî Asır)”, Ankara Üniversitesi İlahiyat  

Fakültesi Dergisi 36 (1997): 94-102. 
1105  Ebû Halef (Ebü’l-Kâsım) Sa‘d b. Abdullah el-Kummî, Şiî Fırkalar: Kitâbü’l-Makâlât ve’l-Fırak-         

Fırâku’ş-Şiâ çev. Sabri Hizmetli, Hasan Onat, Sönmez Kutlu (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2022),  49 

vdğ. 
1106  Sönmez Kutlu, “‘Ehl-i Beyt’ Sembolik KapitalininTarihi Süreç İçinde Semerelendirilmesi”, İslâmiyât 

Dergisi 3, sy 3 (2000): 112; Hasan Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği (Ankara: 

TDV Yayınları, 1993), 131. 
1107  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 291. 
1108  Mustafa Öz, “İmâmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 

2000), 22: 202. 
1109  Hilmî, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî, 158. 
1110  Mâide 5/55. 
1111  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Ya‘kûb b. İshâk el-Küleynî, el-Usûl mine’l-Kâfî, nşr. Ali Ekber el-Gaffârî 

(Beyrut: Dârü’s-Sa’b, 1401), I: 289. 
1112  Mâide 5/67. 



165 

kimin mevlası isem Ali de onun mevlasıdır”1113 şeklindeki Gâdir-i Hum Olayında dile 

getirdiği hadisini, Hz. Ali’nin imametinin ilahî nasla belirlendiğinin delili olarak 

kullanmış, bu görüş imametin siyasi meşruiyetinin ilahî temele dayandığı tezini 

savunmalarında önemli bir argüman olmuştur.1114 Dolayısıyla Şiîliğin imameti nesebe 

dayalı olarak görmesi, eleştirdikleri Emevî saltanat anlayışıyla örtüşür hâle gelmiştir.1115 

Nitekim Hz. Ali’nin torunlarından Ömer b. Ali b. Hüseyin “Vallahi babam vefat etti ve bana 

hiçbir vasiyette bulunmadı. Allah bunu söyleyenleri kahretsin. Vallahi bunu söyleyenler (çıkarları 

için) Ehl-i Beyt üzerinden geçiniyorlar”1116 sözüyle bu vasiyet anlayışını reddetmiş, 

imametin babadan oğula geçmediğini belirtmiştir. Nitekim İslâm’da yönetim ehliyet ve 

liyakat esasına dayanır ve asabiyet temelli bir veraset anlayışı ne Kur’an’da ne Sünnette 

yer almaktadır. Bu bağlamda Ehl-i Beyt’in siyasi hak iddiaları, çoğu zaman Hz. 

Peygamber’e yakınlık temelinde şekillenmiştir.1117 Emevîler ise Muâviye’nin hilafeti ele 

geçirmesi ve Yezîd’i veliaht tayin etmesiyle bu temellere karşı çıkarak hilafeti 

hanedanlaştırmıştır. Bu durum Ehl-i Beyt ve Şiîlerin muhalefet ahlakının zeminini 

oluşturmuştur. Onlar yalnızca hilafetin gasbını değil halkın yönetimde söz hakkının yok 

edilmesini de eleştirmiş, adalet, eşitlik temeline dayalı siyaset ahlakını 

savunmuşlardır.1118 Emevîleri sınıfsal ayrımcılık yapmakla suçlayan bu söylem, Ehl-i 

Beyt muhalefetinin temel ahlâki dayanaklarından biri olmuştur.1119 

Hz. Hüseyin’in Kerbelâ’da zalim yönetime karşı İslâm’ın temel değerlerini savunarak 

şehit edilmesi,1120 Ehl-i Beyt taraftarlarının Emevî karşıtı muhalefetinde güçlü bir 

motivasyon kaynağı olmuştur.1121 Bu olay, Şiî düşüncesinde yalnızca bir trajedi değil aynı 

zamanda ahlâki bir direnişin ve adalet arayışının sembolü hâline gelmiştir.1122 Fakat Şiîler, 

siyasi mücadelelerinde çoğu zaman tutarsız ve güvensiz bir tutum sergilemiş, Ehl-i Beyt 

liderlerine biat ettikten sonra zorluk anlarında onları yalnız bırakmışlardır.1123 Dolayısıyla 

Şiîler, hilafeti yeniden elde etme arzusu taşımalarına rağmen mücadelede bedel ödemek 

                                                            
1113  Tirmizî, “Menâkıb”, 19. 
1114  Abdulbaki Gölpınarlı, Tarih Boyunca İslâm Mezhebleri ve Şiîlik (İstanbul: Der Yayınevi, 1979), 40. 
1115  Öz, “İmâmet”, 203. 
1116  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 318. 
1117  bkz. İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, I: 236; Demircan, İktidar Mücadelesi, 132. 
1118  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 213-216. 
1119  Efiloğlu, “Emevîlerin Dini Siyaseti”, 148. 
1120  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 573-585. 
1121  Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb, III: 290-293. 
1122  Mustafa Fayda, Kerbelâ ve Sonrası: Şiî İsyanları (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yay., 2018), 199-203. 
1123  Taberî, Târihu't-Taberî, V: 168-172; Zehra, İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi, 628. 



166 

istememiş, bu tavırları nedeniyle Şiîilerin belli prensiplere veya kabullere sahip olmayan, 

bir güç üretmek veya güce direnmek yerine gücü yanlarına çekmenin hesaplarını yapan 

kimseler olduğu söylenmiştir.1124 Üstelik bu tavırları Ehl-i Beyt mensuplarında Şiî 

kitlelere karşı güven duygusu zedelenmiş, bu yüzden kimi kaynaklarda Şiîler, vefasızlık 

ve Ehl-i Beyt’in siyasi ve dini nüfuzunu istismar etmekle eleştirilmiştir.1125 Nitekim 

Muhammed b. Hanefiyye’nin Muhtâr’a destek isteyen bir heyete verdiği “Kanımın bir 

kısmı ile de olsa şu taraftarlarımız için fedakârlık yapmayı arzu ettim” (sağ elini sol elinin mafsalı 

ve damarları üzerine koyarak) “Vallahi onların sözleri yalandır ve Onların sözlerini yapmak 

şerdir” 1126 şeklindeki tepki, bu hayal kırıklığını yansıtmaktadır. Hz. Ali’nin, “İhmal 

edilirseniz batarsınız, muhasebe edilince dağılırsınız…”1127 şeklindeki sözü de bu tutarsız 

muhalefet tarzına yönelik eleştiridir. Ayrıca, Şiîler’in Hüseyin’in kıyamını zamanla siyasi 

araç hâline getirmeleri, muhalefet ahlakının samimiyetinden çok stratejik çıkarlarla 

gölgelendiğine işaret etmektedir.1128  

Tüm bu değerlendirmeler ışığında, Ehl-i Beyt mensupları ile taraftarlarının Emevî 

yönetimine karşı sergilediği muhalif tutum, onların siyasi tavırlarının ahlâki çerçevesini 

anlamak açısından önemlidir. Bu bağlamda Hz. Hüseyin’in kıyamı ile Hucr b. Adî’nin 

muhalefeti, doğrudan bir isyan değil zulme karşı meşru bir itiraz ve dini-siyasi bir duruş 

olarak okunmalıdır. Bu nedenle Emevîlerin bu iki isme yönelik müdahalelerini sıradan 

bir isyan bastırma teşebbüsü olarak görmek, muhalefet ahlakının derinliğini göz ardı 

etmek olur. Her iki örnek, Ehl-i Beyt muhalefetinin tarihi bağlam içindeki bütünlüğünü 

kavramak açısından dikkate değerdir. 

4.2.2.1. Hucr b. Adî’nin Muhalefeti  

Emevî iktidarının erken döneminde, siyasi meşruiyetin ciddi biçimde tartışmaya açıldığı 

ve yönetimin baskıcı yöntemlere yöneldiği bir dönemde, Hucr b. Adî el-Kindî (ö. 51/671), 

adalet ilkesinden taviz vermeyen tutumuyla dikkat çekmiştir. Hilafeti kılıç zoruyla ele 

geçiren Muâviye b. Ebî Süfyân, Irak bölgesindeki muhalif kesimleri kontrol altına alma 

                                                            
1124  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 88-89. 
1125  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 31. 
1126  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 98-99. 
1127  İbn Ebi’l-Hadid, Şerhu Nehci’l-Belâğa, I: 246-247. 
1128  Mehmet Ali Hacıgökmen, Şiîlik ve Ehl-i Beyt İsyanları (İstanbul: İSAM Yay., 2019), 187-190. 



167 

adına uyguladığı baskı politikalarıyla muhalefetle sık sık karşı karşıya gelmiştir.1129 Bu 

bağlamda Hucr’un karşı çıkışı, yalnızca siyasi bir başkaldırı değil meşruiyet, kamu hakkı 

ve ahlâki sorumluluk temelli bir muhalefet örneğidir. Muâviye’nin Hz. Ali’ye Cuma 

günleri minberlerden lanet okutması,1130 taraftarlarının maaş ve erzaklarını kesmesi1131 

gibi uygulamaları, siyasetin ahlâki sınırlarının zorlandığını göstermektedir. Kûfe Valisi 

Muğîre b. Şu‘be, her ne kadar bu uygulamaların sakıncalarını bilse de siyasi baskıya 

boyun eğmiş, muhalefete zarar gelmemesi adına denge siyaseti izlediğini ileri 

sürmüştür.1132 Fakat Muğîre’nin bu yaklaşımı, bir yönüyle makamını korumaya yönelik 

tavizkâr bir duruş olarak da yorumlanabilir. Ayrıca yöneticilerin siyaset ahlakını iktidar 

çıkarlarına feda ettiğini gösterir. Nitekim Hucr, bu siyaset tarzını eleştirerek adaletsizliğe 

doğrudan karşı çıkmış, susturulmaya çalışılsa da geri adım atmamıştır. Bununla birlikte 

Muğîre’nin denge siyaseti gözetmeye çalışan ılıman yaklaşımından Hucr ve 

arkadaşlarının muhalefeti canlı tutmak adına faydalandığı da burada belirtilmelidir. Zira 

Muğirenin Ali’yi tahkir etmesine karşılık Hucr’un Ali’yi övüp Hz. Osman’ı tahkir etmeye 

devam ettiği nakledilmektedir.1133 Yine Muğirenin bir konuşması sırasında Hucr’un, 

“Bizim boş lafa karnımız tok, kesilen maaşlarımızı istiyoruz” diyerek valiyi protesto etmesi 

dikkat çekicidir. Muğîre, Hucr’un muhalefetine doğrudan karşılık vermemiş, kendisini 

eleştirenlere onu gelecekteki valiye bıraktığını ve muhalefet etmeye devam edeceği için 

o zaman öldürüleceğini belirtmiş ve ardından “Onlar öldürülürse Muâviye dünyasını imar 

eder, ben ise ahiretimi kaybederim” sözleriyle bu siyasi tavrını meşrulaştırmaya 

çalışmıştır.1134  Başka bir rivayete göre ise Muğîre, Hucr’a beş bin dirhem göndererek onu 

itibarsızlaştırmak istemiş ve “Onu bu parayla öldürdüm”1135 demiştir. Ancak Hucr’un bu 

parayı alması, çıkar için değil gasp edilen hakkın iadesi olarak değerlendirilmelidir.  

Ziyâd b. Ebih’in Kûfe valiliği döneminde Hucr b. Adî, Emevî yönetiminin tehditlerine 

rağmen muhalif tutumundan vazgeçmemiştir. Ziyâd’ın baskıları sonucu destekçileri 

dağılınca Hucr ve arkadaşları yakalanarak hapsedilmiş, ardından halifeye gönderilmek 

                                                            
1129  Wellhausen, el-Havaric ve’ş-Şiâ, 113. 
1130  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 132. 
1131  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 252. 
1132  İbn Kesîr, el- Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 50; Nebi Bozkurt, “Hucr b. Adî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1998), 18: 277. 
1133  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 52. 
1134  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 255. 
1135  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 206; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 479. 



168 

üzere yönlendirilmiş bir şahitlik belgesi hazırlanmıştır. Bu belgede, Hucr ve arkadaşları 

halifeyi lanetlemek, biatlerini bozarak itaatten ayrılmak, insanları harbe ve fitneye davet 

etmek, açıkça Allah’a kaşı küfür içinde olmak ile suçlanmışlardır.1136 Nitekim bu belge 

ile birlikte Muâviye’ye gönderilmişlerdir. Muâviye de Hucr ve arkadaşları hakkında 

düzenlenen ve yönlendirilmiş şahitliklere dayanan belgeyi esas alarak öldürülmelerine 

hükmetmiştir.1137Ancak kaynaklardaki bilgilerden anlaşıldığı kadarıyla bu olayda dikkat 

çeken husus, söz konusu yargılamanın adalet ilkeleri çerçevesinde değil siyasi kaygılarla 

yürütülmüş olmasıdır. Zira o dönemin kadısı Şüreyh haberi olmadan kendisinin de şahit 

yazıldığını öğrendiği vakit Muâviye’ye yazdığı mektupta, Hucr’un iyi bir Müslüman 

olduğunu ve ölüm cezasını hak etmediğini açıkça ifade etmiştir.1138 Muâviye de bu 

mektubu okuduktan sonra Hucr aleyhine şahitlik edenlere “Bu adamın kendisini sizin 

şahitliğinizden uzak tuttuğunu görüyorum”1139demiştir. Dolayısıyla Kadı Şüreyh’in Hucr 

lehine yazdığı mektuba rağmen Muâviye’nin önceden yönlendirilmiş ve güvenilirliği 

tartışmalı şahitlerin beyanlarını esas alması, hukukun değil iktidarın korunmasının 

öncelendiğini göstermektedir. Bu bağlamda Hucr’un yargılanma süreci, siyasi otoritenin 

hukuk üzerinde tahakküm kurduğunun çarpıcı bir örneğidir. Bu noktada hukuki açıdan 

iki husus dikkat çekicidir. İslâm tarihçileri, bilhassa Taberî Ziyâd’ın düzenlettiği şahitlik 

belgesinin önceden yönlendirilmiş ve güvenilirliği tartışmalı şahitlerin beyanlarını esas 

aldığını, Hucr’a yöneltilen “küfür” ithamının açık bir iftira olduğunu, dolayısıyla bu 

belegenin Hucr’u ortadan kaldırmak isteyenlerin iç yüzünü yansıttığını 

nakletmektedir.1140 Eğer böyleyse bu belge iktidar tarafından muhalefeti tasfiye amacıyla 

düzenlenmiş bir siyasetin ürünüdür. İkinci husus ise yargılama süreci ile ilgilidir ve 

rivayetlere göre Hucr ve arkadaşları, tarafsız ve adil bir muhakemeye tabi 

tutulmamışlardır. Çünkü Muâviye bu davada, davanın hem tarafı hem de hâkimi 

olmuştur. Bu durum alınan kararın meşruiyetini tartışmalı kılmaktadır. Zira adaletin tesisi 

için en temel şartlardan biri olan yargı bağımsızlığı bu süreçte tamamen devre dışı 

bırakılmıştır. Fakat siyaset ahlakının temel ilkelerinden biri, muhalefeti meşru sınırlar 

içinde kabul etmek ve adalet ilkesinden sapmamaktır. Bununla birlikte bazı tarihçiler 

Muâviye’nin infaz şeklinde aldığı bu hukuki kararı, İslâm hukukunda devlet başkanına 

                                                            
1136  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 215-217; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 485. 
1137  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 267-272. 
1138  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 264; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 486. 
1139  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 266; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 93. 
1140  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 269. 



169 

tanınan ta‘zîr yetkisi çerçevesinde değerlendirmektedir.1141 Fakat İslâm hukukunda, ta‘zîr 

yetkisi çerçevesinde alınacak kararlarda isnat edilen suça yönelik kesin delillerin  olması 

gereklidir.1142 Bu örnekler, Muâviyenin aldığı hukuki bir gerekçeye değil de daha ziyade 

otorite endişesine dayandığını ortaya koymaktadır. Bu konuda İbn Kesîr’in Muâviye’nin 

Hucr’u öldürme kararının Ziyâd’ın ısrarı ve otoritesinin sarsılmaması yönündeki 

telkinleri sonucu aldığını açıklayan rivayeti dikkat çekicidir. Rivayete göre Muâviye, 

Ziyâd’a yazarak “Hucr ve arkadaşları hakkındaki bana anlattıklarını anladım. Bazen onların 

öldürülmesinin daha iyi olduğunu düşünüyorum, bazen de öldürülmeyip affedilmelerini uygun 

görüyorum” sözleriyle görüşünü sormuş; ancak Ziyâd, “Eğer Irak hâkimiyetini ele geçirmek 

istiyorsan bunları öldürmen gerekir” yanıtını vermiştir.1143 Bu bilgi, kararın hukuki değil 

siyasi bir uzlaşmanın ürünü olduğunu ortaya koymaktadır. Bu yönüyle Hucr ve 

arkadaşlarının öldürülmesi siyaset ahlakı açısından büyük bir zaafın göstergesidir. 

Muâviyenin haklarına ölüm kararı alması üzerine Hucr’un sarf ettiği, “Biz ehl-i kıbleden 

hiç kimseyi öldürmedik ki kanlarımız ona helâl olsun”1144 ifadesi ise muhalefetinin barışçıl ve 

ahlâki bir zeminde yürüdüğünü göstermektedir. Öte yandan bazı tarihçiler -Ebû Bekir 

İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148) gibi- Muâviye’yi bu olayda mazur göstermeye çalışarak 

Hucr’un fitne çıkardığını ve kamu düzenini tehdit ettiğini ileri sürmüştür.1145 Bu yorumlar, 

dönemin siyasi atmosferi içinde bir anlam taşısa da tarihi nakillerden Hucr’un muhalefet 

tarzının esasen silahlı değil sözlü ve ahlâki bir duruş şeklinde tezahür etttiği 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla mesele, bir isyan değil yönetime karşı hukuk ve vicdan 

temelli eleştiri hakkının kullanımı olarak okunmalıdır. Öte yandan Muâviye’yi savunmak 

adına onun Hucr ve arkadaşlarının öldürülme kararında dini saiklerle hareket ettiği ileri 

sürülüyorsa bu durumda Muâviye’nin bu olayda benimsediği yaklaşımın Nebevî siyaset 

anlayışından ciddi bir şekilde ayrıldığını belirtmek gereklidir. Nitekim Peygamber’in 

yönetimi altında farklı toplulukların hakları Medine Vesikası ile teminat altına alınmış, 

idari uygulamalarda keyfiliğe asla yer verilmemiştir.1146 Bu yönüyle Nebevî siyaset 

anlayışında muhalefet, meşru bir hak ve denetim mekanizması olarak görülmüştür. 

                                                            
1141  İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-Kavâsım, 213. 
1142  Bkz. Tuncay Başoğlu, “Ta'zir", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 2011), 40: 198-202. 
1143  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 94. 
1144  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 486. 
1145  İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-Kavâsım, 219-220. 
1146  Öz, “Siyasî Muhalif Modeli Olarak Hz. Muhammed”, 66-67. 



170 

Hucr b. Adî ve arkadaşlarının öldürülmeleri sonrasında ortaya çıkan tepkiler, dönemin 

siyaset ahlakını değerlendirmek açısından dikkate değerdir. Hz. Âişe’nin bu infaza 

yönelik eleştirisine karşılık Muâviye, sorumluluğu “aleyhlerinde şahitlik yapanlara” 

yükleyerek kendisini savunmuştur.1147 Bazı kaynaklarda ise Muâviye’nin infazdan 

vazgeçtiği ancak affetme emrinin geç ulaşması sebebiyle kararın uygulanmış olduğu 

rivayet edilmektedir.1148 Eğer bu rivayet doğruysa Muâviye’nin kamu otoritesini 

sarsmamak adına affetme iradesini ertelediğine işaret eder. Bu durum mülküne 

dokunulmadıkça müsamahakâr bir siyaset izleyeceğini söyleyen Muâviye’nin1149 

benimsediği siyasetle uyuşmamıştır. Açıkçası bu rivayetin Muâviye’ye yönelik 

eleştirileri yumuşatmak amacıyla sonradan üretilmiş olması ihtimal dahilindedir. 

Görünüşe göre Muâviye, bir devlet başkanı olarak otoritesini zayıflatacak ölçüsüz bir 

affetme baskısı altında kalmış ve içinde bulunduğu siyasi koşullar nedeniyle sert bir karar 

vermek zorunda kalmıştır.1150 Hucr ise ölüm öncesinde, haksız yere öldürüldüğünü 

vurgulayarak adaletin ahirette tecelli edeceğini ifade etmiş, “Ben bu hâlimle ahirette 

Muâviye ile karşılaşacağım”1151 demiştir. Hasan-ı Basrî’nin, “Kendilerini öldürenlere karşı 

ileri sürecekleri delilleri vardır”1152 sözüyle infazı meşru görmeyip uhrevi sorumluluğa 

dikkat çekmesi, dönemin muhalefet ahlakı açısından anlamlıdır. Nitekim bazı 

rivayetlerde Muâviye’nin, ölüm döşeğinde “Ey Hucr, seninle aramızda uzun bir muhakeme 

olacaktır”1153 diyerek pişmanlık duyduğu ifade edilmiştir. 

Neticede Hucr b. Adî ile Muâviye arasındaki gerilim, yalnızca bireysel bir ihtilaf değil 

geçmişten taşınan siyasi ve ahlâki bir hesaplaşmanın tezahürüdür. Hz. Ali ve ardından 

Hz. Hasan’a destek veren1154 Hucr, Hasan’ın hilafeti bırakmasından sonra Muâviye’ye 

biat etmiş; ancak bu biat, onu mutlak itaate mecbur bırakmak isteyen yönetim tarafından 

yeterli görülmemiştir. Hucr’un muhalefeti, silahlı bir isyan değil bilhassa Hz. Ali’ye lanet 

edilmesi, fey ve ganimetlerin adil dağıtılmaması gibi adaletsizliklere karşı bir tepkidir. 

Bu talepler, eşitlik ve adalet temelinde şekillenen siyasi bir duruşu yansıtırken Emevî 

                                                            
1147  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 55 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 489. 
1148  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VIII: 339. 
1149  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 337. 
1150  Dural, “Muâvı̇ye Bı̇n Ebî Süfyân’a Yöneltı̇len Eleştı̇rı̇ler”, 121. 
1151  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 96. 
1152  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 489. 
1153  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 97; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 491. 
1154  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VIII: 337. 



171 

yönetimi tarafından “fitne” olarak tanımlanmış, siyasi meşruiyetin zedelenmesi 

gerekçesiyle bastırılmıştır.1155 Hucr’un silaha başvurmaktan imtina etmesi,1156 

muhalefetinin isyan boyutuna ulaşmadığını gösterirken iktidarın bu durumu siyasi bir 

tehdit olarak yorumlaması muhalefeti bastırma saikiyle alınan kararların ahlâki zeminini 

tartışmalı hâle getirmiştir. Çünkü bu olay, yönetimin otoritesini pekiştirmek ve muhalif 

çevrelere gözdağı vermek amacıyla Hucr b. Adî’nin meşru eleştirilerini “fitne” 

söylemiyle çerçeveleyerek siyasi bir manipülasyonla tasfiye sürecine dönüştürdüğü 

örneklerden biridir. Bu bağlamda olay, iktidarın muhalefeti bastırmak adına adalet 

ilkelerini ikinci plana ittiği bir siyasi müdahale olarak okunmalıdır. 

4.2.2.2. Hüseyin b. Ali’nin Muhalefeti  

Hz. Peygamber’in torunu ve Ehl-i Beyt’inden olan Hüseyin b. Ali’nin1157 (ö. 61/680) 

Yezîd b. Muâviye’ye biat etmeyi reddederek ortaya koyduğu duruş, sadece siyasi bir 

tercih değil aynı zamanda ahlâki sorumluluk temelli bir muhalefet örneğidir. Onun bu 

tutumu, hilafetin bir aileye ait miras gibi devredilmesine karşı bir itiraz niteliği 

taşımaktadır.1158 Hüseyin halifeliğin istişare ve ehliyet ilkesine dayanması gerektiğini 

savunmuş,1159 Yezîd’in liyakatsizliği,1160 dini hassasiyetlerden uzak oluşu1161 ve toplumda 

oluşan meşruiyet krizini gerekçe göstererek onun yönetimini meşru kabul etmemiştir. 

Ehl-i Beyt mensubu olarak hilafet konusunda sorumluluk taşıdığını düşünen Hüseyin, 1162 

İslâm toplumunun ahlâki ve siyasi yozlaşma içine sürüklenmesini önlemek amacıyla 

kıyam etmiştir. 1163 

Hz. Hüseyin kıyam kararı alırken Hicaz halkının, bilhassa Ensar ve Muhacir evlatlarının 

desteğini alacağını düşünmüş ve ilk etapta muhalefeti Yezîd’in halifeliğine muhalif 

olanların etrafında toplanmasıyla birlikte hızlıca güçlenmiştir.1164 Fakat süreç ilerledikçe 

                                                            
1155  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 274. 
1156  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VIII: 335-338. 
1157  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 253. 
1158  Sabri Hizmetli, İslâm Tarihi: İlk Dönem, 9. Baskı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 461. 
1159  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 164; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fî't-Târih, III: 511-513. 
1160  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 232. 
1161  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 209. 
1162  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, I: 236; Riyâd, en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’l Ümeviyye,68; 

Demircan, İktidar Mücadelesi, 132. 
1163  Ebû Mihnef, Kerbela Vakıası, 50. 
1164  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 330. 



172 

kendi kabilesi olan Haşimîler de dâhil olmak üzere halktan yeterli desteği alamamış, 

Iraklıların davetine güvenerek yola çıkmasına rağmen onların ihanetiyle karşılaşmıştır. 

Bu durum kıyamın Hicaz'da yeterince destek görmediğini ve Irak’a gitme kararının ciddi 

riskler taşıdığını ortaya koymaktadır. Nitekim Hicaz halkı, Iraklıların geçmişteki 

sadakatsizliklerini hatırlatarak Hüseyin’i uyarmış; lâkin o bu uyarılara rağmen yola 

çıkmıştır.1165 Fakat bazı tarihi veriler, Hüseyin’i bu konuda uyaranların bir kısmının 

samimi endişelerini dile getirdiğini, bir kısmının ise kendi siyasi menfaatlerini düşünerek 

ondan kurtulmayı düşündüklerini ima etmektedir. Buna göre Abdullah b. Abbas, 

Kûfelilerin ihanetine karşı onu uyarmış, eğer bir yere gidecekse Ehl-i Beyt destekçilerinin 

yoğun olduğu Yemen’i tercih etmesini önermiştir.1166 Şair Hemmâm b. Gâlib el-Ferazdak 

(ö. 114/732) da Kûfe’deki durumu soran Hüseyin’e, “İnsanların kalpleri sizinle, ancak 

kılıçları Ümeyyeoğulları’nın yanındadır”1167 demiştir. Buna karşılık Abdullah b. Zübeyr, 

Hüseyin’in Irak’a gitmesini siyasi hesaplarla teşvik etmiştir.1168 

Hz. Hüseyin’in muhalefeti, meşruiyetini tanımadığı Emevî yönetimine karşı ortaya 

konmuş bir kıyam hareketidir. Bu hareketin mahiyetini ve siyaset ahlakı boyutunu sağlıklı 

biçimde değerlendirebilmek için yalnızca kıyam anının değil aynı zamanda kıyamdan 

önce izlediği siyasi stratejinin de dikkatle analiz edilmesi gerekmektedir. Zira Hüseyin’in 

sürece yaklaşımı, anlık bir karşı çıkış değil temkinli, aşamalı ve ilkelere dayalı bir 

muhalefet tarzını yansıtmaktadır. Bu çerçevede Hz. Hüseyin’in Muâviye dönemindeki 

siyasi tutumu, siyaset ahlakı açısından ilkeli bir muhalefet anlayışını yansıtmaktadır. Kûfe 

halkının davetlerine rağmen Muâviye hayatta olduğu sürece ona biat yükümlülüğüne 

sadık kalması1169 meşru sözleşmelere riayet ettiğini göstermektedir. Ancak Muâviye, 

Hüseyin’in Kûfelilerle olan irtibatını takip ederek onu “fitneye sebep olmakla” suçlamış, 

Hüseyin ise bu ithama karşılık vererek haksızlık karşısında sessiz kalmayacağını ortaya 

koymuştur.1170 Muâviye’nin Yezîd’e vasiyetinde geçen, “Irak halkı Hüseyin’i isyan 

ettirinceye kadar bırakmaz, sana karşı isyan eder de onu ele geçirirsen bağışla”1171 ifadesi, 

Hüseyin’in mücadeleci karakterine dair önemli bir gözlem olarak değerlidir. Bu süreçte 

                                                            
1165  Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 24-25, 41, 45. 
1166  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 428. 
1167  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 165. 
1168  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 42-43. 
1169  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, III: 366; Riyâd, en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’i Ümeviyye, 68. 
1170  bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 128-130. 
1171  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 109, 152; Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 322. 



173 

Muâviye, oğluna halktan tekrar biat almasını, direnenleri zorlama ve baskıyla yola 

getirmesini tavsiye etmiştir.1172 Fakat bu yaklaşım, siyaset ahlakı açısından meşruiyetin 

rıza ve istişareyle sağlanması ilkesine aykırıdır. Hüseyin ise zorla biat alma siyaseti 

karşısında Medine’den Mekke’ye gitmiş,1173 burada baskı altında kalınca Kûfelilerin 

davetini kabul ederek kıyam kararı almıştır.1174  

Hüseyin, Kûfe halkının daveti üzerine kıyam hazırlıkları için Müslim b. Akîl’i temsilci 

olarak görevlendirmiş; ancak Emevî Valisi İbn Ziyâd’ın baskıları ve Kûfelilerin 

vefasızlığı ve ihaneti sonucu Müslim öldürülmüştür.1175 Bu gelişme, Hüseyin’in planlarını 

sekteye uğratmış, geri dönmeyi düşünmüşse de yanındakilerin ısrarı üzerine yola devam 

etmiştir.1176 Kerbelâ’da Emevî kuvvetleri tarafından kuşatılmış ve tüm uzlaşma 

girişimlerine rağmen yoluna devam etmesine müsaade edilmemiştir.1177 Hüseyin, bu 

süreçte barışçıl bir tavır sergileyerek davetle geldiğini, istenmiyorsa geri dönebileceğini 

belirtmiş; fakat karşısındaki askerler dünyalık endişelerle buna razı olmamıştır.1178 

Rivayetlerde Hüseyin ile Ömer b. Sa’d arasında geçen bir görüşmede Hüseyin’in bazı 

dünyevi vaatlerde bulunduğu iddia edilmiştir.1179 Ancak bu rivayet, onun şahsiyeti ve 

kıyamının temel ilkeleriyle bağdaşmamaktadır. Çünkü açıkça bir pazarlıktan söz edilen 

bu rivayette Hüseyin, davasını dünya çıkarlarına tercih eden bir lider olarak gösterilmiştir. 

Oysa Hüseyin amacına ulaşmada insanları satın almak için maddiyatın araçsallığına itibar 

etmeyen biridir.1180 Bu yönüyle rivayet, Hüseyin’in karakterine ve hareketinin ruhuna 

aykırı düşmektedir. Ayrıca rivayetin güvenilirliği konusunda bazı sorunlar vardır. Zira 

anlatıya göre Hüseyin ile Ömer arasındaki konuşma gizli gerçekleşmiş ve başkaları 

tarafından duyulmamıştır. Eğer böyleyse bu bilgilerin nasıl aktarıldığı belirsizdir. 

Dolayısıyla rivayetin tarihi gerçekliği konusunda tereddütler bulunmaktadır.1181 Bununla 

birlikte Yezîd'e biat etmesi gerektiğine dair Vali İbn Ziyâd’ın kesin tâlimatını öğrenen 

Hüseyin’in içinde bulunduğu şartlar altında Ömer b. Sa’d’a, geldiği yere dönmesine izin 

                                                            
1172  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 424. 
1173  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 338-341. 
1174  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 352; Îsa Riyâd, el-Hizbiyyetü’s-Siyâsiyye münzü Kıyâmü’l-İslâm hattâ 

Sukûti’d-Devleti’l-Ümeviyye, 1. bs. (Dımaşk: Dâru’t-Tayîb, 1992), 176. 
1175  Bkz. Taberî, V: 352-359; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 25-40. 
1176  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 46. 
1177  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 409. 
1178  bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 436. 
1179  bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 56-57. 
1180  Fayda, Kerbelâ ve Sonrası: Şiî İsyanları, 221-224. 
1181  İbrahim Sarıçam, Hz. Hüseyin ve Kerbelâ (Ankara: TDV Yayınları, 2016), 167-171. 



174 

verilmesi, Yezîd ile görüştürülmesi ve bu hususta onun görüşünü öğrenmesi, cihat etmek 

üzere uzak sınır şehirlerinden birine gitmesine müsaade edilmesi seçeneklerinden birini 

kabul etmesini önerdiği rivayet edilmiştir.1182 Bazı Şiî yazarlar, bu rivayetin Hüseyin’in 

tavrını çarpıtmak, korkarak Yezîd’e boyun eğdiğine insanları inandırmak için 

uydurulduğunu söylemektedir.1183 Tam tersinde bu rivayetin Hüseyin’i masum, iktidarı 

kötü göstermek için Şiîler tarafından uydurulduğu da söylenmektedir.1184 Fakat 

Hüseyin’in eşi Rebab’ın azatlısı olan ve Hüseyin şehit edilinceye kadar ondan ayrılmadığı 

söylenen Ukbe b. Sim’ân’dan nakledilen başka bir rivayet, teklifleri içeren rivayetin 

uydurma olabileceğini düşündürmektedir. Zira Ukbe b. Sim’ân, Hüseyin’in Yezîd’in 

yanına da sınır bölgesine de gitmeyi teklif etmediğini, sadece onların durumunun ne 

olacağına bakmak için geri dönmeyi veya devletin geniş topraklara karışmak istediğini 

haber vermiştir.1185 Gerçekten de Hüseyin’i çözüm önerisi sunmaktan çok, zor durumda 

kaldığı için kendisini ve yakınlarını kurtarmaya çalışan, bu nedenle biate yanaşarak 

Yezîd’e boyun eğer bir pozisyona sokan bu rivayete ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Çünkü bu 

rivayet de Yezîd’e biat etmeyip Kur’an ve sünnet öldürüldü diyerek kıyama kalkan,1186 

zor durumda kalmasına rağmen İbn Ziyâd’ın hükmüne razı olmayan Hüseyin’in tavrıyla 

uyuşmayan bir rivayettir. Nitekim Hz. Hüseyin teslimiyet dayatmasına karşı direnmiş,1187 

iktidara boyun eğmemiş ama kıyasıya bir zulme maruz kalarak ailesiyle birlikte şehit 

edilmiştir.1188  

Hz. Hüseyin’in kıyamı, onun şehit edilmesiyle son bulmuş olsa da bu hareketin siyaset 

ahlakı açısından değerlendirilmesi gereken önemli yönleri bulunmaktadır. Bu bağlamda 

dikkat çeken hususlardan biri, Hüseyin’in Emevî yönetimi tarafından bilinçli bir şekilde 

siyasi baskıyla kıyama zorlanıp zorlanmadığı meselesidir. Tarihi kaynaklarda bu konuda 

çelişkili rivayetler bulunmaktadır. Bir yandan Emevîlerin Hüseyin’i isyana teşvik edecek 

şekilde baskı kurduğu, onun Hicaz’da barınmasına engel olarak kıyama zorladığına dair 

nakiller yer alırken öte yandan bazı rivayetler Emevî yöneticilerinin Hüseyin’in 

                                                            
1182  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 436; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 57. 
1183  Muhammed Şemsüddîn Mehdî, Sevratü’l-Hüseyin-Zurûfuhâ’l-İctimâiyye ve Âsâruhâ’l-İnsâniyye-, 6. 

bs (Beyrut: Dâru’t-Taâruf, 1981), 215. 
1184  Mustafa Özkan, Emevîler Döneminde İktidar Ulemâ İlişkisi. 3. Baskı. (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016), 108. 
1185  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 54-55. 
1186  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, II: 335; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 27. 
1187  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 58. 
1188  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 400; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 80. 



175 

hareketini durdurmak istediğini ileri sürmektedir. Hüseyin’in Abdullah b. Zübeyr’in 

Mekke’de kalma yönündeki tavsiyesine karşılık “Emevîler beni rahat bırakmaz, çıkmam için 

zulmü sürdürecekler”1189 şeklindeki sözü, onun yönetimin kendisine alan tanımayacağına 

dair kanaatini yansıtır. Yine Yezîd’in, Hüseyin’in Kûfe’ye yöneldiğini öğrenince 

Abdullah b. Abbas’a haber göndererek onu engellemesini istemesi1190 ve Abdullah b. 

Caʿfer’in Vali Amr b. Saʿîd’den eman alarak Hüseyin’i ikna etmeye çalışması,1191 

Emevîlerin görünüşte kıyamı engelleme teşebbüsleri olarak aktarılmıştır. Ancak bu tür 

girişimlerin, Hüseyin’in güvenliğini temin etme değil onu kontrol altına alma ve 

kamuoyundaki meşruiyetini aşındırma amacı taşıdığı söylenebilir. Nitekim Hüseyin’in 

şehadetinin ardından Emevîlere karşı kıyam eden Abdullah b. Zübeyr’e biat etmeyen 

Abdullah b. Abbas’a teşekkür mektubu gönderen Yezîd, onu kendi safına çekmeye 

çalışmıştır. Fakat İbn Abbas’ın verdiği cevapta satılık biri olmadığını, Hüseyin’in 

baskıyla kıyama zorlandığını ve bu haksızlıkları unutmadığını belirtmesi,1192 söz konusu 

girişimlerin samimi bir uzlaşı değil siyasi çıkar kaygısıyla yürütülen taktiksel manevralar 

olduğunu göstermektedir. Bu çerçevede Emevî yönetiminin Hüseyin’in yüksek itibarı ve 

Ehl-i Beyt mensubu kimliği sebebiyle doğrudan müdahale etmekten çekindiği; fakat onu 

hem itaat altına almak hem de muhalefetini zayıflatmak adına yönlendirilmiş bir baskı 

siyaseti yürüttüğü anlaşılmaktadır. Siyaset ahlakı açısından değerlendirildiğinde bu 

tutum, muhalefeti bastırmaya yönelik otoriter bir yaklaşımın göstergesidir. Zira Emevîler, 

iktidarı korumak adına sert bir tutum benimsemiş ve bilhassa toplumda önder konumda 

olan bireylerden koşulsuz biat talep etmişlerdir. Bu nedenle Yezîd, halife olur olmaz 

Hüseyin ve diğer muhalifleri biate zorlamıştır.1193 Neticede Hz. Hüseyin’in kıyama 

yönelmesinde, Emevîlerin uyguladığı siyasi baskı ve şiddet politikalarının belirleyici 

olduğu, buna rağmen onun kendi iradesiyle haklı gördüğü gerekçeler doğrultusunda 

hareket ettiği görülmektedir. Bu duruş, onu siyasi muhalefetin sadece bir figürü değil aynı 

zamanda ahlâki bir temsilcisi hâline getirmiştir. Zira Hüseyin’in mücadelesi, sırf iktidar 

                                                            
1189  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 385; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 43. 
1190  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, V: 188; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 164. 
1191  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 386; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 44. 
1192  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 223; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 123; Köksal, Hz. Hüseyin ve 

Kerbelâ Faciası, IV: 216-219. 
1193  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 338. 



176 

hedefli değil ümmetin maslahatını önceleyen bir vicdanî sorumluluğun tezahürü olarak 

şekillenmiştir. 

Hz. Hüseyin’in kıyamının sonuçları bağlamında ne ölçüde sorumlu tutulabileceği 

meselesi de muhalefet ahlakı bağlamında ele alınması gereken bir meseledir. Bu mesele 

ise tarihçiler arasında tartışmalıdır. Bazı yorumcular, onun Mekke’de kalmayıp kıyama 

kalkmasının fitneye yol açtığını ve Kerbelâ hadisesinden sorumlu olduğunu ileri 

sürmüştür.1194 Abdullah b. Abbas ve Abdullah b. Ömer’in uyarılarını dikkate almaması 

hata olarak değerlendirilmiş, meşru halifeye biat etmemesi siyasi istikrarsızlıkla 

ilişkilendirilmiştir.1195 Bu anlayış, siyasi meşruiyeti yalnızca iktidara itaate indirgemekte, 

muhalefetinin ahlâki ve toplumsal sorumluluk temelli yönünü göz ardı ederek ahlâki 

yönünü ihmal etmektedir. Bazı tarihçiler Hüseyin’i “çabuk kanan”, “saf” veya 

“hayalperest” olarak nitelemiş ve kıyamını başarısız bir siyasi hamle olarak görmüştür.1196 

Bu yorumlar da Hüseyin’i hem inandığı değerlere bağlı hem de İslâm birliğini tehlikeye 

atan biri olarak göstermektedir. Yezîd’in halifeliğini reddetmesi ve bu olayın meşru 

halifeye isyan olarak görülüp şer’i bir mesele hâline getirilmesi ona yöneltilen eleştirilerin 

merkezi odak noktasını oluşturur.1197 Buna karşılık bazı tarihçiler, Hüseyin’in İslâmi 

yönetim ilkelerine aykırı bir iktidara karşı çıktığını ve ümmetin sahipsiz kaldığını 

düşünerek ağır sorumluluğu üstlendiğini savunur.1198 Hüseyin kıyamını ahlâki bir görev 

olarak üstlenmiştir. Nitekim şöyle demiştir: 

“Vallahi, mektuplarınız gelmeseydi size gelmezdim. Bu mektuplarda Sünnetin öldürüldüğü, 

münafıklığın yayıldığı ve şer’i hükümlerin artık uygulanmadığı yazılıydı. Bana, ‘Gel! Umulur ki, 

Allah seninle Ümmet-i Muhammed’i ıslah eder’ dediniz. Ben de geldim. Eğer bu işten 

hoşlanmıyorsanız geri dönüyorum.”1199 

Hüseyin’in muhalefetinde hilafetin saltanata dönüşmesi ve Yezîd’in ahlâki zaafları etkili 

olmuştur.1200 Hüseyin kendisini hem nesep hem de fazilet bakımından Yezîd’den üstün 

görmüş, halife olmada Yezîd’den daha uygun bir lider olduğuna inanmıştır. O sırada ona 

                                                            
1194  İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünne, II: 241-242. 
1195  İbnü’l-Arabî, el-Avâsım mine’l-Kavâsım, 238. 
1196  Wellhausen, el-Havaric ve’ş-Şiâ, 187. 
1197  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 109. 
1198  Mevlana Ebû’l Kelâm Zakir Han ve Ebû’l-A’lâ Mevdudî, Hz. Hüseyin: Bir uyarı Bir Sembol, çev. 

Abdullah Gürel (İstanbul: Pınar Yayınları, 1982), 93. 
1199  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 438; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV:49-50. 
1200  Efiloğlu, “Emevîlerin Dini Siyaseti”, 148. 



177 

olan teveccüh de kamuoyunun genel eğiliminin bu yönde olduğunu göstermektedir. 

Ancak Emevîleri destekleyenler ve bilhassa Şam halkı, Yezîd’i dini ve ahlâki olarak zayıf 

bir yönetici olarak görmemiş, aksine meşru bir halife olarak kabul etmiştir.1201 Bu zıtlık, 

muhalefet ile iktidar arasında değer temelli bir çatışmaya işaret etmektedir.  Dikkat çekici 

olan husus ise Emevîlerin Hüseyin’in ahlâki üstünlüğünü inkâr etmemeleridir. Yezîd de 

onun faziletini kabul etmiş; lâkin siyaseten üstün olduğu söylemini reddetmiştir.1202 

Aslında Yezîd’in onun faziletini kabul etmesi bir yönüyle Hüseyin’in muhalefetinin 

itibarını ve haklılığını pekiştirmektedir. Bu bağlamda Hüseyin ile Yezîd arasındaki 

mücadelede bir tarafta İslâmi hassasiyetler, diğer tarafta siyasi güç arzusu ön plana 

çıkmıştır. Bununla birlikte eğer Hüseyin başarıya ulaşabilseydi, Emevî yönetimini bir 

zulüm ve bidat kaynağı olarak gördüğünden onu ortadan kaldırmayı hedefleyeceği 

açıktır.1203 Bu nedenle Yezîd ve Valisi İbn Ziyâd, Hüseyin’in kıyamını bir isyan olarak 

değerlendirmiş, onu ortadan kaldırmayı zorunlu görmüştür. Fakat bu strateji muhalefetle 

müzakere etmek yerine, onu yok etmeye odaklanan bir iktidar anlayışının yansımasıdır. 

Neticede Hüseyin’in kıyamı, yönetimi devirmeye yönelik büyük bir silahlı harekete 

dönüşmeden iktidar tarfından bastırılmış, talepleri reddedilmiş ve kendisi yakınları ile 

birlikte şehit edilmiştir. Fakat bu hareket, İslâm tarihinde bir dönüm noktası olmuş ve 

siyaset ahlakı açısından adalete ve dini değerlere bağlılık örneği olarak kalmıştır.  

4.2.2.3. Tevvâbîn Hareketinin Muhalefeti 

Tevvâbîn Hareketi, Kerbelâ’da Hz. Hüseyin’i yalnız bırakan Kûfelilerin, bu 

tutumlarından ötürü derin bir pişmanlık duyarak başlattıkları hareketin adıdır. Süleyman 

b. Surad el-Huzâî (ö. 65/685)  ve arkadaşları, Hüseyin’in şehadetinden sonra bir araya 

gelerek işledikleri günahın bağışlanması için tevbe etmeye karar vermişlerdir. Bu tevbe, 

pasif bir pişmanlıkla sınırlı kalmamış, zulme karşı aktif bir mücadeleye dönüşmüştür.1204 

Hareketin temel çağrısı, “tevbe ve Hüseyin’in intikamını alma”1205  şeklinde olmuştur. Bu 

çağrı, ilahi rızaya ulaşmayı hedeflemiş, dünyevi kazanç beklentisi taşımamıştır. Hareketin 

mensupları, öldürülmeleri hâlinde dahi affa mazhar olacaklarına inanmışlardır.1206 Bu 

                                                            
1201  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 66. 
1202  Hüseyin'in şehit edilmesi ardından söyledikleri için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 86. 
1203  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 110. 
1204  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 366. 
1205  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 552-558. 
1206  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 150. 



178 

anlayış, siyaset ahlakı bağlamında niyetin saflığını ve mücadelenin meşruiyetini 

göstermektedir. Başlangıçta ahlâki bir sorumlulukla yola çıkan Tevvâbîn, zamanla 

Hüseyin’in katillerinden hesap sorma ve hilafeti Ehl-i Beyt’e iade etme gibi siyasi 

hedefler benimsemiştir.1207 Siyasi hedefin bu şekilde belirlenmesi de başlangıçta Allah 

rızasını kazanmak için yola çıkılan bu hareketin zamanla siyasallaşarak Şiâ’nın genel 

isteğinin öne çıktığı bir emeli gerçekleştirmeyi amaçlayan bir harekete dönüşmesine 

neden olmuştur.1208 Fakat bu değişim, ilk niyetten sapma olarak değil adaletin tesisi 

yönünde bir sorumluluğun tabii uzantısı olarak okunmalıdır. Böylece Tevvâbîn, hem 

ahlâki bir pişmanlığın hem de zulme karşı bir kıyamın adı olmuştur. 

Tevvâbîn hareketinin amacı ve liderlerinin niyetleri konusunda araştırmacılar farklı 

yorumlar yapmıştır. Katılımcıların ruh hali, intikamdan çok pişmanlıkla açıklanmıştır.1209 

Lider kadronun ölüme yönelimi ise yaşlılık ve vicdan yüküne bağlanmıştır.1210 Bazı 

yorumlara göre hareket plansızdır, tek hedefi ölüme gitmektir.1211 Ancak Kûfe’de yapılan 

toplantıda Nuhayle’de toplanma kararı ve hazırlıklar bu iddiayı zayıflatır.1212 Bu, belirli 

bir amacı olan örgütlü bir harekettir. Yine de hareket, Hüseyin’in şehadetinden sonra 

başlatıldığı için geç kalınmıştır. Müseyyeb b. Necbe’nin “Elimizle Hüseyin ve ehline yardım 

etmedik, dilimizle onları müdafaa etmedik”1213 sözü, bu itirafı açıkça gösterir. Bu, ahde 

vefanın ihlali ve pasif kalmanın itirafıdır. Üstelik can ve mal korkusu nedeniyle Hüseyin 

sağken harekete geçmeyip ölümünden sonra onun adını kullanarak gayret gösterilmesi, 

çelişkili bir duruştur.1214 Önce davet edip sonra yüz çevirenlerin, şimdi pişmanlıkla 

intikam arayışına girmesi ahlâki açıdan sorgulanmıştır. Bu durum, liderlerin Ehli Beyt’e 

karşı samimiyetini tartışmaya açmıştır. Bununla birlikte Tevvâbîn liderlerinin mücadele 

gerekçesini dini meşruiyetle temellendirmeleri önemlidir. Süleyman b. Surad, Şiîlere 

çağrılarında dini söylemleri etkili biçimde kullanmıştır.1215 Fakat aynı kimselerin Hüseyin 

şehit edilirken bu duyarlılığı göstermemiş olmaları, muhalefet ahlakı açısından önemli bir 

                                                            
1207  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 369-371. 
1208  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 560. 
1209  Wellhausen, İslâmiyet’in İlk Devrinde Dini Siyasi Muhalefet Partileri, 120. 
1210  Hasan Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği, 76. 
1211  Fatih Erkoçoğlu, “Abdülmelı̇k B. Mervân ve Dönemı̇ (65-86/685-705)”,  (Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006), 41. 
1212  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 647. 
1213  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 366; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 151. 
1214  İbn Ziyâd'ın Kûfe'ye gizlice gelip tanınması ardından mescitte dile getirdiği tehdit içeren konuşması 

için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 28; Beydûn, Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye, 205. 
1215  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 551, 556, 559; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 152. 



179 

tutarlılık sorunu doğurmuştur. Dolayısıyla gerçek anlamda muhalefet, yalnızca sözde 

değil zamanda ve şartlarda değişmeyen bir ahlâki kararlılıkla mümkündür. 

Tevvâbîn hareketinin hazırlık süreci de bu ilkesel duruşun izlerini taşır. Abdullah b. 

Zübeyr’in Kûfe Valisi Abdullah b. Yezîd el-Hutamî (ö. 69/688)  ile onun amili İbrâhim 

b. Muhammed b. Talha’nın baskıcı tutumu, muhalefet hareketinin ne denli kırılgan bir 

zeminde yükseldiğini göstermektedir.1216 Bu yaklaşımın temelinde, Hüseyin’in katline 

iştirak etmiş Kûfeli eşrafın Tevvâbîn hareketi vasıtasıyla hedef alınma korkusu yatmakta, 

vali ise bu baskılar doğrultusunda otoritesini sağlamlaştırmak adına harekete karşı tavır 

almıştır.1217 Bu tablo, yöneticilerin kamu düzeni bahanesiyle zulme ortak olabildiğini ve 

siyasi çıkarlar uğruna ahlâki sorumluluğu göz ardı edebildiklerini göstermektedir. Bu 

süreçte Süleyman b. Surad’a yapılan bir başka teklif, muhalefet ahlakı açısından daha da 

anlamlıdır. Vali, İbn Ziyâd’ın Irak’a yönelmesi karşısında Süleyman’a iş birliği teklif 

etmiş, Cuhâ bölgesinin haracını vererek destek sağlayacağını vadetmiştir.1218 Süleyman 

ise bu teklifi kesin bir şekilde reddetmiş, hem dünyevî çıkar temelli bu ortaklığı hem de 

İbn Zübeyr’in Ehl-i Beyt’e yönelik olumsuz tavrını gayrimeşru görmüştür. Onun, “İbn 

Zübeyr ile cihat etmek delalettir. Bizim yolumuz onlardan farklıdır. Eğer galip gelirsek işi ehline 

iade edeceğiz”1219 sözleri, muhalefetin sadece bir yönetim karşıtlığı değil aynı zamanda 

adalet ve ehliyet temelinde şekillenen ahlâki bir sorumluluk olduğunu göstermektedir. Bu 

tavır, muhalefet ahlakının ilke ve meşruiyet temelli olması gerektiğine dair güçlü bir 

örnektir. Öte yandan Muhammed b. Hanefiyye’nin adına hareket ettiğini söyleyen Muhtâr 

b. Ebî Ubeyd es-Sekafî ile Süleyman’ın ittifak kurmamış olması da dikkat çekicidir.1220 

İki liderin benzer hedeflere sahip görünmelerine rağmen birbirlerine güvenmemeleri, 

düşünce ve yöntem farklılıkları, muhalefet içerisinde de ahlâki tutarlılık ve ilke birliğinin 

ne denli zor olduğunu ortaya koymaktadır. Süleyman’ın hem dünyevî menfaat 

karşılığında iş birliğini reddetmesi hem de şüpheli meşruiyet zemini bulunan bir liderle 

aynı safta yer almaktan kaçınması, onun siyasetinin ilkelere bağlılığını ve muhalefet 

anlayışının istikametini teyit etmektedir. 

                                                            
1216  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 154. 
1217  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 581-582; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 153, 164. 
1218  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 166. 
1219  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 592. 
1220  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 153. 



180 

Netice itibariyle Tevvâbîn hareketi dini sorumluluğun siyasi harekete yön verdiği; fakat 

bu ahlâki sorumluluğun topluca taşınamadığı bir muhalefet teşebbüsüdür. Aynu’l-Verde 

Savaşı’nda Hüseyin’e olan sadakatsizliklerini telafi etmek isteyen samimi mensuplar 

hayatlarını ortaya koyarken birçok Kûfeli’nin harekete katılmaması, ahlâki bütünlüğü 

zaafa uğratmıştır.1221 Hareket mensupları, bu kıyamı hak-batıl mücadelesi olarak görmüş, 

Hüseyin’in katillerini yalnızca siyasi suçlu değil dini anlamda sapkın saymışlardır.1222 

Buna karşılık Emevî yönetimi, bu hareketi düzene karşı bir fitne olarak değerlendirmiş 

ve halife Abdülmelik b. Mervân, Süleyman ile Müseyyeb’i “dalâletin adamları” olarak 

ilan etmiştir.1223 Bu durum, meşruiyet iddiasında bulunan bir yönetimin, dini söylemleri 

muhalefeti bastırmak amacıyla nasıl araçsallaştırabildiğini açıkça ortaya koyar. Tevvâbîn 

hareketi, muhalefetin sadece bir siyasi duruş değil aynı zamanda vicdan, tevbe, muhasebe 

ve ahlâki tutarlılık ile yoğrulmuş ilkesel bir sorumluluk olduğunu göstermesi bakımından 

İslâm siyaset tarihinde dikkat çekici bir örnek teşkil etmektedir. 

4.2.2.4. Muhtâr b. Ebî Ubeyd es-Sekafî’nin Muhalefeti 

Tevvâbîn hareketinin bastırılmasından sonra Kûfe’de, Muhtâr b. Ebî Ubeyd es-Sekafî (ö. 

67/687) önderliğinde yeni bir muhalefet hareketi gelişmiştir. Bu hareket de Hz. 

Hüseyin’in intikamını alma söylemiyle ortaya çıkmıştır. Muhtâr, Emevî valisi 

Ubeydullah b. Ziyâd’ın bölgeden ayrılmasının ardından oluşan yönetim boşluğunu fırsat 

bilerek Kûfe’ye gitmiş ve burada kendisini Muhammed b. Hanefiyye’nin vasisi olarak 

tanıtmıştır.1224 Ehl-i Beyt’in haklarını savunduğunu ve Kerbelâ’nın hesabını sormakla 

görevlendirildiğini iddia etmiş, bu söylemi özellikle Şiî çevrede etkili olmuş ve Muhtâr 

geniş bir destek elde etmiştir.1225 Desteğini artıran Muhtâr, kısa sürede Abdullah b. 

Zübeyr’in valisi Abdullah b. Mutî’yi mağlup etmiş,1226 eski dostluğuna ve yüz bin 

dirheme dayalı bir uzlaşıyla onu şehirden çıkarmıştır.1227 Kûfe’de hâkimiyeti ele 

geçirdikten sonra halka hitaben yaptığı konuşmada, sadakat ve adalet temelli bir yönetim 

                                                            
1221  Süleyman b. Surâd, 16.000 kişiden biat almış ama harekete geçtiğinde sadece 4000 kişi gelmiştir. Bu 

nedenle ihanete uğramanın şaşkınlığı ile "Bunlar mümin değil midirler? Bunlar Allah’ı, verdikleri söz 

ve ahitleri, hatırlamıyorlar mı?" demiştir. bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 368. 
1222  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 605-606; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 166-172. 
1223  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 373. 
1224  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 380; Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 258. 
1225  Makdisî, el-Bed’u ve’t-Târîh, II: 246. 
1226  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 389-393. 
1227  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 292. 



181 

vaat etmiştir.1228 Fakat onun muhalefet anlayışında dikkat çeken bir kırılma yaşanmıştır. 

Başlangıçta Muhammed b. Hanefiyye’nin temsilcisi olduğunu söyleyen Muhtâr, iktidarı 

ele geçirince bu söyleminden vazgeçmiştir. Bu tutum, muhalefet ahlakı açısından ciddi 

bir sorunu işaret eder. Çünkü dindar söylemlerle meşruiyet arayan bir liderin, güç elde 

ettiğinde bu temelden sapması samimiyet ve ahlâki tutarlılık açısından sorgulanabilir bir 

durumdur. Bu da Muhtâr’ın muhalefetinde kişisel iktidar arzusunun belirleyici olduğunu 

ortaya koymaktadır. Böylece onun hareketi, ilk bakışta Ehl-i Beyt adına yürütülen bir 

intikam mücadelesi gibi görünse de siyaset ahlakı açısından değerlendirildiğinde, dini 

meşruiyeti araçsallaştıran bir iktidar stratejisine dönüşmüştür. 

Muhtâr b. Ebî Ubeyd, Kûfe’de yönetimi ele geçirdikten sonra halka karşı adil ve cömert 

bir tutum sergilemeye çalışmıştır. Kendisini zafere ulaştıran askerlere hazineden bağışlar 

dağıtmış,1229 şehir eşrafını meclisine yakın tutmuştur. Ancak bu tutum, ona destek veren 

mevâlîyi rahatsız etmiştir. Mevâlî, Araplara karşı kullanıldıklarını ve sonra dışlandıklarını 

söyleyince Muhtâr, “Siz bendensiniz, ben de sizdenim”1230 diyerek onları yeniden 

kazanmıştır. Bu tavır, onun siyasi ahlâkında toplumsal destek dengesini gözettiğini 

göstermektedir. Muhtâr, yönetimi ele almış ancak bunu sürdürebilmek için iç ve dış 

tehditlerle mücadele etmek zorunda kalmıştır. Şiî gruplar arasındaki ihtilaflar ve ortak 

hedef eksikliği birlikteliği zayıflatmıştır.1231 Ayrıca Kûfe halkının önemli bir bölümü, 

özellikle Arap eşrafı Muhtâr’a karşıydı. Bu eşraf hem ona güven duymamış hem de Ehl-

i Beyt davasına samimiyetle bağlı olduğunu düşünmemiştir.1232 Arap eşrafının 

muhalefetinde kabile asabiyetinin de etkisi büyüktür. Muhtâr’a destek veren Yemenîler 

ve Hemedan gibi kabileler ile mevâlî,1233 diğer kabilelerle rekabet halindeydi. Esas 

rahatsızlık ise Muhtâr’ın eşitlikçi uygulamalarından kaynaklanmıştır. Mevâlîyi askerî ve 

siyasi alanda etkin kılması, ganimet ve maaşlarda eşitlik sağlaması eşrafın çıkarlarına 

aykırıydı.1234 Muhtâr ise eşrafı büyüklenmekle ve nankörlükle suçlamış, mevâlînin daha 

vefalı olduğunu vurgulamıştır.1235 Bu süreçte Muhtâr, yönetimde henüz yozlaşmamış olan 

                                                            
1228  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 394; Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 258. 
1229  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 395; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 668. 
1230  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 209. 
1231  Beydûn, Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye, 218. 
1232  Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri, 105. 
1233  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 265, 288. 
1234  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 212, 231; İbn Haldûn, el-İber ve Dîvânu’l-Mübtede’, III: 32. 
1235  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 299. 



182 

Arap mevâlîyi destekleyerek siyasi denge kurmaya çalışmıştır.1236 Mevâlîyi sistemin içine 

alması, hem toplumsal adalet adına bir adım hem de kendi iktidarını sağlamlaştırma 

yoluydu.1237 Bu yönüyle Muhtâr, zayıf grupların taleplerini siyasi çıkarları doğrultusunda 

kullanan ilk figürlerden biri olarak öne çıkmıştır. Ancak eşraf, hem ayrıcalıklarını 

kaybetmekten1238 hem de geçmişte Kerbelâdaki tutumları nedeniyle hesap vermekten1239 

korktuğu için Muhtâr’a karşı isyan etmiştir. 

Muhtâr’ın yönetimine karşı Kûfeli eşrafın başlattığı isyan, Şam ordusuna gönderilen 

İbrâhim b. el-Eşter (ö. 72/691) komutasındaki ordusunun geri çağrılmasıyla kanlı biçimde 

bastırılmıştır.1240 İsyanı bastıran Muhtâr, asıl amacına ulaşmak için Hüseyin’in 

katillerinden hesap sorulması gerektiğini anlamış ve askerlerine bu kişilerin bulunarak 

cezalandırılmasını emretmiştir.1241 Ancak bu emir, sınırları net çizilmemiş bir talimattı; 

çünkü Hüseyin’in katli, farklı kabilelere mensup pek çok kişiyle ilişkiliydi. Bu nedenle 

cezalandırmalar yalnızca Kerbelâ’nın asli faillerine değil geçmişten husumet duyulan 

kimselere de yönelmiş ve adalet sınırlarını aşmıştır.1242 Muhtâr’ın bu süreçte intikam 

duygusuna kapıldığı ve zaman zaman zulüm boyutuna varan cezalandırmalara 

başvurduğu görülür. Rivayetlere göre bazı suçlular ateşte yakılmış, bazılarının el ve 

ayakları kesilerek ölüme terk edilmiştir.1243  Bu cezalar, adalet ilkesine değil öç alma 

duygusuna dayanmıştır. Böylece Muhtâr, zulümle suçladığı Emevîlerin yöntemine 

benzer bir çizgiye kaymıştır. Ömer b. Sa’d’ın öldürülmesi ve başının oğlu Hafs’a 

gösterilmesi bu sertliğin çarpıcı bir örneğidir. Hafs’ın “Bu başın sahibi öldükten sonra benim 

için yaşamanın anlamı kalmadı” demesinin ardından onun da öldürülmesi,1244 

cezalandırmaların bireysel sınırları aştığını gösterir. Bu durum, siyaset ahlakı açısından 

ciddi bir kırılmayı yansıtır. Zulme karşı adalet iddiasıyla yola çıkan bir hareketin, güç 

kazandıktan sonra aynı yöntemleri kullanması, meşruiyetin temellerini zayıflatır. 

Muhalefet ahlakının en temel ilkelerinden biri olan ölçülülük ve hakkaniyet, bu örnekte 

                                                            
1236  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 404. 
1237  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 92. 
1238  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 637; Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 407. 
1239  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 214. 
1240  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 398-399. 
1241  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 216. 
1242  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 216; Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 408. 
1243  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 407-410; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 220. 
1244  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 674. 



183 

göz ardı edilmiştir. Böylece Muhtâr’ın liderliği, idealist bir dava adına başlasa da pratikte 

adaletle intikamın sınırlarının bulanıklaştığı bir yönetim biçimine dönüşmüştür. 

Muhtâr, Hüseyin’in intikamını alması sayesinde halk nezdinde sözünde duran bir lider 

olarak görülmüş, bu da itibarını artırmıştır.1245 Bu eylemin Ehl-i Beyt’in kendisine yönelik 

bakışını değiştireceğini ve halkın desteğini kazanarak hilafete zemin hazırlayacağını 

ummuştur. Bu nedenle hem Abdullah b. Zübeyr hem de Abdülmelik b. Mervân’a karşı 

iktidar mücadelesine girişmiştir. Bu tavır, Muhtâr’ın siyasetinin yalnızca adalet değil aynı 

zamanda güç kazanma amacı taşıdığını da ortaya koyar. Bu bağlamda Muhtâr, İbn 

Zübeyr’e görünürde bağlılık bildirmiş;1246 fakat perde arkasında siyasi hileye 

başvurmuştur. Bu yaklaşım, muhalefet ahlakı açısından ciddi bir samimiyet sorunu 

doğurmuştur. İbn Zübeyr, durumu fark etmesine rağmen içinde bulunduğu zorluklar 

nedeniyle geçici bir uzlaşıyı tercih etmiştir. Ancak Muhtâr, Hicaz’a gönderdiği orduyla 

İbn Zübeyr’i saf dışı bırakmayı hedeflemiş,1247 böylece rakibine güven verip onu 

zayıflatma stratejisi izlemiştir. Bu tutum, siyasette amaç uğruna ilke ve samimiyetin ihlal 

edilmesini örnekler. Bununla beraber Muhtâr, İbn Zübeyr’in Ehl-i Beyt’e yönelik baskıcı 

siyasetine karşı Muhammed b. Hanefiyye’nin yardım çağrısını fırsat bilerek Şiîleri 

harekete geçirmiştir.1248 “Ben bunun hesabını sormaz mıyım” sözleriyle halkı galeyana 

getirmiş, Mekke’ye gönderdiği kuvvetlerle Ehl-i Beyt’i kurtarmıştır.1249 Bu hamle, halk 

nezdinde prestijini artırmış ve güven kazanmasını sağlamıştır. Ancak bazı rivayetler, bu 

desteğin samimi değil siyasi çıkar amaçlı olduğunu göstermektedir. İbnü’l-Esîr’in nakline 

göre Muhtâr, Muhammed b. Hanefiyye’nin Kûfe’ye gelmesini istememiş, onun liderliğini 

engelleme yoluna gitmiştir. “Mehdîde öyle bir özellik vardır ki bir adam ona kılıçla vurur 

ancak bu ona zarar vermez”1250 diyerek onu dolaylı biçimde uyarmış ve gelişini önlemiştir. 

Bu rivayet doğruysa Muhtâr’ın dini meşruiyetin gölgesinde kalmaktan çekindiği ve kendi 

otoritesini korumak adına bir Ehl-i Beyt mensubunun önünü kestiği anlaşılır. Bu tutum, 

onun Ehl-i Beyt’e bağlılık iddiasını zayıflatmakta, siyaset ahlakı açısından tutarlılık 

ilkesine aykırı düşen ciddi bir çelişkiye işaret etmektedir. 

                                                            
1245  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 95. 
1246  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 415-419, 447, 454; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 692. 
1247  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 422; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 225-226. 
1248  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 101-102. 
1249  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 74-76; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 228. 
1250  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 451. 



184 

Muhtâr’ın Emevî iktidarına yönelik siyasetinde temel hedef, Hüseyin’in intikamını almak 

ve bu vesileyle zâlim olarak nitelediği Emevî yönetimini ortadan kaldırarak kendi siyasi 

hâkimiyetini kurmaktır. Bu amaçla İbn Ziyâd komutasındaki orduya karşı İbrâhim b. el-

Eşter’i görevlendirmiştir.1251 Ancak sefere çıkmadan önce askerlerin tazim ederek taşıdığı 

“kürsü” meselesi ve Muhtâr’ın bu meseledeki dini yorumları,1252 zafer elde edildiği bilgisi 

gelmeden evvel Nusaybin’de zafere ulaşıldığını söylemesi,1253 dini meşruiyetin 

istismarına zemin hazırlamıştır. Komutanı İbrâhim b. el-Eşter ve alim Âmir b. Şerâhîl eş-

Şa‘bî (ö. 104/722) gibi bilinçli çevrelerin tepkisine yol açan bu tutum,1254  cahil kitleler 

nezdinde doğaüstü güçlere sahip olduğu yönünde bir algı oluşturmuştur. Bu noktada 

siyaset ahlakı açısından Muhtâr’ın tutumu, meşruiyeti ilahi bir zemine dayandırmakla 

birlikte bu zemini kişisel otoritesini pekiştirmek için kullanması yönüyle tartışmalıdır. 

Nizâmü’l-Mülk’ün (ö. 486/1092) “hükümdarın dini yaşayışı, halkın ahlakını şekillendirir” 

tespiti,1255 Muhtâr’ın Şiî çevreler üzerindeki tesirini anlamada önemli bir referanstır. Onun 

söylemleri, Şiîliğin siyasi içerikli bir mezhebe dönüşüm sürecinde belirleyici olmuş; hatta 

kimi görüşlere göre Şiî ekolleşmesinde rol oynamıştır.1256 İbn Ziyâd’ın öldürülmesi 

Muhtâr’ın halk nezdindeki konumunu güçlendirmiştir. Ancak bu başarı, yalnızca 

intikamın alınmasıyla sınırlı kalmamış aynı zamanda Muhtâr’ın dini ve siyasi liderliğini 

sağlamlaştırmıştır. Bu noktada intikam fikrinin adaletin önüne geçmesi ise siyaset ahlakı 

açısından bir başka problemli alandır. Çünkü haklı olanla güçlü olan arasındaki çizgi, bu 

tür hareketlerde sıklıkla bulanıklaşmaktadır.  

Muhtâr’ın Irak’ta fiili bir yönetim kurması, Zübeyrî ve Emevî cephelerinde tehdit olarak 

algılanmıştır. Sonuçta Musʿab b. Zübeyr’in müdahalesiyle Mezâr Savaşı’nda ağır bir 

yenilgi almış, Kûfe kuşatmasında öldürülmüştür.1257 Fakat onun siyasi hayatı sona ermiş 

olsa da uygulamaları, dini söylemin siyasi hedefler uğruna nasıl şekillenebileceğini ve bu 

sürecin ahlâki sınırlarla ne ölçüde bağdaştığını tartışmaya açık bir miras bırakmıştır. Bu 

çerçevede erken dönem ve güncel kaynaklarda Muhtâr’ın dindar ve davasında samimi 

                                                            
1251  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 678. 
1252  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 414, 423; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 236. 
1253  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 423-426. 
1254  İbnü’l-Cevzî, el-Mevzûât, I: 338. 
1255  Nizâmülmülk, Siyâsetnâme, çev. Nurettin Bayburtlugil (İstanbul: Dergah Yayınları, 2019), 165. 
1256  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 89. 
1257  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 429-433, 454-455; Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 305-306. 



185 

biri olduğu; fakat ona haksızlık edilerek yerildiği söylendiği gibi1258 onun Hüseyin’in 

intikamını alarak itibar kazanmaya çalışan, böylece kendi çıkarlarını sağlamak için Ehl-i 

Beyt’i kullanan menfaatçi,1259 yalancı1260 hilebaz,1261 maceracı,1262 fâsık,1263 birisi olduğu 

da söylenmiştir. Muhtâr’ın İslâm inancına aykırı bazı fikirleri benimsediği ve bunların 

dini-siyasi sonuçlar doğurduğu da iddia edilmektedir. Onun dini yönden zayıf olan 

takipçilerine, tenâsüh (reenkarnasyon), hulûl (Tanrı’nın insan bedenine geçmesi), ricat 

(bazı önderlerin kıyametten önce dünyaya dönmesi) gibi sapkın inançları aşıladığı ifade 

edilmiştir.1264 Bununla birlikte Muhtâr’ın kendi siyasi amaçları doğrultusunda “Bedâ”1265 

düşüncesini öne süren ilk kişi olduğu ve bu kavramı zaman zaman görüşlerini 

değiştirmek, hareketinin meşruluğunu sağlamak, taraftarlarını diri tutmak için bir araç 

olarak kullandığı ileri sürülmüştür.1266 Bu çelişkili yorumlar Muhtâr’ın hem muhalefette 

hem de iktidarda değişken ve zaman zaman çelişkili bir siyaset izlemesinden 

kaynaklanmaktadır. 

Muhtâr, başlangıçta Irak’taki karmaşık yapıyı yönetebilmek için ılımlı bir siyaset izlemiş, 

özellikle mevâlî ile Araplar arasında eşitliği sağlamaya çalışmıştır. Lâkin bu politika, 

Arap eşrafın çıkarlarını tehdit etmiş ve sert bir muhalefet doğurmuştur. Eşrafın isyanı 

karşısında Muhtâr’ın mevâlîye dayanarak otoritesini sürdürmeye çalışması, siyasi 

çizgisini gittikçe daha keskin ve dışlayıcı bir hale getirmiştir.1267 Bilhassa kamu 

kaynaklarını dağıtırken adam kazanmaktan ziyade adam satın almaya yönelmesi,1268 

siyasetinde güven zafiyetine yol açmıştır. Şiî topluluk nezdinde ise Muhtâr’ın geçmişteki 

siyasi duruşu, örneğin Hasan b. Ali’nin Muâviye’ye teslimi1269 veya Müslim b. Akil’in 

                                                            
1258  Rayyis, Abdülmelik b. Mervân ve’d-Devletü’l-Emevîyye, 174-75. 
1259  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 676. 
1260  Hudarî, ed-Da’vetü’l-Abbâsîyye, 12. 
1261  Şehristânî, el-Milel veʼn-Nihal: I: 118-119.   
1262  William Muir, Annals of the Early Caliphate-from the Death of Mahomet to the Omayyad and 

Abbâsîde Dynasties from the Original Sources (Amsterdam: Oriental Press, 1968), 445. 
1263  Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî, el-İstiâb fî 

Ma’rifeti’l-Ashab, thk. A. Muhammed Muavvıd ve Â. Hamîd Abdilmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1415/1995), IV: 27. 
1264  Muhammed İbrâhim Feyyûmî, el-Firâku’l-İslâmiyye ve Hakku’l-Ümmeti’s-Siyâsî (Kahire: Dâru’ş-

Şurûk, 1419/1998), 197-198. 
1265  Allah’ın belli bir şekilde vuku bulacağını haber verdiği bir olayın daha sonra başka bir şekilde 

gerçekleşmesi şeklinde tarif edilir. 
1266  Riyâd, el-Hizbiyyetü’s-Siyâsiyye münzü Kıyâmü’l-İslâm hattâ Sukûti’d-Devleti’l-Ümeviyye, 188. 
1267  Fayda, Kerbelâ ve Sonrası: Şiî İsyanları, 278-282. 
1268  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 417, 419, 427. 
1269  Hasan b. Ali Suriye üzerine yürüdüğünde ordusundaki kargaşada yaralanınca Medain’e çekilmiş, bunu 

fırsat bilen Muhtâr, amcasından Hasan’ı Muâviye’ye teslim etmek için izin istemiş, bu nedenle  



186 

isyanı sırasında pasif kalması,1270 onun samimiyetinin sorgulanmasına neden olmuştur. 

Buna rağmen Hüseyin’in intikamını alma söylemini merkeze alarak1271 Ehl-i Beyt’in dini 

ve siyasi otoritesini kendi meşruiyeti için kullanmaya devam etmiştir. Nitekim Muhtâr’ın 

kuşatma altında olduğu sırada en yakınlarından Sâib b. Mâlik’e söylediği rivayet edilen 

“Ben bu işe dünyalık elde etmek için kalkıştım… İstediğime ancak Hüseyin’in intikamını almaya 

davet etmekle ulaşabilirdim”1272 sözü, onun asıl niyetini ortaya koymaktadır. Bu ifade, 

siyaset ahlakı açısından hem samimiyetin hem de araç-amaç dengesinin açık bir ihlali 

olarak dikkat çeker.  

Neticede Muhtâr, kısa sürede İbn Zübeyr’e ve Abdülmelik b. Mervân’a karşı başarı 

sağlamış, Irak ve çevresinde etkili bir otorite kurmuştur. Kurduğu yapı, iki büyük güç 

karşısında uzun ömürlü olmamış, hilafet iddiası da çökmüştür. Siyasi tutumu, ilkesel bir 

zeminden çok faydacı ve değişken stratejilerle şekillenmiştir. Bu durum ona duyulan 

güveni zedelemiş, destekçileri katında sadakatini sorgulatmıştır. Ehl-i Beyt’e bağlılığı, 

samimi bir inançtan çok, siyasi meşruiyet arayışının bir aracına dönüşmüştür. Neticede 

siyaset ahlakı, çıkarı önceleyen, dini araçsallaştıran, ilke ve menfaati birbirine karıştıran 

bir anlayış etrafında gelişmiştir. Siyasi hayatı ise öldürülmesiyle sona ermiştir. 

4.2.2.5. Zeyd b. Ali’nin Muhalefeti 

Hz. Hüseyin’in şehadetinden sonra Ehl-i Beyt mensupları, doğrudan bir isyan hareketine 

girişmemiştir. Bu durumu iki etken belirlemiştir: Emevîlerin baskı ve gözetimi ile Ehl-i 

Beyt’in siyasetten uzak durma tavrı.1273  Ancak Hişâm b. Abdülmelik döneminin 

sonlarında Emevî otoritesinin zayıflamasıyla birlikte Zeyd b. Ali b. Hüseyin b. Ali (ö. 

122/740) isyan başlatmıştır. Fakat bu girişim de başarıya ulaşmamıştır. Bu durum hem 

siyasi güç dengesinin hem de Ehl-i Beyt’in meşru muhalefet anlayışının sınırlarını ortaya 

koymuştur. 

                                                            
Hz. Osman taraftarı olmakla suçlanmıştır. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 370; Belâzürî, 

Ensâbü’l-Eşrâf, III: 283; Ali Hasenî Harbûtlî, Muhtâr es-Sekafî (Mısır: Mektebetü Mısır, 1963), 52. 
1270  Muhtâr, Müslim b. Akil yönetime isyan ettiğinde işlerin kötüye gittiğini görünce ona destek vermediği 

gibi kendisini kurtarmak için Ubeydullah b. Ziyâd’dan eman dilemiştir. İsyana katılmayışının nedenini 

soran Hani b. Ebi Hayye’ye hatalarından ötürü tereddütte kaldığını söylemiştir. Bkz. Belâzürî, 

Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 376. 
1271  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 168. 
1272  Konuşması için bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 451; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 248-249. 
1273  Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri, 334. 



187 

Zeyd b. Ali’nin Hişâm b. Abdülmelik’e karşı başlattığı isyan, yalnızca şahsi bir öfkenin 

değil Ehl-i Beyt’e yöneltilen sistematik tahakküme karşı ahlâki bir direnişin tezahürüdür. 

Kaynaklar bu isyanın şahsi, dini, siyasi ve sosyal gerekçelere dayandığını belirtir. Ancak 

bu gerekçelerin ortak zeminini, Emevî yönetiminin Ehl-i Beyt’e karşı dışlayıcı ve tahkir 

edici bir siyasetle yaklaşması oluşturur. Zeyd, haksız mal edinmekle itham edilip Hişâm 

tarafından sorguya çekilmiş, ardından Kûfe’ye gönderilmiş ve burada Vali Yusuf b. Ömer 

es-Sekafî’nin kötü muamelesine maruz kalmıştır.1274 Hz. Ali’ye ait vakıfların idaresi 

hususunda ailesiyle yaşadığı anlaşmazlığı çözmek için gittiği Şam’da ise Hişâm 

tarafından küçümsenmiş, konuyla ilgilenilmemiş ve alaycı bir tutumla karşılanmıştır.1275  

Hişâm’ın görüşme esanasında onu, annesinin cariye olması nedeniyle hilafete layık 

görmemesi, Zeyd’in yalnızca şahsını değil Ehl-i Beyt’i hedef alan bir tahkirin parçasıdır. 

Bu olaylar Zeyd’in muhalefet kararlılığını güçlendirmiştir. Zeyd, saraydan ayrılırken 

Hişâm’a “Çıkıyorum, ama artık hiç hoşuna gitmeyecek bir tavır takınacağım” demiş, yakını 

Muhammed b. Ömer’e de “Benim ahdim var. Eğer bir elim bunlara itaat ederse ben 

yaşayamam!”1276 diyerek siyaseti, adalet eksenli bir sorumluluk olarak gördüğünü ortaya 

koymuştur. Kûfelilerin teşvikleri ve destek vaatleri Zeyd’in isyan kararını pekiştirmiş; 1277 

ancak bu teşvikler harekete yön vermekten çok zaten oluşmuş olan ahlâki kararlılığı 

destekleyen unsurlar olmuştur. 

Zeyd’in halifelik iddiası, soy bağından öte adalet ve ehliyet temelinde şekillenmiş, hilafeti 

hem dini meşruiyetin hem de toplumsal sorumluluğun bir gereği olarak görmüştür.1278 

Emevî yönetiminin Ehl-i Beyt’e karşı iki yönlü siyaset izlediği görülür: İlki, onlara 

biçimsel bir yakınlık gösterip siyasi temsil hakkı tanımamaktır. Bu bağlamda Irak Valisi 

Hâlid b. Abdullah el-Kasrî’nin Zeyd’e ve Ehl-i Beyt mensuplarına yaptığı maddi 

yardımlar dahi yönetim tarafından muhalefete destek sayılarak tepkiyle karşılanmıştır.1279 

İkincisi, Ehl-i Beyt içindeki anlaşmazlıkların kasten körüklenmesidir. Medine Valisi 

Hâlid b. Abdülmelik b. Hâris, Hz. Ali’ye ait vakıf mallarının paylaşımı konusundaki iç 

ihtilafı çözmek yerine taraflar arasındaki gerginliği artırmış, muhalefetin birlik zeminini 

                                                            
1274  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 191. 
1275  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 164. 
1276  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 535; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 193. 
1277  Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri, 335. 
1278  Gülgün Uyar, “Zeyd b. Ali İsyanı”, içinde İslâm Tarihi Ve Medeniyeti, c. 3 (İstanbul: Siyer Yay., 2018), 

131. 
1279  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 191. 



188 

sarsmaya çalışmıştır.1280 Zeyd’in Şam’da gördüğü kötü muamele bu bütüncül dışlamanın 

doruk noktasıdır. Hişâm ile yaşadığı tartışma ardından gelen küçük düşürülme ve 

tehditvari sözler,1281 Zeyd’in muhalefetini ilkeli bir ahlâki karşı çıkışa dönüştürmüştür. Bu 

bağlamda onun isyanı, hilafeti bir güç aracı değil adaletin temsil edildiği bir emanet 

olarak görme arzusuna dayanır. Neticede Zeyd’in isyanı, Emevî tahakkümüne karşı 

içtenlikli, ilkeli ve sorumluluk bilinciyle şekillenen bir muhalefet anlayışı olarak 

okunmalıdır. 

Zeyd b. Ali, kendisine yöneltilen suçlamalardan aklandıktan sonra bir süre Kûfe’de 

kalmış; ancak Vali Yusuf b. Ömer, onun Şiîler nezdindeki nüfuzunu tehdit olarak görerek 

şehirden ayrılmasını istemiştir. Medine’ye dönmek üzere yola çıktığında, Kûfeliler ona 

isyan etmesi halinde kırk bin kişiyle destek vereceklerini bildirmiştir. Bu sözlü 

taahhütlere rağmen Davut b. Ali’nin “Ehl-i Beyt daha önce Kûfe’de ihanete uğradı” 

şeklindeki uyarılarına kulak asmayan Zeyd, tekrar Kûfe’ye dönerek isyan hazırlıklarına 

başlamıştır.1282 Bu karar, geçmiş ihanetlere rağmen halkın desteğine ve adil bir düzen 

arayışına duyulan inancı göstermektedir. 

Zeyd, yaptığı konuşmalarda Emevî yönetimini ümmet bilincinden sapmak, Kur’an ve 

Sünnet’e aykırı davranmak, halka ve kendisine zulmetmek ve ilim ehline karşı 

saygısızlıkla itham etmiş; bu yöneticiliği “zulüm temelli” olarak nitelemiştir.1283 

Kendisini destekleyen halktan, “adaletli bir yönetim kurma, bidatleri kaldırma, unutulmuş 

sünnetleri ihya etme, devlet gelirlerini eşit dağıtma, Hz. Peygamber’in soyuna hakkını teslim 

etme, mazlumları koruma ve zalimlere karşı cihat etme”1284 sözüyle biat almıştır. Zeyd’in bu 

sözleri, muhalefetinin meşruiyetini sadece siyasi bir itiraz değil İslâm’ın emrettiği 

sorumluluk bilinciyle şekillendirdiğini göstermektedir. Ona göre zulme karşı direniş, 

inançla sorumluluk arasında bir bağdır.1285 

                                                            
1280  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 164; Mehmet Atalan, “Ali Oğullarının İç Çekişmesi”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 14, sy 2 (2009): 64. 
1281  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 535; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 193. 
1282  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 194-195. 
1283  Bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 170. 
1284  Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 194; İsa Doğan, İmam Zeyd b. Ali (Ankara: TDV Yayınları, 

2009), 76-77.  
1285  Yasemin Barlak, “Yemen’de Bir Osmanlı-Arap Şehri: San’a”, İslâm San’at, Tarih, Edebiyat ve 

Mûsikîsi Dergisi 15, sy 30 (2017): 344. 



189 

Zeyd, isyan hazırlığını gizli yürütmüş ve yaklaşık on beş bin kişiden biat almıştır.1286 

Ancak bu destek, mezhepsel sadakatle sınanmış ve bazı Şiîler, Zeyd’in Hz. Ebû Bekir ve 

Hz. Ömer hakkında “Allah ikisine de rahmet etsin. Ehl-i Beyt’ten onlar hakkında hayırdan 

başka bir şey söyleyeni duymadım”1287 demesi üzerine ondan yüz çevirmiştir. Bu tepki, 

Zeyd’in muhalefetinin dar mezhepsel bakış açısına sahip olmayan, kuşatıcı bir ahlâki 

temele dayandığını; ancak bunun dönemi Şiî siyasetinin beklentileriyle uyuşmadığını 

göstermiştir. Destekçilerin bu ayrılığı, isyanın erkene çekilmesine ve hazırlıksız 

başlamasına yol açmıştır. Zeyd’in hareketi, Emevî iktidarının sert baskısıyla karşılaşmış, 

yönetim Kûfe eşrafını mallarını müsadere etmekle tehdit ederek tarafına çekmiş, 

taraftarlarının bir kısmını Kûfe Mescidi’ne hapsetmiş ve sonuçta Zeyd ile 

beraberindekiler bu isyanda hayatını kaybetmiştir.1288 Bu gelişmeler Emevî iktidarının 

muhalefete karşı tahammülsüzlüğünü ve muhalif gücün örgütsüzlüğünü ortaya 

koymaktadır. 

Zeyd’in isyanı, dönemin uleması nezdinde de yankı uyandırmıştır. Başta Ebû Hanîfe 

olmak üzere Mansur b. el-Mu’temir ve Muhammed b. Abdurrahman b. Ebû Leyla gibi 

âlimler, bu hareketi desteklemiş,1289 Ebû Hanîfe maddi yardımlar ve verdiği fetvalarla 

Zeyd’in yanında yer almıştır.1290 Diğer taraftan mücadele yöntemine dair ihtiyatlı 

yaklaşan Câfer-i Sâdık gibi bazı Ehl-i Beyt mensupları ise onu bu yoldan vazgeçirmeye 

çalışmıştır. Zeyd’in şehadeti üzerine Câfer, onun Hasan ve Hüseyin’in yolunu takip 

ettiğini ifade ederek yöntem ayrılığına rağmen niyetine duyduğu saygıyı dile 

getirmiştir.1291 Bu yaklaşım, muhalefetin sadece eylem değil yöntem itibarıyla da ahlâki 

bir tartışma alanı olduğunu göstermektedir.1292 Emevî yönetimi ise Zeyd’in muhalefetini 

bir fitne olarak görmüş ve iktidara yönelik bir tehdit olarak şiddetle bastırmıştır. Ancak 

Zeyd’in, “Sadece ben ve oğlum kalsak bile Hişâm’a karşı ayaklanırız”1293 sözü, muhalefetini 

bir intikam değil zulme karşı direnme sorumluluğu olarak gördüğünü gösterir.1294  Bu 

                                                            
1286  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VIII: 217. 
1287  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 202; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 539. 
1288  Bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 170-182; İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VIII: 319-323; İbnü’l-Esîr, el-

Kâmil fi’t-Târih, V: 203-206. 
1289  İbnü'l-İmâd, Şezeratü’z-Zeheb fi Abari Men Zeheb, II: 92. 
1290  Şaban Erdiç, Ebû Hanîfe’de Din ve Siyaset (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019), 240. 
1291  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VII: 319-324. 
1292  Muzaffer Barlak, “İslâm Düşüncesinde Muhalefetin Teopolitik İmkânı ve Yapısı”, Mezhep 

Araştırmaları Dergisi 11, sy 2 (2018): 392-96. 
1293  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 194. 
1294  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 217-18. 



190 

yönüyle Zeyd, siyasi meşruiyetin ancak ahlâki temelde inşa edilebileceğine inanmış ve 

bu anlayışla mücadele etmiştir. Zeyd’in isyanı her ne kadar başarısızlıkla sonuçlansa da 

Şiî muhalefeti radikalleştirmiş ve Abbasî hareketini güçlendirmiştir.1295 Ancak onun 

hareketi, esasen bir güç mücadelesi değil İslâmi ilkelerle uyumlu hilafet anlayışını geri 

getirmek adına girişilmiş bir direniş olarak tarih sahnesinde yerini almıştır. 

4.2.2.6. Abdullah b. Muâviye’nin Muhalefeti 

Abdullah b. Muâviye (ö. 129/747), Emevî yönetiminin zayıfladığı bir dönemde Kûfe’ye 

yerleşmiş ve burada giderek güç kazanmaya başlamıştır.1296 Başlangıçta olaylardan uzak 

bir tavır sergilese de Emevî iktidarının çözülmesiyle oluşan otorite boşluğu, onu siyasi 

bir hamleye sevk etmiştir.1297 Kimi kaynaklar onun bu çıkışını ilkeli bir direnişten ziyade 

olayların seyrine göre şekillenen ilkesiz bir kalkışma olarak değerlendirmiş;1298 hatta 

isyanının Şiîlik düşüncesinden çok siyasi hesaplara dayandığını öne sürmüştür.1299 

Bununla birlikte Abdullah’ın liderlik iddiasının Medine’de bulunduğu dönemde 

başladığı1300 bilhassa Yezîd b. Velîd devrinde Abbâsî dâvetinin “er-Rızâ min Âli 

Muhammed” sloganını kullanarak Kûfelileri kendi etrafında toplamaya çalıştığı 

aktarılmıştır.1301 Bu durum, onun muhalefetinin salt iktidar arayışıyla değil Ehl-i Beyt’in 

temsil hakkını savunma amacıyla da temellendirilebileceğini göstermektedir. 

Abdullah’ın muhalefet tarzı, farklı toplumsal ve siyasi grupların bir araya geldiği çıkar 

eksenli bir ittifaka dayanmıştır. Kûfe’deki ilk başarısının ardından bölgeden sürülse de 

Fars eyaletine geçtiğinde yeniden ayaklanmış, bu süreçte Haricî önderlerden Şeybân b. 

Abdülazîz, Emevî hanedanından kopan Süleyman b. Hişâm ve birçok mevâlî lideri gibi 

farklı grupların desteğini kazanmıştır.1302 Bu çeşitlilik, başlangıçta güç kazandırmışsa da 

ilerleyen süreçte Abdullah için ciddi bir ahlâki ve stratejik açmaz doğurmuştur. Zira 

birbiriyle tarihi olarak uzlaşmaz çizgilerde yer alan Şiîler, Hâricîler ve Emevî muhalifleri 

                                                            
1295  Abdülazîz Seâlebî, Sükûtu’d-Devleti’l-Emevîyye ve Kıyâmu’l-Abbâsiyye (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-

İslâmî, 1995), 71. 
1296  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 270; Ahmet Önkal, “Caʿfer b. Ebû Tâlib,” Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6: 548. 
1297  Ezdî, Târîhu’l-Mevsıl, 66-67. 
1298  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 2017, 65. 
1299  Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 2020, 96. 
1300  Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri, 359-60. 
1301  Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri, 135. 
1302  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 371; İsfahânî, Kitâbu’l-Eğânî, XII. 267. 



191 

yalnızca ortak düşman olan Emevî halifesi Mervân b. Muhammed’e karşı geçici bir birlik 

oluşturabilmişlerdir.1303 Ancak bu geçici ittifak, ortak bir ahlâki zemin ve siyasi vizyona 

dayanmadığı için dağılmış, Abdullah etrafındaki gruplarla yaşadığı görüş ayrılıkları 

sebebiyle yalnızlaşmış ve nihayetinde İsfahan’da öldürülmüştür.1304 Bu bağlamda 

Abdullah b. Muâviye’nin muhalefeti, ahlâki ilkelerden çok iktidar boşluğundan 

faydalanma saikiyle şekillenmiş görünmektedir. Siyasi zeminde meşruiyet iddiası 

bulunsa da bu iddia, istikrarlı bir siyaset ahlakına dönüşememiştir. Etrafında toplanan 

farklı gruplarla kurduğu zemin, sürdürülebilir bir birlik değil stratejik bir yakınlaşma 

olmuştur. Bu nedenle onun kalkışması, Ehl-i Beyt’in siyaset tarihinde yer alan diğer 

direniş örneklerinden farklı olarak ahlâki tutarlılıktan ziyade siyasi fırsatçılığın ağır 

bastığı bir girişim olarak değerlendirilmiştir.1305 

4.2.3. Abdullah b. Zübeyr’in Muhalefeti  

Abdullah b. Zübeyr b. Avvâm (ö. 73/692), Emevî iktidarına karşı en etkili ve uzun süreli 

muhalefeti yürüten liderlerden biridir. Onun muhalefeti, sıradan bir itirazdan öteye 

geçerek siyasi bir alternatif oluşturma çabasına dönüşmüş ve nihayetinde kendi siyasi 

otoritesini tesis etmiştir. Bu yönüyle İbn Zübeyr, muhalefet ahlakı bakımından sadece 

karşı duruşu değil aynı zamanda alternatif bir yönetim inşasını hedefleyen bir anlayışı 

temsil eder. Onun bu tutumu, yalnızca mevcut iktidarın meşruiyetini sorgulamakla 

kalmamış aynı zamanda hilafet kurumunun hak ve adalet zemininde yeniden 

tanımlanması gerektiği fikrine dayanmıştır. Abdullah b. Zübeyr, Hz. Hüseyin başta olmak 

üzere diğer Hicazlı muhalif liderlerle benzer şekilde hilafetin Kureyş'e, daha özelde ise 

Zübeyrîlere ait olduğu düşüncesini savunmuştur. “Şüphesiz hilafet Kureyş’in, özelde ise 

Zübeyrilerin hakkıdır”1306 sözü, onun iktidar mücadelesine sadece siyasi değil aynı 

zamanda nesep ve ahlâki meşruiyet iddiası çerçevesinde yaklaştığını gösterir.  

Abdullah b. Zübeyr’in muhalefeti, Emevî otoritesine karşı çıkışla sınırlı kalmayıp 

siyasetin meşruiyet zeminine yöneltilmiş esaslı bir sorgulamayı yansıtır. Muâviye b. Ebî 

Süfyân döneminde şekillenen bu duruş, dönemin hâkim iktidar anlayışına karşı alternatif 

                                                            
1303  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 178. 
1304  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 306-308. 
1305  Züheyr Şefîk Kübbî, Mevsûatü Hulefâi’l-Müslimin (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1994), 146. 
1306  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 210. 



192 

bir siyaset ve muhalefet ahlakı arayışını temsil etmektedir. İbn Zübeyr, Muâviye'nin 

hilafeti babadan oğula geçirme girişimlerini açıkça eleştirmiş, bu tutumuyla İslâm’ın şûrâ 

ilkesine dayalı yönetim anlayışını savunduğunu ortaya koymuştur.1307 Ona göre hilafet, 

bir hak olmaktan önce bir emanet ve sorumluluktur; dolayısıyla liyakat ve istişare ilkesine 

aykırı her uygulama, adalet zeminini sarsmaktadır. Muâviye ise İbn Zübeyr’in 

muhalefetini yalnızca ideolojik bir itiraz olarak algılamamış aynı zamanda siyasi istikrarı 

sarsabilecek bir tehdit olarak görmüştür. Bu çerçevede onun hamlelerini dikkatle takip 

etmiş ve denetim altında tutmaya çalışmıştır. Onun “Abdullah b. Zübeyr, bir kişiyi on kişilik 

gösterir ve ehli olmadığı işlere teşebbüs eder”1308 sözü, hem İbn Zübeyr’in etkili 

söylemlerinden duyduğu rahatsızlığı ifade eder hem de onun siyasi liderliğini 

küçümsediğini gösterir. Yine “Seni, tıpkı ağacın gölgesinde suskun duran bir yılana 

benzetiyorum”1309 ifadesi ise Muâviye’nin İbn Zübeyr’in sessiz ve temkinli duruşunu 

yalnızca pasif bir bekleyiş olarak değil ileride ortaya çıkabilecek etkili ve tehlikeli bir 

muhalefetin işareti olarak değerlendirdiğini göstermektedir. İbn Zübeyr’in Yezîd’in 

veliahtlığına karşı çıkışı ise onun muhalefet ahlakının temelini oluşturmaktadır. Yezîd’in 

halife yapılması sürecine karşı Abdullah b. Zübeyr’in Muâviye’ye yönelttiği “Biz Yezîd’e 

biat etsek, sana mı itaat edeceğiz, yoksa ona mı? Eğer hilafetten usandıysan çekil, o zaman biz 

ona biat edelim”1310 sözleri, sadece siyasi bir itirazla sınırlı kalmayıp yöneticilik 

sorumluluğunun ahlâki boyutunu da hatırlatan güçlü bir çıkış olarak öne çıkmaktadır. Bu 

ifadeyle Abdullah b. Zübeyr, hilafetin bir emanet olduğunu vurgulamış, yöneticinin 

meşruiyetinin toplumsal sorumlulukla ilişkili olduğunu açık biçimde ortaya koymuştur. 

Abdullah b. Zübeyr’in muhalefeti, Yezîd b. Muâviye döneminde açık bir direnişe 

dönüşmüş, bu süreçte kullandığı dil ve stratejiler, muhalefet ahlakının hem siyasi hem de 

ahlâki boyutlarını gözler önüne sermiştir. Onun “Allah’a andolsun ki zalimlere asla boyun 

eğmeyeceğim! Adalet ve hakkaniyetle yönetmeyen bir iktidarın varlığı İslâm ümmeti için 

felakettir”1311 şeklindeki sözleri, salt bir siyasi isyanı değil aynı zamanda zalim yönetime 

karşı ahlâki bir duruşu temsil etmektedir. Bu tavır, İbn Zübeyr’in sadece iktidara talip biri 

değil aynı zamanda adaleti önceleyen bir muhalif lider olarak konumlanmasına imkân 

                                                            
1307  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, I: 199-200. 
1308  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IV: 16. 
1309  İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, XXVIII: 201; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 180. 
1310  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, I: 199-200. 
1311  Ebû’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (İbn Hacer), el-İsâbe fi Temyizi’s 

Sahâbe, thk. Ali Muhammed el-Bicáví (Kahire: Nahdatü Mısr, 1407/1987),  II: 297-301. 



193 

tanımıştır. Ancak onun siyaseti, her zaman bu ilkeler çerçevesinde yürümemiştir. 

Hüseyin’in Irak’a gitme kararı sürecinde İbn Zübeyr’in tutumu, ahlâki saiklerden ziyade 

siyasi hesaplara dayalı görünmektedir. “Şayet benim Irak'taki gibi taraftarlarım olsa asla 

gitmekten vazgeçmezdim” sözleri, Hüseyin’in Mekke’den ayrılmasını teşvik etmesinin 

arkasındaki stratejik düşünceyi açıklar niteliktedir. Hüseyin’in bu durum karşısında, “Bu 

kişi için benim Mekke’den çıkmam en büyük arzusudur; zira Mekke'de bulunduğum sürece 

yönetimde hak sahibi olamayacağını biliyor” sözleri ise İbn Zübeyr’in muhalefetinin ahlâki 

tutarlılığını sorgulatmıştır.1312 Bu tutum, sadece Hz. Hüseyin değil Abdullah b. Abbas gibi 

sahabe ileri gelenlerinin de eleştirisine yol açmış, İbn Abbas “Hicaz kendisine kalan İbn 

Zübeyir’in gözü aydın olsun”1313 diyerek onu eleştirmiştir. Bununla birlikte bazı rivayetler 

İbn Zübeyr’in tamamen çıkarcı bir siyaset yürütmediğini, eleştirilmekten çekindiği için 

Hüseyin’e ittifak teklif ettiğini ve onunla birlikte hareket etmeye çalıştığını 

göstermektedir.1314  Bu farklı yorumlar, onun muhalefet stratejisinin yalnızca siyasi 

saiklerle şekillenmediğini aynı zamanda sosyal ve duygusal etkenlerle de biçimlendiğini 

ortaya koymaktadır. 

Hüseyin’in Kerbelâ’da şehit edilmesi ve ardından yaşanan Harre faciası, İbn Zübeyr’in 

muhalefetinde yeni bir dönüm noktası olmuştur. O, bu iki travmatik olayı etkili biçimde 

kullanarak Emevî yönetimini hem dini hem de ahlâki açıdan sorgulamış, özellikle 

Yezîd’in şahsına yönelik ağır eleştirilerle halkın vicdanında bir kırılma oluşturmayı 

başarmıştır.1315 Bu bağlamda Yezîd’in dini ve ahlâki yetersizlikleri üzerinden yürüttüğü 

propaganda, onun hilafetine yönelik meşruiyet zeminini çökertmiş ve İbn Zübeyr’in halk 

nezdinde itibar kazanmasına vesile olmuştur.1316 Fakat İbn Zübeyr bu süreçte doğrudan 

bir isyana girişmek yerine, daha ihtiyatlı ve stratejik bir yol izlemeyi tercih etmiştir. 

Kademeli bir biçimde halk desteğini arkasına alarak Mekke’de gizlice biat almış, böylece 

gücünü tahkim etmiştir. Aynı zamanda Ehl-i Beyt’in koruyucusu gibi davranarak hem 

dini meşruiyet sağlamaya hem de kamuoyunda güven tesis etmeye çalışmıştır.1317  

                                                            
1312  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 424; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 41. 
1313  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 224-225. 
1314  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 225. 
1315  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 170. 
1316  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 478-479; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 101. 
1317  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 475. 



194 

Abdullah b. Zübeyr’in muhalefeti, Yezîd ve onu takip eden Emevî halifeleri döneminde, 

bir yandan zulme karşı adaleti savunan ilkeli bir direniş, diğer yandan siyasi meşruiyeti 

inşa etmeye yönelik bilinçli bir mücadele olarak tezahür etmiştir. Bu çerçevede onun 

Mekke’deki ayaklanması, Emevî yönetiminin sert tepkileriyle karşılaşsa da İbn Zübeyr 

bu baskılara karşılık hem stratejik siyaset izleyerek hem de ahlâki tutumunu koruyarak 

direnişini sürdürmüştür. Ancak İbn Zübeyr’in, hedefine ulaşmak için zaman zaman 

siyasetin hileli yollarına da başvurmaktan çekinmediğini söylemek gerekir. Bu bağlamda 

Yezîd’e yazdığı mektupta valisinin sert tutumundan şikâyet etmesi ve onun görevden 

alınmasını talep etmesi, hem siyasi mücadeleyi diplomatik yollarla yönlendirme arzusunu 

hem de iktidar baskısını aşmak için taktiksel manevralara başvurma eğilimini ortaya 

koymaktadır.1318 Buna rağmen Yezîd’in sunduğu rüşvet niteliğindeki Hicaz valiliğini ve 

mal tekliflerini kesin bir dille reddetmesi, çıkar karşısında eğilmeyen ilkeli duruşunun bir 

yansımasıdır.1319 Öte yandan İbn Zübeyr, Emevî baskısını dengelemek adına farklı 

gruplarla ittifak kurmak zorunda kalmıştır. Ancak bu ittifaklar, ahlâki bir birliğe değil 

siyasi mecburiyetlere dayanıyordu. Nâfiʿ b. Ezrak liderliğindeki Hâricîler, Muhtâr es-

Sekafî ve Harre olayından kaçıp Mekke’ye sığınan gruplarla kurduğu iş birlikleri, 

Emevîlere karşı ortak bir düşmana karşı geçici bir birlik sağlamak içindi.1320 Örneğin 

Muhtâr’dan destek almak için onun yönetime katılma şartlarını görünüşte kabul 

etmesi;1321 fakat sonrasında bu vaatleri yerine getirmemesi,1322 siyaset sahnesindeki ahlâki 

gerilimleri göz önüne sermektedir. Bu durum, siyasette ahlâki tutarlığın sınandığı kritik 

bir örnektir. Bu açıdan bakıldığında İbn Zübeyr, idealleri ile reel politik arasında yaşanan 

çatışmada çoğu zaman idealist bir tutum sergilese de iktidar paylaşımı gibi temel 

konularda tavizsiz davranmıştır. 

Mekke kuşatması sırasında Kâbe’nin mancınıklarla taşlanması,1323 tarihi hafızada sadece 

Emevî zulmü olarak değil aynı zamanda İbn Zübeyr’in iktidar uğruna kutsal mekânın 

                                                            
1318  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 478; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 98. 
1319  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 252. 
1320  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 188-190; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 333, 358-361.  
1321  Muhtâr İbn Zübeyr'e önemli konularda kendisine danışılması ve önemli bir yere vali olarak atanması 

şartıyla biat etmiştir. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 378-379; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 170. 
1322  İbn Zübeyr başta bu şartları kabul etmemiş; ancak Abbas b. Sehl’in “İtaat ve bağlılığını satın al, 

duruma bakarsın" tavsiyesi üzerine Muhtâr’ın isteklerini kabul edip ondan biat almıştır. Taberî, 

Târîhu’t-Taberî, V: 575. 
1323  Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh b. Ahmed b. Muhammed el-Ezrakî, Ahbâru Mekke ve mâ câe fî 

hâ mine’l-âsâr, nşr. Rüşdî es-Sâlih Muhallas, (Beyrut: Dâru’l-Endelüs, 1983), I: 139-140.      



195 

zarar görmesine neden olduğu yönündeki eleştirilerle de anılmıştır.1324 Ancak onu 

savunan yorumlar da mevcuttur. İbn Zübeyr’in Kâbe’nin dokunulmazlığına her zaman 

riayet ettiği, kutsal mekâna zarar verilmesine şiddetle karşı çıktığı aktarılmıştır.1325 

Bununla beraber bu trajik olaylardan halkı Emevî yönetimine karşı kışkırtmak için 

siyaseten faydalandığı da söylenebilir; bu da onun siyasetinde dini hassasiyet ile stratejik 

aklın birlikte var olduğunu gösterir. Yezîd’in ölümü üzerine kuşatmanın kaldırılması, İbn 

Zübeyr’e önemli bir siyasi avantaj kazandırsa da Emevî komutanı Husayn b. Numeyr’in 

“Gel, birlikte Şam’da iktidarı ele alalım”1326 teklifini reddetmesi ise eleştirilmiştir. Kimi 

tarihçiler bu durumu stratejik bir fırsatın heba edilmesi olarak görse1327 de Husayn’ın 

Şam’daki konumunu belirten rivayetler1328 ile bu rivayetler üzerinden tarafların karşılıklı 

güven ve samimiyetinin sorgulandığı değerlendirmeler,1329 onun temkinli siyasetinin 

gerekçesini ortaya koymaktadır. Bu noktada, onun Mekke’den ayrılmama tercihi, dini ve 

siyasi meşruiyetin Hicaz’da temellenmesi gerektiği düşüncesiyle ilişkilendirilebilir. 

İbn Zübeyr halifeliğini ilan ettikten sonra Şam, Irak ve Hicaz üçgeninde yaşanan 

gelişmeler, onun siyaset ahlakını sınayan başka bir süreci başlatmıştır. Mervân b. Hakem 

ve Abdülmelik’in sürgün edilmesi,1330 ilk etapta Emevî gücünün Hicaz’dan tamamen 

tasfiyesi gibi görünse de bu karar ileride aleyhine dönmüştür. Onları geri çağırması da bu 

hatayı telafi edememiştir.1331 Bilhassa Mervân’ın yeniden güç kazanması ve kendisine 

itaatini sunan Dahhâk b. Kays’ın öldürülmesi, İbn Zübeyr’in bölgede etkisini 

kaybetmesine yol açmıştır. 1332 

İbn Zübeyr, muhalefetinde ahlâki değerleri öncelemeye çalışsa da Muhtâr es-Sekafî ve 

Haricîlerle ittifakında yaşanan çözülmeler, uzun vadeli bir birlik inşa edemediğini 

göstermektedir.1333 Bu başarısızlık, Emevîler karşısında kendi güçlerini tüketmesine ve 

Abdülmelik b. Mervân’ın elini rahatlatmasına neden olmuştur. Musab b. Zübeyr’in 

                                                            
1324  Beydûn, ed-Devletü’l-Emevîyye ve’l-Muârada, 303; Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 206. 
1325  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 292. 
1326  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, II: 191; İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 129-130. 
1327  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 362; Saîd b. Amr’dan aktarılan rivayet hakkında Ahmet Cevdet Paşa’nın 

yorumu için bkz. Ahmet Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiyâ, II :760.  
1328  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, II: 191. 
1329  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, I: 338; Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 189-191. 
1330  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 257. 
1331  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 386. 
1332  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 656; İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü’z-Zâhire, I: 166. 
1333  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 502; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 157; 166-167. 



196 

ihanete uğraması ve Irak’ın kaybı, İbn Zübeyr’in Hicaz’a sıkışmasına yol açmıştır.1334 Bu 

noktada yaptığı bir konuşmada iktidarı bir emanet olarak gördüğünü ve onu dünya 

menfaati için istemediğini vurgulaması, muhalefet ahlakının öne çıkan yönlerinden 

biridir. “Eğer kaybedersem, zelîl ve hâkir bir kimse gibi ağlamayacağım”1335 sözleri, bu 

anlayışı özetlemektedir. Sonuçta İbn Zübeyr, Haccâc b. Yusuf’un ordusu karşısında 

Mekke’de kuşatma altına alınmış, şehrin ve Kâbe’nin mancınıklarla taşlanması,1336 halkın 

ambargo uygulanarak açlığa mahkûm edilmesi,1337 siyaset ahlakının değil siyasi 

zorbalığın bir göstergesi olmuştur. Direnişinin son günlerinde halkın onu terk etmesine1338 

rağmen annesi Esma’nın “Şerefli bir şekilde öl”1339 nasihatiyle eman tekliflerini reddetmiş 

ve mal ve makam karşılığında davasından vazgeçmemiş,1340 sonunda şehit edilmiştir.1341 

Onun bu kararlılığı, muhalefet ahlakının en çarpıcı tezahürlerinden biridir. İbn Zübeyr’in 

ölümü, düşmanları tarafından sevinçle karşılanmışsa1342 da dost ve düşman nezdinde 

cesareti ve sadakatiyle anılmıştır. Târık b. Amr gibi bazı kişiler onun cesaretini övmüş,1343 

cenazesi önünde onun için Allah’tan af dileyen Abdullah b. Ömer, “O Allah ve Resulünü 

seven biriydi; ama bu dünyayı biraz fazla önemsedi”1344  sözleriyle bir yandan onu övmüş, 

diğer yandan her insan gibi onun da bazı zaaflara sahip olduğuna dikkat çekmiştir. Bu 

yönüyle İbn Zübeyr’in hayatı, siyasi mücadelenin yanında ahlâki sorumluluk ve direnişin 

örnekliğini taşıyan çok katmanlı bir şahsiyetin tarihi tecrübesidir. 

Tüm bu açıklamalardan sonra Abdullah b. Zübeyr’in siyasi serüveni, onu sadece muhalif 

bir figür değil aynı zamanda hilafet makamına oturmuş bir yönetici olarak da 

değerlendirilmeye açık bir şahsiyet kılmaktadır. Yezîd b. Muâviye’ye karşı gösterdiği 

muhalefet, adalet ve meşruiyet ilkelerine dayalı ahlâki bir duruşun tezahürü olarak ortaya 

çıkmış; ancak iktidarı ele geçirdikten sonra sergilediği bazı uygulamalar, bu ilkelerle 

                                                            
1334  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 497; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 87-89, 95. 
1335  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 103. 
1336  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 119; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 350-351. 
1337  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 120; İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 500. 
1338  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 349; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 744. 
1339  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 123; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 352. 
1340  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 127. 
1341  Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 122. 
1342  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 737. 
1343  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 128. 
1344  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 129; Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, III: 378. 



197 

çelişen yönler taşımıştır. Bu durum onun siyaset ahlakında ilkesel tutarlılık ile 

uygulamaları arasında yaşanan çatışmayı görünür kılmaktadır. 

İbn Zübeyr, muhalefet ederken şûra ilkesine bağlılığı vurgulayarak veliahtlık sistemini 

gayrimeşru ilan etmiş,1345 bu tavrıyla Emevî yönetimini dini ve ahlâki meşruiyetten uzak 

olmakla itham etmiştir. Ne var ki hilafeti ilan ettikten sonra kendisi de şûraya dayalı bir 

yönetim sistemi kurmamış, kardeşlerinden Ubeydullah b. Zübeyr’i Medine’ye,1346 Musab 

b. Zübeyr’i ise Basra’ya vali olarak atamış, böylece idari tasarruflarında ailevi çıkarları 

önceleyen bir tutum sergilemiştir. Bu uygulamaları Emevîlerin soy merkezli yönetim 

anlayışına benzerliği nedeniyle eleştirilmiştir.1347 Üstelik bu yaklaşımı halk nezdinde de 

fark edilmiş ve Huzâa kabilesinin mevlâsı Ebû Hurra, “Seni seçmemize ve biat etmemize 

kadar sabredemedin mi?”1348 diyerek onu sert bir şekilde eleştirmek suretiyle söylem ve 

eylem noktasındaki tutarsızlığına dikkat çekmiştir.  

Mali politikalarında da benzer bir çelişki gözlenmiştir. Fakat bu politikasında Emevîler 

kadar başarılı olamamıştır; hatta rakipleri tarafından cimri ve kibirli olmakla 

suçlanmıştır.1349 Bu nedenle Abdülmelik, İbn Zübeyr’in kamu mallarını dağıtmak 

konusunda başarısız olduğunu belirtmiş ve onun siyasi geleceğinin olmayacağına dikkat 

çekmiştir.1350 Öte yandan Emevîleri, kamu mallarını kullanmada yakın çevrelerine ve 

taraftarlarına imtiyaz sağlayarak İslâmi duyarlılığı gözetmemekle suçlayan İbn Zübeyr de 

hilafetinde, bazen benzer uygulamalara yönelmiştir. Bilhassa Irak’tan çok miktarda mal 

geldiği vakit bu malların Abdullah b. Safvân, Cübeyr b. Şeybe, Abdullah b. Mutî gibi 

kimselerin bulunduğu belli Kureyşliler ve taraftarları arasında paylaştırılması, adil 

bölüşüm ilkesine aykırı bir görüntü oluşturmuştur.1351 Üstelik bu yöntemin 

uygulanmasında izlediği siyasetle valilerinin izlediği siyaset çoğu zaman birbiriyle 

uyuşmamıştır. Valisi Musab’ın Iraklı eşrafı kazanmak için yılda iki kez maaş dağıtma 

                                                            
1345  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr,VI: 27; Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 214. 
1346  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 622. 
1347  Hilmî, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî, 158, 166. 
1348  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 373. 
1349  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 228, 509, 721. 
1350   Abdülmelik b. Mervân “Bu işe benden daha lâyık hiçbir kimse bilmiyorum. Gerçekten İbn Zübeyr 

uzun uzun namaz kılar, oldukça fazla oruç tutar, ama malı fakir ve yoksullara babasının mirasından    

veriyormuş gibi dağıtırdı. Cimriliği ile o, yönetici olamaz” demiştir. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 422; 

İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 744.    
1351  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 150. 



198 

politikası,1352 merkezi yönetimle taşra yönetimi arasındaki uyumsuzluğu gözler önüne 

sermektedir. Zira Musab’ın cömert ve popülist yaklaşımına karşın İbn Zübeyr’in cimri 

tutumu, halk nezdinde ikili bir algı yaratmış ve bu durum taraftar kaybına yol açmıştır. 

Bu bağlamda Hac yapmak için Kûfe’nin ileri gelenleriyle birlikte Mekke’ye gelen 

Musab’ın Kûfe eşrafını överek getirdiği mallardan onları ödüllendirmesini istemesi 

üzerine İbn Zübeyr’in, “Allah’ın malını vermek için Irak’ın kölelerini mi getirdin?”1353 

şeklindeki aşağılayıcı ifadeleri, Iraklıların desteğini kaybetmesinde kritik bir dönüm 

noktası olmuştur. Kûfeli Ebû Hadır el-Esedî’nin “Biz seni sevdik, sen Şam halkını sevdin”1354 

sözleri, bu kopuşun toplumsal yansımasını ifade etmektedir. Görüleceği üzere Musab’ın 

otoriter ama mal ve infak etmede cömert siyasetiyle Şiîlerle arasında bir bağ oluşturarak 

onları kazanma stratejisi, İbn Zübeyr’in onlara yönelik hatalı siyasi tavrı nedeniyle 

başarısızlıkla sonuçlanmıştır.1355 Mevcut bu veriler, İbn Zübeyr’in mali politikalarının, 

halkın ekonomik beklentilerini ve zaaflarını kendi siyasi amaçları doğrultusunda etkili 

biçimde yönlendirmekte yetersiz kaldığını göstermektedir. 

İbn Zübeyr’in Haşimoğullarıyla ilişkilerde izlediği baskıcı siyaset de muhalefet ahlakı 

açısından en tartışmalı alanlardan biridir. Hilafetin kendi hakkı olduğuna inanan İbn 

Zübeyr, Ehl-i Beyt mensuplarının biat etmemelerini gerekçe göstererek onlara karşı 

zorlayıcı önlemler almış;1356 hatta onları ölümle tehdit etmiş ve sürgün seçeneği 

dayatmıştır.1357 Bu tavır, bir yandan onun meşruiyet algısını zedelemiş, öte yandan 

Emevîlerin muhaliflere uyguladığı şiddet siyasetini çağrıştırır biçimde algılanmıştır. 

Muhammed b. Hanefiyye’nin Muhtâr es-Sekafî’den yardım talep etmesi ve gönderilen 

birliğin onları himaye altına alması,1358 hem İbn Zübeyr’in otoritesine hem de halk 

nezdindeki adalet algısına darbe vurmuştur. 

Abdullah b. Zübeyr’in valilik atamalarında isabetli tercihler yapamaması da merkezî 

otoritenin zayıflamasına ve halk desteğinin aşınmasına yol açmıştır. Oğlu Hamza’nın 

Basra valiliği örneğinde olduğu gibi tecrübesizlik ve kötü yönetim halkın tepkisini 

                                                            
1352  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 496. 
1353  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, II: 198-199; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 722. 
1354  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 495-96. 
1355  Rayyis, Abdülmelik b. Mervân ve’d-Devletü’l-Emevîyye, 194, 195. 
1356  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 695. 
1357  Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 309; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih IV: 228, 251. 
1358  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 201, İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 100-106. 



199 

çekmiş, şehirden çıkarılan1359 Hamza’nın şehri terk ederken yanına aldığı malları 

Medine’ye götürerek emanete teslim etmesi üzerine İbn Zübeyr, “Allah onu uzak etsin. 

Mervânoğullarına karşı onunla övünmek istedim, ancak o bunu mümkün kılmadı”1360 diyerek 

hayal kırıklığını ifade etmiştir. Benzer şekilde Vali Abdullah b. Mutî’nin Irak’ta Ali 

taraftarlarına yönelik olarak Ömer b. Hattâb ve Osman b. Affân’ın sünnetine uygun 

yönetim vaadine rağmen Şiîlerin protestolarıyla karşılaşması,1361 İbn Zübeyr’in bölgesel 

dinamikleri dikkate almadığını göstermektedir. Abdullah b. Mutî’nin Muhtâr’ın şehri ele 

geçirmesinin ardından kendisine verilen yüz bin dirhemi alıp bölgeden kaçması1362 ise 

valilerin sadakat ve ehliyet eksikliği ile merkeze bağlı hareket etmemelerinin birer 

göstergesidir. Bununla birlikte İbn Zübeyr, Hz. Ömer modeliyle yöneticiler üzerinde 

denetim kurmaya çalışsa da çoğu zaman başarısız olmuş,1363 valilerinin keyfi ve sert 

uygulamaları toplumsal tepkilere neden olmuştur. Musab b. Zübeyr’in Kûfeli eşrafın 

baskısıyla Muhtâr’ın esir askerlerini1364 ve Muhtâr’ın eşi Amre bt. Nu‘man’ı Muhtâr 

hakkında sarfettiği bazı sözler1365 nedeniyle öldürtmesi bu kapsamda dikkat çeken 

örneklerdir. Abdullah b. Ömer bu uygulamayı “Müslüman esirlere ihanet”1366 olarak 

nitelendirmiş, şair Saîd b. Abdurrahman ise Amre bt. Nu‘man’ın öldürülmesi üzerine 

“Öldürülür mü haksız yere kuşku çekmez değil muhalif,  

Geçti Zübeyir Ailesi intikam’da bizi hep”1367   

dizeleriyle toplumsal eleştiriyi yansıtmıştır. Musab’ın, “Benim lakabım ‘kasaptır’, 

bilesiniz”1368 ifadesi ise Vali Ziyâd b. Ebih’in otoriter mirasını hatırlatmıştır.  

Abdullah b. Zübeyr de dönemin diğer siyasi aktörleri gibi dini söylemi, taraftarlarını bir 

arada tutmak ve rakiplerini etkisizleştirmek amacıyla araçsallaştırmıştır. Emevîleri dini 

ilkelerden sapmakla itham etmiş,1369 Yezîd’e karşı Hüseyin’in şehadetini siyasi 

                                                            
1359  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 695. 
1360  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 434-35. 
1361  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 383. 
1362  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 32; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 237. 
1363  Öz, Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi, 213. 
1364  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI. 442-443; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 721-722. 
1365  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 443; Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 309. 
1366  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 441; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 445. 
1367  Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 284. 
1368  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI: 389, 429; Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 112. 
1369  Abdullah b. Zübeyr'in Emevîlerle ilgili bazı sözleri şu şekildedir: "Beni Ümeyye'nin köleleri hilafete 

hâkim oldu"; "Beni Ümeyye, Allah’ın kullarını köleleştirdi, Allah’ın beldelerini sahiplenerek mülk       

edindi"; "Beni Ümeyye’nin şarap içtiğini, namazları terk ettiğini görmüyor musunuz?"; "Emevîler 



200 

meşruiyetin temeli olarak öne çıkarmıştır.1370 Fakat bu söylem zaman zaman İslâm’ın 

“kusurları örtme” ilkesiyle çelişmiş1371 ve uygulamada etik sorunlar içermiştir. Onun bu 

yaklaşımı, dini istismardan ziyade dönemin sert rekabet koşullarında bir siyasi savunma 

refleksi olarak da okunabilir. Bununla birlikte güçlü dini motivasyonuna rağmen1372 İbn 

Zübeyr’in siyasi basireti zayıf kalmış, Yezîd sonrası oluşan otorite boşluğunu 

değerlendirememiştir. Coğrafi, ekonomik ve askerî açıdan stratejik olan Irak’ı ihmal 

ederek dezavantajlı Hicaz’ı merkez edinmiş, böylece hem lojistik hem de yönetim gücünü 

sınırlamıştır.1373 Emevîlerin yeniden örgütlenmesini engelleyecek adımlar atmaktan 

kaçınarak yerel destekçilere aşırı güvenmesi ise siyasi kırılganlığını artırmıştır.1374 

Nihayetinde dini söylemi meşruiyet aracı olarak kullanma çabası ile stratejik 

yetersizliklerinin kesişimi, İbn Zübeyr’in hilafet mücadelesinin çöküşüne zemin 

hazırlamış ve bu çöküş, Emevîlerin Abdülmelik döneminde devleti yeniden inşa 

etmelerinin önünü açmıştır. 

4.2.4. Harre Vakasında Medinelilerin Muhalefeti  

İslâm tarihinde siyasi otorite ile toplum arasındaki ilişki, adalet, ahlâk ve dini değerler 

temelinde şekillenmiştir. Bu çerçevede Medinelilerin Yezîd b. Muâviye yönetimine karşı 

gerçekleştirdiği isyan ve akabinde yaşanan Harre Olayı (63/683), muhalefet ahlâkı 

açısından kayda değer bir örnek teşkil eder. Dini, siyasi, ekonomik ve toplumsal 

gerekçelerle ortaya konan bu başkaldırı, halkın zalim gördüğü bir yönetime karşı nasıl bir 

duruş sergilediğini, iktidarın ise bu muhalefete hangi yöntemlerle karşılık verdiğini 

göstermesi bakımından önemlidir. Medineliler, Emevî iktidarını İslâm’ın adalet ve 

hakkaniyet ilkelerinden sapmakla itham etmiş; ancak sergiledikleri bu ahlâki duruş, 

stratejik hatalar ve liderlik zafiyetleri sebebiyle ağır bir askerî müdahaleyle bastırılmıştır. 

Bu nedenle Harre hadisesi, yalnızca bir siyasi isyan olarak değil aynı zamanda 

muhalefetin etik sınırları, meşruiyet zemini ve yönetime karşı duruşun sorumluluğu 

açısından da değerlendirilmelidir. 

                                                            
Allah’ın kitabını bir tarafa attı, dinlerini dünyaları karşılığında sattı." Bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, 

V: 448-450; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 729. 
1370  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 478-479; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 101. 
1371  Nûr 24/19. 
1372  Ebû Nuaym el-İsfahânî, Hilyetü’l-Evliyâ, I: 335; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 531-534. 
1373  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, I: 338. 
1374  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 99. 



201 

Medinelilerin isyanının arka planında, İslâm’ın ilk dönemlerinde oynadıkları merkezi rol 

ve bu role dayalı tarihi-dini statülerinin zedelenmesi yatmaktadır. Hz. Peygamber'in 

Medine’yi İslâm’ın kalbi haline getirmesi ve Râşid Halifeler döneminde şehrin siyasi 

merkez oluşu, Medinelilerde İslâm’ın koruyucusu olma bilincini pekiştirmiştir. Ancak 

Muâviye’nin hilafeti babadan oğula geçen bir saltanata dönüştürmesi ve toplum 

tarafından dini ve ahlâki nitelikleri tartışmalı bulunan Yezîd’i veliaht tayin etmesi, bu 

şuurla çelişmiş ve ciddi tepkilere yol açmıştır.1375 Bu tepkiler, özellikle Hz. Hüseyin ve 

Abdullah b. Zübeyr gibi isimlerin muhalefetinden etkilenen Medine halkının Emevî 

yönetimine karşı duyduğu rahatsızlıkla birleşmiştir.1376 Kerbelâ’da Hz. Hüseyin’in şehit 

edilmesi, bu huzursuzluğu daha da derinleştirmiştir.1377 Öte yandan hilâfet merkezinin 

önce Kûfe’ye ardından Şam’a taşınmasıyla Medine, siyasi etkinliğini yitirmiş, bu kayıp 

bilhassa Hicaz bölgesinin zenginlerini ekonomik olarak zora sokmuştur.1378 İktidarın 

uyguladığı baskıcı yönetim anlayışı, kötü ekonomi politikaları ve sürekli artan mali 

yükümlülükler halkı, arazilerini ederinin çok altında satarak geçinmeye zorlamış, bu 

topraklar çoğu zaman Emevî ailesinin özel mülküne dönüşmüştür.1379 Devlet imkânlarının 

kamu yararı yerine hanedan menfaatine kullanılmasına tepki gösteren Medineliler, bu 

durumu adaletsizlik ve emanete riayet etme ilkesine aykırılık olarak değerlendirmişlerdir. 

Nitekim İbn Meysa’nın Muâviye döneminde Harre bölgesine dair bir arazinin geri 

idaesine yönelik talebinin reddedilmesi, halkın mülkiyet hakkının nasıl ihlal edildiğini 

göstermektedir.1380 Yezîd döneminde de Muhacir ve Ensar’dan oluşan bir heyet, Medine 

Valisi Osman b. Muhammed’e başvurarak mülklerinin geri verilmesini ve maaş 

adaletsizliğinin giderilmesini talep etmiş; ancak bu talepler önce vali tarafından sert 

biçimde reddedilmiş, ardından Yezîd tarafından tehditkâr bir tavırla karşılanmıştır.1381 

Ekonomik şartların kötüleşmesi, temel ihtiyaçlara erişimde zorluklar, Şam’la 

kıyaslandığında yüksek fiyatlar ve maaşların düşürülmesi, kıtlık ve vergi yükünün 

                                                            
1375  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 614. 
1376  M. Bahaüddin Varol, “Harre Vakası”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7, sy 

7 (1997): 516. 
1377  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, 310-11. 
1378  Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 68. 
1379  Meir Jacob Kister, “Harre Vakası (Bazı Soyo-Ekonomik Tespitler)”, ed. M. Rosen, çev. Ünal Kılıç, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 4 (2000): 316. 
1380  Muaviye'nin  bu araziden yıllık yüz altmış bin vesk mahsul elde ettiği bildirilmektedir. bkz. Cengiz 

Kalllek, “Vesk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, ( İstanbul: TDV Yay., 2013), 

43: 70. 
1381  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, I: 230-231. 



202 

artması gibi etkenler, Medinelilerin yaşam koşullarını daha da zorlaştırmıştır. Üstelik 

sahipsiz (savâfî) topraklardan vergi alınması için gönderilen tahsildarların tutumları ve 

alınan zorunlu vergiler, halkta büyük bir huzursuzluk yaratmıştır.1382 Görüleceği üzere 

kaynaklarda isyanın gerekçeleri iki ana eksende toplanmaktadır: İlki, Emevîlerin halkı 

ekonomik baskı altına alarak topraklarını düşük fiyatlarla satın alması ve onları iktidara 

bağımlı hale getirmesidir. Her ne kadar bu mülklerin zorla değil satılarak edinildiği 

belirtilse de süreç, ahlâki ve dini ilkelerle bağdaşmayan, fırsatçı ve gayri meşru bir siyaset 

anlayışını yansıtmaktadır. İkinci gerekçe ise Yezîd’in dini ve ahlâki ehliyetten yoksun bir 

yönetici olmasıdır. Fakat isyanın yalnızca bir şahsa yönelik hoşnutsuzlukla açıklanması 

eksik bir okuma olur; zira Medinelilerin muhalefeti, aynı zamanda adalet, mülkiyet hakkı, 

kamu menfaati ve siyasi emanet gibi ilkelerin ihlaline karşı gösterilen bir direniştir. 

Medinelilerin Yezîd b. Muâviye’ye karşı başkaldırısı, Emevîlerin İbn Zübeyr ile meşgul 

olduğu bir dönemde gelişmiş, siyasi boşluktan faydalanma çabasıyla ahlâki gerekçelere 

dayalı bir muhalefet hareketine dönüşmüştür. Yezîd, önceki valinin sert tutumunu 

dengelemek amacıyla Osman b. Muhammed’i tayin etmiş; lâkin bu yeni yönetici halkın 

güvenini kazanamayınca muhalefet hız kazanmıştır.1383 Medinelilerin oluşturduğu 

heyetin Şam’a giderek Yezîd’le görüşmesi, başlangıçta diplomatik bir çözüm arayışını 

yansıtsa da dönüşlerinde halifeye yönelik sert ithamlarla sonuçlanmış ve toplumsal 

meşruiyet zemininde bir isyana dönüşmüştür.1384 Abdullah b. Hanzele’nin Yezîd’in şarap 

içtiği, namaz kılmadığı ve yakın hısımlarıyla nikâh kıydığı 1385 gibi ağır ithamlarla halkı 

kışkırtması, muhalefetin dini-ahlâki kaygılardan beslendiğini göstermektedir. Bu süreçte 

Abdullah b. Ömer ve İbnü’l-Hanefiyye gibi bazı önde gelen sahabe ve tâbiînin isyana 

katılmaması dikkat çekicidir. Onlar, fitneden kaçınma ilkesini benimseyerek hem 

yönetimin zulmüne hem de muhalefetin şiddet içeren yönelimine karşı mesafeli 

durmuşlardır. Abdullah b. Ömer ailesini toplayarak onlara Hz. Peygamber’in “Kıyamet 

günü her ihanet eden için bir bayrak dikilir”1386 hadisini hatırlatmış, Yezîd’e Allah ve 

Resûlü’nün (s.a.v) biatiyle bağlı olduklarını belirterek olaylardan uzak durmalarını 

                                                            
1382  İbn Kuteybe, el-Me’arif, 198; Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Harre Savaşı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 16: 240. 
1383  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 98-100. 
1384  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 101-102. 
1385  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 70. 
1386  Buhârî, “Fiten”, 21. 



203 

öğütlemiştir. İbnü’l Hanefiyye de Medinelilerin Yezîd’i fasıklık ve içki içmekle 

suçlamalarına karşı, daha önce Yezîd’in yanında bulunduğunu ve bu tür davranışlarına 

şahit olmadığını söyleyerek isyana katılmayı reddetmiştir.1387 Bu farklı duruşlar, 

muhalefet ahlakının da yekpare olmadığını, her bir aktörün kendi ahlâki ilkeleri 

doğrultusunda tutum geliştirdiğini ortaya koymaktadır. İsyanın bastırılması sürecinde 

Müslim b. Ukbe komutasındaki Şam ordusunun Medine’ye yönelik uygulamaları ise 

siyaset ahlakının bir diğer yüzünü açığa çıkarmıştır. Şehre girildikten sonra gerçekleştiği 

aktarılan katliam,1388 yağma1389 ve zorla biat uygulamaları,1390 yönetimin gücü meşru 

sınırlar içinde kullanma yükümlülüğünü ihlal ettiğini göstermektedir. Müslim b. 

Ukbe’nin ölmeden önceki “en hayırlı amelim Medinelileri öldürmekti”1391 sözleri, şiddetin 

meşru bir araç olarak içselleştirildiğini yansıtırken siyasi iktidarın ahlâki meşruiyetini 

nasıl yitirdiğini de açıkça ortaya koymaktadır. Öte yandan bazı kaynakların bu olayları 

abartılı biçimde aktarması,1392 tarihi verilerin ihtiyatla yorumlanması gerektiğine işaret 

eder.1393 Fakat tüm ihtilaflı rivayetlere rağmen Harre Olayı, halkın adalet talebinin 

şiddetle bastırılmasının siyasi ahlak açısından nasıl ağır sonuçlara yol açtığını gösteren 

çarpıcı bir örnektir.  

Medinelilerin Yezîd yönetimine karşı başlattığı isyan, yalnızca bir dini başkaldırı değil 

siyasi, ekonomik ve sosyal gerekçelerin iç içe geçtiği çok boyutlu bir hareket olarak 

değerlendirilmelidir. Liderlikteki dağınıklık, Abdullah b. Hanzale ve Abdullah b. 

Mutî’nin etrafında bölünmüş bir muhalefet oluşmasına neden olmuş,1394 önde gelen bazı 

şahsiyetlerin tarafsız kalması da isyanın isyanın birleştirici bir güç oluşturmaktan uzak 

kaldığını göstermiştir. Bu durum, Medinelilerin muhalefetini hem stratejik hem de ahlâki 

açıdan zaafa uğratmıştır. Öte yandan isyanın dini gerekçelerle temellendirilmesine1395 

rağmen daha önce benzer gerekçelerle kıyam eden Hz. Hüseyin’e açık destek 

verilmemesi ve Muâviye döneminde Yezîd’in veliahtlığına karşı yeterince güçlü bir 

                                                            
1387  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, III: 470, 471; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 623, 631-632. 
1388  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 481-483. 
1389  İbn Kuteybe, el-İmâme ve's-Siyâse, I: 172-174; Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, V: 350.  
1390  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 183. 
1391  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 498. 
1392  İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünne, II: 353. 
1393  İbrâhim Beydûn, el-Hicâz ve’d-Devletü’l-İslâmiyye (Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-‘Arabiyye, 1995), 

281. 
1394  Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 260; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, IV: 381. 
1395  Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 167. 



204 

muhalefet sergilenmemesi de Medinelilerin muhalefeti noktasında bir çelişki 

doğurmuştur. Nitekim bu durum isyanda dini gerekçeden daha çok siyasi ve ekonomik 

nedenlerin belirleyici olduğu şeklinde bir algıyı öne çıkarmaktadır.1396 Bu bağlamda 

Medineli heyetin, Yezîd’den yüklü ihsanlar almasına rağmen dönüşte onu halk nezdinde 

ağır şekilde mahkûm etmesi, muhalefetlerinin ahlâki meşruiyetini tartışmalı hâle 

getirmiştir. Özellikle Abdullah b. Hanzale’nin aldığı bağışlar nedeniyle sorgulanması 

bunu doğrulamaktadır. Abdullah bu parayı savaş hazırlığı için veya zor durumda olduğu 

için aldığını belirtse de Yezîd’in ihsanlarını kabul ettiği hâlde ona karşı insanları 

kışkırtması, siyasi ve ahlâki açıdan tartışmalı bir tutumdur.1397 Yezîd’in ise muhalefeti 

maddi hediyelerle etkisizleştirmeye çalışması, yalnızca siyasi etiğe aykırı bir tutum değil 

aynı zamanda ciddi bir stratejik hatadır. Zira muhalefetin temel talepleri geçiştirildiği gibi 

halkın tepkisi derinleşmiştir. Bu noktada Yezîd’in babası Muâviye’nin Hicaz halkına 

karşı ılımlı olma tavsiyesini göz ardı ederek sert politikaları tercih etmesi dikkat 

çekicidir.1398  Başlangıçta uzlaşı arayışında görünse de bu yolda ısrarcı olmamış, 

nihayetinde siyasi çözüm imkânlarını tüketerek isyanı şiddet yoluyla bastırma yolunu 

seçmiştir. 

Harre Olayı bağlamında Mervân b. Hakem ile oğlu Abdülmelik’in tutumu da siyaset 

ahlakı açısından eleştiriye açıktır. Abdülmelik’in, Yezîd’in Medine ve Mekke’ye ordu 

sevkine “Keşke gök yerin üzerine parçalanıp düşüverse”1399 şeklinde tepki göstermesi, 

ardından Şam ordusuna istihbarat sağlaması ve fiilen rehberlik etmesi1400 tutarsız bir 

yaklaşım olarak değerlendirilebilir. Mervân’ın, Müslim b. Ukbe ile görüşmeye oğlunu 

göndermesi ve “Onu görmek, beni görmek gibidir”1401 demesi, süreci perde arkasından 

yönettiğini göstermektedir. Buna karşın Medineli liderler öldürüldüğünde mersiye 

yazması,1402 siyaset ahlakı bağlamında oldukça düşündürücüdür. Fakat Müslim’in 

zulmünün beklenenden fazla olması karşısında Mervân’ın şaşkınlık yaşadığı ve 

Medinelilerden özür dilediği, bu yüzden Medinelilerin ona lanet ettiği de rivayet 

                                                            
1396  Bkz. İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 144. 
1397  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 362. 
1398  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 374. 
1399  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 111-112. 
1400  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 618. 
1401  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 112. 
1402  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 237. 



205 

edilmektedir.1403 Öte yandan isyanın bastırılma sürecinde Abdülmelik aktif rol üstlenmiş, 

Mervân ise stratejik hesaplarla hareket etmiştir. Zira Şam ordusunun Medinelileri 

cezalandırmak amacıyla geldiği ortadayken her ikisi de yalnızca Medine’den sürgün 

edilmenin intikamını almakla kalmamış, aynı zamanda siyasi çıkarlarını da 

gözetmişlerdir. Zira olay sonrasında artık Hicaz’da tutunamayacaklarını fark eden 

Mervân ve Abdülmelik, uzun vadede Şam merkezli Emevî yönetiminde bir konum elde 

etme stratejisini benimsemiş olmalıdır. Nitekim Müslim b. Ukbe’nin Yezîd’e yazdığı 

mektupta Mervân ve Abdülmelik’e teşekkür etmesi,1404  bu desteğin bilinçli bir tercihe 

dayandığını ortaya koymaktadır. İbn Sa’d’ da naklettiği bir rivayette her ikisinin Müslim 

b. Ukbe’ye destek vermelerinin temel amacının Medinelilerin devleti ele geçirmelerini 

önlemek olduğuna dikkat çekmektedir.1405 Neticede Mervân ve oğlu Abdülmelik’in Şam 

ordusuna verdikleri destek, Harre Olayı’nda Medinelilerin uğradığı kıyıma dolaylı olarak 

zemin hazırlamıştır. Bu tutumun siyaset ahlakı çerçevesinde iyi niyetle açıklanması 

güçtür. Bilhassa Abdülmelik’in Medinelilere yönelik olumsuz yaklaşımı, 

Ümeyyeoğullarının Medine’den sürgün edilmeleri ve Hz. Osman’ın şehadetiyle ilişkili 

tarihi arka plana dayanmaktadır. Nitekim halife olduktan sonra Medinelilere hitaben 

söylediği, “Siz Harre gününü hatırladığınız için bizi sevmeyeceksiniz; biz de Osman’ın 

öldürülmesini unutmadık”1406 ifadesi, Harre Vakası’nın yalnızca bir isyanın bastırılmasıyla 

sınırlı kalmayıp, geçmişe dair hesaplaşmalarla ve intikam duygularıyla şekillenen bir 

siyasi mücadele olarak değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu yönüyle 

Harre vakası yalnızca bir toplumsal ayaklanma değil aynı zamanda muhalefet ahlakı, 

iktidar stratejileri ve dini-siyasi sorumlulukların çatıştığı bir dönüm noktası olarak İslâm 

siyasi tarihinde kalıcı izler bırakan bir olaydır. 

4.2.5. Mevâlî Toplumun Muhalefeti 

Emevîler döneminde siyasi iktidara karşı gelişen muhalefet hareketleri arasında 

mevâlînin tutumu, adalet ve eşitlik ilkeleri açısından ayrı bir öneme sahiptir. Fetihler 

sonrası Müslüman olan ve Arap olmayan topluluklardan oluşan mevâlî zümresi,1407 Hz. 

                                                            
1403  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 230. 
1404  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 222. 
1405  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 223. 
1406  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 214.  
1407  İsmail Yiğit, “Mevâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (Ankara: TDV Yay., 

2004), 29: 424. 



206 

Peygamber’in inşa ettiği eşitlikçi toplum idealinden uzaklaşıldığını düşünerek Emevî 

idaresine yönelik ahlâki temelli bir eleştiri geliştirmiştir.1408 Bu bağlamda mevâlînin 

muhalefeti, yalnızca dışlanmışlık hissinin değil aynı zamanda İslâm’ın evrensel adalet ve 

kardeşlik ilkelerinin ihlaline karşı gelişen bir duruşun ürünüdür. Fakat Emevî yönetiminin 

mevâlî politikası değerlendirilirken tek taraflı bakış açısından kaçınılmalıdır. Zira Emevî 

Devleti kurucu unsur Arap toplumuna dayanmaktadır; fakat fetihlerle farklı milletleri de 

kapsamıştır. Bu bağlamda yöneticilerin çoğunlukla Araplardan oluşması ve kurumların 

Arap kültürüne göre şekillenmesi tarihi olarak doğal bir akışın sonucudur. Dolayısıyla 

divanların kurulması, para basımı ve Arapçanın geliştirilmesi gibi adımlar ayrımcılıktan 

ziyade kurumsallaşma sürecinin parçası olarak görülmelidir.1409 Bu nedenle Emevîlerin 

mevâli politikası ve mevâlînin iktidara karşı muhalif tavrı dini, siyasi, sosyal-ekonomik 

açıdan çok yönlü olarak ele analiz edilmelidir.  

Kaynaklarda mevâlîye yönelik sistematik ayrımcılıktan söz edilmekle birlikte bu 

uygulamaların tüm Emevî yönetimlerini kapsayan kesin bir politika olup olmadığı 

tartışmalıdır. Zira bazı rivayetlerde mevâlîye karşı zaman zaman hoşgörülü davranıldığı 

ve yönetime dahil edildikleri görülmektedir.1410 Yine de Müslüman mevâlînin eşit 

vatandaşlık haklarından mahrum bırakılması, onların siyasi bilincini ve muhalefet 

stratejisini belirlemiştir.1411 Bu muhalefet, yalnızca siyasi baskıya değil aynı zamanda 

dinin ahlâki özünün zedelenmesine karşı gelişen bir vicdan hareketi olarak görülmelidir. 

Adaletin gözetilmemesi, Araplara tanınan kamu ve vergi ayrıcalıkları, sosyal hayattaki 

aşağılayıcı tutumlar, mevâlîyi muhalefete sevk eden başlıca nedenlerdir. Bu bağlamda 

mevâlî, Emevîlerin adalet ilkesine aykırı uygulamalarına diğer muhalifler gibi tepki 

göstermiş; ancak bu tepki zamanla daha sürekli ve sistemli bir muhalefete dönüşmüştür.  

Emevîler döneminde mevâlînin siyasi statüsü, farklı bakış açılarına konu olmuştur. Bu 

çerçevede iki temel yaklaşım ortaya çıkmıştır. Birinci görüş, mevâlînin halifelik dışındaki 

pek çok devlet görevinde yer aldığını, dolayısıyla Emevîlerin bu kesime karşı sistematik 

                                                            
1408  Vecdi Akyüz, “Asr-ı Saadette Kölelik ve Cariyelik,” içinde Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette İslâm, c. 

1 (İstanbul: Beyan Yayınları, 1994), 505. 
1409  Bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 203; Cehşiyârî, el-Vüzerâ ve'l-Küttâb, 60.  
1410  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 42. 
1411  Gerlof, es-Saytaratü’l-Arabiyye ve’t-Teşeyyu’ ve’l-Mu’tekadâtü’l-Mehdiyye, 222. 



207 

bir ayrımcılık politikası izlemediğini ileri sürmektedir.1412 Bu yaklaşıma göre mevâlî, 

devletin ihtiyaç duyduğu sahalarda istihdam edilmiş; ancak Arap nüfusun yoğun olduğu 

bölgelere vali olarak atanmadıkları için bu görevlerde görünür olmamışlardır.1413 

Mevâlînin yalnızca kendi bölgelerinde idareci tayin edilmesi ise bir dışlama değil idarî 

bir zorunluluk olarak yorumlanmaktadır.1414 Bu bağlamda Emevîlerin mevâlîye karşı 

takındığı tavır, bazı dönemsel ve coğrafi koşullara bağlı olarak şekillenmiş, dolayısıyla 

tek tip bir siyaset anlayışıyla açıklanamayacak bir çeşitlilik arz etmiştir. Şahin’in de 

vurguladığı üzere mevâlînin Emevî dönemindeki kazanımları mutlak bir dışlanmışlıkla 

değil kısmi katılım ve sınırlı temsil ile tanımlanabilir. Nitekim Abbâsî döneminde elde 

ettikleri yüksek mevkilere kıyasla Emevîler devrindeki rollerinin daha sınırlı kalması bu 

gerçeği yansıtmaktadır.1415 Ancak bu durum mevâlînin siyasete katılımında tam bir eşitlik 

sağlandığı anlamına gelmemektedir. Bilhassa kamu görevlerinde soy esasına dayalı 

tercihlerin sürdürülmesi siyasetin ahlâki meşruiyetini sorgulanır kılmıştır.  

Mevâlîye ilişkin ikinci yaklaşım, onların Emevî yönetimi tarafından idari ve siyasi 

alanlardan büyük ölçüde dışlandığını ileri sürmektedir. Bu görüşe göre her ne kadar 

Emevîler mali işlerde özellikle İranlı dihkanların tecrübelerinden yararlanmışlarsa da bu 

katkı daha çok haracın toplanmasıyla sınırlı kalmış, mevâlîye etkin idari yetkiler 

verilmemiştir.1416 Uygulamada karşılık bulmayan teorik eşitlik söylemi, ülkenin diğer 

bölgelerinde ama bilhassa Horasan bölgesindeki Fars kökenli Müslümanlarda derin bir 

adaletsizlik duygusu oluşturmuş; bu da onları Emevî karşıtı isyanlara destek vermeye 

yöneltmiştir.1417 Gerçekte mevâlî, İslâm hukukuna göre Araplarla eşit haklara sahip 

olsalar da Emevî uygulamaları bu prensibi ihlâl etmiş ve Arapları aristokrası şeklinde 

beliren bir yönetici sınıf konumuna taşımıştır.1418 Arapların düşük vergi oranlarından ve 

çeşitli ayrıcalıklardan faydalanması, kamu otoritesinin adalet ilkesinden uzaklaştığını ve 

siyasi meşruiyetin zedelendiğini göstermektedir. Bu durum yalnızca toplumsal barışı 

değil siyasi ahlakı da sarsmış, neticede İslâm’ın asabiyete karşı geliştirdiği ilkeler göz 

                                                            
1412  Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 59-62; Hammaş, “Emevîler Döneminde Mevâlî ve Zimmîlerin    

İdaredeki Rolü”, 179. 
1413  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi, 92. 
1414  Dûrî, İlk Dönem İslâm Tarihi, 128. 
1415  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 100. 
1416  İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 243; Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, II: 250. 
1417  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, II: 298. 
1418  H. U. Rahman, İslâm Tarihi Kronolojisi: 570–1000, çev. Abidin Büyükköse (İstanbul: Birleşik Yay., 

1995), 139. 



208 

ardı edilerek kabilecilik yeniden siyasi yapının temeline yerleştirilmiştir.1419 Bu bağlamda 

mevâlînin muhalefeti, yalnızca ötekileştirilme politikalarına karşı bir tepki değil aynı 

zamanda İslâm’ın evrensel eşitlik ve adalet ilkelerinin ihlâline karşı gelişen bir ahlâki 

itiraz olarak okunmalıdır.  

Emevî yönetiminin mevâlîye yönelik mali politikaları, siyaset ahlakı açısından yoğun 

biçimde eleştirilmiştir. Müslüman olmalarına rağmen mevâlînin cizye ve haraç gibi 

gayrimüslimlere mahsus vergilere tâbi tutulmaları, adalet ve eşitlik ilkeleriyle açıkça 

çelişmiştir.1420 Bu uygulamalar, Emevîlerin sistematik bir ayrımcılık politikası izleyip 

izlemediği tartışmalarını gündeme getirmiştir. Bir görüş, bu ayrımcılığı bilinçli bir devlet 

politikası olarak görürken1421 diğer görüş, uygulamaların yerel yöneticilerin keyfi 

tasarruflarıyla sınırlı olduğunu savunur.1422 Özellikle Haccâc b. Yûsuf döneminde 

mevâlîye cizye uygulanması, Emevî siyasetinde mali adaletin tartışmalı hâle gelmesine 

neden olmuştur. Haccâc’ın bazı kimselerin samimi olmadan Müslüman olduklarını 

düşündüğü ve bu nedenle vergiden muaf tutulmalarını reddettiği aktarılmıştır.1423 Bu 

örnek, bazı yorumculara göre ayrımcı bir tutum değil mali düzenlemeler adına alınmış bir 

tedbirdir.1424 Ancak rivayetlerin çoğu, bu uygulamanın hem keyfî hem de adaletsiz 

olduğunu ortaya koyar. Nitekim Ömer b. Abdülazîz’in bu duruma müdahale ederek 

Müslüman mevâlînin cizyeden muaf tutulmasını valilerine emretmesi, önceki 

uygulamaların ahlâki meşruiyetini sorgulanır hâle getirmiştir.1425 Onun ölümünden sonra 

bu adil uygulamaların terk edilmesi, Emevî iktidarının mali politikasındaki tutarsızlıkları 

ve siyasi çıkar merkezli yaklaşımını gözler önüne sermiştir.1426 Yine bu kapsamda 

mevâlîye yönelik maaş ve sosyal yardımların kesilmesi, ekonomik yaptırımların bir ceza 

mekanizmasına dönüştüğünü göstermektedir. Mevâlînin savaşlara yaya olarak 

gönderilmesi, kahramanlıklarının küçümsenmesi ve askerî maaş listelerine alınmamaları, 

                                                            
1419  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 237. 
1420  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 465. 
1421  Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 115; Harbutlî, Târîhu’l-Irak fî Zılli’l-Hukmi’l-Emevî, 158. 
1422  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 223, 270. 
1423  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 381. 
1424  Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 49; Mikdad, el-Mevâlî ve Nizâmü’l-Velâ, 239. 
1425  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII:146; Ziyaüddin Rayyis, el-Harac ve’n-Nuzumü’l-Mâliyye fi’d-

Devleti’l-İslâmiyye (Mısır: Dâru’l-Maârif, 1969), 285; Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde 

Muhalefet, 224. 
1426  İsmail Hakkı Atçeken, “Ömer b. Abdülazîz Dönemi Sonrası Emevî İdarecilerinin Mevâlî       

Politikaları”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13, sy 13 (2002): 72. 



209 

onlara yönelik yapısal dışlayıcılığın başka boyutlarını yansıtmaktadır.1427 Her ne kadar 

bazı dönemlerde maaşlar artırılmış olsa da bu artışlar, Araplarla eşitlik sağlamaktan uzak 

kalmıştır.1428 Dolayısıyla ekonomik uygulamaların sadece sosyal destek değil aynı 

zamanda siyasi sadakat mekanizması ve muhalefeti bastırma aracı olarak kullanıldığı 

anlaşılmaktadır. Bu bağlamda Ömer b. Abdülazîz ve Muhtâr b. Ubeyd’in mevâlî ile 

Arapları fey ve maaş gelirlerinde eşitleme çabaları, dönemin nadir adalet örnekleri 

arasında yer almakla birlikte Arap asabiyetine dayanan yönetim anlayışı nedeniyle geniş 

kabul görmemiştir.1429 Bu durum Emevî iktidarında ekonomik adaletin yalnızca istisnai 

liderlerle sınırlı kaldığını, kurumsal yapıda kalıcı olarak yerleşmediğini göstermektedir.  

Emevîlere yöneltilen başlıca eleştirilerden biri de sosyal politikalarda mevâlîye yönelik 

ayrımcı ve aşağılayıcı tutumlara yer verilmesidir. Arapların, Müslüman olmalarına 

rağmen asabiyetin etkisiyle diğer milletlere karşı korumacı bir tutum sergilemeleri, 

toplumda sosyal eşitliğe aykırı bir zihniyetin kökleşmesine yol açmış, bu da mevâlîye 

yönelik baskıcı ve onur kırıcı tutumların gelişmesine neden olmuştur. Arapların “Onları 

kölelikten kurtarıp imana erdirdik, bu yeterlidir”1430 şeklindeki küçümseyici ifadeleri, bu 

zihniyetin açık bir yansımasıdır. Aynı şekilde mevâlînin imamlık yapmasına sıcak 

bakılmaması, dini bağlılıklarına duyulan güvensizlik ve yetersizlik ile açıklanmıştır.1431 

Bazı Araplar, mevâlînin arkasında namaz kılmayı reddetmiş, bu anlayış bazen dindar 

çevrelerde bile karşılık bulmuştur.1432 Bununla birlikte Haccâc b. Yûsuf’un Saîd b. 

Cübeyr’i Kûfe’de, Hâlid b. Abdullah’ın ise Bilâl b. Ebî Bekre’yi Basra’da imamlığa tayin 

etmesi, Emevî coğrafyasında her yerde geçerli olan tek tip bir dışlama politikasının 

uygulanmadığını göstermektedir.1433 Ancak sosyal ayrım yalnızca ibadetle sınırlı 

kalmamış, Arapların mevâlî ile yan yana yürümemeleri ve onları “abd” ve “rakîk” (köle, 

esir) gibi küçük düşürücü sıfatlarla anmaları,1434 Arap kızları ile evliliklerde dışlamaları 

ve bu tür evliliklerin toplumda hoş karşılanmayıp ahlâki bir eksiklik olarak 

                                                            
1427  Belâzürî, Fütûhü’l-Büldân, 101; Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 145, 236. 
1428  Maaş ödemelerinin Muâviye döneminde ayda on beş, Abdülmelik zamanında yirmi, Süleyman 

devrinde yirmi beş, Hişâm döneminde ise otuz dirheme çıkarıldığı rivayet edilir. Bkz. İbn Abdirabbih, 

el-Ikdul-Ferîd, IV: 40; Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 198. 
1429  İbn Abdilhakem, Fütûhu Mısr ve Ahbâruha, 94; İbn Haldûn, fî Haberi men Gaber, III: 32; Mikdad, l- 

Mevâlî ve Nizâmü’l-Velâ, 237; Rayyis, İslâm’da Siyasi Düşünce Tarihi, 70. 
1430  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, III: 360. 
1431  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 488-89. 
1432  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, III: 326. 
1433  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi, 65. 
1434  Atçeken, “Ömer b. Abdülazîz Dönemi Sonrası Emevî İdarecilerinin Mevâlî Politikaları”, 66, 88. 



210 

değerlendirilmesi1435 gibi uygulamalarda bulunmaları, eşitlik ilkesinin ciddi biçimde 

zedelendiğini ortaya koymuştur. İlmiyle tanınan Sudan asıllı Saîd b. Cübeyr’in kadı tayini 

bile tepkiyle karşılanmış,1436 bu olay mevâlînin toplumsal kabule dair ciddi engellerle 

karşılaştığını ortaya koymuştur. Nitekim Emevîler döneminde mevâlî, siyasi ve sosyal 

düzeyde ayrımcılığa uğramış, bu durum muhalefet ahlakı açısından haklı bir direniş 

zemini oluşturmuştur. 

Sonuç olarak Emevî yönetiminin mevâlîye karşı genel olarak dışlayıcı ve ayrımcı bir 

yaklaşım sergilediği anlaşılmaktadır. Bu yaklaşımın temelinde, Arap asabiyetine dayalı 

üstünlük anlayışı ve devletin kurucu unsuru Arapların imtiyazlarını muhafaza etme 

arzusu yatmaktadır. Bu durum, İslâm’ın evrensel eşitlik ilkesine aykırı bir toplumsal yapı 

ortaya çıkarmış, Müslüman olmalarına rağmen ikinci sınıf muamele gören mevâlîde 

adalet arayışını ve kimlik bilincini güçlendirmiştir.1437 Bu bilinç, zamanla Şuûbiyye 

hareketi etrafında sistematik bir muhalefete dönüşmüş1438 ve bu hareket sosyal 

dışlanmanın doğrudan bir yansıması olarak ortaya çıkmıştır.1439 Sosyal olarak dışlanan 

mevâlî ise bu duyguyla iktidara muhalefet eden gruplara katılmış ve çeşitli isyan 

hareketlerine doğrudan ya da dolaylı biçimde destek vermiştir.1440 Öte yandan siyasi ve 

idari alanda yeterince temsil edilmeyen mevâlî, muhalefet ahlakı bağlamında iktidarın 

ayrımcı uygulamalarına karşı ilmi ve ticari alanlarda varlık göstermeyi seçmiştir.1441 Bu 

süreçte birçok mevâlî, sahabe ve tâbiîn aracılığıyla İslâmi ilimleri öğrenmiş, özellikle 

hadis, fıkıh ve tefsir sahasında yetkinlik kazanmıştır.1442 Nitekim Zührî’nin, Halife 

Abdülmelik b. Mervân’ın “İslâm dünyasındaki en yetkin âlimler kimlerdir?” sorusuna “Büyük 

çoğunluğu mevâlîdendir” şeklinde cevap vermesi, bu hakikati açıkça ortaya 

koymaktadır.1443 Bu bağlamda Mevâlînin ilmi başarıları, yalnızca bireysel bir yükseliş 

                                                            
1435  İbn Abdirabbih, el-Ikdu'l-Ferîd, III: 413; Çağatay,  İslâm’dan Önce Arap Tarihi, 120; Demircan,

 İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi, 81. 
1436  İbn Habîb, Kitâbu'l-Muhabber, 485; İbn Abdirabbih, el-Ikdu'l-Ferîd, III: 416-417; Zeydan, İslâm 

Uygarlığı Tarihi, IV: 158. 
1437  Gustave E. Von Grunebaum, Classical Islam: A History, 600–1258 (Chicago: Aldine Publishing  

Company, 1970), LXXXVIII: 73. 
1438  Laura Veccia Vaglieri, “Râşid Halifeler ve Emevî Halifeleri”, içinde İslâm Tarihi Kültür ve 

Medeniyeti, çev., İlhan Kutluer, c. 1 (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 1989), 102. 
1439  Mustafa Kılıçlı, Arap Edebiyatında Şuûbiyye (İstanbul: İşaret Yayınları, 1989), 97. 
1440  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi, 180. 
1441  Yiğit, “Mevâlî”, 425. 
1442  İrfan Aycan, “Emevîler Dönemi Kültür Hayatında Dini İlimlerin Tarihsel Gelişimi”, Dini Araştırmalar 

Dergisi 2, sy 5 (1999): 341. 
1443  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, V: 85; Demircan, Arap-Mevâlî İlişkisi, 106. 



211 

değil aynı zamanda Arap aristokrasisine ve ayrımcı Emevî siyaset anlayışına karşı 

geliştirilen sessiz ama etkili bir muhalefet biçimi olarak görülebilir.1444 

4.2.6. Bazı Emevî Valilerinin Muhalefeti 

4.2.6.1. Abdurrahmân b. Muhammed b. el-Eş’as  

Abdurrahman b. Muhammed b. el-Eş‘as’ın (ö. 82/701) Emevî yönetimine karşı başlattığı 

isyan, sadece askerî veya siyasi bir kalkışma değil kişisel iktidarını koruma çabasının yanı 

sıra iktidarın kötü politikalarına karşı toplumsal düzeyde bir adalet arayışının ifadesidir. 

Bu hareketin dikkat çekici yönü, halkın yanı sıra âlimler ve eşraf gibi kanaat önderlerinin 

de destek vermesidir.1445 Her ne kadar bazı kaynaklar isyanı Haccâc ile İbnü’l-Eşʿas 

arasındaki kişisel husumete1446 bağlasa da bu olayın arka planında sosyal, ekonomik, 

siyasi ve dini açıdan çok boyutlu nedenler bulunmaktadır. Emevî yönetiminin özellikle 

Haccâc eliyle uyguladığı baskıcı politikalar,1447 halkın temel haklarını ihlâl etmiş, Iraklılar 

ile Şamlılar arasında ekonomik ayrımcılık yapılması ve mevâlîye yönelik dışlayıcı 

tutum,1448 adalet ve eşitlik ilkesinin zedelendiği algısını güçlendirmiştir. Bu durum, 

yönetime karşı gelişen muhalefetin meşruluğunu dini söylemlerle temellendirmesine 

zemin hazırlamıştır. Zalim bir yöneticinin görevden alınabileceği yönündeki anlayış, bu 

harekete katılanların fikri ve ahlâki meşruiyet temelini oluşturmuştur.1449 Dolayısıyla bu 

isyan, tarafların beklenti ve amaçlarının farklılaşması nedeniyle siyaset ahlakı 

çerçevesinde değerlendirilmesi gereken bir muhalefet hareketi olarak öne çıkmıştır. 

İsyan sürecinde siyaset ahlakı bağlamında değerlendirildiğinde İbnü’l-Eşʿas’ın tutumu ilk 

bakışta dini değil siyasi saiklerle şekillenmiş görünmektedir. Haccâc’ın Iraklı muhalifleri 

fethedilen bölgelerde iskân siyasetiyle pasifleştirme çabası, İbnü’l-Eş‘as tarafından kendi 

siyasi hedefleri doğrultusunda araçsallaştırılmıştır.1450 Başlangıçta Haccâc’ın valiliğine 

                                                            
1444  Mehmet Nuri Güler, “Fıkh’ın Bilimleşme Sürecinde Muhalif Mevâlî Fıkhı İle Tepkisel Arap Fıkhı”, 

Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22, sy 37 (2017): 156. 
1445  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 35. 
1446  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 336.  
1447  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 320; Gerlof, Şîa ve Mesih Akideleri Üzerine Araştırmalar, 28;  

Wellhausen, Arap Devleti ve Sukutu, 114-15. 
1448  Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates, 127.       
1449  Hakkı Dursun Yıldız, “İbnü’l-Eş’as, Abdurrahman b. Muhammed” Türkiye Diyanet İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21: 35. 
1450  Aycan, Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân, 265. 



212 

son vermeyi amaçlayan bu hareket, zamanla Emevî iktidarını hedef alacak şekilde 

genişlemiştir.1451 Halk desteğine ve ordu gücüne güvenen İbnü’l-Eş‘as, siyasi 

meşruiyetini artırmak amacıyla Mühelleb b. Ebî Sufre’ye çağrıda bulunmuş; ancak 

Mühelleb bu daveti, ümmeti tehlikeye atmakla nitelendirerek reddetmiştir.1452 Bu, 

muhalefetin sadece güce değil aynı zamanda sorumluluğa ve ümmetin maslahatına dayalı 

bir ahlâki ölçütle değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. İbnü’l-Eş‘as’ın, 

Abdülmelik b. Mervân’ın uzlaşma tekliflerini Iraklılarla istişare etmesi, muhalefetin 

halkla birlikte yürütülmesi gerektiği anlayışını yansıtmaktadır. Fakat bu tekliflerin 

değerlendirilmesini onlardan istemesi, mücadelesinin öncelikle siyasi kazanımlar elde 

etmeye yönelik olduğuna işaret etmektedir.1453 Öte yandan İbnü’l-Eş‘as, mücadelesinde 

halk desteğini artırmak ve hareketini meşru göstermek amacıyla dini söylemleri de etkili 

bir araç olarak kullanmıştır. Konuşmalarında, -geçmişte Emevî yönetimi ile iş birliği 

içinde olduğu gerçeğini göz ardı ederek- Emevîlerin Kitap ve Sünnet’i ortadan 

kaldırdığını öne sürmüş ve yönetimi batıl bir düzen olarak nitelendirmiştir.1454 İsyanı, 

“sapkın yöneticileri görevden almak ve inançsızlarla cihat etmek”1455 şeklinde dini bir sloganla 

çerçeveleyerek meşrulaştırmaya çalışmıştır.  

Abdülmelik b. Mervân, İbnü’l-Eşʿas isyanına karşı ilk etapta uzlaşmacı bir yaklaşım 

benimsemiş, istişare yoluyla çözüm arayışına girmiştir. İsyanın durudurulması 

katşılığında Haccâc’ın görevden alınması, maaşlarda eşitlik sağlanması ve valilik 

verilmesi teklifleri, yönetimin hem toplumsal düzeni öncelediğini hem de muhalefeti 

yatıştırmak istediğini göstermektedir.1456 Bazı kaynaklar, bu tekliflerin Şam birliklerinin 

geri çekilmesi ve halkın uygun göreceği bir yöneticinin atanmasını da kapsadığını 

belirtir.1457 Ancak zamanla bu uzlaşmacı tutum yerini baskıcı bir siyaset anlayışına 

bırakmıştır. Abdülmelik, Haccâc’ın aşırı uygulamalarını eleştirmiş olsa da iktidar 

tehlikeye girmedikçe müdahalede bulunmamış, yalnızca kriz derinleşince onu gözden 

çıkarma seçeneğini gündeme getirmiştir.1458 Bu tavır, siyaset ahlakı açısından kamu 

                                                            
1451  bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 322 vdğ. 
1452  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 318-319. 
1453  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 347; Takkuş, Emevı̇ Devletı̇ Tarihi, 105. 
1454  Dîneverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 291. 
1455  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 314. 
1456  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 347. 
1457  İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VIII: 100. 
1458  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 335-337. 



213 

düzenini koruma adına bireyi feda etmeyi meşru gören bir anlayışa işaret eder. Öte yandan 

Iraklılara Suriyelilerle eşit ekonomik haklar vaadi, ekonomik adaletsizliğin isyanın temel 

sebeplerinden biri olarak kabul edildiğini gösterir. İbnü’l-Eşʿas’a valilik hakkı tanınması 

ise muhalefeti yatıştırmaya yönelik siyasi bir imtiyaz niteliğindedir. İsyanın sosyal 

tabanında Arap kabilelerinin yer alması, asabiyetin etkisini açıkça ortaya koymaktadır. 

Bu durumu fark eden Abdülmelik, Kinde soyundan gelen İbnü’l-Eşʿas’a valilik teklif 

ederek onu onurlandırmak ve böylece kabilelerin isyana vereceği desteği engellemek 

istemiştir.1459 Ancak bu strateji, isyanın kontrolünün yalnızca liderde olduğu varsayımına 

dayandığı için etkili olamamıştır. Zira tekliflerin halka iletilmesi, yönetimin zayıflığı 

olarak değerlendirilmiş, böylece müzakere süreci sona ermiş ve silahlı çatışma 

kaçınılmaz hâle gelmiştir.1460 Nitekim Abdülmelik, Haccâc’a askerî müdahale yetkisi 

vererek onun otoriter yönetimini onaylamış ve Emevî iktidarı, baskıcı siyaset çizgisini 

sürdürmüştür. 

Haccâc b. Yûsuf’un isyan sürecindeki tutumu, uzlaşma ve müzakereye kapalı, mutlak 

otoriteyi esas alan bir anlayışla şekillenmiştir. Abdülmelik’in gönderdiği müzakere 

heyetinden rahatsızlık duymuş, Irak halkıyla yapılacak bir anlaşmanın sonuç 

getirmeyeceğini savunmuştur. Hz. Osman dönemindeki benzer hadiseleri hatırlatarak 

isyanın yalnızca Irak’la sınırlı kalmayıp Şam’a da sirayet edebileceğini ileri sürmüş, 

“Demir, demirle yumuşatılır” 1461 ifadesiyle yalnızca silahlı müdahalenin etkili olacağını 

vurgulamıştır. Her ne kadar Abdülmelik’in sunduğu tavizler Haccâc’ın otoritesini 

zedelemiş görünse de isyancıların müzakereyi reddetmesi ve silahlı mücadeleyi seçmesi, 

Haccâc’ın konumunu pekiştirmiştir.1462 Sadakati Emevî iktidarına yönelmiş olan Haccâc, 

askerî müdahalenin baş aktörü olmuş ve isyanın bastırılmasında belirleyici rol oynamıştır. 

Haccâc Kûfe’ye hâkim olup düzeni sağlaması ardından sert yönetim anlayışını devam 

ettirmiş, halktan kendilerine “nefislerine karşı kâfir olduklarına dair şahadet”1463 

getirmelerini istemiş, bunu kabul etmeyenleri öldürtmüştür.1464 Bu kapsamda Haccac’ın 

                                                            
1459  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 348. 
1460  Mehmet Dalkılıç, “Emevîler Dönemi Muhalif Hareketlerden Birisi: Abdurrahmân b. Muhammed b. 

el-Eş’as İsyanı”, Bilimnâme: Düşünce Paltformu XII, sy 22 (2012): 200-201. 
1461  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 349. 
1462  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 337-338. 
1463  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 365. 
1464  Iraklı askerlerden beş bin ile yüz otuz bin arasında kişinin öldürüldüğü bildirilmektedir. Halîfe b. 

Hayyât, et-Târîh, 288-289; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 82-87. 



214 

özellikle isyanın gelen isimlerini geçmişin siyasi hesaplaşmalarını da devereye alarak 

cezalandırması dikkat çekicidir. Örneğin Hz. Osman’ın katlinde rol aldığı öne sürülen 

Ziyâd en-Nehâî’yi öldürtmüştür.1465 Öte yandan Haccac mevâlî ve kurrâya yönelik baskı 

politikalarını artırmış, onları maaş divanından silmiş, erzaklarını kesmiş, ekonomik 

olarak yönetime muhtaç hale getirmiştir. Abdülmelik ise bu uygulamaları desteklemiş; 

lâkin itaat edenlerin merkeze bağımlılığını sağlamak için erzakların azaltılarak 

verilmesini emretmiştir.1466 Böylece Haccâc kısa vadede baskı yoluyla isyanı bastırırken 

Abdülmelik uzun vadeli bir denetim stratejisi geliştirmiştir. Bu yaklaşım, Muâviye’nin 

Ziyâd b. Ebîh aracılığıyla Irak’ta kurduğu siyaset anlayışıyla benzerlik arz etmektedir. 

Haccâc mevâlî ve kurrâ arasındaki birlikteliği parçalamak amacıyla sosyal ayrıştırmayı 

da derinleştirmiştir. Mevâlîye hitaben “Siz köylü ve kaba Acemlersiniz; Kurra’nız sizden daha 

önceliklidir” diyerek onları aşağılamış, sürgün edilecekleri yerlerin adını ellerine 

damgalattırıp şehir dışına çıkartmıştır.1467 Bu baskıcı siyaset kısa vadede isyanı bastırmış 

görünse de uzun vadede toplumsal huzursuzluğu derinleştirmiştir. Nitelikli insan 

kaynağının kaybı, adalet duygusunun zedelenmesi ve şiddetin kalıcı bir yönetim aracı 

hâline gelmesi, Emevî yönetiminin ilerleyen yıllarda karşı karşıya kalacağı yeni 

isyanların zeminini hazırlamıştır. 

4.2.6.2. Yezîd b. Mühelleb  

İbnü’l-Eşʿas isyanının ardından Emevîler için en çetin muhalefet hareketlerinden biri, 

Yezîd b. Mühelleb’in (ö. 102/720) öncülük ettiği ayaklanmadır. Babası Mühelleb’in 

vefatından sonra Horasan valiliğine atanan Yezîd,1468 ailesinin fetihlerdeki başarısı ve 

halka karşı cömert tavırları sayesinde hem siyasi hem toplumsal düzeyde güçlü bir nüfuz 

kazanmıştır.1469 Ancak Haccâc b. Yûsuf, onu potansiyel bir tehdit olarak görmüş,1470 İbn 

Zübeyr yanlısı olmakla itham edip1471 Abdülmelik b. Mervân’ı ikna ederek görevden 

alınmasını sağlamıştır.1472 Yezîd’in hapsedilmesi, işkenceye maruz kalması ve ağır para 

                                                            
1465  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 365. 
1466  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VII: 380. 
1467  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, III: 364. 
1468  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 476. 
1469  İrfan Aycan, “Mühellebîler”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (DİA)içinde, (İstanbul: TDV Yay., 

2020), 31: 512. 
1470  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 281. 
1471  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 634. 
1472  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 60. 



215 

cezalarına çarptırılması,1473 muhalif potansiyel taşıyan kişilere yönelik baskı 

politikalarının bir tezahürü olarak okunmalıdır. Yezîd’in hapisten kaçıp Süleyman b. 

Abdülmelik’e sığınması ve onun emanıyla kurtarılması, saray içindeki hizip 

mücadelelerini gün yüzüne çıkarmıştır.1474 Süleyman döneminde nüfuz kazanan ve 

muhalefeti bastırmak için kullanılan Yezîd,1475 halife değişimiyle birlikte gözden düşmüş, 

Ömer b. Abdülazîz tarafından mali yolsuzluk suçlamasıyla görevden alınarak 

hapsedilmiştir.1476 Yezîd’in bu süre zarfında karşılaştığı muamele, Ömer b. Abdülazîz 

dönemi hariç Emevî yönetiminin muhâsebe etme ve denetim ilkesini ilkesini istikrarlı ve 

nesnel değil şahsi kanaatlere dayalı biçimde yürüttüğünü göstermektedir.  

Ömer’in vefatının ardından halife olan Yezîd b. Abdülmelik, akrabaları Âl-i Ukayl’a 

yönelik baskıları gerekçe göstererek İbn Mühelleb’i cezalandırmaya yemin etmiş,1477 

böylece kamu yararı değil şahsi intikam saikiyle hareket eden bir yönetim anlayışı 

sergilemiştir. Bu durumu fark eden Yezîd b. Mühelleb, hapisten kaçarak Irak’ta Emevî 

karşıtı bazı kabilelerin desteğiyle isyan başlatmış,1478 kısa sürede Irak ve Horasan’a hâkim 

olmuş ve halifeyi azlettiğini ilan etmiştir.1479 Ancak bir yandan halifeden eman talep 

edip1480 diğer yandan Basra valisini görevden alması,1481 izlediği siyasetin tutarsızlığına 

işaret etmiş, bu durum onun ahlâki meşruiyetini zedelemiştir.  102/720 yılında 

gerçekleşen Akr Savaşı’nda Mesleme b. Abdülmelik komutasındaki Şam ordusuna 

yenilerek öldürülen1482 İbn Mühelleb’in ardından ailesi sistematik biçimde tasfiye 

edilmiştir. Yakınları öldürülmüş ve sağ kalanlar köleleştirilmiş,1483 taraftarları kabile 

ayrımına göre infaz edilmiştir.1484 Bu süreçte hukuk ilkelerinin ihlal edilerek intikam 

güdüsüyle hareket edilmesi, Emevî yönetiminin meşruiyetini ciddi biçimde sarsmıştır.1485 

                                                            
1473  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 281. 
1474  İbn Kuteybe, el-Me’arif, 400. 
1475  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 288-289; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 310. 
1476  Ömer b. Abdülazîz, onun Dehistan ve Cürcân seferlerinde elde edilen ganimetlerin akıbetini 

sorgulamış, verdiği cevaptan tatmin olmayınca onu kamu mallarını zimmetine geçirmekle  suçlamıştır. 

Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 575. 
1477  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, X: 310. 
1478  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 293-294. 
1479  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 582. 
1480  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 310. 
1481  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 582. 
1482  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 324. 
1483  Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 330; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 583. 
1484  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 330. 
1485  Kılıç, “Kabile Asabiyeti Bakımından Yezîd b. Abdülmelik’in Hilafeti”, 65. 



216 

Devletin kamu yararı yerine bireysel kin ve kabile bağları doğrultusunda karar alması, 

toplumsal barışı zedelemiş ve siyasi istikrarı derinden yaralamıştır. 

Yezîd b. Mühelleb’in muhalif tutumu, esasen kişisel iktidar arzusuna ve siyasi varlığını 

sürdürme hedefine dayanan bilinçli bir kalkışmadır. Ancak bu süreçte yalnızca Emevî 

otoritesinin baskıcı uygulamaları değil kendisinin izlediği siyasi stratejiler de belirleyici 

olmuştur. Babası Mühelleb b. Ebî Sufre’nin itidalli yaklaşımının aksine İbn Mühelleb, 

Halife Süleyman döneminde Şam siyasetinin iç çekişmelerine dahil olmuş, bu süreçte 

rakiplerini ve düşmanlarını çoğaltarak kendi siyasi zeminini zayıflatmıştır. Özellikle 

Süleyman’ın onu muhalefeti bastırmak için bir araç olarak kullanması, ilerleyen dönemde 

onun siyasi yalnızlığını artırmıştır. İsyan sırasında izlediği ikiyüzlü siyasi tutum ise siyasi 

meşruiyet açısından ciddi tartışmalara yol açmıştır. Bir yandan Halife Yezîd b. 

Abdülmelik’ten af dilerken diğer yandan Basra valisini görevden alıp halifeyi azletmeye 

çalışması, devlet nezdinde onu “yok edilmesi gereken bir tehdit” konumuna taşımıştır. 

Bu çelişkili siyaset, halifenin şahsi intikam hissini “devlet otoritesini koruma” söylemiyle 

meşrulaştırmasına zemin hazırlamıştır. İbn Mühelleb’in ölümü sonrasında Yezîd’in 

“Büyük hedefler peşinde koştu, risk aldı ve cömertçe öldü”1486 sözü, bu meşrulaştırma 

arzusunun sembolik bir ifadesidir. Bu bağlamda İbn Mühelleb’in iktidar arzusunun arka 

planı, Halife Süleyman döneminde Musa b. Nusayr ile yaptığı görüşmede açıkça ortaya 

konmuştur. Bu görüşmede onun, Musa’nın gücüne rağmen Emevî otoritesine boyun 

eğmesini eleştirmesi üzerine Musa’nın Allah’ın emrine bağlılık ve ümmet birliği vurgusu, 

iki farklı siyaset anlayışının çatışmasını gözler önüne sermiştir. Musa’nın, “Vallahi Ebû 

Hâlid’in kalbinde bir kin saklı; er ya da geç bunu eyleme dökecektir”1487 şeklindeki öngörüsü, 

İbn Mühelleb’in Emevî karşıtı eğilimlerinin erken dönemde fark edildiğini 

göstermektedir. 

Yezîd b. Mühelleb, isyanı kitlesel bir harekete dönüştürmek için dini söylemi siyasi 

propaganda aracı olarak kullanmıştır. Emevî valiliği dönemindeki uygulamalarını 

görmezden gelerek halka hitaplarında, Emevîleri Kitap ve Sünnet’ten ayrılmakla 

suçlamış,1488 onların insanları aldattığını söylemiş ve Ehl-i Beyt’e övgüler dizmiş,1489 

                                                            
1486  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 255. 
1487  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 100. 
1488  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 298. 
1489  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 587. 



217 

bilhasa Irak’taki kurrâ, âlim ve Ehl-i Beyt yanlılarının desteğini kazanmayı başarmıştır. 

Bu propaganda, Haccâc döneminin baskılarından etkilenen halk üzerinde güçlü bir 

karşılık bulmuştur. Fakat isyanı dini araçsallaştırarak meşrulaştırma çabası, bazı âlimler 

tarafından eleştirilmiştir. Hasan-ı Basrî, onu “dün Emevîlere hizmet eden, bugün dini 

kullanarak halkı aldatan”1490 biri olarak tanımlamış ve halkı isyandan uzak tutmaya 

çalışmıştır. Emevî iktidarı ise onu “topluluğu bölmekle”1491 itham ederek isyanın 

meşruiyetini sorgulamıştır. Buna rağmen muhalefetin desteği azalmamış ve halk, 

ekonomik eşitsizlik ve Haccâc döneminin baskıcı politikalarının yeniden canlanması 

korkusundan hareketle isyana yönelmiştir. Iraklıların isyan sırasında “yabancı askerleri 

topraklarımıza sokmayacağız”1492 şeklindeki ortak söylemi de onların yalnızca dini değil 

aynı zamanda bölgesel bağımsızlık talepleri doğrultusunda harekete geçtiğini 

göstermektedir. Bu bağlamda İbn Mühelleb’in isyanı hem iç politik dengeleri sarsan bir 

kırılma hem de dini söylemin siyasi amaçlarla nasıl araçsallaştırılabileceğine dair çarpıcı 

bir örnektir. 

4.2.6.3. Hâris b. Süreyc  

Emevî yönetimine karşı gelişen muhalefet hareketlerinden biri de Temîm kabilesine 

mensup Hâris b. Süreyc’in (ö. 128/746) liderliğinde Horasan’da ortaya çıkan isyandır. 

Hâris, Emevî idaresinde bir vali değil sınıra yakın bölgelerde görev yapan bir komutan 

olarak tanınmıştır. Fakat Türklerle yapılan savaşlardaki başarısızlığı nedeniyle azledilmiş 

ve Horasan Valisi Cüneyd b. Abdurrahman tarafından kırbaçlanarak küçük 

düşürülmüştür.1493 Bu uygulama, onun şahsi öfkesinin yanı sıra Emevî yönetiminden 

duyulan toplumsal rahatsızlığın da kıvılcımını oluşturmuştur. Fakat Hâris’in Emevîlere 

isyanında sadece kişisel kini değil kavmiyetçi siyaset ve mevâlîye yönelik ayrımcı 

tutum,1494 Soğd halkına yapılan zulümler,1495  ekonomik sıkıntılar ve yöneticilerin halk 

üzerindeki baskıcı uygulamaları1496 da etkili olmuştur. Bu ortamda Hâris, yalnız Arap 

                                                            
1490  Hasan-ı Basrî'nin konuşması için bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 338. 
1491  Örneğin Mesleme b. Abdülmelik, devlete isyan eden İbn Mühelleb’i fitne çıkarıp cemaatten       

ayrılmakla suçlayıp mümin olmadığını söylemiştir. Bkz. Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 338. 
1492  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII. 332. 
1493  Meir Jacob Kister, “Al-Harith b. Suraydj”, in The Encyclopaedia of Islam, 2nd ed., vol. 3, ed. B. 

Lewis, V. L. Ménage, C. Pellat, and J. Schacht (Leiden: E. J. Brill, 1971), 221-222 
1494  Demircan, İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi, 176. 
1495  Nadir Özkuyumcu, “Hâris b. Süreyc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, 

(İstanbul: TDV Yay., 1997), 16: 201. 
1496  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 616. 



218 

kabilelerinin değil hak mahrumiyeti yaşayan mevâlînin desteğini de kazanmıştır. Hâris’in 

isyandaki temel iddiası, İslâm’ın ilk dönemindeki adil ve iştirakçi yönetim modeline 

dönüş çağrısıdır. O, haksız yöneticilerin azlini istemiş, yönetici belirlenmesinde şûrâ 

ilkesinin işletilmesini, halkın rızasına dayalı biat sisteminin benimsenmesini 

savunmuştur.1497 Bu talepler, yalnızca siyasi değil aynı zamanda ahlâki bir meşruiyet 

arayışını da yansıtmaktadır.1498 Dindar kimliğiyle tanınan Hâris’in bu adalet talepleriyle 

halk nezdinde karşılık bulduğu anlaşılmaktadır. Ancak bazı kaynaklarda onun kendisini 

Mehdi ilan ettiği,1499 bazı rivayetlerde ise Mürcie görüşlerine sahip bir âlim1500 ya da 

Hâricî olarak tanımlandığı1501 görülmektedir. Bu çeşitlilik, isyanın farklı kesimlerce farklı 

biçimlerde yorumlandığını göstermektedir. Bazı tarihçiler, Hâris’in davetini dini 

olmaktan ziyade sosyal adalet eksenli bir protesto hareketi olarak değerlendirmiş,1502 

özellikle Arap-Fars ayrımı çerçevesinde ezilen sınıfların öfkesinin dışavurumu şeklinde 

yorumlamıştır.1503 Onun Emevîlerin mevâlîye “kâfir muamelesi” yapmasına karşı 

çıkması, isyanına ahlâki bir zemin kazandırmış, zalim bir yönetime karşı kutsal hakları 

savunma iddiasını güçlendirmiştir. Öte yandan her ne kadar Hâris’in kendisini Mehdi ilan 

ettiği iddia edilse de bu tür sıfatların daha çok halkın kurtarıcı beklentisini kullanmak 

isteyen muhalif gruplar tarafından ona yakıştırıldığı ihtimali göz ardı edilmemelidir. Bir 

rivayete göre Hâris, isyanına dini meşruiyet kazandırmak, halkın desteğini kazanmak ve 

özellikle Horasan valisi Nasr b. Seyyar’ı ikna etmek amacıyla “Ben siyah sancağın 

sahibiyim”1504 demiştir. Hâris’in bu sözüne istinaden onun Abbâsî yanlısı biri olduğu ileri 

sürülmüştür.1505 Fakat Hâris ne Mehdi ne de sadık bir Abbâsî taraftarıdır, aksine Abbâsî 

hareketin yükselişinden faydalanarak kendi siyasi hedeflerine halk desteği arayan 

bağımsız bir aktördür. Dolayısıyla Hâris, halkı Allah’ın Kitabına, Peygamber’in 

Sünnetine ve Ehl-i Beyt’ten rızaya çağırarak dini söylemi araçsallaştırmıştır.1506 Fakat bu 

söylemin altında, Emevî karşıtı toplumsal öfkeyi kendi lehine kanalize etme çabası 

                                                            
1497  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 335; Muhammed Ammârâ, el-İslâm ve’s-Sevra, 3. bs. (Kahire: Dâru’ş-

Şurûk, 1988), 236. 
1498  Atçeken, “Hişâm b. Abdülmelik’in Halifeliği ve Şahsiyeti”, 103. 
1499  Hasan, Siyasî-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, II: 286;Wellhausen, Arap Devleti ve Sükutu, 220. 
1500  Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 67-68. 
1501  Zehebî,  el-Iber fî Haberi men Gaber, I: 111. 
1502  Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 115. 
1503  İsmail, el-Harekâtü’s-Sırriyyeti’l İslâm, 45. 
1504  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 284. 
1505  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 331. 
1506  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 619. 



219 

yatmaktadır. Onun isyanı, Mervân b. Muhammed döneminde bastırılmış ve Hâris 

öldürülmüştür.1507 Böylece o da Emevîlerin son döneminde, hilafet iddiasında bulunan ve 

halkın taleplerini kendi siyasi mücadelesiyle harmanlayan figürlerden biri olarak tarihe 

geçmiştir. 

4.2.7. Abbâsîlerin Muhalefeti 

Emevîler döneminde ortaya çıkan muhalif hareketler çoğu zaman dağınık yapıları ve 

sınırlı destekleri nedeniyle otoriter yönetim karşısında etkisiz kalmıştır. Bu dengeyi 

değiştiren ise Abbâsî ailesinden Muhammed b. Ali’nin (ö. 125/743) öncülüğünde 

başlatılan ve yaklaşık otuz yıl süren sistemli davet faaliyeti olmuştur.1508 Ebû Müslim el-

Horasânî’nin (ö. 137/755) liderliğinde 129/747 yılında silahlı bir ayaklanmaya dönüşen 

bu hareket, yalnızca bir iktidar değişimini değil aynı zamanda siyasetin ahlâkî temellerini 

yeniden kurma iddiasını taşımıştır.1509 Abbâsî muhalefeti, Emevî yönetimini adaletsizlik, 

ehliyetsizlik ve kavmiyetçilikle suçlayarak özellikle gayri Arap Müslümanlara yönelik 

ayrımcı uygulamaları ve Ehl-i Beyt'e karşı sürdürülen baskıları eleştirmiştir. Emevîlerin 

hilafeti saltanata dönüştürmeleri, Abbâsîlerin söyleminde siyasi meşruiyetin kaybı olarak 

sunulmuştur. Bu bağlamda Abbâsîler, siyaseti sadece iktidarı değil ümmetin maslahatını 

gözeten, adil ve ehil yöneticilerin iş başında olduğu bir yönetim yapısı olarak 

tanımlamışlardır. Ne var ki Abbâsîler de muhalefette dile getirdikleri eleştirilerin büyük 

bölümünü iktidara geldiklerinde kendi uygulamalarında göstererek Emevîlerle aynı siyasi 

yanılgıya düşmüşlerdir. Böylece Abbâsîler de merkeziyetçi bir yönetim inşa etmiş, 

hanedan çıkarlarını ümmetin maslahatının önüne koymuş; hatta Ehl-i Beyt mensuplarına 

karşı baskıcı politikalar benimsemişlerdir. Bu çelişki, muhalefet döneminde sergilenen 

ahlâki söylemin ne ölçüde ilkesel, ne ölçüde araçsal olduğunu sorgulatmaktadır. 

Dolayısıyla Abbâsî muhalefeti, yalnızca Emevî yönetimini hedef alan bir iktidar 

mücadelesi değil aynı zamanda siyasi ahlâk açısından alternatif bir düzen vaadiyle 

şekillenmiş; fakat iktidar pratiğinde bu ilkelerden önemli ölçüde sapmış bir hareket olarak 

değerlendirilmelidir. Bu çerçevede Abbâsîlerin muhalefet anlayışı ile Ehl-i Beyt 

                                                            
1507  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 288. 
1508  Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde,     

(İstanbul: TDV Yay., 1988), 1: 31. 
1509  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, IX: 317-324; Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 355. 



220 

çizgisinin temsilcileri olan Alioğullarının yaklaşımı arasındaki benzerlik ve ayrışmalar, 

muhalefet ahlakı bağlamında ayrıca incelenmelidir. 

Abbâsoğulları tarafından geliştirilen muhalefet anlayışı, yöntem bakımından 

Alioğullarından ayrılmakla birlikte taşıdığı nihai hedefler açısından onların siyasi 

mücadelesinin sürekliliği içinde değerlendirilmelidir. Bu ayrım yalnızca taktiksel 

tercihlere değil aynı zamanda tarihi köklere ve zihinsel yaklaşıma dayanmaktadır. 

Nitekim bu çizgi, Abbas b. Abdülmuttalib ve oğlu Abdullah b. Abbas’a kadar uzanan bir 

miras üzerine inşa edilmiştir. Muhammed b. Ali tarafından sistematik hale getirilen bu 

muhalefet anlayışı, Abbâsîlerin siyasi hedeflerine ulaşma sürecinde daha pragmatik, 

stratejik ve araçsal bir yönelimi öncelediklerini göstermektedir. Bu anlayış, Hz. 

Peygamber’e atfedilen “Savaş hiledir”1510 hadisinden hareketle siyasette taktiksel 

manevraları meşru sayan bir zihniyeti yansıtır. Bu stratejik tutumun zıddında, Hz. Ali’nin 

siyasi ilkeler ve ahlâki bütünlük temelinde sergilediği duruş yer alır. Hz. Ali, fitneye 

sebebiyet verecek siyasi oyunlara mesafeli durmuş, iktidar yolunda ahlâki sınırları ihlal 

etmeyi reddetmiştir.1511 Buna karşılık Abdullah b. Abbas, “Muâviye’nin valiliğine 

dokunulmasın, güç elde edilince azledilsin”1512 şeklindeki önerisiyle hedefe ulaşmak için 

süreci yönetmeye ve zamanı kollamaya dayalı bir siyaset ahlakı benimsemiştir. Bu 

bağlamda Abbâsî hareketi, ahlâki ilkelere bağlı ama aynı zamanda stratejik araçlarla 

donanmış bir muhalefet tarzını temsil eder. Söz konusu yöntem, Emevîlerin baskıcı 

yapısıyla mücadelede başarı şansını artırmış, ittifaklara açık, denge gözeten, uzun vadeli 

ve sabırlı bir siyaset anlayışını öne çıkarmıştır. Ancak bu yönelimin zamanla ahlâki 

tutarlılık açısından sorgulanması da kaçınılmaz olmuştur. Çünkü bu yaklaşım onları bir 

yandan güçlü kılmış, diğer yandan muhalefet ahlakı bağlamında eleştiriye açık hale 

getirmiştir.   

Abbâsîlerin Emevî yönetimine karşı geliştirdikleri muhalefet, doğrudan çatışma yerine 

uzun vadeli ve gizli bir stratejiye dayanıyordu. Görünürde halifeye bağlılık sergileyen 

Abbâsî ailesi, perde arkasında yoğun bir propaganda ve örgütlenme faaliyetini sürdürmüş, 

                                                            
1510  Buhârî, “Cihâd”, 157. 
1511  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 24; Yazar Meçhul, Ahbâru’d-Devleti’l-Abbâsiyye, 43. 
1512  Abdullah b. Abbas, Muaviyeyi valilikten almakta kararlı olan Hz. Ali'ye “Ey Mü’minlerin Emiri!      

Cesur ve güçlü adamsın, ancak mücadele konusunda iyi bir görüşe ve tedbire sahip değilsin” demiştir.       

Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 159; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, III: 136.  



221 

böylece siyasi niyetlerini gizleyerek ihtilale zemin hazırlamıştır.1513 Bu bağlamda Ali b. 

Abdullah’ın Halife Hişâm’a hitaben, oğullarının bir gün halife olacağına dair ima içeren 

sözleri, iktidar hedeflerinin erken bir işareti olarak dikkat çekicidir.1514 Abbâsîlerin bu 

ihtilalci siyaseti, yalnızca Emevî yönetimine karşı değil Alioğulları karşısında da 

uygulanmıştır. Başlangıçta Hz. Ali’yi destekleyen Abbâsoğulları, zamanla Ehl-i Beyt’in 

meşruiyet iddiasını gölgede bırakacak biçimde kendi hilafet tasavvurlarını ön plana 

çıkarmışlardır.1515 Muhammed b. Ali’nin geliştirdiği ve halkı “er-Rızâ min Âli 

Muhammed” (Hz. Peygamber ailesinden razı olunan kişi) adına davet eden söylem, bu 

stratejinin en çarpıcı örneğidir. Bu muğlak ifade, halkın Ehl-i Beyt’e duyduğu duygusal 

bağlılıktan faydalanarak geniş bir destek tabanı oluşturmuş,1516 böylece Abbâsîler, söylem 

düzeyinde ahlâki ve dini meşruiyeti savunurken fiiliyatta bu meşruiyeti kendi siyasi 

çıkarlarına tahvil etmişlerdir. Bu söylemin ardında yatan amaç muhalefet ahlakı 

çerçevesinde eleştiriye açıktır. Zira halk, bu çağrının Alioğullarından bir imam adına 

yapıldığını sanarken Abbâsîler süreci kendi iktidar hedefleri doğrultusunda 

yönlendirmiştir.1517 Böylece siyaset, açık ilkeler yerine belirsiz ifadeler ve yönlendirilmiş 

algılar üzerinden inşa edilmiştir. Ebû’l-Abbâs Seffâh’ın (ö. 136/754) Kûfe’deki biat 

konuşması bu stratejiyi açıkça yansıtır. Hz. Peygamber’in Haşimoğullarından olduğunu 

vurgulayan Seffâh, kendi soyunu Ehl-i Beyt tanımı içerisine dâhil ederek Alioğulları 

dışında da hilafet hakkı olduğunu iddia etmiştir.1518 Bu tutum, Şiî geleneğin hilafeti yalnız 

Alioğullarına ait görmesine doğrudan bir itiraz niteliğindedir.1519 Sonuç olarak Abbâsî 

daveti, başlangıçta Ehl-i Beyt adına yürütülüyormuş gibi sunulmuş; fakat ihtilalin 

başarıya ulaşmasının ardından Abbâsîler kendi hanedan çıkarlarını öncelemişlerdir.1520 

Bu da hareketin ahlâki temsiliyet iddiasının ne derece araçsallaştırıldığını, muhalefet 

ahlakı ilkesinin ise siyasi hesaplara feda edildiğini göstermektedir. Söz konusu yaklaşım, 

muhalefetin hem yönetimle hem de diğer muhalif gruplarla olan ilişkisini belirleyen temel 

bir sorunsalı ortaya koyar: İlke mi yoksa iktidar mı? 

                                                            
1513  Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 139. 
1514  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 321. 
1515  M. Ali Büyükkara, İmamet Mücadelesi ve Hâşimoğulları (Hicrî II. Asır) (İstanbul: Rağbet Yayınları, 

1999), 15. 
1516  Atvan, er-Rivâyetü’t-Tarihiyye fi Bilâdi’ş-Şam, 104. 
1517  Semira Muhtar, Cihâdü’ş-Şiâ fi’l-Asri’l-Abbâsîyyi’l-Evvel (Beyrut: Dâru’s-Sebîl, 1978), 38. 
1518  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 245. 
1519  Dûrî, İlk Dönem İslâm Tarihi, 142. 
1520  Nahide Bozkurt, Abbâsîler, 5. bs (İstanbul: İSAM Yayınları, 2018), 40-41. 



222 

Abbâsî muhalefeti, Emevî yönetimine karşı yalnızca bir iktidar mücadelesi değil adalet, 

eşitlik ve liyakat gibi ahlâki ilkeler temelinde şekillenen bir söylem olarak sunulmuştur. 

Muhalif söylemin merkezinde, yönetimde adalet ve ehliyetin esas alınması gerektiği 

vurgusu yer alırken Emevîlerin baskıcı, ayrımcı ve şiddet odaklı uygulamaları hedef 

alınmıştır. Abbâsî hareketinin kurucusu Muhammed b. Ali’nin bu ilkeleri merkeze alarak 

oluşturduğu muhalif söylem, toplumun farklı kesimlerinde, özellikle Şiîlerde, geniş bir 

karşılık bulmuştur.1521 Böylece toplumsal adalet talebiyle örtüşen bu söylem, Abbâsî 

hareketine güçlü bir meşruiyet zemini sağlamıştır. Fakat muhalefet sürecinde savunulan 

bu yüksek ahlâki ilkeler, Abbâsîler iktidara geldikten sonra önemli ölçüde anlamını 

yitirmiştir. Emevî yönetimini adaletsizlik ve ayrımcılıkla eleştiren Abbâsîler, zamanla 

benzer yöntemlere başvurmuş, muhalif unsurları “isyancı” ilan ederek cezalandırmış1522 

ve iktidarlarını mutlak itaate dayalı bir yapı üzerine kurmuşlardır. Devlet kadrolarına 

atamalarda da ilke olarak liyakati savunduklarını belirtmelerine rağmen uygulamada 

siyasi sadakat öncelikli ölçüt haline gelmiştir.1523 Bu bağlamda ihtilâle destek verenlerin 

ödüllendirilmesi, yönetime ehil olmaktan çok iktidar sürecindeki rollerine 

dayandırılmıştır. Abbâsîler, iktidar öncesinde farklı toplumsal gruplarla kurdukları ilkeli 

dayanışmayı, iktidar sonrasında çıkar temelli bir ilişkiye dönüştürmüş, bilhassa Emevî 

döneminde dışlanan mevâlîye yönetimde yer vererek sembolik bir farklılık 

yaratmışlardır. Lâkin bu istisna dışında, muhalefete yönelik baskıcı siyasetleri büyük 

ölçüde Emevî yönetimini aratmayacak niteliktedir. Bu durum Abbâsî hareketinin 

muhalefet döneminde savunduğu ilkeler ile iktidar pratiği arasındaki tutarsızlığı gözler 

önüne sermekte, ahlâki meşruiyet iddiasının iktidar sonrası uygulamalarda giderek 

araçsallaştırıldığını ortaya koymaktadır. 

Abbâsî muhalefeti, siyasi hedeflerini meşrulaştırmak amacıyla dini söylemleri etkin 

biçimde kullanmıştır. Bu bağlamda Abbâsî davetçileri, Emevî yönetimini Kitap ve 

Sünnet’ten sapmak, adaleti çiğnemek ve zalimlikle suçlayarak iktidar değişiminin dini bir 

zorunluluk olduğunu savunmuşlardır. Dinin bu şekilde siyasi mücadeleye entegre 

                                                            
1521  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 647-648. 
1522  Cemil Hakyemez, “Abbâsi Devletine Yönelik Ali Oğulları veya Şiî Tehdidi”, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 9, sy 1 (2007): 329. 
1523  Selahattin Polatoğlu, “Kalemden Devşirilen Güç: Erken İslâm Toplumunda Bürokratik Otorite”, 

içinde İslâm Düşünce Tarihinde Otorite Kavramı, ed. M. Fatih Yalçın ve İbrâhim Aksu, 1. bs (Ankara: 

Nobel Yayıncılık, 2002), 75. 



223 

edilmesi, Abbâsî propagandasının temel dayanaklarından birini oluşturmuştur. 

Abbâsîlerin Irak komutanı Kahtabe b. Şebîb’in Cürcan Savaşı sırasında askerlerine 

hitaben sarf ettiği, “Siz Allah’ın evini yakan bir toplumun kalıntılarıyla savaşmaya 

gidiyorsunuz”1524 şeklindeki sözleri, bu propagandanın ne derece güçlü ve duygusal bir 

temele oturduğunu göstermektedir. Emevîleri yalnızca siyasi rakip değil aynı zamanda 

dini değerlerin düşmanı olarak tanımlayan bu yaklaşım, muhalefetin ahlâki meşruiyet 

iddiasını pekiştirmiştir. Ancak bu tarz söylemler, muhalefet ahlakının sınırlarında ciddi 

tartışmalara yol açmaktadır. Zira dini değerlerin siyasi rekabetin bir aracı haline 

getirilmesi, hem toplumsal kutuplaşmayı derinleştirmiş hem de dini kavramların 

araçsallaştırılmasına zemin hazırlamıştır.  

Abbâsîler, Emevîler gibi siyasi otoritelerini Kureyş nesebine dayandırmış, bu soya 

mensubiyetin hilafet için vazgeçilmez bir şart olduğunu savunmuşlardır. Özellikle Haşimî 

kökenlerini ön plana çıkaran Abbâsîler, meşruiyet iddialarını yalnızca soy bağıyla değil 

aynı zamanda ilahi takdir anlayışıyla da temellendirmiştir. Ebû’l Abbâs es-Seffâh’ın 

iktidara gelişlerini “Allah’ın takdiri” olarak nitelemesi, bu kaderci anlayışın açık bir 

yansımasıdır.1525 Ne var ki bu yaklaşım, Abbâsîleri uzun süre eleştirdikleri Emevîlerin 

düştüğü meşruiyet açmazıyla benzer bir konuma sürüklemiştir. Zira halk iradesi yerine 

ilahi iradeye dayandırılan bir otorite anlayışı, yönetime karşı itiraz yollarını kapatmakta 

ve muhalefeti gayrimeşru ilan etmeye zemin hazırlamaktadır. Öte yandan Abbâsîlerin 

halifeyi dinin koruyucusu olarak konumlandırması, ilk bakışta meşru bir yönetim ideali 

gibi görünse de bu söylem zamanla muhalif düşüncelerin bastırılmasında bir 

meşrulaştırma aracına dönüşmüştür. Böylece din, yalnızca yönetimi desteklemek için 

değil aynı zamanda sapkın kabul edilen fikirleri dışlamak ve halkı siyasi itaate zorlamak 

için de kullanılmıştır.1526 Bu durum Abbâsî siyasetinde muhalefet ahlakının sınırlandığını, 

adalet, istişare ve eleştiriye açık olma gibi temel ilkelerin dini söylemlerle bastırıldığını 

göstermektedir. 

                                                            
1524  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 401; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 393. 
1525  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 426; Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 663. 
1526  Recep Ardoğan, “Teorik Temeller ve Tarihsel Gerilimler Arasında Siyasal Muhalefet”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8, sy 2 (2004). 187. 



224 

Abbâsî hareketi, muhalefet stratejisini sadece fikri temellere değil aynı zamanda siyasi 

ortamın imkânlarına dayandırarak şekillendirmiştir.1527 Özellikle Ömer b. Abdülazîz ve 

Hişâm b. Abdülmelik dönemlerinde uygulanan görece yumuşak siyaset,1528  Abbâsîlerin 

daha serbest ve örgütlü biçimde hareket etmesine zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda 

Abbâsîler, Emevî yönetiminin muhalefeti bastırmaktansa tehdit oluşturmadıkça 

görmezden gelen yaklaşımını, uzun vadeli siyasi planlarını hayata geçirmek için bir fırsat 

olarak değerlendirmiştir.1529 Muhalefet ahlakı açısından dikkat çeken bir diğer husus, 

Abbâsîlerin asabiyet unsurunu doğrudan bir üstünlük aracı olarak değil ihtilale karşı 

oluşabilecek asabiyet temelli Arap kabilelerin birlikteliğini parçalamak ve böylece 

muhalif grupları kendi yanlarına çekmek için kullanmalarıdır. Bu strateji, siyasi 

mücadelede birliği değil siyasi rekabeti kızıştıran bir yönelim sergilemiştir. Nitekim 

Horasan’daki faaliyetleriyle öne çıkan Ebû Müslim, bu stratejiyi başarıyla uygulamış, 

Arap kabileleri arasındaki husumeti körükleyerek Nasr b. Seyyâr’ın Horasan’da Abbâsî 

isyanına karşı oluşturduğu kabile ittifakını dağıtmayı başarmıştır.1530 Bu süreç Abbâsî 

hareketinin yalnızca ahlâki ilkeler üzerinden değil aynı zamanda siyasi rekabetin 

zafiyetlerinden yararlanarak güç kazandığını göstermektedir. Abbâsîler, muhalefetlerini 

baskıcı bir yönetime karşı adalet temelli bir direniş olarak sunarken aynı zamanda 

muhalefet ahlakının sınırlarını zorlayan siyasi manevralara da başvurmuşlardır. Bu 

durum, meşru hedeflerle araçsal yöntemlerin iç içe geçtiği karmaşık bir siyaset anlayışını 

gözler önüne sermektedir. 

Abbâsîlerin iktidara geldikten sonraki en belirgin siyasetlerinden biri, Emevîlere yönelik 

sistematik bir intikam politikasını meşrulaştırmaya çalışmaları olmuştur. Bu süreçte 

siyasi muhalefetin ahlâki sınırları aşılmış, intikam duygusu adaletin yerine geçirilmiştir. 

Emevî döneminde zulüm görmüş kişi ve grupların öfkesi siyasi bir araç hâline getirilmiş, 

bu duygular Halifelerin çevresini kuşatan kişiler eliyle derinleştirilmiştir.1531 Bu yaklaşım, 

muhalefet ahlakında bulunması gereken merhamet, ıslah ve adalet ilkelerini göz ardı 

etmiş, şiddet ve tasfiye aracı olarak uygulanmıştır.1532  Ebû’l Abbâs Seffâh’ın Vâsıt Valisi 

                                                            
1527  Abduşşâfî, el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî, 195. 
1528  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nüelâ, V: 352; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ, 249. 
1529  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 318. 
1530  Yazar Meçhul, Ahbâru’d-Devleti’l-Abbâsiyye, 289, 307. 
1531  Ya’kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, II: 355; İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, II: 188. 
1532  Öc almak gayesiyle yapılan katliamlar için bkz. Taberî, Târîhu’t-Taberî, VIII: 443; Mes’ûdî, 

Mürûcü’z-Zeheb, V: 192-219. 



225 

İbn Hubeyre’ye verdiği emanı bozarak onu öldürtmesi,1533 bu ilkesizliğin somut bir 

göstergesidir. Zira verilen sözün çiğnenmesi, İslâm siyaset ahlakının temel ilkelerinden 

biri olan ahde vefa ilkesinin açık bir ihlali niteliğindedir. 

Abbâsîler yalnızca intikam siyasetiyle değil ekonomik araçlarla da halkın desteğini 

kazanmayı hedeflemişlerdir. Toplanılan zekâtlar ve yardımlar, hem hareketin 

finansmanında hem de yoksul kesimlerin kazanılmasında kullanılmış,1534 maddi 

ihtiyaçlar, siyasi sadakat için bir manivela işlevi görmüştür. Bu yöntem kısa vadede etkili 

olmuşsa da siyaset ahlakı bakımından amaç ve araç dengesini tartışmalı kılmıştır. 

Özellikle şairlerin maddi çıkar karşılığında Abbâsîler lehine ve Emevîler aleyhine 

propaganda yapmaları, yönetimin meşruiyetini erdem yerine çıkar ve manipülasyon 

yoluyla tesis etmeye çalıştığını göstermektedir. Halife Mansûr’un (ö. 159/775) Müstehil 

b. Kumeyt’i bu amaçla şehir şehir dolaştırması,1535 bu yöntemin bilinçli bir strateji 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu çerçevede yeni rejim, Emevîleri sadece siyasi bir rakip 

olarak değil halkın zihninde yok edilmesi gereken bir tehdit olarak kodlamış, böylece 

muhalifleri dönüştürmek yerine dışlayıcı ve yok edici bir siyaset benimsemiştir. Halife 

Me’mûn’un (ö. 218/833) Muâviye’ye lanet edilmesini gündeme getirmesi, bu politikanın 

ulaştığı aşırılığı gösterir. Her ne kadar bu plan halkın tepkisinden çekinilerek rafa 

kaldırılmışsa da onun yerine Hz. Ali’nin üstünlüğünü halka öğretme zorunluluğu 

getirilerek siyasi tercihlerin dini telkinlerle meşrulaştırılmasına çalışılmıştır.1536 Neticede 

bu uygulamaların tümü Abbâsîlerin muhalefet sürecinde savundukları ahlâki ilkelerden 

iktidar sonrası uzaklaştıklarını, Emevîleri yererken kendilerinin de benzer yöntemlere 

başvurduklarını göstermektedir. Böylece adalet, şûra, merhamet ve kamu sorumluluğu 

gibi ahlâki ilkeler yerine kin, şiddet ve araçsal akıl ön plana çıkmış, muhalefet ahlakının 

yerini zorlayıcı bir iktidar ahlakı almıştır. 

                                                            
1533  Ebû’l-Abbâs Seffah'ın gönderdiği eman mektubu için bkz. İbn A’sem, Kitâbü'l-Fütûh, VIII: 374-376. 
1534  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 295. 
1535  Ebû’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed ed-Dımaşkî (İbn Ebü’l-İz), Şerhu’l-

Akîdeti’t-Tahâviyye, thk. A. Abdulmuhsin et-Türki ve Şuayb Arnaût (Beyrut: er-Risaletu’l- Alemiyye, 

1433), I: 288. 
1536  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VIII: 618. 



226 

4.3. İsyan Boyutuna Ulaşmayan Muhalif Hareketler  

4.3.1. Fırkaların Muhalefeti 

İslâm tarihinin erken dönemleri yalnızca siyasi istikrar arayışlarıyla değil aynı zamanda 

yönetim anlayışı ve dini otoritenin meşruiyeti üzerine yapılan tartışmalarla şekillenmiştir. 

Emevîler dönemi, hilafetin saltanata dönüşmesiyle birlikte bu tartışmaların derinleştiği, 

iç çekişmelerin arttığı ve yönetim anlayışına dair farklı yorumların ortaya çıktığı bir 

süreçtir. Emevî yönetiminin baskıcı ve şiddet içeren politikalarına karşı muhalefet, 

yalnızca askerî ve siyasi değil aynı zamanda ahlâki, hukuki ve dini temellere dayanan 

fikri bir mücadeleyi de içermiştir. Bu durum, mezheplerin oluşumuna zemin hazırlamış 

ve zamanla çok sayıda muhalif fırkanın doğmasına yol açmıştır. Bu bağlamda Hâricîler, 

Şiîler, Cebriyye, Kaderiyye, Mu‘tezile ve Mürcie mezhepleri dikkat çeker. Bu mezhepler, 

adalet, meşruiyet, bireysel sorumluluk ve zulme karşı duruş gibi kavramlar etrafında 

muhalefet anlayışlarını geliştirmiştir. Yönetimin yalnızca dünyevi değil, aynı zamanda 

ahlâki ve dini sorumluluk taşıması gerektiğini savunmuş, siyasi iktidarın ilahi ve etik 

ilkelere bağlı kalmasını zorunlu görmüşlerdir. Bu başlık altında daha önce ele alınan 

Hâricîler ve Şiîler dışında, Emevî otoritesine karşı doğrudan silahlı mücadeleye 

girişmeden, fikir temelli muhalefet geliştiren Cebriyye, Kaderiyye, Mu‘tezile ve Mürcie 

mezhepleri incelenecektir. Bu mezhepler, iktidarın meşruiyetini sorgulayarak İslâm 

siyaset düşüncesine entelektüel ve ahlâki katkılarda bulunmuşlardır. 

4.3.1.1. Cebriyye 

Tarihi süreçte iktidar sahipleri, siyasi çıkarlarını korumak ve toplumu kendi ideolojileri 

doğrultusunda şekillendirmek amacıyla çeşitli araçlara başvurmuşlardır. Bu araçlar 

arasında en etkili olanı ise ideolojidir.1537 Yönetimlerin ideolojik söylemlerini 

meşrulaştırmak için en sık başvurdukları unsur ise dindir. Hem iktidarı elinde tutanlar 

hem de onlara karşı çıkan muhalifler, dini kavramları kendi politik söylemlerini 

desteklemek amacıyla kullanmışlardır. Bu çerçevede kader inancı, yönetenler tarafından 

meşruiyet sağlayıcı bir unsur olarak görülmüş ve siyasi alanda yoğun tartışmalara konu 

olmuştur. Nitekim Machiavelli'nin “Bazı insanlar baş edemedikleri işleri kaderle açıklama 

                                                            
1537  Güleç, Politik Psikoloji Penceresinden Siyaset Ahlakı, 39. 



227 

yoluna giderler”1538 sözü, kader anlayışının siyasi çıkarlar doğrultusunda nasıl istismar 

edilebileceğini çarpıcı bir biçimde ortaya koymaktadır. 

Emevîler döneminde kader tartışmaları, hem yönetim hem de muhalif hareketler için 

önemli bir meşruiyet kaynağı olmuştur.1539 Emevî yöneticileri belki devletin kurulduğu 

ilk dönemde olmasa bile -Ömer b. Abdülazîz, Yezîd b. Velîd gibi bazı yöneticiler dışında- 

genel olarak iktidarlarını güçlendirmek için Cebriyye mezhebinin görüşlerini siyasi ve 

dini meşruiyetlerini sağlamak amacıyla kullanmışlardır.1540 Bu anlayışa göre insanın iradi 

eylemleri yoktur ve tüm olaylar Allah’ın takdiriyle gerçekleşmektedir.1541 Bu bağlamda 

Emevîler Cebriyye’nin dini söylemini siyasi alana uyaralarak iktidara gelmelerinin 

Allah’ın takdiriyle olduğunu ileri sürmüşler, halktan bu takdire rıza göstermelerini ve 

kendilerine itaat etmelerini beklemişlerdir.1542 Cebriyye’nin bu politik kullanımı, bilhassa 

Hâricî ve Şiî muhalefetin meşruiyet temelli eleştirilerine karşı savunma mekanizması 

olarak devreye sokulmuştur. Ancak bu tavır, siyaset ahlakı açısından ciddi sorunlar 

doğurmuştur. Zira kaderin, muhasebe ve denetim ilkesini ortadan kaldıracak şekilde 

araçsallaştırılması, yöneticilerin sorumluluktan kaçmasına ve toplumsal adaletin 

zedelenmesine yol açmıştır. Bu durum da dini değerlerin iktidarın çıkarlarına uygun 

şekilde şekillendirilmesine, yönetimdeki hataların dini bir çerçeveye oturtularak 

meşrulaştırılmasına yol açmıştır. 1543 

Emevîler, Cebriyye’nin kader anlayışını sistematik biçimde siyasallaştırarak otoriter 

yönetim tarzlarına dini bir meşruiyet zemini oluşturmuşlardır.1544 İnsan iradesini reddeden 

bu anlayış, halkın yönetime yönelik eleştirilerini gayrimeşru kılarken yönetici otoritesine 

sorgusuz itaati kutsallaştırmıştır.1545 İnsan özgürlüğünün ve bireysel sorgulamanın ön 

                                                            
1538  Machiavelli, Prens, 119. 
1539  Ahmet Erkol, “Tarihi Süreçte Müslümanlarda Birey İktidar İlişkilerine Dair Bir Değerlendirme”, e-

Şarkîyat İlmi Araştırmalar Dergisi, sy 6 (2011): 22. 
1540  Mehmet Çakırtaş, “Emevîler Dönemi Siddet Hareketleri” (Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2017), 25. 
1541  Şehristânî, el-Milel veʼn-Nihal, I: 87. 
1542  Ahmet Akbulut, Sahabe Devri Siyasi Hadiselerinin Kelami Problemlere Etkileri (İstanbul: Birleşik 

Yayıncılık, 1992), 283. 
1543  Soner Tauscher, “Batı ve İslâm Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk-Siyaset İlişkisi: Biyoetik Bir 

Tartışma” (Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020), 142. 
1544  Lütfi Cengiz, “Emevîler Döneminde Kader Problemi” (Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1999), 70. 
1545  Mâlik Fazlurrahman, Tarih Boyunca İslâmi Metodoloji Sorunu, çev. Salih Akdemir (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 1995), 108. 



228 

plana çıkması, Emevî iktidarı açısından bir tehdit olarak görülmüş, bu nedenle kaderci 

yaklaşım, muhalefetin ahlâki meşruiyetini zayıflatmak amacıyla bilinçli biçimde tercih 

edilmiştir. Bu bağlamda muhalefet yalnızca siyasi bir farklılık olarak değil aynı zamanda 

dini otoriteye yöneltilmiş bir başkaldırı olarak değerlendirilmiştir. Emevîler, kendilerine 

karşı çıkanları “mürted”, “münafık” veya “kâfir” gibi sıfatlarla damgalayarak muhalefeti 

suçlayan ve gayrimeşru gösteren bir söylem inşa etmişlerdir.1546 Bu tutum, siyaset ahlakı 

açısından hem eleştiri kültürünün bastırılması hem de adaletin keyfîliğe dönüşmesi 

açısından ciddi bir sorun teşkil etmektedir. 

Cebriyye anlayışının ilk olarak Muâviye b. Ebû Süfyân tarafından siyasi bir araç olarak 

kullanıldığı ileri sürülmüştür.1547 Muâviye hilafeti ele geçirdikten sonra iktidarını Allah’ın 

takdiriyle elde ettiğini söylemiş ve insanlardan yönetimine rıza gösterip biat etmelerini 

beklemiştir. Bu siyasi söylem, oğlu Yezîd b. Muâviye ve diğer bazı Emevî halifeleri 

tarafından da devam ettirilmiştir.1548 Nitekim Yezîd, Kerbelâ olayının ardından iktidara 

Allah’ın dilemesiyle geldiğini vurgulamış, muhaliflerini ise ilahi takdire karşı gelmekle 

suçlamıştır.1549 Abdülmelik b. Mervân,  siyasi rakiplerini ortadan kaldırırken işlediği 

cinayetleri Allah’ın iradesine bağlayarak meşrulaştırmaya çalışmıştır.1550 Bu anlayış 

yalnızca halifelerle sınırlı kalmamış, Emevîlere bağlı bazı valiler ve şairler tarafından da 

desteklenmiştir. Ubeydulah b. Ziyâd, Hüseyin’i şehit etmesi ardından esir olarak 

huzuruna çıkarılan Ali b. Hüseyin’e, babasını ve yakınlarının Allah’ın dilemesiyle 

öldürüldüğünü söylemiştir.1551 Emevîleri öven bazı şairler de hilafetin Emevîlere Allah’ın 

bir lütfu olduğunu savunan şiirler yazmışlardır. Şair Cerîr b. Atiyye (ö. 110/728 ?) bunu, 

şu beyitleriyle dile getirmiştir: 

“Allah sizi hilâfet ve hidâyet çelengiyle süslemiştir; 

                                                            
1546  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 11. 
1547  Süt, “İslâm Düşüncesinde İlk Muhalifler: Ma’bed el- Cühenî ve Gaylan ed- Dimaşkî”, 477. 
1548  Sönmez Kutlu; Muâviye ile diğer Emevî halifelerinin Cebrî anlayışı siyasete nasıl uyarladıklarını       

şöylece özetlemektedir: "…Muâviye, hilafeti ele geçirince iktidarını ve siyasi cinayetlerini 

meşrulaştırmak için Allâh’ın iradesiyle halife olduğunu, O’nun kaderini infaz ettiğini, Allâh’ın       

kendilerini istediğini, istemeseydi değiştireceğini; bu yüzden, kendilerine yapılacak bir isyanın, 

Allâh’a karşı yapılmış bir isyan olduğunu söyledi. Bu siyasi gelenek, oğlu Yezîd ve diğer Emevî       

yöneticileri tarafından da sürdürüldü.” bkz. Sönmez Kutlu, "Ehl-i Beyt’ Sembolik KapitalininTarihi 

Süreç İçinde Semerelendirilmesi”, 134. 
1549  Sarıçam, Emevî-Hâşimî İlişkileri, 328. 
1550  Abdülmelik b. Mervân, Amr b. Saîd’i ahdini bozup öldürdüğü zaman, onun taraftarlarına “Efendiniz,       

Allâh’ın takdiriyle Emîrü’l-Müminîn tarafından öldürüldü" demiştir. Mesûdî, Murûcu'z-Zeheb, III: 

110; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 492. 
1551  Taberî, Târîhu’t-Taberî, V: 459. 



229 

Çünkü Allâh’ın yaptığı şey (kazâ) için değişiklik söz konusu değildir.”1552  

Emevîler döneminde benimsenen bu kader anlayışı İslâm düşüncesinde önemli 

tartışmalara yol açmış ve pek çok âlimin tepkisini çekmiştir. Bu dönemde, iktidarın kader 

inancını özellikle yönetim sorumluluğundan kaçış aracı olarak kullanması, dini ve ahlâki 

açıdan eleştirilmiştir. Hasan-ı Basrî gibi âlimler, Emevî idarecilerinin “yaptıklarımız 

Allah’ın takdiridir” söylemini halkı yanıltıcı bir propaganda aracı olarak 

değerlendirmişler,1553 bu anlayışın İslâm’ın temel ilkeleri ile uyuşmadığını 

savunmuşlardır.1554 Hasan-ı Basrî, Emevî yönetiminin kader konusundaki söylemini 

açıkça eleştirmiş, bu nedenle dönemin halifesi Abdülmelik b. Mervân, ondan bu konuda 

görüşlerini yazılı olarak iletmesini istemiştir.1555 Hasan-ı Basrî ise gönderdiği 

mektupta,1556 Emevîlerin kader anlayışının dini metinleri tahrif etmeye yol açtığını 

vurgulayarak bu yaklaşımı reddetmiştir.1557 Buna rağmen yönetimin resmi ideolojisini 

benimsemeyen âlimler kötü muamelelere maruz kalmış, çeşitli baskılarla karşılaşmıştır. 

Öte yandan Emevî yönetimi tarafından desteklenen Cebriyye anlayışının temsilcileri de 

zamanla iktidarın baskılarına hedef olmuştur. Câ’d b. Dirhem (ö. 124/742) ve öğrencisi 

Cehm b. Safvân (ö. 128/745), kader konusunda Emevîler ile paralel görüşler1558 

savunsalar da siyasi ve dini bazı farklılıklar nedeniyle iktidarın tehlikeli gördüğü isimler 

arasında yer almış ve öldürülmüşlerdir.1559 Bu durum Emevîlerin kaderci anlayışı yalnızca 

kendi çıkarları doğrultusunda yorumladıklarını, gerektiğinde aynı fikri savunan kişilere 

dahi tahammül edemediklerini göstermektedir.   

Özetle Emevîler Cebriyye mezhebinin kader anlayışını benimseyerek halkın yönetime 

boyun eğmesini sağlamaya çalışmış, muhalefeti bastırmak için dini bir söylem 

oluşturmuştur. Emevî yöneticileri iktidara gelmelerinin Allah’ın takdiriyle olduğuna 

inandıkları için insanlara yaşattığı yoksulluğu, siyasi ve sosyal baskıları, uygulamadaki 

                                                            
1552  Cerîr b. Atıyye b. el-Hatafâ (Huzeyfe) et-Temîmî, Şerhu Dîvâni Cerîr, şrh. Muhammed İsmail 

Abdullah es-Sâvî (Mısır: Matbaatü’s-Sâvî, 1313/1895), II: 80. 
1553  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 196. 
1554  İrfan Aycan, “Emevîler Döneminde İlmi Hayat”, içinde Emevîler Dönemi: Bilim, Kültür ve Sanat 

Hayatı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011), 43-44. 
1555  Michael Schwardz, “Hasan Basrî’nin Kader Risalesi Üzerine Bir İnceleme”, çev. Mert Muhit, Hitit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2, sy 3 (2003): 127-129. 
1556  Hasan-ı Basrî'nin gönderdiği mektubun kaynağı için bkz. Hellmut Ritter, “Studien zur Geschichte der 

İslâmischen Frömmigkeit. I: "Hasan al-Basri,” Der Islam 21, no. 1 (1933): 1–83. 
1557  Osman Karadeniz, “Hasan el-Basrî ve Kelâmî Görüşleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 2, sy 2 (1995): 135-136. 
1558  Onların kader konusundaki görüşleri için bkz. Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 101-103. 
1559  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 332; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, V: 220. 



230 

adaletsizlikleri eleştirenleri Allah’’ın bu yöndeki takdirine karşı çıkmakla suçlamışlardır. 

Bununla birlikte idarenin uygulamalarından rahatsız olan ama daha kötü bir duruma 

düşmek istemeyen halkın isyan ve itaat arasında yaşadığı ikilem karşısında Cebrî kader 

anlayışı, halk kitleleri üzerinde sakinleştirici ve mevcut durumu kabul edici bir rol 

oynamıştır.1560 Ancak bu anlayışa karşı Kaderiyye, Mu‘tezile ve Mürcie gibi mezhepler 

ortaya çıkarak insan iradesini ve sorumluluğunu ön plana çıkaran yaklaşımlar 

geliştirmiştir. Bu mezhepler, Emevîlerin kaderi siyasi bir araç olarak kullanmalarını 

eleştirerek iktidarın baskıcı uygulamalarını meşru görmeyen söylemler üretmişlerdir.  

4.3.1.2. Kaderiyye 

Kaderiyye mezhebi Emevî yönetimine karşı siyasi bir tepki olarak ortaya çıkmış, zamanla 

itikadi bir kimlik kazanmıştır.1561 Cebriyye’nin kader anlayışına karşı çıkan bu mezhep, 

insanın fiillerinde özgür olduğunu savunur.1562 Kaderiyye’nin öncülerinden kabul edilen 

Ma’bed el-Cühenî (ö. 83/702) ve Gaylân ed-Dımaşkî (ö. 120/738) kader hakkındaki 

görüşleri ve iktidara karşı duruşlarıyla öne çıkmıştır.1563 Ma’bed el-Cühenî, insan iradesini 

esas alan bir kader anlayışını benimsemiş, yöneticilerin eylemlerinden dolayı sorumlu 

olduğunu söylemiştir.1564 Emevîlerin, yönetimlerinin Allah’ın takdiriyle gerçekleştiği ve 

beytü’l-mâl üzerindeki yetkilerinin ilahi bir hak olduğu yönündeki iddialarını 

reddetmiştir.1565 Bu görüşleri çerçevesinde Emevî yönetimine muhalefet eden Ma’bed, 

İbnü’l-Eş’as isyanına katılmış; ancak isyanın başarısızlıkla sonuçlanması ardından 

öldürülmüştür.1566 Gaylân ise kader konusundaki görüşlerini “tevhid” ve “adalet” ilkeleri 

etrafında şekillendirmiştir.1567 O da insanın iyi ya da kötü fiillerini özgür iradesiyle 

gerçekleştirdiğini ileri sürmüştür.1568 Bunun yanı sıra Emevîlerin hilafet anlayışını ve mali 

politikalarını eleştirmiştir. Hilafet konusunda kabile aidiyetini değil dini yeterliliği esas 

                                                            
1560  Abdülvehap Hallâf, es-Siyasetü’ş-Şer’iyye fi’ş-Şuûni’d-Düstûriyye ve’l-Hâriciyye ve’l-Mâliyye 

(Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Lübnânî, 1978), 66. 
1561  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 298.  
1562  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 251. 
1563  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, IX: 64; Atçeken, Devlet Geleneği Açısından Hişâm b.      

Abdülmelik, 126; Akbulut, Sahabe Devri Siyasi Hadiselerinin Kelami Problemlere Etkileri, 285-86. 
1564  İbn Kuteybe, el-Me’arif, 441; Hanifi Şahin, “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 36 (2011): 57. 
1565  Zehra, İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi, 129. 
1566  İbn Kuteybe, el-Me’arif, 484; Mustafa Öz, “Ma‘bed el-Cühenî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 27: 281. 
1567  Cihat Tunç, “Gaylân ed-Dımaşkî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: 

TDV Yay., 1996), 13: 144. 
1568  Süt, “İslâm Düşüncesinde İlk Muhalifler: Ma’bed el- Cühenî ve Gaylan ed- Dimaşkî”, 41. 



231 

almış ve Kitap ile Sünnet bilgisine sahip olmak şartıyla Kureyş dışından da birinin halife 

olabileceğini dile getirmiştir.1569 Gaylân’ın yönetimi eleştiren bu muhalif düşünceleri, 

yönetim tarafından halkı devlete karşı kışkırtan bir fitne olarak görülmüş,1570 bu nedenle 

Hişâm b. Abdülmelik’in emriyle öldürülmüştür. 1571 

Kaderiyye’nin Emevîler dönemin siyasetine etkisi konusunda farklı görüşler 

bulunmaktadır. Bazı tarihçiler, Kaderîlerin Yezîd b. Velîd’in, Velîd b. Yezîd’e karşı 

isyanında rol oynadığını ve kardeşi İbrahim’i veliaht olarak belirlemesinde etkili 

olduğunu ileri sürmektedir.1572 Buna karşın bazı araştırmacılar Kaderiyye’nin siyasi 

gücünü Abbâsîler döneminde kazandığını ve Emevîler zamanında belirgin bir etkisinin 

olmadığını savunmaktadır.1573 Onlara göre Kaderîlerin Yezîd b. Velîd’e destek vermesi 

siyasi bir hamleden ziyade Alioğulları ile olan yakın ilişkilerinden kaynaklanmıştır.1574  

Emevîlerin son döneminde, bilhassa Mervân b. Muhammed devrinde Kaderîler, Velîd b. 

Yezîd’in öldürülmesinden sorumlu tutulmuşlar bu nedenle ölüm, hapis ve sürgün gibi 

cezalara maruz kalmışlardır.1575 Bu süreçte Kaderî olduğu söylenen pek çok kişi 

yönetimin zulmünden kaçarak Basra’ya gitmiş, burada Abbâsî hareketine katılmıştır.1576 

4.3.1.3. Mu‘tezile 

Emevîler döneminde fikri düzeyde muhalefet eden fırkalardan biri de Mu‘tezile’dir. 

Teorik temelleri bu dönemde atılan Mu‘tezile, diğer fırkalar gibi siyasi nedenlerle 

zamanla mezhepleşmiş ve özellikle Abbâsîler döneminde bir süreliğine devletin resmi 

mezhebi hâline gelmiştir.1577 Mu‘tezile’nin temel ilkeleri arasındaki bağlantılar ve iç 

içelikler, mezhebin Cebriyye ve Mürcie düşüncelerine bir tepki olarak doğduğunu 

göstermektedir.1578 Mu‘tezile’nin itikadi görüşleri, kurucusu Vâsıl b. Atâ (ö. 131/748) 

tarafından ortaya konulan ve daha sonra bağlıları tarafından sistemleştirilen beş temel 

                                                            
1569  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 106. 
1570  Ahmet Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgaları, 5. Baskı (Ankara: Otto Yayınları, 2017), 286. 
1571  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 203-204. 
1572  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VII: 332; Aksu, “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”, 30. 
1573  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, II: 211. 
1574  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 303. 
1575  Guzman, “Orta Asya ve Horasan’da Abbâsî İhtilali”, 275. 
1576  İlyas Üzüm, “Kaderiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (Ankara: TDV 

Yay., 2001), 24: 65. 
1577  Emîn, Fecrü’l-İslâm, 41-48. 
1578  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 304. 



232 

ilkeye dayanmaktadır. Bu ilkeler aynı zamanda mezhebin siyasi tutumunu belirlemiş ve 

yönetime karşı muhalefet biçimini şekillendirmiştir. Söz konusu ilkeler şunlardır: el-

Menzile beyne’l-Menzileteyn, Adalet, Tevhid, el-Va‘d ve’l-Vaîd, Emr-i bi’l-Ma‘rûf ve 

Nehy-i ani’l-Münker. 1579 

Mu‘tezile’nin ilk ilkesi “el-Menzile beyne’l-Menzileteyn” dir. Bu ilke, büyük günahın 

mahiyeti, onu işleyenin sıfatı ve ahiretteki durumu hakkındaki tartışmalar sonucunda 

Vâsıl b. Atâ tarafından ortaya atılmıştır. Vâsıl bu ilkeyi, birinci fitne döneminde iç 

savaşlarda birbirlerini öldüren ve büyük günah işlemekle suçlanan kişilerin dini statüsünü 

açıklamak amacıyla geliştirmiştir. Ona göre bu kimseler, mümin ile kâfir arasında bir 

konumda olup fâsık olarak nitelendirilmektedir. Eğer büyük günah işleyen kişi tövbe 

etmeden ölürse ebedi olarak cehennemde kalacaktır.1580 Vâsıl, bu ilke ile özellikle büyük 

günah işlediklerine inanılan Emevî yöneticilerinin dini statüsünü belirlemeye çalışmıştır. 

Dikkat edilirse Mu‘tezile, büyük günah işleyen idarecileri tekfir etmekten kaçınarak 

onları hâlâ İslâm toplumunun bir parçası olarak görmüş; ancak müminlerin çizgisinden 

uzaklaştıkları için yönetimlerine karşı ihtiyatlı bir tutum benimsemiştir.1581 Mu‘tezile’ye 

göre, bir yönetici küfrünü açıkça ilan etmedikçe ona karşı isyan edilmemelidir. Bu 

bağlamda meşru mücadele yöntemi, iktidarla tamamen bağları koparmadan baskı kurarak 

onu istenilen İslâmi çizgiye çekmektir.1582 

İkinci ilke olan “Emr-i bi’l-Ma‘rûf ve Nehy-i ani’l-Münker”, İslâm toplumunda iyiliği 

emretme ve kötülükten sakındırma sorumluluğunu vurgulamaktadır. Mu‘tezile bu ilke 

çerçevesinde tebliği esas alarak Kur'ân’ın emirlerini yerine getirmeyi ve bu yolla 

yönetimin yanlış uygulamalarına karşı kamuoyu oluşturmayı amaçlamıştır.1583 Mezhep, 

bu anlayışını Hz. Peygamber’in “Bir kötülüğü gördüğünüzde onu önce dilinizle sonra elinizle 

düzeltin, buna da gücünüz yetmiyorsa kalbinizle buğz edin”1584 hadisine dayandırmaktadır. 

                                                            
1579  Ahmed Emîn, Duha’l-İslâm, 14. baskı, (Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1986), III: 21-22. 
1580  Şehristânî, el-Milel veʼn-Nihal: II: 38-39; Muhammed Aruçi, “Vâsıl b. Atâ”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42: 540. 
1581  Fatih Sancılı, “Mu‘tezile Düşüncesinin Oluşum Sürecinde Vâsıl b. Atâ’nın Kelâmî Görüşleri,” 

Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi 9, sy 59 (Ağustos 2022): 132. 
1582  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 635. 
1583  Muhammed Ammârâ, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu, çev. Vahdettin İnce (İstanbul: Ekin 

Yayınları, 1998), 60. 
1584  Müslim, “İman”, 78. 



233 

Dolayısıyla bu ilke, siyasi anlamda iktidarın yanlışlarını ortaya koyarak ona karşı 

toplumsal bir denetim mekanizması oluşturmayı hedeflemektedir. 1585   

Üçüncü ilke “el-Va‘d ve’l-Vaîd”, yani vaat ve tehdittir. Bu ilkeye göre herkes yaptığı 

iyiliklerin ve kötülüklerin karşılığını ahirette görecektir. Büyük günah işleyen ve tövbe 

etmeden ölen kimseler affedilmeyecek ve ebedi olarak cezalandırılacaktır. 1586 Mu‘tezile, 

bu ilke ile kader anlayışına dayalı olarak halifelerin işledikleri günahların affedileceğini 

savunan Cebriyye düşüncesine karşı çıkmıştır. 

Dördüncü ilke “Tevhid”, Mu‘tezile’nin “Halku’l-Kur’ân” görüşünü desteklemesine 

neden olmuştur. Mu‘tezile’ye göre insan, kendi iradesiyle eylemlerini gerçekleştiren bir 

varlıktır ve bu nedenle söz ve fiillerinden sorumludur. Bu görüş, iktidarın Cebri anlayışa 

dayalı meşruiyet iddialarını reddetmekte ve halifenin ilahi bir otoritenin temsilcisi olduğu 

fikrini çürütmeyi amaçlamaktadır. 1587 

Beşinci ve son ilke olan “Adalet”, mezhebin akıl ve adalet kavramlarına dayalı bir sistem 

geliştirmesini sağlamıştır. Mu‘tezile insanın sorumlu tutulabilmesi için ona irade 

özgürlüğü tanınması gerektiğini savunmaktadır.1588 Bu anlayışa göre Allah âdildir ve 

kullarına zulmetmez. Bu nedenle insanlar, yaptıkları fiillerin sonuçlarından doğrudan 

sorumlu tutulmalıdır.1589 Siyasi bağlamda ise Mu‘tezile, yöneticilerin adalet ilkesine 

uygun hareket etmeleri gerektiğini vurgulamış ve adaletsiz yöneticilere karşı isyanın caiz 

olduğunu savunmuştur. Bu çerçevede Emevî halifelerini adaletsiz olarak nitelendiren 

Mu‘tezile mensupları, onları büyük günah işleyen fâsıklar olarak görmüştür.1590   

Mu‘tezile, yönetime karşı genel olarak pasif bir muhalefet yürütmüş ve fikri mücadeleyi 

tercih etmiştir. Mezhebin halifenin belirlenmesine dair ortaya koyduğu imamet teorisi, 

Emevî yönetimine karşı eleştirilerini içermektedir. Mu‘tezile’ye göre halife, nass ile 

                                                            
1585  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 286. 
1586  Mes’ûdî, Mürûcu’z-Zeheb, III: 235. 
1587  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 251. 
1588  Hilmi Ziya Ülken, İslâm Felsefesi- Kaynakları ve Tesirleri, 2. bs (Ankara: Türkiye İş Bankası 

Yayınları, 1997), 153. 
1589  Kemal Işık, “Mutezile’nin İlk Kurucusu Vâsıl b. Ata' ve Büyük Günah Meselesi”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 24, sy 1-2 (1981): 340. 
1590  Abdurrahman Sâlim, et-Tarihu’s-Siyasî li’l-Mu’tezile (Kahire: Dâru’s-Sekâfe, 1989), 91-95. 



234 

belirlenmemeli, seçimle başa gelmeli ve Kureyş’ten olması zorunlu tutulmamalıdır.1591 

Bu düşünce, hanedan esasına dayalı Emevî yönetim anlayışına bir tepki niteliğindedir.  

Mu‘tezile’nin Emevîler’e karşı somut bir isyan hareketine katıldığına dair kesin bilgiler 

bulunmamaktadır. Bu bağlamda Mu‘tezile’nin Ehl-i Beyt’e olan sevgileri nedeniyle Zeyd 

b. Ali'yi görüşleriyle etkilediği, isyanına destek oldukları; hatta Abbâsî ihtilalini 

kolaylaştırdıkları için Abbâsî bir hareket olduğu öne sürülmüştür.1592 Fakat Zeyd b. 

Ali'nin isyanını destekledikleri iddiası tartışmalıdır, zira Vâsıl ile Zeyd arasında bir bağ1593 

olmasına rağmen iktidara karşı muhalif olma ortaklığı dışında onların muhalefet etme 

tarzları birbirinden farklıdır. Zeyd doğrudan başkaldırıyı savunurken Mu‘tezile, 

genellikle fikri mücadeleyi tercih etmiştir.1594 Ayrıca Zeyd, “Günahlarını Allah'a yükleyen 

Kaderiyye'den, Allah'ın affı konusunda fasıkları teşvik eden Mürcie'dan uzağım”1595 diyerek Ehl-

i sünetin görüşünü savunmuş, böylece Mürcie ve Mu’tezile mezhebinden görüş olarak 

ayrılmıştır. Bununla birlikte Mu’tezile'nin Velîd’e karşı isyanında Yezîd b. Velîd’i 

desteklemeleri, yönetime karşı fiili mücadeleye giriştikleri tek siyasi olay olarak 

gösterilir.1596 Fakat Yezîd’e destek olanların Kaderîler olduğu bildirilmiştir ama bu bilgi 

de kesin değildir.1597 Nitekim bu yorum Mu’tezilenin görüşlerinin Kaderiyye ile 

benzerliği nedeniyle yapılmış olmalıdır.1598 

Mu’tezile mensupları da dine aykırı görüşleri nedeniyle ulema tarafından eleştirilmiştir. 

Bağdâdî (ö. 429/1037-38), Mu‘tezile’nin çelişkili görüşlerine dikkat çekerek onların 

Cemel Vakası'na dair görüşlerinde çıkmaza girdiklerinde Emevîler ile ilgili tartışmalara 

yöneldiklerini belirtmiştir.1599 Mu‘tezile, Muâviye ve onun taraftarlarını meşru imama 

başkaldıran asiler olarak görmüş, onlarla dostluk kurulmaması gerektiğini 

savunmuştur.1600 Mu‘tezile’nin önde gelen savunucularından olan Câhiz, Emevî 

                                                            
1591  Mes’ûdî, Mürûcu’z-Zeheb, III: 236-37. 
1592  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 253. 
1593  Öğretmen-öğrenci ilişkisi bağlamında Zeyd b. Ali'nin Mu'tezile'nin kurucusu Vâsıl b. Atâ'dan ders        

aldığı bilgisini dikkate alanlar, Zeyd'in Kelâmi ve siyasi konularda öğretmeni Vâsıl'ın etkisinde   

kaldığını ileri sürmektedir. Ama bu konu iki tarafın görüşelerindeki ayrılıklar nedeniyle ulemanın 

üzerinde ittifak etmediği tartışmalı bir konudur.  Ammâra, el-İslâm ve’s-Sevra, 100. 
1594  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 217-18. 
1595  Kâdı Abdülcebbâr, Fadlu’l-İtizâl ve Tabakâtu’l-Mu‘tezile, 228. 
1596  Emîn, Fecrü’l-İslâm, 294-95. 
1597  Işş, ed-Devletü’l-Ümeviyye, 303. 
1598  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 254. 
1599  Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 119-20. 
1600  Sâlim, et-Tarihu’s-Siyasî li’l-Mu’tezile, 99-100. 



235 

yöneticilerini sert bir şekilde eleştirmiş, onları büyük günah işleyen fâsıklar olarak 

nitelemiş, özellikle Muâviye’yi öven ve onun dindarlığından bahseden rivayetleri, bu 

özelliklerin onda bulunmadığını belirterek reddetmiştir1601 ve hatta Ömer b. Abdülazîz’i 

bile “körler arasında tek gözlü”1602 şeklinde nitelendirerek onun diğer Emevî halifelerinden 

farklı olmadığını söylemiştir. Sonuç olarak Mu‘tezile, Emevî yönetimine karşı doğrudan 

bir isyan hareketine girişmemiş; ancak fikri düzeyde sert bir muhalefet yürütmüştür. 

Mezhebin imamet anlayışı, seçim esasına dayanarak hanedan yönetimine karşı çıkarken 

adalet ilkesi yöneticilerin sorumluluklarını artırarak onların meşruiyetini sorgulamayı 

hedeflemiştir. 

4.3.1.4. Mürcie 

Mürcie, Emevîler döneminde doğrudan bir muhalefet hareketine girişmeyen; ancak 

iktidarı da tam anlamıyla benimsemeyen bir kesim olarak öne çıkmıştır. Bu grup, Emevî 

yönetimine karşı koyacak gücü kendilerinde görmemeleri nedeniyle zamanla mevcut 

idareyi kabullenmiş, siyasi çatışmalardan uzak durmayı tercih etmiştir. Özellikle büyük 

günah işleyenlerin dini hükmü konusunda taraf olmamış ve bu konuda nihai kararı ahirete 

havale etmiştir. Bu yaklaşım, “ircâ” olarak adlandırılmış ve bu kesim tarih boyunca 

“Mürcie” adıyla bilinmiştir.1603 Ancak Mürcie homojen bir grup olmamış, dönemin siyasi 

ve toplumsal dinamikleri nedeniyle içinde farklı eğilimleri barındırmıştır. Bu durum 

Mürcie’nin siyasi olaylara karşı farklı tutumlar sergilemesine ve çeşitli söylemler 

geliştirmesine neden olmuştur. 1604 

Mürcie’nin siyasi tavrını belirleyen temel unsurlar, benimsedikleri iman ve imamet 

anlayışları olmuştur. Mürcie’ye göre iman, kişinin Müslüman olabilmesi için yeterlidir 

ve ameller imandan ayrı bir konudur.1605  Bu nedenle günah işleyen bir Müslüman tekfir 

edilmemeli, onun hakkında hüküm verme yetkisi yalnızca Allah’a bırakılmalıdır.1606  

Ancak bu yaklaşım, bireylerde günah işlemeye karşı duyarsızlık oluşturmuş ve zamanla 

                                                            
1601  Câhiz, Risaletü Benî Ümeyye, II: 12-14. 
1602  Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, II: 68-69; III: 46-47, 161-162. 
1603  Muammer Esen, Kelam Tarihi, (Ankara: Avrasya Yayınları, 2006), 41. 
1604  Aycan, “Emevîler Dönemi Kültür Hayatında Dini İlimlerin Tarihsel Gelişimi”, 362-363. 
1605  Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve ihtilâfü’l-     

musallîn, thk. Muhammed Muhyiddin. Abdulhamid (Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1950), 

I: 16-17. 
1606  Hasan, Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî, II: 107. 



236 

ahlâki yozlaşmayı beraberinde getirmiştir.1607 Mürcie’nin amelleri imandan bağımsız bir 

kategori olarak ele alması, İslâm'ın takva ve kötülüklerden sakınmayı teşvik eden 

ilkeleriyle çelişmiştir. Bu sebeple Sünnî âlimler, Abdullah b. Abbas ve Ebû Hüreyre’ye 

atfedilen rivayetleri delil göstererek Mürcie’nin görüşlerini benimseyen kişilerin Hz. 

Peygamber’in şefaatinden mahrum kalacağını söylemişler, Mürcie’nin savunduğu 

görüşleri eleştirerek onların dini anlayışının Müslümanları sorumluluk bilincinden 

uzaklaştırdığını ileri sürmüşlerdir.1608 Örneğin İbrahim en-Nehâi (ö. 96/715), onların ehli 

kitaptan daha sevimsiz olduklarını söylemiş,1609 Ebû Hanîfe (ö. 150/767) de Mürcie’nin 

aşırı hoşgörüsünü eleştirerek “Mürcie’nin dediği gibi iyiliklerimiz makbul, kötülüklerimiz 

affedilmiş diyemeyiz”1610 diyerek bir karşı duruş sergilemiştir. 

Siyasi açıdan bakıldığında, Mürcie’nin imamet görüşü dikkat çekicidir. Onlara göre halife 

seçimle başa gelmeli, meşruiyetini halktan almalıdır. Bu yönüyle Mürcie, İslâm siyaset 

düşüncesinde halkın rızasını esas alan ilk mezhep olarak değerlendirilmiştir.1611 Ancak 

Mürcie mensupları arasında Emevî iktidarına karşı farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. 

Bazı Mürcie âlimleri Emevî yönetimini meşru görmemiş ve İbnü’l-Eş’as ve Yezîd b. 

Mühelleb gibi isimlerin önderlik ettiği isyanlara destek vermiştir.1612 Hatta Hâris b. 

Süreyc’in Mürcie’ye mensup olduğu1613 ve onun isyanının mevâlî ile Mürcie 

destekçilerinin birleşmesiyle ortaya çıktığı iddia edilmiştir.1614  Buna karşın, Mürcie’nin 

genel çizgisi pasif bir muhalefet anlayışı benimseyerek iç çatışmalardan kaçınmak 

olmuştur. Bu nedenle Mürcie genellikle uzlaşmacı ve birlik yanlısı bir mezhep olarak 

tanınmıştır. 

Mürcie’nin bu ılımlı ve çatışmadan uzak siyasi duruşu, hem halk hem de Emevî yönetimi 

nezdinde karşılık bulmuştur. Mevâlînin çoğunluğu uğradıkları haksızlıklara rağmen 

toplumsal düzeni koruma anlayışı çerçevesinde isyan etmek yerine sabrı tercih etmiş, 

                                                            
1607  Mevdûdî, Hilâfet ve Saltanat, 302. 
1608  Ebü’l-Hasen Nûruddîn (Sa‘düddîn) Alî b. Muhammed ed-Dımaşkî (İbn Arrâk), Tenzîhü’ş-şerîʿati’l-

merfûʿa ʿani’l-ahbâri’ş-şenîʿati’l-mevzûʿa (Beyrut: Dâru Íhyâi’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1399/1979), I: 50. 
1609  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VIII: 391-392. 
1610  Nu‘mân b. Sâbit b. Zûtâ b. Mâh (Ebû Hanîfe ), el-Fıkhu’l-Ekber, çev. Mustafa Öz (İstanbul: Kalem       

Yay., 1981), 69. 
1611  Sönmez Kutlu, “Mürcie”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA) içinde, (İstanbul: TDV       

Yay., 2006), 32: 43. 
1612  Rayyis, İslâm’da Siyasi Düşünce Tarihi, 81. 
1613  Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 68. 
1614  Mikdad, el-Mevâlî ve Nizâmü’l-Velâ, 280. 



237 

yönetim ise Mürcie’nin bu tutumunu kendisi için bir avantaj olarak görmüştür.1615 

Emevîler, Mürcie’nin doğrudan iktidarı eleştirmeyen ve toplumsal huzuru ön planda tutan 

siyasetini, meşruiyetlerini güçlendiren bir unsur olarak değerlendirmiştir. Ancak bu 

durum Emevî yönetiminin Mürcie’yi açıkça desteklediği anlamına gelmemektedir. 

Aksine Mürcie’nin baskıya uğramamasının temel sebebi, onların yönetimi doğrudan 

eleştirmemesi, fitneye yol açmamak adına geçmişi sorgulamaktan kaçınması, toplumsal 

istikrarı önceleyen bir anlayışı benimsemesidir.1616  

Neticede Mürcie’nin siyasi ve dini görüşleri toplumsal hayatta önemli etkiler yaratmıştır. 

İç çatışmalardan yorulan Müslümanlar, siyasi ve sosyal problemlere bir çözüm olarak 

Mürcie’ye yönelmiş, onların birlik ve hoşgörü vurgusu geniş kesimlerde yankı bulmuştur. 

Fakat geçmişteki siyasi olayları sorgulamayan ve iktidarı açıkça eleştirmeyen bu 

yaklaşım, zamanla ahlâki umursamazlığa ve günah işlemekten çekinmeme noktasında 

duyarsızlığa yol açmış ama dolaylı olarak Emevî yönetiminin meşruiyetini pekiştiren 

siyasi bir sonuç doğurmuştur.1617   

4.3.2. Ulemânın Muhalefeti 

Emevîler döneminde ulemâ, yönetime karşı farklı tutumlar sergilemiş, bu da siyasetle 

ilişkilerini karmaşık hale getirmiştir. Bu nedenle dönemin ulemasını değerlendirirken iki 

önemli nokta dikkate alınmalıdır. Birincisi, ulema yaşadığı toplumun bir parçasıdır ve 

içinde yaşadıkları sosyal, kültürel, siyasi ortamdan bağımsız düşünülemez.1618 Dolayısıyla 

tutumları ve başkalarıyla ilişkileri, içinde bulundukları toplumun yapısından doğrudan 

etkilenmiştir.1619 İkincisi, yöneticilerin izlediği siyasettir ve bu olgu ulemanın konumunu 

belirleyen temel etkenlerden biridir. Uygulanan politikalar, onların farklı tavırlar 

almasına yol açmış, bu da kesin sınıflandırmayı zorlaştırmıştır. Bu çerçevede ulemâ kimi 

zaman iktidarı desteklemiş, kimi zaman muhalefet etmiştir. Dolayısıyla her dönemde 

olduğu gibi Emevîler döneminde de yönetime destek veren ve ona karşı çıkan bir ulema 

grubu olmuştur. Ancak Emevîler döneminde muhalif ulemâ, iktidarı destekleyen ulemâya 

kıyasla daha geniş bir kesimi oluşturmuştur. Bu bağlamda muhalif ulemanın tavrını daha 

                                                            
1615  Mahmut Ay, Mu’tezile ve Siyaset (İstanbul: Pınar Yayınları, 2002), 94. 
1616  Ammârâ, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu, 67. 
1617  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 235-238. 
1618  Güleç, Politik Psikoloji Penceresinden Siyaset Ahlakı, 34. 
1619  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 60. 



238 

iyi anlayabilmek için öncelikle yönetimi destekleyen ulemanın tutumuna bakmak gerekir. 

Zira onların yaklaşımları, muhalif ulemânın eleştirilerini şekillendiren başlıca 

etkenlerden biri olmuştur. 

Emevîler döneminde bazı âlimler, yönetimle yakın ilişkiler kurarak iktidara destek 

vermiştir. Bu bağlamda İbn Şihâb ez-Zührî’nin (ö. 124/742) tavrı dikkat çekicidir. Zührî, 

Abdülmelik b. Mervân, Velîd, Süleyman, Ömer b. Abdülazîz, II. Yezîd ve Hişâm gibi 

halifelerle yakın temas kurmuş ve önemli bir bürokrat olmuştur.1620 Bu durum, Zührî 

hakkında hem övgü hem de eleştiriye yol açmıştır. Bir yandan ilmiyle takdir edilmiş, 

yöneticileri eleştirme cesaretiyle övülmüştür. Öte yandan “ümerânın mendili” ve 

“sultânî” gibi lakaplarla küçümsenmiş,1621 yönetimden büyük miktarda para ve mal 

almak, yönetimi meşrulaştıracak rivayetler aktarmak ya da uydurmak gibi suçlamalarla 

karşılaşmıştır.1622 Bazı yorumlara göre Zührî, doğrudan çatışmadan kaçındığı için ilkesel 

bir duruş sergilemekte zorlanmıştır.1623 Fakat Zührî’nin halifelerle yakınlığı, her zaman 

onlarla aynı fikirde olduğu anlamına gelmemiştir. Nitekim zaman zaman onlara 

muhalefet etmiştir. Emevîler, bazı âlimleri tarihi olayları kendi lehlerine yorumlatmak 

için kullanmak istemiştir.  Bu kapsamda Hişâm b. Abdülmelik, “İfk” hadisesinde hatayı 

Hz. Ali’ye yüklemesi için Zührî’ye baskı yapmıştır. Zührî bunu reddetmiş, Hişâm ise onu 

yalancılıkla suçlamıştır.  Zührî ise “Babasız kalasıca, ben yalan söylüyorum ha! Vallahi gökten 

bir münadi, Allah’ın yalan söylemeyi helal kıldığını ilan etse ben yine yalan söylemem”1624 

diyerek tepki göstermiştir. Bu tavır, onun muhalefetinin siyasi değil dini inanç kaynaklı 

olduğunu göstermiştir.1625  

Genel olarak bakıldığında başta Zührî olmak üzere bazı âlimlerin Emevî yönetimine 

yakın durmalarının arkasında çeşitli nedenler bulunmaktadır. Bunlar arasında ekonomik 

kaygılar, kişisel çıkarlar, kendi görüşlerini yayma arzusu ve fitne endişesi öne çıkar.1626 

Fakat en temel gerekçe, bu âlimlerin büyük karışıklıkları önlemek amacıyla yöneticilerin 

siyasi hatalarını dini gerekçelerle örtmeye çalışmaları ve onları dini sorumluluklarını 

                                                            
1620  Emîn, Duha’l-İslâm, III: 325. 
1621  Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 324. 
1622  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 210. 
1623  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 192. 
1624  Zehebî, Siyerü A’lâmi’n-Nübelâ, V: 339-340. 
1625  Şahin, Emevîler ve Emevî Devleti, 50. 
1626  Khalil Athamina, “The Ulemâ’ in the Oposition: the ‘Stick and Carrot’ Policy in Early Islam”, içinde       

Encyclopaedia of Islam, EI-2, XXXVI, (Newyork: Middle East And Islamic Studies, 1992), 159. 



239 

yerine getirmeye teşvik etmeleridir. Fakat bu tutum, her ne kadar iyi niyetli bir amaç taşısa 

da uzun vadede dinin siyasi otorite tarafından araçsallaştırılmasına ve meşruiyet 

üretiminde kullanılmasına zemin hazırlamıştır. Bu nedenle yönetimle doğrudan ilişkisi 

olmayan müminler ve muhalif âlimler, söz konusu isimlere mesafeli yaklaşmış ve onları 

eleştirmiştir. Nihayetinde bu durum, dinin kendisinden ziyade iktidara yakın âlimlerin 

toplum nezdindeki itibarını zedelemiştir.1627 

Emevîler döneminde muhalif ulemânın yönetime karşı tavır almasının temel nedeni, 

Emevîlerin iktidara geliş şeklinin ve yönetim anlayışlarının İslâmi ilkelere aykırı olduğu 

inancıdır. Bu âlimler, baskı ve şiddete dayalı uygulamaları meşru görmemiş ve Emevî 

halifelerini zorba yöneticiler olarak nitelendirmişlerdir. Bu anlayış, onların yönetimle iş 

birliği yapmaktan kaçınmalarına yol açmıştır. Zira görev almaları hâlinde ya dini 

ilkelerinden taviz vermek ya da iktidarla doğrudan çatışmak zorunda kalmaktan 

çekinmişlerdir. Ancak muhalefet etme konusunda birleşen bu âlimler, mücadele 

yöntemleri açısından farklı yaklaşımlar sergilemişlerdir. Bu bağlamda üç ana eğilim öne 

çıkmaktadır: 1628 

1. Bireysel Muhalefet: Saîd b. el-Müseyyeb (ö. 94/713) gibi âlimler, herhangi bir 

siyasi örgütlenmeye katılmaksızın yönetimin yanlışlarına karşı bireysel bir duruş 

sergilemiş, siyasi tarafgirlikten uzak kalmayı tercih etmişlerdir. 

2. Aktif ve Örgütlü Direniş: Saîd b. Cübeyr (ö. 95/714) gibi isimler, doğrudan 

iktidarın değiştirilmesini hedeflemiş, örgütlü ve silahlı direnişin gerekliliğini 

savunmuşlardır. 

3. Temkinli Muhalefet (Temekkün Ekolü): Hasan-ı Basrî’nin (ö. 110/728) temsil 

ettiği bu yaklaşım, fikri muhalefeti öncelemiş, doğrudan başkaldırı yerine 

toplumun ahlâken ıslahını ve uygun şartlar oluşana kadar sabırla beklemeyi 

tavsiye etmiştir. Bu anlayış, ne pasif bir itaat ne de aceleci bir isyanı benimser, 

gücün ve imkânların oluşmasını bekleyen stratejik bir muhalefet biçimi olarak 

değerlendirilmiştir.1629 

                                                            
1627  Tauscher, “Batı ve İslâm Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk-Siyaset İlişkisi”, 117, 144. 
1628  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, 90; Severcan, Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi, 309. 
1629  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 275. 



240 

Emevîler döneminde muhalif duruşuyla öne çıkan bazı âlimlerin tavırları, ulema-iktidar 

ilişkisini anlamak açısından önemlidir. Bu isimlerden biri olan Saîd b. el-Müseyyeb, 

özellikle tarafsız ve ilkeli muhalefetiyle dikkat çeker. Saîd yalnızca iktidarı değil 

muhalefeti ve her iki tarafa yakın duran âlimleri de dinle çelişen tutumları sebebiyle 

eleştirmiştir.1630 Zührî’nin halifenin tebliğ görevine gerek olmadığı yönündeki yorumuna, 

“Hz. Peygamber uyaracak da halife uyarmayacak öyle mi?” 1631 diyerek sert tepki göstermiştir. 

Bu tutumu, yöneticilerin tepkisini çekmiş ve Harre Olayı sonrası öldürülme tehlikesiyle 

karşı karşıya kalmıştır. Ancak çevresindekilerin akıl sağlığının yerinde olmadığını 

söylemeleri ile ölümden kurtulmuştur.1632 Velîd ve Süleyman’a, İslâm’a aykırı bulduğu 

gerekçesiyle biat etmeyi reddetmiş, dolayısıyla Medine Valisi Hişâm b. İsmail’in sert 

cezalarına maruz kalmıştır.1633 Mali baskılarla etkisizleştirilmeye çalışılsa da Saîd ilkeli 

tavrını sürdürmüştür.1634 Abdülmelik, Saîd’in isyan etmeyeceğini bilmesine1635 rağmen 

halk üzerindeki etkisinden çekinmiş ve uygulanan zulme engel olmamıştır.1636 Bununla 

birlikte Saîd, şiddet içeren eylemlerden uzak durmuş ve çevresindekilere de benzer 

şekilde hareket etmelerini öğütlemiştir.1637 Ne iktidara ne de muhalif hareketlere tam 

anlamıyla destek vermiştir. Hişâm’a tepki duymasına rağmen onun arkasında namaz 

kılmayı sürdürmüş, hem yönetimle hem de toplumla bağını koparmamıştır.1638 Ayrıca 

Medine Valisi Ömer b. Abdülazîz’in danıştığı âlimler arasında yer almış; fakat Muâviye 

ve Ömer hariç diğer Emevî halifelerini tasvip etmemiştir.1639 

Saîd’in muhalefeti tamamen dini değerlere dayanmaktadır. “Zâlimlerin yardımcılarıyla bir 

arada olmayın, onlara kalben bile olsa tepki gösterin ki salih amelleriniz boşa gitmesin”1640 sözü, 

onun tavrını özetler niteliktedir. Zulüm karşısında en azından kalben tepki göstermeyi 

                                                            
1630  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 81. 
1631  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, VIII: 75. 
1632  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, VIII: 358-365; Ahmet Önkal, “Abdullah b. Hanzale ve Harre       

Olayı”, içinde İslâm Tarihi ve Medeniyeti, ed. Adnan Demircan (İstanbul: Siyer Yay., 2018), III: 181. 
1633  Saîd b. el-Müseyyeb, Hz. Peygamber'in “İki halifeye birden birden biat edildi mi, onlardan ikincisini       

öldürün" (Müslim, Sahîh, "İmâre", 61) şeklindeki hadisin lafzi şekline bağlı kalarak Velîd ve       

Süleyman’a biat etmemiştir. bkz. İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 98-102. 
1634  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, X: 238. 
1635  Abdülmelik b. Mervân, "Saîd ne isyan edecek ne de muhalefet edecek biridir.” demiştir. bkz. Taberî,       

Târîhu’t-Taberî, VI: 416. 
1636  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 269. 
1637  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 121. 
1638  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, X: 238. 
1639  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 84. 
1640  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 100-101. 



241 

imanın gereği saymış ve toplumsal duyarsızlığa dikkat çekmiştir.1641 Hz. Peygamber’in 

kötülüğe karşı “el, dil ve kalp” ile mücadele etmeyi öğütleyen yaklaşımından özellikle 

“kalben protesto” ilkesini benimseyen Saîd, bu tavrıyla dönemin siyasi ortamını 

gözetmiş, halkı tehlikeye atacak bir isyandan kaçınmıştır.1642 

Muhalif ulemâ arasında, doğrudan başkaldırıyı benimseyerek aktif muhalefet yolunu 

seçenler de bulunmaktadır. Bu çizginin en belirgin temsilcilerinden biri Saîd b. 

Cübeyr’dir. Başlangıçta Emevî yönetimiyle iyi ilişkiler kuran Saîd, Haccâc’ın meclisinde 

yer almış, onun sorularını yanıtlamış ve Abdülmelik’in rüyalarını yorumlamıştır.1643 

Kûfe’ye kadı olarak atanmış; ancak Arap eşrafının mevâlî kökenli birini kadı olarak kabul 

etmek istememesi nedeniyle görevinden alınmıştır.1644 İlerleyen süreçte İbnü’l-Eş’as 

isyanına katılarak Emevîlere açıkça cephe almıştır. Fakat Saîd’in ilk başta fitne olarak 

gördüğü bu isyana katılmadığı, sonradan İbnü’l-Eş’as tarafından ikna edildiği 

bildirilmektedir.1645 Fakat âlim bir kişinin sorgulamadan ve de ölçüp tartmadan isyana 

katıldığını söylemek pek mantıklı görünmemektedir. Bu rivayet büyük olasılıkla Saîd’i 

mazur göstermek için dile getirilmiştir. Zira Saîd, isyan sırasında verdiği hutbelerde 

Emevîleri “zâlim” ve yollarını “bâtıl” olarak nitelemiş, savaş çağrısı yapmıştır.1646 

İsyanın bastırılmasının ardından Mekke’de gizlenmiş; ancak yakalanarak Haccâc’ın 

huzuruna çıkarılmıştır. Sorgu sırasında “hata yapabilirim” diyerek tevazu gösteren Saîd, 

İbnü’l-Eş’as’a olan biatini savununca Haccâc’ın verdiği emir üzere öldürülmüştür.1647 Bu 

noktada Saîd’in fikri eleştirilerinde haklı olduğunu; fakat fiilen isyana katılarak hata 

yaptığını kabul ettiği düşünülebilir. Söz konusu açıklaması da bir özür beyanı olarak 

değerlendirilebilir. Haccâc’ın tavrı ise sert ve zalimce olmuştur. Bununla birlikte 

kaynaklarda geçen, Haccâc’ın daha önce Saîd’in tutuklanmasına engel olup sonradan onu 

yakalatan Vali Hâlid b. Abdullah el-Kasrî’yi lanetlediği rivayeti1648 ise çelişkili bir 

                                                            
1641  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, V: 106. 
1642  Muhammed Zübeyr Sıddıkî, Hadis Edebiyatı, çev. Yusuf Ziya Kavakçı (İstanbul: İrfan Yayınevi,       

1966), 72. 
1643  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VI: 485. 
1644  İbn Habîb, Kitâbu'l-Muhabber, 485. 
1645  İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, II: 42. 
1646  Deyrülcemâcim savaşında askerlerin cesaret ve savaş kararlılıklarını arttırmak için “Onlarla iktidarda        

yaptıkları zulümden, dinden çıkmalarından, Allah’ın kullarına karşı büyüklük taslamalarından,               

namazı öldürmelerinden ve Müslümanları zelil kılmak isteyişlerinden dolayı çarpışın” demiştir. Bkz.       

İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VIII: 383. 
1647  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 522. 
1648  Taberî, Târîhu’t-Taberî, VI: 488-490; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 162. 



242 

tutumun göstergesidir. Bu rivayet, Haccâc’ın tutumunu mazur göstermek için sonradan 

ileri sürülmüş olmalıdır. Neticede Saîd’in aktif muhalefeti, pasif direnişi benimseyen 

ulemâdan farklı olarak siyasi zulmün ancak güçle değişebileceği inancına dayanmıştır. 

Lâkin önce yönetimde yer alıp sonra isyana katılması, bazı çevrelerce tutarsızlık olarak 

değerlendirilmiştir.1649 

Emevîler döneminde bazı âlimler, yönetime karşı eleştirel bir duruş sergilemekle birlikte 

fitneye yol açmamak adına isyanları uygun görmemiştir. Bu yaklaşımın en önemli 

temsilcisi Hasan-ı Basrî’dir. Zühdü, ibadet hassasiyeti ve ahlaka bağlılığıyla tanınan 

Hasan, siyasi olaylar karşısında mutedil bir çizgi izlemiş, halkı zulme sabırla direnmeye 

çağırmıştır.1650 Bu tavrı, Sünnî siyasi düşüncenin temel ilkelerine zemin hazırlayan bir 

duruş olarak değerlendirilmiştir.1651 

Hasan-ı Basrî’nin muhalefet anlayışı, hem iktidar hem de muhalif çevreler tarafından 

eleştirilmiştir. Yönetim, onun dinle bağdaşmayan uygulamaları açıkça eleştirmesini 

muhaliflik olarak görmüş, muhalifler ise fiili mücadeleden uzak durduğu için onu 

pasiflikle suçlamıştır. Bu nedenle Hasan, iki tarafın da tam olarak benimsemediği bir isim 

olmuştur. Onun muhalefeti ideolojik değil yöneticilerin zulüm ve adaletsizliklerine 

yönelik ilkesel bir karşı duruştur.1652 Bu çerçevede Hasan, iktidarın adaletsiz 

uygulamalarını eleştirmiş; ancak bunu ümmetin maslahatını gözeterek ve büyük 

toplumsal krizlere yol açmadan yapmaya özen göstermiştir.1653 Dolayısıyla Hasan, hiçbir 

muhalif isyana katılmamış ve benzer bir yaklaşımı zalim yöneticilere karşı da 

benimsemiştir. Yönetimle ilişkisini sürdürmüş olmasına rağmen mutlak itaat ve biat 

gerektiğini savunmamıştır. Nitekim onun “Allah’a karşı bir günah söz konusu olunca 

mahlûkata itaat gerekmez”1654sözü, yönetime karşı koşulsuz bağlılığı reddettiğini açıkça 

ortaya koymaktadır. İlk bakışta bu söz, onun yönetim karşısındaki duruşunda bir çelişki 

barındırıyor gibi görünse de aslında Hasan’ın mücadele yöntemine bakıldığında bunun 

                                                            
1649  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 26. 
1650  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 132. 
1651  Mehmet Zeki İşcan, “Ehl-i Sünnet’in Oluşumunda Öncü Şahsiyetler (Hasan-ı Basrî ve Ebû Hanife       

Üzerine Bazı Mülahazalar)”, içinde Tarihte ve Günümüzde Ehl-i Sünnet, ed. Mahmut Kaya ve       

Hüseyin Sarıoğlu (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006), 66. 
1652  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 134. 
1653  Muammer Esen, Ehl-i Sünnet Kavramının Oluşum ve Gelişim Süreci (Ankara: Ankara Okulu        

Yayınları, 2012), 133. 
1654  İşcan, “Ehl-i Sünnet’in Oluşumunda Öncü Şahsiyetler”, 68. 



243 

bilinçli bir strateji olduğu anlaşılmaktadır. Zira Hasan, kılıçla değil dil ile mücadeleyi esas 

almış, bireylerin ahlâki ve dini olgunluğa erişerek kendiliğinden bir dönüşüm geçirmesini 

hedeflemiştir.1655 Bu yönüyle onun çizgisi, ne iktidarla tam bir uzlaşıya ne de muhaliflerle 

tam bir örtüşmeye dayanır. Aksine ahlâki sorumluluk bilinciyle şekillenen bağımsız bir 

tutumdur. 

Hasan-ı Basrî’nin muhalefet anlayışı, ahlâki adaletin sağlanması, şeriata uygun yönetim 

anlayışının benimsenmesi ve toplumsal güvenin tesisi üzerine kuruludur. Ona göre bu 

ilkeler sağlanmadıkça mevcut düzenin korunması, ümmetin fitneye sürüklenmemesi 

adına zaruri olabilir. Ancak bu yaklaşım, onu yönetime koşulsuz bağlılığa sevk 

etmemiştir. Yönetimin sadece vahiyle sınırlandırıldığı durumlarda desteklenebileceğini 

savunmuştur. Bu noktada Hasan, Cebrî düşünceye karşı çıkararak insanın özgür iradesine 

ve sorumluluğuna dikkat çekmiş,1656 halkı adalete yöneticileri ise zulümden sakınmaya 

çağırmıştır.1657 Yer yer yöneticileri “fasık” olarak nitelendirmekten de çekinmemiştir.1658 

Yine de Emevî yönetimiyle tüm bağlarını koparmamış, bilhassa  Ömer b. Abdülazîz 

döneminde kısa süreli görevler üstlenmiş;1659 ancak bağımsızlığını korumak için bu 

görevlerde uzun süreli durmamıştır.1660 

Siyasetin yozlaştırıcı etkisine tanık olan Hasan, yöneticilerle ilişkilerinde temkinli 

davranmış, eleştirilerini stratejik bir dille ifade etmiştir. “Valilere sövmeyin. Eğer güzel işler 

yaparlarsa onlara ecir, sizin için şükür vardır. Eğer kötü işler yaparlarsa onlara günah, size 

sabır vardır…”1661 şeklindeki sözüyle halkı isyana teşvik etmekten kaçınmış, siyasi 

sorumluluğun bireysel sabır ve ilahi adalete teslimiyetle dengelenmesini önermiştir. 

Ayaklanmaların doğuracağı zararları öngörerek isyanı faydasız görmüştür.1662 Ancak bu 

tutum, onu yönetime yakın bir figüre dönüştürmemiştir. Örneğin Vali Ömer b. 

Hübeyre’ye halifenin emriyle değil Allah korkusuyla hareket etmesi gerektiğini 

                                                            
1655  Mustafa, İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet, 267. 
1656  Karadeniz, “Hasan el-Basrî ve Kelâmî Görüşleri”, 135-136. 
1657  Uyanık, İslâm Siyaset Felsefesinde Sivil İtaatsizlik, 95, 106-7, 148, 160. 
1658  İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, IX: 164-166; Erkoçoğlu, “Abdülmelı̇k B. Mervân ve Dönemı̇ (65-      

86/685-705)”, 107. 
1659  Kâtiplik ve Basra Kadılığı yapmıştır. bkz. Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, 324; İbn Sa’d, Kitâbü’t-      

Tabakâti’l-Kebîr, VII: 127. 
1660  Câbirî, İslâm’da Siyasal Akıl, 603. 
1661  Ebû Yûsuf, Kitâbu’l-Harâc, 20. 
1662  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 164. 



244 

öğütlemiştir.1663 Halifelerin eleştirilemeyeceği anlayışını kabul etmemiş;1664 fakat 

doğrudan çatışmadan kaçınarak eleştirilerini ölçülü biçimde dile getirmiştir. Ömer b. 

Abdülazîz’e nasihatler vermiş,1665 Abdülmelik ile kader konusundaki görüşmelerinde 

temkinli davranmıştır.1666 Öte yandan Haccâc gibi zalim valilerden çekinmiş ama Hz. 

Ali’ye hakaret edilmesine sessiz kalmamış, bu nedenle uzun süre saklanmak zorunda 

kalmıştır.1667 Haccâc’ın ölümünü duyduğunda dile getirdiği “Allah’ım! Onu ortadan 

kaldırdığın gibi kurduğu düzeni de kaldır”1668 şeklindeki duası, onun bu zulüm düzenine karşı 

içsel muhalefetinin bir ifadesidir. 

Hasan-ı Basrî, yalnızca Emevî yöneticilerinin uygulamalarını eleştirmekle kalmamış, 

onlara karşı başlatılan bazı muhalif isyanlara da mesafeli yaklaşmıştır. Nitekim Yezîd b. 

Mühelleb’in isyanı sırasında Basra halkını savaşa çağıran Mervân b. Mühelleb’e karşı 

çıkarak her iki tarafın da iktidar hırsıyla hareket ettiğini belirtmiş ve halkı bu fitne 

ortamından uzak durmaya davet etmiştir.1669 Bu yaklaşımı onu hem Emevî yöneticilerinin 

hem de muhalif liderlerin eleştirisine maruz bırakmış; ancak sahip olduğu toplumsal itibar 

nedeniyle her iki taraf da kamuoyunun tepkisinden çekinerek ona zarar vermekten 

kaçınmıştır. Hasan-ı Basrî bu tutumuyla siyasi iktidar mücadelelerine değil ilkelere ve 

ahlâki meşruiyete dayalı bir muhalefeti esas aldığını ortaya koymuştur. 

Genel olarak değerlendirildiğinde Emevîler döneminde ulema, farklı yöntemlerle de olsa 

kötü yönetime karşı ortak bir tavır sergilemiştir. Kimileri sabrı önererek pasif bir 

muhalefet yürütmüş, kimileri ise isyanları destekleyerek aktif direnişi tercih etmiştir. Zira 

“iyiliği emretme, kötülükten sakındırma” ilkesi uyarınca, yöneticilerin zulmüne sessiz 

kalmayı dini bir sorumlulukla bağdaştırmamışlardır. Ancak Emevîler, Ömer b. Abdülazîz 

dışında, bu görevin yalnızca siyaset dışı alanlarla sınırlı kalmasını istemiş, siyasi otoriteye 

yönelen muhalefete müsamaha göstermemiştir. Ulemanın halk üzerindeki etkisini bilen 

                                                            
1663  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I. 58-59. 
1664  Özkan, İktidar Ulemâ İlişkisi, 182. 
1665  İbn Abdirabbih, el-Ikdul-Ferîd, I: 33-35. 
1666  Demircan, İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim, 148. 
1667  Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, II: 379-380. 
1668  İbn Sa’d, Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr, VII: 169. 
1669  Hasan Basrî’nin karşı çıkışı ve Mervân b. Mühelleb’in ona yönelik hakaret dolu sözleri için  bkz.        

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, IV: 298. 



245 

yönetim, bazı âlimleri çeşitli imkânlarla kendine bağlamaya çalışmış, siyasi alana 

müdahil olan ve halkı etkileyen âlimleri ise cezalandırmaktan çekinmemiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246 

 

 

 

 

SONUÇ 

Emevîler dönemi, İslâm siyaset tarihinde yalnızca bir iktidar değişimi değil aynı zamanda 

siyasi meşruiyet anlayışının yeniden tanımlandığı, muhalefet hareketlerinin 

kurumsallaşmaya başladığı ve yönetim pratiklerinin köklü biçimde dönüştüğü dönüm 

noktalarından biridir. Bu süreçte siyasi otorite, halkın beklentilerinden ve İslâm’ın temel 

ilkeleri arasında yer alan adalet, liyakat ve şûrâ esaslarından giderek uzaklaşarak daha 

merkeziyetçi ve otoriter bir yapıya evrilmiştir. Buna karşılık bu dönemde ortaya çıkan 

muhalif yapılar yalnızca mevcut iktidara karşı tepki göstermekle kalmamış, siyaset 

ahlakını yeniden tesis etmeye yönelik eleştirel, yapıcı ve dönüştürücü bir misyon da 

üstlenmişlerdir. Tarihi perspektiften bakıldığında, siyasi meşruiyet yalnızca iktidarın güç 

kullanma kapasitesiyle değil aynı zamanda yöneticilerin toplumsal değerlerle kurduğu 

ahlâki uyumla da pekişen çok katmanlı bir olgudur. Ancak Emevî yönetimi bu dengeyi 

gözetmemiş, hilafeti saltanat sistemine dönüştürerek İslâm siyaset düşüncesinde hem 

teorik hem de pratik düzlemde önemli değişimlere neden olmuştur. 

Hz. Peygamber, hayatı boyunca doğrudan bir halef tayin etmemiştir. Onun vefatından 

sonra Râşid Halifeler, şûrâ ve seçim ilkelerine dayalı olarak belirlenmiş, halkın gönüllü 

biatiyle meşru şekilde yönetime gelmişlerdir. Bu durum, erken İslâm siyaset anlayışında 

meşruiyetin hem dini bir sorumluluk hem de halkın rızasına dayanan ahlâki bir 

yükümlülük olarak görüldüğünü göstermektedir. Bu iştirakçi model, İslâm siyaset 

düşüncesinin temel ilkelerinden biri olarak kabul edilmiştir. Fakat Muâviye b. Ebî 

Süfyân’ın oğlu Yezîd’i veliaht ilan etmesiyle birlikte bu gelenek değişmiş, hilafet halkın 

iradesine dayalı bir kurum olmaktan çıkarak soy temelli saltanat sistemine dönüşmüştür. 

Bu değişim yalnızca iktidarın devriyle sınırlı kalmamış, siyasi meşruiyetin temelini 

oluşturan değer yargılarında da köklü bir dönüşüm meydana getirmiştir. Emevîler 

döneminde halk onayı yerine kabile bağlarına ve güç ilişkilerine dayalı merkeziyetçi bir 

 



247 

yönetim modeli benimsenmiştir. Bu bağlamda Râşid Halifeler ile Emevî yönetimi 

arasındaki temel fark, iktidarın dayandığı ahlâki ve siyasi temellere ilişkin 

yaklaşımlarında ortaya çıkmaktadır. İlk dört halife döneminde yönetim, toplumun 

maslahatını gözeten bir emanet olarak görülmüş, şûrâ mekanizması işletilmiş, hukukun 

üstünlüğü, yöneticilerin muhâsebesi ve denetimi esas alınmıştır. Biat, halkın özgür 

iradesiyle yaptığı ahlâki bir sözleşme olarak değerlendirilmiş, yönetime itaat ise adaletin 

varlığı ile meşru sayılmıştır. Buna karşın Emevîler döneminde biat, halk iradesine değil 

iktidarın baskı araçlarına dayanan bir sadakat beyanına dönüşmüş, adaletten bağımsız 

olarak mutlak itaati talep eden otoriter bir anlayış hâkim olmuştur. Bu süreçte hilafet, 

belirli bir ailenin tekelinde şekillenmiş, kamu yönetimi ise iktidarın çıkarlarını önceleyen 

bir araca dönüşmüştür.  

Emevî yönetimi, teorik düzeyde şûrâ ve istişare ilkelerine bağlılığını sürdürdüğünü ifade 

etse de bu ilkelerin uygulamadaki karşılığı büyük ölçüde şekilsel ve işlevsiz kalmıştır. Bu 

durum söz konusu ilkelerin siyasi meşruiyeti güçlendirmek adına araçsallaştırıldığını, 

siyaset alanında yeni bir biçim kazanarak sembolik bir uygulamaya dönüştüğünü 

göstermektedir. Ancak bu dönüşüm, İslâm siyaset ahlâkında ciddi tutarsızlıklara yol 

açmıştır. Yönetim süreçleri çoğunlukla halifenin şahsi iradesi ve çevresindeki idareci 

sınıfın yönlendirmeleri doğrultusunda şekillenmiştir. Toplumun karar alma 

mekanizmalarına katılımı sembolik düzeyin ötesine geçememiştir. Bu bağlamda Yezîd b. 

Muâviye’nin babası tarafından veliaht olarak tayin edilmesi, şûrâ ilkesinin açık bir ihlali 

olarak değerlendirilmiştir. Emevîler dönemi bu yönüyle halkın rızasının siyasi süreçlerde 

belirleyici bir unsur olmaktan çıkarıldığı, buna karşın kabile bağları, mezhebi kimlikler 

ve kişisel sadakat ilişkilerinin iktidarın devamı açısından esas alındığı bir dönem olarak 

dikkat çekmektedir. Bu yapı, yönetim ile toplum arasında ahlâki temelli bir meşruiyet 

ilişkisi kurulmasını engellemiş, muhalif taleplerin göz ardı edilmesi ise siyaset ahlâkı 

açısından ciddi bir meşruiyet krizini beraberinde getirmiştir. 

Emevîler, iktidarlarını halk nezdinde meşrulaştırmak amacıyla hem siyasi hem de dini 

referanslara dayalı kapsamlı bir söylem inşa etmişlerdir. Bu söylemin merkezinde, 

hilafetin yalnızca Kureyş’e, özelde ise Ümeyyeoğullarına ait olduğu anlayışı yer almıştır. 

Böylece hilafet, bir soy hakkı ve kabile mirası şeklinde sunulmuş, bu yaklaşım diğer 

toplulukların yönetime dair meşruiyet iddialarını baştan geçersiz kılmayı hedeflemiştir. 



248 

Ancak bu anlayış, İslâm’ın eşitlik, adalet ve liyakat gibi temel değerleriyle açık bir çelişki 

taşımış, dolayısıyla muhalif çevrelerin yoğun eleştirilerine maruz kalmıştır. Emevî 

yönetimleri meşruiyetlerini sağlamlaştırmak amacıyla dini söylemlere de başvurmuştur. 

Bu doğrultuda bazı itikadi yaklaşımları siyasi araç hâline getirmiştir. Bu dönemde 

Cebriyye ve İrcâ gibi mezhebi eğilimler, iktidarın meşrulaştırılmasında önemli bir 

dayanak olmuştur. Özellikle Cebriyye anlayışı, iktidarın Allah’ın takdiriyle belirlendiğini 

savunarak Emevî halifelerini ilahî iradenin temsilcisi olarak konumlandırmıştır. Bu 

yorum biçimi, siyasi otoritenin sorgulanamaz hâle gelmesine neden olmuş, muhalefet 

fitne, eleştiri ise sapkınlık olarak görülmeye başlanmıştır. Kaderi, insan iradesi dışında 

belirlenen zorunlu bir yazgı şeklinde anlayan bu yaklaşım, muhalif hareketlerin ahlâki ve 

dini meşruiyetini büyük ölçüde zayıflatmıştır. Buna karşılık, bireyin özgür iradesini 

savunan Kaderiyye ve Mu‘tezile gibi düşünce ekolleri ise yoğun baskılara maruz 

kalmıştır. Bunun yanı sıra Emevî yönetimi halktan dini sorumluluklarını eksiksiz yerine 

getirmesini beklerken kendisi bu konuda çoğu zaman ihmalkâr davranmış, söylem ile 

eylem arasında ciddi bir tutarsızlık sergilemiştir. İrcâ anlayışı ise bireysel ve toplumsal 

sorumlulukları ahirete erteleyen bir yaklaşım benimseyerek mevcut iktidarın eleştiriden 

korunmasına dolaylı biçimde katkı sağlamıştır. Bu tür ideolojik tutumlar, siyasi 

meşruiyetin ahlâki temellerden uzaklaşmasına ve özellikle “iyiliği emretmek, kötülükten 

sakındırmak” gibi temel İslâmi ilkelerin etkisizleşmesine zemin hazırlamıştır. Nitekim 

halkın yönetime itaatini kutsallaştıran bu yaklaşımlar, otoriter yönetim anlayışının 

yerleşmesinde etkili olmuştur. 

Emevîler döneminde siyasi otoritenin ahlâki meşruiyetini yitirmesinde, kamu maliyesi 

yönetimindeki adaletsizlikler de belirleyici bir rol oynamıştır. Devlete ait kaynaklar 

kamusal fayda ve toplumsal dengeyi gözetmekten uzaklaşarak iktidarın devamını temin 

etmek ve yönetici seçkinlerin çıkarlarını güvence altına almak için kullanılmıştır. Bu 

bağlamda kamu gelirlerinin kayda değer bir kısmı, siyasi sadakati esas alan gruplara 

yönlendirilmiş, bu çevrelerin mali disiplinsizlikleri ise sistematik olarak görmezden 

gelinmiştir. Vergi muafiyetleriyle belirli kesimlerin kayırılması, kamu mallarının eşitsiz 

dağıtımı, muhaliflerin ekonomik yaptırımlarla cezalandırılması, haksız vergi yükleri, 

iktidar yanlısı şairlere yapılan gösterişli ödemeler gibi uygulamalar, mali araçların 

siyasallaştırılarak meşruiyet üretim vasıtasına dönüştürüldüğünü açıkça göstermektedir. 

Bu tür uygulamalar, halkın büyük kısmı üzerinde ciddi ekonomik baskılar oluşturmuş, 



249 

toplumsal adaletin bozulmasına neden olmuştur. Öte yandan Emevî saray çevresinin lüks 

ve gösterişli yaşam tarzı, dönemin önemli eleştiri konularından biri olmuştur. İstisnaları 

olmakla beraber halifelerin merkezde, valilerin ve diğer yüksek düzey kamu 

görevlilerinin taşrada düzenledikleri eğlence meclislerinde ihtişamda aşırı gitmeleri 

halkta kamu kaynaklarının israf edildiği algısını pekiştirmiştir. Bu tür bir yaşam biçimi, 

Hz. Peygamber ve Râşit Halifeler dönemi sahabe hayatıyla kıyaslandığı için İslâm’ın 

tevazu, kanaatkârlık ve sosyal adalet ilkeleriyle açık bir çelişki arz etmiş, halkın 

ekonomik sıkıntılarının görmezden gelinmesi yöneticilerin duyarsızlığı olarak 

değerlendirilmiştir. Bununla birlikte rüşvet, iltimas, adam kayırma ve devlet arazilerinin 

çıkar gruplarına haksız biçimde tahsis edilmesi gibi etik dışı uygulamalar, kamu 

görevlerine atamalarda liyakat ve emanete riayet etme ilkeleri yerine siyasi sadakatin esas 

alınmasıyla birleşince Emevî bürokrasisinde bozulmalara neden olmuştur. Bu çarpık yapı 

zamanla toplumsal çözülmeye ve kamu düzeninin sarsılmasına yol açmıştır. Üst düzey 

yöneticilerin görevlerini kişisel çıkarlar uğruna yerine getirmesi ve kamu hizmetlerinin 

siyasi yakınlık temelinde verilmesi, halk nezdinde yönetime yönelik güven kaybı 

oluşturmuş, yönetim anlayışı halk için bir hizmet mekanizması olmaktan çıkarak bireysel 

menfaatlerin aracı olarak algılanmaya başlanmıştır. Böylece yalnızca kamu ahlakı değil 

siyasi istikrar da ciddi biçimde zarar görmüştür. 

Emevî yönetim anlayışında Arap asabiyetine dayalı kavmiyetçilik, siyasi yapılanmanın 

temel taşı hâline gelmiştir. Devlet yapısı büyük ölçüde Arap egemenliği üzerine inşa 

edilmiş, yönetim kademeleri, bürokratik mekanizmalar ve askerî teşkilatın önemli 

bölümleri Arap unsurlar tarafından doldurulmuştur. Buna karşın Arap olmayan 

Müslüman topluluklar, sistematik olarak siyasi, ekonomik ve toplumsal alanlardan 

dışlanmış, bu durum, İslâm’ın evrensel eşitlik, adalet ve kardeşlik ilkeleriyle açık bir tezat 

oluşturmuştur. Her ne kadar Arap asabiyetinin izlerine Râşid Halifeler döneminde de 

rastlansa da bu eğilim, din merkezli bir adalet anlayışı ile dengelenmiş ve 

sınırlandırılmıştır. Oysa Emevîler döneminde bu denge korunamamış, İslâmi değerler 

geri planda bırakılarak kavmiyetçi eğilimler ön plana çıkarılmıştır. Hatta kimi 

uygulamalarda, cahiliye dönemine özgü ayrımcı tutumlar yeniden canlandırılmıştır. Bu 

bağlamda özellikle Şam merkezli Arap unsurlara tanınan geniş ayrıcalıklar, yalnızca Arap 

olmayan Müslümanlar arasında değil Arap toplumunun diğer kesimlerinde de ciddi 

rahatsızlık uyandırmış, toplumsal huzursuzluğu derinleştirmiştir. Emevî siyasetinin bu 



250 

yönü, sadece belirli zümrelere sağlanan imtiyazlarla sınırlı da kalmamış aynı zamanda 

kabileler arası rekabeti bir denge aracı olarak kullanmaya yönelik stratejik bir tercihe de 

dönüşmüştür. Ancak bu tercih, Yemenîler ile Mudarîler arasındaki tarihi rekabetin 

körüklenmesiyle iç çatışmaları artırmış, hem siyasi istikrarı zedelemiş hem de kamu 

düzenini tehdit eden bir ayrışmaya yol açmıştır. Kavmiyetçiliğe dayalı bu siyaset anlayışı, 

yönetimin ahlâki ve toplumsal meşruiyetini sorgulanır hâle getirmiş ve muhalefet 

hareketlerinin toplumsal tabanda daha güçlü bir karşılık bulmasına zemin hazırlamıştır. 

Emevî yönetimi, iktidarını muhafaza etme amacı doğrultusunda zamanla daha otoriter bir 

yapıya evrilmiş, bu dönüşüm muhalefete yönelik baskıların sistematik biçimde artmasına, 

siyasi ahlakın temel ilkelerinin aşınmasına neden olmuştur. İktidarı eleştiren her türlü ses 

ve isyana dönüşen eylemler, devletin denetimindeki güçlü idari ve askerî mekanizmalar 

aracılığıyla susturulmuş, Ziyâd b. Ebîh ve Haccâc b. Yusuf gibi otoriter valiler eliyle 

yürütülen şiddet politikaları, bu baskıcı yaklaşımın kurumsallaşmasına hizmet etmiştir. 

Kerbelâ ve Harre gibi trajik vakalar, bu dönemin en dramatik yansımaları olarak İslâm 

toplumunun hafızasında derin izler bırakmış, hilafetin birleştirici, adalet temelli yapısı 

giderek güç ve zorbalık eksenine kaymıştır. Emevîlerin uyguladığı bu otoriter yöntemler, 

İslâm’ın adaletli yönetim anlayışıyla açık bir çelişki içindedir. Yönetimde adaletin yerini 

korku, liyakatin yerini ise sadakat aldıkça muhaliflere yönelik hukuk dışı, keyfi 

uygulamalar yaygınlık kazanmış, üstelik bu uygulamalar genellikle iktidarın bekası 

gerekçesiyle meşrulaştırılmıştır. Muhaliflerin cezalandırılması bağlamında adil 

yargılamaların yerini alan infazlar zamanla sıradanlaşmış, bu durum halkın can ve mal 

güvenliği konusundaki endişelerini artırmış, devlete ve hilafet makamına duyulan güveni 

ciddi biçimde sarsmıştır. Böylece Emevîler döneminde iktidarın bekasını önceleyen 

yönetim anlayışı, siyasi istikrarı sağlamaktan ziyade toplumsal huzursuzluk ve 

güvensizlik üretmiştir. 

Emevîler dönemi, ekonomik ve sosyal adaletsizliklerin yoğun biçimde yaşandığı bir süreç 

olmakla birlikte bazı reform girişimlerinin gözlemlendiği bir dönem olmuştur. Bu 

bağlamda özellikle Halife Ömer b. Abdülazîz’in kamu kaynaklarının adil biçimde 

dağıtılması, ekonomik eşitliğin sağlanması ve yönetici kadroların denetlenmesi 

yönündeki çabaları dikkat çekici bir örnektir. Onun uygulamaları siyaset ahlakının kamu 

yönetimi pratiğinde somut karşılık bulabildiğini gösterse de bu yenilikçi yaklaşım 



251 

sistemin geneline sirayet edememiş, kısa ömürlü bir ara dönem niteliğinde kalmıştır. Bu 

durum siyaset ahlakının sürdürülebilirliği açısından yalnızca bireysel erdemlerin değil 

aynı zamanda kurumsal ve yapısal dönüşümlerin de zaruri olduğunu açık biçimde ortaya 

koymaktadır. Öte yandan Emevîler dönemi, sadece siyasi yozlaşma ve toplumsal 

adaletsizliklerle anılmamalıdır. Bu dönem aynı zamanda İslâm siyasi tarihine kurumsal 

anlamda önemli katkılar sunmuştur. Merkezi idarenin güçlendirilmesi, düzenli bir posta 

teşkilatının kurulması, resmi kayıt sistemlerinin geliştirilmesi ve divanların oluşturulması 

gibi uygulamalar devlet yönetiminin kurumsallaşmasına önemli ölçüde katkı sağlamıştır. 

Ayrıca Arapçanın resmi dil ilan edilmesi, para basımı gibi kararlar hem idari birlikteliği 

sağlamış hem de siyasi merkezileşmeyi pekiştirmiştir. Emevî fetihlerinin devam 

etmesiyle İslâm coğrafyası önemli ölçüde genişlemiş, bu geniş alandaki dini ve kültürel 

çeşitlilik yönetime entegre edilerek idari esneklik ve tecrübe kazanılmıştır. Tüm bu 

gelişmeler, dönemin siyasi pratiğinin sadece ahlâki kırılmalarla değil aynı zamanda 

yapısal katkılarla da değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 

Emevîler döneminde ortaya çıkan muhalefet hareketleri, yalnızca siyasi iktidara karşı bir 

itirazdan ibaret olmayıp aynı zamanda bu iktidarın meşruiyet anlayışına, ahlâki 

değerlerine ve toplumsal adalet ilkelerine yönelik kapsamlı bir karşı duruşu ifade 

etmektedir. Mezhebi, toplumsal ve siyasi boyutlarıyla çok yönlü bir yapı arz eden bu 

muhalif hareketler, adalet, meşruiyet, istişare, eşitlik ve zulüm karşıtlığı gibi İslâm siyaset 

ahlakının temel ilkelerini sıkça gündeme getirmiştir. Ancak bu ilkelerin nasıl 

savunulacağı, hangi yöntemlerle korunacağı ve hangi sınırlar içerisinde mücadele 

edileceği konusunda ciddi görüş ayrılıkları olmuştur. Bu bağlamda bazı muhalif 

hareketler ilkesel bir tutarlılık sergilemişken bazıları amaç ile yöntem arasında bir 

uyuşmazlık ve gerilim yaşamış, söylemleriyle uygulamaları arasında belirgin çelişkiler 

ortaya çıkmıştır. Bu durum İslâm siyaset düşüncesinde muhalefet ahlakının yalnızca iyi 

niyetli iddialarla değil kullanılan yöntemlerin meşruiyeti ve stratejik tutarlılığı ile birlikte 

değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. Bu çerçevede Hz. Hüseyin’in Yezîd’e karşı 

kıyamı yalnızca bireysel bir itiraz değil hilafetin saltanata dönüşmesine, adaletsizliğe, 

kamu vicdanının zedelenmesine ve dini değerlerin yozlaşmasına karşı yöneltilmiş ilkesel 

bir duruştur. Bu yönüyle kıyamı, siyaset ahlakı açısından yüksek bir meşruiyet taşısa da 

Hz. Hüseyin’in muhalefet stratejisinde mutlak bir şûrâ ilkesine bağlılık görülmemektedir. 

Nitekim Ehl-i Beyt mensubu olmasının kendisine yöneticilikte öncelik sağladığını ifade 



252 

etmesi, onun da şûrâ ilkesini kendi siyasi hedefleri doğrultusunda esnettiğini 

göstermektedir.  

Medinelilerin Harre Vakası bağlamındaki muhalefeti, Emevî zulmüne karşı sahâbe 

evlatlarının ve tâbiîn neslinin doğrudan direnişini yansıtmaktadır. Bu direniş, halk 

rızasına dayanan klasik hilafet ilkelerini savunma amacı taşımış ve siyasi meşruiyeti 

ümmetin onayına bağlamıştır. Ancak yeterli teşkilatlanmadan ve güçlü bir liderlikten 

yoksun olması, hareketin başarısını engellemiş ve ağır biçimde bastırılmasına yol 

açmıştır.  

Tevvâbîn Hareketi, Hz. Hüseyin’in şehadetine geç tepki gösteren ve bu suskunluklarını 

telafi etme amacıyla yola çıkan tövbekâr bir grup olarak ortaya çıkmıştır. Ancak bu 

hareket, Hüseyin’e zamanında yardım etmeyip onun şehadetinin ardından harekete 

geçmenin ahlâki tutarsızlığını kendi içinde barındırmıştır. Bu yönüyle samimi bir vicdan 

muhasebesine dayansa da geç kalmış bir pişmanlığın sembolü olmanın ötesine 

geçememiştir.  

Emevîlere karşı güçlü bir direniş sergileyen Abdullah b. Zübeyr, hilafetin meşruiyetini 

Kureyş’e, özelde ise kendi ailesine dayandırarak Emevîlerle aynı siyasi gerekçeyi 

benimsemiştir. Bu durum muhalefetin de meşruiyet üretiminde benzer soy temelli 

yaklaşımlar sergileyebileceğini ve siyaset ahlakı açısından belirgin bir tutarsızlığa 

düşebileceğini göstermektedir. Abdullah b. Zübeyr’in örneği hem iktidarın hem de 

muhalefetin ilkesel tutarlılık konusunda zaman zaman pragmatik ve seçici tutumlar 

sergileyebildiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. Mekke merkezli alternatif bir hilafet 

kuran İbn Zübeyr, muhalefet döneminde adalet, şûrâ ve rıza ilkelerine sıklıkla vurgu 

yapmış; ancak iktidar pratiğinde bu ilkeleri kurumsallaştıramamıştır. Yakınlarını vali 

olarak ataması ve kamu kaynaklarını taraftarları lehine kullanması gibi uygulamalar, 

eleştirdiği Emevîlerle benzer politik tercihlerde bulunduğunu göstermektedir. Bu çelişkili 

tutum, muhalefetin ilkeli duruşunu sürdürebilmesinin yalnızca söylem düzeyinde değil 

yönetim pratiğinde de sınandığını ve bu sınavda zaman zaman başarısız olabildiğini 

ortaya koymaktadır. 

Muhtâr es-Sekafî, Ehl-i Beyt adına hareket ettiğini ileri sürmüş; ancak siyasi hedefleri ile 

kullandığı yöntemler arasında ciddi bir uyumsuzluk sergilemiştir. Özellikle intikam 



253 

temelli yaklaşımı, propaganda faaliyetlerine ağırlık vermesi ve farklı dönemlerde değişen 

siyasi ittifakları, onun muhalefetini ilkesel bir zeminden uzaklaştırmıştır. Zulme karşı 

çıkışı her ne kadar dikkat çekici olsa da şiddet odaklı eylemleri ve araçlarının etik sınırları 

aşması, muhalefet ahlakı bağlamında sorgulanabilir bir zeminde durmasına neden 

olmuştur. 

Zeyd b. Ali’nin isyanı, fıkhi ve itikadi ilkeleri önceleyen, mutedil ve ilkesel bir duruşla 

şekillenmiştir. Meşruiyeti sadece Ehl-i Beyt soyuna değil ümmetin rızasına dayandırma 

anlayışıyla diğer Şiî hareketlerden ayrılmış, siyaset ahlakı açısından daha kapsayıcı bir 

yaklaşım sergilemiştir. Ancak yeterli toplumsal desteği bulamaması ve isyanın 

zamanlamasındaki hatalar, bu ilkeli duruşun pratikte başarıya ulaşmasını engellemiş ve 

hareketin kısa sürede bastırılmasına neden olmuştur. Bu örnek ilkesel muhalefetin 

etkinlik kazanabilmesi için stratejik öngörü, güçlü taban ve doğru zamanlamanın da 

vazgeçilmez unsurlar olduğunu göstermektedir. 

Abbâsîler, muhalefet döneminde Emevî yönetimini adalet, ehliyet ve şûrâ ilkeleri 

üzerinden eleştirmiş, bu ilkeleri siyasi meşruiyetin temeli olarak öne çıkarmışlardır. 

Ancak iktidarı ele geçirdiklerinde benzer otoriter yöntemlere başvurmuş ve muhalefet 

sürecinde savundukları değerleri uygulamada sürdürememişlerdir. Özellikle Abbâsî 

iktidarının ilk yıllarında muhalif unsurların bastırılması ve Ehl-i Beyt yanlısı grupların 

tasfiyesi bu çelişkiyi somutlaştırmıştır. Bu durum muhalefetin ilkeli olması kadar iktidar 

sürecinde de bu ilkeleri koruma sorumluluğunun siyaset ahlakı açısından ne denli 

belirleyici olduğunu açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Hâricîler, teoride liyakati esas alan bir hilafet anlayışı benimseyerek bu görevin herhangi 

bir soya değil ehil kişilere verilmesi gerektiğini savunmuşlardır. Ancak yalnızca kendi 

içlerinden çıkan liderleri meşru kabul etmeleri, dışlayıcı ve tekfirci bir üslup 

benimsemeleri, şûrâ ilkesini yalnızca kendi iç yapılarında uygulayıp diğer grupları 

dışlamaları, bu söylemin pratikte karşılık bulamadığını göstermektedir. Bu yaklaşım, ilk 

bakışta ilkesel bir duruş gibi görünse de uygulamadaki dışlayıcılık ve tutarsızlıklar 

Hâricîlerin muhalefet ahlakını zedeleyen bir zemin üzerinde hareket ettiklerini ortaya 

koymaktadır. 



254 

Şiîler de hilafetin yalnızca Ehl-i Beyt’e ait olduğu düşüncesini benimseyerek soy temelli 

bir meşruiyet anlayışı geliştirmişlerdir. Bu yaklaşım, teorik olarak Emevîlerin hilafeti 

Kureyş soyuna dayandıran meşruiyet anlayışıyla benzerlik göstermekte ve siyaset ahlakı 

açısından tutarsız bir zemin oluşturmaktadır. Şiî hareketi içinde zaman zaman sergilenen 

tutarsızlıklar ve çıkar temelli tutumlar, muhalefet ahlakı bakımından eleştiriye açık 

durumlar ortaya çıkarmıştır. Özellikle Ehl-i Beyt adına başlatılan isyanlara verilen 

desteğin süreklilik arz etmemesi ve farklı siyasi güçlerle çıkar temelli ilişkilerin tercih 

edilmesi, bu harekette ilkesel duruşun zayıf kaldığını göstermektedir. Bazı örneklerde 

Ehl-i Beyt mensubu liderlere yönelik sadakatin zayıflaması, liderlerin yalnız bırakılması 

ya da mücadele sürecinde destekten vazgeçilmesi, “ahde vefa” ilkesi açısından tartışmalı 

bir tablo ortaya koymuştur. Ayrıca Kerbelâ olayı ve Hz. Hüseyin’in şehadeti Şiî siyasi 

söyleminde sembolleştirilmiş, bu durum zamanla dini ve siyasi meşruiyet üretimi için 

merkezi bir araç haline gelmiştir. Ancak bu sembolleştirme süreci, Şiî muhalefetin tüm 

pratiklerini ahlâki açıdan tutarlı kılmamış, ideal ile gerçeklik arasındaki boşluk zaman 

zaman derinleşmiştir. 

Mevâlî, Emevî toplum yapısında ikinci sınıf vatandaş konumuna indirgenmiş ve siyasi, 

sosyal ve ekonomik alanlarda sistematik ayrımcılığa maruz kalmıştır. Bu dışlayıcı 

uygulamalar, onları zamanla muhalefetin güçlü bir parçası haline getirmiştir. Mevâlî’nin 

adalet ve eşitlik ilkeleri çerçevesinde yükselttikleri itirazlar, yalnızca siyasi değil aynı 

zamanda kültürel bir karşı duruşa dönüşerek Şuûbiyye gibi daha kapsamlı bir harekete 

zemin hazırlamıştır. Bu örnek, muhalefet ahlakının yalnızca iktidar ilişkileri bağlamında 

değil toplumsal yapılar ve kimlikler üzerinden de şekillendiğini göstermektedir. 

Bazı Emevî valileri de zamanla merkezî otoriteye karşı muhalefet geliştirmiştir. Haris b. 

Sureyç’in Horasan’daki isyanı, adalet ve liyakat ilkeleri temelinde şekillenmiş, yönetimin 

uygulamalarına karşı ilkesel bir itiraz niteliği taşımıştır. Ancak İbnü’l-Eş’as ve Yezîd b. 

Mühelleb gibi diğer valilerin giriştiği askerî kalkışmalar, ilk bakışta meşruiyet iddiası 

taşısa da arka planda kişisel ikbal arayışları ve iktidar mücadelesi belirleyici olmuştur. Bu 

örnekler, muhalefetin ahlâki zemininin güçlü bir şekilde kurulmadığı durumlarda çıkar 

çatışmalarıyla iç içe geçerek tutarsızlığa yol açabileceğini göstermektedir. 

Ulemanın muhalefeti genelde diğer gruplardan farklı olarak fikri temele ve ahlâki 

tutarlılığa dayanan bir direniş biçimi şeklindedir. Bireysel tavırlarla şekillenen bu 



255 

muhalefet, siyasi baskıya karşı durmanın yalnızca örgütlü yapılarla değil kişisel duruşla 

da mümkün olabileceğini göstermiştir. Saîd b. el-Müseyyeb, Saîd b. Cübeyr ve Hasan-ı 

Basrî gibi âlimler, “iyiliği emretme ve kötülükten sakındırma” ilkesine dayanarak kimi 

zaman doğrudan siyasi otoriteye karşı çıkmış, kimi zaman ise çatışmalardan uzak durarak 

itirazlarını dolaylı biçimlerde dile getirmiştir. Bu yaklaşım farklılıkları, ulema arasında 

yöntemsel çeşitliliğe yol açsa da yönetimin İslâmi meşruiyet ilkesine riayet etmediği 

noktasında ortak bir görüş birliği sağlanmıştır. Buna karşılık Zührî gibi bazı âlimlerin 

siyasi otoriteyle yakın ilişkiler kurması ve saray çevrelerinde etkin olması, muhalif ulema 

tarafından ilkesel bir zafiyet olarak değerlendirilmiştir. Bu durum, ulemanın 

muhalefetinde dahi yöntem ve niyet ayrılıklarının bulunduğunu, ahlâki duruşun yalnızca 

söylemle değil uygulama ve ilişkilerle de sınandığını göstermektedir. 

Neticede Emevîler döneminde ortaya çıkan muhalefet hareketleri, siyaset ahlakı 

çerçevesinde değerlendirildiğinde; adalet, istişare, eşitlik, ehliyet ve zulüm karşıtlığı gibi 

temel ilkelerin hem savunulduğu hem de bu uğurda ciddi bedellerin ödendiği bir zemin 

sunmuştur. Fakat bu hareketlerin öncüsü olan muhalefet aktörlerinin, gerek muhalefet 

sürecinde gerekse iktidara ulaştıklarında bu ilkeleri tutarlılıkla sürdürememeleri, söylem 

ile eylem arasında dikkat çekici bir tutarsızlık ortaya koymuştur. Bu durum, muhalefet 

ahlakının yalnızca ideallere dayalı bir söylemle değil aynı zamanda bu ideallerin nasıl 

hayata geçirildiği, kullanılan yöntemlerin ahlâki meşruiyeti ve iktidar pratiğindeki 

tutarlılıkla birlikte değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. Dolayısıyla siyaset 

ahlakı bağlamında muhalefetin değeri yalnızca karşı çıkma iradesinde değil ilkelerle 

çelişmeden, stratejik bilinçle ve yapısal bütünlük içinde hareket edebilme yeterliliğinde 

aranmalıdır. 

Sonuç olarak, Emevîler dönemi, İslâm siyaset tarihinde yalnızca bir iktidar değişimini 

değil aynı zamanda siyasi otoritenin hangi ilkeler temelinde meşrulaştırılması gerektiği 

sorusunu ve yönetimdeki ahlâki sapmaların nasıl siyasi ve toplumsal çözülmelere yol 

açtığını gösteren tarihi bir örnek teşkil etmiştir. Bu süreçte güç adaletin, sadakat liyakatin, 

hanedan çıkarları ise şûra ilkesinin yerini almış, meşruiyet söylemleri hakikatten 

uzaklaşıp otoriteyi tahkim eden bir araca dönüşmüştür. Kabile asabiyetine dayalı 

toplumsal yapı ekonomik imtiyazlarla desteklenmiş, bu durum kısa vadede istikrar 

sağlasa da uzun vadede ahlâki erozyona, toplumsal kutuplaşmaya ve meşruiyet krizine 



256 

neden olmuştur. Bu bağlamda Emevî tecrübesi, günümüz İslâm dünyasında gözlemlenen 

otoriter yönetim anlayışlarının tarihi arka planını anlamada önemli bir referans niteliği 

taşımaktadır. Halktan kopuk yönetim anlayışı ve kronik meşruiyet sorunları, bugünün 

siyasi yapılarında dahi etkisini sürdüren yapısal sorunlara kaynaklık etmektedir. 

Dolayısıyla siyaset ile ahlak arasındaki ilişkinin tarihi sapmalardan ders alınarak yeniden 

sağlıklı bir zemine oturtulması yalnızca akademik bir ihtiyaç değil aynı zamanda 

toplumsal barış, adil yönetim ve sürdürülebilir meşruiyet açısından da zorunlu bir 

sorumluluktur. Yönetim yapısının adalet, liyakat, eşitlik, şûra ve istişare, muhâsebe ve 

denetim, emanete riayet etme, toplumsal rıza gibi evrensel ilkeler temelinde şekillenmesi, 

hem bireysel özgürlüklerin korunması hem de siyasi istikrarın sağlanması bakımından 

yaşamsal bir gerekliliktir. Emevî örneği, bu ilkelerin ihmal edilmesinin kaçınılmaz 

biçimde ahlâki ve kurumsal bir çöküşle sonuçlanacağını açıkça göstermektedir. Bu 

nedenle söz konusu dönem sadece tarihi bir inceleme konusu değil aynı zamanda çağdaş 

İslâm siyaset düşüncesine, yönetişim teorilerine ve etik siyaset anlayışına katkı sunan 

güçlü ve öğretici bir örneklem olarak değerlendirilmektedir. Bu dönemin eleştirel biçimde 

analiz edilmesi, hem geçmişin hatalarından ders çıkarılması hem de daha adil ve meşru 

bir siyasi yapının inşasına yönelik kuramsal bir temel oluşturacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



257 

KAYNAKÇA 

Abduşşâfî, Muhammed Abdullatif. el-Âlemü’l-İslâmî fî’l-Asri’l-Umevî. Kahire: Dâru’s-

Selâm, 2008. 

Abdülcelîl, Fehmî. “el-Emevîyyûn ve’l-Fey”. Mecelletü Nedvetü’t-Târîhi’l-İslâmî 7, sy 

1 (1989): 64-83. 

Abdülkerîm, Fethi. ed-Devletü ve’s-Siyadetü fi’l-Fıkhi’l-İslâmî: Dirasetün Mukarenetün. 

Kahire: Dâru’n-Nahda, 1404/1983. 

Ağırakça, Ahmet. Emevîler Döneminde Kıyamlar (Saltanata Karşı Hilafet Mücadeleleri). 

İstanbul: Şafak Yayınları, 1994. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî. el-Müsned. Tahkik. 

Ahmed Muhammed Şâkir. XV. Cilt. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1368/1949. 

Akal, Cemal Ali. Devlet, Yasa, Hakimiyet. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1990. 

Akbulut, Ahmet. “Hâricîliğin Siyasi Görüşlerinin İtikadileşmesi”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 31, sy 1-4 (1989): 331-347. 

Akbulut, Ahmet. Sahabe Devri Siyasi Hadiselerinin Kelami Problemlere Etkileri. 

İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1992. 

Akbulut, Ahmet. Sahabe Dönemi İktidar Kavgaları. 5. Baskı. Ankara: Otto Yayınları, 

2017. 

Akın, İlhan. Kamu Hukuku (Devlet Doktrinleri-Temel Hak ve Özgürlükler). İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1974. 

Akıncı, Abdulvahap. “Siyaset Ahlakı ile İş Ahlakına Teorik Bir Bakış”. “İş, Güç” 

Endüstri İlişkileri ve İnsan Kaynakları Dergisi 15, sy 2 (2013): 76-98. 

Âkil, Nebih. Hilâfetü Benî Ümeyye. Beyrut: Dâru’s-Sadr, 1394. 

Akkâd, Abbas Mahmud. Muâviye b. Ebî Süfyân fi’l-Mîzân. Kahire: Dâru’l-Hilâl, 1993. 

Aksu, Ali. “Mervân b. Muhammed ve Emevî Devletı̇’nı̇n Yıkılışı”. Doktora Tezi,  

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

Aksu, Ali. “Yezîd b. Velîd’in Hayatı ve Halifeliği”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, sy 4 (2000): 289-304. 

Akyol, Taha. İslâm ve Demokrasi. İstanbul: Doğan Kitap, 2016. 

Akyüz, Ünal. “Siyaset ve Ahlak”. Yasama Dergisi, sy 11 (2009): 93-129. 

Akyüz, Vecdi. “Asr-ı Saadette Kölelik ve Cariyelik”. İçinde Bütün Yönleriyle Asr-ı 

Saadette İslâm, 1: 491-512. İstanbul: Beyan Yayınları, 1994. 

Akyüz, Vecdi. “Emevîlerin Kuruluş Devrinde İslâm Amme Hukukunun Gelişmesi”. 

Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1989. 

Akyüz, Vecdi. Hilafetin Saltanata Dönüşmesi. İstanbul: Dergah Yayınları, 1992. 

Akyüz, Vecdi. Siyasi Kavramlar. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1998. 

Algül, Hüseyin. İslâm Tarihi. IV cilt. İstanbul: Gonca Yayınevi, 1991. 



258 

Ali, Seyyid Emir. Muhtasaru Târîhi’l-ʿArab ve’t-Temeddüni’l-İslâmî. Kahire: Lecnetü’t-

Te’lif ve’n-Neşr, 1998. 

Alvânî, Tâhâ Câbir. Müslümanlar Arasında Görüş Ayrılığı ve İslâm’da İhtilaf Usulü. 

İstanbul: Risale Yayınları, 2017. 

Ammârâ, Muhammed. el-İslâm ve’s-Sevra. 3. Baskı. Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 1988. 

Ammârâ, Muhammed. Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu. Çeviren Vahdettin İnce. 

İstanbul: Ekin Yayınları, 1998. 

Amr, Ali Abdurrahman. Hişâm b. Abdülmelik ve’d-Devletü’l-Ümeviyye. 2. Baskı. Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1412/1991. 

Anık, Cengiz. Meşruiyetin Sosyal Psikolojisi. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2015. 

Anthony, Black. Siyasal İslâm Düşüncesi Tarihi -Peygamberden Bugüne-. Çeviren Sevda 

Çalışkan ve Hamit Çalışkan. Ankara: Dost Yayınevi, 2010. 

Apak, Adem. Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi-3 Emevîler Dönemi. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2015. 

Apak, Adem. “Emevîlerin Irak Siyaseti”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

18, sy 1 (2009): 103-128. 

Apak, Adem. “Son Emevî (661-750) Halifesi Mervân b. Muhammed’in Harran’da 

Emevîler Devletini Yeniden Diriltme Çabaları Üzerine”. İçinde I. Uluslararası 

İslâm Tarihi ve Medeniyetinde Şanlıurfa Sempozyumu, Editör Kasım Şulul, I: 150-

56. Şanlıurfa: Şanlıurfa Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 2016. 

Aral, Hâlide. “İçbütünlük Sorunu ve Modern Politik Ahlak”. Journal of Arts and 

Sciences1, sy 10 (2008): 11-17. 

Ardoğan, Recep. “Teorik Temeller ve Tarihsel Gerilimler Arasında İslâm Kültüründe 

Siyasal Muhalefet”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8, sy 2 

(2004): 171-189. 

Aristoteles. Politika. çev. Mete Tunçay. Ankara: İmge Kitabevi, 2020. 

Arslan, Ahmet. Siyaset Felsefesi. Ankara: Adres Yayınları, 2018. 

Aruçi, Muhammed. “Vâsıl b. Atâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012, 42: 539-551. 

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam, California: 

University of California Press, 1961. 

Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdullah b. Sehl. el-Evâil. Neşreden Abdurrezzâk Gâlib el-

Mehdî. Beyrut: Dâru’l-Beşîr, 1997. 

Aşur, Muhammed Tahir. İslâm Hukuk Felsefesi. Çeviren Vecdi Akyüz ve Mehmet 

Erdoğan. İstanbul: İklim Yayınevi, 1988. 

Atalan, Mehmet. “Ali Oğullarının İç Çekişmesi”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 14 sy 2 (2009): 63-76. 

Atçeken, İsmail Hakkı. Devlet Geleneği Açısından Hişâm b. Abdülmelik. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2001. 



259 

Atçeken, İsmail Hakkı. “Emevîlerin Siyasî Tarihi”. İçinde İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 

Editör Mahfuz Söylemez. 14 cilt. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Atçeken, İsmail Hakkı. “Endülüs Fâtihlerinden Mûsâ b. Nusayr’ın Akibeti.” Milel ve 

Nihal: İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi 12, sy 1 (2015): 9-34  

Atçeken, İsmail Hakkı. “Hişâm b. Abdülmelik’in Halifeliği ve Şahsiyeti”. Doktora Tezi, 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1997. 

Atçeken, İsmail Hakkı. “Velîd II”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013, 43: 31-33. 

Atçeken, İsmail Hakkı. “İlk Endülüs Vâlisi Abdülazîz b. Musa b. Nusayr ve 

Öldürülmesi.” Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14, sy 14 (2002): 65–

82 

Atçeken, İsmail Hakkı. “Ömer b. Abdülazîz Dönemi Sonrası Emevî İdarecilerinin Mevâlî 

Politikaları”. Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13, sy 13 (2002): 69-

77. 

Athamina, Khalil. “The Ulemâ’ in the Oposition: The ‘Stick and Carrot’ Policy in Early 

Islam”. in Encyclopaedia of Islam, EI-2, XXXVI: 153-78. Newyork: Middle East 

And Islamic Studies, 1992. 

Atvan, Hüseyin.  el-Ümeviyyûn ve’l-Hilâfe. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1986. 

Atvan, Hüseyin. er-Rivâyetü’t-Târîhiyye fî Bilâdi’ş-Şâm fî ʿAsri’l-Emevîyye. 1. Baskı. 

Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1986. 

Atvan, Hüseyin. eş-Şûrâ fi’d-Devleti’l-Ümeviyye. Beyrut: Daru’l-Cîl, 1990. 

Atvan, Hüseyin. Sîretü’l-Velîd b. Yezîd. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1980. 

Ay, Mahmut. Mu’tezile ve Siyaset. İstanbul: Pınar Yayınları, 2002. 

Ay, Volkan. “Nietzsche’de ‘Merhamet’ Kavramının Yeniden Değerlendirilmesi”. 

Beytulhikme An International Journal of Philosophy 3, sy 1 (2023): 199-215. 

Aybakan, Bilal, ve İbrâhim Kafi Dönmez. “Meşru”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA). Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004, 29: 378-383. 

Aycan, İrfan. Emevîler. 9. Baskı. Ankara: TDV Yayınları, 2017. 

Aycan, İrfan. “Emevîler Dönemi İç Siyasi Gelişmeleri (41-132/661-750)”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 39 (1999): 147-174 

Aycan, İrfan. “Emevîler Dönemi Kültür Hayatında Dini İlimlerin Tarihsel Gelişimi”. Dini 

Araştırmalar Dergisi 2, sy 5 (1999): 337-364. 

Aycan, İrfan. “Emevîler Döneminde İlmi Hayat”. İçinde Emevîler Dönemi: Bilim, Kültür 

ve Sanat Hayatı, 35-122. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011. 

Aycan, İrfan. “İslâm Toplumunda Eğlence Sektörünün Ortaya Çıkışı”. Ankara 

Üniversitesi ilahiyat Fakültesi Dergisi 38, sy 1-4 (1998): 155-94. 

Aycan, İrfan.İdeolojik Tarih Okumaları. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1998. 

Aycan, İrfan. “Mühellebîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020, 31: 511-512. 



260 

Aycan, İrfan. “Ömer b. Abdülazîz ve Gayri Müslimler”. Dini Araştırmalar Dergisi 1, sy 

3 (1999): 65-81. 

Aycan, İrfan. Saltanata Giden Yolda Muâviye Bin Ebî Süfyân. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2014. 

Aydın, Mehmet. İslâm’da Siyaset ve Ahlak. İstanbul: İnsan Yayınları, 2016. 

Aydın, Mehmet Akif. İslâm Hukuku ve Hukuk Sistemi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2015. 

Aydın, Mustafa. Kurumlar Sosyolojisi. Editör Yasin Aktay. Ankara: Vadi Yayınları, 1997. 

Aydın, Mustafa. Siyasetin Sosyolojisi. 4. Baskı. Ankara: Açılım Kitap, 2015. 

Aydınlı, Yaşar. “Fârâbî”, Siyaset Felsefesi Tarihi. Editör Ahu Tınçel ve Kurtul Gülenç. 

Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014. 

Azimli, Mehmet. “Mesleme B. Abdülmelik ve Fütuhatı”. Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi II, sy 4 (2000): 85-103. 

Bağcı, H. Musa. “Kader İnancının Siyasetle İliskisi ve Bu İlişkinin Hadis Uydurmadaki 

Rolü”. Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi II, sy 4 (2000): 105-133. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî. Mezhepler 

Arasındaki Farklar (el-Fark beyne’l-firak). Çeviren Ethem Ruhi Fığlalı. İstanbul: 

Kalem Yayınları, 1979. 

Bağdâdî, el-İmam el-Hafız Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sabit Hatîb. Kitâb-u Târih-i 

Medineti’s-Selâm (Târih-u Bağdat). XVII cilt. Tahkik. Beşşar Avvâd Marûf. 

Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 2001. 

Bardakoğlu, Ali. “Ehliyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994, 10: 533-39. 

Bardakoğlu, Ali. İslâm Düşüncesinde Siyaset ve Hukuk. İstanbul: Klasik Yayınları, 2010.  

Barlak, Muzaffer. “İslâm Düşüncesinde Muhalefetin Teopolitik İmkânı ve Yapısı”. 

Mezhep Araştırmaları Dergisi 11, sy 2 (2018): 383-430. 

Barlak, Yasemin. “Yemen’de Bir Osmanlı-Arap Şehri: San’a”. İslâm San’at, Tarih, 

Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 15, sy 30 (2017): 333-354. 

Başar, Fahamettin. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. Editör Kenan Seyithanoğlu. 

XIV cilt. İstanbul: Çağ Yayınları, 1992. 

Başoğlu, Tuncay. “Ta'zir". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011, 40: 198-202.  

Beauchamp, Tom L. Standing on Principles: Collected Essays. London: Oxford 

University Press, 2010. 

Belâzürî, Ahmed b. Yahya. Ensâbü’l-Eşrâf. Tahkik. Süheyl Zekkâr ve Riyad Ziriklî. XIII 

cilt. 1. Baskı. Mısır: Dâru’l-Fikr, 1996. 

Belâzürî, Ahmed b. Yahya. Fütûhu’l-Büldân. Çeviren Mustafa Fayda. Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 

Beydûn, İbrâhim. ed-Devletü’l-Emevîyye ve’l-Muârada. Beyrut: el-Müessesetü’l-

Câmiiyye, 1405. 



261 

Beydûn, İbrâhim. el-Hicâz ve’d-Devletü’l-İslâmiyye. Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-

‘Arabiyye, 1995. 

Beydûn, İbrâhim. Melâmihu’t-Teyyârâti’s-Siyâsiyye fi’l Karni’l-Evvel’i-Hicriyyi. Beyrut: 

Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, 1979. 

Bıçak, Ayhan. Türk Düşüncesi I: Kökenler. İstanbul: Dergah Yayınları, 2009. 

Bozkurt, Nahide. Abbâsîler. 5. Baskı. İstanbul: İSAM Yayınları, 2018. 

Bozkurt, Nebi. “Eğlence”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1994, 10: 483-488. 

Bozkurt, Nebi.  “Hucr b. Adî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998, 18: 277-278. 

Brockelmann, Carl. İslâm Milletleri ve Devletleri Tarihi. Çeviren Neşet Çağatay. Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1964. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiu’s-Sahîh. IX 

cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y. 

Bulaç, Ali. İslâm ve Demokrasi. İstanbul: İz Yayıncılık, 1997. 

Bulut, Nihat. “Siyaset-Ahlak İlişkisi Bağlamında Siyasi Etik Komisyonu Kurulması 

Çalışmalarının Değerlendirilmesi”. Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi XI, sy 3-4 (2007): 1-28. 

Bûtî, Muhammed Said Ramazan. Fıkhu's-Sîre. Çeviren Ali Nar ve Orhan Aktepe. 

İstanbul: Gonca Yayınevi, 1992. 

Büyükkara, Mehmet Ali. İmamet Mücadelesi ve Hâşimoğulları (Hicrî II. Asır). İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 1999. 

Câbirî, Muhammed Âbid. Çağdaş Arap-İslâm Düşüncesinde Yeniden Yapılanma. Çeviren 

Ali İhsan Pala ve Mehmet Şirin Çıkar. 2. Baskı. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011. 

Câbirî, Muhammed Âbid. İslâm’da Siyasal Akıl. Çeviren Vecdi Akyüz. İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 1997. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr. Risaletü Benî Ümeyye. Tahkik Abdüsselâm Hârun. 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1385/1965.  

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr. et-Tâc fî Ahlâki’l-Mulûk. Tahkik. Ahmet Zeki Paşa. 

Kahire: el-Matbaatu’l Emîriyye, 1332/1914. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr. el-Beyân ve’t-Tebyîn. Tahkik. Hasan Sendûbî. IV cilt. 

Kahire: Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1350/1932. 

Cehşiyârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdûs b. Abdillâh. Kitâbu’l-Vüzerâ ve’l-Küttâb. 

Tahkik. Mustafa es-Sekkâ ve İbrâhim el-Ebyârî. Kahire: Mektebetü’l-Halebî, 

1357/1938. 

Cengiz, Lütfi. “Emevîler Döneminde Kader Problemi”. Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1999. 

Cevdet Paşa, Ahmet. Kısas-ı Enbiyâ. Editör Mahir İz. Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, 1985. 



262 

Crone, Patricia. "Were the Qays and Yemen of the Umayyad Period Political Parties?” 

Der Islam LXX, no. 1, (1994): 1-57. 

Cürcânî, Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf. Kitâbü’t-Taʿrîfât. Tahkik. İbrâhim 

el-Ebyârî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983. 

Çağatay, Neşet. İslâm’dan Önce Arap Tarihi ve Cahiliyye Çağı. Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1975. 

Çağatay, Neşet ve Çubukçu, Agah. İslâm Mezhepleri Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1985. 

Çağrıcı, Mustafa. “Adalet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1988, 1: 341-343. 

Çakırtaş, Mehmet. “Emevîler Dönemi Siddet Hareketleri”. Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017. 

Çiftçi, Narin. “Emevî Devletinde İktidar ve Muhalefetin Dini Söylem Analizi”. Yüksek 

Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

Dahlan, Ahmed b. Zeynî. Fütuhât-ı İslâmiyye Ba’de Mudiyyi’l-Fütühâti’n-Nebeviyye. II 

cilt. Kahire: Matbaat-ı Mustafa Muhammed, 1354/1935. 

Dalkılıç, Mehmet. “Emevîler Dönemi Muhalif Hareketlerden Birisi: Abdurrahmân Bin 

Muhammed Bin El-Eş’as İsyanı”. Bilimnâme: Düşünce Paltformu XII, sy 22 

(2012): 189-203. 

Dayf, Şevki. el-Fen Ve’l- Mezahib Fi’ş-Şi’iri’l-Arab. 11. Baskı. Kahire: Daru’l-Mearif, 

t.y. 

Deksen, Abdülemir Hüseyin. el-Hilâfetü’l-Emevîyye. 1. Baskı. Beyrut: Dâru’n-Nahdati’l-

Arabiyye, 1977. 

Demircan, Adnan. Çağdaş İslâmî Hareketler ve Şiddet Sorunu. İstanbul: Beyan Yayınları, 

2015. 

Demircan, Adnan. Emevîler. İstanbul: Beyan Yayınları, 2015. 

Demircan, Adnan. Hâricîlerin Siyasi Faaliyetleri. İstanbul: Beyan Yayınları, 1996. 

Demircan, Adnan. İslâm Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 2014. 

Demircan, Adnan. İslâm Tarihinin İlk Döneminde Arap-Mevâlî İlişkisi. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 1996. 

Demircan, Adnan. İtaat ve İsyan Arasında Dört Âlim. İstanbul: Beyan Yayınları, 2021. 

Demirci, Mustafa. “Emevîler Devrinde Aşağı Irak (Sevad)’ta Büyük Çiftliklerin Doğuşu 

ve Gelişmesi”. İSTEM, sy 9 (2007): 61-82. 

Demirci, Mustafa. İslâm’ın İlk Üç Asrında Toprak Sistemi. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 

2003. 

Dercînî, Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Saîd. Kitabu Tabakâti’l-meşâyih bi’l-Mağrib. II cilt. 

Cezayir: Matbaatu’l-Baʿs, 1992. 



263 

Derveze, Muhammed İzzet. Târîhu’l-Arab fi’l-İslâm: Tahte Râyeti’l-Hulefâi’l-

Ümeviyyîn. Sayda: Mektebetü’l-Asriyye, 1984. 

Dırâr, Salih. Haccâc b. Yûsuf es-Sekafî. Beyrut: Daru’n-Nahda, 1390. 

Dîneverî, Ebû Hanife Ahmed b. Davud b. Venend. Ahbârü’t-Tıvâl. Tahkik. Ömer Ferruh 

et-Tabbah. Beyrut: Dâru’l-Erkâm, trz. 

Dixon, Abd al-Ameer. The Umayyad Caliphate Abd al-Malik İbn Marwan (65-86/684-

705): A Political Study. London: Luzac and Company, 1971. 

Doğan, İsa. İmam Zeyd b. Ali. Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

Dönmez, İbrahim Kafi. İslâm'da Devlet ve Yönetim. İstanbul: Ensar Yayıncılık, 2017. 

Duman, İsmail Serdar. “Emevîlerde Sosyal Hayat”. Yüksek Lisans Tezi, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2004. 

Dural, Osman Nuri. “Muâvı̇ye Bı̇n Ebî Süfyân’a Yöneltı̇len Eleştı̇rı̇ler”. Yüksek Lisans 

Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2007. 

Dûrî, Abdülazîz. İlk Dönem İslâm Tarihi. Çeviren Hayrettin Yücesoy. İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 1991. 

Dûrî, Abdülazîz. İslâm İktisat Tarihine Giriş. Çeviren Sabri Orman. İstanbul: Endülüs 

Yayınları, 1991. 

Dursun, Davut. “Siyaset ve Ahlak; Gerçeklikle İdealin Bağdaşmazlığı Sorunu”, İçinde -

2. Siyasette Etik Sempozyumu, Editör. M: Emin Köktaş, I: 17-24. Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi, 2005. 

Duverger, Maurice. Siyaset Sosyolojisi. Çeviren Şirin Tekeli. İstanbul: Varlık Yayınları, 

1995. 

Ebû Cîb, Sa’dî. Mervân b. Muhammed ve Esbâbü Sükûti’d-Devleti’l-Ümeviyye. Dımaşk: 

Dâru’t-Tallâs, 1982. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sünen. Tahkik. 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamid. Beyrut: el-Mektebü’l-Asriyye, t.y. 

Ebû Hanîfe, Nu‘mân b. Sâbit b. Zûtâ b. Mâh. el-Fıkhu’l-Ekber. Çeviren Mustafa Öz. 

İstanbul: Kalem Yayınları, 1981. 

Ebû Mihnef, Lût b. Yahyâ b. Saîd. Kerbela Vakıası (Vak’atu’t-Taff). Çeviren Nuri 

Sönmez. İstanbul: Kevser Yayınları, 2012. 

Ebû Temmâm, Habîb b. Evs b. Hâris et-Tâî. Dîvânü’l-Hamâse bi Şerhit-Tebrîzî. II cilt. 

Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1913. 

Ebû Ubeyd, Kâsım b. Sellâm b. Miskîn el-Herevî. Kitâbu’l-Emvâl. Çeviren Cemalettin 

Saylık. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1981. 

Ebû Ya’lâ, Muhammed İbnü’l Hüseyin el-Ferrâ el-Hanbelî. Ahkâmü’s-Sultâniyye. 

Tahkik. Muhammed Hamid el-Fâkî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013. 

Ebû Yûsuf, Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d. Kitâbu’l-Harâc. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 

1979.  



264 

Efiloğlu, Erol. “Emevîlerin Dini Siyaseti”. Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

Emîn, Ahmed. Duha’l-İslâm. 14. Baskı. III cilt. Kahire: Mektebetü Nahdati’l-Mısriyye, 

1986. 

Emîn, Ahmet. Fecrü’l-İslâm. Kahire: Müessesetü’l-Hindâvî, 2011. 

Engels, Marx. Komünist Manifesto. Çeviren Levent Kavas. İstanbul: İthaki Yayınları, 

2003. 

Erdiç, Şaban. Ebû Hanîfe’de Din ve Siyaset. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

Eren, Hasan ve Gözaydın, Nevzat vdğr. Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları, 1998. 

Erkoçoğlu, Fatih. “Abdülmelı̇k b. Mervân ve Dönemı̇ (65-86/685-705)”. Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006. 

Erkoçoğlu, Fatih. “Yezîd b. Mühelleb İsyanı”. İçinde İslâm Tarihi ve Medeniyeti-3-

Emevîler. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Erkol, Ahmet. “Tarihi Süreçte Müslümanlarda Birey İktidar İlişkilerine Dair Bir 

Değerlendirme”. e-Şarkîyat İlmi Araştırmalar Dergisi, sy 6 (2011): 12-26. 

Eryarsoy, Muhammed Beşir. İslâm Devlet Yapısı. 4. Baskı. İstanbul: Beka Yayıncılık, 

2013. 

Esen, Muammer. Ehl-i Sünnet Kavramının Oluşum ve Gelişim Süreci. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2012. 

Esen, Muammer, Kelam Tarihi, Ankara: Avrasya Yayınları, 2006. 

Esposito, John. Islam and Politics. New York: Syracuse University Press, 1998. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve 

ihtilâfü’l-musallîn. Tahkik. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid. II cilt. Kahire: 

Mektebetü Nahdati’l-Mısriyye, 1950. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim. İlk Dönem İslâm Mezhepleri. 

Çeviren Mehmet Dalkılıç ve Ömer Aydın (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2005) 

Ezdî, Ebû Zekeriyyâ (Ebû Zekve) Yezîd b. Muhammed b. İyâs el-Mevsılî. Târîhu’l-

Mevsıl. Neşreden Ali Habibe. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1381/1967. 

Ezrakî, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh b. Ahmed b. Muhammed. Ahbâru Mekke ve 

mâ câe fî hâ mine’l-âsâr. Neşreden Rüşdî es-Sâlih Muhallas. II cilt. Beyrut: Dâru’l-

Endelüs, 1983. 

Fârâbî, Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ et-Türkî. İdeal Devlet 

(el-Medinetü’l Fazıla). Çeviren Ahmet Arslan. Ankara: Vadi Yayınları, 1990. 

Fayda, Mustafa. “Câbiye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, 6: 538. 

Fayda, Mustafa.  Kerbelâ ve Sonrası: Şiî İsyanları. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

2018. 



265 

Fazlurrahman, Mâlik. Tarih Boyunca İslâmi Metodoloji Sorunu. Çeviren Salih Akdemir. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1995. 

Ferruh, Ömer. Tarihu Sadri’l-İslâm ve’d-Devletü’l-Emevîyye. Beyrut: Daru’l-İlmu’l-

Melâyîn, 1970. 

Feyyûmî, Muhammed İbrâhim. el-Firâku’l-İslâmiyye ve Hakku’l-Ümmeti’s-Siyâsî. 

Kahire: Dâru’ş-Şurûk, 1419/1998. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Hâricîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, 16: 169-175. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Hâricîlîğin Doğuşu ve Fırkalara Ayrılışı”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 22, sy 1-2 (1978): 245-76. 

Fidan, Mehmet Akif. “Yezîd b. Abdülmelik ve Dönemi Üzerine”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi XLIX, sy II (2008): 339-355. 

Foucault, Michel. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Newyork: Vintage 

Books, 1975. 

Foucault, Michel.  İktidarın Gözü. Çev. Işık Ergüden. İstanbul: AyrıntıYayınları, 2003. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî. el-

İktisad fi’l-İtikâd. Çeviren Agah Çubukçu ve Hüseyin Atay. Ankara: Nur Matbaası, 

1962. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî.. 

Fıkhu’s-Sîre, Çeviren. Resul Tosun. İstanbul: Risale Yayınları, 1991. 

Gerlof, Van Vloten. Emevî Devrinde Arap Hâkimiyeti, Şiâ ve Mesih Akideleri Üzerine 

Araştırmalar. Çeviren Mehmet Saîd Hatiboğlu. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1986. 

Gerlof, Van Vloten.  es-Saytaratü’l-Arabiyye ve’t-Teşeyyu’ ve’l-Mu’tekadâtü’l-Mehdiyye. 

Çeviren İbrâhim Beydûn. 2. Baskı. Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1985. 

 Goldziher, Ignaz. Muslim Studies. Translated by C. R. Barber and S. M. Stern. II vol. 

London: George Allen & Unwin; Albany: State University of New York Press, 

1971. 

Gökmenoğlu, Hüseyin Tekin. “İslâm Kamu Hukuku ve Siyasi Düşüncesinde Veliahd 

Tayini ve İstihlaf (Kaynak ve Tarihi Süreç Eleştirisi )”. Selçuk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, sy 7 (1997): 231-266. 

Gölpınarlı, Abdulbaki. Tarih Boyunca İslâm Mezhebleri ve Şiîlik. İstanbul: Der Yayınevi, 

1979. 

Gömbeyaz, Melek. “Muâviye b. Ebi Süfyân’ın Muhaliflerini Bertaraf Etme Yöntemleri”. 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19, sy 1 (2014): 301-332. 

Grunebaum, Gustave Von. Classical Islam: A History, 600–1258. Chicago: Aldine 

Publishing Company, 1970. 

Guzman, Roberto Marin. “Orta Asya ve Horasan’da Abbâsî İhtilali: Vergi, İhtida ve Dini 

Grupların İhtilalin Başlamasındaki Rolü Hakkında Analitik Bir İnceleme”. Çeviren 

Mustafa Demirci. İSTEM 6, sy 12 (2008): 255-277. 



266 

Güleç, Cengiz. Politik Psikoloji Penceresinden Siyaset Ahlakı, Kimlik ve Laiklik. Ankara: 

Ümit Yayıncılık, 2004. 

Gülenç, Kurtul. “Nichola Machiavelli”. İçinde Siyaset Felsefesi Tarihi, Editör Ahu 

Tınçel, 2. Baskı. 134-164. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014. 

Güler, İlhami. Politik Teoloji Yazıları. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2002. 

Güler, Mehmet Nuri. “Fıkh’ın Bilimleşme Sürecinde Muhalif Mevâlî Fıkhı İle Tepkisel 

Arap Fıkhı”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22, sy 37 (2017). 151-

192. 

Hacıgökmen, Mehmet A. Şiîlik ve Ehl-i Beyt İsyanları. İstanbul: İSAM Yayınları, 2019. 

Hakyemez, Cemil. “Abbâsi Devletine Yönelik Ali Oğulları veya Şiî Tehdidi”. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 9, sy 1 (2007): 329-338. 

Halîfe b. Hayyât, Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî el-Basrî. et-Târîh. 

Tahkik. Ekrem Ziya Umerî. 1. Baskı. Necef: Dâru’l-Kalem, 1387/1967. 

Halil, İmadüddin. İslâm Tarihi Bir Yöntem Araştırması. Çeviren Ubeydullah Dalar. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 1985. 

Hallâf, Abdülvehap. es-Siyasetü’ş-Şer’iyye fi’ş-Şuûni’d-Düstûriyye ve’l-Hâriciyye ve’l-

Mâliyye. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Lübnânî, 1978. 

Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. Çeviren Salih Tuğ. II cilt. İstanbul: İrfan 

Yayıncılık, 1993. 

Hamidullah, Muhammed. Mecmûatu’l-Vasâiki’s-Siyâsiyye. 5. Baskı. Beyrut: Dâru’n-

Nefâis, 1985. 

Hammaş, Necde. eş-Şâm fî Devri’l-İslâm mine’l-Feth hattâ Sukûtü Hilâfeti Benî Ümeyye. 

Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1987. 

Hammaş, Necde.  “Emevîler Döneminde Mevâlî ve Zımmîlerin İdaredeki Rolü". Çeviren 

İrfan Aycan. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 37, sy 3-4 (1997): 175–

190. 

Han, Muhibul. Ortaçağ İslâm Siyasetinde Devlete Karşı Ayaklanma Teorileri. Editör 

Kazım Güleçyüz. İstanbul: İnsan Yayınları, 1995. 

Harbutlî, Ali Hasenî. Abdullah b. Zübeyr. Kahire: el-Müessesetü’l-Mısriyyetü’l-âmme, 

t.y. 

Harbutlî, Ali Hasenî..Târîhu’l-Irak fî Zılli’l-Hukmi’l-Emevî. Beyrut: Dâru’l-Maârif, 1959. 

Hasan, Hasan İbrâhim. Târîhu’l-İslâmi’s-Siyâsî ve’d-Dînî ve’s-Sekafî ve’l-İctimâî. IV 

cilt. Kahire: Mektebetü Nahdati’l-Mısriyye, 1939. 

Hatiboğlu, Mehmet Said. “İslâm’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik: Hilafetin Kureyşiliği”. 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23, sy 3-4 (1978): 1-93. 

Hatiboğlu, Mehmet Said. “Siyasi-İçtimai-Hadiselerle Hadis Münasebetleri”. Doktora 

Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1967. 

Havfî, Ahmed Muhammed. Edebü’s-Siyâse fi’l-‘Asri’l-Emevî. 1. baskı. Beyrut: Dâru’l-

Kalem, 1975.  



267 

Hilmî, Muhammed Ahmed. el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Emevî. 1. Baskı. Kahire: 

Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1981. 

Hourani, Albert. Arap Halkları Tarihi. Çeviren Yavuz Alagon. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2013. 

Müttakî el-Hindî. Alî b. Hüsâmiddîn b. Abdilmelik b. Kâdîhân. Kenzü’l-ʿummâl fî 

süneni’l-aḳvâl ve’l-efʿâl . Tercüme Hayyânî Bekrî ve Saffet es-Sakâ Saffet. XVI 

cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985. 

Hitti, Khuri Philip. Siyâsî ve Kültürel İslâm Tarihi. Çeviren Salih Tuğ. IV cilt. İstanbul: 

Boğaziçi Yayınları, 1989. 

Hizmetli, Sabri. İslâm Tarihi: İlk Dönem. 9. Baskı. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2015. 

Hobbes, Thomas. Leviathan. Çeviren Semih Lim. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2011. 

Hodgson, Marshall Goodwin. İslâm’ın Serüveni-Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve 

Tarih-. Çeviren İzzet Akyol ve Alp Eker. III cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 1995. 

Hudarî, Muhammed. ed-Davetü’l-Abbâsîyye. Tahkik. eş-Şeyh Muhammed el-Osmânî. 

Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1366/1986. 

Hudarî, Muhammed. Muhâdarâtu fî Târihi’l-Umemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-

Ümeviyye. Neşreden. Muhammed el-Osmanî. Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1366/1986. 

Huntington, Samuel. Demokrasinin Üçüncü Dalgası. Ankara: Yetkin Yayınları, 1995. 

Hüseyin, Halil Şakir. “Hükmü Yezîd b. Abdilmelik”. İçinde Âdâbu’r-Râfideyn, c. XVI 

(Musul, 1986): 354-371. 

Hüseyin, Tâhâ. el-Fitnetü’l-Kübrâ. II cilt. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1372/1953. 

Hüseyin, Tâhâ. Hadîsü’l-Erbiâ. Kahire: Dâru’l-Maârif, 1413/1992. 

Işık, Kemal. “Mutezile’nin İlk Kurucusu Vâsıl b. Ata ve Büyük Günah Meselesi”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24, sy 1-2 (1981): 337-358. 

Işş, Yusuf. ed-Devletü’l-Ümeviyye ve’l-Ahdâsilleti Sebekathâ ve Mehhedet lehâ İbtidâ 

min Fitneti Osman. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1402/1982. 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî. el-

İstiâb fî Ma’rifeti’l-Ashab. Tahkik. Ali Muhammed Muavvıd ve Âdil Hamîd 

Abdilmevcûd. IV cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1995. 

İbn Abdilhakem, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdilhakem b. A‘yen b. Leys el-Mâlikî. 

Sîretü Ömer b. Abdülazîz. Tahkik. Ahmed Ubeyd. 2. Basım. Kahire: Mektebetü 

Vehbe, 1373/1954. 

İbn Abdilhakem, Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh el-Mısrî. Fütûhu Mısr ve 

Ahbâruha. Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l- Mısriyye, 1411/1991. 

İbn Abdirabbih, Ebû Ömer Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed. el-Ikdül-Ferîd. Tahkik. 

Müfid Muhammed Kumayha. IV cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1404/1983. 



268 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî. el-Avâsım 

mine’l-Kavâsım. Tahkik. Muhibbüddin el-Hatîb. Medine: Dâru’l-Kütübi’s-

Selefiyye, 1399/1979. 

İbn Arrâk, Ebü’l-Hasen Nûruddîn (Sa‘düddîn) Alî b. Muhammed. Tenzîhü’ş-şerîʿati’l-

merfûʿa ʿani’l-ahbâri’ş-şenîʿati’l-mevzûʿa. II cilt. Beyrut: Dâru Íhyâi’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1399/1979. 

İbn Asâkir, Ebû’l-Kâsım Sıkatüddîn Ali b. Hasan b. Hibetullah. Târîhu Medîneti Dımeşk. 

Tahkik. Sekîne eş-Şihâbî. LXXX cilt. Dımeşk: Mecmau’l-Lügati’l Arabiyye, 

1406/1986. 

İbn A’sem, Ebû Muhammed Ahmed b. A‘sem el-Kûfî el-Ahbârî. Kitâbü'l-Fütûh, Tahkik. 

Ali Şîrî. VII cilt. Beyrut: Dâru’l-Edvâ, 1411/1991. 

İbn Cerîr et-Temîmî, Atıyye b. el-Hatafâ (Huzeyfe). Şerhu Dîvâni Cerîr. Şerheden. 

Muhammed İsmail Abdullah es-Sâvî. III cilt. Mısır: Matbaatü’s-Sâvî, 1313/1895.  

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. 

el-Mevzûât. Tahkik. Abdurrahmân Muhammed Osmân. III cilt. Medine: el-

Mektebetü’s-Selefiyye, 1385/1966. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî.  

el-Muntazam fi’t-Tarihi’l-Mülûk ve’l-Umem. Tahkik. Muhammed Abdülkâdir Ata.  

XIX cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’i-İlmiyye, 1412/1992. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî.  

Sıfatü’s-Safve. Tahkik Ebû Amr el-Eserî. IV cilt. Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maârif    

el-Osmaniyye, 1355/1936. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî.  

Sîretü ve Menâkıbu Ömer İbn Abdülazîzi’l-Halîfeti’z-Zâhid. Tahkik. Seyyîd 

Cemîlî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404/1984. 

İbn Düreyd, Ebûbekir Muhammed b. Hasen. “Cemharetül-Luga”, Tahkik. Remzî Münîr 

Baalbaki. III cilt. Kahire: Daru’l-İlm li’l-Melayin, 1407/1987. 

İbn Ebü’l-Hadid, Ebû Hamid Izzuddin Abdülhamid b. Hibetillah b. Muhammed el-

Medainî. Şerhu Nehci’l-Belâğa. Tahkik. Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhim. XX cilt. 

1. Baskı. Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1378/1959. 

İbn Ebü’l-İz, Ebû’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed ed-Dımaşkî. 

Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye. Tahkik. Abdullah Abdulmuhsin et-Türki ve Şuayb 

Arnaût. II cilt. Beyrut: er-Risaletu’l-Alemiyye, 1433/2011. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-

Cezerî. el-Kâmil fi’t-Târih. Tahkik. Abdullah b. Abdulmuhsîn et-Türkî. XIII cilt. 

Beyrut: Hajar  Yayın Dağıtım ve Medya Evi, ty. 

İbn Habîb, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî. Kitâbu'l-

Muhabber. Tashih. Ilse Lıchtenstadter. Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1361/1942 

İbn Hacer, Ebû’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî. el-İsâbe fi 

Temyizi’s-Sahâbe. Tahkik. Ali Muhammed el-Bicáví. IV cilt. Kahire: Nahdatü 

Mısr, 1407/1987. 



269 

İbn Hacer, Ebû’l-Fazl Şehâbeddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî..Fethu’l-Bârî 

bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî. XIII cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1407/1987. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed. el-İber ve Dîvânu’l-

Mübtede’ ve’l-Haber fî Târîhi’l Arab ve’l-Berber ve Men Âsarahum min Zevi’ş-

Şe’ni’l-Ekber. Tahkik. Halil Şehhâde, 2. bs. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1408/1988. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed. Mukaddime. Editör 

Süleyman Uludağ. 7. bs. İstanbul: Dergah Yayınları, 2011. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr. 

Vefeyâtü’l-A’yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân. Tahkik. İhsan Abbas. VIII cilt. Beyrut: 

Dâru’s-Sekâfe, 1398/1978. 

İbn Hibbân, Ebû Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed. es-Sîretü’n-Nebeviyye ve 

Ahbâru’l-Hulefâ. Tahkik. Seyyid Aziz Bey. II cilt. Lübnan: el-Kütübi’s-Sekafiyye, 

1417/1996. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. es-Sîretü’n-Nebeviyye. Tahkik. 

Mustafa es-Sekkâ vdğ. IV cilt. Beyrut: Dârü'l-Mârife, 1410/1990. 

İbnü’l-İmâd, Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed. Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri 

men Zeheb. IV cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y. 

İbn İzâri, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed el-Merrâküşî. Kitâbu Beyâni’l-Muğrib fi 

Ahbâri Endelüs ve’l-Mağrib. Çeviren G. S. Colin ve I. Lewi. II cilt. Frankfurt: 

Leiden, 1948. 

İbnü’l-Kâsım, Ebû Abdillâh Abdurrahmân. Târîhu İfrîkiyye ve’l-Mağrib. Tahkik.  

Abdullah A. Zeydan ve İzzeddin Ö. Musa. II cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1410/1990. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İmâdüddin İsmâil b. Şihâbüddin Ömer. el-Bidâye ve’n-Nihâye. 

Tahkik. Abdullah b. Abdulmuhsîn et-Türkî. XXI. Cilt. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 

1427/2007. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed  Abdullah b. Müslim. el-İmâme ve’s-Siyâse. II cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2006. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed  Abdullah b. Müslim.  el-Me’arif. thk. Servet Ukkâşe. 

Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1412/1992. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed  Abdullah b. Müslim.  eş-Şir ve’ş-Şu’arâ. Neşreden. 

Ahmed Muhammed Şâkir. Kahire: Dârü’l-Maârif, 1377/1958. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed  Abdullah b. Müslim. Uyûnü’l-Ahbâr. Tahkik. Muhammed 

İskenderâni. Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1404/1983. 

İbnü’l-Kûtiyye, Ebû Bekr Muhammed b. Ömer b. Abdilazîz b. İbrâhîm el-Endelüsî. 

Târîhu İftitâhi’l-Endülüs. Tahkik. İbrâhim el-Ebyârî. Beyrut: Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-İslâmiyye, 1402/1982. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. es-Sünen. Tahkik. Muhammed 

Fuâd Abdülbâkî. Kahire: Dâru Íhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1371/1952. 



270 

İmam Mâlik, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî el-

Muvattâ. Tahkik. Muhammed Fuad Abdulbâki. Kahire: Dâru İhyai’l-Kütübi’l-

Arabiyye, 1382/1962. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. Tahkik. Ali Abdullah 

el-Kebir, Muhammed Ahmed Hasebûllah, ve Hâşim Muhammed Şâzeli. XV cilt. 

Beyrut: Dâru Sâdır, 1374/1955. 

İbn Miskeveyh, Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kûb. Tehzîbu’l-Ahlâk (Ahlak Eğitimi). 

Çeviren Abdulkadir Şener, Cihat Tunç, ve İsmet Kayaoğlu. İstanbul: Büyüyenay 

Yayınları, 2013. 

İbn Receb, Ebü’l-Ferec Zeynüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdirrahmân. el-İstihrâc 

li Ahkâmi’l-Harâc. Tahkik. Seyyid Abdullah Sıddîk. Beyrut: Dâru’l-Maʿrifet, 

1405/1985. 

İbn Rüste, Ahmed b. Ömer. A‘lâku’n-Nefîse. Ed. Fuat Sezgin. VIII cilt. Frankfurt: 

Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992. 

İbn Rüşd, Ebû’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. Tahsîlu Saʿâde. 

Tahkik. Ahmed Şarafeddin. Beyrut: Dâru’l-Âfak el-Cedîde, 1402/1982. 

İbn Sa’d, Muhammed b. Sa’d b. Meni el-Hâşimî. Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kebîr. Tahkik. Ali 

Muhammed Ömer. XII. Cilt. 1. Baskı. Mısır: Mektebetü’l-Hancî, 1421. 

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf. en-Nücûmü’z-Zâhire fî Mülûki Mısr 

ve’l-Kahire. Tahkik. Muhammed Hüseyin Şemsüddîn. XII cilt. Kahire: Dâru’l-

Kütübi’l-Misriyye, 1347/1929. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm. Mecmûatü’l-Fetavâ. Tahkik. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım. 

XXXVII cilt. Riyâd: Mektebetu’l-Maʿârife, 1380/1961. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm. Minhâcü’s-Sünne en-Nebeviyye fî Nakdi Kelâmi’ş-Şîʿa el-Kaderiyye. 

III cilt. Kahire: el-Matbaatü’l-Emîriyye, Bulak, 1321/1903. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm. es-Siyâsetü’ş-Şerʿiyye fî Islâhi’r-Râʿî ve’r-Raʿiyye. Kahire: Daru'l-

Hadis, 1419/1999. 

İbn Tiktakâ, Ebû Ca‘fer Safiyyüddîn (Celâlüddîn) Muhammed b. Alî b. Tabâtabâ. el-

Fahrî fi’l-Adâbi’s-Sultaniyye ve’d-Düveli’l-İslâmiyye. Beyrut: Dâru Sâdır, 

1345/1927. 

İbn Tûlûn, Ebü’l-Fazl (Ebû Abdillâh) Şemsüddîn Muhammed b. Alî b. Ahmed. Kaydü’ş-

Şerîd fî Ahbârı Yezîd. Tahkik. Fâtima Âmir. Beyrut: Dâru’l-Ulûm li’t-Tibâa, 

1398/1978. 

İsfahânî, Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî, Kitâbu’l-

Eğânî. Tahkik. İhsân Abbâs XXV cilt. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1429/2008). 

İsfahânî, Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî, Mekâtilü’t-

Tâlibiyyîn. Tahkik. Seyyid Muhammed Sakr. 2. Baskı. Beyrut: Müessesetü’l-

A’lemî, 1407/1987. 



271 

İsfahânî, Hüseyin b. Muhammed b. Râgıb. el-Müfredât fî Garîbi’l-Kurʾân. Tahkik. 

Muhammed Seyyid Keylânî. Kahire: Daru’n-Nadha, 1381/1961. 

İsfahânî, Ebû Nuaym Ahmed b. Abdillâh b. İshâk. Hilyetü’l-Evliyâ ve Tabakâtü’l-Asfiyâ. 

Tahkik. Mustafa Abdülkadir Atâ. XII cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

1417/1997. 

İsmail, Mahmud. el-Harekâtü’s-Sırriyyeti’l-İslâm. Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1973. 

İşcan, Mehmet Zeki. “Ehl-i Sünnet’in Oluşumunda Öncü Şahsiyetler (Hasan-ı Basrî ve 

Ebû Hanife Üzerine Bazı Mülahazalar)”. İçinde Tarihte ve Günümüzde Ehl-i 

Sünnet, Editörler M. Kaya ve H. Sarıoğlu. 63-96. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006. 

İzzetbegoviç, Aliya. Doğu ve Batı Arasında İslâm. İstanbul: İnsan Yayınları, 2005. 

Kâdı Abdulcebbâr, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî. Fadlu’l-İtizal ve 

Tabakâtu’l-Mutezile. Tahkik. Fuâd Seyyid. Tunus: Daru’t-Tunusiyye, 1393/1974. 

Kallek, Cengiz. “Biat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, 6: 120-124. 

Kallek, Cengiz.  “Vesk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013, 43: 70. 

Kapani, Münci. Politika Bilimine Giriş. Ankara: Bilgi Yayınları, 1999. 

Kapar, Mehmet Ali. İslâm’ın İlk Döneminde Bey’at ve Seçim Sistemleri. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 1998. 

Kara, İsmail. İslâmcıların Siyasi Görüşleri. İstanbul: İz Yayıncılık, 1994. 

Karadeniz, Osman. “Hasan el-Basrî ve Kelâmî Görüşleri”. Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2, sy 2 (1995): 135-156. 

Kardavi, Yusuf.  İslâm’da Siyaset ve Ahlak. İstanbul: İnsan Yayınları, 2005. 

Kayaoğlu, İsmet. “Halifelik”. İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi 4, sy 4 (1980): 133-149. 

Kayaoğlu, İsmet. İslâm Kurumları Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1984. 

Kazancı, Ahmet Lütfi. “Haccâc b. Yusuf es-Sekafî (95/714)”. Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 4, sy 4 (1992): 114-127. 

Kennedy, Hugh. “The Origins of the Qays-Yaman Dispute in Bilad al-Sham”, Editör 

Muhammed Adnan Bekhit. Amman: The IV th International Conference on Bilad 

al-Sham, 1987. 

Kennedy, Hugh..The Prophet and the Age of the Caliphates. London: Routledge, 2004. 

Keyman, Fuat. Türkiye’de Demokrasi, Sivil Toplum ve Siyaset. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Kılıç, Ünal. “Kabile Asabiyeti Bakımından Yezîd b. Abdülmelik’in Hilafeti”. Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14, sy 1 (2010): 51-69. 

Kılıç, Ünal.  “Yezid b. Muaviye”. Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 1999. 

Kılıç, Ünal.  Tartışmaların Odağındaki Halife Yezîd. İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 2013. 



272 

Kılıçlı, Mustafa. Arap Edebiyatında Şuûbiyye. İstanbul: İşaret Yayınları, 1989. 

Kindî, Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf b. Ya‘kûb b. Hafs et-Tücîbî. Vulâtu Mısr ve 

Kudâtuha. Tahkik. Hüseyin Nassâr. Beyrut: Dâru Sâdır, 1378/1959. 

Kister, Meir Jacob. “Al-Harith b. Suraydj”. in The Encyclopaedia of Islam. Vol. 3, edited 

by B. Lewis V. L. Menage, C. Pellat, and J. Schacht, 221–222. Leiden: E. J. Brill, 

1971. 

Kister, Meir Jacob.  “Harre Vakası (Bazı Soyo-Ekonomik Tespitler)”. Editör M. Rosen. 

Çeviren Ünal Kılıç. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 4 

(2000): 305-316 

Kök, Sabahat Bayrak. “Siyaset-Ahlak İlişkisi”. Türk Yurdu Dergisi 31, sy 291 (2011): 

141-53. 

Köksal, M. Asım. İslâm Tarihi: Hz. Hüseyin ve Kerbelâ Faciası. XVIII cilt. Ankara: 

Akçağ Yayınları, 1984. 

Kübeysî, Abdülmecid Muhammed Sâlih. Asru Hişâm b. Abdülmelik (H. 105–125/ M. 

724–743). Bağdat: y.y., 1975. 

Kummî, Ebû Halef (Ebü’l-Kâsım) Sa‘d b. Abdillah. Şiî Fırkalar: Kitâbü’l-Maḳâlât ve’l-

Fırak-Fırâku’ş-Şiâ. Çeviren Sabri Hizmetli, Hasan Onat ve Sönmez Kutlu. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022. 

Kurt, Hasan. “Mervân II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004, 29: 227-29. 

Kutlu, Sönmez. “Ehl-i Beyt’ Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç İçinde 

Semerelendirilmesi”. İslâmiyât Dergisi 3, sy 3 (2000): 99-120. 

Kutlu, Sönmez. “Mürcie” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, 32: 41-45. 

Kübbî, Züheyr Şefîk. Mevsûatü Hulefâi’l-Müslimin. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1994. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Harre Savaşı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(DİA). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, 16: 245-247. 

Küleynî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Ya‘kūb b. İshâk. el-Usûl mine’l-Kâfî. Neşreden. Ali 

Ekber el-Gaffârî. II cilt. Beyrut: Dârü’s-Sa’b, 1401/1980. 

Kürd Ali, Muhammed Ferîd b. Abdirrezzâk b. Muhammed. el-İslâm veʼl-Hadâratü’l-   

Arabiyye. 3. Baskı. III cilt. Dımeşk: y.y., 1968. 

Kürd Ali, Muhammed Ferîd b. Abdirrezzâk b. Muhammed.Hıtatü’ş-Şâm. 3. Baskı. VI 

cilt. Dımeşk: y.y., 1928. 

Lammens, Henri. “Muâviye”. İçinde İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1979, 8: 438-44. 

Lammens, Henri. “Muğira b. Şu’ba”. İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1979, 8: 448-457. 

Lapidus, Marvin Ira. “İlk Dönem İslâm Toplumlarında Kurumsallaşma”. Çeviren Ahmet 

Çakin. İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 1 (1) (2010): 307-317. 



273 

Lewis, Bernard. İslâm Tarihi Kültür ve Medeniyeti. Çeviren Hasan Aktaş vdğ. IV cilt. 

İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1988. 

Lewis, Bernard. The Political Language of Islam. Chicago: University of Chicago Press, 

1988. 

Machiavelli, Nichola. Prens. Çeviren Nazım Güvenç. Ankara: Anahtar Kitaplar Yayınevi, 

1984. 

Mâcid, Abdülmün’im. Târîhu’s-Siyâsî li’d-Devleti’l-Arabiyye. Kahire: Mektebetü’l-

Enclu’l-Misriyye, 1957. 

Macit, Muhammed Hanifi. Faşizm ve Nazizm. Ankara: Savaş Yayınevi, 2007. 

Mahmud, Seyyid Fazlurrahman, İslâm Tarihi. Çeviren A. Kevenoğlu ve Ayhan Sümer. 

İstanbul: Varlık Yayınları, 1962. 

Makdîsî, Ebû Nasr el-Mutahhar b. Tâhir. el-Bed’u ve’t-Târîh. Neşreden. Halîl İmrân el-

Mansûr. VI. cilt. Beyrut: Mektebetü’s- Sekâfeti’d-Dîniyye, 1417/1997. 

Makkarî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî. Nefhu’t-

Tîb min Gusni’l-Endelüsi’r-Ratîb. Tahkik. İhsan Abbâs. II cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 

1388/1968.  

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. 

Muhammed. en-Nizâ ve’t-Tehâsüm Fîmâ Beyne Benî Umeyye ve Benî Hâşîm. 

Tahkik. Hüseyin Mûnis. Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l- Mısriyye, 1419/1998. 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. 

Muhammed. Târihu’l-Akbât. Tahkik. Abdülmecîd Diyâb. Kahire: Daru’l-Fâdile, 

1416/1995. 

Mantran, Robert. İslâm’ın Yayılış Tarihi (VII. – XI. Yüzyıllar). Çeviren İsmet Kayaoğlu. 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1981. 

Marshall, Peter. Anarşizmin Tarihi. Çeviren Yavuz Alagon. Ankara: İmge Yayınları, 2003. 

Mâturîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd. Teʾvîlâtü’l-Kurʾân. V cilt. 

Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 2004. 

Mâverdî, Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye ve’l-

Vilâyâtü’d-Dîniyye. 1. Baskı. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985. 

Mehdî, Muhammed Şemsüddîn. Sevratü’l-Hüseyin-Zurûfuhâ’l-İctimâiyye ve Âsâruhâ’l-

İnsâniyye-. 6. bs. Beyrut: Dâru’t-Taâruf, 1981. 

Meriç, Cemil. Umrandan Uygarlığa. İstanbul: İletişim Yayınları, 1996. 

Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher. Neşreden. Muhammed Muhyiddîn 

Abdulhamîd. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1404/1983. 

Mevdûdî, Ebû’l’Ala. Hilâfet ve Saltanat. Çeviren Ali Genceli. İstanbul: Hilal Yayınları, 

1972. 

Mevdûdî, Ebû’l’Ala. Tefhimu’l-Kur’an. Çeviren. Muhammed Han Kayanî vdğr. 7. cilt 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2005. 

Mısrî, Cemîl Abdullah. “el-Fütûhât beyne Devâfiihâ’l-İslâmiyye ve Deâvî’l-

Müsteşrikîn”. içinde Mecelletü el-Menhel 50, sy 471 (Mayıs 1989): 1-24. 



274 

Mikdad, Mahmud. el-Mevâlî ve Nizâmü’l-Velâ mine’l-Câhiliyye ilâ Evâhiri’l-Asri’l-

Ümevî. Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1988. 

Minkâri, Nasr b. Müzâhim. Vak’atu’s-Sıffîn. Tahkik. Harun Abdüsselâm. Beyrut: Dâru’l-

Cîl, 1410/1990. 

Mûâdaydî, Abdulkâdir Selman. Vâsıt fi’l Asri’l Umevî. Bağdat, y.y., 1976. 

Muhtar, Semira. Cihâdü’ş-Şiâ fi’l-Asri’l-Abbâsîyyi’l-Evvel. Beyrut: Dâru’s-Sebîl, 1978. 

Muir, William. Annals of the Early Caliphate-from the Death of Mahomet to the Omayyad 

and Abbâsîde Dynasties from the Original Sources. Amsterdam: Oriental Press, 

1968. 

Mustafa, Nevin Abdulhalik. İslâm Siyasi Düşüncesinde Muhalefet-Hz. Muhammed 

Devrinden Abbâsîlerin II. Yüzyılına Kadar (Hicri I- 232/ Miladi 622-846). Çeviren 

Vecdi Akyüz. İstanbul: İz Yayıncılık, 1990. 

Müberred, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd. el-Kâmil fi’l-Luğa ve’l-Edeb. Tahkik. 

Muhammed Ebû’l Fadl İbrâhim. II cilt. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1417/1997. 

Müslim b. el-Haccâc, Ebû’l-Hüseyin el-Kuşeyrî. Sahîhu Müslim, IV cilt. Kahire: Dâru’l-

Fikr, 1374/1955. 

Neccâr, Muhammed Tayyib. ed-Devletü’l-Emevîyye fi’ş-Şark beyne Avâmili’l-Binâ ve 

Meâvili’l-Fenâ. Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1962. 

Nedvî, Munî‘uddîn Ahmed. Asr-ı Saâdet. Çeviren Ali Genceli. II cilt. İstanbul: 

Sebilürreşad Neşriyat Bürosu, 1967. 

Neşşâr, Ali Sâmî. Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefî fi’l-İslâm. 8. Baskı. III cilt. Lübnan: Dâru’l-

Maârif, 1981. 

Nevbahtî, Ebû Muhammed el-Hasen b. Mûsâ b. el-Hasen b. Muhammed el-Bağdâdî. 

Fıraku’ş-Şîa. Tahkik. Helmut Ritter. Şam: Bidâyât, 2007. 

Nizâmülmülk. Siyâsetnâme. Çeviren Nurettin Bayburtlugil. İstanbul: Dergah Yayınları, 

2019. 

Nu’aymî, Selîm. “Hâricîlerin Doğuşu”. Çeviren Harun Yıldız. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 10 (1998): 513-539. 

Nüveyrî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Abdilvehhâb. Nihâyetü’l-Ereb fî Fünûni’l-

Edeb. Tahkik. Ali Muhammed el-Bicâvî. XXXI cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-

Mısriyyetü’l-Âmme, 1396/1976. 

Okumuş, Ejder. İmandan Ahlâka Yenilenme. İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Okumuş, Ejder.  Meşruiyet Ekseninde Din ve Devlet. İstanbul: Pınar Yayınları, 2003. 

Onat, Hasan. Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği. Ankara: TDV Yayınları, 

1993. 

Onat, Hasan. “Şiîliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicrî Asır)”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 36 (1997): 94-102. 

Owen, Roger. State, Power, and Politics in the Making of the Modern Middle East. 

London&Newyork: Routledge, 2004. 



275 

Önkal, Ahmet. “Abdullah b. Hanzale ve Harre Olayı”. İçinde İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 

175-184. Editör Adnan Demircan. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Önkal, Ahmet. “Caʿfer b. Ebû Tâlib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, 6: 548-549. 

Öz, Mustafa. “İmâmet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı  Yayınları, 2000, 22: 201-203. 

Öz, Mustafa.  “Ma‘bed el-Cühenî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA).                                   

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003, 27: 281-282. 

Öz, Şaban. “İktidar Aracı Olarak Kan Talebi Olgusunun Hz. Osman –Hz. Hüseyin 

Perspektifinde Karşılaştırmalı Bir Analizi”. İçinde Çeşitli Yönleriyle Kerbela 

Sempozyumu Bildiriler Kitabı Cilt - I (Tarih Bilimleri), editör Âlim Yıldız, I: 277-

294. Sivas: Asitan Yayıncılık, 2010. 

Öz, Şaban. Sahabe Sonrası İktidar Mücadelesi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015. 

Öz, Şaban. “Siyasî Muhalif Modeli Olarak Hz. Muhammed”. Siyer Araştırmaları Dergisi 

1, sy 1 (Haziran 2017): 57-68. 

Özaydın, Abdülkerim. “Eşdak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı  Yayınları, 2001, 11: 460-61. 

Özdemir, Hatice. “Ömer b. Abdülazîz’in Siyasi ve Sosyal Gruplarla İlişkileri”. Yüksek 

Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010. 

Özkan, Mustafa. “Emevî İktidarının İşleyişinde Biat Kavramına Yüklenen Anlam ve 

Biatın Fonksiyonu”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7, sy 13 (2008): 

113-128. 

Özkan, Mustafa. “Emevî İktidarının Siyasi İcraatları Karşısında Ulemanın Tavrı”. İslâm 

San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 6, sy 11 (2003): 93-113. 

Özkan, Mustafa. Emevîler Döneminde İktidar Ulemâ İlişkisi. 3. Baskı. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2016. 

Özkuyumcu, Nadir. “Hâris b. Süreyc”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, 16: 201. 

Özkuyumcu, Nadir.  “Hişâm b. Abdülmelik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(DİA). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998, 18: 148-150. 

Öztürk, Levent. İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi. İstanbul: Artuklu Sahaf, 

1995. 

Platon (Eflatun). Devlet. Çeviren M. Ali Cimcoz ve Sabahattin Eyüboğlu. İstanbul: Remzi 

Yayınevi, 1958. 

Polatoğlu, Selahattin. “Kalemden Devşirilen Güç: Erken İslâm Toplumunda Bürokratik 

Otorite”. İçinde İslâm Düşünce Tarihinde Otorite Kavramı, Editör M. Fatih Yalçın 

ve İbrâhim Aksu. 69-84. 1. bs. Ankara: Nobel yayıncılık, 2002. 

Poyraz, Hakan. “Siyasi Ahlakın Coğrafi Sınırları: Ahlak Felsefesi ve Siyaset”. Yerel 

Siyaset Dergisi 3, sy 25 (2008): 16-20. 



276 

Rahman, Halil. İslâm Tarihi Kronolojisi: 570–1000. Çeviren Abidin Büyükköse. İstanbul: 

Birleşik Yayıncılık, 1995. 

Rawls, John. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press, 1999. 

Rayyis, Ziyaüddin. Abdülmelik b. Mervân ve’d-Devletü’l-Emevîyye. Mısır: Sicillü’l-

Arab, 1969. 

Rayyis, Ziyaüddin.  el-Harac ve’n-Nuzumü’l-Mâliyye fi’d-Devleti’l-İslâmiyye. Mısır: 

Dâru’l-Maârif, 1969. 

Rayyis, Ziyaüddin.  İslâm’da Siyasi Düşünce Tarihi. Çeviren İbrahim Sarmış. İstanbul: 

Nehir Yayınları, 1995. 

Ritter, Hellmut. “Studien zur Geschichte der Islamischen Frömmigkeit. I: Hasan al-

Basri.” Der Islam 21, no. 1 (1933): 1–83. Berlin und Leipzig. 

Riyâd, Îsa. el-Hizbiyyetü’s-Siyâsiyye münzü Kıyâmü’l-İslâm hattâ Sukûti’d-Devleti’l-

Ümeviyye. 1. Baskı. Dımaşk: Dâru’t-Tayîb, 1992. 

Riyâd, Îsa. en-Nizâ Beyne Efrâdi’l-Beyti’l Ümeviyye Devruhu fî Sükûti’l-Hilâfeti’l-

Emevîyyeti. Tahkik. Süheyl Zekkar. Beyrut: Dâru Hassân, 1985. 

Rubinacci, Roberto. “al-Ibâdiyya.” Califfo ‘Abd el-Melîk b. Mervân egli Ibâditi. Cilt III, 

no. II. Napoli: Accademia Italiana per l'Organizzazione delle Nazioni (AIUON), 

1954. 

Russel, Bertrand. İktidar. Çeviren Mete Ergin. 1. Baskı. İstanbul: Cem Yayınları, 1990. 

Safvet, Ahmet Zeki. Cemheretü resâʾili’l-ʿArab fî ʿuşûri’l-ʿArabiyyeti’z-zâhire. Beyrut: 

Mektebetü’l-İlmiyye, 1937. 

Sâlim, Abdurrahman. et-Tarihu’s-Siyasî li’l-Mu’tezile. Kahire: Dâru’s-Sekâfe, 1989. 

Sâlim, Seyyid Abdülazîz. Tarihu’d-Devleti’l-Arabiyye. Beyrut: Dáru’n-Nahdati’l-

Arabiyye, 1986. 

Sallâbî, Ali  Muhammed. Emevîler. Çeviren Harun Ünal. II cilt. İstanbul: Ravza Yayınları, 

2006. 

Sancılı, Fatih. “Mu‘tezile Düşüncesinin Oluşum Sürecinde Vâsıl b. Atâ’nın Kelâmî 

Görüşleri.” Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi 9, sy 59 (Ağustos 2022): 106–

143 

Sarıbıyık, Mustafa. “İslâm Siyaset Düşüncesinde Hilafet Kurumunun Aşılamayan 

Sorunları Üzerine Bazı Mülahazalar”. Şarkiyat Mecmuası, sy 23 (2013): 169-185. 

Sarıçam, İbrâhim.  İslâm Öncesinden Abasilere Kadar Emevî-Hâşimî İlişkileri. Ankara: 

TDV Yayınları, 1997. 

Sarıçam, İbrâhim. “Klasik Dönem İslâm Tarihinde Din İstismarı-Dört Halife ve Emevîler 

Dönemi”. İslâmiyât Dergisi III, sy 3 (2000): 139-56. 

Sarıçam, İbrâhim. Hz. Hüseyin ve Kerbelâ. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2016. 

Schmitt, Carl. Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört Bölüm, Çeviren A. Emre 

Zeybekoğlu. İstanbul: Dost Kitabevi, 2013. 



277 

Schwardz, Michael. “Hasan Basrî’nin Kader Risalesi Üzerine Bir İnceleme”. Çeviren 

Mert Muhit. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2, sy 3 (2003): 123-141. 

Seâlebî, Abdülazîz. Sükûtu’d-Devleti’l-Emevîyye ve Kıyâmu’l-Abbâsiyye. Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1995. 

Sercânî, Râgıb. Mustakbelü’n-Nasârâ fi’d-Devleti’l-İslâmiyye. 2. Baskı. Kahire: Dârü 

Aklâm, 2011. 

Severcan, Şefaettin. Din-Siyaset İlişkisi-Asr-ı Saadet Dönemi. Ankara: Fecr Yayınları, 

2020. 

Severcan, Şefaettin. Din-Siyaset İlişkisi-Emevîler Dönemi. Ankara: Fecr Yayınları, 2021. 

Severcan, Şefaettin. Hz. Muhammed Davetten Devlete Medine. Ankara: Fecr Yayınları, 

2019. 

Seyyid, Fuad Salih. Muʿcemü’l-Evâʾil fî Târîḫi’l-ʿArab ve’l-Müslimîn. Beyrut: Dârü’l 

Menâhil, 1985.  

Sıddıkî, Muhammed Zübeyr. Hadis Edebiyatı. Çeviren Yusuf Ziya Kavakçı. İstanbul: 

İrfan Yayınevi, 1966. 

Skinner, Quentin. The Foundations of Modern Political Thought. London: Cambridge 

University Press, 1978. 

Suyûtî, Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. Târihu’l-Hulefâ. Çeviren Onur Özatağ. 2. 

Baskı. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1408/1987. 

Sürûr, Muhammed Cemâlüddîn. el-Hayâtü’s-Siyâsiyye fi’d-Devleti’l-Arabiyyeti’l-

İslâmiyye. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1964. 

Süt, Abdulnasır. “İslâm Düşüncesinde İlk Muhalifler: Ma’bed el- Cühenî ve Gaylân ed- 

Dımeşkî”. Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005. 

Şa’ban, Muhammed Abdülhay. Sadru’l-İslâm ve’d-Devletü’l-Emevîyye. Beyrut: 

Mektebetü’l-Ehliyye, 1983. 

Şa’ban, Muhammed Abdülhay..Islamic History, A.D. 600–750. New York: Cambridge 

Unıversity Press, 1971. 

Şahin, Hamdi. Emevîler ve Emevî Devleti İftiralar ve Gerçekler. Çeviren Kasım Koç. 

İstanbul: Beka Yayıncılık, 2019. 

Şahin, Hanifi. “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 36 (2011): 47-70. 

Şahin, İsmail. “Emevîler Döneminde Kaysî ve Yemenî Kabileler Arasındaki 

Mücadeleler”. Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2021. 

Şâkir, Mahmud. Hz. Âdemden Bugüne İslâm Tarihi. Çeviren Ferit Aydın. IV cilt. İstanbul: 

Kahraman Yayınları, 1993. 

Şanverdi, Yusuf. “Emevî Halifelerinin Günlük Hayatları”. Yüksek Lisans Tezi, Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 



278 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed. el-

Milel veʼn-Nihal. Tahkik. Muhammed Seyyid Kîlânî. II cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ma’rife, 1395/1975. 

Şelebî, Ahmed. Mevsûatü’t-Târîhi’l-İslâmî. VII cilt. Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-

Mısriyye, 1984. 

Şen, Abdurrahim. İslâm Hukuk Düşüncesinde İktidar ve Meşruiyet. İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2020. 

Şenel, Alaaddin. Siyasal Düşünceler Tarihi. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 1998. 

Şentürk, Recep, Sosyal Adalet ve Katılımcı Yönetim. İstanbul: İSAM Yayınları, 2019. 

Şerîf, Hasan Ahmed. el-Âlemu’l-İslâmî fi’l-Asri’l- Abbâsî. Çeviren Ahmed İbrâhim. 5. 

Baskı. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, t.y. 

Şeşen, Ramazan. Emevîler ve Abbasîler Tarihi. İstanbul: İFAV Yayınları, 2014. 

Şuût, İbrâhim. Ebâtîl Yecibü en Tümhâ mine’t-Târîh. Cidde: Dâru’ş-Şurûk, 1989. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî. Târîhu’t-Taberî. Tahkik. 

Muhammed Ebû’l-Fadl İbrâhim. 2. bs. XIII cilt. Kahire: Dâru’l-Maârif, 1967. 

Takkuş, Süheyl. Emevı̇ Devletı̇ Tarihi. Çeviren Mücahit Yüksel. İstanbul: Hikmetevi 

Yayınları, 2019. 

Takkuş, Süheyl.  et-Târihu’l-İslâmi el-Veciz. 5. Baskı. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2011. 

Tan, Oğuzhan. “Öğrenilmiş Merhametsizlik”. İçinde Hz. Peygamber ve Merhamet 

Eğitimi, 27-42. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012. 

Taşkın, Ali. “Hugo Grotius”. İçinde Siyaset Felsefesi Tarihi, Editörler Ahu Tınçel ve 

Kurtul Gülenç, 197-224. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014. 

Tauscher, Soner. “Batı ve İslâm Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk-Siyaset İlişkisi: 

Biyoetik Bir Tartışma”. Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2020. 

Tekin, Yusuf. Şeriat Meşruiyet ve Meşrutiyet. İstanbul: Pınar Yayınları, 2020. 

Temir, Hakan. “Emevîlerde Valilik Kurumu”. Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). Sünnetü’t-Tirmizî. Tahkik. Ahmed 

Muhammed Şâkir vdğr. 2. Baskı. V cilt. Kahire: Şerîketü Mektebeti ve Matbaati 

Mustafa el-Bâbi el-Halebî, 1395/1975. 

Torun, Yıldırım. Hugo Grotiusun Hukuk ve Siyaset Felsefesi. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 

2005. 

Torun, Yıldırım.  Siyaset Felsefesi Tarihinde Devlet. Ankara: Orion Kitabevi, 2011. 

Tunç, Cihat. “Gaylân ed-Dımaşkî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996, 13: 414-415. 

Turgut, Nükhet. Siyasal Muhalefet. 1. Baskı. Ankara: Birey ve Toplum Yayıncılık, 1984. 

Türcan, Talip. “Şûra”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2010, 39: 230-231. 



279 

Ukaylî, Süleyman Ömer. “Vakatü Kerbelâ”. Mecelletü’l Küllyetü’l-Adâb XIII, sy 2 

(Riyad, 1986): 471-492. 

Uyanık, Mevlüt. İslâm Siyaset Felsefesinde Sivil İtaatsizlik. Ankara: Otorite Yayınevi, 

2014. 

Uyar, Gülgün. “Zeyd b. Ali İsyanı”. İçinde İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 1. Baskı. c. 3: 119-

31. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Üçok, Bahriye. İslâm Tarihi- Emevîler Abbâsîler-. Ankara: Sevinç Matbaası, 1968. 

Ülken, Hilmi Ziya. İslâm Felsefesi- Kaynakları ve Tesirleri. 2. Baskı. Ankara: Türkiye İş 

Bankası Yayınları, 1997. 

Üzüm, İlyas. “Kaderiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001, 24: 64-65. 

Vaglieri, Laura Veccia. “Râşid Halifeler ve Emevî Halifeleri.” içinde İslâm Tarihi, Kültür 

ve Medeniyeti. Çeviren İlhan Kutluer. cilt 1: 71-113. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 

1989. 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd. Kitâbu’r-Ridde. Tahkik. Mahmud 

Abdullah Ebû’l-Hayr. Amman: Dâru’l-Furkân, t.y. 

Varol, Mehmet Bahaüddin. “Harre Vakası”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7, sy 7 (1997): 513-34. 

Varol, Mehmet Bahaüddin. “Raşı̇d Halı̇feler Dönemı̇ Toplumsal Değı̇şme Üzerı̇ne Bazi 

Değerlendı̇rmeler”. İslâm San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 3, sy 6 

(2005): 195-213. 

Watt, William Montgomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri. Çeviren Ethem Ruhi 

Fığlalı. İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2017. 

Watt, William Montgomery. İslâmi Tetkikler. Çeviren Süleyman Ateş. Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1968. 

Weber, Max. Sosyoloji Yazıları. Çeviren Taha Parlak. İstanbul: Hürriyet Vakfı Yayınları, 

1998. 

Wellhausen, Julius. Arap Devleti ve Sukutu. Çeviren Fikret Işıltan. Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1963. 

Wellhausen, Julius.  el-Havaric ve’ş-Şiâ. Çeviren Abdurrahman Bedevî. 2. Baskı. Kuveyt: 

Vekâletü’l-Matbaati’l-Kuveyt, 1976. 

Wellhausen, Julius.  İslâmiyet’in İlk Devrinde Dini Siyasi Muhalefet Partileri. Çeviren 

Fikret Işıltan. 2. Baskı. Ankara: Tarih Kurumu Yayınları, 1996. 

Wellhausen, Julius. Târîhu’d-Devleti’l-Arabiyye. Çeviren Muhammed Abdülhâdî. 

Kahire: Lecnetu’t-Te’lîf ve’n-Neşr, 1958. 

Wiet, Gaston. “Kıptîler”. İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1967, VI: 716-733. 

Ya’kûbî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kûb İshâk b. Ca‘fer b. Vehb b. Vâzıh. Târîhu’l-

Ya’kûbî. Tahkik. el-Mu’temid Alellah el-Abbâsî. II cilt. Necef: Murtedaviyya 

Kütüphanesi, 1358/1939. 



280 

Yaman, Ahmet. İslâm Hukukunun Oluşum Süreci ve Sonrasında Siyaset Hukuk İlişkisi. 

İstanbul: Esra Yayınları, 1999. 

Yavuz, Yusuf. Şevki. İslâm Düşüncesinde Yönetim İlkeleri. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2020. 

Yazar Meçhul. Ahbâru’d-Devleti’l-Abbâsiyye. Tahkik. Abdülazîz Dûrî ve Abdülcebbâr 

el-Muttalibî. Beyrut: Dârü’t-Talia, 1971. 

Yazıcı, Hafize. “Üç Mescid Dışında Dini Amaçlı Yolculuk Yoktur” Hadisi ve Çağdaş 

Hadis Tartışmalarındaki Yeri”. İçinde V. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi 

Bildiriler Kitabı, 9-18. Isparta: İLEM, 2016. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1988, 1:31-48. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abdullah b. Zübeyr b. Avvam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1998, 1: 45-46. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Berberîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, 5: 478-483. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “İbnü’l-Eş’as, Abdurrahman b. Muhammed”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000, 

21: 32-33. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Velîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1986, 13: 297-298. 

Yıldız, Harun. Kendi Kaynakları Işığında Hâricîliğin Doğuşu ve Gelişimi. Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2010. 

Yiğit, İsmail. Emevîler ve Abbasîler Dönemi: Siyasal, Kültürel ve Dini Gelişmeler. 

İstanbul: Ensar Yayınları, 2017. 

Yiğit, İsmail.  “Mevâlî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004, 29: 424-426. 

Yiğit, İsmail.  “Ömer b. Abdülazîz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007, 34: 53-55. 

Yüksel, Mücahit. “Emevî Halifesi Velîd b. Yezîd ve Halifeliği Üzerine Bazı Tespitler”. 

Türk İslâm Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi 14, sy 27 (2021): 207-226. 

Yüksel, Mücahit.  İlk Dönem İslâm Tarihinde İktidar Muhalefet İlişkisi. İstanbul: Siyer 

Yayınları, 2021. 

Zakir Han, Mevlâna Ebû’l Kelâm, ve Mevdudî, Ebû’l-A’lâ. Hz. Hüseyin: Bir uyarı Bir 

Sembol. Çeviren Abdullah Gürel. İstanbul: Pınar Yayınları, 1982. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. el-Iber fî Haberi men 

Ğaber. Tahkik. Muhammed Said Beysun. VI cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1405/1985. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Siyerü A’lâmi’n-

Nübelâ. thk. Şuayb Arnavud. XXX cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1405/1985. 



281 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Târîhu’l-İslâm ve 

Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lâm. XXXIII cilt. Tahkik. Ömer Abdü’s-Selam Tedmûrî. 

Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1413/1992. 

Zehra, Muahmmed Ebû. İmam Zeyd, Hayatı, Fikirleri ve Çağı. Çeviren Salih Parlak ve 

Ahmet Karababa. İstanbul: Şafak Yayınları, 1993. 

Zehra, Muahmmed Ebû.  İslâm’da Fıkhî Mezhepler Tarihi. Çeviren Abdulkadir Şener. 

Ankara: Hisar Yayınları, 1978. 

Zeydan, Corci. İslâm Uygarlığı Tarihi. Çeviren Necdet Gök. 3. Baskı. V cilt. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2013. 


